





# 辯證法的唯物論

伏爾佛遜著 林超真課





上 海 高 周

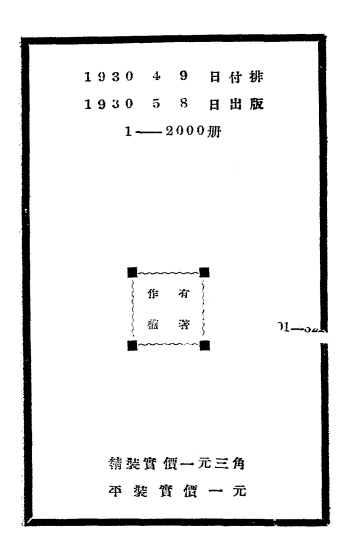


# 辯證法的唯物論

伏爾佛遊落 o 林超真譯



上 海 滬濱書局出版 1930



## 辯證法的唯物論目次

| 连<br>加] | 克思以前唯物論的發展 3-182 |
|---------|------------------|
|         |                  |
| 第一章     | 古代的唯物論 3—30      |
| 第二章     | 中古時代的反唯物論31_44   |
| 第三章     | 唯物論的復興           |
| 第四章     | 十八世紀念唯物論 83—144  |
| 第五章     | 從玄學的唯物論到辯證法的     |
|         | 唯物論145—182       |

第六章

第七章

# 下編 馬克思的學說 185 \_ 347 第一章 馬克思學說的社會前提 185 \_ 196 第二章 馬克思主義的認識論 197 \_ 216 第三章 辯證法 217 \_ 246 第四章 有定論 247 \_ 260 第五章 從唯必史觀到唯物史觀 261 \_ 272

生產力------273-284

基礎的築物------285 300

第八章 主觀與歷史過程·······322 第九章 階級與階級鬥爭·······323—374

## 上 編

馬克司以前唯物論的發展

#### 第一章

## 古代的唯物論

研究唯物論發展歷史的著名學者,朗洛(Frederic Albert Lange),說:自從有了哲學就有唯物論。事實上,我們在古代正當哲學開始產生時候,就已經可以看見唯物論思想的萌芽。

交換關係的發盤和生產的進步,使古代的人 的思想譯用傳統所造成的宗教智識,而去尋求那 是生在理查之上而非在信仰之上的新的實際重要 可是。一是在神學的思想之外,發現出科學的思 想 更強心那宗教用以束縛人類好奇心的狹陰落 4

雞、寒陰渦飛褲舉所不允許跨過的褲聖界限去喜 來因和果。於是產生出不受宗教束縛的智證一一 tote) 以前的時代——的哲學、與後來人所稱最的 哲學,是有很大區別的。這樣說是不會錯的,即:在 哲學發展上最初幼稚時代,人類在其從安能的宗 教解放出來之過程中所得整個的實際的世界觀,

就是哲學,僅僅在這個世界觀成立以後,才開始 產生各種部門的智識。終於造成獨立專門的科學: 天文學,物理學,幾何學等。最初,所有這些科學都

一同包孕在哲學——"科學的母親"——胎內, 如果上面說過:在哲學初生時候就有唯物論 的萌芽;那麼,現在應該說;在哲學初生時候,哲學 思想中的唯物論祇有相對的意義 。在這個時候,

哲學上既然未會普遍的提出意識對實在關係的問 題,則這罪時候的哲學就不是近代用語意義的唯

物論哲學。這個時候的唯物論就祇歸結於現象的 物質化,即以某種物質原素解釋各種現象,即認為 各種現象的發生是某種物質原素變化之結果,而 要尋求這個原素。

在哲學初生時候,古代希臘哲學所謂伊奧尼 學派 (Ecole loniene) 就已經有從事於這種解 釋之企圖。

這種企圖發生於紀元前六世紀之希臘的母鬼尼殖民地,經不是一件偶然的事,母鬼尼殖民地位在希臘國家的東方邊界,有聯絡帝臘和東方諸國交通的作用。母鬼尼殖民地乃長從伊蘭印度及其他東方開化諸國到歐洲去所必經的商業道路之總樞紐。母鬼尼殖民地以羣島的地勢與埃及聯繫起來,與埃及間的貿易往來十分與盛,而受埃及文化的影響也是十分顯著的。這裏發生許多巨大的商業中心,主要的就来勒特(Milet)和以弗所(E.phese);這些商業中心是羅棋布於小亞細亞海岸。這裏,在小亞細亞路城市中,去代思想首先發生一種企圖:要從宗教傳統的權威底下解放出來,要將對於世界現象之神學的解釋檢開而代之以那立

足在直接觀察自然界所得智識上面的 另一種 解釋,——這是毫不足為怪的。這裏,在伊奧尼殖民地, 比較在希臘國家其他地方, 宗教傳統先被破除, 而思想先走上獨立研究的道路,——那時的研究主要的是在有關於商業的範圍裏, 因為商業是那時伊奧尼殖民地一切生活的中心, 離開宗教傳

統道路之伊奧尼人的思想,就開始創立實際的世界觀,這個世界觀是寫滿足日常要求的,是寫促進各國間的変通往來,計量各國間的距離,預測天時的變化等的。這些智識隨後就形成專門科學:天文學,幾何學,物理學,氣象學及其他科學;但在那個時代,則造成哲學,這些智識本由滿足實際需要而產生的,結果逐造成宗教傳統以外的新的世界報

產生的,結果逐造成宗教傳統以外的新的世界觀 ——解釋世界的起原及其組織。哲學就是這樣產

出時來。"哲學產生的那一天,就是人類思想不願 拿神話中幻想的神來解釋自然界而開始拿永久的 力,永久的理性或——拿專門的術語來說——根

本的原質和原因來解釋一切事物的那一天。"(魏

哲學一經產生出來,就開始研究一個問題:自

#### 伯爾——Alfred Weber的歐洲哲學史。)

然界中一切事物的原質是甚麼,宇宙的基本原質是甚麼。伊寧尼的思想家,他們越要想拿某一種原則來解釋他們所觀察的宇宙各種現象,這個問題必然就提出於他們面前。水能夠結成冰,又能夠化為這。銀能夠將解,能夠由堅硬不動的固體,變成流動的液體。同一種物體變了起來,可以成為完全不同的形式,表面看似乎彼此之間綠毫沒有關係的。似乎也有一種物體,基本物體,為宇宙的各種表面現象之基礎,一這種物體各種各式的變化就造成世界各種各式的現象,這個基本物體,基本物質,必定具有自動的本能,由此本能財產生出一切生物;因此,這個基本物質乃是有生機的。於是產生伊譽尼思想家的認為物質具有生機并含有動的本能的一種見解,即所謂物活論(Hylozoisme)。(註)

<sup>(</sup>註)這個名詞是由希臘文Hylo(物質)和zoe(生命)二字

一切伊魯尼哲學家的觀點都是物 活論 的 觀點:他們都拿某種認為有生機的物質,作為構成整個世界基礎之一種基本物體,"人們所要專求的基本物質,不僅是簡單的流動的和容易變化的物質,而且是能夠作為解釋有機的和心理的生命之原則的物質。"(漢文亞林 — Hans vsn Arnim的古代歐洲哲學。)某幾個哲學家(泰列斯——Thales)認為這個基本物質是水,某幾個哲學家(安那克西門——Auaximenes 認為是空氣,某幾個哲學家(黑拉克里特——Heracrite) 又認為是火。

我們已經知道:古代的人的哲學思想之最初 萌芽,是以各種方式解答一切現象之基本物質的 問題。在這點,但學尼自然哲學家的所有假設,都 是唯物論的假設。他們每一個人都要轉求那能夠 解釋宇宙的起原和結構的基本物質,即為世界一 切現象之基礎的世界本質。

<u>伊粤尼</u>人的假設,形成了一些個別的部分的

理論,但未形成哲學體系。古表哲學之第一個唯物 論的體系,到了伊奧尼哲學家以後一個世紀,才造 成功;而這個體系是與德謨克里特(Democrite)的 名字不能分離的。

德謨克里特生於紀元前第五世紀中葉,他的學說明顯反映伊與尼殖民地的商業生活;這種商業生活,從前也就產生伊與尼思想家的自然哲學。德謨克里特的故鄉,亞卜德爾 Abdere) ,乃是伊奧尼殖民地最熱鬧的商業區之一。德謨克里特自己就也一個大商人,他經商遠出周遊無數的國家;他至旅行途中,從直接觀察自然界所得智識以及從各開化民族所得智識,都極豐富。德謨克里特自己說;"所有與我同時的人都未曾像我旅行得那樣遠,我研究過最遠融的地方,到過氣候最複雜的國土幷求教過於最有經驗和最聰明的人。"(註) 德謨克里特所有豐富的自然科學智識和技術經驗之結

<sup>(</sup>註)\_拉茨(Branhe) 所著语學思想之發展中所引用的。 (原註)

果,就是他所創立的原子論。(註)

原子論從這一根本點出發:即認為物體無所 謂發生和消滅,而性質是不能變化的。我們祗在 表面上看見物體發生和消滅,看見性實變化。事實 "上,祗有物質原素的分離和結合。或其結合體的變 化。這些原素是無窮小而不可再分割的單位—— 就是原兒(atom)。各個原子之化學成分是完全 一致的,但其大小,狀態和形式則有無窮的差異。 原子之最顯著的特性,就是其本性上就具有永久 活動的能力。因子的活動是必然而然的,而非有一 定的目的。

原子論除了指出原子存在這一點以外,還有 第二甲根本點,即認為有其空存在。唯有拿真空才 能解釋活動,因為在充實的空間中央沒有而且也

(註)有些人認為原子論之創立者乃是柳西 (Leucippe,)

他的著作現已失傳。有設個哲學史家加<u>崇勒爾</u> (Epuard Zeller) 以為普拉克里特不過在柳西卜所創立的理論中加入若干部份自然科學智識而已。(原註)

不能夠有任何的活動。沒有真空,就不能有複雜的 物體。

能消滅。

和分離の

德謨克里特的根本理論約可分為底下幾點:

- (一)從無之中不能生出有;已存的事物不
  - 一切變化不是別的,賦是分子的結合
- (二)一切都不是偶然的,一切都有某種根 據,都是必然的。
- (三`除了原子和真空之外,別沒有甚麽;其 他一切都概是幻景。
- (四)原子的數量是無窮的,其形式的差異 也是無窮的。在穿過無窮空間之永久
  - 的降溶中,較大的原子降落得更快,就 壓迫較小的原子;因此就發生侧面的

運動和渦流的運動,這就是形成世界的發端。無量數的世界一個個腦袂接

题那成起來,隨後又消滅下去。

(五`物體間的差別,是由於其原子數量,大 小,形式和順序不同;原子間是沒有性 質上的差別的。原子中沒有任何"內在 狀態";原子間祇是互相追壓互相證 撞。

(六、靈魂是由稀薄的脆弱的圓滑的原子所 構成,彷彿就像火的原子一樣。這些最 靈活的原子及其活動,進入於形體中, 就造成一切生命的現像 o(註)

應謨克里特是哲學家中研究我們的威官認識 之本性問題的第一個人。他宣布威覺是我們的認 識之唯一源泉,他指出我們的思想沒有一點不是 先經過威官而來的。思想不過是反映我們從外界 得來的印象。

以上便是<u>德謨克里特</u>所創立之原子論的唯物 論之要點。

在這個理論中 有很多游弱的論點,隨後給自

(註)引自期格的唯物論中。(原註)

然科學思想發展所推翻;在這個理論中,也有顯然 幼稚簡單而現在不能在哲學體系中佔據任何位置 的一些論點。

但德謨克里特理論之歷史的意義,還是偉大的。古代思想家最切哪起反對那建立在聖跡幻想和宗教傳統之上的世界觀,德謨克里特就是其中的一人。他宣布:思想和威亞,是與原子活動有關聯的物質的過程。他以革命的勇氣(當時還沒有正確的科學) 拿以物質規律代替超自然主宰之唯物論的原子論體系,去對抗他同時人的原始的唯心論觀點。

唯物論的原子論,在歐洲科學發展上,有重大的作用。這點,即使誠心反對唯物論的人,也應該承認的。"原子論在世界觀的歷史上佔有極重要的位置;——可以說:這是古代遺傳給歐洲新思想之最豐富觀念中的一個,而從文茲復興時代以來的歐洲新思想對於人類精神又有極強大的影響。" (托盧伯夫基—— Troubetsky 的古代哲學史講 德謨克里特立下了天才的假設,關於世界之

起原和組織。德謨克里特之後二十個世紀,"唯物 論哲學之復興者"倍根 Francois Bacon de Aeru-

#### 義)

Iam) 宣布德謨克里特的哲學體系乃是新時代科學哲學思想之出發點.——這并非偶然的。德謨克里特的哲學體系雖然是天才的假設,但終於就是假設而已,而不能超出假設以上,——這也是有原因的。那時代的哲學是自然哲學,即想以自然現象來解釋世界。這種哲學,在其解釋中,當然不能超過那時代的人所有自然界智識的範圍。這種智識又是受那時代生產力狀況所限制的。輕有生產力發展,哲學才能在唯物證道路上更向前進。為此,至少還需要再過一個世紀。 德謨克里特之後,發展唯物論思想之古代哲學家,就要算厄比鳩(Fpicure)。他生於紀元前三四一年,他的職業是等校對師,他在青年時代就讓

過德謨克里特的著作,受了德謨克里特學說強大

的影響。說到這兩位哲學家,這裏須得指出二人所 處的二個時代間有何種巨大的差異。您談克里特 處在希臘哲學的最初時期,那時希臘國家的權力 剛総成熟,希臘的文化正在開展。厄比鳩則處在希 臘民族分崩離析時期,那時在東方半天才半瘋在 的馬其頓青年(註) 正如明星一樣的上昇。在厄比 鳩以前就已經有許多哲學學派,她們提出幷解决 的問題不僅是關於宇宙的問題而且是關於人生的 問題,他們由客觀走到主觀來,他們宣布人是"物 的尺度"。

厄比總的哲學成熟於希臘歷 史上 的危 急時時,於希臘民族分崩雖析的那幾年。當國家處在嚴重變故時候,社會生活中自然要發現出一種潮流,雖開獎級不堪的外界生活而隱匿於個人孤獨的內部生活,并在此中尋求幸福和快樂。哲學不能夠不反映這種時代潮流。這種潮流已經部分的表現在

(註) 指有名的亞歷山大大帝( tlexendre le Graado)

(課註)

懷疑派哲學上面,但在<u>厄比鸠</u>學說上面才明顯而 確定的表現出來。

厄比斯要解释個人孤立的理由,要發揮隱居 避世的等說,要承認各人有對於自己內部幸福的 權利,有"自樂其樂"的權利。為此.他就去從前代 哲學遺產中尋找一種能夠幫助他達到預定目的的 哲學體係,以為根據。道種哲學體係就是德謨克里 特學說及其原子論的創世說。德謨克里特的原子 論的唯物論給了厄比與一個基礎,厄比場就任這 個基礎上 面建立他的 適合當時社會 需要的倫理 觀。在厄比鳩看來.原子正是孤立的個人之象徵。

德謨克里特的物理學,幫助<u>厄比鸠</u>去建立倫理觀,這種倫理觀要解除人類對於神麗的恐怖并給子人類以由精神安寧所得來的幸福。

厄比鳩的自然科學觀點,根本上是與德謨克 里特的學說一致的 o (註) 厄比鴻與其唯物論的前

> (註 厄<u>比</u>姆混久积人看做僅僅是使<u>德謨克里特</u>自然哲學· 通俗化的一個思者。馬克思在其少年時間主考試論

**雅德謨克里特一樣,也是將他的體系建立在原子** 和真空二原則上面。他指出一切存在的事物都有 形體, 溉有其容無形體。原子是永久活動不息的。 原子依一定的形態而結合而分離,就造成了我們 在宇宙間所看見的各種各樣的形式。

厄比鳩的根本,原則是採取自德謨克里特的。 但他却加以許多實質的修正。德謨克里特學說的 重心是在說明原子之物質的存在,厄比鳩學說的 重心則在說明原子的形式。此外,德謨克里特認為 原子在真空中降落時候。其重量不同以致降落的 速度也不同,因此就發生衝突。厄比鳩則丟棄這種 見解。他宣布說:在真空中降落時候,重量是沒有 **絲毫作用的;一切原子都是以同樣的速度活動於** 其空中,因此如果原子間發生衝突,那是由於某個

> 文中才第一次指出這二個思想案對於自然界觀點 間的巨大差別。薪勞爾也指出巨比越對於許多問

題有獨創的見解。湯 註)

特殊原因。這個特殊原因是什麽?厄比鴻認為:原

子的降溶并不像<u>德設克里特</u>所說是按照垂直方向 的。不按垂直方向降落的原子,必然要相遇於交叉 的道途中·這裏就發生衝突和碰撞。

德謨克里特的自然哲學幫助厄比鳩發展其倫理觀 。這個倫理觀就使厄比鳩姿說得到偉大的歷史意義。"當時一切反對神祕論的和反對愚民論的本能和原素,就在這裏(註) 找得其最自然的靠點和中心。"(剛伯爾斯——Henri Gomperz的希臘哲學家的人生觀)

厄比鳩將人的一切心理現象看做是物質實體的表現於是認為人的靈魂是由無數原子構成的,這些原子散佈於人身各處,但形成一個整個物體,人心就是這個物體的中心點。人的意識之一切現象不是別的,就是構成靈魂的原子團之一定的活動而已。厄比鳩將靈魂物質化子,於是就推翻了古代的人對超自然物的信仰之一種基本根據。但厄比鳩對於靈魂本質的見解,自然還未曾完盡物理

<sup>(</sup>註)消厄上地 ]說。(譯註)

的世界视之功用,因為照這種世界觀看來,則"一切神秘的聖跡的超絕的宗教的超越覺的和目的論的事物,都無存在之餘地。"文德明——Wilhelm Windeiband的古代哲學史)

這個世界觀之根本任務,就在打破對於剛靈

之神秘的信仰;厄比鳩的批評的唯物論思想之失 鋒,正是朝着古代。信心理這一中心點打擊的。厄 <u>比</u>鳩詰問他的同時人說:神靈創造世界嗎?可是, 你們試看一看那充滿全世界的罪惡,難道神靈的 創造物應該如此嗎?死,重病,一切惠雖和不幸,各 種天災(冰雹,顯風、雷雨 不能住人的冰天雪地, 烈日焚糸的沙漠), 雖道神靈所造成的世界應 該如此嗎? 祇有拿原子和真空來機械的解釋世界, 我們才能瞭解世界。 讀神靈居住在世界外的空間 罷,這不干我們的事。人類祇應該克服自己的"宗 教迷信",解除其對於神靈之迷信的恐怖并立足在 世上一切事物自然規律性的觀點上面。

那時還打破一種足使人類徬徨失措的可怖的

迷信,即對於靈魂不滅的迷信及與此有關的對於 "死"的恐怖。

即使當我們這個時候,在人類技術對於自然 界已有偉大勝利而人類思想也久已走上科學的確 物論道路而前進的時代,"死"的問題也時常束縛 人類的理性,使之屈服的神迹, 究誕和"他生"概念 的權威之下。於此可以想見:"死"的思想必然以何 等大力支配古代人類的頭腦;而在認為死後得從 地上的世界走到地下的世界——地獄去,即走到 地獄鬼卒惡魔和毒龍的統治去這一種象想之下。 古代人類必然受何種神並的恐怖所威嚇。

厄比與的批評的思想,以其本有的唯物論於 嚴肅態度,企圖解除人類對於"死"的迷信。靈魂是 物質的,因此是身體的一部分。人類對於"死"的恐 怖,是根據於死後還能存在的像想,認為死後靈魂 還有知覺。我們像想死人毀爛了臭腦了被蟲蟻蠶 食了,但他還有知覺。應該明白:人死了,知覺也聽 之消滅,任何不朽的東西都不能存在。 因此對於"死"的恐怖也就消滅了。我們要將 "死"着作無足重輕的事情。當我們在的時候是沒 有"死"的,當"死"出現的時候我們已經不在了。 我們與"死"是避而不能相見的;對於"死"的恐怖 是幻想而不合理的。

在厄比鳩看來,對於"死"的恐怖如果消滅.則 到我們生存的目的即幸福去道路上之最後的障礙 物也就產除了。人的幸福,就在於善能超越思。最 高的善就是快樂,就是一切生物(連人類在內)所 整向的快樂。人所得的一切快樂,本身就是善;人 所受的一切痛苦,本身就是恶。最大的快樂是精 种的快樂;這種快樂是持久的,是伸張於過去和未 來的,是使我們靈魂得到安寧幷處於愉快的均衡 狀態的。其次是肉體的快樂;這種快樂是暫時的, 是時常惹起相反現象的:譬如歡樂過度之後就發 生苦痛。幸福就是不斷的愉快,智慧和聰敏。讓各 個人個別的自利的造成自己私人的幸福罷,孤有 這樣才能造成社會的幸福。參加社會的生活,是得

#### 不到幸福的。

不到幸福的。 我們在上面已經說過:厄比鳩的學說必然正 適合於當時社會要求。在希臘文化衰落及由此引 起社會聯繫崩潰的一個時代,厄比鳩將其哲學體 系建立在前代遣下的原子論的唯物論上面,而提 出一句哲學的格言:"自變其樂器!"

德謨克里特和<u>厄比</u>島是近代唯物論的先祖。 他們的哲學體系合學行一些原始形式的思想,這 些思想經過一千年以後,就成為科學的唯物論之 一部分的基礎。拿<u>墨林格</u> Franz Nehring) 的說 (註) 來說:後代的人,在唯心論世界觀影響底下,

對於這二位哲學家加以惡毒的何歲;這種世界觀, 說到唯物論世觀界時,永遠認為是一種異端,而加 以惡毒的名稱。這種情形,對於厄比鳩尤為明顯,

以恶毒的名稱。這種情形,對於厄比鳩尤為明顯, <u>厄比鳩</u>的學說在隨後幾個時代被人殘毀至面日**裝** 

希臘的統治瓦解以後,世界覇權便轉移到羅

糊不能認識,其哲學體系也被人曲解成為笑話。

<sup>(</sup>註。見馬克 和思格斯過者中亞林達所寫的誓言。()。註)

馬去。羅馬成為世界文化的新中樞。唯物論世界觀 在希臘發根生芽,但在這裏却得不到優良的條件 以便長成。朗格說: ''古代各民族中沒有一個民族 像羅馬民族那樣的排斥唯物論觀點。羅馬的宗教 深深立足在迷信上面,羅馬的一切國家生活都充 滿了迷信的色彩。傳統下來的風俗習慣,被人堅定 **誠敬的遵守着;羅馬人對於藝術和科率是少有興** 趣的,尤其對於自然本性的深刻研究。生活的實際 傾一超過於其他一切,但這個傾向并不是唯物論 的,而完全是唯心論的。"(朗格——唯物論史)但 自從戰勝漢尼巴爾 Hannibal (註)以來,羅馬就已 經成爲世界的中心,成爲古代各種文化的焦點; 程 馬彙併其他民族,自己也受其他民族同化的影響, 尤其受希臘文化的影響,希臘文化影響中最重要 原素之一就是希臘哲學。那時正當羅馬內部經濟 矛盾劇烈至極度的時代(紀元前第二世紀之初)本

<sup>(</sup>註)<mark>漢尼巴爾是古代</mark>迦太基(、arthage) 的名將、屢次較 敗羅馬人、最後為羅馬人所敗。(譯註)

為民族經濟根本形式的小農地制度,正趨於消滅, 而大農莊(Latifundia)的生產代之而與。在大農莊 基礎之上就發展大工業和大規模農村經濟。商業 擴張至極廣大的範圍,使羅馬與當時世界上最僻 遠地方也聯擊起來,貨幣經濟和銀行事業也都發 展。上層的蓄奴主人,極力渴想利潤,奢侈和享 樂。

這正是唯物論思想從<u>希臘</u>輸入<u>羅馬之歷</u>史的時候。這個唯物論思想投身於<u>羅馬</u>國家舞台上所發生的階級衝突之旋凝裏面,遂被統治階級所佔據,而成為擁護統治階級實際傾向之思想上的工具。羅馬統治階級曲解幷殘毀厄比鳩的舉說,使之適應於自己的目的,同時就將厄比鳩主義作為,推護其對於肉體享樂的狂熱渴望之盾牌。"厄比鳩主義" 這個名詞本來應當代示希臘大思想家的哲學體系,但從那時起反變成為一切醜惡卑劣的肉體享樂之代名詞。

那時,紀元前一世紀,羅馬最著名的詩人中有

一個詩人, 魯克列斯(TitLucrece Carr), 他生於紀元前九九年, 死於五五年, 他却認為<u>厄比鳩</u>是以革命的勇氣反抗傳統和破除迷信的思想家, 因此他担負起在其同時人面前開發<u>厄比鳩</u>的真正觀點之責任。<u>鲁克列斯自己說他"將厄比鳩</u>學說的一切金言都搜集起來, 厄比鳩的光芒被其他一切聖哲所

遮掩了,就像太陽的光芒被衆星所遮掩一樣。" 魯克列斯認為厄比鳩的最大功績,就是他的 反對當時人宗教迷信的鬥爭。魯克列斯狂熱的崇 拜厄比鳩,他說:那時世上人的生活正呻吟窒息於 宗教高壓之下,宗教則昂首天上幷以死的恐怖來 恐嚇世人,——在這個時候,希臘一個世俗男子破 天荒第一次敢於平視宗教并反對宗教;無論是神 震或雷電的恐嚇都不能使他屈服:所有這些恐嚇 反更提高他的精神上的勇氣,他就是第一個立志 要啟開自然界堅固的大門。

<u>鲁克列斯</u>的根本著作是一篇教誨式的詩篇: 詠物性詩 (Dererum natura) c 這個詩篇就是"說 開自然界堅固大門"的企圖,——使用德謨克里特和厄比德的工具即唯物論哲學,當迷信的人類面前,以該關自然界的大門。

魯克列斯認為要達到自己的目的,首先必須 摧毀宗教,因為宗教是永久拿上天降罰來恐嚇人 類科以此壓迫個人自由的。鲁克列斯宣布宗教是 一切種種罪惡之源泉,他并拿那建立在唯物論原 子論基礎上面的創世說來對抗那轉震創造世界的 宗教傳說。

整個世界都是人目所不能見的原子之活動, 這種原子,學克列斯就稱之為 principa rerum ( 原物)。一切形體都是由這些 Principia rerum 依 一定方式互相結合分難或發炎而成的。我們不能 恰切看見形體的這種形成和毀滅的過程,正如我 們不能看見在太陽底下曬衣服時水點的消失以及 人足所踐踏的道路上灰塵的消失一樣。原子的根 本形式,其數量是有限制的,但原子則多至無限。 原子的各種結合就形成各種各式的無數形體,正 於當時是怎樣的一個革命的思想。 他会刻的和兇厲的嘲笑神話的自然界觀,攻擊無益的和偽造的對於死的恐怖,揭破當時人為神真所三凱之頭腦中一切秘密的障靠。他也曾鎮靜而合乎理性的去分析性慾。他不崇拜性意,不欣養性慾,不將性慾看作是人的靈魂之神聖的原素;但同時他也不將性慾看做是魔鬼的誘惑,以為必須用各種方法來壓抑性慾。他對於性慾取唯物論的自然科學的態度,推翻那認為性慾是"善"或"惡"的一切觀點。朗查說得很對,他說:我們讀得克列斯的著作到這些地方,忘記了他是與古斯特 (Auguste) 時代的羅馬人,而要彷彿覺得他是十八世紀一個唯理論者了。

整克列斯的唯物論世界觀,也表現在他對於 人類社會發展問題的見解。他在其所著詩篇中,很 明白的並差不多近於事實的描寫人類發展的第一 階段。社會的出現,私產制,法律,藝術的發生等。 我們摘譯這篇詩篇中描寫這種情形的若干詩句如 下:

> 太陽不斷的機般旋轉, 人類過流浪生活,像野獸一樣。 那時沒有強壯農夫來使用鋤潭, 因為誰也不會拿鐵器種地, 也不會在地上培植新的樹苗, 更不會從高樹砍下舊的枝條。 日縣和爾潤,五穀自己長成, 大家心中歡喜說是天賜,互相慶幸。 人們絕不顯慮到社會的秩序,

也用不看道德和法律保護自己,

各人全靠自己勞的動。

同時又能保持生命與經歷。 男女由愛聯廢合幽會在深密的樹林,

他們與會或山相互的愛情,

或由男子暴力相迫,色情相誘, 或貪檢實憑桃生梨以為報酬。

自然界推斷口舌發出各種音聲,

以便必要時候說出無件的名稱。

随後城市建立起來:為要自衛 並避難,國王更設立各種利量。

牲畜和田地,大家拿取來分。

誰有力量,誰有面子,誰更聰明,

誰就可以分得更大的部分

從此以後,就成立私產,就資貴黃金。

船舶,耕地,房屋和法律,

衣服,軍器,道路及其他事物,

以及一切生活上的美妙和快樂:

唱歌,圖畫,詩詞,彫刻無美不足,

這些都發生於人的好奇或需要,

一步一步又變成更加良好。

各物如此逐漸普遍全世界,

這是人的理性創造出來。 一件件事物都有了意義,

最高天才的人就得到藝術的名譽。

從上面所摘譯的好幾叚詩句看來,我們就可

明白知道:鲁克列斯對於社會生活的見解,遠超過

其同時人的水平線之上;他的同時人的思想,那時

正沉溺在神學的,幻想的和唯心論的深坑裏面。

正沉溺社神學的,幻想的和唯心論的深沉是面 o

鲁克列斯結束了唯物論世界觀發展上的第一

個階段,建立在奴隷經濟制度之上的古代文化,無

**痺了生產力使之不能發展以後,本身心必然趨於** 

崩潰。希臘羅馬文明滅亡了,同時我們在古代所看

見的唯物論的蓓蕾也被擢毀殆盡。中古代時開始,

並帶來綿延好幾世配的反唯物論的反動。

#### 第二章

## 中古時代的反唯物論

唯物論思想輸入羅馬的時代,是絕不適宜於 這種思想繁榮發展的一個時代。我們在上面已經 說過:厄比鳩的學說被社會上層寄生分子所慕取 去,這些分子的生活,在羅馬經濟解體時代,是一 條連結不斷的歡樂鎖鍊,其中每一次歌樂比起上 一次歌樂祇有過之而無不及。<u>考茨基</u>(Karl Kautskv) 形容得很對。他說:<u>羅馬</u>帝國的就治階級祇 有一種社會機能即談樂,他們企圖利用<u>厄比</u>場學 說來說明他們的這種機能是對的,為此目的,他們 社會中祇有滿意當時社會制度而要於此中找 得幫神安卓的那些分子,才能將厄比鳩的唯物論 當作自己的思想。當時在處於牲畜地位之幾百萬 奴隸中。在寄生分子即流氓無產階級中,在被產的 農民和個戶中·總而言之即在羅馬帝國各種設剝 削者階級中,自然是沒有這種分子的;但在剝削者 階級中,也沒有這種分子,他們由貴族家庭出身并 在不斷的狂歡極樂中消磨他們的健康,像這種人 也是不願意去思索:究竟在物質世界之外是否有 任何其他世界的問題。社會的需要要求哲學,或者 鄙藥一切現實世界,或者希望別個更好的世界。前 者造成斯多伊主義(Stoicisme),後者造成柏拉圖 主義(Platonisme),一 這二種哲學支配了崩潰

## 期的羅馬的精神幷從基督易反映出來。

基督教初興時本為被壓迫者,被凌侮者,現役 的奴線和已解放的奴隷之宗教,灌輸給羣衆以一 種信仰,認為在現世界所受一切痛苦都可在另一 世界取我報信。這個宗教在崩潰期的羅馬却找到 非常良好的發展條件。所有那些處在這個趨於崩 **潰的大國之社會條件中而感覺沒有辦法的人,都** 從這個宗教吸取新的力量;因為這個宗教拿永久 的和不污的天國幸福來對拉那空虛的暫時的和不 值價的 現世幸福。

在腐朽的和崩潰的世界之廢墟上,長成一種 宗教,輕視肉體, 農奉寺神, 刻苦修行的離開惡濁 的俗辭。"基督教在根本觀念上 尤其在歷史發展 上,本接近於馬慈德教 (Mazdeisme (註) 之二元

(註)馬整德教是伊蘭高原諸民族的宗教、即中國歷史上

所說的祆教。這個宗教認為世界有善與惡二神、善神 里馬登德(Ormazd)創造世界,他領導六個大利

和游佈子由間的許多小灣、統治世界、惡神亞里曼

論傾向,即認為世界和物質代表惠,而神和光代表善。於是,自此以後古代哲學中那種容許有永久物質存在而目認為這個物質是唯一異質的實體之傾向,就被人視為洪水猛獸。如果再加上厄比河的論理原則,即許這些原則還是在最嚴格正確的理解之下,那所得到的也將是與基督教觀點完全相反。"(期各——唯物論史、那時開始一個歷史時代,在此時代中基督教得到勝利,穩固和擴展,因此連帶的必然要來一個殘酷的反唯物的反動。羅馬崩潰之後發生的事變——民族的遷移和蠻族的侵入——更加穩周了反唯物論的時代精神。基督教教會成為結合新的國家形式之力量:這裏顯然可以拿來重新證實這一精神超越物質的學說,因為基督教神甫的才智足

(Ahriman) 與領導其他六個惡跡和愛鬼想要被 亞里馬登德之善的創作。這個鬥戶結果,惡耐是必然 失歌而善時是必然的利的。(譯註)

以馴致並降服日耳曼蠻族的暴力。這個由物質世 界產生出來之粗野的暴力,在基督教的代表人看 來,如果不受精神所裁判和維繫,就將成為衆惡的 源泉。在他們看來"精神就是善的源泉。"(考茨基 -倫理與物物史觀)数會成爲中古最強大的社 會組織,而且是公衆意見的壟斷者。數會成為唯一 有權威的真理代表者。祗能在教育裏面尋求眞理。 在教會以外,是沒有配利的,是沒有真理的。宗教 的教條壓迫哲學的研究,而科學也是要屈服於宗 **教教條之下的。中古的哲學變成-個柱石以維護** 全權的社會組織——教會。耐平以外的哲華就是 異端,哲學祇可以直隸於神學之下,成為神學的婢 ·女。Philosophia—ancilla theologiae (哲學是神 些的她女)。教會完全堅决的證持着中古時代這一 最高原则,因為教會明白:科學思想之任何自由表 現都必然要搖動宗教教條的神聖意義,因之又要 **越**動那強大有力的宗教組織所由建立的根基。

對會在原物獨立的哲學於其隸屬之下的過程

當中 造成了一種附屬哲學,基督教派哲學:"經院哲學"、Scolastque);(註一)

經院哲學乃是中古時代所形成的社會力量事實上關係之思想上的反映。這種哲學是要來鞏問新階級即基督教僧侶階級之統治地位的。經院哲學之父與古斯丁 (Saint Augustin)已經說世界是分為上帝統治和嚴但(註二)統治兩個部分。在上帝統治下,除純潔無疵的天使之外,進有丞受上天降驅的少數人;在撒但統治下,除兇惡的魔魂之外,遠有為非作惡的人。這些惡人,在世上為徵求統治和權力之虛幻的幸福而爭鬥。可見 經院哲學思想發生之何,就將超自然的世界看做是正確無訛的真實,拿這個世界去對抗物質世界,并降落物質世界於最低下的等級。"這樣,教會之具體的俗世的權力,在其思想上就成為抽象的超自然的世界之物質化形式。" (亞克塞羅 —— Axelrod 的哲學

<sup>(</sup>註一)或譯·煩或音學,不及.茲依<u>胡適</u>譯名改正。《譯註》

<sup>(</sup>註二)<u>撒但(</u>Satan)是營鬼之名。(譯註)

## **論文**)

經院哲學,為達到其目的起見,就竭力採取古代哲學中能帮助此目的實現的各派學說。在其當權的起初幾個世紀、十三世紀前),輕負哲學帶拉整學說色彩:在其隨後幾個世紀,經負哲學則在亞里十多德體系影響之下。柏拉圖學說是非唯物論的,是崇奉純粹精神世界,觀念世界,認這個世界為質實,以奧威官所感覺的世界相對立的。亞里士多德學說也輕視物質,將物質紙看成為完全佔從屬地位的東西;這個學說認為universalia (總營)(註一)永遠是先個體(註二)而存在地,是决定個體地(universa ante rem) 。無論是柏拉圖體系或是亞里士多德體系,都是古代所造留給中古證哲學學說中最反唯物論的學說。柏拉圖的精神和亞里士多德的玄學支配了整個中古時代,柏拉圖和亞里士多德成為這一時代的偶像,這種情形

<sup>(</sup>註一)或譯普遍。(譯註)

<sup>(</sup>註二)或譯倡物。(譯註)

封建組織的自然經濟之解體,其最每徵象在十二世紀時就已發現出來。在十二世紀之中,發會內部自己就發現出經院哲學中的反對派;這種反對派是因有幾個教會代表反對唯實論的鬥爭而著名的,——唯實論就是認為總體概念超出個體概念之上的一種教條(註)。度比因 (Comgiegne) 的

(註)中古時代所用,唯實齡、這個名詞,其意義與近代所

教士程雪林 (Roscelin) 當時起來推翻唯實論的 根本理論universalia anterem (總體先於個體), 而提出universaliapost rem (總體後於個體),即 概念祇是真實存在的事物之抽象的表現,祇是實 體之抽象化。別人認我概念是 res (真實事物), 羅雪林 又認為概念是 nomina (名,字,邏輯的 抽象),從教會內部發生出來之唯名論對唯實論的 反抗,乃是當時封建組織解體之最初出現的思想 上的徵兆。

十三世紀和十四世紀這二百年間,封建制度 解體過趕之迅速發展,引起反對經負哲學的精神 也增長起來,幷迫得哲學去第一次大階的企圖從 神學壓迫底下解放出來。教會看見其威權在無量 數的"異端"面前,有傾墜的危險。——這些"異端"

> 用的,大相懸殊。由的沒中,我們以可看出,這個名詞的意義與我們或在所用的剛剛相反,而且,恰與現時所用的"唯心論"一個名詞相定,其以我們的認念 思想為出發點,乃同唯心論一樣。(可註)

是認為除了純粹良心之外無天堂,除了懷悔之外無地獄的;於是教會便以恐怖手段嚴禁"異端"的 學說,"異端者" 竟因此被活焚死。教會在危險面前沒有辦法時,有時甚至傾向於撲滅任何科學的智識,連那些替教會當婢女的科學智識倒在被撲滅之列。在這裏,有一件事實可以引來作證,即當十三世紀之初,亞里士多德的物理學是被禁止研究的。(註)

可是,教會的恐怖手段總不能史撲滅那根本由於國民經濟組織上開始廣大發展而發生出來的一種現象。生產力的增長,商業的進步,城市中心之權力的迅速增高——所有這些都是表示封建制度的破產,同時也就是表示那生長在封建制度基礎上之經院哲學思想的破產。在封建制度廢墟上長大起來的新社會,帶來許多新的發現和發明,一下就將世界的範圍擴張得極大。

哥倫布 (Christophe Colomb)發現新大陸,

(註)見魏伯爾的歐洲哲學、。(注註)

剛馬 (Vascode Gama) 發現到印度去的航路, 馬格蘭(Fernandde Magellau) 週航圣地球-這些就是日益增長的商業資本開始戰務自然界的 事會 o 這些勝利強有力的推動那從事於自然科學 發展之自由思想的新潮流。伯拉黑、TychoBrahe) 第一次循環下宜的走上那毀壞教會傳統思想所承 認的天體論之道路 o 哥白尼(Nicolas Copernic) 則以革命的勇氣,毫不容情的打破這個傳的統天 體論,官布太陽是宇宙的中心幷降佚我們所住居 的地球於環繞太陽諸行星的位置。嘉里列 Galilee 完成即白尼的工作并增加許多天文 學上的 大發 現。魏乍里 Andre VesoIe)研究人體的構造,而 哈爾德 (William Hervey)解釋血液循環 o 指南 針,火藥,印刷術等也先後發明了。

偉大的文藝復興時代,在其革命更新的努力 中,摧毀了中古神學思想之可憐的餘燼。教會不能 承認以太陽為中心的天體系統。如果地球是環繞 太陽的。而太陽是宇宙中不動的中心,那麼,約書 亞(Josue) 的聖跡(註) 豈不成了童話嗎?聖經豈不說謊嗎?教會豈不騙人嗎? 宗教的權威豈枉勸搖嗎?人類思想之新的革命運動,將這一類的問題提出好幾千個於徬徨無措的教會面前。教會唯一的認真的答覆,就是以恐怖手段對待異己的思想家。當好幾十年中間,教會法庭以差不多空前未有的殘酷手段殲滅那些仇賴教會信條的敵人,嚴厲壓迫一切豆抗運動。可是,實際生活明白告訴教會,說無論以何種殘酷的恐怖手段,都是不能夠阻止那受社會力量發展所决定的概念之進行的。教會為自救計,於是迫不得已採取新的辦法,即向那從神子底下解放出來的科亭請求妥協。

這個妥協結果就宣布所謂"兩重真理。"所謂 '兩重真理"。就是說:一種理論真實與否。須看這 種理論應用於何種範圍——宗教的範圍抑或科學

(註)自約約書題記試有個希伯茲領袖 做約書題、當興

耶路撒冷王寰宇時,曾經命令太陽停止不動,以**功** 他特利《譯註》

的範圍。"凡在哲學裏是真的,在神學裏也許是假 的; 反之亦然。"(彭開爾——ClemeansBaeumker 的中古基督教哲學)於是,中古至近代交替期間, 教會和科學問的衝突途以妥協解决,妥協的基礎 就是應用這個原則,即"上帝到天堂去,凱撒到皇 宮去,智識歸智識,信仰歸信仰。"這個安協是根據 於雙方妥協者各自的直接利益的。"文藝復興時。 代,革命家與神學之妥協,恰好適應於當時也想取 得統治地位之無與資產階級的物質利益。宗教乃 是"人民的鴉片",無論何時(註)都不會強確定的提 毀o新的特權階級之思想家不久就醫愈宗教所受 之的創稿。為使久已被衆人所厭義的老融婦人,不 至因此的為人熟見的舊面孔引起衆人憎惡起見, 於是就將她化裝出來,穿上新的時常是更積單的 衣服并送她去安慰那些窮無所有的人。可是,這位 雖然多情但很刻薄的老婦人,有了新的力量之後,

> (註)在這一部分少數人推翻制一部分少數人方褶之一切。 革命中o(可註)

仍堅決繼續其舊的宣傳說:自從亞當、Adam)犯 罪以後,上帝就責罰整個人類去做艱苦的勞動, 因此知果主人要你去做一件工作時,你就要去做 二件,因為人的幸福并不在於物質的享樂,表在於 內心的安寧和靈魂的均衡;而且窮無所有的人還 有比此更高的幸福,即天堂永久的幸福正等待他 們去享受。"亞克塞羅——哲學論文)

新的歷史時代開始了,新的哲學裏隨之而來。

## 第三章

## 唯物論的復與

十七世紀是哲學復興的一個世紀,這個復興 也就回轉到唯物論去。

十七世紀將降臨時出現一個偉大人物,堪為本世紀的象徵:<u>布魯諾</u>(GiordanoBruno);他一方面是當時垂死的經院哲學教條之不可和解的敵人,他方面又是新真理之殷勤不倦的尋來者。布鲁 諧的生活(一五四八年——六〇〇年)可為象 徵,她的整個生活就可以代表當時日益長大的生產力對於陳腐的但尚未死滅的那種神學思想形式

之抗議。<u>布魯諾</u>的死也可為象徵,他於一六〇〇年二月十七日被数會法廳歲死於羅馬的康卜飛獲 (Campofior),他的骨灰復發揚散於塵埃之中,可 是這一次火焚乃是垂死的嘗制度之最後 一 次威 風,因為十七世紀就像這個制度對付<u>布魯諾</u>屍首 辦法,也將這個制度的屍首揚散於塵埃之中了。

經過中古黑暗之後,哲學第一次降臨的國土, 乃是英國。哲學在華國 經過十六世紀混沌實制的 研究,到此時就成熟現為確定的明顯的形式。這種 情形自然不是偶然的。這種清形,也不像唯心論派 哲學史家所喜默說的,是由於"薩克遜 (Saxens) (註) 民族的天才""基國人樸素的和實證的精神" 等。

並屬是歐洲諸國中封建組織最早崩 清的 國家,十六世紀時資本主義既已在英國立下深厚的根基了。正因爲如此,所以在英國先產生新的思想形原,出現新的哲學思想。

這個思想之第一個代表人就是倍根(一五六 一一六二六(註一)。關於倍根的人格,歷來的 歷史家意見幷不一致。倍根是當時最偉大的哲學 家,同時又是活動的政治家,是為目的而不擇手段 的。他會陞任至英國的掌璽大臣,後因被人控告收

受賄賂,途得終身別奪公權處分,鬱鬱而死。 <u>倍根</u>最能明顯的和完全的代表<u>歐洲</u>思潮由中 古到近代之轉變。

倍根青年時候卽離開他求學的<u>创橋大學</u>,宣布說:他從<u>创橋</u>大學的經院哲學教育中一點智識 也得不到;他重覆說<u>创橋大學的哈姆列</u>(Hamlet) (註二) 精神, 就是一些"字話, 字話, 字話!" 倍根維

(註一)沒者切勿將此信程與另一億程 (Roger Bacou) 混爲一人。後一倍程乃是十三世紀時方濟合明的数土

、脳後又爲生津大多的教授,因爲反對經院哲學管教教

合三朵於梁中于年。(等註)

(註二)哈亚列本是沙土比亞 Shakespeare) 所著 悲劇中之主人等。其人不能當還立營而多證疑。結果思之失

開了中古徒費精神的說空話的無益的科學,而走 到那充實了前代人類偉大發現和發明的實證科學 o文德朋說:倍根彷彿像哥德(Gcethe`的浮士德 (Faust)當中"地神"的信徒。事實上,信根將哲學 思想從各種邏輯抽象之玄學高臺上降落至我們的 罪惡的世界,而以經驗,觀察及所得結論為基礎。 倍根認為他的根本任務是在於說明:"哲學和科 學,經過好幾世紀之後,再不應該飄蕩在虛空中沒 有普落,而應該依靠在那些嚴格證實的和充分複 雜的經驗之穩固基礎上面。"(<u>倍根</u>——論科學的 成功及其收等)哲學不應該是思辯的,不應該依抽 象的邏輯圖型而構造起來 o 哲學的任務就在研究 并征服自然界。"人的精神, 其本性是趨向於抽象 化的,是趨句於將暫時的可變的事務看成爲永久 的不變的事務的。但以其在思想上將自然界抽象 化,毋寧學德謨克里特及其弟子的辦法將自然界

分析剖解: 這個學派比其他學派更善於深入自然 界科研究自然界。時刻不能忽略的重要對象,就是 物質自身以及其種種構成和變化。"、信根——新 機關'Novum Organum,第一卷,第五十一節 ) 倍根嘲笑所有那些認為"冷靜的觀察眞理——這 件事,比最切實用的事業,還更有益還更高尚的 人;他們的意見,以為長久的煩擾的去親近經驗, 物質,沉溺於個別事實之廣大無邊變化無窮的大 海中,這樣將使精神陷落於——或恰切點說,館直 粉精神驅策進——紛擾不寧的地獄深處去,而離 開了光明的和寧靜的境界, ——思辯的哲學是可 以使精神達到這個境界的,而這個境界顯然是最 接近於天堂的境界。"(倍极——新機關第一卷,第 一百二十四節) 觀察自然界而不能分析解剖自然 界,這種哲學家,其所造就,祇有那種無益的空話 的誰也需要不着的體系,其中祇有"笨拙模仿廣大 宇宙而造成的一切微小的像想的宇宙而已。"所以 倍根反對亞里士多德'這個中古哲學的"獨裁者。"

倍根的主要著作,名為新機關,就是反對亞里士多德所著之機關。Organom) 而作的;即稱倍根這部著作為反亞里士多德亦無不可。在這部著作當中,倍根翼不愧為他那時代的真血兒,他驕傲的自信:自然界可以受人類所征服,必須受人類所征服并將要受人類所征服。倍根豐非親眼看見人類發現新大陸,展長新航路,發明印刷術和火藥嗎?生產力如此明顯增長的事實,豐不加強人類的信心認為有權可以與自然界爭鬥幷相信自己能得勝利嗎?

倍根的哲學之目的,就在幫助人類去戰勝自然界。為要戰勝自然界,必須認識自然界。為要認識自然界,必須認那些哲學權威者及其陳腐的抽象的和唯理論的圖型為無用的和空話的發瘤,為幾世紀堆積下來的廢物,而棄置不顧。在確立其哲學以前很久,倍根就已經設想:

"在這裏(註)有二種盜賊做了好多的壤

(註) 指科學界。(原註)

事,一種是咬定牙根去做的,一種是藉助於愚笨的經驗,無稽的證據以及種種欺騙方法去做的;我若能將這二種蟊賊從這裏(註) 驅逐出去,則我要以縝密的觀察,可靠的結論,有用的發明和發現,來代替他們的位置。"(見<u>倍</u>根於一五九一年寫給他的叔父的信)

在以前的時代,哲學是神學的與女·到了倍根的時代,哲學就變為生活的與女(Ancilla vitae),而有實際的作用了。笛卡兒 Rene Descartes)宣布說:"應該拿實際的哲學去代替學被裏所教授的思辯的哲學之位置:實際的哲學可以幫助我們去研究火水、空氣,星·天體及一切環繞我們的物體之力量和影響,恰好就像現在我們研究手工業者的各種職業一樣。"(笛卡兒——方生論第六章)人類趨向於研究自然界,并非由於人類精神上有某種特性,而是由於生活的需要。如果是這樣,那麼科學的認識之方法就應該改變。先天的建立在抽

<sup>(</sup>註)指科學界。(原註)

象清神結構之上的科學,應該轉變成為經驗的,以 經驗為出發點的科學;科學應該拋開演繹的方法 而採取歸納的方法。倍根說:"為去發現眞理,可以 有幷確實有兩種道路或方法。其一 由威曼和部份 事實出發,一躍就達到最總括的原則,隨後就認這 些原則為不可動搖的真理,而依靠在這些原則之 上,求出中庸的定律。"(倍根——新機關;第一卷, 第十九節]這是中古時代科學所走的道路, 亞里士 多德所指示的道路;但另外還有一條道路——建 立在經驗之上而引導至歸納的認識道路。倍根指 示科學應該隨着這條道路走。"其他,由感覺和個 别事實出意,但緩慢的一步步的不跳腳的提高起 來,而不慌忙的達到了最總括的理論。"、 倍根 —— 新機關. 第一卷,第十九節)僅僅在經驗基礎 上! 用 歸納的方法,才能成立總括的理論。歸納方法是自 然科學的鎖鑰o

祇有免除奴隷式的屈服於權威者之下持利用 人類於其歷史發展各階段所造成 的一切物 質成 結,然後才能夠認識自然界。"當物質世界已經發 現出許多國家,陸地;海洋,星球以後,而精神世界 的節圍還被限制在古代諸發現之狹隘界限內,這 種情形豈非人類的恥辱嗎?"、倍根——新機關,第 一卷,第八十四節、倍根高喊說:"真理乃是時代的 產兒,而非權威者的產兒。"科學從前是鄙樂經驗 的,是對入於各種各式的抽象概念和"三段論法" 的牛角尖裹而無出路的;可是到智識去的道路,人 類征服自然界的道路,必須經過經驗的關隘。精神 被成見所束縛的人,認為使人的理性去親近粗鄙 的經驗和狹隘的物質乃是沾汚了人的理性;可是, 孤有研究事物,認識具體的真實,人類才能征服 自然界使之滿足自己的需要。具體的眞實應該完 全為人類所認識,應該撤頭澈尾研究得清清楚楚。 "至於那些微小的和卑賤的事物,照卜林(Pline) 的話說,不經允許是不能隨便拿來談論的;但在自 然科學裏,對於這些事物,應該看成與重要的和高 貴的事物佔同等位置。這些事物是不能沾污科學 的。太陽光照宮殿,同時也光照茅廁,但并不會因此而受沾污。我們建立科學時候,不願意為人類的 縣協而建築一個金字塔,但我們要在人類精神中 依照世界模型構造一個神聖的殿堂。世界就是我 們所仿效的原型。凡值得存在的,就值得認識。科 學正是實在的三映。" 值 —— <u>新機關</u> 第一卷)

 切事物之形態。"(<u>倍根——新機關</u>第一卷第四十 一節)

種族的偶像 (Idola trihus), 乃是與人類中心說,有密切關係的成見;但哲學要解放人類,并非僅僅打破這種成見就夠了。倍超認為還有幾種這一類的成見,也是握害人類思想的。其中有;

井穴的偶像 (Idols specus),這種成見之發生

市場的偶像(Idola fori),這種成見使我們的 理性受一時的意見所支配,這種意見并非建立在 經驗之上,而其眞實與否也是未經批評的經驗過 的。市場的偶像是傳統和守舊的主要根據,

宇宙去消水量理的。"

最後,戲臺的偶像(Idola theatri),這種成見之發生是由於歷史家和哲學家,像做戲一樣,裝扮其理論,而不管這些理論是否合乎真實。"所有這些各時期所想出的所構成的哲學學說,彷彿就像戲臺上所演的戲劇一樣,是由幾個不同的哲學家所編成而又由他們輸流開演的;這些戲劇在我們

看來,不過是像想的,而且本也祗為要在世界舞臺 上表演而後編成的。"(<u>信根</u>——新機關,第一卷, 第四十四節)

所於這些。"偶像",所有這些損毀和殘害我們 的思想之成見,倍根認為都可以拿<u>亞里十多德</u>派 經院哲學傳統思想做代表,所以<u>倍根</u>就舉起反對

 他算在近代唯物論世界觀的前驅者數內。倍根是他那時代的產兒,是那時階級傾向之自覺的或不自覺的表示者。我們上面已經說過,這個傾向達到宣布所謂"兩重真理。"十七世紀的英國尤其適宜"兩重真理"發展的地方,因為在英國,數會是全國中最富裕的組織。著名的英國歷史家麥高黎(Thomas Macaulay)說:"教會章程既然規定他們可以享受這些高貴的享樂,他們自然準備鞠躬盡瘁的奮鬥以保護自己的教堂,自己的宮殿,教會的每一行章程以及他們所穿衣服的每一條線。"(麥高黎——英國史)

十七世紀的<u>並國</u>,在經濟上比大陸諸國家都 更進步;英國資產階級和封建地主間之階級鬥爭, 終結於雙方的長期妥協。這種妥協滲入於英國社 會生活之一切毛孔中去。宗教和科學間信仰和智 識間的這個妥協,也支配了這位近代唯物論的前 題者。所以,毫無疑義以唯物論觀點判斷自然界的 倍根,竟該敬的止步幷拜跪在那寫着"宗教"二字 的界級面前;照他的意見說來,過了這界線以外派 有造物者的意志統治音。可是,這種情形並不能降 低倍根在唯物論思想史上所佔的位置。

倍根的敵人,狂熱迷信 宗 教 的 墨斯特爾 (Josephbe Maistre),攻擊倍根, 親霍爾巴赫 (Paul Henri Holbach) 和墨爾維奇 (Claud Arien Helvetius) 二人月私淑倍根的, 說倍根是那充滿十八世紀之無神論的始作俑者, 一 這并非無因的。 德墨斯特爾的攻擊說得很對。哲學史上算崇倍根認他是近代唯物論的前驅者,神學的陰霾 馬見了他的光輝精神,就化為烏有了。

<sup>(</sup>註)指巴士翁。(評註)

連想到另一個同樣偉大的時代,即十六世紀至十 七世紀的交替時代;這個時代剛剛開始一種運動, 此運動之結果就是我們現在所明顯看見的。我們 無意中又要迴憶一位思想家(註) 所說的使人心醉 的正確名言,他在十七世紀之初所預言的,現在十 九世紀已經大部分實現了。巴士寫彷彿就是倍根 熱烈像想中智識理想之實現。倍根在其不朽的著 作中第三條格言裏頭,就已經消滅了那時所認為 理論和實際,智識和人類支配自然界的權力,是不 能升容的意見。在理論上是原因,在實際上就是

當那中古黑暗陰霾剛剛開的消散的 一 個時代,倍態就已經預言:"解釋自然界和征服自然界之人類"將要到來,現在我們看見這種人類已經走近來了,但必須等到人剝削人的制度永久取消之後,這種人類才能確定的到來。

效果。"(帝彌里亞者夫——科學的意義)

倍型所建立的哲學體系,帶有二元論的色彩;

(註)指倍限。(譯註)

這個體系包含世界和上帝二部分。但倍根諸弟子 已經顯露出一種傾向要從唯物論世界觀中排去二 元論的色彩并給與一元論的內容。菲 雪兒 Kuno Fiscner 說;"信根所建立的哲學;傾向於排去倍 平式的二元論。"倍報之後,當時唯物論思想最著

土哲學思想的方向。形成這個思想的時候,正當 壓淵諮園(英國就是其中的第一個)迅速發展的 商業資本努力去儘可能利用前時代地理發現的時 候。商業資本組織商業公司,派遣探險除到荒縣國 土去,走過海洋去轉找新大陸,轉找更大更容易的 利潤源泉。為達到此目的,商業資本就需要確實可

靠的數學上的資料,以測度天文現象。當時代替 家庭手工業而起的工場手工業,也需要精雜的數

**專計算以管理其生產機體。現在,在我們這個時** 

代,<u>列寧</u>、Wladimirllitch Lenine) 說:"社會主 義就是計算,;從前,在商業資本初與時代,資產階 級也說:"資本主義就是計算"。

所以,霍布士的哲學思想根本是唯物論的,而帶有數學的色彩,霍布士是倍根的弟子,他將倍根的許多觀點都理成系統幷使之通俗,我們重要的就。於研究:霍布士比倍根進步的在甚麼地方,霍布士學說中唯物論思想比倍根更高一級的在甚麼地方。

產布士對於哲學諸問題的態度,在他所立下之哲學定義中,已經確定的表現出來,哲學就是"先根據假設的原因以認識現象的效果,後根據已得的效果。藉助於確實可靠的結論。以認識可能的原因。求得結論,就是計算,既是計算就可以加和減。(霍布士的形體論——De ('orpore '霍布士使哲學與神學關絕一切種確關係,使哲學脫聯一切超絕的和玄學的性質,并付託哲學以一種任務,去認識. 去科學的分析并去瞭解那真正的實在。哲

學所研究的對象應該具有結合和分離之本質,即應該是形體。我們所能認識的, 祗有形體; 因此, 我們所認為真實的, 也祗有形體。形體的(物質的) 根本性質, 就在於佔有空間和具有形式。哲學就是經驗的科學。哲學研究的對象就是形體; 哲學在這個研究中所利用的武器就是威覺。認為就是威覺之積輕。人就是威覺的主體, 我們所能領悟的事物就是威覺的對象。 威覺, 不是別的祇是能威覺的形體所發生出來的運動而已。這樣, 霍布士就將越覺看做是物質的一定狀態。在這點上說來, 他比倍亞進步得很多, 他已經是一個澈底的唯物論者了

沒有上所說的形體可分為二種:自然的和人 為的。整個自然界屬於前者,社會組織,連其中最 完備的組織即國家也算在內,則屬於後者。哲學應 該以同樣的注意力去研究并認識這二種形體,因 此程布士就將哲學分成為:自然的哲學Philosoph ia naturalis 和社會的哲學(Philosoplia civilis)。

霍布士認為我們在社會上的行為之主要推動

力,道德上和政治 L之最高裁判者,乃是利害。"絕對的善,絕對的惡,絕對的正義 絕對的道德——
所有這些都是神學家和玄學家閒暇時的妄想所發明的鬼話。"(霍布士——論自由與必然)在社會方面,與在自然界方面一樣,權利是由勢力造成的。社會生活就是公衆與個人間個人與公衆間不斷的戰爭。惟有國家,惟有衆人服從國家的最高意志,才能緩和這個鬥爭幷使衆人得以共同生存。霍布士對宗教的觀點也是很有意思的,他取消了宗教之為國家制度保持者的作用。在霍布士看來,宗教之為國家制度保持者的作用。在霍布士看來,宗教乃是"對於無形勢力之恐怖(不管這種勢力是人所特創的或由傳統遺下的),……;如果這種勢力是人所特創的或由傳統遺下的),……;如果這種勢力是為國家設想而造成的。如果這種勢力不是由國家造成,那宗教直是迷信而已。"(霍布士——怪物——Leviathan (註)從厄比鳩以來,唯物論者永

<sup>(</sup>註)(Leviatha)是聖經約伯記电浮物的名形。這個系物,極量大,任何三獸節能寫被所否長。霍布上認為國家的獨力也與這個影物一樣,故拿這個影物寫他的國家

遠是將宗教看作"忍怖"或"迷信"的。大聲的這樣 宣告出來,不啻自居為宗教的敵人。<u>霍布十</u>正是宗 教的這種敵人,同時他又是君主專制國的辯護士。 卜克兒(Henry Buckle) 說:"在十七世紀,僧侶階 級之最危險的敵人,自然是<u>霍布士。</u>——在他生存 時候以及他死後好幾年間,凡是一個敢於獨立思 想的人,都被人誣為霍布土派。(卜克兒一文明史)

十七世紀英國唯物論思想發展之來一階段,是與洛克(John Locke——六三二—一七〇四 名字有關的。這位哲學家已經與法國唯物論有直接黑紫,洛克是倍級和賽布士所倡始的那種經驗哲學傾向之繼承者。洛克的主要功績,就在於他是哲學復與以後第一個以唯物論的見解發揮,并提出認識論上諸問題。洛克分析我們的認識能力之結果,就造成了對於天賦觀念論之批評;這個批評就是唯物論思想向前發展的出發點。洛克在資料學生時代研究自然科學時候,就懷疑於那種認

為人有天賦觀念之不許致疑的假設。他研究我們的認識能力之工作做得愈多,這種懷疑就愈加辦大井形成整個的理論;洛克的主要著作:人的認識論,就建立下這個理論。對於中古時代世界觀有強大影響的拍拉圖學說,就認為我們有幾種觀念之為天賦。為"精神的原質"乃是不可致疑的事實。柏拉圖這種意思,在笛卡兒的哲學體系中得到應整,一笛卡里體系乃是近代曲樂出的哲學學說之一,笛卡里又是洛克最切近的前程。(註)笛卡兒以為許多觀念(痛苦,顏色,音聲等),是自然界本來付予我們的,是天賦的。洛克就起來反對笛卡兒這種見解,反對那種認為"自然界付予"人類以"自然的"觀念之學說。

(註)有些哲學史家以為將當一息學說看成為天賦觀念論是 錯的,是反對者曲解<u>笛卡兒</u>理論的。論<u>笛卡兒</u>的一部 名著之作者<u>使伊葉</u>(AliredFouillee) 就是這個 意見。可是他的認定并不能充分的使人確信。(別註) 些概念的源泉就在我們自身,——這不啻是"閉起

眼睛塞起耳朵"不理會部環繞我們的真實世界。我們的觀念既非從這個世界得來,我們既然是携帶自己精神組織所固有的觀念去對付這個世界,那麼研究我們世界,在我們究有甚麼好處呢?同時,我們又知道:當時支配十七世紀的英國之經濟關係,異常需要研究并認識這個外部世界,而這個世界正是承認有天賦觀念的人所輕鄙而漠視的。所

以洛克就明確的顯著的提出恰恰相反的理論:"沒

有任何天賦觀念",以對抗天賦觀念論。

所有的觀念,連我們童稚時候的觀念也包含在內,都是逐漸發生出來的;世上沒有與生俱來的 眞理。譬如一般人認為:道德的威情是天賦與人類 的。這話完全不的確一善,惡,義務等觀念,是相對 的。這些觀念隨着時代和具此觀念的民族,而變 化。神的觀念更加不是天賦的。各種宗教的代表者 以及站在宗教之外的人,對於神的觀念各各不同。 道德,宗教等觀念,時常在我們的童稚時代就印入 我們的意識并逐漸深入其中;以後,我們就將這些 觀念看做是天賦的。

事實上人的精神最初彷彿是一個tabularasa,一塊乾净的黑板,一張未經寫字的白紙。由於我們的威能活動之結果,這一既紙內容就逐漸充滿了生活。精神經過經驗而取得了一切種種的表象,我們祗有從經驗中得到認識。經驗是由兩種觀察而取得的:第一種觀察之對象是外界事物、感覺),第二種觀察之對象則是內部生活(反省)。我們得到各種觀念,或是由於威覺,或是由於反省。從事於反省之精神狀態的發生,既然就是外界給與我們以某種刺激之結果,可見我們要承認我們的一切精神生活之最初源泉,乃是威覺。沒有威覺便沒有意識(nihil est in intelle ctu, pucd non anteafueritin sensn)

觀念有簡單的和複雜的。簡單的觀念是直接 由威覺和反省產生出來的。複雜的觀念. 則是許多 簡單觀念互相配合之結果。但無論最豐富的精神, 也不能不經過感覺或反省而造成一個簡單觀念。 人類對於那被稱為精神的一個小世界之權力,很 本上是與人類對於有形體事物的世界之權力,沒 有區別的:在這二種情形中,人類的權力無論有怎 樣的聰明和巧智,和本上僅稱將自然界給予人類 的對料結合和分解而已,人類不能創造甚麼最小 部分的有形體的物質,也不能毀滅甚至已有的物 質之一個原子。(魏伯爾所引的洛克之關於教育的 思想)

洛克,像德謨克里特-樣,分別事物為主觀的和客觀的二種性質,但特別稱之為第一物性和第二物性。第一物性——不可入性,形式,地位,廣袤——是與事物不可分離的:這些性質消滅了;事物本身也就不在了。第二物性——色,味.香,面等——則並非事物所不可或缺的性質,而是由我們

生理上的或覺能力所决定的。洛克的關於主觀性 和客觀性的學說,據亞克塞羅說,根本上是唯物論

的;這個學說,不管玄學家如何變種種把戲,不管

主觀派唯心論者如何盡許多經院哲學式的努力· 却仍舊構成近代科學的基礎。但這裏,我們須得指 出這件確能驚人的事實,即洛克雖然做過許多批 評的工作,但其結果是完全相反的;洛克觀驗信仰 上帝,在本體論的基礎上證明上帝存在。這是證明 洛克還認為天賦觀念確實存在或可能存在。洛克 遺下這個缺點不能解釋,可見很本上他還保持着

道下這個缺點不能解釋,可見報本上他遠保持有所謂"兩重真理"。(見亞克塞羅的哲學論文)
"兩重真理"遠從洛克哲學體系中要點之一表現出來。這就是關於我們的認識界限問題。從洛克對於天賦觀念論的批評看來,他自然得出。而且也確實得出,一個結論。認為除了經驗(那的和外的)
所給予我們之外,具他,我們是不能認識的。理性的活動若非經外界事物刺激而起,則這個理性就缺乏一切的內容。同時、洛克又給予理性以充分極的作用,他認為理性具有許多特性,這些特性係由理性本身產生出來,而最後是受外界所得感受所决定的,一一這裏包含思考,信仰及其他諸性質。

如果我們的簡單觀念是由外界,由某種客觀所引起的,那麼複雜觀念就是由理性自身製造出來並不適應於外界事物。複雜觀念是特殊的表象。外界得來的感覺造成了簡單觀念,由簡單觀念種種連結和配合結果,然後我們的理性才造成複雜觀念,可見,在洛克的體系中,唯物論原素是時常與那根本是唯心論的原素混雜在一起的。戴博林(A.Debo ine) 很恰當的解釋這種情形;

"洛克將威兒見作是事物刺激我們 的威能而產生的產物或結果,以此去研究觀念怎樣從外界經驗發生出來:但我們知道,他自己是將意。從實在,從外界,隔離出來的。這種矛盾就產生出二種不同傾向之萌芽:唯物論傾向和唯心論傾向。在將威覺看做是由外界事物刺激所產生結果之限度內。唯物論就是威覺論的效果。唯物論經過威覺,將意。與外部物質世界。與真實事物聯緊起來。

威覺論的唯心論或現象論,完全忘配了

我們的觀念之源泉及其原因;那個理論承認原則上不能超出威覺的界限,而將意識的內容看作直接已知的材料。這樣,現象論就將意識從實在分開出來,將威覺從真實世界分開出來,將對象的觀念從觀念的對象分開出來。將外部世界分開出去,剩下的祇有心像的總和,就有意認之主觀的內容。整個世界都變成為心理的現象,事物之客觀性消失了,也變成心像,與失去一切客觀原因之主觀性一樣。這樣,我們就得到主觀的唯心論。"、<u>或博林</u>一辯證法唯物論哲學導言)

在洛克的哲學體系中混和着兩種不 同 的因素。這兩種原素 在其選輯發展中,其一達到法國哲學家的唯物論,其他達到柏克黎主教(Eveque Berkelay) 的現象論。洛克的威覺論發展成為這二種不同的傾向。我們所重要的,就在研究洛克學說中引伸至法國唯物論的那種傾向。但在未會研究這種傾向以前,我們須先研究近代唯物論世界

觀發展上的一個重要階級——斯比諾薩 (Baruob

Spinoza——六三二—六七七)的學說。 在十七世紀,商業資本有深厚根基之國家,除 並國以外就要算荷蘭。荷蘭是歐洲生產力發展至 最高程度的國家之一,國內生產力推動社會思想 和科學思想,由頑固,守舊和傳統底下解放出來。 十七世紀荷蘭的歷史充滿了國家制度,科學、宗

教,整術方面無數革命的和革新的企圖。在<u>荷蘭</u>,

是比在歐洲其他國家,都更具備有產生新的根本 屬於唯物論的哲學潮流之前提的。

人類歷史上最偉大的思想家之——荷蘭的 <u>獨太人斯比</u>諾薩的學說,就是代表這種潮流。由<u>斯</u> <u>比</u>諾薩到現在已經相隔差不多三個世紀;這個期 間要來正確評估斯比諾薩的學說,是很足夠的。可 是,一直到現在,當你談起<u>斯比諾薩</u>哲學體系是唯 物論的時,你就要碰到一些莫名其妙的,有時甚至

帶諷刺口吻的問題。同時,我們辯證法的唯物論者 我們在斯比諾薩的體系中,找到充分的根據,可

以將這位傑出的思想家算在我們的精神上的祖先 **隊伍中去**;當他在世時, 猶太数数十, 天主教僧侶 和自由派教授,以同樣的暴力迫逐他,說到他的學 說,則我們可以不誇張的覆述文德朋的話,說這個 學說乃是人類頭腦所產生的最偉大的觀念方面的 詩歌。在斯比諾薩名字週圍,比在任何其一思想家 名字週圍,更加團聚了那些為倍根所公開攻擊的 成見二"市場的偶像",這種偶像迎合公衆意見的 已成傳統思想, 并殘毀事物的真實本性。一些哲學 史家認為斯比諾薩的學說是反唯物論的,是唯心 論見解的,認為斯比諾薩的神秘的泛神論與唯物 論絕不相干 …… 那他們也是為這種偶像所 臺茲 o 這些偶像 a 據於斯比諾隆學說之神學的外 殼。我們的任務就在:將斯比諾薩體系的內容從這 個神學外殼解放出來并不容許這個神學外殼量毀 了斯比諾薩哲學之其而目o

我們從<u>斯比</u>諾醛體系中看出三種根本觀念: 實體,屬性,樣態。 斯比諾薩所謂實體、Substantia)。就是自己存在自己解釋的事物,即其存在是不靠別個事物幫助的,其瞭解是不靠別個概念解釋的。(註一)

的理性在實體的表現;就是實體的本質。(註二) 斯比諾薩所謂樣態、Modus),就是實體的樣態,換一句話說,就是存在於別個事物而經由別個事物來瞭解的。(註三)

斯比諾薩所謂屬性、Attributium),是就我們

斯比諾薩之實體觀念,完全就是神的觀念。神 就是實體,實證就是神。"除神以外,任何實證都不 能存在,都不能設想。"斯比諾薩——論理學第一 卷定理十四)神就是斯比諾薩整個哲學體系之出 簽點,神就是斯比諾薩整個世界觀所環繞的中軸。 可是,紅要稍為注意的看一看斯比諾薩們於"神" 的觀念究竟怎樣解釋,就可以知道斯比諾薩的神

<sup>(</sup>註一)見斯比諾薩的倫理學第一卷定義三。(馬 註)

<sup>(</sup>註二)同上定義四。(原註)

<sup>(</sup>註三)同上定義五。」(三註)

的概念是與任何宗教中以及當時人的世界觀中神 的概念,大不相同的。我們試切實的看一看<u>斯比諾</u> 蓬重要著作<u>倫理學</u>中說明他對於神的認單的幾段 話。

凡是存在的,都存在於神中,沒有神,則 甚麽也不能存在,甚麼也不能設想。(定理十 五)

一切都存在於神中: 凡是發生的,都祇很 據神的無限本性之規律而發生出來,都是很 據神的本質的必然性而產生出來。(定理十五 之註釋) 神是產生一切事物之原因,凡是無 限理性所能設想的事物都是由神產生出來。 ……神是絕對的最初原因。(定理十六之系)

神祇遵守其本性的規律而活動,不受任何力量所強迫。(定理十七)神是一切事物之. 內在的原因,而非其外樂的原因。(定理十八) 神不僅是事物存在之產生的原因,而且是實物本質之產生的原因。(定理二十五) 在事物的本性上絕沒有偶然,一切都是 由神的本性之必然性依照一定的形態决定其 存在和活動的。定理二十九)

神並不依據自由意志而活動……意志在 神的本性上所佔地位,與其他一切自然物一樣;意志對於神的本性之關係,與動,帮以及 其他由神的本性必然性產生出來並由神依照 一定形態决定其存在和活動的事物一樣。(定 理三十二之系)

神是構成一切事物之存在及其本性之最 初的和唯一的自由原因。(定理三十二之你 二)

上面從倫理學中摘與來的幾段,已可充分證明斯比諾醛對於"神"的見解,是與通常對於"神"的見解,是與通常對於"神"的見解大不相同的。<br/>
整值預設得很對,他指出斯 此諾醛的"神"既不是二元論和基督教所說的一時 的世界創造者,也不是魔術士和主知論者所說的 世界之父,一乃是宇宙自身,永久的宇宙。"神"和 宇宙這二個名詞所指的是同一樣的東西一自然界,自然界既是一切所產的事物之源泉,同時又是一切能產的的事物之總和。(註)蒲例橫諾夫(Georgeplekhanov、說:"如果斯比諾薩爵自然界為"神"則神之一種屬性就是佔有空間性。"(蒲列濱諾夫——戴博林所著辯證法唯物論哲學導言之序言)叔本華(Arthur Schopenhauer、說得很對:"斯比諾薩爾他的無所不包的實體——世界——為"神"彷彿就像盧鬚(Jean-Jacques Rousseau)在其民約論中稱人民為君王一樣。這二個人都是使用完全屬於傳統的名字,可是灌輸代與的事物之內容於這些名字裏頭。"

《據於斯比諾薩拿"神"的術語表示其哲學出發點這一事實,來否認斯比諾薩哲學證系中之唯

私獲於斯比諾隆革"們"的物語表示其哲學出 發點這一事實,來否認斯比諾薩哲學證系中之唯 物論原素,一這不啻是拜倒於"市場的偶像"之 前而碰破額頭。我們在上面已經說過:科學的任務 就在將斯比諾薩學說的內容從其外殼裏面解放出

<sup>(</sup>註)見幾伯爾的歐洲哲學中。(原註)

來,如此我們就可以在泛神論的表皮之下看見無 神論的實質,在唯心論的外殼之下看見唯物論的 內容。

柏克黎主教——這位無測論的死敵——很明白認識斯比諾薩所說的"測"的價值,他說:"如果大家完全明白我的學說,則凡確實反對宗教之厄 此堪霍布士斯比諾薩等的哲學部將經消雲散化為 烏有。。

斯比諾薩哲學體系是從唯心論走到唯物論路上去的一步。這一步首先就是斯比諾薩之克服笛卡兒的對於能思想的實體之見解。能思想的實體一精神,在笛卡兒看來,是一種離開內體而獨立的東西;笛卡兒拿那很本本質是思想之一種實體(即精神)來對抗那根本本質是思想之一種實體(即物體)。笛卡兒的這種區分,他的二元論,是斯比諾薩所反對的,斯比諾薩走上一元論的道路。斯比諾薩的整個世界觀,就建立在承認單一的實體,實認他所稱為單一的哲學原理上面。蒲列

<u>淡諾夫論斯比諾薩</u>說:"他的單一的實體,既是物質的,同時又是精神的,"

事實上斯比諾薩也肯定說:(能思想的實體和佔空間的實體,構成同一樣的實體,"(斯比諾薩一倫理學第二卷,定理七之註釋(這裏,我們很容易就可看出:在斯比諾薩學說中,精神是屈服於物質,思想是屈服於實在的。他說:(斯念的順序和聯緊,正就是事物的順序和聯緊。"(斯比諾薩一倫理學,第二卷,定理七)文德朋論斯比諾薩說:"他認為人的精神乃是,人的肉體之觀念,,由此就得到結論,說:精神的改進是要適應於肉體改進之程度的,而一般說來,心理生活的整個行程,恰好正是物理生活的行程之變相。顯然,這個學說容易構成唯物論的嫌疑。"(文德朋——近代哲學史)我們上面已經知道,要構成斯比諾薩學說之唯物論"嫌疑",是有充分重大析據的。

我們如果研究到<u>斯比諾薩</u>關於人類在宇宙間 所佔地位之觀念,則由我們看來。這些根據更加是 重大的。斯比諾薩猛烈搖動了人類中心說。即認為人類是站在自然界之上幷超出其規律之外的一種見解。斯比諾薩反對那些"認為人在自然界中像君主在國家中一樣"的人。所以他對待人,"恰好就像對待線,面,體等問題一樣。"(倫理學第三卷序)人類的精神中一點也沒有甚麼"神的火花",置人類於整個的動物界之外。人類完全服從那支配整個自然界的規律,或者像一位斯比諾薩的註解家所說,"人的行為,獸的動作和自然界的現象,其中間是沒有世本上差異的。人類也是動的,越有很少幾點不同;一樣的有血液,本能。必然性支配着,而動物活動着。道德的現象是物理的現象之變相。"

 們生存,對於我們有利的,就是蓄;凡能妨害我們生存,對於我們有害的就是惡。"善和惡的認思不是別的,就是我們所知道範圍裏滿足或不滿足之表現而已。"、斯比諾薩——倫理學,第四卷 定理八)斯比諾薩以這樣徹底的唯物觀論點除去了道德觀念上的唯心論的外殼,這點,唯心論傾向的哲學史家是要一手遮天的將人驅過的。文德明論斯上諾薩說:(他不懼怕將人類的威覺和威德之源泉亦裸裸的表現出來,他帶着高傲的輕視的態度將人類的說將心用以遮掩通常的原始本能力量之假面具以及裝飾品渴穿出來。"文德明——近代哲學史)斯比諾薩對於道德問題之唯物論的態度,也

學史/新史斯薩對水道德问題之權物調的語及,他 從其對於政治生活的力量和問題見解中表現出來。在這方面。斯比諾薩是接近於霍布士的一 塞 布士對國家的觀點,我們已經說過——他推究法 律的觀念從自衛的本能出發,而指出法律就是權 力。斯比諾薩的政治學與他的倫理學都對我們證 明這個大哲學家的體系之唯物論本質。這位勇敢 的和澈底的思想家,對於社會生活的見解,也是與 對於自然界現象和人類心理的見解,站在同一觀 點上面的。

當代唯物論的前原者費兒巴赫(LudwigFe-uerbach),其學說很近於斯比諾薩的體系,他稱斯比諾薩為(近代自由思想家和唯物論者的摩西(Moise)。"蒲列漢諾夫指出:費兒巴赫學說不是別的,就是脫去了神學的裝飾物之斯比諾薩主義而已。斯比諾薩主義,經過費兒巴赫,對於馬克思(KarlMarx)和恩洛斯(Frederic Engels)的哲學思想有影響的影響。於是,傳統上認為是唯心論的一種系體,反發生酵母的作用;由此酵母,在某種程度,就長成了當代的辯證法的唯物論。

## 第四章

## 十八世紀的唯物論

研究十七世紀的唯物論時,我們的對象差不 多祇有<u>英國</u>一國。說到十八世紀的唯物論來,我們 就應該從英國轉到法國。

十七世紀,在法國的社會關係上,那促進英國哲學思想發生唯物論傾向之前提,尚未充分的發展。當時流行法國的生產關係,尚未阻礙生產力的發展。因此,在法國,當時尚未產生出如我們在英國所見的那種強有力的反傳統思想的哲學潮流。十七世紀,在法國祗有或多或少有勇氣的革新家

想要建立哲學思想之零碎的企圖。但這些零碎企 圖是不能嚴格適應於當時法國實際生活 之 要求 的 0 譬如 "厄比鳩哲學之復興者" —— 嘉森底 PierreGassdni———五九二——六五五)之企

圖。嘉森底從歷史的拉圾桶中將厄什鳩學說挖掘 出來;在整個中古時代,人們是以極大的輕鄙態度

談起厄比鳩的名字的。嘉森底恢復厄比鳩的世界 觀之道德上的純潔性幷企圖使厄比鳩的哲學適應 於十七世紀自然科學的水平線。嘉森底是一個勇

敢的反對派,反對中古的"獨裁者"——亞里士多 德。這就是他的偉大的歷史上的功績,但這一點功 績是比倍根等布十斯比諾薩那種功績部差得很遠 的 o 所以, 我們認為朗格的意見, 即以為嘉森底是

"唯物論的真正復興者"——這種意見是極端誇張 的。這個街頭顯然是形容過火的街頭。我所應該進 一步指出:嘉森底并不是他的時代的產兒,他的民

族的產兒,——總而言之他幷不是某一國家社會 力量關係造成的思想潮流之代表者,如像我們以 前所說的倍根霍布十多倫(John Toland)或洛克一樣。十七世紀法國人足為近代哲學思想之另一個更偉大的代表者,笛卡兒一(一六九六一一六五〇),同樣也不是這種思想潮流之代表者。這位偉大思想家——機械的世界觀之一個創立者——明白瞭解他并非代表十七世紀的法國說話。他大部分是在外國過生活;他說:他經過本國城市像經過沙漠一樣,他遇見本國人像遇見樹珠一樣;——這并非偶然的。笛卡兒死後,著名的室爾朋大學(Sorbonne)(註一) 竟禁止這位哲學家的學

在十八世紀。本决定哲學思想之動力,在英 法二國都有重大的變化。在英國,封建地主和大資 產階級妥協的結果,造成一種雖然末十分穩定但 却很長期的均勢,和緩了階級對抗。同時,在<u>法國</u>, 這種對抗反劇烈化至最高的程度。到十八世紀時

說在注"傳授。(註二)

(註一)即巴黎大學。(譯註)

(計一)目加甲北土(Voreien) 的近代而酸的《原

(註二)見加里也夫(Kareiev) 也近代西歐史。〈原註〉

候,法國資產階級已經形成為盟 內 極 大的社會

力量。在整個十七世紀以及十八世紀的前半期,法一 國資產階級明白認識其在國內力量一天比一天增 長起來,但這個資產階級還不敢淮而與封建制度 公開的决鬥。資產階級在其迅速發展的道路上,一 天強似一天的克服了舊制度所造成的重大障礙。 最後,在十八世紀之末三十年,誰也再不能夠違視 這一件事實,即"資產階級力量在生產,勞動,經 濟,工商業進步方面之巨天的擴展,使資產階級成 為國內第一等重要勢力"迫得他去將社會管理權 奪取到自己手中來,——牠在社會上的利益已經 是很重大的; 值得使牠去幹這種冒險行動。"、若勒 斯——Jean Jaures 的法國大革命史第一卷 )馬克 思說:"要拿十八世紀唯物論的影嚮來解釋十七世 紀玄學的崩潰,則祇有在這個條件之下:即這種理 論的運動,其自身也須拿當時法國生活之實際來 解釋的。這個生活是傾向於直接的實現,於地上世 界,於俗世享樂和俗世利益的。反神學的,反玄學

的和唯物論的理論必須適應於這個反神學的,反 玄學的和唯物的實際。"(馬克思——神聖家族)

資產階級在未會與舊制度的統治階級(貴族和僧侶)為實際的決鬥以前,須先在理論上準備這個鬥爭。攻毀巴士的監獄 Bastille`條件尚未成熟以前,須先使羣衆的意識革命化。——須先使社會意識從那些擁護送制度的觀念之權威底下解放出來。十八世紀的法國哲學起來反對宗教,提拔這德於宗教之外,宣布理性的威權,宣傳人有自然權利——於是就成為資產階級所領導的"第三級"之臺灣的武器,以反對舊社會腐敗而自趨滅亡的貴族。 著名的文學史家黑特為爾、Herman Hettne-T)論這個時代誰:"現在,哲學和唯物論這二個名

著名的文學史家黑特涅爾、Herman Hetther)論這個時代誰:"現在,哲學和唯物論這二個名 詞竟成為同樣的意義。"(<u>黑特涅爾——十八世紀</u> 世界文學史)以資產階級為上層領導之啟蒙哲學 思想,竟深入到最下層的民衆去,使其意區革命化 并造成革命必然要來的觀念。<u>克鲁泡特金</u>(Pierre Kropotkine)在其名著法國大革命中指出:自由和平等之偉大原理,經過千百種迂廻曲折道路,深入於農村中去和大城市工人區中去。王權和貴族的威嚴喪失了。平等的觀念一直達到最僻遠的區域。人的基神上已經燃燒着暴動反抗之火燄。最冷淡的人的心,也因希望革命快來而震動。

說到十八世紀法國唯物論思想時候,我們首 先就注意到拉梅特卫(Julien de LaMettrie—— 一七〇九——一七五一)的學說。這不僅年代順序 上應該如此,而且也因為拉梅特里在我們所研究 的一派哲學家中佔有一種特殊地位。

拉梅特里是唯物論之屬當而和豪的前照戰

士,反對神學傳統所算景的舊思想。拉梅特里是爽 直而富於感情的人,他一切專問都能夠激底的做 去,他兇惡的無禮的嘲笑這些傳統思想,恐怕除了 服爾德(Voltaire)之外,當時沒有一個人能趕得 上他。如果反動勢力當服爾德死後十年前,將服爾 您的屍骨由墳墓內挖出來並參雜石灰棄諸嗚野, 鄭道這個勢力能不用惡毒手段去對付"傲慢不恭" 的拉海特里嗎?拉梅特里足足有一個世紀以上被 歐洲與論視為洪水猛獸。每一個矜持的貴族,信侶 或資產者,都帶着恐怖和輕視態度,談起這個以其 著作製資神聖宗教之玩世不恭者,這個借唯物論 為其荒謬行為的謎身符之並蕩不調者, ——談起 這個莽夫拉梅特里。"當人們要挑動反對唯物論的 威恃時,祇要以鄙視的面孔指出敵人所形容的拉 海特里的兇暴面貌,就足夠(准物論的敵人認為足 夠)使讀者或聽者誠惶誠恐的拋開唯物論而饶忙 投入雜亂無章的唯心論懷抱中去。"(君十但十一

Victor constance之人——機器的序言〉批評唯物

論諸人中,祇有<u>期</u>各是第一個有勇氣多少站在客 觀上評論上一位衆人所厭惡的學者,並打破那籠 罩這位學者全身的謠言羅網,而恢復其學說之科 略價值 o

學價值。

拉梅特里的唯物勇思想,是在笛卡兒所創立
之機械的世界與明顯無疑影響之下而發展的。拉梅特里本是醫學的,他在他的長期病痛中以內觀的方法達到一種結論,認為我們的生理狀態和心理機能中間是有不新聯繫的。他便將他的觀察和結論寫在他所著"精神之自然史"裏頭,以解剖學來解釋人類的精神機能並宣布思想乃是人類機體某種構成之產物。他隨後研究笛卡兒,但他的假設比笛卡兒更加進步並在這種假設之上建立起整個的理論統系;這個體系可以概括在二個字——他的主要著作之名稱——裏頭,即"人——機器"(L, Homme-Machine)

大家知道,<u>笛卡兒</u>將一切動物的機體都看做 一種複雜的機械組織。在<u>笛卡兒</u>看來,動物就是機 器,他論這種機器說:"我所敍說的這個機器,其一切機能自然是從這個機器各部分機關配合佈置上產生出來,一一恰好正像鐘表或其他自動機之運動是從其螺釘和輪齒配合佈置上產生出來一樣;如此,無緣如何,都絕不需要假設:在這個機器中除了血液及其生熟力之外,還有任何發育的或感覺的精神,任何運動和生命的特殊原因存在"。笛卡兒設想說:死屍並那因為沒有精神,而是因為肉體機器自身有一部分毀壞了不能起作用。活物和死屍間之差別,完全就像行走如常的鐘表和停止不走的舊鐘表間之差別一樣。(見<u>傳伊萊</u>——笛卡兒論 他也以為研究某種動物所由生長的胚胎,就可明白這種動物機體的構造。

拉梅特里是笛卡兒的機械 的生理 學之繼承 者,但他的結論比他的先師更前進得多。在<u>笛卡兒</u> 看來,動物的內生命和人類的內生命中間橫隔着 一道不可超越的鴻溝。人類是動物界中之例外。一 切動物祇是機械的自動機,惟有人類是有威清能 思想的實體。拉梅特里不僅在笛卡兒所割分之人類和動物間鴻溝上建下一道橋梁,而且完全填平了這個鴻溝,而宣布說:不僅動植物是機器,人類也是機器。在這一點上,拉梅特里聲明說:他的先生因為懼怕致士原故,所以有些話不敢說,而他做

學生的,就將這些話說出來。

<u>笛卡兒認為人類</u>特有之不朽的天賦的精神,
在拉華特里看來,是不存在的。思想能力也是物質的一種性質。"我承認思想與物質是沒有多大區別的,因為在我來看,思想也是物質的一種性質,如電氣,運動的力,不可入性……一樣。"(拉梅特里一哲學著作)我們的精神機能,完全直接的在威能影響之下,產生持發展。拉華時里在其所著精神之自然史內,為證明這種理論起見,特借用小亞爾諾卜主教(ceveque Arnobele Jeune)的假設;當代諾哲學家也時常變相的採取這個假設,這些哲學家企圖像想一個有知覺的像真的彫刻像,具有

一切感官,但尚未感受任何的感覺。拉梅特里這樣

## 提出問題:

"你們試設想有一個初生小孩,在一個僅有微弱光線而聽不見任何音聲得不到任何印象之地寫裏,由一個貧乏而靜默的乳母很淡拍的喂養着;這個小孩這樣喂養至二十歲,三十歲,四十歲,一點得不到世界及人生的知識,——然後,他才離開孤獨生活而跑到世界上來。這時如果問他:他在地窖裏心裏想的甚麼.他怎樣飲食,怎樣是成到現在?那他是一點也不容覆的,——他甚至也不曉得對他響着的音聲是含有意義的。在此情形之下,所謂不朽的神性究竟在那裏呢?所謂內體內的聰明智慧的精神究竟在那裏呢?"(拉梅特里——哲學著作)

拉梅特里由此得到結論:"沒有威官就沒有觀念。"精神是直接附屬於肉體,與肉體同時發展同時毀滅的。我們的精神狀態受生理狀態所决定,在我們快樂或滿足的限度內,我們就思想,甚至就成

為社會的正人, 一 所有一切都看我們的機器是 怎樣。……特神的種種狀態永遠是密切隸屬於肉 體的。我們的生理構造上有些微缺陷,根本就要改 變我們的心理生活。"一個小物件,一想小纖維,一 件為最精細的解剖術所不能發現的東西,可以使 愛拉斯姆(Erasme) 和芳德納 (Fontenelle)(註) 變成二個獃子。"(拉梅特里──人──機器)體內 脾臟若停止不動了,凱撒 (Ceser) 就可以變成懦 夫,塞納格 (Seneque) 就可以變成自誇者。拉梅 特里之前不久,英國的唯物論者多倫也說:頭腦的 劃分的鴻溝,在拉梅特里看來;是不存在的。"由動 物到人類中間的過渡是連續而不間斷的。……在 未曾發生語言以前,人類究竟是甚麽?人類那時也 是一種動物,不過天然的本能比其他動物少得多; 那時人類還不敢自命為萬物之靈哩!……"( 拉梅

特里--人--機器)

<sup>(</sup>註)這二人是當時所認爲最有智識的人。(譯註)

世界上祇有一種實體 由此實體構成宇宙問各種各式的機體,從植物以至人類。因此,拉梅特里甚至設想可以施類人猿以人類的教化,此数化之第一步就是教類人猿說話。……人類乃是各種機器中最複雜的機器,但祇是機器而已:人類與任何動物間之差別,不是原則上的,而是數量上的。"人類是比較最完善的質體。拿人類來與猿猴及最靈慧的動物比較,那就等於拿休更士 Huighens)之行星儀來與平常鐘表比較一樣。"

認為人類精神中隱臟着某種為人類所特有的 道德規律,某稱測量善惡的"天然"尺度,——這種 意見乃是人類自所為心造成的幻想。我們在動物 裏難宣未會發現人類所具 有之道德觀 念的萌歌 嗎?人類有時難道未會做過最不道德的行為嗎?這 裏怎樣談得 L道德觀念是人類所特有呢?

"人們可以反駁我說:動物大部分是野蠻 的幷不能感知其所做出之惡行的。可是人類 又何嘗能好好的分別善惡呢?野蠻性。人類也 有,動物也有。……人類方面所發生的野蠻舉助、與動物方面所發生的野蠻舉動一樣;無論人類或動物,隨各自氣質不同,其野蠻程度也各不同;在野蠻社會裏,人類還更野蠻。……人類并非由更貴重的三土造成的;自然界製造動物,所用的是一樣的泥土,不過所參入的酵母不同而已。"(拉梅特里——人——機器)

壞了,精神也就消滅了。<u>拉梅特里</u>國海的嘲笑那些 "宣傳有組織的土塊可以不朽"的人,他幷告訴人

認為人類是神不死的意見、和是童話。肉體毀

說:驕傲的帝王死後,完全與恭順的子民和忠實

的走狗一樣。"(拉梅特里 — 系統略論)

究竟確實有統轄世界的上帝存在呢,或者上帝是神話中人物?這個對於人類是沒有意義的。我們應該設法除去這個問題中無益的玄想,并從宗教權威底下自解於出來。"併命去研究這個人所不能知道的,而且即達到目的也不能使人更加幸福,的——這問題,乃是其蓋無比的事。"如果上帝確

實存在於某個地方,那麼無論如何我們是用不着舉行種種敬神儀式的。宗教儀式都應該根本廢除。 "如果世界不是無神的,世界就不會幸福。"宗教 毀滅了,神學的戰爭也就停止了,宗教的兵士—— 這些可怕的兵士——也就消失了。為使自然界得 享受其應有權利起見,我們應該從宗教的神聖毒

物底下自解放出來。 拉梅特甲對於道德的見解,尤其特別攻擊傳統思想。人類要能幸福。祇有到人類理性免除了成見一一 首先是宗教成見一一以後。人類應該從神學的高臺上降落到地下來。人類應該瞭解:幸福就是享樂,而且根本是肉體的享樂。人類祇有肉體,因此人類所能得到的最高滿足也祇是肉體的滿足。肉體的肉感的享樂,是普遍的超越其他一切種類的享樂。其他的享樂,種類是很多的:有些人在鴉片的麻醉中尋享樂,有些在睡夢中尋享樂,有些人在鴉片的麻醉中尋享樂,有些在睡夢中尋享樂,有些人在鴉片的麻醉中尋享樂,有些在睡夢中尋享樂,有些人在鴉片的麻醉中尋享樂,有些在睡夢中尋享樂,有些人

幸福的表現,但這些表現幷非普遍的。惟有肉體的

享樂是普遍的。

這裏,在拉梅特里的倫理觀中,是最受敵人攻擊之點;我們認然徵引一位絕無左祖唯物論嫌疑的人對於此點之批評,也不是沒有用處的。期格說:"拉梅特里將肉感的享樂列居首位,祇因為這種享樂是普逼的。我們認為有所謂精神的享樂,但拜不否認這種享樂之客觀性質,更不否認:根據其對於個人和在個人中之價值看來。這種享樂是較低於肉感的滿足的;這種享樂簡單的實行於肉感滿足的總體性質之下,是部分的,一般原則上說來是不能有總原則的意義,但這種享樂之相對的高尚的價值,則誰也未曾否認過。"(期格——唯物論史)

當社會聯繫鬆懈,階級矛盾尖銳化至最高度 時候,以前佔統治地位而現在趨於崩潰的階級,往 往將道德與驕奢淫慾的行為結合在一起。……正 在這個時候,拉梅特里就宣布他的信條說:

"你們這些荒淫無度的人,你們相信除了

熱烈享樂之外無幸福,你們忘記了自己的精神,忘記了<u>塞納格</u>罷!(註一) 讓輕薄的歌曲來代替你們那些禁慾主義的善士罷! 你們紙顧 處到肉體!"、<u>上梅特里</u>——哲學著作)

社會基礎發生動搖而日趨瓦解的<u>法國</u>統治階級,此時正在過青荒淫無度的生活。國家的破產使全國發生恐慌,挽敗此破產之各種財政上辦法都得不到結果。頻於破產的上層階級,其唯一目的就在享樂和金錢。 無特望爾說:"我們閱讀這個時代的小說和筆記,很驚異的看見這種驕奢淫佚風氣,特別驚人的盛行於上層階級,王宮內所流行之趨於享樂和滿足的野蠻情態,普遍的在一切貴族社會發展。"(黑特望爾——十八世紀世界文學史)

拉梅特里,所宣布的信條,同樣的嚴重攻擊偽 善社會和荒淫社會:正像在縊死過人的屋子裏談 論繩子一樣。(註二)黑爾情 (Herzen) 評論黑爾維

<sup>(</sup>註一)塞納格是古代著名的禁怨主義者。(譯註)

<sup>(</sup>註二)西方有句俗語:"在絵页過人的屋子裏。不要談論緬

奇一段恰當的話,拿來評論拉梅特里,比評論別人 史加恰當:

"當黑爾維奇的有名著作精神論一書出版時,有一位貴婦人就說:"這個人洩漏大家的秘密了。"……百科全書派的確洩露了公衆的秘密,正因為如此我們才被人誣衊為不道德,可是他們並未會比當時巴黎社會特別的更不道德一他們不過比較當時巴黎社會更加勇敢而已。人們,當其道德生活已經墮落以後,才開始有所謂秘密。這些人深怕這種墮落被人知道,於是緊緊的抓住那失却內容的形式,并全破布包紮他們的傷口,彷彿看不見傷口,傷口自己就會痊愈一樣。在這個時代,人們正特州緊張的要保守道德生活上的秘密,必須有很大的勇氣才能將大家暗中所共曉的事情高聲的說出來。蘇洛拉底(Socrate)就因為有這種勇氣,才被人處死了。"

子。"則是說要避諱的意思。(譯註)

社會未能將拉梅特里塊死,但因此更用力將他投進" 程亂無恥小人" 的墳墓中去 o 狄德祿(Donis Diderot) ——七一三——七八四)——這位虛偽和造謠之棒喝者 ——甚至也稱拉梅特里,每里為"程亂無私小人。"人們不能寬恕拉梅特里,因為他"洩露"<u>海</u>淳(Henri Heine) 所說的那種" 融密:"即:

"他們秘密的飲酒,但宴會時, 則拿水來款待賓客,"

拉梅特里根本是一個笛卡兒主義者,他爽直 而嚴肅的從<u>笛卡兒</u>體系做出結論并以一種文字上 粗暴態度來傳播他的見解:但他并未在唯物論思 想之發展上形成一個階段。至於,<u>狄德祿霍爾巴赫</u> 黑爾維奇以及十八世紀其他唯物論哲學家 則 不 然,——唯物論世界觀發展之新階段 正與這些人 有密切關係。(註)

<sup>(</sup>註)公道的說,我們還須指出:這些唯物論者的學說,尤 其是<u>霍爾巴赫</u>的學說 , 受他們所冷落的<u>拉修特里</u>之

黑特涅爾說:"伙德禄是唯物論學派的頭腦。 他在法國創立這個學派,領導這個學派抖保衞這 個學派:他的著作有如軍隊中的命令。因此,伙德 融之出現,發展和長成,同時就是這個影響極大的 整個學派之出現,發展和長成。"(黑特涅爾——十 八世紀世界文學史)對於這位著名文學史家所說 的這幾句話,我們是絕不能同意的。你德祿比當時 其他哲學家更少有充當法國唯物論頭腦的資格; 他的著作比别人的著作 更談不上為 軍隊中的命 令。我們較容易同意於文德明評論依德祿的話,卽 說; 伙德滁是個"怪累天才", 他會在當時紛亂時代 將一切思想 L的渣滓除去。 伙德 禄曾經與沙夫斯 伯里(Shaftesbury)一同鼓吹天啓宗教,隨後在貝 爾(Pierre Bayle`影響之下成為真正的自然神論 者,反對無神論,最後又完全根據拉梅特里的請 神"研究我們的感能抖攻鑿宗教。如果,我們為瞭

解法國唯物論起見,還去研究低德祿,那是因爲這

位哲學家雖然經過種種動搖,仍有很大天才發表 許多足以代表當時唯物論思想之見解。

伙德祿經過許多階段,才走到唯物論來。在他 初期所著唯物論著作之一中,他已經拋棄上帝存 在的假設,而肯定說:'自古存在下來的自然界,具 有特殊原素,這些原素互相結合起來,因爲本含有 結合的可能性。從這些原素產生出來的萌芽,經過 無數次的構造和形式,最後才穿過各種階段而成 為運動,感覺,思想,感情,語言,法律,科學,藝術, 以後或者遠要達到現在尚未曾見過的發展。……; 伙德伙——關於解釋自然界的思想) 在其一本最著名的唯物論著作亞南伯爾之夢

Reve d'Aeambert)中, 伙德祿說;

'我們是一些具有感情和記性的工具。… ----照你們的意見,難道黃鶯,畫眉和音樂家不 是一樣的嗎?你們看見鷄蛋嗎?鷄蛋就可以推 翻哲學家的一切學派和世界上的一切神廟。 鷄蛋是甚麼?在未解化成鷄子以前,鷄蛋是一 個沒有感覺的質體。……這種質體怎樣變成

為另一種組織,變成為有感覺的質體,變成為 生命呢?藉助於熟力,熟力又怎樣發生呢?運

動。運動的這種漸進活動,又是甚麼呢?起初 是能動的點;細線,這些細線逐漸延長,就造

成肉,喙,翼,眼,爪,黄色物質,——這個體質

分離出來幷產生內臟,——於是動物就形成

了。這個動物能東西活動,能發整 — 我在蛋 殼外就可聽見其聲音——牠全身生着細毛。 鄉眼暗能且物 納的頭左右接際的重是 不難

他眼睛能見物。牠的頭左右搖擺的重量,不斷 的便牠的喙錐鑽包藏牠的那個牢獄的牆壁,

牆壁毀壞了, 牠於是解放出來, 行, 飛, 落地, 馳走, 走近來, 喜, 哀, 愛; 想念, 快樂; 牠有你

們所有的一切感清一切活動。你們和動物中

在同一类作为 化海海双路:

間祇在組織上有差別而已。……"

在同一著作內,<u>化德祿</u>又說:

"在字宙間,在人類,在動物,就有一種質 體。手風琴是木做的,人是肉做的:由雀是肉 做的;音樂家是另一種有組織的肉做的;但無 論是木或是肉,其來源是一樣的,其構成也是 一樣的;同樣的起點,同樣的終點。"

唯物論的歷史家,說到狄德祿時,一定不能忘 記提到他在法國舊制度存在最後幾年出版之著名 百科全書(1'Eneychope ie) 裏充當總編輯時的 作用。不管百科全書話著作人之見解怎樣不一致, 不管其中含有折衷主義和部分矛盾,但這部大落 作總是代表一派思想家,他們自覺的或不自覺的, 成為新興的走向政權的資產階級階級思想之代言人。因此,當時的統治階級就以種種方法壓迫百科全書。"但百科全書愈受壓迫,則其對於那已在華命前發酵狀態之第三級分子的吸引力就愈加強大。據巴爾比厄(Earbier)說,當時所有小店主和小販也都閱讀百科全書。甚至焚毀這種"叛遊"書籍的貴族,因其本階級思想破產關係,自己也接受百科全書的思想,這一部在國外出版的著作,大批的輸送到法國來,但凡落到政府手裏的,都被拿到議院階前焚燬了。據當時人所證明,十八世紀六十年代一議會中那些議員,口頭上主張不僅要焚書,而且要逮捕書的著作者,事實上却搜集這些危險的著作家之著作藏在自己的藏書樓裏,而將擋案中舊紙焚燬以掩人耳目。,(紫斯里奇——V,1,Zou;litch所著之服爾德)

但無論如何, 百科全書並非像有些歷史家所 說,是革命的資產階級之旗幟。內容的聚雜, 晦 從 和動搖, 使 百科全書不能成為這個旗幟。如果要說 旗幟的話,則舉出明確有力的自然界系統一書,還 要更有理由些o

自然界系統是一部秘密出版的著作。一般人 說這部著作是在倫敦印刷, ----這話並不確實。這 部著作實在是在亞姆斯德丹(Amsterdam)(註一) 印刷的。這部著作封面上寫是彌拉波 (Jesn-Baptiste Mirabuau o(註二) 所著,書中並附有彌拉波 的略傳(此害出版時,彌拉波已經死了,他生前是 科學學院的秘書) ---這也是假冒的 o 自然界系 統是一部過於偉大的著作,絕非寂寂無聞的彌拉 波所能勝任。此書一出版,這種假冒立刻就被人看 穿了;但其秘密的著作者究竟是誰,這個啞謎還長 人未能打破 o 人們有時說此書的著作者是這一位 有名的唯物論者,有時又說是那一位有名的唯物 (註一) 荷蘭京城。當時英國和荷蘭是法國政法犯之主要迴逃 碳。(譯註)

<sup>(</sup>註二)不要將這個際拉波與大革命時的偉人<u></u>壓拉返, (Hou-ore Gabriel Mirabeau), 他的叔父 混爲一談。

論者。一直到此書出版以後二十餘年,才證明此書的著作者乃是當時才逝世之<u>灌爾巴赫(一七二</u>三一七八九。)自然界系統、在某種程度之下,

可以說是一部集體的著作,因為<u>程爾巴赫</u>在本書 所發表的思想,有許多是屬於他的密友和同志一 他德祿拉格朗茲(Joseph La Granse) 格林姆 (Frederic Cirmm)及其他為當時所稱為"霍爾巴 赫派,,的。這一點自然不會減輕了朗格所獨為;唯 物論聖經"的這一部著名歷史文件之歷史的價值, ·而豆加重了這種價值。

自然界系統,當出版時候,的確被當時新興的 社會階級拿去當作"聖經";這個階級,經過幾年之 後就宣布說:他們雖然一無所有,但要有全世界。 亞南伯爾(D. Alembert 閱讀自然界系統時,高呼 道:"這是一本可怕的書!"(見服爾德的書信)霍爾 巴赫這部著作出版一百年之後,黑特湟爾說:"自

然界系統一書引起整個受教育的社會驚奇 和 恐 怖。")<u>黑特涅爾——十八世紀世界文學史</u>)受教

育的社會,因法國唯物論者這一部著作而,紛擾不安 起來,因為人們在這一部著作裏就已經可以聞得即將龍來的革命之嗅味。自然界系統乃是資產階級革命與舊制度肉摶的思想準備上諸 要 素之一,這部落作允許彌拉波後來在立憲會議上大聲

疾呼說:"現在我們已經沒有時間從事於研究準備

的工作了;幸得我們已經有了思想的貯蓄。"現在 我們來看一看這本有名著作的《本思想。 霍爾巴赫在序言中就已將他落書的目的表明 出來。應該告訴人類,說他們要超出於有形世界之

上的這種企圖,乃是拿成見來毒害意識和拿妄想來蒙蔽意識的。人類應該轉回來研究周遭世界和認 自然界。應該斬斷暴君和數士所用以束縛人類的鎖練。人民應該從宗教的恐怖底下自解放出來。地球從此再不應該充當那以上天利益為名而

人類應該回轉到自然界來。霍爾巴赫對於自 然界的觀念究竟怎樣呢?

万相戰鬥的戰場了o

自然界是一個魔大的整體,人類是自然界中的一部分。人類既然聯繫於自然界,其一切動作既然都須服從自然界規律,自然不能快出自然界界限之外,不僅物質上如此,精神上也是如此。自然界依照自己內在的不變的規律而活動。自然界是一條因果互相聯接之不盡的鎖線

我們不可以將自然界像想為一些不動的和被動的形體之集合體。我們應該將自然界看做一個整體,構成此整體之各部分都是完全能動的。這些能動分子之衝突就造成子我們目所能見的各種各式形體。

自然界中每個物體都能運動。我們有時能夠 觀察這個運動(如物體的地位移動) 有時不能夠 觀察這個運動(如動植物的長成);後一種運動,在 蹇爾巴赫看來,就是我們的精神活動之基礎。到處 不斷的發生自唯界的轉變,物質的變化及其分子的運動。一個形體毀滅,但別的形體造成出來:物質的總和是不變的。自然界中一切都是依照一定

的規律而活動。"自然界中祇能有自然的因和果。 自然界中一切運動都須服從不變的和必然的 規 律;我們所能研究和瞭解的那些自然界現象,已經 足夠使我們推想到那些為我們所不能研究和瞭解 的現象。 …… 當研究自然界現象各種原因的連鎖 時'我們縱然遇見了我們力量所不能克服的障礙, **還須努力去克服這種障礙;我們縱然努力還克服** 不了, 也是沒有權利可以由此做出結論說: 自然界 原因的連鎖已經中斷了, 并將我們所研究的果認 為是由於超自然的因所造成的。在這種情形之下。 我們就能承認:在自然界中還存在有為我們所未 知的力量;但無論何時,我們都不應該拿幻影,處 靈,來代替那為我們的研究所未 能發現 的因。 ······"(霍爾巴赫 --- 自然界系統) 霍爾巴赫常常 提起物質。我們試看看他對於物質的見解究竟怎 樣。他說:"在我們看來,凡是以某種方式刺激我們 感官的就是物質,——我們所指認的各種物質的 性質,是建立於這些物質在我們內部所發生的各

種印象或變化上面的°……。(霍爾巴赫——自然 界系統)

人類是物理的質體,但其組織具有思想的記力。可是,不能由此就推論說:人類是物質世界之某種例外。恰好相反,人類完全服從這個世界之規律。精神是物質的一種性質。精神的一切運動,都是純粹物質性的變化之結果。

<u>霍爾巴赫</u>依靠生理阜原則之上建立他的道德 觀。

人類不是別的,就是物理的實體;其道德觀 念也就是物理生活之另一方面。"物理世界,完全 决定<u>籍爾巴赫</u>所說的"精神世界"。"物理世界"是 "精神世界"的主體,"精神世界"是"物理世界"的 作用。

我們的道德,最後是受我們感受外界印象的 能力所决定的。"能感覺的幫神,不是別的,就是人 的頭腦:頭腦的構造容易接受外界傳來的運動。" 霍爾巴赫為闡明其思想起見,將"道德奧趣"(成 情)和"整循興趣"平列比較,——這樣的比較是很 有意思的。他說:"道德興趣,與精細的茲術與趣" 是沒有一點區別的。要有整術與趣,必須先有一種 天才,隱藏在感官的銳敏性中,這種天才本從自然 界得來,但需要經過相當訓練o .......要有道德興 趣, 也必須先有一種自然的天才, 隱藏在有感覺的 腦和心之精微性中,這種天才經過合於目的的教 育訓練,就可以使我們能夠迅速的瞭解我們的行 為將發生有利的或有害的效果。"(霍爾巴赫一 社會系統)道德的性質是由氣質來决定的,而氣質 又是受道德、教育;社會制度所决定,總而言之,即 受自然環境和社會環境影響所决定。所謂天賦的 觀念,所謂天賦的消德威夷,都是妄想。這些觀念 和感清,都是由童稚時代以來,環境無形而有力的 影響所造成的o霍爾巴赫忠實的依據其生理學上 的原則以解决倫理學上的問題,他說:"如果屏去 成見而尊重經驗 的 則醫學就能夠代替倫理學來解

决人心之謎,我們也可以相信:有時醫學醫治與

體. 同時也就是醫治精神。"

對於道德之最嚴重的危險,就是使道德屈服 於宗教之下。"人類的道德,其最危險的情形,就是 與神學的道德結合起來。"(<u>霍爾巴赫——社會系</u> 統)

神的觀念,是由人類不認識某幾種自然界現象,才產生出來;人類尚未能解釋這些現象,同時這些現象之怪異性又使人類精神發生恐怖。宗教是人類腐敗和不幸之主要源泉。因此。絕對不應該與宗教安協,而要根本產除宗教。在這裏。臺爾巴赫就走過了他的唯該論前輩所遲疑不敢走過的界線。自然神論,泛神論以及其他的宗教的世界觀"是與教會一樣的危險和有害的。這些理論與教會一樣,都強迫人類屈服於宗教成見之下。惟有無神論能使民衆從這些可怕的成見底下解放出來;惟有無神論能打破一切關於超自然世界的謬說并給我們以可能,從眞正的實在的世界拿取那為我們所能拿取的一切東西。

科) 在霍爾巴赫的哲學證系中,我們找不到一個地方可以為神的觀念藏身之所,但在魯克列斯霍布士嘉森底服爾德的世界觀中則仍保留有這種地方。許多唯物論者尋求宇宙之最初原因時,時常動搖不定,但霍爾巴赫則是堅决的。無神樣應該普及於公衆. 然後宗教就失去其迷信和謬誤的毒螫,這種毒螫,就是國家政權為達到其掠奪目的而必要保存的。霍爾巴赫始終徹底的實行他所宣布之原 即o

產生十八世紀法國唯物論哲學的那些社會條 件,不允許這個哲學自限於隊立一般的世界觀。而 要逼迫這個哲學去確定的答覆那些帶社會政治性 質的問題,換言之即提出其社會歷史的信條。正如 蒲列漢諾夫在其唯物論史料中所說,十八世紀唯 物論哲學家除了自然哲學以外,還有其歷史哲學。

社會生活依照嚴格的規律而活動,在與自然

霍爾巴赫的歷史哲學究竟怎樣?

界一樣

"在政治組織上,每隔若干時期、就要發

生一次可怕的震動,這種震動時常惹起國家 的崩潰,在這種震動中,參加革命的人(實行 革命的人或為革命所犧牲的人)沒有一件舉 動,沒有一句話,沒有一種思想,沒有一樣志 願,是不必要的。他們所做的,正是他們所應 該做的;正是參加這個,精神漩渦,的人,根據 名自的地位. 所應該做的。" 霍爾巴赫——自

## 然界系統)

**路蒸於這個廣圈裏頭** o

現在,所有那些認為:無論那一個反革命的救 火員,祇要借助於良好水龍,就可撲滅革命火燄的 人,甚至也想利用這種思想以為自己辯護哩!

可是,這種觀察社會過程的出發點——嚴格 規律性的觀點——仍舊不能從魔圈中解救<u>霍爾巴</u> <u>赫</u>出來,他一經發表其對於社會生活的見解,即就

最初與理之根本源泉,人類的一切變點和映圖之 最初的原因,就在人類所受的教育。"人類是那隨 習慣,教育,模楷,政府,長久或臨時外界條件而變 更的一種組織所造成的。"

就要耐會重新改造;劉除社會的腐敗,人類就可以變得更好些。這樣,**霍爾巴赫對於上面所提出** 

成っ

的問題之答覆就可以達到:人是社會環境的產物, 是社會環境各方面影響之結果。

但這種答覆,并不能阻止他及其接近的同志,同時又認為:社會生活的條件是直接受創造這個社會生活的人之文化水平線所决定的。人的生活所以不幸,是因為別人使之不幸。要改造社會,必須使人能更聰明些。"整個人類之無窮災難的真正源泉,就是各種傳統的幻想和意見,"換言之,世界

這樣,霍爾巴赫就陷於必然不可避免的矛盾, 這種矛盾正是法國威覺論的唯物論解决社會生活 問題時候所特有的;<u>菲列漢諾夫曾經靈巧的將這</u> 種矛盾指明出來。

是受意見所支配的。總而言之,社會環境由人造

十八世紀的唯物論者并不去研究:究竟是"公衆意見"造成社會環境呢,還是社會環境造成"公衆意見"?因此,這些唯物論者彷彿就像馬達加斯士島(Madagascar)的士人,他們,當祭配神鬼時

候,將祭物投向右邊,就說:"魔鬼先生,這是給你的",將祭物投在左邊,就說:"上帝先生,這是給你的。"

十八世紀的唯物論未曾進到這一步,而且也 未能進到這一步,這自然并非因為狄德<u>祿</u>香亞丽 (Jean-BaPtiste Suard) 霍爾巴赫或當時其他的唯物論代表人缺少聰明智慧和天才。要發現歷史動力,必須發展到一定的歷史水平線,卽必須等到生產力發展造成相當的社會關係時候。祇有到了這個時候,才能夠從玄學的唯物論轉到辯證法的唯物論來。未會發展到這個時候以前,唯物論思想觀察社會生活時,必然要依靠在搖擺不定的理論上。面。霍爾巴赫的學說就證明這一點,十八世紀唯物論另一個傑出的代表人——黑爾維奇——的學說也同樣可以證明。

如果我們說過一般的哲學史著作都誣衊<u>拉梅</u> 時里,但說到黑爾維奇來,就不是這樣情形;他 祇簡單的受人漠視而已。我們祗要翻開看看一般 學生(註) 研究哲學時所常用的幾部哲學史,就可 以發現這種情形:即人們對於玄學的唯物論這個 最有天才而深刻的代表人,竟特別的漠視。<u>文德</u> 朋伊伯亨哲威格一, Ubetweg-Heinze) 法爾根伯

<sup>(</sup>話)著者這裏是指革命以前俄國的學生說的。(譯註)

(Faekenberg),差不多不認識黑爾維奇在唯物論發展上的作用,他們評論到黑爾維奇時,祇簡單數語就帶過了,彷彿像評論某一時代一些無足重輕的代表人一樣。甚至著作唯物論歷史的胡洛,也是以幾句不着邊際的話去評論黑爾維奇,將他看做是拉梅特里或霍爾巴赫或另一人的應聲蟲。一般哲學史的著作,從沒有一部對於黑爾維奇有徹底的研究,(註)事實上,這是一種陰謀,故意冷落他

黑爾維奇果眞是這樣淺荷和凡庸,不值得我們虛耗時間去研究他嗎?或者請列漢諾夫是正確的,即他將黑爾維奇看做是"自古以來唯物論者當中最有天才最傑出的一個"(浦列漢諾夫——我們的批評者之批評),而其學說則集十八世紀唯物論

和漠视他o

<sup>(</sup>註)率得有一部書是例外,即接英语所著一九〇七年在巴黎 出版之黑爾達亦其生平及其著作 (Albert Keim, Helvetius, savieet son oeuvre) 這部著作 中有很多關於黑爾維奇的事實上的材料。(原註)

思想之大成呢?

我們試來解答這個問題。

黑爾維奇(一七一五——一七七一)之重要

著作就是一部精神論、de I, Esprit)黑特ূ度爾說.

"此書中,凡是新的則不正確 ,凡是正確的 則不 新。黑爾維奇玩弄其前輩的思想,彷彿外孩子玩弄

火樂器一樣;他拿火樂爆炸的火花和音響以為遊戲,却未顧慮到這種危險的遊戲將發生毀屋傷人

的效果 o"、 龄黑溲爾——十八世紀文學史)

果眞是這樣嗎?

果具是這樣嗎? 當黑爾維查的主要著作精神論出版時(當時

是不署名的),那日趨崩潰的舊制度內部之一切反

動勢力都震動起來,以數會法庭時代摧殘"異端" 的那種精力,來壓迫這部著作。耶穌會派和楊選派

(註) 都暫時忘記了相互間的仇恨,而聯合起來反

(註)耶稣会(Compagniebe Jesus政 les Jesuis-

tes)是一種軍事組織的宗數團體。其目的在賴數羅馬正 數反對一切:吳端:。楊潔漲、Jansenistes)是<u>荷</u>蘭 對這一部洪水猛獸般的唯物論著作。教皇克列蒙第十三 (Cement XIIi) 自己也說;當他看見精神論這本書時,他的心感受苦痛;"這本書的著作者將一切神的和人的規律都踐踏於足底下,放縱一切罪惡,摧毀正教信仰的基礎并催促精神趨於滅亡。"(<u>俗英姆</u>——黑爾維奇)

黑爾維奇這部著作會為教皇所禁止,認為"追本書有推翻基督教,消滅法律和敬上心的傾向,并恢復那充滿無神,淫亂和異端思想之錯誤而有害的厄比鳩派和唯物論派的理論"

這部著作也會受法國宮庭御前會議的裁判。 繼檢察長宣言:"精神論一書是某一社會活動的結果;這個會社成立自的,就在擁護唯物論,仇視宗 教,宣傳叛逆和不道德。"(<u>格英姆——黑爾維奇</u> 這部著作被判决拿到議會階前去由殺人的創卡手

> 人楊選、Jansenius)所創立的一個教派,其學說主。 要在於重視神意而輕視人的作用。這兩派在歷史上有很一 大的衝突。(壽註)

當衆撕碎和焚燬。黑爾維奇的著作破焚之後二個 月、索爾朋大學也學宮庭的榜樣焚燬這部著作.并 認這部著作是"自古以來最討厭的諸著作之一。" 這部著作所惹起的風暴,甚至影響到街上來。有好 幾十種小冊子專門爲攻擊這部著作而著成。好多

篇文字著作,從慮骚和服爾德起至報紙附刊止,都 惡意的攻擊黑爾維奇的思想。但反對黑爾維奇這 部著作的風暴,祗能使這部著作更加通俗。這部著 作在短時期就銷去五十版并被譯成歐洲各種重要

的文字,不僅在巴黎倫敦和柏林有人談起這部著 作,而且在僻遠的但堡夫(Tambov) (註一)也有人

談起這部著作o(註:)

這部著作惹起歐洲輿論界發生這樣可怕的風

(註一)能國的一個城市。(譯註)

(註二)關於黑爾維奇這部著作在俄國發生的影響,可以參考

拉多樂夫(E. L. Ranlov) 翻譯結神論爲我文

時所寫的序言以及他在思想雜誌第二期(一九二二年)

所做的論文。(原註)

景,這是<u>歐洲</u>歷史 上所罕見的。這都著作的根本觀 念究竟怎樣?

黑爾維奇與霍爾巴赫一樣,認為人類是動物之一種,要遵守自然界一切規律而為自然界之一部分。聰明才智幷非人類所特有,人類之外很多動物也有聰明才智。我們的智慧能力乃是我們的物理組織之結果。如果自然界不在我們的兩臂尖端各生下一個手腕和五個靈活的指頭,而反各生下一個馬蹄,那麼無疑,人類就不會任何手鑿沒有任何住宅,不能抵抗動物的進攻,時時祇顧慮覓食和逃避野獸,幷祇能成羣結隊慌慌張張的在森林內生活着。(見黑爾維奇的精神論)

黑爾維奇在他的同時人中,最早認識得人為的工具對於人類有甚麼作用。我們從他的學說可以明顯看出一種天才思想,即;"人是製造工具的動物。"如果將任何民族的語言中,"弓""箭""網"及其他字眼,即一切與手的使用有關係之字眼,完全勾消,則這個民族在文化發展上是更低於一些

野蠻民族的,而這個民族的語言也差不多就與那 具有五六種音聲或凶喊之動物語言相類似。(見黑 爾維奇的精神論)

黑爾維奇以以前任何哲學家所沒有的勇氣。 解答道德起源問題,他認為道德是由人的"感覺" 產生的o

黑爾維奇用以解决道德問題之出發點,就是: "利益支配我們的一切判斷。"(黑爾維奇——精神 論)凡別人所做而有利於我們自己的一種習慣.我 們就稱之爲正當行爲。我們所謂善行,不僅是我們

個人的和諧之結果,而且也是周圍環境配合的結 果。凡認為他所做的事物論在何環境都是善行,這 種人不是自誇者便是獃子,我們絕不應相信他o

凡人都是根據自己的利害來判斷一件事是否 善行的 · 基督教徒認為多神教徒對侍他們的殘酷 手段是野蠻和罪惡,這是很對的;但他們自己對待 多神教徒的殘酷手段,他們反認為是熱心,誠敬, 沒有一種惡行,不被那個認此惡行為有利的社會

看做一種善行;沒有一種公衆所認為善行,不被社會中那也認此善行為有害的一部分人,看做是一種惡行。

如果物質世界要遵守運動的規律,這麼精神 世界也要遵守利益的規律。在世界上;利益是一位 萬能的魔術師,可以使各種物件在各種人眼中看 來變成各種不同的樣式。(見<u>黑爾維奇的精神</u>論)

我活動,不僅為個人利益,而且也為我所屬的 集團利益,這個集團的利益是與我自己的利益交 雜不分的。善之上還有善,亦如惡之上還有惡一 樣。道德家反對"惡"的言論,祇證明他們并未認識 人類。人類并不"惡",不過隨着自己的利益做去而 已。道德家的威斯、并不能改變精神世界的這一動 力。因此,不應該怪責人的惡性,而應該怪責造物 者的無知,永久使部分的利益與總體的利益發生 衝突。如果斯基夫人(les Skyfs)人比我們善些, 那是因為他們的法律和生活方式使他們比我們更

正當些o

某人的行為,若是對於民衆有利,民衆就稱這個行為為正直的偉大的或英勇的行為。假設有二個人,譬如沙罕(Sapho)和占爾奇(Curtins)(註)都是投岸死的,但前者是為失戀而自殺,後者是為捨身救護<u>羅馬</u>. 一於是前者被稱為瘋子,而後者被稱為英雄。哲學家雖然會說這二人都是瘋子,但比哲學家更能明白自己利益的民衆,無論何時是不會將那些行為雖然瘋狂但對民衆有利的人,稱為瘋子的。(黑爾維奇——精神論)

某人能否受民衆尊敬,須看他的行為是否適合於社會利益。如果荷蘭人建立銅像以紀念那發明鹽醃青魚和包紮青魚的布格斯特(Wilhelm Buekelst', 那他們并非紀念這種發明的天才,而是

(註)沙浮是<u>希臘</u>灣名的女詩人、她因失戀,投游死。**古爾** 奇見羅馬朝語中人 相傳羅馬地翼一次, 神巫宣告 說: 若拿羅馬 資重物品投入,此穴可平。古爾奇以為 羅馬所貴重的是武器和財富,於是騎馬井拿著武器 自投於穴中,羅馬遂得保全。(譯註) 因為道種發明有利於他們。

黑爾維奇否認有不受時代限制之絕對善行存在。要判斷對於國家之善行,必須注意底下諸事實即時常發生革命,改變國家形式:在大震動中 民衆的利益時常大大的改變;同一樣的行動,在民衆看來,有時是我利的。有時是我害的因此有時被稱為善行,有時被稱為惡行。(見黑爾維奇的 清神論)

如果在我們看來,某個民族的某種習慣是可 笑的或殘酷的,那是因為這種習慣適合於這個民 族的利益,而不適合我們所屬之民族的利益,在 斯巴達,人們獎勵偷竊,有時也責罰扒手,那是因 為這個扒手偷竊手段大笨。假如有人能巧妙的偷 糖,那麼斯巴達人就認為這個人可以訓練成為 個大心細的戰士,因為當時斯巴達需要這樣的戰 士,以防備意洛特人的叛變并抵抗波斯人的進攻。 在斯巴達,外據李古爾格 (Lycnrgue) (註) 的法

> (註)<u>李古兩格</u>相傳是紀元前九世紀之<u>斯巴達</u>人,他遊歷 各國,参考各國人情風俗,而定出斯巴達國家的海

律,誰也不能保持着多量貴重物件。偷麵是不會特別有害於斯巴達國家的,實行偷麵的事情還可以 訓練斯巴達人,使他們將來能夠好好的保衞國家, 所以偷麵一事,在富庶民族認為有害,而對於斯己達則是有利的,則是可以得到獎賞的。以遊鹽為生的野蠻人,將他們那些不能追隨獵羣前進的父老都殺死,因為他們認為這些老人既然跟不上來,一定要死在半路,那麼為人子的義務就在自己殺

死他們,免得他們為猛獸所吞食。可見,我們認為 極端殘酷和不道德的事情,在野蠻人看來,反是非 當合乎人道和道德的行為。

同樣的行為,對於這個時代和這個他方是有和的,就受人尊敬;反之,就受人輕蔑或攻擊。人民的利益不同,其嗜好也就不同。加來伊卜人(les Caraibes)(註)說: "除了歐洲人外,我們未曾見

(註)加來伊卜是美洲安區爾 (Antilles) 翠島的上 人。(註譯)

律。(註譯)

過其他的野蠻人;一這些歐洲人竟一點也不遵守我們地方的習慣。"這話在他們說來定全是對的。他們正是拿我們對待他們的態度來對待我們。有些東方民族,認為婦女不帶面慕出門是不合道德,而要受官府懲罰的。但此地官府同時又要青年婦女於戰爭時一絲不掛的上戰場來。在和平時,不帶面慕的婦女將誘惑男子使之不能專心經營經濟上的工作,因此她們對於國家是有害的,因此這種行為是不道德,而要受懲罰的。但在敵人進攻而本民族發生危險時候,裸體少女之出現就將激發青年人的熱情,鼓勵他們的勇氣。因此,這些婦女就有利於本民族;就做出合於道德的行為,

絕對的正當行為,全世界都能通用的正當行為,是不存在的。這種正當行為是柏拉圖式的(註)妄想。如果許多民族間的私害衝突,使這些民族不斷的互相戰爭,如果這些國家除了損害鄰國之外

(註)所謂 '柏拉鳚式的' 意思就是散幻像上有而事實上 沒有的。(譯註) 沒有別種辦法可以擴張其版圖和商業:那麼愛國 主義的威情就絕對與泛愛全世界的威情 不 能并 容 ( 見黑爾維奇的 神論 )

黑爾維奇宣布利益是我們的行為之 根 本動力。他一直推論到:"誰要認識道德的真正原則,誰就應該去研究感覺的原則,并在饑寒逼迫中去尋求那些強迫人數衆多之人類去耕田,去組成社會,去締結契約之原因。"但獨答社會生活問題的這種唯物論觀點,仍舊不能使黑爾維奇避免走上霍爾巴赫所走過的岐路,黑爾維奇與他同時人而兼同志的霍爾巴赫一樣,也是離開辯證法觀點甚遠的,因此他也必然要陪落於沒有出路的矛盾。一方面,一切民衆生活都受利益的原則所支配;但他方面,民衆并非時時都認識自己的真正利益的,於是羣衆的活動就受虛構的"像想的"山某種成見造成的

"無爾維奇,凡在他發表其歷史觀點的地方,是不斷的并不自覺的搖擺於兩種極端相影

利益所支配。關於此點, 蒲列漢諾夫說:

反的利益觀中間。所以他不能夠打破那認為 世界受意見所支配的一種理論。一方面,他告 訴我們說:人類的智慧是由所處地位造成的; 他方面,他又明白認識人類的地位又祇是由 其智慧所造成。有時他說饑餓產生很多的技 > 。 說日常需要造成很多的發明,即是說每 一種多少重大的發明都祗是無數微小發明之 總和;但他在與盧縣辯論中却告訴我們說:耕 田的技藝,鋤、犂、鍊鐵的發明,必須對於開礦 的事業,冶金技藝,機械構球和水立性質,先 有深刻研究o這樣說來,智慧乃是發明的源 泉;最後分析起來.'社會意見,可以决定人類 的進步。……黑爾維奇雕然負起在歷史上到 處尋找'利益的使命,以為'利益。是人類唯一 的動力。"但他終於回轉到。社會意見去,認為 意見"能給事物以更多或更少的利益。結果就 成為世界之絕對的主人翁。"像想的利益"乃

是使黑爾維奇以唯物觀點解釋人類發展之偉

——唯物論史料,

所謂天賦觀念,在黑爾維奇學說中,比在洛克學說中,更無存在餘地,黑爾維奇根本推翻了遺傳性。人是教育的產物,即受環境各方面影響的,首先受當地國家制度所决定的產物。各人的智慧所以不能平等,乃是由於當地行政形式不同,由於產生的時代幸運不同,由於所受教育優劣不同。(見黑爾維奇的一神論)人初生時是一無所知的,可以藉助於迷信,成見和偽善使之成為蠢物。試問;誰

藉助於選信,成見和偽善使之成為蠢物。試問;誰 使之這樣呢?社會環境。社會環境受甚麼所决定的 呢?造成此環境的意見。··總是我們上面所常提到 的那個"魔圈!"

 第一個階級祗有經過過分的勞動 才能滿 足其需要。勞動對於衆人是肉體上的痛苦,但對於一些人則簡直是刑罰。第二個階級在富裕中過生活,却抑鬱無聊的疲弱下來。"(黑爾維奇——人論)這樣,大多數國家一定充滿了不幸的人類。怎樣才能使這些國家幸福起來呢?"就要減少一部分人的財富去增加另一部分入的財富,就要提高窮人到一種地位,即他們每天勞動上八小時就可以滿足自己和家庭的需要。"(黑爾維奇——人論)誰能造成這種幸福呢?誰能實現這種救世救人的辦法呢?黑爾維奇未會明白的確定的答覆這個問題,他祇限於希望,在位的賢人——人類的朋友。可是,黑爾維奇是明白這個"在位的賢人"自己也是環境所造成的,於是,他在推論上仍舊陷落於我們上面所說過的那個沒有出路的牛角尖裏。

黑爾維奇所根據的哲學觀點,到處在他的每 一個思想每一種推論中表露出來。

唯物論是新興的法國資產階級的信抑,資產

階級的階級利益迫逼這個階級拿唯物論哲學去打 破封建的思想。

舊制度及其專制主義和神道主義,將資產階級看作不共戴天的敵人:而資產階級思想上的武器就是唯物論。所以,十八世紀的法國唯物論具有即將到來的革命鬥爭之蓬勃精神;所以,這個唯物論對於專制主義和個性壓迫表現毫不妥協的對敵態度;所以,這個唯物論毫不容情的舉行反對宗教的鬥爭。

十八世紀唯物論著作所發出的革命的抗議, 一直到現在,不僅還保持有歷史的意義,而且還被 人視為邪說。照<u>辦列漢諾夫</u>正確的話說,現在,當 無產階級拿一個多世紀以前資產階級代表人用以 稱量貴族特權的天秤,來稱量資本家權利時候,工 人階級的思想家仍舊必須向十八世紀法國唯物論 的武庫借取武器,——縱然時間先生已經在這個 唯物論上蓋下了陳舊和淺荫的印章,縱然這個唯

物論有時可以引起我們發笑o

法國唯物論者,在他們的學說上染上了戰鬥 的革命的彩色,他們時時刻刻總站在資產階級的 地基上面,他們就是自覺的或不自覺的代表資產 階級的思想家。他們的宣傳"使整個受教育的社會 紛擾不安"(黑特湟爾的話)。但在這個紛擾不安 中,不僅服爾德和亞南伯爾未會一次超過資產階 級階級利益的界線,而且拉梅特里和赫爾維奇也 未會一次超過這個界線。

他們嚴勵攻擊寄生蟲的封建的私產制,但認 為資產階級的私產制乃是神聖不可侵犯的社會制 度。黑爾維奇肯定的說:"維持私產制乃是國家的 神聖道德 · 私產制可以維持國內和平并可以造成 正義統治。"

他們宣布一般的平等,但主張財產上的不平等。而與重慶學派一鼻孔出氣。他們要求自由。但宣布:"窮人無故鄉",而民衆的自由是耍惹起肆無忌憚的紛亂的。他們希望民衆幸福,但他們祇布望慈悲的統治者能給民衆以幸福。他們嘲笑宗教,仇

視上帝,但他們的理由祇說宗教不利於……自由 貿易。

法國唯物論者高談雄辯的宣布上層封建貴族的罪狀,但他們以恐懼不安態度對待下層民衆。甚至拉梅特里也懼怕他的革命宣傳波及於"下等民衆。"他并有所警戒的宣布說:"有些不能保守秘密,有眼睛看不見,有耳朵聽不見的人,我們若與之談論對於事物之神聖的認識,這不啻汚辱了科學。"龜不能跑,蛇不能飛,瞎子不能見,民衆也是一樣,——因此拉梅特里祗耍一點,即統治者多少要是哲學家。

唯物論者崛起反對君主專制,反對政府的種種暴力壓迫——在他們看來,政府的壓迫就是舊制度的化身——他們并宣布說:"人性"是反對暴君的。但這些哲學家的所謂"人性",其實就是他們所代表那一階級的本性。因此他們以為不能放任民衆自由;他們都與濫爾巴赫同一見解,即認為"小孩和民悉弒能夠濫用自由,結果反貽害自己。"

(<u>霍爾巴赫</u>——自然政治)民衆需要指導者,而之 個指導者自然就是有智識的經濟上支配社會的階級——資產階級。

服爾德在革命爆發以前二十四年所寫的一封 信中說:!對於人類的最偉大的功績,在我看來,就 是使循規蹈矩的人與愚蠢的民衆隔難開來。

這是可以代表整個法國唯物論的意見。

十八世紀的唯物論者是新興的資產階級之忠 僕嗎?或者用老<u>狄茨更</u>(Joseph Dietzgen) 有力 的話說:他們是資產階級的,外交僕役,嗎?

## 不是!

十八世紀之末正是資產階級出現 於歷 史舞台成為全社會領導者的時候。資產階級為本階級解放利益每前進一步,同時也就是社會解脫封建 壓迫而前進的一步。資產階級在這時候所做的真正進步的革命的作用,結果也可說出於代表這個階級的思想家意料之外,因為他們口頭上主張全人類平等和自由,事實上是說有錢人的平等和工

商業活動的自由。

百科全書派格林姆責備蹇爾巴赫,說他在自然界系統中,建立下"理髮匠和女傭的唯物論。"在這幾句惡意的話中却含有某種眞理:唯物論者將最高抽象的笨重的哲學體系,鑄成為代表其解放、觀念的通用錢幣。這種錢幣就落到格林姆所鄙視為"女傭和理髮匠"等人手中去。——事實上,這些人這是民衆,這是資產階級對以革命手段實現其一解放觀念時候所切實依靠的民衆。

由此可以看出十八世紀<u></u>建國唯物論有兩重性 質:當宣佈解放的口號,反對封建制度時,這個唯 、物論是堅決革命的;當看見這些口號被"女傭和理 一委匠"接受去時,這個唯物論這遲疑有所顧忌。 玄學的唯物論祇有一半是革命的。

這個唯物論祗將革命看做一種手段(也是因為那時和平手段是辦不到的),希望由一次革命這可以永久達到穩安平靜的彼岸。

資產階級與<u>浮士德</u>博士(Docteur Faust)—

樣<sup>注</sup>),是具有兩種精神的:十八世紀的然物論音 就是資產階級最傑出的代表人。

德國天才的諷刺家海湟所譏刺之哲學的兩重 眞理,即搖擺於革命性和愴俗性之間的情形,對玄 學的唯物論者說比對別人說,更加恰當。照海湟說 來,<u>康德</u>、Emmanuel Kant)的老僕人<u>商伯</u>(La mpe)就是槍俗性的象徵。<u>康德先著純粹理性的批</u> 評一書,含有徹底反對宗教的傾向)他隨後著實際 理性的批評一書,則又退後一步。

試看海涅怎樣描寫這個退後一步:

"悲劇之後 接演滑稽劇。康德以前是一個崛強不撓的哲學家;他攻擊上天,他使上天的一切侍衛都投降屈服,世界創造主飄流於自己的血中;沒有悲憫心,沒有父親的慈愛,沒有死後的賞善罰惡;所謂死後精神不死,這不是臨死的呼喚,便是病人的歎息,於是老

(註)德國神話中有一個<u>浮土德</u>博士,他本是虔誠信仰上 強的、後因受緊鬼既感覚將實施資給緊鬼。(譯註) 南伯(Lampe)就手臂夾着一把傘走出來,他是一個憂鬱的旁觀者,本來具有一副冷酷的面孔,隨後又從限中流下淚來。於是麼德心中就發生哀矜的或情,因為他不僅是一個好哲學家,而且也是一個好人:他考慮了一下,隨後就半帶和氣半帶譏諷的說:'老唐伯無要有個上帝,不然窮人就得不到幸福,可是人類在世界上應該要有辛福。實際的理性就是這樣說的。就讓他這樣能:實際的理性維持上帝存在。康德根據這個理由,就將理論的理性和實際的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那被理論的理性分開;這樣,魔杖一揮,那

法國唯物論者當中,甚至最温和穩健的人,其 攻擊上天也比麼德有利德多。他們不僅使上帝投 降屈服,而且也使政治上暴君投降屈服;可是他們 自己也投降屈服於手來兩傘的老<u>南伯</u>面前。他們 的投降,首先是由於階級本能所推動,這個本能也 曾有一次迫得偉大的無神論者<u>服爾</u>,德當他的一些同志在他家裏趁他僕人不在旁邊而高談無神論時,不得不截斷他的同志的談話而說:"你們再不要說了!我不願意我的偉人今天晚上就將我殺死 并將我的家當搶去!"

資產階級準備攻毀巴士的監獄,但沒有一**刻** 忘記要在封建廢址上面築起銀行房屋。

## 第五章

# 從玄學的唯物論

## 到辯證法的唯物論

唯物論哲學發生於法國,成為資產階級和身 建制度間鬥爭之序幕。唯物論哲學家成為資產階 級之最進步的代表人。他們的哲學體系(當時雖然 有無數的個別體系,但將十八世紀法國唯物論看 做一個整個體系也是可以的),比當時資產階級一 般"輿論"革命得多。

在革命時期中,不僅代表中等資產階級之猶

龍黨(Les Gironpins)(註一),而且最激進的政團, 都敵視霍爾巴赫和黑爾維奇之哲學的唯物論。譬 如馬拉 (Jean qaul Marat)(註二),他對於循龍黨 之懦弱和猶豫攻擊得最厲害,但他自己也相當鄙

視唯物論哲學;在他看來,這種哲學是"怪誕的", 對於社會有危險的,因為這種哲學否認一切宗教

教條,甚至宗教本身。(見<u>古諾夫</u>—— Heinrich Cuncw所著之法國大革命中之階級鬥爭與政黨)

小資產階級革命革神的代表人,<u>羅伯斯北爾</u>(Maximilion de Rebespierre)(註三)反對唯物論哲學,也不減於馬拉;就由於羅伯斯比爾的提議,雅

(註二)馬拉是法國大革命賭大領袖中最明瞭上層民衆籍苦井 擁護其利益的一個領袖。(譯者)

(註三)羅伯斯比爾也是法國大革命的大領袖 , 可以既他是 法國大革命的靈魂, 他的死就是革命由左傾博為右傾 的關健。(譯註) 谷賓俱樂部(Ceub des Jacobins)(註一)才取消黑 爾維奇的紀念像。……十八世紀唯物論哲學家, 孤在大革命中極左傾的階級團結裏才得到應聲。

這裏,在當時所稱為"極端革命者"當中——他們是代表貧窮的小資產階級,手工業者和工人利益

的思想家,他們起初團結於厄伯爾(Jacpues Rene Hərbert)(註二)週圍,形成"過激派"隨後又與巴堡 夫(Gtaccus Babeuf)(註三)結合在一起——唯物

法國資產階級於革命前時期就舉起哲學的唯 (註一)雅谷賓俱樂部是法國大革命中傾向最左人數量多

的砂莲。(譯註)

(註二) <u>佢伯爾是馬拉</u>死後星能明瞭下層民衆痛苦的一個

大領和。他而且傾向於模糊的社會主義。他因反對 羅伯斯比爾,隨後被羅伯斯比爾所殺。(譯註)

(註三)巴索夫是執政府時代一個民衆領袖,他延久隨謀

暴動反抗當時反動的執政府,但終於不能成功而

死。他的學試代表當時共產主義的思想。(譯註)

物論旗幟,(註) 牠就在此旗幟之下暴發革命。自由 派資產階級根據唯物論證明其對於革命的權利, 提出其自然權利和人民主權的觀念,發出其自由 平等博愛的口號。

繼續發展的革命事變,一開始就在代表第三級上層分子之資產階級精神中種下恐懼不安的種子。在攻燬巴士的監獄時,這個資產階級就已經感覺得:在牠底下還有其他社會分子,能夠推動革命遠超過於牠的利益所要求的限度。……在七月十二日至十四日這幾天,資產階級手抖足戰的看見郊外以及城內貧民窟的小資產者和工人等粗暴臺衆廣聚在牠的住宅區來,毫不客氣的隨便塗鴉於牠的住宅和商店之牆壁上,於是牠感覺一種恐怖,即那裏,在街上,充滿爭鬥火燄和為"第三級,政權而戰鬥的羣衆,也許從此要失却其對於私產制的

(註)十八世紀澤物論與後來之空想社會主義和共產主義 有密切關係:關於此點,馬克斯在其神聖家族中有詳 細觀明。(原註) 奪敬心。······(見<u>古諾夫的法國大革命中之階級鬥</u> 爭與政黨)

向前進取的革命攻勢,不僅未曾消滅這種危險,而且在相當程度之下反助長這種危險。在革命攻勢之下,資產階級對於唯物論哲學之解放的觀念就迅速的厭棄了,而牠也就趕緊放下唯物論的旗職。

一七八九年至一七九四年大革命的經過,讀 者諒已知悉,我們在這裏可無須多說。在一七九三 年,革命的黃昏已經開始。在這個時候,封建特權 已經消滅,國王專制也已推翻…" 民衆" 要更向 前進,但趁革命機會爬上領導地位的那些人,或者 不願向前進,或者不敢向前進。他們不願意革命侵 犯資產階級的財產,如像侵犯貴族和恰侶的財產 一樣;因此他們就利用其所獲得的一切權力:來障 碾,阻止,以至以壓迫最極端的傾向。他們當中最 勇敢的和最真誠的人,愈加接近於政權,就愈加對 資產階級卑躬屈節,甚至在他們仇恨資產階級的 時候也是如此。他們抑制其平等的傾向,並開始 聽從英國資產階級勸告他們的話。"(<u>克魯泡特金</u>

### ——法國大革命)

革命的黄昏之後,接着就是豆革命的黑夜。 革命完結了,反革命開始了。 "資產階級快活了,就像牠在一八四八年 六月事變之後和一八七一年三月事變之後那 樣快樂。"金色青年"(註)成為巴黎街道上的主

人翁 當時工人看見革命失敗了,都仍舊回轉到貧民窟去。大批暗殺和零星暗殺的事情,不

斷的發生。"(克鲁泡特金——法國大革命) 拿破命(Napoleon Bonapart 的指揮刀就在

思想上旗幟就是唯物論;當牠恐懼而離開革命時, 牠自然再不能夠站立在這個旗幟下面。

接着大革命之後起來的反動,深入於歐洲政

(註)羅伯斯比爾波殺後的反動派組織。(譯註)

治生活和文化生活之一切毛孔裏去;這個反動自 然要達到唯心論的復與。

產生反唯物論新哲學的國家,就是馬克思所 說的:從未產生革命,却永遠產生反動的國家。

德國資產階級追隨法國 資產階級 的解放熱潮。在大革命的上半期,德國資產階級與法國資產

階級一起接受唯物論哲學的口號,一起宣佈人的 理性有萬能力量,宣佈自由,平等,博愛。在大革命

的下半期,德國資產階級又與法國資產階級一起,

厭棄唯物論并不願再談起人的理性力量了,—— 理性以其片面的機械的和物質的與奮,幾乎引導 法國走到"下流人"的統治。

在大革命失敗以後統治歐洲的反動時代,唯 心論哲學就在德國如春花怒發;這個哲學認為唯 物論及其"極端性"已經為牠所永久戰敗並毀滅 了。

此時在德國就菲生許多唯心 論哲學 的大體 系,這些體系是與非希特(Johann Fichte) 謝林 (Friedrich Schilling)黑爾巴特 Johann Friedrich Herbat) 叔本華等人名字有關的,這些體系的中心就是"世界靈魂"無限"絕對" "純粹理性" "超個人意識""精神"。

唯心論哲學恢復"觀念"和"精神"之優先權, 彷彿"觀念"和"精神"是被那造成"暴民政治"之法 國大革命拿去做供祭粗鄙物質之犧牲品似的。

"被法國敗蒙哲學,尤其法國唯物論,所 戰敗之十七世紀玄學,就勝利的和豐富的復 與為十九世紀德國的思辯哲學。"(<u>馬克思</u>一 神聖家族)。

十九世紀唯心論哲學就由黑洛兒 (Georg Wilhelm Friedrich)集基大成 o

黑格兒的體系與唯物論形成剛剛相反的兩極端。但黑格兒創立他的極端唯心論體系,在其體系中將唯心論發揮至邏輯的終點,宣布"絕對精神" 是世界過程之阿拉法(Alpha)和脫梅戛(Cmega)

,同時 他也就發現在他以前唯物論思想的

·弱點並擊中了玄學的唯物論之要害,彷彿像擊中 了亞奇耳(Achille)的脚限(註二)一樣。

黑格兒拿他的唯心的一元論之辯證法體系, 來對抗<u>霍爾巴赫和黑爾維奇之</u>畸形的唯物論的玄 學體系。

這位德國偉大的唯心論者嚴酷的和徹底的批 許在他以前的唯物論,可是出他意料之外,他竟準 備下在他以後的唯物論之基礎;這個唯物論就以 馬克思為代表,利用黑格兒的方法來推翻黑格爾 的體系。

馬克斯根據當時社會關係的需要,就建立下 他的唯物論體系,這個體系與<u>黑格兒</u>學說一樣是

(註一)Alpha是<u>希臘</u>文第一個字時,Omega是<u>希臘</u>文末

一個字形。這裏是指最初和最終的意思。(譯註)

(註二)亞谷耳是希臘 特中著名的勇士。他全身各處除了脚 跟以外任何方法都不能傷害的,但結果他就在脚跟上 就人射中一新而死了。這麼越是指唯物論的要害而言 。(譯註) 一元論的,並與<u>黑格兒</u>學說一樣,充滿辯證法的精 胂 o

從近代最偉大的唯心論哲學家轉變到近代最 偉大的唯物論思想家來,這中間是要從<u>費見巴赫</u> 經過的。

黑格兒是偉大的唯心論者中最後的一個。唯 心論的哲學史家法爾根伯帶着愁苦口氣指出:強 有力支配德國哲學運命之光榮的朝代, 隨着 黑 格兒之死而完結了。(見法爾 中伯的近代哲學史)

這裏發生一個問題,即十八世紀末期至十九世紀 初期三十年這一段期間,這幾十年唯心論得意忘

形的期間,德國唯心論哲學所龍蹲虎踞的寶座,究

竟為何原因而被推翻呢? 絕無唯物史觀嫌疑的朗格,答覆此問題說:

"如果要舉出一件事實可以作為 德國唯 心論時期的終點,那就再沒有別的事實能比 法國一八三〇年七月革命更加恰當了。…… 工商業基發展企業的精神是差不多從此時期 開始活躍的。物質的利益發達了,但與在英國 發生的情形一樣,物質利益迅速的就與自然 科學結合起來,反對那能使人類雞開其最初, 身任務的一切事物,(朗格——唯物論史) 一八三〇年七月革命表示:在波爾奔王朝(les

Bourbons (註) 復辟以後恢復其在大革命中所喪失的階級特權之封建制度,又被資產階級所戰敗。 注國資產階級對於從棺材中爬出來的貴族僵屍之勝利,給與德國資產階級以革命的影響。又因德國 在十九世紀三十年代已走上資本主義道路而前 進,這個影響更形強大。

德國因為缺乏通海的大道又分裂成無數小國 關係,在十九世紀初期二十餘年不能產生有階級 自覺的強有力的資產階級,像在十八世紀末期的 生國一樣。照考茨基的話說來:當時的德國祗能產

(註)被<u>爾奔</u>是法國國王的姓氏,<u>拿破</u>侖帝國展潰之後,

法國迎立路易十八為國王,至一八三〇年始為革命 所推翻。(譯註) 牛狹陽軟弱怯懦和幼稚的資產階級o

可是在十九世紀三十年代,經濟上的必要已 經逼迫德國走上資本主義道路而前淮。在一八三

四年,普鲁十是耳曼的關稅同盟已經成立起來,這

個同盟消滅,日耳曼諸小國各自分立的現象幷使 -德國成為單一的經濟機體。於是德國大工業發展

起來,大資產階級也產生出來。地主、封建貴族)和

工業家(資產階級)間的階級衝突,從此一天比一 天劇烈起來,結果就暴發為一八四八年的革命。

在此時候,德國資產階級必然要離開唯心論。

一十九世紀三十年代以後,始自康德終於黑格亨這

一唯心論朝代就崩潰了,——這并非因為缺乏天 才的哲學家,而是由於上述的各種社會關係。關係

此點,黑林洛說得很對: "德國資產階級由古典哲學將能的行為和

> 思想作為一件意見書呈獻給全世界歷史。等 到牠能夠發展其物質力量時,這個意見書就

> 變成一張廢紙。工業愈加自由的高掛其旗轍

於工廠大烟囱上面,則建立在雲端上的哲學· 就愈加迅速的崩潰。但資產階級哲學自然不 能簡單的為資產階級經濟利益而自消滅。這 個哲學乃是德國資產階級英雄時代的產物, 不能隨便遺傳給榨取稅潤的平凡思想,銀行, 交易所,蓋如應來甚至不望這個遺傳的那些 製造家,"(墨林格——德國社會民主黨史) 結果,獨霸十年的黑格兒學派就開始崩潰,分

裂成無數派別,互相仇視攻擊;這種情形,在某種 程度之下,是反映唯心論哲學和資產階級革命精 辦間之矛盾的。

從分崩離析的黑<u>格</u>見學派中間,產生出費見 巴赫(一八〇四——一八七二):別人認為已經葬 埋的唯物論思想,就在費兒巴赫學說中復活起來。

費兒巴赫叙述他研究哲學的經過說:"我的第一個思想是神,第二個思想是理性,第三個思想是 人。"他由神學走到黑格兒"的絕對精神",又由黑 格兒學說走到人的哲學。 思辯哲學將哲學與宗教結合起來:<u>費兒巴赫</u> 則認為他的任務就在將哲學與人類 結 合 起 來 新哲學將人類及其基礎即自然界,當作哲學之最 高的和唯一的對象;因此也就將人類學變成為總 的科學。"人是<u>費兒巴赫</u>哲學之唯一對象。費兒巴 赫之人類主義(或者像有些人所說:"人文主義) 究竟是甚樣?

"費兒巴赫將人當作他的哲學推論之出發點,唯一的因為他希望由此點出發就可以更迅速達到一種目的,即對於一般物質問題以及物資對"精神,關係問題,能有正確的見解。"、蒲列漢諾夫——馬克思主義的根本問題)

更切近點看來,費兒巴赫的"人文主義"乃是 方法論上一種辦法,可以答覆哲學的中心問題,即 意識對實在關係的問題。費兒巴赫怎樣答覆這個 問題呢?我們從他的哲學改造謠前提中可以看到:

"以前思辯哲學所遵循的方向—— 從抽

象的到具體的,從觀念的到真實的——是錯 誤的。遵循這種道路,無論何時都不能達到真 正的客觀的真實,而祇能實現本身的抽象化 并得不到真正的精神自由 o · · · ·

思想對實在之眞實關係是這樣:實在是主體,思想是屬性。實在决定思想,而非思想决定實在。實在是自己的决定自己的。……

在思想和實在間眞正一致發生破壞的地方,實在才脫離了思想。……"(見<u>古諾夫</u>在 其所著<u>古克思主義關於歷史社會和國家的理</u> 論一書中所證引的費兒巴赫的言論)

唯心論哲學宣布說:"我,是一個抽象的祇可像想的實體,肉體是不屬於我的實體的。,費兒巴赫却以極端相反的理論來反對這個理論,他的實 "我 是實在的有,覺的實體 我的我 我的實體,就是完整無缺的肉體。,思格斯說:"費兒巴赫的進化」這種進化,在某種程度之下,是要與他的先師他的前號

的唯心論的體系完全斷絕關係的。由於一種不可 抗拒的力量,他終於確信:那認為,絕對觀念,和 ,選輯範疇,是先世界而存在——這個見解不是別 的祇是對於超世間的造物者之信仰的殘餘而已: 確信物質世界和感官所能及的世界)我們自己也 是此世界中的一部份(乃是唯一的真實,我們的意 識和思想,無論其表示如何的虛靈,總是一種物質

的(物理的)官能——腦筋—— 之產物。物質不是

精神的產物;恰好相反,精神自己祇是物質的最高的產物,"(<u>恩洛斯</u>——費兒巴赫) 黑洛兒認為人是"絕對精神"所造成的,費兒

巴赫則宣布說:"絕對精神"觀念本身就是人所造成的。費見巴赫從唯心論走到唯物論來,因此在哲學史家看來,他乃是德國唯心論的不肖子,他的學說乃是被人推落於物質探淵去的精神之自殺。(見文德朋的近代哲學史)

費<u>見巴</u>赫宣布說:"必須將一切超過自然界物 經過人類引導至自然界來,並將一切超自然界事 物經過自然界引導至人類來。"

哲學的任務就在認識眞實的即可 威覺 的事物。最深邃的眞理祇能在感覺中找得;感覺證明事物存在於我們的頭腦之外;除了我們的感覺之外沒有別種方法可以證明事物存在。

如果人的實體是可感覺性,而非虛幻的抽象體,"精神",那麼一切哲學,一切宗教,一切違反此原則的制度,不僅是根本錯誤的,而且是危險有害的。.......

人類祇因有感覺性才能存在。

人類得以出現於世間,并非由於神之功勞,即 并非由於抽象的理性的或精神的實體之功勞,一 而是僅僅由於可感覺的自然界之功勞,……如果 人類的來源就是可感覺性,那麼你們在你們的關 於人類的學說,規律和制度中切勿否認這個來源, 你們切要記得;"萍果落地的地方是距離萍果樹不 遠的",頭腦雖然是自然界和可感覺性之最高主

率:但仍經過血管和神經與基礎密切的聯接起來。

#### (見費兒巴赫的論二元論和特神不朽)

我們不僅能感觸石,木,肉,骨,而且也能感覺感情,一當我們與有感覺的物體握手或接吻時候;我們的耳朵不僅能聽見流水聲音和樹葉傲響。而且也能聽見愛情和智慧之內心言語;我們不僅能看見鏡子的外表和花草的顏色,而且也能看出人的見解。因此,感能的對象不僅是外界事物,而且也是內心事物,不僅是肉體,而且也是精神,不僅是物質,而且也是我們的"我。"因此所有一切都可以由感能去感覺到,一如果不是直接的,也是間接的,如果不是由於粗淺的感官,也是由於精細的感官,如果不是由於生理解剖家或化學家,也是由於哲學家。(見朗答所徵引之未來哲學的"本原理)

在費帛巴赫看來,"唯物論,唯心論,生理學。 心理學,都不是眞理;惟有人類學才是眞理,惟有 可威覺性的觀點才是眞理,因為惟有這個觀點才 能給我以整體性和個體性。精神并不能思想和威 覺。因為精神僅僅是思想威覺和志願的功能或現象之表演而已;腦筋也不能思想和威覺,因為腦筋乃是生理上的抽象化,乃是從整體從腦殼從頭膛從全身所分出之一個器管,被固定為一種獨立實體。但腦筋能成為思想的器官,必須與頭臚和身體密切聯繫起來。內心是外界的前提,但內心祇由其自己表現而實現。生命的本質就是生命的表現。腦節之生命的表現,就是頭臚。"(費見巴赫——論二元論與精神不污)

我們所有的觀念都是從感覺發生出來,但感 學則是由人與人間互相接觸而產生出來。

"唯心論於人類中尋求觀念的起源,這是 對的;但要從一個孤立自存的人中,一個被固 定為精神的人中尋求觀念的起源,簡單的說 即要從一個無"你"。"我的"。中尋求觀念的起 源,——那就錯了。祇有經過互相接觸,祇有 經過一個人與另一個人談話,才能發生觀念。 單獨一個人是不夠的,必須二人以上才能得

到觀念以及一般理性。要創造人(精神的和 物質的),必須有二個人;人與人間互相接觸,

乃是真實性和普遍性之最初原則和標準。"( 費兒巴赫——論二元論與精神不朽)

觀上則是物質的,可感覺的。

某種行為,我們主觀上認為是純粹精神的,客

費兒巴赫問;"我們怎樣認識外部世界呢?我

們又怎樣認識內心世界呢?"我們并沒有一種觀察 自己與觀察別人不同的方法!我不經過感覺能夠 知道自己嗎?如果我不存在於自己以外,即於我的

知道自己嗎?如果我不存在於自己以外,即於我的像想以外,那我是存現的嗎?如果我不經過感覺,

那我從何得知:我幷非存在於像想之內,而是可感 覺的真實的存在着呢?(見<u>格命</u>——Karl Grun.書

中所引之費兒巴赫造著的格言)

我們在上面已經說過:照費見巴赫的意見,高

級的觀念不能由沒有"你"的個别的"我"產生出來 。祇有與同類的人互相接觸,人才能成為不僅能思 想的實體,而且有道德的實體。

費見巴赫在他宣布思想是實在之果而非其因的限度內,在他指出實在的規律同時就是思想的 規律的限度內,他就堅决的走上唯物論的遺路,他 的哲學體系中這一部分也就成為馬克思和恩格斯 所創立的辯證法准物論中不可分離的原素。

可是,他同時企圖在"我"與"你"關係的基礎 上,建立起與他的宗教哲學密切有關之倫理體系。 這就使他走到唯心論,使他變成為恩格斯所說的 "下身是唯物論者上身是唯心論者的半減人。"

費見巴赫的道德觀之基礎 就是"唯你論" (Tuisme) o

道德密切聯繫於幸福享樂的傾向。<u>費爾巴赫</u>說:"沒有幸福的道德,等於沒有意義的字句。"但 費兒巴赫所說的幸福并非建立在利己主義原則上 面的,而是由人與人間互相接觸發生出來。一個人

是不能幸福的,祇有二個人才能幸福,道德也祇有 從二個人相互接觸中才能產生出來。道德的原即 祇有在"我"與"你"接觸之下才能成熟,"祇有在人 對人,此對彼,"我"對"你"關系之下,才能真正說 得上道德"(見約德爾 — Friedrich Yodle的論理 學史)照費兒巴赫說來,道德就是"兩方面的或多 方面的幸福。"最後結果,這個幸福從異性問關係 反映出來。求幸福的傾向表現於性的對立,這種質 向,祇有同時為別人求幸福的傾向能滿足時,自己 才能滿足。這種二元性的求幸福傾向之結果:利己 主義的人的生存一開始就要與別人的生存聯繫起 來,這裏所說的別人也許就是他的雙親,兄弟,妹 妹,他的家庭;完全不管他的善良意志如何,他一 生下地就已經必須與他的親人均分生活的幸福, 他吸取生活的原素同時也必須吸取道德的原素。 如:相互聯繫的感情,和氣,無限制的獨斷心之限 制,固有的求幸福傾向。在這些不由己意的物理和 道德影響遇見他的利己主義頑抗而失却效力的地

方,他的兄弟的拳頭和他的姊妹的指甲就要数訓他,使他知道别人的求幸福傾向也是同樣合法的,或者也可以使他確信:他自己的幸福是與別人的幸福密切聯繫而不可分離的。(見約德爾的道德學史)

着染無數神秘色彩之唯心論哲學,其所說的意識,其實就是人類發展的產物;要理解這個產物,必須從"唯你主義"出發。"我的意識就是我的"我"站立在被侵害的"你"之位置,就是根據自己的求幸福傾向以侵奪別人的幸福。"我們在上面已經說過:費見巴赫的道德觀是與他所企圖創立的宗教哲學有密切關係的。

道德是建立在互相接觸上,在人與人間的聯繫土;我們的宗教觀念也是建立在這種基礎上面 ("宗教"——Religion是從"聯合"——Religare—字轉變出來,這也是很有意義的)。一個人, 祇要他與別人發生關係, 他就創立了宗教。政府頒布婚姻法, 政府就是規定了"我"和"你"間互相接觸, 即性

#### 愛,之最完全的形式。

人類在其發展上幼稚時代就創立了宗教。野蠻人依靠宗教崇拜很笨拙的努力使危嚇他們的自然界力量能屈服於他們。人類文化初期之祈禱,儀節和宣誓,其作用與後來人類利用技術的作用相同。"神祇是客觀化的人的本性。"(見費兒巴赫的基督教本質)

當代的人類不應該毀滅宗教,祗應該排除一

切神學色彩而造成理性的和互愛的宗教;這個宗 教的神幷非某種超自然物,而是我們的道德理想 之化身:

"誰自己具有確實的目的,誰也就具有宗教(如果不是神學意義的宗教,至少也是理性和具理意義的宗教),這個唯一具實的宗教廢除對神的愛情而代替以對人的愛情,廢除對神的信仰而代替以對自己本身和自己力量的信仰,相信人類的命運并非由在自己以外或在自上以上的事物所决定而是由自己來决定,相信人類之唯一魔鬼就是人類自身(愚蠢的,迷信的,自私的,兇惡的人而人類之唯一正神同樣也就是人類自身"。(約德爾——倫理學史)

上面我們已經指出費兒巴赫的哲學體系是搖一擺不定的:一方面,他推翻黑格兒的"絕對觀念," 拿活的異實的人類和物質的自然界來對抗黑洛兒 的邏輯的抽象;他方面,他又造出抽象的虛靈道的 德觀并拿唯心論勉強創立混沌而有害的愛情和理 性的宗教。

<u>恩洛斯</u>在其著名著作中對於<u>費兒巴赫這種搖</u> 擺不定很正確的批評:

不定很正確的批評:
"他不將人類感情相互關係即性愛友 誼 憐憫忠誠等,老實看做就是這些關關,而與他 眼中也認為屬於過去的某種特殊宗教無涉; 他竟堅持說這些關係必須得着宗教名稱時, 方有完全價值。……費見巴赫努力要在那根 本是唯物論的一種自然觀上面建立 眞 正宗教,這差不多就等於說近代的化學就是眞正的鍊金術一樣。……費兒巴赫本來是尊重客 觀世界,具體事物和實在的,但說到兩性關係 以外的人的關系來,他就變成最抽象的了。……費兒巴赫的道德論是與前人一樣的。這種 道德論是依照同一模型製造出來,可以適用 於一切時間一切民族和一切條件的,這恰好 可以說明這種道德論為甚麼沒有一個時候沒

有一個地方能夠應用。……費兒巴赫不能開, 關一條道路穿過他所厭惡的抽象世界直至活 的真實去。他祇抓住自然界和人類,但自然界 和人類對於他祗是幾個簡單名詞而已。"(<u>恩</u> 格思——費兒巴赫)

這一位辯證法唯物論之創立者,為甚麼要承認其最切近的哲學界前輩對於自然界和人類的觀念是缺乏具體的物質的內容,是"幾個簡單名詞" 呢?

費<u>兒巴赫</u>研究人類時的出發點,是人類學而 非社會學。費兒巴赫所研究的人是類動物界的代

表,是自然界中一部分而服從一切自然界規律的, 但并非社會的羣居的動物。費兒巴赫所說的人類, 是忽略了活的人在社會中與其同類的人互相聯繫 的各種無種數案,而專從事於哲學結構之結果。費 兒巴赫未會注意:在社會生活中人與人間的這些

相互關係是不斷改變的;整個社會生活乃是一個。過程。這個過程的潮流一經改變。我們的見解。習

價。宗教觀和道德觀也就隨之改變。費兒巴赫將我

們的宗教觀和道德觀看做是人性所本有的事物,因此他就將人類抽象化了,成為恩格斯所說的"幾句簡單名詞"了。自然界創造人類,人類是自然界中一部分,一如斯而已!"印度的本性就是印度人的本性。印度人僅僅就是東印度的太陽東印度的交氣東印度的水上和東印度的動植物之產物。" 費中巴赫忘記:印度人不僅是東印度的太陽空氣水上和動植物之產物。而且也是某一定時期支配印度的社會關係之產物。費兒巴赫很深切知道自然界是包圍人類的,但他將包圍人類的社會環境之作用看得太輕淡了。借用恩洛斯的話說:費兒巴赫所研究的人"不是他的母親懷中生產出來的:他是從一神教的上帝孵化出來的,他并不生活於歷史發展的和歷史决定的真實世界中,他固然與他的親人發生關係,但他的親人也都是抽象的,

我們固然也聽見費兒巴赫說;"人是人的,文

同他一樣。"、恩格斯——費兒巴赫)

化的和歷史的產物。""我僅僅以受歷史所教育的

并與總體,種族及全世界歷史精神相結合相同化的主體資格,至思想。""我拿真正的人類,即必須是政治和社會的人類的來代替幻想的虛靈的和天上的人類。"

他甚至於說:"住在皇宫的人所思想的不與住在茅屋的人所思想的一樣。""人就是人。"但這就是費兒巴赫學說中一樣零碎的偶然的感想。這些感想對於費兒巴赫的哲學體系并沒有任何顯著的.

影響:他始終以人類學觀點來觀察人類,而未進步一到以社會學觀點來觀察人類。(註)

(註)值得指出一點,那<u>從</u>克巴赫的哲學見解迫得他宣布:

"他不僅是一個民主派,而且是一個社會主義者和 共產主義者"。——自然是僅僅在理質的和一般的意

義之下。"(見他讀過<u>草物菜特</u>—Moleschote—

te所著民食學觀一書後評論莫列索特的一篇論文) 在此文註文中,他又說:"空氣屬於各人所有,同時

不愿於任何人所有。'空氣是一切有生命的都能得

費見巴赫是唯物論者;他的偉大功績就在於他將那被唯心論哲學獨寫一時的氣槪所踐踏之唯物論是拔起來,并拿唯物論來對抗當時正在瓦解中的唯物論。但他并未徹底完成那提出於他面前的任務。費見巴赫崛起反對"絕對精神",認為這是"神學中隐終的神";但他祇將黑格兒學從丟棄不顧,而未能克服黑格兒學說。費兒巴赫未會瞭解黑格兒的方法即辯證法之意義。他在守舊的哲學體系中未會看出革命的方法。黑格兒的辯證法一這裏就是德國唯心論所以不可計量的超越於立法唯物論之上的地方 — 對於費兒巴赫祇是一本

唯物論之上的地方 —— 對於費兒巴赫祇是一本 "七印封嚴"的聖書 o (註) 這裏就是費兒巴赫學。

到的;但法律甚至將空氣變成為亨利品。"風壓於主

人所有。"人類所以要挨機忍餓、祗是國家事禮的罪過

們超出於殘酷法律之狹隘範圍上面,可以使人們變成。 為共產主義者,即能思想和度量關大的人。(原註)

(註)新約中啟示錄的故事。這裏武是說他不明白的意子。

說之<u>亞奇</u>耳的脚跟。(註)因此他看見社會生活的 動象甚以為奇,因此他在社會過程面前瞠目結舌 沒有辦法。

費兒巴赫可以借用古代羅馬人的一個俗語來 勇敢的替自己辯護:"Feclquodpltni""凡是我的 能力所能做的,我都做到了")。或者更正確的說: "凡是他的周圍社會關係所能允許的,他都做過 了。

這些關係不允許費兒巴赫上進至充分高度, 將他的唯物論思想與實際生活貫通起來,從他的 思想中反映出那支配人類的社會過程,并在他的 思想內融化辯證法的原理,——這并不是費早巴 赫自己的罪過。

費兒巴赫所不能完成的任務,以後就由辯證 法唯物論之創立者 —— 馬克思和<u>恩格斯</u>來完成

(譯註)

(註)亞奇耳脚跟故事見本章前面的譯註(一五三頁)

。這裏賦是根本景點的意思。(譯註)

了;費兒巴赫固然強有力的推動馬克斯和恩格斯 的哲學思想走上唯物論道路,但他們終於超過費 兒巴赫,而提高唯物論思想至於當代科學的人生 觀之高度。

要解决這個煩難而複雜的任務,必須有以下的前提,即須社會生活中發現一些原素為費兒巴. 赫所未曾見到而且也不能見到的,并須使已有的, 社會經驗能與自然科學上的發現相融合調合。 馬克思和恩格斯就具備這個前提。

但在未說到當代辯證法唯物論本文以前,我 們還要重新指出:費兒巴赫哲學構成了辯證法唯 物論哲學基礎之重要部分。辯證法唯物論對於思 想對生活,主觀對客觀關係問題之答覆,本來就是 費兒巴赫的答覆。

如果唯心論的哲學史家以不甚遮飾的輕懷態 度對待費兒巴赫,那是不難案解的。約德爾說:"人 們對於費兒巴赫是避之惟恐不及的,人們祇將他 看做是黑格兒的一個不肖子。以這樣態度對待費 兒巴赫,這就等於表示不僅完全不瞭解他的哲學 對於當代有重大意義,而且也不瞭解歷史發展的 過程。"(約德爾——道德學史)

在馬克思主義者當中有些人也這樣將費兒巴 赫估量得過輕"。馬克思主義者對於費兒巴赫這樣

的估量過輕,更加是不能容許的,尤其因為:"馬克

思的認識論是直接由費兒巴赫的認識論產生出來的,或者也可以說:馬克思的認識論本身就是費兒

巴赫的認認論,不過經過馬克思加以天才的修正而更深刻而已。( 蒲列漢諾夫——馬克思主義的

根本問題 )

馬克思之不朽的功績,就在於他將哲學任務; 不僅看做要解釋世界,而且看做要改變世界;就在 於他宣布哲學是人類革命解放的頭臚,而無產階

級是這個解放的心臟。

費見巴赫雖然在社會生活問題方面顯露出玄 學的錯誤,但他有一部分遠能同<u>馬克思的思想一</u>樣。 費兒巴赫宣布說: "真正的哲學是傾向於造人,而非傾向於著書。"他在其關於宗教的講演中說: "我的演講的目的,就在於使人從轉學家變成人類學家, 從來生生活的候補者變成俗世生活的研究者, 從天堂和塵世的帝王和貴族之宗教的和政治的僕役變成自由的自覺的公民。"

費兒巴赫,與馬克思一樣,也知道:哲學應該 是**買**實的,而哲學要成為**買**實的,就必須成為羣衆 的所有物,就必須從抽象化的高臺上降落到實際 生活來:

"頭腦幷非時時刻刻走在前面的;頭腦是最流動的同是又是最笨重的物體。新的事物固然出現於頭腦中,但舊的事物也在頭腦中保持得最長人。……頭腦就是理論家,就是哲學家。頭腦應該經得起那為我們所輸送進去的實際之壓迫,應該在這個世界上能於活動的人之兩肩上轉動自如。這裏,所差別的祇見生活的種類。甚麼是理論?甚麼是實際?凡僅

存在於我個人之頭惱中的就是理論;凡存在 於多數人頭腦中的就是實際。凡結合多數頭 腦,這就是造成羣衆,同時也就是造成自己在 世界上的位置。"(見一八四三年<u>費</u>見巴赫致 魯格—— Ruse 的信)

費兒巴赫不僅構成<u>馬克思</u>主義認至論基礎上 一大部分,而且他對於哲學的見解也是與馬克思

以革命的明顯性宣布出來的見解,相接近。 費<u>兒巴赫</u>在某種程度之下可以說是一些畸形 的社會關係之機就是一種時間係治得的環境

的社會關係之犧牲品,這些社會關係迫得他隱遁 於偏僻的鄉村好幾十年之久,迫得他老死於鄉村

并遠隔科學和智識的中心點;而當這個時候,人 們正在大學講臺上高談拘泥執拗的折衷派學說。

(註) <u>費兒巴赫</u>所以有我們在上面所說 的 那些弱 點, 也是與他之迫不得己須與文化界隔開——這

動,也是與他人也不停口須與又化亦開用 種情形有很多關係的。

> (註)<u>散見巴赫</u>不是翫過…哲學家不能是哲學教授,正如 哲學教授不是哲學家一樣嗎(原註)

如果我們在上面說過費兒巴赫有幾種玄學論

費兒巴赫在哲學思想發展上有革命的作用。 費兒巴赫學說乃是黑格兒學派瓦解結果產生

點是反動的,那麼現在我們應該承認:一般說來,

出來的最進步的現象。恩格斯說過: 費兒巴赫的解 放觀念得到他和馬克思二人狂熱的歡迎。(註) 這

(註)在一八四八年革命時候·遊德柏(Heidelberg)學

生烹信給量兒巴蒸說:"可敬的。私家的在精神破 壓迫的時候,無論何時都不以和直現言狀況之企圖

來沾污理性和科學: 你在工作和党苦中, 於緊胁的 法利賽入辱罵之下。後自然界深淵裏尋我眞理的黃

金——连贵的精神——出來:你的重穫時期已經到 了。"當役見巴對難提海「柏時。工人代表團給他的

數送書也是重熱烈 其中有幾 話就 二我們不是學 者,因此我們不晓得尼樣來估量你的議演之科學便 值、但據我的所必解的所能解的而言。何所反對之

教士欺騙和宗教信仰乃是當代歷迫我們之奴隸和下 流制度最後的支柱、因此你的學說、即主張以愛情代。 些概念不僅得到當時人狂熱的歡迎,而且也得當 時人狂深的仇視。與<u>費見巴赫</u>同時的一個人所寫 物信中有一段話很有趣味:

"費兒巴赫在這個地方(在卑列賽爾德 一一Bilefeld附近)有異常之多的擁護者和豆 對者。他的反對者——恰好是教士——凡聽 到他們所厭惡的人時候,就說: '這個人說可 惡就像費兒巴赫一樣'。另一種情形則恰與此 相反,即有一個商人頭上被人擊中一刀,以為 就要死了、於是請求他的親友為他頌讀基督 對本質書中的幾章。對於這個地方的許多家 庭,費兒巴赫乃是家庭和睦之破壞者。長輩咒 詛他,青年和少女則崇拜他和愛護他。"(見格 倫書中所徵引的一段材料) 我們在上面會經說過中古至近代交替時候所

> 潜信仰、以教育代替宗教、以教師代替教士的學觀, 是唯一能夠成為我們所傾向的 將來之體固基礎的。 (原註)

產生的"兩重真理"。這個"兩重真理",由於社會原因所決定;甚至表現在與費兒巴赫同時的哲學思想裏頭。(註)費兒巴赫之偉大的革命功績,就任他反對"兩重真理"的爭鬥中。他本是一個創立不徹底的理論之哲學家,但同時,從他盡其偉大的選輯機關之一功力量向當時唯心論哲學進攻一點看來,他也是充分徹底的思想家。他認為當時的唯心論哲學是宗教,神秘和唯理論之混合物,是信仰和科學問矛盾之悲劇而兼喜劇的結合點。

(註)關於近代德國哲學中之"兩重眞理"可以參考<u>亞克</u> **畫羅的哲**型論文。(原註)

# 下編

馬克思的學說

### 第一章

### 馬克思學說的社會前提

唯物論世界觀之歷史發展上幾個重要階段, 我們在上編已經大略叙述過了;這個世界觀發展 結果就達到辯證法的唯物論。

辯證法的唯物論是哲學思想歷來發展之天才 的總結;哲學思想要能達到這個總結,必須有二個 前提,即:一方面,自然科學智識必須達到一定的 水平線;他方面,新出現的社會關係必須使社會過 程中前許多隱蔽的事物從此能顯明出來,

辯證法的唯物論有三種源泉,這三種源泉是

與黑格兒費兒巴赫和大革命以後時代法國諸歷史家(底業里——Auguest Thierry,彌勒— Auguste Mignet和季左——Francois Guizot)等名字有密切關係的。黑格兒之辯證法的方法,費兒巴赫

之唯物論的認識論和底業里之歷史觀,被馬克思和恩格斯融化綜合起來就成為整個的辯證法的唯物論。這種綜合是辯證法唯物論創述者個人天才之結果;但所以達到這種綜合,則并非由於馬克思和恩格斯的天才,而是受他們所生活時代之社會條件所决定的。

馬克思和恩格斯所創立之一元論 的哲學 體系,"并非簡單的復活舊的唯物論,而是在舊的唯物論之堅固基礎上面添加進二千年來哲學和自然科學發展之一切思想內容,亦即整個二千年歷史之一切思想內容。"(恩洛斯——反杜靈)

"唯心論觀點不適用於解釋自然界現象 和社會發展現象——這種情形應該推動(而 且確實已推動)能徹底思想的人)即不是折衷

我們研究辯證法唯物論哲學體系,看出這個 體系是從前代唯物論,德國唯心論和十九世紀法 國歷史家中,採取科學思想的原素抖融化為自己 的所有物。

但首先,我們要看一看產生馬克思主義體系. 這一時代之社會條件。

十九世紀三十年代和四十年代,在西歐諸先、 進國家之社會關係中發生嚴重的變化,階級矛盾。 一天比一天劇烈起來。

一八一四年,在封建反動勢力聯合壓迫之下, 法國大革命的最後殘餘也被肅清了。<u>拿破</u>會的崩 倒和<u>波爾奔王朝的復辟,推動封建貴族去企圖収</u> 回其已失時權抖恢復其階級統治。自一八一五年 741

至一八三〇年,<u>注國</u>成為企圖恢復舊制度的貴族 和竭力擁護本階級利益并渴想政權的資產階級中

間之議會鬥爭的舞臺。這個鬥爭結束於一八三〇年的七月革命;在這個革命中,資產階級得到無產

階級帮助幷結合那認國王政權崩潰為有利的小資一產階級分子,就將封建反動戰敗了。

勝利一有保證時候,資產階級就拋棄其不久 以前的同盟者而不顧。穆爾人(Le Maure)(註)做 完了他的工作之後,他不僅可以滾開、而且也應該

滚開,——這就是資產階級為本階級利益而這樣

說的。

"工人像想他們已經奪取得共和國了,但 法國資產階級却造成資產階級的君主國來代 禁业和國。在特那國公孫工家原本之即便自

替共和國,并接那屬於舊王室房支之與爾良 公爵(Dued, Orleans)為國王,改名路易菲立

(Louis-Philippe),但向他提出條件,即要他

(註)程置人本是古代非洲的一種民族、現在普通成為下

等人的代名詞。「探註)

成為資產階級階級利益的條僕。新國王為報 答他的恩人起見,就子種種奸詐欺騙挑廣和 威嚇手段開始剝奪七月革命所允許羣衆的政 治權利。"(見黑林格之近代德國史)

一八三〇年革命造成了資產階級之無限制的統治。處在失敗地位的貴族,不僅表面投降了,實事上也投降了。借用拉發格、Paul Lafargue 的話來說,就是貴族與其不久以前的敵人結合一起去榨取和潤,而自己開始"資產階級化"、embourg coisee)了。工人階級幫助資產階級鬥爭以反對封建貴族;但在資產階級勝利之後,工人的地位比在七月革命以前更加惡劣、結果,在十九世紀三十年代,階級意識剛剛開始成熟的法國工人羣衆就暴發多次政治陰謀的暴動和證寒逼迫的骚動。

七月革命之後未滿一年,即一八三一年春天 歐洲歷史破天荒第一次之純粹工人的暴勁就暴發 於里昂; 宙昂紡織工人而且發出如下口號: "生存, 工作,或戰鬥而死!" 三年之後, 在一八三四年, 里; 是工人又圖謀暴動起來反對資產階級;這次暴動 圖謀與上次同樣是自發性的,也與上次同樣被殘 醣的鎮壓下去。在一八三九年又發生第三次工人 暴動,此次暴動乃是四爾伯斯(Armand Barbes) 和白朗起(Auguste Blanqui)所領導的○

被壓迫的工人羣衆這些接二連三而起的反抗 運動、十分明顯的說明:在歐洲麼史舞台上已經出 現一個新階級、要求其在太陽底下的位置;這個階 級不僅要求此位置,而且為爭得此位置而奮鬥。

同此時候,在歐洲歷史另一軌道即<u>英國</u>所發生之事變,也說明同樣的意義。

一八一五年關於穀物的法律通過之後,<u>英國</u> 的貴族與在<u>法國</u>的一樣,和也工業資產階級發生 衝突。這個衝突延長到一八三二年,即到修正選舉 法通過使資產階級得到决定勝利的時候。

這裏,資產階級也是依靠工人階級幫助方才 得到勝利的;但這裏工人階級所得的也與在<u>法國</u> 一樣,即工人階級之不久以前的同盟者更加加緊 的剝削工人階級。一切要減輕這種剝削之企圖,都 被殘酷的鎮壓下去,憲章運動(Chartisme)的歷 史家波爾克涵(Borckhim)說:"當資產階級看見 無產階級表示不願替牠當砲灰去進攻敵人的砲壘 時,牠就突然表示牠是愛好"秩序,和尊重'法律, 的。牠的機關報;不久以前自己遠持革命的論調, 現在則突然憤怒起來反對工人之非法的和革命的 行動。……資產階級起來反對某的動工人,不僅用 武力壓迫工人,而且用牠所指揮的特別偵探隊來

最有力的表現就是憲章運動。並國無產階級於十九世紀四十年代初期所發出之"政權是我們的手段, 社會幸福是我們的目的!"這一口號, 就是表示無產階級階級意識已經增長起來。

無產階級變成資產階級之革命的反對派, 其

盤視工人。"、波爾克涵的憲章運動)

最後,在<u>歐洲第三個先進國家——德國</u>,這個時代的階級衝突,也與在英法二國的一樣的劇烈 關稅同盟成立和鐵路建築起來以後,生產發 件和交通機關上的革命就一天比一天深入幷擴大了。大工業和大商業開始造成近代大城市,消滅手工業,使少數人富裕和幸福,而推落絕大多數人於 貧困和犯罪的深淵裏去。封建制度雖然瓦解至極度,但還排命打扎不顯走進墳墓裏去,工業制度也 同樣的拚命掙扎產生出來。在這個鬥爭中最遭殃害的就是工人羣衆。

被資本主義迅速發展所驅迫於畜牲地位之那。 些饑寒交迫無以為生的工人羣衆,想在暴動中找 出一條生路,可是政府極殘醉的鎮壓工人的暴動。 將一切暴動都葬送於工人的血海中。這種暴動在 十九世紀四十年代是數見不鮮的;其中最巨大的 一次就是有名的一八四四年西列西、Silesie)紡織。 工人的暴動,這次暴動之悲慘的結局感動了藝術 界最優秀的分子,反映於他們的藝術作品中裏頭。

這樣,在十九世紀初期幾十年中,歐洲諾先進 國都發生那構成當時歐洲社會生活骨幹之三個敵 對階級中間劇烈的衝突, "社會關係已經簡單化了到某種程度,即 就有有意閉起眼睛的人才不會看出:這三階 級的鬥爭及其利益衝突就是近代歷史之最初 動力。"(<u>恩洛斯</u>—— 費兒巴赫)

底下一件事實也可以幫助證明:這個時代簡單化了的社會關係確實推動研究學問的人的思想傾向到辯證法唯品論方面來。這就是德國一個皮匠,一個天才的獨學自修者狄茨更,他與馬克思和恩格斯創立學說同時,完全不受他們二人學說影響,而得到與他們二人根本相同的結論。狄茨更說:"工業的發現使一切關係都趨於單調簡單和明顯,以至於現在平凡樸質的眼光也容易明白邏輯

唯物論歷史觀的徽萬飽含於十九世紀三十年 代和四十年代歐洲社會空氣之中。馬克思和恩裕 斯發現這種黴菌,於是就將當時已被逐出自然界 觀範圍外之唯心論,也從其最後藏身地——社會 觀中,驅逐出去了。

的秘密 o"(狄茨更——關於彈輯問題的信)

同時他們又找得了"亞奇默德原理" (Pointe

d Archimed) (註),倚靠在此點之上就實現了上

面所說的偉大的綜合工作:他們將在他們以前的 思想之最高収穫融化成為一個整個的一元論的辯 證法唯物論體系。我們往後就開始分析這個體系。

(註)亞帝默德是古代著名的科學家,生於基督紀元前二 八七年,死於二一二年。相傳西拉季斯(Syracuse

) 王命匠人製一金冕,製成後蘋髮匠人在冕中参和

銀質、於是請問亞奇默德有何方法可以不損壞金冕

而能證明其中含有混質。亞奇默德書思不得其法。有 一天他在浴盆中忽然發現他的肢體浸入水中以後失

去不少重量、由是感悟一條偉大原理、卽所謂"亞奇 默德原理":因體浸入液體之內.必然要失去其一部

分重量, 此重量即等於與此問體同等體積之液體的

重量。他於是狂喜起來,奔出於大街上并高喊說:"

我得到了,我得到了!! 隨後他就根據這條原理去解 央國王所提出的問題。這裏所說的亞奇默德原理就

是借用來作為根本要點的意思。(譯註)

## 第二章

### 馬克思主義的認識論

一切哲學體系之中心問題,就是我們的身內 世界對於身外世界之關係問題。

祗要看看某一哲學體系對此問題的答**覆**,我 們就可知道這個體系根本上是唯物論的或是唯心 論的,換一句話說,即可知道這個體系究竟屬於哲 學思想二大根本潮流中之那一潮流。

**蒲列漢諾夫關於哲學上的分類說:** 

"大凡以客觀,或實在,或自然界為出發 點之思想家其哲學體系是同屬於一類的。這 思 0 ------

些思想家一定要解释: 主觀怎樣隸屬於客觀, 意識怎樣隸屬於實在,精神怎樣隸屬於自然

大凡以主觀,意識,精神為出發點的哲

學體系,就都同屬於另外一類。容易明白:這 一類思想家的青仟就任解釋:客觀怎樣隸屬 於主觀。實在怎樣隸屬於意識,自然界怎樣隸 屬於精神。 ……

誰從客觀出發,誰的哲學體系就是屬於

唯物論世界觀的一種體系:誰從主觀出發,誰 就是這派或那派的唯心論者。至於那些思想

不能撤底的人,即他們祗停止於半路上 祗拿 唯心論與唯物論折衷調和而已滿足。這種不

夫為戴博林所著辯證法唯物論哲學導言而作

的序言) 辯證法唯物論是建立在唯物論世界觀某礎上

最之整齊劃一的一元論體系。馬克思和恩格斯對

於我們的身內世界對環繞我們的身外世界關係問題的答覆,就是馬克思主義之認識論基礎,在此 基礎內已經含孕有馬克思主義對於歷史過程的見

解。 關於辯說法唯物論哲學諸名著之一的著者戴

關於辯証法唯物論哲學諸名著之一的著者或 博林,分析馬克思主義哲學基礎為底下幾條原則:

"、一)惟有自然界才是真實的。

(二)自然界完全不依賴主觀而自存在。

(三)主觀是自然界中一部分。 (四)一切認識都導源於經驗,即導源於

主觀從外界得來的印象。

(五)因此,我們的意識是受外界,受實在 所决定的。

(六)眞實世界既然是認識之唯一觀象,

的。"(戴梅林——翰證法唯物論哲學導言)

辯證法唯物論僅僅承認自然界是眞實的。祗

有客觀的眞實世界才是眞實的。我們所說的自然界,就是能成為我們感覺的對象之一切事物的總和。"自然界就是可感覺的世界之全部。"(<u>蒲列瓊</u> <u>諾夫</u>——唯物主義或康德主義)凡是存在於外界

而又真實的一切事物,就是自然界。

"自然界包括一切幷構成整個的宇宙。理性和非理性,實在和非實在,以及一切矛盾都包括在自然界裏頭。在自然界以外,沒有任何矛盾,也沒有任何非矛盾。

人類的理性將自然界區分為東西南北以 及其他幾千幾百的小部分,但自然界本來是 單一不分的一個體整。我們可以完全確定的 說:一方面,自然界有無窮數的始和終,他方 面,自然界又是無始無終永久存在的一個物 質體。"(狄茨更——哲學的實果)

馬克思 主義 認定實在之基礎 是物質 物質體 一物質。我們的出發點是真正的確實的物質的

世界。世界是整一的,其整一性就是其物質性。思

#### 格斯在反杜靈一書中說。

"如果我們說到實在,且僅僅說到實在; 那麼整一性就僅僅在一點上:即我們所指說 的一切事物都是存在的。就在這個存在之整 事物才被人瞭解:而肯定這些事物是存在的 ——這一句總括的話,不僅不能加上這些事 物以任何別的一般的或非一般的性質, 而且 暫時的從我們的觀察中排除去所有這一類的 所有這些事物之同點就是實在, —— 祇要我 們離開這一事實一分一毫,我們立刻就發現 這些事物的異點:有些事物是白的,有些事物 是黑的,有些事物是活的,有些事物是死的, 有些事物是屬於冊間的, 有些事物是屬於天 上的,但無論如何我們不能僅僅根據:所有事 吻都是實在這一點,即去做出結論。

世界的整一性并非在其實在, ——雖然

實在是這個整一性的前提,因為世界要變成整一, 牠自然須先存在。世界的真正整一性, 就在於牠的物質性, 但物質性并非拿幾句江湖術士的話所可說明的, 而必須拿哲學和自然科學長期而緩慢的發展才能說明。"(恩格斯——反杜靈)

祇有將世界設想為單一的物質的整體,我們才能認識世界。誰願意超出於世界之物質界線以外,誰就應該聽到詩人久已回答的話:

"如果我死了——

我在那裏又將怎樣?

蠢才!這個"那裏"是沒有意義的。

"那裏"就是地下!"

我們說到物質世界,我們肯定一切事物都是物質的,我們宣布物質是我們一切推理的出發點。如果讀者提出下一問題來問我,那是毫不足為奇的:即"所謂物質世界究竟是甚麼?怎樣來給物質下一個定義?"

除了我們經過我們的感官所認識之這個物質 世界以外,沒有任何其他的世界;惟有這個世界是 唯一真實的。

這樣給物質下了定義以後,我們就應該承認 這個定義能夠適用於引起我們的感覺的和直接或 間接這樣或那樣成為我們的感覺之源泉的一切事 物 o

物質是我們的認識之最初事實,其出發點。馬克思主義就用這個答覆來限制一切"確立物質定義"之要求;馬克思主義,與其他澈底的一元論體系一樣,對於這個答覆是可認為明顯而完滿的。

(註) 亞克塞羅說得很對:"哲學問題之可能性和莊

科學院講說這個問題時候,人們遞洽我如下的字條, "可是-物質究竟是甚麼、物質以及一般存在於世間"

(註)當我在明斯克(Minsk) <u>白俄羅斯</u>國立大學社會

的一切事物從何而來,"

Eine alte Frage, doch bleibt sie immer neu(一個舊問題依然常是新問題)方個時

侯·馬克思主義的批評者如馬沙里克(Masarvk) 一流人,也對馬克思主義提出這一類的問題。提出這

樣"狡獪'問題的人忘記了兩種情形:

第一,我們所認為一切現象之最初原因的物質。 是不能以另一種"因來解釋的。一切定義,都是倉穀

寬廣的概念來解釋較狹小的概念。難道還有一種概念

念,比較我們所視爲我們的認識之出發點的槪念,還

更寬廣嗎,

第二,辯証法唯物論是科型的世界觀,因此不回答

那在我們的智識界限之外的問題。世間"一切"事

物從何是來一一這個問題,其超出於智識界限之外 很遠,正像火星上"國民會議"或"工農兵代表蘇絳 重性,并不在於給物質和精神立下支學的定義,而是在於研究的體裁和方法。由方法論的觀點看來,問題祇限於解决:究竟是物質先精神存在還是精神先物質存在,換一句話說,即對於現象的分析和處理現象的方法所用之研究的出發點,究竟是物質還是精神。(亞克塞羅——哲學論文)

物質就是能引起我們的感覺之客觀。這個客 觀是自己存在的,完全不管其在某個時期能否引 起我們的感覺。每個質體之存在,都完全不管其在 某個時期能否引起我們的感覺。

"唯心論者說:沒有主觀就有沒客觀。地 球發展的歷史却證明:客觀之存在早於主觀 出現以前好人,換一句話說,即早於具有顯著 程度的意識之戶機物發現以前好人。唯心論 者說:理性以其規律支配自然界。有機物發展 的歷史却證明:理性祇到有機物發展至相當 高度時才發現出來。這種發展顯然祗能拿自 認為外部世界必須依賴我們的感覺然後能夠存在的一切認識論,必然要使此理論的代表人陪於沒有出路的唯我論(Solipsism),承認惟有自己存在,自己之外都是幻相。我既然否認環繞我的世界之客觀的眞實性,我既然將這個世界設想為與我的感覺有不可間斷的聯繫,我既然認為沒有主觀就沒有客觀.那麼我祇要徹底的思想下去,我就一定會走到唯我論,或走到如亦爾尼舍夫斯基(Tchernichevsky)所說的"迷想論"(Illusionis me)這位俄國的大思想家明白: 祇要一懷疑外部世界的存在,邏輯上就一定會達到否認我們自己機體之眞實性,就一定會達到肯定: "我們所感覺的外部世界乃是我們的思想之幻覺,除了我們的思想以外甚麼也不存在而且也不能存在。"這些話

自然是夢襲,但跟着<u>柏克黎</u>主教肯定說"存在就是 意象中存在"而事物就是"觀念的集合"的那些人 ,如果他們有勇氣發揮其根本哲學思想至於邏輯 的極端,他們也就必然要走到這種夢聽。

要避免走到這種夢臟, 祇有將整個自然界看 作客觀存在而將自己看作僅僅是自然界的一小部 分, 卽祇有澈底的唯物論者, 才有可能。

主觀是自然界的一部分,是自然界的產物,是 要遵守自然界一般規律的。

唯物論已經假借黑爾維奇口中宣言:人類不能夠擺脫自然界的規律;凡以為有超自然物存在的,都是夢話,人類是總的世界的實有中之一部分。"如果有人問:思想和意識是甚麼,是從那裏來的?那我們就答覆:思想和意識乃是人類頭腦的產物,而人類自己又是自然界的產物,跟着自然界一起在一定的環境裏發展,由此可以明白人類頭腦的產物本身根本就是自然界的產物,并不與其餘的自然界衝突,而反耍適應於其餘的自然界。"(恩

#### 格斯——反杜震)

唯物論打破了人類中心說并將人類看做自然 界中,整個字宙字,之一部分。一八五八年七月十四日恩洛斯寫給馬克思的信說:"要研究比較哲學,你就應該以全副精神鄙棄唯心論者擾高人類於一切動物之上的一種觀念。"唯物論不僅將人類看做主觀,而且同時也看做客觀。在我們看來,人類是主觀而棄罷觀(Suietobiet)。說到人類時候,我們不能獨斷的將主觀和客觀對立起來。

費兒巴赫最大功績之一,就在於他曉得將人 看做心理的客觀,同時又看做生理的客觀:對於自 已。我是心理的客觀(主觀),但對於別人,我則是 生理的客觀。費兒巴赫說,"我感覺和思想時候絕 非站在與客觀對立之主觀地位上,而是站在主觀 乘客觀地位上,站在真正的物質質體地位上。在我 看來,客觀不僅是可感覺的對象,而且也是我的感 覺之必要條件的基礎。客觀世界不僅在我以外,而 且他在我本身,也在我自己的骨肉裏面。"(費兒

#### 赫全集第十卷)

譬如,我站在講臺上,對你們聽衆講演馬克思 主義的認識論,在我自己看來,我就是主觀,但如 果我現在努力解决我對外界關係問題問候,祗拿 這個外界為我的感覺之客觀,那我就犯了不可饒 怒的錯誤。我沒有權利可以忘記:在這個講堂裏 面,你們每一個人,在自己看來,都是主觀,而我在 你們看來則變成客觀了。人類不是抽象體而是物 質體。所以確定我們對外界關係時候,我們的出發 點應該就是瞭解我們當中每一個人都是主觀同時 又都是客觀,瞭解人類是主觀兼客觀。

我們對於外界的認識,是建立在經驗之上的 幷僅僅由經驗得來的。我所以認識在我面前之電 盤黑板講臺窗戶以及整個外界,唯一之途徑就是 經由我從外界所得來的印象。惟有我從某種事物 所得來之印象;才能給我以對於這個事物的認識。 我所有對於外界的認識,其最初源泉僅僅就是產 生我的印象之威魯的經驗。

唯心論者,在其認識外界時候,是從純粹理性的先天的論點出發的,我們則從我們的經驗和我們對於事物性質的認識出發,換一句話說即從後天的論點出發。"要知道我們的知識和認識之生母,不僅應該在人類頭腦中尋求,而且首先應該在一般世界中尋求。(狄茨更——哲學的實果)

可是這裏我們自然要發生一個問題:即我們 能認識這個"一般世界"至何種程度,經驗在領導 我們去認証外界時候,其確實可靠至何種程度。 我們根據在經驗中從某種實物得來之印象。

我們根據在經驗中從某種事物得來之印象。 以認識這個事物。恰切點說,即我們所認識的并非 事物本身,而是其某幾種性質。我由經驗知道糖是 甜的,燒紅的鐵是熱的,這張桌子是很重的,這張 紙是白的,這座講臺上矮的,……。難道這是說我 同時就認識了這些事物嗎?不是,我祇認識這些事 物之某幾種性質。這些性質也許是錯誤的,譬如我 說這一張紙是白的,這乃是我的主觀感覺之結果, 我的視覺之某種生理上結構所發生作用之結果。 我知道這張紙是白的, 其形式是長方面具有四角 的,其大小是一十牛的米突長和十牛的米突寬的, 其件質是堅硬粗糙的, ……。由經驗結果而認識的 所有這些事物的性質,就允許我自命為認識了這 張紙本身(即康德所說的"自在之物")嗎? 或者我 應該承認:我祇知道事物的性質,這種智識是主觀 的靠不住的,而我的對於這張紙的認識還遠不是 這張紙的真實狀尕呢,如果有人問我:這張紙之" 自在之物"究竟是甚麼?那我就應該答覆:不知道! 而且由此認識還要做出相結論,而跟着杜拔萊芒 (Dn Bois Beymond) 再添上一句說:而且也將 不會知道!"

唯心論的哲學家就做出這樣的結論。由外界 刺澈所造成的我們的意言狀態,既然與外界本身 我們經過由事物所得來的感覺,就可以知道 事物的性質。雨傘有一種"性質",即能給我們躲 雨;正因為這種"性質",我們才使用雨傘。我們使 用眼鏡,因為眼鏡有另一種"性質",即能使我們對 複糊物件看得更清礎。這已經足夠給我們承認雨 傘,眼鏡以及"自在之物",都是可認識的,——雅然因兩傘等刺激而造成的我們的意識狀態並不與兩傘等之"自在狀態"相同。……

"人類的思想能否認識客觀的真理——這個問題絕不是理論的問題,而是實際的問題。人類應該從實際中證明其思想的真實性,即證明人類的思想是有真實力量并能達到現象裏面的。關於離開了實際的思想是否真實之辯論,乃是純粹經院哲學式的問題。"(馬克思——費兒巴赫論綱第二條)

我們在實際生活中曉得利用事物以適合我們的目的,曉得根據需要以配合物質,由經驗得來之材料在實際生活中足夠穩妥可靠的指導我們——所有這些情形都證明自然界是可認識的。一切技術上的進步,都是人類研究過自然界丼認識了"自在之物"的結果。

"我們以如下方法可以證明我們對於某 種自然界現象的認識是正確的:即我們能夠 激發這種現象,仿造這種現象抖轉移這種現象以適應我們的目的○如此,<u>康德</u>之"自在之物,就不能存在了。"(恩格斯——反杜靈)

人類能乘坐飛機,從柏林飛到<u>莫斯</u>科來,——這就是最好的證據,證明"自在之物"是可認識的。

但如果我們肯定說自然界是可認識的,難道

我們就認為我們的認識能力是無限制的嗎?

絕對不是!

辯證法唯物論 證明外界 在原則上是可認識的,同是瞭解:人類認識外界,是在歷史條件所能允許的限度之內。"世界永遠是可認識的,但在某

一歷史時代幷不能完全認識到。"(亞克塞羅——哲學論文)亦爾尼舍夫斯基在其論人類智認的性

質一篇論文中將這個思想說得很淸楚:

愈大,我們的理性愈強;則我們所知道的將比現在更 現在更多;因此,如果我們的智識將比現在更 擴大了,則我們現在的幾種智識到了那時就 要改變。"(<u>赤爾尼舍夫斯基——全集</u>第十卷 第二冊〉(註)

我們的智識是由經驗得來的,我們的智識在 我們的印象所由產生之外界影嚮之下而發展。我 們知道,印象是某種事物對象,質體,卽實在,刺激 我們結果才產生出來的。由此可見實在决定我們 的意識,或者如費兒巴赫所說:"實在是主體,思 想是屬性。"

我們的意識永遠受那對抗我們 的客觀 所决定,真實事物從我們的概念反映出來。馬克思說

(註)並布里奧拉; Antonio Labriola)在其給素列 (Georges Sorel)的第六封信中也表示這種思 想、他說:一切可認識的事物或已經被認識了或將被 當代的人所認識,至於庭在可認識界很之外的事物, 則其在認識上是沒有任何當義的。(原註) 過:"觀念世界, 方是物質世界經過翻譯和修改而 到我們的頭腦中來。"我們所具有的觀念根本就是 真實世界在我們頭腦中的反映; 我們所具有的概 念就是真實事物的像片 0 狄茨更說: "思想就是模 樣"就是真正的模樣,就是真實事物的模樣。…… 觀念,與像片一樣,應該適合於牠的對象。"(狄 茨更——哲學的實果)

# 第三章

## 辩 證 法

我們在上面已經說過:馬克斯和恩格斯之偉大功績,就在於他們拿黑格兒的方法反轉過來反對黑洛兒的體系;就在於他們并不像費兒巴赫一樣將黑格兒學說棄置不顧,而是拿黑格兒自己的辯證法去克服黑格兒的學說。馬克思和恩格斯採取了黑格兒的辯證法方法,他們以辯證法方法充實他們的唯物論體系,即以此總結在他們以前之哲學思想。我們完全有理由,可以借用黑格兒在柏林大學講演告終時所說的幾句名言,作為辯證法

唯物論之評語,他說:"甚麼也未曾失掉,所有的原則都保存下來,因為最後的哲學就是一切形式的總和。"馬克思和恩格斯拿辯證法與唯物論結合起

來,而找到了哲學思想最好實果之綜合,他們於是 真正造成了"最後的哲學"。

辯證法就是馬克思主義之活的靈魂。紀元前,即在<u>希臘</u>文化時代,我們就已看見辯證法思想的 曙光。(註)辯證法方法對於近代偉大思想家,如<u>笛</u> 卡兒謝林菲希特等都有顯著的影響:但在黑格兒

> 代思想家之辯證法的自然界觀。"冷的東西一接然 了· 辦的東西一冰凍了· 湖的東西 - 並燥了,乾的東 西灣濕了。""上帝一日一夜 冬一夏 戰爭一和平

(註)在黑拉克里特詠自然界的詩篇中,我們可以看出古

温饱一机寒.一切都是矛盾的 同時又都是今理的。'

·自然界在矛盾中建立和諧 而非在同一中建立和諧 首然界蒙莉男性和女性,而非豫合同性 整和分,合 和離、和諧和衝突、總體中有個體,個體中有總體。

....(原註)

黑格兒的辯證法究竟是怎樣?我們試聽這位 大思想家自己所說的話:

"人們往往將辯證法看做一種皮面的技術,以為辯證法故意使確定的觀念發生紛亂 并在確定的觀念中造成虛假的矛盾。因此,人 們承認幷非這些觀念不對,而是這個矛盾怪物不對;人們承認理性的表象是正確無訛的。 人們往往認為辯證法不過是主觀的耍把戲,

人們往往認為辯證法不過是主觀的耍把戲, 用以證實或駁倒某種論據而已,而其實是沒 有一切內容的,惟其如此,所以表面上却裝飾 着一些巧妙的論證。——這樣的判斷是錯誤 的,照其真實意義講來,辯證法乃是理性,事 物及一般確定現象的定義之本有的和實在的

這些定義聯繫起來,即使之發生相互關係,然後再分解這些定義,使之各個隔離而就其中

本性。哲學的推理、就是瞭解個別的定義抖將

認識其意義。真正的辯證法則與之相反,一個 定義變成別個定義乃是經過內心的和漸進的 轉變,在這轉變中就可看出這些定義,理性, 是片面的和狹小的,即是包含有自身的否定。

定要自己毀滅的。 可見, 辯證法乃是科學進步之活的靈魂;

一切確定現象之特點,就在於這些現象已計

職證法原理權注內心聯繫性和有定性於科學 內容中;這個原理是真正超越於確定現象,而 非表面上超越於確定現象,"(<u>黑格兒</u>——查 學智識之總稱)

"理性頑固的攻擊辯證法。但辯證法并不 是哲學之專有品。恰好相反,我們時時刻刻都 威覺到辯證法并由經驗上確信辯證法。環繞 我們的一切事物,都可作為辯證法的例證。我 們知道:每一個確定現象都是在變化和消滅; 牠的變化和消滅不是別的正是牠的辯證法;

**牠本身就包含有別個現象之原素,因此牠要** 

走出其直接存在的界線之外,并要變化。……我們說一切事物或一切確定現象是註定要毀:滅的,而這就是說朋辯證法乃是無所不包的

部

那些事物表面上是獨立的和鞏固的。……辯證法的結果就是否定,但這個否定同時也就是肯定,因為這個否定本身就含有牠所從來

不可抵禦的方量,一定要毀滅一切事務,不管

的現象,而且并非與這個現象隔離的。兩種相 反定義之這樣的合一,就已經造成了第三種

思想。"(<u>黑格兒——邏輯</u>) 為更正確的解釋上而引文中幾個要點起見,

我們再徵引非雪兒——最瞭解黑裕兒諸人中之一

個——對於黑格兒的辯證法之說明:

"可以拿人的生活來比較談話問答,即我

解他就漸次改變,這彷彿就像在內容充實和

們年紀愈大 無驗愈豐富,則對人和對物的見。

思想豐富的談話問答中,談話者的意見也齎

次改變一樣。·······因此黑<u>格兒</u>拿意識發展的

進程來比較哲學談話的進程,而稱意識**的進** 

程為辯證法(註) 或辯證法的運動。……

思想向前運動,其問是要暴露幷解决那

包藏在觀念中間之矛盾的。<u>學格</u>兒就稱這一 整個過程為辯證法。……;矛盾就在相反諸定

義間的衝突,而解决矛盾就在於結合這些定

義。……矛盾之每一次暴露,就是否定那剛要

提出和肯定的思想定義;矛盾之每一次解决,

就是否定這個否定。這樣,思想發展要經過 兩種否定,而經過兩種否定又走到肯定來。

Duplez negatio affirmat "兩重否定就是肯 会") 黑核原就與這種兩重不完全"經濟的不

定")。黑格兒就稱這種兩重否定為"絕對的否定性"并認為辯證法就是這個否定性之方法。

……絕對否定性之方法不是別的,正是暴露

并解决那包藏在思想之必然定義中或純粹觀

(註)"辯證法",(Dialectique) 是從希臘文(Daalo -gcs)(談話)物變為 bialogamai (我談話)。又再

**蓉變而成的《譯註**)

念中的矛盾。"(菲雪兒——近代哲學史)

我們再用恩格斯的說明來補充這個說明:

"照黑格兒看來,我們所要認識的哲學眞 理,并不是幾條已成的獨斷的理論之總和"并

不是一經找到這幾條理論之後祇強記在心就 夠了; 真理是包藏在過程本身裏面, 在科學的

長期歷史進化之認識裏面,——科學從低下的智識階段進化到一天比一天高 的 暗 調階

段,却永遠不會因為發現一種所謂絕對眞理 而達到無以復高的頂點,使科學任這個絕對

真理面前感覺得英雄無用武之地 o 在哲學方

面是如此,在一切智識方面和實際行為方面 也是如此。歷史也與人的智識一樣,不會因為

些到人類理想的境界而就確定的停止了;完全的社會,完美的國家, 祇在像想中能夠存

在;還有一層;即歷史中一切相連續而來的社

會制度,也不過是人類歷史進化的和進步的 進程中之一些階梯而已。每種制度對於牠所 由產生的時代和環境,都是必需的,因此都是

巴赫)

正當合法的,縱然在從牠自己內部慢慢發展 起來的新的和更高的條件面前,牠變成了陳 腐并失去其存在理由:牠必須讓位給另一個 更高的社會制度,而這一新制度也預先註定 必要滅亡。資產階級依靠競爭,大工業和世界 市場,摧毀了一切古代建立的和受人尊崇的 制度;同樣,辯證法哲學也摧毀了一切認為有 絕對的和確定的眞理之觀念,以及連帶而來 的一切認為人類生活中有絕對事物的觀念。 這種哲學一點不承認有所謂確定的絕對的和 神聖的事物;牠在一切事物中都發現出這些 事物的可毀滅性的一方面,在牠面前,任何一 件事物都沒有存在之餘地,除非是形成和毀 滅的不斷的過程,除非是由較不完美的不斷 進至較完美的上昇運動。"(恩洛斯——費兒

生活和思想 (生活的反映)就是辯證法的過

熱

程。黑格兒徵引了無數例證來說明這個過程。他認 為天空星球的運動是依照嚴格的辯證法原理面進 行的。行星每個項刻都逗留於一定之點,同時又在 此點以外;行星的運動是完全服從辯證法原理的。 生命永遠包藏有死亡的萌芽,生命也是服從這個 原理的。在政治上,這一個人之無限制自由,就 成為對於別人的專制;正義發展至最高點就達到 最大的邪惡;在高等代數學上,多角形邊數不斷的 增加,就可以轉變為圓形;一一所有這些都明白證 明辯證法支配了物質世界和精神世界之各方面。

辯證法之出發點,就在將我們所接觸的一切 事物,不看成為已定的事物,而看成為還在發展形 成的過程。

人類原始的理性,傾向於反對這種關於環繞 我們的一切事物之見解;馬克思主義的 批評者 馬沙里克教授就認為:"辯證法簡直是戲法"。 (馬沙里克——馬克思主義之哲學的和社會學的 根據)黑格兒在邏輯中很刻薄的嘲笑那些人,他 們不能瞭解辯證法的"生長"觀點并企圖拿"我或 有居士或無房子"等類的話來攻繫辯證法。這種

思想方式是辯證法的反面,即純粹的玄學。

思格斯正反杜靈中說明 辯證法和 玄學的區

別:

"照玄學家看來 事物及其在精神上的反映;即觀念,是一些隔別分析的對象,應該一個一個的分別來看,是一些不變的固定的一次造成就永遠一樣的東西。玄學家的思想是沒有中間性的兩極端,是直接相反的思想;他們的說話是:是——是或非——非,除此以外一切都沒有價值。照他們意見,一件事物或是存在或是不存在;一件事物不能夠是自己同時又是另一件事物。肯定和否定是絕對不能相容的。因和果是永遠互相對立的。……要正確的顯示字宙,顯示字宙和人類的發展,以及顯示這種發展在人類頭腦中的反映,祗有靠辯證法,靠不斷的觀察無限的原動和反動,形

法

玄學所研究的祇是邏輯的抽象,就是固定不變的觀念;辯證法則時時刻刻都不忘記其實世界是流動不息的,幷竭力去認識眞實世界之眞相。即認識其眞實內容的各種形態及其一切 矛盾 和異數 ○ 辯證法根據事實所表現之各種形態來觀察幷改究事實 ○ 辯證法反對一切抽象的斷語,并認為"沒有抽象的眞理,一切眞理都是具體的,都是隨

時間和空間而轉移的。"<u>赤爾尼舍夫斯基</u>在他的哥哥爾時代概論中,以通俗的亂句說明這個思想:

"下雨是好事還是壞事?——這個問題是抽象的問題;我們不能確定的答覆這個問題。 有時下雨是有制的,有時下雨是有害的、雖然 是比較希罕的情形)。應該確定的問;當種子 完全播在地下以後,繼續連下五個鐘頭大雨; 這樣的雨對於田禾是有利的嗎? 祇有這樣的問,答獨才是明白而有意義的,即:"這樣的雨 是很有用的。'但就在這個夏天,當収穫期間 快要到來時候,連下一個星期大雨,這樣的雨 對於田禾是有利的嗎;答覆也是明白而正確 的,即:"不是!這樣的雨是有害的。"(亦爾尼

常我指導某處"馬克思主義研究會"討論研究 時候,我時常遇見玄學思想的責難。人們宣讀過了 共產黨宣言中有名的一段,即描寫資產階級在世 界生產力發展上的作用并指出在其與封建制度鬥 爭時代資產階級是革命動力那一段,按着聽衆就 發出許多莫名其妙的問題,"馬克思怎麽會說資產 階級有革命作用呢?馬克思將資產階級看做革命 的現在!?……"參加這個"研究會"的人是不懂得

舍夫斯基 ——全集第二卷)

樣,……或者那樣……",甚至像托爾斯泰 (Leou Tolstoi) 那樣偉大的思想家也難免玄學思想。"暴

辯證法方法,而依照玄學去思想的;他們不明白在 社會生活過程裏,"理性怎樣變成瘋狂,善怎樣變 成惡。"玄學的一切論證之出發點,就是"或者這

法

力就是惡"——這就是托爾斯泰之充滿了玄學思想的哲學論證之出發點。專制君主以暴力壓迫人民,這是惡。革命黨人以暴力推翻專制君主,這也是惡。一個民族以暴力壓迫別個民族,這是惡。被壓迫民族以暴力解除壓迫,這也是惡。就像黑格兒所嘲笑的一樣;"或者我有房子,或者我沒有房子。"暴力——或者是善,或者是惡,此外沒有別的意

社會主義主張階級鬥爭。(註) 玄學的對像是物件,辯證法的對象則是過程。 物件是永久不變的;這個物件今天是4,明天也是 A,後天還是A。在十八世紀時,封態制度是惡,這

義。資本主義是魔鬼,因為在資本主義底下階級的 衝突一天比一天厲害;但社會主義也是魔鬼,因為

就是說:封態制度永久是惡,——在十五世紀時也 是惡,在十二世紀時還是惡。惡就是惡,A二A。譬

> (註)藝術家的王爾斯泰是辯證法家:哲學家的<u>托爾斯泰</u> 則是玄學家。這種情形:在亞克塞羅所著之<u>托爾斯泰</u> 禁中觀得很明白,(原註)

如 如 空想的社會主義者,那些玄學家,就是這樣想的。恩格斯恰與他們相反;他是一個偉大的辯證法家,他說過一句名言: "如果沒有占代奴隷制度,就

主義之創立者讚頌奴隷制度。我們自然無需要說

不能夠有近代社會主義。"無論那一個玄學家都會根據恩格斯這句名言而做出結論說:科學的社會

明:這句名言並非讚頌奴隸制度,而是佔計奴隸制 度在人類歷史上某個時期之作用。

辯證法的對象是過程,過程就是永久的運動, 永久的變化,存在轉變為不存在,這個形成那個毀 滅。某一現象現在是 Z. 以前是K·更以前是 A。

强 采一現象現住是 2. 以前是 R. 更以前是 A。 資產階級現在是阻碍世界生產力發展的階級;資

產階級產生頹廢的思想,趨向於神秘並斷言西歐要破產。但在一個世紀以前,這個資產階級有前進

的革命的階級之作用;當時資產階級發達生產力至於空前末有的高度,而其思想也是真正進步的。

A 并非時時刻刻都等於 A 。辯證法既然將現象看成為過程,於是就在運動中觀察現象,而看出:某

辮

九世紀哲學思想最豐饒的結果之一:
"這位德國天才的唯心論者,在其所著一部,小小的,邏輯中,以最有力的文字描寫辯證法之不可屈撓的力量,即一切都要到牠面前受裁判,而到了牠面前誰也不能成為固定的。辩證法註定一切現存事物,向前發展去,都要滅亡。於是在黑格兒學說中已經沒有任何絕對的事物,除非是辯證法發展的進程本身,這個不死的死,或者——這是一樣的——這個永久的再生。"(<u>瀧列漢諾夫</u>——AB字母)

這個永久的再生。"(<u>蒲列漢諾夫</u>—AB字母) 辯證法將現象看做過程,是否就不去觀察物 件呢?絕對不是。辯證法也研究物件,就像研究"靜 止的"過程一樣。研究物件在研究過程以前。前者 是形式邏輯的任務,後者則是"矛盾邏輯"即辯證 法的任務。前者是認識上的低級,而後者是認識上 的高級。"靜止既然是運動中的一部分,因此形式 邏輯的思想方式(按照思想的,根本規律,`也是辯 證法思想方式中的一部分。"(清列漢莊夫——思

格斯所著費兒巴赫俄文譯本的序言)

"人們認為自然界中沒有突變。呆笨不靈的人說到形成或消滅時候,就以為將這種情形看做漸次的發展或毀滅就夠了。可是事實上可以看出現象的變化,不僅由這一數量轉變為別一數量,而且也由性質轉變為數量并

由數量轉變爲性質,在這個轉變中,漸進的 行程中斷了幷造成新的現象,其性質異原來 的現象不同。在寒冷天氣之下,由水結冰幷

狭

 **蛹變成蠶蛾。人的產生也是遵循突變道路的**。

流行的意見以為達爾文 (Charles Darwin) 的理論否認自然界中有突變。可是有權威的自然 科學家却承認:"達爾文也承認有劇烈的變化即突 變存在,並以為比漸進的一般的變化更多些,因此漸進的變化不僅沒有唯一的意義,而且也沒有優先的意義。" (帝爾里亞者夫——十九世紀生物學發展史上諧特點)

在發展的過程上,突變是不可免的,——不管 這個過程是自然界的或社會的。

有些理論家堅决的攻擊道種見解;因為他們 的階級自覺懼怕革命震動,所以他們斷定說:"自 然界沒有突變,歷史也沒有突變。"

新社會之出現於歷史舞台,并不像威尼斯神(Venus)從海中浪花產生出來(註)。新社會是經過長久期間在舊社會懷裏,逐漸成熟起來。這是頗

(註)或尼斯是希臘神話中代表美的神,接殼她是從溶液

浪花中產生出來的。(譯註)

撲不破的真理,就像我們未曾出世以前須在母親 10 內胎孕九個多月一樣。但這樣的懷胎和成熟,不 僅不會與突變相反,而反與之相成。先懷胎,然後 今晚。譬如在法國,資產階級社會出世以前一個世 紀,資產階級制度就已在封建制度懷內開始成熟。 但當資產階級這個成熟過程完結時候,突變就發 生了,即歷史上有名的法國大革命。<u>俄國的革命過</u> 程也是這樣。

誸

#### 評)

辯證法就是正確的認識論,得到了蒲列漢諾 夫所說的那種綜合意見。馬克思主義應用辯證法 方法怎樣來說明這一經濟制度轉變為另一經濟制 度呢?難道這是新社會從舊社會懷中一點一滴長 成起來之結果,退出去的階級一步一步對走進來 的階級讓步之結果,長期的和漸進的社會改良之 結果嗎?絕對不是。那些修正派、那些離開馬克思 主義對最終目的之嚴格觀點而投身於社會改良懷。 抱塞去的人,對於這一種社會制度轉變為另一種 社會制度,就是這樣說明的。當修正主義初起時 候,修正派就借伯爾底亞也夫 (Berdiaev) 之口官 布這種理論說,"資本主義發展本身所造成的改良 辦法,就可以補救現存社會之缺點,使社會的各個 細胞不斷的除舊更新。"辯證法絕不承認用"改良" 獲法可以使封建主義變爲資本主義,或使資本主 義變爲社會主義。這一種制度要轉變成爲另一種

制度,必須經過"否定的否定",即由"突變"來去除

法

辯

不適用的形式而代之以新形式。但同時,要發生這 個"突變",要形成新的性質,必須數量增加之不斷 過程預先達到了這個突變所需要的程度。所以馬 克思主義一方面反對改良主義的漸進派,他方面 又反對恩格斯所稱為革命的鍊金術十派, ——他。 們認為無論何時都可以"爆發"革命的突變。

資本論中有名的論資本主義崩潰那一段,可 以作為應用辯證法的發展論之模楷。在還一段中, 馬克思尋得資本集中和臺衆無產階級化的規律以 後,接着說:

> "篡取幷壟斷這個變革過程之一切利益 的那些大資本家富豪, 其數量是一天減少一 天的,但同時,一方面貧困,壓迫,奴服,墮落。 和剝削反一天增加一天,他方面工人階級的 反抗也一天比一天強烈起來, ——工人階級 的數量不斷的增加,而且更受資本主義生產 本身機體所訓練團結和組織起來。資本的壟 斷變成為生產方式向前發展的障礙物,這個:

生產方式是與資本一同發展幷受資本的指導的。生產機關的集中和勞動的社會化,達到一種過程,即不能與其資本主義的外殼相適應了。這個外殼一定要炸裂。資本主義私產制的末日到了,剝奪別人財產的人,其自己財產也被剝奪了。"(馬查思——資本論、第二十四篇第七章)

我們在上面已經說到"否定的否定"在辯證法 原則中的作用。我們已經說過:我們的思想是經過 兩種否定而發展的,其結果達到另一種新的更高 的肯定。"否定的否定"乃是辯證法根本規律之一, 如果不明瞭這個規律,就不能使用辯證法方法。我 們知道,每種現象,當其發展前進及其所包藏的種 種因素表露出來時,這種現象就轉變為與原來相 反的另一種現象,即轉變為自己的否定。但這個否 定自己還是要發生否定的。這個否定的否定就使 現象發展到更高的更完滿的階段。

試借用恩格斯在 反杜靈中所舉出的例證; 一

粒種子播在地下生出萌芽,這裏萌芽就是種子的否定;萌芽長大起來開花結果以後,又歸於死滅.這裏,結成的果實即種子又是萌芽以及枝幹的否定。於是我們又得到種子,但這裏的種子并非一粒,而是增加無數倍了的。"否定的否定"使現象發展到更完滿的程度;這裏所舉的例固然祇是數量上的變化,但若我們不引證一般的植物,而引證與奇德花(Orchid — 蘭花之一種 為例,則結果不僅是數量上的變化而且也是性質上的變化。

社會的現象也是一樣。這裏也可以舉出好多例證,但我們祇舉出一例來看就夠了。議會制度本來是人民的統治,但發展下去反成為自己的否定——形式的德謨克拉西,即上層階級的統治。人民統治之否定為形式的德謨克拉西,而形式的德謨克拉西又發生自己的否定,即蘇維埃制度——人民統治之新的和更高的形式。

一切現象在其辯證法的發展中所經過之三個 階段"黑格兒稱之為"正"(These,"反"、Antithes

已,.....

e) "合" (Synfhese), 合起來就是所謂 "三位 法"(Triade)。

馬克思和恩爾斯採取了黑格兒的 辯證 法方法,但他們並不是生吞活剝將黑格兒的辯證法放入於他們的體系內,而是以這個辯證法費通他們的學說並將這個辯證法融化於他們的學說之內。 試聽辯證法唯物論的創立者自己對於黑格兒的辩證法怎樣說:

> "我們的辯法方法,不僅根本上與<u>黑格兒</u>的不同,而且也與<u>黑格兒</u>的完全相反。在<u>黑格</u> 是看來,思想的過程——他在觀念之名稱底 下,甚至將這個過程變為獨立的主體——乃 是真實世界之創造者,而真實世界不過是這 個過程之外觀。在我看來,則恰好相反,觀念 世界不過是物質世界移轉入於人類頭腦去而

黑格兒學說中辯證法之神秘化,絕下能 妨礙<u>黑格兒</u>之成為破天荒第一人,完全的和 黑格兒的辯證法怎樣被建立在足上, 在馬克

思的體系中呢?

對於這個問題,恩格斯這樣答覆:

展。絕對觀念不僅永久存在(我們不知道存在 何處),而且是現存整個世界之活的靈魂。絕 對觀念自己發展,經過各種階段——關於這

一點,他在邏輯一書中有詳細的發揮——並

"在黑格早看來、辯證法是觀念的獨立發

包含各種階段;隨後,絕對觀念就,自我化生,

轉變為自然界,在自然界中絕對觀念是非意 識的客觀必然的經過新的發展,一直發展至

自我意識從那時起就以粗糙形式在歷史中發展最後才完全達到黑格兒哲學中來。這樣,在

最後在人的思想中重新達到自我意識;這個

黑格爾看來,歷史和自然界中的辯證法運動, 即自低而高經過一切曲折道路和一切暫時退 步之進化的因果關係,——不過是觀念獨立 發展之縮影,而觀念是永久存在於某個地方 並不受人的思想頭腦所支配的。這種思想上

以唯物論的眼光將頭腦中觀念看做是真實事物的反映,而再不將真實事物看做是絕對觀念發展到某種程度的對映。於是,辯證法就變成了研究真實世界和人類思想的運動之一般

的混沌狀態是必須監除的。我們的責任就在

規律的科學。……觀念的辯證法本身,就僅僅成為真實世界的辯證法運動之自覺的反映。"

(恩格斯 —— 背別巴赫)

恩格斯在其寫給斯爾特(ConradSchmidt)的

一封信(去年才發表的)中說:

"黑洛兒的辯證法之混沌狀態,其根源就 在於他將辯證法看作是'思想的獨立發展,因 此外物的辯證法祗成為思想的反映。可是,事 做"外物進程"的結果。

實上,我們頭腦中的辯證法,僅僅是自然界和 人類社會中那些依照辯證法形式之真實的發 展的反映。"

由此看來,從黑格兒的辯證法唯心論利馬克 思的辯證法唯物論之轉變,可以底下的話概括之, 即:辯證法從此不再將思想的過程看做因,將眞實 的發展看做果,而是反過來看,即將觀念的進化看

辯證法和唯物論綜合起來成為馬克思的學說 ,但這一點極受馬克思學說批評者的堅决攻擊。 如果,像我們上面所說,一般的辯證法已經被 馬沙里克教授看作是"簡單的變戲法",那麼,在他 看來,唯物論的辯證法就是"莫名其妙的矛盾"了。 (見馬沙里克的馬克思主義之哲學的和社會學的

根據)甚至伯因斯坦(Edonard Bernstein) 也認為 辯證法是與馬克思主義沒有干涉的,是人為的強 附於馬克思主義上面的,"馬克思和恩格斯創立其

偉大工作,并不借助於黑格兒的辯證法,而是與黑

格兒的辯證法無涉°"(伯因斯坦——歷史的唯物 論)

可是祇要研究辯證法方法的真正性質,就可

以明白: 辯證法本性上就是唯物的。一種非常有意義的情形值得我們注意,即當黑格兒嚴格遵守其辯證法原則企圖深入於社會關係方面去時候,他自己也就不可免的要站在唯物論的基礎上面。(註) 辩證法似乎是趨向於抽象的結構,唯而在唯物論看來,一切觀念都是事物的反映。——這種情形,就是馬克思主義批評家從辯證法唯物論中發現出來的所謂矛盾。但我們已經說過,馬克思主義并未否認玄學之認識事物的權利。馬克思主義武認為這個權利是相對的,是屈服於更高的更完滿的認識方法即辯證法之下的。唯物論和辯證法并非相斥而是相成的。

所以,"<u>馬克思和恩格斯</u>的哲學不僅是唯物論

(註)這種治學、<u>電列復活夫</u>在黑格兒死後第六十週年— 篇論文中戰得很明確。(原註) 約哲學,而且是辯證法的唯物論。我們的辯證法之 基礎就是唯物的自然界觀。我們的辯證法時刻不 能離開唯物論。唯物論失敗了,我們的辯證法也要 醫之失敗; 反之, 沒有辯證法, 則唯物論的認識論 点要成為不完全的,片面的,甚至不可能的。"(清

辩證法和唯物論是馬克思主義之二個原素, 您果缺少其中一個,則馬克思主義本身就不能存

**鹀選諾夫——費兒巴赫俄文譯本序言**)

在。排除其中的一個原素,就等於摧毀馬克思主義 ク整個建築o

最後在結論中,我在指出辯證法思想之幾條 **绿本的規律**:

(一)在真實事物的完全狀態中,研究 

着冬方面的聯繫。

(二)在運動中研究 o 注意辯證法的運 3 是怎樣發生的和怎樣轉變的。尋求矛盾。明 膫鬥爭 o

(三) 牢記着: 沒有抽象的真理, 真理是 具體的 o

(四)不隔開理論和實際 o 不僅要認識 週圍世界,而且要改造週圍世界。(註)

(註)這幾條規律·是亞多拉斯基(Adoratsky) 志同 提出: 發表於他所著之馬克思主義根本問題綱要 σ (原註)

# 第四章

## 有 定 論

辯證法唯物論 加唯心論世界觀 以致命的打 蒙;這不僅因為辯證法唯物論具有前代哲學思想 之最高成績一辯證法方法,而且也因為辯證法唯 物論佔奪了唯心論所統治的彊士——歷史○辯證 法唯物論推翻了唯心論在解釋歷史過程方面之獨 裁統治○辯證法唯物論之根本原則應用到研究社 會關係方面來,就產生出唯物史觀。

在未會說到唯物史觀以前。我們要指出:馬克思主義之歷史社會的有定論,乃是辯證法唯物論

各方面所從出發的那種有動機的前定說,所推演

出來的結果。歷史社會的有定論,乃是人類學的有 定論之結論。馬克思主義既認人類發展之整循行

定論之結論。馬克思主義既認人類發展之整個行 程須遵守有定論的原則,其對於"意志自由"問題

的答覆就與斯比諾薩當時對此問題的答覆相同。 在斯比諾薩看來,"意志之不能稱為自由的原

在<u>斯比諾薩</u>看來,"意志之不能稱為自由的原因;而祇能稱為必然的原因",這是"比日光遠要哪

顯"的事情。(斯比諾薩 — 倫理學,第一卷,定理 三十二 意志之每一次表現,要能發生和活動,必

須有其他一種原因,而這個其他原因又必須有另一個其他原因,如此直至於無窮。無論意志是有窮的或無窮的,但總歸有個原因來决定意志之存在 和法聯,因此意志不能與案自由的原因,而可能經

和活動,因此意志不能稱為自由的原因,而凝能稱 為必然的原因。(見同上定理之證 自然界規律支配人類,與支頭石頭,有同等的權威。如果人手所

抛腳的一個石頭,是能夠思想的,則地或者心裏以 為:牠遵循一地方向墮落於地下,乃是因為牠顯意

這樣,因為牠的自由意志是這樣。誰心裏想:他說

話,或不說話,或從事於任何其他事情,——是按 照他的精神之自由裁奪,則誰就是睜開眼睛做夢。 ……法國唯物論者對於意志自由問題的見解,差

腀

不多也是這樣。在<u>狄德祿</u>看來,意志自由是一句 "玄話"。我們的行為,每一次都是某種原因之必然 的結果,這些原因有時雖然很複雜,但其實質是單 純的。<u>霍爾巴</u>辦對於這個問題的見解也是這樣,他

認為意志自由的學說是屏除人類於自然界之外的 學說,而其實人類乃是自然界中一部分。

想家,他們都是拿有動機的前定說來觀察我們的意志。他們分析意志的過程,研究其所經過諸重要 形態(志願,選擇,行為',就得到結論說:我們的 意志是受某種外來的動機所决定的。<u>菲等兒</u>在其 所著有名的人類意志自由論一書中說:"意志表現 時,是否先有某種原因存在呢?我答:有的!每一次

意志表現,都是由某種原因所引起的 o "意志須遵

無論斯比諾薩,霍爾巴赫或其他許多偉大思

守一般的因果律。

大家知道,菜<u>卜尼茨</u>(Gottfried Wilhelm Leibniz)已經就拿人的意志來比擬羅盤針。人的意志須遵守物質世界的規律,正像羅盤針受這種規律所支配由北旋轉到商或由商旋轉到北一樣。

人類在其意志行為中,有表面 L的選擇自由, 但祇表面 L的而已,恰好就像羅盤針之"選擇自由"一樣。

某個學生今天到學校來上歷史的唯物論一門 功課,但他可以不來上這們功課而去上經濟學,他 也可以完全不上課 而閉門在家或上戲院 看戲去 ……。難道這不是自由選擇嗎?我加入共產黨為黨 員,或者我拚命攻擊共產黨,——難道這也不是自 由選擇嗎?我準備以經濟學家為職業,而不去充當 獨生,——難道這也不是自由選擇嗎?……

我的每一件行為都是在無數可能性中自由選 擇之結果。我是一個有自由志願,能自由選擇,因 此會自由行動的人;而依照一定方向而旋轉的羅 盤針,則不能選擇向南或向北而必須遵守那支配 地的物質的規律。怎樣能夠拿我去比擬羅盤針呢? 無定論者,即承認意志自由的人,就是選樣推 論的。可是,承認我們的意志必須遵守必然的規律

論

之有定論者,他們也并未否認選擇的自由。不過他 們并不認為僅僅指出選擇自由這件事實而就滿足 了,他們還要進一步證明:我們的選擇最後還是

·受我們身外的原因所决定的。(註)

當我們伸手出去從面前桌子上幾本書中拿取一本書來看時候,我們自然有選擇的自由。我在十幾本書中可以自由選擇一本,我也可以不拿書而拿報票,鉛筆,圖畫以及面前的任何一件東西。可是如果我伸手要去拿月亮,那我自然就變成精神病科醫生所研究之對象了。選擇自由,是受物質可能性之狹隘界限所限制的:我們從無量數的物件和現象中來"自由的"選擇,這僅僅是在這些有限制的界限以內。

<sup>(</sup>註)我們說到我們身外的原因時,直然不應該忽略我們 遊窩志過程中主觀的因素。(所註)

可是我們能夠說:在這些界限以內,我們的意志是完全自由,不受限制的嗎?

某個時候 在我的物質可能性界限內 有四本書: 羅馬法史,哲學研究,凱勒曼(Kellcrmann)的

小說十一月九日和列寧論文集。我自由選擇結果, 就拿起羅馬法史來讀。在我的真正的可能性界限

內幾本書中,我自由的選擇);但這種選擇僅僅表 面 L是自由的,事實上還是受在我身外的原因所

决定。我所選擇的一本書,正是我在某個身候所最 需要的,我之需要參考羅馬法,又是由於我正預備

法律問題的講演之需要;而這種需要又根據於另一種需要……。以為我是完全根據我的自由選擇

來讀某一本書,那就無異於將我的行為及其動機 拿來與此過程在我意識中的反映混為一談,無異

於<u>斯比</u>莊薩所說:小並以為他要吃奶是他的意志: 自由 o

在許多可能性中間的選擇,這種選擇本身就 包藏有明顯的前提,即這些可能性中必有一種可 有

能性具有我們所需要的性質。總而言之,選擇的必 然就是選擇的自由之前提。(見亞亞塞羅的<u>們我為</u> 甚麽不要後退)

#### 詩人說:

"年青的<u>狄慈狄蒙娜</u>(Dezdemona) 為何 愛惠的亞拉伯人?

因為天空的風和處女的的心都是沒有定。 雅 o "

可是如果我們拿普希金(Alexandre Pouchkine) 這二句詩認真本研究.我們就要承認:年青的 狄慈狄蒙娜之自由選擇也是受她的"自由意志"以 外許多因素所决定的。她也許不知道這些因素,甚至也許不覺有這些因素存在,但無論如何這些因 素還是存在幷趣有力的轉移那詩人所說的"無定 準的"心之意志。如果我們"分析樂器像解剖屍體 一樣",就可以看出:這裏的自由意志,乃是我們的 行為過程與此過程在我們意識中的反映混合起來 結果所產生之幻想。正如<u>狄德藏</u>所說:這乃是將自 己當作原因而不當作結果的一種人之幻想。

的行程决定觀念的行程"。

我們的意識指揮我們去做某種表面上自由的 行為,但我們一刻都不要忘記:我們的意識自己就 時時刻刻受我們身外的原因所决定的。……"事物

如果是這樣,如果有定論要我們的意志,我們 的心理動作,去遵守物質必然性的規律:那麼有定 論會不會變成宿命論,會不會使人類成為萬能命

運掌握中之可憐的俘虜呢? 這是說到有定論時候,必然要發出的問題。

事實上,馬克思主義的有定論,不僅未曾消滅 我們的自由,而且還助長我們的自由。

辯證法唯物論認為不可以抽象的空洞的使自由與必然(必需)對立起來 o

當我在無數可能性中去自由的選擇時候,我 必定相信其中某一種可能性正是可何備足我的需 要的,正是我現在所必需的。惟有先認定必需性, 我才能决定去自由選擇,去行動。不先認定其必需

詥

性,則自由選擇就不能成立;沒有必需性,則我將有各種可能性所吸引,我的意志將茫然無所决定,我的"我"將消失在懷疑之中。如果我沒有羅盤儀指示我必需耍走的道路,則我將永久停留在徬徨無措的地位。一切都要,就等於一切都要不到。 费見巴赫說;"人類甚麼時候能自由的行動呢? 祗有在依據必需性而行動的時候,因為祗有在這個情形之下,行動才是從我的生存之最深沉處發生出來,才是我的生存之有關聯的和明白的表現,而真正的"我才是行動的創造者"。(暫見巴赫——全集)

"意志自由不是别的,就是人認識事實以解决問題的能力。因此,人對於某種問題之解 决愈加自由,則此解决之內容就愈加受必需 性所决定,由於不認識事實而起的選疑不决. 表而上似乎是隨意選擇於許多各自不同的和 互相矛盾的可能的解决中間,但由此更加證 明這種選擇是不自由的,是屈服於其所受支 配之實在情况的。因此,自由就在於建立於瞭解自然的必需性之上的對自己和對外界的統治。"(恩格斯 —— 反杜靈)

主觀的唯心論和辯證法的唯物論,其對於哲學的根本問題 一意識對實在的關係 ——·之解决,是極端相反的,連帶着對於自由和必然問題之態度也根本不同。

主觀的唯心論否認客觀的因果律幷將必然發 生的事實看做自由的無原因的事情,這樣就使目 的失去了任何保證,而不能實現。

"若將目的看作自由的基準,則目的將停留於主觀的頭腦塵,對於真實世界沒有任何必然的關係。由此觀點看來,則合於目的的去反應於週圍世界,乃是决然不可能的;於是,在主觀的唯心論者看來,除了自然界和社會生活諸方面現象之種種盲目的和宿命的表演以外,別無所有。

絕對的自由就轉變為絕對的必然。

有

保證可以成功的。

有定論承認客觀的因果律幷將必然發生 的事情看做因果律的結果,這樣就得到結論 說:目的是現象間必然的因果關係之反映,,目 的本身就包藏有可質現的原素。由此觀點看 來,,類然,人類對於自然界和歷史之反應是有

籥

必然就轉變為自由"。(<u>亞克塞羅</u>——哲學論文)

有定論并不像宿命論那樣,認為人的行為完 全是能然的。恰好相反,認識我們的意志是有定 的,是被賴的决定意志之物質原因的,是嚴格遵守 必需性的,——這就等於相信我們像依照規律而 行動幷且能收效果的,就等於鼓勵人的行為。瞭解 客觀的必然性就是客觀的行動之前提,正如關於 意志獨立和自由之主觀的幻想一定要達到意志 弱,遲疑不决,多議論而少成事,以及哈姆列的氣 習一樣 0(註)

(註)見四十七頁的彈註、彈註)

以上所說的有定論,還祇限止於人類學方面。 就此方面來說,這個問題於十九世紀中葉就已經 解決了像我們上面所說的那像。

馬克思和恩格斯就從這個解決出發。但他們的功績乃在於他們將有定論問題推展至社會學方面來,在於他們將意志自由問題從自然界推展至 社會範圍裏來。

如果在人類學方面提出這個問題,證明我們 的意志屈服於必然性。那麼就要問:在社會過程中 有沒有決定人的行動之必然性呢?如果是有,那麼一 决定這個社會生活之原素又是甚麼?

在未答覆這個問題以前,我們須先說說底下: 的問題。

我們不可以將社會現象看做是構成此現象之 各個個人意志之總和的產物。社會現象乃是個人 意志交互錯綜的結果,而在各個個人意志看來,社: 會現象彷彿是自發性的。社會現象發生於單個意 志之交互錯綜。我的意志,你的意志,十人百人千一 人無量數人的意志,交互錯綜起來,混合融化起來,就產生出自發的現象,這種現象不僅不適合 於各個個人意志而且違反各個個人意志 o(註)

(註)這是指當代無組織的社會而言。布哈林 (Nicolas

Boukharine)同志以底下的意思识明社會現象:

(甲)無組織的社會 (一)社會現象由個人的意志感情行動等交互錯綜而

(二)年一定時期的社會現象都可以決定個人的意

(三)社會現象不反映個人的意志、往往遠反個人意 志,强迫統轄個人意志 以致個人常常感覺受社 會自發性所壓迫。

(乙)有組織社會(共產主義社會)

(一)社會現象由個人的電影感情行動等交互錯綜而 跨成。但這個過程不是自發的。而是未發上有如

造成、但這個過程不是自發的、而是大體上有組 鐵的。

(二)每一定時期的社會現象 都可以決定 個人的意志。

(三)社會現象反映個人電話,往往不違反個人電話;

現象之模節的例證。在一個國家中,幾千個工業家 各有其一定的目的:發財。每一個工業家都因為竭

資本主義社會之工業危機可以作為這種自發

望發財.而表現出其要求更多利潤的意志;這個意

志表現之結果,就是這個工業家製造出一天多似

一天的生產品幷輸送到市場上去賣。這個工業家 的發財意志,碰着其他幾十個幾百個幾千個工業

志交互錯綜之結果,就是生產過剩,市場充滿,那 些工業家也跟着破產,——他們的個人意志在交

家同樣的意志,而交互錯綜起來。所有這些個人意

互錯綜的過程中造成了自發的現象 破屋),即達

到了與個人意志所期望剛剛相反的結果。 "歷史經過是這樣"最後結果係由無數個

人意志之衝突產生出來,而每一個意志之出 現叉根據於許多特殊的生活上的情况。於是

人能支配自己的决定并不感覺有任何社會自發 性的壓迫,因爲社會自發性複合理的社會組織 所代替。(見布哈林——歷史的唯物論)(原註) 有

就有無量數的交互錯綜力量和無量數的平列 並行力量,這些力量綜合起來就產生總的結 果;歷史事蹟。"〈恩格斯給布洛哈—1.Bloch

個人自覺的傾向,被那在社會過程中發展的 力量,所屈服了,或恰切點說,所打消了。依據規律 發展的和遵守因果律的社會生活,决定了個人意 志。(註)

的信,一八九〇年九月二十一日)

我們應該承認: 在人類學範圍和在社會學範圍,我們的意志都須遵守因果律的一般原則,都須受我們以外的原因所决定。

承認了此點以後,辯證法唯物論的創立者就 發問說:

"人類創造自己的歷史,不管歷史的性質 如何,都是按照自己自覺的預定的目的去做

(註)人們一定要問:如此,則在客觀歷史過程中,一切主 觀的干涉都沒有作用嗎。——這個問題,等到以後說 倒個人在歷史中作用時候,就可得到解答。(原註) 的:這些由不同方向互相影響的無數意志以

史。因此,這些無數個人所要的究竟是甚麽, 這並不是不重要的問題。意志是為思考或情

及人加於外界的行動所造成的結果, 就是歷

這並不是不重要的問題。意志是為思考或情 慾所决定的。而直接决定思考或情慾的動力

您所决定的。而直接决定思考或情慾的動力 又是許多複雜的事物。這些事物一部分是外

界的條件,一部分是理想上的動力,貪心,'對 眞理和正義的熟忱,個人的仇怨,還有各種 各式的純粹個人的嗜癖。我們已經說過:影響

歷史的無數個人意志所造成的結果,時常不 是人所期待的,有時甚至與人所期待的完全 相反:這可見個人的動力對於總的結果祇佔

相反, 這可見個人的動刀對於總的結果賦佔 次要的位置。因此,我們必須尋求:究竟有何 種動力隱藏在這些個人動力背後, 究竟有何

種歷史原因能在人類頭腦中變成這些個人動

力。"(<u>恩格斯</u>——費兒巴赫) 辯證法唯物論應用到社會關係方面來——即

唯物史觀──就答覆這個問題 ○

## 第五章

# 從唯心史觀到唯物史觀

歷史哲學,成為專門科學,要從歷史的認識 論中求得若干普遍原則出來,——這還是比較 後起的事情。人們認為歷史哲學之創立者是維果 (Jean-Baptiste Vico),他的學說成立於十八世紀 初期;因此,歷史科學之成為專門科學,至今還祇 有二個世紀。但分析歷史的進程,叙述歷史事變之 外又加以解釋,確立某幾條能支配歷史過程的原 則——這些部分的企圖,則歷史科學成立之初就 已經發生了。 從黑羅道特(Herodote)和杜西底德、Thucy-dide)(註)時代以來,歷史家就竭力不僅要叙述事變面且兼要解釋事變;他們從他們對於歷史過程之無量數形形色色的解釋中間,推究共通原素

出來,一所有這些解釋,自然是唯心論的。

"從赫羅海特的神知說到泰因(Hippolyte Taine)的環境影響說,其間記載歷史的人的精神裏產生出無量數的見解,彷彿是直接思想之自然產物,要求解釋并補充所叙述的事蹟。階級的傾向,宗教的觀念,民間的成見。某種流行的哲學思潮的影響,還想的過分以及要加片段不完的事實以藝術形式的志願一所有這些原因以及其他許多原因,就造成了關於歷史事蹟的理論之多少愚笨的原

則;這種原則是與歷史記載不可分離的,或至 少也是要點綴和裝飾歷史記載的o說甚麼偶 然,機會,命運,辨意,或現在所說的"物的邏

<sup>(</sup>註)二人都是古代希臘著名的歷史家。(譯註)

輯 "——所有這些觀念都是愚笨的和簡單的 思想之結果;這種思想,無論經過批評道路

或借助經驗手段,都不能夠憑其本身來解釋自己的行程和見解。要想拿帶條作性的事實(譬如偶然)或帶理論性的像想(譬如事變的必然行程往往被人看作是進步的)出填補我們關於一切情况之智識的缺陷(這些情况是隨着真實事變而發生的,其發生乃是必然的,而與我們的志願或意見無關)——這種傾向本身就是歷史記載家庸俗哲學之原因和結果;這種哲學,無論是明的或是暗的,祇要有智識的批評出現,就將因為本身太淺薄而不能存身了。"(拉布里奥拉所著之歷史的唯物論)

在唯物史觀未會出現以前,歷史科學一般是 以唯心論的眼光去觀察社會生活之一切事變。但 在馬克思提出其歷史的認識論以前好人,我們在 歷史思想之一般的唯心論傾向中,就已經發現一 些對於計會生活之部分的唯物論見解。在商業資本初與時代,我們在歷史家著作中就已經發現有 人企圖拿經濟性質的原因來解釋歷史事蹟,甚至

有人還拿階級鬥爭眼光來觀察歷史進程o

鼎鼎大名的馬卡偉、Micoias Machiavel)之歷史著作,就包含有這種新歷史觀之原素,雖然這種歷史觀遠未完全明顯的成熟。十七世紀生產力之增長,推動哲學家和歷史家的思想更趨向於拿經濟原因來解釋社會生活。霍布士和斯比諾薩的

(Florence) 封建貴族和城市資產階階間的鬥爭

能使馬卡偉認識階級鬥爭對於歷史的意義;那麼 <u>法國</u>大革命——這一祗有生來盲目的人才看不見 動階級鬥爭之巨大表演——打消了唯心論的見解 而使歷史現象真正原因發現出來,——這當然不 是一件為解的事。

是一件奇怪的事。
如果在大革命初年,人們還認為有所謂"大衆意志",但不人人們就可以明顯看出:這種表面上一致的意志,遇見人民中各種分子間——即各階級間——之衝突,就烟消雲散了。關於"貧""富"問階級對抗的意識,在大革命前的思想家如盧騷動那爾(Abbe Guillaume Baynal)居爾果(Jacques Tursot)等人的著作中還是模糊的,但在大革命事變中就強有力的被證實了。所以大革命中的許多偉大,都瞭解階級鬥爭是社會生活的根本動力。其中幾個偉人,譬如馬拉則簡直認為階級鬥爭是一切革命問題的出發點。

十九世紀之初幾十年,唯物史觀已經確定的 戰勝唯心史觀了。十九世紀初期,事物的整個進 程,將歷史方面之唯心論見解毫 不容 情的推翻。 了 c (註)

### 拉布里奥拉論這個時代說:

"經濟規律戰勝了一切幻想并取 得了社

會生活之指導地位。……事實上,誰未曾看見 小私有者小農民和手工業者破產而變成為無

產者呢?誰未曾看見造成新社會制度之一種。

新方法,在此制度之下,有好多人都要低頭屈

(註 這個確定的勝利井非依靠某個思想家個人的天才,

而是是於社會生活進程所造成的。可是這個勝利井 未能退止某幾個歷史科學家仍經續站在唯心論觀點 上。我們現在還時常可以看見一些淺薄的思想,以

為:"人類痛苦的原因非非社會制度不良。而是產生。 這個制度的心情不迁"。在中國以前沒有發生資本。

主義、這多單的医爲中國人愛好井質敬農業勞動; "如果這種心情支配了歐洲,那麼不僅可以避免清

個可怕的戰爭,而且歐洲還將有幸福和平的生活。,,

(周斯特一Paul Erust 所著之機器的心.見當代 德國軍型)(原註)

服而不敢反抗呢? ······誰未曾看見新的城市 在工廠周圍發生起來,造成了沒有出路的貧 困,這種貧困丼非個人失敗之結果而是財富 的條件和源泉呢?"(拉布里奧拉一歷史的唯 物論)

在劇烈的階級鬥爭影響之下,到了<u>法國</u>王朝 復辟時代,我們上面所說的大革命時期已經萌芽 之一種傾向就開始顯著起來,這種傾向就是:憑拿 經濟原因去解釋歷史進程,依據階級鬥爭以研究 社會生活。

十九世紀初期幾十年,法國的歷史科學就轉 移其研究方向於支配社會之財產關係方面,因此 就堅决的走上唯物史觀道路。法國歷史科學之最 有天才的和最深刻的代表者,季左照斯底葉里等 得出結論說:要瞭解某一國家之政治制度必須研 究其社會集團問的關係,而各種社會集團問之財 產關係就是瞭解政治事變之鎖鑰。在季左和底業 里看來,法國歷史就是階級戰爭的歷史。階級問之 有馬克思是第一個站在無產階級利益。

鬥爭, 其結果不是各階級互相妥協, 而是這個階

級戰勝那個階級。季左說:"調和階級的衝突,乃 是妄想。聯絡各階級使之協調,也是不能實現的 好想。"在馬克思以前很久,歷史家就已經宣布階 ·級鬥爭說,但有些歷史家如布倫維里茲 (Henri

Boulainvilliers)等是站在貴族利益的,有些歷史 家如季左彌勒底業里是站在資產階級利益的,惟

我們上面已經說過: 革命以前法國的唯學家 站在唯物論基礎上,但同時沒有能力徹底的解决

他們當前的問題,這是由於玄學觀點阻礙了他們。 革命以前法國唯物論哲學家擱淺的地方,革命以 後法國唯物論歷史家到此也擱淺了。他們達到了

將歷史研究重心移轉到財產關係方面,但當他們 要去解釋財產關係本身時候,他們又借助於"人

性"的玄學觀念。他們知道政治制度是受社會關係 影響的,知道社會結構之基礎是經濟組織,但當他 們要去解釋甚麼是經濟變化之基礎,經濟變化和 發展究竟受甚麼影響等等問題時候,他們就張目 結舌一點沒有辦法了。十九世紀初期幾十年的法 國歷史家,他們缺乏發展的觀點,因此不能從他們 的唯物史觀做出邏輯的結論:他們不能發現歷史 過程的最初動力,其"動力的動力",而這種動力後 來不久就被馬克思和恩洛斯所發現了。

我們上面已經說過:在馬克思和恩格斯所處的時代,唯物史觀的黴菌是滿術於歐洲社會空氣中的。第二位科學社會主義之創立者,本來是大無畏的和最徹底的辯證法家,他們發現這個黴菌以後,就在這個發現基礎之上建立起唯物史觀的一元論體系。這個堅固整齊的體系,與王朝復辟時代歷史家殘骸不全的觀點毫不相同,其差異程度正與馬克思主義認識論和啟蒙哲學家矛盾動搖的見解聞之差異程度一樣。

馬克思和恩格斯所創立的歷史觀,可以作為一個例證,證明我們上面屢次提起來說的一個新語之正確,這就是說:辯證法唯物論之創立者所構

成的體系,并非由他們頭腦像想出來的,也不是由他們"發明"的,而是他們天才的將前代哲學和歷史思想融化為一個綜合。當時社會關係之發展,使馬克思能夠在十九世紀上半期至下半期交替時候,發表他的關於歷史過程的思想而成為一個有名的公式。這個公式說:

"在其賴以生存的社會生產中,人類進入於一定的必然的不受其意志所左右的關係 一一生產關係,這些關係適應於其物質生產力之一定的發展階段。

這些生產關係之總和就成為社會的經濟 結構,真實的基礎,在此基礎上建立起法律的 和政治的築物,而社會意識之一定形式也是 適應於這個基礎的。物質生活之生產方式决 定社會的政治的和一般精神生活的過程。不 是人的意識决定人的實在,而意人的社會實 在决定人的意識。

在其發展上某一定階段,社會物質生產

力必然要與當時的生產關係,——或者拿法律用語來說——要與當時的財產關係,發生衝突,——生產力以前就是在這些關係懷中發展的。這些關係本來是生產力的發展形式,如今變成了生產力的障礙。於是到了社會革命時代。經濟基礎改變了,整個偉大樂物或遲或速也要起革命。觀察這種革命時候,必須將物質的由自然科學正確性表示出來的經濟生產條件上的革命,與法律的政治的宗教的藝術的或哲學的——總而言之,即一般思想形式的——革命,分別清楚;——在後一類革命中,人類自覺這個衝突并與之領門。

不能根據革命時代的意識來判斷這個時代,亦如不能根據個人的意識來判斷這個個人一樣。恰好相反,這個時代的意識,必須拿物質生活的矛盾,拿社會生產力和社會關係中間的衝突,來解釋。

任何一種社會結構,在生產力未曾發展

至於這個結構不能容納以前,是不會崩潰的; 同樣,任何新的更高的生產關係,在舊社會內 部這個生產關係所需要的物質生存條件未會

成熟以前,也是不會產生出來。" (馬克思——經濟學批評序言)

念祇是這個物質世界的反映。

實在關係問題——是這樣解决:即承認惟有我們 的國官所能認識的物質世界才是真實世界,而觀

馬克思主義對於哲學的根本問題——思想對

辯證法唯物論就是根據這個原則去建立其歷 史觀。在辯證法唯物論看來, 社會過程並非觀念進 化之結果, 而是人類賴以生存的物質條件改變之

結果っ

## 第六章

# 生 產 力

歷史的唯物論將整個社會組織都看做生產的 組織。生產乃是本時代政治事變和文化表現所環 繞的中軸。

動物必須適應於自然界,才能生存。人類自然 也要遵守這條規律。但人類的適應過程,與其他一 切動物的適應過程,有重大差異。動物之適應自然 界,是屈服於自然界,人類則使自然界屈服於自 己,這就是說,當適應自然界時候 人類并不改變 其自然的官能,而是造成人為的官能,——總而言 之,人類的適應不是被動的和生理的,而是自動的 和技術的。

人類是自動的和技術由適應自然界,人類是 梅蘭克林 (Benjamin Frankln ) 所說的"製造 工具之動物",——這個情形發生出非常重大的效 果。

人為的工具所實現之勞動過程,有根本重大

的作用;我們的智慧就是在這個過程直接影響之下發展的。在這個過程中,動物之簡單的呼聲就變成人類之可實貴的發言。在這個過程中,人類得着判斷的能力幷自覺的决定其對於世界的關係。"蜘蛛織網像紡工織布一樣,蜜蜂營巢像匠人樂屋一樣。但一開始 最拙笨的匠人也就有一點與最靈巧的蜜蜂不同,即人類未會拿替料樂屋以前,先在頭腦中將屋樂好了。"(馬克思——資本論第一卷)這

種偉**大**的理想能力,就是使用人為的工具反應於 死的自然界幷改變物質之結果。在此意義之下,我 們可以肯定說:最原始的人為的工具之使用,已 生

力

經給予原始人類以最初的意識并開始轉變類人猿 為類猿人。

"人類將勞動工具當作新的官能,以補充 其生理上的結構。自從達到能使用勞動工具 之程度以後,人類發展史就換然一新;以前人 類像其他一切動物一樣,是改變其自然官能 的,而現在人類則首先改進其人為的官能,發 展其生產力。"(蒲列灌諾夫——元論歷史 觀發展問題)

前,那時尚沒有人類歷史。人類歷史僅僅從勞動 工具能影響於整個社會生活時候,才開始存在的。 "達爾文就正這裏結束,馬克思就在這裏開始。"

在勞勵工具未會於工類生活上佔支配勢力以

動物學讓位於社會學っ

"歷史乃是人手的工作,——這裏所說的 人手,是能夠發明和改良勞動工具的,是能 利用勞動工具以創造人為的環境的;這個環 境之復雜影響隨後又反映在人類本身,而這 個環境之現狀及其連續變化,正是人類發展之原因和條件。"(拉布里的拉——歷史的唯

之原因和條件。"(<u>和布里的拉</u> — 歷史的唯物論) 我們上面已經引過 佛蘭克林對於人類的定義:"人是製造工具之動物"。這位美國思想家忘了

配補充一點而這樣說:人是製造工具之羣居的動物"。第一個使用石斧以反應自然界的,并不是<u>魯</u>

滋蕉(Robinson Causol),而是人羣(羣居的動物)

之一員。這個石斧幷不屬於個人,而是尋衆所有; 石斧之使用就大大改総了這些憂衆的狀態,改變

了他們對於自然界之關係,而以後由石斧進至新 工具,以後生產力一天比一天發展,於是整個社會

結構都起變化,社會內部一切關係都起革命。 某種社會,隨其所處容觀的外界的條件不同,

其生產力發展遇逐也不同。生產力發展, 社會的智 識程度也隨之發展, 而社會也更能夠發明新的工

具,更向前發展生產力。……這樣,在整個人類歷 史中,人類改變自然界,同時也改變自己。在每 生

一時代 人類能實在這種變化至何程度,這要看底 下一種情形,即:"每一個民族,在其歷史上每一個

時代。其生產力向前發展是受那時代生產力狀態 所决定的。"(拉布里粤拉——歷史的然物論)

力

這就是**牛產力發展之自然的**羅輯。

人類不是唯一能使用勞動 工具的動物, 不是唯一能羣居的動物,而是唯一能合羣以使用

勞動工具的動物。人類既然能合羣的使用生產工 县,於是人類於自然界環境之外,又造成了人為

的環境,社會的環境。

合羣的使用生產工具 ——這一點是人類所特 有的,這一特點擴大了人為的環環之妨衛的和自 立的力最使人類超越於其他一切動物之上。(見凱 勒斯克勞茨——Casimir Ke les-Krauz所落之甚

麼是經濟的唯物論)

我們上面已經說過:人類適應於自然界不是 生理上的而是技術上的,在適應過程中人類不改 變其機體而去改進勞勵工具。這是由於人寫的環 境之自立的力量所造成的 o

生產工具的改變引起人類對自然界關係的改 變,同時也引起人與人間關係的改變,由此可見生 產工具的改變决定了社會發展的整個進程。所以。 當觀察社會生活也研究社會過程時候,馬克思主 義是從分析社會生產力出發的。馬克思說:"一定 的社會關係也是人所製造的產物,正如棉布苧麻 等一樣。社會關係是與生產力狀態有密切關係的。 人類發展了新的生產力就改變生產方式,隨之又 改變獲取生存資料的方式,因此就改變其一切社

會關係。手工磨機給我們以封建F公統治的社會。· 而蒸之磨機則給我們以工業資本家統治的社會。

但那些根據物質生產以建立其社會關係的人,他 們同時也造成原則。觀念和範疇,適應於其社會關

係。"(馬克思——哲學之貧困)

辯證法唯物論認爲生產力是研究人類社會生 活之出發點,簡單的因為生產力是决定社會生活。 發展之唯一能變的物質因素,而生產方式不斷的 改變同時人類社會也跟着不對的改變。我們承認 生產力是歷史過程最初的動因,因為這是包圍人 類和影響人類的環境中唯一能變的因素。這個環

境中的其他因素,或者是不變的,或者是在生產力 發展影響之下而改變的。 "自然,在發生觀念的過程中,不僅外界 佔有作用,而且人的機體也佔有作用。但人 的機體,其思想能力及其藝術創作能力等,在

歷史過程中曾經有某每改變嗎?自然沒有。誰

的思想能力都未見得比<u>亞里士多德</u>更高,同樣誰的藝術創作能力也未見得比古代<u>希臘藝</u>術家更強。或者因為外界即自然界改變了嗎? 也不是 c 現在希臘的蔚藍的天正與柏里克列

斯(Pericls)時代(註)一樣。改變的祇有社會,即最後祗有經濟關係:自然界中和人類

中即使有改變,也是受經濟關係改變影響的。"(考茨基——唯物史觀與心理因素)

(註) 那時是希臘的黃金時代。(譯註)

馬克思主義既然承認生產力是其社會學分析 之出發點。於是就指出:社會乃是隨其滿足物質需 四時取用的手段方式改變而改變的 o

要時所用的手段方式改變而改變的。
唯物史觀認為"首生是生產,其次是生產品的交換,構成一切社會制度的基礎。這二種原素
决定當時社會中財富的分配,因此更決定構成此
社會之階級及其中各層的形成。月以如果我們要
尋來那決定某種社會變化或某種社會革命之原因
時,則不應到人的頭腦中到人對於永久眞理和永
久正義的最高智識中去尋求,而應到生產方式和

研究時代的哲學中去尋求,而應到這個時代的經濟中去尋求。"(恩格斯——反杜爾)

交换方式的緣化中去尋求;總而言之,即不應到所

某時代的經濟又直接受這時代的生產力所决 定 o

我們時常聽見人說:生產力本身要受自然界 影響所决定,因此社會過程之最初原因乃是地理 條件。自然無疑,地理性質能决定生產力的發展。 地理環境對於技術的影響,也是沒有疑義的。但我們必須牢記:在自然界(地理)條件影響之下發生起來的生產力,發展下去就要改變人類對於這個自唯界的關係。譬如在自俄羅斯,現在人們正談論電氣化。正要建設大規模之發電站臺等,可見我們現在對於自俄羅斯地理條件之關係,完全與西繼

斯蒙奥古斯特(Sigismond—Anguste) 時代的白

當作勞動對象。這是毫無疑義的。但存在於自然界中的原素,是多少固定不變的,因此自然界原素不能解釋社會的變化。而社會的技術則是時常變化的,——自然,社會技術必須

"人類社會在自然界中勞動, 幷將自然界

與自然界原素相適應。技術既然是變化的主因,技術的變化既然引起社會和自然界問關係的變化,由此可見:分析社會關係之出發點

就是技術"。(布哈林——歷史的唯物論)

地理條件對於人類歷史發展有鉅大影響,但發個影響不是直接的,而要經過建立於生產力一

定狀態之上的生產關係。

為正確估量地理環境對於歷史過程之影響起見 我們必須研究這個影響怎樣及於社會組織。我們不能從生理學方面或心理學方面來看察這種影響,因為這樣的觀點除了附會曲解真正的歷史過程之外,是沒有別的效果的。以為某一種族的地理條件能直接影響於這個種族的物質的和一种的生活,這種見解無異於承認"人種的特性"是研究歷史的鎖鑰。這種見解無異於承認"人種的特性"是研究歷史的鎖鑰。這種見解是於承認"人種的特性"是研究歷史的鎖鑰。這種見解是經被科學無清的駁倒了,科

學證明當代幷沒有甚麼"純粹的"人種存在。如果 記得人類歷史上代表文明的,有時是這個人種,有 時又是別個人種,則凡有頭腦能思想的人都可以 明白這種原因幷非由於某個"人種的特性",而是 由於生產力的發展,生產力決定每個時代"人種" 之文化水平線。

要引起生產關係的改變,因此跟着也要改變一切 社會結構及與此結構有關的整個社會思想。

時代社會生產力所决定的。生產力每一次改變都

為要更明白生產力發展怎樣引起社會結構改 變的情形起見,我介紹讀者參考底下描寫這個過 程的表:

生產力發展表

| 生產力       | 生產性質                 | 勞動生產量              | 社會制度                                                              | 共同生活<br>的 私 模               |
|-----------|----------------------|--------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| 人類自己      | 最原始的<br>技術 獲<br>取別成物 | 沒有懸餘<br>生產品        | 原産主族<br>産産主制制<br>度不<br>度不<br>在                                    | 小的人掌<br>其所包占人<br>数約四五十<br>人 |
| 人類十姓<br>畜 | 原站的農業 牧畜             | 聚餘的生<br>產品所始<br>發現 | 民族共産主<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京<br>東京 | ,<br>人黎擴展到<br>三百人至五<br>百人   |

が熱和度 が制度 農業和牧 有剩餘生 產品

剩餘生产 八岩加起

测验生產

mi生多

社會必要 的勞動縮

小至極 不 限 度 量 是 是 是 是

(亞多拉斯基一馬克思主義根本問題綱領)

変

小資產階

海的**灾**選 制度 自

由手T業 者和農民

資本主義 制度 資 資 資 資 資 (大)

無合院級

未來的共

一主義制

膨

城市和區鎮

已經能結了

進於世界市 湯 資產時 系社會的任

務就在經過 世界市場大 門上所一切

人類結合起

來中在世界 市場上建立 世界生産

一切人類組

微在一個經 濟組織基頭

人 教 主 及 教 。 茂 教 。 高 人 之利用 學 亚魏 和農力的勞役制度

城市中相 當馬等的 手工業均 術別始發

技術進歩

清 夫工業 資本

主義的勞

工業與農

精神勞動 興體力勞

自由的和 愛的勞 動

業結

役制度

農村經

手工機械

人類十<u>维</u> 音素蒸汽

力動 複雜的傳動

的機械組

畿 機器

自動的生

其後期人類和 牲畜生去 其為體力

的作用 人類主要

是指导者

機械动力

人類僅僅 是拜生者

階級:軍 千人

人類十姓 畜士初期 水力風力

經能結合證

封建領土尸

284 辯 誸 法 的 唯 物 龠

## 第七章

## 基礎與築物

我們知道,唯物史觀認為整個社會過程都要 服從經濟的必需性。由我們的觀點看來,生產力 的發展乃是最初的動力,决定社會結構的系統和 羣居的人類關於政治道德法律科學藝術哲學宗教 各方面的觀念形態。

成為社會結構基礎之物質條件,直接的或簡接的决定了本社會分子之精神生活。馬克思就根據這種思想作成為有名的基礎與築物之公式:"這些生產關係之總和就成為社會的經濟結構,真實

的基礎,在這個基礎之上建立起法律的和政治的 - 築物,而社會意識之一定形式也是適應於這個基 礎的 o (註)

馬克思出葬時,恩格斯在墓前演說道:

"達爾文發現有機界發展的規律,馬克思 則發現人類歷史發展的規律。人類歷史發展 的規律:本來包藏在一件淺顯的事實之內,可 惜這件事實在馬克思以前為各種觀念系統的

帷幕所遮掩了。這件淺望事實就是:人類首先 必須關心飲食衣住,然後才從事於政治科學 藝術宗教等;因此物質直接生存資料之生產 以及某個民族往某個歷史時代之經濟發展階

(註)凱勒斯克勢茨教权企門用他的地質學的公式來對先 馬克耳的建築學的公式。他將社會組織看作一種形

體,此形體具有一個核心,其餘期爲包別核心之各層

皮殼:因此,他拿"社會內容"和"社會形式"二置

術語來代替馬克亚之"基礎"和"築物"二個術語。

·但禁這聖能混亂馬克瓦之顯宝的大公而已。)原註)

段,於某個時候,就構成一種基礎,以此基礎 遂發展那個時代人類之國家制度,法律見解, 藝術,甚至宗教觀念,而所有這些現象都須根

這裏,我不能詳細解說生產基礎和各層思想 築物間之相互關係,我祇限於解說一個普遍問題, 卽應該怎樣瞭解基礎和築物間的關係,而二者間 的相互影響又是怎樣發生的。

據這個基礎來解釋的。"

必須止確的瞭解這個問題,尤其因為現在人們還往往將歷史的唯物論看做是復興"先生活然 後研究哲學"之理論和僅僅根據經濟來解釋整個 人類歷史之理論。

每一種科學方法都會被人變成死的機械,辯 證法的唯物論尤其會這樣。辯證法的唯物論本來 是活的多方面的科學理論,更加需要人們瞭解其 智神而不應僅僅瞭解其字句。(註)

<sup>(</sup>註)歷史的唯物命之"直線的"信徒(蒲列哈斯夫時常 試他 們不是 Marxistes, 而是Marxiats) 中有些人時

我們上面已經說過:女產力是唯一的因素 由 其影響可以解釋社會生活中的一切變動。

歷史的唯物論,不在"人性"變化中,不在某種抽象體中,去尋求社會組織上和人的觀念上一切 變化之最初原因;歷史的唯物論認為這種原因就 是生產力發展結果所引起之生產和交換力式之進 化。

生產力状態乃是某一定時代之基礎,各層的 社會築物都建立在這個基礎上面。某一定社會各 分子間的關係即生產關系,是直接受這種基礎之 結構所決定的。生產關係同時又决定社會存在的 形式,生產關係乃是某一定社會組織之社會經濟 結構所依據之經濟基礎,這種社會經濟結構又影

> 常拿機械的觀點去看歷史的唯物論。這些人中間也 產生出無數的對於歷史的唯物論之批評者。他們根 誤發曲解的馬克思主義社會過程觀,而肯定既真正 的克馬思主義社會過程觀是"片面的""狹隘的" 等o(月註)

響社會精神狀態,社會心理,道德和習慣。精神和 道德狀態,又决定本社會科學藝術哲學的性質,即 决定,本社會的社會思想。

"在勞動及其必須的工具發展之一定的條件之下,社會的經濟結構,即迨切需要的物品之生產形式,就在人為的地基上首先并直接的决定了其他一切社會結合之事實行為以及此行為在我們稱為歷史的過程中所表現的種種形式:階級之形成,衝突,鬥爭和毀滅;决定了調節法律和道德的那些社會關係;、决定了人服從人的原因和樣式以及統治和政權所表現的形式,——總而言之,即决定了那些造成法律和國家的一切事物。這種經濟結構,其次又决定了藝術宗教科學等創作上像想和思想之傾向和對象(大部分是間接的)。"(拉布里奥拉——歷史的唯物論)

<u>蒲列漢諾夫以底下著名的五條公式,說明基</u> 礎和各層築物間的相互關係: "(一)生產力狀態;

(二)其所决定的經濟關係; (三)建立在一定的經濟基礎" L之社會政

治制度;

(四)一部分直接受經濟决定的他部分受建 立在經濟 上面之社會政治制度决定的

(五)反映這種心理特性之各種思想。"蒲列

社會人類的心理:

哈諾夫——馬克思主義的根本問題

由此可見歷史的唯物論絕不是拿經濟的直接

影響來解釋社會生活之一切現象的。在用以區分 **現象的類別中,後的種類都是受前的種類所决定** 

的,而每一層思思築物又都可作更高一層的思想

築物之"基礎。誰企圖拿當代意大利經濟之直接

影響來解釋當代意大利藝術的性質,誰自然就一 點也不能瞭解。這種藝術是在參加當代意大利生

活的階級之社會心理直接影響之下形成起來的, 而這種心理又是在决定階級地位等諸原因影響之 下形成起來的。這裏,生產力的影響祇是間接的, 如經過社會生活的。

有些人說:拿基礎和築物的觀點去觀察社會生活,這豈非獨斷論的見解嗎?這種見解豈非忽視各層築物間相互影響的事實,而認為有一種因素能决定其他因素嗎? 藝術往往是在社會心理影響之下發生的,但藝術發生以後轉而影響社會心理。這種相互影響,就是歷史的唯物論所忽視的,而這就是馬克思主義歷史哲學的亞奇耳脚跟。(註)我們拿社會生活因素間相互影響的觀點來代替基礎和築物的觀點,才可以瞭解歷史。

以上便是反對唯物史觀之一種根本論態。我 們駁斥這個論態,同時又可明白本問題的幾個要 :點。

歷史的唯物論從來未曾否認過"相互影響"的 觀點。馬克思主義永遠從底下的見解出發,即認 為;築物雖然在基礎影響之下發生和發展,但轉過

<sup>(</sup>註)見一五三頁註。(譯註)

來也影響基礎本身。經濟决定政治,但政治難道不 轉而影響經濟嗎?

不久以前才發表的恩格斯致斯<u>彌特</u>的信,就 說明這種情形:

"我們所認為思想上的見解轉而反應經濟基礎并於相當限度之內可以改變這個基礎,一這在我看來,是當然的"。(<u>恩洛斯</u>一八九〇年十月二十七日所寫的信,一九二〇年始發表於社會主義月報)

<u>蘇俄</u>的遺產法,是受製定此遺產法 身<u></u>做的 經濟關係所决定的,但這個遺產法 曾而對這些關係本身發生重大影響。

恩格斯應用這種互相影響的原則,於一切思想築物上。經濟需要是發展之主要動力。但哲學, 在其發展中,是連着其成見和錯誤轉而影響於一切社會發展(連經濟發展在內)的。歷史的唯物論從 來未會否認政治等築物能影響於經濟基礎本身。 馬克思關於歷史和政治經濟諸著作,就是明顯的 證據; 在這些著作中政治現象佔很重大的位置,但 自然是在其一般的依賴於經濟條件之限度內的。 馬克思主義一方面不否認社會經濟和人類思

馬克思主義一方面不否認社會經濟和人類思想間相互影響并指出這種相互影響在歷史過程上有很重大作用,他方面又說明我們如果單獨拿這種相互的影響去觀察社會生活,那是一點也不能瞭解的。黑格兒之最偉大功績,就在於他瞭解:"相互影響的關係要成為同值的概念,則其本身還須經過分析,分析結果就達到:發生相互影響之雙方面要為一個更高的第三方面所解釋,而非自己就是現成明瞭的事物。"黑客兒所尋求的這個"更高的第三方面",已經給馬古思找到了○這就是生產力。

"試舉一例來看 o 據西士蒙底 (Leonard Sismondi 說:'法國,在非立第五(philippe V)治下;騎士小說……改變了全國風氣,指示了全體貴族,應該怎樣去立身處世。'這裏是說文學影響了風氣 o 但文學本身又是從那

裏來的呢?騎士小說又是根據何種原因而發生的呢?顯然:騎士小說之發生是由於騎士風。 氣之存在。這就是說明相互影響之一個很有 趣味的例:對建社會的文學影響本社會的風。 氣,而本社會的風氣又影響本社會的文學。但

們解釋的。"(<u>新列漢諾夫——二十年</u>) 祇有根據於那時代生產力的分析,我們才能

封建社會本身又是從那裏來的呢?這乃是**有** 趣的互相影響之無可致疑的事實所不能對我

概有依據於那時代生產力的分析, 我們才能 得到所求的答覆。

"社會環境的性質,要求據當時生產力狀態來解釋。知道生產力狀態,就可以知道社會環境性質,就可以知道適應於此環境的社會環境性質,就可以知道社會環境和社會精神或風氣間的相互影響"。(<u>蒲列漢諾夫</u>一一元論歷史觀之發展問題)

馬克思說:經濟基礎改變了,整個巨大的藥物都要或速或緩的隨之崩潰。"難道這是說:馬克

思主義認為這一種社會經濟結構是按照直綫的轉變為另一種社會經濟結構嗎?不是。當生產力發展使這一種經濟結構轉發為另一種經濟結構時,社

會必須在思想上準備這個轉變o"人類的進行,從

發生相當的變化。"(蒲列漢諾夫——二十年)

基

才有可能。

礎

A 點走到B點,從B點走到 C點……以至於S點, 從來不是僅僅在經濟上進行的 c 要從A 點到B 點 或從B點到C點,都必須經過"築物"幷使,築物,

在十八世紀下半期,法國的生產力已經發展 到要求改變這一種經濟基礎(封建經濟、為另一種 經濟基礎(資產階級經濟)了。但這種"基礎上的改 變",必須等到相當的"築物上的改變"發生過後,

十八世紀下半期自始至終,"第三級"就在各 層築物方面造成這種"改變":資產階級的劇戲代 替了假古典的悲劇,在繪畫上革命的題旨代替了 貴族宮廷的傳說,在哲學上唯物論代替了唯心論, 而無神論也推翻了宗教。僅僅到築物上這種"改 碰轉變成另一個經濟基數。

思想上的改變絕非自動的隨着經濟基礎的改

思想上的改變絕非自動的隨着經濟基礎的改 變而發生的 · 基礎毀壞了,照馬克思的意見,築物

要"或速或緩的"隨之崩潰。生產力發展既然毀壞 了"築物"所憑藉的"基礎",則這個"築物"的崩潰 是必然的。這就是歷史的唯物論所提出諸中心定

理之一。但這個定理絕不否認:築物的崩潰是"或

速或緩的",這種崩潰的步驟是受支配本社會之傳 統權威和代表生產力發展那一階級之革命毅力等

所决定的。譬如,我們可以承認當代美國生產力已

經發展到了資本主義社會政治制度可以讓位給社會主義社會政治制度之程度了。在<u>美國</u>這一種經濟基礎要轉變為另一種經濟基礎,其速度須看"築

物的改變"即思想的革命化之過程長短而定。 "某一國家之政治制度,受甚麼所决定呢

?我們已經知道政治制度是反映經濟關係的。

但這些反映經濟的政治制度要能實現,必須

馬克思主義知道并指示:意識是受實在所决 定的;同時也絕不忽視意識在社會生活上的作用。 恩格斯在一八九〇年 九月二十一日 的信中

::

"照唯物史觀說來,决定歷史之最初因素 乃是真實生活之生產和再生產。此外,我和 馬克思再沒有說別的語。如果有人曲解這句 話成為:經濟因素乃是唯一能决定的因素,則 他就是將這句話轉變為一句無意義的抽象的 和無道理的話。經濟狀况乃是基礎,但在歷 史鬥爭的進程中 各種築物轉而影響這個基 礎,在許多情形之下.甚至决定這個基礎的形

礎,在許多情形之下,甚至决定這個基礎的形式;各種築物就是,階級鬥爭的政治形式及其 結果(每次鬥爭解决以後佔得勝利的階級所 製定之憲法),法律的標準,甚至所有這些眞 實鬥爭 在參加者頭腦中所反 映出來之政治的,法律的和哲學的理論,宗教的見解及其隨後轉變成爲獨斷的體系。"(給社會主義月報主筆布洛哈的信,此信於一八九五年十月發

表於社會主義學院雜誌上) 根據馬克思主義將思想上現象看作是經濟事 實所產生的這一句話,便肯定說馬克思主義否認 思想在歷史過程中的作用——這樣恰好就是恩格

在許多對於歷史的唯物論之語難中間,有一種最愚蠢約語難,即說我們的理論忽視了觀念在 社會生活上的作用。其實,歷史的唯物論并不忽視

斯所嘲笑的歷史的唯物論之"偶像觀"。

社會生活上的作用。其實,歷史的唯物論并不忽視 這種作用,不過指出觀念上的變化乃是經濟關係

上的變化之結果而已。這一點,在那些成為自己頭腦所發生的思想過程之犧牲品的思想家看來,是

不明白的 o

田相的木原具其麻

思想的本質是甚麼?<u>恩格斯在費兒巴赫</u>一書中,認為思想是僅僅遵守本有的規律而獨立發展

之一種事物。思想過程的特性,就是人們對於思想 進程和决定此進程的物質生存條件問之聯繫,沒 有明顯的概念。<u>恩格斯</u>在其給<u>斯彌特</u>的一封信中 說:"審判官所認為先天状態的,其實僅是經濟的 反映。"自然,這種意識上的混沌,這種思想上的 錯亂,是由社會分化的結果而發生的。凡在職業上 專門從事於一種思想材料的人,自然要將這種材 料置作獨立的範疇,而忽視了决定這種材料的思 想過程之物質的前提。

"思想是一種過程,這種過程雖然是由所謂思想家自覺的去完成,但這種自覺是虛假的自得。推動思想進行之真實力量,是不為思想家所認識的,不然便不是思想過程。這種過程因此在像想中造成了虛假的或皮面的動力。這既然是視念的過程,則其內容和形式自然就是由自己固有的或其前輩所有的純粹思想構成起來。他既然祇從事於那未經.批評即被認為是思想所造成的一種觀念材

料,自然不去研究這種材料與另一種不依賴 於思想之過程間的各種的繫。"(<u>恩格斯</u>一八 九三年七月十四日給黑林格的信,此信發表 於黑林格所著德德社會民主黨史第一卷) 由北就產生出思想上的抽象化,支配了精神 勞動的人的思想,殘害了幷曲解了他們的思想。歷 史的唯物論乃是科學的理論,這種理論發現出支 配我們的思想過程之眞實動力,無情的打破思想 上的幻想幷指示那界在觀念進程和事物進程間,

配我們的思想過程之眞實動力,無情的打破思想上的幻想并指示那界在觀念進程和事物進程間, "基礎之"和"築物"間,意識和决定此意識的實在間,之眞實的聯繫。歷史的唯物論,認為在社會實在和我們的某種意識間,有無數的中間環存在。這些中間環,并不會使這個理論像那些拜倒於各種思想上抽象化面前之一切理論那樣,漠視了思想服從實在之事實。

# 第八章

## 主觀與歷史過程

歷史的唯物論認為整個社會過程 根本是受生產力狀態所决定的。這裏自然會發生一個問題;馬克思主義是否也承認個人的主觀能夠干涉歷史過程的客觀呢?如果承認,則這種干涉能到何種限度?

歷史的唯物論之無數批評家,對於這個理論 即存庸俗而機械的見解;他們將這個理論看作是 否認個人在歷史中的作用,是將人看作完全被動 而屈服於經濟必然性之鐵的規律。 史上的作用。不過"在歷史的唯物論光照之下,那 些認為個人("英雄")是歷史的萬能的建築家,是

歷史過程之主人等一切理論,更加明顯的表現其 認誤無能而已。

在過去支配歷史科學而現在尚未完全消滅的

這些理論看來,歷史究竟是甚麼?(註) 歷史事變的進程是複雜而紛亂的,其迅速的 變化引起這種紛亂狀態,在這種狀態中因和果是 密切膠粘而難於分清的,——所有這些情形就造

成了一座迷宮,惟有手裏拿着一元論歷史觀為武 器的人才能從這座迷宮走出來。歷史家惟有佝持

(註)我們時常可以遇見那些要服奧這種理論的企學。這 些企 圖之與 跡可以在處期麼教授 (Profésseur

> R. U. Vipper、一部近著中找到 在這部著作中, 成型面数视宣言:"我們不久以前還研究客觀狀況。季

的作用 觀念的連鎖等。"(歷史科亨之危機)(原註)

一元論的見解 即拿一個標準因素來解釋歷史過程,然後才能解釋社會之生活上一切複雜紛亂的情况,不然。則他被註定要瞠目結舌無奈這種複雜紛亂情况何,而迫得根據命運,偶然,去解釋歷史

試舉一個有趣味的例。十九世紀歷史科學最有威權的代表人之一,塞容波(Charles Seignobos) 就以底下理由來說明當代歐洲歷史的進程:

"一八三〇年的革命 乃是一派不著名的

事變∘

共和黨人利用查理第十(Charles X)之無經驗而造的;一八四八年的革命則是 幾個民主派的鼓動家 利用路易非立之怯懦 而造成的;一八七〇年的戰爭是俾斯麥 Otto Bismarck)個人利用拿破命第三(Napoleon

111) 個人錯誤政策而造成的。我們不能在歐洲大陸文化政治和經濟狀况上找到一個共同原因來說明這三次出人意料的事變。三個偶然決定了當代歐洲的政治進化。"

但邏輯作弄了那些將歷史看作偶然的產物的

學者先生,并使他們說出同樣愚蠢和無理的斷語。 譬如同一個寒容波又說:

"在政治史上很難給矛 俄羅斯帝國以適 應其意義的一種地位。 ...... 除了亞歷山大第

一(Alexandre II) 治下自由時期以外,俄國 政治史主要的就是宫廷和政府的歷史。"(塞

宏波--常代歐洲政治史)

這樣,缺乏一元論的觀點和不認識社會生活

的根本動力之歷史家學者,就要走到謝爾勒海洛

夫 (Scholier-Mikhailov) 一般人的歷史事變觀

;在他們看來,克里米 (「rimee)的戰爭乃是"般 國門雪果夫 (Alexandre-Sergevitch Mentchik-

ov) 公爵拿馬鞭鞭打蘇丹面孔之結果。"

我們在上面(第七章 已經說過:思想的過程 怎樣使我們曲解了對於現象之正確觀念 o 思想 L 之曲解,尤以在歷史科學中所表現的最為厲害。

"歷史家,首先,在其個人地位上說就是

一個精神勞動者,一個智識分子;其次,如果 更切近點看,則他又是一個文字勞動者"一個 著作家。他如果將精神勞動看作歷史的頭腦, 將文字著作,從詩歌小說以至於哲學專著和 科學研究,見作根本的文化事實,那豈非十 分自然的事情嗎?精神勞動的人,具有法老王 (Pharaon) 在其紀功碑銘上所表現的那種自 誇心。在他們看來,歷史就是他們所造作的。" (布克洛夫斯基一州、N. Pokrovsky俄國文 化史網) 這種思想上的曲解就達到底業里所惡意嘲笑

的那種歷史迷:
"如果整個民族憑從幷找得新的住地,照

"如果整個民族遷徙并找得新的住地,將 史家和詩人說來,那是某個英雄·為顯揚他的 名聲而想建立帝國的;如果新的風俗習慣發 生出來,那是某個立法者所發明和建立的;如 果形成一個新的城市,那是某個王公要造成 這個城市;——總之,民衆,市民,乃是造成一 個偉人之各種材料而已。"(底業里-的解放)

可見,已往的歷史科學是提倡崇拜英雄的。歷 史家供養英雄於祭台上面,英雄就在祭台上發出 神聖的暈光以决定平民的運命,變換地圖的顏色。 從事於發明和發現,優待或壓迫各種民族。祇靠這 些英雄偉人的推動,歷史才能走向前進。借用普希 金有名的話說:民衆是一聲不響的。歷史事變的根 本動因,應該到國家要人的宮廷和邸宅裏,到帝王 情婦的會客室裏,去尋求才能找到。可怕的伊凡 (Ivan le Terrible, 聖略易(Saint Louis) 和彼 得大帝(Pierrele Grand)等人的相貌成了卡萊爾 (Thomas Carlyle) 等一般歷史家研究歷史之出 發點。這般歷史家中有一個甚至於說:埃及女王克 列與巴特爾 Cleokatre) 之美麗動人的鼻子乃是 亞克德 (Actium) 戰爭的原因;其他一個也說:滑 鐵盧 (Waterloo) 戰爭時拿破崙之威冒傷風意至 於使歷史車輪轉變一個方向。"世界歷史就是偉人 的傳記。"在幾個偉人耀眼的光芒之下,一切建築 埃及金字塔的,爆發暴動火燄的(歷史家對於各種 偉大的暴動,祇拿幾個簡單人名來記載:斯巴達季 斯一Spartacus,普加采夫一Pousatehev,曼撒爾 一Thomas Muntze等),渡過黑海而漂泊於汗浪 ((hanaan沙漠的,以及主持古代羅馬和俄國新城 (Novgorod 之市議會的——廣大羣衆,都監谈而 等於不存在了。

拉布里奥拉說: "各種精神勞動者和學者,好 幾世紀以來就致力於這種抽象化的工作,他們耍 保持其工作結果所產生的各種幻想。"(拉布里奥 拉一歷中的唯物論(法國大革命這件事蹟就打 破了這位意大利馬克思主義若所指出的幻想,就 衝出行會性的歷史家所構造的拜物教的外殼。大 革命以後不久,底葉里就已經宣言:必須排除以前 那種記載中古帝王家譜的歷史,而創立人民的,市 民的歷史。

歷史科學,要從那支配中占歷史家及其前輩

頭腦之思想上曲解的威權底下解放出來,必須等 到發現唯物史觀之社會前提已經具備時候,到等 唯物史觀已經發現時候。

從歷史的唯物論觀點看來,主觀在社會過程 中究竟佔何種位置呢? <u>馬克思主義</u>對個人在歷史

<u>若勒斯</u>在其關於唯心史觀的一篇有名演說中 說,"一直到現在,人類是屈服於不自覺的歷史勢 力之權威底下的;人類幷非自己自由的走向進步

去。而是受經濟發展所推動的;人類自己以爲創造

上的作用究竟持何種見解呢?

歷史,其實决定人類行為的經濟生活之變化,發生 於人類背後而不為人類所知道。在這點上,人類彷 佛就像順流而下的一個昏睡的泅水者,他完全受 河流所支配,自己不知道漂流向那方面去,有時一 覺醒來,則看見四周景物已完全改變了。"歷史的

唯物論就是解放我們意識於若勒斯所說的不自覺的歷史勢力之下的一種科學理論。這個理論使我們正確的瞭解歷史的"物景"怎樣變化并在何種原

#### 因影響之下而變化o

歷史的唯物論告訴我們說:個人,無論其如何的英雄,萬能和天才——就算是馬其頓的亞力也 大大章,彼得大帝,奈端(IsaacNewton)或馬克思 罷 ——都不能發明或創立一種新的社會制度。點 金術是不能應用到歷史上來的,可是那些空想社 會主義者正從事於歷史的點金術之研究。

會主義者正從事於歷史的點金術之研究。 個人對於歷史過程之任意的干涉,是要被歷 史本身所註銷的,其效果是要等於零的。但自然不 是個人對於歷史過程之一切干涉都等於零。恰好 相反,這種干涉,如果完全適應於歷史發展之一般 傾向,如果不與决定此傾向之動因相衝突,利可以 得到非常重大的意義。恩格斯在其一封信中說: "并沒有一般人時常所象想的那種經濟狀况之自 動的活動,但人類自己創造歷史,不過是在由過去

動的活動,但人類自己創造歷史,不過是任田迴去 真實關係遺留下來的能决定人類行動的那種環境 之內;在這種關係裏面,經濟關係乃是根本上决定 一切的,乃是比其他政治上和思想上條件對於人 類還有更強大影響的。"(恩格斯一八九四年一月

二十五日給斯特拉堅堡—G Strakenburg 的信) 認識社會的必然性、把住這個必然性、妨阻或

促進某種歷史因素之發生,——這就個人力量所 能達到的結果。活動的個人能夠担負的任務,就在 於認識客觀的必然性,適應并服從這種必然性,如

此已經就是自由活動了。個人如果具有此種能力, 就可以做到歷史上的所謂偉人。

"偉人之偉大, 幷不在於他個人特性能煊

歷史過程的客觀進程;使某一階級成為社會 的傾導者幷使之代替那陳腐而趨於消滅的階級之 位置。為此,必須這個新階級表現相當的毅力,足 以運用國家機關,足以構造國家機器等;因此就需 要相當的人材。在這種情形之下,事變的進程上就 杂上了個人的彩色。俄國工人階級奪取政權這件 事,是受深厚的歷史原因所决定的; 祇有顏厚如 鐵的人才會設想布爾什維克主義是由 "鐵甲車" (註) 輸入俄國來。俄國無產階級革命雖然是遵循 社會進化規律,但我們不能因此便斷定說; 革命 既然是不可免的,則無論誰來實行革命,其結果都 完全是一樣。 在列寧指導之下,事變實現得像我 們所已見的樣式;但如果讓一個庸才來代替列寧 的位置,則事變將發展成另一種樣式。德國工業 生產力的發展造成了十九世紀中葉全德意志的統一,但這個過程是在天才的政治家俾斯麥指導之 下進行——這種情形幷不是沒有意義的。他能夠 滿足當時社會需要至何種限度,他使這種需要之

(註)革命時俄國反動派造談說:<u>列甯是金國皇帝</u>拿歲甲 車由瑞士裝回俄國來整亂俄國後方的,(譯註)

人性格如何 0 這個斷語幷下是說,如果沒有列寧.

满足帶上甚麼性質,

-這就要看他這個人的個

俄國就不會實現十月革命;如果沒有俾斯麥,德國 至今還是分裂爲幾十個小公國;如果沒有達爾文 和馬克思,世上就沒有物種由來說和歷史的唯物 論。這些偉人所滿足的社會需要,如果沒有他們, 別人也會或這樣或那樣或遲或速來滿足的。"這個 **偉人恰好於一定的時候出現於一定的地方,這自** 然是純粹偶然的事。如果我們除掉這一個人,則自 然會發生一種需要,要求另有一個人來代替他;這 個代替人是存在的,好一點或壞一點,但終歸是存 在的。"(恩格斯一八九四年一月二十五日所寫的 信)譬如拿蒲列漢諾夫來說。蒲列漢諾夫從十九世 紀八十年代俄國歷史環境中發現出一些為他同時 人所不能瞭解的社會關係。那時人們正帶輕鱴口 吻談起"無產階級的穢物"并自滿自足的信以為俄 國工人階級的思想家和俄國馬克思主義的始祖。 我們能否根據此點即斷定說:如果沒有蒲列漢諾

夫,俄國就不會發生馬克思主義呢?自然不能這樣

勘定。"如果十八歲青年的新列漢諾夫,在斯里雪堡(Slisselbourg) 砲台被絞死了。俄國還是會發生馬克思主義的政黨,以匯合俄國工人運動於西歐社會主義思想之強有力潮流幷使俄國工人運動在

生態主義旗幟底下進行。"(伏爾佛遜——S. Y. Wolfson — F 偉大的社會主義者)。

批評馬克思主義的人,時常肯定說:歷史的唯物論將各人的才智能力完全看作在同一水平線上,而漠視了一件明顯事實,即:有些人對於歷史進程有巨大影響,有些人則一點也沒有關係;在這個理論看來,總司令和士兵是相等的……。一這

種批評,署去雖很嚴重、其實最無根據。 歷史的唯物論從來未曾將格林華爾杜斯男爵 (Baron ven Grinwaldus)與加里巴底(Garibaldi)

(Baron ven Grinwaldus)與加里巴底(Garibaldi)
一例看待,從來不會斷定說:查斯里奇(Vera Ivan
ovna Zassouliteh)和伊凡諾夫娜(Poulkheri Iva
novna)對於俄國社會生活的影響是相等的。歷史
。的唯物論明白知道甚麼是活動的堅強的和勇敢的

人物, 甚麽是詩人所說"小說也不提起你, 詩歌也 不吟咏你"的那種人物。

歷史的唯物論認為裝出的天才的個人——在適當條件之下——對其所處時代能發生很大影響。這些人就是比同時人更有深刻瞭解和更多解除傳統成見的思想家;就是接受思想家所發現的真理并以更能動人的形式表現此眞理的藝術家;就是聚集那些散碎力量并依一定目的而配合這些力量的組織家和策略家。天才者之心理的和智慧的構造、無疑是此普通人高得多的。他的神經系統比普通人更加緩較,他比普通人更加明晰認識周遭環境所發生的事情,他尤其明顯的比普通人更

如果提出一個問題於他面前,則他能發現出. 這個問題中普通人所不能看見的要素。

加具有分析和綜合的能力。

但所有這些都亦不是說:天才者是不受其時 代和環境影響的,偉人"英雄"是自然界拿比造成 普通人不同的一類粘土所造成的。 偉人 "英雄",與普通人, 臺衆間。 并沒有任何 原則上的差異。 切不可以將人類分為歷史建築家 的個人和歷史建築材料的學衆之二大部分。"偉人 并非由天上降落於地下的, 而是由地下長生至天

上的。"這就是說:民衆從自己隊伍中作出幾個個人,能夠滿足那在社會內部本已成熟的需要。這幾個個人就是所謂偉人、"英雄"。

"如果不由神秘觀點來看,而由科學觀點。 來看,則'個性,乃是社會環境各種影響之焦 點。我們的意識內容祗有小小一部分事由我 們自己力量所構成的,百分之九十九則係我 們現成的得來。環境鑄造個性,正如印模鑄 造錢幣一樣。好人以前唯心論時代的歷史 家就已經說過:偉人是他那時代之最可為模 範的代表者。"(布克洛夫斯基——經濟即唯

羣衆要能跟隨在領袖背後跑,必須也像某種 行為的"英雄"一樣具有"英雄的"精神。依照領袖

物論)

手勢而盲目赴死的發衆,這是童話中和伊洛魏斯 基(Ilovaisky)的歷史教科書中才有的事情。要使 吳士能聽從命令向前衝鋒,必須以恐怖手段強迫 他們或以欺騙宣傳鼓勵他們。在帝國主義大戰中,

煦 (MarechaldeFoch) 或與登堡 (Marechl de Hindenburg)之服從心是沒有保證的,是不能因

法國和德國的總參謀部明白知道雙方軍隊對於福

此就自願赴死的。他們因此對兵士大作其愛國主義的鼓動,幷用機關槍監臨任兵士背後,使他們

紙有向前進攻而不能後退。 社會環境驅使傑出人物向時代所需要的方面 去努力。個人能力如果與時代需要相反,則往往投

間置散而無所表現。譬如,在尼古拉第一(Nicolas I)時代的俄國,借用黑爾德的話說,一個具有口

若懸河的演說家天才的人,是沒有說話餘地的。他 在這種環境裏, 祇好老死無聞, 誰也不會覺得他具

有偉大才幹。

但假使他處在一八四八年時候的巴黎環境,

那裏革命的浪漫風氣盛極一時,那裏街頭巷尾到 處有人演說 , 則他也許就要與彌拉波格勒斯頓 (Williams Gladstone) 差點斯等人齊名了。如果 比多芬 Louis Eeethoven) 生活在三十年戰爭時· 代、那時到處都是荆棘縱橫荒凉滿目,那時"不斷 的戰鼓聲首"震彈了人們的耳朵,則他甚至不能製 出一篇他後來所貢獻於人類的那些偉大的歌譜。 **蒲列漢諾夫**在其一篇有名的論文:個人在歷 史上的作用問題中論法國大革命時代說:"如果舊 制度機額維持直至現在,則我們當中沒有一個人 頭腦裏會想到在十八世紀末期法國竟有 幾 個 戲 子,排字工人,理髮匠,染色工人,法學家,小版和 创術教師等,能夠具有軍事上的天才。"對於俄國 的十月革命也是這樣。十月革命如果不發生在一 九一七年,而發生在一九六七年 則誰也意想不到 有幾個文學家會成為專門的軍事組織者,有幾個 一份生會成為第一等的外交家,有幾個法學家會成 為軍隊的司令軍長等。不僅普通人意想不到,而且 乘革命機會表現出偉大的才能的<u>托洛斯基</u>(Taon Trotsky) <u>越飛</u> (A.A., Yoffe) <u>傳倫采</u> (M. W. Frunze) <u>布終尼</u> (S.M. Boudionni ) 等自己也意

想不到。

一切發明和發現如果適合於當時的需要,則
其人就變成了"偉人";不然,他的事業就無人過問
而他的名字也就無人知道。紀元後一千年發現北
差洲之諾曼人(les Normands),其名字誰也不知
道,因為當時歐洲市場幷不需要新小陸。但當生產
力發展至於要求新市場和新原料產地時候,十五
世紀發現美洲的哥命布就破人類惟尊為一個最偉
大的英雄了。俄國經濟,在可怕的伊凡時代幷不需
要飛行的機關,因此俄皇對於一個名內"匪徒尼基特卡(Mikitka)"發明"木翼飛機"這件事竟下部
觀:"人不是禽鳥,是沒有翼的,如果違反自然而
裝上了翼,那就不是神做的事情,而是魔鬼做的
事情。同魔鬼講交情的發明家是要發頭的。得到
魔鬼幫助而發明出來的東西,是要拿到神座面前

聽告之後,用火焚燬的。"到了二十世紀,徐柏林 (Zepplli) n製成"有翼機器"時候,德國看見航空 事業可以張大其經濟權力,於是就宣布徐柏林為 世界最偉大的天才之一。

我們上面已經說過:某種發明要能取得偉大 的歷史意義,必須適合於當時社會需要。除此以

外,我們還應該記得:必須當時具備有幾代人所穩 累下來的一定的智識資本 , 天才者也才能夠發 朋,每一種偉大發明,其實都不過是天才的思想家 搜集前人種種嘗試和企圖而總結之而已。我們 ヒ 面已經詳細的說明馬克思主義并非科學社會主義 的創立者所發明的,而是哲學經濟學社會學各種· 思想成績綜合起來之結果。每一種偉大發明,我們 代面前之任務的各種個別企圖的一個總和。印刷 術的發明,可以作為一個有趣的例證。印刷術是由 古定伯爾 Gutenberg)所發明的,他的發明根本祇 在於鑄造金屬活字幷利用壓力使這些活字留印在: 紙上而已。但如果我們看一看古定伯爾發明以前: 的一個時代,就可以明白這個發明是一步步進備 着的。以前,人們最初使用木版印刷隨後分割這種。 木板為幾個小部分,隨後又拿金屬版來代替木版, 隨後更企圖將版中各字割裂開來,企圖使用壓力。

等。最後就成功了古定伯爾的偉大發明。我們從別是

的地方還知道,與古定怕爾同時,甚至比他更早,

別人一意大利人卡斯達爾底 (Castaldi)荷蘭人 郭斯德(Koster)佛洛倫斯的金銀匠塞靈尼 (Cenaini)——就已有這種發明了o(註)墨林格說得很 對,他說,"古定伯爾建過不信的功績,他的發明 乃是人類清神最可驚人的產品之一;但這個發明 仍舊不是由他自己所栽種的根芽上長大起來的o 他僅僅收穫那經過長久時間而始成熟的果實。" (墨林格——歷史的唯物論)我們對於那些作過能 大發明的思想家,一樣的可以說這種話。達爾文 如果生活在亞奇默德時上;他就不能成立他的理 論,正如馬爾果尼(Guslielmo Mar Coni如果生活

以上便是歷史的唯物論對於傑出的個人在歷史上作用的估量。我們看見:歷史的唯物論是將個人在社會過節中所佔位置看得頗大而且頗爲優越

在達爾文時代就不能發明無綫發一樣。

(註)關於印刷術的歷史,可参考 布格克豪斯百科全書 (Encyopedie Brockhavs) (原註)

衆相信:

的,但同時打破了那認為這種個人,"英雄",能成為社會過程主人翁之一種見解。正如馬克思所嘲笑的,唯心論是使羣衆相信:偉人封鎖了那些提出於入類面前的問題之一切解决辦法於自己寫字檯內,而相俗的羣衆祇好將口張開等待"絕對真理。像煮熟的麻雀的一樣從天空掉落在他們口裏去。歷史的唯物論則恰與唯心論相反,乃是要使羣

"世上沒有甚麽創造者,不是神仙,也不是皇帝, 更不是那些英雄與豪槃

更不是那些英雄與豪傑, 全靠我們自己救自己!"

這就是歷史的唯物論對於個人在歷史上作用的見解。這種見解打破了對於"英雄"——歷史的建築家——之崇拜,而宣布舉衆是歷史行為之積極的創造者。

## 第九章

## 階級與階級鬥爭

歷史的唯物論,將思想之構成過程當作真實世界之折光的反映,來研究來解釋。這乃是這個理論的"靜力學"(statique)。除了"靜力學"之外,這個理論還有其"動力學"(dynamque) ——階級鬥爭論。

馬克思和恩格斯在其所著共產黨宣言中,一開始便說:"既往一切社會歷史,都是階級鬥爭的歷史";他們這樣幷非提出新的假設,而是僅僅指示那當時進步的歷史家已經承認為明顯無疑的事

讆o

社會關係的產物o

馬克思和恩格斯的功績并不在於他們指出社會中有階級鬥爭的事實,而在於他們拿新的科學的思想來說明階級的意義。

希臘文明時代的歷史家已經就看見劇烈的階級鬥爭,因此其中許多人時當就感覺到社會是分 經為幾個互相敵對的社會集團的。可是,在他們看來,這些集團之存在,乃是自然產生的現象,而非

僅僅到十八世紀初期。我們才看見一些企圖,要將階級看作是社會的範疇,是在國民財富之形成中佔據一定位置的。重臭學派(les physiocrates)及其最傑出的代表人喜納(Francois Quesnav),就將社會看作是屁下三個階級所組成的:

階級(商人,手工業者以吸一切不屬於前二階級的分子)。重農學派分析社會階級所根據的根本標準。是社會分子對於土地的關係一點。十八世紀後期

生產階級(農民),地主階級(土地私有者)和寄生

科學思想才更深刻而精細的去研究階級的問題。 屠爾果修改萬納的階級區分法,而從"寄生階級" 中分出一個產業工人階級,與重農學派所分的三 個階級合而成四個階級。最後,亞當斯密(Adam Smith)又才區分社會為三個階級:地主,資本家 和工人(農村工人和產業工人);同時那波爾(Nap les)的法學家費朗潔里(GaetanoFilangieri)也 區分社會為二個階級:私產階級、ProPrietari)和 雇用工人 proletari omercenari)。

法國大革命更加推動那關於階級鬥爭的學說 向前發展。我們上面已經說過 馬拉是瞭解階級鬥 爭在歷史上之作用的。隨後,聖西蒙主義者竟至於 瞭解經濟利益之衝突乃是"階級"定義中的一個要 點。王朝復辟時代的歷史家,已經將階級鬥爭看作 是整個人類歷史之最根本的事實,而其著作也就 是以階級鬥爭為根據的。

以上所說,無疑證明:在馬克思主義未曾發生以前,關於階級鬥爭的爭說已經在社會學中佔據

鞏固的位置了 c(註) 馬克思對於階級學說究竟有 甚麼新的貢獻呢?為甚麼甚至反對馬克思主義的

一辈學者北會承認:"自古以來,科學對於社會階 级學說方面之最深刻的貢獻,是包藏在馬克思和

恩格斯的著作裏頭的"呢?(杜幹巴蘭諾夫斯基 ——M. I. Tougan-Baranovsky——經濟學的基

礎)

馬克思自己在其所寫的一封信中就已部分的 答覆了這個問題:

(註) 階級鬥爭乃是社會生活的根本助力 ——這一話現在

"說到我自己,則發現近代社會有階級存

可以說已經是社會科學的一條頭漢不破的至理。一可 格言。但人們爲辯護本階級利益,有時也會起來反對這 句格言。譬如克列蒙梭(Georges Clemenceau

}在一九二七年某次演翫中、就說:社會上井沒有階級、

現時的資產階級其實并不是一個階級. 而祇是社會湖 汰之結果 所謂資產者不是別的·祇是無產者暴發起來

而已。(原註)

在以及各階級間互相鬥爭,這并不是我的功勞。資產階級歷史家在我以前好人就描寫過 這種階級鬥爭之歷史上的發展,而資產階級 的經濟學家也從經濟上解剖過這些階級。我

一 階級之存在,僅僅與一定的歷史過 渡的生產形式有關係;

的新貢獻就在於我努力的證明:

二 階級鬥爭必不可免的要走到無產階 級專政;

三 這個專政本身也僅僅是一種過渡階段,走向消滅一切階級幷建立沒有階級分化

的社會制度。"(馬古思一八五二年三月五日 給威德美耶——Joseph Weydemeyer的信)

共產黨宣言說:"既往一切社會歷史,都是階 級鬥爭的歷史。"這裏所說的"一切",自然是相對

的意義,因為我們已經有許多證據,可以證明(而且恩格斯自己也已承認)(註):在原始共產主義時

(註)在一八九〇年重版的德文本共产宝宣言中, 图格斯於

代拜沒有階級,階級是原始共產制破壞之後才發生的。自從分工和勞動指導發生以致人類脫離原始共產制而進步以來, 社會階級分化就深深染色於整個社會組織。在這個意義之下, 一切社會歷史就都是階級鬥爭的歷史:

"自由民和奴隷,貴族和平民,領主和農奴,行東和第工,總而言之,歷迫者和被壓迫者,一不斷的互相仇視,敵對,明爭,暗鬥;這種鬥爭每一次不是達到全社會之革命的變革,便是達到參加鬥爭的各階級兩敗俱傷"。 (馬克思和恩格斯——共產黨宣言)

在歷史上已往各時代中,我們差不多完全可 以看出社會是分化為各種等級,各種各式不同社 會地位的人民的。在古代社會,有貴族,騎士,平 民,奴隷等分別;在中古社會,有王公,陪臣,行東,

<sup>&</sup>quot;既在一切社會歷上都是階級鬥爭的歷史)這句話處 下加幾:註解說、"這裏所說的歷史,嚴格說是指有文 字記載證下的歷 i 而言的。)(原註)

傭工, 農奴等分別; 每一種人中又還有高低的分別。

"從封建廢址上生長出來的當代資產階 級社會,并未曾消滅階級間的歧異,而僅僅拿 新的階級來代替舊的階級並使用新的壓迫方 法和新的鬥爭方式而已。"(同前)

法和新的鬥爭方式而己。"(同前) 由我們的觀點看來,階級乃是歷史的範疇;換一句話說,階級乃是社會發展到一定階段才有的產物,因此是過渡的產物。這就是馬克思主義的階級論,與其他一切階級論根本不同之點。在其他一切階級論看來;階級乃是邏輯的範疇,即在任何社會制度異都必然要發生的產物。馬克思主義不將階級看做是自然的事實,而看做是一定條件的產物因此就認為:如果這些條件消失了,如果當代的(資本主義的)生產組織形式消滅而新的(集體主義的)形式出現,則階級也要死滅。在各人權利完

全平等的社會裏,是沒有階級的(譬如過去的原始 共產主義社會和未來的社會主義社會)。在各人權 利并不平均的社會裏,就有階級分化發生 而社會

發展也是在內部階級鬥爭強烈影響之下進行的。 說到階級定義時候,我們必須指出:辯證法唯

物論創立者馬克思和恩格斯'可惜自己未曾提出 階級的定義。資本論寫到快要討論到階級定義的

地方, 馬克思就絕筆了,因此,我們就能從馬克思

和恩格斯浩瀚著作裏頭搜集他們對於階級本質問 穎的各種意見而歸納出幾個要點。

某一社會集團在生產過程中所佔的地位及在

國民經濟系統內所起的作用, - 就是馬克思主 義分判階級時候所平據的準繩。 人,如果他們在生產過程中佔據同樣地位。因此與 其他集團中人成為對抗的關係,則他們就屬於同

一個階級。 以上這些特性,我們認為要瞭解階級意義時:

是必需的和足夠的。

社會上某一部分人, 如果他們在生產上的作 用不是一樣的(因此他們對於生產工具的關係也 不是一樣),即他們就不屬於同一個階級。各種集團,其對於生產的關係若各不相同,則其中一個集團就有可能以剝削其他的集團,換一句話,這些集團間就發生相反的經濟利益。這種互相對抗關係;也是階級意義上一個不可或缺的原素。

為甚麼金工,紡工,礦工,印工等是同屬於一個階級即工人階級呢?因為他們在生產過程中所 佔地位是一樣的,因為他們對於他們所使用的生 產工具之關係也是一樣的,因為他們所隸屬的社 會集團之利益,與包含那佔有生產工具的人的另

一社會集團即資產階級的之利益,極端的相反。

在階級問題上這一點見解,也是馬克思主義 與其他一切理論所差異之點,——其他一切理論 則將階級看做是有同樣収入具同樣財產的人的集 團,一般說來,卽佔據同樣物質地位或依賴同樣源 泉為生的人的集團。(註)

<sup>(</sup>註)在一十二二年出版的所謂,宗巴特文庫 f(Archivesde sombar 或 Mceiv furSocialwissehsch

首飾店店主,中等農民和機器工人,他們每年

收入也許是一樣,但在生產過程中的作用則各不 同,對於生產工具的關係也完全不同,各人間經濟

利益也是相反的:他們各屬於不同的階級。反之, 順河(Cen)礦工也許工資不及明斯克(Minsk)油

工工資之半,但他們同屬於一個階級。 我們在上面已經說過, 馬克思和<u>恩格斯</u>未會

aftund Soelalpolftikl 的八月號塞。登載整塞爾

短数度(ProRober Lich es)的一篇論文:他認為

階級之最明黛的特點,就是同一個階級各分子生活方式

階級乙戰明潔的特點,就是同一個階級各分才至指力以 一致。"時景周越吃飯的人或互相激篩吃飯的人,是同麼

一致。"時常同棹吃飯的人或互相邀請吃飯的人,是同屬於一個社會階級的。""屬於這一階級的人 無論如何必

不多許屬於其他皆級的人创自己家裏來。 : 馬克里當時

管經刻薄的多笑過亨生、Heinzen),因為亨生認為潛

級的根本特性就在:"錢燮的大小!"現在在我們看來,拿

生活方式"不同來作為分判階級的準繩,也顯然是功

雅可笑的企學。如果站在<u>聚墨爾斯</u>教芸觀剧來看,則小 銀行家和大公司的大股東不屬於一個潛級 而小笑店主

和熱練工人就同屬於一個階級Ta (原註)

留下階級的定義給我們: 但在馬克思主義的文獻中。我們却看見好幾條關係階級的定義。試舉幾條 定義來看:

(一) 階級是一種多數人的集團,此集團中 各分子,其在受歷史决定的社會生產 系統中所佔地位,其絕於生產機關的 關係(這些關係大都分是經過法律規 定的),其在社會勞動組織上的作用, 都與集團外的八不同。因此其所佔有 的社會財富,在獲得上和數量上。也與 集團外的人不同。階級就是人的集團, 這些集團中有一個集團,因為在一定 的社會經濟制度上佔有特殊地位,逐

(二) 社會階級及是在生產上作用相同而在 生產過程中絕其他部分人關係又相同 之一種人所構成的總和 · 這些關係而 日由物體上,即由勞動機關上。反映出

能夠篡取其他集團的勞動。(列寧)

來。(布哈林)

(三)階級乃是那些個人和集團所構成的,

他們在社會生產過程中相互問處於同樣的關係,因此就屬於經濟活動上的

同一範疇。(古諾夫) 上面這幾條定義中,我們認為第一條定義是

最正確的,同時又是特別明顯的。(註) 說到階級時候,必須注意一點,即人們往往將

"階級" (classe `和"等級"(etat) 混為一談,而這

樣的合混不可以的。 (註) 試塞馬克思主義者以外學者之幾%關於階級的定義來

走,武事与死心主義有效。 看 也不是沒有用處的,

中各分子、對於一個現團篡取別個美國的剩餘勞動之 社會過程的關係、是站在同樣經濟地位的,因此他們 在社會經濟過程中有共同的敵人和共同的經濟利益。

社幹巴蘭諾夫斯基将階級看作一種社會集團,此集團

會經派過程中有共同的敵人和共同的經濟利益。 <u>鐵立夫斯基</u> U Dielievsky 將階級看作是

有共同經濟特徵和共同經濟利益之個人的總和,不管 他們中間是否還有其他非經濟的特徵和利益。(「註)。 馬克思在其少年時代的著作中,譬如在黑格 見法律哲學批評中,雖然未曾分清"階級"和"等級",而將無產階級看作一個"等級",但後來他和, 思格斯對此二者界限是分別得很清楚的。馬克思 在哲學的貧困中,指出階級是社會的集團,階級間 相互關係是屬於社會的性質。僅僅到國家正式承

相當特權而從法律上保障階級分化以後,才出現 "階級"的組織。由此可見"等級"乃是國家承認社

會階級分化之結果o

認社會內部已成的階級分化幷賦予某一定階級以

等級的組織僅僅適應於一定的歷史發展階段。資本主義之產生帶來了異常迅速改變的階級關係,帶來了流動的階級構成,因此使等級的組織陷於破產,一等級組織是在社會關係沉滯雖變之下才是適宜才有可能的。馬克思說,"勞動階級解放之條件,就在於毀滅一切階級。——正如資產階級性的第三等級解放之條件就在毀滅一切等級一樣,"、馬克思——哲學的貧困)(註一)恩格斯

添加一句話說! "資產階級革命毀滅了等級及其

的貧困之附錄)(註二)

特權'資產階級社會祇有階級。" 馬克思所落哲學

在資本主義底下。社會關係變化極速:這個階

(註一)由底下一件事實。我們可以看出若將等級和階級混 為一談,則要發生何種誤會 杜克則克 (Ducler

e'在一八四八年於今治韓典一書中醫定說 法國大

革命消滅了一切階級。可是他設這:話的時候:恰好 正當世界歷史進入劇烈的階級戰爭之新時期的時候。

。(原註)

(註二)德爾布抑克教授(Pro Delbruck) 在一九二〇 年十一月出版之警督十年報中發表一篇論文攻擊馬.

克玉和恩格斯·武他們將·階級沙和"等級"混為一

談。我們由上面所置引的馬克丁和恩格斯的話(就可

駁覆這位德國教受的意見。他的意見将更加是無理

取洞。如果我們迴這起馬克志和恩格斯曾經至決的。

反對拉沙爾(Feldinand Lassalle)之以"第四

等級;這個名稱來稱呼工人階級這一件事情(原註)

級的分子時常不久就變成別個階級的分子,因此 等階是要越於崩潰的,因為屬於某一定等級的分子必須是能"世襲的"享受國家所賦予這個等級的 政治法律上特權。現代的美國就沒有等級。如果英 國還有等級,那祇是前代遺留給資本主義社會之

一種殘餘而已。 馬克思和恩格斯不止一次說到資本主義社會 階級分化的問題。他們認為資本主義社會有三個 根本階級;(一)地主階級,他們的進於就是地貨; (二、資本家階級(資產階級)他們的進於就是利

(二`資本家階級(資產階級)他們的進款就是利潤;(三)工人階級,無產階級 — 即馬克思所說的"勞力的所有主"),他們的進款就是工資。

以上三個階級乃是資本主義社會的三個基本要素,(垂)。添上中間階級和落伍階級,就構成整個

安素、註:你上中间階級和洛伍階級,就構成整個 (註 布哈林同志想象 "命令階級 "和 "服從階級 " 這 個

階級來代替三個 根本、這種企圖·在我看來,是不成功的。這種企圖 不僅使馬克思簡單化,而且要承復我

們上面所說些期潔里之二階級給。如果馬克思該過:

資本主義社會。自然,這些根本階級本身還各自會 分化為許多層次——小階級 ○ 譬如資本家階級分 為工業資產階級,商業資產階級和財政資產階級。

**加工**業資產階級 义可分為許多部分等 o

當我們詳細研究資本主義社會之全 盤 構造 時,就必須不僅注意三個根本階級,而且注意許多 中間階級和小階級。<u>恩格斯</u>分析十九世紀四十年 代德國社會之階級構成時,他就舉列出:封建地

主,資產階級,小資產階級,富裕的農民「大農和中農」,獨立小農,封建式農奴農業雇工,工業無產階

級。 (見<u>恩格斯</u>的德國的革命與反革命)恩格斯 上面所列舉的每一個小階級都是資本主義社會根

本階級中的一小部分。每一個小階級對於其他小

階級都有一定的利害衝突,可是社會根本的區分

既有二個出發點:資本家和工人",那也不能因此便 將利害相反的資本家和地主看作同屬於一個階級。可 是如 果承 布哈林同志的階級區分法:我們就一定會 走到 讚個地步。(原註) 線終於使幾個小階級構成一個根本階級。那些不能確定屬於某個根本階級的分子,就成為中間階級。譬如舉小資產階級做例,恩格斯就說:"牠(註)的性質是根據牠的中間地位來决定的,牠界在資產階級(大商人和大工業家和無產階級中間。牠傾向資產階級的地位,但小小失敗就可以使其中的個人離開本階級而加入無產階級隊伍。……他們不斷的搖擺於顯望和了怖中間:他們渴想高昇至富裕階級的地位,同時懼怕墜落於無濟者隊伍或乞丐隊伍中去。"(恩格斯一德國的革命與反革命智部分子也是站在這種中間地位。他們可以代表許多不同階級的思想,他們分別加入於互相爭鬥的政治集團,他們也與小資產階級一樣搖擺於利害衝突的各階級中間。

說到資本主義社會的階級分化時,必須附帶 .的指明在這個社會裏,一方面有處在一切社廣階

<sup>(</sup>註:即小資產階級。但這裡階級這個名詞是和對的意義。

級之外的落伍分子(譬如乞丐),他方面又有同時

屬於幾個階級的騎牆分子(譬如領有土地的工業 家,開有小店舖的農民等)。所有這些都不是純粹

的階級形態,而是混雜的階級形態。 自從原始共產社會崩潰以後,人類就進入於

新的歷史時代,其特性就是社會的階級分化。階級 存在這一件事實,表明每一個階級都有爭取其利

益的必要,因此都須與別個階級想鬥爭。這個鬥爭 延長得好人期間,而其機能是時常改變的;有時由

**啼門變為明爭。有時則由明爭變為暗門。有時表現** 為劇烈尖銳的性質,有時則和緩而成為慢性的性 質;但在階級社會裏,階級鬥爭無論如何是不會中

斷的. 是一分鐘也不停止而也不會停止的。階級關 **爭或者造成歷史舞台上之偉大革命**,或者潛伏於 社會懷中,像穿山甲一樣暗中開闢自己的道路。

階級和階級鬥爭乃是受一定生產力狀態所决 定的社會分工發展下去的結果。生產力狀態一有 變化,階級鬥爭的形式和性質也就隨之變化。每一 階級,為保持其在一定時代之利益起見;不惜使用種種可能的手段,以鞏固自己的統治或推翻對敵階級的統治。議會的演說,報紙的論文. 罷工,巷職,哲學著作,遊街示威,武裝暴動,國內戰爭一這些就是階級鬥爭所表現的各種形式。這些階級鬥爭現象深入於社會生產的一切毛孔并從共中反映出來:法律條文,道德觀念,鑿術作品,宗教官仰等。

"一切社會現象都染有一定的階級彩色,而整個社會,於某一定時期,在其每一次運動乃是各種互相影響的階級傾向所構成之合力。……"(凱動斯克勞茨——經濟的唯物論是甚麼)這些傾向中每一個傾向之終極目的,都是要奪収政權,即佔有國家——這個"集中的和有組織的社會暴力,之機關。因此,階級鬥爭永遠是傾向於政治的鬥爭。馬克思主義根本理論之一就說:"一切階級鬥爭都是政治的鬥爭。"

在每一個歷史階段,階級鬥爭之結果,總是生

產力狀態所計定要走向政權的那一個階級要取得 勝利。恩格斯說:"自今以前,一切革命都是這一階 級的統治替換別一階級的統治……一部分少數人 被推翻了,別一部分少數人則根據自己利益獲得

國家機關。以前經濟發展的程度,每一次弒容許少 數人走到統治地位,為此原故,而且僅僅為此原 故,所以處在服從地位的多數人就為少數人利益 而参加革命拜驯服的服役革命。"(恩洛斯——法

國階級鬥爭序言)

每一種階級制度,都是在相當的物質條件已 經具備以後才產生的。可是,如果在階級鬥爭的過 程中,生產力發展所需要的階級變革受了障礙而 延長好久時間不能實現,則整個社會就要瓦解。共

産黨宣言中那一段名言即表示這個意義・這就是 說:階級鬥爭之結果不是整個社會經過革命的改 造,便是爭鬥的階級兩敗俱傷。

由此可見,社會中的階級鬥爭乃是使社會不

斷除舊更新之強有力的動力。有了階級鬥爭;一切

寫朽的階級制度才能廢除而代之以能發展社會生

產力的新制度。馬克思說:"在一定的發展程度上, 物(註)自已造成了自已崩潰的物質條件。從那時 起, 感覺受物束縛的感情和勢力就開始發展。物一

定要被毀滅,而继被毀滅了。" 階級鬥爭之規律,驅使這種社會結構去代替 別種社會結構;這種不斷的階級變革乃是階級社 會整個歷史的特性,必須這個社會消滅以後,這種

特性也才會消滅。這將在甚麼時候呢?這是在最後 一次階級變革發生以後,即在多數人為多數人利

益而第一次奪得政權以後。 "我們要想最後的消滅階級,必須等待我們達

到一種社會水平線,那時不僅某一統治階級成為 贅瘤,面且一切統治階級以至於社會階級分化也

都成為贅瘤了。這就是說:必須等待生產力發展到 一種程度,使一階級佔有生產機關和生產品,亦即 某階級政治統治,教育壟斷和文化指導,——不僅 是不必要的,而且成為經濟政治和文化發展上的障礙物。"(恩格斯的反杜靈)從資本主義社會生產力發展達到最高程度那個時候起,階級鬥爭本來是生產力發展的前提從今就變成為生產力發展的

障礙了:無產階級是能夠有計劃的組織那被資本

主義所破壞的經濟之唯一階級,無產階級代替資產階級而與,就是表明人類將從階級的社會過渡

到無階級的社會。

亞德列爾(Max Adler) 說得很對,他說:"階級鬥爭之顚撲不破的舊規律,以其本身邏輯的力量,將經由最後的人數最多的一個階級——無產階級—— 而達到消滅一切階級分化幷構成利害一致的整個人類社會。"(亞德例爾——馬克思學說之社會觀)

說到階級鬥爭問題時候,我們必須回答那即 馬克思主義文獻中時常引起爭論的一個問題,即 是說:具有一切階級特徵,但缺乏階級自覺的一種 社會集團,能否致力階級鬥爭。 某一階級 要有階級意識,必須經過其存在及 其在歷史舞台上鬥爭之一定時期,這個時期也許 是很長的。某一階級僅僅在這個鬥爭過程中才獲 得階級自覺。

人類歷史必需發展至一定時代,自發的和不 自覺的階級鬥爭才能變成自覺的階級鬥爭。

"產生社會階級觀念之歷史前提有如下 幾項:

- (一)因原始技術發達,社會於是有剩餘生 產品,從此各種社會關係上社會的不 平等一天比一天增長起來。
- (二)簡單的商品經濟過渡到資本主義 制度。等級組織之消滅。
- (三)由新的生產技術所結合起來之直接生產者的階級出現於社會鬥爭舞台。" (沙發洛夫——Safarov之共產主義科學基礎中所徵引的於來夫——S. I. so Intsev的著件:社會階級論)

某一階級雖然自發的而非階級自覺的向其敵 對階級鬥爭,但并未因為這種不自覺而失掉其階 級資格。因此<u>波格旦諾夫</u>(A. A. Bogdanov) 的意見是極端錯誤的,即他認為"奴隸無論何時都

評論)(註一) 奴隷瞭解他們的利益是與他們的階級 敵人——奴隷領主之利益,處在相反地位,但他們 不能獲得——預意歌: 如怎样去聯胺聯級敵人公童

不能達到階級的程度。"(波格且諾夫——經驗批

不能獲得一種意識: 即怎樣去戰勝階級敵人的意 證。(註二)由此可見,奴隷對其主人的鬥爭根本上

(註一) 附帶說一說 波格且諾夫這本書中所發揮的關於階級的理論、都帶著歷史的唯心論精神。他的'組織觀' 離開馬克思主義是有十萬八千里路遠的《原註》

(註二.<u>杜幹巴閱諾夫斯基</u>教授以為·自在之階級,即選沒有 自覺的階級,甚至逐不瞭解其利益是興敵人利益相

> 反的。這自然也是非常錯誤。<u>做國</u>農民并未完全成 為自學的跨級,但他們十分明白自己的別会是即被

溪自冕的階級,但他們十分明白自己的利益是奧地 主的利益相反的。蒲列漢諧夫關於此問題說 "如果

所做的鬥爭不能稱爲白冕的階級鬥爭,那僅僅是因

爲'就自覺的階級鬥爭看來,看出利益相反還是不夠

還是階級鬥爭,但自然不是自**覺的**階級鬥爭。發動這種鬥爭的階級尚未正式成立起來,或者像馬克思所說,尚未成為"自為之階級"(Classe poursoi)面還祇是"自在之階級"、classe en soi)。

工人階級在成為"自為之階級"以前,有很長 人的時候是"自在之階級",企圖以反對資本的自 簽門爭去爭取自己利益。

的,必須還要瞭解用何方法才能飛膝那與 自己利益和反的敵人。(原註)

