

# 清華學報

第 六 卷 第 一 期

文 哲 學 號

國 立 清 華 大 學 發 行 中 華 民 國 十 九 年 六 月

# 清 華 學 報

# 第六卷第一期目錄

## 中華民國十九年六月

| <u>公孫龍哲學</u>                                             |
|----------------------------------------------------------|
| The Meaning of "The Meaning of Meaning" A. Richards11-16 |
| 三國志曹冲華陀傳與印度故事陳寅恪17—20                                    |
| Molière's TartuffeR. Winter21—38                         |
| Internal and External Relations金岳霖39—69                  |
| 五德終始說下的政治和歷史顧頡剛71—268                                    |
| 國文中之倒裝賓語場樹達269—277                                       |
| 校讀文章一貫後記                                                 |
| <u>兼 葭 樓</u> 詩(近 兩 年 作) ············ <u>黄</u>            |

# 本報編輯委員

羅家倫 吳之椿 楊振聲(本專號主任) 葉企孫 王文顯 陳 總 馮友蘭 蔣廷黻 能慶來 張準 翁文灝 陳 植 慮恩緒 金岳霖 高崇熙 趙元任 唐 鉞 陳寅恪 朱希祖 吳有訓

# 本期撰述人略歷

馮 友 蘭 美國哥倫比亞大學哲學博士本校哲學系教授兼系主任

I. A. Richards 英國劍橋大學文學教授本校西洋文學系教授

陳 寅 恪 曾在美國哈佛大學德國柏林大學等研究院研究現任本校中國文學系教授

R. Winter 美國芝加哥大學碩士曾任東南大學教授 現任本校西洋文學系教授

金 岳 霖 美國哥倫比亞大學哲學博士本校哲學系

顧 頡 剛 燕京大學教授

楊 樹 達 本校中國文學系教授

張 煦 本校中國文學系教授

## 公孫龍哲學

### 馮友蘭

本交承金岳霖先生指正數處護此致謝。

漢人所謂古代哲學中之名家者流,戰國時人稱曰"辯者", (見莊子天道篇,天下篇)或曰"刑名之家"(見戰國策趙策)。普通謂辯者之學",合同異,離堅白"。蓋辯者中實分為二派。一派"合同異",一派"離堅白";前者以惠施為首領,後者以<u>公孫</u>龍為首領。

莊子天下籍所述惠施十事,皆以"至大無外"之觀點,指出一切區別之為相對的,而歸結于"氾愛萬物,天地一體也"。此"合同異"也。莊子之學,如齊物論及秋水籍所說,亦從"道"之觀點,指出一切區別之為相對的,而歸結于"天地與我並生,而萬物與我為一"。然莊子又言:"既已為一矣,且得有言平"?此一轉語,實莊子與惠施不同之處。蓋莊子又言"心齋""坐忘",使吾人超乎知識之上而實際經驗"萬物與我為一"之境界。惠施則只以"辯"證明"天地一體也"。此所以天下篇歎其才而又惜其"終以善辯為名"。蓋依莊學之觀點,惠施可謂一間未達而誤入歧途也。

"合同異"一派之說,皆就物之個體而論。一個體本有許多性質,而其所有之性質,又皆非絕對的。故泰山可謂為小,而秋毫可謂為大。一概念則不然。一概念只是一概念,其性質亦是絕對的。如大之概念只是大,小之概念只是小。惠施之觀點,注重于個體的物,故"合同異"而歸結于"汎愛萬地一體也"。公孫龍之觀點,則注重于概念,故"離堅白"



而歸結子"天下皆獨而正"。

公孫龍"所爲名者,乃以白馬之論"。(<u>陳府總</u> 公孫龍子 中白馬論曰:

"白馬非馬……馬者,所以命形也;自者,所以命色也;命色者,非命形也,故曰白馬非馬。…… 求馬,黃黑馬 智可致;求白馬,黃黑馬不可致。…… 故黃黑馬一也,而可以應有馬,而不可以應有白馬,是白馬之非馬 在 安取白馬,在馬也。 使馬無色,有馬如已耳。安取白馬,在人者,非馬也。 白馬者,馬與白也。馬與白地。故曰,白馬非馬也。 一白者不定所白也。 馬者,非白也。 馬者,非白也。 馬者,非白也。 馬者,非有去也。故黃黑皆所以應。 白馬者,有去取於色,黃黑馬皆所以應耳。無去者,非有去也故曰白馬非馬"。

馬之名所指只一切馬共有之性質,只一馬 as such,所謂"有馬如已耳"。(已似當為己,如己即 as such 之意)。 其於色皆無所定",而白馬則於色有"所定"。 故白馬之名之所指,與馬之名之所指,實不同也。 白亦有非此白物亦非彼白物之普通的白。 此即所謂"不定所白"之白也。 若白馬之白,則只為白馬之白,故曰"白馬者,白定所白也。定所白者非白也"。言已為白馬之白,則即非普通之白。 白馬之名之所指,與白之名之所指,亦不同也。

馬,白,及白馬,之名之所指,即<u>指物</u>為所謂之"指"。 指與物不同。 所謂物者名實為云:

"天地與其所產焉,物也。 物以物其所物而不

者,實也。實以實其所實而不曠焉者,位也。…… 正其所實者,正其名也"。…… 夫名,實謂也。知此之非此也,知此之不在此也,則不謂也。(原為"知此之非也明不為也" 依逾越校改。) 知彼之非彼也,知彼之不在彼也,則不謂也"。

由此段觀之,則物為佔空間時間中之位置者,即現在哲學中所謂具體的個體也。如此馬,彼馬,此白物,彼白物,是也。指者,名之所指也。就一方面說,名之所指為個體,所謂"名者,實謂也"。就又一方面說,名之所指為共相。(註一)如此馬彼馬之外,倘有"有馬如己耳"之馬。此白物彼白品之外,倘有一"白者不定所白"之白。此"馬"與"白",即現在哲學中所謂"共相",或"要素"。此亦名之所指也。 公孫祖以指物對學,可知其所謂指,即名之所指之共相也。(註二)

及孫龍之白馬論,指出"馬""白"及"白馬"乃獨立分離的共相。 莊子秋水篇稱公孫龍"離堅白"。 "離堅白"者,即指出"堅"及"白"乃兩個分離的共相也。 堅白論曰:

此所謂"無堅""無白",皆指具體的石中之堅白而言。 親石者見白而不見堅。 不見堅,則堅離於白矣。 拊石者得堅而不得白,不得白,則白離於堅矣。 此可見"堅"與"白""不

相盈'。所謂'不相盈'者,即此不在彼中也。此就知識論上證明堅白之為兩個分離的共相也。堅白論中又設為難者駁詞云:

"目不能堅,手不能白,不可謂無堅,不可謂無白。 其 異任也,其無以代也。 堅白 域于石,惡乎離"? 此謂目乎異任,不能相代,故目見白不見堅,手拊堅不得白。 然此自是目不見堅,手不得白而已。 其實堅白皆在石內,何 能相離也? 公孫龍答曰:

"物白焉不定其所自物堅焉不定其所堅。不定者氣惡乎其(原作甚,依陳憑校改)。石也?"

謝希深曰:"萬物通有白是不定白於石也。 夫堅白豊惟不定於石乎? 亦兼不定於萬物矣。 萬物且猶不能定,安能獨與石同體乎?" 白"不定其所白",堅"不定其所坚",豊得謂"堅白域於石"? 天下之物,有堅而不白者,有白而不堅者;堅白為兩個分離的共相,更可見矣。 此就形上學上證明堅白之"離"也。 堅白論又曰:

"堅未與石為堅而物雜,未與為堅而堅必堅。其不 堅石物而堅、天下未有若堅而堅藏。 白固不能自白,惡 能白石物乎? 若白者必白,則不白物而白焉。 黃黑 與之然,石其無有,惡取堅白石乎? 故離也,離也者因 一是"。

謝希深曰: "堅者不獨堅於石,而亦堅於萬物。 故曰: '未與石為堅而物策'也。 亦不與萬物為堅,而固當自堅。 故曰: '未與物為堅而堅必堅'也。 天下未有若此獨立之堅可見,然亦不可謂之無堅。故曰: '而堅藏'也"。 獨立之白,雖亦不可 見,然白實能自白。蓋假使白而不能自白,即不能使石與物白。 若白而能自白,則不借他物而亦自存焉。 黃黑各色亦然。 石可無白,無白則無堅白石矣。 由此可見,堅白可離而獨存也。 此就形上學上言"堅"及"白"之共相皆有獨立的存在。 "堅"及"白"之共相。雖能獨立的自堅自白,然人之感覺之,則只限於其表現於具體的物者,即人只能感覺其與物為堅,與物為白者。 然即其不表現於物,亦非無有,不過不可使人感覺耳。此即所謂"歲"也。 其"歲"乃其自藏,非有歲之者。 故堅自論曰:

"有自藏也,非藏而藏也"。

柏拉圖謂個體可見而不可思概念可思而不可見。即此義也。於此更可見"堅""白"之離矣。 豊獨"堅""白"離,一切共相皆分離而有獨立的存在。 故堅白論曰:

"離也者,天下皆獨而正"。

現代新寶在論者,謂個體之物存在 Existi 概念潛存 Subsist。所謂潛存者,即不在時空中佔位置,而亦非無有。 如堅雖不與物為堅,然仍不可謂無堅。 此即謂堅"藏",即謂堅潛存也。 知堅 藏之義,則及孫龍子指物論可讀矣。 指物論 H:

"物莫非指,而指非指。天下無指,物無可以謂物。非指者,天下無 (原作而,據 血越校改) 物,可謂指乎? 指也者,天下之所無也; 物也者,天下之所有也; 以天下之所有,為天下之所無,未可。天下無指,而物不可謂指也; 不可謂指者,非指也; 非指者,物莫非指也。 天下無指而物不可謂指者,非有非指也;非有非指者,物莫非指也;

物莫非指者;而指非指也。天下無指者,生於物之各有名不為指也。不為指而謂之指,是無不為指。以有不為指之無不為指,未可。且指者天下之所兼。天下無指者,物不可謂無指也;不可謂無指者,物莫非指,指非非指也,指與物非指也。使天下無物指,誰徑謂非指。天下無物,誰徑謂指於天下有指無物指,誰徑謂非指於徑謂無物非指於且失指問自為非指,爰待於物,而乃與為指心。

天下之物,若將其分析,則惟見其為若干之共相而已。 然 概念 則不 可復 分 析 為 共 相。 故 曰:"物 莫 非 指, 而 指 非 指,天 下無指,物無可以爲物也"。 然共相必"有所定",有所"與", 即必表現於物,然後在時空佔位置,而為吾人所感覺。 不在時空,不為吾人所感覺。 故曰: '天下無物,可謂指乎'? 又曰:"指也者,天下之所無也;物也者,天下之所有也"。蓋共 相若無所定,不"與物",則不在時空而藏,故為天下之所無也。 物有在時空中之存在,而爲"天下之所有"。故物雖可分析 爲若干共相而物之自身則非指。故一方面言"物莫非指", 一方面又言"物不可爲指"也。 謂"天下無指",即謂共相之 自身,不在時空之內,然天下之物皆有其名。"名,實謂也"。 名所以謂實,實亦爲個體,名則代表共相。 然名亦只爲共相 之代表,非即共相。天下雖有名,而仍無共相。 故曰:"天下 無指者,生於物之各有名不為指也"。名不爲指則不可謂之 爲指。 故曰:"以有不爲指之無不爲指,未可"。一共相爲其 類之物之所共有,如"馬"之共相,為馬之類之物所共有。 之共相,爲白物之類之物所共有。 故謂天下無指,非謂天下 之物無指也。 故曰:"且指者,天下之所兼;天下無指者,物不可謂無指也"。按一方面言,物莫非指,蓋具體的物,皆共相之聚合,而在時空佔位置者也。 按又一方面言,則物為非指,蓋在時空佔位置者乃個體,非共相也。 故按一方面言,"不可謂無指者,非有非指者,物莫非指"。按又一方面言,"不可言,"指非非指,指奥物非指也"。"指奥物非指"者,若干指聯合現於時空中之"位"而為物。 現於物中之指,即"與物"之指,即所謂"物指"。 若使無指,則不能有物。 若使無物,則僅有"藏"而不現之共相,而不能有物。 若使有指無物,則僅有"藏"而不現之共相,而可能有物。 若使有指無物,則僅有"藏"而不現之共相,而可能有物。 若使有指無物,則僅有"藏"而不現之共相,而可能有物。 若使有指無物措。天下無物,誰徑謂非指。 天下無物,誰徑謂非指。 天下無物,誰徑謂非指。 天下無物,誰徑謂非治。 故曰:"天下無物措,從謂非指。不能有於時空之位以為物,亦係自然的,非有使之者。 故曰:"且夫指固自為非指,奚待於物而乃與為指"。"非指"即物也。

共相不變者也;個體常變者也。或變或不變,公孫龍子 通變論即討論此問題者。 通變論曰:

"曰,二有一乎? 曰,二無一。曰,二有右乎? 曰,二無右。曰,二有左乎? 曰,二無左。曰,右可謂二乎? 曰,不可。曰,左與右可謂二乎? 曰,不可。曰,左與右可謂二乎? 曰,可"。

二之共相只是二,非他一切。 故非一,非左非右。 但左加於右則其數二,故左與右可謂二。 通變論曰:

"日,謂變非不變可乎? 日,可。日,右有與,可謂變乎? 日,可。日,變奚? (原作隻康<u>命越校改</u>) 日,右"。

共相不發調體常變,變非不變也。"右有與"之"與"即堅白論

"堅未與石為堅"之"與"。 蓋共相之自身雖不變,然若表現於個體,則可謂為有變矣。 故右之共相,若"有與",即"可謂變"也。變為何? 仍變為右? 不過此右乃指具體的事例中之右,(如此物之前)非右之共相而已。 通變論日

"旧,右 芍變,安 可謂右? 芍不 變,安 可謂變? 日,二 芍 無 左 又 無 右,二 者 左 與 右,奈 何'?

問者不達"右有與"即為供體的事例中之右,故問:右若變,何以仍為右。若不變,何以謂之變。問者又不達左與右加,其數為二,故稱為二,故又問:二既非左,又非右,何以謂二者左與右。通變論曰:

"羊合牛非馬,牛合羊非雞。 曰,何哉?" 此謂左與右加,其數為二,故稱為二。 非謂左之共相與右之 共相,聚合為一而成為二也。 左右之共相,不能聚合而為二, 猶羊牛之共相不能聚而為馬,牛羊之共相不能聚合而為雞 也。 通變論曰:

"日:羊與牛唯異。羊有齒,牛無齒,而牛之非羊也,羊之非牛也,未可;是不俱有,而或類焉。羊有角,牛有角,牛之而羊也,羊之而牛也未可;是俱有,而類之不同也。羊牛有角,馬無角,馬有尾,牛羊無尾,故日,羊合牛非馬也。非馬者,無馬也。無馬者,羊不二,牛不二,而羊牛二,是而羊而牛非馬可也。若舉而以是,猶類之不同。若左右,猶是舉"。

此歷舉牛,羊,馬,之共相,內容不同,放羊,牛,之共相,不能聚合而 馬也。然羊,牛,之共相雖不能合而為馬,而羊牛之共相相加, 其數為二,故曰"羊不二,牛不二,而牛羊二"也。羊牛雖不一 類然不害其相加為二,左右之為二,亦猶是已。故曰"若舉而以是,猶類之不同,若左右,猶是舉"。通變論曰:

此謂牛羊與雞更不同。雞足之共相,或"謂雞足"之言,及實際的雞之三足,為三。 若牛足或羊足之共相,或"謂牛羊足"之言,及實際的牛或羊之四足,則數五。 故牛羊之共相不能聚合而為雞。 與其謂牛羊之共相可合而為雞,則尚不如謂其可合而為馬。 蓋馬與雞比,猶與牛羊為相近也。 故曰:"與馬以雞,寧馬"也。 若必謂牛羊可為雞,則是"亂名",是"在舉"也。此篇下文不甚明了。 然其大意,謂青與白不能為黃,白與青不能為身,猶"羊合牛非馬,牛合羊非雞"。 故曰"黃其馬也,碧其雞也"。 蓋另舉例以釋上文之意,所謂"他辯"也。

以上為公孫龍哲學之大綱。 公孫龍所持之論,皆與吾人威覺所見不合。 彼用理智觀察世界,理智所見,固可與威,覺不合也, 吾人之常識,皆以吾人威覺所得之知識為根據。常人之見皆依常識之觀點,此公孫龍之學,可以為"然不然,可不可"(進至秋水鎮)也。

(註一)嚴格言之,名有抽象與具體之分。抽象之名專指共相。具體公共之名,指個體而包涵共相。其所指之個體,即其外延denotation;其所涵之共相,即其內涵connotation。但中國文字,形式上無此分別;中國古哲學家亦未為此分別。故指個體之馬之"馬"與指馬之共

相之"馬"謂此白物之"白",與指白之共相之"白",未有區別。即"馬""白"兼指抽象的共相,與具體的個體;即兼有二種功用也。

(註二) 余第一次稿云: "共相"或"要素", 公孫龍未有專用名詞以名之。 "馬" "白" 在文字語言上之代表,即此名實論所謂名也。吾人對於此白馬彼白馬之知識,謂之"知見" Percept 對於"馬" "白"及"白馬"之知識,謂之概念 Concept。 公孫龍所謂"指"即概念也。(陳雖凡先生問指與旨通。旨訓意指亦訓意。 說詳陳先生所著讀子通詢) 公孫龍未寫共相專立名詞,即以"指"名之。 猶柏拉圖所說之概念 Idea 即指共相也。此說亦通,但不如以"指" 第名之所指之共相寫更直截耳。

#### The Meaning of "The Meaning of Meaning."

by

#### k. A. Richards, Fellow of Magdelene College, Cambridge.

When I was an undergraduate at Cambridge I listened for several years to the Lectures of two celebrated philosophers. They spoke at the same hour in the same building, one on the ground floor, the other just above him on the second floor. Each spent much of his time discussing the views of the other. Dr. A, on the ground floor, would say several times an hour, "I cannot imagine what Professor B means by saying..." and just as often Professor B would say, "I do not pretend to be able to grasp Dr. A's meaning." The only point upon which they ever seemed to agree was that the other "could not possibly mean what he said."

After some years of this, it began to dawn upon me that there must be something radically wrong with their use of language if two very able and acute and distinguished men behaved so strangely. At the same time I noticed that neither of them ever spent any time discussing meaning itself; and a little inquiry showed that other philosophers did not behave very differently in this regard, although the word 'meaning' was as constantly in the months.

A very astute English woman, Lady Welby, who had been Lady in Waiting to Queen Victoria, used to urge our philosophers, psychologists and linguists to look into this matter. She had been struck by the frequency with which serious discussions turned into disputes about words. This convinced her that language often betrayed and misled men who thought deeply, and that a new science, the science, of 'SIGNIFICS' or of 'SYTBOLISM' was badly needed. But few of these upon whom she urged this opinion ever understood 'what she meant.' Among the few was Mr. C. K. Ogden, than a young classical scholar of great brilliance and promise at Magdalene College, Cambridge. The war, however, prevented him from

doing much work upon the subject although his position as Editor of the famous English war-time weekly paper, *The Cambridge Magazine* gave him an unrivalled opportunity to study the uses and abuses of works in propaganda and politics.

In 1918 Mr. Ogden and I began a discussion of Meaning which went on for more than a year almost continuously. His extraordinary range of learning and wide knowledge of contemporary European thought upon an unusual variety of subjects, coupled with his rooted mistrust of accepted opinions were great advantages. My interest was rather that of the psychologist and literary critic. These different approaches enabled us to cover the subject in a way which a single mind could hardly have done. Further, we soon grew able to collaborate with an unusual degree of ease and enjoyment. Practical experience in collaboration is very desireable for those who wish to work at this subject, since the study of meaning is really the study of the instruments by which men understand one another, and nothing tests understanding so much as collaboration in original and constructive work. In addition, this study of meaning is apt to be dishear tening and two workers can more easily remain cheerful than one.

As we explored the history of the subject we discovered that very many great authorities in the past has deplored the absence of a science of meaning. John Locke, one of the three great English Philosophers, wrote a whole volume on the matter, the Third Book of his great Essay. This Third Book was devoted to the difficulties which the use of words occasions in discussion and in the study of difficult and abstract matters. This, he said, "cost me more pains to express than all the rest of my Essay," Yet Locke's Third Book is never read and is usually unknown even to professional students of English Philosophy.

We soon learnt not to be surprised by this neglect. Great economists, sociologists, political theorists, logicians, moralists, aestheticians and experts in all the abstract sciences can easily be found agreeing in the prefaces to their works that words are in fact the very Devil, and that all these sciences are being endlessly delayed by the ambiguities and shifting meanings of words.

But everyone who has yet attempted to discover exactly what is wrong with language as an instrument for abstract discussion, or who has tried to improve matters, has been treated in the past as a crank, if not as a fool, for his pains. A deep-lying, very strong, resistance is offered by most minds to the suggestion that we do not know what we mean. Such a view seems to take away the foundations of our existence and, since a close study of meaning usually shows that we are far less clear in our meaning than we suppose, this distaste for investigation is easily explained.

The physical science are the great exception to this universal verbalism, as this disease—the use of words without sufficient scrutiny of meanings—may be called. These sciences are free from it because ultimately everything said by physics rests upon something that is done in a laboratory. Physics, though the fact is often hidden by its mathematical complexities, deals in the end with things that can be touched, seen and handled. The misleading influences of words and symbols do not come into physics except, it may be remarked, at those obscure confines of the subject where we do not yet know whether the latest utterances of Einstein, or Schroedinger are physics or mathematics.

By contrast, all the studies which rest, not upon physics but upon psychology, and these include ethics, æthetics, sociology, political theory, economics—in fact all the subjects which are of human interest—are hampered and sometimes nearly paralysed by verbalism. Psychology itself, though full of new life and ready to advance, suffers disastrously from its uncontrolled and misleading vocabularies.

To take one example—the word 'meaning' itself is an important term in psychology. A large part of the task which we set ourselves consisted in a description and classification of the different senses (or meanings) of the word "meaning." We found, of course, that it has several meanings, but we were hardly prepared for the degree to which in current discussions these meanings were confused. We found it necessary to distinguish no less than 16 different

senses of 'meaning,' in order to charify the types of linguistic misunderstandings we encountered.

The picture of eternal human misunderstanding thus opened out seems at first sight depressing. But a very encouraging fact soom appeared. In order to check our results ar regards the word 'Meaning' we also examined, in the same fashion, other words which are famous, and should be imfamous, in controversy, among them the word 'Beauty'. Although the question 'What is Meaning?' never has been much discussed, the question 'What is Beauty?' has been the occasion for endless dispute. We found, of course, that 'Beauty' has many senses and also that these senses run parallel to those of the word 'Meaning' in an interesting and suggestive manner.

The result of the two investigations was the beginning of a new technique of study which we hope to develop in the never future. A student who has made himself familiar with the senses of the words 'Meaning' and 'Beauty' at once finds himself in a very advantageous position if he turns to the study of 'Wealth' 'Truth', 'Good', 'Value', 'Progress', 'Life' or any other of the great watchwords of the social sciences. He will know already some of the ways in which these instruments of discussion are likely to mislead him unless critically handled.

But works besides being instruments of intellectual discussion are also powerful agents for swaying our feeling and influencing our attitudes to life. How powerful they can be is shown by Poetry, which in our modern civilization is becoming not less but more important in life. This branch of this subject called for a separate study which I undertook. Mr. Ogden meanwhile continued with the problem of fictions (logical, legal and others)—a problem originally raised by Bentham—and with the considerations pertaining to international and auxiliary languages. The result has been his very remarkable project, Basic English, May own attempt to apply whatever light we seemed to gain from our joint reflections on meaning incidentally brought out a fresh mass of evidence to show that words are not to be trusted. Even very well-educated readers, it appears,

only occasionally apprehend the various meanings of words in poetry with sufficient accuracy to make critical discussion desireable. A result, this, which only our natural social prejudice, in favour of exaggerating the degree to which we normally understand one another, would make us doubt.

It appears then that history as well as general literature must join the list of subjects urgently requiring a closer study of the modes of meanings than has hitherto been thought necessary. More obviously, all comparative treatments of literature require it—especially when translation is in question. No one who has made any special study of ambiguity can regard translations with anything but suspicion, even in the case of cognate languages; and where languages so different as Chinese and English are concerned, the arguments in favour of a direct comparative study of their resources by the light of modern logical and psychological analysis seem very clear and pressing. Such a comparative survey of Chinese and English would certainly assist the theory of meaning, it would probably make important contributions to psychology and it would help to reduce the great dangers of inaccurate or one-sided translation. No one who considers, for example, the endless trouble that has been caused in the past by hasty and crude translations of the pivotal terms of Greek thought into Western languages will underrate these dangers. . A crude translation of an important word produces a strain of bastard thinking which generations of scholars are sometimes not able to overcome.

This comparative survey would need the close collaboration of at least three students—a Chinese scholar with a tast for exploring impartially the subtleties of Chinese thought and especially the systematic ambiguities of Chinese philosophy; a translator with as free and plastic control of the resources of the two languages as possible, with a taste for definitions, and a cultivated distrust of accepted equivalences, thirdly, a student of Meaning whose business it would be to analyse, generalise and classify the linguistic situations which be observed arising in the course of the discussion. It is not likely that these various acqui-

rements aptitudes, and tates will ever be combined in one mind. Yet to explore the real problems that contact between Chinese and Western thought will raise in the future they are all needed. The only possible plan is organised collaboration.

This project must not be confused with such undertakings as dictionary making or the compiling of a Thesaurus. It stands to them much as algebra stands to arithmetic. It would endeavour to reach a higher degree of generality; the theory of meanings is the attempt to generalise on the practice of definitions and of drawing distinctions. The lexicographer is concerned with the practical task of nothing distinctions of meaning. When he has listed the various meanings of a word faithfully as he can, he passes on to another word. It is not his business to reflect upon the relations of these various meaning, or to compare various words in respect of the patterns which their several groups of associated meanings present. He has too much work in hand to attend to these matters; he must leave them to students with a different kind of interest in meanings, and equipment. The relation between them may be compared with that of the man of business to the economist, the engineer to physicist, or the physician to the physiologist or bio-chemist. The parallel will perhaps bear pressing.

More assistance from logico-psychological theory might bring to the linguist as great an increase of power as science has brought and is bringing to medicine. And at this moment the linguist is particularly in need of assistance. The two greatest systems of thought in the world are at last coming into close contact. To mediate between them they have only words, which every reflective person accustomed to discussion will recognise to be delicate and untrustworthy instruments. The only way to make them more reliable and to overcome their treacheries is through an improved and more critical discipline, making us more aware of the principles by which they work and better able to control their ambiguities and confusions. This is the case for a comparative theoretical survey of Chinese and English, and, in the practical sense, the 'meaning' of the study of meaning.

## 三國志曹冲華佗傳與佛教故事

#### 陳寅恪

陳承祚著三國志,下筆謹嚴。 <u>裴世期</u>為之註,頗採小說 故事以補之,轉失原書去取之意,後人多議之者。 實則國志 本文往往有佛教故事,雜糅附益於其間,特蹟象隱晦,不易發 覺其爲外國輸入者耳。 今略舉數事以證明之,或亦審查古 代史料眞僞者之一助也。

魏志卷二十鄧哀王沖傳云:

'鄧哀王沖字倉舒,聰察歧疑,生五六歲,智意所及,有若成人之智。 時孫權自致巨象,太祖欲知其斤重,訪之羣下,咸莫能出其理。 沖日,置巨象大船之上,而刻其水痕所至,稱物以載之,則校可知矣。 太祖大悅,即施行焉'。

'天神又問,此大白象有幾斤'而羣臣共議,無能知者。 亦募國內,復不能知。 大臣問父,父言:置象船上,著大池中, 畫水齊船,深淺幾許,即以此船量石著中,水沒齊畫,則知斤 兩。 即以此智以答天神'

案雜寶 藏經雖爲北魏時所譯,然其書乃雜採諸經而成,

放其所載諸國緣多見於支那先後譯出之佛典中。 如卷八 之難陀王與那伽斯那共論緣與那先比丘問經之關係,即其 一例。 因知卷一之蹇老國緣亦當別有同一內容之經典,譯 出在先。 或雖經譯出,而書籍亡逸,無可徵考。 或雖未譯出, 而此故事僅過口述,亦得輾轉流傳至於中土,遂附會為倉廚 之事,以見其智。 但象為南方之獸,非暫氏境內所能有,不得 不取其事與孫權貢獻事混成一談,以文飾之,此比較民俗文 學之通例也。

又魏志卷二十九華佗傳云:

"能佗字元化,一名勇養走古數字與專相似,寫書者不能別, 帶ূ 色字元化其名宜為數也。案實 數通用字不必如整就以為寫誤 也)。 (中略)時人以為年且百歲,而有壯容。 (中略)病若在腸 中,便斷腸蔥洗,縫腹摩膏,四五日差,不痛,人亦不自寤,一月 之間即不復矣。 (中略)又有一士大夫不快,佗云病甚,當破 腹取。 然君壽不過十年,病不能殺君,忍病十歲,壽俱當盡。 不足故自刳裂。 士大夫不耐痛癢,必欲除之,佗遂下手,所 患等差,十年竟死。(下略)

後漢書方鄉傳亦有悲佗傳,范蔚宗所記與魏志同出一源,而其書後成,可於此並論之。案杭大宗三國志補注卷四引玉砌雜書曰:「華佗固神醫也然范晔陳壽記其治疾,皆言若病結積在內,針藥所不能及者云云……此決無之理。」是昔人固有疑其事者。 夫華佗之為歷史上眞實人物,自不容不信。 然斷腸破腹,數日即差,揆以學術進化之史蹟,當時恐難臻此。 其有神話色采,似無可疑。 檢天竺語'agada'乃樂之義,舊譯為'阿伽陀'或阿羯陀',為內典中所習見之語。'菲'

字古音,據瑞典人高本漢字典為火四 日本漢音亦讀華為大。 則'華佗'二字古音與'gada'適相應,其渻去'阿'字者,猶'阿羅漢'僅 稱'羅漢'之比。蓋元化固華氏子,其本名為裏而非伦,當時民 間比附印度神話故事,因稱為權伦',實以'藥神'目之。此魏志 後漢書所記元化之字,所以與其一名之專相應合之故也。 考後漢安世高譯際女養域因緣經所載神器養域諸奇術,如 治拘睒漏長者子病,取利刀破腸,披腸結處。治迦羅越家女 病,以金刀披破其頭,悉出諸蟲,封著甕中,以三種神膏塗瘡,七 日便愈,乃出蟲示之,女見,大驚怖。 及治迦羅越家男兒肝反 戾向後病,以金刀破腹,還肝向前:以三種神膏塗之,三日便念。 其斷腸破腹固與元化事不異,而元化壁縣病者所吐之蛇以 十數,及治陳登疾,令吐出赤頭蟲三升許,亦與養域之治迦羅 越家女病事不無類似之處。至元化為魏武強疾致死,者域 亦以醫暴君病,幾為所殺,賴佛成神,僅而得免。 則其遭際符 合,尤不能令人無因襲之疑。(敦煌本勾道與搜聽起載遊伦事有透 末開腸,洗五藏,劈腦出蟲,乃為魏武帝所殺之語,與榛女養域因緣經所 記尤相似)。然此尚爲外來之神話附益於本國之史實也。若 <u>慧皎高僧傳之養域,則於晉惠帝之未年,經扶南交廣襄陽至</u> 於洛陽復取道流沙而返天竺,俱高值與登九。然據於女養越 因級等佛典則養或爲佛同時人,若其來游中土亦當在春秋 之世,而非典午之時,斯蓋直取外國神話之人物,不經比附事 實或變易名字之程序,而竟以爲本國歷史之人物,則較華於 傳所記更有不同矣。 嘗謂外來之故事名詞比附於本國人 物事實,有似通天老狐,醉則見尾。 如袁宏竹林名士傳戴達 竹林七賢論孫盛魏氏春秋臧榮緒晉書及唐修晉書等所載

嵇康等七人.固皆支那歷史上之人物也。獨七賢所游之竹林,則爲假託佛教名詞,即'Venu'或'Veluvana' 之譯語,乃釋迦牟尼說法處 (見歷代所譯經典) 法顯 (他國心 玄奘 西域 能卷 心 所 親歷之地。 此因名詞之沿襲,而推知事實之依託,亦審查史料與僞之一例也。(即日本學者有論此事之著但于未見)。總而言之,三國志曹冲華佗二傳,皆有佛教故事,輾轉因襲雜糅附會於其間,然巨象非中原當日之獸,華佗爲五天外國之音,其變遷之跡象猶未盡亡,故得賴之以推尋史料之源本。 夫三國志之成書,上距佛教人中土之時猶不甚久,而印度神話傳播已者是之廣。 社會所受之影響已若是之深,遂致以承祚之精識.猶不能別擇與僞而竝筆之於書。 則又治史者所當注意之事,固不獨與此二傳之考證有關而已也。

#### Molière's Tartuffe.

#### by

#### Robert Winter

During the reign of Louis XIV a controversy over the theater arose, in which all of the most illustrious writers of the time took part, with Molière at their head. The question under discussion was: Is the theater moral or not? Can it or can it not improve society? Should it be suppressed? a question which dates from Plato, Aristotle, Ovid, Seneca, Pliny, Tacitus, Valerius Maximus, Plutarch, and Cicero. The church had always taken a stand against the theater in these discussions: Tertullian, Minucius Felix, Jerome, Basil, Cyprian, Lactantius, Ambrose, Augustine, Cyril and others had condemned the theater and this attitude had been continued by François de Sales, Vincent de Paul, Ollier (the founder of St. Sulpice), and by the St. Sacrement. Ollier's lieutenant, Du Ferrier, writes that he is astonished that priests confess comedians, gypsies, and such dogs and swine. The Ritual of the Bishopric of Paris2 contained this significant statement: "All the faithful may be admitted to holy communion except those who for some just reason are forbidden to receive it; and we must exclude those who are obviously unworthy, such as those who are excommunicated, interdicted, and manifestly infamous: to wit, women of bad reputation, concubinaries, comedians, usurers, magicians, sorcerers, blasphemers, and other like sinners, unless they are faithful and have done penance for their sins," etc. Nicole, in his Traité de la Comédie,3 attacks even Corneille, whom we now consider to be the repository of the noblest sentiments of duty. Pascal expressed the same point of view:4 "All great diversions are dangerous for the Christian life; but of all those that the world has invented, there is none more to be feared than comedy."

- 1. Corneille, Racine, Pascal, Nicole, Bossuet, Fénelon, Boileau, La Bruyère, Bourdaloue, Massillon, Fléchier, etc.
- 2. Printed in 1641.
- 3, 7658,
- 4. Pensées, Art. XVI, LXIII.

Molière became the enemy of these people after the *Ecole des Femmes*. His respect for nature and for the irresistable power of love were attacked even after his death, for the Curé of St. Eustache refused him burial while granting it at the same time to Scaramouche. But of all his plays none aroused such a storm of protest as *Tartuffe*, which became the most important document in the great quarrel over the theater which took place towards the middle of the seventeenth century.

Why did Molière strike such a blow at this time? It is generally admitted that the play is so bold that it could not have been given at any other time in the history of France. Voltaire<sup>2</sup> has described this unique moment in detail; the king of Spain had just been obliged to yield the supremacy to Louis XIV; Cardinal Chigi was at this time at the court to offer the pope's excuses for an offense done to the French ambassador; Dunkerque had been added to France by a glorious bargain; what better time could have been chosen to celebrate the glory of the Roi Soleil by the most magnificent festivities that have ever been conceived. The celebrations were held at Versailles and lasted for a week. They combined the most brilliant conceptions of chivalry from the Orlando Furioso, the Amadis, and the Astrée with the most beautiful myths of antiquity, and to that combination were added three plays3 by Molière which gave the finest expression to the cultivation of the time, crowned by what is perhaps the boldest work of French classical literature. More than six hundred persons arrived at Versailles on the fifth of May, besides a small army of artisans and other people necessary for the comedies. The weather was perfect. At the first dinner Mlle, de la Vallière sat the sixth from Madame at a crescent shaped table laid in a garden lighted by thousands of torches held by gorgeously costumed masks. On the second day the Princesse d'Elide was given, which celebrated4 the king's love for Mlle, de La Vallière, whose

<sup>1.</sup> A Lefranc: Lectures on Tartuffe at the College de France. Revue des Cours et Conférences, Vol. XV, 1906-7.

<sup>2.</sup> Siècle de Louis XIV.

<sup>3.</sup> La l'incesse d'Elide, Les Facheux, Le Mariage Forcé.

<sup>4.</sup> Act. I, sc. 1, lines 15-32.

first child had been born five months before. Both the Princesse d'Elide and the Mariage Forcé were suggested to Molière by Rabelais¹ and in general the festivities followed Renaissance traditions. On Saturday a tourney was held, on Sunday the Facheux was given, on Monday a lottery was held and on Monday evening the first three acts of Tartuffe, but, as the official account of the festivities states, "the king, whose extreme delicacy in matters of religion was shocked at the idea that some might mistake the false devotion painted in the play for the true, although he did not question the author's good intentions, forbade its public presentation, and deprived himself of the pleasure of seeing it played in order to prevent those incapable of making as careful a distinction as he from misunderstanding."<sup>2</sup>

M. Lefranc's comment on the festivities is as follows: "Tartuffe marks the apogee of paganism under Louis XIV and is a natural continuation of festivities....

I should like to impress upon you their anti-christian, or at least their profoundly pagan character. In fact they are above all theatrical and symbolical representations given in honor of women, or rather of women in general. We might call them the apotheosis of the feminine sex. But that means radical opposition to the tendencies and ideas of the rigorists! Is it surprising that the latter became Molière's bitter enemies?"

How are we to account for Louis XIV's tolerance in regard to the play? We have no reason to suppose that he appreciated Molière's genius to the full. Louis Racine has related an anecdote in his Mémoires which we may accept as probable, since it does not add to his father's glory. He says: "The king, having asked one day (of Boileau) who was the rarest of the great writers who had honored France during his reign, he (Boileau) named Molière. 'I did not think so', replied the king; 'but you understand these matters better than I'." The explanation lies rather in the fact that the king and Molière had the same enemies. But just who

- I. Books III and IV.
- 2. Gazette, May 17, 1664.
- 3. In 1663 M. and Mme. de Navailles had locked the doors leading to the apartments of the ladies of honor, an action for which they were later exiled from the court.

were involved in the attack? The literature on the subject is enormous and includes at least six distinct hypotheses, each of which has been defended by critics of some distinction.

| I. | Hypocrisy (that is, Molière was making a distinction between |
|----|--------------------------------------------------------------|
|    | true and false devotion)Voltaire, Augier.                    |
| 2. | JansenistsAnatole France                                     |
| 3. | Jesuits Sainte-Beuve, Coquelin.                              |
| 4. | Illuminés Michelet                                           |
| 5. | Saint-Sacrement                                              |
| 6. | All religionBrunetière, Rémy de                              |
|    | Gourmont, Abel Lefranc, Lanson,                              |
|    | Lemaitre, Lavisse, Mesnard.                                  |

Some of the critics of the last group have qualified their statements in some way, but they may be fairly grouped under this head. Louis XIV evidently thought that one religion was enough, and he had no intention of allowing even that one to interfere with his private life. Molière felt the same way in regard to the censors of the theater, but being more of a conscious philosopher than the king, he must have seen that he was taking a stand in the age-long battle between the liberty of nature and the morality of constraint, and that his play was in reality an anti-christian pamphlet in its implication. Bossuet realised that a great enemy to the church had appeared in the person of Molière and he wrote:2 "Posterity will perhaps see the end of this comic poet, who, while playing his Malade Imaginaire or his Médecin par Force, received the last attack of the malady of which he died a few hours afterwards, and passed from the pleasantries of the theater, among which he took almost his last breath, to the court of Him who has said: 'Woe to ye who laugh, for ye shall weep'." Fénelon cannot pardon Molière for having made "vice graceful and virtue odious," and the sentimental Rousseau calls the theater of Molière a "school of vice".

For a good summary of the question see Oscar Hähnel, Die Tendenz von Mol'ere's Tartuffe in der französischen Kritik. Dissertation. Mannheim, 1911.

<sup>2.</sup> Maximes sur la Comédie.

Molière's "philosophy" has perhaps been best defined by Ferdinand Brunetierel and Gustav Lanson: confidence in "nature" (in the sense that Rabelais used the word), that is wise nature, reason, common sense, as opposed to deviations, anomalies, social and moral exaggerations. Molière had the lucidity of mind which implies a certain amount of religious, moral and political indifference. The wonder is that in the circumstances he was able to achieve the detachment which he displays, which is so essential to comedy. It would have been so easy to We have some reason to suppose that Molière was acquainted with the philosophy of Gassendi through his friendship with Chapelle at whose house the philosopher stopped when at Paris, and we have anecdotes to the effect that he sometimes discussed this philosophy as well as that of Descartes. It is probable also that he was acquainted with Cyrano de Bergerac, who was first a follower of Gassendi and later attempted a vulgarisation of Descartes in the Fragment de Physique, are also told that Molière translated Lucretius and that his widow was refused publication of the translation because it did not conform to Christian principles. Molière's ideas seem to be in line with Gassendi's Syntagma philosophicum, pars tertia quae est ethica, which is divided into three books, De felicitate. De virtutibus and De libertate, and in which the four cardinal virtues are defined: I. Prudence, the art of life, II. Courage, the spirit that neither does nor suffers wrong and enables us to endure evils, III. Temperance, (to be taken in the Greek sense), and IV. Justice, which is divided into four heads: I, Love of benefactors, 2, If you have time and opportunity, there is no harm in doing good even to others, provided it entails no loss to yourself,2 3, Love of life, 4, Love of Society, all of which Molière follows. Gassendi also points out that if we desire finality we labor in vain. The greatest lesson of the past is that we are doomed to be superseded. Nevertheless it is a duty and a joy to attain a knowledge of the world in which we live. Rémy

<sup>1.</sup> Etudes Critiques, IVe Série, p. 179.

<sup>2. &</sup>quot;ut quisque se amet, plusquam ceteros, seu ut sibi bene quam alteri malit."

de Gourmont<sup>1</sup> thinks that it is from Theophile and Cyrano, rather than from the equivocal Gassendi, that Molière got his philosophy, and quotes Theophile's

"J'approuve qu'un chacun suive en tout la nature."

As for Descartes, we may say that he, like Gassendi, starts from experience and like him is empirical. Descartes, however, begins with a prejudice for rationalism (cogito ergo sum) as compared with Gassendi, who works with pure experience. Molière must have been familiar with Epicurus' doctrine of moderation through his translation of Lucretius, and from the latter had learned that the fear of the gods is the source of a good many of our difficulties. We cannot be certain how conscious Molière was of these ideas, but the extraordinary unity of his work seems to indicate that he realized in some fashion that of the two criteria experience or observation on the one hand and belief on the other he chose the former; that an emphasis on belief "put nature under foot"2; that restraints curbed the flesh only as "a group of rocks curbs a river in its course, by obtaining falls, cascades, whirlpools, and a great deal of scum"; and that a "sense of humor keen enough to show a man his own absurdities as well as those of other people, will keep him from the commission of all sins, or nearly all, save those that are worth committing."3 With his great power of observation he must have observed that some of our most cherished institutions are only the legitimate channel for abnormal passions, and that "as the law courts often serve to legitimize revenge and the institution of marriage legitimizes lust, so the church is a channel for cant and hypocrisy."4

Molière wishes then to defend the theater against those who had attacked it. Some of these people were bypocrites and some merely victims of the idea that human nature can be forced to conform to an ideal of Christian asceticism. Hypocrisy implies credulity. He is obliged then to use a double-edged sword which will strike at once the two enemies, each of whom is equally offensive. The

<sup>1.</sup> Essay on Théophile.

<sup>2.</sup> Emerson, Nature,

<sup>3.4.</sup> Samuel Butler, Notebooks.

comedy lies in what Jules de Gaultier calls Bovarysme, that capacity which every human being has for seeing himself other than he is, when under the empire of some enthusiasm, admiration, interest, or vital necessity. In the case of the dupe, Orgon, this assumption of a different character is explained by his interest in his own salvation, and the quality of character is determined by his admiration for a man who, he thinks, possesses the secret of the other world. He pursues this idea to the point of fanaticism; is even prepared to sacrifice his whole family to it, and he might easily have become the instrument of tragedy, from which dénouement he is saved only by a deus ex machina. But in spite of the seriousness of the situation, Orgon is an essentially comic character who descends at times even to farce, as we shall note later. Dorine's position in the family and the attitude of the whole family towards Orgon seems to indicate that he has not always been in the state in which we first see him, but that his hardheartedness dates from his acquaintance with Tartuffe.

The nature of the man on whom Orgon is modelling his life is somewhat more complicated. Molière here goes a step further. Tartuffe through motives of interest—perhaps vital necessity!—consciously assumes a character the notion of which already exists in the mind of the dupe Orgon, and by this method of applied psychology counts on making the dupe identify his person with the ideas which his attitude evokes. Here the explanation lies in a love of ease on the part of Tartuffe which does not necessarily imply hypocrisy, but occurring as it does in an essentially vulgar nature which disdains no instruments in the accomplishment of an end, allows hypocrisy to become the very texture of his being. Molière is careful to show that hypocrisy is not in itself a vice, but rather a necessary instrument to be used with precaution and only when the situation requires it. The sympathetic characters in the play meet Tartuffe with his own weapon. Elmire and the exempt use it to expose Tartuffe, and Dorine in the first scene with Mariane uses the same tactics as those used by Tartuffe when he defends Damis in order to protect himself and incite Orgon to greater ire. Brunetiere has said of certain statements of

Moliere in the prefaces "He lied." Yes, Molière was forced to adopt the enemy's weapons and to fight the devil with fire.

The qualities then that will be first emphasized in Tartuffe are his gluttony and his love of ease, while his sensuality is rather a logical outcome of his mode of living. He hides his love of ease under a Jansenist severity and uses to satisfy his sensuality a Jesuitical casuistry. (But here we are treading on that dangerous ground which crumbled under the feet of so eminent a critic as Sainte-Beuve. Just as casuistry among the Jesuits was the natural result of their attempt to square their theological premise with a certain moral scepticism, so in the case of Tartuffe it is the logical outcome of his attempt to square his assumed character of piety with the situation in which he found himself, and he did not need to go to the Jesuits to learn this. It is true, however, that the rules which Tartuffe laid down for Orgon are the very ones which Pascal applied in his own family, and that the forms of casuistry which he uses and which he has taught Orgon to use had already been practised by the Jesuits and satirised by Pascal in the Provinciales.

Jules Lemaitre has, it seems to me, been excessively logical in separating the character of Tartuffe into two distinct elements—that of the vulgar and physically repulsive beadle and the elegant adventurer of the scenes with Elmire. Yet there is a difficulty here and I believe it to have arisen in a change from the original conception of the character made necessary by Molière's determination to give the play in public. In the original three act form Tartuffe was understood to be a priest, even if the proprieties did not permit him to wear the complete costume of one. In

I. Cf. Mne. Périer's life of her brother in which she says: "Et lorsquéil arrivoit que quelqu'un admirait la bonté de quelque viande en sa présence, il ne le pouvoit souffrir; il appeloit cela etre sensuel......Si je disais quelquefois que j'avois vu une belle femme, il se fachoit, et me disoit qu'il ne falloit jamais tenir ce discours devant des laquais ni des jeunes gens, parceque je ne savois pas quelles pensées je pourrois exciter par là en eux......Lorsqu'il reçut cette nouvelle (the death of his sister) il ne dit rien, sinon: 'Dieu nous fasse la grace d'aussi bien mourir'......et il disoit sans cesse: 'Bienheureux ceux qui meurent, pourvu qu'ils meurent au Seigneur!' C'est ainsi qu'il faisoit voir qu'il n'avoit nulle attache pour ceux qu'il aimoit." Cf. Tartuffe Act. I, sc. 5, 11. 15-21. and Act III, sc. 2.

r660 he appeared as a man of the world. The comedy of the scenes with Elmire depends on the contrast between the vain and vulgar imposter and the elegant and scornful woman. If he was understood to be a priest, the presence of so vulgar a person in the house of Orgon could be explained on the basis of his authority, but as soon as Tartuffe became a man of the world, it was necessary to give him certain qualities of grace and elegance that would compensate for this lost authority. The essential quality of the man remains however the same, although he uses on different occasions the jargons that he has picked up from various sects that he has encountered. The character holds together amazingly well but is at the same time sufficiently complex to have allowed the audiences of the last two hundred and fifty years to expand it to include all forms of hypocrisy.

From the consideration of these two characters it is evident that Molière was concerned not simply with hypocrisy, but that his satire has a twofold object, hypocrisy and credulity, the one implying the other, and we might say that he wields a two edged sword which strikes in quick succession the two enemies, each of whom is equally dangerous to society. We are not to suppose that Molière, in spite of his statement in the preface, is interested in making a fine distinction between true and false devotion. Of the characters who typify his ideas, the hypocrite is the more offensive, but the fanatic is the more ridiculous, and Molière himself took the part of the latter in the performances of the play.

As a corrective to these two "dévots" (true or false), we have a group of charming people in whom (with the exception of Damis and Mariane, whose lack of measure can be explained by their youth) le hon sens rules. Cléante, Elmire, and Dorine represent those people who pin their faith to experience and observation rather than to belief. The reaction of this group to the absurdities of Tartuffe and Orgon is frequently humorous even in the most serious situations; as that in which Elmire takes Orgon humorously to task for remaining so long under the table when she is suffering from a most unpleasant situation. Tartuffe and Orgon have no sense of humor. In fact, this first bourgeois drama in French literature is so

serious that Molière had to use the whole bag of conventional devices to keep it in the realm of comedy. A step further and he would have created the bourgeois tragedy. There are some devices, however, that Molière scorns to use. He presents his characters by means of action and dialogue, using soliloquy and aside only occasionally for comic effect. In this he is very modern. Even Tartuffe never drops his mask to the audience, who know him in spite of himself, as one might know a hypocrite in real life.

Before taking up certain details of technique, I might say that although the superficial form of the play is very carefully worked out, its greatness does not depend so much on this surface quality as on a much deeper one that has been called "a flux and reflux of document". It is on the basis of a drama of character rather than as a comedy of intrigue that it must stand. However the author punctiliously observes the three unities. His experience with the *Ecole des Femmes* had made him more careful about the rules.

The first thing that Molière had to do was to set his story in motion. The exposition had to be long. Organ had to be made plausible before Tartuffe could be made possible. When the curtain goes up the interest of the audience is instantly secured by a character which though traditional is in this case highly specialized; the managing mother-in-law.1 If there were nothing else in this scene, Mme. Pernelle and Elmire would interest us, but one after another a housefull of interesting, clever people come into the dialogue, which is pregnant with the seeds of the coming struggle. Before the scene has progressed far we know the essential fact that Tartuffe, the character that we came to hear about and to see, is in the opinion of one party a hypocrite, in the eyes of the other party, a good man (homme de Many of the oldest traditions of comedy are here used but with a difference that shows Molière's mastery of characterization by dialogue. Mme. Pernelle's violence as a censor of manners strikes a comic note at the outset, gives the subject of the play, and serves to make Orgon's bigotry more plausible. In the rapid

<sup>1.</sup> The audience was alrealy familiar with the name as well as the type through Sorel's Polyandre.

dialogue that follows the character of Tartuffe is brought out by such striking contrasts as these:

Mme. Pernelle

C'est un homme de bien.

Immediately answered by Damis'

un cagot de critique

Dorine

Car il contrôle tout, ce critique zelé!

Mme. Pernelle

Et tout ce qu'il contrôle—est fort bien contrôlél
and so the antiphonal chant goes on until it is crystallized for the audience by
Dorine's crisp judgement

Il passe pour un saint dans votre fantaisie-

Tout son fait, croyez-moi, n'est rien qu'hypocrisie.

The details are brought out by longer and longer speeches, in which the original idea is embroidered with a rich network of satire. No comedy can afford to seek only one end and although the main drive is perfectly clear, Molière strikes in turn: the fear of one's neighbors, the attempt to justify one's own manners by criticising others, the lady who is austere because her charms are fading, and so on.

Molière's choice of scenes à faire is made very carefully. The pauvre homme scene would not be credible in narration. To be sure Dorine has told us:

Il le choie—il l'embrasse, et POUR UNE MAITRESSE

On ne saurait, je pense, avoir plus de tendresse.

But Organ's infatuation must be seen to be believed. The method here used is the comedy of absentmindness (Bergson's automatisme). Dorine's remark at the end:

Et je vais à madame annoncer par avance

La part que vous prenez à sa convalescence.

releases the laugh of the audience whose credulity has been somewhat strained, and also serves to carry us behind the scenes, which art Molière possesses as do all great

dramatists. This remark serves also as a link to the serious discussion between Orgon and Cléante, for Orgon's infatuation must be seen to be more than comic, in order that the serious undercurrent of the first scene be adequately explained. In this last mentioned scene (I, 5) Orgon reaffirms all that has been said of his infatuation and even declares that he will sacrifice the whole tamily in the pursuit of this idea. He so exceeds the limits of good sense, particularly in his description of his meeting with Tartuffe in church, that the audience must see the situation from Cléante's point of view and sympathize with his dry retort:

Les sentiments humains, mon frère, que voilà!

In spite of Cléante's argument Orgon hints that he is going to marry his daughter to Tartuffe. This suggestion is followed up by the scene between Orgon and Mariane (II, 1). Dorine's entrance makes argument possible which would have been impossible with Mariane, for Molière is very careful to make the character of the young girl in keeping with a family where le bon sens rules. Dorine's absolute self-possession is here put to the test and her position in the family made quite clear. By this time the seriousness of the subject has become rather heavy for comedy, and the last two scenes of the second act are chiefly comic. The comedy arises when Dorine, who has been urging Mariane to resist her father's will, suddenly abandons her argument and takes the side of Orgon. The irony is clear to the andience. Mariane, however, is surprised into taking sides against herself and the spectacle of Mariane pleading with Dorine to help her to do what she had just declared that she would die rather than do, is sufficiently diverting. The situation is again turned when Mariane suddenly falls into despair. Dorine, convinced that Mariane is serious, is obliged to come down from her "high horse", which operation is always amusing. The entrance of Valère brings new comic matter, for a lover's quarrel ensues which descends to pure farce when Dorine is almost pulled in two in her efforts to bring them together and then must resort to physical efforts to separate them. In fact, almost all of Act II serves as a relief to the intensity of Act I, which was itself relieved by many devices, the

managing mother-in-law, the pert servant, age versus youth, the old woman's half jealous contempt of the young girl, fear of God and the neighbors, the woman who can afford to be austere because her charms are fading, the "pauvre homme" scene (comedy of absentmindedness), the exaggeration of Orgon's credulity, (Act II) the old device of the father making his daughter happy in hisway, Orgon's sentimental mention of Mariane and Tartuffe living together like turtle doves. A good example of the use of physical comedy occurs in Act II, scene 2 in the triangle situation where Dorine interrupts. Orgon whenever he speaks to Mariane. A good deal of the verbal humor is supplied by Dorine, as in the lines:

Et que si son Tartuffe est pour lui si charmant Il le peut épouser sans nul empêchement.

(II, 3)

Tartuffe has been carefully presented in the exposition. Dorine, the personification of frankness, common sense and au hority, has characterized him as gueux, hypocrite, cagot, traître, and Cléante, honnête homme par excellence, calls him franc charlatan, dévot de place. His appearance has been sufficiently indicated by Dorine and Mariane. His first speech is a masterpiece. It justifies everything that has been said against and for him.

Laurent, serrez ma haire avec ma discipline,

Et priez que toujours le Ciel vous illumine.

-Si l'on vient pour me voir, je vais au prisonniers

Des aumones que j'ai, partager les deniers.

Tartuffe drops a good deal of his severity when Dorine mentions Elmire, so that Dorine remarks:

Comme il se radoucit!

Ma foi, je suis toujours pour ce que j'en ai dit.

(III, 2, 11 23-4)

We have been carefully prepared for the scene which follows by Dorine's hints and Orgon's innocent statements. The device of the hidden auditor would be unpardo-

nable if the audience were not already enlisted against Tartuffe. The setting had been carefully prepared in Act II where Mariane asks her father:

Que cherchez-vous?

Orgon

(Il regarde dans un petit cabinet) Je voi Si quelqu'un n'est point là qui pourrait nous entendre; Car ce petit endroit est propre pour surprendre.

(I, z)

But we must see Tartuffe put to the proof. Molière is now to bring the charming Elmire, a character delicately nuancé, into a bold situation. Elmire has not had much to say for herself but we have seen that it is on her that even the authoritative Dorine relics for a solution to the situation. She is gay, worldly, accustomed to being admired and not easily shocked. The scene is thoroughly comic by reason of the contrast between the nonchalant and charming Elmire and the unctuous Tartuffe, who drops his mask and shows himself for the first time for what he is. He speaks at first like a spiritual director, then like a practised roué, then like a casuist. Elmire's dry humor in answer to Tartuffe's statement that he would give his health to establish hers recalls the "pauvre homme" scene:

C'est pousser bien avant la charité chrétienne,

(III, 3)

The very ease of Elmire's honesty increases Tartuffe's assurance, and he launches into the mystical and sensual language of a certain type of revivalist, some of whose tactics, in fact, he has. Moliere seems here to anticipate modern psychoanalysis. Tartuffe's suggession that Elmire is safe because it would not be to his advantage to boast of a conquest had been used by Boccaccio and by the author of the Garduña de Sevilla, and Rabelais makes use of a similar tale which he took from Erasmus. It is probably, however, that it was sufficiently practised at the time for Molière to have heard it in anecdote. Tartuffe's parting shot "Que l'on n'est pas aveugle" shows that he had learned something from another type of woman, even if he did not understand Elmire.

In the sixth scene we have the apotheosis of impudent hypocrisy and credulity. It is as incredible as Falstaff's agility. There is a comic motif—affirming guilt to prove innocence, or double Bovaryisme, which had already been used by Barbadillo—but the situation is so tense that the effect is dramatic rather than comic, in spite of the fact that Stapfer calls this the most comic scene in the literature of the world, where Organ falls on his knees before the kneeling Tartuffe. (This business did not appear as a stage direction until 1750. It may, however, have been a tradition from the first performance.) The climax follows in the words of Organ:

Offenser de la sorte une sainte personnel and in Tartuffe's reply:

O cel pardonne-lui comme je lui pardonne!

(III, 7)

in which culminates the enormity of Orgon's credulity and of Tartuffe's hypocrisy. Orgon drives his son from the house and regrets that he did not murder him. Here Tartuffe, candidate himself for Dante's nethermost hell, weeps over the ingratitude of Damis. (III, 7).

Le seul penser de cette ingratitude

Fait souffrir à mon âme un supplice si rude.....

L'horreur que j'en conçois....J'ai le coeur si serré,

Que je ne puis parler, et crois que j'en mourrai.

Tartuffe's double Bovarysme is done adroitly but not adroitly enough to absolve Orgon of the charge of almost inhuman credulity. Herein I believe lies the offense of the play. In this and in the following scene Molière's double edged sword flashes this way and that, slashing with murderous certainty both the hypocrite and the dupe. The triumph of the hypocrite and the self-satisfaction of his dupe must give deep offense to the church.

It is a fault common to five-act plays that the interest drops out in the fourth act. This is true to a certain extent of Tartuffe. The construction is here not so close. Perhaps the white heat of the unique moment when he conceived and

executed the play for the Fêtes de Versailles had somewhat abated in the three years that followed. However, the happiness of the whole family still hangs in the balance, and after Tartuffe's triumph we look to see how he bears himself. He appears with a new tone of smug certainty in his intrenchments, and is cooly insolent to Cleante, knowing that Cléante sees through him. The marriage intrigue goes on. Tears and entreaties fail to move him. Orgon had said that he would sacrifice his whole family to Tartuffe and after his treatment of Damis we are prepared to believe it. Now Molière has another essential scene to write. He must make Orgon see with his own eyes. Will he even then believe? No one less perfectly poised than Elmire could manage the situation and keep it comic when so much is involved. She plays the coquette, lulls Tartuffe's suspicions and convinces him that she loves him. Here is a masterly bit of comedy arising from the conceit of an unattractive man played upon by a woman so charming, so honest that she is fearless. Here we have the full revelation of the casuist.

Et ce n'est pas pécher que pécher en silence.

(IV, 5)

Tartuffe reveals himself completely, even to the point of speaking contemptuously of Orgon. Such a scene might easily be grossly improbable; Elmire makes it possible. (To make Orgon hide behind Elmire is good theater but hardly plausible). Orgon is as incoherent in his wrath as he was in his infatuation. In scene 7 Tartuffe rises to a height of impudence that almost passes belief,

C'est à vous d'en sortir, vous qui parlez en maître. and he adds a statement that we are totally unprepared for,

j'ai de quoi confondre et punir l'imposture.

that is, the box, whick has not been motivated, and which furnishes the suspense before the catastrophe. In a comedy of intrigue this would have been carefully motivated. As it is, the mystery serves to tie the two acts together—all of the acts are carefully tied together in this way—but Orgon's explanation in the next scene must be admitted to be pretty poor stage business. Orgon's foolishness is again

insisted upon, and a new comic element in Orgon's character appears; his sentimental trust in gratitude.

Quoi? sous un beau semblant de ferveur si touchante

Cacher un coeur si double, une âme si méchante!

In scene 2 Damis' fury is comic against the background of Tartuffe's power. Cléante's reply motivates the deus ex machina.

Nous vivons sous un règne et sommes dans un temps

Où par la violence on fait mal ses affaires.

In the next scene Mme. Pernelle gives occasion for more comedy. She out-Orgons Orgon and his impatience with her credulity is comic in the light of his recent change of heart. Dorine acts as a chorus to bring home this fact.

Le pauvre homme.

Orgon is here seen in the position in which he had placed others.

Dorine

Juste retour, monsieur, des cheses d'ici-bas,

Vous ne vouliez point croire, et l'on ne vous croit pas.

The suspense rises through the scene with M. Loyal, is somewhat broken by Dorine's words

Et par charité pure, il veut vous enlever

Tout ce qui vous peut faire obstacle à vous sauver.

With the arrival of Valère the suspense rises again. Will Orgon

escape? One wishes his escape more for the sake of the family than for his own. Still a dupe, Orgon is taken in by Loyal's speech in which he uses almost the same words as those already used by Tartuffe. It looks as if Tartuffe were to triumph. This is the apotheosis of hypocrisy. The king as a motive is a bit anticlimactic to us,—probably not so to the audience of the time,—certainly not, considering the motive of the play. It is not so serious a matter in a comedy as it would have been in a tragedy. Goethe defends this dénouement, but he somewhat sentimentalises the whole play. On the whole it is difficult to justify this conclusion.

Technically it is bad. We must refer the fact to the necessity of flattering the king, and confine ourselves to the task of seeing how he makes the best of a bad matter. Molière was a practical man of the theater, and it would have been no comfort to him that his play was a perfect bit of technique if it could not be performed. As a matter of fact the logical catastrophe of the completed play would have been the actual catastrophe of the three act form; the triumph of hypocrisy and the discomfiture of credulity. The changes that Molière made were made on the advice of a libertin, the Prince de Condé; the addition of Cléante's long speeches defining true and false devotion, Tartuffe's change of dress, and the blasphemous

O ciel pardonne-lui comme je lui pardonne changed to

la douleur qu'il me donne.

The marriage was added to tie the play together, and we must admit that it is a weak device. The fact that there is no scene between Tartuffe and Mariane seems to add weight to this hypothesis, for as a priest this proposed marriage would have been impossible. The five act form is certainly less offensive.

At any rate, if the play was only an episode in the quarrel over the theater, it has become and was then in its implication—as a result of Molière's sovereign impartiality and philosophical point of view—one of the important documents in an agelong quarrel of much larger scope. Great works of this sort are seldom the fruit of conscious will. It is also one of the finest examples of that laugh which France alone has been able to produce, "a laugh which," says M. Lefranc, "will on the final judgement day rally the French almost as surely as the trumpet of the angel."

Molière's Tartuffe excites our hatred; he is a criminal who hypocritically feigns piety and morality to bring into a middle class family every sort of ruin. The dénouement by the police is then very natural and well received!

# Internal and External Relations.

# 金岳霖

It is not easy to say what relations are. They are probably too fundamental to be defined. At any rate, we are as yet unable to define them. However we are directly presented with such situations as involve "left and right", "before and after", etc. Relations are all pervasive. The idea of unrelated entities, though in itself logically, free perhaps from contradiction, is as a matter of fact untenable. We do sometimes say with regard to certain things that they are totally unrelated, but what is implied in such a statement is merely a negation of certain specific relation or relations which happens to be the subject of our attention. To be unrelated in any specific way is itself a relation, and from this point of view nothing is unrelated.

Any and every entity can become a relatum, logical propositions and relational complexes included. These latter are simply terms in relation. But relations themselves cannot become relata. Thus, a relational complex such as "I am taller than you" may bear the relation "Therefore" to another relational complex "I am heavier than you". But the relation "Taller than" cannot bear the relation "Therefore" to the relation "Heavier than". Bradley's infinite regress so far as relations are concerned is to us meaningless.

Bradley seems to have entertained another notion that is equally untenable. Not only did he conceive of relations as capable of being related, but also as capable of relating. Without involving ourselves in verbal niceties, we may say that relations do not relate in the sense that relational complexes are created through their activities. They are not active, they simply are; there is no sense in which they can be said to have either succeeded or failed in relating. The question is not whether a certain relation succeeds or fails in relating certain entities, it is rather whether those entities are or are not in a relational complex characterized by that

specific relation. Relations therefore are not relata, nor do they of their own choice relate.

 $\mathbf{II}$ 

We propose for consideration the following three relational complexes to be known as a, b, c, relational complexes embodying a, b, c, relations.

- a. This book is on the table."
- b, "H2 O" as relational complex.
- c, "He knows Physics."

Is a relation in the a relational complex the same as the b relation in the b relational complex? If so, are relations all of one kind? If all relations are b relations, then the c relation in the c relational complex is also a b relation. It relations are of different kinds, then the c relation may be either an a or a b or something different from both, and it remains for us to ascertain which and what it is.

From the common sense point of view, the above does not present much of a problem, since, at a glance, a good many vague and perhaps obvious differences may be pointed out. But philosophical sophistry has made out of the situation a problem of the first importance. It has been maintained that all relations are "internal", It is difficult to find out what an "internal" relation is, but if it supposed to be anything in the nature of a b relation, then we are confronted with very grave problems. For in this latter case the c relation subsisting between the knower and the known is also internal and therefore has properties which are the characteristics of the b relation. Knowing would then make a difference to the thing known, and no form of knowledge, science included, could claim objectivity. While it is not easy to say exactly what "objectivity" means, it is easy to see that if knowing, being internal, modifies the thing known, then knowledge is not objective at least in the following senses.

a, If all relations are b relations, then the relation between the knower and the known is a b relation. If so, the known is always a relation, an entity that is

not its original self, because it is modified by knowing. It follows that we can never know any entity other than as relatum. Hence "Noumenon" emerges. Whatever the differences may be does not matter in the least, the point is that there are differences between an entity as such and an entity as relatum, and what is even more significant, we are never in position to know what these differences are.

- b, But under the above assumption we are not in position to say that there are no entities other than relata, for in that case how could they be said to be different from relata? If we admit differences between the two, then they either exist or simply are, and the denial of either or both would be contrary to the premises. If entities in any knowledge relation were external objects, then these can not be known as they are, they can only be known as they are known.
- c, Since what we know is but knowledge-relata, there can hardly be any standard for the validity of knowledge. What we know is simply "what we know". If "what we know" about a certain thing is again questioned, we can only answer by a further assertion of knowledge possibly in the form: "I know that I know", etc, etc. The question can be asked ad infinitum and any answer other than the first is neither better nor worse than the first.
- d, The above may be said just as well about the knower who in any capacity other than a knowing faculty or organism would be just as elusive as any external object.

The impossibility of knowing anything as itself under our assumption may be approached from another angle.

e, If all relations are internal, then such relations as "to the right of", "to the left of", "before" and "after", "above" and "below" are all internal relations. The knower and the known not only bear a specific relation to each other, namely that of knowing, but also involve spatial relations. Here is a table: if all relations are internal in the sense of a b relation, then this table to the east of me is different from this very table when it is placed to the west of me. I myself change with a

change of spatial relations. Thus, when I was to the east of the table, my knowledge of it was such as was appropriate to a specific place, a knowledge that should not be confounded with anything I may know of the table when I shifted to the west of it.

Temporal relations would be internal under the same assumption. The relational complex known as knowledge is an event that takes place in finite time. But in finite time, however short, both the table and I change our temporal relations. Thus my knowledge of the table at one time must not be confounded with my knowledge of that very table at any other time. Time, it is poetically claimed, flows, and our temporal relations change with it; the only knowledge that can be said to be valid is the knowledge that is appropriate to instants, just as in the previous paragraph the only knowledge that can be said to be valid is the knowledge that is appropriate to points. But since knowledge as a relational complex and an event takes place in finite time and place, no knowledge is valid, if all relations are internal in the sense of a b relation.

g. At the same time all entities are related and in no time are they free from relational changes. Under the assumption we are making in the present section, if anything involves any kind of relational changes, then it is impossible for us to know anything about it. My little desk here in my room bears some kind of relation to a twinkling star ten thousand light years away; if that star changes in any way whatsoever, even to the slightest degree, the desk becomes different in some way from what it was. Thus, if we want to know this little desk, we have to know that little star as well as the pyramids of Egypt and the trees of Labrador. Since my desk bears relation to anything and everything in this universe, then on the basis of our supposition we have to know the universe in order to know the desk. But we do not know the universe, hence we do not know this desk. And yet with a suitable definition of knowledge corresponding perhaps inadequately to the vague and inarticulate notion of knowledge which we do entertain, we can claim that we know this desk without knowing the universe in any similar sense.

Is our common belief a pious superstition? Or rather is the assumption herein discussed basically untenable?

h. Logic has no content, it need not have any; but if it is useful in any practical way at all, it should be applicable to natural events or entities. In other words, in order that logic may be useful, such statements as "A is A", "A is not-A", must not only be logically significant, but also practically so. They may be true or false, or they may be neither, but we have to recognize their validity in some way before we can speak. But if they are known to be invalid to start with, then we can not possibly speak. The only statements that can possibly claim to be true are those that are made at point-instant. At any finite time and in any finite place no proposition concerning matters of fact can be made with any practical significance. Whether pure logic is affected or not need not be considered in the present connection, it is certain that applied logic evaporates into thin air. An ironic situation arises: those who accept the supposition of this section can not say a word in favour of it, while those who argue in favour of it cannot possibly accept it and escape contradiction.

Our supposition, let us recall, is firstly that all relations are internal, and secondly, that an internal relation is a b relation. Thus far we have been arguing that under such a supposition knowledge is impossible in the various senses already discussed. In order to free ourselves from such a dismal consequence, it is only necessary to overthrow either the first or the second part of the supposition. There are quite a number of people who believe that all relations are internal, but if what is meant by an internal relation is not a b relation, then the specific objections herein set forth are not applicable, whether or not there are other objections. But if an internal relation is conceived as a b relation, then we have to show reasons why some relations are external, and a clear distinction between an external and an internal relation is required. If what is meant by an external relation is made clear, then the proposition that there are external relations may be established. In that case it only remains for us to decide as to whether the specific relation between

the knower and the known is an external or internal relation or something totally different from both. What we have been arguing thus far is that that specific relation cannot be conceived as being internal in the sense of a b relation.

#### III

In this section, we shall take up for discussion in the first place the position of Mr. F. H. Bradley, and secondly that of Professor Spaulding. Both may have the misfortune of being misrepresented.

- A. a, Mr. Bradley seems to have thought that relations are impossible. If entities are in relation, then the relation between them does not "relate", for somehow they are already related; if on the other hand they are not related, then no relation can possibly relate them. In other words, if entities are in relation, to relate them is superfluous; if entities are not in relation, to relate them is impossible. It is impossible to relate entities not related, because for such a purpose an infinity of relations is required, and an infinity of relations is by definition unattainable. Comparatively detailed criticism will come at a later stage, for the moment, we should like to point out the following:
- 1, Relations and relational complexes should not be confused with each other. Relations simply are, but relational complexes may begin or end. The question is never whether a certain relation is, but always whether certain entities bear that relation to each other.
- 2, Relations should not be regarded as being engaged in activities. There is no sense in which they may be said to succeed or fail in their effort to relate, simply because there is no sense in which they can be said to make any effort at all.
- 3, Relations should not be regarded as possible terms, so that there is no sense in which two terms in relation can be said to have become three terms necessitating a further relation.
- b, Bradley seems to have entertained the idea that all relations modify their terms. If A and B are related, then A is not the original A, nor B the original B. Each, being in relation, is directly influenced in some way by the relation and

indirectly influenced by each other. But if A and B were not in relation with each other, then the influence just mentioned would not have been there to affect them. That is to say, relations modify their terms.

- c, Since relations modify their terms, some difference is made to them when they are in relation. Terms in relation must be somehow different from those very terms when out of it. If no difference is made to the terms, in what sense could we say that they are modified by their relation? Some differences therefore there must be between terms that are relata and terms that are mere terms. Of what that difference is, very few of us seem to have any clear notion. Bradley has the idea that qualities and relations imply each other, but in so far as I am aware, there is no attempt to regard them in any consistent way as tautological expressions. Later on we shall attempt to show that difference in quality implies difference in relation, but we are not justified in asserting that difference in relation implies difference in quality.
- d, Entities in relation form a relational complex which whether or not further analyzable is at any rate not equivalent to the sum total of its parts. Thus, if we are dealing with such a relational complex as "Japan is to the east of China," we can not possibly say that this is equivalent to "Japan," "to the east of," and "China"; for obviously there are a number of possible combinations each of which is distinct from any other. There is therefore something unique about a relational complex, and this uniqueness which is essentially the uniqueness of the whole has been in some obscure way transformed into a uniqueness of the composing parts.
- e, For reasons similar to the ones herein stated, some philosophers have come to the conclusion that all relations are internal, and an internal relation is such that the terms in relation are different from those very terms out of relation. Whether the reasoning is correct or not, we shall not examine for the moment, nor shall we concern ourselves with the conclusion as to whether it follows from the different stages of the argument. But if we accept the conclusion and interpret "modification of terms" as qualitative differences being made to them, then the objection

raised in the previous section would apply and would thus make knowledge something of a game of blind man's bluff.

B, It is possibly for this reason that quite a few students of philosophy have come to the conclusion that the proposition that all relations are internal can not be accepted. Perhaps "hasty hands catches frogs for fishes", and in an eager attempt to demolish that proposition, ideas have been put forth that could not stand any close examination. Professor Spaulding might be cited as an example of those whose valour has unfortunately become the better part of discretion.

It should however be pointed out that those who are opposed to the internal-relationists are not opposed to the idea of internal relation; they are merely opposed to the idea that all relations are internal. Hence what the external-relationists want is not to deny that there are internal relations, but merely to affirm that some relations are external.

- a, Some relations, according to Spaulding, do not modify their terms. "Above and below," "before and after" are such relations. If I walk around the table, I am not modified by the various positions which I hold in relation to the table. I may be taller or shorter than my friend, but I cannot be said to be thereby either tall or short. Terms related by this kind of relation are such that to say anything beyond their relation is unwarranted and consequently they are related in a way quite different from those that are related for instance by an organic relation.
- b, If there are relations that do not modify their terms, it is believed to follow that there are relations by which no difference whatever is made to the terms. Entities that are relata in these relations are the same as those very entities that are not relata in these relations. . It is believed, though I have no assurance in saying so, not only that terms before being related by an external relation are the same as they are after it, but also that terms in such a relation are the same as they are out of it. This may seem to be a distinction without a difference, but a difference there is, and in some cases, a very important one.
  - c, Since terms in any external relation are the same as they are out of it, it

follows that they are each independent of the other, and both independent of the relation. What is meant by independence is merely a lack of mutual modification. Independence is therefore not something which entities possess when they bear no relation to each other, it is rather something that represents the state of affairs in which they bear to each other an external relation. Since entities though related are yet independent of each other, it is thought that the whole in which they are the component parts is not such as to give rise to the idea of uniqueness. Thus, while the internal-relationists seemed to have confounded the uniqueness of the whole with that of the parts, the external-relationists seem to have mistaken a lack of uniqueness in the component parts for the lack of uniqueness in the whole,

d. The conclusion that Professor Spaulding arrived at is not merely that there are external relations, but also that the specific relation between the knower and the known is an example of such a relation. That is to say, though related, the knower and the known are yet independent of each other. The known is not merely relatum. It is that, but it is also something more; it is the original object. The objections raised in the second section of this article are therefore automatically removed.

There are people who are in sympathy with Spaulding's conclusion, but not with his reasoning; and there are perhaps others who are in sympathy to some extent with Bradley's reasoning, but find it by no means easy to swallow his conclusion. If external relation is to be justified, it must be on some basis and in some way other than those adopted by Professor Spaulding. Bertrand Russell has something to say on the subject, but what he has said does not amount to very much. Mr. G. Moore to my knowledge has probably the most adequate appreciation of the problem; in my opinion at any rate, he has certainly made the keenest remarks about it. I do not pretend to understand exactly what his theory is, but I have no doubt that I have been greatly influenced by him. At the same time, I must admit differences of opinion which it would be out of place here for me to discuss.

In this section, two views almost diametrically opposed to each other are presented. Which of the two is to be preferred? Before this question can be answered, there should be a general clarification of terms such as "difference", "modification", "influence", etc., etc. This clarification, I hope, will emerge as we proceed.

## IV

We return to the three different relational complexes mentioned in section 11. What we want to emphasize is the difference between a and b relations, and to decide whether the c relation belongs to either of them, and if so, which.

- A. Points common to all relations.
- a, There must be relations such as R and there must be a plurality of entities such as A, B, etc, etc.
- b, There must be a possibility of such a relational complex as ARB. Given relations and entities, we need not have relational complexes. In the actual world in which we live we are possibly never confronted with relations that are not involved in relational complexes. But from the point of view of analysis, relations are more primitive than relational complexes, and may be studied prior to and apart from a study of relational complexes.
- c, There is something unique about such a relational complex as ARB. It is some kind of whole that is not easily reducible to its parts, since these same parts combined in different ways may result in other and quite different wholes. Is is not the uniqueness of wholes that can be or should be denied, it is rather the attempt to assign a single pattern to the uniqueness that we are unable to follow.
- d, Entities in relation are affected by the relation. To use Moore's phrase, they acquire a "relational property" which they would not have received if they had not been related.

Such being the case, there is a definite sense in which entities in relation can be said to be different from those very entities out of relation. A and B are entities out of relation, but in relation, they are also relate. The specific difference

in the case is the relational property each acquires from the other, and both from the relation.

These points conceeded to be common to all relations seem to substantiate the view of the internal-relationists. If what is meant by an internal relation is one that is analyzable into the state of affairs herein mentioned, then all relations are internal. But this state of affairs has been by some at any rate perhaps unwittingly confounded with the specific situation of a b relation, and an internal relation has come to mean much more than is conceeded to all relations in the preceding paragraphs. Before we take up the specific situation of a b relation, we should clarify a few terms that are needed for the moment.

B, There are different meanings to the term "identity" just as there are different meanings to the term "equality". We are not here concerned with the possible meanings which these term may embody, for our present purpose, the term identity may be used as a characteristic of relations, and the term equality as a characteristic of quality. The first shall be symbolized as "I", and the second as" = ". hence "1" stands for difference in relation, and "\neq" stands for difference in quality or qualities. Differences in relation are easily graspable. At any finite place and during any finite time I change my relations, and differences of relations may be asserted irrespective of empirical evidence, because they can always be inferred from our knowledge of mathematics, physics and astronomy, with a suitable construction of time and space. Qualities however are quite a different matter, Their difference or equality is sometimes operational and always empirical, but whereas a judgement of qualitative difference is final with respect to certain operations, a judgement of equality in our sense at any rate is always tentative. The latter can not be final, because the equality asserted is a mere lack of empirical or experimental difference with respect to certain operations which may be replaced by others, and when they are so replaced, we may be confronted with qualitative differences formerly not experienced by us.

We are assuming here that there is some definite sense in which qualities are

different and may be detached from relations. As to whether our assumption is justified or not we shall discuss at a later stage. Nor are we concerned here with the specific sense in which qualities and relations are supposed to differ from each other. I can no more define qualities than I can define relations. But common sense considers them different, and in the absence of clear definitions and sharp distinctions we may accept the common sense view for our present purpose.

- C. Let us take first the a relation in the a relational complex, namely, "This book is on the table".
- a, The book in this particular relational complex receives a relational property, namely, "on the table". If there were no such relational complex, this specific property would not have been ascribable to the book. We are of course not asking whether or not there is a relation "on"; there always is. Our question is rather whether or not there is a relational complex, namely, "this book is on the table". If there is, "this book" receives the relational property already mentioned.
- b, Though this book is on the table, it can not be said that because it is on the table, it has changed its colour or increased its weight. It may change its colour, and it may increase its weight, but if it does either or both of these things, it does so independently of the relational property it has just required. There is a question of inference involved in this connection, but the problem of inference will be dealt with in a separate section.
- c, Such being the case, we are justified in saying that the book in such a relation to the table is different from any book not in such a relation. The difference asserted is one of relation. We are also justified in saying that the book in such a relation is equal to this very book out of such a relation. The equality affirmed is one of quality.

The relational complex "this book is on the table" is a kind of whole, but it is difficult to say what kind of whole it is. The relation between the whole and its parts is not symmetrical, there is uniqueness of the whole which is qualitatively different from other wholes composed of the same parts, but there is no uniqueness

of parts which may enter different wholes without becoming themselves qualitatively different. One thing is certain, this relational complex is neither an organic whole, nor such as involves chemical action between its parts. And if "x" stands for either of these kinds of wholes, we can say definitely that the relational complex "this book is on the table" is not "x".

- e. We shall employ "R" to symbolize a relation; "RP", the relational property of such a relation; and "x", the two kinds of wholes mentioned. The following expression will embody the points herein discussed.
  - a, ARB, ARP, ARPIA, ARP=A, ARB=x.
  - D. Let us take up the b relation in the b relational complex, namely, " $H_2$  O".
- a. This is a relational complex in which the entities related are hydrogen and oxygen. Each acquires a relational property which it would not have, were it not so related to the other.
- b. But in this case the hydrogen that is a relatum in this relational complex has changed its qualities by reason of its being a relatum. What can be said about it as an entity no longer applies when it has become a relatum.
- c. From the above we are justified in saying that entities related in the b relational complex are different in relation and also unequal in quality to those very or similar entities not so related.
- d, This relational complex is a sort of whole with emergent qualities describable in terms that are not applicable to the component parts separately. It is a kind of a whole that is equivalent to some kind or form of "x".
- e, We shall employ " $\mathbf{R}$ " to symbolize this kind of relation, and " $\mathbf{R}$ P", this kind of relational property. The following expression will embody the points herein discussed.
  - b, ARB, Arp, Arpīa, Arpţa, ARB=x.

v

The topic for discussion in this section is not an easy one. To start with a few prefatory remarks are needed. Both a and b relations involve  $A_{EP}\overline{1}A$ , but where-

as a relation embodies  $A_{RP} = A$ , b relation contains just the opposite,  $A_{RP} = A$ . This seems to be the most important point of difference compared to which the other points mentioned may be ignored. The question is: What sort of relation, if any, subsists between  $A_{RP} = A$  and  $A_{RP} = A$ , and what relation, if any, between  $A_{RP} = A$  and  $A_{RP} = A$ ? If the second part can be inferred from the first in each case, then there is contradiction somewhere. What we want to point out is that the essential difference lies in the nature of RP and RP, namely, the two relational properties; that  $A_{RP} = A$  are separately inferable from RP, and  $A_{RP} = A$  inferable from RP are separately inferable from RP, but that in no way is  $A_{RP} = A$  inferable from  $A_{RP} = A$  inferable from  $A_{RP} = A$  from  $A_{RP} = A$  from  $A_{RP} = A$  inferable from  $A_{RP} = A$  from  $A_{RP} = A$  from  $A_{RP} = A$  inferable from  $A_{RP} = A$  from  $A_{RP}$ 

A, A few words on propositions in general are not out of place here. There are propositions which have no existential import and which may be called purely logical propositions. There are others which have existential significance and which would be meaningless if the existence of the subject terms is denied. The relations of opposition between propositions depend upon the interpretation of the existence of their subject terms. Take for instance the A and E forms of propositions. These have no relations of opposition if their subject term is not assumed to exist. They are contrary if their subject term is either assumed or asserted to exist. Where the subject term is exist, its non-existence renders the proposition insignificant, but where the subject term is asserted to exist, its non-existence would mean that the proposition is false.

Aristotelian logic as revealed through text books seems to involve itself in self-contradiction. A, E, I, O are said to be categorical propositions implying an assertion of the existence of their subject terms. If I and O are categorical in the above sense, then they are not sub-contrary, and if they are sub-contrary, as they are declared to be, then they are not categorical in the above sense.

Take for instance the familiar proposition that "All men are mortals", (terms

interpreted as classes). It might be interpreted as a proposition asserting an abstract and unique relation between "Humanity" and "Mortality" conceptualized and defined with such rigidity that the proposition may be translated into the following: "Whether there are men or not, if anything is human, he is mortal", just as one might say of an Euclidean straight line that whether it exists or not, if anything is a straight line, it is the shortest distance between two points. The familiar interpretation however of the above mentioned proposition is that all men are as a matter of fact mortals, or that all men are mortals and there are men. With either the familiar or the unfamiliar interpretation, being a man implies being a mortal, but the implication involved in the one case is quite different from that involved in the other.

- B, The kind of implication here symbolized as "\*" is the kind involved in the first and non-existential interpretation of propositions. It need not have anything to do with matters of fact. From certain postulates and certain definitions, both of which may be quite arbitrary, a mumber of propositions are said to follow in the sense that they are implied by the given postulates and definitions. To such a process matters of fact are quite irrelevant. Thus, as we have seen, with suitable definitions of humanity and mortality to which the existence of mankind may be considered as irrelevant, a proposition of the form "Whether there are men or not, if anything is human, he is mortal" may be so interpreted that being human "\*" being mortal. "p\*q" means that the proposition "p" implies the proposition "q", whatever the facts may be. This is still "strict" implication, but it need not involve any empirical evidence.
- C. But when the proposition "All men are mortals" is interpreted as asserting at the same time the existence of men, then the implication involved in it is quite different from that of the above. The proposition so interpreted becomes an inductive generalization and can claim no validity apart from experience. If there were no men to start with, or if there were, and they were all or some of them immortals, the proposition would be false, and being a man would not imply

being a mortal. Thus, the implication involved in this case can not be divorced from matters of fact. It is possible for us to say at the present moment at any rate that all the citizens of New York are citizens of The United States of America; hence being a citizen of the former implies being a citizen of the latter. But this need not be so, and in the same way men need not be mortals. However, as a matter of fact, the generalization about men is valid; hence as a matter of fact, being a man does imply being a mortal. " $p \triangle q$ " means that facts are such that the proposition p implies the proposition q.

D, a. These two implications are often confused. The way in which their distinction can be made clear leads me to think that the views presented here are somewhat akin to those of Mr. Moore. Take for instance; "A>B, B>C, therefore A>C", where ">" represents "greater than". We may have the expression:

$$A>B\triangle$$
 ( $B>C*A>C$ ).

That is to say, if A is in fact greater then B, then the proposition "B is greater then C" implies the proposition "A is greater than C," whether or not there is any C at all. But we can not have the expression:

$$A>B*(B>C\triangle A>C).$$

That is to say, the proposition "A is greater than B" does not imply the fact that B being greater than C, A must have been greater than C also.

b, The relation between "\*" and " $\triangle$ " should next engage our attention. Whenever there is a possibility of "\*", there is a possibility of " $\triangle$ ", provided a certain condition is fulfilled. If for instance we have the implication "p\*q" and A comes within the definition of p, and B, q, we may have the implication  $A\triangle B$ . Hence given  $A\bar{p}=0$ , and  $B_{\bar{q}}=0$ , we are justified in saying  $(p*q)\triangle(A\triangle B)$ . The question as to whether facts will be so good-humoured as to work for our convenience and substantiate our theories is irrelevant, for, in the first place, we do not claim that  $(p*q)*(A\triangle B)$ , that is, we do not say that there will always be A and B bearing that relation; and secondly if there are no A and B, or if there are and they can not be subsumed under p and q, the condition is not fulfilled, and the question of implication does not arise.

c, We have seen then that under certain conditions it is possible for us to have  $(p*q) \triangle (A\triangle B)$ , though never  $(p*q) \cancel{*} (A\triangle B)$ . It remains for us to see whether given  $A\triangle B$ , we are ever justified in arriving at p\*q, even if the condition  $A\bar{p}=0$ ,  $B\bar{q}*0$  is fulfilled. Personally, I see no way of arriving at any such conclusion. This is probably one sense in which empirical generalizations are said to be contingent. So far as we can see, there is no way in which  $A\triangle B$  can be transformed into p\*q. All that we can claim is that given  $A\triangle B$  there is a probability in favour of p\*q. It seems impossible to have either  $(A\triangle B)\triangle (p*q)$ , or  $(A\triangle B)*(p*q)$ ; the uttermost we can assert is that  $(A\triangle B)$ . (p\*q), and this, only when the condition already mentioned is fulfilled.

E, Let us not take up "...". To start with, we may point out that this is not an implication in any strict sense; it might be called a sort of practical inference, an inference which was originally probably only physiological, but which has since become highly trained through the influence of civilization. All empirical knowledge when applied to things not yet experienced involves this kind of inference; but from the point of view of logical validity, it is highly problematical. There is in the situation no evidence of any necessity in any strict sense, all that can be claimed for it is a high or low degree of probability. It is something which in human psychology represents expectation, but what is expected need not be realized.

There is generally no confusion between "\*" and ".", but there is confusion between "\(\triangle^{\text{"}}\) and ".", arising chiefly from the view that with regard to matters of fact, there is no necessity. "\(\triangle^{\text{"}}\) is an implication that is partly logical and partly factual. Empirical knowledge has enabled us to classify men as animals, hence being a man implies being an animal. If we are actually confronted with an ethereal man we are quite justified in calling him either a devil or a god. Empirically so far as we know, it is just as necessary for a man to be an animal as it is for a green book to be coloured. But a man need not remain a man, nor a green book either green or a book. There is however a probability that the status quo

will be maintained, and that probability is the source of the kind of inference which we have symbolized as "...".

VI.

We shall now apply the above mentioned implications to the a and b relational complexes.

A, We have already said that entities in relation are affected by the relation. they receive a relational property which they would not have received, if they had not been related. But what is the relation between A and B's being related and the acquiring by them of the relational property? With regard to this question, I confess that I am not sure of my ground. Sometimes I think in terms of a "\D" implication, but for the present I am inclined to think in terms of a "\*" implication. Possibly I had in mind sometime ago the notion that the acquisition of a relational property is a characteristic of an existent entity; possibly I had felt that the ascription of a relational property to an entity that may itself be non-existent is meaningless. I am inclined to think at the present that whether or not there are "A"s and "B"s, the very assertion of a relation between them implies their acquiring a relational property of some kind. Our notion of a relation, though vague, contains at least this point: that if a relation is at all significant, it must give the terms related some kind of property which they would not have, had they not been so related. This notion of relation justifies us in saying that the proposition asserting or supposing a relation between A and B implies a proposition to the effect that A and B acquire a relational property of some kind. Hence we may have the following expression:

- a. ARB#ARP.
- b. ARB KARP.
- B, If A receives a relational property by virtue of its relation to B, then it is relationally different from what it was when it had not had that property. There is again an implication involved, and like the one discussed in the preceeding paragraph, it seems to be one that holds between propositions. Only in this case,

it seems to be more obvious. The assertion with regard to any entity that it possesses any kind of property whatever is significant only when some difference is made by the property mentioned to the entity that is asserted to possess it. If the assertion is at all significant as it is meant to be, then some kind of difference is implied; the only question is whether the implied difference is relational. It can not be argued that the difference implied is not relational, for a relational difference in this connection is the minimum implied. And while it may be argued that more than a minimum may be implied, it can not be argued that a minimum is not implied; for the proposition asserting this minimal difference is, when the significance of propositions is borne in mind, tautological with the original proposition asserting a relation between A and B. Hence we have the expression:

# a, ARP\*ARPĪA

### b, ARP\*ARPÎA

C. With regard to the qualitative difference, the question is quite other than the above. We have noted qualitative equality in a relational complex, and qualitative difference in b relational complex, namely, ARP = A in the former, and Akp A in the latter. These differences may safely be attributed to the inherent differences in the relational properties. But before we take up the question of implication, we have in passing to indulge in a few remarks on qualitative equality and difference. An assertion of qualitative equality as has already been pointed out is tentative; like an assertion of qualittive difference, it is based on empirical knowledge, but unlike the former, it only holds at a certain stage and with certain kinds of experiences or experiments and may therefore be modified, or supplemented, or overthrown by subsequent and more delicate and detailed experiments. If we divide experiments into varying degrees of crudeness and refinement, we may say that an assertion of qualitative equality is final with respect to all the experiments cruder than the one upon which the assertion is based, but tentative with respect to all the experiments that are more refined. A judgement of qualitative difference on the other hand is just the reverse; it is tentative with respect to the

crude, and final with respect to the more refined experiments. Strictly speaking, then, judgements of quality, in so far as their equality and difference are concerned, are empirically both final and tentative in opposite directions, and strictly speaking, we have no ground upon which we can justify our preference for either of them. But we have prejudices; somehow or other we have come to believe that the more refined an experiment is, the better it reveals reality. That being the case, we have greater faith in a judgement of qualitative difference, since it is final with respect to all the experiments more refined than the one upon which the judgement is based.

In the case of the a relational complex, we have a judgement of qualitative equality. With the above prejudice in mind, we can not say that our judgement is final. All that can be claimed is that there is a great probability in its favour, especially when repeated experiments confirm it. Psychologically we expect AkP to be qualitatively the same as A. They may be different, and their differences can be and often are attributed to other factors than the mere fact of their being related to each other. But we are not sure that the relation does not bring about some kind of qualitative difference not revealed or not yet revealed through further experience or experiment. We may of course define an a relation as one in which no qualitative difference is made to the entities related; hence if any qualitative difference is revealed through further experiment, then the relation involved is simply not an a relation. Such a definition is open to the following objections. In the first place, does the phrase "no qualitative difference being made" refer to an experience or experiment of a specific degree of refinement? If so, a more refined experiment may result in an a relation ceasing to be such. Does t'e phrase refer to any kind or degree of experience or experiment? If it does, the definition would be entirely abstract, since it does not refer to a particular kind of experience, and qualitative judgements would cease to be experiential. We may in either case claim that AiP and A should be qualitatively the same, and if as a matter of fact they are not, we may always claim that some factor other than the relation is

responsible for the difference. In such a case we are merely substituting an abstract qualitative equality for an experienced qualitative difference, and while the substitution is justified when such a determining factor is found, it is not justified if such a factor is not ascertained to be there. From all that has been said above, it seems safe to conclude that the qualitative equality between AkP and A is not certain but merely probable. That is to say, given AkP, there is very high probababity. AkP and A are equal. Hence we have the expression:

$$a$$
,  $A \land P$  .  $A \land P = A$ .

We may of course state the case negatively Instead of speaking in terms of equality, we may speak in terms of inequality. Instead of saying that we expect qualitative equality, we may say that we do not expect qualitative inequality. The negative statement is probably stronger than the positive one from the point of view of logic. We may say that if A and B are related by an a relation, it does not follow that Abp and A are qualitatively different. We may have the expression:

# a. ALP ALP +A.

In the b relational complex we have a judge-zient of inequality, that is, of qualitative difference. Again with our prejudice in mind, we can say that a judgement of qualitative difference is final. This does not mean that qualitative difference in reality is always revealed in experience, it simply means that whenever it is revealed in experience, it is also there in reality. In the b relational complex the inequality of  $A\bar{p}$  and A is invariably found in experience so that a part of the definition of such a relational complex is that entities that are its relata are qualitatively different from those that are not. Empirically a b relation, since it involves a judgement of inequality that is regarded as final, can always be established; whereas an a relation, since it involves a judgement of equality that is tentative, can not be empirically established though the probability in its favour may be such as to make it practically certain. Since this is the case, a b relation can be defined without reference to any tentative element in our judgement, and

the implication in a b relational complex may be considered as one of factual necessity. We may therefore have the expression:

- b.  $Akp \wedge Akp + A$ .
- E. We may summarize the above as follows:
  - a, ARB\*ARP\*ARPIA, ARP. ARP = A;
  - Ď, ARB+Arp\*Arpia, Arp∧Arp≒a.

So far we have been considering essentially individual relational complexes, at least in so far as a relational complex is concerned. We may have the following modifications:

- a, A and B may be considered as classes, in which case the relational complex having them as relata would be a class relational complex. The above formulae still hold.
- b, So far also we have been comparing ARP with A, either as different stages of one individual, or different individuals of one class. We may compare ARP with anything whatever that has not the relational property which A has. If X represents such a thing or a class of such things, we may transform the above formulae into the following:
  - a, ARP-#ARP-ARPIX, ARP△ARP-X;
  - b,  $A\overline{R}B\#A\overline{k}P\#A\overline{k}P\overline{k}X$ ,  $A\overline{k}P\triangle A\underline{k}P + X$ .
- F. The kind of relation that a is is what we call an external relation, and the kind of relation that b is is what we call an internal relation. The clear distinction between them lies in the different implications or inferences concerning qualitative equality and difference.

Those who maintain that all relations are internal in the above sense seem to have been confused about implications as well as about relational and qualitative differences. With regard to the a relation, the internal relationists, without taking notice of the empirical fact  $A \otimes P = A$ , seem to have thought that since  $A \otimes P = A$  is the case,  $A \otimes P = A$  must be true. Their confusion is two-fold. They may have inferred in the first place a " $\triangle$ " implication from a " $\triangle$ " implication. But we have seen

that that is possible only under a specific condition which must be satisfied before the inference is valid. In the second place, they may have thought that "i" implies "\dagger" since "\dagger" does as a matter of fact imply "i". We will see in the next section that although "\dagger" implies "i", there is no implication the other way around.

a, Since the internal-relationists seem to have made the above two-fold mistake, their view on internal relation (viz, our b relation) also becomes fallacious. It is true that both relational and qualitative differences are involved in a b relation; it is also true that both are implied by the internal relational property, but it is not true that the former implies the latter. Qualitative difference between App and A is an empirical fact, it is not inferred from the relational difference between them.

The internal-relationists seem to have been guilty of the following confusions.

- 1, "!" and "卡" are not clearly distinguished.
- 2. Since "\(\dagger\)" implies "\(\bar{1}\)", it is thought that "\(\bar{1}\)" implies "\(\dagger\)".
- 3. ARP A is considered as being inferred from APTA and not as an empirical fact.
- 5. Since the latter is true of all relations, the former must also be; hence all relations are internal in the sense defined.
  - b, Some of the external-relationists seem to have made the following mistakes:
  - 1, "Ī" and "≒" are also confused.
- 2, Since "\(\disp'\)" implies "\(\tilde{\Implies}\)", some external relationists probably draw the conclusion that "=" implies "\(\tilde{\Implies}\)".
- 3. Since they recognize the qualitative equality between ArP and A, they probably think that they can not help concluding that ArP and A are relationally also the same.
  - 4. Since the above is the case, the somewhat careless conclusion is drawn

that external relations do not result in any difference whatsoever being made to their terms.

### VII

From what has been said above, we can easily see that the two sources of confusion are the different implications and the lack of a clear distinction between qualitative and relational differences. The former has already been dealt with at some length, but the latter needs a little more detailed consideration than has been given in the preceeding paragraphs. The whole problem hinges on our view of qualities and relations, and it is to these that we are now again turning our attention.

Bradley said in the third chapter of his "Appearance and Reality". "Qualities are nothing without relations" and further down "relation without quality is nothing." Bradley has always seemed to me to be more literary than lucid, and I can not claim that I understand what he means by these sentences. It seems that the term relation has been used both as relational complexes and as relations pure and simple, and the term qualities has been used both as entities and as qualities pure and simple. It may be that relational complexes are nothing without entities, that Bradley thought that relations are also nothing without qualities; and that, since as a matter of fact entities are related in relational complexes, qualities are always related by relations. It is probably easy to argue from a synthetical dependence of relational complexes upon both relations and entities to the impossibility of an analytical independence between relations and qualities; for it is easy to forget that the whole is related to its parts in a way quite different from that in which parts are related to each other. The whole depends upon the parts for the kind of whole it is, but the parts do not depend upon each other for the kind of parts they are.

Furthermore, even if relations and qualities were mutually dependent upon each other, it does not mean that they are thus identified with each other. However dependent each may be upon the other for the relation that subsists between both,

a husband is not his wife, nor an effect its cause, nor yet a son his father. It is the identification that forms the subject of our discussion, and nothing short of such identification would make any difference to the argument herein set forth. If relations and qualities are identified with each other, then relational equality would mean qualitative equality, and relational difference qualitative difference; but if they are not so identified with each other, no such inference is possible.

A, To start with, we have to admit that qualitative differences involve relational differences. Whenever we experience qualitative difference, we can always experience relational difference of some kind at the same time. This is obvious, since qualitative differences can only be experienced in finite time; and in finite time, a change of temporal relations has already taken place. We may use Venn's notation and say ( $\uparrow$ ) ( $\bar{1}$ )=0 is true. Hence the proposition " $\uparrow$ " $\triangle$ " $\bar{1}$ " is also true. Does it follow then that our a relation, namely, external relation, is impossible in the sense that it is contradictory? The answer to this question depends on whether or not qualitative equality implies relational equality, when we grant that qualitative difference implies relational difference. If qualitative equality implies relational equality, then A&P=A as an element in our a relational complex would imply  $A\&P\bar{1}A$ . But a relational complex also involves  $A\&P\bar{1}A$ ; hence a relation would be contradictory and thus impossible. The problem then is whether " $\uparrow$ " $\triangle$  " $\bar{1}$ " implies "=" $\triangle$ " $\bar{1}$ " implies "=" $\triangle$ " $\bar{1}$ ".

B, In order to tackle this problem, we may make use of the following eight propositions employing Venn's notation for the sake of convenience.

| A, | (Ī) ( <del>苇)=</del> 0.                   | A, | (丰) (ī) (丰)                    |
|----|-------------------------------------------|----|--------------------------------|
| E, | (Ī) ( <b>≒</b> )=0.                       | E, | (≒) (Ĭ) <b>=</b> 0.            |
| 1, | $(\bar{\mathbf{I}})$ $(\dagger)>0$ .      | I' | ( <b>†)</b> (ī)>0.             |
| 0, | $(\overline{1})$ $\overline{(\mp)} > 0$ . | 0, | $(\pm)$ $\overline{(i)} > 0$ . |

a, It is possible that both A and A' are true propositions. If so, qualitative differences and relational differences are identical. Not only does "\(\diff\)" imply "\(\vec{1}\)",

but " $\overline{I}$ " also implies " $\overline{+}$ "; not only does "=" imply "I", but "I" also implies "=". And external relations in the sense defined would be impossible.

- b, It is also possible that both E and E' are true. If so, there is no implication between relational and qualitative differences, and our definition of external and internal relations hold.
- C It is possible that qualitative and relational differences are neither identical with, nor non-implicative of each other. If so, it is possible to have the following possibilities:
- a, All relational differences are qualitative differences. The following propositions would then be true: 1,  $(\bar{1})$   $(\bar{+})=0$ , 2,  $(\bar{+})$   $(\bar{1})>0$ , and 3,  $(\bar{+})$   $(\bar{1})>0$ . Since  $(\bar{1})$   $(\bar{+})=0$  is true, it follows that "' $\bar{1}$ ' implies ' $\bar{+}$ "' is also true. Since "' $\bar{1}$ ' implies ' $\bar{+}$ "' is true, it may happen that with a certain condition fulfilled, we can infer from Arp $\bar{1}$ A, Arp $\bar{+}$ A, and our view of external relations is impossible, since it affirms the former and denies the latter.
- b, Relational and qualitative differences overlap, viz, some of the one is some of the other, but neither is entirely the other. In this case the four particular propositions are true, and our definitions of internal and external relations remain unaffected by any of the propositions.
- c, All qualitatative differences are relational differences. If so, the following propositions are true: 1,  $(\pm)$   $(\bar{1})$ =0, 2,  $(\bar{1})$   $(\bar{\pm})$ =0, and 3,  $(\bar{1})$   $(\pm)$ =0. From  $(\pm)$   $(\bar{1})$ =0 we can infer that " $\pm$ " implies " $\bar{1}$ ", but from  $(\bar{1})$   $(\bar{\pm})$ >0 we can not infer that " $\bar{1}$ " implies " $\pm$ " is false, then Akp $\bar{1}$ A does not imply Akp $\pm$ A, and there is no contradiction in our view of external relation. At the same time, although " $\bar{1}$ " implies " $\pm$ " is true, " $\pm$ " implies " $\bar{1}$ " is false, so Akp $\pm$ A does not imply Akp $\pm$ A, and the contention of some extreme external relationists that external relations do not make any difference whatsoever to their terms can not be admitted.
- D, That which is fatal to our view of external relations is the proposition that all relational differences either are or always involve qualitative differences.

We have seen that empirically all qualitative differences involve relational differences; hence if we accept the above assertion, we are either identifying quality with relation or asserting that they always involve each other. We are now confronted with the fundamental contention upon which the claim of the internal-relationists is based. In fact the proposition  $(\bar{1})$   $(\pm)=0$  is tautological with the claim that all relations are internal. Have we then any reason for accepting this proposition?

a. We may try to answer this question from empirical evidence. Qualitative equality or difference is a question of experience. If we refuse to admit this, we may find that science and scientific precedure will be confronted with difficulties. In experience qualitative difference does involve relational difference, but in experience the latter does not involve the former. What experience can prove is the proposition that  $(\dagger)$  ( $\bar{1}$ )=0, it can not prove the proposition ( $\bar{1}$ ) ( $\bar{+}$ )=0. If it is claimed that experience is too crude, we can enlarge the term to include scientific experiments, and the situation would remain the same as it was before. If it is urged that scientific experiments are themselves crude in the sense that infinitesimal differences are not revealed by them, it may be answered that the suggestion is valid only when qualitative equality or difference is abstracted from all its empirical bearings for the purpose of logical construction; but that if it is not so abstracted, if, that is to say, qualitative equality or difference is to be considered as anything that can be affirmed or denied by experience, then the proposition ( $\bar{1}$ ) ( $\bar{+}$ )=0 can never claim any empirical evidence whatsoever.

Thus far we have been saying that the above proposition can not be proved empirically. Can it be disproved by experience? This question depends for its answer upon whether or not relational differences are limited to those that are empirical. So far as our present stage of civilization is concerned, even our empirical relational differences are not accompanied by qualitative differences. Relatively therefore to our present scale of experience, the proposition  $(\bar{1})$   $(\bar{-}\bar{\uparrow}) = 0$  can be disproved empirically. But as we have already pointed out, our present

judgements of qualitative equality are tentative with respect to experiments more delicate than those upon which the judgements are based. It is therefore possible to have a line of demarcation dividing the comparartively crude from the comparatively refined experiments such that our judgements of qualitative equality are final with respect to the former, and tentative with respect to the latter. It is possible for us to wake up some day to find our civilization so far advanced, or experiments so delicately adjusted and reliable, that for every empirical relational difference some qualitative difference can be experienced. Thus if we limit ourselves to relational differences that are empirical, our disproof of the proposition (i)  $(\pm)$  = 0 can never be final. But fortunately or otherwise relational differences are never so limited; some of them are indeed empirical, others are merely inferred, and in so far as some of them are beyond finite experience, those that are so can never be experienced. At the same time qualitative differences are nothing if not empirical. Since experience is a series of finite events, and experiments, no matter how far advanced, must remain finite operations, not only can we never prove the proposition (i)  $(\pm) = 0$ , but we can also disprove it couclusively from the point of view of our finite experience.

b, We have seen that so far as our experience is concerned there is no reason whatever for accepting the proposition that all relational differences involve qualitative differences. And what is more there are reasons for rejecting it. But empirical reasons need not be always applicable to the domain of logical contruction. What is empirically rejected need not be barred from entering into a theory or a system as a fundamental postulate to which facts may be considered irrelevant as long as it serves the function for which it is invoked. We hope to point out however that even in this sphere of logical construction, we have no reason for accepting the proposition  $(\bar{1})$   $(\bar{+})=0$ .

In the first place, we have no reason for rejecting the proposition  $(\frac{1}{2})$   $(\overline{1})$  = 0; hence if we accept  $(\overline{1})$   $(\overline{+})$  = 0, we are either identiffing quality with relation, or else asserting that they involve each other to the extent that each is not without the other.

- 2, If qualities and relations are identified with each other, then, for reasons stated in section II of this article, we should not be able to know anything whatever. Nature would indeed be a passage, but it would be such a passage that no glimpse of it could ever be stolen. Hence pragmatically, from the point of view of convenience, the proposition  $(\overline{1})$   $(\overline{+}) = 0$  should not be accepted.
- 3. Those who accept the proposition ( $\overline{1}$ ) ( $\overline{+}$ ) = 0 can hardly say anything in its favour unless the theory of types takes the arguments supporting it out of the universe of discourse of both relations and qualities. Whether such a defense is possible or not. I have not thought sufficiently to say anything definite. If it is open to the internal-relationists to invoke the aid of the theory of types, then their arguments may be consistent, but what they say can never be true. If, on the other hand, this defense is not open to them, then they can not argue at all, for their arguments, themselves in the universe of discourse of relations and qualities, would contradict the proposition for which these arguments are called forth.

Logically and pragmatically we see no reason for accepting the proposition  $(\bar{1})$   $(\bar{+}) = 0$ . Since this proposition is rejected, we have no possibility either of " $\bar{1}$ " implying " $\bar{+}$ " or of "=", implying " $\bar{1}$ ", and our definitions of internal and external relation can be established. For the purpose of reminding our readers we repeat the formulae previously given.

- a, ARB\*ARP\*ARPĪA, ARP. ARP $\triangle$ ARP $\stackrel{\checkmark}{\rightarrow}$ X.
- b.  $A\overline{R}B*A\overline{R}P*A\overline{R}P\overline{A}A\overline{R}P\triangle A\overline{R}P\triangle A\overline{R}P+A$ ,  $A\overline{R}P\triangle A\overline{R}P+X$ .

### VIII

We shall now return to the problem of knowledge which may be made easier by the above discussion. Knowledge is a relational complex with terms that are themselves relational complexes thus involving a plurality of relations. Epistemology will have to determine how these entities and relations are to be construed; but for our present purpose, we shall consider the knower and the known as wholes united by a specific relation, namely, that of knowing. Various theories have

been put forth as to what kind of relation this specific one is, and some have concluded that it is an internal relation in the sense defined.

- A, Is the knowledge-relation then internal or external? If it is internal in the sense of a b relation, then all the arguments set forth in section II would render knowledge very much of a fabrication of our brain. Unfortunately we can not prove empirically what sort of relation our knowledge-relation is; we can not prove that it is either internal or external. At best we can only interpret it either as the one or the other or something quite different from both. The conclusion arrived at in this article is that it has to be interpreted as external.
- a, But if all relations are internal, then the knowledge-relation must also be internal, since no other alternative is possible.
- b, The purpose of this study is to disprove the proposition that all relations are internal (in the sense of a b relation), and to establish at the same time the proposition that some relations are external. If we are successful in this attempt, we have at least two alternatives open to us for the interpretation of the knowledge-relation.
- c, We have to stress the point that if we interpret the knowledge-relation as internal or external, we can not prove or disprove it to be either the one or the other.
- B, Why do we interpret the knowledge-relation as external?
- a, If it is regarded as internal, then we have no way of meeting the objections of section II.
- b, If it is regarded as external, then these objections can not be urged against us.
- c, We can not prove the knowledge-relation to be external for the simple reason that we can never compare any entity as knowledge-relation with that entity as an external object.
- C. What We want to make use of in an external relation is simply  $A\hat{k}P = A$ . If A stands for any external object, K stands for the knowing faculty, then  $A\hat{k}A$

stands for the knowledge relational complex and AkP stands for a knowledge relatum. If the external object happens to be this book on my desk, then the book in knowledge is relationally different from the book out of it, but that does not prevent us from inferring that the book as an external object and as a knowledge-relatum are qualitatively the same. In a word, this book can be known as an external object.

## 顧頡剛

### I 五行說的起源

五行,是中國人的思想律,是中國人對於宇宙系統的信仰二千餘年來,它有極强固的勢力。它在經典上的根據,為倘書的甘誓和洪範。這兩篇中,都有"五行"字樣,而洪範講"水,火,木,金,土"的性質尤為顯明。甘誓說是夏書,洪範說是商書(自有書序之後成為過書),夏商之書既稱引它,那麽,它的起源當在夏商之前了。所以史記歷書中就說:

黄帝考定星歷建立五行,起消息。

自有此記載,而五行遂確定為黃帝所建立。 大家對於這一 說,毫不發生問題。 直至七年前,梁任及先生作陰陽五行說 之來歷 (東方維護二十卷十號), 始對於這個向來信守的五行 起源說有所懷疑;但他仍以為這一個名詞是本來有的,不過 到了戰國時被人加上新的解釋而已。 所以這文的結論,是:

> 春秋戰國以前,所謂陰陽,所謂五行,其語甚希見,其義極平淡。且此二事從未嘗併為一談。 諸經及 孔,老,墨,孟,荀,韓諸大哲皆未嘗齒及。

此論既出,駁者甚多。四年之後,他的弟子劉節先生又作進 範疏證(東方雜誌二十五卷二號),證明洪範一篇出於戰國之末, 其中所載的五行之說即是戰國時騶衍一輩人的學說;比了 任公先生承認洪範是箕子的話但無神秘色彩的更進一步。 此說出後,不聞駁論。是不是我國的學術界已經把這個結 論默認了呢?

我個人對於這個問題的見解,是十分贊成劉先生的, 我以為五行之說如果眞是黃帝傳到夏商,夏商傳到秦漢,則 五行思想早已有了强固的基礎,孔孟老莊們著書立說,縱然 不積極提倡,也必於無意中流露出一些以五行為信條的時 即使他們不但不願提倡,而且有意打破這個社會 信條則更當提出了這個問題而加以攻擊。我們看,漢儒生 在以陰陽五行爲信條的社會裏,便沒有不受陰陽五行說的 浸潤的,陰陽五行即是他們的思想的規律。 到了魏晉,玄學 起來了,王阿們就對於這些術數公然攻擊了,把術數的大本 營的周易也講成非術數了。 可見在一種時代意識之下,無 論 什 麼 人 對 於 它 都 脫 離 不 了 關 係:普 通 人 無 思 無 慮,只 有 全 盤 承 受鴻 明 的 人 則 或 把 它 說 得 更 精 密 些 或 用 了 自 己 的 見 解改變它的面目,或則不滿意它而起作反抗的運動。 五行之說早從黃帝時傳下來,則到商周時已有久遠的歷史, 早該起了鉅大的影響為什麼我們在商代的甲骨文字裏找 不到它的痕迹呢?爲什麽我們在東西周的交籍(微意思易意 經等)裏,除了甘誓和洪範之外,也找不到它的痕迹呢? 麽我們在諸子書 (如論語,孟子,老子,進子等) 裏也找不到它的痕 黃帝傳了下來,經歷夏商周不曾發生影響,而一到秦 漢 便 在 社 會 上 大 活 動 起 來,這 是 什 麽 道 理?

如果有人駁我,說尚書中世誓和洪範既說到五行,是五行之說在夏商的文籍裏已有徵了。 墨子書中有"五行無常勝"及"帝以壬癸穀黑龍於北方"的話,是五行之說在諸子書中又有徵了。 為什麽你說從黃帝至商周不發生影響呢? 我說,供範爲僞書,劉先生文中已講明了。 世誓這一篇,

記與有扈戰於世的事,但這一件事,墨子以為萬,書序以為啓,書序以為啓,書序以為為是夏后相,可見這事在秦漢間還是一種沒有疑固的傳說。至文中所云"城侮五行,怠棄三正"五行與三正對舉,簡值是漢人的易服色,改正朔的論調。武門夏為寅正,商緩改用亚正,周緩改用子正,無論伐有扈的是說了"三正"呢,就算照了董仲舒們的曲解,說建實是一種歷法是夏以前本來有的,夏商周三代不過順了三種歷法是夏以前本來有的,夏商周三代不過順了三統的大序循環沿用,但是夏王用的只是寅正,有扈氏如有不奉正朔之罪也只能討伐他的怠棄寅正。怎能說"怠棄三正"而與追他連過去及未來的亚正子正也一齊奉守了呢?所以這種不合理的話實在使人看了好笑,前代的經師無論怎麼樣替它閱議總是圓不攏的。

家之學者往往附衍其說於某家的書的後面,這是一個很精確的觀察分所傳的墨子書出於漢代,其中有些漢代人所附衍的東西也無足怪。 有此四個理由,故吾以為墨子中有幾處說到"五行",並不是在墨子生時已有此說,乃是因為墨子的書沒有疑固,而戰國之末五行說很風行,至漢更盛,那時的墨學者便把這時代思潮糁入墨子中去了。

綜上所說, 世誓, 洪範, 墨子們在傳說中的箸作時代與實際的箸作時代俱不相應。它們雖都說到五行, 但都不足為五行起源甚早之證。

五行是什麽時候起來的呢? <u>有子的非十二子篇中</u>曾有一個說明。文云:

略法先王而不知其統,猶然而材劇志大,聞見雜博, 案往舊造說,謂之五行,甚僻違而無類,幽隱而無說, 別約而無解,案飾其辭而越敬之曰,"此真先君子 之言也!"子思唱之,孟軻和之,世俗之溝猶瞀儒唯 雖然不知其所非也,遂受而傳之,以為仲尼子游為 茲厚於後世:是則子思孟軻之罪也!

這段話的是非先不必講,至少它已告給我們幾件事情:(1)在 荀子時已有五行之說了;(2)從荀子眼光看來,這五行說是案 了往舊之文(或傳聞) 杜造出來的,其說甚僻違,甚幽隱,甚閉約; (3) 這班人造了五行說之後,騙人道,這是真正的孔子和子游 的話)一般的俗儒就受而傳之了。

所可怪的,他說五行說是子思所倡,<u>孟軻</u>所和。子思書雖不傳,不知其果倡是說與否,但孟子的書具在,哪有一絲一毫的五行氣息? 荀子這樣說,不是錯怪了他嗎? 這個疑案,

我以為可用也記的孟子荀卿列傳中所記 鵬行的事實來解決

<u>關</u>衍略有國者益淫侈,不尚德,若天雅整之於身,施及黎庶矣,乃深觀陰陽消息而作怪迂之變,終始大聖之篇,十餘萬言。 其語 関大不經,必先驗小物,推而大之至於無垠。 先序今以上至<u>黄帝</u>,學者所共術,大立世盛衰,因載其機祥度制,推而遠之,至天地未生,窈冥不可考而原也。 稱引天地剖判以來,五德轉移,治各有宜,而符應若茲。 然要其歸,必止乎仁義節儉,君臣上下六親之施;始也濫耳。王公大人初見其術,懼然顧化;其後不能行之。

這一段文字也告訴我們幾件事情:(1)關衍因為一班王公大人淫侈而不尚德,以致不能施及黎庶,故深觀陰陽消息而作怪迂不經之說,使得他們聽了懼而修德;(2)他的歷史學說有兩種:其一,從黃帝推上去,推到天地未生;其二,從天地剖判以來到當世,用了五德轉移之說,說明各代的符應及其為治之宜。這兩種學說,如果我們代他定個名目:前者應名為"實路式的歷史觀,"後者應名為"螺旋式的歷史觀。" 他的書有十餘萬言之多,實為戰國時一大箸作。

在這一段裏,"陰陽消息"的字樣出現了。"五德轉移"的字樣也出現了。 <u>關</u>衍是荀子以前人,他的學說在當時是很流行的,他的學說是以陰陽五行作基礎的,他的學說是"濫,"是"怪迂,"是"揭大不經,"有類于"僻違,""幽隱,""別約"的,為什麼非十二子篇裏不一提他的名字呢?

我很疑關衍亦儘家。他的學說歸本於"仁義節儉,君臣

上下六親之施,"此其一。 史記平原君傳集解引劉向別錄,有騶衍論"辯"一節,適之先生以為完全是儒家的口吻,與荀子論辯的話相同(中國哲學史大級 》上,頁三六〇), 此其二。 史記以他與孟子荀卿合傳,此其三。 西漢儒者如董仲舒劉向等的學說與他極相像此其四。

如果這個推論不錯,我敢作一假設:非十二子中所罵的 子思孟軻即是騶符的傳誤,五行設當即騶衍所造。 鄂 與 魯 接 壤 鄒 與 魯 又 並 包 于 齊。 鄒 魯 之 間 為 儒 學 中 心,故 莊子天下篇有"其在於詩書禮樂者都魯之七,摺紳先生多 能明之"的話。魯學風被於齊齊遂成為儒學大支故西漢立 學,詩有聲詩,又有齊詩,論語有學論語,又有齊論語。 我 們 研 究 戰國文 化,當 把 魯 鄒 齊 三 國 看 作 一 個 集 團。 孟子是騶(常) 關行以關為氏,當也是關人使記上寫他為齊人或他由醫歷 齊,或 他 以 鰡 人 久 居 於 齊,故 有 此 說,均 未 可 知)。 史記言"關衍後孟 子,"或騶衍聞孟子之風而悅之,刺取其說以立自己的主張, 觀其言仁義,言六親可知。不過那時的齊國人說話是很浪 漫 的(孟子上有"齊東野語,"莊子上有"齊諧",史記上有"燕齊海上之方 士"),騶 衍 是 齊 彩 色 的 儒 家 他 把 儒 家 的 仁 義 加 上 齊 國 的 怪 誕,遂 成了 這 一 個 新 學 派。 給 人 傳 訛,即 以 騶 衍 之 說 為 孟 子 之說,因以關衍的五行說為孟子的五行說。 又因孟子受業 子思之門人(史即說),遂又以孟子的五行說為子思的五行說。 於是荀子遂有"子思倡之、孟軻和之"的話。 此等事情,在現 在看來固然荀子太糊途,或者可說荀子必不至這樣糊途;但 在當時,則口說之力甚强而筆札之用頗弱。孟子與關衍因地 方的接近和思想的一部分類同,因而在傳說中與合為一人, 也是很可能的。

以上的話,是本篇的引論,只希望把"五行說起于戰國的後期,""點行是始創五行說的人"這兩個意思略略說明。 但關行的書既無傳,五行說的材料又太少,我不敢確實斷說五行說必是戰國後期起的。我以為零碎的五行思想是久已有的,但或少於五數(如秦國有自意,黃,香医命之祠),或多於五數(如东傳文七年,經缺引夏李釋之曰,"水,火,金,木,土,穀,謂之六府"),並不會有嚴整的五行系統。非十二子中既說"案往舊造說,"則一方面是"按舊,"一方面是"造說"可知。關行按了往舊的五行思想(即古代人把宇宙事物分類的思想),自己造出整整齊新一大套五行說,用之於歷史上,說明歷代的符應及其為治之宜,這是很可能的事。所以五行思想的起源,我們雖不能知道,而五行學說的起源則我們不妨作此假設。

以下的文字,專討論<u>關</u>行的五德轉移說及其在政治上和歷史上所發生的影響。

## II 騶衍的略史及其時代

<u>騶</u>衍的事實、除了史記之外竟很不易找到,史記記他的事又十分錯亂。 孟子荀卿列傳道:

<u>關行,後孟子。…… 關子重於齊。 適梁,惠王</u>郊迎, 執賓主之禮。 適<u>趙,平原君</u>側行撇席。 如<u>燕,昭王</u> 擁彗先驅,請列弟子之座而受業,築<u>碣石宮</u>,身親往 師之。

### 又魏世家云:

惠王數被於軍旅,卑禮厚幣以招賢者,鄒行,淳于髡,

孟軻皆至梁。

叉燕召公世家云:

無昭王於破燕之後即位,早身厚幣以招賢者。…… 樂毅自魏往,鄒衍自齊往,劇辛自趙往,士爭趨燕。 又平原君處聊列傳云:

史記 集解於此條下引劉向別錄云:

齊使都行過趙,平原君見公孫龍及其徒基毋子之屬,論白馬非馬之辨,以問鄉子。 鄉子日, "不可……" 坐皆稱善。

是鄒衍曾與梁惠王,燕昭王,趙平原君發生過寶主的關係。 適之先生駁之云:

這幾句話很不可靠。 平原君死於西曆前二五一年,梁惠王死於前三一九年(此緣紀年渚據史記,則在前三三五年),梁惠王死時,平原君還沒有生呢。 平原君還沒有生呢。 平原君傳說聽行過趙,在信陵君破秦存趙之後 (前二五七年),那時梁惠王已死六十二年了(若後史記則那時惠王已死了七十八年),燕昭王已死二十二年了。 史記集解引劉向別錄也有關行過趙見平原君及公孫龍一段,那一段似乎不是假造的。 依此看來,點行大概與公孫龍同時。(中國哲學史大綱卷上,頁三五大)

讀了這一段話,可知驗衍與燕昭王尚可並世,而與梁惠王則必不能相及。 所以致誤之故,我以為也和荀子書中致誤的

原因一樣:<u>關行和益軻兩個人</u>因籍貫的相近和學說的一部分相同,給人弄糊塗了,<u>賜行</u>的五行說可以算做<u>孟軻</u>的,益軻見梁惠王的故事也就算做騶衍的了。

燕昭王立於西元前三一一年,信陵君破蹇存趙在二五七年,兩事相距五十四年,似乎<u>赐</u>衍在社會上活動的時間不會這樣長久。 我們姑且假定他游燕的時候不是在<u>昭王初</u>立時吧。 如此,他的箸書立說的時代當在西元前三世紀的上半世紀。

在這半世紀中,戰國的時勢有沒有重要的變動? 有的,是帝制運動。 戰國時的國君,老想升級。 萱之三家,齊之田氏,本來是世卿,到西元前四零三——三八六年,先後別為諸侯了。 秦,宋,本來是諸侯,齊,魏,趙,是剛由世卿升作諸侯的,因為他們的國勢駕於一般諸侯之上,到西元前三三四——三一八年,先後稱王了。 在這些國家之中,有的國勢日益發展,又駕於諸王之上了,又想升級了。 人世上的位號,到了王已經登峯造極。 現在再想升級,有什麽更高的位號呢? 有的是上帝的帝。於是這特別强盛的國便要自稱為帝以壓抑諸王而有以下的事情發生:

- (一)秦昭王十九年(西元前二八八十月,秦昭王 自為西帝,而使魏冉至齊,致東帝於齊湣王。不久, 蘇代自燕入齊,勸湣王除帝號,使天下愛齊而憎秦。 湣王從之,復為王。十二月,秦亦復為王。(見戰國策 齊策四,及史郡秦本紀,田敦仲完世家,六國表)。
- (二)原昭王二十六年(前二八六)、齊湣王滅朱。 蘇代遺燕昭王書,勤昭王說秦,以秦為西帝,趙為中

金,燕為北帝,立為三帝以令諸侯:韓魏不聽則秦伐之,齊不聽則燕趙伐之。昭王善其書,召蘇代,與謀伐齊。二十八年(前二八四),竟破齊,湣王出走。(見燕 第一及太國表)。

(三)趙孝成王九年(前二五七)、秦圍趙邯鄲。魏王使辛垣衍因平原君謂趙王曰,"秦所以急圍趙者,前與齊湣王爭强為帝,已而復歸帝,以齊故。今齊,(視)湣王已益弱,方今惟秦雄天下。此必非貪邯鄲,其意欲求為帝。趙誠發使尊秦昭王為帝,秦必喜,能兵去。"魯仲連適遊趙,勸止之。會魏公子無忌救趙擊秦,秦軍引而去。(見趙策三及史記登仲連列係)

這三件事相距不過三十一年,都在秦昭王的世裏。當昭王初年,齊國甚强,故昭王自欲為帝,猶必以東帝送給齊湣王。除齊之外,燕趙亦均不弱,故蘇代勸燕伐齊,即以北帝歆動燕王,而欲他以中帝送給趙,以西帝送給秦。到昭王晚年,秦為惟一的强國了,故昭王伐趙,求為帝;而魏王亦勸趙尊秦為帝。在那時,不必把帝分成東西中北了,寰宇之中只能有一個帝了。

在西元前三世紀的上半世紀中,帝制運動是一件最大的事,因為帝制定了,就立刻開展一個新局面了。 我很疑心五帝之說,帝典之文,都是在這個時代中應時而生的;此事說來話長,暫且按下。

關行的時代,正是帝制運動的時代。<u>關行的居地,正是</u>東帝(齊)和擬議中的北帝(數)的國家。 關衍的思想,則是講仁

義禮樂的參文化和夸誕不經的齊文化的混合物。有了這三種環境於是五德終始說就產生了! 五德終始說沒有別的作用,只在說明如何纔可有真命天子出來,真命天子的根據是些什麽。 至騶衍創立此種學說的用意,或在警誡當時國君,以為如果沒有真命天子的根據時切不可存着干求天位的非分妄想,也未可知。

# III 騶衍的五德終始說

#### 史記騶衍傳說:

稱引天地剖判以來,五德轉移,治各有宜,而符應若茲。 ……作主運。

這是記載五德轉移說(這裏稱做"轉移",封建畫及始皇本紀則稱做"終始")的起點。在那條上,已說明五德轉移說是<u>關</u>衍創造的。他作的書有主運。這篇書已失傳,幸史記集解引有如淳的註:

令其書有主運,五行相次轉用事,隨方面為服。 讀此,可知主運即是說明五德轉移之說的。 五德,為得到五 行中的某行而成天子者的所據之德。 五行以次循環,以次 用事,終而復始,得到五德的天子也跟着它循環,跟着它用事, 終而復始。 哪一行用事,那時的人所穿的衣服也當跟着這 一行的顏色而改變。

#### 史記封禪書又說:

自齊威宣之時,關子之徒論著終始五德之運。及秦 帝而齊人奏之,故始皇采用之。…… <u>關行以陰陽主</u> 運顯於諸侯,而<u>燕齊</u>海上之方士傳其術 (按,上言<u>燕</u>有 宋班忌等為方德道,故此與齊之<u>獨</u>符合言之) 不能通,然則怪迂阿諛茍合之徒自此與,不可勝數也。

讀了這一段,可知他的學說的結果是很壞的。 他的目的原在警誡有國者的淫侈及其對于天之位的希冀,但反使一般方士可以利用了他的學說以為阿諛苟合的資料。 這是他想不到的。 他"論著五德終始之運",集解又引如淳曰:

今其書有五德終始,五德各以所勝為行。 叉文選魏都賦注引七略曰:

都子有終始五德,從所不勝土德後木德繼之,金德次之,火德次之,水德次之。

則他的五德說是以"土,木,金,火,水"相次轉移的,其轉移的次序是照着五行相勝的原理規定的。 因為木克土,故木繼土後,金克木,故金繼木後……。 換言之,新朝之起必因前朝之德衰,新朝所據之德必為前朝所不勝之德。 這是他的中心思想。

戰國時的人本來常在豫備新王的出世。 墨家鼓吹倚賢和倚同,就是希望天下道德最好的人作地位最高的人。 孟子汲汲勸時王行仁義,施王政,就是要時王實現孟子的理想去取得天下。 現在賜行有這個新學說發表,使得時君知道,如要做成天子,定要在五德中得到符應,緩可確實表示其受有天命。 這個學說的意義最簡單,最能吸收智識薄弱的人的信仰,所以它的勢力便一日千里了。

關行的著作,漢書藝文志上著錄了兩部:

- 1 鄒子四十九篇;
- 2 鄒子終始五十六篇。

他的書共有一百零五篇之多,關於這個五德問題的議論必極詳細。可惜從隋書經籍志以下就不著錄了。 失傳的綠故,當由讖緯的禁絕。 因為讖緯是導源於<u>騶</u>筍一派的思想的,未流既不勝其弊,遂連這位老祖師的遺書也連根拔去了。

他的書雖失傳,猶幸呂氏春秋的應同篇中有類似的記載,我們還可以窺見他的學說的一班。 文云:

凡帝王者之将與也、天必先見祥平下民。

黄帝之時,天先見大螾大螻。 <u>黄帝</u>曰,"土氣勝!" 土氣勝,故其色尚黃,其事則土。

及禹之時,天先見草木秋冬不殺。 禹日,"木氣勝!" 木氣勝,故其色尚青,其事則木。

及遇之時,天先見金刃生於水。湯曰,"金氣勝!" 金氣勝,故其色尚白,其事則金。

及文王之時,天先見火,赤鳥銜丹書集於周社。 文王曰,"火氣勝!" 火氣勝,故其色尚赤,其事則火。 這一段話,與史記所謂"五德轉移,符應若茲,"如淳注所謂 "五行相次轉用事,隨方面為服,"七略所謂"終始五德,從所 不勝:土德後木德繼之……"的話完全符合。 故雖錄入呂 氏春秋,仍可信其為騶衍的學說。 在這一段話裏,我們可以 知道:關節的兩種歷史論,第一種是從黃帝推上去的,第二種 是從黃帝推下來的;這兩種歷史論雖都為他所創造,實際上 乃不發生關係,他沒有把天地未生至黃帝的前一代加入這 五德的組合裏。 又他的五德終始說所支配的時代是很短 的,夏以上只有黃帝一德(五章當已盡數納入黃帝的德中),自從 黃帝到周,也僅有四代,占了四德。 他雖說"五德終始,"但第 一次的終始中還缺了一德,哪裏說得到"終而復始。"

這缺着的一德是什麽呢? 應同篇又說:

代 火 者 必 將 水,天 且 先 見 水 氣 勝。 水 氣 勝,故 其 色 尚 黑,其 事 則 水。

這是推測未來的天子所據的德運的。 因為周是火德,滅火者水,故代周者必為水德。 他說,水德的符應現在雖尚未顯現,但因代火者必為水故天"且"先見水氣勝了;得着這水德的人,其服色是應當尚黑的,其政治是應當照着水德的方式做的。 可惜他所定的五德的政治的方式,現在已看不到了。

關行是後於孟子而作燕昭王師的,史記中說他在燕作主運,此說如信,他倡此說時約當西元前二九○至二八○間。 那時周室尚存,他自當有這般推測,但呂氏春秋作於秦始皇八年(西元前二三九),那時東西周都亡了,火德已銷盡了,滅火者(劉之為水德已可確定了,為什麼這部書裏還只說"代火者必將水"呢? 為什麼水德的符應還不肯出來呢?

這個問題,以我猜測,或有下列的情形。一,呂氏春秋鈔錄鄒子終始之文,未加潤色。二,那時六國未滅,秦雖滅周,尚未成一統之功,那時人對於天子的觀念和商周人不同,一定要統一了所有的土地纔算具備了天子的資格,看禹貢的分列九州五服可知,故呂氏春秋不即以滅周的秦為水德,亦不為秦尋出水德的符應。

## IV 秦的符應及始皇的改制

秦始皇二十六年(四元前二二一),秦初幷天下,令丞相御史道:

寡人以眇眇之身,賴宗廟之靈,六王咸伏其辜, 天下大定。 今名號不更,無以稱成功,傳後世。 其 議帝號!

於是定帝號為皇帝,天子自稱曰朕,命為制,令為認,除論法。

秦始皇初做皇帝,高與得很,一切制度都要改變,以建立開國的盛大規模。 <u>關節的為</u>真命天子作鼓吹的學說創造了六十餘年,到這時逢着應用的機會了。 所以史記封禪書設:

<u>騶子之徒論著終始五德之運,及秦帝而齊人</u>奏之,故始皇采用之。

#### 又說:

秦始皇既幷天下而帝或曰,"<u>黄</u>帝得土德,黄龍地螾見。夏得木德,青龍止於郊,草木暢茂。殷得金德,銀自山溢。周得火德,有赤烏之符。今秦 變周,水德之時。昔秦文公出獵獲黑龍,此其水德之瑞。

把這兩段文字合看,可見所謂"或曰"即是"齊人"的說話。 他的話與呂氏春秋所記載的符應大略相同,試作一比較表如下:

| 五  |    | 呂氏春秋      | 封禪書 |              |  |  |  |
|----|----|-----------|-----|--------------|--|--|--|
| 德  | 帝王 | 符瑞        | 帝王  | 符瑞           |  |  |  |
| ±. | 黄帝 | 大螾大螻見     | 黃帝  | <b>黃龍地螾見</b> |  |  |  |
| 木  | 禹  | 草木秋冬不殺    | 夏   | 青龍止於郊,草木暢茂   |  |  |  |
| 氽  | 湯  | 金刃生於水     | 殷   | 銀自山溢         |  |  |  |
| 火  | 文王 | 赤鳥銜丹書集於周祉 | 周   | 赤鳥之符         |  |  |  |

在這個表裏,四代的符應有半數相同。 差異得最顯著的,是 商的符應,一方面說刃自水生,一方面說銀自山溢。 但這沒有什麽大關係。 有關係的,乃是黃帝多了一個黃龍,夏多了一個青龍,頗有以龍為君象,以君之德為龍之色的樣子。 說 起了這事,使我們廻憶到易文言傳上的話:

見龍在田,利見大人,君德也。飛龍在天,乃位乎天德。

它也以能為君象,和這些符應當有些關係。 又始皇本紀云:

三十六年, ……秋, 使者從關東夜過華陰平舒道, 有人持壁遮使者曰, "為我遗<u>高池君</u>," 因言曰, "今年祖龍死。" 使者問其故, 因忽不見。

這個豫言是以"祖龍"暗射"始皇"的,祖等於始,龍等於皇,其以龍為君象的意義也很顯明。 至於五色之龍,墨子貴義篇上也有:

帝以甲乙殺青龍於東方以丙丁殺赤龍於南 方以庚辛殺白龍於西方;以壬癸殺黑龍於北方。 可見封禪實中齊人所言之符礎雖和呂氏春秋不同,但在五 行的方式上原是應當如此,也沒有什麽奇怪。

最可注意的,乃是說秦的水德之瑞為秦文公獲黑龍。 呂氏春秋襄僅說將來的天子應為水德,在他出世的時候,天。 必先見水德之瑞。到秦始皇即天子位時,說者根據了這一 義而推秦為水德,又根據了"水色黑"及"龍為君象"而說其所 獲水德之瑞為黑龍,這都在意想之內。所不可解者,這個水 德之瑞乃不為秦始皇所得而為秦文公所得。 呂氏春秋所 記的得着符瑞的人是黃帝,萬,湯,文王,足見五德之瑞即應於 受命之王的本身。 封禪書這段話除了黃帝之外,說夏,說殷, 說周,不實指其人,已屬模核;而於秦乃實指了秦文公,既不舉 初封的秦仲,又不舉成大功的始皇,只歸之於一個普通的先 公,這件事頗值得研究。

按点記十二諸侯年表,秦文公立於周平王六年(西元前七六五),卒於桓王四年(前七一六),凡享國五十載。 年表中文 公事實,僅有十年作鄜時,十九年作陳寶祠兩事。 秦本紀中, 除了這兩件事之外,又有"二十七年,伐南山大梓,豐大特"的 話,亦含有神話意味。 封禪書中則對於鄜時陳寶兩事有較 群的叙述:

> 秦文公東獵汧潤之間,卜居之而吉。 文公夢 黃虵自天下屬地,其口止於鄭布。 文公問史敦,敦 日,"此上帝之徵,君其祠之!" 於是作鄭時,用三 牲。……

讀此,可見<u>秦文公</u>是很崇信神道的人。他夢見了一條黃蛇 就造<u>趣時</u>,拾到了一塊石頭就造陳寶祠,足見他所信仰的宗教還是拜物教。

秦文公造了兩個大廟,又初置史官以紀事(秦本紀),是秦的文化的創造者,故常為後人所記念。這個為關行之學的齊人,迎合秦人心理,假借了"秦文公東獵斑潤之間"的一件舊故事,杜造了"出獵獲黑龍"的一件新故事,以見秦的王業

之成早有豫兆於<u>周室</u>東遷之際。但這又何以解釋<u>呂氏</u>養 秋的"天且先見水氣勝"的"且"字呢?

再有一個理由也是可能的。秦始皇應為水德,其符瑞 應為黑龍,這在五德終始說上是確定了的。但那時實無黑 龍出現實無"天且先見水氣勝"的符瑞為始皇所得。為要 證明五德終始說的眞實,使秦始皇聽了相信,只得把這個符 瑞移到前代去了。

這位齊人既把這些有憑有據的符瑞告給始皇,始皇果然很相信,於是就根據了水德的條例,做出一番似"因"而實"創"的事業來。秦始皇本紀說:

始皇推終始五德之傳,以為周得火德,秦代周, 德從所不勝,方令水德之始。 改年始朝賀皆自十 月朔。 衣服旄旌節旗皆上黑, 數以六為紀。 符 法冠皆六寸;而與六尺。 六尺為步。 乘六馬。 更 名河曰德水,以為水德之始。 剛毅戾深,事皆决於 法,刻削毋仁恩和義,然後合於五德之數。 於是急 法,久者不赦。

## 封禪書也說:

於是秦更名河曰德水,以冬十月為年首,色上黑,度以六為名,音上大呂,事統上法。

這是中國歷史上第一次用了五德終始說而制定的制度。

看了上一段記載,可知在五德的法典裏,注意的是以下幾件事其受水德支配的是這樣:

| 五德法典中的事項   | 水德下的制度         |  |  |  |  |  |  |
|------------|----------------|--|--|--|--|--|--|
| 年始,朝賀      | 十月朔(以十月為正月,建亥) |  |  |  |  |  |  |
| 衣服,旄,旌,箭,旗 | 上黑             |  |  |  |  |  |  |
| 數          | 以六為紀           |  |  |  |  |  |  |
| 符,法 遥      | 六寸             |  |  |  |  |  |  |
| 奥          | 六尺             |  |  |  |  |  |  |
| 步          | 六尺             |  |  |  |  |  |  |
| 乘          | 六馬             |  |  |  |  |  |  |
| 音          | 上大呂            |  |  |  |  |  |  |
| (政術)       | 剛毅 戾深,事皆 决 於 法 |  |  |  |  |  |  |

從上面一個表裏,使我們推知五德法典的大概當如下表:

| 五.  | 德     | 正  | 朔          | 服  | 色  | 度  | 數  | 音  | 律  | 政  |              | 術  |
|-----|-------|----|------------|----|----|----|----|----|----|----|--------------|----|
| 生.  | <br>  | ,  | ?          | Ŧ  | 黄  | 以五 | 爲紀 | 上責 | 黃鐘 |    | ?            |    |
| 木   | · · · | 建  | 寅          | 上  | 青  | 以八 | 爲紀 | 上女 | 古洗 | 助  | 天            | 生  |
| 金   |       | 建  | <b>∃</b> Ŀ | 上  | 白  | 以九 | 為紀 | 上無 | 無射 | 助  | 天            | 收  |
| 火   | <br>! | 建  | 子          | Ŀ  | 赤  | 以七 | 爲紀 | 上林 | 木鍾 | 助  | 天            | 養  |
| 水   |       | 建  | 亥          | Ŀ  | 黑  | 以六 | 爲紀 | 上力 | 七呂 | 功  | 天            | 誅  |
| 根據書 | 籍     | 春秋 | 《繁露        | 呂氏 | 春秋 | Я  | 令  | 月  | 令  | 洪華 | Ť <b>L</b> í | 了傳 |

有了這一個方式,每逢新朝起來時就可照此安排了。 中庸篇末道:

> 非天子不議禮,不制度,不考文。 今天下車同 軌書同文行同倫。 雖有其位,苟無其德,不敢作體 樂焉。 雖其有德,苟無其位,亦不敢作禮樂焉。……

上焉者雖善無徵,無徵不信,不信民弗從。 下焉者雖善不尊,不尊不信,不信民弗從。 故君子之道,本諸身,徵諸庶民,考諸三王而不繆,建諸天地而不悖,質諸鬼神而無疑,百世以俟聖人而不惑。

<u>關行</u>創了五德終始說,把三代的制度用了五德之運來說明, 這是"考諸三王而不繆"的。這個學說永遠可以循環應用, 乃是"百世以俟聖人而不惑"的。這個學說給"功過五帝,德 侔三皇"的秦始皇帝在"天下車同軌.書同文.行同倫"的時候 用來"議禮.制度,考文,"自然萬民就負而信之.信而從之了。 所以<u>中庸</u>這一段話,可以抵得一篇秦始皇帝改制頭。

# V 漢爲水德或土德的爭辨

自從秦始皇統一天下之後,不過十五年,就給護高祖們 滅掉了。這水德之運僅有十五年,太短了。就是從周亡算 起,也不過四十九年,依舊是太短。秦的據有水德之運的時 期既這樣短,算不算呢?

## 封禪書說:

漢與,……二年,東擊項籍而還入關,問,"故秦時上帝祠何帝也?" 對日,"四帝:有白,青,黄,赤帝之祠。" 高祖日,"吾聞天有五帝;而有四,何也?" 莫知其說。 於是高祖日,"吾知之矣,乃待我而具五也!"乃立黑帝祠,命曰北畤。

# 漢高祖立了一個黑帝祠之後歷書說他:

高祖曰,"北時待我而起,"亦自以為獲水德之瑞。雖明智曆及張蒼等咸以為然。是時天下初

定,方綱紀大基,高后女主皆未遑,故襲整正朔服色。 可見漢高祖也自以為是水德,其符應即是北時待他而起。 贊同這一說的有張蒼等。 他既自信為水德,所以仍舊沿用 秦的正朔和服色。一直到高后執政時沒有發生過問題。

這件事可以作兩種解釋: 其一,是承認秦為水德,也承認獲為水德,兩代的水德不妨並存。 其二,承認漢為水德,但以為漢是直接機固的,不承認秦的占有五德之運,其理由是秦的年代太短。 這兩種解釋不知道他們用的是哪一種。看高祖的"亦自以為獲水德之瑞"的"亦"字,似乎他用的是第一種。 但同德的能不經五德的一度循環而緊緊地承接嗎? 這恐怕不能為鄒子終始所許可吧?

因為這個原故,到文帝時就有人樹起異議來了。第一個是賈誼。 史記賈生列傳云:

賈生以為漢與至孝文二十餘年,天下和洽而 固,當改正朔,易服色,法制度,定官名,與禮樂。乃悉 草具其事儀法.色尚黃,數用五.為官名,悉更秦之法。 他是承認秦為水德,又承認漢滅秦,土克水,漢應為土德的。 歷為水德故何黑,漢為土德故尚黃。 水德之數以六為紀;土 德之數以五為紀。 他是確遵了五德終始說而議禮的。 只有定官名一項,始皇本紀沒有提起,不知曾否根據了五德之數而有所改定;如今賈誼也改作了。

他草具其事儀法之後,本傳云:

孝文帝初即位,謙讓未遑也。 諸律令所更定及列侯悉就國,其說皆自賈生發之。 於是天子議以為賈生任公卿之位。 絳濂東陽侯馮敬之屬盡

害之,乃短賈生曰,"雒陽之人,年少初學,專欲擅權 紛亂諸事!" 於是天子後亦疏之,不用其議;乃以 賈生為長沙王太傅。

他胸中的一大套土德制度,竟以文帝的謙讓和経灌之屬的 嫉妬,沒有施用的機會。過了數年,他就死了。在這件事上, 可見選初並不以定德改制當作一個重要的問題,所以賈誼 的主張不曾得着一班民衆做後盾,而且從経灌們的眼光看 來,這種改制說簡直足以"紛亂諸事"的,於是他只得鬱鬱以 沒世了!

大約是文帝十四年吧(世記孝女本紀及漢書短記志說是十四年,封禪書則散為十二年),又有一個人起來,繼續這個"改德運動。"封禪書云:

· 查人公孫臣上書曰,"始秦得水德,今漢受之。 推終始傳,則漢當土德。土德之應黃龍見。宜改 正朔,易服色,色尚黃。"

不幸這時候的丞相恰恰是那位主張水德的<u>張養</u>,所以他碰了一鼻子的灰。 封禪書道:

是時丞相張蒼好律縣以為"漢乃水德之始。 故河决金堤,其符也。 年始冬十月,色外黑内赤(服 慶日,"小月陰氣在外,故外黑陽氣份伏在地,故內赤也),與 德相應。如公孫臣言,非也!" 能之。

張蒼不信那未來的土德的符應(黃龍見)而信據這已見的水德的符應何決金堤,故斥公孫臣說。 因為他官居丞相,他勝利了。

但是,公孫臣終於靠了他的幸運(也許靠了他的詭計) 戰勝 「張蒼。 文帝十五年,黃龍眞的在成紀(天水郎屬縣) 出現了! 史記孝文本紀云:

> 十五年,黃龍見成紀。天子乃復召登<u>公孫臣,</u> 以為博士,申明土德事。於是上乃下詔曰,"有異 物之神見於成紀,無害於民,歲以有年。 朕親郊祀 上帝諸神禮官議,毋諱以勞朕!" 有司禮官皆曰, "古者天子,夏躬親禮祀上帝於郊,故曰郊。" 於是 天子始幸雍;郊見五帝,以孟夏四月答禮焉。

## 又封禪書云:

文帝乃召<u>公孫臣</u>,拜為博士,與諸生草改縣服 色事。

### 又麻書云:

其後黃龍見成紀,張蒼自黜,所欲論著不成。 (按,史記士三證侯年表序云,"應相張遊歷譜五德,"漢志 藝文志陰陽家有"張登十六篇,"為張哲論著,借不傳。)

## 又張丞相列傳云:

其後黃龍見成紀,於是<u>文帝召公孫臣以為博</u>士,草土德之縣,制度,更元年。 <u>張丞相</u>由此自紭,謝病稱老。

綜合以上幾條看來,可知黃龍出現之後;文帝即幸雍郊祀五帝,拜公孫臣為博士,與諸生草土德的麻法,服色,制度,張養就免職了。

但張丞相列傳所說的"更元年,"卻不與黃龍見為一事。 這件事出在新坦平的手裏。 封禪書云:

其明年(十六年),趙人新垣平以望氣見上,言長安東北有神氣成五采,若人冠統為。…… 天瑞下,宜立祠上帝以合符應。於是作渭陽五帝廟,同宇,帝一殿,面各五門,各如其帝色。…… 貴平上大夫,賜累千金。而使博士諸生刺六經中作王制,謀議巡狩封禪事。……

其明年,新垣平使人持玉杯,上書闕下獻之。 平言上日,"闕下有寶玉氣來者。" 已視之,果有獻玉杯者,刻曰"人主延壽。" 平叉言,"臣候日再中。" 居頃之,日郤復中。 於是始更以十七年爲元年。

讀此,可知文帝的更元年完全因新垣平而不因公孫臣。但新垣平所以這樣做,也可以說是步公孫臣的後處。他看見公孫臣豫言黃龍見而真的黃龍見,得着天子的寵信,他就變本加厲,想出神氣五采,獻玉杯,日再中……種種花樣來了。他比公孫臣的胆子更大,欺騙皇帝的次數更多,所以土德的制度尚未頒行,而後元年郤先實定了。

土德的制度為什麼終沒有頒行呢? 那可以說,公孫臣受了新垣平的累。 [秦書云:

新垣平以望氣見,頗言正麻服色事,貴幸。後作亂,故孝文帝廢不復問。

#### 封禪書云:

人有上書告新垣平所言氣神事皆詐也。下平吏治,誅夷新垣平。 自是之後,文帝怠於改正朔服色神明之事。

可見新垣平也是講改正湖,易服色的,因為他詐欺的事發覺,殺了,文帝逐不高與再辦土德的大與了。 公孫臣的"黃龍見"的豫言雖幸得應驗,而漢家終沒有實定為土德,這未免辜負了他的一番好意。

綜合以上的記叙,我們可以知道:漢高帝惠帝時,漢德已定為水德;文帝時,賈誼公孫臣等要把水德推翻而建立土德制;自從黃龍見於成紀,這事頗有實現的可能,不幸以新垣平伏誅,又擱下了。這是西元前二〇六至一五七年中的情形。

## VI 漢武帝的改制及三統說的發生

這種改德和改制的運動,在景帝時怎樣,我們沒有找到記載,不敢懸斷。但文帝時既有賈誼,公孫臣,新垣平一班人的宣傳,又有黃龍見及改元年的事實,儒者和方士們一定繼續鼓吹着。雖沒有給景帝提倡,又因新垣平的族誅而銷聲匿跡,但潛伏的勢力總是不可侮的。

到武帝時,這獨伏的勢力又飛躍了。 恰好武帝是一位好大喜功之主,又憑藉護家全盛之業,所以他和秦始皇最相類:他們的黷武窮兵是一樣的,封禪求仙是一樣的,就是定德改制也是一樣的。

封禪書中記他初即位時事,道:

今天子初即位,尤敬鬼神之事。 元年,蓬舆已

六十餘歲矣,天下艾安,招納之屬皆望天子封禪改 正度也。而上鄉儒術,招賢良,趙綰王城等以文學 為公卿,欲議古立明堂城南以朝諸侯,草巡狩,封禪, 改縣服色事。

可見在漢武帝的初年,改歷服色之事,摺紳之屬已伸長了脖子在望,以文學為公卿的人又已在討論,在起草,武帝又正心向着他們;這件事運動了三十餘年,成熟了,全國人一致有此要求了。

不幸,那時有道家與儒家之爭,而<u>資太后是道家的護法</u>者。 她看見儒家佔了上風,很不快樂。 史記儒林列傳云:

## 封禪書云:

於是這個快要實現的制度又打消了! 綜計這個改德和改制的運動,質誼始倡之而阨於縫灌,公孫臣繼倡之而阨於發蒼,新垣平繼倡之而見殺於文帝,趙綰王臧繼倡之而見殺於資太后,眞可謂盤根錯節,厄運太多了。

但是,到了這時,已有一班潛紳之屬作後盾所徵的賢良 文學之士雖不用,他們總是豫備繼承着趙綰王臧的事業而 努力的。 武帝建元六年(前一三五)五月,資太后崩。 元光元 年(前一三四)冬十一月 (那時建亥,故冬十一月即元光元年二月,離 六年五月(即八月)憲太后崩僅六個月耳),武帝就令郡國舉孝廉 了,夏五月就詔試賢良了,董仲舒公孫弘一班人就起來了,給 資太后摧發的儒術又像春草一般地怒茁了。

不過我們在那時的記載上,並不曾找到公布改德的事實。 這或因記載脫漏,或因改制之事需要長期的豫備,均未可知。

元封元年(前一一〇),有"報德星"的一件事。 漢書 郊祀志云:

望氣王朔言候獨見填星出如瓜食頃復入。 有可皆曰,"陛下建漢家封禪,天其報德星云。" 按,漢代以五星分配五行,淮南子天文訓及郊祀志王莽請祀 六宗奏書中均有記載,其方式如下:

| 曹 | 名 7 | 行 | 7 | ĸ | Ŋ  | \chi | -<br>! | ŀ: | 4  | <u>}</u> | 2, | k |
|---|-----|---|---|---|----|------|--------|----|----|----------|----|---|
| 淮 | 南   | 子 | 濊 | 星 | 奘  | 惑    | 鎮      | 星  | 太  | Ħ        | 旋  | 星 |
| 郊 | 祀   | 志 | 蕨 | 星 | 癸品 | 基基   | 塡      | 星  | 太丘 | 星        | 辰  | 星 |

這五種星,兩書所載惟土行之星不同。但"鎮"與"填"在聲音及字體上並相近,當是一字。 填星出而謂"天報德星,"是漢已自承為土德可知。 秦為水德,改名河為"德水;"漢為土德,因稱填星為"德星;"這是很相類的事。此事,此思封羅書亦有之,但"填星"二字,除紫農本及北宋本外均誤作"旗星"見張文度校刊史記札

距.)

改制中最困難的是歷法。 到太初元年(前一〇四),歷法方面的研究得到一個結果了,所以就正式宣布改制。 漢書 武帝紀云:

太初元年········夏五月,正歷,以正月爲歲首。 色上黃。數用五。定官名。協音律。 又史記封禪書云:

夏,莲改縣,以正月爲歲首。 而色上黃。 官名 更印章以五字。 爲<u>太初</u>元年。

#### 叉 縣 書 云:

用了以上的記載,把秦始皇與漢武帝的改制作一比較表,如下:

| 改制  | 帝王 | 秦     | 始           | 皇    | 漢     | 武                                     | 帝    |
|-----|----|-------|-------------|------|-------|---------------------------------------|------|
| JE. | 朔  | 十月朔(8 | <b>基亥</b> ) | -    | 正月朔(9 | 建寅)                                   |      |
| 服   | 色  | 上黑    |             |      | 上黄    |                                       |      |
| 度   | 數  | 以六爲紀  | (例如乘        | 奥,符) | 以五為紅  | (例如官                                  | 名印章) |
| 音   | 律  | 上大呂   |             |      | 上黃鍾   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |      |
| 政   | 術  | 上法    |             |      | (未言)  |                                       |      |

在這個表裏,服色度數與實證們說的一模一樣,確是土德的制度。只有正朔,是分明不依照五德說改的。因為在漢前之秦建亥,如以"戌,亥,子,丑,寅"為次而逆數之(因為思建子, 生建亥,亦以逆數),則漢應建戌;如以"亥,子,丑,寅,卯"為次而循環之,則漢應建卯。為什麼他們不順了五德之數,建戌或建卯,反而建了離亥兩辰的寅呢?

說到這裏,我們應當考一考三統說。

三統說是什麼? 在我們看得見的材料中最早的是董仲舒的三代改制質文篇所舉的:

春秋日,"王正月。"…… 何以謂之"王正月?" 日,王者必受命而後王。 王者必改正朔,易服色,制 禮樂,一統於天下,所以明易姓非繼人,通以己受之 於天也。 王者受命而王,制此月以應變,故作科以 奉天地,故謂之"王正月"也。

王者改制作科奈何? 日,當十二色,歷各法而(當作"其")正色,逆數三而復。 総三之前日五帝,帝 迭首一色,順數五而相復。 禮樂各以其法象其宜, 順數五而相復。 咸作國號,遷宮邑,易官名,制礦,作 樂。

故邊受命而王,應天變夏作般號,時正白統,親夏,故處,維唐謂之帝堯,以神農為赤帝,作宮邑於下 洛之陽,名相官曰尹,作蹇樂,制質禮以奉天。

文王受命而王,應天變般作周號,時正赤統,親殷,故夏,絀 盧謂之帝舜,以軒轅為黃帝,推 神農以為九皇,作宮邑於豐,名相官曰宰,作武樂,制文禮以奉天,……

放春秋應天作新王之事,時正黑統,王魯,尚黑, 絀夏,親周,故宋,樂宜親招武,故以塵錄親,樂制(疑當 作"制 虧")宜商,合伯子男為一等。

這段話的內容很複雜,擬另作三統說下的政治及其歷史一文論之。 現在且簡單地一講。

創三統說的,他把朝代的遞爐歸之於三個統的循環。 這三個統的名字是黑統,白統,赤統。 得到哪一個統而為天子的,那時的禮樂制度就照着哪一個統的定制去辦理。 他 把本代和前二代列為三王 (即本層的三統),三王之前的五代 列為五帝,五帝之前的一代列為九皇,一共是九代。

所以三王,五帝,九皇,都不是固定的名稱而是推移的名稱,好像親屬之有高祖,曾祖和曾孫,玄孫一樣。除此之外,又有所謂"四法。" 四法之名是夏,商,質,文 (夏商不是代名,乃是丽積注制的類名);也是循環的。 因為三統以三數循環,四法以四數循環,故必懸了十二代始得一次大循環(例如第一代為黑統法文)。

我們在明瞭了五德終始說之後再來看這種學說,不消

說得,這是從五德說銳化出來的。 五德說終而復始,它也終而復始,此其一。 五德說以顏色分,它也以顏色分,此其二。 五德說以五德作禮樂制度的標準,它也以三統四法作禮樂制度的標準,此其三。 不過五德說但以五數循環,而它則以三與四為小循環,十二為大循環。 可見它起得較後,故能把簡單的五德說改頭換面,變成了複雜的三統說。

現在我們順了代次,把五德說與三統說作一比較表,如 下:

| 代 次  | 五  | 德 說  | 三 統  | 說         | 附記                             |
|------|----|------|------|-----------|--------------------------------|
| 夏前一代 | 土德 | (尙黃) | 赤統 泊 | <b>大商</b> | 此一代,五德眾戰為黃帝,三統武武<br>爲帝嚳。       |
| 夏    | 木德 | (尚靑) | 黑統 法 | k夏        |                                |
| 商    | 企德 | (衛臼) | 白統 法 | 上質        |                                |
| 周    | 火德 | (尙赤) | 赤統 沒 | 校         |                                |
| 周後一代 | 水德 | (尙黑) | 黑統 法 | 唐         | 此一代,五德說設為秦(漢初說為<br>漢),三統說設為春秋。 |
| 周後二代 | 土德 | (尙黃) | 白統 法 | 支夏        | 此一代,漢文帝以下之五德說說為<br>漢,三統說無文,    |

在這個表裏,兩說相同之點顯現得最清楚的是<u>商周及周後</u>一代,顏色完全一樣。 <u>商</u>在五德說中尚白,在三統說中亦為自統。 周在五德說中尚赤,在三統說中亦為赤統。 周後一代在五德說中尚黑,在三統說中亦為黑統, 所以我很疑心三統說是割取了五德說的五分之三而造成的。 董仲舒在此文中所以只敢從"邊受命而王"說起者,正因這三代所尚之色和五德說一致,凡五德說所擺佈下的符應和制度,大可取作三統說之用而不見其矛盾。 若一說到夏,則一邊青,一邊黑,就要惹人疑惑了。

董仲舒是春秋家,春秋家說孔子作春秋是制一代之法的,孔子之被稱為"素王"即因於此。 孔子既受命而王,所以他要改正朔,易服色,制禮樂。 但不幸他有其德而無其位,終究是一個素王(空王),因此,他只能在春秋一經裏把他手定的制度垂諸空文。 董仲舒在這篇中說,孔子作春秋託王於魯;因為春秋與處在四法裏都是"法商,"故春秋便"以處錄親,樂制宜商"了。

在這篇文字中,講改制的方式極詳;今以文繁,只摘其與周後一代相關的兩種鈔出來,其一是黑統,其二是法商:

三正以黑統初。正日月朔於營室;斗建寅。 天統氣始通化物,物見萌達。 其色黑,故朝正服黑, 首服藻黑,正路與質黑,馬黑,大節綬幘尚黑,旗黑,大 寶玉黑,郊牲黑。 犧牲角卵。 冠於阼;昏禮迎於庭; 喪禮殯於東階之上。 祭牲黑牡;薦尚肝。 樂器黑 質。…… 親赤統,故日分平明,平明朝正。(以上是黑統 的制度)。

主天法商而王,其道佚陽,親親而多仁樸。故立嗣子子為母弟,妾以子貴。 昏冠之禮字子以父,別眇夫婦對坐而食,喪禮別葬,祭禮先臊,夫妻昭穆別位。 制衛三等,祿士二品。 制郊宮明堂員,其屋高嚴侈員,惟祭器員。 玉厚九分,白藥五絲。 衣制大上,首服嚴員。 禁奠蓋法天列象,垂四營。 樂制鼓,用錫儛,儛溢員。 先毛血而後用聲。 正刑多際,親戚多諱。封禪於倚位。(以上是法商的制度)

讀此,可知這也是把一代的正朔,服色,體樂,貫祿,宮室,器物,利

法……一一制定了的。可惜鄒子終始不會傳下來,可惜史書上記的秦始皇漢武帝的改制太簡單,我們不能把五德說下的制度和這三統說下的制度作一詳細的比較。 我們只能說,從這一篇三統說的制度裏可以推知五德說下的制度亦當為很瑣細的,不會像史書裏所說的漢武帝故制,數用五,只改了官名的印章為五字。

他們說,孔子是定了一代的制度而沒有實行的。實行的是誰呢?當然是漢。所以漢人有"孔子為漢制法"的話。所以說春秋繼周實即是說漢繼周。換句話說,就是把秦踢出了三統之外,不算它是一代。再換句話說,就是周為赤統,漢繼周後應為黑統,應當照着上邊開的一個黑統的單子去做。

這不是我有意文致,乃是有實據可查的。 史記高祖本紀末,司馬遷的贊裏說:

夏之政忠忠之散,小人以野,故殷人承之以敬。 敬之散,小人以鬼,故周人承之以文。 文之散,小人 以健,故救健莫若以忠。 三王之道若循環,終而復 始。 周秦之間,可謂文敏矣。 秦政不改,反酷刑法, 显不忍乎! 故漢與,承敵易變,得天統矣。

這是說,政術是循環的,三代是一次的終始,故夏為忠,殷為敬, 周為文,周之後又應當是忠了。秦既承周,乃不知教文敵,反 酷刑法,這是它的謬誤,這是它的不能在三統中占得一統的 綠故。 到漢與承敵易變,以忠教文,於是就得到了自然的統 (天統)了。 這是很清楚的三統說,他也把秦剔出了三統之外, 司馬遷的春秋學是"聞諸畫生"的,所以我們可以推知董仲 舒是主張漢為黑統的。

三統說何以有"遵應為寅正"的中心主張呢? 這只要看僕書律歷志便知。 志中說:

三代既沒,五伯之末,史官喪紀,疇人子弟分散、或在夷狄,故其所記有黃帝,顓頊,夏,殷,周及魯歷。 戰國擾攘,秦兼天下,未皇暇也;亦頗推五勝,而自以為獲水德;乃以十月為正.色上黑。 漢與,方綱紀大基庶事草創,襲秦正朔。以北平侯張黃言,用顓頊歷, 比於六歷,疏闊中最為徽近。然正朔服色未覩其真。而朔晦月見,弦望滿虧多非是。

讀了這一段,可以知道護初是歷法最混亂的時候,那時有六種歷法,但都是疏闊得很。 <u>與項歷在六種歷法中比較最精密,但護朝聽了張蒼</u>的話用了它,弄得月蓝月初見了月亮;到了月望,反而虧了上下弦時卻又滿了。 有了朔晦弦望之名, 沒有朔晦弦望之實,這在民生日用之間有怎樣的不便。 加以十月為正,先冬後春,於四時之序又不相應。 故這時的改

歷運動是全體人民的要求。他們的設想,以用寅正為最善。但漢代是"必則古昔,稱先王"的時代,一切的行事必須在經典中找出證據,於是有孔子"行夏之時"之言;有孔子傳夏小正之說;有孔子到起國訪得夏時之事;有孔子應天作新王,作春秋以正黑統之書:把這個要求完全推到孔子身上,說漢的該用寅正是孔子主張的。這也是很複雜的一個傳說,待在專文中詳細討論。

可是,改歷並不像改服色的容易,必有經久的豫備。 莲 武帝初年雖已有改制之志,而終於遲至三十年之後者,未始不是為了求得精密的歷法之難。 律歷志云:

至武帝元封七年,漢與百二歲矣。大中大夫 公孫卿,壺途,太史令司馬遷等言歷紀壞廢,宜改正 朔。是時御史大夫兒寬明經術,上乃詔寬曰,"與 博士共議,今宜何以為正朔?服色何上?" 寬與 博士賜等議,皆曰,"帝王必改正朔,易服色,所以明 受命於天也。…… 推傳序文,則今夏時也。…… 臣思以為三統之制,後聖復前聖者,二代在前也。 今二代之統絕而不序矣,唯陛下發聖德,宣考天地 四時之極則,順陰陽以定大明之制,為萬世則!"

在這一段話裏,很明白地說,推三統之制,固然現在該用夏時,但以前的歷法已不可知了,不能遵行古制而必須另外創造新制了。 創造了新制,便可"為萬世則"了。 這就是說,現在定的歷法如果精密,將來即使換朝代也不必改了。 遵行夏時而於前代無所遵循,漢定歷法而後世可以相承不變,這不是把三統說打破了嗎? 所以,三統說只是選用寅正的敲門

磚,孔子行夏時等等又只是三統說的護身符,實際上乃與漢 家歷法沒有關係,因為那時所要求的乃是一個精密的歷法, 什麼"夏時,"什麼"黑統,"都不過 營它戴上的帽子而已。

漢在五德說上是應當尚黃的,在三統說上是應當建寅的,所以漢武帝的改制就"以正月爲碳首,色上黃,"對於這兩方面都顧到了。

說到這裏,該得發問:漢為黑統,黑統是"朝正服黑,首服 藻黑,正路與質黑,馬黑,大節殺幘尚黑,大寶玉黑,郊牲黑"的, 現在服色尚黃,不是衝突了嗎? 為什麼這兩種衝突的學說 會得同時應用呢?

這個問題很難回答。 最直提的答語,是漢人的行事本來很滑稽,不能叫他們跟了我們的理性走。 宛轉一點,也可說是三統說的詳密的組織僅見於董仲舒書,這或是他的一家之言,未得當時多數人的承認;而三統說的中心問題即在歷法,歷法既改,其餘便不關重要;况五德說的勢力亦正不小,三統說自不能把它全部吞倂過來。 最重要的一個理由,或在當時改制的幾個中心人物,他們對於這兩種學說都有相當的信仰。 漢書郊祀志贊云:

漢與之初,庶事草創,唯一叔孫生略定朝廷之 儀。若乃正朔.服色.郊望之事,數世猶未章焉。至 於孝文,始以夏郊。而張倉據水德,公孫臣賈誼更 以為土德,卒不能明。孝武之世,文章為盛。 太初 改制,而見寬司馬遷等猶從臣誼之言,服色數度遂 順黃德。彼以五德之傳從所不勝,秦在水德,故謂 漢據土而克之。 太初改制是兒鬼司馬遷主持的。 兒寬有書九篇,列於七畧儒家 (見選書墓文志),可惜現在看不到。 司馬遷則傳下一部大著作,史記,其中用三統說的,如上舉的高祖本紀贊;用五德說的,如五帝本紀的

有土德之瑞放號黃帝。

其反對漢用水德的,如張丞相列傳贊:

張莽文學律孫,為漢名相,而絀 賈生公孫臣等,

言正朔服色事而不遵明,用秦之顓頊縣,何哉?

可見他是贊成<u>賈誼公孫臣</u>的主張的,他是以五勝定五德的終始的。他對於三統說和五德說都有信仰。推之<u>兒寬,當</u>亦如此。有了他們主張漢為黑統兼土德於是漢的受命之符遂眞成為黑統兼土德了。

我們在這一章裏,可以知道三統說和五德說各有其正 朔和服色,他們除了顏色的偶然相合(如股為白統派金德,風為 恭統無火德)之外是不相容的。 漢武帝 時,三統說主張漢應 為黑統,五德說主張漢應為土德,他們都接受了。 接受的方 法,是取了三統說中的正朔而去其服色,取了五德說中的服 色而去其正朔。 這兩種不相容的學說終於相容了,太初改 制就這樣地改了。

### VII 世經的出現

漢的成為土德.醞 酸於文帝時而實現於武帝太初元年, 具如上述。 照我們想,這事旣 醴 釀了七十餘年,又經國家頒 為法典,已是十分確定的了。 自從天地剖判以來,五德終始 之序,為:

# 黄帝──夏 殷 周 秦 漢 士 ←── 木 ←── 土

已是不可改移的事實了。

可是,事情常有出乎意料之外的.到世經出現,這個系統 又完全改變了樣子。 世經是西漢末年的一部書,劉歆三統 歷引用之。 班固作漢書.他在律歷志裏說:

> 至孝成世,劉向總六歷,列是非作五紀論。 向 千飲究其微眇,作三統歷及譜,以說春秋,推法密要, 故述焉。

他明說自己的律歷志是"述"三統歷的。 故顏師古注云: 自此以下,皆班氏所述劉歆之說也。

#### 又律 歷志 首云:

至元始中,王莽秉政,欲耀名譽,徽天下通知鍾律者百餘人,使羲和劉歆等典領條奏,言之最詳。 故删其偽辭,取正義著于篇。

可見劉歆們幫助王莽說話的"偽辭"是給他"删"掉了的。

世經這部書,在別的地方從沒有引用過,只見於劉歆的三統歷。以那時的學風而論,偽書是大批地出現,劉歆又是造偽書的宗師,俱見康县素先生新學爲經劃,則此書頗有亦出於劉歆的可能。話說得寬一點,此書也有出於劉歆的學派的可能。

世經中,商湯以上但詳世次,商湯以下則以三統歷說明 其年月之數。其文甚多,今專錄其與五德終始說有關係的, 如下:

春秋昭公十七年,"郯子來朝。" 傳曰,"昭子

問少昊氏鳥名何放,對口,'吾祖也,我知之矣! 昔者 黃帝氏以雲紀,故為雲師而雲名。炎帝氏以火紀, 故為火師而火名。 共工氏以水紀,故為水師而水 名。 太昊氏以龍紀,故為龍師而龍名。 我高祖少 吴塾之立也,鳳鳥適至,故紀於鳥,為鳥師而鳥名。'" 言郯子據少昊受黃帝,黃帝受炎帝,炎帝受共工,共 工受太昊,故先言黃帝,上及太昊。 稽之於易,勉犧 神農黃帝相繼之世可知。

太昊帝:易曰,"炮犧氏之王天下也。"言炮 犧繼天而王,為百王先首。德始於木,故為帝太昊。 作罔罢以田漁,取犧牲,故天下號日炮犧氏。

祭典日、"共工氏伯九域。" 言雖有水德,在火木之間,非其序也。 任知刑以彊,故伯而不王。 秦以水德,在周漢木火之間。 周人遷其行序,故易不载。

炎帝: 易曰,"炮镞氏沒,神農氏作。" 言共工 伯而不王,雖有水德,非其序也。 以火承木,故為炎 帝。 教民耕農,故天下號曰神農氏。

黄帝: 易日,"神農氏沒,黄帝氏作。" 火生土, 故為土德。 與炎帝之後戰于阪泉,遂王天下。 始 垂衣裳,有軒冕之服,故天下號日軒轅氏。

少昊帝: 考德曰,"少昊日清。" 清者,黄帝之子青陽也。 是其子孫名墊立。 土生金故為金德。 天下號日金天氏。 周遷其樂故易不載,序於行。

顯預帝: 春秋外傳曰, "少昊之衰,九黎亂德;

题類受之,乃命重整。" <u>脊林昌意</u>之子也。金生水, 故爲水德。天下號日<u>高陽氏</u>。 周遷其樂,故易不 載,序於行。

帝嚳: 春秋外傳日,"顓頊之所建,帝嚳受之。" 清陽玄囂之孫也。水生木,故為木德,天下號日 高辛氏。帝擊繼之,不知世數。周遷其樂,故易不 載。周人禘之。

唐帝: 帝系曰,"帝魯四妃,陳豐生帝堯。" 封於唐。 蓋高辛氏世衰,天下歸之。 木生火,故爲火德。 天下號曰陶唐氏。 讓天下於處,使子朱處于丹淵爲諸侯。 即位七十載。

度帝: 帝系曰,"顓頊生窮蟬,五世而生<u>瞽</u>叟; 瞽叟生帝舜。"處處之嫗汭。蹇嬗以天下。火生 土故為土德。天下號曰有虞氏。讓天下於禹,使 子商均為諸侯。即位五十載。

值馬: 资系日,"與夏五世而生經;經生馬。" 處舜嬗以天下。 土生金故為金德。 天下號曰夏 后氏。 繼世十七王,四百三十二歲。

成湯: 書經湯誓,湯伐夏桀。 金生水,故爲水德。 天下號日<u>商</u>,後日殷。…… 凡殷世繼嗣三十一世,六百二十九歲。

被為木德。天下號日周室。…… 周凡三十六王, 八百六十七歲。

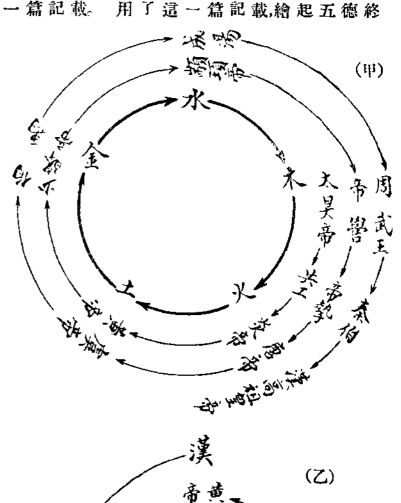
秦伯:……五世,四十九歲。

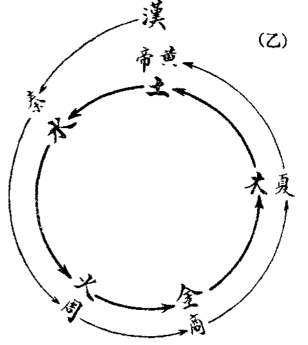
# 漢高祖皇帝: 著紀,伐秦繼周。 木生火,故為 火德。 天下號日漢。………

這是非常奇怪的一篇記載。 用了這一篇記載,繪起五德終

始的圖來,該成 這個樣子(甲圖)。 這比了前面說 的五德終始(乙圖) 差異了多少?

我們比較 這兩個圖,可以 知道,世經的系 統,第一是不遵 守五德相勝的 次序,第二是把 朝代伸展了兩 因此本來 倍。 以"土,木,金,火,水" 爲次的,現在改 以"木,火,土,金,水" 為次了本來到 秦代剛凌滿五 德之數的現在 到周代已經是 第三次終始了。 這個系統是從





-----

這個五德系統究竟是怎樣出來的? 裡邊自有複雜的原因因為它的原因太複雜了所以二千年來的人看不破,拆不穿),非三言兩語所可道盡。 諸君要知道嗎? 讓我把這些理由一椿一椿地道來!

# VIII 世經以前的古史系統

我們要明白世經的系統,必須先明白了世經以前的古史系統。 世經以前的古史系統太多了,我們且從關行傳叙起。 史記記關衍的學說,其一,是:

先序令以上至<u>黄帝</u>,學者所共術,大並世盛衰, 因載其機群度制,推而遠之,至天地未生,窈冥不可 者而原也。

可見當<u>關</u>行之世,"學者所共術"的最古的帝王是<u>黃帝</u>,所以 <u>關</u>行的推至"天地未生"的學說也只能從<u>黃帝</u>推起。其二, 是:

稱引天地剖判以來,五德轉移,治各有宜,而符應若茲。

腦衍傳雖沒有明言以"五德轉移"的是哪幾代,但呂氏春秋 及封禪書已代它言明了,是黃帝,夏,商,周四代。

根據這兩個學說,可以知道驅行之世所共術及關行所

自造的古史系統應如下式:

(翳 衔 所 造) | (學 者 所 共 衡)

天地未生→天地剖判→<u>黄帝</u>→夏→<u>商</u>→周 這實在是很簡單的一個系統。但到了後來,就有"五帝"之 說。記載這一說的有以下許多書:

> 黃帝能成命百物以明民共財;<u>顓頊</u>能修之;帝 疊能序三辰以固民;堯能單均刑法以儀民;舜勤民 事而野死。(颶遊及遊及禮部祭法)

> 昔黃帝合倫作為律。…… 帝顯頂令飛龍 作效八風之音。… 帝嚳命處黑作為聲歌。…… 帝堯立,乃命質為樂。…… 帝舜乃令質修九招,六 列六英以明帝德。(吳氏春秋古樂篇)

> 孔子曰,"黃帝,少典之子也,日軒轅。…… 顓 項,黃帝之孫,昌意之子也,曰高陽。… 帝嚳,…… 玄囂之孫,蟠極之子也,曰高辛。帝堯,……高辛之 子也,曰放勳。…… 帝舜,…… 藍牛之孫,瞽瞍之 子也,曰重華。……"(太戴禮記五意德;史記五意本紀略 同)

> 少典產軒轅,是為黃帝。 黃帝產玄囂;玄囂產 經極;經極產高辛,是為帝嚳。 帝嚳產放勳,是為帝 薨。 黃帝產昌意;昌意產高陽,是為帝顯頊。 顯頊 產窮蟬;窮蟬產敬康;敬康產句芒;何芒產蠕牛;蛭牛 產瞽瞍;瞽瞍產重華,是為帝舜。……(大載禮記意繁;

這種說話是怎樣來的,是不是信實的記載,我們且不必管(因

為裏邊的情形太複雜,非數言可了,當另作五意考一文論之),但我們可以知道,在關行以後的古史系統已經放成

黄帝→顓頊→帝嚳→帝堯→帝舜→夏→商→周 了。 我們如果依了帝繫篇的記載畫成一個"五帝世系表," 應如下式:

呂氏春秋和封禪書中的齊人所以在五帝之說已起之後仍維持"黃帝,夏,商,商"四代的舊說者,或因五帝出於一族,時代亦極相近,所以把顓頊,帝嚳,帝堯,帝舜歸倂在黃帝的一代中也未可知。

五帝之說,大約是戰國後期起來的。 在未有此新系統 時,孟子書中但云:

五霸者三王之罪人也。

等到有了這個新系統, 有子費中卽謂:

到了戰國之末,這個系統又伸展了。 呂氏春秋四元前二三九所作云:

故耳之欲五聲,目之欲五色,口之欲五味,性也; 雖神農黃帝,其與<u>桀</u>封同。(憤類)

無訝無訾,一龍一蛇,與時俱化而無肯專為,……此神農黃帝之所法。(必己)

然而以理義斲削,神農黃帝猶有可非,微獨舜湯。(離俗寶)

為天下及國, 莫如以德, 莫如行義, ·······此神農 黃帝之政也。(上德)

神農師悉諸;黃帝師大撓。······(詹師) 於是黃帝之前又有禪農了! 又云:

> 天 地 大 矣,生 而 弗 子,成 而 弗 有,········ 此 三 皇 五 帝 之 德 也。(贵 公)

> 夫取于衆,此三皇<u>五帝</u>之所以大立功名也。(<u>周</u>

夫孝,三皇五帝之本務而萬事之紀也。(孝行覽) 於是五帝之前又有三皇了!三皇是哪三個人,神農既在黃帝之前是否即為三皇之一,呂氏春秋都沒有說。

呂氏春秋作成了十八年<u>秦王政</u>削平六國,合丞相御史議帝號。丞相王綰等議道:

昔者五帝地方千里洪外侯服夷服諸侯或朝或否,天子不能制。今陛下與義兵,誅殘賊,平定天下,海內為郡縣,法令由一統,自上古已來未嘗有,五帝所不及。臣等謹與博士議曰:古有天皇,有地皇,

有秦皇;秦皇最贵。臣等昧死士尊號,王為"秦皇"。 在這一說裏,可見三皇是天皇,地皇,秦皇。和呂氏春秋合看, 則秦時的古史系統,是三王之前為五帝,五帝之前為三皇,而 在三皇五帝之間又有一個神農氏。

到了西漢初葉,這個古史系統又有些增益了。 淮安王安立於文帝十六年(西元前一六四),死於武帝元符元年(前一二

二),他的淮<u>南</u>子一書即是作於此四十二年中的。 在這一書內說起的古史,我們也可轉出它的系統:

故不言之合,不視之見,此<u>伏 犧 神農</u>之所以為師也。(主新訓)

昔者<u>黄帝</u>治天下,……田者不侵畔,漁者不 爭隈;……鳳凰翔於庭,麒麟游於郊。……然 猶未及處戲氏之道也。"(喻冥訓)

至德之世,甘瞑于溷濡之域而徙倚于汗漫之 宁。…… 及世之衰也,至伏羲氏,……而知乃始 昧昧琳琳,……是故其德煩而不能一。乃至神農 黃帝,剖判大宗,竅領天地,……是故治而不能和 下。(版真訓)

在這幾段裏,很明白地在神農黃帝之前又捧出一位代義氏來了!

莊子雖是戰國時人,但莊子這部書卻極多進人的著作, 因為西漢初菜是道家全盛時代,這部書為那時的道家的箸 作所湊集,不啻一部道家叢書。 所以莊子的古史系統和淮 南子的古史系統極相像,只是又多出了一些:

> 古之人在混芒之中,與一世而得澹漠焉。…… 逮德下衰,及燧人伏戲始為天下,是故順而不一。 德又下衰,及神農黃帝始為天下,是故安而不順。 德又下衰,及唐崖始為天下,是故安而不順。 德又下衰,及唐崖始為天下,與治化之流,濃淳散朴, ……然後民始惑亂。 (緒性)

它固然把伏戲放在神農之上,但又把燧人放到伏戲之前了! 管子,也是一部雜亂的書。 孟子對公孫丑說,"子誠齊

人也,知管仲晏子而已矣!" 因為管仲是齊國的中心人物, 故為齊人的著作所湊附。 西漢時,齊學極發達,我們無論在 儒林傳中看儒生,或在封禪書中看方士,齊人皆佔大部分。 所以管子這部書,我們可以用了"秦漢間的齊學叢書"的 服光去看它。它裏面有一篇封禪,說道:

> 但公既霸,會諸侯於葵丘而欲封禪。管仲日, '古者封泰山,禪梁父者七十二家,而夷吾所記者 十有二焉。 昔無懷氏封泰山,禪云云。 處義封泰 山,禪云云。 神農封泰山,禪云云。 炎帝封泰山,禪 云云。 黄帝封泰山,禪亭亭。 顓頊封泰山,禪云云。 帝告封泰山,禪云云。 奏封泰山,禪云云。 帝告封泰山,禪云云。 奏封泰山,禪云云。 周封泰山,禪云云。 獨封泰山,禪云云。 周封泰山,禪云云。 獨封泰山,禪云云。 周封泰山,禪云云。 獨封泰山,禪云云。

(史記封禪書交同。)

這是在黃帝以前更加上炎帝,在神豊氏以前更加上處義和 無懷氏的。據它說,必須受命的人(即受天命而為天子的)始得 封禪,自上古到周上泰山去封禪的已有七十二家了。 可惜 管仲只記得十二家而忘記了六十家,否則古史系統要怎樣 地放長呢!

到這裏止,黃帝以上已有炎帝,神農,處義,燧人,無懷氏五代。但司馬遷作史記,對於這五代概不理會仍依五帝德及帝繫之說,從黃帝開頭。炎帝和神農則以與黃帝有關,在黃帝的本紀中帶說了幾句:

<u>軒轅之時,神農氏世衰</u>,諸侯相侵伐,暴虐百姓, 而神農氏弗能征,於是軒轅乃習用干戈以征不享, 諸侯咸來賓從。 而蚩尤最為暴,莫能伐。

炎帝欲侵陵諸侯,諸侯咸歸<u>軒轅</u>。 <u>軒轅乃修</u>德振兵,……以與<u>炎帝</u>戰於<u>阪泉</u>之野;三戰,然後得其志。

<u>蚩尤作</u>亂,不用帝命,於是<u>黃帝</u>乃徵師諸侯,與 <u>蚩尤戰於逐鹿之野,遂禽殺蚩尤</u>。 而諸侯咸尊軒 **駿為天子,代神農氏**。

在這幾段話中,可以知道:(1)神農氏是黃帝以前的天子,但到黃帝時已很衰微,諸侯又橫暴,於是黃帝與勤王之師,使諸侯仍去服從神農氏。(2)炎帝(大約是當時諸侯中的一個)還要想倭陵諸侯;黃帝和他打了三次仗,方把他打敗。(3)蚩尤(失約也是當時諸侯中的一個)又作亂不用神農氏之命,黃帝又把他擒殺了。(4)黃帝有了這三次武功,於是諸侯歸心,推他為天子以代神農氏。

這一個記載的來源也不必講(因為這些事不出一源,講起來複雜得很),但我們可以知道,在司馬遷作史時,他確認 <u>神農</u> 氏與黃帝是相承接的兩代,在神農的季世有侵陵諸侯的炎 帝和蚩尤而為黃帝所平定的事。

至於伏羲這人,可馬遷並非不知道,他曾在自序中說,"伏 羲至純厚,作易八卦。" 不過他作史記時有意確守五帝德 的系統,故不肯說到黃帝以前罷了。

伏羲既進了古史系統於是易紫辭傳中說:

古者包養氏之王天下也,……始作八卦以通神明之德,以類萬物之情。作結繩而爲罔罢,以 個以漁,蓋取諸離。

| <del></del>         |                                       | <u> </u>   | 1             |                    | :               |                                 | i          | 1                   |                                              | <u> </u>      |                                       |
|---------------------|---------------------------------------|------------|---------------|--------------------|-----------------|---------------------------------|------------|---------------------|----------------------------------------------|---------------|---------------------------------------|
| 13E                 | 未散明"五帝"而與五希德之五帝合。                     | 五卷模裁明"五拾"。 | 共系統為三島,神農,五帝。 | 其系統為三皇,五帝,但未言五帝為誰。 |                 | $R_{\mathcal{R}}$ $\lambda_{o}$ | 夏以上凡九人。    | 五帝本紀與五帝德及帝繁全合。      | A. T. A. | <b>Л</b> ЯТА» | 三皇三人,三阜以下十人。                          |
|                     | 慇                                     | 张 张        | 存             |                    | <u>(g</u>       | 3₹                              |            | 多海                  | 蒙                                            | 蒙             |                                       |
| 珉                   | E.V                                   | 泰          | 华             |                    | (F)             | 盎                               | ₩,         | 極                   | #                                            | #P            | 徐                                     |
|                     | 命                                     | 经          | 经             |                    |                 |                                 | 徐          | 糖                   |                                              | :<br>:<br>!   | <b>聯</b><br>徒                         |
|                     | 調項                                    | 顓頊         | 避避            |                    | ,               |                                 | 報題         | 調節                  | !<br>!                                       |               | 遊遊                                    |
| <b>4</b> 2          | 新                                     | 接          | ·<br>·        |                    | 海               | 新                               | 汽船         | ļ —                 | 最卷                                           | 推             | 黄帝                                    |
|                     | (表帝) 黃帝                               | (赤帝)       |               | •                  | (炎帝) 黃帝         |                                 | (美帝)       | (炎帝)                | <br>                                         | ·<br>!<br>!   | 条                                     |
| -<br>H <del>.</del> |                                       |            | 曹             |                    | 神 段             | 學。環                             | が          | (神農氏) (炎帝) 黄ګ       | 神殿氏                                          | 章 海           | 聲                                     |
|                     |                                       |            |               |                    | ·               | 数                               | 為          | ()                  | 범                                            | <b>1</b>      | 場                                     |
|                     |                                       |            |               |                    | 伏養氏, 伏犧,<br>虚戲氏 | į                               |            |                     | 盔                                            |               |                                       |
| Æ                   |                                       |            | <u></u>       |                    | 失慮              | ٨<br>();                        | <b>P</b>   | ( <del>)</del>      | <b>4</b>                                     | Ø             | — <del></del><br><del>— _</del>       |
| -                   | <del></del> .                         |            |               |                    |                 | 燧人                              |            | <br> - <u>:-</u> :- |                                              |               | ————————————————————————————————————— |
| -                   | <del>-</del> :                        |            | :             |                    |                 | i                               | 無徴氏        | (無数氏                | :<br>                                        |               | 無懷氏                                   |
| <del>1</del> 0      | '<br>                                 |            | ₩#<br>111     | 秦始阜時王和等奏。天皇,地島,秦皇  | :               | :                               |            | -                   |                                              |               | 三<br>(<br>東<br>)<br>東<br>(<br>秦皇      |
| ø£ .                | 张                                     | 劉          | **            | 华泰                 | 垆               | ##                              | 電          |                     | 叁                                            | **            |                                       |
|                     | 體記祭法                                  | 鏡,道        | 举             | 11年                | 與               | ***                             | *          |                     | 6 <u>17</u><br>4∓                            | 筑             |                                       |
| <b>4</b> -          | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | <b>₹</b>   | 박             | 1 th 9% 3          |                 | <b>1</b>                        | 14-        | <u>"</u> ,          | *                                            | 遥             | <b>S</b>                              |
| *:                  | 邇                                     | ᄖ          | 咀             | N/A                | 舞               | 끷                               | <b>#</b> = | #                   | <b>=</b> 8                                   | <b></b>       |                                       |

(注一)凡於名氏上加括弧的表明此名氏篇本書或本篇所有,但不以之列入古史系統。

報 (註二)是民套林上三親及淮南子時則訓,天文訓,俱有另一種正命系統,在此稱五帝系統中是將炎帝正 列入的。 但此系统决不能出现於秦及造初,下有詳辨,茲故缺之。

無表關係故格去之 三)在此表外,你有許多古史系統,如韓非子之有巢機人,淮南子之二皇等,以政本文 #

粉水留为作文酎品。

包懷氏沒,神農氏作。 蜀木為耜,揉木為来,来 梅之利以敎天下,蓋取諸益。………

神農氏沒,黃帝蹇舜氏作。……垂衣裳而天下治,蓋取諸兌,坤。………

#### 戰國策也說:

帝王不相襲,何禮之循! <u>吃戲神農</u>,教而不誅。 黃帝堯舜,陈而不怒。 及至三王,觀時而制法因事 而制禮。佛安二

於是"伏羲——神農——黃帝——堯——舜"的一個新系統又成立了。 這一個系統 靠了繁 解傳 低經 典中的 地位, 幾有壓倒五 帝德的系統的趨勢。

以上諸說,我們可以總列為"夏以前的帝王表,"比較一下:

這是兩個五帝系統的來源。 因篇幅的限制,說得太簡了,有許多問題簡直沒有講清楚;俟將來作專篇論文時再細談吧。

## IX 漢帝應讓國說及再受命說

關行創立五德終始說,給人兩個暗示。第一個暗示是不可妄冀非分,凡無五德之運的决做不成天子。第二個暗示是天命不永存,此德衰而彼德與,則易姓受命之事便立刻 題現。這兩個暗示如果是他創說的本意,則上一事是用以 對一般人說法的,下一事是用以對君主說法的。 他希望沒 有人 爭為天子,天子亦不以"時 [] 易襲"而暴虐天下。

堪笑<u>秦始皇</u>一方面要"至於萬世傳之無窮,"一方面卻 又聽信了齊人的話,自定爲水德。他不想想:倘有土德之帝 起來,他的天子之位是不是倘可傳之無窮呢?

五德說既演"五德轉移天命無常"的道理,三統說是模做五德說而作的,這中心思想自然一樣。 封禪說雖簡單些,但它說泰山是新受命的帝王封禪告天的地方,自占以來已有七十二代的帝王到過泰山封禪,則也是一種革命受命的學說。 這幾種學說天天鼓吹,使得一般人深信天命的天子是常會被革職的;只要皇帝做得不好,失了上天的撫育黎元的用意,就應當有新的皇帝起來爐代。 那時人看皇帝是上帝的官吏,符應是上帝給與他的除書,封禪是他上任時發的奏書,五德和三統的改制是上任後的一套排瘍。

關於這種情形,我們可以舉出一個適當的例來。當光 武帝時,公孫遞據 獨稱成帝,移檄中國,徵引圖緯。 光武帝報 他道:

> 西狩獲麟識目"乙子卯念,"即以未歲授劉氏, 非西方之守也。"光廢昌帝,亚子公孫,"即霍光廢 昌邑王,立孝宣帝也。 黃帝姓公孫,自以士德,君所 知也。"漢家九百二十歲,以豪孫亡;受以丞相,其 名當鍌高,"高豊君身耶(集陽國志公孫進志)

讀此,可知公孫述的檄文中曾引了西狩獲麟識以見處在西方的他具有應運而與的資格,識上說的"立子公孫,"也即是他的姓。 光武駁他,說西狩獲麟識指的是漢,所謂"乙子卯金"是漢高祖以乙未歲受命)所謂"立子公孫,"是皇孫病已

嗣位。這都沒有什麽大關係。所奇怪的,乃是他以中與之主的地位,而說<u>漢家</u>將來應亡於<u>蒙孫之下</u>得國的是丞相當 途高。這種預言自己滅亡的度量,似非後世的君主所能有。

因為那時人租信做天子的也像做官一樣,多少年後須換一新任,故緯費中便有下前的話:

黑帝治八百歲,運極面授木 查帝七百二十歲而授火 (在林韓保乾期次選漢高功臣順注引)。

在帝之治八百二十歲 ······· 白帝之治六十 四世。(尚書緯源與榜詩大雅正義及御覽告徵部引。 它把每一億的帝王的世數和年數都明白規定了。(黃帝东帝 的年數世數並非沒有,只因緣常久供,我們無從尋到)。

以上所引,都是東護初年的材料。 我現在要說的是西 蓮之季的事質,為什麽卻先引了東漢之初的材料呢? 這因 西漢中葉以前的歷史,我們有史記漢書兩部書可用;但到西 漢中葉以後,只有,邀書一部書了,材料太少,不夠說明那時的 時代思潮。 讖緯書 關非西護中葉後所有(七幣不錄此類書可證), 但這樣大規模的,有組織的迷信思想決不會突然發生,一定 積累了多少年而後成就,西漢一代,就是讖緯書的孕育時期。 我們正可從讖緯中尋求些西漢人所播下的種子。

在這一章裏,我們要講許多人心厭進的故事。 現在且把西漢的國勢先說一下:

當戰國泰漢之際,疲於戰爭,民生陷於極度的痛苦。到交帝之後,居然太平了數十年,百姓們快樂極了。 故封禪書云:

今天子戲劑……元年,護與已六十餘載矣,天

下艾安,摺紳之屬皆望天子封禪改正度也。

可見選武帝的封禪和改制雖出於他的好大喜功但當時的民衆也確有此稱要求,許他如此 不幸武帝處此全盛時代太奢侈了,封禪巡狩之事遂又成了民衆的痛苦。 試看成帝初,匡衡等奏言:

其實,在那時,天子只有到甘泉和河東去郊配了,走得並不遠,而匡衡們還說"吏民困苦,百官煩費,"要把那兩個廟搬到國都中去。 那麽,武帝的東至海上,而至隴西,北至朔方,南至彭蠡,且令"郡國各除道,繕治宮館,名山輔嗣所"(封禪者)的,吏民的困苦要怎樣呢? 百官的煩費又要怎樣呢?

然封禪所費雖多,還遠不及征伐之甚。 武帝時的武功 自然是炳爛千秋,但耗费的財力也着實可驚。 漢書食貨志 云:

> 武帝因文景之畜,念胡譽之害,即位數年,嚴助 朱買臣等招徕東願,事兩粤,江淮之間蕭然煩費矣。 唐蒙,司馬相如始開西南夷,鑿山通道千餘里,以廣 巴蜀,巴蜀之民罷焉。彭吳穿穢貊朝鮮,置滄海郡,

#### 叉漢書而城傳云:

孝武之世,圖制何奴…… 遊値文景玄默,養民五世,天下殷富,財力有餘,土馬强盛 故能犀。 故能犀,田 建 珠崖七郡; 藏枸醬竹杖,則開 牂柯越舊; 聞天馬 葡萄,則通大宛安息…… 於是廣開上林,穿星明池,營于門萬戶之宮, …… 天子負 黼依,襲翠被,瑪玉儿而處其中。 設酒池肉林,以饗四夷之客。 此 及 路 遺贈 爰, 萬里相奉,師 徒之费 不 可勝計。 至於 用度 不足 迺 擂 酒 酤,筦 鹽 鐵,鑄白金 以以 幣,算至車船,租及六畜。 民力屈,財用竭,因之以 的 年,寇盗並 起,道路不通。 直指之使始出,衣 絲 交 地 而下 哀痛之韶,贵非仁聖之所悔哉!

這般段文字,把漢武帝浪費的情形及其傷害民生的結果寫得清楚極了。 武帝以前積了五世的休養,財力有餘,給他這樣痛快地一幹,國庫也空了,人民也窮了,寇盜也起來了。 武帝 真是一個敗家子,把偌大的家產揮霍個乾淨!

因為武帝的功業雖大而陷溺其民者亦甚酷,所以那時的人民對於他的怨毒很深。當宣帝初即位時,令丞相御史議孝武廟樂,下詔道:

## 長信少府夏侯勝獨說:

武治……多殺士衆竭民財力,餐業亡度,天下 虛耗。百姓流離,物故者過年 蝗蟲大起,赤 地數 千里,或人民相食,…… 亡德澤於民,不宜為立廟 樂!(同上)

天下怨憤之情於此可見。在這樣怨憤的空氣中,人民對於 漢帝的信仰是衰微了,一班五德三統論者就依據了自家的 學說而主張易姓受命了。這不是他們好弄術數的玄虛,正 是他們在失望之下的希望。

就我們看得見的材料中,也這個希望公開地向淺帝講說的,第一個是眭弘。 漢書本傳云:

<u>眭弘,字孟,磐國蕃人也</u>從<u>藏公受春秋</u> (據隱林修藏公是董仲舒的第子)。 至符節令

孝昭元鳳三年(西元前七八正月,泰山萊蕪山 南匈有數千人聲。 民视之,有大石自立高丈五 尺,大四十八圍,入地深八尺,三石為足。 石立後,有 白鳥數千下集其旁。 是時昌邑有枯祉木以復生。 又上林苑中大柳樹斷枯臥地亦自立。 有蟲食樹 葉成文字,曰"公孫病已立" 孟推春秋之意,以為石柳皆陰類下民之象,而 秦山者,岱宗之嶽,王者易姓告代之處。 今大石自 立,僵柳復起,非人力所為,此當有從匹夫為天子者。 枯社木復生,非故廢之家。 公孫氏,當復與者也。

孟意亦不知其所在,即說曰, "先師<u>董仲舒</u>有言,'雖有繼體守文之君,不害聖人之受命。' 漢家, 蹇 後,有傳國之運。 漢帝宜離差天下,求索賢人(題 佳 引 孟康 曰, "誰,即淺,擇 也。 問擇天下賢人"), 禮 以帝位; 而退自封百里,如殷周二王後: 以承順天命。" 孟使友人內官長賜上此書。

聖人受命,也只得禪讓了河況選是堯後,其應當傳國已是前定的呢。(達為達後稅,下邊再論)。這些說話,都不是眭弘一人忽發奇想想出來的,乃是當時的社會上有此要求,有此醞釀,而後他順了這個趨勢說出的。不過旣經據了天位的人,哪肯輕易讓給人家,所以眭弘就以妖言惑衆之罪伏誅了!這真可算得一個民衆革命思潮中的犧牲者。

<u>眭弘</u>身殉之後,民衆對於易代的想望仍未終止, 這種宣傳的情形,可惜沒有紀載流傳下來,我們不能知道。 但看宣帝神衛二年(西元前人○),蓋寬饒的奏書道:

韓氏易傳言"五帝官天下,三王家天下。" 家以傳子;官以傳賢。 若四時之運,功成者去。 不得其人,則不居其位。(漢書蓋寬雙傳)

可以知道這種宣傳在眭弘死後並沒有間斷,成了民衆的口頭禪,所以蓋寬饒便很不游移地說出來了。可憐他們感到了社會的不安,想不出解决的方法,只會希望皇帝去複濱歷史上的故事而讓位與賢人,這豈非"與虎謀皮"。所以蓋寬饒也犯了"大並不道"之罪,他不甘下吏,自剄於北闕下了。

在這十八年中, 哇弘與蓋寬饒兩次請求漢帝禪讓,都做不到。但民間的怨氣自在,他們對于漢帝早已沒有好感了。 漢帝失去了信仰,猶居天位而不肯去。人民的膽子又小,自 揣沒有得到五德之運,可把漢德勝了,因此也不敢反叛。 長 此相持,怎麼辦呢? 於是有許多災異之說起來,想把漢帝嚇 倒(災異的學致在董仲舒時已有,但至此時而大處)。 這種災異說, 就是封禪說的反面文章;做得最有名的是京房谷永等。 劉 向在這個時代思潮之中, 耿耿忠心,惟恐漢室具為災異壓倒, 又極力以災異說向元成二帝下警告,冀其威動修德,所以他 也成了一個災異專家。

京房是一個易學家,他的學說託於孟喜(見漢書儒林學)。 漢書藝文志上有災異孟氏京房六十六篇,即是他一手造成的學說。 元帝中,他曾於召對時言道:

> 春秋紀二百四十二年災異,以視萬世之君。 今陛下卽位以來,日月失明,星長逆行,由崩泉涌,地 爰石隕,夏霜冬靁,春凋秋榮,隕霜不殺,水旱螟蟲,民 人飢疫,盜賊不禁,刑人滿市。 春秋所記炎異盡備。 陛下視今為治邪亂邪? (漢書京房鄉)

說到這等地步, 元帝只得自承,"亦極亂耳, 尚何道!" 如此, 漢帝也已自知漢有亡徵了。

谷永,是研究京氏易最密的人,海言災異。 或帝初即位, 委政元舅大將軍王鳳。 是時日食地震,議者多歸谷於他。 永知他方見柄用,陰欲自託,上書云:

(日食地震)……不可歸符諸舅。 此欲以政事過差丞相父子,……皆瞽說欺天者也。………

元年正月,白氣較然,起乎東方。至其四月,黄 獨四寨,覆冒京師。…… 白氣起東方,賤人將與之 徵也。 黄濁冒京師,王道微紀之應也。 夫賤人當 起而京師道微,二者已醜(王先雖趙進引王文彬日, "言 二者之徵兆已相連比而見也")。 陛下誠……急復益 納宜子婦人,毋擇好醜,毋避嘗字,無論年齒。 推法 言之,陛下得機嗣於微賤之間,乃反為福。(漢書谷永 "王道微絕,賤人當與,"這是已固定的事實。 谷永都想出禳解的方法,勸成帝多納宜子的婦人,不論貌的美融,年的長幼,和曾經生產過沒有,只要使太子出於微賤之間,就可對付了上天的垂象。 如此,選就不可亡了。 不幸成帝生不出兒子,谷永空設下這個計策。

成帝永始二年(西元前一五),有黑龍見東萊。上便上書問永受所欲言。永對曰:

臣聞王天下有國家者患在上有危亡之事而 危亡之言不得上聞。如使危亡之言極上聞,則<u>商</u> 周不易姓而迭與,三正不變改而更用。夏<u>商</u>之將 亡也,行道之人皆知之;晏然自以若天有日,莫能危。 是故惡日廣而不自知,大命傾而不寤。………

漢家行夏正,夏正色黑,黑龍,同姓之象也。…… 未知同姓有見本朝無繼嗣之慶,多危殆之隙,欲為 擾亂,舉兵而起者邪?………

今陛下輕奪民財,不愛民力,聽邪臣之計,去高 敏 初陵,捐十年功緒改作昌陵,……大與繇役,重 增賦飲,……百姓財竭力盡,愁恨咸天,災異態降, 饑饉仍臻,流散冗食,餧死於道,以百萬數。 公家無 一年之畜,百姓無旬日之儲:上下俱匱,無以相救。… ……(同上)

這條黑龍岩出在文帝前,豈不成了漢的水德的符瑞。 就是 出在武帝後,也是漢的黑統的符瑞。 為什麼成帝時出來了, 不當它是祥瑞而反看成吳異呢? 為什麼谷永不勸成帝去 封禪,倒說同姓者將起兵呢? 至於改造一個昌陵,在全盛時 代算得了什麼,而在那時也就要上下俱匱,愁恨歐天了。 可見那時的漢朝,正像一個衰病的人一樣,處處露出了下半世的光景。

成帝元延元年(西亚前一二),因災異尤數,上叉問谷永。 永對曰:

> 厄聞天生蒸民,不能相治,為立王者以統理之。 方制海內,非為天子;列土封疆,非為諸侯:皆以為民 也。 垂三統,列三正,去無道,開有德,不私一姓;明天 下乃天下之天下,非一人之天下也。………

> 陛下承八世之功業,當陽數之標紀,涉三七之節紀,遭无妄之卦運,直百六之災阨,三難異科,雜焉同會。 建始元年以來,二十載間,羣災大異交錯鋒起,多於春秋所書。…… 彗星,極異也,土精所生,流隕之應,出於飢變之後,兵亂作矣,厥期不久。 隆德積善,懼不克濟。(同上)

這實在是咒詛漢朝,說它逢了重重疊疊的厄運,又出了許許多多的災異,是一定亡了,雖隆德積善也怕過不去了。 但那時"北無藍粥冒頓之患,南無趙佗呂烹之難,諸侯無吳墊燕梁之勢"(谷永語),他們所怕的是什麼? 為什麽他們惶惶若不可終日,在臣子的奏書中也把這種很可忌諱的話盡情地講出來呢?

他說的選的厄運,共有五句,但下云"三難異科,"可知只有三種。 這大約因前兩句都歸併到末一句裡去了。 現在逐句解釋於下:

(1)三七之節紀——從高帝元年(西元前二〇六)

到平帝元始四年(西元四)為二百十年。 谷永此對在成帝元延元年(前一二),離二百十年之數只有十五年了。 大約那時災異家言,二百十年是一個大厄運。

- (2) 无妄之卦 運——易雜卦傳曰,"无妄,災也。" 京房說无妄,以為"大旱之卦,萬物皆死,無所復望" (見風鬼樂)。 題注引應砌曰,"无妄者,無所望也。 萬物無所望於天,災異之最大者也。" 王補注引 項安世曰,"古'妄'與'望'延。 秦漢言无妄皆無望也。 朱英之說黃駄與揚子法言皆然,故太玄以去準无妄。"
- (3)百六之災阨——漢書律歷志引易九夏日,"入元百六陽九; 次三百七十四,除九。" 顏注引 蓋康日,"所謂陽九之阨,百六之會者也。…… 百六 專三百七十四(典四百八十),六乘八之數也。" 律曆 变又云,"凡四千六百一十七歲,與一元終,經歲四千五百六十,災歲五十七。" 可見他們在四千餘 年中定出五十條個災歲,而第一百零六年是陽上百十十四年為重大的災歲。 可是從高祖到成帝,已經不止一百零六年了,為什麽說他"直百六之,從不止一百零六年了,為什麽說他"直百六之,從不止一百零六年了,為什麽說他"直百六之,從不止一百零六年,他們以為在這一年上發生的災礙直到成帝時尚未消散。以我猜想,或者從高祖元年到武帝太初四年為一百零六年,他們以為在這一年上發生的災阨直到成帝時尚未消散。或者他們因成帝是漢

帝的第九代(故云"承八世之功業"),從這"九"字上想到陽九(故云"常陽數之標季"),又從這陽九上想到百六之阨(故云"直百六之災阨"),遂有此言:均未可知。

我們在這種話裡可以知道,在這時候,大家相信,漢代是大阨當前而且已是無望的了。 大家只有都待着大恐怖的來降!

劃向台集合上古至秦漢的災異,著成洪範五行傳輸十一篇,為災異說中最有系統的記載。此書雖亡,但班固作漢 畫五行志,把它收入,我們還能看見。他因元帝起昌陵,制度 秦奢,上疏諫道:

> 王者必通三統,明天命所授者博,非獨一姓也。 孔子論詩,至於"殷士曆敏,裸將于京,"喟然歎曰,"大哉天命,善不可不傳于子孫!是以富貴無常不如是,則王公其何以戒慎,民萌何以勸勉!"蓋傷做子之事周而痛攸之亡也…… 自古及今,未有不亡之國也。

> 昔高皇帝既滅秦,將都維陽,威寤劉敬之言,自 以德不及周而賢於秦,遂徙都關中,依<u>馬</u>之德,因秦 之阻。世之長短,以德爲效。故常戰栗不敢諱亡。

陛下……徒昌陵,……功費大萬百餘。死者恨於下;生者愁於上。 怨氣感動陰陽,因之以饑饉,物故流離以十萬數。 臣甚僧焉! (读者 劉 向 )

這也是很清楚地說,漢室快要亡了。 而成帝起昌陵,就是致亡的原因之一。 這種話若給漢武帝聽得,豈不要大笑他們的眼孔太小。 然而若無武帝的大傷元氣於先,成帝的徙昌

陵又何至挨諸臣的痛罵,以為這是亡國的舉動呢!

那時人都承認漢運已衰,滅亡在即,但實際上卻沒有新受命的天子起來,滅亡不了,這又使許多人心焦了。 於是在這不生不死的局面之中,他們又創造了一種新學說,——漢再受命說。這一說是調和民衆的'漢運已衰,將有新受命的天子出來'的一個觀念和皇室的"漢運雖衰,天命未改"的一個觀念而成的。 這就是說:新受命的天子將出來,固然是事實,但這新受命的依然是漢。 在我們看來,這種"換湯不換藥"的設想,覺非太滑稽了?

這個新學說的創造者,是甘忠可。 漢書李轉傳云:

成帝時,齊人甘忠可詐造天官歷,包元太平經十二卷,以言"漢家逢天地之大終,當更受命於天。 天帝使與人赤精子下教我此道。"忠可以教重平 夏賀良,容丘丁廣世東郡 郭昌等。

中壘校尉劉向奏忠可假鬼神罔上惑衆下獄治,服。未斷,病死。 賀良等坐挟學忠可書,以不敬論。後賀良等復私以相敎。

這不知道是成帝哪一年的事。 通鑑載劉向上論王氏封事於陽朔二年(西元前二三),漢書劉向傳又以作中壘校尉次於上封事之後,而此云"中壘校尉劉向奏忠可,"則此事當在陽朔二年之後。 距蓋寬饒之死,已近四十年了。

所可怪者,是劉向奏他罔上惑衆。劉向不是惓惓君國,惟恐漢室之亡的嗎? 有了甘忠可的學說,正可向民衆宣傳,使他們對於漢朝懷了新的希望,延長漢的壽命。為什麽他竟竭力地破壞呢? 大約一種運動發生,總是盲目的。惟有

盲目的潮流,纔是一種最堅强不可抵禦的勢力。 我們現在站在旁觀的地位來看漢代的社會,自然對於他們的行事的是非,學說的因果,和思想演變的系統看得很清楚。 但漢代人正在這個大潮流之中為潮流所激盪,只會盲目地奔馳,不會有自覺的評判。 劉向所信仰的是災異,其所望於漢家的是皇帝的修德行仁以除去其災異,至於再受命說,則是他的書裏所沒有的,其怪妄不經也顯而易見,所以他反對了。 他不知道在這個大潮流中,甘忠可正和他在一條路上走,他們原來是同志呢。(這和孟子提倡養羅邁的禪讓說而反對燕王喻的禪依子之正相類。)

世忠可雖死,夏賀良仍在。 過了些時候,他又起來作這個運動了。 李琴傅云:

哀帝初立。司隸校尉解光亦以明經通災異得幸,白賀良等所挾忠可書。事下奉車都尉劉歆。 ] 就以為不合五經,不可施行。而李聲亦好之。 光 日,"前歡父向奏忠可下獄,歡安肯通此道!"

時 郭昌為長安令,勸尋宜助賀良等。 尋遂白賀良等;皆待韶黄門。數召見,陳說"漢歷中衰,當更受命。 成帝不應天命,故絕嗣。 今陛下久疾,變更屡數,天所以譴告人也。 宜急改元易號,迺得延年益壽,皇子生,災異息矣。 得道不得行,答殃且亡。不有洪水將出,災火且起,滌盪人民!"

經了他的牢利誘,牢威却之後,哀帝逐真的再受命了:

哀帝久寢疾,幾其有益,遂從<u>賀良</u>等議。 於是 制詔丞相御史:"蓋聞<u>尚書</u>五曰'考終命,' 言大運壹 終,更紀天元人元,考文正理,推歷定紀,數如甲子也。

"朕以眇身,入繼太祖,承皇天,總百僚,子元元,未有應天心之效。即位出入三年,災變數降,日月失度,星辰錯謬,高下貿易,大異連仍,盜賊並起。 朕甚懼焉,戰戰兢兢,唯恐陵夷。

"惟漢與至今二百載,歷紀開元,皇天降非材之右,漢國再獲受命之符。 股之不德,曷敢不道! 夫受天之元命必與天下自新,其大赦天下。 以建 平二年為太初元將元年。 號曰陳聖劉太平皇帝。 漏刻以百二十為度。 布告天下,使明知之。"(同上)

這也是受命連改制的。但所改的制只見"漏刻以百二十為度"一事,不知道還有別的沒有。 夏賀良所云"得道不得行. 答殃且亡,"此"行"字當作世經之"序于行"的"行"字譯,即指五德之運。 但哀帝的詔書上沒有說,不知是否記載的疏漏。

哀帝受命改制,夏賀良等達到了心願,這是何等可喜的事。不幸他們所許給哀帝的利益絲毫沒有着落,而他們一經得勢就忘形起來,弄得不久又失敗了。 李喜傳云:

後月除,上疾自若。 賀良等復欲妄變政事;大臣爭以為不可許。 賀良等奏言,"大臣皆不知天命,宜退丞相御史,以解光李萼輔政。"

上以其言亡驗,途下賀良等吏,而下詔曰,"……待詔賀良等建言,改元易號,增益漏刻,可以永安國家。 朕信道不篤,過聽其言,幾為百姓獲福,卒無嘉應,久旱為災。 以問賀良等,對當復改制度,皆背經誼,違聖制,不合時宜。…… 賀良等反道惑衆,

姦態當窮竟!"皆下獄。…… <u>賀良</u>等皆伏誅。 <u>尋</u>及解光减死一等,徙敦煌郡。(同上)

這一腳再受命的滑稽劇就這樣地完了。 這個運動大約有二十年的歷史,有一月餘的成功。

在這一件事情之外,哀帝時尚有一事也是值得一說的。 漢書佞幸傳云:

董賢,……為人美麗自喜。 哀帝望見,說其儀貌,……拜為黃門郎,由是始幸。…… 賢寵愛日甚,……出則參乘,入御左右,……常與上臥起。……

上舅丁明……為大司馬,亦任職,頗害賢寵。… 上蹇重賢,欲極其位,……途以賢代明為大司馬,冊日,"……往悉爾心,統辟元戎,……允執 其中!……'是時賢年二十二。…… 威(麻威)私謂 因(王國)日,"董公為大司馬,冊文言'允執其中,'此乃 蹇禪舜之文,非三公故事。 長老見者莫不心懼。 此豊家人子所能堪邪!"……

後上置酒<u>麒麟殿,置</u>父子親屬宴飲,王閱……在側。上有酒所,從容視置笑曰,"吾欲法堯禪舜,何如?" 閎進曰,"天下乃高皇帝天下,非陛下之有也。陛下承宗廟,當傳子孫於無窮。統業至重,天子無戲言!"上默然不說,左右皆恐。於是遣閎出,後不復侍宴。…… 後數月,哀帝崩。

可見哀帝為了愛幸董賢,心欲禪讓,既見之於册文,復出之於口語。 眭弘蓋寬饒們所為流血以求者,至是乃有實現的希

望。 但因哀帝不久便死,又只成了一句空話。

我們看了這一章,可以知道:自武帝好大喜功,弄得四海困窮之後,人民已不願漢家再居天位。 眭弘 蓋寬饒 提出離位賢人的辦法,遂帝大怒,他們都被殺了。 災異說者從歷數上指出淺家的大厄運,又把一切稍失常態的物事都說成了遂運,但去鄉倒淺帝;但一切稍失常態的物事都說成了遂帝自承為極亂則可,要他退位則不可。 民間雖有種種一一個勇夫挺身而起,自居為新受命的天子而把漢帝趕掉。 甘忠可等雖想出調和的辦法,請遵帝所之一,但結果只挣得曇花的一現,自送掉幾條性命。 臺爾有禪位董賢的意思,但天年不永,又未得如願,"漢室將亡, 殿人將與,"在武帝後九十年中,自庶人以至於天子,已成了公同的信念了,但老不實現。 遊既不可,退又不能,大家悉在此獨局之下徘徊觀望。

上兩章理,講世經以前的古史系統,講西漢之季的人心不安的現象,占了許多篇幅,似乎較出了五德終始說的範閣之外。但我們要明白相勝的五德終始說何以會得變成相生的五德終始說,簡單的五德系統何以會得變成複雜的五德系統,實在不可不對於這個題目以外的情形周覽一遍。一件事情是不會無端發生的,必有許多的積因。 這些積因日在鼓盪之中,一遇到適當的機會就發洩出來。 發洩的力量有大小,小發洩則把現狀作小改變,大發洩則把現狀作大改變。 現在世經之說把點行的五德終始說徹底改造,而又為後世所選用,是其所積之因必多,且必醞釀已久,達到成熟的

地步,故其發洩之力甚大而維持之力甚强。 易傳曰,"臣弑其君,子弑其父,非一朝一夕之故,其所由來者漸矣,由辨之不早辨也,"就說得這個道理。

當關衍創立五德終始說時,古史系統上至黃帝而止,所以他的五德系統就從黃帝算起。 但以後古史系統愈放愈長,而五德系統固定不變,那就不能使人滿意了。 只因秦皇漢武已把它用作國典,未可隨了民意改變,沒有法子。 然而董仲舒作三代改制質文篇,三代以上就推出八代,已與世經相似。 自董仲舒到西漢末約一百年,自然這新的古史系統更確立了,世經的作者即欲不用而亦勢有不可了。

西漢之季,國政不綱,皇位已搖動,羣情也浮動。依照那時的學說,實應有新受命的天子起來,否則漢室也應再受命。但這個問題在五德上作何處置呢! 眭弘說,"漢為蹇後,有傳國之運,"那麼,整是什麼德呢! 這受禪的天子又應為什麼德呢! 甘忠可所得的天帝書是"亦精子之識,"亦為火德之色,是不是說漢家再受命時應為火德呢! 谷永說,"彗星.土精所生;兵亂作矣,厥期不久,"是不是說繼漢而起的應為土德呢! 那時的材料傳下來的太少,這些問題固然不能决定,但即在這些零碎話裏已可窺見大家正在猜測新天子的五德之運,所以有志干求天位的人也要迎合荃衆心理,自居于大家想望的某一德中纔對。

康長素先生(有知)的新學僞經考,崔輝甫先生(逾)的史記探源,抉出劉歆作僞之迹,使學術界中認識新代的學術及其改變漢學的情狀,自然是巨眼燭照;但他們把這個改變的責任一起歸在劉歆身上,以為都是他想出來,造出來的,未免把

他的本領看得太大。劉歆固然得到改變學術的機會與權勢,且實有許多為所竄亂或凡造的文件,但倘使前無所因,則無源之水,其涸也可立而待也。惟其所改變的東西在漢代已 體酸了二百年(如古史系統),或一百年(如漢章邊國歌),大問題 酸了二百年(如漢章邊國歌),大問題 發已久,一旦逢到機會,取而易之,自然不致成為大問題,使人疑惑. 放外表雖爲突變,而實際則仍爲漸變。但劉歆所易,有醞釀成熟的,也有不成熟的,有順從民意的,也有出以獨斷的,所以有許多太新的東西就不能馬上取得一般人的信仰而屢受攻擊了(事宜見下數章)。在這一點上,我很佩服發資力,他的劉向散父子年譜(據京學超第七期),尋出許多替新代學術開先路的漢代材料,使我草此文時得到很多的方便。

在上兩章裏,我們已認清楚世經的歷史系統的由來(世 程以前的古史系統)和改變關衍的五德終始說的動力(淺帝應 讓國說及再受命說),於是我們再在下數章裏看編排世經的 方式(五行相生說,淺為火德說,淺為竟後說,王莽的良本………)如何。

## X. 五行相生說

五行的關係,我們在前邊只講了"相勝。" 相勝的意義,我們一想就想得出來。例如拿了一柄斧跑到樹林裏砍下一棵樹,這就叫做"金勝木。" 又如拿了一盆水德滅一爐火,這就叫做"水勝火。" 這是原始的相勝說。 白虎通云:

五行所以相害者,天地之性衆勝寡,故水勝火也。 精勝堅,故火勝金。 剛勝柔,故金勝木。 專勝散,故木勝土。 實勝處,故土勝水也。

這是進步的相勝說,因為已經說得很抽象了。

自從有了五行相勝說,就引起了五德終始說,把五行相勝的原理用之於朝代的遞嬗上。 這因下一代"革"上一代的命,正與五行中某一行"勝"某一行相像。

但朝代的遞爐原有兩種方式,一是革命,一是禪讓,革命如商周,禪讓如處夏。五行相將的原理可以適用於商周的革命,但不可適用於處夏的禪讓。以前的五德終始說,黃帝之後便是夏,這個抵牾還不顯明。 且經了西漢人的宣傳,古史的系統既甚伸展,向來說為一帝的又往往說成一代,那就顯出了支吾的樣子。 例如史記中說"神農氏世衰,"即是承認神農為一代名,在這一代中,首帝稱神農氏,末帝也稱神農氏。 又如董仲舒的三代改制質文篇中說,"絀三之前日五帝,帝迭首一色,"而記過文王的改制之事云:

(湯)維唐謂之<u>帝薨,以神農為赤帝。</u> (文王)組處謂之<u>帝舜,以軒轅為黃帝,推神農以</u>為九皇。

是他認整為邊之前四代(合本代而言,下同), 神農為邊之前八代;舜為文王之前四代,軒轅為文王之前八代,神農為文王之前八代,神農為文王之前九代。 照他的話,我們可以畫出一個"周代的古史系統設"來:

在這個表中,可見他已把九皇五帝與三王同等看待。三王為三代,九皇五帝即為六代。 這和關衍時的古史系統,黃帝以後即繼以夏的,大不同了。

軒轅之與神農,照史記說是盡臣節的。後來軒轅作天子,乃出於諸侯的公推,非由革命。 顓頊,帝嚳,據帝繫等說,是黃帝的孫和曾孫,同一皇族,也不必革命。 帝堯是帝嚳的兒子,更不必說。 舜受堯的禪讓,馬受舜的禪讓,止有祥和,毫無克伐。 所以這個古史系統既立,以前的五德終始說只有倒壞,因為五德終始說的基礎是建築於五行相勝說之上的,而在這一個系統中,除了股對夏,周對殷之外,無所用其相勝。這怎麽辦呢

歷史系統和五行系統不能合拍,在漢代人的眼光看來,是多麽可以發愁的事。

不要慌罷! 五行系統除了相勝說之外還有相生說,歷史系統何嘗不可改用了相生說以濟相勝說之窮呢!

五行相生說,始見于董仲舒書(春秋繁麗第五十八篇為五行相勝,第五十九篇為五行祖生)。 他道:

天地之氣合而為一,分為陰陽,判為四時,列為五行。 行者行也,其行不同,故謂之五行。 五行者五官也,比相生而問相勝也。………

東方者木;……木生火。南方者火;……火生土。中央者土;……土生金。西方者金;…… 。金生水。北方者水,……水生木。

這段話雖明白,但他只言了相生而不言其所以相生,使人讀了不能有很深的認識。 五行大義引白虎通云:

木生火者,木性温发伏其中,鑽灼而出,故生火。 火生土者,火熱故能焚木,木焚而成灰,灰即土也,故 火生土。 土生金者,金居石依山津潤而生,聚土成 山,山必生石,故土生金。 金生水者,少陰之氣溫潤 流澤,銷金亦為水,所以山雲而從潤,故金生水。 水 生木者,因水潤而能生,故水生木。

重把五行所以相生之故 說得很透澈了。

此外,還有易說卦傳中的一章也是用了八卦的方位來 說明五行相生的原理的。 其文如下:

> 帝出乎震,齊乎ध,相見乎離,致役乎坤,說言乎 免,戰乎乾,勞乎坎,成言乎艮。

> 萬物出乎震,——震,東方也。齊乎毙,——巽,東南也濟也者,言萬物之潔濟也。離也者,明也,萬物皆相見,南方之卦也。——聖人南面而聽天下,嚮明而治,蓋取諸此也。 坤也者,地也,萬物皆致養焉,故曰"致役乎坤。" 兌,正秋也,萬物之所說也,故曰"說言乎兌。" 戰乎竟——竟,西北之卦也,言陰陽相薄也。 坎者,水也,正北方之卦也,勞卦也,萬物之所嚴終而成始曰"勞乎坎。" 艮,東北之卦也,萬物之所成終而成始也,故曰"成言乎艮。"

讀這一章,很可見出,下一段是解釋上一段之文的。 只有上段證"帝出乎震,"下段說"萬物出乎震,"其言"出"雖同,而所出之物卻不同。 又看它說震為東方,雖為東南方,雖為南方, 就為西北方,世為正北方,是為東北方,可見作者是把八卦分配四方四隅的。 地和 矣雖未說出其方位。但地為西南,是為

正西,循文讀去自然知道。 所以這個方位是從正東起,歷東南,正南,西南,正西,西北,正北,而至東北終,很清楚。

易說卦傳是什麼時候箸作的呢? 據一般人的見解,則十翼為孔子所作,說卦為十翼之一,自當出孔子的手筆。 但論衡正說篇云:

孝宣皇帝之時,河内女子發老屋,得逸易,禮,尚書各一篇,奏之。宣帝下示博士,然後易,禮,尚書各 益一篇。

在這一段裏,雖沒有說明增益的逸易是哪一篇,而隋書經籍志卻指為說卦。 文云:

及秦焚書,周易獨以卜筮得存,唯失說卦三篇。 後河內女子得之。

論衡說是一篇,為什麼隋書說為三篇? 這因序卦,雜卦文少, 合之則與說卦為一篇,分之則與說卦為三篇。(韓康伯往本及唐 五經續以序卦維卦附說卦卷內)。 漢人所說的發屋得古書事 凡有三次,伏生一次,魯共王一次,河內女子一次,但俱不可信, 見康長素先生新學僞經考。

个單就宣帝時河內女子發得說卦一事說。康氏云法言問神篇,"易損其一也,雖穩知關焉,"則西漢前易無說卦可知。楊雄王充嘗見西漢舊本故知之。說卦與孟喜卦氣圖合,其出漢時僑託無疑。(傷經考卷三上)

予按,五行與八卦本是兩個不相容的宇宙律。 五行家看宇宙的一切是五種物質及其能力所演成,這五種東西的名字是"水,火,木,金,土。" 八卦家則看宇宙間的一切是八種物質

及其能力所演成,這八種東西的名字是"乾,坤,態,巽,坎,離,艮, 発,"其具體之物即是"天,地,雷,風,水,火,山,澤。" 這如何合得 權來? 但說卦傳卻異想天開,把這兩個宇宙律合攏來了! 我們只要看說卦傳中這一章的後面所說的:

宽寫金。 地為地(土)。 雖為木。 離爲火。 坎爲水。 艮爲山(土)。

可見金,木火,水,土五行已具備於八卦之中。 我們若把設掛 雙的系統和董仲舒的五行租生的系統合列一表,當如下式:

| 春秋繁露 | 東   |       | 南     | 中央            |       | 西 |       | 北        |
|------|-----|-------|-------|---------------|-------|---|-------|----------|
|      | , 木 |       | 火     | ±.            |       | 金 |       | 水        |
| 說卦傳  | 東   | 東南    | 南     | 西南            | 東北    | 西 | 西北    | بر<br>بل |
|      | 震   | 巽(為木) | 離(以火) | <b>坤</b> (爲也) | 艮(為山) | 兌 | 乾(爲金) | 次(為水)    |

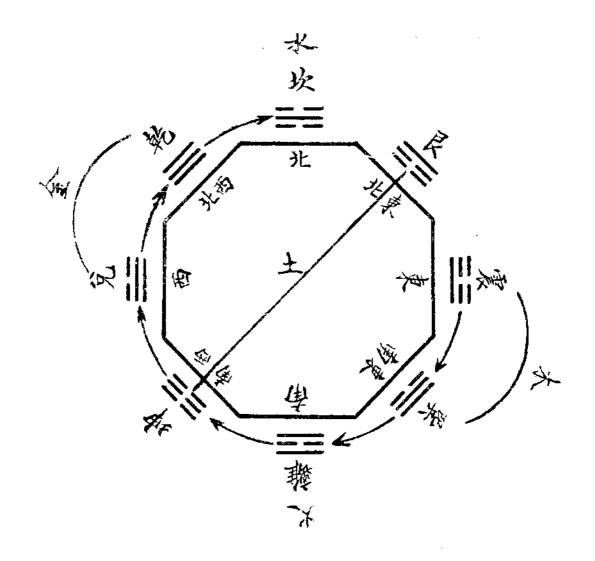
這雖有兩卦(農,定)未言其屬性,但東為木,南為火,西為金,北為水,在這一點上,五行與八卦已相一致。 唐李鼎祚周易集解引于實易注云:

〔震六二,震來厲〕 <u>干</u>寶日,六二木爻,髮之身也。 則震之爲木可知。 火珠林載八卦六位圖,云:

乾,屬金。 坤,屬土。 震,屬木。 裝,屬木。 坎,屬水。 以,屬水。 及,屬土。 及,屬金。

至是而八卦即是五行了。 八卦雖有八個,但以乾兒合為金, 地長合為土,震巽合為木,也只算是五個了。 現在根據以上

諸說,總繪一圖,以見它們合為一家的情狀及其終始的次序:



看了這個圖,我們可以知道,說卦傳上的八卦方位和五行相生說竟是一模一樣的,他們都是:

- 1 在五行上,以木,火,土,金,水爲次。
- 2 在方位上,以東,南,中,西,北為次。

這種易學,把八卦遷就五行到如此地步,一定要在五行學說極昌盛的時候纔能發生。 說些既出於漢宣帝時,恐怕就是漢宣帝時人所作的吧?

自從八卦與五行合為一物,而說卦傳上又言"帝出乎震"(選"帝"字,我以為原是"萬物"二字,因為要創造一個新的歷史系統,故改為此字以張大之;今姑仍之),於是要把五行相勝說的歷史系統改到五行相生說的下面去的就可利用這一點了。 漢書郊祀志贊云:

劉向父子以為"帝出於震,"放包羲氏始受木德。 其後以母傳子,終而復始。 自神農黃帝下歷唐處三代而漢得火焉。 故高祖始起,神母夜號,著赤帝之符。 旗章遂赤,自得天統矣。

## 又荀悦漠紀一高祖紀云:

及至劉向父子,乃惟五行之運,以子承母,始自 伏羲;以迄於漢,宜爲火德。其序之也,以爲易稱"帝 出乎震," 故太皞始出乎震爲木德,號日伏羲氏。

他們都明白指出,創造這個新的歷史系統的人是劉向父子,劉向父子所持的理由是易傳上的"帝出乎震;"這比了我們以前知道的五德終始說差異了多少?

### 漢書律歷志云:

至孝成世,劉向總六歷,列是非,作五紀論。 向 子飲究其微眇,作三統歷及譜。

可惜五紀論現在不傳,不知道劉向對於這個問題的見解究竟怎樣。 三統歷則因班固收入律歷志之故,我們還能彀看見裏邊所引的世經,證實了班固和荀悅的兩段記載。

我們在這一章裏,可以知道,到了<u>漢代</u>,因古史系統的伸展和所伸展的古史的不適於使用五行相勝的方式,故<u>關行</u>的五德終始說必須有一度徹底的改造。 這徹底改造的口

號是說卦傳上的"帝出乎震,"而說卦傳是一篇五行相生化的八卦說。

## XI. 漢爲火德說及秦爲金德說

在班固和 荀悦的兩段記載中所引起的問題,別的且放在下面再講,現在先把漢為火德的問題提出討論。

高祖始起,神母夜號,著亦念之符,旗章遂赤,自得天統矣。

量非太突兀了?要是高祖始起時已著亦帝之符,旗章已用赤色,則遂之為火德在開國時已昭著了,已確定了,為什麼開國之後歷數十年,水德和土德還是一個爭論的問題呢?為什麼在爭論之際,沒有人舉出神母夜號的故事,說漢之為火德已前定了呢?為什麼武帝的改制竟實定為土德呢?現在漢初的歷史中全沒有漢為火德的痕跡,卻待劉向父子尋出了"帝出乎震"的前提,又轉出了"以母傳子"的方式之後,始回想起開國時曾有"神母夜號,著赤帝之符"的事來,這還能哄騙誰?

我們即此可以知道,選之為火德,非確有亦帝之符,乃是 因為伏羲始出於震,為木德,從此排下去,到選便是火了。 在 新的五德終始系統中,選之不得不為火,正如在舊的系統中 選之不得不為土一樣。 黃龍見於成紀的符瑞,是<u>公孫臣</u>主 張漢為土德之後纔出現的。 那麼,神母夜號的符瑞,自然應當待劉向父子發明了漢為火德的主張之後而纔出現,可以無疑了。

這一件神母夜號的故事,我們鈔出來看一遍:

高祖被酒,夜徑澤中,令一人行前。行前者還報日,"前有大蛇當徑,願選!" 高祖醉日,"壯士行,何畏!" 乃前,故劍斬蛇;分為兩,道開。 行數里,醉困臥。 後人來至蛇所,有一老嫗夜哭。人問"嫗何哭?" 嫗日,"人殺吾子。"人口,"嫗子何為見殺?" 嫗日,"吾子,自帝子也,化為蛇當道。 今者赤帝子斬之,故哭。" 人乃以嫗為不誠,欲苦之。 嫗因忽不見。後人至,高祖覺,告高祖。 高祖乃心獨喜,自負諸從者日益畏之。(漢書高金紀。 史北高祖本紀也有此事,但司馬遷時不能有此故事,必出為氣。)

這一段故事為了改造漢室的受命之符而出現,不消說得。但又有一個新問題應當討論了。 漢之為亦帝子,在新的五德終始系統中應當如此固無疑義 (因為從伏養木排下去,神農火,並命土,顧預金,墨水,幾本,舜火,夏土,商金,周水,養木,進自當為火),但為什麼秦會成了白帝子呢? 秦不是自居於水德的嗎? 西漢定為土德,不是也承認秦為水德的嗎? 水之色黑,為什麽秦竟成了白帝子? 白為金德之色,為什麽秦是金德? 五行相生之序,生火者為木,秦既列在漢的火德之前,為什麽不改成了木德?

這個緣故很不易解釋。 據我看來,這是仍用五行相勝說的。 因為秦爲漢滅,火勝金,漢既爲火德,秦自當爲金德了。

讀者們看了這個解釋,不免要問:選之為火德是由相生 說來的,在相生說的系統中,如何容得下相腳 對於這個駁 詰,實在無法解答。 我想,這或者是剛在改變五德系統,尚未 成為定論的時候所出;一經沿用,後來就沒法消滅了。 或者 那時曾有一個參用相勝和相生說的系統,看其得國以禪讓 則用相生的系統,大之,若其得國以征伐則用相勝的系統, 之。 只因那時的五德史說的材料傳下來的太少,我們無從 判別。

如果有人說,"白帝子"的"白"字安知非本是"黑"字或他色字,後來傳訛的,你何必過信任它呢? 我說,不對,這確是"白"字,因為還有他處的文字可以作證:

秦襄公既侯,居西陲,自以為主少皞之神,作西時,嗣白帝。

機陽雨金,秦獻公自以為得金瑞,故作畦時機陽而配白帝。(以上二條俱見遠書如配志。 史記封禪書也有之,但司馬遷時不能有此說,亦必出爲寫,理由詳下。)

秦失金鏡,魚目入珠。(太平御覽八十六引角畫 雜考報曜)

 之說還沒有起來呢!而且秦國偷使有了這些故事,秦之為金德亦甚明白矣,為什麼還要推本於秦文公的獲黑龍而自居於水德呢?恐怕襄公獻公的"自以為"就是西漢末年的人的"自以為"吧?

我說這段話,或者有人不服,以為秦襄公獻公的作西時 畦時而祀白帝,史記封禪書明載之秦本紀及年表亦明載之。 你說'司馬遷時不能有此說,必出偽竄,'請拿證據來! 我對 于這個質問,將答說,證據是有的,就出在封禪書上。 按封禪 書記秦所祠的上帝,有下列諸條:

> 秦襄公既侯居西陲,自以為主少皞之神,作西 時,祠白帝。 其牲用駵駒,黄牛,坻羊谷一云。

秦文公夢黃虵自天下屬地,其口止于<u>廊</u>行。 · 文公問史敦。 敦日,"此上帝之徵,君其祠之!" 於 是作<u>廊</u>時,用三牲,郊祭白帝焉。

秦宣公作密時於渭南,祭青帝。

秦靈公作吳陽上時,祭黃帝作下時,祭炎帝。

機陽雨金,秦獻公自以為得金瑞,故作畦時機陽而祀白帝。

照它所說秦國的上帝祠共有六處,其分配如下:

甲,白帝——」. 西時,襄公作;

2. 鄜時,文公作;

3. 畦時,獻公作。

乙,青帝 — 密畴,宜公作。

丙,黄帝 —— 上時,靈公作。

丁,炎帝(即赤帝) 下時,靈公作。

可見青帝,黃帝,炎帝都只一祠,而白帝凡有三祠。及漢高祖起,封禪書記他的事道:

漢與,高祖······二年,東擊項籍而還入關,問"故 秦時上帝祠何帝也?" 對日,"四帝,有白,青,黄,壶之祠。" 高祖日, "吾聞天有五帝;而有四,何也?" 莫 知其說。於是高祖日, "吾知之矣,乃待吾而具五 也!" 乃立黑帝祠,命日北時。

此祠一立,秦地的上帝祠又多出了一個:

戊,黑帝 — 北時,漢高祖作。

大約秦公祠白,青,黃,赤帝時,只是把不同的顏色一次一次地增加;到漢高祖時,五行說的勢力大了,緩以為既有四帝不容缺了一帝,既有白青黃赤四色不容缺了黑色,所以更立一個北時而高祖亦遂自以為得到了水德之瑞。

照這樣講,秦地的上帝嗣在秦共有六個,在漢共有七個。但封禪書卻說:

秦幷天下,……唯雍四時上帝為尊。故雍四時,春以為歲祿,因泮凍,秋涸凍,冬賽祠。

孝文帝·······即位十三年,········有司議增蹇五 時,車各一乘,駕被具。

黄龍見<u>成紀</u>, ……於是夏四月, <u>文帝</u>始郊見雍 五時祠。

新垣平以望氣見上,言長安東北有神氣成五 采,……宜立祠上帝以合符應。於是作潤陽五帝 廟,……祠所用及儀亦如蹇五畤。

今上(武帝)……郊雍,獲一角獸,若鱗然。有司

曰,"陛下 肅祗 郊 祀,上帝 報享。……" 於是 以 薦 五 時。

這具是很奇怪的,秦時的上帝祠只有"雍四時"而無六時,漢時又只有"雍五時"而無七時。再有兩個到了哪裏去了?又為什麼獨缺了這兩個呢? 偽竄的人也會見到這一層,所以插說:

[秦幷天下]……西時畦時祠如其故,上不親往。 [孝文帝……即位十三年,……有司議增雅五 時,路車各一乘,怨被具]西時畦時禺車各一乘,禺馬 四匹,怨被具。

他以為西畔畦時的地位次於其他諸時一等,故上不親往而祭品亦差("禹,"即俑偶之"傌"非真物)。 因此之故,就不算在四時或五時之內了。 可是,同樣的祭祀上帝之時,為什麼只有西時畦時的地位低一等呢? 西時為襄公所立,是秦國的第一個時,地位應當獨尊,為什麼反低了呢? 畦時因獻公得金瑞而立,在許多時中它最有符瑞的意味,為什麼它的地位也低了呢? 如果說,秦已幷天下,不再偏居两睡了,秦已定水德,不再希罕金瑞了,所以把這兩時看作不重要,那麼秦文公所立的壓時也是祠白帝的,在五行的系統上,白帝原是管着西方和金瑞的,為什麼鰹時的地位不因此而降低一等呢?

再有一個證據也足以證明<u>西</u>壁兩時之為偽竄。 照他們所講,這兩時在選時是和其他五時一樣地祭祀,不過祭品較差面已。 但成帝建始元年(西元前三二), 匡衡奏請罷<u>雅</u>五時,云:

王者各以其禮制事天地,非因異世所立而繼

之。 个雅趣, 密, 上, 下時, 本秦侯各以其意所立, 非禮之所載術也。 漢與之初, 儀制未及定, 即因秦故嗣, 復立北時。 今既稽古,建立天地之禮, 郊見上帝, 青, 壶, 白, 黄, 黑五方之帝皆畢陳, 各有位饌, 祭祀備具。 諸侯所妄造, 王者不當長遵。 及北時, 未定時所立, 不宜復修。(後書郊祀志)

他請罷的時只說秦侯以意所立的趣,密,上,下四時,和漢未定天下時所立的北時,放過了西時,畦時。 難道他要廢去五時而獨留這兩個時嗎? 這大足證明這兩個時本來沒有,所以他不說了。

於此,我們可以明瞭,青黃亦三帝所以只有一時而白帝獨有三時者,這原因就在西畦兩時是西漢末年的人造出來的。他們所以造出這兩個時,的綠故,因為選是火德,被火德所勝的應為企,故秦為金德,故秦有金德的符瑞(樂屬兩金),故秦首配金德的上帝(少峰之神)。凡秦本紀,十二諸侯年表,六國表,封禪書中關於西時畦時的記載都是有了"赤帝子斬白帝子"的故事之後插進去的。因為是插進去的,故務求問密,不像密時上時等,各篇中或載或不載,反不一律了。

郊祀志贊說,"高祖········著赤帝之符,旗章遂赤,"這一件事是本紀中所未見的。 故<u>額師古</u>注引鄧展(三國魏人)說云:

<u>向</u>父子雖有此議,時不施行。 至<u>光武建武</u>二年,乃用火德,色尚赤耳。

足徵這一說很不能為人所信。 但封禪書中卻有選切施行"色尚赤"的記載:

高祖……途以十月至獨上,與諸侯平成陽,立

### 為漢王。 因以十月為年首,而色尚赤。

於是夏四月,(文帝)始郊見<u>雍</u>五時祠,衣皆上赤。 這與下面說的:

漢既以居火德而色尚赤,同樣,秦亦當以居金德而色尚白。 是以封禪書云:

> 秦拜天下,……三年一郊。…… 通權火,拜 於咸陽之旁,而衣上白,其用如經祠云。

# XII. 漢為堯後說

夏以前的歷史,我不知道了。 若商,在湯之前有契,有租土,有王亥,王恆,有上甲微等。 到湯滅夏時,國勢久已强盛了。 周,在武王克商以前,有公亶父,有公劉,有太王,有王季,文王,也在岐山之下經營了許多年了。 秦,自秦仲立國,訖於始皇成帝業,依史記的記載,已有六百二十三年的歷史, 所以漢以前的朝代,都是從小國變成大國,從大國變成共主,沒有以平民的資格而作天子的。

但不民作天子的傳說,在戰國時卻很流行。例如堯典中寫的舜,起初只是民間的一個鰥夫,後來由四岳之薦而登庸,終於陟帝位。故孟子說,"匹夫而有天下者,德必若舜,禹。"

那時儒墨兩家的主張,誰有最好的德,誰就應居最高的位。

這種想像到了產末果與實現,<u>漢</u>高祖以平民登帝位了! 雖則他的道德是否高出於一切人還是問題,但他開創一個 古今未有的局面這是無疑的。

漢高祖以平民作皇帝,不是可卷的事,乃是可誇的。 <u>司</u> 馬遷於秦漢之際月表序中論之云:

昔處夏之與,積善累功數十年,德治百姓,歸行政事,合之於天,然後在位。 揚武之王,乃由契后稷修仁行義十餘世。…… 秦起襄及,章於文經,獻孝之後,稍以蠶食六國,百有餘載,至始皇乃能幷冠帶之倫。 以德若彼,用力若此,蓋一統若斯之難也。

秦既稱帝,惠兵革不休以有諸侯也,於是無尺土之封。…… 然王跡之與,起於閭巷;合從討伐,軼於三代。 鄉秦之禁,適足以資賢者,為驅除難耳。… 此乃傳之所謂"大聖"乎! 豈非天哉! 豈非天哉! 非大聖孰能當此受命而帝者乎!

這些贊歎之辭,很能代表一般西漢人對於漢高祖的信仰。

因為高祖起於閩巷不足為羞,反可使人深信他是一個 天命的大聖,所以他成就了帝業之後不曾為自己的門第裝 點。司馬遷作高祖本紀時也就直書其事,云:

高祖, 沛豐邑中陽里人, 姓劉氏, 字季。 父日太公; 母日劉媼。

他的祖父是誰,已不能知道了,曾祖以上更不必提了。其實,就是"父曰太公,母曰劉耀"也何嘗是真的名字。"太公"只是尊稱。例如史記齊太公世家云:

於是周西伯獵,果遇太公(四尚)於渭之陽。 與語,大說,曰,"自吾先君太公曰,'當有聖人適周,周以與',子眞是邪?吾太公望子久矣!" 故號之曰"太公望,"載與俱歸。

這一件事固然不是真的歷史,但足見秦漢時人確有"太公"一個稱謂,故謂齊太公之名是由周文王的太公盼望他而來的。(這太公是王季呢!是太王呢!如指王季,则太公為父之尊稱。如指王季,则太公為父之尊稱。如指太王,则太公為祖之尊和。)至劉媼,則直是"劉家老太太"的意思,倘不可知其母家的姓(除非雖是劉烈氏")。就是高祖字季,質在也是他的排行,並非特地題出來的(看他的兩兄名但中可知)。所以然之故,只因高祖起於貧賤之家,沒有受過貴族文化的薫陶,一家中人不必有像樣的名和字。至於他們家東的讚人不必有像樣的名和字。至於他們家東的讚人不必有像樣的名和字。至於他們家東的讚人不必有像樣的名和字。至於他們家東的讚人不必有像樣的名和字。

想不到過了多少年,漢高祖忽地成了名人的子孫了。 漢書眭弘傳中說他上給昭帝的書:

先師董仲舒有言,"雖有繼體守文之君,不害聖人之受命。"漢家,差後,有傳國之運。 漢帝宜誰差天下,求索賢人,禮以帝位,而退自封百里,如殷周二王後,以承順天命。

這種史料存留太少,我們無從猜測。 眭弘是顧公的弟子,顧公是董仲舒的弟子,我們姑且假設在那時的春秋學說中曾有漢為堯後的主張能。

眭弘既秉承董仲舒們的受命的學說,主張漢帝應效法 先祖堯的禪位賢人,自然可認他在春秋學中有所根據。 但 我們翻看公羊傳及春秋繁露等書,都毫沒有這件事的痕迹。 不過,在左傳聚,關於此事,却確有詳細的記載。 其文如下:

這是說,士會逃在秦國,曾人驅他回來之後,秦人把他的家眷送歸;但還有一部分留在秦國的,就不以土為氏而以劉為氏了。 又:

范宣子曰,"昔匄之祖,自虞以上為陶唐氏,在夏為御龍氏,在商為豕韋氏,在周為唐杜氏,晉主夏盟為范氏。"(蹇公二十四年)

這是<u>范宣子數自己的</u>氏族系統,說他的家在<u>處</u>前是<u>陶唐氏.</u> 後歷夏<u>商周三代</u>均改氏。 <u>范宣子是士會之孫:因為士會受</u> 封於范,途以范為氏了。 又:

這是可以證實范宣子的話的。 陶唐氏之後有劉累,已以劉 爲氏了。 其在夏所以為御龍氏者,就為劉累替孔甲豢龍。 其處秦所以為劉氏者,就為復劉累之舊。

杜預左傳注於"在周爲唐杜氏"條注云:

唐,杜,二國名。 殷末,豕韋國於唐。 周成王滅唐,遷之於杜,爲杜伯。 杜伯之子隰叔奔晉,四世及士會,食邑於范氏。

他所以說"唐,杜,二國名,"是根據賈逵注國語所云"武王封整後為唐杜二國"來的(正義引)。但既分為二國.而乃謂成王滅唐,遷之於杜,則又似為一國然未詳其實。 今姑依賈逵及杜預之說,為左傳中這三段文字列一世系表(凡世數非直接的用處線次之):

這似乎是很尋常的一件事,不值得大驚小怪。 但因前端是陶唐氏,陶唐氏為堯,後端是劉氏,劉氏為漢,就顯出了"漢為

整後"的意義來了。自有此說,而漢家世系為之伸展極長。 史記高祖本紀只說高祖為沛人,其父曰太公而已,到了東漢 班固作漢書時,便不能那樣簡單了。漢書高帝紀贊云:

> 春秋哲史蔡墨有言,"胸唐氏既衰其後有劉 累,學擾龍,事孔甲,范氏其後也。"而大夫范宣子亦曰,"祖,自處以上為陶唐氏,在夏為御龍氏,在商 為豕韋氏,在周為唐杜氏,晉主夏盟為范氏。" 范 氏為晉士師,魯文公世奔秦,後歸於晉,其處者為劉 氏。

劉向日,"戰國時,劉氏自秦獲於魏。秦滅魏,遷大梁,都於豐。故周市說雍齒日,豐,故梁徙也。"

是以頭高祖云,"漢帝本系,出自唐帝。降及於周,在秦作劉。 涉魏而東遂為豐公。" 豐公,蓋太上皇父,其遷日淺,墳墓在豐鮮焉。

及高祖即位,置祠祀官,則有蹇萱梁荆之巫,世祠天地,綴之以祀,豊不信哉!

在這一餐裏,把左傳中的三段記事融成一片,而又採<u>劉向之</u>說,說明士會留秦的一系從秦轉魏,又遷於豐。 高祖之祖為豐公,也舉出來了。 他所以說"高祖即位,置祠祀官,則有秦, 晉, 梁荆之巫," 顏師古引應劭注云:

先人所在之國,悉致祠巫视,博求神靈之意也。 又引文顯注云:

巫、掌神之位次者也。 范氏世仕於 貸 故 祀祠

這樣一解釋,於是封禪書中所載的諸國之巫便都為選室先人的神靈所依。 漢之世系歷代凡六,其先人所在跨國凡四, 真可謂源遠流長了! 可是高祖所置的祠祀官尚有九天巫, 河巫,南山巫,武帝所置的尚有粤巫,為什麽就和漢的先人不發生關係了呢?

假使左傳所載都為信史,則可馬遷一時疏漏,賴劉向班 固等查明補正,豈非快事。不幸左傳是一部很有問題的書, 其出現頗不光明。經濟代幾個今文學家研究,確為劉歆改 頭換面之作(詳下"春秋左氏像的著作人問題"章)。其材料固有甚早 的,亦有甚後的。故此書之染有濃厚的漢代色彩,自無足怪。

但左傳中漢為堯後的記載,固已不待清代學者提出今古文問題,而早為經師所不信。 東漢初賈逵云:

五經家皆無以證圖識明劉氏為堯後者,而左氏獨有明文。後漢書賈達像)

這就是說言劉氏為差後的只有左傳和圖識,五經家則從無是說。左傳編於劉歆之手;圖識起於哀平之間:這一說的來源也就可想而知。

## 又孔穎達左傳正義云:

可見劉炫寧可自己失掉蹇的子孫的光榮,而必指斥"其處

> 伍員屬其子於齊,使為王孫氏者知已將死,豫 合改族。…… 土會之帑在秦不顯,於會之身復無 所辟傳說"處秦為劉氏"未知何意言此。 討尋上 下其文不類,深疑此句或非本旨。 蓋以為漢室初 與,損棄古學,左氏不顯於世,先儒無以自申。 劉氏 從秦徙魏,其源本出劉累:插注此辭,將以媚於世。 明帝時,賈逵上疏云, "五經皆無證圖識明劉氏為 堯後者,而左氏獨有明文。" 竊謂前世藉此以求 道通,故後引之以為證耳。(文公十三年)

他的意思以為"其處者為劉氏"一句是本來沒有的。 只因漢室初與的時候不重古文學,而左氏為古文,遂致不顯於世,先儒插入此句,見得漢為堯後之文為左氏所獨有,好使君主見了喜歡,讓左氏出頭。 他這個假設,由我們看來,有一半對。"其處者為劉氏"之語,插進的痕迹顯然秦人旣歸士會之帑了,為什麽遠有"處者,"為什麽處者要故氏? 孔氏說此句出於先備插注,這是對的。 但古文學却非漢室初與時所有,漢為差後之說亦不能出現於漢初孔氏這一猜把時代猜早了。

我的意思,以為左傳中這三段文字,魏壽餘誘士會一段除末句外自是不假至<u>范匄和蔡墨</u>的兩段話則殊不可信,非漢為堯後之說已發生時不會出現。

等到緯書起來,漢為差後之說早成熟了,所以又有一則新的故事,云:

堯之長子監明早死,不得立。 監明之子對於

劉。朱又不肖而弗獲嗣。(尚豊東等古 微惠引。) 於是劉宏之所以氏劉之故也說明了。不但如此,在下面一 段裏,漢高祖的父親和母親的名字也出現了。

劉媼夢亦鳥如龍,戲己,生執嘉。執嘉妻含始游雅池,赤珠上刻日,"玉英,吞此者為王客。" 以其年生 劉季為漢王。(春秋韓攝成圖;史即高祖本紀正義及御覽皇親歌引。)

大家看啊! 劉媼不是漢高祖的母親而是他的祖母了! 然則,太公是他的父親還是他的祖父呢?

綜合以上的記載,我們可以畫出一個"漢為堯後的世系表"來,結束這宗西漢末,東漢初的公案:

幾一監明──劉氏···劉累···承韋氏··· ···杜氏(杜伯)一鶥叔···士會一劉氏···豐公─執嘉一漢高祖

## XIII. 王莽自大司馬做到皇帝的經歷

西漢一代,與外戚相終始。不過當至盛時代,外戚雖强, 也不敢推倒皇室。到了元成之際,漢室益衰,大家引領而望 新受命的天子出來之情也愈亟,勢餘赫奕的外戚自然起意 了。

且說宣帝時廷尉史王禁獻其女政君入掖庭,為太子爽所幸,生 整(即成帝)。 宣帝崩後,太子即位,是為元帝,整立為太子,政君立為皇后。 王禁也封為陽平侯;他死後,長子鳳嗣位, 元帝崩,成帝立,尊皇后為皇太后,以王鳳為大司馬大將軍領尚書事,益封五千戶,王氏就與盛了。 王鳳專政十一年,

死了涕王音代其位。 王音專政七年,死了;弟王商代其位。 王商專政三年,死了;弟王根代其位。 綏和元年(西元前八),王根辭職,薦他的姪子王莽自代。 綜計成帝一朝(前三二—一分),政權始終不出王氏之手。 在這漢運已衰的空氣中,王氏就取得了代與的資格。

劉向是漢室的忠臣,看見這種情形,生氣得很。 他曾上 封事極諫道:

> 今王氏一姓,乘朱輪華穀者二十三人。…… 大將軍棄事用權,五侯騎奢僭盛,……行汗而寄治,身私而託公。 依東宮之尊,假甥舅之親,以為威重。 尚書,九卿,州敬,郡守,皆出其門, 筦執樞機,朋黨比周。…… 游談者助之說,執政者為之言。 排資宗室,孤弱公族。…… 內有營臺之萌,外假周公之論。 兄弟據重,宗族磐互。 歷上古至秦漢,外戚僭貴未有如王氏者也。……

物盛必有非常之變先見其為人微象。 孝昭 帝時,冠石立於泰山,仆柳起於上林,而孝宣帝即位。 今王氏先祖墳墓在濟南者,其梓柱生枝葉,扶疏上 出屋,根垂地中。 雖立石起柳,無以過此之明也。 事勢不兩大,王氏與劉氏亦且不並立。…… 陛下 為人子孫,守持宗廟,而令國祚移於外親,降為皂隸, 縱不為身,奈宗廟何!(應惠劉向像)

漢書中未記此疏年月,但通鑑則載於陽朔二年(前二三)。 如果司馬光是有所據的,那還是成帝即位後十年內的事呢。

在那時,王氏已經是"朋黨比周,宗族磐互"了,已經有"游談者為之說,"且"假周公之論"了,其祖墓上已有梓柱的祥瑞了,在事勢上已經"與劉氏不並立"而使劉向直言"國祚移於外親"了。 所以王氏的篡漢,是前定的事實,所不可知者,是何人行篡位的大典及其篡位的方式將如何而已。

王莽是王太后的姪子,但因他的父親曼早死,沒有封侯。那時他的兄弟輩都以與馬於色佚游相高,他獨孤貧恭儉,師事沛郡陳參,受禮經,勤身博學,被服如儒生。他的叔父王商覺得他有學行,上書願分戶邑封他,遂於永始元年(前一六)封為新都侯,國南陽新野之都鄉千五百戶。他爵位愈舒,節操愈謙,名譽極好。他繼王根為大司馬二年,成帝崩,無子,以元帝庶孫於嗣位,是為哀帝。哀帝即位後,自有他的外家,所以丁傳諸家起來當權,王莽退處了六年。哀帝崩,王太后即日至未央宮,收取墾殺,遣使者馳召莽,復拜為大司馬,迎立九歲的中山王為皇帝,是為平帝。從此以後,王莽的政權就鞏固了。

王莽二次得權之後,漢書說他:

於是附順者拔粮,忤恨者誅滅。王舜王邑為 腹心。 甄豐甄郎主擊斷。 平安領機事。 劉歆典 文章。 孫建為爪牙。豐子聲,散子菜,逐郡崔發,南 陽陳崇,皆以材能幸於莽。 莽色厲而言方,欲有所 為微見風采。 黨與承其指意而顯奏之。 莽 善首 涕泣,固推讓焉。 上以惑太后,下用示信於衆庶。

因為王莽有了這樣一個堅固的團體,所以他能殼辦起許多新事業來,使得他的名望日高,得到民衆的熱烈的信仰。

平帝即位的第一年(西元一),他就示意益州塞外蠻夷,自

稱越裳氏,重譯至漢廷,獻白雉一,黑雉二。 他為什麽要這樣呢? 因為在佝責大傅裏有下面一段話:

交趾之南,有越裳國。周公居攝六年,制體作樂,天下和平。越裳以三象重譯而獻白雉。…… 成王以歸周公。公曰."……吾何以獲此賜也?" 其使請曰,"吾受命吾國之黃者,曰'久矣天之無別 風淮雨("烈風淫雨"之誤),意者中國有聖人乎? 有則 盍往朝之!"(御覽七百八十五引)

他為要自比於周公,故重演這越裳氏重譯而獻白维的佳話。 於是羣臣盛陳莽功德,致周成白雉之瑞千載同符。他們說, "周公及身而託號於周,莽宜賜號曰安漢公,益戶疇虧邑。" 王莽讓讓數四,終於受了。這是他二次得政後的第一次升級。

我們看本篇第九章,可以知道西漢之季是災異說極盛的時代,西漢的國運就被這災異說打擊得奄奄欲絕。現在王莽得政,卻有祥瑞來了,這是民衆的視聽上的一個極大的改變,足以喚起他們的光明的希望的。可是以前的災異說是漢受其殃,現在的祥瑞說却非漢得其利,因為鼓吹這一說的人本只為自己打算呵!

平帝二年(西元二),王莽欲燿威德厚遺黃支國(在南海中, 去京師三萬里)王,令遣使貢獻,於是黃支國獻犀牛。 他又使 使者國匈奴單于,上書慕化,單于從之,上書言"幸得備審臣, 額樂太平聖制(時華奏令中國不得有二名),臣故名<u>囊知牙斯</u>,今 謹更名知。" 又越駕郡有黃龍游江中。 夏間,王莽奏太后, 說,"幸賴陛下德澤,間者風雨時,甘露降,神芝生,葉莢,朱草,嘉 不,休徽同時並至,"可見那時的祥瑞連駢而來,正同<u>元成間</u>的災異連駢而出一樣。到<u>元始五年(西元五),莽</u>加九命之錫,在太后的策書中說,"天符仍臻,元氣大同,麟鳳龜龍衆祥之瑞七百有餘,"可知那時在幾天之中即有一個祥瑞出現了。

王莽一方面博求禎祥,一方面制禮作樂。自宗廟,社稷, 封國,車服,刑罰之制,以及吏民養生,送終,嫁娶,奴婢,田宅,器械之品,莫不有所更定。 這因他是禮家出身,所以要把所有的禮制都用己意改過,使其成為極整齊的一大套。 這確是一代的大手筆,而他也更像那位"思兼三王以施四事"的周公了。

因為他的權勢這樣高,功業這樣大,所以稱頌他的功德的人非常多。 漢書王莽傳中還保存得一整篇奏書,是張竦為陳崇 (就是上邊所敢的"以材能幸於莽"的陳崇他那時做大司徒司直)所草的。 這篇文字用了許多經書上的詞句來稱美王莽, 結論云:

是放成王之於周公也,度百里之限,越九錫之檢,開七百里之字,兼商奄之民,賜以附庸殷民六族。 …… 今陛下旣知公有周公功德,不行成王之褒賞,遂聽公之固辭,…… 誠非所以為國也。臣愚以為宜恢公國,令如周公……

於是王莽的封國有擴大的要求了。

平帝四年(西元四)四月,王莽女立為皇后。 太保王舜(即上邊"為腹心"的王舜)等奏言:

春秋列功德之義。 太上有立德,其次有立功, 其次有立言,惟至德大賢然後能之。 其在人臣,則 生有大賞,終為宗臣,殷之<u>伊尹</u>,周之周<u>公</u>是也。 又人民上書者八千餘人,咸曰:

> <u>伊尹為阿衡周公為太宰。 周公享上公之賞。</u> 宜如陳崇言!

於是王莽又益封地,稱室衡,位上公了。 這是他二次得政後的第二次升級。

西伯(周文王) 陰行善,諸侯皆來决平。於是虚 茂之人有獄不能决,乃如周。入界,耕者皆讓畔,民 俗皆讓長。處芮之人未見西伯,皆慙,相謂曰,"吾 所爭,周人所恥,何往為! 祗取辱耳!" 遂還,俱讓 而去。諸侯聞之,曰,"西伯蓋受命之君!"…… 詩人道西伯,蓋受命之年稱王而斷處芮之誣,(由, 此指於太雅縣篇中的"處黃質厥成,文王顯厥生" 兩句。) 因此,又有王舜的奏書:

> 天下聞公不受千乘之土,辭萬金之幣,……… 莫不鄉化。 <u>獨那</u>男子路建等輟誣慙怍而退。 雖 文王卻處芮何以加! 宜報告天下!

文王的德化,使得虞芮之人不認而去,為其受命之徵,則王莽 的德化能使路建們輟誣慙怍而退,不也是受命之徵嗎?

就在這一年 (平帝四), 王莽奏起明堂,辟雍,靈臺,為學者 築含萬區,作市常滿倉,制度甚盛。 羣臣又奏言:

> 昔周公奉繼體之嗣,據上公之竹,然循七年制 度乃定。 夫明堂,辟雍,監廢千載莫能與。 今安蓮

公起於第家,輔翼陛下,四年於茲,功德爛然。 公以八月載生魄庚子奉使朝用書,臨賦營築。 越若翊辛丑,諸生庶民大和會,十萬衆並集。 平作二旬,大功畢成。 唐處發舉,成周造業,誠亡以加。 宰衡位宜在諸侯王上!

這幾句話,在經典上也是有根據的。 尚書云:

惟三月哉生魄,周公初基,作新大邑于東國洛,四方民大和會,侯甸男邦采衛,百工播民和,見士于 周 (廣藍篇首篇節)

王莽起明堂等新建築的方式即是周公營洛邑的方式,他不但像周公,簡直是周公復生了。

這時,東民以養不受新野田而上書者前後四十八萬七千餘人,及諸侯王公列侯宗室見者皆叩頭言,"宜亟加賞於安漢公。" 王莽苦辭,顯畢制禮作樂之事。 但太后下詔不許,令議"九錫"之儀。 於是公卿大夫博士議郎列侯九百二人皆曰:

帝者之盛,莫隆於唐<u>戊</u>,而陛下任之。 忠臣茂功,莫菩於<u>伊周</u>,而<u>宰衡配之。 所謂異時而與,如合符者也。 謹以六藝通義經文所見,周官禮記官於今者,為九命之錫。 臣請命錫!</u>

於是五年夏,太后臨前殿,親錫他綠載,袞冕,慧路,龍族……許多貴重的東西。這是他二次得政後的第三次升級。

王莽這樣一幹,一時天下頓呈昇平的氣象。 他因為西方的羌人還沒有表示,又遣中郎將平憲等多持金幣,騙他們獻地內屬。 平憲等去後,果得美滿結果。 他們奏言:

差聚良願等種人口可萬二千人,願為內臣,獻 鮮水海允谷鹽池,平地美草皆予漢民,自居險阻處 為蕃蔽。 問良願等降意,對日,"太皇太后聖明,安 漢公至仁,天下太平,五穀成熟,或禾長丈餘,或一栗 三米,或不種自生,或繭不蠶自成。 甘露從天降;禮 泉自地出。 鳳皇來儀;神爵降集。 從四歲以來,羌 人無所疾苦,故思樂內屬。 宜以時處業,置屬國領 護。

他們所說的"或禾長丈餘,或一粟三米,"在經典中也是有根據的。 尚書大傳云:

成王之時,有三苗貫桑葉而生,同為一穗,其大盈車,長幾充箱。 民得而上諸成王。 (尚書歸禾序正義引)

## 叉書序曰:

唐叔得禾,異畝同穎,獻諸天子。 王命唐叔歸周公於東,作歸禾。

周公既得命禾旅天子之命,作嘉禾。

所以這也是<u>干</u>莽和周公千載同符的一件事。 自良願等獻地內屬,王莽又立了一個西海郡。 他又以經義正十二州名。

王莽的勢力和聲望到了這等地步,他不做皇帝再做什麼,所以達的宗室泉陵侯劉慶上書,就直捷痛快地說:

周成王幼少称"儒子,"周公稱攝。 今帝富于

春秋,宜令安漢公行天子事如周公! 周公行天子事有根據嗎? 他們說是有的。 其一在大誥。 據書序說:

武王崩,三監及淮夷叛;周公相成王,將黜殷,作大誥。

則大誥是周公所作。 而這篇的開頭卻說:

王若曰,"猷,大 誥 爾多邦,……"

不說"周公曰"而逕說"王若曰,"可見這個"王"即是周公了。 其二在康誥 據書序說:

成王既伐管权蔡权,以殷餘民封康权,作康誥, 則康誥是成王時書。 而這篇的開頭說:

惟三月哉生魄,周公初基,作新大邑于東國洛。 …… 王若曰,"孟侯,除其弟,小子封!……"

康叔封是成王的叔父,此間乃云"王若日,朕其弟,"可見這個 "王"必非成王而是周公了。 其三在洛酷。 篇末說:

惟周公誕保文武受命,惟七年。

可見周公攝政稱王之期凡歷七年。 其四在朋堂位:

昔者周公朝諸侯于明堂之位、天子負斧依南鄉而立。········ 武王崩,成王幼弱,周公踐天子之位以治天下。 六年,朝諸侯於明堂,制禮,作樂.頒度量而天下大服。 七年,致政於成王。 成王以周公為有動勞於天下,是以封周公於曲阜,地方七百里,革車千乘,命魯公世世祀周公以天子之禮樂。

這一段話與遙酷之文對看,即顯出"周公誕保文武受命,惟七年"的意義,而周公的稱王乃得了一個積極的證明。其五在

#### 尚書大傳:

周公攝政,一年救亂二年克殷,三年踐奄,四年建侯衛,五年營成周,六年制禮作樂,七年致政成王。

此文雖沒有踐位稱王之文,但看"攝政""致政"的話,則其行天子事已甚顯明。 自有此文,而周公在這七年間所做的事乃可屈指而數了。 此外的根據當然還有,我們另籍討論吧。(周公的異事質及其稱王說之由來,當于另們尚書中的周初史料一文中論之。)

劉慶既有這等提議,羣臣當然說"宜如慶言!"

然而王莽行了天子事,將置平帝於何地呢? 於是平帝 就不得不於這年的十二月裏天亡了。 (平帝之崩淡孝平帝紀 及王莽侮俱書其病,但翟義侮中所維的翟義檄文則謂是王莽帝殺。 通鑑從之。) 在平帝求死時,護書說:

平帝疾, 莽作策請命於秦時, 戴璧秉圭, 願以身代。 藏策金縢, 置于前殿, 敕諸公勿敢言。 這種辦法,也是周公的態度。 尚書金騰篇云:

總而言之,凡是周公的故事,他都學會了而且做盡了。

平帝十四歲死。 那時元帝世紀,宣帝官孫有五十三人,

支孫有二十三人,但從王莽的卜相之下,只有支孫中最幼的 廣戚侯子嬰最吉,所以他就嗣位了。

就在這一月裏,前輝光謝囂奏武功長孟通浚井得白石, 上圓下方,有丹書著石文曰"告<u>安漢公莽</u>為皇帝。" 於是王 舜等共令太后下詔曰:

#### 於是攀臣奏言:

太皇太后聖德昭然,深見天意。…… 禮朋堂記曰,"周公朝諸侯於明堂,天子負斧依,南面而立," 謂周公踐天子位六年,朝諸侯,制禮作樂,而天下大服也。…… 書逸嘉禾篇曰,"周公奉鬯立于阼階,延登,赞曰,'假王莅政,勤和天下,'"此周公攝政,赞者所稱。成王加元服,周公則致政。書云,"朕復子明辟。"周公常稱王命,專行不報,故言我復子明君也。臣請安漢公居攝踐祚,服天子裁冕,背斧依于戶牖之間,南面朝羣臣,聽政事。 車服出入警蹕,民臣稱臣妾,皆如天子之制。 郊祀天地,宗祀明堂,共祀宗廟,享祭羣神,赞曰"假皇帝。" 民臣謂之"攝皇帝。"

太后一一答應了於是王莽便做了事實上的皇帝了。 這是

他踏上皇帝位的第一步。

漢的宗室固有勸王莽行天子事的劉慶,但也有怕王莽 移漢祚的劉崇。他在居攝元年起兵討莽,不幸敗了。 羣臣 復奏:

劉崇等謀逆者以莽權輕也,宜尊重以填海內。權重做了攝皇帝,可謂已經登峯造極了,再要加重應當怎麼辦呢? 於是太后韶莽,朝見太后稱"假皇帝。" 本來見了太后是稱"臣"的,現在也稱起"假皇帝"來了。 這是他踏上皇帝位的第二步。

居攝二年九月,東郡太守翟義立嚴鄉侯劉信為天子,移 檄郡國,言莽毒殺平帝,欲絕漢室。郡國響應,累十餘萬。這 次聲勢浩大,不比劉崇了。所以莽很惶懼,晝夜抱猛子嬰告 薦郊廟,放大誥作策。這篇大誥是很可笑的一篇文章,完全 脫了尚書裏的大誥的調而寫成的(因為那時的經師說大誥是 周公伐武庚管察時所作,覆義劉信的計王莽正與武庚管整的畔周公 情形相類)。原文太長,今摘鈔幾段如下:

惟居攝二年十月甲子,攝皇帝若曰…… 熙,我念孺子若涉淵水,予惟往求朕所濟度奔走,以傅近奉承高皇帝所受命。…… 天降威明,用寧帝室,遗我居攝寶龜。 太皇太后以丹石之符,迺紹天明意,韶子即命居攝踐祚,如周公故事。……

反廣故東郡太守翟義擅與師動衆,曰,"有大難于西土,西土人亦不靖,"於是動。 嚴鄉侯信誕敢犯祖亂宗之序。 天降威,遺我寶龜,固知我國有暨災,使民不安,是天反復右我漢國也。……

子不敢僭上帝命。…… 太皇太后肇有元城沙鹿之君,除精女主聖明之祥,配元生成,以與我天下之符,遂獲西王母之應,神靈之徵,以祐我帝室。… 是以廣立王侯,並建會支,俾屏我京師,綏撫宇內;博徵儒生,講道于廷,論序乖謬,制禮作樂,同律度量,混一風俗,正天地之位,昭郊宗之禮,定五時廟談,成秩無文,建靈臺,立明堂,設辟雍.張太學,尊中宗高宗之號。

昔我高宗崇德建武,克級西城,以受白虎威勝之瑞。 天地判合,乾坤序德,太皇太后 臨政,有龜龍 麟鳳之應,五德嘉符相應而備。 河圓維書遠自昆 倫,出于重壓。 古識著言,肆今享實。 此乃皇天上 帝所以安我帝室,俾我成就洪烈也。 烏厚,天用威, 輔漢始而大大矣!……

子永念曰:天惟喪翟義劉信,若嗇夫,予曷敢不終子畝!…… 故予大以爾東征。命不偕差,卜陳惟若此! (漢書翟義傳)

他的運氣眞好,翟義等又給他打滅了。於是他的氣燄更高,自謂威德日盛,獲天人助。

居攝三年 (西元八),他的母<u>功顯君死了,意不在哀,令太后</u>認議其服。少阿羲和劉歆 (即上面"典文章"的劉歆) 與博士諸儒七十八人皆曰:

居 攝 之 義,所 以 統 立 天 功,……安 輯 海 內 也。… …… 伊 尹 ……居 攝 以 與 殷 道,……..周 丞 ……..居 攝 以 成 周 道。 …… 今 太 皇 太 后 比 遭 家 之 不 造, …… …孺子幼少,未能共上下。 皇天降瑞,出丹石之符。 是以太皇太后則天明命,詔安漢公居攝踐祚,將以成聖漢之業,與唐處三代比隆也。

据皇帝 途開秘府,會 墓橋,制 禮作樂,卒定 庶官, 茂成天功。 聖心周悉,卓爾獨見,發得 周禮以明因 監,則天稽古而損益焉。…… 非聖哲之至,孰能若 茲!……

今<u>功顯君薨</u>…………攝皇帝以聖德承皇天之命,受太后之韶,居攝踐祚,奉漢大宗之後,……不得顧私親。…… 攝皇帝當為功顯君總綾弃而加麻環経,如天子弔諸侯服,以應聖制。

王莽就照議行了。 在這一段裏最重要的一句話是"發得周禮以明因監。" 周禮這部書,大家相信是周公致太平之迹,然而湖其來源則由于王莽的"發得。" 在這樣崇拜周公的高潮之下,在周公的偶像這樣支配現實政治的時候,忽然發得了周禮一書以供他制禮作樂時的"因監,"這部書的出現不是很有些可疑嗎?

> 陛下至聖,遭家不造,遇<u>漢</u>十二世三七之阸,承 天威命,詔臣<u>莽</u>居攝,受孺子之記,任天下之寄。臣 莽兢兢業業,懼於不稱。

> 宗室廣饒侯劉京上書,言"七月中齊郡臨淄縣 昌與亭長辛當一暮數夢,日,'吾天公使也。 天公

使我告亭長,曰"<u>攝皇帝當為</u>真。" 即不信我此亭中當有新井。" 誠長晨起視亭中,必有新井,入地且 百尺。"

十一月壬子,直建冬至,巴郡石牛,戊午(常是"扶屋" 之談) 雍石文皆到於未央宮之前殿。 臣與太保 安陽侯舜等視。 天風起,塵冥。 風止,得銅符帛圖 於石前,文曰, "天告帝符,獻者封侯。 承天命用神 令。" 騎都尉崔發(即上面"以材能奉於奎"的崔賢,等眡 视。 (質违,"眡,古親字也。親其交而散其意也。")

及前孝哀皇帝建平二年六月甲子,下詔書,更為太初元將元年。 案其本事,甘忠可夏賀良 識書 贼屬臺。臣莽以爲"元將元年"者,大將居攝改元之文也。於今信矣!

<u>尚書康</u> 龍,"王若曰,'孟侯,殷其弟,小<u>封</u>,"此 <u>周公</u>居攝稱王之文也。 <u>春秋</u>,"隱公不言即位,攝 也。" 此二經,周公孔子所定,盖為後法。 <u>孔子</u>曰, "畏天命,畏大人,畏聖人之言。" 臣莽敢不承用!

臣請共事神祗宗廟、奏言太皇太后、孝平皇后、 皆稱"假皇帝,"其號令天下、天下奏事,毋言"攝"。以 居攝三年為初始元年;漏刻以百二十為度。 用應 天命。 臣莽夙夜養育,隆就儒子,令與周之成王比 德,宜明太皇太后威德於萬方,期於富而教之。 儒 子加元服,復子明辟,如周公故事。

這是他根據了齊郡新井等符瑞,甘忠可們的識書,以及周公孔子的經文而改定的制度。 本來他號令天下及天下奏事

是稱"攝皇帝"的,現在則直稱"皇帝"了。本來漏刻以百為度, 宴帝再受命,用了甘忠可之說改以百二十為度,不到兩個月又改回來,他這次的改制又照百二十改了。至改居攝為初始,則是表明他已不是攝皇帝了。這是王莽踏上皇帝位的第三步。

他走了這三步,除他對太后們還稱"假"外,其他一切是 與皇帝了,於是有哀章的金匱策書,使他直接受漢高祖的禪 讓。(見下面"王莽的受禪及其改制"章)

在這一章裏,可以知道王莽從大司馬做到皇帝是極有 秩序的,他共升了六次級,費了八年功夫。 在這八年中 (四元 一一八),他费了許多心思定了許多制度,顯現了許多符瑞,用 了藝術的手腕把一個愁慘的舊國變成為一個昇平的新國。

這一章和五德終始說無關,似乎又出了題外。 但我們要明白王莽時的古史系統的改變,不得不先認清了這個所以改變的社會背景以及那時候的歷史觀念的方式。 王莽是怎樣一個相信歷史而又歡喜自出心裁的人。 他的目的是在做成皇帝,他的手段是在歷史中找出他做成皇帝的根據,所以他一切行動,悉以經(古史記載)為標準。 但經中所記的古事有限,在實用上一定不夠。 為要教濟這個缺憾所以他只得"發得周禮以明因監"了,而書逸嘉禾籍更是一個應時代需要而發生的顯例。 我們知道了這個,則根本改變古史系統的世經,自可知道它是在同一的時代使命之下出現的。

其次,王莽在未作皇帝之前一切模仿周公。他的歷史 觀念,只是一個循環論。 周公時有了許多文物,又有了許多

顧祥,他就可以攝政稱王;那麽,王莽只要有了周公的文物和 顧祥,當然他也該居攝稱帝了。到做成皇帝之後,他又應一切模做堯舜,堯典禹貢等老文章就是他的政治的新文章 了。 這種循環論最與五德終始說相合所以他對於五德說下的歷史有一種大規模的改定,而他也成了舜的子孫。

又有一件事,我們應當先提一下。 識雜諸書,向來儒者 均斥為妖妄。 但我們懂得了五德三統諸說,懂得了災異頑 辩諸說,則這種妖妄之談正是應有的碩果,絲毫不足駭詫。 讖緯書中,五德終始說的材料是很豐富的,我們要整理這種 材料,不得不對於造成這種材料的時勢先看一遍。 這就是 我寫出這一章的宗旨。

下面兩章——今古文問題,春秋左氏傳著作時代的各家 說—— 也是和五德終始說雖沒有直接關係而卻為解决新 式的五德終始說的先決問題的。

# XIV. 今古文問題

那位為王莽典文章的劉歆,曾在過去的學術界中掀起一回鉅大的風潮,即是經書中的今古文之爭。 這個問題成為一個最大的癥結,直到現在還不能徹底解决。 (此問題太大,不能在遺篇中詳論,只得約略說一下,證者諒之。)

劉歆的事蹟依據漢書本傳及藝文志,大略如下:

他名散,字子駿 (哀帝建平元年改名秀,字顯叔,當以哀帝名成, 與"散"音局,避难名之故,是劉向的少子。 從小就通詩,畫,能屬文。 成帝時,召見,待詔宦者署,為黃門郎。 那時王莽亦為黃門郎, 兩個人很投契。 河平 (西元前二八一二五) 中,成帝以書頗散 亡,使謁者陳農求遺書於天下,詔劉向歡父子及工宏尹咸等校之。劉向管的是經傳,諸子,詩賦三部分。但劉歆很喜博涉,即數術方技之類也無所不究。向死後,哀帝初即位,那時王莽為大司馬,舉歡宗室有材行,遷侍中,奉車都尉,使他復領五經,卒父前業。 飲於是總羣書而奏上略。這部書雖已亡,但漢書藝文志是從它出來的,我們還可看見一個大概。

古文,是對今文而言的。 漢代流傳的經書本子,常然用 漢代的文字書寫。 現在,劉歆從秘府裏尋出來的一部養秋 左氏傳 (左氏為孔子的卷秋經所作的傳) 則是用古文字書寫的。 這因左氏傳在漢代沒有通行,所以還保存得漢以前的原狀。 在理論上,本講得過去。 經書,在孔子時已有了,從孔子到漢約三百年,在這時期中為經書作傳的人當然很多,也當然不盡在漢代通行。 左氏傳俸留在秘府裏有人把它表章,使得絕了二百年的學統可以復續,這是怎樣一件可喜的事! 可是,我們不要忘了漢代是託古改制的時代,尤其是西漢之末,是周禮,逸書等串出現的時代(見上常),我們不能對于它作無條件的信任。

他尋出了春秋左氏傳之後,漢書本傳說他:

初,左氏傳多古字古言,學者傳訓故而已。及 飲治左氏,引傳文以解經,轉相發明,由是章句義理 備爲。

可見他對于左氏傳是會經動過一番手的。 本傳又說

散以為左丘朋好惡與聖人同,親見夫子;而公 主穀梁在七十子後。 傳聞之與親見之,其詳略不 同。 散數以難向,向不能非問也,然獨自持其穀梁 義。

這可見他們父子二人對于春秋之學的意見不同,又可見劉 <u>向對于左氏傳中的春秋義是不贊成的</u>。本傳又說:

及散親近欲建立左氏春秋及毛詩,逸禮,古文尚書皆列於學官。

他要求立於學官的經傳,在左氏春秋之外,還有毛詩,逸禮和古文尚書三種。 按漢書儒林傳云:

選與,言易自淄川田生。言書自濟南伏生。 言詩,於魯則申培公,於齊則轅固生,燕則韓太傅。 言禮,則魯高堂生。言春秋,於齊則胡毋生,於趙則 董仲舒。

這是漢武帝時的情形。那時經學派別,寥寥無幾除詩有三派,春秋有二派外,除均為一家之言,無異說。到武帝能斥百家,獨尊儒術之後,各種新派別都起來了。班固儒林傳贊云

自武帝立五經博士,開弟子員,設科射策,勸以官祿,訖于元始 (平金年號),百有餘年,傳業者寖盛,支葉蕃滋,一經說至百餘萬言,大師衆至千餘人,蓋祿利之路然也。

初,畫惟有歐陽,禮后,易楊,養秋公羊而已。至 孝宣世,復立大,小夏侯尚晝,大,小戴禮,施,孟,梁丘易, 穀梁春秋。至元帝世,復立京氏易。

可知宣元之世是經學分裂的時代。 大約因為"觀以官祿"

故學者華思自立門戶,希冀私學變成官學。但是他們只在議論上求勝利,思不出什麼新的方法。劉歆從小就受有很好的家學,稍長又博覽秘府藏書,他也希望自己的學說立於學官竟被他發明了一個新塗徑。秘府中的書當然有用古文寫的,他就從這上得到暗示,覺得倘在今文經書之外別出一種經學界中開出一個新面目。所以他在三家詩之外別出一種毛詩,在歐陽,夏侯書之外別出一種五文尚書,在大小戴證之外別出一種逸禮,在公羊,穀梁春秋之外別出一種左氏春秋,這四種新經和新傳都是以"古文"為標職的。

他提出這個請求之後,本傳云:

哀帝令歌與五經博士講論其義,諸博士或不 肯置對。 散因移書太常博士貴讓之。

這一篇移書是今古文問題的第一次辯論,是學術史上的最重要的材料。 原書全文錄入本傳,今摘鈔如下:

夫子沒而微言絕,七十子終而大義乖。 重遭 戰國棄籩豆之禮,理軍旅之陳,孔氏之道抑而孫吳 之術與。 陵夷至於暴秦,燔經書,殺儒士,設挾書之 法,行是古之罪道術由是遂滅。

選與,去聖帝明王遐遠,仲尼之道又絕,法度無所囚襲。時獨有一叔孫通,略定禮儀。天下唯有易上,未有他書。至孝惠之世,乃除挾書之律。然公卿大臣経灌之屬咸介胄武夫,莫以為意。至孝文皇帝,始使掌故朝錯從伏生受尚書。尚書初出於屋壁,朽折散絕。今其書見在時師傳讀而已。

詩始萌芽。天下衆書往往頗出者諸子傳說,猶廣立于學官,爲置博士。 在漢朝之儒,唯賈生而已。

至孝武皇帝,然後鄒,魯,梁,趙頗有詩,禮,春秋先師,皆起於建元之間。當此之時,一人不能獨盡其經,或為雅,或為頌,相合而成。秦誓後得,博士集而讀之。故詔書稱曰,"禮壞樂崩,書缺簡脫,朕甚閱焉!"時漢與已七八十年,離於全經固已遠矣。

這是說孔子所定的六經,在他死後,經過學者們的改變,戰國的兵亂,整的燔燒,已經散失得不像樣子。 漢與之後,還不把這件事放在心上,六經只有周易流傳,此外惟根孫通略定了些禮儀。 直到文帝時,朝錯始從伏生受尚書,但尚書只是朽折散絕的一堆竹簡。 詩經是萌芽于文帝時,合成于武帝時的。 春秋的先師,也是武帝建元之間剛有。所以現在(四漢之季)所有的六經,是漢與七八十年後東拼西湊而成的。已經不是當初的原本了。這段話雖非完全真實(例如武帝部書,史記億來列應所載的為"禮廢樂崩,朕甚殷焉,"出問卻說"禮壞樂崩,善缺簡脫"一話增加來到應所載的為"禮廢樂崩,朕甚殷焉,"出問卻說"禮壞樂崩,善缺簡脫"一話增加強去)。但當漢初創援未復之際,不能馬上闡揚文化,以致經學的發達遲了數十年,加以道家壓抑儒家,六經的地位不高,學習的人不多,這是當然的現象,所以我覺得這些話大體是可信的。下面說:

及魯恭王壞孔子宅,欲以為宮,而得古文於壞壁之中,逸禮有三十九,書十六篇。 天漢之後,孔安國獻之。 遭巫盤倉卒之難,未及施行。 及春秋左氏,丘明所修,皆古文舊書,多者二十餘通,藏於秘府,

伏而未發。

孝成皇帝 関學 髮 文 缺,稍離其真,乃陳 發 秘 藏, 校理舊文。 得此三事,以考學官所傳,經或 監 簡,傳 或 問 編。 傳 問 民 間,則有 <u>魯國 柏 公,趙 國 貫 公,廖 東</u> 庸 生 之 遺學 與 此 同,抑 而 未 施。

這是說各恭王在孔子宅壁中發得逸禮和逸書五十五篇,都是用古文字寫的,孔安國把它獻給武帝,因巫蠱之難而未及施行。還有一部賽秋左氏,數量很多,也是用古文字書寫的,一樣地擱在祕府裏。直到成帝韶劉向歌等校書,方得發見。拿這三部書去校對學官的本子,有的"經"是脫了簡的(缺了)。有的"傳"是間了編的(亂了)。到民間去問,知道有植公,貫公,庸生的學與此同,但都不會得到政府的認可。在這裏,他沒有說到毛詩的來源。

這一段話很不可信,其一,史記發共王世家無壞孔子 壁得古文經事;司馬遷是尊信六藝的,他也會講業齊魯之都, 使有此事,不應不載。其二,司馬遷作孔子世家,云,"安國為 今皇帝博士,……早卒,"則當他作史記時,安國已死了;司馬 遷且不及見巫蠱之難,而謂孔安國能看見嗎? 其三,發共王 死于武帝元朔元年(西元前一二八),到征和二年(前九一)巫蠱 事起,已歷三十六年了:漢武帝時很崇獎經學,如有此事發生, 爲什麽要延遲到三十年後而始獻上呢? (還有許多照標處見 類學經費卷三上。) 因為他所說的話,時代與事實均不相合, 而且上文說他治左氏時已經自己動過一番手,所以這一段 話很可斷為他的謊話。下面又說:

往者綴學之士不思廢絕之闕,苟因陋就寡,…

……信口說而背傳記,是末師而非往古。至於國家將有大事,若立辟雍,封禪,巡狩之儀,則幽冥而莫知其原、猶欲保殘守缺,挟恐見破之私意,而無從善服義之公心。或懷嫉妬,不考情實,雷同相從,隨擊是非。抑此三學,以尚書為備,謂左氏為不傳春秋,显不哀哉!

全聖上……下明詔,試左氏可立不,……將以輔弱扶微。…… 今則不然,深閉固距而不肖試,猥以不誦絕之;欲以杜塞餘道,絕滅徼學。…… 若必專己守殘,寫同門,妒道真,違明詔,失聖意,以陷于文吏之誅,甚為二三君子不取也!

這是痛罵那時的博士,只知道抱守家學的殘書,聽信末師的口說,就以為真理蓝在於是。一到國家舉行大典,問他們儀制如何,就不知道怎麽回答。有什麽好東西出來,反要懷了嫉妬之心結了朋黨,把它壓抑下去。所以尚書二十八篇明明不是全本,他們卻說是完全的;左氏明明是春秋的傳,他們卻說是不傳春秋的。

這是劉歆的一面之辭,對方的話可惜沒有整篇傳下來。今把漢書本傳及儒林傳王莽傳所載的幾條錄下:

其言甚切諸儒皆怨恨。是時名儒光祿大夫 鹽勝以散移書上疏深自罪責,願乞骸骨罷。及儒者師丹為大司空,亦大怒,奏飲改亂舊章,非毁先帝 所立。…… 飲由是忤執政大臣,為衆儒所訕,懼誅, 求出補吏,為河內太守。 (本傳)

<u>飲白左氏可立,哀帝</u>納之。 以問諮儒,皆不對。

散於是數見丞相<u>孔光</u>,為言左氏以求助;光卒不肯。 (您林傳)

要立幾部逸經逸傳於學官,使得大家對于孔子之道多明白些,這是好事。 即使他太露鋒鋩,激起諸儒的妒忌,亦何至為他們所怨恨,必欲把他置於死地而後快。 這可見他的學說在經學上所起的變動必甚劇烈,其勢將把以前的經學家的地盤盡數打破,所以他們要和他拚命了。

哀帝既死,王莽復柄政。劉歆的同志既成了最有勢力的人,而且他自己又為這最有勢力的人"典文章",於是他再不怕諸博士的反對了。班固儒林傳贊云:

平帝時,又立左氏春秋,毛詩,逸禮,古文尚書。 這雖不知道是哪一年的事,但那時已如了<u>劉歆</u>的願,把這四種書一齊立於學官了。這是漢代學術的一個大改變。

平帝四年,王莽奏起明堂,辟雍,靈臺,為學者築舍萬區。 劉歆那時官羲和,京兆尹。 王莽使他治明堂,辟雍;有功,封紅休侯。 又使他典儒林史卜之官,考定律歷。 這時候.劉歆已成為文化事業的中心人物,他可以用了自己的理想構成一個文化的系統。 他决不會因已立了四種古文學的經傳就滿足的。

於是那時有一個大規模的學術運動發生。 王莽傳說: 立樂經。 益博士員,經各五人。 徵天下通一

整教授十一人以上,及有逸禮,古書,毛詩,周官,爾雅, 天文,圖識,鍾律,月仓,兵法,史篇文字,通知其意者皆 詣公車。 網羅天下異能之士。 至者前後千數。 皆令記說延中,將令正乖謬,壹異說云。

### 叉平帝紀云:

微天下通知逸經,占記,天文,歷算,鍾律,小學,史 篇,方術本草,及以五經,論語,孝經,附雅教授者,在所 為二封軺傳,造詣京師。至者數千人。

這一件事,王莽傳載于元始四年,平嗇紀則載于五年,大約此事非一時可辦,四年徵遣,五年數千人集京師,乃令記說廷中耳。這件事情,手段非常毒辣,一方面把古文學的種子散播到民間,一方面又令全文學增加許多敵人,凡古文學家的眼光中感到的"乖謬"和"異說"都掃空了。這是用了利祿的引誘來統一學術思想的一個好方法。從此以後,全文學的勢力有減無增,古文學的勢力也就有增無減了。

在這兩段記載裏,我們可以知道那時除了劉歆傳中的四部經傳外,又立了樂經,周官,懶雅等書於學官。(這兩段中雖只散徵求通周官雖獲等的人,並沒有敢把恩宜爾雅等立學,但藝文志在"周官經六篇"下已注明"王莽時,劉歆置博士,"推之爾雅等當亦如是。)

因為有了這樣一個大運動,所以今古文的界限就確實建立,所有的經書都分成今學和古學了。 其實所謂古學何嘗是真的古學,只不過是王莽所需要之學,劉歆所認為應行提倡之學而已。 康長素先生以"新學偽經"名書這是很不錯的。 今依據漢書藝文志,列一"今古文總表。" 優文志是出於七略的七略是劉歆在哀帝時所奏的似乎不能記及王莽時新出的古

交學書籍。 但古代的書並無刻本,隨時可以增加。 只要看王莽新發得的問禮,藝文志中也有,就可知道七晓雖係宴命腓所奏,而亦不少王莽時新增入的材料了。)

| 經 | 名 | <b>全</b>               | 古      | 女        |
|---|---|------------------------|--------|----------|
| 易 | 紅 | 施孟沙丘三家經十二篇             | 古文易經,民 | 間費氏經典之間  |
| 尙 | 書 | 大小夏侯經二十九卷,歐陽經二十二卷      | 古文經四十六 | (佐(五十七篇) |
| 詩 | 經 | <b>齊</b> 个韓三家經二十八卷     | 毛詩二十九卷 | ;        |
| 醴 |   | 后                      | 古經五十六卷 | ,周官經六篇   |
| 春 | 秋 | 公羊穀梁輕十一卷,公羊傳十一卷,穀梁傳十一卷 | 古經十二篇, | 左氏似三十卷   |
| 論 | 語 | 一个二篇,个二十篇              | 古二十一篇  |          |
| 孝 | 經 | <b>县孫江后戛經一篇,十八章</b>    | 古孔氏一篇, | 二十二草     |

這一個表所錄的古文經,此了上面的記載,又添出了易經論語,孝經三種。 自從添出了這三種,而後所有的經書便完全具備了古文了。

這三種裏,易經頗奇怪,只見於叙錄而不見於篇目中。 忽錄云,"劉向以中古文易經校施孟梁丘經或脫去'无咎,' '悔亡;'惟費氏經與古文同。"可見古文的易經與今文的易經所差只在幾處脫字,其餘全同。 至於和古文相同的費氏經,也但見于叙錄而不見于篇目。 深疑此經的古文或尚無價造之本不過空寫幾個名詞而已。 古論語,注云,"出孔子壁中。" 孝經,叙錄云,"唯孔氏壁中古文為異"。到許慎作說文序,云:

壁中書者、魯共王壞孔子宅而得禮記,尚書,春

秋,論語,孝經。

劉歆在移讓太常博士書中只說祭共王壞壁得逸禮和逸書, 其七界八多出了古論語和孝經。到這裏,又多出了春秋了。 要不是許慎杜撰,也許仍是劉歆說的。古文經日有增益,孔 家壁中的古簡冊也就日出而不窮,這是多麽滑稽的事情?

古文經既是這樣地整齊而且完備,但傳經的系統不完全,也是一個缺憾。 所以他們又為它造出許多傳授的源流水。 漢書編林傳云:

投直,字長翁,東萊人也。治易為郎。…… 長 於卦筮。 亡章句,徒以表,象,系辭十籍文言解說上, 下經。 琅邪王璜平仲能傳之。 璜又傳古文尚書。

孔氏有古文尚書。 孔安國以今文字於之,因以起其家,逸書得十餘篇,蓋尚書滋多於是矣。……安國為諫大夫,授都尉朝。 而司馬遷亦從安國問故,遷書載堯典,禹夏,洪範,微 ,金騰諸篇多古文說。都尉朝授膠東庸生。 庸生授清河胡常少子, ……又傳左氏。 當授號徐敖, ……又傳毛討,授王 璜,平陵塗惲子真。子真投河南桑欽君長。

毛公,趙人也,治詩,為河間獻王博士授同國貫 長卿。長卿授解延年。延年……授徐敖。敖授 九山陳俠,為王莽講學大夫。

漢與,北平侯張蒼及梁太傅賈誼,京兆尹張敞,太中大夫劉公子皆修春秋左氏傳。 諡為左氏傳 訓於,授趙人貫公,為河間獻王博士。子長卿,…… …授清河張禹少子。 禹……授尹更始。 更始傳 子成及翟方進,胡常。常授黎陽賈護季君,…… 授養梧陳欽子佚,以左氏授王莽,至將軍。而劉歆 從尹成及翟方進受。由是言左氏者本之賈護劉 歡。

照這樣講,古文學派的淵源至長,學者甚款,且有兩種是河間獻王已立博士的,它簡直是個"顯學,"為什麽劉歆竟小覷它而稱它為"微學?" 再說春秋左氏傳,自張蒼賈誼以來傳授不絕,河間獻王且為立博士,何以傳丁二百年,博士們還說它不傳春秋? 劉歆左氏之學是從尹咸們傳來的,師承歷歷可數,為什麽本傳中說他因領校秘書而發見此書,又為什麽就他始引傳文以解經? 又張於修左氏傳,為什麽史記本傳中不說,但云"好書律術?" 賈誼作左氏傳訓故,為什麽史記本傳也不提一字,但謂其"能誦詩,書;"連七畧裏也不載這部著作?…… 對於這些記載,實在可提出的問題太多了!

自清代重提今古文問題之後,作最嚴正的系統的批評的,首推康長素先生的新學僞經考。 他自述其敬悟此問題 之由來,有下列一段話,今錄之以終此章:

自劉申受,魏默保,襲定盦以來,疑攻劉歆之作偽多矣,吾蓄疑於心久矣。吾居西樵山之北,……讀書澹如之樓,……碧陰茂對,籐床偃息,……拾取史記,……偶得河間獻王傳,魯共王傳讀之,乃無得古文經一事,大驚疑。乃取漢書河間獻王,魯共王傳對較史記讀之,又取史記漢書兩儒林傳對讀之,則漢書詳言古文事,與史記大反,乃益大驚大疑。

又取太史公自序讀之,子長自稱"天下郡國桑書皆寫副集于太史公,太史公仍世父子纂其業,乃繙金匱石室之藏,厥協六經異傳,整齊百家雜語,"則子長於中秘之書,郡國人間之藏,蓋無所不見。其生又當河間獻王魯共王之後,有獻書開壁事更無所不知。子長對此孔經大事更無所不紀。然而史記無之,則為劉歆之僞竄無疑也!……

於是以史記為主,編考漢書而辨之。以今文為主,編考古文而辨之。編考周秦西漢諸書,無不合者。雖問有竄亂,或儒學以外雜書有之,則劉散採掘之所自出也。於是渙然冰釋,怡然理順,萬理千條,縱橫皆合矣。吾憂天下學者窮經之入迷途而苦難也,乃先撰偽經考,粗發其大端。(重刻仍經考後序)

我深信一個人的眞理即是大家的眞理。 偽經考這書,結論或有錯誤,但是這個中心思想及其考證的方法是不錯的。他雖沒有完工,但已指示我們一條繼續工作的路。 讀者諸君如不信,不妨把他所說的各篇,照班馬異同的辦法,鈔出比較,看它們是不是在兩個時代激流中對于聖人的經典的派別和數量有很衝突的記載?

XV. 春秋左氏傳著作時代的各家說

在劉歆本傳及其移書中,我們可以知道,他雖舉出了逸禮,古文尚書,春秋左氏三部書,但在這三部書中,他是侧重春秋左氏的(1.卷言"飲治左氏引修文以解經。" 2.他以為左丘明好惡

與聖人同,親見夫子,不以公羊穀栗之得於傳聞。 8.哀帝下韶,試左叛可立否。 4.傳中說他要立左氏,毛詩,淺禮, 古文尚書四種,移書中只說遠禮, 逸音,左氏三種, 傳士所駁只說古文尚書,左氏二種)。 我們現在研究五德終始說,也是以左氏為最有關係。 所以先把左氏一書的來歷說明一下:

左氏這個人名。最早見於史記。 (論語中亦有之,雜見後。) 太史公自序云:

> 普西伯的羡里,演問易。 孔子厄陳慈,作春秋。 屈原放逐,著離騷。 左丘失明,厥有國語。 孫子臏 脚,而論兵法。 不章遷蜀,世傳呂覽。 韓非囚臺,說 難,孤憤。 詩三百篇,大抵賢聖發憤之所爲作也。

此人皆意有所鬱結不得通其道也。

此等話之可信與否是另一問題,但他認左丘因失明的憤鬱而作一部書以發其憤,這一部書名為國語,這是一件很清楚的事實。又他排列次序,把左丘放在屈原之後,則也承認他是一個戰國時人。漢書司馬遷傳引他的報任安書,書中也有這一段話,說到左丘的仍是"左丘失明,厥有國語"一語。但下文還說:

及如左丘明無目,孫子斷足,終不可用,退論書策以舒其憤,思垂空文以自見。

即左丘為氏而明為名,如壺丘子林,吾丘壽王,梁丘賀之類,是以地為氏的。 又史記十二諸侯年表序云:

於是譜十二諸侯,自共和訖孔子,表見春秋、國語,學者所譏盛衰大指著于篇。

又漢書司馬遷傳 赞云:

司馬遷據左氏國語、宋世本,戰國策,進楚漢春秋,接其後事, 訖于大庆)漢。

可見可馬遷作的史記是根據左丘明的國語的,左丘明做的只是國語。

但十二諸侯年表序中還有一段,說:

孔子明王道…… 西视周宝, 論史記舊聞.與於 整面次春秋。…… 七十子之徒口受其傳指,為有 所刺譏褒諱挹損之文辭不可以書見也。

整君子左丘明 假弟子人人異端,各安其意,失 其真,故囚<u>孔子</u>史記具治其語,成左氏春秋。

然則左丘朋竟是孔子同時人,或稍後于孔子的人。他作的 書,名為左兵森秋。他作書的宗旨,是因孔子作春秋時沒有 把他的指意寫出來,只以口說給弟子傳下他恐怕弟子口傳 失真,所以具論其語。照這樣說,左丘明作左氏春秋的用意 是專為輔翼孔子的春秋的。

又漢書司馬遷傳替也說:

孔子因祭史記而作春秋,而左丘明論輯共本事以為之傳,又篡異同為國語。

又嚴氏春秋引觀周篇云:

孔子將修養秋,與左丘明乘如周,觀書於周史。 歸而修養秋之經,丘明為之傳,共為表裏。 (左應庄 正義引)

則左丘明所做的又非<u>左氏春秋</u>,乃是<u>孔子的春秋的</u>傳了。 他是<u>孔子同時人,孔子的春秋經和他的春秋</u>傳是同時做成 的。 至于國語這書,不過是作春秋傳時廢下來的一堆材料,

#### 為備稽考異同之用而已。

他們把<u>左丘</u>朋與<u>孔子</u>的關係說得這樣密切於是論語 公治長篇的一段話對於<u>春秋經也就發生了意</u>義:

子曰,"巧言,令色,足恭<u>,左丘明</u>恥之,<u>丘亦恥之。</u>匿怨而友其人,<u>左丘明</u>恥之,<u>丘亦恥之。"</u>

劉歆所部"左丘明好恶與聖人同,親見夫子,"根據在此。 既然左丘明與孔子的好惡相同,自然他們二人所作的春秋經傳,其意旨是十分符合的了。 這比及羊穀梁之出于七十子後的,其價值高了多少

照這樣說,現在流傳的<u>恋秋左氏傳</u>,的確是<u>左丘明在孔</u>子時作的。一千九百年來,大多數人對于這個斷案毫不發生問題。但也有一小部分人在懷疑着。今無暇細檢,只就 朱彝尊的經義考(卷一六九)中鈔出者干條看一下:

王接(亞人) 日,"左氏僻義贍富自是一家費,不主為經發"

王哲(宋人) 日,"左氏……雖附經而作,然於經外自成一書,故有贪慈異說,采掇過當。至於聖人微旨,頗亦疏略。"

程子曰,"左傳非丘明作。'處不臘矣'及'庶長'皆奏官秦語。"

劉安世(宋人)曰,"左氏傳於春秋所有者或不解,春秋所無者或自為傳。讀左氏者當經自為經,傳自為傳不可合而一也,然後通矣。"

林栗 (宋人) 日,"左傳凡言'君子日,'是劉歆之辭。"

羅璧(宋人)日,"左傳,春秋,初各一書。後劉歆 治左傳,始取傳文解經。 晋杜預注左傳,復分經之 年與傳之年相附。於是春秋及左傳二書合為一。"

呂大圭 (宋人) 曰,"宗左氏者,以為丘明 受經於 仲尼,好惡與聖人同。 觀孔子謂'左丘明 恥之,丘亦 恥之,乃'竊比老彭'之意,則其人常在孔子之前。 而左氏傳春秋,其事終於智伯,乃在孔子之後。"

羅險義 (明人) 曰, "左氏原自為一書。 後人分割附經。…… 宜還其舊。"

尤侗(產人)曰,"左氏之為丘明,自遷周以下皆

信之,獨獎助趙匡立說以破其非。而王介甫斷左 氏為六國時人者有十一事。據左傳紀韓魏智伯 之事及趙襄子之諡,計自獲麟至襄子卒已八十年。 夫子謂'左丘明恥之,丘亦恥之,'則丘明必夫子前 輩。豈有仲尼沒後七八十年,丘明猶能著書者乎!" 從以上這些零碎話看來,可知自從西漢博士說了"左氏不傳 春秋"之後,雖是古文學派佔了勝利,使得"左氏竟傳春秋," 但總遇不住有思想的學者的反對的聲浪。歸納以上許多 人的說話,得下列諸點:

1. 春秋經所有的,左傳中或沒有。 左傳中所

有的, 春秋經也多沒有。 可見這是各不相關的兩部書。

- 2.取左氏解春秋,始於劉歆。(唐中的"君平田" 部是劉歆的記) 至分經之年與傳之年相附,則始 於杜預。不傳春秋的左氏經過這兩回的安置,途 與春秋合爲一物。
- 3. 左傳中記事,以過查齊宋楚鄭等國為最詳,可見左氏所得是這幾國的史策。 至於加以演通,總合,編次年月以為傳,這是後代學者的事情。
- 4.左氏中最後的諡法命于獲麟後八十年,又 用蹇官臺語,作傳的人必不能與孔子同時,必非論 遊中所見的左丘明。

超幾點的觀察都很銳利,但可惜沒有一個人起來作系統的研究,說明作者的時代及此書的由來與其演變的。(E安互雖有斷左氏為大國時人的十一事,似乎是一篇有系統的論文但也失傳了。) 直到清代中藥,劉廷縣作左氏養秋考證,始在左傳程抉出許多劉徵的作僞的事實:有的本為一篇,給他拆成兩篇;有的原書裏本來沒有,給他添了出來;有的本來一連多少年沒有記載,他卻把不相干的事情敷衍過去;有的為了要維持"凡例"的信用,杜造出什麼事情來證明。(他的書只是鹽文醉說,沒有系統的敘述。我原想把他的論證鈔些出來,可是這樣一寫又要占許多篇輻,這章文字雖太是了。好在下面所敘的塵從諸家是有系統的敘述的,劉氏的話也被引不少,故亦不妨缺去。) 自從經過了他的一番分析的研究之後,左氏一書就不得復成為春秋的傳了。可是為了十二諸侯年表序中有"左氏春秋"之名,他依然相

信左丘明的書名應為左氏春秋。他道:

"左氏春秋"猶安子春秋,呂氏春秋也。直稱 "春秋,"太史公所據舊名也。冒目"春秋左氏傳," 則東漢以後之以訛傳訛者矣。……(企上)

他對於論語中的左正明的解釋,以為他和作左氏春秋的是同名的兩個人。 他道:

為左氏春秋者,則當時夫子弟子傳說已異,且 哲停已稱諡,必非論語之左正;其好惡亦大異聖人, 知為失明之<u>正</u>期。 猶光武諱秀,飲亦可名透……… 也。 (卷下)

自從劉氏做了這部考證之後,約莫過了九十年,康長素 先生在他的新學僞經考裏重把這個問題提出。他以為不 但春秋左氏傳之名是僞造的,即左氏春秋之名亦爲僞造,左 丘明只做得國語。他道:

> 按史記临林傳,春秋祗有公主穀梁二家,無左 氏。河間獻王世家無得左氏春秋立博士事。馬 遷作史多採左氏。若左丘明誠傳春秋,史遷安得 不知。 儒林傳述六藝之學彰明較著,可為鐵案。…

漢書司馬遷傳稱可馬遷據左氏國語;…… 史記太史公自序及報任安書……凡三言左丘明, 俱稱國語:然則左丘明所作,史遷所據,國語而已,無 所謂春秋傳也。

飲以其非博之學,欲奪<u>孔子</u>之經而自立新說 以惑天下,……求之古書,得國語,與春秋同時,可 以改易竄附,於是毅然削去平王以前事,依春秋以 編年,比附經文,分國語以釋經而為左氏傳。 託之河間,張蒼,賈誼,張敞名臣通學以張其名,亂之 史記以實其書。 凡公穀釋經之義,彼則有之; 至其叙事繁博,則公穀所無。遭逢莽篡,更潤色其 文以媚莽;因藉莽力,貴顯天下通其學者以尊其書。 證據符合,黨衆繁盛,雖有襲勝,師丹,公孫祿,范升之 徒,無能搖揻。

或據史記十二諸侯年表云,"魯君子左丘明 懼弟子人人異端,各安其意,失其真,故因孔子史記, 具論其語,成左氏春秋"以相難。 則亦飲所竄入 者,辨見前。 (按前五,"孝文翁孔廟圖,史記 性尼弟子列傳 無左丘明名。 且左應稱僅四年,………則丘明在孔子後遠 矣。 豈<u>七十子</u>學成德學所存者不足據,而非弟子之<u>丘明</u> 反足據乎……… '安意失真'之說與七略同,其爲<u>歌</u>言無疑 義矣。" 見史記絕說足證僞經考。)

劉中受左氏春秋考證知左氏之偽、攻辨甚明; 而謂"左氏春秋,猶晏子春秋,呂氏春秋,……"蓋 尚為歡竄亂之十二諸侯年表所惑,不知其即國語 所改。……謂"楚風瑕篇年月無考,固知 左氏體例與國語相似,不必此附春秋年月也,"是 明指左傳與國語相似矣。……隱公篇"紀子帛 直子盟于密"證曰,"如此年,左氏本文盡闕。"…… 極公篇……"冬,曲沃伯誘晋小子侯殺之"證 日,"即有此事,亦不必在此年;是年左氏交關。"…… 莊公篇"元年"證日,"此以下七年文闕;楚荆尸篇,伐电篇年月亦無考。" 昭公篇"冬十一月, 置魏舒韓不信如京師"證日,"此籍重定元年, 偽者比附經文而失檢耳。" 父觀各條,劉申受雖未悟左傳之擴於國語,亦知由他書所采附,亦幾幾知為國語文。 (西古藝文本辦馬上)

至於論語中的左丘期, 康先生也以為是劉歆加進去的。 他說:

散造古文以福僑諸經,無使一經有缺至於驗 語,孝經,亦復不造。…… 自鄭康成雜合古全,則今 本論語必有僞文。 如"巧言,令色,足恭,左丘明恥 之,丘亦恥之……"一章,必飲僞竄。

又何安論語集解雜采古。全采孔馬(小)之注則改包周(全)之本;用包周之說又易孔馬之經。今"巧言令色"一章,集解正引偽孔安國注。其爲古文論語尤爲明確。

飲以左丘明親見聖人好惡與同,以仲·尼弟子 無左丘明故竄入論語以實之。

這些都是很重要的創見。康先生本想把左傳拆散,歸還國語,成國語原本一書,已見于萬木草堂叢書目錄;但遺稿中竟沒有,這是一件很可惜的事。

用了這付眼光去看關於左丘明的史料,則僅有太史公自序及報任安書中所說的為可信其他如十二諸侯年表序,

論語公治長篇所言,皆出偽竄,其偽竄之故是為裝點左傳的來歷,抬高左傳的地位。劉歆"始引傳文以解經"既明見于本傳,"左丘明好惡與聖人同"又出于他的口述,他為爭立左氏傳又這等出力,當時儒者又因此事恨之刺骨:足見他對于左氏傳的成立有極大關整我們把改變國語為左傳的責任歸到他身上,實在算不得冤枉。

崔輝市先生(適)是繼續康先生的工作的人。他著有春秋復始,又著有史記探源。 著奉秋復始的宗旨是要根據公羊他,春秋繁露,及何休解話等每出孔子作春秋的原意;凡衆樂傳,左氏傳的經義和紀事盡從刑落。 他以為穀榮亦是查文學,是劉歆先作了,為左氏傳作驅除的,凡漢書裏所說的武衛宣帝時穀榮傳授的系統及其立學的經過,皆出傷造。 (國又是一個新問題,但與本篇無甚關係,恕我不談了。) 他說,公羊傳原名是春秋傳,是真正的,惟一的春秋傳;自從有了穀榮,左氏,劉歆才替它加上公羊傳的名字。 所以現在應當以真正的春秋傳來治春秋之學,來恢復春秋的原始狀態。 他對于左氏傳等的總批評,是:

傳(公羊傳) 於"紀子伯""宋子哀"皆曰"無聞 焉爾,"以明不發經之義。 是凡有傳者皆塙有所 據,此異春秋之信史也。 此可雪"口說流行"之誣 矣。 (七略詆傳爲口凱流行。) 左丘明乃三家分晉 後人,博采異聞,不擇信否而雜錄之,此異口說流行 者也。 本不與春秋之事相比附。 其相比附者,多 與古史記相刺謬。 如"齊仲孫"是慶父而非湫; "秦伯罃"是穆公,非康公;宣公是文公弟,非文公子; 經養是成夫人,非宣夫人; …… 季札讓國,非讓謁與夷昧,乃不受乎闔閭;晉靈公即位,自能用將,漏言殺陽處父,則非在母抱之時; 分狐之役,秦自伐晉,非送公子雍,趙盾無欲立公子雍之事。…… 左氏國語反是,是固周末之異聞,非春秋之信史也。

劉歆得之,以為事實既不相同,義理更可立異,而復雜取傳記,附以忆說,偽造左穀二傳,藉以破壞春秋,為推飾非為己文過之。此與公羊傳義。 凡與公羊傳義略同者率其常義,傳之精義,穀梁削除之以孤其援,左、對之以篡其統。如王氏世卿,故左穀 並,故左穀 一、與 一 與 與 數 是 第 要 與 數 是 是 , 與 與 與 是 是 。 此 數 之 為 是 。 與 與 是 是 。 此 數 之 為 是 。 與 是 是 。 此 數 之 為 是 。 與 是 是 。 此 數 之 為 是 。 與 是 是 。 此 數 之 為 是 。 。 好 要 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 是 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 之 所 好,顧 謂 好 惡 與 里 人 是 ,

這種話是站在全文學家的地位上說的,他先承認了公羊傳所記的全是真確的事實,而後以左氏傳等校之,凡不合於公羊傳者皆視為非信史 我們則不能這樣,公羊傳一書無論是否孔子的真傳,我們只能先把它放在傳說的地位,與左氏傳等作同等的研究,而後定其可信的程度。 所以崔先生的這種簡易的建設的工作,我們不能認為滿意。 但是他在破壞一方面,則我覺得可信的很多。 如公羊傳讓世聊而左穀

不識,公主傳言篡而左教無一篡字,分明有兩股不同的時代潮流在激盪,造成了涇滔之判。

春秋復始的末一卷是專辦左氏傳所記於春秋中無所 繫屬的,與先秦古書相刺謬的,及其自相矛盾的,分為"鑿空," "誤析一事為二事,""分野,""互體"四章。除"誤析一事為 二事"或是國語原文之誤外,其餘都是劉歆的竄亂。

崔先生著史記探源的宗旨,在删去史記中的竄亂之文,回復它的真相。 史記是一部"厥協六經異傳,整齊百家雜語"的書,是古書的一個總源。 劉歆當護末新初,既經把古書古學重新整理,作大規模的改變,則這個總源羣書的史記也不由得不隨着改變。 所以史記的受竄亂也不亞於國語等。 他立志澄清這些東西,故細心研讀史記,把其中有新學的色彩的指出删掉。 其卷一為序證,先列出幾個去取的標準,如下:

甲,春秋——史記之文,凡與左氏傳闻,有真出自 左丘明者,列國世系及政事典章之屬是也。 其出 自劉歆的有下五類: (一)終始五德. (二)十二分野, (三)變象互體, (四)告則書, (五)官失之。

乙,尚書—劉歆偽造古文尚書,本與今文尚書 別行自馬融鄭玄用古文之學而釋今文之經,益出 古文又偽造二十五篇,其書獨傳,於是今文尚書不 復可見。幸而史記作在未有古文經的時代,還保 存得許多眞今文的經和經說,雖則漢書儒林傳究 枉它,說"司馬遷從安國問故,遷載堯典……諮 篇多古文說"惟百篇書序則是劉歆偽造而羼入 的,如為符瑞作的嘉禾,為禪讓作的舜典,都是跟着王莽時代的要求而出現的。

丙, 漢書——漢書作於史記之後,當然有許多 鈔錄史記之文。但有許多反是史記倒轉來鈔錄 漢書的,這或因師缺或因續原。可馬遷自序本說 他所叙的事"至于驛止,"即指武帝元符元年的獲 騰。故凡元符元年以後之事,悉據漢書補入。

以上四項,丙丁與劉歆無關,乙與本章亦無關,今所應注意的是甲。 他說:

世記儒林傳日,"言春秋,於齊咎自制母生,於 趙自董仲舒"太史公自序日,"昔孔子何為而作 春秋散余間之董生"云云。是太史公之於春秋, 一本於董生,即一本於公羊。 其取之左氏,乃國語 也。 自序日,"左丘失明,颇有國語"可證是時無 所謂左傳也。

劉歆破散國語,並自造誕安之辭與釋經之語,編入春秋逐年之下,託之出自中秘書,命曰春秋古文,亦曰春秋左氏傳。今案其體有四。一曰"無經之傳,"始即隱公篇言之,如三年冬"鄭伯之車俊於濟"是也。 夫傳以釋經,無經則非傳也,是國語也。二曰"有經而不釋經之傳。" 凡傳以釋經義,非述其事也。如五年九月"初獻六羽,"公美傳曰,"何以書" 畿始僣諸公也。是釋其義也。 左傳

但述羽數,此與經同述一事耳,豈似傳體!以上錄自國語居多。…… 三日"釋不書於經之傳,"如元年四月"豊伯師師城郎,不書,非公命也" 夫不釋經而釋不書於經,則傳書者不當釋吳楚何以無風乎! 彼傳不然,則此非傳也。 四日 "釋經之傳務與公羊氏,黃氏司馬氏,劉向之說相反而已。" 如歷三年書"井氏卒," 酸世鄉,為昭二十三年立王子朝張本也。宣十年書"齊程氏出奔," 酸世鄉,為襄二十五年弑其君光張本也。亦於崔氏之出奔曰"非其罪也。" 凡以避世鄉之縣,祖庇王氏而已。此告劉敬所改竄。故公孫祿劾其"顛倒五經,毀師法," 班固曰"徵治左氏傳,其春秋意已乖"也。

這段話非常的精常。他已把劉歆强國語就春秋及其杜撰春秋和左傳的義例的方法和類別告給我們,我們正可繼續加功,使得全部左氏傳都經過這一番分析,而把這兩個主人——左尼明和劉歆——的東西還給了兩個主人。

他指出劉歆增竄的五事,其一為終始五德。這是和本篇最有關係的一段文字。其中的主張雖有為我所不敢贊同的 (如戰終始五德之戰為劉歆所造,託始于都行), 但大部分的意思我都承受。下面討論世經時,將本其意以為說。至於這段文字,擬留在本篇之末"批評五德終始說者的見解"一章中詳論之,茲不赘。

距今四年前(一九二六)、瑞典高本漢先生(Bernhard Karl-

gren ) 所作的論左傳之與偽及其性質一書在瑞典哥敦保 大學出版。 不久,即由陸侃如衛聚賢兩位先生譯成漢文,名 左傳與偽考三年前在新月書店出版。 書首冠有胡適之先 生的提要與批評。

這部書分為上下兩篇上篇從歷史證據上討論左傳的 真偽,下籍從助詞的文法分析上研究左傳的性質 歷史的 證據,因為今古文問題及經義異同問題太複雜了,材料的真 偽也太難定了,所以從我們看來不能十分滿意。 文法的分 析,則是中國古書上破天荒的工作,創獲非常多,大足指示我 們今後努力的方向。

與他的從政和傳教沒有關係。

這書的下篇分為三部分:

- 1.從文法上證明左傳不是魯國人做的
- 2.用書經,詩經,莊子國語等比較左傳文法,證 明左傳有特殊的文法組織,不是作僑者所能虛構的;
- 3.用<u>左應</u>的交法來比較 "前三世紀的標準 文言,"證明左傳是前四五世紀的作品。

適之先生對于這三部分的批評,以為第三部分含有些威情作用,他希望把此書抬到前四五世紀去,所以因了它和前三世紀的標準文言的不同而有此斷語。然而言語除了時代性之外還有地方性。孟子是前三世紀的人,但孟子一書乃是用叠國方言寫的而不是前三世紀的標準文言,他也承認。何以見得左傳的作者不能在前三世紀仍用他自己的方言著書呢?第二部分,因為尚書,詩經等都不是可以攏統地算作一種單純的作品的,所以他認它們為自成文法系統的作品是一個錯誤。但他的比較研究的結果,說道:

在周秦和漢初書內,沒有一種有和左傳完全相同的文法組織的。 最接近的是國語,此外便沒有第二部書在文法上和左傳這麽相近的了。

這是大可帮助全文家的主張的。 全文家 說 劉 歌 割 裂 國語, 造 為春秋左氏傳, 今本的國語 只是劉 歌 割 裂 的 殘餘; 如 今 他 從 文 法 的 比 較 上 證 明 這 "兩 部 書 的 文 法 組 織 很 是 相 同," 豊 非添了一個 有力 的 證 據。 第一部 分 把 左 傳 的 語 言 假 定 作 "左 語," 又 把 論 語 孟 子 的 語 言 假 定 作 "色 語," 選 了 七 種 助 詞 作 為 比 較 的 標 準 (1) "者" 與 "如," (2) "斯" 字 作 "则" 字 解, (3) "斯" 字 作

"此"字解,(4)"乎"字作"於"字解,(5)"與"字作疑問語尾,(6)"及"與"與" (7)"於"與"于"),結果是都不同,左傳的語言决不是魯語。 這是 他的最大的成功。 (為節省篇幅起見,恕我對于 適之先生之交不 引原文,只作概括的敘述。)

在這方面的研究上,可以完全打破史記十二諸侯年表中偽竄的"魯君子左丘明"一句話。這句話看似平常,其實春秋左氏傳一個名詞的基礎就建築在上邊。左丘明因為是魯人,故與孔子相接近。 孔子的春秋因為口授于弟子,弟子們將安其意而失真,故左丘明要"因孔子史記 廉秋"而成左氏春秋,後秋左氏傳。 這顯而易見與劉歆所謂"左丘明好惡與聖人同"是一鼻孔出氣的。 只因它不說左氏傳而說左氏春秋,所以還能騙人。 如今把這"叠"字去掉了,左丘明已决不是魯人了,這句話也就失其存在的理由了。

高先生雖因今古文問題的糾纏,在審擇歷史材料上有些太寬泛的地方,但其證明左傳是焚書以前存在的,而不主張此書從孔門產出及其與魯國有何關係,則甚可把傳統的記載打破,而與今文家的說話互相印證。

總上所說,我以為左傳與養秋的應該分家已是確定的事實。 惟如何從左傳中析出其與養秋併家的時代所增入的部分,使得它可以回復為一部古史,則有待於我們的努力者尚多 本篇之作,就是想從歷史方面提出一個在左丘明作書時所不曾有的問題而在現今的左傳中都有豐富的材料的,用了選新間的時勢來證明這些材料的由來。

XVI. 王莽的自本

#### 禮記 郊特性有云:

諸侯不敢祖天子;大夫不敢祖諸侯。而公廟之設於私家,非禮也,由三桓始也。

這是儒家的階級思想,他們要使天子,諸侯,大夫…… 的階級分明。 因為這樣,所以諸侯的祖只能推到始封者,而不能推到始封者之父(天平)大夫的祖只能推到始命者,而不能推到始命者之父(諸侯)。

王莽固然是禮家出身,不過他想做皇帝,便顯不得這些了。於是他打破禮教的束縛而發表他的自本。(顏師古注"自本"曰,"述其本系,"不知當時書名是不是這兩個字,今姑以書名待之。) 漢書元后傳云:

遊自謂黃帝之後,其自本曰:"黃帝姓姚氏,八世生虞舜。舜起始汭,以始為姓。至周武王,封舜後婚滿於陳,是為胡公。十三世生完,完字敬仲,犇齊,齊桓公以為卿,姓田氏。十一世,田和有齊國。三世,稱王。至王建,為秦所滅。項羽起,封建孫安為濟北王。至漢與,安失國,齊入謂之王家,因以為氏。

"文景間,安孫遂,字伯紀,處東平陵。生賀,字 翁孺,為武帝編衣御史,逐捕魏郡羣盜,……翁孺 皆縱不誅它部御史……至斬萬餘人。……翁 孺以奉使不稱,免。 嘆日, '吾聞活千人,有封子孫。 吾所活者萬僚人,後世其與乎!'

"<u>翁</u>孺 既 免, 而 與 東 平 陵 終 氏 為 怨, 迺 徙 魏 郡 元 城 季 粟 里, 為 三 老。 魏 郡 人 德 之。 元 城 建 公 日,

'昔春秋沙麓崩, 哲史卜之日, "陰為陽雄,土火相乘,故有沙麓崩。後六百四十五年,宜有聖女輿。 其齊田乎?" 今王翁孺徙,正直其地,日月當之。 元城郭東有五鹿之虚,即沙麓地也。 後八十年,當有貴女與天下云。"

在這一篇文字裏,我們可以知道幾件事實:

- 1.王莽有兩個祖先是古帝(黃意,舜),又有幾世是周代的諸侯(陳),又有幾世是戰國時的王(齊);直至漢與,始為平民。 他是一個極久遠的貴族。
  - 2. 王賀捕盗,所活萬馀人,有舆兆。
- 3. 王賀徒居元城,即春秋時沙麓故地,而春秋時沙麓崩,晉史在占卜上已知道六百四十五年之後將有田氏聖女與的事。

王莽有了這樣一個高貴的世系,又有兩個與盛的豫兆,他就被證明為有做皇帝的資格了。

於是,我們試把這篇話研究一下:

共一,他說"黃帝姓姚氏,"這是我們以前所沒有聽見過 的,我們以前只從國語裏知道黃帝姓姬:

> 昔少典娶于有轎氏,生黃帝,炎帝。 黃帝以姬 水成,炎帝以姜水成;成而異德,故黃帝為姬,炎帝為 姜。(愛護四)

黄帝之子二十五人,其同姓者二人而已。……惟<u>養林氏同于黃帝,故皆為姬姓。</u>(同上) 又從史記中知道黃帝姓公孫:

黄帝者,少典之子,姓公孫 近意本紀

可是現在他又姓了姚他便有三個姓了。

其二,他 說"黃帝……八世生處舜,"這確與帝繁所謂:

黃帝產昌意。昌意產高陽,是為帝顯頊。 顯 理產窮蟬。 窮蟬產敬康。 敬康產何芒。 何芒產 蛭牛。 牦牛產聲腹。 聲腹產重華——是為帝舜 及產象敖

相合。 但國語(位左係)中都尚有一個慕:

有處氏稀黃帝而祖顓頊…… 暮,能帥顓頊 者也,有處氏報焉。 (內語上)

陳,<u>劉</u>項之族也。…… 自<u>華至於</u>聲 艘 達命, 舜重之以明德。 (左應昭八年)

如果把幕插入帝繫的世系裹, 豊不成了九世嗎?

其三,他說"舜起鑑內,以鑑為姓,"這是又有問題的。 奏 典中固說"證降二女於鑑內,簽於處,"似乎遲有姓鑑的可能。 但楚辭中說:

> **壓閥在家,父何以鰕≀ 堯不姓告,二女何親?** (医圆)

### 左傳也說:

少康……逃奔有虞,……。處思於是妻之二姚而邑諸縊。(哀公三年)

## 史記也說:

帝舜日,"咨爾豊,贊馬功,……爾後嗣將大出!"乃妻之姓姓之玉女。(秦本紀)

可見戰國秦漢間人都以舜為姓姓。 現在舜的姚姓送與黃帝,而自己則改姓為婚了,這豈非一件奇突的事。 但他所以

這樣說,也有他的道理。 史記云:

陳胡公滿者,<u>處帝</u>舜之後也。 昔舜為庶人時, 堯妻之二女,居於獨汭,其後因為氏姓,姓獨氏。(陳杞 世家)

這可見司馬遷以爲遲後即改姓爲嬪的。 叉左傳云:

程重之以明德,質德於逐,遂世守之。及胡公不淫,故周賜之姓,使祀 處帝。(昭八年)

可見左傳的作者以爲周初封胡公時是賜姓爲鑑的。王莽以爲舜後之陳既可姓屬,則舜亦自可姓屬了。(吾友丁也先生雖"姚"與"媽"本一字而傳訛爲二,以"爲"之古文爲"爲",如寫作"根"則與"機"形體相似。 若然,王莽的話也講得通了。)

共四,自胡公至田安,時代較近,有史書可憑,沒有問題。惟王氏是否濟北王之後,還有一點小疑問。王符曆夫論云:

周室衰微, 吳楚僭號.下歷七國,咸各稱王。 故王氏,王孫氏,公孫氏, ……國自有之。(忠氏姓)
周靈王之太子晉, ……其嗣避周難於晉,家於平陽因氏王氏。(同上)

然則王氏的來源並非單元,凡是王國之後都可姓王。 王莽不姓田氏而姓王氏,固有出於田齊的可能性,都無出於田齊的必然性。 潛夫論又云:

漢高祖徙諸<u>田</u>關中。…… 及莽,自謂本田安 之後;以王家,故更氏云。(同上)

加上"自謂"二字,言下也頗有不信任的意思。

其五,他以<u>春秋時沙麓崩為王氏</u>将與之兆,這是顯然的 讕言。按春秋僖公十四年: 秋八月辛卯沙麓崩。

它沒有說明在哪一國。公羊傳云,"沙鹿者何? 河上之邑也。" "河上,"占的地方太廣了,究竟是哪裏呢? 穀梁傳云,"林屬於山為鹿;沙,山名也,"說得更空洞了。 可知公穀二傳的作者實在沒有知道它在哪裏。 到了左傳始說:

秋八月辛卯,沙鹿崩。 晉上偃日,"期年將有大斧,幾亡國。"

它已指定沙鹿為曾國之地,晉當承其咎了。 所謂"期年將 有大谷,"蓋指值十五年晉惠公與秦戰於韓被獲的事。 左傳的作者看了下一年之經而定為晉的答徵。因以沙鹿為 在這裏,也沒有齊田之聖女將與的下說。(或日,康氏 定左應為劉歆改國語而成,你已相信他的話了。 但康氏又說劉歆的 改作 左傳,主 助 莽 篡。 現 在 王 莽 以 沙 鹿 扇 為 王 氏 之 瑞,而 左 傳 無 之,可 見左應不是助養笙位的書了。它既不是助養篡位的書則必不出於 劉歆的改作了。 我說,左傳的出現由於劉歆,這是我相信的。 但左傳 的材料,性質甚為複雜,有的是國題原文,有的是他種古書之交而爲劉 散 所 採,有 的 是 劉 歆 所 肊 瑣,有 的 是 劉 歆 以 後 的 人 所 增,原不 可 一 概 而 論。 即 劉 歆 所 尼 增 者,有 的 是 為 解 釋 經 文 而 增,有 的 是 為 發 揮 他 白 已 意 見 而增,有的是爲適應漢末新初的時勢而增,也不可一概而論。 且劉歆 所增的,或因不合於東漢時的功令,或因不適於東漢人的脾胃,以致被 删或被改,也是可有的事。此等事皆有待於我們的詳細考核。 的話,只可作一個提議或一個發入,完工的日子正遠着呢。 所以我們 現在對於左應的話,不可用了一種簡單的標準去下評判。 本篇中有 的取官,有的駁它,並非漫無標準,乃是希薯以不同的評判尋出多種的 標準。 至於研究的精密自非今日之事。) 這大約是王莽因自己

家裏住在沙鹿、(不是晉的沙鹿)放就春秋經文附會為此。

綜上所說,可知自本中晉史之言,曰"陰為陽雄,"曰"宜有聖女與,"明是王太后提了政權之後所造。曰"土火相乘,"也明是漢為火德之說已與之後所造。曰"後六百四十五年,"按魯信公十四年當西元前六百四十六年,至漢哀帝末年(四元前一)恰當此數。這一年,即是"王太后至未央宮收取壓綬,遣使者馳召莽,拜為大司馬,與議立嗣,太后臨朝稱制,委政於莽"之年,王氏代漢的局面到這時可謂已成就了。

王莽的自本,我們審查之後,它的真意義可以宣布了。 此書的主要之點凡三。一,他為黃帝之後,黃帝的土德是表現在他的名號上的,永遠不變的,故他亦應據有土德。二,他為舜後,漢為堯後,舜是受堯的禪讓的,所以他們應把這禪讓的故事復演一回。三,"陰為陽雄,"故他應藉了姑母的力量而得國;"土火相乘"故他應以土德代漢的火德。禪讓的次序這樣定了,五德相生的次序又這樣定了,他尚能不做皇帝嗎! 他不做皇帝,是上天所不許的了! 於是世經系統中的人物就一一跳躍而出,各各坐在他的新座位上古代的歷史就為之作全部的改觀了!

## XVII. "炎帝神農氏"

上面講過,<u>眭孟</u>曾說"漢為堯後,有傳國之運,"劉向父子 又因說卦傳之文而尋出漢為火德的道理。 我們姑且承認 這是昭帝和成帝時的眞事實吧。 把他們所說的合起來,應 如下式:

(火) 堯----漢

現在又出現了王莽的一個系統,說他自己是土德,又是黃帝和舜的苗裔。 把這一說與上一式合攏來,應如下式:

(土) 黄帝---王莽

這是何等合適的事情! 火生土,是固定的了。 蹇禪舜,又是固定了的。 那麽,選的禪讓給莽,自然也是前定的事了。 所威到的缺陷,只是王莽的祖先有黃帝和舜在五德終始中兩次輪到土德,連自己共有三次,而漢的祖先則只有一蹇,其在五德終始中輪到的火德,連了自己只有兩次。 所以蹇的前邊,應當補上一位総是。

說到這裏,就有一個疑問起來了。 帝繫篇及史記中所寫的古帝王的世系,是:

舜固是黃帝之後,堯亦何嘗不是黃帝之後呢! 舜以黃帝之後而與黃帝同為土德,何以堯為黃帝之後而另成為火德呢! 這是王莽所沒法解答的。 我猜想,他所以要請黃帝不姓姬而姓姚,或者存心要把黃帝拉到舜一邊來,使得堯與舜不同祖,而成為:

(姚姓) 黄帝——舜 王莽

的局面。他也許要把姬姓送給堯的祖呵!

王莽前的朝代是漢,<u>處</u>舜前的朝代是唐,那是無疑問的。 黃帝以前的朝代是什麼呢? 照<u>關</u>街的原始的五德終始說, 黃帝已在天地剖判之際了,黃帝以前更沒有帝了。 但據<u>關</u> 而以後的記載者呂氏春秋,若淮南子,若春秋繁露,若易繫鮮傳,……则<u>黄帝之前尚有神農氏</u>。 既經這樣,遵的系統就可照了王莽的系統而寫為:

### 

了。可是神農氏之為火德,遠不及黃帝之為土德的旗幟鮮明,未免不像,這將怎麽辦! 於是他們又想到了炎帝。炎帝的火德,寫在字面上,比黃帝的土德還要清楚。 只是以前人都說黃帝炎帝為同父昆弟,他們是同時人,並不能劃分兩個時代。 如何可以把表示黃帝前一代的"神農氏"和表示火德的"炎帝"兼而有之呢! 於是勇於造偽史的漢人就把這兩位漠不相關的古人生生地合起來了,"炎帝神農氏"一名就出現了,戰國秦漢間陸續出現的神農事蹟全給炎帝收受了! 這時的炎帝,再不是國語中的炎帝,再不是淮南子中的炎帝,也再不是史記中的炎帝了。

"炎帝神農氏"一名不太長嗎? 他們任葬及助王莽造為 史以篡位的人說,不妨。 舜為有虞氏,已見於檀弓等書了。 堯 為陶唐氏,也見於左傳及史記了。 黃帝名曰軒轅,五帝德及 史記也寫明了。 用這些名氏來配"炎帝神農氏,"就可不嫌 此名之特長,且可泯滅其拼羨的痕迹。 於是劉王兩家的世 系再經一次的逐寫,而成為:

- (火) 炎帝神農氏 一帝堯陶唐氏——漢
- (土) 黃帝軒轅氏——帝舜有虞氏——新 (王莽以 新都侯忠,故國號當日新。)

這何等地整齊好看! 漢之所以必禪新,新之所以必繼漢,看了這一個世系表及其五德之運,再有什麼理由可以反對呢!

干餘年來,大家對於"炎帝神農氏"一名安之若素,所有的歷史書上都這樣寫了。 但是這種偷天換目的手段固然可以欺騙一班庸衆,終於騙不了一二思考精密的學者。 三國時,譙周作古史考,就以為炎帝與神農各是一人(左應正義明)。 可惜這書已佚,無從知道他的理由。 到清代中葉,崔述作補上古考信錄,很痛快地說:

史記五帝本紀曰,"軒轅氏之時,神農氏世衰, 諸侯相侵伐,暴虐百姓,而神農氏弗能征。" 又曰, "炎帝欲侵陵諸侯;軒轅乃修德振兵,以與炎帝戰 於阪泉之野。 三戰,然後得其志。" 夫神農氏既 不能征諸侯矣,又安能侵陵諸侯? 既云世衰矣,又 何待三戰然後得志乎? 且前文言衰弱,凡兩稱 是氏,皆不言炎帝。 後文言征戰,凡兩稱炎帝,皆不 言神農氏。 然則與黃帝戰者自炎帝,與神農氏無 涉也。其後又云,"諸侯咸尊軒轅為天子,代神農 氏,"又不言炎帝。 然則帝於黃帝之前者自神農 氏,與炎帝無涉也。

封禪書云,"古者封泰山,禪梁父者七十二家,而夷吾所記者十有二焉。 神農封泰山,禪云云。 炎帝封泰山,禪云云。" 夫十有二家之中既有神 農,復有炎帝,其為二人明甚,為得以炎帝為神農氏 也哉!……

要之,自司馬遷以前未有言炎帝之為神農者,而自劉歆以後始有之。

這眞是一個理直氣壯的駁詰,可惜不能起劉歆於地下而面

質之。

## XVIII. 全史五德終始表的三難題

火德與土德既具備了這三次終始中的帝統,於是全部 的歷史應當一切依照了這個方式而配置在三次終始裏了。

以前我們曾引班固郊礼志贊和荀悅漢紀,說劉向父子從說卦傳的"帝出乎震"一句話上尋出一個新的歷史系統,這個系統是: "包養氏始受木德;其後以母傳子,終而復始;自神農黃帝下歷唐處三代而漢得火。" 我們姑且相信,這是劉向生存時和他的兒子劉歆所共倡的學說。照這一說排下去,應為:

|     | (第一次終始) | (第二次終始) | (第三次終始) |
|-----|---------|---------|---------|
| (木) | 伏羲      | 莞       | 秦       |
| (火) | 神農      | 舜       | 漢       |
| (王) | 黃 帝     | 夏       |         |
| (金) | 顓頊      | 商       |         |
| (水) | 帝譽      | 周       |         |

如此從伏羲的木德開頭,依次循環,到護而為火德,本也說得過去。可是,這個系統對於王莽的自本是不合適的。 試抽出火土二德,作一表以比較之:

| 假   | 定 | 的  | 劉 | 向  | 終  | 始 | 說 | 從王  | 莽的自本排列的漢新世系 |
|-----|---|----|---|----|----|---|---|-----|-------------|
| (火) | Ą | 申農 |   | 舜— | 一漢 |   | : | (火) | 炎帝神農氏——堯——漢 |
| (土) | ± | 首帝 |   | 夏  |    |   | i | (王) | 黄帝——舜——新    |

然則照了前一說,選雖火德、其所承之運乃發而非堯;新雖土

德.其運乃不能承舜而承夏了。 這和後一說太扞格了!

所以為王莽設想,一定要捨去這個簡易的"全史五德 終始表"而別創一個,使得可與他的自本之說相合。他們 那時所規擬的草稿,我們雖無從看見,但不妨試擬一個:

|     | (第一次終始)  | (第二次終始)   | (第三次終始) |
|-----|----------|-----------|---------|
| (木) | 1. ? ——— | 6. ?      | 11. ?   |
| (火) | 2. 炎帝神農  | 氏—— 7.堯—— | ——12.漢  |
| (主) | 3. 黄帝    | 8.舜       | 13.新    |
| (金) | 4. ?     | 9. ?      |         |
| (水) | 5. ? ——— | 10. ?     |         |

這樣一排,立刻有許多問題起來:

其一,炎帝以前尚空一位,請誰坐?

其二,自黄帝至堯,尚空三位,請誰坐?

其三,自舜至遵,中宏三位,請誰坐?

這又須他們大大地費一番考慮的功夫了!

第一問題似乎最易解决。炎帝既與神農合為一人,那麼儘可請神農以前的天子作炎帝以前的天子。神農以前的天子,誰呢?這是一想就想得出來的,是伏羲,因為在莊子,淮南子,封禪書,戰國策,易繁辭傳等書裏都早已告知我們了。所以這第一位就請伏羲氏坐了下去。但是伏羲氏只是伏羲氏,他沒有複沓的稱號。如何可以照"炎帝神農氏"的辦法,加上兩字,還是一個未决的問題。

第二問題就困難了。 從祭法裏,從五帝德和帝繫裏,從 管子封禪篇和史記五帝本紀裏看五帝的系統,從黃帝到堯, 中間只有顓頊和帝嚳兩代。 這兩個人如何可以坐滿三個 位子呢? 這是一個極難解决的問題。

第三問題也不容易解决。自建至遵的中間,實際上有 夏,商,周,秦四代,但只有三個位子。前面一個問題嫌位子太 多,這一個問題卻嫌太少了。能擠一個過去嗎? 不行,有王 莽的自本在中間擋着。

第一問題缺少一個貸號,第二問題多出一個位子,第三問題缺少一個位子,這是王莽們重定五德終始表時所苦心焦思的三個難題。

## XIX. 夏商周的新德及秦的閏統問題

現在,我們先從第三問題講起吧。

自處至選的中間,實際上有四代,但只留得三個位子, 是不是要"二機殺三士"了哪? 好在這是請坐的而不是擔坐的,權在請坐的人的手裏,由得他進退。 所以他們仍用張蒼的老法子,把秦剔了出去。 這樣一來,第九位為夏,第十位為商,第十一位為周,就指定了;夏為金德,商為水德,周為木德,也分配好了。

可是,以前講五德的人都說夏為木德,商為金德,周為火德,其符瑞有靑龍,銀山,赤鳥等等。 現在因湊付五德系統而使夏的木德變成了金德,商的金德變成了水德,周的火德變成了木德,人家若問他們有什麼佐證時將何以回答呢? 因為這樣,所以有替他們各各造出些新符瑞的需要。

不幸那時的書亡佚太多,我們不能直接看見他們替夏 商周造出的新符瑞。(世經中引有考德,顏節古注謂是考五帝德之 書,其中對於五德之運當有不少新說,可惜失傷了。) 猶幸 讖 緯 書中 颇有這一類的話。 讖緯是發源於西漢末而盛行於東漢的, 把王莽們手造的歷史保存在裏邊是很可能的事。 現在鈔 出幾條看一下:

馬,白帝精,以星感。 修紀山行見流星,意感栗然,生姒戎文禹。(太平御覽卷八十二引尚書籍帝命驗)

周文王為西伯。季秋之月甲子,赤雀街丹書入豐高,止於昌戶;乃拜稽首受取,曰,"姬昌,養帝子。亡殷者紂也。"(太平御覽卷二十四引尚書中候)

夏,白帝之子。殷,黑帝之子。周,蒼帝之子。

照這樣講,夏商周的五德之運便適應於五行相生的系統了。 (他們於圆的符瑞所以還肯說"赤雀"者,因為那時今文泰醫列於尚書, 其中明言赤烏,壓沒不了,故姑存之,列之於不重要的地位。)

夏金,殷水,周木,既已定了,可是塞的水德的證據也太多,始皇本紀有之,封禪書有之,歷書有之,要完全推翻這件事實倒也不便。於是想出一個"問位"的辦法來,說臺雖水德,但是他的水德是介於周木和選火之間的,失了他的固有的行次,所以不久敗滅。又說他是"任知刑以强"的,只能算"伯纲","而不能算"王" 於是蹇的一代就不為正統而為閏統,不為"秦王"而為"秦伯"了。

固統的辦法有沒有先例呢? 他們看國語,有這樣一段: 昔共工民棄此道也……欲壅防百川,墮高堙 庫以害天下。…… 禍亂並與,共工用滅。(周晉下) 看淮南子,又有這樣兩段:

昔者共工與顓頊爭為帝、怒而觸不周之山、天

柱折,地維絕。…… 地不滿東南,故水潦塵埃歸焉。 (天文訓)

昔共工之力,觸不周之山,使地東南傾,與高辛 爭為帝,逐潛於淵,宗族發滅,繼嗣絕 祀。 (奧道則) 他們想:共工與水既是這樣有關係,當然可以把他算做水德 了。 他的氣力可以觸不周之山而使地東南傾,其任力而不 任德也可知了。 他與顓頊或高辛爭為帝,以致宗族發滅,可 見他的帝業是沒有成功的。 這三個條件都與秦相符合,自 然可把共工作為蹇的先例。 但"木火之間"從天地剖判以 來共有三次:蹇已坐定第三次了共工應該放在第一次或第

二次呢? 第二次在堯前,他們或者以為堯典中的共工是堯的臣子,為堯所流,又無叛逆的憑據,不應與國語和淮南子中的共工混同(漢書古令人表就分作兩人),所以把這爭帝不成的

共工放到第一次去。但如此,他的時代又遠在顓頊和高辛

之前,不能與他們爭為帝了。 好在這是小節,不妨歸之於古史傳說的紛峻。 至於有大關係的五德次序,是定得妥當了。

然而,秦是統一天下的,共工若從沒有做過帝王,將不足與秦相配,所以也須把他說成一個統一天下的君主。但若竟把他說成"王天下,"那又違背了閩統的決定了。必得把他說成似王非王,然後可與"秦伯"對舉。於是他們創造些新證據,如下:

共工氏之伯九有也,其子曰后土,能平九土。 (资語上)

共工氏有子曰勾龍,為后土。(左應昭公二十九年) 共工氏以水紀,故為水師而水名。(左應昭公十

七年)

如此,則共工氏自身是"伯九有"的,與秦極似。其子勾龍又是"能平九土"的,多少與統一天下有些關係。至於"為水師而水名,"其開國規模又已定了,其為水德是無疑的事了。所差的,不過只成了"伯"而已。(此數條何以為為宣為於下邊月令中的五意五融一章中群論之。)

第一次五德終始的木火之間,有以水德居間統的共工。第三次,又有秦伯。第二次呢?世經中沒有說明。但我把它細讀幾逼,緩知道作者並沒有忘記。世經云:

帝譽·······為水德。 帝擊 繼之,不知世數······ 帝堯······為火德。

可見它是以<u>帝摯</u>為第二次終始中的閏統的。 <u>帝墊</u>這人,古書中說起得很少。 帝繫云:

帝譽卜其四妃之子而皆有天下。上妃…… 曰姜嫄氏,產后稷。 次妃……曰簡狄氏,產契。 次妃曰陳鋒氏,產帝堯。 次妃曰陬訾氏,產帝墊。 史記五帝本紀云:

帝譽崩而擊代立。 <u>帝摯立不善,崩,而弟放動</u>立。

意繁的兄堯而弟摯,與史記的兄摯而弟堯雖有不同、沮皆以 豐摯與堯看作帝統的三傳。 現在世經都說 "帝蟄繼之,不 知世數," 直以帝摯自有其若干世,可以當得一代。 帝摯在 豐木堯火之間為閏統,豈不是與共工及秦甚相類嗎? (所差的, 只是沒有說明他是水德。)

這三次五德終始中的閏統都定了,我們可以畫出一個

#### 表來了:

| 可能则以晚之冬 | 第一次   | 第二次          | 第三次 |
|---------|-------|--------------|-----|
| 木       | 伏羲氏   | 帝雤           | 周   |
| 間水      | 共工    | * * * * (水?) | 秦   |
| 火       | 炎帝神農氏 | 堯            | 漢   |

其實,什麼共工和帝學,都不過作素的問統的陪襯而已; 而秦之所以為問統,也不過被王莽的自本所擠,致處之後,漢 之前,只留得三個位子,不夠兼容四代,只得用了閩統之名來 敷衍它一下罷了。

# XX. "少昊金天氏"

第三問題患在地位之寡,他們想出閏統的辦法把秦安頓了。第二問題患在地位之有除,旣不能把一個人拆做兩個人(兩個人併作一個人則可,如炎帝神農氏),只得補一位進來。但這補進來的一位應當是誰呢?

他們於是翻出资繁篇一瞧(這是我的猜想),知道顯頂是 黃帝之孫,帝譽是黃帝之曾孫,堯是黃帝之玄孫,從黃帝到堯 共有五代,郤只有四帝,大可補入"黃帝之子"一帝來塡滿這 個空白,而成為:

| (土)  | 黄帝         | 全史五德終始表中 | 第三位 |
|------|------------|----------|-----|
| (金)  | 黄帝之子(未定其人) | 11       | 第四位 |
| (水)  | 顓頊         | "        | 第五位 |
| (木)  | 帝嚳         | ,,       | 第六位 |
| (ik) | 盏          |          | 第上位 |

這樣一安排,就開了兩種新紀錄。其一,題項與譽,向來都附屬於黃帝土德之內的,現在一為水德,一為木德,都自占了五德之運。其二,新添了一個金德的天子,在黃帝之後,題項之前。

但, 黄帝之子, 國語中說有二十五人, 共知名的有夷鼓, 青陽, 養林氏三人, 加上童繁所記, 又有支蠶, 昌意二人。 就算用了 同馬遷的"其一日支蠶, 是為青陽"的說法, 其知名的尚有四人。 這帝位應當送給誰呢? 他們在高文典冊中找來找去(也是我的猜想), 結果在周書(今稱為周書) 等麥解裏找得一段文字:

他們想,少昊名清,又當黃帝之時,或者就是黃帝之子青陽吧 他有"天用大成,至於今不亂"的大功,也可說是具備了為帝 的資格了。 他們又在國語(今在左傳) 裏找到一段文字:

> 告帝鴻氏有不才子,掩義隱賦,好行凶德,…… 天下之民謂之渾敦。少皞氏有不才子,毀信廢忠, 崇飾惡言,……天下之民謂之窮奇。 顯頂氏有 不才子,不可數訓,不知話言,……天下之民謂之 檀杌。 此三族也,世濟其凶,增其惡名,以至於堯;堯 不能去。(左傳文公十八年)

\_\_\_\_\_\_

現成地享有了金徳之蓮。

他們既經請了少是插入五帝的組合裏而有政為"六帝"的趨勢,在古史界中是怎樣一件大事。可是關於少是的材料太少,他既沒有給戰國人鼓吹過,也沒有經秦漢人的宣傳,這個地位如何可以站得住呢? 於是他們的偷天換日的手段又施展了。

第一他們在國語裏加進了一段<u>觀</u>類受常位於少線的 故事。在鈔錄這一段文字之前,我們先須讀一讀史記的太 史公自序:

> 昔在甌頂,命南正重以司天,北正黎以司地。 唐處之際,紹重整之後,使復與之,至於夏商,故重黎 氏世序天地。 其在周,程伯休甫其後也。 當周宣 王時,失其守而為司馬氏、司馬氏世典周史。

這原是<u>司馬遷自叙其世系</u>務揚其門第之言。 但給<u>劉歌一</u>班人瞧見了,就把這段文字改頭換面,寫成下面一段文字:

昭王問於觀射父曰,"周書所謂'重黎實使天地不通'者,何也? 若無然,民將能登天乎?" 對日, "非此之謂也。古者民神不雜。民之精爽不攜貳者,……則明神降之,在男曰覡,在女曰巫,是使制神之處位次主而為之牲器時服。而後使先聖之 後之有光烈而能知山川之號高祖之主,宗廟之事, ……而敬恭明神者以為之親。 使名姓之後能 知四時之生,犧牲之物,……上下之神,氏姓之出, 而心率舊與者為之宗。 於是乎有天地神民類物 之官,是謂五官,各司其事,不相亂也。 民是以能有 忠信,神是以能有明德………

"及少縣之衰也,九整亂德,民神雜糅,不可方物,夫人作享,家為巫史。…… 嗣吳荐臻,莫盡其氣。 題項受之,乃命南正重司天以恩神,命火正黎司地 以屬民,使復舊常,無相從讀,是問絕地天通。 其後 三直復九黎之德堯復育重發之後不忘舊者使復 與之,以至於夏寶,故重蟄氏性叙天地而別其分主 者也。

"其在周,程伯休父其後也。當宣王時,失其官守而為司馬氏; 龍神其剛以取威於民,曰,'重實上天,鏊實下地'。遭世之亂而莫之能禦也。……" (進題下)

這一大段文字的來源共有三度。 其一是尚書呂刑,抽取了 裏邊的"乃命重整絕地天通"一語而大做文章。 其二是史 記自序,整段地鈔進去,可謂熟讀 司馬氏家語。 其三是山海 經的大荒西經,搞了"帝令重獻上天。今黎卬下地"一語,說是 出於司馬氏的宣傳。 其他巫阿, 觀呵, 就呵, 宗呵, 說得非常澄澈, 這是因為劉歆在王莽持政時做了"羲和,"又"治明堂,"又"典儲林史卜之官,"這些典卻是他很熟語的綠故。 他主張 "絕地天通,"或者他有該於王莽時圖 讖之盛,競作符命封侯,

以致人心不安, 显得"神人雜糅"的不及"絕地天通"的好,也未可知。

我們何以知道這一段文字是假造的呢? 這有幾種理 太史公自序之言如果是司馬遷鈔自國語則九黎亂德 重黎正之三首亂德重整之後又正之這正是司馬氏先代的 兩件光榮的功績自序裹爲何忘了? 重上天,整下地,也是司 馬氏家傳的兩件神聖的故事,自序裏為何也忘了? 這還不 奇颛顼之王天下,受自少皞,國語之文明白如此,何以五帝本 紀裏竟缺了少皞一代? 這還不奇,巫覡祝宗這些制度國語 裏口口聲聲說是古代確定的。 故前云"各司其序,不相亂 也,"下即云"少皞之衰,九黎亂德,"亂即亂此巫覡祝宗所司 之序也。下又云"三苗復九黎之德,"則又亂此矣。下又云 "堯復育重發之後不忘舊者,使復典之,"使題無"不忘舊者" 四字》,則又復此矣。 這樣的一個自古以來確定的制度,這樣 的一個亂了兩回又復了兩回的舊典,在古代宗教史上是何 等重要的材料,為什麼司馬遷作封禪書時卻不錄一字呢? 爲什麼班固作郊视志時又完全收進了呢? 此無他,司馬遷 在劉歆前,還不知道有這些事;而班固生劉歆後,耳濡目染已 久,不得不上他的老當罷了。(崔輝甫先生因疑五德終始說出於 劉歆所造,故以封禪書爲一妄人餘漢考郊祀志。' 共寶,五德終始 祝源 遠 流 長,證 據 繁 多,其 變 遷 之 跡 亦 自 可 尋,必 不 能 把 它 一 起 卸 在 劉 歆 的 肩上。至封禪書不錄郊配志則這一條乃是一個確證。歷書中有這 段話,自然是偽竄的了。)

第二,他們在左傳裏又加進了一段<u>郯子</u>說祖德的故事。 在鈔錄這一段文字之前,我們也應把左傳中幾段零碎話先 讀 -- 下:

任,宿,須句,顯臾,風姓也,實司太皞與有濟之祀。

武王克商,成王定之,選建明德以潘屏周。…… 分魯公以大路大旂,……因<u>商奄之民,命以伯禽,</u>而封於少皞之席。(定四年)

任國在今濟寧縣,宿與須旬都在今東平縣,顯臾在今費縣 據春秋大事表), 距魯郡 (今曲阜縣) 均不逾二百里。 看左傳此交,這幾個小國的先祖有名太聪的,有名有濟的。 成王封伯禽為魯公,其地為少 聯的舊址。 少 聯與太 與 名 義相承,也有為東方小民族的一個先祖的可能。 所以劉歆們又在左傳中插入一段。

秋, 郑子來朝, 公與之宴。昭子問焉, 曰"少線氏 鳥名官,何故也?" 郑子曰, "吾祖也, 我知之! 昔者 黃帝氏以雲紀,故為雲師而雲名。 炎帝氏以外紀, 故為火師而火名。 共工氏以水紀,故為水師而水 名。…… 我高祖少聰摯之立也, 鳳鳥適至,故紀於 鳥,為鳥師而鳥名。 鳳鳥氏,歷正也。 玄鳥氏,司分 者也。 伯趙氏 (伯勞),司至者也。 青鳥氏,司啓者 也。 丹鳥氏,司閉者也。 祝鳩氏,司徒也。 鵙鳩氏, 司馬也。 鵙鳩氏,司空也。 爽鳩氏,司寇也。 鵙鳩 氏,司事也。 五鳩,鳩民者也。 五雉為五工正,利器 用,正度量,夷民者也。 九扈 (青雀)為九農正, 扈民 無淫者也。 自題項以來不能紀遠, 乃紀於近,為民 師而命以民事,則不能故也。" (昭公十七年) 郑國在今知城縣,離曲阜二百餘里。 曲阜如眞為少皞之虛, 郊子也未嘗沒有為少皞子孫的可能。 可是這一段話,實在不能使人相信。 他說少讓立於黃炎之後,可見他確認少皞是有天下者的一代 下面又說"自顓頊以來,"可見他又以少緣置於顓頊之上, 和國語中的"顓頊受之"有同樣的意義。總之他實定少皞為黃炎以後,顓頊以前之一代,在這段文字中已明白寫出這在劉歆之前是沒有人主張過的。 至於一大批"鳥宫"掌歷法的獨多,且地位也特高,大概因為劉歆自己通明歷法,且任義和之官,借以自重也。

這段文字的根據在哪裏 我以為也出在警麥解。那篇說,"乃命少是清司馬島師以正五帝之官,"即是"以鳥名官"一事的來源。那篇說'故名日質,"質之去聲為摯,也即是"少躁摯"一名的來源。

自從國語中有了"及少率之衰也,…………」與受之"的一段紀載,左傳中又有了"少學墊之立也,鳳鳥適至,故紀於鳥;……自避與以來,不能紀遠"的一段紀載,而後少皞之為顯與以前的天子,乃得了堅實的基礎。

> 五經家皆言顓頊代黃帝,而堯不得爲火德。 左氏以爲少昊代黃帝,即圖識所謂帝宣也。 如令 堯不得爲火,則漢不得爲赤。 其所發明,補益實多。

(後漢書卷三十六本傳)

即此可知當時的經學家還不肯承認黃帝顯頊之間曾有少

縣一代賈逵們要維持這個偶像猶須借重於圖識中不同名的帝,更須借了"堯不得為火則選不得為亦"的威嚇的話來聳動漢帝的德聞。又可見賈逵所云"其所發明,補益實多"者,即左傳中"發明"了"漢為堯後"和"顯項繼少是後"諸說之後,其補益於漢家的五運歷數者乃甚多也。

到了東漢的中葉,這個新古帝的偶像依然沒有得到普 福的承認。所以張蘅於順帝時會條上司馬遷班固所叙與 興籍不合者十餘事,其一事云:

> 帝系,"黄帝產青陽昌意。" 周書曰,"乃命少 舉行清,"清即青陽也。今宜實定之 (後漢書卷五十九本傳,章懷太子注引衡集)

可知少線即靑陽這一件事,經劉散學派宣傳了一百餘年,還不曾得到"實定"

自從古文學派戰勝了全文學派,把全文家的遺說剝除略盡,然後這個新古帝的偶像在初成立時所受的各方攻擊的痕迹看不見了。自從通學者起來,雜糅全古,亂攪一陣,然後這個新古帝的來源也弄湖途了。攻擊的痕迹既看不見,來源又弄糊塗,於是這件事纔"實定"了! 幾個作史的人和無數讀史的人習非成是,以為這是固有的事實,再沒有懷疑的聲浪了! 這樣平安地把人騙了一千七百餘年,直到康長業先生作新學僞經考,始發其覆,他道:

考五帝無少邊之說。…… 按(逸周書竇麥解) 蚩尤為古之諸侯,而少皞與蚩尤為二卿,同受帝命, 則少緣亦古之諸侯,與蚩尤同,非五帝,更非黃帝之 子甚明。 劉歆欲臆造三皇,變亂五帝之說,以與今文家為難,因躋黃帝於三皇而以少皞補之;……又懼 其說異於前人,不足取信,於是竄入左傳,國語之中。 而不知其猶有逸周書還文不能彌縫也。 夫出於一己者則較若畫一,偶見他書者輒判然不 同.其為己所私造尚待辨耶!

散又竄之史記歷書中日,"少縣氏之衰也,"卽國語楚語之文。 史記紀五帝用大藏禮世本之說;若左傳國語有少皞事,史公於二書素所引用,何以造之? 其為偽竄,益無疑矣。 如謂本紀據大戴,不飨他書,則八愷等說固兼左傳矣。 如左國有少總,斷無不兼及也。 (女十八年"少皞氏有不才子,"與縉雪氏並稱。 縉寒氏非古天子,則少皞未可據以為天子;始即後周書所穩之類。 互童本紀亦有此語,全皆不必斷為竄偽。) (史記經數是整爲經老)

劉歌如果看見這篇駁文,他應當痛悔當時疏忽,忘記把赍繫, 五帝德和五帝本紀一起改竄了! (也許他曾想到改竄,只為"五帝"之名所限,不便改成六命,因而縮手,亦未可知。)

帝至帝堯五代中,別人都有了氏號,惟獨少昊沒有。 這也須替他配上一個纔好。

要轉一個"□□氏"來配少吳,古書裏多得很,僅僅莊子一書已可找出二十個來,要湊湊場面原不為難。但少皞的得居於古帝中第四位,以金德王,事出偶然毫無的據,容易給人窺破。他們感到應當替他找出"以金德王"的根據的需要,所以不在古書裏檢出一個"□□氏,"而逕自杜撰了一個"金天氏,"使得他的金德直接從名氏上表現出來,像炎帝黃帝的從帝號上表現出他們的火德土德一樣,於是"少皞金天氏"一個名字就成立了! (他們份為他想出許多金德的證據,下邊再詳敘。)

這個整齊的名字造成之後,如何插入古書裏呢? 好在 左傳是他們的勢力範圍,可以隨意增訂的,他們便在照元年 傳內淡淡地着了一筆:

昔金天氏有裔子曰昧,爲玄冥師。

又在昭二十九年傳中寫道:

讓這兩段文字以"玄冥"一名的聯絡,"世不失職"一事的呼應,見出"少線氏"就是"金天氏,"而金天氏一名在古文籍中也就得到了根據。

這個諢名一直沿用下去,沒有被人戳穿。 到崔述作領上古考信錄,始略略指出其破綻:

金天氏之名見於春秋傳,但云"裔子爲玄冥

師"而已,來言為少襲也.......... 少線氏之子雖嘗為玄冥,然烈山氏之子柱為殺,周藥亦為稷,顓頊氏之子整為火正,高辛氏之子閼伯亦為火正:則玄冥一官亦不必少線氏之子孫而後可為也。

因為他沒有抓住這件事情的中心問題(這個中心問題必待<u>请</u> 未幾個研究今古文問題的人出來幾會明白),所以他的駁詰的力量只能打在這一說的表面。

# XXI. "太昊伏羲氏"

第三,第二問題都解决了。第一問題本已解决了一半

他們想,少讓之外不是還有一個太纏嗎? 就從這個名字上看,已可知其在少賤之前。 少讓既作了天子,他也未便向隅。 既經伏羲氏上面缺着一個尊號,請他去頂補就是了。 於是"太謀伏羲氏"一個名字又成立了!

但他們想,"<u>庖犧氏之王天下</u>,"繁<u>鮮</u>傳中早已寫明,至太 以即但為任宿諸國的祖先,書本上還沒有他作天子的明文; 馬上推戴,似乎嫌鹵莽些。於是又在郯子的"鳥名官"一答 內加了一句:

太镍氏以離紀,故為龍師而龍名,

顯見得他是和黃帝們一樣地有天下的而且太總紀龍,少線紀鳳,亦正遙遙相應。至於太總和伏羲兩名的連絡,也就在這"龍"字上生發。試看:

易日,"天垂象,見吉凶,聖人象之。 河出圖,雜 出書,聖人則之。" 劉歆以為處義氏繼天而王,受 河圖,則而盡之,八卦是也。 馬治洪水,賜維書,法而陳之,洪雜是也。 後查五行志

河以通乾出天苞洛以流地吐地符。 河龍圖 簽;洛龜書風。 (周易正義引卷秋鏡)

伏駿氏王天下,龍馬出河,遂則其文以畫八卦. 謂之"河圖" 。 66 孔安國 尚惠類魚應

燧人氏沒, 宏犧代之。受龍圖,畫八卦,所謂"河 出圖"者也。有景龍之瑞。(宋書符墨惠上)

伏羲受龍圖而畫八卦,太縣 為龍師而龍名,這是何等地符同啊! 可是尋求這一說的源頭,還是出在劉歆的話裏。 劉歆一倡了伏羲受河圖之說,於是緯書,尚書傳,符瑞志等便跟着他宣傳了,太線與伏羲就合併而不可分了。 然而,我們囘顧前於劉歆的易繫辭傳,只有說:

包裝氏……仰則觀象於天,俯則觀法於地,觀鳥獸之文與地之宜,近取諸身,遠取諸物,於是始作八卦。

何皆有受河圖,得龍瑞之說! 即此可見伏羲時龍馬負圖出河之說是為證質"太線氏以龍紀"一事之用的,而太線氏的以龍名官又是由少線氏的以鳥名官比例而來的。 (劉歆因然只說了"受河圖,"沒有說"龍頁河圖,"但漢書引他的說話原是不完全的,且稍後於劉歆的緯書就已說"河龍圖發"了,在他支配之下的左德也說"大線氏以龍紀"了,他編入三統歷的世經已把太樂與伏羲合作一人了,則龍頁河圖之數自有發於劉歆的可能。)

太線即伏羲,自從有了此說之後,似乎也沒有人懷疑過。惟崔述以為應當分作兩人,他在左傳郯子的話中指出太線

列於黃炎之後,與伏羲列在黃炎之前者不同。但左傳這一段,世經已說明是'遊數''且它以太瞭,少皞,共工,炎帝入於歷史系統,除世經之外更無是說,這段文字與世經相為表裏甚是明顯實不足以駁世經。除此之外,崔氏再有一個較為可信的理由:

蓋自史記以前,未有言<u>庖羲</u>風姓,為龍師者,亦 未有言太謀畫八卦,作網咒者。 然則<u>厄藏氏</u>之非 太線也明矣。 (種上古老信錄卷下)

## XXII. "全史五德終始表"的定本

三個難題都解決了,古史系統已用了五行系統排列好了,古帝王的名氏也已在一個模型裏製造出來了,於是他們的"全史五德終始表"可以寫定了:

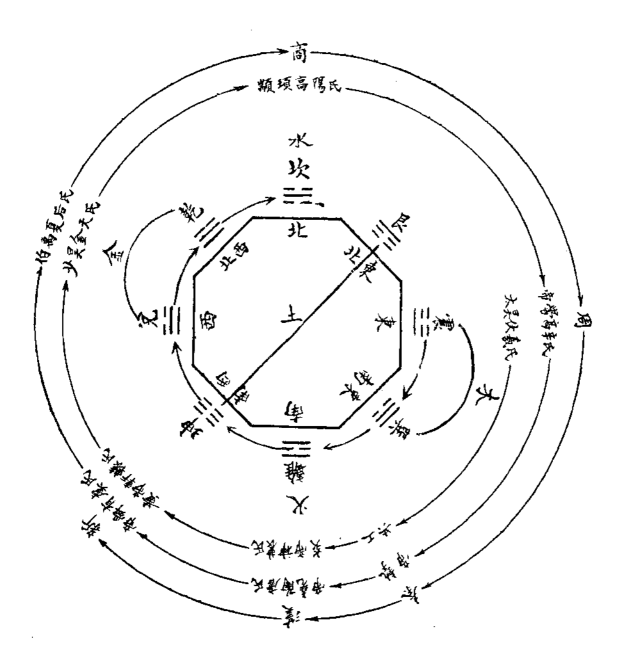
| (木)   | 1. 太皞伏羲氏 | 6. 帝譽高辛氏 | 11.周 |
|-------|----------|----------|------|
| (图 水) | 共工       | 帝 摰      | 桑    |
| (火)   | 2. 炎帝神農氏 | 7. 帝堯陶唐氏 | 12.漢 |
| (土)   | 3. 黄帝軒轅氏 | 8. 帝舜有虞氏 | 13.新 |
| (金)   | 4. 少镍金天氏 | 9. 伯禹夏后氏 |      |
| (水)   | 5. 顓頊高陽氏 | 10. 商    |      |

上面說過,漢畫郊配志贊以為這個新的五德終始系統是劉向父子排成的,其所持的理由是說對傳上的一句話。 贊云:

劉向父子以為"帝出於震"故包羲氏始受木德洪後以母傳子終而復始。自神殷黃帝,下歷唐

<u>處三代</u>,而漢得火焉。…… 昔<u>共工氏以水德間於</u>木火,與蹇同運,非其次序,故皆不永。

現在我們既知道八掛的方位及其在五行上的分配,又知道 世經的"全史五德終始表"的排列式,於是我們可以替這一 段對語補繪一個圖,如下:



這就是歷史系統在陰陽和五行上的根據! 所謂"天統,"所謂"自然之應,"就是這件東西!

這一個圖,他們造成功的時候,一定拊掌稱快道,"新室的代漢有了歷史的根據了,證明得干與萬確了! 誰敢反抗的,即是'威侮五行,'應當'恭行天罰,勵絕其命!'"

於是他們宣布他們所作的世經。

不過,這個"<u>西洋</u>鏡"已給我們拆穿了;我們知道它構造的層次,我們認識它拼合的痕迹,我們個會它創立的宗旨。 我們也有一個圖,現在就跟着他們的圖一起宣布了罷!

| 相生的五德終點             | 木   | 別水 | 火   | 土                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 全   | 水   | 木   | 削水 | 火   | ì   | 金 | 水 | 木 | 以水 | 火 | 土 |
|---------------------|-----|----|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|-----|-----|----|-----|-----|---|---|---|----|---|---|
| 新的系统                |     |    |     | THE PROPERTY OF THE PROPERTY O |     |     |     |    |     | 帝舜  |   |   |   |    |   | 新 |
| 漢的系統                |     |    |     | X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |     |     |     |    | 帝羌  |     |   |   |   |    | 漢 |   |
| 凌成五德相<br>生的系統       | 伙美政 |    | 种農氏 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 溪   | 顓頊  | 赤譽  |    | 1   |     |   |   |   |    |   |   |
| 漆成古帝<br>的 複名        | 太郎  |    |     | 軒轅氏                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 金天氏 | 高陽八 | 高平氏 |    | 图度氏 | 有廣民 |   |   |   |    |   |   |
| 夏以旅的水序              |     |    |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |     |     |    |     |     | 夏 | 商 | 周 |    | 1 |   |
| <u>共工</u> 関統<br>的來源 |     | 共工 |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |     |     |     | 帝弊 |     |     |   |   |   | 泰  |   |   |

(說明) 1. 紅 綫 圈,表示 舊 有 的 系 統。 ///表示 本 相 聯 合 的 兩 個 系 統。

- 2. 藍 耧 圈,表示 假定 闕 萧(左 傳 的 前 身)所 本 有 的。
- 3. 黄 綫 图,表 示 閏 統。

### XXIII. 世經的評判

世經中的五德終始的系統的來源,我們旣已明瞭,就可進而評判它的全交。

這一篇裏,有的是引用人家的話,有的是作者自己設的話。 我們固然知道它所引的話年是自說自證,但也不妨開出一個單子,看它所依據的書籍共有多少種:

- 1. 春秋左氏傳
- 2. 易繋辭傳
- 3. 经典(即小戴醴配中的祭法。)
- - 5. 春秋外傳(即國語。)
  - 6. 帝系(即大戴禮記中的帝聚。)
  - 7. 畫經
  - 8. 書序
  - 9. 周書(即逸周書。)
  - 10. 禮記
  - 11. 春秋
- 12. 史記 (自書序至此五書,因與五德終始說無甚關緊,本篇來錄。)
  - 13. 著紀 漢書藝文志有法者記百九十卷; 頭師古注,

"若今之起居注。")

此外關於歷法的引用書籍,有殷歷,春秋歷,三統歷等。 (尚有 四分歷。 埃,四分歷為淡章帝時李梵等所造,當是班問作律歷志時 所增入。)

世經的作者取獎的世系於著紀;取商周秦的世系於晝經,晝序,周晝,禮記,蹇秋,史記;取唐處夏的世系於意系;取唐以上的世系於左傳,國語,易傳,祭典,考德。 其自己說的,則是五行相生的次序,及何以此書有而彼書無的解釋。

現 在,我 們 單 把 它 的 唐 以 上 的 世 系 所 根 讓 的 材 料 審 查 繋 解 傳 中 "庖 犧 氏 之 王 天 下 也"一章, 說 的 是 觀 了  $-\mathbf{F}_{\circ}$ 卦 象 而 闹 器 的 故 事。 但 這 一 章 的 學 說 的 基 礎,建 築 於 說 卦 傳的物象上和九家易的互體和卦變上。 說卦傳為漢宣帝 時所出,已見上文。 九家易則是京房一派的易學。 必須用 了這些學說來講,纔能把這一章的故事講通。 所以我很疑 心這是京房學派所作插入繫解傳的。 (我曾作論繁難傳中觀 象制器的故事"一文。登燕大月刊第六卷第三期。) 在 那 時,後 期 五 帝說正流行着,所以作者就採取了這一個歷史系統作為易 左傳國語為劉歆一輩人所偽竄,尤其是世經所引 的"少皞塾之立也"和"少皞之衰,顓頊受之" 這兩章,為要凑 成新的五德終始系統而造作,上面也已說過了。 祭法一篇, 本是鈔襲魯語而成(見崔述經傳籍配通考),其所謂"共工氏伯 九城"即用魯語的話。 那時春秋內外傳施門日左應為卷秋內 傳,關語爲春秋好傳)全在劉歆的掌握之中,要怎樣增改就怎樣 增改。 共工之所以得列入古史系統,只因他曾有爭爲帝的 傳說,恰與秦相近似,可以作爲閏統的先例。故秦既爲水,他

亦只得為水;秦既為伯,他亦只得為伯。故"為水師"及"伯而不王"諸說必出於重排五德終始表之後。國語之文是劉
散改的,祭法之文本是鈔錄展食論祭海鳥一章的,他改了國語這一章實際上不是改是財加。只要把"非是族也不在即與"之句直接"黃帝龍明民共时,"删去有烈也瓜和共工瓜一段就是原本的樣子。 當於下邊月令中的五帝瓦神一草中詳論之),併把祭法改了,是很容易的事。 考德一書,除了這裏所引於一語之外,別處再也沒有見過。 這書既考五帝之德而又特著少線與舊說不同,足徵其亦出於王莽劉歆們的手筆。 總此而論,世經中唐以上的世系所根據的五部書是沒有一部可靠的,這些材料是都出於西漢末葉的。

世經中,可以提出的問題尚多。今把上面所鈔的世經 文字逐段寫出,加以評判:

> 在秋昭公十七年,"郑子來朝。" 應日,"昭子問少吳氏 島名何政,對日,'晉祖也,我知之矣! 昔者黃帝氏以雲紀,故 為雲師而雲名。 炎帝氏以火紀,故為火師而火名。 共工 氏以水紀,故為水師而水名。 大昊氏以龍紀,故為能師而 能名。我高祖少昊摯之立也,鳳島適至,故紀於鳥,為鳥師而 鳥名。" 言類子據少昊受黃帝,黃帝受炎帝,炎帝受共王,共 工受太昊,故先言黃帝,上及太昊。 稽之於易,炮犧神農董 童相繼之世可知。

這一段話頗迷蒙了許多人的眼。 以崔述那樣精密的人亦信左傳為實錄而以世經為曲解。 他以為它們是兩個系統:

(左傳的系統) 黃帝——炎帝——共工——太昊——少昊, (世經的系統) 太昊——共工——炎帝——黄帝——少昊。

他又以爲就太是少吴兩個名字看,就可知道是相承的兩帝。 《補上直考信允云,"太線少線不同姓,若其時又不相及,則何爲皆以'緣' 而太陽紀官爲龍,少線紀官爲風,亦似相比然者。) 這單就左 傳和世經的文字上着眼固然如此;但我們知道了世經的系 統的構成的經過,知道了少是是爲填滿一個空位用的、太昊 是為補成伏羲氏的尊號用的,又知道了共工的間統和水德 以及其介於木火之間是為作產的先例用的則左傳這段文 字實與世經一鼻孔出氣必非較早的材料。太昊與少昊的 不相承,並非他們不該相承,乃是為五德系統所牽制而無法 至於左傳何以要用遊數,則以少吳共工二代的出現 以及太吴與伏羲氏合名的出現甚不光明,倘也照了 世經寫 了,或者更要起人懷疑,所以偸偸摸摸,在左傳中插下這種"似 非而是"的材料,來惡亂學者的耳目。就使有人出來打破世 經的系統,也不能連帶打破左傳的系統。 左傳的系統不破, 則太昊少昊和共工還是列於古帝王的系統中世經的歷史 還 能保持其一部分的信用。 這 是他 們作 偽技 術 的高 超!

郯子所說的五種紀官法,大約只有黃帝一種是較早的傳說,史記中說黃帝"官名皆以雲命,為雲師,"左傳中也有絕雲氏(史說集解引應劭說,黃帝的夏官為縉雲)。 至炎帝的火官由他的火德來,共工的水官由他的水德來,本極顯明。 太昊的龍官,由於伏羲氏得龍負的河圖而畫八卦來,上面已說明了。少昊的鳳,也正與太昊的龍相鄰映。 故此四種官中,水火為五德,龍鳳為符瑞。

太昊帝: 易日,"炮镞氏之王天下也。" 言炮镞繼天 而王,爲百姓先首。 德始於木,故為帝太昊。 作問署以田 漁,取機鞋,放天下號戶炮機氏。

這除了"太吴帝"一名之外,幾乎完全取自鑿鮮傳。以前把無懷氏或燧人氏放在伏養氏之前的系統,他一概不睬,好像司馬遷作五帝本紀不睬黃帝以前似的。但司馬遷雖不睬黃帝以前,還說黃帝繼神農氏為天子,承認黃帝以前尚有帝王;他則說"炮橫繼天而王,為百王先首,"直認伏羲為開天闢地的人了。司馬遷作史,以五帝德的系統為其系統,劉歆們作史,以繁辭傳的系統為其系統,不使古史伸展過長,這都算得他們的斷制謹嚴。

祭典日,"共工氏伯九域。" 言雖有水德,在火木之間, 非其序也。 任知刑以隔,故伯而不王。 秦以水德,在周述 水火之間。 周人逐其行序,故易不载。

這幾句話、實已把共工氏的問統由臺比例而來的意思說明了。 繁鮮傳中只說觀象制器的故事;共工如米制器,傳中本應無名。 此云"周人遷其行序,故易不載,"可見作者看繁辭傳為正則的古史,凡繁辭傳所沒有的必為尋出其所以缺去的理由,這眞可謂"牛頭不對馬嘴。" 但即此可知,繁雜應中這一章文字在那時是極有勢力的。) 至"周人遷其行序,"怎樣遷法, 他沒有說,這又使我心癢難爬了!

共工這一名,後來都以世經關係分作兩人,一置在<u>炎帝</u> 前一置在堯時。 我以為只是一個。 堯典說:

> 帝曰,"噂咨若予采?" <u>職</u>兜曰,"郡,<u>共工</u>方鸠 偓功!"帝曰,"吁,靜言庸違,象恭滔天!"

帝日,"咨,四岳,湯湯洪水方割,蔥蕩愎山襄陵,浩浩滔天,下民其咨,有能俾又" 僉曰,"於,鯀

哉!"…… 帝曰,"往欽哉!" 九載,續用弗成。 這兩段文字,以前的人都分開講:治洪水者只是鮮而共工不 與一然則"共工方填傷功,"鳩的是什麽功呢! 他們也說不 出來。按,周語說:

> 昔其工乘此道也, 一一、欲壅防百川, 陷高堙 原以害天下, 一一。禍亂並與, 其工用滅。 其在有 處, 有崇伯縣 播其淫心, 稍途 共工之過, 堯用 殛之於 羽山。

可見在那時的傳說中,其工的工作也是治水,他的治水的方法是陰山以經川後來經治水時又用他的方法,所以績用弗成,給整砾了。把這一段話與蹇惠所說的合看,似蹇娶中的"方鳩僝功"即指"隨高堰庫"之事。故蹇說他"象恭滔天,"與下文的"浩浩滔天"正相應。疑蹇要的作者本說其工治水不成而致洪水滔天之禍,整乃詢四岳以治水之人而得經,終於一樣地失敗,但以文義較晦,不易看清楚耳。

因為其工為經前治水的人,民間對於他有一種水的傳說,故淮南子天文訓說他與顓頊爭為帝,"地維絕;地不滿東南,故水滾歸焉"(此與天間所云"應同恩怒,地何故以東南倾"者類同)。又原道訓申說他與高辛爭為帝,"途潛於淵"(此與左集所云"經化為黃熊,其神入於羽淵者類同)。至本經訓則云:

舜之時,共工振滔洪水以薄空桑,龍門未開,呂梁未發,江淮通流,四海溟泽,民皆上丘陵,赴樹木。

舜乃使禹疏三江五湖,……鴻水漏,九州乾。 直以洪水之災為共工所發出。共工既與水的關係這樣深, 於是劉歆們派他為水德,廟入太昊與炎帝之間,又在左傳郯 子的話中埋伏了偽證算作古帝王的一代,而與堯典中的<u>共</u>工分了家。 但他在治水或鬧水的傳說中雖有勢力,而在帝王系統中則除了左傳和世經之外卻再沒有憑藉,他在這一點上是得不到民衆的傳說作後盾的,所以後來編古史的人對於他的霸統就常常忘記或删卻了。

炎帝: 易日,"炮機氏沒,神農氏作,"言共工伯而不正, 雖有水德,非其序也。 以火承木,故爲炎帝。 教民耕農,故 天下號日神農氏。

這條中,關於神農氏(除炎帝)的材料也都取自繁辭傳。因為繁辭傳中把<u>神農氏緊接炮犧氏,劉</u>敬們恐人與會,故對於共工的問統復作一次解釋。

黄帝: 易日,"神農氏沒,黄帝氏作。" 火生上,故為土德。 與炎帝之後戰於阪泉,途王天下。 始垂衣裳,有轩冕之服,故天下號日軒轅氏。

這一條把繫餅傳的"垂衣裳"與"軒轅"的名詞作一個八股 文的搭題。 又把史記的"與炎帝戰於阪泉"改作"與炎帝 之後戰於阪泉。" 這"之後"二字大可注意,因為炎帝已從 一個人變成了一代了! (此與史記言"神農氏世衰"者正相同。)

少昊帝: 考德日,"少昊日清。" 清者,黄帝之子青陽也。 是其子孫名摯立。 土生金,故爲金德。 天下號日金天氏。 周遷其樂,故易不載,序於行。

這段話說得非常蹊跷。既說"少吴日清,結者黃帝之子壹陽,"是少吳為黃帝之子無疑。乃又說"是其子孫名擊立,"那麽,王天下的少昊又是靑陽的子孫而非黃帝之子了。前後兩句話中,為什麽會得這樣衝突。我想,這至少有兩個理

由。其一,是要把一個人名變成一個代名,因為一個人在五德中占有一德,似乎這五德之運轉得太快了。他要使得少是一名,自黃帝之子以至青陽的子孫都用為稱號,有如炎帝或神農氏一樣。其二,黃帝之子青陽,向不說為有天下,一旦令其繼黃帝即位,難免給入破壞;所以油滑一點,說得模棱兩可。倘使有入出來反對,便可分辨道,"我只說青陽的子孫作天子,本沒有說是黃帝之子呵!"

這一條裏,把題項說為"養林呂意之子,"也是一個創聞。 黃帝的兒子,國語中有夷鼓,青陽,養林氏,帝繫中有玄囂,昌意,它們說的本來各不相關。 自史記說"玄囂,是為靑陽,"而玄囂與靑陽併作了一人。 這裏說"養林昌意之子,"而養林氏與昌意又倂成了一個、假使依照"炎帝神農氏"的辦法,題項的父親大可被稱為"昌意養林氏"了。 只可憐騰下一個夷鼓,不再有弟兄和他倂家了!

音樂: 春秋外應日, "題頭之所建,帝譽受之。" 清陽玄鷲之孫也。 水生木,故爲木德。 天下號曰高辛氏。 帝學繼之,不知世數。 周遷其樂,故爲不裁。 周人論之。

世經對於上古史的系統,一以易繫解傳為主,凡為繫解傳所沒有的必為尋出其所以不載的原因。 共工以水德介於木火之間,非其次序,故云"周人遷其行序,故曷不載。" 少昊,題項,帝嚳,於五行之序沒有差錯了,而繫解傳也沒有,則云"周遷其樂,故易不載。" 但繫解傳所記只是觀象制器的故事。

與行序和樂有什麼關係呢? 而且遷了行序和樂,難道就可 革掉他們的世次,不承認他們曾經王天下嗎? "周人稀譽." 慈語和祭法都說了,這裏也說了。 聲為周之自出,用了最尊 重的祭禮去祭他,然而竟革掉他的世次,消滅他在歷史上的 地位,這是什麼道理? 顧劉歆有以語我來!

這一條於帝嚳之下寫"帝樂繼之,不知世數,"似乎作者 特別慎重,多聞關疑。其實不然。從前把古代看得很短,故 關衍們排五德符應,夏以前只共占一德;而帝繫中排帝王世 次,自五帝的首一代至末一代,總共不過九世。 但經過而漢 二百年的 醞釀這古 史系 統定須 放長了。 劉 歌 們 旣 肩 了 重 定古史系統的責任不得不實現此放長的一義。 放長的辦 法有二,一以一德拆成數德,一以一世拆成數世,如此,便可顯 出其占有的時間之長。為了一德拆成數德,故自黃帝至堯 舜,雖 在一族,亦 各有 其 五 您 之 運。 爲 了 一 世 拆 成 數 世,故 此 篇於黃帝則云"與炎帝之後戰於 阪泉,"見得炎帝傳了若干 世纔到黃帝。於少昊則云"黃帝之子青陽,是其子孫名摯 立,"見得黃帝傳了若干世纔到少昊。於顓頊則云"少昊 之衰,顓頊受之,"見得少昊傳了若干世纔到顓頊。 則云"帝摯繼之,不知世數,"見得帝摯傳了若干世纔到帝奏。 (下條於希應云,"惠辛氏世度,天下歸之,"亦卽此意。) 可是,漏洞總是 掩蓋不盡的。 顓頊既為養林昌意之子,無論養林昌意是不 是一個人,氫項總是黃帝之孫。從黃帝到少昊已歷若干世 了,少昊之後又憑若干世,而顓頊始得即天子之位,他何以這 樣 老壽、眼看他的姪子,姪孫、曾姪孫、立姪孫…………一世一世 地過去呢? 既日帝摯繼帝曇不知世數了,既日高辛氏世衰, 天下歸堯了,那麼,堯之距疊亦甚遠矣.為什麼又云"帝譽四妃,陳豐生帝堯,"堯還是疊的兒子呢? 故即用世經之文自相對勘,也是七穿八洞的。於此可見製造假古董實在不是一件容易的事,雖以劉歆的才能也不能不露出破綻來。

世經自堯以下,除了五德的次序以外,大都沿用舊史,用不着在本篇中批評了。(夏商恩的年數仍有問題,但這是三統歷的問題,將來當於三統設下的政治和歷史中詳論之。)

這籍文字,是<u>中國</u>上古史材料中最重要的一件。二千年來的傳統的上古史記載以及一班人的上古史觀念誰敢不受它的支配!雖是從我們的眼光裏看出來是七穿八洞的,但要是我們生早了若干年,我們便未必能看出;就使看出了也未必敢這樣說。這便叫作權威,以作偶像!

世經,我說是劉歆作,或者有人要不信,以為這是劉歆的三統歷所引,如何使把創作的責任也歸給了他。但五行相生的五德終始說下的歷史系統,班固的漢書,前覺的漢紀,都說為"劉向父子"所立。劉向有三個兒子,長子後,中子賜,少子歡,假和賜在政治和學術上都不占地位。劉向固然可以創立世經的歷史系統。因為世經的歷史系統是從王莽的自本上出發的,其基礎實建築於王氏代劉氏上。劉向對於王鳳等的擅權已經新完建築於王氏代劉氏上。劉向對於王鳳等的擅權已經充定等,如何肯帮助王莽去取得代漢的符應!何况或帝末年,向已死了(見速書處樂志),他又怎能豫為王莽留下這代建的符應呢!所以用了相生的五德終始說作成世經的歷史系統,這是劉向所不知道的,想不到的。劉向既不能作,假和縣在政治和學術上也都不占地位,賜又早卒,然則只有為王

遊典文章的劉歆是有著作的資格了。何况左傳之文與此書相為表裏,左傳乃是經過劉歆的筆削的,正可作為旁證呢。至班周們對於此書的著作人,何以不說為劉歆而說為"劉 向父子,"我以為他們是上了劉歆的當。劉歆因為他的父親是當時學術界的碩望,所以他發表自己的主張時要利用他的父親的牌子做擋箭牌。並且這樣一來,使世經的歷史系統的出現提前了若干年,也可騙人相信,王之代劉,實為前定之事,並不是王莽作了攝皇帝之後而始為即與之謀了。

或者又有人要駁我說:班固們所說的"劉向父子,"只是說他們創立相生的五德終始說下的歷史系統而已,何曾說他們所創立的乃是世經的歷史系統。如有此駁,我將答說: 班固所謂劉向父子所創立的新學說實即是世經的歷史系統。 試列表以明之:

| 漢書郊祀志贊               | 世經                                                       |
|----------------------|----------------------------------------------------------|
| 包羲氏始受木德。             | 炮镞氏為百王先首,德<br>始於木。                                       |
| <b>共後以</b> 母傳子,終而復始。 | 以火承木,故為炎帝。 黃帝<br>為土德。 少昊為金德。 題<br>五為水德。 帝譽為木德。<br>帝堯為火德。 |
| 自神農黃帝下歷唐處三代 而漢得火焉。   | 漢高祖皇帝·······                                             |

昔共工氏以水德間於木火,一共工……雖有水德,在火木 永

與秦同蓮,非其次序,故皆不 之間,非其序也,……故伯 而不王。秦以水德,在周漢 木火之間。

即此可知,班固作忽配志贊時所舉的劉向父子的新學說確 指世經而言。 我們既知道劉向必不能立世經的系統其長 子和次子又沒有創立此新學說之可能,則世經的著作人不 是劉歆再有什麽人呢

#### XXIV. 王莽的受禪及其改制

古帝王的系統定了,世經公佈了,於是王莽就動手收拾 漢家的天下了。 漢書王莽傳說:

> 梓潼人哀章學問長安素無行,好為大言。 莽居攝,即作銅匱為兩檢:署其一曰"天帝行璽金 匱圖,"其一署曰"亦帝行墾某傳予黃帝金策書," ——某者,高皇帝名也。書言王莽為眞天子,皇太 后如天命。 圖書皆書莽大臣八人,又取令名王典, 王磁,章因自竄姓名,凡為十一人,皆署官爵為輔佐。 昏時、衣黃衣,持匱至高願、以付僕射。 以間。

戊辰,莽至高廟,拜受金匱神嬗。 御王冠,謁太 還坐未央宮前殿,下書日,"予以不德, 託於皇 初祖考黄帝之後,皇始祖考處帝之苗裔,而太皇太 后之末屬。皇天上帝隆顯大佑,成命統序,符契圖

文,金匮策書,神明詔告,屬予以天下兆民。亦帝遵 氏高皇帝之靈承天命,傳國金策之書。予甚祗畏, 敢不欽受!以戊辰直定,御王冠,即其天子位,定有 天下之號日新。其改正朔,易服色,變犧牲,殊徽幟, 異器制,以十二月朔癸酉為建國元年正月之朔。 以鷄鳴為時。服色配德上黃。犧牲應正用白。 使節之旄旛皆純黄;其署日'新使五威節'以承皇 天上帝威命也!"

形時漢與新的禪讓,並非儒子嬰傳授與王莽,乃是護高祖傳受與王莽,也即是亦帝傳授與黃帝。 故哀章所作之劉匱,題爲"赤帝行雖邦傳予黃帝金策書,"芬受嬗後所下書,亦云'赤帝漢氏高皇帝之靈承天命,傳國金策之書,"又云"予復 視受金策於漢高皇帝之靈。" 這或者因禪讓之事須由漢 高祖承天命為之,方見鄭重或因孺子嬰太幼,不足行禪讓之事,或因哀章的銅匱上這樣署了便這樣幹,皆未可知。 我們在這條上,可以知道當時人的信仰,凡以火德王的都可稱為 赤帝,以土德王的都可稱為 黃帝,而五德相生,帝王的嬗讓是以"圖書"為其信物的。 (這與河圖洛書"很有關係,詳下議錄占中內及命"章。)

王莽得國之後,第一件事就是改制。他的改制的方式, 和漢武帝一樣:是把三統說與五德說混合用的 他在三統 說中自居於白統,在五德說中自居於土德。他為要自居於 土德費了很大的氣力,把古史系統完全改變,已見上文。至 於白統,則是承接漢的黑統而來,他完全收受傳統的見解,絲 毫不會費力。我們可以列出一個表來,顯明他的改制的意

#### 義:

|       | 三 紡                         | : iX                       |       | <i>Б</i> . 68                                      | \$ <b>29</b> 0 |
|-------|-----------------------------|----------------------------|-------|----------------------------------------------------|----------------|
| 白統的事項 |                             | 王莽的改制                      | 土德的事項 |                                                    | 王莽的改制          |
| 正朔    | 歷正日月朔於 造, 斗建丑。 (繁茂)         | 以十二月朔癸酉 <b>為建</b> 國元年正月之朔。 | 服色    | 七年勝, 於 <b>其</b><br>色尙黃。( <u>呂</u> 氏<br><u>在</u> 秋) | 服色配德上黄。        |
| 朝正    | 親黑統,故日<br>分鳴战,鳴战<br>朝正。(繁露) | 以 鷄 鳴 爲 時。                 | 徽幟    | 《以始皇為水<br>德,其旄旌節<br>旗皆上黑比例                         | 使節之旄幡皆純黃。      |
| 犠牲    | 郊 牲 白。<br>(繁麗)              | 機 牲 應 正 用 白。               |       | 之,则上德之<br>  <b>旄旌</b> 籍旗常上<br>  故。)                |                |

這可謂最守法度的改制,在歷史上最有根據的改制了。 他的第二件事,是封國和命官。 王莽傳云:

(中 敘 封 四 輔,三 公,四 將 事,文 多 不 等。在 這 十 一 人 中, 劉 敬 的 官 符 是 國 師,嘉 新 公,哀 章 是 國 將,美 新 公。)

策曰,"……帝王之道,相因而通,盛德之祚,百

世享配。予惟黃帝,帝少吴,帝顓頊,帝嚳,帝堯,帝舜,帝夏禹,是陶,伊尹成有聖德假於皇天,劝烈巍巍,光施於遠。 丁甚嘉之,營求其後,將祚厥配。 惟王氏, 虚帝之後也,出自帝嚳,劉氏,堯之後也,出自蜀野, "於是封姚恂為初睦侯,奉黄帝後。 梁護為脩遠伯,秦少昊後。 皇孫功隆公子,奉譽後 劉歆為德,秦之後。 與為於子是為人。 為於為於,不為為於,更對為之。 為於,是,秦皇陶後。 伊玄為後衛子,奉史對為之。 為於,更對為之。 為於,是,於,是,於,與配之後後成子孔釣,已前定焉。

這個封實系統即是世經的歷史系統,少是一代在詔書裏公布了,而且他也有了後代了。他所謂漢"享國二百一十載,"即是谷永說的"涉三七之節紀。"他所謂"予獨迫皇天威命,"即是眭弘(1)說的"漢家,堯後,有傳國之運,"也即是自本中的晉史說的"土水相乘。" 漢命不得不終,新又不得不與,這是五德三統的運行中所必有的事實,他哪裏是篡位呢!

不過,在這一篇詔書裏,又有奇突的問題發生了。從意 繫看,從史記看,差為帝嚳之子,舜為顯頂六世孫,甚明白。就 是世經,它雖把年代伸長了許多,但對於帝繁之說還沒有打 破。為什麼王莽的詔書裏郤說,"惟王氏,虞帝之後也,出自 帝嚳,劉氏,堯之後也,出自顯頊,"而以皇孫功隆公千奉帝嚳 後,劉歆為那烈伯(這常是另一個劉歆,那個劉歆已封為臺新公丁; 下面封劉母為伊休侯,別之曰"國師劉歆子,"即因此),奉顓頊後,竟 把他們祖孫父子的關係倒了轉來呢? 這或者因漢在新前, 漢祖堯在新祖舜前,故堯的上代亦應在舜的上代之前,或者 要在堯舜禪讓之外更使顓頊帝劉禪讓一次,以見漢新兩代 的祖先無不在禪讓的型式之中,遂有此改定,皆未可知。這 是專屬世系而不屬五德的一個改變。)

他的封國是依照三統說的。繁露云,"下存二王之後以大國,使稱客而朝,"故他封漢後劉嬰為定安公,周後姬黨為章平公,位為賓。繁露云,"細王謂之帝,封其後以小國,"常新朝時,三王是"新,漢,周,"周的前一代應為五帝,其裔孫應封小國了,故他說"般後宋公孔弘,運轉次移,更封為章昭侯。"我們現在可把他所封的古帝王之後列為一表,總看一下:

| (1)  | <b>黄 帝———姚 恂———— 侯</b>                   |
|------|------------------------------------------|
| (2)  | 少 吴梁 護伯                                  |
| (3)  | 顓頊 劉歆——伯                                 |
| (4)  | 帝嚳——王千—————————————————————————————————— |
| (5)  | 帝 堯————————————————————————————————————  |
| (6)  | 虞 帝————————————————————————————————————  |
| (7)  | 夏———姒豐———俟入                              |
| (8)  | 夏————————————————————————————————————    |
| (9)  | 周———姬黨 ——公人会                             |
| (10) | 漢·———劉嬰————————————————————————————————— |

在此表內,以近古數代列為賓格,配事度帝,是應用春秋家的"親,故"之義的。 其以二王後(周,漢) 封公,二王以前封侯,最前

数代封伯,則是應用春秋家的"親,疏"之義的。至於黃帝之後不封伯而封侯,帝譽之後不封侯而封公,各升一級者,當以黃帝與帝學俱為王莽所自認的直系的祖先之故。如果不升級,則同時應封伯者三,應封侯者五,應封公者二,其中或暗寓了"三皇,五帝,三王"的意義也未可知。因為照繁露的說法,漢應以颛頊為五帝的首一帝,現在運轉次移,帝譽,當然升補顓頊的地位。帝嚳既為五帝之首,則其前之黃帝,少吴,顓頊自應列為三皇了。個體及王整修中俱有"三皇五帝"之文,但均未列舉其人。這或者因與當戰人不合,未宣布,或宣布之後旋失傳了,均未可知。

他即位後的第三件事情,是定宗系。 王莽傳云:

春又日,"予前在攝時,建郊宫,定磯廟,立社稷。神祇報况,或光自上復於下,流為烏或黃氣烹然,昭耀章明,以著黃處之烈焉。 自黃帝至於濟商伯王(顯師古注,"生之高祖名逢,守伯紀,故部之伯王"),而祖世氏姓有五矣。 黃帝二十五子,分賜厥姓,十有二氏。 廣帝之先,受姓曰姚。 其任陶唐曰城,在周曰陳,在齊曰且在濟南曰王。 予伏念皇初祖考黃帝,皇始祖考處帝,以宗祀於明堂,宜序於祖宗之屬。 其立祖,親國五,親廟四,后夫人皆配食。 郊祀黃帝以配大,黄后(题往引孟康日,"黄帝之后也")以配地…… 姚, 媛,陳,田,王氏,凡五姓者,皆黄處苗為,予之同族也…… 其合天下上此五姓名籍於秩宗,告以為宗室; ……其元城王氏,勿令相嫁娶(題注,"元城王氏不得典四姓晉娶,"其同祖也"),以別族理親焉。" 封陳

崇為統睦侯,奉胡王(顏注引流雖日,"追王陳胡公")後; 田豐為世睦侯,奉敬王(孟康日,"追王陳敬仲")後。…… "遊騎都尉盟等分治黃帝園位於上都橋時,處 帝於零陵九疑,胡王於淮陽,陳敬王於齊臨淄,愍王 (通総卷三十七云,"华以濟北王安為濟北愍王,"則此愍王 為田安,非齊舉王。——王年傳於劉快敗死非下,引華語,稱 齊晋王為"濟南愍王,"則恭亦書署為思。 顏注於本條下 引服處日"齊怒王,"與恭亦書署為思。 顏注於本條下 引服處日"齊怒王,"殊嫌混淆)於城陽宮,伯王於濟南 東平陵,儒王(顏注,"從之晉祖名賀字а獨,故謂之確王") 於魏郡元城。

## 叉地皇元年:

這兩段文字大可補綴前引自本的不足。他把"姚,媛,陳,田, 王"五個氏姓的人合為一家了,宗廟和園陵都經過一番系統的整理了。我們現在可以集合以上的種種材料,為他列出一個比較詳盡的世系圖來:

| 租先             | 黄帝 帝變      | 虞帝                | 胡公滿       | 印敬仲完       | 田棚   | E建  | 旧安        | 王途<br>(学<br>伯紀) | E質<br>(学儒) | 王禁<br>〔字<br>雅君〕 | 王曼<br>(字<br>元卿) |
|----------------|------------|-------------------|-----------|------------|------|-----|-----------|-----------------|------------|-----------------|-----------------|
| 世次             |            | 黃帝八<br>世 <b>孫</b> | <br> <br> |            | 敬仲十二 |     | 建孫        | 安孫              | 途子         | 領子              | 禁子·<br>排父       |
| 氏姓             | 姚          | 娲                 | 陳         | 10         | Ш    | li) | ĮΠ        | F.              | E          | Æ               | ļ 14.           |
| 追王<br>王號<br>之  |            |                   | 胡王        | 敬王         | !    | ļ   | <br> <br> | 伯王              | 孺王         | 順王              | 顯王              |
| 廟號             | 太初祖        | 始祖                | 統祖        | 」「「」」「」    |      |     | <b>日瀬</b> | 尊繭              | 摩禰         | 夷禰              | 戏幡              |
| 九次<br>廟序       | <b>組</b> 廟 | 祖廟二               | 祖廟三       | 邮斯四        |      |     | 祖鞠五       | 贺阿一             | <b>東廟二</b> | 現廟三             | 級阿尔             |
| <b>卷</b>       | 姚恂 王子      |                   |           | 田豐         |      |     | ·- · ·    |                 |            |                 |                 |
| 奉之<br>後封<br>者間 | 初睦侯 功隆公    | 公始睦侯              | 統睦侯       | <b>世陸侯</b> |      |     |           |                 |            |                 |                 |

這種開國排場,比了 漢高祖時絢爛了多少,閱練了多少。他何等地具有做皇帝的資格呵!

他的第四件事情,是為漢立宗廟。 王莽傅云:

以漢高祖為文祖廟。 莽曰,"予之皇始祖考 處帝受殖於唐。 漢氏初祖唐帝,世有傳國之象。 予復親受金策於漢高皇帝之靈,惟思褒厚前代,何 有忘時。 漢氏祖宗有七,以禮立廟於定安國。 其 園寢廟在京師者,勿罷,祠薦如故。……

他對待漢室這樣優厚,既可消弭劉氏的反抗,又可顯出自己的以正得國。 堯典中說:

帝曰,"格汝舜! 詢事考言,乃言展可績,三載。

汝陟帝位"强讓于德弗嗣 正月上口,受終于玄祖。

二十有八載,帝乃殂落…… 月正元日,<u>舜</u>格 于文祖

這文祖大約是整的祖廟(東起五卷本紀云,"女祖名為太祖也," 這是一個較早的解釋),禪舜的典禮在此舉行,舜正式即位的典禮亦在此舉行。 王莽既承祖德,以舜自比,所以就稱漢高祖為文祖,表示其色色符合唐處 我們現在相信,歷史是不能複演的,但在漢代,尤其在五德終始說之下,若是不能複演便不成其為歷史了!

他的第五件事情,是禁止剛卯及金刀。王莽傳中記他的詔書云:

他在攝政之時,為要延長護的壽命,所以作了金刀錢以厭勝之。 不料赤德終盡,黃德終興,無可挽回。 現在既已即位,自

應承順天心,把漢家制度一切換過。 剛卯的"卯"金刀的"金刀","就是漢帝的姓(细),自然應在除去之列了。

他的第六件事情,是宣傳他的符命於天下。王莽傳云:

秋,造五威将王奇等十二人班符命四十二篇 於天下,——德祥五事,符命二十五,福應十二,凡四十二篇。 其德祥言文宣之世,黃龍見於成紀新都, 高祖考王伯墓門梓柱生枝葉之屬。 符命言井石. 金匱之屬。 福應言雌鷄化為雄之屬。 其文爾雅, 依託皆為作說,大歸言莽當代漢有天下云。

總而說之口,"帝王受命,必有德祥之符瑞,協成五命(題注,"五命,謂五行之來相乐以受命也"),申以福應,然後能立巍巍之功,傳於子孫,永享無窮之祚。 故新室之與也,德祥發於護三七九世之後(極注,引蘇林日,"二百一十歲九天子也"),肇命於新都,受瑞於黃支,……中福於十二應。天所以保肺新室者,深矣,固矣!

"武功丹石,出於漢氏平帝末年。 火德銷盡 土德當代;皇天容然,去漢與新,以丹石始命於皇帝 皇帝謙讓,以攝居之,未當天意。 依其秋七月,天重 以三能文馬。 皇帝既謙讓未即位故三以鐵契,四 以石龜,五以處符,六以文圭,七以玄印,八以茂陵石 書,九以玄龍石,十以神井,十一以大神石,十二以銅 符帛圖,申命之瑞寢以顯著,至於十二,以昭告新皇 帝。

"皇帝深惟上天之威不可不畏,故去龌龊,猶

尚稱假,改元初始,欲以承塞天命,克厭上帝之心。 然非皇天所以鄭重降符命之意故是日天復决其 以勉書(顏生引孟康日,"哀章所作策書也。" 然按下文有 '至丙寅苓,漢氏高廟有金匱圖策'之語,則勉書與哀章所 作策 書自是二事字 拳傳 中不 裁勉 書事,可見這件故事已 失帐了)。 又侍郎王旧見人衣白布單衣,赤纜方飯, 冠小冠,立於王路殿前,謂盱日, '今日天同色,以天 下人民屬皇帝'(顏注日,"同色者,言五方天神共齊其謀, 同其颜色也")。 旧怪之。 行十餘步,人忽不見。 丙寅暮,漢氏高廟有金匱圖策;高帝承天命,以國傳 新皇帝。 明 旦 宗 伯 忠 孝 侯 劉 宏 以 聞。 乃 召 公 卿 議,未决,而大神石人談曰,'趣新皇帝王高廟受命, 毋留!'於是新皇帝立登車之漢氏高廟受命。受 命之日,丁卯也。丁,火,漢氏之德也。卯,劉姓所以 朋漢劉火德盡而傳於新室也。 爲字也。

"皇帝謙謙, 既備固讓,十二符應迫著,命不可辭,懼然祗畏,葦然閱漢氏之終不可濟,亹亹在左右之不得從意,為之三夜不御寢,三日不御食。 延問公侯卿大夫,僉曰,'宜奉如上天威命。' 於是乃改元定號,海內更始。

"新室既定,神祇歡喜,申以福應,吉瑞累仍。 詩曰,'宜民宜人,受祿於天。保右命之,自天申之,' 此之謂也。'

五威將奉符命,齎印殺,……乘乾文車,駕坤六馬,背負驚鳥之毛,服飾甚偉。每一將,各置左,右,

前,後,中帥,凡五帥。 衣冠,車服,駕馬,各如其方面色數。將持節,稱太一之使。 帥持曉,稱五帝之使。 莽策命日,"普天之下,迄於四表,靡所不至!" 其東出者至玄菟,樂浪,高句鑒,夫除;南出者隃徼外,歷益州; 四出者至西域; 北出者至匈奴庭。

這樣大規模的宣傳,使得新式的五德終始說散播全國,成為共同的信仰。 世經的系統所以能成為後世的正則的歷史,和這一次的宣傳當有甚深的關係。 而王莽受皇天的種種歷追以及他得到許多實物的符瑞也給與後世以甚大的影響。

又有一個笑柄,我們不要忘記。"黃龍見於成紀,"本是 漢代定為土德的符瑞。但到這時,漢既改為火德丁,土德給 王莽據丁,這個符瑞也就被他搶過去丁!

此外關於五德說的,再有幾件零碎的事。

其一,始建國二年(西元一〇),他更號平帝后(他的女兒)為"黃皇室主。"顏師古法云,"莽自謂土德,故云黃皇。室主,若漢之稱公主。"如此,則王莽不但自稱為黃帝,亦且自稱為黃皇。

其二,始建國五年(一三),他要東巡狩,下書日,"歲在壽星,集在明堂,倉龍癸酉,德在中宮。 觀晉掌歲,龜策告從。 其以此年二月建寅之節東巡狩,其禮儀調度。" 顏注引晉灼日,"莽自謂土也,土行主填星。 癸德在中宮,宮又土也。 國語,晋文公以卯出酉入過五應得土,歲在壽星。…… 莽欲法之以為吉祥。" 因為他是土德之帝,故出行時常以土德的

星象為其標準。

其三天'風元年(、四),太傳平曼從更過例檢門,僕射苛問不遜,戊曹士收繫僕射。 顏注引應砌日,"莽自以土行,故使太德置戊曹士;士,椽也。" 這與左傳中所記的炎帝共工們紀官的方法很相類,我們可以說"王莽氏以土紀,故為土師而土名"了。

其四,就是這一年,他令天下小學,成子代甲子為六句首, 冠以戊子為元日,晉以戊寅之句為忌日。 <u>顏往云,"元,善也。"</u> 這因戊為土德之日,土德既王,"戊"自當取"甲"的地位而代 之,而冠婚之禮亦自當視戊日為定了。

其五,天鳳三年(一人),長平館西岸崩,邕涇水不流,毀而北行。…… 桑臣上壽,以為河屬所謂"以土填水。"匈奴滅亡之祥也 這因王莽自居土德,匈奴在北方,北為水屬,故岸崩棄水不流,即是王莽勉匈奴的象徵。

其六,天風六年(一元),他令太史推三萬六千歲歷紀。明年,改元曰地皇,從三萬六千歲歷號也。這"地皇"的年號與黃皇"的名號是一律的,都是表示其為土德之王。

其七,地皇元年(二〇),杜陵(连宣帝陵)便殿殷藏的乘舆虎 文衣出自樹立外堂上,良久乃委地。 王莽知道了心厭這事, 下書曰,"寶黃屬赤其令郎從官皆衣絳。" 顏注引服虔曰, "以黃為實.自用其行氣也。 屬赤,屬役賤者皆衣赤,賤蓮行 也。" 他要貴的人穿黃而賤的人穿赤,以表示其貴新而賤 淺的意思,這是"易服色"的一個變例。

 從霸橋火災上,他會發出這樣一大篇議論。 今分析之有下列二義:(1) 他以霸橋之"霸"釋作五值之"伯"而謂伯者繼空續之以成歷數,本應在絕滅之列。(這與世經所至共工項伯而不王"結語可相印證。) 12 他以皇帝王霸分配春夏秋冬,霸橋災之翌日正為立春,而地皇三年正是冬之終,故從此以後,霸道可絕而皇道可與。 這些話的意義,與黃皇地皇之號是一致的,可以證明他不安於"王,"且不甘於"帝," 直要作"皇" 咧!

其九,就是這一年,他為關東歲荒民飢,關由澤之防,下書云,"諸能采取由澤之物面顧月令者,其恣聽之,勿令出稅,至地皇三十年如故.是王光上戊之六年也。" 顏注引孟康日,"戊,土也,莽所作歷名。" 按.王莽前令太史推三萬六千歲歷紀,六歲一改元, 地皇是這個歷紀中的第一個年號,王光上戊是這個歷紀中的第六個年號,故王光上戊之六年當地皇之三十年。 這些豫擬的年號,我們雖只看見兩個,而這兩個都是充滿着土德的氣息的,其他也可以推知了。

這些故事,都是我們在王莽傳裏轉出來的。 其它為本傳所失載而有關於五德終始說的當必不少,將來自有陸續發見的希望。 現在先把王莽所作的嘉量做宮質物院藏有一

#### 器)銘辭鈔出,做一個例

黄帝初祖,德市於獎。 慶帝始祖,德市於新。 歲在大梁,龍集戊辰,戊辰直定,天命有民。 據土德受,正號即填。 改正建丑,長壽隆崇。 同律度量衡,稽當前人。 龍在己巳,歲次實沈,初班天下,萬國永遵。 子子孫孫,享傳億年。

這是始建國元年(西元九)班行天下的器。在那時,他很快樂地說:初祖黃帝的德循環而至於處,始祖處帝的德循環而至於成,始祖處帝的德循環而至於新,他遂以戊辰直定之日據土德受天命而有民了。他既取得這種做皇帝的資格,所以就正號即真,又改正建出,又同律度量衡以"稽當前人"了(前人指度愈)。 這一篇堂皇冠冕的文章,可以看作王莽的自贊。 在這篇自贊裏,已包括了本篇第七章至第二十四章的一切。 他們的慘淡經營和我們的逐漸推翻,都不知費去了若干心血,都只為這寥寥八十個字,真可為一數也!

總合以上的記載,可知王莽之所以做得成皇帝及其做了皇帝之後的改制,他共有三種方法:

第一, 援引古帝王為祖先,以見其有作帝王的身分。 在這一個方法之下, 造成了他的自本及其所建立的九廟。

第二,設引唐慶的禪讓為選新的禪讓,使得因歷史的複演而成其帝業。 在這一個方法之下,造成了他為處後及其受禪的事實。

第三,援引五行相生說,自居於土德,以承火德



新宝園 距離 新名・ **燃侮造化如兒童。** 且為於穆作新制。 瓜分青天立五帝 -五帝子爲天下王, 終始五德開羨皇--增飾少昊問趙政, 新受漢禪獪虞唐。 若翁洪範五行傳, 刺取春秋災異見。 用譬父書棄讐經, 為其識切王氏偏。 **敞託書序自孔子,** 奪孔春秋子魯史。 『顚倒五經毀師法』, 交條名言信有旨。 神經怪謀中被深, 嘘氣 遂能 字古今: 横作尼山王里霧, 填塞龍門何處章-

-- 節錄怪解甫先生(適)

史記錄源篇未繫詩

之運。在這一個方法之下,造成了種種的符瑞及 沙麓崩等的故事。

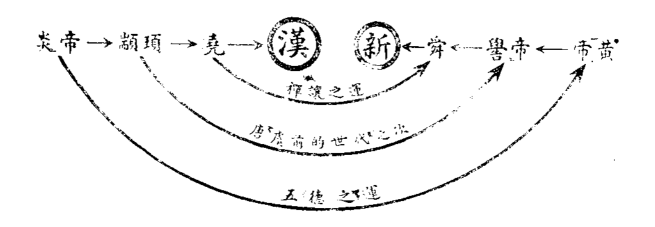
這三個方法反映到漢室也出了許多新事物:

第一,王氏既有很長的世系,漢氏亦當有很長的世系以相配。於是漢的一個長系統的歷史記載,在原中的三段記載,及逐出於顯珀之散,卷子監明封於劉之散,高祖之祖為豐公,父為執嘉之散……。)就於此時出現了。

第二,王氏為處後,漢氏自當為堯後。"漢氏初祖唐帝,世有傳國之象"這類話也就出現了。(我對於睦此的話,終究疑它經過後來的關飾,因為這句話出在昭帝之世無甚意義,出於王莽時則與"王為處後"之說天然合拍。 漢書是東漢時作的,說不定這件材料已給新室增改過了。)

第三,王氏既為土德,漢氏自必改為火德以合於相生的次序。"漢高祖皇帝伐秦繼周"(不言繼鑒)以及"赤帝子斷蛇著符"諸說就出現了,"赤帝行靈邦傳予黃帝"的金策書也由天上送下來了。 (漢為火德,在王莽前已有此傾向,例如甘忠可所倡之選再受命說是託於"赤精子之識"的。但若沒有王莽的一番敞底的改造,即必不能成為確定的事實。)

我們根據以上之說,可以畫出一個簡單的"遵新對當圖,"以申明這二代的世系,世系的代次,及其五德歷數的由來,籍作本章的結束:



這篇文字。而與寫時並不希望寫得很多,因為在我的意想中以為這個題目下的事情是可以一說就明白的。 哪知写下去時,愈寫愈覺得更邀的情形複雜;一件材料,如不作多方面的說明,即不能得與實的瞭解,而要作多方面的說明便不得不費了很大的氣力用很多的文字去寫。 要不是慢慢發先生雙次催我,並派人來鈔,逼得我不能不寫,在短時間之內我是寫不成的了。 我非常感激穩先生的好意,使得我能把這個問題激處研究一下。

現在先把懸擬的日錄發表如下:

XXV. 莲再受命說的復活,

XXVI. 光武帝的受命及其改制,

XXVII. 公孫述的受命,

XXVIII. 藏緯的發生時代,

XXX. 截線中的感生說,

XXXI. 邀韓中的受命款,

XXXII. 藏線中的衆瑞旗.

XXXIII. 裳術的受命,

XXXV. <u>東</u> 選 一代的 三皇 五童 散,

XXXVII. 明 堂 制 度 的 演 缝,

XXNVIII、 左傳申的 社 稷五 祀,

XXXIX. 月金中的五番五种,

XI. 遊園子中的五竜五种,

XII. 海外經申的四融,

XLII. 洪龍五行傷中的五帝五神,

XLIII. 王莽在長安所立的神祠。

XIAV. 光武帝在洛陽所立的神祠;

XLV. 五 德 終 始 說 的 餘 波,

XLVL 五億終始 說的年表,

XINI 歷來批評五德終始說者的見解,

XI.Vill. 自序。

本期中發表的文字及這個日錄,都請讀者們嚴格地批評。

這是中國歷史上的一個很大的問題必不是我一個人用了

幾個月的力量所能研究完成的。

又,這期發表的文字不能稱為上篇,因為自第七章"世經的出現"起,必須到三十六章少昊插入五帝系統的大成功"止,始可告一段落。 将來全文告成,當為重定次第,以原始的五德說為上篇(如三統說亦加入,則以五德說為上篇之上,三統武為上篇之下)劉歆改定的五德說為中篇之上,五帝五神為中籍之下,年表等為下籍。

义本篇初着手時原擬寫得簡單些,故對於"五行說的來源"一個大問題未作詳細的探討;近來<u>日本</u>學者關於此問題研究 甚詳,亦未採錄。 將來得暇,當改作。

十九年五月十日,頡剛記。

# 國文中之倒裝賓語

# 楊樹達

國文中賓語之位置居外動詞或介詞之後者常也然有倒裝者。 今詳述之。

疑問代名詞為賓語時,必居動介之前。 內省不疾,夫"何"愛何懼為語 終育"何"有?有條有枚。詩秦風終兩 寡人有子,未知其"誰"立焉。左傳閱二年 吾"誰"欺? 欺天乎!為語 王者"孰"謂? 謂文王也。今半傳屬元集 問城"奚"事? 則挾策讀書。此子縣梅

### 以上居外動詞之前者

"們"由知吾可也經子樂專王上"誰"為為之使起且序 水"奚"自至過長春秋貴真

"曷"為先言王而後言正月。王正月也。公羊傳、

隱元年

# 以上居介詞之前者

唯介詞"于","於","爰"三字介紹疑問代名詞時,為例外,不倒置。

衰我人斯,"于何"從豫海小雅正月 彼人之心,"于何"其臻汉苑柳 此日而食,"于何"不臧?又土月之來 吾"于何"逃聲哉例子湯問 民衣霧,主吸霜間可倚杵"于何"臧?易韓星賴誅 異類衆夥,"于何"不育?左太神蜀都赋 四海之議,"於何"逃黃。任彦昇珍寶明帝讓實城郡 父表

"於何" 致德而問業焉險文為溫處土序 推 越 永 宪,"爱何" 不 臧?漢 贵 外 聚 像 所 謂 伊 人,"于焉" 道 遙?據 不 雅 百 駒 所 謂 伊 人,"于焉" 嘉 客內 我 親 課 猶,伊 "于 胡" 底汉 不 是

"于以"来蒙于沼于沚"于以"来蒙于彼行流。詩名應案

"于以"采 強雨 涧之 濱 東 秦 "于以"和之性 錡 及 签;"于以"盛之性 筐 及 筥。 同上

发居发處,发喪其馬,"于以"求之?于林之下。又與 思擊鼓

2 知识以無損代名詞"莫"字為主語時代名詞為 實語則居前。

子曰:"莫""我"知也夫騎斯震問

晋侯 周之,而後喜可知也,曰:"莫""余"毒也已疾 但億二上八色。

不息"莫""己"知来為可知也強題 蟒煉在東"莫""之"敢指導獎 表子復"莫""之"止必不出左雙襄二十四年

表以信召人,而以僭濟之,必"莫""之"與也。又 § 四土大學 會同難,嘖有煩言,"莫""之"治也又定四年 故天下諸侯既許桓公,"莫""之"敢背齊語 狂者傷人,"莫""之"怨也;嬰兒詈老,莫之疾也。 谁南子散林訓

雖使五尺之童適市,"莫""之"或欺。至子人皆日子知,驅而納諸器獲陷阱之中,而"莫""之"知避也。禮記中庸

福輕乎初,"莫""之"知載滿重乎地"莫""之"知避。莊子人閒母

3 旬中有否定副詞時,則為賓語之代名詞先置。 居,則曰:"不""吾"知也。如或知爾,則何以哉論

如有政,雖"不""吾"以,吾其與聞之文子路季子雖來,"不""吾"嚴也。史即吳世宋子"不""我"思,豈無他人!詩鄭風褰裳日月逝矣,歲"不""我"與。論語陽質

今鄭人食賴其田而"不""我"與,我若求之,其與 我乎沒傷昭十二年

我留, 何奴必以我為大軍之誘,"不""我"擊, 史記 李廣傳

始吾貧時,昆弟不我衣食,賓客"不""我"內門。 又主父應應

是區區者而"不""余" 畀,余必自取之。左傳照十三年

僂句"不""余" 欺也又昭二十五年

不息人之"不""已"知,息不知人也。論語學而 豈"不""爾"思,室是遠而論語 先君之"不""爾"邃,可知矣。全華優暖三年 非吾力不能納也,義實"不""爾"克也。又文十五年 女專利而不厭,予取予求,"不""女"瑕疵也。左傳

#### 傳七年

無適小國,將"不""女"容焉。及 余恐亂命以"不""女"違。又棄十年 余"不""女"忍殺,宥女以遠,勉速行乎!又昭立年 三代命祀,祭不越望,江漢唯潭,楚之望也。 禍福 之至,"不""是"過也。及哀六年

### 以上用"不"字之例

管子對曰:未可,鄰國未"吾"親也。齊語 晉國之命,未是有也,左傳襄十四年 蓋有之矣,我未"之"見也。論語 不好犯上而好作亂者,未"之"有也。又 望道而未"之"見。孟子

吾舰世俗之樂,舉羣趣者經經然,如將不得已而皆曰樂者,吾未"之"樂也,亦未不"之"樂也。燕子美樂 子路有聞,未"之"能行,惟恐有聞。論語

# 以上用"未"字之例

爾無"我"詐,我無"爾"處定應成立至 志輕理而重物者,無"之"有也,外重物而不內憂 者,無"之"有也,等子正名 以上用"無"字之例。 馬鷲,敗績。 公隊。 佐車授級、公曰:末"之"卜也。 禮記粮弓

#### 以上用'末'字之例

或日:繞繞者天下皆說,奚其存? 曰:曼"是"為也! 法意废息

### 以上用"曼"字之例

- 4 雖無上述之原因,人稱或指示代名詞為賓語亦間有先置者。
- · 今命爾"予"翼作股肱心齊忠表无 詳乃視聽,問以側言改脈度,則予一人"汝"点

#### 及寮便之命

爾頁包茅不入王祭不共,無以縮酒,寡人"是"徵。 昭王南征而不復,寡人是問。在僚萬四年

有渝此盟以相及也,明神先君是糾是厥。及僖二十八年

5 有二事為比較時,則賓語雖為名詞亦先置。 "飢""寒"之不恤,誰遑其後!生傷寒三士八年 "飢""寒"之不恤,誰能恤楚!又

# 上二例賓語與動詞之間有"之"字為助

老夫,其"國家"不能恤,敢及王室完度照二十四年 寡人,唯是"一二父兄"不能共億,其敢以許自為 功乎!又隱土一年

臣"死"且不避,后酒安足辭史起項羽本紀

## 上無字為助者

6 語氣側重時,則爲賓語之名詞先置

陛下於淮南王,不可謂薄矣!然而淮南王,"天子之法", 咫廷促而弗用电;"皇帝之分", 咫挺倾而不行也。其子淮南

#### 上例外動詞賓語先置

孝景時,每朝議大事,"條侯""魏其侯",諸列侯莫 敢與亢體。史聖魏其侯傳

### 上例介詞賓語先置

7 賓語倒置在動介之前,以"之"字助之,

吾以子為"異之間",會"由與求之間!"論過先進 而武伯問孝,子曰父母唯其"疾之憂"及為政

"東略之不知",西則否矣。左傳信九年

華則榮矣,實之不知。置題

## 上寫外動詞賓語先置者

我之不共"鲁放之以"左解昭十三年

寡人之使吾子處此,不惟"許國之爲",亦聊以固 吾圍也。久隱十一年

叔仲昭伯曰:我"楚國之為",豊為一人行也! 及左 修度二十八年

来向成日:我"一人之為",非為楚也以 非"夫人之為"働,而誰為職

晉居深山,"戎狄之與"鄰。左傳昭十五年

吾先君固周室之不成子也,效濱於東海之陂," 黿麗魚鼈之與"處,而"鼈黽之與"同者,粵語 "臃腫之與"居,"鞅掌之為"使。非平康臺整 康公,"我之自"出左陳成十三年 右介詞賓語先置者

> 實語倒置在動介之前,以"是"字助之。 除君之惡,唯"力是視"。又第二十三年 率師以來,唯"敵是求"。又宣十二年 余雖與暨出入,余唯"利是視"。以成十三年 寡人帥以聽命,唯"好是求"。又

唯吾子"戎車是利",無顧土宜,其無乃非先主之命也乎汉成二年

<u>荷</u>偃令日:鷄鳴而駕,塞井夷竈,唯余"馬首是瞻"! 又襄上四年

自今日既盟之後,鄭國 而不能 "有體與强可以 庇民者是從"而敢有異志者,亦如之以襄九年 以上有副詞"唯"字者

> 慶鄭曰:復諫違卜,固"敗是求",又何逃焉佐應焦士 五年

寡人之從君而西也,亦<u></u> 一之"妖惠是踐",豊敢以 至!又

君亡之不恤而"琴臣是爱",惠之至也双 親我無成,"鄙我是欲",不可從也以襄八年 个土數圻而"郢是城",不亦難乎以昭二土五年 今"吳是懼"而城于郢,守已小矣以 有君而"臣是助",無乃不可乎以昭二十一年 王子相楚國,將"善是封殖"。而唐之,是嗣國也。

#### 又蹇三上年

將"號是滅",何愛於虞汉度四年

若未嘗登車射御,則"敗績厭覆是懼",何暇思機! 久襄三上一年

君人者,將禍是務去,而速之.無乃不可乎!又隱三

子為司寇,將盜是務去,若之何不能改棄二十一年以上無副詞"唯"字者 以上皆外動詞之例

齊侯曰:豊"不穀是為",先君之好是機,與不穀同好,何如?左傳傳四年

玄武成康之建母弟以蒂屏周,亦其"廢墜是為", 豊如弁髦而因以敝之!又昭九年

## 以上皆介詞之例

9 外動詞之賓語先置,以"爲"字助之。

我周之東遷,"晉鄭馬依"。(按周垂作管鄭是依)左傳歷六年

安定國家,必"大馬先"。文賽三十年 委蛇還旅,"二守馬依"。交達書任李劉優聲

- 10 外動詞之賓語先置,以"或"字助之。 如松柏之茂,無不爾或承。時小雅天保
- 11 外動詞之賓語先置,以"來"字助之。 顯允方叔,征伐羅依,"荆蠻來威。"壽小雅采芑 匪安匪遊,"淮夷來求"。以大雅江流 買安匪舒,"淮夷來舖"又

匪 疚 匪 棘,"王國來極"。又 是用作歌,將"母來 谂"。又 小雅四牡 不念 昔者,伊"余來 堅"又 邶風谷風 既之陰 女,反"予來赫"。又 上雅桑柔

- 12 外動詞之賓語先置,以"于"字助之。 赫赫南仲,"羅狁于襄"。詩小雅出車 赫赫南仲,"羅狁于夷"。又 "四國于蕃","四方于宣"。又大雅崧高
- 13 外動詞之賓語先置,以"斯"字助之。 "朋酒斯婆",日殺羔羊。薛幽風土月
- 14 外動詞之賓語先置,以"為"字助之。 女為人臣子,不顧思義,畔主背親,為降廣於蠻夷, 何以"女為見"!漢書蘇武傳
- 15 外動詞之賓語先置,以"之為"助之。

使奕<u>秋</u> 海二人奕,其一人專心致志,惟"奕<u>秋</u>之為聽"。孟子告子上

故人苟"生之爲見",若者必死;苟"利之爲見",若者必害。尚子禮論

惟"行之為守","唯義之為行"。又不苟

16 外動詞之賓語先置,外動詞之下復補"之"字。 夏禮,吾能言之,把不足徵也,殷禮,吾能言之,宋不 足徵也。驗題八佾

> "聖人",吾不"得而見之"矣 "百畝之田",匹夫"耕之"。 <u>遥子聚惠王上</u> "三里之城","七里之郭","棗而攻之"而不勝。

#### 又公孫丑丁

"拱把之桐梓",人荷欲生之者知所以養之者。汉 贵王上

子變子言,則"齊國"吾與子"共之"。召氏春秋诗出知分

服廷尉,由此天下稱之。史起張釋之傳

# 校讀文章一貫後記

# 張 煦

友貽余以日本鈔本文章一貫為明人論作文法之書。 中土向無傳本,清人著述,未見稱說,蓋其佚亡已久,一旦珠還 台浦,欣幸何如! 題"山東武城丙戌進士高琦編集,同隐時菴 吳守素同集"。考守素亦武城人。 順治刊本及乾隆刊本武 城縣志,載高琦中嘉靖乙酉科舉人,吳守素中嘉靖戊子科舉 雍正刊本山東通志。乙酉科舉人共七十三名,高琦中第 四十名,戊子科舉人共七十五名,吳守素中第三十六名。三 書並載高琦以嘉靖五年丙戌科喪用卿榜成進士,余藏有明 狀元 策,載嘉 靖 丙 戍 科 策 題 一 道,則 琦 成 進 士 之 試 題 也。 乾 隆刊本,武城縣志又載琦為歙縣知縣,剛正不阿,忤當道,謝病 琦字格庵,見本書後序。二人生平可見於今者,僅此而 書之前後、各有序一篇,俱嘉靖丁亥六月程默撰。 E. 書成於嘉靖六年,其昨年琦已成進士,其明年守素始中舉人, 故於同集者但列名而不列街也。 中土論文之書,以梁劉彥 和女心雕龍,最為傑出,此夫人而知之。 唐宋以降諸作,學者 每盛道宋陳騤之文則元陳釋曾之文筌然文則多比較字句 而畧大體,文筌雖究大體,而於全帙未能十分組織。 貫義類,首尾有章,如今日教本體裁,秩然不紊者,亘唐宋元明 四代,未有善於此書者也。 書分二卷,上卷六章,下卷九章,具 錄於下,以見系統。

卷上

立意第一

氣象第二

篇法第三

章法第四

句法第五

字法第六

卷下

起端第一

叙事第二

議論第三

引用第四

譬喻第五

含蓄第六

形容第七

過接第八

繳結第九

細審編輯體製,一法元王構之脩辭鑑衡,殆皆採錄舊說, 以己意參別者,皆不過數事,而取舍之間,此較王氏,尤為豐富 精審,彌足珍寶。 王氏書收入四庫,此級任在海外,致不得與 彼同儲高閣,為學人考鏡,亦有幸不幸歟! 其所徵引,有原書 伙任不可復見者,如蒲氏漫齋語錄是。 有原書雖佚,倘存於 日本者,如文筌是。 有原書雖佚,而四庫從永樂大典輯存者, 如文章精義是。 有原非論文之書,而擢采之者,如捫錄新話 是。 有原為論文之書,而擇取之者,如捫錄新話 是。 有原為論文之書,而擇取之者,如其是。 有為一人之 片言雙語,僅於此可考見者,如李福堂是。 惟舊本錯訛,不可 卒讀,逐句校饠,俾復舊觀。 今取所引諸書各若干條,彙列於 次,名稱次第,悉仍舊觀,亦目錄家臚列一書之徵引書目之意。

| 宋子京筆記       | 一條         |
|-------------|------------|
| 林執善         | 一條         |
| 吳琮          | 一條         |
| 謝疊山         | 一條         |
| 魏文帝         | 一條         |
| 墨客揮犀        | 一條         |
| 麗澤文說        | 十一條        |
| 鬺 堂 李 先 生   | 三條         |
| 陳亮          | 一條         |
| 蒲氏漫齋語錄      | 一條         |
| 歐陽起鳴        | 六 條        |
| 潛溪詩眼        | 一條         |
| 文 筌         | 九條         |
| 后山詩話        | 一條         |
| 裴 度         | 一條         |
| 皇 朝 類 苑     | 條          |
| 緯文瑣語        | 三條         |
| 文章精義        | 七條         |
| 捫뤏新話        | 三條         |
| 呂氏童豪訓       | 五條         |
| 文 則         | 二十一條       |
| 張文曆         | 一條         |
| <b>場屋準縄</b> | 一條         |
| 步里客談        | 二條         |
| 陳 止 齋       | 二條         |
| 深 正 独       | <b>一 馀</b> |

| 四六談麈        | 二條 |
|-------------|----|
| 朱文公         | 一條 |
| 沈存中筆談       | 一條 |
| 吳鎰          | 一條 |
| 唐子西語錄       | 一條 |
| 鄒道卿         | 一條 |
| <b>侨辭鑑衡</b> | 二條 |
| 山谷          | 一條 |
| 張橫浦日新       | 一條 |
| 陳同父         | 一條 |
| 呂居仁         | 一條 |
| 遙禹          | 一條 |

其中立意篇所引魏文帝語、係杜牧答莊光書語,魏文典論論文"文以氣為主"與之相類,豈因以致职即與論石本,唐時始亡,為本至朱始亡,抑典論實有其文,杜牧特轉述之耶氣象篇所引裴度語、見與李智之書。 此二條為唐人外,餘皆朱元明三朝之文,以采取於文則及脩鮮鑑衡者為最多。 所引宋子京筆記,潛溪詩眼,后山詩語,皇朝類苑,呂氏童蒙訓,張文曆步里客談,四六談塵,沈在中筆談,唐子西語錄,山谷張橫浦日新谷條,皆自鑑衡出,以文字校之,此書多與鑑衡合,與原書不盡合也。 又其稱名痕跡,皆可為證,文繁條多,不贅於此。 麗文第一條中,有五條爲鑑衡已具者,餘非也。 張文曆一條,亦重蒙訓語,一貫未註明之。 呂居仁一條,不在鑑衡所引章蒙訓中,故別稱呂居仁以別之。 童蒙訓意畫言止一條,文斷引之,而此書非從文斷引出也。 別有載明脩餘鑑衡兩

條,此王構以己意論列之文,(香中此類共六條,四座提要謂其皆采錄舊散者非也。) 非徵引他人者也。 墨客揮犀一條,亦載鑑衡所引治齋夜話中,昔人謂鑑衡書"中有數條與治齋夜話一字不異"者,此其一也。 文則共六十二條,此書已採二十一條,其精采者所取殆盡矣。 又此書之存,不獨在國文法史上為一重鎮,(唐人論文為許顯式,宋人論文為華記式,詩話式,元人論文為條解式,至此書之成,始有清晰系統。) 而所引各書文字,亦猶唐宋類書之在今日,足以補訂舊籍之闕佚,其一即有裨於文則,其一則文章精義也。 今先述文則,舊有含州叢書本,寶顏堂秘笈本,唐宋叢書本,格致叢書本,說郛本,三續百川學海本,詒經堂本,文學津梁本,及單行本,據此書以校台州本,足證原書多訛,分列十二條,以便增改。

- (一)文則甲部中,"觀左氏傳晉敗於巡之事",一貫本"敗於 郊"下,有"先濟者賞"四字,始能將下文叙舟指可掬,以蓄 意為工之處,隱攝在內。 原書漏脫,當據增。
- (二)文則乙部中,"每句終用助讀之"句,文義不明。 一貫本引"助"字下有一"字"字,讀之自順。 原書漏脫,當據增。
- (三)文則乙部凡六條,今悉數之,僅有五條。一貫本以"左氏傳曰以三軍軍其前"以下一節,別作一段引之,始知原書與前段連寫者誤。當據改。
- (四)文則丙部中,"揚子日仁宅也",此揚用孟語,一貫本引作"仁安宅也"自是。當據增。
- (五)文則丁部中,"莊子日,有始也者,有未始有始也者,有未 始有夫未始有始也者。又日,以指喻指之非指,不若以 非指喻指之非指也。"此莊子齊物論文,"以指"諸句,在

- "有始"諸句前,何以徵引次序,恰相顛倒? 一貫本即"以指"諸句在"有始"諸句前,證知原書傳誤, 當據改。
- (六)同部以左傳文與樂記文連書不分,與文則全篇引書之 例不符,一貫本空一格分寫,是也。 當據改。
- (七)文則己部中,"或一章而再言或三章而一發"句下,小注 "采采芣苜賓之初筵"八字。此"采采芣苜"四字,為上一 句之例,乃總引於下,與上文所述各句,全例不符。一貫 本"采采芣苢"四字,在"或一章而再言"句下,知傳本誤也。 當樣改。
- (八)文則庚部"或法"下云: "退之南山詩云,或連若相從,……或决若馬縣,皆廣北山或字法而用之也。" 文中舉韓詩僅八"或"字,小雅北山詩末三章,已連用十二"或"字,何得邀謂之廣? 考退之南山詩連用五十一"或"字,此僅舉其首用之八"或"字。一貫本"或决若馬縣"下,有"此句稍多不能備載"八字,始可以舉略指廣。原本漏脫,當據增。
- (九)同部"謂之法"下,"之類"二字一貫本作"凡經子傳記,用此多矣,故不悉載。"義較長,當據改。
- (十)同部"而法"下,"而宿之"句下,一貫本多"又一法也"四字,當據增。
- (十一)同部"乎法"下,引祭義"洞洞乎其敬也"三句,此禮器 文祭義雖有兩處洞洞屬屬字,其交皆不同。一貫本即 作禮器文,當據改。
- (十二)同部"之以法"下,引禮記"慮之以大"六句,此禮記中文王世子文,一貫本卽作文王世子,不言禮記,始與其他

各條舉篇名之例符。當據改。

所引文章精義,籍法篇論文字齊整一條,今本妄分兩條, 辨體書中引之,雖作一條,而未二句"意對處文却不必對,文不 對處意著對,"與今本文章精義大致相同,語意頗嫌重複,一 貫本引作"意對處文却不必對,意不必對處文却著對,"讀者 自無問言,信乎李耆卿之舊文也。 又引子瞻表忠觀碑一條, 與今本大異,可以對勘。 形容篇一條:

禮記 喪禮 論悲 哀之 狀,與 醫經 論 脈 之 狀,形 容 物 理,模 寫 狀 貌,纖 悉 蓋 矣。

作文贵首尾相應。桓溫見八陣圖曰:"此常山蛇勢也,擊其首則尾應,擊其尾則首應,擊其中則首尾共應。"予謂此非特兵法,亦文章法也,文章亦要宛轉回復,首尾俱應, (按俱字或作"相"),乃為盡善。 山谷論詩文亦云: "每作一篇, 先立大意,長篇須曲折三致意,乃成章耳。" 此亦常山蛇勢也。

**蠶 法 篇 引 之,僅 以 為 文 要 知 常 山 蛇 勢'一 語,櫽 栝 其 意,** 並 志 於 此。

# 兼 葭 樓 詩

#### 近兩年作

# 黄 節

### 社園與林宰平話別

遠瀑峯高近可聞,崭崭湖上有林君。 詩懷欲靜忘清濁,世眼無明及泯,棼,東草低根留性在,寸稊寒柳帶春分。 入生難別花時節,惜此須臾盡夕雲。

### 大連灣別胡子晉

渡遼無地託身難,慚愧生平慕幼安,强為故人回別淚,股中滄海有停瀾。

### 三月十七日登粤秀山

去鄉廿載關登臨,不整紅棉此日心,紅棉草堂在鎮海樓右側,已夷為山路,猶有數樹,未遊拔去。) 交教滅亡何有地江山蕪亂 叉成林。 馬行石牓三君篆,(三君嗣在山麓祀處仲翔韓昌黎蘇東坡嗣址已廢,嗣篆石牓陳爾甫所篆,平置路旁,行人践踏。) 鳥噂蒼蛙 百步陰。(百步石在三君祠前,石級獨存。)猶許老夫來弔望。 (龍齊光據粵時,置數毫其上,不許游人登覽,今已解禁。)舊蹤無意更追轉。

## 游荔枝灣

東去珠江水復西,江波無改水西隄,畫船士女親操 橇,晚粥魚蝦細斷蓋。 出樹亂禽忘兩後,到蓬殘日與橋齊。 重來三月灣頭路,蔽海遮天綠尙低,

#### 九日沙河登高

絕田一逕夾修禾,積綠連林出澗阿。 歷歷 阎原無 改景, 岩岩沙路久遷河;山圍封樹行楸地,日在衰楊野雀窠。 引領

#### 墓門腰脚健,登高吾敢謝蹉跎!

### 送王秋湄

南禽代馬各依依,不謂歸鄉客又歸。 少為井閱譚往劫, 再沽魚懈試初肥。 冬來不減方秋味,(南方至冬始有北方秋味, 久客時來,不覺以為異矣。)江合無如一鳥飛。 祇此去留還莫共, 有人能說不相違。

官廨梅花

丹葉黃英已後時,廿年歸客到冬知。 轉常不見衙僚雪, 多負梅花似雪枝。

### 送劉栽甫

古有嚴驅樂去官,人生得性孰云難? 西湖江國元無異, 夜雪梅花一以寒。 衆裡偶然隨墮落,萬方何處告平安? 我 懷莫遺家鄉計,苦欲從君黃浦灘。

# 鼎湖飛水潭同林宰平

## 二月十四日東山寓樓

坐覺春陰轉北風,換睛將雨去何從? 極遲一閣山相對, 眇篠兩沙江更空。(樓居留見大沙二沙尾。) 原野澤 微 纔 點 綠,嶺 雲朝霽不成虹;桔槹許有回天力,百畝荒畦在屋東。

# 藻鏡寄廣州羅原覺

山翠當門且卜居,一年塵事了無餘。 意多始覺泉明晚, 跡近能令務觀疏。鄰樹鳥鳴同止止,海波鷓沒不徐徐,眼前物 我俱難得,回首鄉邦獨累數。

#### 客 居

三面山橫百畝 胜夏苗無雨長鬅馨;行雲暫作須 史陰,海氣將成次第層。近水樹榮招去榜,上街魚美出嚴譽,客廚尚有烹鮮計,不及鄉風 豉土鯥。

楊少勤胡蔭蓀兩生過謁寓樓別後寄

海角同携犯雨毒,叩門驚起已宵深,遲明會見山相對,入夢方持日就沉。風轉樹間留去葉,灰成燭後盡餘心。老懷不為英年語,地動天迴力億任。

#### 端陽

華烏不渡海, 孔復競舟人?投機虛魚鼈,抽滿榜里鄰。長沙 始能弔, 異地更無親。風起江湖遠,南灣一望津。

#### 澳居雜詩

倚欄樹不到簷庭,白日初黃月淡青樓外是山山後海,人 生難得此居停。

一灣水弱不流花,寂寂連山長草芽。五月海風多帶雨,亂

濕草低田旱亦枯,海州誰謂水都無?憬然中谷三章後,不 是憂深獨老夫。

巢鳥因風落短瘡,屢回頭處語詹詹。此情祇有卿能識,雨後闌干不上簾

海河洿澤日啁啁,豈有飛魚更可求?三十六鱗初上水,却無人釣馬留洲。 (澳門島名。)

雨

雨帶朝暾風叉催,井泉枯竭未能回。海扶山氣行行去,鴨上枝陰默默哀;渾擾羊摮時亦門,(鄰居畜羊取溗羊忽騙忽門) 書隨魚販日還來。地窮不負人求給,船載松江水一杯。 (客告來音香港水荒遠自上海戰水濟民食)

### 送客東南樓月中

山月出海白,晚雨收玄冥。登樓望故國,爰客揚歸船,中背發南灣,平且過新汀,水行不逾宿,心遠當逃溟。栖栖雲間鶴,苕苕風後萍浩浩波上鷗,寥寥欄外星。攬裾思故好,携手傷軒軿。為言異方客,來此得安寧!

#### 十五夜無月

夜夜重陰世莫窺,今背無月始驚奇。浮雲落與人爭渡,漁 火明如海有涯。萬象至今仍彷彿,衆山緩隱復參差。高樓不待 張鐙坐,天末波光白上眉。

#### 南灣觀朝雨

暫輟書聲對遠山,平生好景不多間。天逢一雨欣欣樂,海納羣峯故故戀。得水鵜鶘逾斗大,浸田稂莠與人頑繁憂却在治詩日,又見朝陽轉北灣。

#### 大雨登樓作

滄海無端飛上天,水浮山欲起中懸。大魚出樹時高下,渴 馬收江直萬千,濕翼葱鶩窮鱓所,涉波駭豕在人前。雷風不礙 登高目,祗有滔滔是逝川。

#### 殘月

發月窺窗獨起望,近山樓火澹無光。欲留睡眼看朝日.却 怪晨鷄上女桑、天際鳥巢先地白,海邊魚薄有星黃。人生最為 初陽樂,不解詩人兀更傷。

#### 桑柔

卒讀桑柔十六章,廢書三日尚徬徨。 驚心事事無今古, 貪亂人人有肺腸。 吾亦作歌哀不及,國猶靡止去何鄉? 始 知騷賦追三百,輕舉游仙乃變常。

中秋夜與小平級方橋川子羅同飲社園作

對月深知天地思, (時議察舊日節令,經方云:今夜方是紀念造化。) 物光人意大無垠。 因線哀樂相隨發,慰藉辛勤一少敦。 間俗正處成毀世,舉怀難得共名園。 客懷未恝思前歲,不許詩長更覆翻,

### 寄越園

勞生竟關修書暇,不向<u>西湖</u>問起居。 飛鳥翠條俱寂寞, 了無恩怨入冬餘。

间雲

同雲作雪先回暖,北候尋常不足奇。 數息鄰家方辦火, 凄凉人語便為詩。 徒令翠羽梅花笑,坐失枯桑海水知。 我 欲忘懷忘未得,親交南望故傷難。

憶官解梅花

正為無知絕可憐,殷垣荒廨近河邊。 到門立馬須臾看,億得梅花似去年。

# 清華學報(自一卷二期至五卷一期)目錄

### 本報啓事一

本報自民國十七年六月五卷一號出版後一時未能繼續出 版,現改定每卷內分三期,即從六卷一號計起,以後務求出版迅速, 以副讀者雅望。

### 本報啓事二

本報以前各期除第一期已售缺外,凡願補購者每本連郵費 大洋三角五分(郵票代洋以一分至四分者為限) 購者請底函北 平 清 華 大 學 本 報 經 理 部 可 也。

衛挺生

鄭之茶

周培源

銀幣超

陸懋德

劉盼蓬

蒋 廷 黼

張隆騰

駱啓榮

五種報 紙的廣告分析

附近二〇年來中文雜誌中生物學部

陳

第二卷第一期目錄 民國一四年六月 第一卷第二期目錄 民國一三年一二月 王國 維 詞 的 起 源 水經注跋尾 中文書籍分類法商權 查 修 清季中國流行之貨幣及其沿革 中國古代跳舞史 陳文波 中國第一篇古史之時代考 陸懋德 中國預算之缺點馬寅初講金嘉袭記 四元開方釋要 宋燕蕭吳德仁指南車造法考 A. C. Moule 著張薩麟譚 三等分角法二則 宋春舫清華學生對於各學科與各職業與趣 象 澂 主 義 Le Symbolisme 的統計 莊澤官侯厚培 一百七十種花草中西名稱及其培養 陳集人社會調查的嘗試 方法 蘩 考 撒著提要 撰著提要 第三卷第一期目錄 民國一五年六月 第二卷第二期目錄 民國一四年一二月 韃 靼 考 王爾維中國奴隸制度 劉大鈞中國經書之分析 中國古代田制研究 中國勞動問題討論 陳長薪 強 魔 動生感論--以神經反流解釋心理 舊刻元明雜 製二十七種序錄 趙萬里 莊 澤 宣 上某種現象 唐寫本世說新書跋尾 錢 基 博 漢儲顯異理感論 現今也家的制度改革觀 顧毓秀 四次方程求根法 梅文鼎年譜 清華 閬左近七村一〇四戶農情調查 陳雋人宋盧道隆吳德仁記里鼓車之造法 陳 達 近八年來國內罷工的分析 附錄:(1)中國算學書目業編 裘 冲 曼

曾遠榮

趙萬里

綠索引

撰著提要

附 錄:(1)增 輔

撰 著 提 要

附錄:(3)磨寫本文心雕龍殘卷校記

第三卷第二期目錄 民國一五年一二月 第四卷第一期目錄 北京,蘇州,常州語助調的研究趙元任南宋人所傳蒙古史料考 美國勞動者財力之進展 陳長蘅 磨代商業之特點 趙文銳 近十年來中央財政機況 唐 澤 淼 朱彬元 宋代學生干政運動考 吳其昌 李 鄒 願 戴 徐 諸 家 對 於 對 數 之 研 究 生活费研究法的討論 介紹與批評 推著提要

第五卷第一期目錄 民國十七年六月 中國古代鐵製兵器先行於南方考 朱希祖 中國人發明火藥火廠考 陸懋德 周易卦名釋義 林義光 兩專音戲 英國巴克黎銀行會計制度之研究 劉駟濼 明代以前之金銀貨幣 侯厚培 大學生智力之測驗 朱君毅

楊樹達

**李善蘭年譜** 

古書之句觀

民國十六年六月 王國維 跋後漢書集解 楊樹達 **尹** 文 和 尹 文 子 史 記 央 疑 李 奎 權 五口通商以前我園園際貿易之概况 侯 厚 培 化學情形與植物的關係 线崇澍譯 一九二〇年美國大學之統計研究 朱君毅

介紹與批評 第四卷第二期目錄 民國十六年一二月 浅三大樂歌 聲調辨 朱希祖 "圖式音標"草創 劉復 由甲骨文考見商代之文化 陸 懸 徳 童受 喙 鑑 論 梵 攵 殘 本 跋 陳寅恪 宋遼之關係 王 桐 齡 再論智慧發育的公式 陸志韋 三十年天津外滙指數及外滙循環

何 廉 家庭工資制度 李 景 漢 涓 華 學 校 大 禮 堂 之 聽 音 困 難 及 其 改 正 葉企孫 介紹與批評