

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

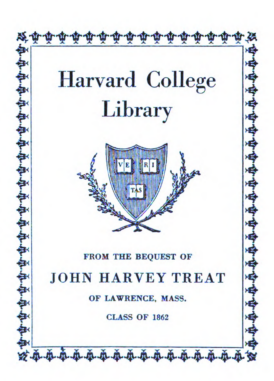
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





73+4 73+4

## ТРУДЫ

# RIEBCKOŇ JYXOBHOŇ ARAJEMIN.

### 1870.

### 1 10 1 1.

| Co  | REPRAHIE: CTP.                                                                                               |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| I.  | Книга пророка Іеремін. Річн 8—10 ;гл. XIV. XV.<br>XIII. XVI (Перевода са еврейскаго.) - 97—112.              |
|     | Догматическая система Оригена (окончаніе).<br>Селщ. Г. Малеванскаго 3—82.                                    |
| Ш.  | Блаженый Августинъ какъ исихологъ (про-<br>долженіе). К. Скворцова 83—103.                                   |
| IV. | Педагогія древних братских школь и прен-<br>мущественно древней Кіевской Академіи<br>М. Линчевскаго 104—154. |
| V.  | Польскій пропов'яникъ XVII в'ява ісвунтъ Оома<br>Млодвяновскій (продолженіе) Л. Мациевича. 155—272.          |
| VI. | Творенія бл. Іеронима. (Переводь съ датин-<br>скаго.) - 97—112.                                              |

#### KIEBЪ.

Въ Типографіи Губерискаго Управленія.

Подписка принимается пренмущественно ВЪ РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ; а также въ Москвъ у внигопродавца А. О. Өерапонтова, въ Петербургъ у книгопрод. С. И. Литова.

Цъна за годовое изданіе журнала (12 кн., не менъе 15 печат. лист каждая) 6 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 4 руб. 50 коп.

По той же цене можно получать «ТРУДЫ» за 1869 годъ. Оставшеся въ редавціи экземпляры «Трудовъ» за первыя девять летъ (1860—1868) продаются по три рубля съ пересылкою.

**Цъна отдъльной внигъ «ТРУДОВЪ»** 50 коп. съ перес.

Въ той же редавціи можно получать «ВОСКРЕСНОЕ ЧТЕНІЕ», еженедёльный журналь, съ XXVIII (1864—63) года предназначенный для народнаго образованія, и преимущественно для сельскихъ школь. Цёна ва годовое изданіе текущаго (XXXIII) года (начинающееся съ Пасхи) и прошедшихъ XXX, XXXI и XXXII годовь 4 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 3 р.

Въ той же редакція продаются по уменьшенной цён'я эквемпляры «ВОСКРЕСНАГО ЧТЕНІЯ» за первыя 30 льтъ существованія журнала. Им'єются въ продаж'є слідующіє годы: І (1837—38), ІІ (38—39), ІУ (40—41), У (41—42), УІ (42—43), УІІ (43—44), Х (46—47), ХІ (47—48), ХІІ (48—49), ХУ (51—52), ХУІІ (53—54), ХУІІІ (54—55), ХІХ (55—56), ХХ (56—57), ХХІ (57—58), ХХІІ (58—59), ХХІІІ (59—60), ХХІУ (60—61), ХХУ (61—62), ХХУІ (62—63), ХХУІІ (63—64), ХХУІІІ (64—65), ХХІХ (65—66). Цёна за экзем. каждаго года съ перес. 2 руб. Выписывающіе единовременно не мен'я 10 экземпляровъ «Воскреснаго Чтенія» прежнихъ годовъ платять только по 1 р. 50 к. за экземпляръ и получаютъ бевплатно «УКАЗАТЕЛЬ къ 25 годамъ Воскреснаго Чтенія. Цёна Указателю отдёльно—50 коп.

## ТРУДЫ

# KIEBCKON AYXOBHON AKAZEMIN.

### IMPORTANT NOTICE

This periodical has sometimes issued, as supplements to its regular numbers, sections composed of sixteen or more pages which form parts of separate treatises.

THESE sections have been removed from the issues in which they appeared, and all belonging to any given treatise have been brought together and bound and placed with allied material on the shelves of this Library. Each work so published and treated has been separately recorded in the Library's card catalogue.

KIEB'B.

Въ Типографіи Губернскаго Управленія.

1870.

# HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND \$40, 6,1925

Печатано по опредъленію Совъта Авадеміи. Ректоръ А. Филареть.

## догматическая система оригена.

(Oronnanie)

Ш.

Судьба доктрины и имени Оригена.

### I. Періодъ частныхъ попытокъ осужденія Оригена и его ученія,

Изгнаніе Оригена изъ Александрій и отлученіе отъ деркви по опредъленію частнаго александрійскаго собора, бывшаго въ 232 г., подъ предсёдательствомъ епископа александрійскаго Димитрія.— Реценвій на Оригена и апологія св. Памфила. Осужденіе Оригена и оригенвия на частномъ александрійскомъ соборі, бывшемъ въ 899 г., подъ предсёдательствомъ Осоомла еп. александрійскаго, и на частномъ же соборі кипрскомъ, бывшемъ въ томъ же году нодъ предсёдательствомъ, бывшемъ въ томъ же году нодъ предсёдательствомъ св. Епифанія. Діло Оригена и оригенвима въ терусамий, Конскантинополів и Рамів.

Не ученіе только Оригена, но и самая исторія дичности его была предметомъ разногласія для ученыхъ. Такъ, далеко не всё историки-изследователи безусловно разделяли то, долго господствовавшее убъжденіе, что Оригенъ и его ученіе, после неоднократнаго осужденія на частныхъ соборахъ, были наконець осуждены на б-мъ вселенскомъ соборе, и что это осужденіе (въ той или другой части его) повторено и последними друка вселенскими соборами; но многіе изъ нихъ оспаривали это убъжденіе въ той или другой части его, принимали его

съ темъ или другимъ ограничениемъ, т. е. съ исплючениемъ того или другаго собора изъ списка тъхъ соборовъ, на которыхъ, по общему убъяденію, быль осуждень Оригенъ і). Въ этомъ случав вскаъ превзошель своимъ сомивніемъ, своимъ безпошалнымъ недовърјемъ въ историческимъ свидътельствамъ Винценци, который, посвятивши цёлые два тома на дёло превращенія догматической системы Оригена, системы почти на половину чуждой духу церкви, въ чисто православную систему ученія цервви, чтобы быть послёдовательным себё, других з такихъ же два тома посвятиль доказательству, что Оригенъ и его учение не были осуждены на на одномъ изъ техъ соборовъ. на которыхъ осуждение ихъ подагалось досель большею частью историковъ, (исключая одного только собора александрійскаго, собраннаго личнымъ ненавистникомъ почитателей Оригена епископомъ Өеофиломъ, и не вмъющаго, по убъядению Винценци, ръшительно никакого вначенія,) что имя Оригена, напротивъ, всегда было въ славъ и уважени во всей церкви Христовой. Чемь объяснить эту ученую попытку, стоившую автору, по его собственнымъ словамъ, многихъ лътъ упорнаго труда, -- не внаемъ. Конечно, весьма печаленъ трагическій образъ генія, обремененнаго проклятіемъ высшаго земнаго судилища, и вполнъ понятно желаніе, «чтобы по крайней мірів по истеченія 16-ти въковъ освобожденъ быль отъ проклятія и получиль въчное спасеніе тоть, вто желаль всепрощенія, возвращенія въ первобытное состояніе совершенства и блаженства не только тяжкимъ нераскаяннымъ гръшникамъ, но и самимъ падшимъ духамъ; но историческая правда должна стоять выше всякихъ желаній; притомъ же и самое это благое желаніе ни на шагъ не подвинется въ своемъ осуществлении впередъ отъ того только,

<sup>1)</sup> Такъ Петръ Галлоксій рѣшительно оснариваль дѣйствительность осужденія Оригена на 5-мъ вселенскомъ соборѣ. Мысль эта впрочемъ не виъ первымъ была высказана, какъ не съ нимъ и кончилась.

что заглушенная имъ совъсть станетъ всемърно лгать, представыя всегда черное бымыт, не только вопреки исторіи. но и внутреннему убъядению. Быть можеть, точно также было бы жаль намъ и Канта и Гегеля, еслибы и надъ ними тяготъло такое же провлятіе, какое тяготбеть досель надъ Оригеномъ, было бы жаль, потому что и они не меньше внесли отъ себя въ сокровищницу человъческой мысли, чъмъ сколько принесъ пользы для цервви Оригенъ, котя они несравненно еще глубже, чемъ Оригенъ, расходились съ учениемъ первы, было бы валь потому, что и они, какт Оригенъ, предлагали свои мивнія вавъ простые домыслы слабаго своего ума, а не вавъ догматы, подлежащие безусловному вёрованию. Но тёмъ не менёе однакожъ мы инсколько не помогли бы имъ, а скоръе высказали бы только свое неуважение къ нимъ, еслибы стали излагать совершенно превратно ихъ ученіе и доказывать, что они вовсе не учили тому, чему дъйствительно учили, или, что надъ ними вовсе не произнесенъ тотъ судъ, который действительно провянесенъ. То правда, что имъющіяся историческія свидъ-. тельства насательно судьбы ученія и вмени Оригена въ многихъ случаяхъ сбавчивы, перепутаны, противоръчавы; но пока, кромъ ыхь, накакахь другихь не имбется, другаго исхода не остается, вать следуя имъ же, всегда стараться только изъ многихъ в розтностей избирать самую большую и ближайшую къ исторической правды; ваподовривать же по произволу то или другое свидътельство и сдаваться на сторону наименьшей вфроатности для того только, чтобы провести свой предзанятый взглядъ (вавъ это почти сплошь дълаетъ Винценци), вавъ не достойно серьезнаго историка, такъ вредно и для самой исторіи.

Еще когда въ первый разъ Оригенъ удалился изъ Александрів въ Кесарію (около 219 г.), тамошній епископъ Өеоктистъ поручиль ему изъяснять публично въ церкви въ своемъ присутствів св. Писаніе. Димитрій епископъ александрійскій выразнять

въ письмъ въ Осоктисту свое неудовольствие какъ на него самого за то, что дозволиль, такъ и на Оригена за то, что онъ. простой мірянинь, осмінился публично проповідывать въ присутствім епископа. Осоктисть отвічаль на это Лимитрію, что напротивъ весьма неръдки въ прошлой практикъ церкви примёры порученія дёла проповёди и изъясненія слова Вожія въ присутствім епископовъ способнівйшимь изв мірянь, и что поэтому ни опъ самъ, ни Оригенъ не сдълали въ этомъ случав ничего, промів одного добраго; но не удерживаль Оригена, котораго требоваль немедленно въ себв Димитрій. Спуста десять льть посль этого вознивла въ Греціи некоторая ересь, къ погашенію которой некто не считался столько способнымъ, какъ Оригенъ, который и отправленъ былъ Димитріемъ съ рекомендательною грамотою. Путь въ Грецію лежаль чрезь Палестину. Здёсь снова встрётнися Оригена съ знавшимъ уже его бесвтистомъ. Узнавши о важной цвли путешествія Оригена, Осовтисть въронтио вспомниль прошлое дело, съ которымъ въ примомъ противоръчіи стояль настоящій факть отправленія Оригена-опять такого же простаго мірянина-на публичное перковное дело, несравненно еще болье важное, чемь исло проповъдыванія въ присутствін епископа, и ръшился витств съ епископомъ јерусалимскимъ Александромъ, на основании формальнаго документа рекомендательной грамоты самого Димитрія, рукоположить Оригена въ пресвитера, чтобы такинъ образомъ облеченный священнымъ саномъ будущій оффиціально-первовпый обличитель еретиковъ могъ имъть въ глазахъ сихъ последнихъ авторитеть не только внутренній, но и вибиній. Но Обовтисть и Александръ вовсе не угадали въ этомъ случав истинных мыслей Димитрія объ Оригень, и поступили прямо напереворъ имъ. Когда Оригенъ, удачно выполнивъ въ Грепін вовложенную на него миссію, возвратился чрезъ два года въ родную Александрію, вдёсь встрётиль онь не распростертил

объятія, а гровную бурю, поднятую противь него Димитріемъ, в, сраву понявъ, что онъ въ Александрін уме лишній, опальный человъвъ, удалился въ Кесарію. Димитрію этого тольно и нужно было; чтобы заградить Оригену на будущее время вовврать въ свое отечество, онъ совваль соборъ, который и опредёлиль не учить Оригену въ Александріи, и пребывать ему вий александрійской епархін (т. е. тамъ, гдѣ онъ нолучиль санъ пресвитера), но не лишать его пресвятерскато сана. Демитрію впрочемъ и это опредёленів показалось недостаточнымъ; вскорів нослів этого собора, онъ объявиль Оригена лишеннымъ пресвитерскаго сана, каковой приговоръ, подписанный мастим пресвитерами его епархін, и разосламъ быль по всёмъ церквемъ.

За какую же вину подвергнуть быль Оригель такому таквому навазацію? Енифамій говорить, будто вина Оригена со-CTORIA S'S BREON'S-TO BUHY ALCHHOM'S OTCTVIHANGCTSE GTO OTS Христа и идолоповлонстви; ощь разсваниваеть, будто Оригенъ. когда приведень быль сейопъ, имбрина совершить какос-то остверненю нада жертною правосудія (ejusmodi posnam statuerant, ut ad illius corpus stuprum inferendum compararint Аеthiopem), предпочеть этому оствернению оствернение себя приношеніемъ ладана па идольскій жертвенникъ 1). Конечно, такое преступление было бы достаточного причиною осущения Оригена; но дело въ томъ, что навто, даже нав самыхъ враговъ Оригена, ничего не виавтъ о тавонъ его преступленін; да в самъ Епифаній разсказываеть о лема вли просто на основанів одной народной мольи, какъ окъ и самъ выражаетсяat vulgo dicitor, whe ha ochobanic tarent inchemental andприфовь, которые моваемелють только, что народное совнаше никавъ не мосло нереваридь и мейстить въ себв такого страннего факта, какт факть неожаданняго изгналія и осукденія

<sup>1)</sup> Haeres. 64- c. 21.

знаменитаго учителя. Евсевій же просто разсвазивает», а ва нямъ повторяетъ и Геронимъ, что Димитрій по всему міру разглашаль о томъ поступкъ Оригена, за который самъ же прежде превозносиль его похвалами, именно о его произвольномъ скопчествъ, недостойномъ христіанскаго пресвитера: tanta in eum (Origenem) debacchatus est insania, ut per totum mundum super nomine ejus scriberet 1). Если въ этой причини присоединить еще противуобычное посвящение Оригена въ пресвятеры въ чужой епархін, безъ въдома своего епископа, ж личную, проистепавного изъ зависти въ чужой славв, ненависть въ нему александрійского епископа, о которой упоминаютъ вибств и Евсевій и Іеронимъ, то кажется и не нужно болью искать причинъ осужденія Оригена. Но для насъ весь вопросъ въ томъ, не осуждено ле было на александрійскомъ соборѣ и самое учение Оригена, не быль ли осужденъ и самъ онъ, какъ еретивъ? Нельзя съ решительностію свазать, чтобы на этомъ соборъ совершенно пройдено было молчаніемъ ученіе Орагена, потому что когда Оригенъ находился еще въ Асинахъ, и когда въ Александрін только еще готовилась противъ него грова, онъ писаль своимъ александрійскимъ друзьямъ письмо, въ которомъ объясняяся противъ взведенняго на него обвиненія въ ученіш о спасеніи діавода; на соборъ же естественно должны быле быть выставлены на видъ и другія его чуждыя христіанской въръ мивнія. Но еслибы даже и въ самомъ дель было такъ, еслибы и можно было еще допустить, что соборъ дъйствительно осудиль візкоторыя мнінія Оригена, то все же више всяваго сомнёнія остается тоть фавть, что самь Оригень не быль осущень соборомь вакь еретикь; потому что, во 1-хъ это осуждение совершается въ отсутствия Оригена, чего нивавъ не могло бы быть еслебы онъ обвиняемъ быль въ ереси,

<sup>1)</sup> De Scriptoribus ecclesiasticis c. 54.

вбо въ такомъ случай онъ должевъ подвергнуться личному попросу, объясненіямъ, увъщаніямъ и проч.; потому во 2-хъ, что в после осущенія, Оригена благосклонно принимають епископы Кесарін в Палествин, поручая ему по прежнему и пропов'яданіе слова Божія въ церкви в обличеніе егетиковъ, чего опять никакъ не могло бы быть, еслибы Оригенъ пораженъ быль знавемою какъ еретивъ, или какт отступникъ отъ въры; ибо въ такомъ случав, вавъ ни сильна была дружба въ нему кессарійскаго, палестинскаго и другихъ еписконовъ, они не только не могли бы вовдагать на него важныхъ общественныхъ обязанностей, но и принять его даже въ общение съ церковию, безъ предварительнаго новаго собора, который бы призналь неправильнымь определеніе собора александрійскаго. По такого собора вовсе не было, а между темъ Оригенъ повсюду на востове въ Кесаріи, Палестинъ, Ахаін, Филиппін, Аравін, Тиръ, исплючая одной Александрів, находить себ'в радушный прівмъ, какъ истинный сивъ церкви; а это значитъ, что Оригенъ осужденъ быль не ва ересь или отступление отъ въры, но ва незначительныя въ глазахъ представителей восточныхъ церквей преступленія. Первымъ изъ нихъ, какъ сказано, было скончество, но вина посвященія скопца въ санъ пресвитера, очевидно, падала больше на посвятившихъ, чемъ на принявшаго посвящение, потому что какъ не скрываль Оригень этого своего поступка, о немъ знали всв. И вторая вина Оригена-посващение его въ чужой епархів, -- опать падала больше на посвятившихъ его; почему между прочимъ Александръ еп. јерусалимскій, по свидітельству Іеронима, въ объяснение писяль Димитрію, что посвящая Ориг гена, онь тамъ не думаль ни нарушать обычаевъ церави, на дваять что либо противное Димитрію, посляку данная имъ самимъ Оригену рекомендательная грамота вазалась ему достаточных основаніемь для посвященія (quod jxta testimonium

eiusdem Demetrii illum presbyterum constituisset) 1). Ho mu можемъ сказать даже болбе, именно, что Оригенъ, по прайней мъръ при жизни своей, и не могь даже быть осужденъ вавъ спетивъ. Мы видели, что система Оригена сложена вавъ бы няь двухь разнородныхь частей, изъ конхь въ одной она увёрена, что твердо стоить на основанияхъ церковной въры, и потому высказывается смёло и рёшительно догматически, а въ другой ей недостаетъ этой увфренности, и оттого она выскавывается робко и нерешительно, высказывается въ виде простыхъ гаданій, философскихъ думъ, всякій разъ какъ бы готовая отречься отъ нихъ, еслибы въмъ либо на место ихъ поставлено было другое, болъе здравое и истивное ученіе: -- въ этойто части оно и расходится своими мибніями съ обще церковною верою. Еслибы теперь предположить, что Оригень повванъ быль предъ соборъ отдать отчеть въ этихъ своихъ инввіять, то несомейнво, что и здись овь высказаль бы нив съ танить же колебанівив и об готовностію сейчась же отречься отъ шихъ, еслебы только соборъ деказалъ ему основательно мять неосновательность, и на мёсто икъ представиль ученіе болье вдравое, болье твердо и разумно основанное и построенное на основанів св. Писанія и св. преданія. Но прежае всего едвали бы и удалось сдёлать это наскоро собранному собору, пои той замічательной діалектической снаровив, владів котороко. Оригенъ въ спораль за свои убъяденія ни разу вт. жизни евоей не выходяль побывденнымь, но всегда неотравимо побылаль; затыть вы случай даже рышичельной удачи. Орисонь OTHIORE BE CTAIN ON HACTARBATE HA CROUNT MEETIST, HARE вретивъ, но съ поворностию отврекся бы отъ нихъ въ полову дучшаго ученія, и въ нонців вонцевъ, во всякомъ случків могло on bueth he ocymaenie ero rake epether. Ho ente coabe pay-

<sup>1)</sup> De Scriptor, ecclesiast. c. 72.

бокое примиреніе и единеніе съ церковію. Повтому-то, если и поднимаемъ быль на соборъ влександрійскомъ вопрось о ньвоторихъ сиблихъ инвијахъ Оригена, то этотъ фактъ не могъ нивть большаго значенія въ дёль осужденія Оригена, такв вань извъстно было, что эти мития высказаны были имъ не въ видъ догматовъ, но въ видъ простыхъ предположеній, тъпъ болье, что они вовсе и не касались таха догматова, на которыхь въ то время сосредоточено было внимание всёхъ, и отноентенью которыму Оригень строго держанся членія перкви. Но на этомъ же самомъ основании Оригенъ не могь быть осуждень и въ Римъ. Самъ Геропимъ, въ своемъ посланія въ Павлъ говорить, что Оригонъ и въ Римь, жакь въ Александрін, осумдень быль же ва повость догматовь, а просто бевь всякой причины нев одной зависти нь славу его имени; но послену въ такоиз внав осущение Оригена въ отдаленномъ отъ Египта Рим'я совершение нев'яродтно, а кром'я Іеронима ни одина HET IDEBHEYS HECATERER BEILD HE VHOMUBACTS O MARON'S ON TO ни было осуждения Ориссия въ Римъ, то можно навърмое сказать, что въ Ринв по только не осудили, но и не судили Офигена. Темп же менте однавожа нелази не иразнать достовёрнимь другаго свиделення Ісронима, что Оригонъ нисаль ни пап'я Фабіану восланіе, въ которомъ, плавгая свое испорыданіе вары, васательно свыжка, вывравника во иногняв недочивно инамій объяснями такь, что эти мизнія положова имь вь сочиненія, вотораго вазначеніе было-тне выкодить изь вабинеча н узваго прумва ближнить, недоступных соблазну, другей, не которое другь его Амеросій, по неаншней страста въ распространевию его сочинений, юбиародоваль помимо его воли (); нельки, говоримъ, наподомравать этого сындательства, потому это оне подгаеридается и Евсевіемъ, жога Евсевій и ничего ре

<sup>&#</sup>x27;) Epist. ad. Pammach. 84, et. ad Oceanum n. 10.

упоменаеть объ этомъ объяснение Оригена, а говорить только. что онъ посылаль въ папъ Фабіану свое исповъданіе въры 1). Каково бы впрочемъ ни было содержание этого исповъдания. но если върно, что Оригенъ посылаль его въ римскому ещескопу, то поводомъ въ нему, очевидно, были или полученная напою грамота Димитрія, въ которой говорилось о неправомыслів Оригена, или просто достигнувшая уже Рима, а то и имъвшая только еще дойти туда, дурная молва о томъ же. Последнее предположение горандо вероятиве, потому что история не представляетъ не одного свидътельства о спошеніяхъ Динатрія съ Римонъ по вопросу объ Оригенв. Исторія уналчиваетъ тавже и о следствіяхъ этого посланія; но содержало ле это посланіе одно исповъданіе віры, по общепринатому тогда символу въры, какъ говоритъ Евсевій, или же заключало кром'в этого и раскаяніе Оригена въ своихъ описокахъ, въ томъ и другомъ случай оно естественно должно было послужить не въ осуждению Оригена, какъ закоренълаго еретика, но скорве въ прощенио и скатио съ него осуждения, еслибы такое въмъ либо произнесено было уже надъ Оригеномъ.

Ософиль александрійскій—самый жестокій гонитель оригеинзма—говорить, что Оригенъ осуждень быль не только Димитріємь, но и ближайшими пресминками его Ісракломь и Діовисіємь. Въ самомь діять, страннымь можеть представляться съ перваго разу, отчего Оригенъ, послів смерти врага своего Димитрія, послідовавшей спустя два года послів его изгнанія, не возвратился въ Александрію ни при Ісраклів, ни при Діонисів, не смотря на то, что тоть и другой были ученики его. Но на самомь ділів вичего туть нівть страннаго; ибо какъ могь возвратиться Оригенъ въ Александрію, хотя би это и предложено ему было,—въ Александрію, гдв правда не быле

<sup>1)</sup> Fuseb lib. VI, n. 86.

yee by mebuxy camaro mabharo boara ero Aunetdia, ho me тыть не менье живы еще были всв, участвовавийе вивсть съ Димитріємъ въ его изгнаніи и осужденіи, гдів могла быть еще жива ненависть Димитрія, гдв следовательно неминуемо онъ должень быль встретить по меньшей мёрё оснорбительную холодность? Въ два, три, четыре, пять лёть, положимъ, все прошлое и забылось; но къ этому времени Оригевъ успъль уже украниться на новомъ маста, пріобрасти новыя расположенія, войти въ кругъ новыхъ обязанностей, съ которыми развизаться не легво уже было; онъ самъ своими руками насадилъ, самъ поливаль новый юный виноградникь -подобное александрійскому училище въ Кесарін; какъ было оставить его, не довдавшись плодовъ отъ него? Вотъ что между прочивь могло быть причином, по которой Оригень не возвращался въ свое отечество до самаго конца своей жизни; а между томъ стоустая молва, зная, что Іеракив и Діонисій были нівкогда учениками Оригена, фактъ продолжавшагося всю жизнь изгнания чества Оригена естественно объясняла рёшительною холодностію учениновъ нъ своему учителю ванъ нъ еретику, наковая молва, въ течени полутора стольтія успавшая еще получить много новихъ прибавленій, и послужила, кажется, последнимъ и единственнымъ основаніемъ для Ософила утверждать осужденіе Оригена Іеракломъ и Діонисіемъ. Не многимъ научнъе Ософила поступиль въ этомъ случай и одинь изъ новъйшихъ историвовь Делянгерь, который для объясненія того обстоятельства, что Оригенъ, не смотря на смерть Димитрія, и умеръ родной Александрін, предполагаеть, что Іеравль, вступивши на епископскій престоль, тотчась же вызваль нав ссылки своего учителя, но когда этотъ продолжаль упорствовать въ свонкъ заблужденіякъ, снова изгналь его і), — поступиль, гово-

<sup>&#</sup>x27;) Hippolitus und Callistus. S. 264.

римъ совершенно не научно, потому что нагдъ и шекте жез древняхъ историновъ не упоминаетъ объ втомъ, --- не упоминаеть даже самъ Іеронимъ, который тань часто истати и не встати разсказываеть объ изгнаніи Оригена Диметріемъ 1), ж которому весьма естественно было бы указать на полобное обстоятельство въ спорать съ Руфиномъ. Что же насается подсдушаннаго у кого дебо Ософиломъ, или просто вымышленнаго нив осущения Оригена Діонисіємь, то рішательника опровеввеніемь этой влеветы можеть служить то обстоятельство. Тто Діонисій посвятиль Оригену свое сочиненіе «о мученичестві» 3), показаль, что онь не думаль даже считать Оригена на осужденнымъ, на тъмъ болье отлученимъ отъ церивил Итакъ можно, намется, считать на несомивнисе, что Орегенъ. н пось осужденія на александрійском соборы, нагай не гонимый, но везав -- въ Кесаріи палестинской и канпадокійской, въ Греців, Тиръ, въ Герусадинъ, Нивомидін, -- принимаемый съ почетомъ, какъ авторитетный провозвъстникъ ученія Храстова; принимаемый такимъ образомъ вездё до самаго конца своей жизни, не быль при жизни нигат и никъмъ осужденъ кажа еретикъ и умеръ (въ Тирћ въ 254 г.) въ мирћ и общения съ перковію, на 70 году своей жизни, сподобившись за гоненіе Ледія славы испов'ядника Христова.

Но слава Оригена не монтилась съ его жизнію; напротивъ, сетиненія его распространаются повеюду, читаются наперерывъ всеин, и онъ становится оракуломъ для всего восточнаго бого-слекствующаго міра въ рёшенія вопросовъ, волновавшихъ религіовное сознавіе того времени. Вспорё послё смерти Оригена выступаетъ съ своєю ересью Павелъ Самосатскій продолжатель пресси Артемона, и непосредственный предшественнивъ

<sup>1)</sup> Haup. ad Pammach. ep. 33; ad Pammach. et Marcellam ep. 9; Adv. Rufin. lib. I. c. 3. g pp.

<sup>9)</sup> Euseb. lib. VI, 46.

Арія; возникають невне боголовскіе споры, въ которыхъ ерег таки не меньше православных, желая выть на своей сторонъ знаменитаго Орягена, роются въ его сочинениять и выбирають взъ нихъ мъста, которыя, но яхъ мибнію заключають ихъ ученіе, жотя бы тольво по одному вифшиему выраженію вля implicite. Это ваставляеть и православных осторожные относиться въ сочинения Оригена, чтобы изъ за одного авторитетнаго лица не цогубить общаго деда праводлавія. Цлодомъ этого было появление въ концу 3-го выка тыхъ вижженевъ противъ Оригена, е которыхъ упоминаетъ въ своей апологіи св. Памфикъ, и которыя были не что иное, какъ краткія реценвів на Оригена, содержаніска поторыка было или указавіє самыха **мъстъ изъ его сочиненій, заплючавших** въ себь неправославное ученіе, вли простой перечень его неправославных метній. А ватімь, по свидітельству Цамфила, и самос имя Оригена сдалалось ненавистнымъ, еретическимъ: ное, говорить ся. Памфиль, често предлагали и ващищали, кань несомивника мевнія, бунвально принадлежащія Оригену, но коль скоро ито вабудь увазываль на подланный источникь этакь мийній-Орыгена. тогчасъ ме отступались отъ нихъ, какъ еретическихъ (at ubi Origenis cognita fuerint esse quae placebant, station displicant, statim haeretica esse dicuntur 1). King ne uncanca и какія именно содержали обвиненія противъ Оригена упомивнения св. Памфиломъ рецензін? Св. Памфиль неговорить, что би онъ писались еретиками, да ото и мемислимок еретикамъ, желавиниъ имъть на своей стороны Орегене, сотестренно было виставлять его во всемь его величін и его ученіе-- напъ ученіе во всемъ совиндающое съ обще-перковнымъ учениемъ, проми только пунктовь, въ ноторыхъ они сами расходится съ церкав. 16, но въ ноторыкъ за нихъ стоить и знаменитий учитель

<sup>1)</sup> Prafatio.

цервы; а между тёмъ въ реценвіяхъ Орвгенъ выставляется вообще въ весьма неблагопріятномъ свётв, и въ его ученія насчитывались заблужденія не только принадлежащія еретикамъ того времени, но и многія другія. Тавинъ образонь рецензіш эти могли принаглемать самимъ православнымъ, въ которыхъ они, кромъ ваблужденій, принадлежащихъ ссылавшимся на Оригена еретикамъ, указывали еще и на другія заблужденія Оригона, чтобы тёмъ рёщительнёю поволебать опасный по ихъ инфнію для православія авторитеть Оригена въ богословскомъ мірь. Цьль этихь рецензій, мы думаемь, была не наал, бакь я цёль современных намъ издателей сочиненій Оригена, которые снабдиле эти сочиненія учеными примічанівми, съ прибавленіемъ во иногихъ случаяхъ внушительныхъ словъ-caute lege, т. е. предостереженій отъ непомірнаго увлеченія Оригеномъ. Но къ крайнему сожальнію, рецензіи эти, по свидьтельству Памфила, писались большею частію людьми, которые или слабы были въ греческомъ явыкв, или если были и сильны, то не потрудилась надъ изучениемъ Оригена по его сочинениямъ и, вначить, приписывали Оригену еретическія мивнік просто со словь самихь еретиковъ, ссылавшихся на Оригена, или же наконенъ и заглидывала въ его сочиненія, но не владъя ни достаточною эрудицією, на довольно пропицательнымъ умомъ, неспособные повять Оригена въ его собственномъ синсав, поняви и перетолковале въ смысле превратномъ и для него вредномъ 1). Воть почему въ первоначальныхъ рецензіяхь мы и дійствительно встрівчаємь больше лин, чімь истичы, потому что въ нихъ приписываются Оригену часто такія заблужденія, которыя ему и въ мысль некогда не приходили, между тъмъ какъ опускаются такія, которыя действительно ему принадлемали. Но вонячно, что эти фальшивыя рецензів должны быле вызвать

<sup>1)</sup> Praefatio s. Pamphili Ad confessores ad metalla Palaestinae damnatos.

вовращенів и опроверженія, породить такимъ образомъ цёлый рядь боліве или менёю серьсвныхъ сочиненій по вопросу объ Оригенів, всліндствіе чего естественно вопрось втоть долженъ быль все ближе и ближе подвигаться и окончательному своему равъясненію, а съ тёмъ вмісті естественно должна была приближаться и своей разадзий и самая участь ученія и имени Оригена.

Первыя рецензів на Оригена относятся нь концу 3-го вли началу 4-го въка; потому что ранбе никто не упоминаетъ объ вихъ; нервый же упоминаетъ о няхъ св. Памфилъ, писавшій свою апологію за Оригена очевидно противъ одной изъ такихъ рецензій въ первыхъ годахъ 4-го віна. Изъ апологія же св Памфила им можемъ приблезительно судеть и о содержаніи этихъ рецензій. Въ своей апологіи Памфиль доказываеть многами мъстами изъ сочиненій самого Оригена, что у него было самое чистое понятіе о Богь (гл. 2-я), что онъ вакъ Сына Божія признаваль равнымъ Отцу по божеству, такъ и Дука Святаго (гл. 3-я и 4), что Сынъ Божій есть истинный Сынъ Отца по сущёству, а не по благодати, что висусъ Христосъ не человекъ только, но и Богъ вместе, и опять не только истинный Богь, но вмёстё и истинный, дёйствительный, а не призрачный человікь, что Христось есть только одинь и единственный Сынъ Божій (гл. 5-я), потомъ, что и у Оригена есть ученіе о воспресенім мертвыхъ (гл. 7-я), о будущихъ наградахъ и навазаніяхъ (гл. 8-я), что онъ напротивъ не училь иетемпсихозв не только въ самомъ широкомъ смыслв, т. е. въ симсяв переселенія душь по заслугамь какь вь тела человеческія же, такъ и въ тёла животныхъ, но и въ смыслё ограниченномъ, т. е. въ смысле переселенія душъ въ тела только человъческія (гл. 9 и 10 я). Это повазываеть, что во всъхъ этих пунктахъ писавшіяся торда противъ Оригена рецензіи обванали его въ неправославіи. Если же такъ, то научная несостоятельность этихъ рецензій очевидна сама собою, потому что въ нихъ не указана большая часть тёхъ заблужденій, которыя дёйствительно принадлежатъ Оригену, и многія указаны такія, которыя совершенно чужды его системё. Въ большей части своей апологіи св. Памфилъ изъ сочиненій самого Оригена доказываетъ, что Оригенъ вовсе неучилъ тому, чему училъ Павелъ Самосатскій; а это значитъ, что рецензіи совершенно несправедливо обвиняли Оригена въ томъ же, за что осужденъ былъ Павелъ Самосатскій; между тёмъ тотъ же св. Памфилъ только слегка касается вопроса о душё и вовсе некасается вопросовъ о мірё, въ рёшеніи которыхъ собственно и заблуждался Оригенъ; это значитъ, что рецензенты выпустили изъ виду все касающееся такъ называемыхъ тогда второстепенныхъ вопросовъ вёры.

Апологія Памфила представляєть первый опыть научнаго, мотя и не совсемъ върнаго и полнаго, изложения догматики Оригена, и она должна была разсвять предубъяденія противъ Оригена касательно многихъ мнимыхъ его заблужденій, пренмущественно же касательно живых вопросовъ времени. Появилась ересь А і ія, а съ нею повторилась и прежняя исторія съ Оригеномъ, на авторитетъ котораго хотели опираться и православные не меньше, какъ и еретики. Дидимъ въ это время овазалъ неоцененную услугу Оригену, написавши толкование на περί άρχων, въ которомъ онъ объясниль въ православномъ смысле все сомнительныя места о Троице и особенно о лице Інсуса Христа. Первый вселенскій соборъ прошель для Оригена благополучно; мало того, какъ выше мы видёли, славнейтий изъ поборниковъ православія противъ аріанъ Аванасій Великій, безъ сометнія хорошо изучившій Оригена, не только не нашель -у него аріанской ереси, но и въ некоторых случаях ученіе о лиць Іисуса Христа Сына Божія излагаль бунвально словами Оригена. Что Слово совъчно Отцу и неравлично отъ Него по

существу, но есть истинный Сынъ изъ существа Отца, -- какъ это опредвляли отцы никейскаго собора, -- объ этомъ было ясное ученіе еще у Оригона, говорить св. Аванасій 1). Также благополучно прошель для Оригена и второй вселенскій соборь, потому конечно больше всего, что у Оригена нътъ въ самомъ дът следова ни ереси Македонія, ни ереси Аполлинарія, что и старались доказать теперь почитатели и защитивки Оригена. Къ этому времене, т. е. во 2-й половинъ 4-го въка, должно полагать, относится упоминаемая Фотіемъ апологія, написанная неизвёстнымъ авторомъ противъ новыхъ ремензій на Оригена. Апологія эта не дошла до насъ, а потому намъ остается воспользоваться только сведётельствомъ о ней Фотія. Четали ин, говорить Фотій, книгу объ Оригенв и его ненавистныхъ Богу. погматакъ: сочинение состоитъ изъ пяти книгъ; но въ заглавич его не обозначено имени никакого автора. Неизвёстный авторъ прежде всего восхваляетъ почетателей и защетниковъ Оригена---Діонисія александрійскаго, Климента, въ особенности же Памфила и Евсевія кессарійскаго. Впрочень апологія эта слушить не въ очищению Оригена отъ всего того, что противъ него выставляють, а скорве нь обвинению во всемь этомъ, потому что авторъ ея не старается даже очистить Оригена отъ многихъ шев богохульных вего мивній; такъ напримёрь онъ говорить прямо, что Оригень допускаль предсуществование душъ, н даже сэмъ подъисниваеть этому ученію основанія въ св. Писаніи и свидітельствахъ отцевъ; не отрицаеть онъ также н того, что Оригенъ допускаль соединение душъ съ новими тва лами. Что же насается св. Троицы, то въ этоми случай онъ всеми силами старается доказать, что Оригенъ училь совершенно согласно съ цервовію, хотя, полемивируя противъ савелліанъ и другихъ еретиковъ онъ часто употреблявь слишкомъ

<sup>&#</sup>x27;) De decretis Nicenae Synodi cm. выше.

решетельный виражения, который, биев дурего поняты, и шослужили поподомъ въ обвинению его самого въ неправославия. Что же насается другихъ мивній Оригена, авистрительно весо-CARCHIET OR MEDROBHIME YVERIOUS, TO, CORODETE ORE, HORMHO поменть, что Оригенъ вовсе не выдаваль ихъ за догнати, з BUCKASHBANT HE'S BART OPOCTHA AGRARM. BAH RART OPOCTHA экзерпаціи ума; притомъ же, говорить онт, изъ приписываемыть Орисску мивній самма нельпримій вовсе не принадзелать ему и суть плодъ или явнаго невъжества или явной елеветы. Такъ, по его мивнію, нечто неос, пакъ честая влевета на Орегена, всв 15 богохульных, приписываемых ему мивній; утверждають мидгів, говорить онь, будто Оригенъ училь, что 1) не должно призывать въ молитей Смия. 2) что Смиъ небевусловно благь, вавь Отець, 3) что онь не знаеть Отпа такь вань самого себя, 4) что Сынъ есть образъ Отца, а образъ по отвошенію въ Тому, чей Онъ есть обравь, не есть истина, 5) что Отепъ для Сына невидимъ, 6) что душа Христа Спаситела была не внал, канъ душа самого Адама, 7) что парство Хрысторо кончится, 8) что души разумныхъ существъ переселяются и въ тела животныхъ. 9) и притомъ въ тела различные. сообравно своимъ достоянствамъ, 10) что мученія грешниковъ невізны, 11) что не будеть воспресенія тіль, 12) что магія-вещь не дурная, 13) что астрономія (должно быть, не астрономія. а звівдное теченіе) причина всего случающагося въ мірі 14) что святые ангелы всябдствіе паденія населели ведений міръ, и наконецъ 15) что херувимы суть не что иное, какъ помыныенія наи иден ('Епічоса, cognita) Сына; —но все это, говорить онь, чистая влевета, и васательно всёхь этихъ вопросовъ Оригенъ быль истинно православнымъ учителемъ дервви, что и старается доказать въ 4-й и 5-й книгв 1). Коль скоро

<sup>1)</sup> Phot. Biblioth. cod. 117.

таканъ образонъ било доказано, ято Оригену на самомъ деле ве принадлежить на одно изъ приписываемихъ ему ваблужденій касательно догмата о святой Тронців и лиць Інсуса Христа. то осуждение, прочанссениее на сретикова вторима вселенскимъ соборомъ, само собою должно было миновать Оригена. Что же весеется ваблужденій Оригена по аторостепеннив вопросемь н, двонотвория ва столнанди дрин видотория в стох от пиде самъ анологетъ, но за нихъ не меть быть осуждень Оригень EARL HOTOMY, 470 HE 19 EARNES BRODOCTOHOMHUEL BONDOCAND RD омно отн. умотоп одкод физа и стат и стат. небыло на лицо людей, отврыто прововглащающихо мейнія Оригена и упорно столицият за нихъ, въ самыхъ же сочинениять Оригона эти мивин высказаны были еще болве нарванительно. Осужденіе Оригена могле послёдовать и послёдчеть только гогда, когда будеть, къмъ нибудь, справоданно, или ложно, доказано, что Оригенъ выдаваль эти свои мирнія за рашительные догматы, яди вогда авятся смёдые провозвёстники и упоряще ревители этихъ майній.

То и другое постеченно подголовлялось исторією. Пустасловния реценам на Оригена опровергнути, ученіе его о существеннёйших догматах христіанских объявлено въ двух научвых впологіях совершенно православным, Оригенъ прошелъ таким образом невреднишм предъ двумя вселенскими собораив; — значить, всё писанныя на него рецензіи дёйствительно пустая влевета, на которую нестоить обращать никакого вниманія, значить, можно читать Оригена совершенно безопасно. Стали снова вчитываться въ Оригена, и начали съ самой азбуки—съ самых первых элементовъ его системы. Прежде всего, что такое Богъ и какъ представлять Его, спрашивали другъ друга Нитрійскіе (въ Египтъ) монахи, —и въ ръщеніи этого вопроса раздълились на двё партіи. Одна изъ нихъ, безсильная отвлечься отъ чувственных представленій, утверждала, что Богъ непременно молжень иметь тоть или другой видимый образь, такое или вное пространственное очертение, тв или вныя, по всей въроятности, очень близвія въ человъческимъ, чувственныя формы, иначе Онъ быль бы для насъ нёчто непредставниое и немыслимое, просто мысленное нвчто. Другая же, только что уяснившая себъ первый параграфъ системы Оригена, и сама болбе способная уноситься мыслію наз чувственных въ сверхчувственныя мысленныя области, утверждала, что приписывать Богу форму или цвътъ, вообще что либо чувственное, было бы явною кулою на Высочайшее Существо, которое потому и высочайшее и совершенивищее, что въ Немъ ивть ничего того, что служить въ насъ источникомъ всего несовершеннаго, -т. е. нътъ безусловно ничего чувственнаго, и которое есть именно Лухъ совершеневищій, т. е. изъятый изъ всёхъ условій чувственности-проствиши и чиствиши. Завявываются споры между приверженцами той и другой партіи, споры, въ которыхъ приверженцы первой партів обзывають приверженцевъ послёдней оригенистами, а эти клеймать враговь своихъ не болбе славными именеми антропоморфитови. Это было вы концв 4-го въка. Ософиль, александрійскій епископь, сначала не обращаль никакого вниманія на эти споры въ подвластныхъ ему монастыряхъ; потомъ поневолъ сталъ прислушиваться и, какъ и следовало ожидать, сталь сразу къ нимъ. сторону оригенистовъ. Не случись на эту пору нивакихъ особенных помёхъ, Оригенъ скоро бы изученъ быль соверцательными монахами во всей своей полнотв, оригенизмъ высказался бы во всей своей ясности и силь, пріобрыть бы себь самыхъ испреннихъ и ревностныхъ адептовъ, въ числе которыхъ по всей въроятности очутился бы и самъ Өеофиль, и въ концъ концевь подпаль бы рёшительному осужденію — неизбёжной участи всяваго новаго ученія, всёхъ проповёднивовь новыхъ догматовъ. Но неожиданныя событія отдалили надолго еще какъ

полное разъяснение оригенизма, такъ и решительное осужденіе его. Дело было такъ. Петръ, одинъ изъ старшихъ пресвитеровъ александрійской церкви, ненавидимый Өеофиломъ, быль обвинент имъ однажды за то, будто онъ безъ разръщенія епископа допустиль въ такиствамъ одну женщину, уличенкую въ манехейской ересе, -- до формального принатія ея въ общеніе съ церковію. Петръ объяснялся предъ Өеофиломъ, что онъ допустых эту женщену въ такиствамъ именно потому, что Өеофиль самъ велъль принать ее въ общение съ церковию, какъ принестию публечное повадніе въ своемь заблужденів, и ссылался при этомъ на другаго, до того времени любимаго Өеофиломъ, пресвитера Исидора, какъ на человека бывшаго свидетелемъ этого факта и могущаго подтвердить его показаніе. Исидоръ впрочемъ самъ успёль къ этому времени навлечь на себя негодованіе Өеофила тімь, что получивь оть одной женщины Өеодоты тысячу золотыхъ, на воторые она просила его купить одежды бъднымъ женщинамъ Александрів, и о которыхъ вежьла умолчать предъ Ософиломъ, чтоби тотъ не навначиль деньгамъ ея другаго употребленія, онъ действительно сирыль это дело отъ Өеофида и употребиль деньги на предметь укаванный дарительницею ихъ. Исидоръ, на допросв, действительно подтвердиль повазание Петра, и Ософиль, вообще нелюбившій подчинять свонув личных желаній и расположеній высшимь требованіями долга я правды, рашился отистеть ва такое противодействие себе разонь обонив и Петру и Исидору. Исидора онъ обвиниль прежде всего въ содомскомъ грахв, подвушивъ предварительно одного мальчика, чтобы тотъ подаль жалобу на Исидора въ такомъ смысле и потомъ на суде подтвердиль бы свой донось. Оба ненавистные Өеофилу пресвитера быле изгнаны выв нав Александрів и отлучены отъ церкви. Исидоръ нашель себь радушный пріють у натрійсних мона. довъ превмущественно же оригенистовъ, такъ накъ онъ вместе

съ епископомъ своимъ давно уже разделять ихъ убъждения, ния покрайней мірів ихъ представленіе о Богів. Натрійскіе монаки-оригенисты котбин еще больше прислужиться любимом у ими пресвитеру: надёясь на расположенность въ себё единомысленнаго имъ Овобила, они решились защищать дело Исидора и явились въ Өеофилу ходатайствовать о допущение его въ обменіе съ церковію. Ософилу пововалось это крайникъ осворбленіемь его первовнаго авторитета; тімь не менье сначала онъ CHOMAS CROSO GOCAZY, MONHAMS MACROBO TOTMOPERS KNITHINGKNING оригенистовъ: Дюскура, Аммонія, Евсевія и Евониія; но тутъ же валумаль самый върный планъ мести и Исидору и его вашитникамъ, который состояль въ томъ, чтобы обвинить минныхъ враговъ своихъ въ ереси оригенизма. Для этого Ософиль поднять превой споръ съ нагрійцами о Богь, и на этоть разъ самъ лично сталъ на сторонъ антропоморфитовъ; тымъ съ большею жонечно решительностію монаки отстанвами свое представление о Богв, какъ о чиствишемъ духв, опиралсь гларнымъ образомъ на свидетельствакъ ваъ Оригена. Ософилу того тольво и нужно было; поймавъ монаховъ на мёсте преступленія, онъ съ рішительностію потребоваль, чтобы оне отступи лись отъ любимаго ими Оригена, вакъ еретическаго учителя: ть, разумьется, воспротивились, а когда возвратились восволси, то естественно, у нахъ вознавли новые еще болье жаркіе споры съ атпроиоморфитами, которые теперь естественно высово ноднимали голову и посмъвались надъ своими противниками; а отсюда само собою произощие воднение во встул митрийскихъ монастыряхъ. Этого было для Өеофила очень достаточно, чтобы поразить нитрійских монаховъ соборным в осужденіем в, какъ еретивовъ, вийсти съ ихъ любинцемъ Оригеномъ. Когда же, вслиствіе соборнаго осужденія, произошли еще большія волненія не только между самими монахами, но и въ народъ, который приняль ихъ сторону, какъ невиню осужденныхъ, то Ософиль,

выклопочавша одикть, досволевийй употребить сику противь непонерныхъ, выбств съ толпою солдатъ наналъ на медривнивовъ натрійской горы, разграбиль віть жимина, желеша же Аниенія, Евсевів в Евфимія просто замегь, многикъ подвергь санимъ жестовниъ побеямъ, после воторыхъ те своро и умерли н затыть не только ветнань отсюда всехь монаковь, во и равосладь повстоду свои посланія, которыми сппрещанось принамать ыхъ, какъ оротиковъ. Такъ расказывается это замъчатель вое осущение оригенистовь въ «мини св. Іонна Запточова», чанисанной Георгісив патріврхомъ александрійскимъ, симсти лва въка послъ олучиванося, -- впрочень, какъ увърксть авторъ, по самымъ лостовфонымъ источникамъ. Расскавъ этотъ полтверждается в разсказомъ Созомена, (lib. VIII, свр. 12), но его словамъ, лично виавиато почтенныхъ «долгихъ братьовъ», чавие pascrasons Corpara (lib. VI, cap. II), in pascrasons Habragin тальтійского, из осльно современника, но частію и дичнаго свиньтеля ученинувых событій (въ жизни св. Іоанна Запрочеста) и наконецъ равоназомъ Сульниція Севера (Россининавань dio log. L. с. 6), который, по его словань, удостопися даже бактораеположенности править Отория. MODTOMY : BASCERS объ этомъ самого Фебфила (въ его пласиял пославия), пред-CHABLAIDHIGH OFO CAMOFO BY STOME CHARA BY AFRICA CASгласнаго и невиннава, а натрійскихь можаковь— въ вид'я війрей жищвыть, ваговорщиковь и воемутителей общеотвенняю спотойстви, -- термегь для вась всятую вёроятность. Но для -00% ar deminer be town, the cheer bear and the common and common борь, за что набино и навинь способомь осущень биль на вемь Оригенъ съ своими почиванелими. Въ домединемъ до месъ паскальновъ посланів Ософила повменовани каза несомнівано принадлежащія Оригену, следующия заблужденія: А) нто Сынъ Болій въ сравнении съ нами, людьми, геоть метима, въ сравиеныя же съ Отновъ-сть новь, лов наскольно апостоли Певрь

и Павель ниже Снасителя, настолько Спаситель меньше Отпа, 2) что царство Христово и вогда кончится, 3) что Сыяв не должень быть призываемь въ молитей. 4) что живое Слово Бога не принимало само человъческой плоти, но только нъкая соверщеннъйшая душа, низшедши съ высоты своего въчнаго небеснаго величія, воплотилась и обитала между людьми, 5) что Христосъ, для ръшительнаго уничтоженія вла въ міръ, въ концъ въковъ вкусить врестных страданія и смерть за спасеніе діавода в нечистыхъ силь его, 6) что тёла наши не воскреснуть собственно, но по истечени многихъ въковъ, потерявъ всецью свою вещественность, саблаются тончайшими эфирекми твлачи, 7) что въ концъ въковъ и діаволь витсть съ ангелами его поворится Христу, будеть очищень оть всых воль и почтень павною всёмъ святымъ славою и честію; 8) что ангелы и всё селы небесныя не сотворены Богомъ такими, какими оне теперь суть, но достигли настоящаго своего состоянія своими личными васлугами, болье или менье значительными увеличенісмъ первоначальнаго своего совершенства, 9) gro maria не есть искусство само въ себъ влое, и 10) что демоны, по теченію ввіздь и ихъ формань, предувнають будущее и открывають его вопрошающемь о немь людемь, чемь, очеведно, Оригенъ одобряетъ и астрологію и пдолоповлонство (?). Ивъ всвиъ этихъ заблувденій, насколько намъ извёстно ученіе Оригена, только три (подъ № 6, 7 и 8) действительно принадлежать ему. Хотя въ посланіи частію указываются и самыя сочиненія Оригена, въ которых будто бы ввлагаются показанвыя митнія, но допустить, что подобное сувденіе объ ученій Оригена Ософиль вынесь изъ чтенія его сочиненій, можно развъ въ томъ случав, если съ тъмъ вивств допустить, что это чтеніе было самое поверхностное и безсимсленное. Върнве же всего, что Өеофиль извлекь эти заблуждения изъ вакой либо пустой рецензів на Оригена, подобной той, какую

-осода нами въбратавнимопу онаврен стотав укна се събин гін, т. е. нев простаго какого либо сборника ваблужденій Оригена. Какъ бы то ни было впрочемъ, но вроив показанныхъ десяти наиболье странемсь и богохульныхъ заблужденій Ософиль серьезно обвиняль Оригена предъ соборомъ и во многихъ другихъ ваблумденіяхъ, о которыхъ въ сомальнію не упоминается въ посланіи, но воторыя несомевнию были твже. вакія мы встрівчали и въ анонимной апологіи. Изъ пресутствовавших на соборъ одни хорошо знавомы были съ сочивеніями Оригена, другіе же мало или вовсе не читали жув. Къ первымъ могутъ быть отнесены Іоаннъ еп. јерусалимскій, Паладій ен. галатійскій, и Исидоръ пресвитеръ. Они изумивись, погда прочитань быль списовь заблувденій Оригена, и прамо сказали, что они «никогда и не подовръвали подобнихъ нельных метній у Оригона, потому что ихъ и двиствительно ныть въ сочинениять Оригена; что же насается изкоторыхъ своеобразныхъ мевній, действительно принадлежащихъ Оригену, то оне вовсе не такого марактера, чтобы за немъ можно было осудить его какъ еретика, потому что эти мибнія касаются таких вопросовъ, о которых вичего решительнаго не сказано отпами неркви (nihil super hoc a patribne statutum est); а тёмъ болёе нёть чанакого смысла изъева никъ осумдать безуслогно вет сочиненія Орегена, не исплючая даже и тёхъ, въ которыхъ вёть намакихъ странныхъ мейній,---потому что такое осуждение едвали причесеть какую либо пользу невъждамъ, а для просвъщенныхъ принесетъ одинъ несомивниций вредъ». Другіе же, мало знакомые съ доптриною Оригена, гевореле, что если въ его соченениять и обратаются всё показанныя нельпыя мивнія, но такъ какъ эти мивнія принадлежать собственно еретикамъ испортившимъ сочиненія Оригена, то за нихъ и отвъчать не долженъ Оригенъ. Тъ и другіе зашитники Оригена говорили еще, что и потому нельзя осудить

Орагена, что доссяв его нисто не осудиль, - не осудиль даже вижейскій соборь». Позваны были въ депросу и монаки оригевисты, когорые, предполагалось, прометаны были всёми заблужденіями, за поторыя суднив быдь Оривсев; но они дам нопоафланію въры по никейсному символу, и повлялись, что же тольно сами нивогда не раздёлали и не думають раздёлать доказання ваблужавній Орегена, но викогда и не вообнажали доме, чтобы они могли действительно принадлежать Оригену. -да вопреки настоянию и пугрозамь Ософила, произмести анавему на Оригена рещительно - отказались. Отказались также аначеметствовать Оригена и сочиненія его еписковы Ісаннъ и -Падватій: твих не менве, по настоянію Фвофила, соборх проввисъ анасему на Оригена и вев его сочивенія, которыя BODAL SAUDOMBRUCE WEERTS BRIDGAS HUTDIACREXE MORREODE соборъ определять отлучить отъ церкви; это было въ 399 году 1). Справодлево ле осталень Оригонь, справодливо ли отлучены еть первые ночетачени его нагрійскіе монахи? И да, и пъть, да, потому что Оригену действительно принадаежить много страненкъ мерній, за которыя, еслябы онь проповедывальнях BARS ADDRATM. BEODESAMNO ADJEBS ON GUIS GOLIERATS CVAN A осущаемію; но на Оригена вавалено било инолюство ворсе не принадамивших ему : самых знеявных ваблужденій, которыя вовсе не были пересавдовани на соборв, и отъ которыть раэнаодине других описана не выправно описана оп -съ его уневівив. Такив обраномь Оригена быль осущень, нась мнимий -предполагаемый тольно, а не кагь дейспрительный вкетчитель, потому что посавднее шивых на соборв не било допазане. Точно на томъ не основани и монати питрій-

<sup>1)</sup> Въ такомъ видъ представляется дъло, если сопоставить между собою и хорошо разобрать разсказъ Сульпиція Севера (Dialog. I. с. 6) и свидътельство самото Іеронима (ad Pommach. ep. 84) о ходъ дъла на александрійскомъ соборъ.

скіе были осуждены только какъ предполагаемые, а не какъ дъйствительные оригенисты, потому что оне съ клатьою от- реклись отъ всёкъ выставленныхъ Ософиломъ заблужденій оригенияма.

Но Өеофиль котвль, чтобы произнесенное имъ на частномъ соборъ осуждение получило силу осуждения вселенскаго, общеобязательнаго; а для этого онъ разослаль въ предстоятенямъ всвуъ главныхъ перквей свои посланія, съ изв'ястіємъ о дъйствіяхъ и опредъленіяхъ александрійского собора и просъбою, чтобы созваны были и ими такіе же соборы, которые на тъхъ же основанияхъ осудили бы Оригена и его сочинения. Св. Епифаній випрскій еще прежде этого читаль ходившіл вездів рецензін на Оригена или списки его заблужденій, -- и приходель оть нихь въ ужасъ и негодование. Еслибы святый ревинтель веры ближе повнавомился съ Оригеномъ, быть можетъ, онъ и смягчиль бы свое на него негодованіе; но этого не последовало, чему прямымъ доказательствомъ служитъ написанный выв Панарій (haeres. 64), въ которомъ Оригену приписыкаются почти всё тёже заблужденія, съ которыми мы встрёчались въ анонимной апологія и пасхальномъ посланіи Өеофила 1); въроятно, рецензін, которымь онъ безусловно довърался, и были этому причиной, сраву оттолкнувъ его отъ Оригена. Попатно, что ни въ комъ другомъ не могъ встретить Өеофиль такого ревностнаго споспышника своему делу, какъ въ Епифаніи. Епифаній тотчась же созваль соборь-въ томъ же 399 году; но соборъ, осудивъ сочинения Оригена и запре-



<sup>1)</sup> Также маю знаконства съ Орвгеновъ показываетъ св. Едифаній и эта своемъ посланіп ко Іоанну еп. іерусальнскому, въ которомъ также исчясляются заблужденія, някогда не принадлежавшія Оригену. Epistola s. Epiphanii ad Iohannem ep. Hierosolimyt, divo Hieronymo presbytero interprete. Ed. Petav. t. 11. p. 812—317.

тивъ ихъ чтеніе, не рѣшился однакоже произнести анафему и на самого Оригена <sup>3</sup>).

Получено было посланіе Ософила и Іоанномъ еп. ісрусалимскимъ, которое на соборъ, совванномъ въ томъ же 399 году, хотя и было принято въ сведенію, но не получило невавого дальнъйшаго движенія. Такая холодность Іоанна въ вопросу объ Оригенъ и оригенизмъ осворбила и Өеофила и Епифанія, и оба они отнеслись немедленно въ Іоанну съ самыми строгими и внушительными посланіями. Мало того: св. Епифаній, движимый ревностію по вёрё, вслёдъ за посланіемъ своимъ самъ отправился въ Герусалимъ для личныхъ объясненій съ Іоанномъ. Къ сожаленію, до насъ не дошли сведенія объ этихъ объясненіяхъ; извъстно только изъ посланія самого Іоанна въ Өеофилу или его апологіи, что Епифанію не удалось отврыть въ Герусалимъ никакихъ слъдовъ оригенизма, и что онъ вмъсто этого убъднася только въ чистотъ въры вакъ самого Іоанна, такь и всей паствы его. «Когда, говорить Іоаннъ, въ одинъ день въ присутствіи самого Епифанія и всей церкви, мы выступили съ такимъ же словомъ о догматахъ церковныхъ, какое всегда непрестанно мы предлагали въ церкви, то самъ Епифаній удивлялся чистоть нашей въры и всъмъ торжественно сказалъ, что въра наша истинно правая». Зато противъ Оригена и оригенизма Епифанію ничего не удалось вынудить у Іоанна, который по прежнему оставался при своемъ мивнін. Өеофилу же Іоаннъ отвъчалъ посланіемъ, которое также не сохранилось, но о которомъ приблизительно можно судить изъ одного письма блаженнаго Геронима, въ которомъ онъ вритикуетъ это посланіе. Въ своемъ письме въ Паммахію бл. Іеронимъ сильно нападаеть на Іоанна за то, что тоть въ своемъ письмё въ Өеофилу ответиль только на 8 обвиненій противъ

<sup>2)</sup> Socrat. Hist. lib. VI, c. 12. Sozomen Hist. lib. VIII, cap. 14.

Оригена и его самого, на остальные же или вовсе не отвёчаль или отвъчаль косвенно и уклончиво, изъ чего заключаеть, что Іоаннъ лъйствительно быль варажень ересію оригенизма. Такъ напр. говорить Іеронимъ, на обвинение въ согласии съ Оригеномъ во мевнім, что Скить не видить Отца, а.Духъ Св. Скива, Іоаннъ отвівчаеть только: «не видить въ томъ смыслів, что Богь, кань Духъ, есть безусловно невидимое существо», какъ будто ангелы не также невидимыя существа (кажется, что не также); на обвиненіе же въ разділенія съ Орисеномъ мийнія о предсуществование душь и понятия о людяхь какь падшихь ангелахь, онь отвёчаеть, что вовсе несчитаеть людей падшими ангелами. ва томъ основанія, что ангелы потому вменно ангелы, что не падають и не мивуть, какъ люди; касательно же ученія о воспресенін говорить, что опъ отрецаеть только воскресеніе плоти, но не воспресеніе твать ... Изъ такого, действительно несколько увлончиваго отвъта Іоанна не то следуетъ, что онъ самъ быль пропятанъ ересію оригенизма, какъ думаль Іеронимъ, но то, что онъ гораздо лучше зналъ и понималъ Оригена, чёмъ сколько его знали Особиль и св. Епефаній, и хотвль, чтобы и ове побольше вчитались въ Оригена, выяснили себе его ученіе, я тогда уже произносные надъ немъ свой судъ, согласно самой сущности дъла, а не по однемъ глубемъ и голымъ влеветамъ.

Скамемъ, кстати, адъсь же нъсколько словъ и объ Іеронямъ. До возникновенія вопроса объ Оригенъ и оригеназмъ Іеронимъ препокойно жилъ въ вислеемскомъ монастыръ, ванимаясь между прочимъ и переводомъ на латинскій языкъ сочиненій Оригена, изъ которыхъ услівль уже перевести комментарій на посланіе къ Ефессемть, на Михея, на Півснь Півсиві и нівкоторыя другія мелкія сочиненія,—и всегда превозносилъ Оригена самыми высокими похвалами, какъ «великаго учителя церкви», и даже какъ «мужа апостольскаго». Съ своимъ епископомъ Іоанномъ Іеронимъ быль если не въ очемь блискахъ, то въ спень добривь отношениямъ. Но, не за долго до нитрійснивь проеспестий, св. Епифаній, бывши въ Палестивь, бевъ согласія и даже вомино вояваго ведемя мёстнаго предстоятеля мереви, рукоположемь спачала въ діакона, а вотомъ и въ пресвитера брата Геронима - Павлина. Съ Павлиномъ теперь слученось врато горандо болье важное и даже преступное, чень это случилось полтора вана назадъ съ Оригеромъ, поторый также рувеноложенъ быль бевъ въдома своего епискона, во который выбаж еще нёкоторое право на рукоположение въ самой рекомендательной грамоть епископи, чего не имъть Павликъ. Притомъ же каноны церковние касательно опархіальвыхъ отношевій были теперь уже гораздо опреділенніве ж строже, тамь тогда: Павлену, таким образомъ, грозило неспинанное извержение, а Енифанию тоже принассь бы отвачать за своевольный поступокъ. Іоаннъ потребоваль объясненів накъ отъ Епифанія, танъ и отъ Павлина; но туть настигли витрійскія происшествія, отношеніе къ которымъ Іоанна намъ уже въвъстно. Если оченимая холодность Іоанна въ осущению Опигена была зап'ячена вт. Александрів, то тімъ зап'ятніве она. была дема; и бл. Героврив какъ желька лучие веспольвовался этрыб обстоятельствомъ, чтобы опасти от прчальной качастрофы своего брата, а тъмъ самымъ вынутать изъ затруднения и Епифанія. Чанъ Овофиль быль для Орвгена и его печитателей въ Александрін, тімъ Ісронимъ топерь рівшилов быть въ Ісрусамый: нанъ и Ософиль, онь входить въ споры съ монахами. отприваеть въ икъ етебтакъ оригеніанскіе заблужденія, провеведить въ монастире смуты и волненія; и обо всемъ этомъ списывается съ Ософиломъ и Епифанісмъ. Не виасмъ, распространяль за Геронимъ въ предблахъ самой јерусалимской епардін слухи объ Іолин'й какъ еретив'й поригонисті, но что онъ пасаль объ этомъ Өеофилу и Епифанію, это больше чэмъ вёроатно, по прайней мёрё начёмь нимк нельяя объяснить

не носланія ять нему Ософияв, обвиняющаго Іранна во вейхъ пунктахъ оригенизма, ни прибытія въ Ісрусалиць самого Епифанія, вичёмъ янямъ, говеримъ, нельзя объяснить этихъ событій, кажь верешиского Ігронима, потому что изь ієрусилимской пастви никто, кром'в Ісронима, не быль ни во вращав съ Іоанномъ, ни въ сношеніять съ Феофиломъ и Епифаніемъ. Епифалій на месть удостовермися въ чистоть веры и саного Іоанна и всей его пастын; а менду чёмъ Іеронинъ и послё этого почену-то любиль считать Іоання еретикомъ-оригенистомъ 1). Между твиъ смуты и волнения между палестинскими монахами все больше и больше усиливались, и, охвативши пром'в вифлесистих и другіе блимайшіе монастыри, обратили наконецъ на себя внимание Іоанна, который узналь теперь и о виносиять ихэ. Ісанна сначала сдёлаль строгое внушеніе Іерониму и угрежалы, въ случай неповиновенія, отлученіемь и изгнанісив изв спархів. Но Ісрончил успёль уже зайта слаш-ROME RAIGEO DE CEDER BRAZZE RADE JATEO DE COMBY, TARE H къ дълу оригенизна, истораго понровителемъ быль Гоаннъ, валиель, говоримь, слишкомы далеко, чтобы послушаться увёщеній и побояться угрозь, тімь боліе что быль увірень вы радушномъ пріємо какъ у Ософила, такъ и у Кинфанія, онъ не утикаль в быль въ конце компевь изгнань изъ ісрусании. CROB CHAPAIR, NOTE E TORODEME CAME, 970 OFO HO ESPHRENZ, MA что онь самь будто би випросиль себв у Ісания селику 3). Ивъ Палестини ему примве всего, комечно, было направать муть свой из Ософияу наи Екифовню; по Ософияу кольнось добиться менренвино осущения Оригена въ Римъ; бить сносивинивомъ эзого двиа пикто другой такъ не способень быль,

; . ,

<sup>&#</sup>x27;) Одно изъ писемъ Геронима къ Паммахію надписывается просто «ad versus fracceses Ioannis ep. Hierosolymitani.

<sup>\*)</sup> Ad Pammach. ep. 61, d. 15; et ad Theophil. ep. 62, cap. 4.

каль Іеронимъ, который и отправился въ Вниъ совершить, по его убъядению, чрезвычайно великое дъло.

Но возвратимся въ нитрійскимъ монахамъ, которыхъ мы повинули въ тотъ моментъ, ногда они выгнаны были военною командою изъ монастырей в очутились на вольномъ воздухъ, съ горькимъ сознаніемъ впрочемъ, что во всемъ велиномъ свътъ Божіемъ нигде неть для нихъ места. Пятьдесять изгнанивновь рвшили прежде всего просить помилованія у самого же Өеофила; жители Александрін приняли ихъ сторону и, когда Өеофиль оставался непревлоннымь, дело дошло до возмущенія противъ него; но все это вичего не помогло. Надежда на пріютъ у Іоанна ісрусалимскаго также не сбылась; получивъ отъ Ософила соборное посланіе, которымъ різпительно запрещалось принимать нитрійцевт, онъ не хотіль разрывать общенія съ Феофиломъ, не решился принять ихъ, и они пошли еще дальше, решились искать суда и правды въ самомъ Константинополе. Здёсь прежде всего являются они къ св. Іоанну Златоусту и равскававъ о своемъ положенів, просять его вступаться, разобрать дёло, принять ихъ въ общение съ церковию и поселить на прежнемъ мъстф жительства, предупредивъ при втомъ, чтоесли ничего не уствють у Іоанна, то съ отчаннія не побонтся обратиться и въ самому императору. И Златоуетъ успъль уже получить посланіе Ософила, воторос, кань и всё другія его носланія, завлючаль просьбу осудить Оригена съ его сочиненіями и не принимать витрійцевъ. Не нитрійскіе монаки вобмъ изръстны были своею благочестивою жизнію; притомъ же они изложник предъ св. Іоянномъ истинный ходъ дёля на Осфиловомъ соборъ, также какъ и на соборъ кипрскомъ, и жредъ нимъ снова отреклись отъ всёхъ заблужденій оригенизма; почему св. Златоустъ и решился помочь имъ. Темъ не мене однакожъ онъ не допустиль нитрійцевь къ общенію съ церковію бевъ предварительнаго сношенія съ Ософиломъ и разслівдованія дівла, я они стали жить въ Константинополів частію трудами рукъ своихъ, частію же отъ щедрыхъ вспомощество ваній благочестивой женшены Олимпіады. Въ отвіть на письмо св. Зааточета Особиль прислаль пословь своихъ, которыхъ снабдиль обвинительными противъ нитрійскихь монаховь хартіями; дівло витрійцевъ нонечно погибло бы, еслибы опи не нашли возможности обрататься съ просьбою о защатв сначала въ Евдовсін, а потомъ и въ самому императору Аркадію. Императоръ всявдствіе этого повелёль произвесть строгое равсявдованіе діля, изъ котораго оказалось, что всв преступленія, взведенныя на нитрійцевъ-чистая влевета Ософила, руководившагося въ осуждении и взгнании ихъ одною личною ненавистію и гордостію; Ософилу повелено было явиться на судъ предъ Ісанномъ, и когда тотъ, ссылаясь на каноническія постановленія, запрещавшія еписнопу судъ надъ еписнопомъ другой епархів, не послушался, за нимъ немедленно посланъ былъ императорскій чиновникь (Елафій). Но Ософиль давно уже стояль на стражь: едва только узналь онь, что въ Константинополь обратили внимание на жалобы нитрійцевь, онъ понять описность, попять, что ни посланіе къ св. Іоанну, ня хартів данныя посламъ не спасуть его діла, и тотчась же обратился въ св. Епифанію съ просьбою скорбе спітить въ Константинополь вийстй съ египетскими епископами, чтобы предотвратить тамъ развитие оригеніанской ереси, которою будто бы успаль заразиться самь тамошній епископь, -предотвратить осуждением тамъ оригенияма. Св. Епифаній, изъ ревности из нетини и чистоти виры всегда готовый на все, тотчась же отправляется въ Константинополь. Св. Гоаннъ Златоусть готовился съ радушіемъ принять святаго мужа; онъ встрівтиль Епифанія со всёмъ своимъ влиромъ и предложиль ему номъститься или у себя же, или въ одномъ изъ церковныхъ домовъ; но Епифаній отказался оть всёхъ дружескихъ предло-

женій Іоанна, пом'ястияся въ частном'я дом'я в объявить. Что не будеть даже участвовать съ Ізанномъ ни въ модитважь, на въ богослужение до техъ поръ, пова онь не осудеть Оригена и не прогонита изъ Константинополя натрійцевъ. Послы Ософила и египетскіе епископы, стоявшіє, конечно, на сторонъ его-съ одной стороны, и константинопольскіе враги св. Златоуста съ другой, убъидали Ецифанія двиствовать какъ прооригенизма, такъ и противъ защитника его Іоарнасворве и решительне, и онь готовь уже быль безь всявихь предварительных разсужденій и сношеній съ епископомъ города произнести на Оригена и всъхъ ващитниковъ его ананему въ церкви св. Апостоловъ, какъ посланный св. Златоустомъ архидіавонъ Серапіонъ объясниль ему, что поступая такимъ обравомъ онъ произведетъ несомивное возмущение въ народв и рискуетъ собственною жизнію, почему онъ и рашился подвергнуть двло обсуждению на соборв. На соборв египетскіе енископы, конечно, действовали въ смысле наказовъ Ософила и подписали осужденіе Оригена и его сочиненій, но многіє, и въ писл'я ихъ Өеотимъ еп. скиескій, рішительно отказались отъ этого, выставляя при этомъ на видъ, что Оригену вовсе не принадлежать всё тё заблужденія, которыя ему обыкновенно приписывають. Дёло стало нёсколько проясняться для самого Клифанія, я онъ решелся наконець допустить въ себе и выслушать представителей нитрійцевъ-долгихъ братьевъ, которыхъ досель онь зналь только по описаніямь Орофила и продставляль, разумбется, людьми въ последней степени нечестивнии. Долгіе братья обратились въ св. Епифанію съ такою рачью: «ты осуждаешь насъ, не узнавши напередъ, ито мы и что мы, не потрудившись заглянуть даже въ книги наши (что и подтвердиль туть же Епифаній), т. е. просто по однимь слукамь (что также подтвердиль св. Епифаній), потому что вакое же ты мивешь противь насъ доказательство, что ин. еретики? И на

тебя намъ многіе говорили, что ты еретичествуеть, но мы не повърняя этому сразу на слово, а стали читать твои книги и убъдились, что на тебя просто клевещуть, и стали сами же занившать тебя предъ влеветниками. Такъ не осуждай же и ты нась по однимь служамъ и клеретамъ на насъ, а равслёдуй сперва дело и тогда суди». После этого Епифаній сталь несволько спокойные и осмотрительные вы дыль оригенияма, воторое по всей в роятности скоро бы и совершенно выяснилось, еслибы Епифаній не удалился вдругь изъ Константинополи ломой въ Книрт. Что было причиной этого удаления до окончательнаго разъясненія діла оригенизма, которыма така ревностно занимался Епифаній? «Епифаній же, замічаеть историнь, посившеть отплыть въ Квиръ, потому ли это получиль свыше въсть о близкой кончиръ своей, или же и потому, что имъ овладъно раскаяние и сожальние о горячемъ и поспъшномъ веденія діла въ Константинополів». Овладівло ли святимь мужемь раскаяніе или ніть, но то несомнівню, что онь почувствоваль навонецъ себя опутавнымъ сътями нечистыхъ интригъ Ософила и, не находя другаго средства выпутаться изъ нихъ, какъ только равсевии гордієвь узель, поспёшиль самь домой, оставивъ интриганта самого равсчитываться за себя. Өеофиль поневоль явился въ Константинополь на судъ, который и сразу пошель не въ его пользу, и кончился би несомивнио дурными носябдствіями, еслибы обстоятельства бистро не перемвининсь. Осворбленная пропов'ядію св. Златоуста и подущаемая метригантами, Евдоисія рішилась во что бы то ни стало избавиться отъ правдиваго святителя, и для этого естествениве всего было ей воспользоваться противъ него Епифаніемъ и Ософиломъ. Епифаній не повірня письму Ософила, въ которомъ тотъ обвиняль Іоанна въ оригенизмѣ, потому что лично убъдился въ чистотъ въры константинопольского святителя; онъ ясно также увидёль, что всё обвиненія ваводемыя на Іоанна константинопольскими его врагами нивють источникь свой въ тёхь же интригахъ Евдоксіи и Өеофила, и потому не смотря ни на убъяденія Евдоксів, не на просьбы Өеофила, отказался різшительно участвовать въ соборъ противъ Златоуста, и отплылъ въ Кипръ, котораго впрочемъ не достигъ, умерши на дорогъ. Лля Өеофила впрочемъ это было еще лучше, потому что теперь онъ могъ уже ничёмъ не стёсняться. Онъ и лействительно нечёмъ не стёснялся: предсёдательствуя на халкидонскомъ соборъ (ad quercum), онъ самъ заправляль всеми его дъйствіями; соборь, вавъ невъстно, осудиль св. Златоуста, воторый и сосланъ затъмъ въ ссылку. Всъ эти событія совершались въ теченін времени отъ половины 400 и до половины, т. е. до іюля, 403 года <sup>1</sup>). Тавимъ образомъ, дёло Оригена и оригенизма не получило въ Константинополь ни разъясненія, ни рътения. Скоръе всего могло бы достигнуть оно правильнаго ръшенія при двятельномъ участій въ немъ св. Іоанна Златоуста, но, въ сожаленію, св. Епифаній не допустиль его ни до предсъдательства, ни до участія даже на соборъ, боясь, чтобы онъ не повредиль дёлу истины, а между тёмъ и самъ, когда добился половины голосовъ противъ Оригена и его защитниковъ, увиделъ, что голоса эти подвупные, и что дело наследованія вопроса объ Оригене не только не кончено, но и не начато еще; только начинать его и правильно вести при тоглашнихъ обстоятельствахъ константинопольскихъ не было никакой возможности, и святый ревнитель вёры принуждень быль оставить его на будущее время. На соборъ же халкидонскомъ Ософиловомъ объ Оригенъ и его сочиненіяхъ не было

<sup>&#</sup>x27;) Sosomen. lib. VIII. c. 12.—Socrat. lib. VI. cap. 12.—Georgii alexandrini avita s. Chrysostomi».—Polybii vita s. Epiphanii (edit. Petav.) n. 60.61. Baronius ad an. 401—403.—Palladii dialogus.—Sauclieres, Ristoire des consiles t. II. p. 135—148, et p. 119—192.

и рѣчи, о нитрійских оригенистах также почти не упоминали. Өеофиль, вѣроятно, чтобы предотвратить раскрытіе на соборѣ истины по ихъ дѣлу, самъ позваль ихъ къ себѣ, уговариваль принести показніе и смиренно просить прощенія, и когда тѣ послѣдовали его совѣту, дѣйствительно примирился съ ними и приналь въ общеніе съ церковію, а Діоскура, Исидора и Аммонія, къ тому времени уже умершихъ, будто бы оплакаль даже непритворными слевами. Замѣчательно, что послѣ этого у Өеофила почти совсѣмъ исчезла прежняя ненависть къ Оригену, котораго сочиненія онъ начинаетъ теперь читать безъ всякаго негодованія, и находить въ нихъ многое даже достойнымъ похвалы.

Получено было посланіе Өеофила и въ Римъ; но папа Сврицій не обратиль на него большаго вниманія, и не осудель ни Оригена, ни его сочиненій, ни натрійскихь оригенистовъ, не осудилт, по словамъ Іеровима, по причинъ простоты своей'), но върнъе сказать, всявдствіе благоразумной осторожности своей, не осудель потому, что на западё слешкомъ мало еще известенъ быль Оригенъ, чтобы можно было съ основательностію произнести надъ нимъ такой или чной судъ, а если извёстенъ быль отчасти, то только съ корошей стороны. Поэтому-то Іеронимъ, прибывній въ Римъ съ цілію не только подорвать вредить прежде превозносимаго имъ Оригена, но и достигнуть его осужденія, брался за діло не совсемъ легкое. Темъ не мене онъ приложель въ нему всю ревность и ученость, и повидимому добился полнаго усибха. Кромъ Ісронима, внакомиль римлянъ съ Оригеномъ и Руфинь пресвитерь аквидейскій, который также успёль уже перевести на латинскій языка многія сочиненія его. Вы двука ивстахъ на востовъ, какъ это мы знаемъ уже, Оригенъ быль

<sup>1)</sup> Ad Principam epist. 127.

осуждень на основаніи реценвій, обвинявинку его во множествв заблужденів; но также въ двукъ мъстакъотказались осудеть его на томъ основанін, что рецензів ложны, что многія нет повменованных въ нехъ заблужденій вовсе не принадлежать ему. Въ рецензіять обывновенно ссылались на жері арубу какъ на такое сочинение, въ которомъ можно встретить все эти ваблужденія; восточные анологеты Оригена старались напротивъ 10назать, что даже въ жері фрубу ноть отнув заблужденій. говоря уже о другихъ сочиненіяхъ. Когда Іеронимъ ушель въ Рвиз. Руфинъ, чтобы предотвратить Рвиъ отъ показанной исторін съ Оригеномъ, ръшился перевести на латинскій явыкъ тері фруфу, чтобы ужъ лучше судили Оригена по подлинному источнику его ученія, чёмъ но влеветамь: а чтобы тёмь вёрнёе предотвратить быстрый повороть мийній противь Оригена, онъ переводить вромв того и анологію Памфила за Оригена, какъ лучшее и върнъйшее по его мивнію изложеніе ученія Оригена, а главное какъ выоженіе не мало авторитетное, нивющее не въ примвръ большее предъ какима би то ни было реценвіями право на то, чтобы служить руководствомъ въ сужденія объ Оригенв. Руфина, такима образома, становился прямо на дорогѣ Іерониму; но Іеронимъ вѣрилъ въ святость своего призванія и рёшился употребить всё мёры на тому, чтобы со славою выполнить его. Онъ сталь утверждать, что Рубинъ въ своемъ переводъ совершенно извратиль смысль подлиннаго текста сочиненія жері друбу, что это сочиненіе даже въ переводъ Руфина не безъ заблужденій, но что въ подлинномъ текств оно отъ начала до конца переполнено вми, и что поэтому для бевопаснаго чтенія пері друбу необходимо прежде читать книгу объ Оригенъ. Quisquis igitur hos voluerit legere libros (De principiis), legat prius hunc librum, uncara Іеронемъ въ Авету<sup>1</sup>). Этотъ hic liber, быль вонечно не что

<sup>&#</sup>x27;) Ad Avit. epist. 100.

вное, какъ одна изъ рецензій на Оригена или одинь изъ спи своръ заблужденій его. Какое било содержаніе hujus libriэтого списка, чакія въ немъ перечислялись заблужденія, —тв ли самия, что в въ паскальномъ пославів Өеофила, или вътъ,-ны не знасиъ; но мы вибемъ одно посланіс самого Ісронима (къ Авету 100), въ которомъ онъ излагаетъ заблужденія, имъ самемъ вейленныя у Оригона, и по которому им можемъ съ върностію судить, насколько подвинуто было Іеронемомъ дъво поняманія Оригена. Излагая ученіе Оригена, мы по частямъ указывали, какія въ этомъ пославін приписываются за блужденія Оригену; теперь сважень только, что Іеронить отнрыль у Оригена совершенно тв же заблужденія по восмологів. антропологів, деменологін в осхатологін, вавія отврыты в нашимь изследованиемъ; не отвршль только сразу незаметной фальии въ учени Оригона объ освящения, или усвоения въда искупленія: во зато, довърнинсь въроятно рецензівнь на Оригена, дурно вередававшимъ симсаъ ибкоторыхъ его выраженій, приписаль Оригену и заблужденів, вовсе ему не принадлежащія. Такъ онъ приписываеть ему ученіе о метемисиховъ въ ся безусловномъ видъ, т. е. въ смыслъ египетскаго и писагорейскаго переселенія душть во всякія тіла, не новиючая и животныкъ, каковое ученю, какъ мы виделе. Оригенъ напротиръ прамо и решинельно отвергаеть; но, что самое главное, на основание ибкоторыхъ дурно полячикъ инъ ибсть жере друго, приписываетъ ему многія заблужденія въ учемін о Тронців н ниць Інсуса Христа. Въ первой же книгь своей, говорить Ісронимъ, Оригенъ учитъ, что Синъ Болій не ролденъ, но сотворень, что Богь Отепь по невидамой природо не мометь быть видимъ даже Опномъ, что не истина это, что Сынъ, который есть образь невидимаго Отца, равень Вогу, что Вогь Отенъ есть свёть непостижний, а Христось по сравнению съ Отдемъ, соть очень малий (parvulum) свёть, который тольно

LIS HACD, NO HAMICH HOMOME, RAMETCS BEJERNAD, TO TOJUBO Богъ Отепъ есть всемогущее благо и Богъ совершеневащей благости. Сынъ же не есть благо, а накій тольно образъ или отблесвъ благости, что Духъ Святый, третій послів Отца и Сына-сотворевъ. потому будто, что вромв Бога Отца ничего нътъ несотвореннаго, что Богъ Отецъ пребываетъ во всемъ существующемъ, Сынъ же только въ разумныхъ тваряхъ, Духъ святыхъ, почему могущество Отца только въ нёкоторыхъ больше чёмъ могущество Сына, а могущество Сына-больше чемъ Духа Св., котя впрочемъ села Духа Св. выше всего остальнаго, потому что Овъ есть святый и освящающій». При всемъ томъ однакомъ, справединвость требуетъ сказать, что Геровначительно подвинуль дело более бливкаго къ истине пониманія Оригена, потому, что во 1-хъ онъ открыль у Оривъ нать настоящемъ виде те заблужденія. гена и выставилъ которыя прежде вли не быле замёчаемы, или если и замёчались, то представлялись въ самомъ уродливомъ видъ, и во 2-хъ отсёкъ большую часть принисывавшихся доселе Оригену самыхъ нелепыхъ мивній (о магін напр., о вторичномъ распятін Христа и др.) Что же насается заміченных имъ неправославныхъ выраженій въ парі фрубу о Тронців и лиців Інсуса Христа, то, конечно, они неправильно были выв неретолкованы частію потому, что такъ толковались они въ прежнихъ рецензіяхъ, а частію просто изъ увлеченія полемикою противъ Руфина, и потому требовали еще болве правильнаго и безпристрастнаго объясненія, которое и сделано отчасти Руфиномъ, въ его переводъ лері арубу. Какъ бы то на было вирочемъ, но Іеронимъ, своею новою рецензіею на Оригена, думаль не ослабить действіе прежимкь, рекомендованних рецензій, а напротивъ усилить, не помочь оправданію Оригена, а способствовать его осужденію. Онъ сдёлаль новый переводъ жері друбу вменно съ цівлію подорвать предеть перевода Руфинова, въ которомъ указанныя рецензіей Іеронима неправославемя мёста частію на основанін самаго тевста, частію же на основани совершенно православнаго ученія Оригена о Тронцв и лицв Інсуса Христа въ другихъ сочиненіяхъ, были сиягчены в поняты въ православномъ смыслъ, въ которомъ также и дъйствительно неправославныя мижнія Оригена по космологів, антропологів, демонологів в эсхатологів были изложены въ выраженіяхъ неясныхъ, нерѣшительныхъ и стояли въ тъни, -- сдълалъ новый переводъ, въ которомъ выставлено было все это въ совершенно ясномъ и ръзкомъ видъ. Онъ, кромъ того, отвергъ всякое значение и того единственно могущаго служить въ оправданію Оригена фавта, что онъ высвавываль свои мифиія съ сомифијемъ и колебаніемъ какъ свои догалки. а не вакъ догматы-съ тою решительностію, съ вакою обывновенно высказывали свои мнівнія еретики, и съ какою потомъ отстанвали ихъ 1) Онъ, наконецъ, всячески старался выставить на видъ великую опасность мивній Оригена, указываль въ нихъ съмя будущаго великато раскола церкви, и нашель въ лицъ нъкоей Марцеллы самую ревностную и неугомонную провозвёстницу своихъ взглядовт, которая всюду била тревогу о грозъ, имъющей разразиться надъ Римомъ отъ ереси оригенизма. Следствиемъ всего этого было то, что Оригенъ действительно быль осуждень въ Риме, хотя и очень немногіе участвовали въ этомъ осужденіи. «Благодарите Бога, писаль Іеронимь въ Паммахію, что проповедуемое и совершаемое на востокъ пріемлется Римомъ, что проповъдуемое на ваоедръ Марка евангелиста пріемлется и утверждается ваоед-

<sup>1)</sup> Въ томъ же письмѣ къ Авиту: «чтобы не быть обвиненнымъ въ ученіи Пифагора, послѣ столь гнуснаго разсужденія, онъ (Оригенъ) говорить: это сообразно съ нашимъ митніемъ пусть считается не догматами, а вопросами только и предположеніями». Этимъ веронить именно дочеть то казать, что такое оправлявіе не имъетъ никакого смисла и значенія.

рою ап. Петра, что осужденный (т. е. Оригенъ) на востожб осужденъ и въ Римв. 1). Въ своемъ сочинении противъ Руфина (lib. II. п. 22), вёроятно для большей важности, Іеронимъ го-Анастасій и Өеофиль и Хроворитъ: «блаженные епископы мацій и весь соборъ православныхъ какъ востока такъ и запада единодушно осудням его (Оригена) какъ еретика»; но это несомивнива гипербола, потому что не говоря уже о томъ, что на римскомъ соборъ противъ Оригена (если только былъ еще такой соборъ) не участвоваль никто изъ восточныхъ епископовъ, изъ самыхъ римскихъ епископовъ участвовали въ немъ немногіе, какъ самъ Іеронимъ сознается въ своемъ письмъ въ Принципіи »), да и въ приведенномъ мъстъ указываетъ вромъ папы только на двухъ римскихъ епископовъ, такъ что поэтому если и допустить, что быль въ Римв или гдв либо на западъ соборъ противъ Оригена, то несомивнио, что онъ быль самый незначительный, на которомъ судьба Оригена ва-висъла гораздо больше отъ личнаго взгляда на него самого папы, чёмь отъ единодушнаго правильнаго изследованія и решенія діла. По врайней мірів, папа Анастасій въ своемъ посланіи въ еп. медіоланскому Симплиціану извізщаеть объ осуждении Оригена и его сочинений только отъ своего лица, не упоминая вовсе ни о соборъ противъ Оригена, ни о соборномъ какомъ либо опредвления,; другихъ же памятниковъ осужденія Оригена на западів никавихъ нівтъ. Винценци не только утверждаеть, что никакого собора и соборнаго осуж-

<sup>1)</sup> Epist. ad Pammach. 97. n. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Fpist. ad Principiam 127. Въ немъ между прочимъ говорится: Tunc impletum est: putas, veniens Filius hominis fidem inveniet super terram? Refrigerata charitate multorum, pauci qui amabant veritatem, nostro lateri jungebantur.

в) Посланіе это въ полномъ видѣ можно читать у Винценци vol. 3. р. 286, 287; есть оно и въ сборинкѣ соборныхъ актовъ Бини.

денія Оригена не быле въ Римв, не даже, что н. самить папою Анастасіема не быль осуждень Оригень, и счичаеть названное посленіе Анастасія подлежнымъ, на томъ межау прочить основанін, что отъ папы Анастасія сохранилось другов носланіе въ Іоанну епископу Іерусалимскому, въ которомъ риз просить Іоанна наблюдать за Руфиномъ, чтобы тоть самъ не раздёлаль и не проповёдываль тёхъ странныхъ, противныхъ апостольской вірів минній Оригена, съ которыми они почемуто ръшился познакомить римлянъ, переведши на латинскій язынь жері фрубу, о самомь же Оригень говорить, что не знаетъ ни того, вто такой быль Оригенъ, ни того, чему училь онъ (Origenes autem, cujus in nostram linguam composita derivavit (Rufinus), antea et quis fuerit, et in quae processit verba, nostrum propositum nescit). Очевняное дело, закимулеть изъ этого выражения Винценци, что пара не осущнать ин Оригена, ни его сочинений, потому что какъ могь осудиты, невная не самого судимаго, кто онь быль, не того, чему онь учель, а потому есле дажие и говорить папа объ осуще-HIM BCARATO ARME THTAMMATO ODRITCHA (ut unusquisque Deo serviens ab Origenis lectione revocetur, damnandumque sententia principum, quem lectio reum prophana prodiderit) 1); то равумьеть или вакой либо испорченный переводь жер! аруши, нля вообще какое либо переполненное разными заблужденіями писавіе, приписываемое Оригену, но вовсе не подлинныя сочиненія Оригена. Представлять же діло такь, что папа дійствительно осудиль Оригена, а потомъ предъ Іоанномъ не сознавался и какъ бы раскаявался въ этомъ, было бы слешкомъ осворбительно для чести Римскаго и притомъ внаменитале первосващениява в). Но не основательность такого умовакаю з ченія сама робою оченидна. Цана пишеть в Руфивів напа по-

н) И это посланіе можно четать тамъже.

<sup>\*)</sup> Bammoungs vot. 8. b. 278-298.

реводчась пері фруфу-сочиненія, по словамь папы, поравившаго уше рамлянъ своими странными мевніями, и осли говорать объ осущения того. и запрещения читать то, что носить има Оригена, то очевидно прежде всего разумветь переведенное Руфиномъ сочинение жері друбу, а не просто какое либо рукописаніе в притомъ несправедливо носажее има Оригена. То правда, что въ посланія въ Іоанну не высказано осужденіе на всё сочиненія Оригена безусловно, ничего не сказано также объ осуждение самого Оригена, какъ это было сделано посланів въ Симилиціану; но такая сдержанность папы очень естественна предъ восточнымъ епископомъ предъ епипритомъ, который бевъ сомнънія былъ Іеронимомъ папъ какъ оригенистъ и ревностный защитникъ Оригена. Итакъ, то несомивнио, что папа Анастасій осудняв какъ Оригена, такъ и всё его сочиненія, котя осуднять бевъ надлежащаго изследованія дела-слишком поспешно, а главное -- слишвомъ ръдинтельно и безусловно, что и высказалось въ его совъстанвомъ посланін въ Іоанну. Повдиве, именно на пою Геласіемъ (494 г.), это безусловное осужденіе было значетельно ограничено, снато со всёхъ техъ сочиненій Оригена, о которыхъ съ похвалою отвывался бы Іеронимъ, и оставлено только за твин, которыя онъ осуждаль.

Такимъ образомъ, собственно говоря, до сихъ поръ Оригенъ не былъ еще осужденъ, въ томъ смыслъ не былъ осужденъ, что нигдъ это осужденіе не предшествовалось безпристрастнымъ взельдованіемъ его сочиненій, его ученія, а совершалось большею частію быстро, и притомъ подъ сильнымъ вліяніемъ личныхъ интересовъ, личныхъ отношеній, почему оно и не имъло нигдъ ръшительной силы, а тъмъ болье силы общеобязательной. Попытки всъхъ указанныхъ нами частныхъ осужденій Оригена подготовляли только матеріаль для будущаго ръшительнаго иля вселенскиго осужденія, которое однакожъ отложено было исторією еще на долгое время. Если первый вселенскій соборъ не осудилъ Оригена потому, что не

нашель у него на ереси Павла самосатского, на ереси Арія, то потому же самому не могъ осудить его и третій вселенскій соборъ, осудньшій ересь Несторія, которая была таже ересь Павла самосатского и Арія, только въ иномъ видв. Равнымъ образомъ четвертый вселенскій соборъ, осудившій Евтехія, не могъ осудить Оригена потому же, почему не могъ осудить его вселенскій второй, не нашедшій у него ничего похожаго на ересь Аполлинарія, дальнёй шимъ только развитіемь которой и была ересь Евтихія. Что же касается заблужденій Оригена по второстепенникь вопросамъ христіанской догнатики, то до сихъ поръ они не могли быть норажени вселенскимъ осужденіемъ потому, что выскаванныя самниъ Оригеномъ съ сомевніемъ, въ видв простыть догадовъ, не успели еще нигае явиться въ виде догиатовъ, не т. е. пріобрасти себа ревностинка посладователей, которые бы твердо столля за некъ какъ за учение несомивно иставное, в также рышительно отвергали васающееся тых же вопросовъ догматы обще-церковнаго ученія. Пока этого не случилось, мискія Оригена не представляли для церкви никакой опасности, и не имвли для нея никакой важности, и она неofpamaga na hex's bhemanis, toung takme, raks h by hores. шее время она не обращаетъ вниманія на умствованія философовъ, пова они имфють вида простыть философскихъ умствованій, и которыя только тогдя пораждеть оже своимь осувденіемъ, когда оне делаются догматами, принадлежащимя сектантамъ, замъняя собою у никъ догматы утверждениме ея собственною властию. Но, навонець, нозвлются и оригент CTU-CERTRETH.

## II. Періодъ вселенскаго осужденія Оригена и его ученія.

Возникновеніе в развитіе оригенняма въ палестинскихъ монастиряхъ. Осужденіе его на пом'ястныхъ—антіохійскомъ (542 г.) и константинопольскомъ (543 г.) соборахъ. Осужденіе Оригена и оригенизма на 5-мъ вседенскомъ соборѣ. Цовтореніе этого осужденія на двухъ посл'яднихъ вседенскихъ соборахъ. Различное отношеніе въ Оригену на востокъ и на запад'я посл'я вседенскихъ соборовъ.

Повытан частных осужденій Оригена, - осужденій, кань мы видели, всегда нерешительных, всегда всеречавших противоağâctbic, -- mpăre crompt nociărctrient, polico to, tro ycrnere внимание из Оригену и его мивніями. Поствиння волиснія ав периви изъ за сресси еще болье способствовали этому: и привославные, вы споракь сь сретиками, чаще прожено стали обращаться пъ Оригону, равно камъ съ своей стороны и сретии также. Такъ было, по свидживальству Стефана Гобары, посяв халкидоискаго вселенскаго собора, въ которомъ осущение на немъ менофивиты, мякь извъстно, видели не православный соборъ, а соборъ чисто-несторіанскій -- прочивний и ефесскому ресленскому собору и учение св Кирилла александрійскаго, поборянка правослявів противъ неоторіанъ. Но глубие вчятиваясь ви Орвгена, и находя у него много странных мейний, православние должни были наконець и сами отречься отъ Оригена нять безусловинго авторитета въ вопросахь вёры, и въ главахь вречиновь подорвать этоть авторитеть, нь эткь особение CHYPREES, ROTTE - SPECIERAND VARABLOCK HOMICEMENTS - BL - COTHEніяхъ Оригена м'єста и выраженія, повидимому, -впожив благопріятныя имъ, подорвать---выставивь еретикамъ на видъ неправомысліе Оригена во многих вопросах вівры, что и дівлали православние, по словамъ Гобары, выставляя на видъ котя высваванныя съ колебаніемъ, но во всякомъ случав не православныя мейнія Оригена о происхожденік дупт, о людяхь жаль падшихъ антелахъ, о наназаніять грешниковъ и т. под. 1). Появившійся около этого времени и пришисываемый Варсонофію діалогь, въ колоромь опровергались эти мижнія Оричена. написанъ именно по этимъ побувленіямъ 2). Еретини навонемъ н сами обратили вниманію на эти миннія Оригонас-но такъ кань у Оригена выскаваны эти мийнія большою частію не совсвиъ ясно и решительно, тель какъ кроме того Оригент часто выспавываеть по неспольно разомь имедположеній касательно того на другаго вопроса вёры, то не всё еретиви одинаково монали Орегена, а мотому поднали споры, разаблились на мартім 3), изъ которыкъ однё болье, другія менёе рёмительно стоили за Оригена: однв не понявъ хорошо его учения, стоили ва него какъ ва учителя всецвло православнаго, другія, понявъ систему Оригена даже и въ истинномъ ел смыслъ, нашли ее тъмъ неменъе самою лучшею и во всъхъ пунктахъ самою близвою въ истинъ системою, и стали ея ревностными послъдователями и продолжателями. Какъ прежде египетскіе, такъ теперь палестинскіе монастыри становятся притономъ оригенизма, только оригенизма уже въ строгомъ смысле слова, т. е. въ смысль секты, содержащей и проповъдующей вирсть съ чистымъ ученіемъ Оригена и его чувдыя православію мижнія вавъ несомнънные догматы, и притомъ не въ оригиналъ, а часто въ искаженномъ, видъ. Къ началу 6-го въка оригенизмъ пронивъ даже въ обитель Саввы Освященнаго, который однако же не долго терпиль новоучителей и изгналь ихъ, какъ бунтовщиковъ. Но изгнанные, вмъсть съ присоединившимися къ нимъ новыми единомышленниками - оригенистами, основали свою собственную обитель подъ именемъ новой давры. Пока видъ св.

<sup>1)</sup> Photius in cod. 232.
S) Gallandii Bibliotheca patrum t. XI.

<sup>\*)</sup> Такъ представляется дело въ общесний пресентера Таконся «De receptione haereticorpin» в. XI.

Савва, оригенисты были еще довольно осторожвы, редко высказывали публично свои мивнія, не производили безпорядковъ, старались жить въ миръ съ св. Саввою и его старою лаврою, отнуда получали даже себъ настоятелей; но посль его смерты, они сбросили маску и стали вести открытую пропаганду въ пользу оригенизма, который мало но малу проникъ даже въ старую давру и въ другіє палестинскіе монастыри. Настоятель новой лаври, Феодорь Аскиза, и настоятель монастиря св. мучениковь Дометіань, по свидетельству Кирила жизнеописателя св. Саввы и Евагрія, была первые въ ряду оригенистовъ; и когда первый быль сдёлань епи-СВОПОМЪ АНЕИРСКИМЪ, ОРИГСИИСТЫ ПОЧУЯВЪ СВОЮ СЕЛУ, ПОДНЯЛИ голову, начали силом почти всёхъ вербовать въ свою секту м производили какъ въ монастырахъ, такъ и внй монастырей всякаго рода безпорядки. Межку тёмъ какъ Петръ, тогданній іерусалемскій епископъ, медлиль, самь не вная что ділать, Ефремъ антіохійскій, опасаясь, чтобы зараза не проникла и въ его паству, действоваль быстро и решительно; онъ созваль въ 537 г. въ Антіохіи соборъ, на когоромъ осудиль оригенистовъ, и известиль объ этомъ самого Цетра соборнымъ посланіемъ 1). Оригенисты этимъ не только не смутились, но и стали решительно требовать отъ своего епископа, чтобы онъ исключиль Ефрема изъ диптиховъ ісрусалинскихъ; тогда Петръ ръшился наконецъ прибъгнуть въ помощи свътской власти: избравъ насколько неувлеченныхъ еще въ оригенизмъ надежныхъ монаховъ (Конона архимандрита, Руфа и др.) изъ старой давры и монастыря св. Өеодора, онъ посладъ ихъ, подъ охраною римскаго діакона Пелагія, къ императору съ жалобою на безчинство монаховъ-оригенистовъ, и съ письменнымъ изложеніемъ содержимыхъ ими неправославныхъ мебній Оригена, которыя Петръ просиль подвергнуть соборному осуждению и тымъ пресъчь развитіе новой ереси.

<sup>&#</sup>x27;) Акты этого собора не сахранились, но сокранилось зато самое соборное посланіе еп. Ефрема (libellum Synodicum apad Instellum ...).

Императоръ Юстиніані, какъ извістно, всі усилія свои ваправлявшій къ тому, чтобы избавить имперію отъ смуть и раздъленій, получивши изв'ястіе о новой ереси, основателенъ воторой выставленъ быль Оригень, немедленно обратился нь патріарху вонетантинопольскому Мин'в съ пославісив, въ кото ромъ повеженать осудить заблуждения оригенияма вмёстё съ виновинкомъ няъ Оригеномъ, осудить соборомъ бывшихъ на то время въ Константинополв по разнымъ обстоятельствамъ еписконовъ, и затемъ известить объ втомъ соборними посланіями вею имперію. Въ этомъ посланін Юстиніана въ Мин'в не тольво перечисимотся, но и опровергаются все действительныя и мнимы ваблуждения Оригена, такъ что оно имънть скорве видъ трантата, составление котораго, конечно, не принадлежить самому Юстиніану въ томъ смыслё, чтобы онъ самъ нашель въ сочиненіяхъ Оригена (повазанныя въ трактать) заблужденія н самъ составняв опроверменіе ихъ; трактать этоть, вёрнёе всего, быль или просто буквально списанъ съ присланной Петроит іерусалимскимъ вниги заблужденій Оригена или извлеченъ изъ нея-самимъ же императоромъ или въмъ другимъ, по его порученію, - это все равно. Дело въ томъ, что этоть трактать, равно какъ и послужившій основаніемъ ему списокъ заблужденій Оригена, составленный Петромъ ісрусалимскимъ, представляетъ собою не новый опыть научнаго изследованія заблужденій Оригена по первоначальнымъ источникамъ по сочинениямъ самого Опигена. а новый опыть обвиненія Оригена по слухамь, или вёрнье взь усть оригенистовь, которые многія изь ваблужденій, дви ствительно принадлежащихт Оригену, значительно измёнили и нсказили, и въ нимъ присоединили свои собственныя заблужденів по вопросамъ о Тронцъ и лицъ Іисуса Христа. Въ трактать этомъ перечисляются следующія ваблужденія Оригена: 1) что Отецъ больше Сына, Сынъ больше Духа Св., а Духъ Св. больше всехъ духовъ, -- точите, что Сынъ и Духъ Св. по

сравнению съ Отпемъ тоже, ито по сравнению съ вими тварные дуки, и даже болье; 2) что Сынь и Дукь Св. суть не болье, какъ служебния по отношению въ Отпу существа λατβργικά ζως ministratoria amimalia); 3) το Ayus CB, eers самый первый и самый выстій дукь ва раду тварымивь дуковъ (en. dedifueros es Harods veryogods, agoróponos anons nelcons unique) 4), что Сынь по видить Олив, а Дуль -- Сынв, 5) что Інсусь Христось въ воний вёковъ постращеть за спасене діанола, 6) что всемодущая сила Божія преявляется въ постоянномъ творенія безконечнаго ряда сийнающих друга друга міровъ, 7) что всемогущество Божіє тамъ не менае ограниченно, 8) что всь тварные духи совечны Бору, 9) что духи после паденія вакиючены въ тъла. 10) что солице, луна, вивалы ч всь вообще планеты одушевлены разумными существами, 11) что мученія осужденных группинковь и демоновь не врани, и 12) что въ воспресения души будуть облечены тончайшими небесными ная эфирими телями круглой формы ). Изъ числа этикъ заблужденій последнія пять визчительно искажени, а нервыя семь и вовсе не принадаежать Оригену, а между тъмъ оригенисты. выдавали ихъ за принадлежащие Оригону догиаты, такъ по крайней мірі слідуеть предполагать на основаній повазаннаго посланія въ патріарку Мині, прямимъ поводомъ въ воторому было донесеніе изъ Іерусалима о буйстві и заблужденіяхъ оригенистовъ. Ничего нътъ, поэтому, удивительнаго, если осужде ніе, справедливо заслуженное оригенизмом, въ такомъ его виде, цало и на того, на кого онд ссылался какъ на свой прямой источникъ, - на Оригена. Соборъ въ Константинополъ 543 года, подъ предсъдательствомъ патріарха Мины, выполнить буквально волю императора; на немъ осуждены всё показанныя въ посланіи заблужденія (какъ действительныя, такъ и мнимыя), осужденъ и самъ Оригенъ, соборное носланіе по этому пред-

<sup>. 1)</sup> Порденіе это ва пелиома его вида можно читать въ сформина, приня г. ЖТ.

мету разослано эсёмъ ещесковамъ водтова, ноторое и принито было всёми ими безъ малёйшаго возражения; въ этоми послачим ими между прочимъ, согласно волё мицератора, повелёвалось не руковолагать ни въ ещеснова, ни въ пресвитера того, ито предварательно не произнесетъ анавеми на Оригена и заблуждения его.

Вибств съ вопросома объ оригенизмъ, если еще не разъme, noreste care bondece a con covaquela their track. Hisвъстно, какое сильное противодъйстве како на востокъ, такъ в на западъ неожиданно встрътвиъ Юстийнанъ нь своемъ желанія достигнуть повсюднаго осущенія тремь главы; малоче-HÉMIHOCTA SAURTORY SACTARIAS MAMOHETT MINODATORA COSERVA вселенскій собор'я (558 г.) ва Комстантивенсяй, коуорый и осудни три главы въ 14-ти своихъ анасемачинать. Не осущдень ли быль на этомъ соборъ оригениями, -- осущень ли быль Оригень? Есть много, вовидемому, основаній думать что вёть, но еще больше есть основанів утверждать, что дійствительно осуждень. Винценци, хоти и признасть дожними сендътельства и объ осумдения Оригона на помъсчиять анајокийсвоих и константинопольском соборями, тимь не мение, повидимому, еще готовь бы согласиться съ этимъ; объ осужденія же на 5 вселенскомъ соборв и слышамь не мочеть. На наимы основаніяхь? Прежде всего, но мейнію Винценци, свядітель ства Либерата 1) и Факуида 2) (сопременникова себора) наимьють никаного въростія, каки свидімськогов, людей різшктельно стоявшихъ врочивъ осущения трехъ главъ; также небольшаго вівродтія заслуживаеть и овидітельство Кирила синтопольскиго (писавшаго спуста два или три вода послё собо ра), 3) канъ человъна явно не сочувотвованиято осуждению

<sup>1)</sup> Breviar. cap. 20-24.

<sup>2)</sup> Facund. lib. 11. cap. 4.

<sup>3)</sup> Bu amsucouncaniu Consu Othanichtharo a ch. Escribia.

твив же тремь главъ. Притомъ же, нажимъ ображенъ могло ваваться съ осужденіемъ трехъ главъ, для вотораго единственно и созвань быль соборь, осуждение Оригена? Да и въ чему это осумденіе, если согласно съ повазанными свидътелями до пустить, что не задолго предъ лъмъ оригенизмъ и Оригенъ были уже осуждены по распоряжению Юстиніана на Константинопольскомъ соборъ помъстномъ? Послъднее вовражение, вакъ очевидно, слабъе всёхъ: осуждение оригенияма на вселенскомъ соборъ имъло тоже вначение, какъ и осуждение трекъ главъ; повсюду разосланъ быль эдикть Юстиніана и объ осужденіи трехъ главъ, но многіе рішительно воспротивались ему, почему и окавалось необходимымъ украпить это осуждение высшимъ авторитетомъ-вселенского одобренія. Точно также и съ оригенизмомъ: оригенисты, узнавши, что они осуждены по одному приказанію императора, безъ надзежащаго разсмотрівнія нхъ дёла, безъ призыва нхъ самихъ къ отрёту, вовсе не сочли такого осужденія ни правильнымъ, ни обявательнымъ для себя, а потому прервали всякое общеніе съ церковію, оставиля монастыри и стали распространять свое ученіе между мірянами, двлая въ тоже время набеги на монастыри, съ пелію увлечь ва собою оставшихся тамъ православныхъ монаховъ; и тутъ, вначить, также необходимъ быль авторитеть вселенского собора, какъ и во вопросу о трехъ главахъ. Далбе, нельвя скавать, чтобы осуждение оригенизма не имело никакой связи и съ дёломъ о трехъ главахъ, потому что въ нёкоторыхъ анаосматизмахъ (7, 8 и 9) противъ оригенистовъ почти тапже формулировано ихъ несторіанствующее ученіе о лицв Інсуса Христа, какъ оно ваключалось и въ трехъ несторіанствующихъ главахъ. А потому естественеве было бы отъ показанныхъ противниковъ осужденія трехъ главъ, или, что тоже, отъ этихъ несторіанствующихъ (по мысли Винценци) свидетелей, ожидать, что они пропустять факть осужденія оригенизма, въ нъкоторых пунктакь совнадающаго сь икь себственными тенленціями, чёмъ выдумають совсёмь небывалое осущеніе. Но положимъ даже, что въ осужденномъ соборомъ оригенизмъ вичего не было несторівнскаго: что же выигрывали для своего дъла несторіанствующіе свидётели намишленіемъ небывалаго осужденія оригенизма, тімь болью, что говоря о немь, они не ставить его на мёсто осужденія трехъ главъ, не проходять молчаніемъ и этого последняго, для нехъ непріатнаго осуждевія, но равно упоминають о томь и другомь? Не признакь ли это скорфе безпристрастія и правды, чемъ подлога и обмана? Притомъ же Евагрій, писавшій свою исторію спуста всего 40 льть после собора, и имений потому полную еще возможность отврыть истину, почти также передаеть дело, каке указанные три свидетеля. 1) То правда, что разсвавы Либерата, Фавунда, Кирилла и Евагрія представляють между собою ніввоторыя разности, но эти разности не простираются до такого явнаго протеворъчія, чтобы нав ва нихъ можно было отрицать самый разсказываемый фанть. Разсказъ Евагрія съ неиногими изижненіями повторяють всё дальнейшіе восточные веториви-авторъ александрійской хронеки, Георгій Синкелль, Өеофанъ, Фотій, Ниль оссолонивійскій, два анонимные историли соборовъ, Зонара, Глика, Кедранъ, Никифоръ. Неумели же цёлый длинный радъ историковъ могъ допустить одну и ту же грубую историческую ошибку? Можно пожалуй объяснать эту ощибку переменою на всемъ Востоке обще-церков: наго мивнія объ Оригенв; но самая перемвна эта требуеть объясненія; и чемъ инымъ въ самомъ деле объяснить установивнійся въ половинь 6-го въка взгледь на Оригена нъкогда безмерно любимаго и уважаемаго учителя перкви какт на еретика, чемъ нимъ это можно объясниты, какъ не вселен-

<sup>\*)</sup> Hist. lib. IV. cap. 10-40.

снить обще-обязательнымъ осуждения Оригена? Пусты вёрно и то, что ни въ одномъ изъ указовъ или новеллъ Юстиніана противъ разнить ересей, въ которихъ обыкновенно перечисляются всё главийшіе когда лебо осумденные еретиви, не упоминается объ Оригенъ еретигъ; но для насъ достаточно, если не написаннаго, то уже несомевнео подписаннаго самемъ Юстиніаномъ посланія на патріарху Минь, сохраненнаго Недриномъ. Винценци думасть, что самое это носланіе-подложное, что оно написано къмъ небудь изъ недобнить Факунду вли Либерату съ нарочитою привы исторического обмана; но ны уже полазали, что подобный обизнъ не вийль бы ровно никаного смысла. Напрасно Винценци затрудняется и твиъ, почему папа Вигилій въ свойнь мосланівнь нь императору и натріарну Минъ, навлявляя свое согласіе на осужденіе безъ него осужденных уже еретиновъ-Анениа, Севера, Нетра апамейскаго в др., не упоминаеть въ числе нав Оригена, онъ не упоминаеть объ этомъ просто потому, что посланія свои писаль въ 540 году, между твиъ канъ Оригенъ, по повелению винератора и при участів патріарна Мини, биль осущень въ нервий разв въ 543 году. Пусть такие правня и то. что ни напа Вигнаїй, на проемники его Нелогій І-й и Пелагій ІІ-й въ своихъ громних посланіямъ, направленныхъ протекъ тъкъ, которые вопрека определению 5-го вселенскаго собора решительно отнавывались анаосмалствовать три главы, ни разу не упоминають объ Оригенъ канъ объ осущенномъ чъмъ же соборомъ еретикв; и изв этого ничего не савдуеть: мены не чноминають объ Ориченъ мочему, что не было инканой нумды уновинать, потому что делью папских насленій было склонать менокорныхь въ осуждению тремь главъ, а не осуждение Оригена, о чемъ ни императоръ, ни весточная церковь вонсе и не обращались въ папамъ. Притомъ же, папа Пелагій II-й въ своемъ посланіи въ истрійскимъ епислонамъ (п. 21.) называеть Оригена еретикомъ, и не прямо только еретикомъ, а самымъ худшимъ изъ всёхъ еретиковъ («quid namque in haeresiarchis Origene deterius»), въ доказательство, что уваженіе, которое иёмогда было пятаемо къ авторамъ трехъ главъ, столько же служить свидётельствомъ ихъ чистоты вёры, сколько и велиное уваженіе из Оригену—на самомъ дёлё худшему изъ всёхъ еретику.

Гораздо серіовиве въ этомь случав тоть факть, что подлененть автовъ 5-го вселенского собора неть, а вы имеющихся нороводимъ латинскихъ спискахъ нёть анаосматиемъ противъ ерегенизма, объ Орягенъ же хотя и упоминается, но упоми-HACTCE HOBELEMONY TARE, TO BORCE HOLLSE CHETATE OF OCYMденнимъ на этомъ соборъ. Такъ въ 5-мъ засъдания въ числъ осущениять по смерти оретиновы уноминается и Оригенъ. Имение, когда ноднять быль по поводу авторовъ трехъ главъ вопросъ, -- можно и осуждать сретиковь но смерти, отпы отвечали: «папа Левъ осуднив Евтихія по смерти, послів смерти осущень быль и Оригень и многіє другіе еретики; значить осущать мертиная и можно и делино.» Но изь этого следуеть вовсе не то, что Оригенъ осужденъ на 5-мъ вселенскемъ соборв, а то, что онъ осуждени прежде втоге собора, -- разумълось ин туть осуждение александрійское при Ософиль, или вонстантинопольсное при патріархѣ Минѣ, это все равно. Но сава ин можно считать также неопределеннымъ и неренительнимъ И-е правиде 8-ге засъдания, которое гласить: «вто не аваеспатствуеть Арія, Евномія, Манедонія, Анеллинарія, Несторія, Евтихія, Оршена-со всеми наз нечестивним писаміями, а также и возхъ другихъ еретиновъ осужденныхъ св. канолического церковію и святини четирьми соборами, —да будеть анасема : («si quis non anathemathizat Arium, Eunomium, Macedeninm, Appollinarium, Nestorium, Euthichen, Origenem cum impiis eorum conscriptis, et alios omnes haereticos qui

condemnati et anathemathizati sunt a sancta catholica et apostolica ecclesia, et a praedictis sanctis quatuor Conciliis, et eos qui similia praedictis haereticis sapierunt vel sapiunt et usque ad mortem in sua impietate permanserunt vel permanent, talis anathema sit). Прежде всего, говорять ревностные защитники Оригена-Галловсій, а за нимъ особенно Винценци, -если извъстно, что ни въ одномъ изъ засъданій собора не било вопроса объ Оригень, то очевидно имя Оригена внесено въ И-е правило какою либо враждебною Оригену рукою. Но этого ничемъ доказать недьзя, потому что это II-е правило одинаково читается во встять переводныхъ датинскихъ спискахъ 1), и такой повсюдной ошибки недьзя иначе объяснить, какъ предположивъ, что немедленно послё собора разомъ всё списки его были перепорчены подложнымъ внесеніемъ въ каждый изъ нить имени Оригена, Но едвали допустили бы подобную вещь присутствовавшіе на 5-мъ вселенскомъ соборв многіе почитатели Оригена. между которыми Осодоръ-Аскида спископъ Кесарійскій польковался немалымъ ввачениемъ на соборъ; -- скоръе должно бы предполагать протявное, т. е. что многое относащееся въ Оригену было бы выпущено, уничтожено въ списвать собора. Ноговорять еще, пусть даже имя Оригена и не поздиве внесено, все же въ показанномъ И-мъ правиль говорится объ Оригенъ не какъ на 5-иъ вселенскомъ соборв осужденномъ, а на какомъ лебо изъ первыхъ четырехъ; поеливу же несомвънно, что ни на одномъ изъ первыхъ 4-хъ вселенскихъ соборовъ онъ не былъ осуждень, то значить показанная И.я аначема вовсе и не падаеть на Оригена (такъ разсувдаеть Винценци). Но пусть будеть даже и такъ; во всякомъ случав показаннымъ II-мъ правиломъ 5-й вселенскій соборъ, значить, считаеть Оригена ере-

<sup>1)</sup> Такъ читается это правило и въ набищемся въ нашей (академической) библютеке сборнаке Бини t. XI.

такомъ, и притомъ еретикомъ наи справеданно осужденникъ, вые справедливо подлежащемъ осуждению, почему и гровитъ ананемой всякому, кто захотёль бы относиться въ Оригену вначе, темъ какъ въ еретику; а это для православнаго исторека фактъ уже весьма не маловажный. Но все же, говорять. это еще не значить, что Оригень осуждень 5-из вселенскимь соборомъ, потому что гдф же следы разсуждения о немъ, гдф анасематизмы не противъ лица только, но и противъ ученія его? Ни въ одномъ изъ переводныхъ латинскихъ списковъ натъ ихъ: гдъ же они дъвались, если были? - Долгъ строгой исторической правды не позволяеть историку признать за безусловнодостовърное то обывновенное въ этомъ случай предположение. что такъ какъ на 5-мъ вселенскомъ соборъ отдъльно разсматриваемъ и ръщаемъ быль вопросъ о трехъ главахъ и отдъльно вопросъ объ оригенизмѣ; такъ какъ кромѣ того только по первому вопросу встръчено было сильное возражение и противодъйствіе со стороны Рима, - то папъ быль переведень и послань для сведенія и исполненія только списокь деяній относящихся до трехъ главъ, безъ всякаго упоминанія даже о деяніяхъ противъ оригенизма и Оригена, чъмъ легко уже объясняется и отсутствіе всего дела объ оригенизме и Оригене и во всехъ датинскихъ спискахъ, и тотъ фактъ, что въ бумагахъ Вигилія, Пелагія I, Пелагія II и Григорія Великаго не встрівчается нигді. упоминанія о вселенскомъ осужденіи Оригена. Совнаемся, что это не более, какъ вероятное предположение. Но не имеемъ же мы никакого достаточваго основанія заподозривать Никифора Каллиста, который, упоминая въ своей исторіи объ анавематизмахъ 5-го вселенскаго собора противъ оригенизма, говоретъ, что онъ самъ читалъ ихъ въ подлинномъ спискъ дъяній этого собора (аптодебей), не можемъ заподовривать потому, что недавно приведенное предположение все же гораздо болве разумно и въроятно, чъмъ предположение, что Никифоръ или

самъ сочиниль анисемативмы протить Оригена, или не нашель ихъ уже сочинсивыми и подложно присоединенными къ подлиннымъ соборнымъ дъяніямъ о трекъ тлавахъ; потому что ному и какой былъ разсчеть дълать подобный подлогъ?

Итавъ, мы считаемъ болбе чёмъ вёроятнымъ, что оригенизнъ и Оригенъ были осуждены на 5-мъ вселенскомъ соборъ. Мы имвень 15 правиль или анавематизмъ, въ которыхъ осужденъ оригенизмъ, по общему убъждению историвовъ, на 5-мъ вселенскомъ соборф. Анаоематизмы эти извлечены Ламбеціемъ изъ одного греческаго манускрипта императорской константинопольской библіотеки, и представляются Валузомъ 1) въ следующемъ виде и порядке: 1) Кто верить въ баснословное предсуществование душъ, которое влечеть еще и въ другому уродливому и нечестивому представлению, что всё души въ концё. въковъ возвратятся въ первобытное состояніе, -- да будеть анаеема. 2) Кто утверждаеть, что въ началь сотворени Богомъ существа духовно разумныя—нематеріальныя и безтелесныя сотворены безъ всякаго твердаго и постояннаго образа бытія (absque ullo numero ac nomine), такъ что всв эти существа, по тождеству субстанців, могущества, способностей, по оденаковому единенію съ Словомъ и одинавовому сознанію въ себъ Вога-Слова, составляли вавъ бы единое неравличимое целое,что эти существа, потомъ пресыщенныя божественнымъ соверцаніемъ, ниспали въ низшее состояніе и восприняли каждое сообразное своимъ наплонностимъ, болве или менве совершенныя тыя, одни-тыла тончайшія, другія-тыла грубыя,--кто утверждаеть затемь, что различие тель произошло вследствие правственнаго различія силь небесныхь, изъ которыхь одни сдвлались и названы херувимами, другіе серафимами, третьи начальствани и властими, четвертые господствами, престолами

<sup>·</sup> I) Юг сомально, бибиютеля ниши не виндветь его оборнавонь.

и ангелами и т. д., - да будеть анаосна. 3) Кто думаеть, что COJHUC. JYHA E SBĚBAN OJYMOBJCHU TŘME CAMME DASYMHUME существани, которыя всябаствіе паденія своего сабладись тімь, чемь оне теперь есть (т. с. жевущеми въ планствыхъ тразхъ ангелами). - да будетъ анавема. 4) Кто говоритъ. что одни изъ равумных существъ, всебдствіе охнаденія въ нихъ дюбви къ Богу, заключены въ грубыя, нодобныя нашамъ тъда и сдвлались такинь образомь людьии, - другія же, достигтія последней степени влобы, заключены въ тъла холодина и мрачныя, и такемъ обравомъ составняя міръ демоновъ нан духовъ злобы н погибели, -- да будеть анаосма. 5) Кто думаетт, что ангель или архангель можеть дойти до состоянія животнаго или саблаться человетомъ и влымъ демономъ, и наоборотъ, что человетъ, после превращенія въ демона, можеть сделяться ангеломъ н потомъ последовательно проети чрезъ все чины небесные отъ самаго низшаго до самаго высшаго, вто вробще подагаеть, что низміе порядки существь образуются изъ высшихъ и совершеневашахъ, а эти въ свою очередь наоборотъ изъ назшихъ, да будеть анасема. 6) Кто утверждаеть, что есть два рода выст духовъ, --одинъ состоящій цвъ душь человічесникь, другой изъ высщихъ надшихъ духовъ, — что только одниъ изъ всехъ духовъ пребыль неизмъннымь въ любви въ Богу и въ соверцаніц Бога-в этоть духь есть вменно Інсусь Христось, который есть царь всёхь разумныхь тварей, между тёмъ вань вся природа твлесная -- небо, немля и все что находится между ними-независима отъ него, кто утверждаеть также, что міръ сей не создань, могуществомы единосущной пресвятой Тронцы, во, имва самъ въ себъ и идею своего бытія и предшествующіе его действительному бытію разменты бытія и живни,--сухость, влажность, теплоту и колодь, произвель себя своею собственною творисскою силою, тада будеть вивоема. 7) Кто утворидаеть, что реоев-то, проиде эйновь существований ва

образв Вожіемъ и въ единенія съ Вогъ-Словомъ, духъ-Христось умалиль себя до состоянія человіческой природы изъ состраданія въ ней, - и что Онъ съ одной стороны; вавъ бы подражая въ различной степени падшимъ дукамъ, а съ другойчтобы всёхъ возвратить въ первобытное состояніе, являлся среди каждаго порядка разумныхъ существъ въ соотвътственномъ ему видв, принималь различныя твла и различныя имена, быль ангеломъ среди ангеловъ, силой среди силъ небесныхъ, участвоваль также подобно намъ въ плоти и крови подобнымъ намъ человъкомъ, -- словомъ, кто не исповъдуетъ, что не кто иной, а Богъ-Слово умалиль себя и вочеловъчился,--да будеть анавема. 8) Кто думаеть, что не Богь-Слово, единосущный съ Отцемъ и Духомъ, одинъ отъ пресвятыя Троицы воплотился, савлался человекомъ и есть въ собственномъ смысле н действительно Христось, но что Богъ-Слово есть Христосъ въ относительномъ, несобственномъ смыслъ (хатахруотийс),-нбо (утверждають эти еретики) Христось умомъ своимъ, или умъ-Христосъ соединялся съ Вогъ-Словомъ, и Богъ-Слово по причинъ только этого соединенія съ умомъ Христа самъ можеть быть названь Христомъ, -- и это разумвется не въ соб--ственномъ смыслъ; точно также и наоборотъ-Христосъ можеть быть навванъ Вогомъ только по прачинъ соединенія своего съ Богъ-Словомъ и тоже не въ собственномъ смыслъ, -- вто утверждаеть это, да будеть анаосма. 9) Кто утверждаеть что не самъ Богъ-Слово воплотился въ одушевленномъ тълъ, что не Онъ самъ своею равумною душею нисходиль во адъ и вознесся потомъ на небеса, --- но что все это было только съ твив умонв, который всявдствіе единенія съ Богь-Словомъ быль действительно въ собственномъ смысле Христосъ, - да будеть анасема. 10) Кто утверждаеть, что тело Господа по воспресеніи сділалось эбирнымь и приняло сферическую форму, ваковыми твлами въ воскресеніи облекутся и вев разумный

твари, -- кто утверждаеть, что какъ Христосъ совлекся своего земнаго тъда, такъ и всё разумныя существа не будуть вийть въ воскресения подобныхъ настоящимъ твлъ, -- да будеть анавема. 11) Кто говорить, что последній судв и конець міра будеть состоять въ совершенномъ уничтожения тълъ и всего вещества, -- что конецъ міра сего будеть началомъ новой невещественной природы и что въ этомъ новомъ мірѣ ничего не будеть матеріальнаго, а будеть одна только универсальная душа, -- да будеть анавема. 12) Кто утверждаеть, что сылы небесных и всё люди, и злые духи даже соединятся съ тёмъ Богъ-Словомъ, въ которомъ нътъ никакого вещества, когда та душа, которая (по мысли этихъ еретиковъ) существовала сначала въ образв Божіенъ и потомъ воплотившись сдвланась Христомъ, сама какъ бы исчевнеть въ духовной плиромъ и тъмъ естественно положить конець царству Христову,--- да будеть анасема. 13) Кто говорить, что въ будущей жизни не будеть нивакого равличія между Христомъ и всёми остадыными равумными тварями ни по существу, ни по сознанію, ни по сил'в и могуществу, что всё разумныя твари будуть одесную Бога также, какъ и ихъ Христосъ и какъ это быле въ ихъ домірномъ бытін, -- да будеть анавема. 14). Кто думаеть, что концемъ міра будеть совершенное уничтоженіе всягаго разнообразія, такъ что разумныя твари не только совленутся, своихъ тёлъ и всякой вещественности, но и потеряють каждая свою личпость, свое имя, свое совнание, и такимъ образомъ составятъ такое же неразличимое единство, какъ это было и въ предсуществованін, - да будеть анавема. И наконець 15) кто утверадаеть, что въ будущей вычной жизни жизнь духовъ будеть совершенно такая же, каксю они наслаждались прежде паденія, в что такимъ обравомъ начало міра во всемъ совпадеть съ вонцемъ его, и конецъ съ началомъ, да будетъ анавема 1).

<sup>1)</sup> Вънифощенся въ нашей библіотеки сборники Бини анасемативит этихи

Изъ всяхъ этихъ дначематизмъ тольно нервыя четире и последняя 15-я прямо поражають Оригена, заблужденія же перажасмыя вобин остальными знасематизмами или вовсе не принашежать Оригону, или принадлежать, но въ иномъ вигв. Такъ, поражаемое б-ю анафематизмою пантенотическое представленіе о саморожденій и саморазвитій міра вовсе не принадлежить Оригежу; 5-а анавемитизма поражаеть и Оригена, повлику онъ дъйствичельно допускаль вовножность для разумныхъ существъ перекода изъ одного порядва въ другой в утверждаль что люди суть такіе же кань и демоны, только менве, чёмъ оне, падщів дуни, но она преходить и мино его въ темъ пунктѣ, гай она нераждеть ересь, утверждающую возможность для равумныхъ существъ превращенія въ скотовъ: 7-я анаосмативма, направленная противъ ученія о перемінчивости тіла Христова, танке поражаеть Оригена, за исилочением того пункта, гдв она направлена противъ несторіанствующаго представленія о липъ Інсуса Христа; 8-я и 9-я анасематизмы, видино направленныя противъ того же несторіанскаго представленія о Христв совершенно не касаются Орегена; не касаются также Орегена на 12-я анаосмативна, направленная противъ самаго уродливъйтаго ваблужденія, ни 13-я поражающая собственно ученіе такъ навываемых поо-христост; 10-я анасематизма, поражающая учение объ эфиникъ твлакъ въ будущей жизни, конечно падаеть на Оригена, только онь вовсе не утверждаль, будуть именно тела сферическія; онъ только говориль, тыла будуть совершенный тончайши безь членовь, торыми владеють настоящія тела, но какія по форме дуть, пругамя вли иныя, гадать объ этомъ такъ или иначе св. Инсаніе не даеть никанихъ основаній. Наконецъ также 11-я

ивть; сборника же Валуза у насъ ивть; и ин должны были извлечь ихъ изъ эторестепницате источника—Sapelieres — Histoire des Consiles t, II. р. 484—487.

и 14-я анаосматизмы поражають и Оригена, поколяку и онъ учать о возвращения всёхъ разумныхъ тварей въ состояне первобытнаго, у всёхъ равнаго совершенства, но онё и минують Оригена, поелику онъ вовсе не училь, чтобы это возвращение, или этотъ апокатастаенсь сопровожданся для разумныхъ тварей потерею личности и совнанія и превращеніемъ всёхъ въ одну какую-то силошную, универсальную душу, и было такимъ образомъ чёмъ-то очень похожимъ на индійское исченновеніе въ Брань. Такимъ образомъ, въ большей части анасематствованныть соборомь заблуждений Оригень вовсе не виновень; но поевику система Оригена действительно давала некоторый поводъ во везиъ этимъ заблумденіямъ, такъ какъ, кром'в того, оригенисты рёшительно утверждали, что всё ихъ миёнія суть подавиные вивнія самого Оригена, почему и стояли на нихъ и за нить съ непреклоннымъ упорствомъ; то соборъ не понадель и того, кто быль отчасти косвенною, отчасти же и прямою причиною этого зла, этой едиали не худіпей изъ всёхъ ересей.

Пораженный всеменских осуждения, оригениямъ не тожко потеряль свлу дальнёйнаго саморавитія и распространена, но всюрё послё 5-го всеменскаго соборя сдёлался самою ненавистною ересью, и исчеть повсеместно. Вмёстё съ тёмъ такие рённительно перемёналось и общественное миёніе въ отношенім въ Оригену: отсемё если какой нибудь изъ историвоть и заговариваеть о немъ доброе слово, то слово только о его великихъ тальнтахъ, но не ученіи; имя его у всёхъ историченовъ произмосится канъ имя сретичесное, осужденное, такъ что есляби мы даже не имёли накакихъ яктовъ 5-го вселенскаго собора, то врачной такого рёшительнаго вризиса въ общественномъ миёнія по отношенію въ имени Оригена пришлось бы все-таки предполагать не иное что, какъ вселенское его осужденіе. Но, что рёнінгельнёе всего учверждаеть фактъ

осужденія Оригена на 5-мъ вселенскомъ соборів, такъ это то, что бывшіе послів того нівкоторые помівстные, а главное тослёдніе вселенскіе собора упоминають объ этомъ осужденія. и сами на основаніи его произносять надъ Оригеномъ осумденіе, какъ надъ еретикомъ. Такъ первый латеранскій соборъ, бывшій при цапр Мартинв І-мъ 649 г., въ 18 правиль своемъ произносить анаоему вийстй съ другами еретакама и на Оригена, Евагрія и Лидима. На 6 вселенскомъ соборъ (680 г.) въ четвертое засъданіе читано было посланіе напы Агазона, въ которомъ онъ, перечисля всёхъ еретиковъ осужденныхъ первыми четырмя вселенскими соборами, о 5-мъ вселенскомъ соборъ говоритъ только, что онъ подтвердилъ все первыми RMCHTSP. опредъленное HSP STOPO. по мижнію Винценци, необходимо следуеть, что Оригенъ не быль осумденъ на 5-мъ вселенскомъ соборъ, ноелику то весомнънно, что онъ не быль осуждень на первыхъ четырехъ; но на отомъ основаніи совершенно съ такимъ же правомъ следовало би отсюда и то, что на 5-иъ вселенскомъ соборѣ не осуждены и три главы съ ихъ авторами. Но еслибы что нибудь подобное и могло сабдовать изъ посланія паны Агаеона, то уже никака не можеть следовать изъпосленія папы Льва II къ императору Константину, въ которомъ онъ, излагая свое исповедание веры, между прочимъ упоминаетъ и о 5 вселенскомъ соборъ такимъ образомъ: «мы почитаемъ и соборъ, бывший при блаженной памяти императоръ Юстиніанъ противъ еретиковъ Оригена, Евагрія и Дидима, и осудивній вром'є того сочиненія писанныя противъ св. Кирила». Почти теми же словами о 5-мъ вселенскомъ соборъ упоменаетъ въ своемъ эднять по вопросу о 6-мъ вседенскомъ соборв и императоръ Константинъ. Въ 11 дасъдание этого собора четалось песанное спустя 80 льть послъ 5-го вселенскаго собора посланіе Софронія і русалімскаго въ Сергію константинопольскому, въ поторомъ Софроній, назагая

свое исповъданіе въры, между прочими еретиками, поторые анаее натствованы церковію, которыхъ и онь виёстё съ церковію анаосматствуеть, упоминаеть и Оригена, осужденнаго, по его словамъ, на 5-мъ вселенскомъ соборъ. Въ 5-мъ засъдание Макариймоновелить читаль свое исповёданіе вёры, въ которомъ между прочимъ говорилось: «и им анасематствуемъ Арія, Евномія. Несторія, а также Оригена, Евагрія и Дидима и ихъ баснословныя мечтанія». Но, что главеве всего, въ 17-мъ и 18-мъ васвданін соборъ, утверждая все то, что опредёлено предшествовавшеми пятью вселенскими соборами, о 5-мъ выразился такъ: «почитаем» и принимаем» и последній 5-й вселенскій соборъ, который собирался противъ Осодора монсусстскаго, Оригена, Евагрія и Дидима, а также для осужденія сочиненій Осодорита противъ двенадцати главъ (анасематизмъ) св. Кирила и письма Ивы въ Марію персу». Такимъ образомъ осужденіе Оригена получило новую вселенскую санкцію. Какъ извёстно еще Юстиніанъ повельть не посвящать въ епислопы некого, кто предварительно не произнесеть анасемы на Оригена. Неизв'ястно исполнялось ин это правило после 5-го вседенского собора, но что оно исполнялось посла 6-го донавательствомъ тому служить слёдующая формула, по которой давали въ это время исповёданіе віры римскіе епископы и въ которой между другими еретивами есть анаоема и на Оригена: cujus (quintae synodi) salutari consultu unus de sanctissima Trinitate Dominus noster Iesus Christus praedicatus est; et confundentes ac dividentes sacrum ejus incarnationis arcanum, istius vocis spirituali mucrone prostrati sunt. In hoc Origenes cum impiis discipulis et sequatibus Didymo et Evagrio, et qui Creatorem omnium Deum, et omnem rationabilem ejus creaturam gentilibus fabulis prosecuti sunt, aeternae sunt condemnationi submissi 1). Tarme, несомивино, было въ это время и на всемъ востокв.

<sup>)</sup> Garnerius in libro diurno romanorum Pontificum c. III, titul. 6. Винщения, вирочень, считаеть испольдание это подложнимы на томъ основания, что

На 7 мъ вселенскомъ соборѣ (787 г.) въ третьемъ засѣдзнім Тарасій, патріархъ константинопольскій, изложивъ опредвленія первыхъ четырехъ вселенскихъ соборовъ, о 5-мъ выразвился такъ: «наконець и пятый вселенскій соборь какь бы кинжаломь постивь (sicut machaera rescindit) нечистыя ереси, вывышія свой ворень въ прежнемъ времеви (ex prioribus temporibus navigantes),—отпрывни и самых виновниковь этих ересей—Optвена, т. е., Дидима и Евагрія». Потомъ, въ тоже васёданіе читано было соборное посланіе Өеодора патріарка іерусилимскаго, въ которомъ между прочемъ о нятомъ вселенскомъ соборъ говоризось: «потомъ 5-й вселенскій соборъ 164 св. отдевъ въ царственномъ градв утвердаль двянія прежних соборови, и слвдуя ихъ догиатамъ анасематствоваль Несторія, Евтихія, Осодора мопсуестскаго вивств съ изъ богохульнымъ ученіемъ, а также Оригена. Дидима и Евагрія вийсти съ ихъ баснословными, уродивыми язычесними умствованіями (quaeque et omnia fabulosa et pagana atque prodigiosa ipsorum elequia). Bz седмомъ до засъданіи составлено было исповъданіе въры, которое имъло быть разослано еинскопамъ всёхъ церквей; въ немъ между другими еретиками всякій православный епископъ долженъ быль произнести аваесму и на Оригена: cum quibus anathematizamus etiam Origenis et Evagrii ac Didymi fabulas. sicuti Constantinopoli congregatum quintum concilium egisse dignoscitur. Тавъ осуждение Оригена подтверждено онять все-

у Гарнерія приводится и другое нопов'яданіє, въ котором'ь не упоминается объ Ориген'ь какъ объ осужденномъ на б-м'ь всел. собор'ь. Но ночему-же не это посл'яднее подложно, а именно первое? Потому, говорить Винценци, что въ томъ первомъ есть анасема и паці Гонорію,—вещь совершенно немыслимая для матолика Винценци. Но скор'єе посл'ядній фактъ свид'єтельствуеть о подлинности, ч'ямъ противъ, нотому что в'ядь то несомитьно—историческій фактъ, что паца Гонорій подпаль анасем'я наряду со всёми другими защитинками моноселитизма, —и Римъ вовсе не протестоваль за своего наму.

денскою саницею. Накенець вийстй съ другими еретиками анавематствованъ быль Оригелъ на соборй венстантиномольскомъ 869 г., изв'естномъ на запад'я подъ именемъ 8-го вселенскато: anathematizamus Severum, Petrum et Zoaram Syrum, Origenem etiam, qui vana sepuit, Theodorum Mopsuestiae, Didymum quoque pariter et Evagrium,—qui etiam secundum easdem et diversas opiniones eodem perditionis irretiti sunt barathro, говорилось въ испов'яданія в'ры, составленномъ на втомъ соборів.

Вотъ сколько свидётельствъ объ осущдени Оригена на 5-мъ вселенскомъ соборъ...! Однакоже, по мнѣнію Винценци, даже свидетельства, почерпвутыя изъ подлинныхъ актовъ 6-го н 7-го всеменских соборовъ, не имбють-де никакого научнаго значенія, на томъ основанін, что въ нихъ встрічаются большія неточности и разности насательно 5-го вселенского собора: но тогда какъ въ однихъ наъ нихъ говорится, что на этомъ собор'в были вибств съ тремя главами осуждены Оригенъ, Дидимъ и Евагрій, --другіе упоминають только объ осужденія этихь трехь лиць, вовсе не упоминая о трехь главаха,-- что уже явная опинока; а третьи (которыхъ мы не приводили) наконець справединю упоминають только о трекъ главахъ опуская совершенно Оригена, Дидима и Евапрія; а отсюда очевидно, что 6-й и 7-й вселенскіе соборы упоминали и разсуждали объ Оригенъ или вовсе не справляясь вы съ какимъ спискомъ делній 5-го вселенскаго собора, или же если и справ-148СЬ, то несомитино уже съ списками испорченными, - и виачить, Оригень вовсе не осуждень 5-мъ вселенскимъ соборомъ-Но почему же въ этомъ случав сомпение и фальшь непременно должен падать именно на осуждение Оригена, а не на что лябо другое? Не съ равнымъ ди правомъ на этомъ же основанія можно заподоврить и факть осужденія трехъ главъ, потому что вёдь и о гредь гларахь въ нёноторыхъ явтахъ со-

бора не упоминается? Но еслибы даже и было справедливымъ не совсёмъ чистое предположение Винценци, и въ такомч разъ не невые бы невакого права считать Орегена свободнымъ отъ цервовнаго осущения, потому что это осущение произнесено налъ нимъ ясно в решетельно 6-мъ и 7-мъ вселенскими соборами, которое, по нашему, имветь полную свою силу даже и невависимо отъ того, осущенъ или нътъ Оригенъ на 5-мъ вседенскомъ соборв. Намъ кажется, что въ опредвленіямъ вселенскихъ соборовъ и ко всёмъ выраженіямъ этяхъ опредёленій православный историкь должень относиться много вначе, чёмъ въ обывновеннымъ историческимъ памятнивамъ. А между темъ г. Винценци, кажется, готовъ признать ничего незначущими всь вселенскія соборныя опреділенія, въ томъ случав, еслибы вельзя было подыскать подлиннаго текста тахъ прежняхъ соборныхъ опредъленій, на которыя они ссылаются, и особенно еслябы эти прежнія опреділенія оказались въ противорізчін съ теми новыми соборными определениями, которыя ссылаются на нихъ вакъ на свое основаніе.

Мы уже замѣтили, что послѣ 5-го вселенскаго собора имя Оригена перестало быть уважаемымъ именемъ церковнаго учителя, и стало вмѣсто того для всѣхъ поносимъь именемъ еретвка: всѣ историки и богословы, какт.-то Іоаннъ Дамаскинъ, Фотій, Георгій Синкеллъ, Оеофанъ, Георгій Кедринъ, Оеофанъ, Іоаннъ Зонара, Михаилъ Глика, Нивифоръ Каллистъ и др., всякій равъ какъ упоминаютъ объ Оригенѣ, упоминаютъ о немъ неиначе, какъ съ негодованіемъ и словомъ рѣщительнаго осужденія. Но такъ было только на востокъ, и это, конечно, нотому, что собственно востокъ болѣлъ язвами оригенняма, онъ именно собственнымъ опытомъ пережилъ дурныя слѣдствія этой ереси, онъ же потому самъ и поразвять оригеннямъ вселенской анафемой, не отклонивъ этой анафемы и отъ того, кто считамся первымъ источникомъ этой ереси,—норажилъ

его анаосмой, съ полевешемъ в глубокемъ убёжденіемъ въ ед необходимости и законности. Но для запада оригениямъ какъ ересь быль взейстень не по собственному опыту, а по служамъ только и описаніямъ; а потому, если западъ и отъ себя gabare corracie ha ocymienie operensma s Operena, to sto согласіе, выходявшее у него нав простыхъ теоретическихъ соображеній, а не изъ живни, приогда не могло быть такимъ глубовимъ, ръшительнымъ, неизгладимымъ фактомъ, какимъ оно было на востовъ Воть почему на вападъ, даже послъ вселенских соборовь, смотрвин на Оригена гораздо миролюбивъе, чень на востове, такъ что если на востове ни одинь изъ нихъ не пытался высвавать даже свою симпатію въ велькому генію, пораженному вначемой, а не только защитить и оправдать его; то на западв напротнат редвіе нет историковт и богослововъ не далан этого, и только очень немногіе относились въ Оригену съ решетельнымъ, безусловнымъ поряданиемъ. Такъ Скдоній Аполинарій и Беда Достопочтенный въ 8 мъ и Гаймо выбериталтскій въ 9 вёко старались смягчить автипатін къ Оригену, представляя его въ жизни достойнымъ подражанія всяваго, в въ учени чистымъ отъ многихъ изъ тъхъ ваблужденій, въ которыхъ его обвиняли. Богословы среднихъ віжовъ. вавъ напр. Маріанъ Скоттъ, Вильгельмъ паримскій, Вернеръ вестфальскій, Варооломей Платипа и др. относились къ Оригену также большею частію примирительно; а англичанинъ Роберть Курсовъ написаль даже особенное сочинение, «О спаcenin Оригена» (De salvatione Origenis). Еще въ концъ 15-го въих подумывали объ изданіи сочиненій Оригена; тогда же написаль знаменитый Іоаннъ Пикъ Мирандольскій свою апологію за Оригена, которая надълала много шуму на западъ в ему самому причиным много непріятностей. Апологія этаобразець схоластическихь трактацій состояла изъ 900 положеній, направленных въ тому, чтобы доказать, что Оригенъ

вовсе не еретивъ, а потому получить въчное спасевіе: навлюченіе же этой апологін было: rationabilius est credere, Origenem esse salvum, quam credere ipsum esse damnatum. Bpara Пика Мирандольскаго—строгіе влерикалы—посмотріля на его апологію какъ на нечестивое діло, подвергли ее строгому пересмотру, отметили въ ней астерисками тридцать положевій, заставляющихъ, по ихъ мивнію, сомивнаться въ чистоть вёры самого автора, и осудили эти положенія. Іоаннь Пикъ должень быль по этому случаю писать новую апологію, въ которой въ нъсколькихъ главахъ изложилъ свое учение и особенную главу посвятиль опять ващищению Оригена. Глава эта состояла изъ семи слёдующихъ положеній: «во 1-хъ спращивается, думаль ли и писаль ли Оригень что либо прамо еретическое въ вопросахъ вёры? Во 2-хъ, если и действительно думаль и писаль, то опять писаль ли догматически, или же тольно предположительно съ колебаніемъ, какъ изыскующій (an dogmatice, vel adhaesive, vel inquisitive tantum scripserit)? Въ 3 хъ, если авиствительно писалъ только предположительно и съ колебанісиъ, то спращивается, впаль ли онъ чревь это въ смертный гръхъ, и долженъ ли быть почитаемъ еретикомъ? Въ 4-хъ, положимъ даже, что и такъ, т. е. что онъ впалъ въ смертельно грёщныя ваблужденія, по спрашивается, раскаядся ди онь вь этихь заблужденізхь или исть? Вь 5-хь, положимь также, что съ достовърностію неизвістно ото (ибо дійствительно неизвёстно); а въ такомъ разё радіональнёе ли сиитать Оригена спасеннымъ, или же въчно осужденнымъ? Въ 6-хъ, ватемь доджно еще съ точностію знать, что и какт, опредълила церковь касательно Оригена; и наконецъ въ 7-хъ, нужно ръщить еще, въ какой мъръ обязательно въ этомъ случав для насъ опредъление церкви». Изъ всехъ этихъ положений опять выведено было заплюченіе, что гораздо раціональнфе считать Оригена спасеннымъ, чъмъ осужденнымъ. Эта новая апологія

еще болье ожеспочила протива Пика врагова его, по настел вір воторых паце Инновентій VIII надожить запрешеніе на объ апологів Цика, хоря самого автора и не потреволить: напа же Александръ. VI относился из Цику съ прамою благоскионностію и ласковинь пасьмомь нь нему, повидемему, котель даже вовнаградеть его са та нападки и непріатности, которымъ онъ подвердся въ правление его предпественника. Если Пин-Мирандольскій вывисять своими аполодіями за Оригена нападенія со сторони строгить впериналовь, то зато въ подять свободно мыслещих нашель себе многих подражателей Ісанна Навидерь (in Chromco) и Іоаннъ Триттелій (in lib. de script, erclesiast,) смотрълн на Оригена еще, болъе примирительно. чёмы самь Цинь. Въ 1512 г. Іаровь Мерлинь, аннтурлійскій богословъ, каноникъ и ценитендіарій царимскій, издадъ въ свъть большую часть сочиненій Оригена, снабдивь спре наданія вовою апологією на Оригена. Эта апологія, навъ и апологія Пика ваводновала влединаловъ, и Мерлина, въ 1522, году привуждень быль инсать новую апологію, въ догорой виронемь еще сивлее и решительнее, чему въ первой, старался доказать, что Оригенъ, сынъ мученика Леонида, образенъ святой совершеной жизии, анаменитьйшій богословь и учитель церцви,накогда не преподавадъ еретическихъ догматовъ, и не былъ осужденъ первовію какъ еретикъ, что повтому его должно считать въ числів, спасенныхъ, а не въ числів осужденныхъ, Около этого времени, Дезидерій — Эракив Роттерданскій перевель большую часть коммендарія Оригена на Матеел, предпославъ своему переводу враткую біографію Оригена, но своро ва тимъ смерть превратила его дец. Ополо этого же времени Амвросій — Феррарій, Медіоланскій первый нашель въ Венеціанской библіотеки комментарій Оригена на Іоанна и перевель его на латинскій языка; маро того, она, кака значится въ сео письм' въ пап' Юлію Пі, и самъ осмотр'яль вей лучшія греде

стія библіотоки, и добиль изъ нихъ подлинище манусирнити многихъ сочиненій Оригена; но почему опъ не издаль ихъ, женевъстно. Зато свой переводъ комментарія на Оригена онъ снабдиль предисловіемь, въ которомь, отвываясь объ Оригенъ CL BELIEBER HOXBAJAME, CTAPACTCS OFFICTETE CTO OTE MHOTHES ваблужденій, въ которыхъ онъ быль обвиняемъ. Сяксть Сененсвій тявже много занимался Оригеномъ и состаниль списовъ сочиненій Оригена съ притическими замічаніями о каждомъ вез нахъ, отвиваясь о самомъ Орегенв всегда съ велекою вохвалою. Въ 1547 г. Гильберти Генебрардъ--богословъ парижскій, потомъ архіепископь аквенскій-предприняль новое полвъйшее издание сочинений Оригсна, въ которому присоединиль нереведенчую ниъ самниъ Филокалію и иногія другія сочиненія васающіяся Оригена и служащія въ его оправданію. Овъ же самъ написаль рецензію на систему Оригена, указаль дійствительно пранадлежащія ей заблужденія, стараясь при этомъ всегда смягчить вивовность Оригена. Въ такомъ же духв въ это время писали объ Оня енв Інковъ Гретчеръ (De jure et more prohibendi libros malos-lib. X cap. 11). H Crechart Beнеть (in libello de salute Origenis). Такъ какъ оба вышеуказанныя изданія оказались во многомъ ненсправными, такт. какъ промъ того они не имъли греческаго текста, то въ общемъ собранія галликанской церквя—въ Парижі 1636 г. різмено было предпринять новое издание сочинений Оригена; въ обнародованномъ по этому поводу декретв между прочимъ говоридось, что общее собраніе галливанской церкви нашло нужнымъ оваботиться возможно полнымь изданіемь въ свёть сочиненій прежде всего Іоанна Дамаскина, Оризена, Максима, и Ефрема Сирина, на томъ основанін, что сочиненія этихъ мужей считаетъ болве всего необходемыми въ рашеніп вопросовъ вары (Qu' ils avoient juge, que les oeuvres de saint Jean Damascene. d'Origene, de Maximus, et d'Ephrem Syrus, etoient les plus

neccesaires, entre celles de tous les anciens, pour servir a la decision des controverses de la Religion). Когда окончено было это изданіе. Петръ Галлоксій нацисаль въ 4 хъ княгахъ новую апологію за Оригена, въ которой старался очистить его отъ большей части приписываемых вему заблужденій; въ техъ же случаять, где это оказалось невозможнымь, старился всегда выставить на видь, что Оригенъ никогда не выдаваль своихъ мевній за рівнительные догматы, но напротявь всегда предупревдал просель, чтобы счетали ихъ не более, какъ за простыя предноложенія и догадвя, почему, говорить онъ, Оригенъ и не можеть и не должень быть трактуемь и судимь такъ, кавъ всякій унорвый еретивъ. Галловсій промі того, кавъ н Винденци, встми иврами старался опровергнуть фактъ вселенсваго осуждения Оригени, -- осуждения именно на 5 мъ вселенскомъ соборъ; в онъ, подобно Винценци, утверждаль, что вия Орвгена внесено въ II-е правило автовъ этого собора какою нибудь вражескою, воровскою рукою-на масто бывшаго тамъ вързатно имени какого нибудь другаго еретика. Сочинение Ганзовсія Defensio Origenis—отврыю собою рядъ серіозныхъ наследованій доктрины Оригена. Вследь за Галдовсіємъ Петръ Данівль Гуэцій, ецископь авраншскій, посвятиль изслідованію Оригена три больших вниги подъ заглавіемъ «Origeniana,» наь которыхь вь первой излагаеть по первоначальнымь источнавамъ жизнь Оригена, во 2-й самой обширивишей, сначала подробно излагаеть учение Оригена —превмущественно по такъ пунктамъ, въ которыхъ онъ или дъйствительно расходился съ общепериовнимъ ученіемъ, или же только обвиняемъ быль въ неправомыслів, — в затёмъ представляеть праткую исторію доктрины Оригена; въ 3-й после общвиъ критико-библіографитескихъ заивчаній о сочиненіяхъ Оригена, разсматриваетъ его какъ проповедника и толкователа Слова Божія. Это огромное сочинение имъетъ два важныхъ недостатва въ изложения догнатаческато учены Оригена: одинь тогь, что вы немь представјена догнатическая система Оригена не ве всей полнотъ своей, а только въ ей соминтельных относитемьно правосиявія пунктахъ, а другой тотъ, что и самые эти, извлечение нат сочиненій Оригена, пункты его ученія не поставлени въ органическую между собою связь, а стоять вакь-то особняюмь другь от друга; авторъ не срванть ва логическимъ строемъ системы Оригена, а просто предлагаеть себа вопросы, канъ училь Оригень о томъ-то и о томъ-то, и отвъчаеть на нижь подборомъ васающихся сюда мъстъ, - подборомъ не всегда удачнымъ. Къ самимъ сочинениямъ Оригена и различнымъ мъстамъ нать онь относится вовсе не такъ, какъ следуеть относиться на произведеніяма одного и того же варняго себа ума, а вакъ къ чувдымъ другъ другу, разрозинивымъ фрагментамъ, отчего у него часто выходить, что Оригенъ объ одномъ и томъ же предметь въ одномъ мъсть говорить такъ, а въ другомъ совершенно иначе, въ одномъ православно, въ другомъ натъ, такъ что Оригенъ у него похожъ скорве на двудичнаго, непостояннаго, безтавтнаго, говоруна, чащь на строго-логическаго инслителя. За всемъ темъ, однаводъ, это общирное, ученейщее сочинение не только лучще вськъ прежникъ, но во мносихр отношениях члаше чаже и иногахр нар новришахр изсиндованій объ Оригень, - изследованій, которыя больщею частію только повторяють сказанное Гуаціємь и всегда уже помвуются имъ, какъ дучшимъ руководствомъ. Издатели Cursus equipletus весьма основательно поэтому при сониненіяхъ Оригена помъстили и Огідеріапа — вавъ влассическое соямненіе объ Оригенъ; за что не можетъ не быть признательнымъ всявій изельдователь Оригена. Гурцій, при всемъ своемъ строго-безпристрастномъ отношения въ Оригену, успълъ однакожъ очистить Оригена отъ большей части тахъ заблужденій, въ воторыхъ обранали его еще древнія рецензів, въ воторыхъ встав

считался онъ виновния еще и во время Гурція, но во многить случають онь даже еще ревче выставиль неправонысліе Оригена. Къ сожалению, это случилось и съ учениемъ Оригена о Тропцв и лицв Інсуса Христа, гдв Гуецій не потрудился глубже вникнуть въ истинную мысль Оригена, которая на самомъ дъль была чисто православною. Гурцій также со всею решительностию утверждаеть заподосренный Галковсіемь факты вселенскаго осуждения Оригена, - но вато самъ въ суждения сбъ Оригенъ не менъе синсходителенъ, чъмъ Галловсій и другіе защитники Оригена, тольно гораздо правдивае нав. «То несомивнею, говорить Гуацій, что Оригень осуждень церковію, но несомивнию также и то, что въ нему всегда относе-ARCL C'S CHMUATICH AVAILLE ADAH, ARRE BEARRIE OTHE REDREET AR и ныий многимь очень хоталось бы смотрать на Оригена совсемъ иначе чемъ на сретива: что значить факть этоть. Факть повидимому представляющій неразрімнимо противорічіє? Нічь, вамъ кажется что одъсь противоръчіе не примее, а потому и удобопримирамое; но примирения туть, мажется, нажая достит-Hyts meave, kans pasabieben comee constie epetera ha ana, более уздія по объему полятія, изъ которыкь одно обозначаеть TAROTO VEJEBBRA, KOTOPHE KOPA H BUARD BL COCCE, HO COTORE охотно отказаться оть нея по первому убладению и трабованію первы, голось которой для нево више всего, а другов обозначаеть человена, который не тольно впаль въ сресь, но н упорно стоять за нее, не смотря на всё ув'ящанія в упровы церкви, - голосъ которой такимъ образемъ онт ставить ни во что въ сравнения съ своимъ учениемъ; въ втоив нослидяемъслучав въ заблуждению ума очевидно присовонувляется еще в преступное упорство воли, желающей стать выше цервен. Вы этомъ последнемъ смысле понятію еретика ни вт. какомъ случав не можеть быть приложено въ Оригену; во въ первомъ синств опо можеть быть приложено из нему съ такимъ же

правомъ, съ вакемъ оно можеть быть приложено въ нёкоторыхь случалкь и нь Иринею, Папію, Кипріану и многимь дру-THES VALTGAMS HEDERE: BS STONS-TO CHICLE, HAMS RAZETCH, H осущень быль Оригень И поелику церновь поражаеть безусловною аначемою только безусловныхъ, т. е. безусловно неспособныхъ въ обращению еретаковъ, -- Оригенъ же никогда не былъ таковымъ, то и анавема на него произнесена была только съ гипотетической силой, т. е. какъ бы такъ было сказано сіе: да будеть онъ анаосма, еслибы онъ упорствоваль въ своихъ ваблужденіяхъ, не смотря на всв увёщанія церкви и умерь въ своей ереси, непримиренный съ церковію» 1). Посив Гуэція iesунтъ Петавій въ своемъ сочиненіи «De Trinitate» по вилимому самымь решетельнымь образомь доказаль, что учение Оригена о Тронцъ и лицъ Інсуса Христа переполнено всякаго рода нечестивными ересями; но такое его представление объ Оригенъ своро: саминъ блистательнымъ образомъ било опровергнуто англиванским пресвитеромъ Георгіемъ Вулломъ, въ ero сочинения « Defensio fidei nicaenae», и мавританцемъ Пруденціемъ Мараномъ въ его сочиненіи «De divinitate Christi.»

Нашъ вътъ особенно богатъ изслъдованіями объ Оригенъ. Выло бы слишкомъ долго говорить о болёе или менъе замъчательныхъ, болье или менъе самостоятельныхъ изслъдованіяхъ, котория можно встрътить во всякомъ почти замъчательномъ сочиненія какъ но общей церковной исторіи, такъ и въ частности по исторіи церковной литературы, по исторія догматовъ, даже по исторіи философіи;—мы скаженъ только иъсколько словъ о сочиненіяхъ спеціально посвященныхъ Оригену. Томатусь въ своємъ сочиненіи «Огідепея,—еіп Веіtrag zur Dogmengeschichte 1887 г., первый поставиль себъ задачею равобрать ученіе Оригена въ связи съ исторією христіанской до-

<sup>1)</sup> Origeniana lib. II. cap. III.

гматика, - а Павель Фишерь въ своей небольшей брешюръ «Commentatio de Origenis theologia et cosmologia» 1846 r.,nedbuř nonutajca uslozety lofmateteckoe vterie Odefera строго-діалектически, т. е. представить всё части свстеми Оригена строго опирающимися на основныхъ ея нонатіяхъ; но въ этомъ стремленін своемъ онъ съ одной стороны мавяваль Оригену многія философскія возорбнія, вовсе непрвиадлежащія ему (такъ напреміврь философско-аріянское понетіе о Словв), а съ другой-какъ и Томавічев, многів пункты его системы оставить безъ всяваго вниманія. Но вта первая воудачная понытка философскаго изложенія ученія Оригена съ вабиткомъ вознаграждена была появянимися въ томъ же году большимъ сочинениемъ Редепенинга «Origenes—eine Darstellung seines Lebens und seiner Lehre». Peremenenner eggene ne egnen und всках выследователей Оригена обумень отраниться оть себя, войти въ тухъ Оригена и стать какъ бы имъ саминъ, -- отчего ему только одному и удалось представить систему Оригена: кавъ одинъ стройный цёлостний организмъ безъ препуска важнъйших составних ез членовъ. Но нельзя сказать, чтобы усилід доричасной спотемативаціи не отразились уродсивань на нВкоторыев членать системы Оригена;--- особенно жаль, что. ученіе о Тронців и лиць Інсуса Христа представилось ому такие аріанскимъ, какъ ето представилось и Фимеру. Но вовсякомъ случав сочинение Редененнията-самое лучиее, самостоя гельнъйшее, ученъйшее и наиболье новъйших изследованій объ Ориген'я вводящее въ духь его самосоверцанія. Длянний рядь последованій объ Оригон'ю начиная съ Галюксія и кончая Редепенингомъ, Бауромъ, Делянгеромъ, Шване и Гагенаномъ, -- конечно представляеть иножество разноричий въналоженія большей части пунктовъ системы Оригева; но во многихъ и вей изелидования были сопласны, такъ что деле выясневія сметеми Оригена и правильной притической опінки,

хотя и медленно, но все таки подвигалось впередъ, -- какъ вдругь профессорь еврейской литтературы въ римской архигимназіи — Вижденци, — вітроятно ободренный близостію неногрівшемаго папсваго авторитета, решился не только сказать, но даже и доказать, что Оригень, въ теченіи цізлыхъ 15 віковь всвии заподозрвиный во многихъ неправославныхъ мивніяхъ, на самомъ дёлё быль безусловно чистёйшимъ православнимъ учичелемъ, что въ его сочиненияхъ нъть ничего противнаго не тольно древис-первовному ученію, но даже значительно дополненной вовъйшей рамской догматики по тридентскому символу. решился доказать также, что Оригенъ, вначащейся но древнимъ перковнымъ актамъ и всеми въ точени 13 вековъ счетавшийся подверженнымъ вселенскому осужденію, -- на самомъ деле никогда не подвергался ему. Задавшись сразу такою целію, авторъ неменуемо долженъ быль пребёрать же явному населію жакъ надъ текстомъ сочиненій Ормгена, такъ и надъ свидітельствами история. - что отчасти видно и изъ намего изследования. -- Поназать неосновательность и странность такой попитки Винценци. а также представить учение Оригена въ возможно-стройной систем'я приняль на себя аббать и профессорь Сорбонны Френпель, котораго сочинение объ Оригенъ (Origene, -- Coars d'eloquence sacrée 1868), пості востідовиній Гурція и Редепеннинга, не представляеть впрочемь инчего особенно замъчательваго. И Фревцем относится из сочинениям Оригена и его противорфинымъ возарфніямъ какъ къ чуждымъ другу другу фрагментамъ, отчего и у него, какъ у Гурція, Оригенъ очень часто является двуличнымъ, самопротиворъчивымъ мыслителемъ. Вопросы о силь и симсле суда церкви надъ Оригеномъ Френпель решаеть также въ симске Гуеція. Мы приведемь это его решевие желиномъ, потому ято более разумное и безопасное что либо едини и возмешно придумать. Приведии изврстное уже ванъ суждение Гуація, раздичающие епетина: решью невольно опинбающагося относетельно извёстных догиатовь вёры, отъ еретива, который кромв того еще и упорствуеть въ своихъ заблуждениять не смотря ни на увъщания ни на обличения и угровы церкви,--Френисль затёмъ продолжаетъ: «если можно вазвать Оригена еретикомъ, то конечно только въ первомъсмысле но никогда въ последнемъ, ибо понятно, что никонмъ образомъ человъкъ не можетъ послъ смерти саблаться ерети-ROME GOADE TOTO, TEME CROADED GHAD AMB BE ARSHE; BE ARSHE же Оригена не было ни одной минуты, въ которую бы онъ быль или действительнымъ противникомъ церкви, или даже хоть бы въ мисли нивлъ нарушить общение съ нею. Епископы египетскіе, правда, осудели его на изгнаніе, но епископы многихъ другихъ церввей считали его настолько истиннымъ сыномъ церкви, что позволяли ему проповёдывать въ своемъ присутствін и поручали еще болье важное діло-діло увіщанія, обличенія и обращенія еретиковъ. Съ своей стороны и Оригенъ ни разу въ жизнь свою не дышаль противь церкви духомъ противленія, но всегла быль покориваннямь ся сыномъ. Лучшимъ довазательствомъ этого можеть служить «исповъданіе вёры» цисанное имъ римскому опископу Фабіану, съ целію разсвять всякія сомнівнія относительно своего отношенія на церкви и ез догматамъ. Промивши всю живнь въ общения съ церковию, Оригенъ умеръ примиренный даже съ церковію александрійскою, какъ свидътельствуекъ объ этомъ не задолго до кончины посвященное ему предстоятелемъ этой первы Діонисіемъ сочиненіе «о мученичестрв». А отсюда следуеть, что соборы анавематствовали Оригена вовсе не въ томъ смысле, въ какомъ они поражали анасемою Арія, Несторія и всёхъ открытыхъ противниковъ ел авторитета. Подлинный смыслъ соборныхъ опредвленій противъ Оригена не иной поэтому вакъ тотъ, что ему принадлежить много мивній, которыя противорвчать догматами въры, и сами въ себъ суть не что имое ванъ ересь; а затемъ

и тяжесть соборной анавемы падала вовсе но на самого Оригена, но на оригенизмъ, т. е. на ученіе, которое начинается предсуществованіемъ душъ и оканчивается временными накаваніями въ будущей жизни, имінощими цілію исправленіе грітиниковъ. Справедливость требуетъ сказать, что всв заблужденія этой доктрины прямо прогиворёчать догматамъ вёры утвержденнымъ церковію, а потому совершенно васлуживали того, чтобы церковь трактовала ихъ какъ опасную ересь. Однакожь весьма въроятно, что ихъ никогда не постигло бы церковное осужденіе, еслибы они навсегда сохранили ту неопредёленную гипотетическую форму, какая сообщена имъ была перомъ самого автора; воть гдё лежить объяснение той снисходительности, сь какою относились къ этимъ мечтаніямъ представители цервви въ теченіе цілаго полутора столітія. Но, когда еретики сділали изъ этихъ мечтаній оружіе противъ церкви, когда неискусные и влонамъренные ученики, ставши въ роль заносчиваго самоувереннаго учителя, изъ колебательных в гаданій составили твердую доктрину въ мысли противопоставить ее православію; тогда и церкви ничего болье не оставалось сдылать, какъ только поразить эту доктрину анаосмой, поразить притомъ въ самомъ ея ворив т. е. въ личности того, кто быль для нея источникомъ» 1). Кажется, что это есть если не единственный, то покрайней мёрё самый удобный и естественный способъ разръщенія тъхъ противорьчій и недоумьній, которыя возникають сами собою по поводу осужденія Оригена.

Селщ. Г. Малеванскій.

<sup>1)</sup> Freppel, t. 2, p. 443. 444.

## БЛАЖЕННЫЙ АВГУСТИНЪ

## КАКЪ ПСИХОЛОГЪ

(Продолжение).

## О способности желанія.

Снла желанія у неразумныхъ животныхъ обнаруживается инстинктивнымъ стремленіемъ къ такимъ предметамъ, которые для нихъ необходимы или полезны. У человъва средоточіе жедательной силы представляеть воля, или способность самоопределенія, составляющая исключительную принадлежность существа разумнаго. Природа отказала животному въ даръ размышленія. Даже въ то время, когда животное действуеть по произволу, оно не сознаеть ясно своей дъятельности, а руговодится, такъ сказать, некоторымъ предчувствіемъ того, что можеть удовлетворить его желанію. Но человіть дійствуєть съ сознаніемъ ціли, съ наміреніемъ. Эту-то способность разсудительнаго, обдуманнаго решенія, или способность назначать себь цели и направлять свою деятельность въ достижению ихъ, мы называемъ волею. Такъ какъ съ волей и въ волъ человъвъ опредъляеть себя въ своимъ дъйствіямъ, тавъ вакъ всъ высли и дъйствія его вовцентрируются въ воль, то она есть двигательная сила всей внутренней жизни человъка; а потому Августвиъ могъ бевъ преувеличенія скавать, что всв люди собственно суть воли, и что мы ничего не имбемъ, промб воли. <sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Omnes nihil aliud, nisi voluntates sunt. (De civ. Dei. XIV, 6.) Nihil aliud habeo quam voluntatem. (Solil. I, 1).

Существенное свойство нашей воли состоить въ томъ, что она свободна, т. е. не подчинена закону необходимости, будеть ин эта необходимость внутренняя или внёшняя. 1) Человёкь по силё своей свободы вполнё управляеть желаніями и дёйствіями своей души, можеть дёлать между предметами какой угодно выборъ, можеть самъ себё предписывать законы. И потому волю можно опредёлять такъ: »она есть совершенно непринужденное движеніе души къ чему нибудь такому, чего мы не желаемъ потерять, или что хотимъ пріобрёсть.« 2)

Что въ насъ есть такого рода способность, объ этомъ ясно и постоянно говорить намъ наше сознание.

Мы такъ же глубово совнаемъ свою волю, какъ глубово сознаемъ свое существованіе; и вогда мы чего нибудь желаемъ или нежелаемъ, то бываемъ совершенно увърены, что это желаніе или нежеланіе происходить отъ нась, а не отъ кого либо другаго, и что след. въ насъ, а не въ другомъ чемъ надобно искать причины нашей греховности. 3) Мы по справелливости говоримъ: не волею старвемъ, но по необходимости; не волею умираемъ, но по необходимости; но можно ли скавать, что мы и хотимъ невольно? По совершении преступления мы чувствуемъ раскаяніе. Это раскаяніе недостаточно ли показываеть, что мы могли не совершать преступленія? А иначе въ чемъ же мы раскаяваемся? Если же есть раскаяніе, то есть виновность; а если есть виновность, то есть и воля; если есть воля, то нътъ принужденія. Воля была бы немыслима еслибы не имъла совершенно въ своей власти себя и своихъ дъй-**СТВІЙ.** 4)

<sup>&#</sup>x27;) Uoluntas nostra nec voluntas esset, nisi esset in nostra potestate; quia est in potestate, libera est nobis. (De lib. arb. III, 3).

<sup>2)</sup> Voluutas est animi motus, cogente nullo, ad aliquid vel non amittendum, vel adipiscendum. (De duab. anim. c. 10).

<sup>8)</sup> Conf. VII, 8. VIII, 10.

<sup>4)</sup> De lib. arb. III, 3.—De act. c. Fel. man. II, 8.

Въ върности этого свидътельства сознанія никакъ нельза сомнъваться, потому что нътъ фактовъ, которые противоръчили бы нашему сознанію. Если мы чувствуемъ иногда, что 
нашъ духъ, давая повельніе самому себъ, самъ же противится 
этому повельнію; то это происходить оттого, что духъ не 
вполнъ желаетъ, а слъдовательно и не вполнъ повельваетъ: 
онъ настолько повельваетъ, насколько желаетъ, а потому настолько и не дълается по его повельнію, насколько онъ не 
желаетъ. Воля въ такомъ случать какъ бы раздвояется, и это 
раздвоеніе есть бользнь духа. 1)

Если мы сознаемъ, что воля есть причина гръха, то этого для насъ и достаточно. Но если ты спращиваеть о причинь самой воля, то это значить, что ты спращиваеть о причинь самой причины. Какой же будеть образь изысканія, какой конець изследованія и разсужденія, когда ты не должень начего искать кром'в корня? Если ты думаеть, что можно сказать что либо справедливье того, наприм., что сребролюбіе есть корень всёхъ золь; то ты хочешь болье надлежащаго. Сребролюбіе есть страсть, а страсть есть нечистая воля; итакъ нечистая воля есть причина всёхъ золь. Вирочемъ, какова бы на была причина воли, но эта причина или справедлива, или несправедлива. Если справедлива, то всякій будеть ей повиноваться и не согрішить; если несправедлива, то же будеть ей повиноваться, и также не согрішить. « 2)

<sup>1)</sup> Conf VIII, 9. (aegritudo animi).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De lib. arb. III, 17. Не тоже ин самое сказаль й Канть, защищая свободу: эвсякое существо, которое не можеть действовать иначе, какъ съ идеею свободы, именно потому въ практическомъ отношени действительно свободно, т. е. къ нему примъняются всъ тъ законы, которые перазрывно связаны съ свободою, совершенно такъ, какъ еслибы воля его призвавалась свободною сама по себъс?

Есть у Августина и другое добазательство существованія въ насъ свободной воли. Еслибы не было свободной воли, говорить онь, то не было бы различія между добрыми и худыми дъйствіями. Кавъ могъ бы Господь дать намъ ваконъ, писывать исполнение его, запрещать нарушение, возвъщать за исполнение награду, а за нарушение наказание, еслибы не сотвориль насъ свободныме? Божественныя заповёди не даны были бы человъку, еслибы онъ не имълъ свободной воли; если же онв даны, то даны для того, чтобы человвить не извинялся невъдъніемъ: аще не бы пришель и глаголахь вамь, гръха не быша импли; нынгь же вины не имуть о гргьсть своемь. 1) Если свазано: не пожелай сего, не пожелай онаго; если заповъдано: делай это, а того не делай,-то не есть ли это самое ясное указаніе на присутствіе въ насъ свободной воля? Можеть ин желать или нежелать тоть, ито не виветь способности желанія? Не бевравсудно ли давать повельніе тому, вто не имветь свободной воли, или же осуждать того, ито не имъетъ возможности исполнить повельніе? 3) Богъ называетъ своими върными рабами только тъхъ, кои служатъ ему добровольно; за доброе или дурное употребление свободы мы должны будемъ дать отчеть Ему въ день страшнаго суда; но вавъ Онъ будетъ судить насъ, если наши желанія и действія были несвободны? 3) Намъ заповъдано имъть въру, поторая есть начало спасенія; но всякій во власти имбеть то, что онь ублаетъ-если хочетъ, и отвергаетъ если не хочетъ. Вфровать значить не иное что, какъ соглашаться на предлагаемую истину; а согласіе есть принадзежность воли. 4)

<sup>1)</sup> De gr. et lib. arb. Iib. un. c. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Qui non voluntate peccat, non peccat. (Contr. Fort. man.) Quare aut negandum est. peccatum committi, aut fatendum, voluntate committi. (De vera relig. c. 14).

<sup>8)</sup> Fpist. 214.

<sup>4)</sup> De spir, et litt. c. \$3.

Это доказательство, извёстное подъ именемъ иравственнато, Августинъ приводить потому, что оно было обывновенно приводимо защитниками свободы, даже изъ языческихъ писателей. На одного изъ такихъ писателей, именно Цицерона, онъ и указываетъ, выписывая буквально слова его: »Если допустить, что ничто не въ нашей власти, что нётъ свободной воли; тогда всикая человёческая визнь извратится, напрасно даются законы, напрасны порицанія, похвалы, выговоры, увёщанія, иётъ справедливости въ установленіи наградъ для добрыхъ и наказаній для злыхъ.« 1) Но такъ какъ во времена Августина были и такіе философы, которые представляли разнаго рода вовраженія противъ важности этого доказательства, то онъ почель необходимымъ отвётить на эти возраженія.

Нравственным доказательства присутствія въ насъ свободной воли, говорять матеріалисты, не имѣють силы; потому что нравственные законы основаны на понятія о свободѣ; но существуеть ли свобода, это еще надобно доказать, тѣмъ болѣе, что свободная воля можеть дѣйствовать и въ такихъ сферахъ, на которыя моральный законъ не простирается.

Такой взглядь на свободу, отвівнаєть Августинь, быль бы тогда навинителень, еслебы матеріалисты не ділали различія между добрыми и худыми дійствіями, еслебы не желали нли не требовали отъ другихъ исполненія должнаго. Но кто находить различіє между худыми и добрыми дійствіями, тоть не можеть отвергать свободной воли; и это можно доказать самымь простымь приміромь: »желаль бы я испытать, что мий отвітять вопрошающіє: бажется ли имъ, что согрівниць тоть, кто спящей рукой подписаль какое либо безчестное діло? Всякій, безъ сомнівнія, скажеть, что вдійсь не было гріха. Но я предложу другой вопрось: еслибы кто, исрававь

ciens est nihili (. mutabili bono et cou)

¹) De civ. Dei. V, 9.

всё члены человёка, за исключеніемъ только руки, заставилъ его подписать безчестное дёло: виновенъ ле этоть подписавшій, хотя онъ писаль и въ бодретвенномъ состоявія? Также 
всякій сквжеть, что нёть. Итакъ пе справедливости нельзя 
осуждать того, кто иле по невёдёнію, иле по невозможности 
противиться, сдёлаль что нибудь влее. А еслибы кто зналь 
напередъ, что во вло унотребять его спящую руку и нарочито предался сну, то не всякій ли скажеть, что подобный 
спящій виновень? Это показываеть, что грёхъ можеть быть 
только при участім воли: nusquam, nisi in voluntate esse рессатию. 1)

Различіе между худыми и добрыми поступнами не служить доказательствомъ существованія свободы потому, говорили манижен, что эти поступни совершаются не волею, а тёми началами, добрымъ или влимъ, которыя дёйствуютъ и развиваются въ мірё съ роковой необходимостію. Горькій опытъ, отвёчаеть Августинъ, показываеть, что вло существующее въ мірё, обязано своимъ проискожденіемъ единственно свободной волё, которая, удалившись отв верховияго блага и примёнившись къ благамъ низшимъ и чувственнымъ, произвела грёхъ, и сдёлалась изъ доброй влою. 2)

Другой причины зла нёть и быть не можеть. Напрасно стали бы мы слагать вину своей грёховности на предметы міра, окружающіе наст. Не волото раждаеть порокъ корыстолюбія, а воля незаконно любящая волото; не дающій власть, даже не самая власть производить порокъ гордости, а душа неправильно пользующаяся властію. Словомъ, все зависить оть

<sup>1)</sup> De duab. anim. c. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Mala voluntas efficiens est operis mali, malae avtem voluntatis efficiens est nihil. (De civ. Dei XII, 6). Malum est aversio voluntatis ab incommutabili bono et conversio ad mutabilia bona. (II, 19).

того, куда и какъ направляется воля. 1) Напрасно стали бы слагать вину на самое зло, какъ это дёлали манихен, воторые, вромё начала добраго, принимали начало злое, и потому влу, точно также какъ и добру, приписывали бытіе Зло имёсть характеръ отрицательный, и собственно говоря, не существуетъ. Оно не имёстъ собственной природы, не есть какая либо субстанція; потому что еслибы оно было субстанціей, то биле бы добромъ. Хотя оно имёсть отношеніе къ волё; но еслибы мы захотёль отыскать въ немъ какую либо природу, какое либо свойство, то это быле бы тоже самое, какъ еслибы кто захотёль видёть тьму, или слышать молчаніе. Зло вовможно только при существованіи добра, а безъ него оно не существовало бы. Оно есть недостатовъ, порча, болёзнь. 2)

Но несправедиво было бы думать, что Августвиъ, укавивая отринательний характеръ вла, не обратиль вниманія на то, что вло можеть вийть и характеръ положительный. 3) Опънавиваеть грйхъ дёйствіемъ, и притомъ такимъ, которое направлено противъ въчнаго закона, противъ опредёленій божественнаго разума и воли. Онъ ясно говоритъ, что котя причина влой воли и есть deficiens, а не efficiens, но deficere не вначить быть ничёмъ; это слово указываетъ телько на стремленіе въ ничему, на движеніе отъ истинно сущаго къ несущему, приврачному, ложному. Зло называется отрицательвымъ потому, что имъеть отрицательную цёль, тогда какъ

<sup>1)</sup> De civ. Dei. XII, 7. 8.—Omnia eo ipso, quo sunt, bona sunt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mali nulla natura. (De Gen. ad litt. VIII, 18.) Si substantia esset, bonum esset. (Conf. VII, 12). Non est malum, nisi privatio, absentia boni (Contr. Int. pel. 1, 3). Malum est deficere. (qu. 83 qu. 21).

<sup>3)</sup> Такъ думалъ наприм. Штауденнайеръ: ъ Хотя многіе отца согласны съ Августиномъ, что зло не есть истинно реальное, не есть бытіе дъйствительное (вбо истинно только то, что отъ Бога и что есть добро); но однакожъ они не отрицали и объективной дъйствительности зла, точно также какъ и стремленія его, воложительно направленнаго противъ добрак. (Phil. d. Christ. I, 615).

добро стремится въ цели положительной. <sup>1</sup>) Учение Августина объ отношении свободы въ благодати поважетъ намъ, что онъ даже слишкочъ много действія приписываль злу.

Наконецъ Августинъ ръшаетъ вопросъ: какъ согласить человъческую свободу съ божественнымъ предвёдёніемъ.

Этотъ вопросъ, говорить онъ, весьма труденъ: потому что если допустимъ предвёдёніе, то, повидимому, до звим будемъ придти къ отрицанію свободы; а если допустимъ свободу, то можемъ усумниться въ божественномъ предведения. Если все будущее напередъ извъстно, то оно и слъдуетъ въ такомъ же порядкъ, въ какомъ извъстно; но есля порядокъ вещей напередъ извъстенъ, то и порядовъ причинъ, ибо ничто не можеть саблаться бевь того, чтобы не предмествовала ему дъйствующая причина; но если и порядовъ причинъ извъстенъ, то все, что ни делается, делается сообравно своему определенію, по силь зависимости. Если же все это такъ, тогда ничто не находится въ нашей власти, тогда немыслема свобода воли. Но, и наоборотъ, если удержимъ понятіе о свободной вояв, то посредствомъ ряда обратныхъ заключеній, придемъ въ тому, что не все делается по зависимости; если не все дълается по зависимости, то порядовъ причинъ неязвъстенъ, то и Богъ не знаетъ напередъ этого порядка: ибо кавъ можно предвидёть тотъ порядовъ, который произойдеть безъ предшествующих и действующих причинь? Но если Богь не внаеть порядка вещей съ достоверностію, то оне и следують не такъ, какъ Богъ напередъ полагалъ, что онв будутъ следовать; и если вещи не следують такъ, какъ Онь полагаль, то Богъ не виблъ предвёдёнія. Итакъ одно, повидимому, уничтожаеть другое. Но однакожь и то и другое должно быть

<sup>1)</sup> Peccatum quidem actum dici et esse, non rem. (De perf. just. c. 2). Deficere avtem non jam nihil est, sed ad nihilum tendere. (Contr. Secund. man. c. 11).

удержано, потому что одно безъ другого можетъ приводить къ печальнымъ религіознымъ и нравственнымъ результатамъ. Мысль о предвъдъніи Боміемъ безъ мысли о свободъ поведетъ къ фатализму, а свобода человъческой воли безъ предвъдънія Бомія къ слёпому случаю. Словомъ, это есть Сцилла и Харибда.

Православный христіанинъ не долженъ сомиваться ни въ божественномъ предв'яд'яніи, ни въ свобод'я своей воли; потому что эти предметы, если размыслимъ объ нихъ внимательно, не исключаютъ другъ друга.

Еслибы ты напередъ вналъ, что вто либо согрѣшить, то неужели онъ поэтому долженъ непремѣню согрѣшить? Не долженъ. Слѣдовательно предвѣдѣніе не есть принужденіе во грѣху; человѣвъ не потому грѣшить, что ты предвидѣль его поступки, но потому ты предвидѣль ихъ, что онъ грѣшитъ. Тоже самое должно сказать и о Богѣ: Онъ предвидѣль влоно это не вначить, что Онъ желаль зла. Отношеніе предвѣдѣнія въ будущему таково же, какъ отношеніе воспоминанія въ прошедшему: въ воспоминаніи нѣтъ причины того, что сдѣлается. И какъ ты, воспоминая что либо, не дѣлаешь всего того, о чемъ вспоминаешь; такъ и Богъ, предвидя все, что ни дѣлается, не произвель всего того, что можетъ сдѣлаться.

После этого нетрудно соединить понятіе о предведёніи Божіемъ съ понятіемъ о свободе человеческой. Богъ предвидель все, что сделается; но еслибы это предведёніе было причиною происходящаго въ міре, еслибы все то, что Богъ предвидель, совершалось по необходимости, то изъ этого следовало бы, что все, что Богъ ни делаеть, делаеть не по свободной воле, но по необходимости.

Для Бога время не граница. Онъ внаетъ сегодня то, что случится по истеченімомногихъ літь; и въ этомъ візчномъ авті

Digitized by Google

божественнаго предвъдънія заключено и предвъдъніе нашей свободы. Конечно, все должно произойти такъ, какъ Богъ пред видълъ, потому что иначе не можетъ быть и ръчи о предвъдъніи въ Богъ; но извъстно и то, что воля не перестаетъ быть волей, и притомъ свободной оттого, что ея дъйствія извъстны Богу напередъ. Предвъдъніе не налагаетъ необходимости на волю, потому что есть предвъдъніе о свободной волъ.

Многіе указывають на неизміняемость порядка вещей. Но изь идеи о неизміняемомъ порядкі не слідуеть, что наша воля не можеть быть свободна. Разві нельзя почитать и свободную волю принадлежащею къ тому порядку вещей, который быль установлень Богомъ? Воля есть причина человіческихъ дійствій; но Богь предвиділь и дійствій и причины ихъ. Волей можеть быть столько, сколько Богу угодно; потому что Онъ предвиділь, зналь напередь, что каждая изъ нихъ можеть сдіблять и чего не сділать 1).

Взявъ во вниманіе эти світлыя мысли Августина, можно сказать съ Фенелономъ и Боссюэтомъ, что этотъ отецъ церкви быль самымъ ревностнымъ защитникомъ человітеской свободы.

Но въ сочиненіяхъ Августина можно найти очень много и мрачныхъ мыслей о нашей свободь, которыя не только не гармонирують съ изложеннымъ ученіемъ, но даже представляются совершенно противоположными ему. Такія мысли Августинъ высказываль, по преимуществу, въ то время, когда касалса вопроса о дъйствіи первороднаго гръха въ человъчествъ и объ отношеніи благодати къ нашему спасенію. Хотя онъ и при ръшеніи этого вопроса не отрицаль свободной воли въ человъкъ, какъ бы послъдній ни быль гръщень 2), но если присмотримся къ со-

<sup>&#</sup>x27;) De lib. arb. III, 2. 3. 4. 7.—De civ. Dei V, 9.—Tract. 53 in evang. Ioan. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Liberum arbitrium usque adeo in peccatore non periit. (Contr. duas epist. Pelag. 1, c. 2.)

держанію этой свободной воли человівна—грішнина, то не найдемъ въ ней ничего такого, что давало бы ей право на такое названіе. Августинъ сважеть намъ, что свободная воля естественнаго человіка состоить въ свободі въ совершенію зла, а не добра, что хотя каждый изъ насъ имітеть способность ділать выборь между добромъ и зломъ, но этоть выборь сущесвуеть только въ идей, а не въ дійствительности; въ дійствительности человікъ неудержимо стремится въ совершенію зла.

Въ естественномъ человъвъ любовь, говоритъ Августинъ, въ добру, подавлена, а владычествуетъ любовь во злу. Наша свобода теперь хотя имъетъ возможность въ совершенію добра, но эта возможность никогда не приходитъ въ дъйствительность. Человъвъ былъ созданъ невиннымъ, здравымъ и достаточно сильнымъ для того, чтобы начать вести жизнь добродътельную, но теперь онъ есть существо падшее, тяжело раненное, полумертвое, неспособное безъ особенной помощи Божіей возстать в восходить по ступенямъ богоугодной жизни.

Больной не можеть самъ себѣ возвратить вдоровье, или умершій— жизнь. Свободною волею сдѣлано то, что человѣвъ сталъ грѣшенъ; но порочность, послѣдовавшая за грѣхомъ, изъ свободы сдѣлала необходимость. Отсюда-то вопль въ Богу: от нужсов моихв изведи меня! Находясь въ этихъ нуждахъ, ин или не можемъ понять, что хотѣли бы понять, или и то, что поняли и чего хотимъ, не можемъ исполнить.

Какъ скоро воля побъждена порокомъ, то природа уже лишилась свободы: имже кто побъждень бываеть, сему и работень есть. Всё мы имёемъ свободную волю, но не всё добрую. Относительно совершенія зла каждый свободенъ; но относительно совершенія добра никто, пока не будеть освобождень тёмъ, кто сказаль: аще Сынь вы свободить, воистину свободна будеть 1).

i) Op. imp. c. Iul. Y, I.—De civ.. Dei. XIV, 11-18.

Потеря свободы въ совершенію добра сдёлала то, что всё дёйствія человёва, хотя бы они совершались съ свободнымъ самоопредёленіемъ, уже потому самому, что исходять отъ человёва, влы. Худое дерево не можеть приносить добрыхъ плодовъ, и безъ вёры нётъ истинной добродётели, нётъ истинно добрыхъ дёлъ.

Воля тогда истинно свободна, когда свободна отъ гръха; но падшій человъвъ имъетъ непреодолимое стремленіе въ гръху. Во вло употребивъ свободу, онъ сдълалъ изъ нея необходимость гръшить, и эта необходимость преступна 1).

Какт объяснить эти противоположные взгляды? Объясняютъ обывновенно увлечениемъ Августина. Говорять, что онъ, съ распространениемъ и усилениемъ споровъ, какъ бы певольно преступиль мудрую черту осторожности. Желая опровергнуть пелагіанъ, по ученію воторыхъ благодать приходитъ тольво на помощь человѣку, собственными силами побѣждающему грѣхъ,— онъ постоянно усиливалъ доказательства необходимости благодати въ дѣлѣ спасенія, и, незамѣтно для самого себя, вдался въ врайности.

Но Августинъ очень мало права даетъ на такое объясненіе; потому что онъ высказывалъ мрачныя мысли о свободъ не только во время брани, но и во время мира, не только предъ еретиками, но и предъ благомыслящими христіанами. Самое же главное то, что онъ не отказался отъ свойхъ суровыхъ мыслей, или не почелъ нужнымъ смягчить ихъ, даже въ своей предсмертной исповъди, въ своихъ Поправкахъ.

Въ внигахъ въ Симплиціану Августинъ говорить, что еще ва пять лътъ до появленія пелагіанъ онъ излагалъ ученіе о благодати тавъ полно, что въ сущности ничего не прибавиль въ

<sup>&#</sup>x27;) Poenalis viciositas, subsecuta ex libertate, fecit necessitatem. (De perf. just. c. 9).

нему и въ то время, когда боролся съ пелагіанами, и даже когда издаваль послёднія свои сочиненія.

Когда друзья Августина донесли ему, что самые благонамѣреные епископы Галліи недовольны его ученіемъ о благодати, и думають, что человѣческая природа не до такой степени испорчена грѣхомъ, чтобы не способна была даже пожелать спасенія или вѣры; то онъ смягчиль только тонъ изложенія, а высказаль мысли прежнія: по ученію апостола, говорить онъ, мы безсильны сами по себѣ и помыслить доброе, а къ добрымъ мыслямъ относится по преимуществу мысль о вѣрѣ. «Даже въ тѣхъ самыхъ книгахъ, которыя были изданы нами до появленія пелагіанъ, они увидять, какъ мы вѣрили, еще не знач о будущей ереси пелагіанской; мы и тогда проповѣдовали благодать, которая избавляетъ насъ отъ заблужденій и злыхъ нравовъ не ради заслугь нашихъ, а единственно по божественному милосердію» 1).

«Мы назвали», пишеть Августинь въ Поправкаже, «добрую волю великимъ благомъ, которое надобно предпочитать всёмъ тёлеснымъ и впёшнимъ благамъ, мы говорели, что человъкъ своей волей заслуживаетъ жизнь или блаженную, или несчастную, что сдёлаться праведнымъ можно только при свободной волё.... Но такъ какъ въ этихъ и подобныхъ словахъ нашихъ не было упомянуто о благодати, (потоху что объ ней тогда не поднимали вопроса: de qua tunc non agebatur), то пелагіане думаютъ, что мы держались ихъ мыслей. Напрасно они такъ думаютъ. Мы и тогда говорили, что хотя волею мы грёшимъ и живемъ праведно, но сама воля безъ помощи благодати не освободится отъ рабства, такъ какъ она сдълалась рабою гръха 3). Мы и тогда говорили, что праведно и благо-

<sup>1)</sup> De dono perf. c. XX.

<sup>3)</sup> Voluntas facta est serva peccati.

честно жить для смертнаго невозможно. Итакъ задолго до пелагіанъ мы разсуждали такъ, какъ буто разсуждали противъ нихъ. 1).

Мы думаемъ объяснять эти противуположные взгляды тёмъ предположеніемъ, что Августинъ, почитая волю проявленіемъ разума, не отличалъ свободнаго акта воли отъ умственнаго положенія, т. е. видёлъ въ разумів не только правителя нашихъ желаній, но и творца ихъ. Такого рода взглядъ на волю не рідко можно встрівчать въ исторіи философіи; его держался отчасти, какъ кажется, и Плотинъ, котораго сочиненія имізля не маловажное вліяніе на Августина.

Судя по нѣвоторымъ выраженіямъ Плотина, можно думать, что онъ не только не хотѣлъ отрицать въ человѣкѣ присутствія свободной воли, но даже былъ увѣренъ, что добрыя и худыя дѣйствія совершенно находятся въ нашей власти и, слѣдовательно, никому не принадлежать, кромѣ насъ³). Но въ то время, когда этотъ философъ беретъ во вниманіе ниспаденіе духа въ матерію и соединеніе души съ тѣломъ, онъ выскавываетъ такія мысли, которыя не совсѣмъ гармонируютъ съ увазаннымъ взглядомъ его на свободу.

Тавъ какъ матерія есть зло, которое разрушительно дъйствуетъ на все, въ чему ни прикоснется, и притомъ зло первое, по отношенію въ которому всякое другое зло можетъ быть названо второстепеннымъ; то ниспаденіе души въ матерію есть ея первое злое дъйствіе, и послё того какъ она, вслёдствіе этого ниспаденія, соединилась съ тёломъ, это сое-

i) Retr. 1. 9.

<sup>1)</sup> Αλλά γάρ δεῖ και ἔκαστον εκαστον είναι, και πράξεις ήμετέρας, καὶ διανδιας ὑπάρχειν, καὶ τας ἐκάστου καλὰς τε καὶ αίςχρὰς πράξεις παρ ἑαστε ἐκάςτε. (Enn. III, 1, c. 4.)

диненіе имѣетъ карактеръ вла 1). Тёло есть темница души, и въ то мгновеніе, когда душа соединяется съ тёломъ, она уже терметъ часть своей свободы, потому что вмёстё съ прочими предметами подчиняется законамъ міроваго порядка. Съ этого времени начинаетъ оказывать на нее вліяніе тёлесная природа съ своими наклонностями, нуждами; очень часто душа склоняется въ тому, чего требуетъ чувственная природа, и въ такомъ случай ея свободное движеніе замедляется, уменьшается, и притомъ тёмъ въ большей стемени, чёмъ больше преобладаетъ сила тёлесная 2).

Ho blickashras, hobequemomy, upotebyhojorehis muche o. дъвствіяхъ души человіческой, Плотинь однакожь не противоръчить себь, потому что указываеть въ нашей душь такую силу, которая можеть если не преодолёвать препятствія, то нзбегать ихъ: эта сила есть разумъ. Нельяя почитать, говорить онь, свободными тв двиствія, которыя совершаются безь участія разума; только знаніе ділаеть свободными наши желанія 3). Хотя нашъ разумь дійствуєть опреділеннымь образомъ, даже нияче и не можетъ дъйствовать; но стремленіе ума въ добру не имфетъ въ себф инчего принужденнаго: потому что умъ стремится къ добру, ясно сознавая, что стреинтся въ истинному благу. Такимъ образомъ свобода есть действіе, которое возникаетъ всябдствіе побужденія ума, стремящагося въ добру; стремленіе же человіна но злу есть не столько свобода, сколько рабство 4).

Что Августинь имълъ подобный взглядъ на волю, доказательствомъ служать, между прочимъ, слъдующія слова его: «что

<sup>1)</sup> Ibid. 6, c. 5.—8, c. 8.

<sup>2)</sup> Ένεχθεῖσα ἐις σώμα (ψυχὴ), οδα ἔτι πάντα μυρία, ὡς ἀν μεθ' ἐτέρων ταχθεῖσα (ibid. 1, 1, c. 8.)

<sup>)</sup> ibid. VI, 8. c. 2.

<sup>4</sup> Ibid. c. 4.

предписываетъ разумъ, то и дълается; а если чего разумъ не одобряетъ, то и не дълается. Оти слова показываютъ, что Августинъ понималъ желаніе не какъ инстинктивное стремленіе къ чему либо, но какъ сознательный актъ души. Если же такъ, то онъ необходимо долженъ былъ придти къ тому злелюченію, что дъйствіе разума предшествуетъ всякому акту воли, потому что, въ противномъ случать, мы не знали бы того, что мы хотимъ и чего не хотимъ, и, слъдовательно, въ сущности, не хотъла бы: nihil volitum, quin praecognitum.

Мы внаемъ уже, что присутствие въ нашемъ разумъ сверхьопытныхъ истинъ Августинъ объясняль постояннымъ озареніемъ разума візчной истиной. Такой же взглядъ иміль онъ и на добрыя дъйствія свободной воли, какъ проявленія равума. «Кавъ телесный глазъ, даже неповрежденный, ничего не можеть видёть безь виблиняго свёта; такь и человёкь не можетъ праведно жить и дъйствовать безъ помощи божественной благодати. Для того, чтобы глазъ не видёль, достаточно тьмы; а для того, чтобы видёль, необходимо пособіе света.» Но нашъ разумъ, который постоянно озаряется свётомъ божественнымъ, не можетъ, по учению Августина, предписать намъ вабрать вло; потому что во влё онъ не найдетъ отображенія идей: (тамъ ніть ни истины, ни добра, ни красоты). Онъ можеть избрать только то, что угодно Богу; потому что въ одномъ Богъ осуществляются иден нашего разуна. Если разумъ внаетъ Бога, то и любитъ Его; а если любить, то и старается поступать по Его ваповъдямъ.

Если же такъ, то Августанъ могъ почитать всякое доброе дъйствіе человъка и естественнымъ и благодатнымъ: естественнымъ, потому что въ насъ есть органъ для принятія свъта, и мы имъемъ въ своей власти этотъ органъ; благодатнымъ,

<sup>3)</sup> Si mente vel ratione decernitur, tunc flat; si autem improbatar consilio rationis, non flat. (Quaest. in Heptat. IV. 59.)

потому что еслибы духовный главъ нашъ не быль озаряемъ высшимъ свътомъ, то ничего не видъль бы. Когда враги Августина доказывали, что наши добрыя дъйствія не могуть быть намъ вмѣняемы, потому что совершаются не нами, а тѣмъ добрымъ началомъ, которое присутствуетъ въ насъ; то онъ съ глубовою увъренностію говорилъ, что когда я чего либо желалъ или нежелалъ, то это былъ я, а не другой кто, желающій или не желающій. Когда же враги ничего не хотъли приписать Богу, а все приписывали естественнымъ силамъ человъва, то онъ, также съ глубовою увъренностію, утверждалъ, что не только падшій человъвъ, но даже Адамъ въ раю не могъ быть добродътельнымъ бевъ помощи благодати 1).

Подобнымъ образомъ поступилъ и Декартъ, когда августиніации, подобние Арнольду, начали разглашать, что онь въ своемъ учени о свободной воль проводать мысле пелагіанскія. «Достаточно и одной философіи, писаль онъ, дабы знать, что въ умъ человека не войдеть и самая ничтожная мысль, если не захочеть того Богь<sup>2</sup>)... Относительно свободной воле, я держусь того мевнія, что думая лишь о себв самихъ, мы не можемъ не почитать ее независимою, но когда мы думаемъ о бевконечномъ могуществъ Божісмъ, то не можемъ не върить, что все зависить отъ Бога, а следовательно и наша воля3).. Прежде чемъ Богъ посылаеть насъ въ этотъ міръ, Онъ знасть вполив, каковы будуть навлонности нашей воли; Онъ-то и расположиль всё внёшнія вещи такимь образомъ, чтобы взвестные предметы представлялись нашимъ чувствамъ въ извістное время; Онъ зналь, что эти причины опреділять нашу волю на такой или иной поступокъ, и восхотвлъ того; но Онъ не благоразсудиль принуждать насъ. 1).

<sup>2)</sup> De civ. Der XIV, 27.

<sup>2)</sup> Descartes, Oeures completes. t. IX, p. 246.

<sup>6)</sup> Ibid. p. 858.

<sup>4)</sup> lbid. p. 874.

Сважуть: еслибы Августинъ держался подобнаго взглада на разумъ, при оценке действій воли; то онъ не говориль бы что нашъ разумъ неспособенъ измыслить ничего добраго, что добрыя дёла, совершаемыя естественнымъ человёномъ, на самомъ дёлё суть порови; потому что въ разумѣ всяваго человёна есть сверхъопытныя истины, которыя но его миёвію, всего лучше объяснять постояннымъ озареніемъ разума божественнымъ свётомъ.

На это мы отвътимъ, что Августинъ только тогда уначтожаетъ, такъ снаватъ, дъйствій естественнаго разума и свободной воми, когда беретъ во вниманіе наше стъчное спасеніе.

И естественнаго разуна, по его мивнію, достаточно для совершенія добраго діла; но будеть ли это діло истинно полевнымъ для нашего спасенія и добрымъ въ очахъ Божінхъ? Это другой вопросъ, на который онъ, какъ христіанивь, могъ отвічать только отрицательно. Человінь находится ві состояніи падшемъ. Преступленіемъ запов'вди Божіей онъ раздражиль безвонечное правосудіе, и потому подвергся его гатву и провиятію; ядомъ гръха своего природу испортиль, обекобразнять, обезсилнять. Для спасенія подобнаго существа необходимо чрезвычайное благодатное средство. Для этого нужно было, чтобы незшель на землю самъ Сынъ Божій, и своимъ воплощеніемъ сділался для человічества животворной ловой. въ воторой оно можеть быть привито; нужно было, чтобы Онъ жиль между людьми, наставляль ихь, и своими страданіями и врестною смертію удовлетвориль правосудію божественному, тяготъвшему надъ человъчествомъ; необходимо было, наконепъ. ниспосланіе Духа Святаго, который наставляль бы насъ на всякую истину и подававъ намъ сили в благодатную помощь, чревъ святыя таниства церкви. Словомъ, спасеніе даруется тольно въ христіанствъ, и подъ условіємъ истинной вёры во Христа.

Если же такъ, то Августивъ всегда могъ сказать, что добродътели человъва естественнаго, т. е. вепросвъщеннаго христіанской върой, какъ дъйствія, совершаемых существомъ находящимся подъ проклятісмъ Вомінмъ, не мотутъ быть угодям Богу и достаточны для нашего въчнато спасенія, коти бы по отношенію къ нашей врешенной казни оні и достойни были похвады. Человъческая природа не до такой степени испорчена гріхомъ, чтоби она ве могла вміть никакого чувства къ нравственному благу; но если буденъ судить о дійствіять человіческихь по щіли, для которой они совершаются, то ота ціль всегда окамется боліве цля меніве вгонстической. Добродітель только тогда можеть выскаться истинной доброжітель, когда она совершаются ввъ любим из Богу и при немощи Бога; а въ прогивномъ случай она есть порокъ 1).

И мотому-то онъ, сравнивъ нашъ разумъ съ органемъ вржнія, а въчную мотину съ свътомо, прибавляють, что благодать дъласть болье для нашего расума, нежели свъть для органа ервнія. Для того, ятобы главъ существа живаго могь видъть, нуменъ только свёть; но для того, чтобы резумъ могь видъть муть спессенія, недосчаточно одного свёта, а необходимо еще обращеніе нъ свъту, исторое мевозможно безь особеннаго дъйствін благодати<sup>2</sup>). Естественный разумъ не мо-



<sup>&#</sup>x27;) Et ipsi (ethnici) homines erant, et vis illa naturae inerat eis, qua legitimum aliquid anima rationalis ét sentit et facit. (De spir. et. litr. v. 189).

Moneris, non efficie, sed finibus a vitie discernendas esse virtutes... Si veram justitiam non habent impii, profecto nec alias virtutes, comites ejus et sectos... Si ergo ad consequendam beatitudinem, quam nobje immortalem fides, quae in Christo est, vera promittit, nipii prosunt homini virtutes, nullo modo verae possunt esse virtutes. (Contr. Jul. pel. IV, 3.). Viția sunt potius, quam virtutes. (De civ. Dei. XIX, 25).

<sup>7)</sup> Ut declinet a malo et faciat bonum per Spirifum Sanctum. (Op. imp. c. Jul. 11, 168).

жеть изинслить средства для примиренія грёшника съ Богомъ, для уврачеванія нашего бользненнаго естества; потому что оть того разума, воторый имьль Адамъ въ раю, осталась только одна искра 1). Это средство могла изинслить голько въчная истина.

И потому-то онъ говоритъ, что начало правильному отношенію свободы въ благодати должно быть положено благодатію. Оттуда первое движеніе. Віра не предшествуєтъ благодати, но слідуєть ва нею. Свобода пассивна, пока непридетъ въ ней на помощь благодать 2).

И такъ какъ Августинъ быль убъядень, что когда разумъ ясно и вёрно представляеть намъ что небудь, тогда воля охотно повинуется разуму; то неудивительно, THO OTE всесниьное действіе благодати на нашу волю почиталь не уничто дающимъ и даже не стёсняющимъ свободы. Это творческое действіе, эта благодать не есть, говорить онь, прынуждающая сила, но есть сила жизненная, производящая любовь въ добру. Она побуждаеть насъ действовать, а не бездъйствовать. Во взаимодъйствін свободы и благодати состоять истина, а посредствуеть между свободою и благодатію любовь. При содъйствін благодати добрая воля, начало которой полагается также благодатію, укрыпляется, возвышается, усовершается 3). Свобода при содъйствін благодати тастъ вакъ ледь отъ дъйствія солнца, и делается пособною течь, т. е. ваправляться отъ вла въ добру. «Что можеть быть свободеве вакъ воля не служащая болье гръху? 4).

Почитая желаніе совершенно вависящимъ отъ равума, Ав-

I) De Civ. Dei XXII, 24.

<sup>\*)</sup> Non est homo bonus, si nolit, sed gratia Dei etiam ad hoc adjuvatur ut velit. (Contr. duas epist. pel. 1, 18).

<sup>\*)</sup> Cooperando perficit, quod operando incipit. (De gr. et lib arb. c. 17).

<sup>4)</sup> De civ. Dei XXII, 80.

дучи оваренъ чрезвычайнымъ благодатнымъ свътомъ, могъ не видъть истиннаго пути во спасенію, и чтобы воля тотчась же и неукловно не послідовала втимъ путемъ. Но такъ какъ есть иновество людей, которые, даже будучи просвіщены христіанствомъ, не віруютъ истинно и не живутъ добродітельно, то онъ пришель въ тому заключенію, что благодать не всіхъ спасаетъ, а только избранныхъ. Мысль не вірная и не принятая православною церковію, но она не противорічила его прежнему образу мыслей, не была плодомъ одной полемики.

(Продолжение будеть).

R. Cksopyess.



## ПЕДАГОГІЯ ДРЕВНИХЪ БРАТСКИХЪ ШКОЛЪ И ПРЕИМУЩЕСТВЕННО ДРЕВНЕЙ КІЕВСКОЙ АКАДЕМІИ.

Появленіе братскихъ школь, равно какъ и педагогія въ оныхъ стоять въ живой свяви со всей исторіей юго-западной Руси въ XVI и XVII въкахъ. Историческія обстоятельства, въ которых в находился православный юго-западъ въ эти в вва и вызвали учреждение братскихъ школъ, и дали задачу, дужъ и направленіе этемъ школамъ. Для полнаго уясненія началь «братской педагогіи» необходимо, поэтому, прежде всего коснуться, хотя въ общихъ чертахъ, уиственнаго и религіозно-нравственнаго состоянія православнаго юго-запада въ этоть періодъ. Въ XVI и XVII столътіяхъ юго-западная Русь сильно страдала подъ вгомъ католическимъ. Мало того, что подъ властію Польши гражданское право русскаго народа безнаказанно было попираемо, и что этоть народь стеналь подь тажестію невыносимыхъ налоговъ и насилій, повергавшихъ его въ крайнюю нищету, -- враги православія не постыдились посягнуть на самое дорогое его достояніе: хотвли отнять у него русскую ръчь, подавить въ немъ обычаи и преданія родной старины, наконецъ, отвлонить его отъ исповеданія православной, греко-восточной въры. Самыми усердными пособнивами въ этомъ дъл у Польши были ісвунты. Нечего говорить о тёхъ безчеловёчныхъ козняхъ и средствахъ, которыя ісвунты считали сващенными для достяженія своекорнотних цілей; исторія давно уже произнесла надъ ними свой справеднивий судь. Самым благонам'вренныя, повидимому, начинанія іскуштовь были врайне опасни для православнаго народа. Явившись въ Польш'в, они отарались вейми силами захватить въ свои руки монополію восинтанія и образованія юношества, а въ коротное время вся Польца и Литва покрывается стью ихъ школь. Своимъ наружнымъ блескомъ эти школы споро обращають на себя всеобщее вниманіе а вийсті съ тімь своро пустіють вей неіскунтскія міколы; восинтаннихи втихь носліднихъ школь біжать въ іскунтамъ, въ надежді возобладать тамъ тою блестящею ученостію, которой не замізнай въ своихъ шнолакъ. Іскунтемя недаготива на симомъ ділів уміла не тельно привлечь, но даже призвавать коношество нь своимъ шноламъ; въ XVII віжні іскунтскія школы въ Польчий достигають своего ашогоя.

По мара воврастанія силы ісвунговь въ Польша, бъдствія православнаго народа, подвластнаго ой, увеличиваются. Не нивя **ФРОИКЪ ДОСТАТОЧНЫХЪ ШИОЛЪ, ЛЮ ООЗМАТОЛЬНОЕ ПРАВОСЛАВНОЕ ВРИС**. шество поступаеть въ језунтскій тіколи. Но дорого обходидось православнимь образованіе, получаемое въ отвух мираворами, не смотря на по, что језунты всегда учили безплатно. Мале но малу дети провосласных вабисали родную речь; чатомическію нравы и обычан незам'ятно переносилнов чревь шизлу въ православния семейства; неважатно облаждалась любовь inhomeetra so neemy poshony. Ofesere moero de stues infores для православія была то, что католическія виблужденія шанкусть ваучивались дётьми православныхи, а ил. учению православной въры всевовиржиния средствани воябуждалось превраніе. Получастви образовнію въ чатих ніколах и напитавшись чатолическимъ дукомъ, превосливное вонопрество, по выпода воъ отякъ школь, если не совершенно терялось для православной церкви, то овазывалось равнодушнымъ въ страданівиъ своихъ едино-

върныхъ братій. Вотъ что говоритъ Кассіанъ Саковичь о православномъ юношествъ, получавшемъ образование въ језунтсвихъ шволахъ: «дъти руссвой шляхты, учась въ шволахъ в коллегіяхь і взунтскихь, привыкають въ церковнымь обрядамь римской церкви, а вышедши изъ школы или опредвляются въ военную службу, или поступають по двору какого либо пана; въ этомъ случав они должны ходеть съ паномъ въ костель, въ военной же службе они припуждены участвовать въ исполненін равличных католических резигіозных образовь; а потомъ, привывнувъ въ католическимъ обрядамъ, отстаютъ отъ свонув русскихъ; они даже не любятъ, чтобы ихъ навывали. DYCCREME .... E HMB TAKE JETRO HEDERTH BE KATOJETECTBO > 1). При такомъ положение дель, православному народу юго-завадной Руси гровила явная опасность потерять свое православіе. Самъ вародъ уже началь сживаться съ этом страшном мыслію. Печальными чертами изображаеть умственное и религіозно-правственное состояніе православнаго народа, подвластнаго Польшів въ разсматриваемый нами періодъ, одинъ изъ резностиващихъ поборниковъ православія, Константинъ Острожскій: «люди нашей религи упали правственно, у нихъ господствуетъ леность и нерадение въ благочестию; они нетолько не исполняють своить христівнских обяванностей, не защищають церкви Божіей и своей старинной върш, но еще многіе изъ нихъ, насм'яхаясь надъ нею, уходять въ разныя секты и ереси. Епископы не смотрять за своими пастырами, пастыри не проповедують слова Божія. Нэть у нась учителей, проповъдниковь слова Божів, неть наукь; оттого наступило въ церкви истощание славы Божией, наступилъ гладъ слушарія слова Божія, начались отступленія отъ вёры и вакона, такъ что для простаго народа все равно, что ни говорили бы ему<sup>2</sup>)». Самое тогданнее духовенство юго- занадной Руси было край-

<sup>1)</sup> Отеч. Зап 1862 г. кн. 2-я стр. 565. 2) Акт. Запад. Рос. т. IV. X. 45.

не необразованно. Вотъ какими чертами изображаетъ умственную объдность православнаго священника тотъ же Кассіанъ Саковичь: «если къ русскому шляхтичу, женатому на полькѣ, придетъ иногда ксендвъ, и на этотъ часъ случится тамъ попъ, тогда ему, простаку, задаютъ какой нибудь вопросъ, а попъ или совсемъ не отвъчаетъ, или и отвъчаетъ, но безсмыслицей; и попъ и нанъ смущаются, а послъдній, оглядъвшись дълается катомиюмъ, чему такъ много примъровъ 1)». Такими печальными чертами изображаютъ современники умственное и религіознонравственное состояніе православнаго юго-запада въ періодъ появленія братскихъ школъ!

Но несомивню, что въ тяжкіе моменты исторической жизне уиственно-правственныя народныя силы бывають въ необывновенномъ напряжения, и что подъ вліяніемъ стёснительних обстоятельствь, сама жизнь вырабатываеть тв могучія личности, которыя сообщають силою своего ума и воли воодушевленіе цілой массі народа, упадающаго духомъ отъ невыносемаго давленія враждебных началь. Такъ случелось и въ исторін юго-западной Руси въ разсматриваемый нами періодъ. Въ это время являются энергичние ревнители православія, которые передають свою ревность всей массв народа. Все православное народонаселение мого-ванада дружно соединяется въ одву родную семью, пронявается одними мыслями и чувствами и общими силами начинаеть действовать для одной пелиотстоять свою погибающую народность и душу ся-православіе, Православное общество вполнъ начиваетъ понимать, что вся бъда проистеваетъ отъ недостатва у него собственныхъ разсадниковъ просифщенја. Били, правда, у православникъ съ древнихъ временъ школы при церквахъ; но въ этихъ школахъ образованіе не шло далве начатковъ чтенія, письма, а по міз-

<sup>1)</sup> Отеч. Зап. 1862 г. вн. 2-я стр. 565.

etans u nibris 1). Cana mpabocarbane curtam ste meomi kars бы несуществующими. Сочинитель «Перестороги» говорить: «то вельми много вашкодило панству русскому, же не могли школь и наукъ посполитыхъ разширяти и оныхъ не фундовано; бо коли бы были науку мали, тогда бы невъдомостію своею не пришли бы до таковня погибели 2)», Нельзя не видёть въ этихъ словахъ того ревностного желанія нивть свои родныя школы съ болъе шировою задачею и программою, которымъ было глубоко пронявнуто все православное народонаселение юго западней Руси. Это благое желаніе своро осуществляется. Къ концу XVI въка «православныя братства», служивния горавдо раньше единственнымъ оплотомъ православія въ борьбів съ ватоличествомъ, выступають съ своими школами. На первыхъ же порахъ этикъ школамъ даются преннущества предъ прочими тколами, бывшими въ то время въ юго-западной Руси. «Не быть другому общественному училищу въ Львовъ, кромъ училища братскаго Успёнія пречистой Богородицы, и только на нема чить детой благочестивний и привославных христіань, инсаль патріаркь константинопольскій вы своей грамоті львовскому братству 3). Львовсках школа была прототиномъ всёмъ братскихъ школъ. По ея образцу въ менродолжительное время устрондось нескольно братских школь ва техь прениуществен. но местахъ, гав- наиболее грозила опасность православію. канъ-то: въ Вальне, Кіеве, Могалеве, Луцив, Миневе и др. Нароль и духовенство православное принимали самое горячее участіе въ устрействі и поддержаніи этихь школь. Гренія дала братскимъ шкомиъ первыхъ учителей, а съ ними—н всв начала православного воспитанія я образованія юношества.

<sup>1)</sup> Опис. Кіево-Соф. собора митр. Есгенія прибавл. № 44.

<sup>°)</sup> Авт. Запад. Рос. т. IV № 149.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Памятники Кіевс. времен, коминс. т. ИІ. стр.: 40.

Воть въ краткихъ чертахъ тв обстоятельства историческія, при которыхъ явияются братскія школы. Понятна намъпосле этого, и та цель, съ которою заводились эти школы; «воспитаніе и образованіе ученых» людей, ихъ же бы трудолюбное синовнее. а не наемничье о матери своей первы Христовъ попеченіе не точію во градіть, но и весіхь искуссныхь вы свое время іереевъ произвело 1)», —вотъ что имъли въ виду братскія школы. Несколько шире высказана задача братских школь въ «уписв» кіевскаго братства; «школа богодвленская, гововится въ этомъ упись», устроена въ утешению и утверждению руссваго православнаго народа, въ воспитанию христіансвихъ, привріваемых дітей... для преподаванія полезных наукъ и образованія дітей народа христіанскаго, отъ чего на вемли умножается слава всемогущаго Бога, является утёшеніе родитедямъ и для родной земли готовится и цебтетъ сильная защита Скоро эти школы оправдывають благія на-H VEDAMEHIE 2) ». дежды на нихъ православнаго народа. Въ непродолжительное время, послы ваведенія ихъ, выходять изъ нихъ замічательные исторические дъятели, ревностные учители народные, защитники православія и вообще благосостоянія народа русскаго. Съ появленіемъ братскихъ школь, православное юношество не считаеть для себя уже необходимымъ поступление въ вноверныя училища. Не смотря на то, что враги православія всячески препатствовали процебтанію этихъ школь, онв постепенно, все болве и болве заявляли свое значение и силу. Воспитанники этихъ школъ сильно обличали съ церковной каоедры ино. верныя заблужденія, писали противъ нихъ множество обличительных сочиненій, ващищали, даже на сеймахь, права православнаго народа, которыя такъ безчеловъчно были попираемы нновърцами до того времени.

<sup>1)</sup> Акт. Запад. Рос. т. IV. № 217 огр. 506 ·

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цемятинк. Кіевс. врем. доминс. т. II стр. 87.

Болбе всёхъ братских школь суждено было прославиться кіево-братской Богоявленской школь. Явившись подъ скромнымъ вменемъ школы, Богоявленское училище быстро двануло впередъ образованіе православнаго юго-запада, со времени кіевскаго митрополита Петра Могилы. Сперва подъ именемъ коллегіи, а потомъ ададемін оно воспитало много замічательныхъ лицъ явившихся несокрушимыми столпами православія, неутомимыми проповідниками науки и знанія, ревностными блюстителями законовъ отечественныхъ и общественнаго благоустройства русскаго государатва. На какихъ же началахъ воспитались и образовались эти замічательныя личности?

На этотъ вопросъ отвътить намъ педагогія древнихъ братскихъ шволь. Въ исторіи братскихъ шволь ясно отдъляются одинъ отъ другаго два періода: прежде до Петра Могилы въ нихъ преобладаль греческій элементь, и подъвліяніеми гревовъ слагались въ нихъ педагогическія начала и пріемы. Со временъ же Петра Могилы братскія школы и преимущественно кіевское Богоявленское училище, являются съ инымъ херактеромъ; въ ихъ падагогіи вмъсто греческаго начинаетъ преобладать западно-іезуитскій элеленть. Мы разсмотримъ педогогію древнихъ братскихъ школь 1) отъ ихъ появленія до преобразованія кіевскаго Богоявленскаго училища Петромъ Могилою, потомъ 2) съ преобразованія этого училища Могилою до послёдняго преобразованія древней Кіевской Академіи въ 1819 году.

## Педагогія древнихъ братскихъ школъ до Петра Могилы

Приступая въ изложению педагоги древнихъ братскихъ школъ домогилянскаго періода, нельзя не пожальть о скудости педагогическихъ памятниковъ, относящихся въ этимъ школамъ.

Нечего говорить о теоретическихъ памятникахъ этого рода; ихъ не осталось, да можетъ быть, ихъ и со всвиъ не было, такъ какъ педагогія, въ смыслё науки, является не такъ давно. Есть, правда, указаніе на существованіе собственно педагогическаго сочиненія, бывшаго въ употребленій въ братских школахъ. Въ наталогъ инягъ, выпущенныхъ львовскою типографіей, одна изъ нихъ названа «книгою о воспитаніи чадъ». Но такъ какъ это сочинение не дошло до насъ, то о немъ нельза сказать вичего опредвленнаго. Патріаршія и королевскія грамоты, данныя братскимъ школамъ, уцвиввшіе до нашего времени уставы львовской и луцкой шволь, ийсколько букварей и грамматикъ, по которымъ учили въ братскихъ школахъ, -- вотъ тв немногіе памятники, на основаніи которыхъ намъ приходется говорять о педагогія древних братских школь домогадянскаго періода. Для удобивання представленія этой педагогін ин сперва разсмотримъ ея умственно-образовательную сторону, потомъ-правственно-воспитательную. При обозрвнів умственно-образовательной стороны мы снажемъ а) о преподавателяхъ, b) о наукахъ и испусствахъ, преполававшихся въ этихъ школахъ, равно какъ и о методахъ ихъ преподаванія; а при обозрѣніи правственно-воспитательной сторовы скажемъ о всёхъ десципленарныхъ пріемахъ братской педагогіи, направленных въ выработив характера воспитанниковъ. Прежде знавомства съ самой педагогіей, считаемъ долгомъ познавомиться съ педагогами братскихъ школъ. Одно знакомство съ неми, ихъ вваніемъ и образованіемъ, надбемся, достаточно скажеть намъ о томъ направленія, которое они давали своемъ школамъ.

Такъ кляъ одна общая цель соединяла всехъ православныхъ союзомъ братства, воодушевляемаго въ своихъ действіяхъ одними чистыми и съятыми чувствами и намереніями, то честь всякаго братскаго учрежденія не могла пранадлежать одному исключительно какому нибудь сословію. Простой ремесленнякъ во всёхъ братских распоряжения и предприятиях имёль голось равный голосу вельможных особь. Тоже мы видим и въ избрании учителей братских шволь. Будучи учреждениемъ общества, составившагося изо всёхъ сословий православнаго исповёдания, братския школы имёли у себя учителей изъ различных сословий. Различныя грамоты и записи полавывають, что въ братскихъ школахъ учили монашествующіе, люди изъ бёлаго духовенства и свётскіе. Въ грамотъ короля Владислава Виленскому троицкому монастырю такъ скавано объ учителяхъ школы братской, бывшей при семъ монастыры: «а въ школе той брацкой дётей братьи уписное ..... учити, также людей въ несьме учоныхъ особъ духовныкъ и свётскихъ для науке школьное и доспивання .... ховати маютъ» 1).

Анна Гулевичь, фундуя свое имфніе на Кієво-богоявленсвую братскую школу, говорить въ своей записи, чтобы учителами въ этой школф были какъ духовные, такъ и свётсніе моди <sup>2</sup>). Но нельзя не видёть изъ исторіи этихъ школь, что ближе всего принимало въ сердцу заботу о шволахъ духовенство. Духовные, какъ бъльцы такъ и монашествующіе, являются организаторами и кранителями этихъ школь. Эти школы открывались обыкновенно по благословенію восточнить патріарховъ. Восточные святители, принимая нерёдко живое личное участіе въ устройстве школь, по большей части старались о выборе достойныхъ для нихъ учителей, какими были духовныя ляца. Таковыми были архимандритъ Кириллъ Лукарисъ, ревторъ острожской школы, Арсеній матрополить влассонскій, первый учитель въ льворской щколь, учившій въ ней два года <sup>3</sup>). Та-

¹) Собраніе древнихъ автовъ городъ Вильни, Трокъ... 7. 11. 🧀 31.

<sup>2)</sup> Памятники Кієвской временной коммиссім т. П. стр. 9. Въ уставахъ дъвовской и дуцкой братскихъ школъ тоже сказано о сословіи, изъ котораго вибирались учители для этихъ школъ.

<sup>3)</sup> Акти вапакией Россія д. IV. № 149.

ния же были: священникъ Кіево-воспресенской церкви, учитель в ректоръ школъ кіевскихъ Іоаннъ Борецкій, Мелетій Смотрицкій, Зизаніи, Августинъ Словінскій, въ луцкой школів философін профессоръ, 1) и другія лица изъ монаществующихъ и былго духовенства, бывшіе учетелями въ братских шеолахь. Многіе изъ учителей братскихъ школь стояли на высокой степени просвъщенія; иные изъ нихъ если не вполет получали. то довершали свое образование въ лучшехъ въ то время западноевропейскихъ учебныхъ заведеніяхъ. Изъ грековъ, учившихъ вь братскихъ школахъ. Кирилъ Лукарисъ, Никифоръ грекъ, интрополить влассонскій Арсеній, совивщали въ себ'в все богатство просвъщенія восточнаго и западнаго, и обладали обширною педагогическою опытностію. Изъ учителей братскихъ шкогь русскаго происхожненія достаточно указать на ректора визенской школы Мелетія Смотрицкаго, получившаго образованіе въ виленской ісвунтской коллегін, довершившаго образованіе въ правовской авадемін, потомъ постившаго нівсколько западныхъ пьюмь до занятія имъ мёста учительскаго въ виленской братской школь 2), на Іова Борецкаго, своею богатою педагогического опытностію обратившаго на себя особенное вниманіе образованных граждань Львова и Кіева 3). Прицомнить Соковича Кассіана, «человека обширной арудиція, перваго пінту въ віевской школів» Сильвестра Коссова, бывшаго прежде учителемъ въ львовскихъ школахъ, потомъ перваго учителя философін въ кіевской школів и усерднаго сотрудника Могилы въ дёлё преобразованія братскихъ школъ и др. 4) Грамоты и уставы братскихъ школъ требовали отъ учителей

<sup>1)</sup> Кіевдянны 1841 г. стр. 312.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pametniki o dziejach pismiennistwa i praved... Slowian, W. Al. Maciejowskego. r. III. 455 crp.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Латонись Зубрици. стр. 54. 68.

<sup>4)</sup> Москвитанинъ 1854 г. кинга 2-я.

не только знаній, но и доброй правственности. Утвержава львовскую братскую школу, патріаркъ константинопольскій Ісремія говорить, что въ этой школё тогда только можно будеть учить дітей, осле найдутся блягочестивые и добрые учители. Въ уставахъ луцкой и львовской школъ говорится: «даскалъ школы сей долженъ быть вротовъ, блягочестивъ, разсудителенъ, нелихоммець, не смехотворець, не чародей, не басносказатель, не поборнить ересей, но спосивничить благочестія, во всемь представляй собою примёрь благих дёль. Въ 20-й стать в устава той же піколы исчислени недостатки и пореки, какихъ нельзя терпеть въ учителе. «Еслибъ учитель быль блудникъ, пьянеца, воръ, кощунъ, нерадивецъ, сребролюбецъ, клеветникъ, гордець, такой не должень быть не только учителемь, но н жителеми въ шволъ.» Но саное главное требование но отношенію къ учителямъ братскихъ школь состояло въ томъ, чтобы они были строго православны. Анна Гулевичева въ своей записи Кісво-богоявленскому училищу съ великимъ усердісмъ просить объ этомъ 1). На практикъ мы видимъ, что братства принимали въ свои школы учителями иновърщевъ только по необходимости. Эту мысль выравнию вилененое братство въ посления RE OPERCIBY ABBORCEOMY 2).

Уиственно-правственными качествами учителей древнихъ братскихъ школъ болье или менье опредвляется духъ и характеръ ихъ педагогіи. Вотъ что говорить, между прочимь, патріархъ іерусалимскій Оеофань, благословляя Кіево-богоявленскую братскую школу: «учители, научая благочестивой жизни и преподавая нужныя науки, имъють усердно объяснять и внушать желающимъ учиться, а особливо младенческому разуму твердое исповъданіе въры и неизмънное ученіе о догматъхъ, установ

<sup>1)</sup> Паматенк. Кіевской временной коминсін т. II. стр. 9.

<sup>\*)</sup> Акты Западной Россін т. ІІІ. 🖋 4.

менных семью вселенскиме соборами восточной церква» 1). Еще всейе выскавываеть само львовское братство свой взглядь на вауку въ его школахъ въ своихъ, такъ называемыхъ, «совътахъ облигочестик.» Признавая необходимость изучения различныхъ наукъ, оно ставить это изучение въ строгую зависимость отъ православнаго въроучения: оно запрещаетъ «основываться на изискихъ сулюгисмахъ и хитро ими извращенныхъ... почему даже совътуетъ необучаться имъ 2).

Теперь познакомимся съ науками, читанными въ братскихъ школахъ. Программа наукъ, преподававшихся въ братскихъ школахъ, выражена въ патріаршихъ и королевскихъ грамотахъ, нанимъъ этимъ школамъ. Въ этихъ грамотахъ школы братскія называются греко-латино-славянскими 3). Но изъ татого названія ихъ нельзя заплючать, что въ этихъ школахъ изучались только одни указанные языки; образование въ этихъ миолахъ начиналось первоначальнымъ обучениемъ дётей чтенію в письму, завершалось сообщением имъ философски-богословсихъ сведеній. «Научивши учениковъ, говорить уставъ древнебратской дуцкой школы, свладывать литтеры, потомъ грамматикъ учать, притомъ же и церковному чину, читають и спавають, чать неить тому учатся, до больших приступаючи, въ діалектеле и раторице, которые науки по словенску переведенные, русскимъ языкомъ списано діалектику и риторику и иные фимсофсије писъма школе належаще» 4). Вотъ пругъ наукъ въ ревне-братских школахт и порядогь, въ какомъ онв препозавались. Нельзя, нонечно думать, чтобы всв эти науки пре-

<sup>1)</sup> Памятник. Кіев. врем. коммис. т. И. стр. 65.

<sup>\*)</sup> Паняти. Кієв. эрек. кож. т. 1. 249 сгр.

<sup>5)</sup> Такъ выленская школа въ королевской грамотъ названа: гредкою, русскою, датинскою и польскою. Собр. др. вклокъ гор. Вяльны, Трокъ, ч. Н. 831. Такія же вазванія посяли с всё прити братокія виполи.

<sup>4) 21</sup> пункть устава Луц. шкомы. Намят. Кіев. вр. кон. т. I, 83 стр.

подавались со времени основанія каждой шволы; основательніве предположить, что онъ вводились въ кругъ преподаванія постепенно. Постепенное разпирение программы наукъ мы видимъ въ древнъйшей изъ братскихъ шволь, львовской школь, хотя нужно сказать, что въ этой школё довольно скоро составился полный кругъ наукъ. Въ этой школе на первыхъ порахъ ез существованія учили только читать и писать. Потомъ, но благословенію патріарха Іоакича, въ 1586 году, братство львовское отврыло преподаваніе греческаго и славянскаго явыковъ 1). Патріархъ константинопольскій Іеремія подтвердиль права этой школы въ 1588 году, и она является правильно устроенною грекославянскою школою. Въ это время составлена была учителю этой школы инструкція 2), къ сожальнію недошедшая до насть. Изъ запрещенія Гедеона Балабана православнымъ «посвіцать эту школу и слушать граматическаго, діалектическаго и риторическаго изученія», видно, что эти науки читались въ львовской школь до девять-десятых годовъ XVI выка 3). Но въ 1592 году, стараніями Константина Острожскаго и Осодора Скумина-Тишкевича, львовская школа получила грамотою Владислава право pro tractandis liberis artibus, какъ гласитъ грамота 4). Авторъ «Исторіи россійской ісрархіи» въ своей запискъ о Кіевской Академіи говорить, что до 1620 года въ Богоявленской братской школь учили только русской граммативъ и латинской словесности; съ этого же года, по благословенію патріарха Өеофана, введены въ вругь предметовъ преподаванія греческій и польскій языки в). Такая же программа наукъ существовала и въ другихъ древне-братскихъ школахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лътоп. Зубрицкаго. Ж. М. Н. Пр. 1849 г. апръль. стр. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ же, стр. 20.

в) Ак. запад. Рос. т. IV, № 24.

<sup>4)</sup> Лът. Зубрацкаго. Ж. М. Н. Пр. 1849 г. май. стр. 64.

в) Истор. Рос. ісрархів, ч. І, прибав.

Ю

При знакоиствё съ программою каждой изъ школъ, им видимъ, что школы, появлявшіяся позже, заниствують всё научные труды изъ школь раньше основанныхъ. По отношенію иъ львовской школь всё прочія братскія школы являются колоніями; отъ этой школы получають другія братскія школы и учителей и учебныя книги. Самые основатели прочихъ братскихъ школъ были большею частію воспитанники львовской школы; почему всё братскія школы устроялись по образцу львовской школы. Чтобы яснёе видёть, какъ выполнялась указанная программа въ братскихъ школахъ, разсмотримъ учебники по каждой изъ наукъ, преподававшихся въ этихъ школахъ.

Въ учебникахъ, какъ педагогической практикъ, мы надвемся найти сумму педагогических свёдёній братских шволь. Начнемъ съ обзора руководствъ для первоначальнаго обученія чтенію - букварей. Прежде всего необходимо замітить, что дитя начинало учиться чтенію по славянской авбукв. Братскіе бук-<sup>в</sup> 🦶 вари суть нечто иное, каръ краткія дітскія энциклопедін; при ивданія ихъ братство иміло цілію не только научить дити этенію, но и сообщить ему необходимых релегіозных истены. Воть порядовъ изложенія предметовъ, съ которыми дитя внакомплось тотчасъ съ поступленіемъ въ школу: азбука славянская, свлады, словарь, (толнованіе нёкоторыхъ рёченій), изложеніе о православной въръ-Зиванія, о таниствахъ-въ вопросахъ и отвётахъ, о знаменіи врестномъ; здёсь же пом'єщенъ трактать «о Святой Тронцъ и вочеловъчении Господа». Такого характера букварь, изданный православнымъ виленскимъ братствомъ 1592 года и озаглавленный такъ: «наука по учитаню в разуменю инсма словенского» 1). Въ другомъ букваре 1596 года, принадлежащемъ тому же виленскому братству, пром' предметовъ, изложенныхъ въ прежнемъ букваръ, указанъ

<sup>1)</sup> Обозрвию славанорус. библіограф. Сахарова. т. І, ин. 2.

самый методъ нвученія авбуни славанской. Авбука здёсь неложена такъ: азъ, буки будения ты, буди онъ, будени мы два, буди со мною. Здёсь же указанъ источникъ букваря. «А сія азбука отъ винін осмочастныя-сирвчь грамматичи». Нельяя не видать отспода, что бунварь тогданный заплючаль въ себъ много грамматическихъ правиль; просодія въ немъ нвложени въ примърахъ, камъ: буди, буди и т. п. Ореографія понавана въ алфавитъ словъ подъ титлами. Можно, повтему. думать, что въ братскихъ шноламъ грамматика начиналасъ изучаться вийстй съ первоначальнимъ обученимъ дитей чтенію. Касательно статей въ букварякъ, по которынъ обучали дътей чтевію, нужно заметить, что выборь ихъ основавь на требованін современныхъ историческихъ обстоятельствъ. Для успринрашаго противодраствія пновржой пропагандр, братства спешеля съ началомъ ученія сообщеть детямь православ. ных славнив и существенные догматы, отличающие ихъ отъ инов вопевъ. Настоятельная нужда заставляла педагоговъ братсвихъ ваботиться о томъ, какъ бы побольше и поразнообразвье дать сведёній своимь воспетанникамь, но плавное-какь • бы все это саблать поскорве.

Научившись читать и писать, воспитанникъ древнихъ братскихъ школъ приступалъ въ изучению наукъ. Въ братскихъ школахъ постепенно возвышался курсъ проподавания отъ простыхъ и болъе понятияхъ предметовъ до изучения полнаго круга такъ называемыхъ семи свободныхъ искусствъ, въ воторымъ относятся: грамматива, реторика, діалектика, ариеметика, музыка, геометрія, астрономія. По недостатку уцълъвшихъ руководствъ по всёмъ этимъ наукамъ и искусствамъ, трудно опредълить въ точности объемъ, содержаніе и методъ икъ преподаванія въ братскихъ школахъ. По грамматикъ донгло до насъ нёсколько руководствъ, составляющихъ въ настоящее время библіографическую рёдкость. Изъ грамматикъ, бывшихъ

**ДУКОВОДСУВАМЕ** ВЪ **братских**ъ школакъ, считается самою древнею граммачина, составленная в наданная «спудеями девовоной ниоды 1591 года». Самое заглавіе этой грамматыни даеть уже наноторое понатіе о ся пелагогическом в достоинства. Вотъ ея заглавіе: «прамматела доброплаголиваго елино-словенскаго языка, совершеннаго испусства 8-ми настей слова. нъ наказанію многонменетому росскому роду». На другомъ заглавномъ листь такь указаны источники в расположение частей этой граммативи: «грамматека, сложенная от различных» грамматить спуделы, ные во львовской школь. Она разделется на четыре части: праволисаніе, препіваніе (просодія), правословів (этимологія) и счиненів». Въ предислевін въ этой грамматикв указано значение ся въ вругу прочихъ наукъ и польза ея изученія: «сія бо есть влючь, отверваяй умъ разумёти писанія, отъ нея же, яко по стеменехъ, всю ліствицу по чему ученій, трудолюбивін достивають діалектики, риторими, мусяки, арномотики, геометрін и астрономін и свиш же седьмыю, якоже евнішь сосудомь разсужденія, почорнають источнять философід» 1). Грамматява эта была руководствоми въ изученію грачеснаго языка. Она пачинается алфавитомъ греческимъ, гдъ сначала написаны большія и малыя бувен этого алфавита, потомъ самое названіе буквъ изображено кириллицею: альфа, вита, гамиа, дельта и пр. Эта грамматика греко-славянская, вышедимая меъ мьвовской братской школы, считалась въ свое время дучиво и унотреблялась во всёхъ братсенаь школамь. Она считается самниъ первымъ печатнымъ руководствемъ въ Рессіи по «наукъ грамиатической». Скоро посив изданія дьвовской грамиатики. выпась грамматика Лаврентія Зичанія, учителя арвовской школы, напачатаршаго се въ Вильне въ 1596 году. Нелься сказать, чтобы она явилась вследствіе неудовлетворительности львовской

і) Объ этой граниативъ си. Калайдовича.-- Іоаниь, экзарив болгарскій.

грамматики. Въ этой грамматики поваваны правила ореографіи, просодін, синтаксися и этимологіи въ такомъ же объемв и порядкв. въ накомъ и въ львовской; частей рвчи и въ этой грамматикъ тоже 8, падежей 5, склоненій 10. Полька грамматики въ предисловін въ ней изображена даже стихами. Но грамматика Лаврентія Зиванія пошла дальше грамматики львовскихъ «спудеевь» въ томъ, что въ ней указаны враткія правила къ сложенію стиховъ. Имёл въ виду стихосложеніе, составитель грамматики двлить буквы на три рода: долгія—и, в, ю, я, краткія е, о, у, и двовременныя а, і, юсъ. Правила свои онъ излагаетъ AME CTEXOBE TOALKO TOONE DOGOBE: HOOHEYCCERO, SACTHYCCERO и ямбическаго. Оригинальнымъ отличіемъ этой грамматики отъ львовской должно считать изложение въ ней правиль по вопросамъ и отвътамъ 1). Послъднимъ, по времени изданія, грамматическимъ руководствомъ въ древнихъ братскихъ школахъ была грамматика Мелетія Смотрицкаго, составленная имъ въ киновін перковнаго виденскаго братства, преподанная въ виденской братской школь и напечатанная въ 1619 году. Эта грамматика была въ употреблении и въ Великороссии, где была итсколько разъ издаваема и жила до самаго Ломоносова, повсюду нользуясь огроннымъ авторитетомъ <sup>2</sup>). Въ граммативъ самого Ломоносова нельзя не замётить заимствованій изъ грамматики Смотрицкаго, какъ въ расположении, такъ и въ отделев частей. Грамматика Мелетія Смотрицкаго далеко поливе бывшихъ до него грамматикъ въ братскихъ школахъ. Не находя нужнымъ для нашей цёли подробно разбирать это руководство, замётимъ только, что Смотрицкій въ предисловін къ своей грамматикъ придаетъ ей огромное педагогическое значение. Вотъ его слова: «издревле россійскимъ дётоводцемъ (педагогамъ) и учителямъ

<sup>1)</sup> Словарь о писат. духови. чина стр. 343.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. рус. антерат. Греча, стр. 52. Также Историч. словарь писат. дух. чина м. Евгенія, т. II, стр. 44.

обичай бъ и есть (?) учити дъти малыя въ началь азбукь. потомъ часословцу и псалтирѣ, таже писанію; посекъ же нѣции преподають и чтеніе апостола. Возрастающихь же препровождають въ чтенію и священной библін, и босёдь свангельских. E ET DASCYMACHIO BUCCKATO BO OBLINT RHETANT MCMAHIATO DASYмвнія; а истаго на такое разсужденіе орудія, еже есть грамматика, онымъ напередъ непоказують» 1). Нельзя, конечно, думать, чтобы таквиъ путемъ шло образование въ современнихъ Смотрицкому братскихъ школахъ; нельзя сказать, чтобы до Смотрицкаго не была въ употреблеви въ школахъ граниатика. Но вибств съ твиъ нельяя не видеть, что до него грамматикъ не давали особенваго научнаго значенія, неподовржвая всей важности и необходемости ся при переводахь и вообще въ ваучныхъ занятіяхъ. Расположеніе, число частей и самые предметы въ грамматикв Смотрицияго твже, накіе изложены въ грамматики Зиванія. Оригинально въ этой грамматики то, что въ концъ ея Смотрицкій пытается провявесть реформу въ стихосложения указаниемъ правилъ тоническаго стопосложения, вижсто спанабическаго. На практикъ Смотрицкій еще въ 1610 году, во время учительства своего въ кісвскихъ школахъ, въ русских стихахъ употребляль тоническій размірръ. Теоретическое изучение грамматическихъ правилъ всегда сопровождалось правтивою, состоявшею въ граматическомъ разборъ, вакъ это ведно изъ 10 пункта устава луцкой школы <sup>2</sup>).

l'оворя о грамматикъ въ братсинкъ школакъ, намъ необкодимо воснуться языкознанія въ этихъ школакъ, такъ какъ грамматика была руководствомъ къ языкознанію. Языкознаніе во всякихъ случаякъ служитъ необходимымъ вспомогательнымъ

<sup>&#</sup>x27;) Наука и интература при Петръ Великомъ, Пекарскаго, ч. 1, 184. стр.

<sup>\*) «</sup>Учитися мають, (дёти) говорить уставь яьвовской школы, грамматики съ розвизованимь ень. (10 пунк. устава).

средегномъ, въ дъле образованія. Въ древнихъ братскихъ имолами языкознаніє фыло небідно. Самов названіє школь зависель оть того, какие языки изучались въ нихъ. Въ большей части древнихь братскихъ миоль мвучали греческій, латинскій и славлискій языки. Иногда предметомъ швольнаго изученія быль и польскій языкь, хомя онь вь то время быль общеунотребительных вопулярных языкомь. Но преимущественное вниманіє въ братскихъ школахъ было обращено на изученіе древних языковъ; знанію этихъ явыковъ считалось необходимымь для всяваго образованнаго человёна того времени. Объ изученің новихъ языворъ въ братскихъ школахъ нётъ свидётельства, дотя и невъстно, что многіе нев членова братетва владели новыми европейскими явыками. Притомъ изучение новихь явиковъ не имело такого важнаго значенія и приложенія въ области тогдашней науки, какъ древніе явыки. Вся тогдашиля ученая Европа пользовалась латинскимъ языкомъ. Всв ученыя соченонія и дифломатическіе акты, всё науки писались на латинскомъ языкъ. Кто не зналъ этого языка, тотъ ечеталез врайнить неввадою. Чтобы понять вполня причины ревностваго изученія влассических явыковь въ братских инколахь, вепомнить ихъ отношенія и къ единовёрной Греціи. Уже одно то обстоятельство, что братства имбли настоятельную нужду нисать часто въ цатріархамь и читать ихъ посланія, служиле сильнымъ побужденимъ въ изучению греческаго язика. Патріарщія посланія и грамоты православные читали какъ письма отъ родителей. Отъ грековъ только они надеялись дождаться чистой правды въ то время, когда и свои пастыри не ръдко обижали братства то стесненісмъ жать правъ, то явнымъ поруганісмъ надъ православјемъ и отступничествомъ. Греція оправдывала надежды православнаго народа юго-западной Руси. Первыми учителями въ братскихъ школахъ были греви; таковыми были, вакъ мы сказали, Кириллъ Лукарисъ, бывшій учителемъ и рев-

торомъ вимменитаго въ свое время и единственнамо православ наго въ томъ край остронскаго училица, этого нерваго разсадвика межно-ресской учености 1). Всиомними также интрополита Арсенія, перваго учетеля вилемской миоли. Постановлевіе собора 1621 г. опреділлеть для школь вызвать изь Асспа урождения руссказъ-Кипріана и Ісанна Вишиевских и прочеть там'ь неходиналися и пропретающих живнію и богословісмъ 2). Школы, между прочимъ ноэтому, должим были служить братствамъ органами сообщенія ихъ съ Греціею. Кромъ этихъ влідтельныхъ липъ востова, нужно предположить много другихъ гревовъ, бывщихъ бливении въ братскимъ шволамъ. Известно, что, во время брестского собора, въ Остроге существовало целое ученое общество изъ гревовъ, въ главе котораго быль Нивифоръ гревъ. Зная, что первыми основателями и учителями въ братскихъ школахъ были большею частію природные греби, сибло можемъ утверждать, что изучение греческаго языка было не столько книжное, сколько жевое, практеческое. Прямое указаніе на такой методъ изученія этого явыка мы видимъ въ уставахъ львовской и луцкой школъ, гай ученикамъ вывняется въ непремвнную обязанность разговаривать между собою погречески. Самое руководство въ изучению греческаго язына было написано на этомъ же языкв. Такимъ паматинкомъ ревностнаго изученія этого языка, равнымъ образомъ и усивховь въ ономъ служить грамматива, сочиненная отъ различныхъ (?) грамматикъ, спуделии львовской братской школы. Въ этой граммативъ выставлена вся сумма педагогическихъ методовъ и пріемовъ при ивученін греческаго языка, бывших д въ употребления въ братскихъ школахъ. Изъ лътописныхъ паматниковъ видно, что въ львовской школь, древивищей изъ

<sup>1)</sup> Кіевлянинь. 1841 г. «Острожская старина». М. Макенновичы

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памятияк, кіев. времен, комивс. т. І. егр. 247.

всъхъ братскихъ школъ, особенное значение давали въ програмит образования изучению греческаго языка. Въ лътописи львовскаго братства Зубрицкий прямо навываетъ эту школу «грецкою». Нельзя не обратить внимания на замъчание этого же лътописца, что въ этой школт «учитель греческаго языка былъ постоянно 1)», Самыя названия учителей «дидаскалами», учени « ковъ-—«спудеями» много говоратъ въ пользу преобладания въ братскихъ школахъ греческаго элемента.

Плодами изученія греческаго языка было то, что на немъ писали воспитанники свои сочиненія, говорили річи и даже въ сочиненияхъ на отечественномъ язывъ весьма замітно, что воспитанники братскихъ школъ въ домогилянское время любили употреблять греческія фразы и цитаты. Не говоря о содержавін, одни заглавія важибищих сочиненій, выпущенных братствами, сочиненій, съ воторыми православные, по выраженію одного историка юго-вападной Руси в), «носились, какъ съ любимыми детищами», достаточно доказываетъ нашу мысль. Таковы: Ориносъ, Антиграфа, Апокривисъ, Евхаріистиріонъ, Лиеосъ и др. Польза изучевія греческаго языка была такъ ошутительна для православныхъ, что даже, съ появленіемъ воллегін могилянской, нашлись защитники преимущества изученія греческаго явыка сравнительно съ латинскимъ. Такимъ былъ одинъ изъ воспитанниковъ львовской школы, Павелъ Негребецкій, которому приписывають «доводь яко ученія и языкь греческій нашими нужно потребный въ православныхъ школахъ, нежели датинскій языкъ и ученіе 3)». Въ этомъ довод'в сочинитель указываеть на равноапостольнаго Владиміра, знавшаго н любившаго греческій языкъ, указываеть на знаменитыя въ

<sup>1)</sup> Ж. М. Н. Пр. 1849 г. іюнь, стр. 154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Увія, Кодловича т. II стр. 86.

<sup>3)</sup> Ученыя записки, кн. 8-я, стр. 207.

то время европейскія училища, въ которыхъ греческій языкъ пользуется особеннымъ почетомъ. О латинскомъ языкъ онъ говоритъ, что изученіе его ведеть къ ереси. «Хотя бълоруссы, говоритъ онъ, и учатся латинскимъ языкомъ свудости ради греческаго (кромъ Львова, гдъ учатся гречески), однако приноминати надобно, что малая часть ихъ не падаетъ въ унію, а тъ, что не падаютъ, повнаваются въ нихъ остатки евувическіе; нонеже евувиты неучатъ ихъ высокимъ наукамъ, покамись предъ Богомъ не объщаются дерматися латинской режигіи 1).

Такой отвывь воспетавника древней братской школы ясно опредъляеть причины важнаго значения греческаго языка въ программ' братскихъ школъ, равно какъ и успеховъ въ ономъ. Но въ этомъ же отвывъ мы читаемъ выглядъ братскихъ школъ на другой древній языкъ, на языкъ латинскій и вообще на латино-вападное просвещение. Въ немъ ясно обозначена та вражда, та опасывая осторожность, съ которою братства относищсь въ западному просвёщевію. Но, уступая настоятельнымъ нуждамъ, братства не пренебрегали изученіемъ и латинскаго языка. Знаніе этого языка обусловливало успахъ православія въ борьба съ датенствомъ и вромъ того оно было влючомъ, съ которымъ ножно было проникнуть въ закоддованный кругъ тогдашней занадной науки. Враги православія понимали всю важность знанія латинскаго языка, почему неохотно давались королевскія грамоты на преподавание его въ братских школахъ. Ренегатъ Касссіанъ Саковичь неоднократно, съ обычною ему влостію, говорить, что «россы не суть должим латинскому діалекту учитися».

Во всякомъ случай и латинскій языкъ преподавался во всёхъ братскихъ школахъ, особенно повдиванихъ. Въ вилен-

<sup>1)</sup> Tant me.

смой шком от пренодавался иностранцем.— намем» 1). Но не терпя вообще иностранцевъ, какъ иноверцевъ, братство при первой возможности вручаетъ преподаваніе этого языка мравославному учитемо; таковымъ оказолся Іовъ Борецкій, воспитаннякъ львовской братской школы. Нужно замётить, что львовския школа, котория была но преннуществу греческою школою, не нало обращала внашанія на изученіе латини. Это видно между прочинъ и изъ того факта, что Петръ Могила нашель многихъ воспитанняковъ этой школи способными слушать въ заграничныхъ академіяхъ чтенія, конечно, на латичення въ заграничныхъ академіяхъ чтенія, конечно, на латичення закивъ. Тановымъ былъ Коссовъ. Изъ руководствъ къ изученію этого языка дошла до насъ гранизтика Смотрицевго, изданная въ 1615 году. Но важность и значеніе язтанскаго языка не только въ наукъ, но и въ общественной жизни вполнё поням, какъ унидикъ, кіевскін школы.

Занимають изученемь иностранных языковь, братскія піколы не забывали и своего роднаго языка, какимь биль языкъ славнскій. Славнскій языкъ, терпівшій много отъ приміск иностранной річи, биль предметомь особаго изученія, строго отличаюсь отъ общеупотребительнаго юго-западно-русскаго говора. Первоначальное обученіе дітей, какъ мы виділи, начинаюсь по славніскимь букварамь. Не смотря на то, что латино-польское «абецабло» старалось вытіснить славнскій алфавить, авбука славнская, съ своимь древнимь выговоромь, удержалась въ братских школахъ, а «абецабло», повсемістно господствовавшее въ первоначальных школахъ, было отвертнуто мін. Пастыри и учители православные всячески старались поддержать въ річи православных славнскій языкъ. Митронолить вісномій Миханль, убівадая яьвовскій народь въ своруменію дома для швожа въ 1592 году, между прочимь, такое мобувде-

<sup>&#</sup>x27;) ART. 3anag. Poc. T. IV № 217.

ніе представляеть въ этому дёлу: «п ученіе священных писаній звлю оскулв... паче же словенскаго россійскаго явина, и вси человъци приложишася простому несовершенному лядскому писанію и сего ради въ различныя среси впадало, не въхуще въ богословів силы совершеннаго, грамматническаго, словенскаго явыка 1)». Особенная любовь братских школь въ родному явнку, равно какъ и вообще испренній патріотизмъ высмазался особенно въ томъ фактв, что въ то время, когда во всвуъ западныхъ школахъ едва начинали думать о преподаваніи наукъ ва родныхъ язывахъ, въ братскихъ школахъ лаже философскія науки читались на славянскомъ языкв 2). Изучение этого языка . совершалось сначала практическимъ путемъ, посредствомъ чтенія и объясненій св. Писанія и церковно-богослужебных внигъ. Но мы виделя и теоретическія руководства въ изученію этого явыка. Самымъ сильнымъ побужденіемъ къ язученію славянскаго явыка въ братскихъ школахъ служили, между прочимъ, следующія обстоятельства. Въ числё главныхъ средствъ, которыми латены старались ввести унію въ югозападномъ крав, была порча нашихъ священно-богослужебныль внигъ. Съ этою цвлію они старались цвгладить въ нашихъ богослужебныхъ книгахъ все несогласное съ римскимъ ученіемъ и даже прямо вносить въ нихъ латинскія заблужденія и, потомъ, вводить ихъ въ употребление между православными. Вотъ что гороритъ про такія проділя латинь и уніатовь «Пересторога»: «вниги фальшивыми закидають, книги змышляють, пишучи подъ датою старою, письмомъ старымъ, якобы колись тая эгода трвата мела. Але присмотрися тильно въ самую речь, и зняйдешь, же коть такія писма старые зиышляють, але рычь вся Поты-

<sup>1)</sup> Грамота въ прибавленін къ критико-историч. пов'ясти Червонной Руси, Дениса Зубрицкаго.

Уставъ луцкой школы, послёдній артикуль.

ева якъ бы усты самъ мовиль. Притомъ, знайдешь тамъ слова въка теперешняго людьми уживаемые, которыхъ предки наши неуживали: бо якъ поляцы у свой языкъ намъщали латинскихъ словъ, которыхъ южъ и простые люди съ налогу уживаютъ, также и Русь у свой языкъ намъщали словъ польскихъ и оныхъ уживаютъ. Тогды снадпо познаешь, же то книжки ямышленные и неправдивые» 1).

Обладая увазанными нами языками, братскія школы вийли важнёйшія условія для знакомства со всёми отраслями тогдашней науки. Къ сожалвнію, не осталось никакихъ памятниковъ изученія ни словесныхъ, ни философскихъ наукъ, которыя здёсь, безъ всяваго сомейнія, преподавались. Главною причиною недолговъчности руководствъ по этимъ наукамъ можно считать способъ ихъ преподаванія. Эти науки не сраву могли получить полную систематичность, почему рувоводства въ изученію ихъ не могли появиться въ печати. Въ уставать львовской и луцкой школь свазано: «учитель должень учить устно и на письмъ, ученикамъ подавати отъ граматики, реторики, діалектики, мусики, и отъ прочихъ вившнихъ поэтовъ и отъ святаго евангелія, отъ книгъ апостольскихъ»3). Понятно отсюда, что эти науки преподавались не по книгамъ, а устно и по записнамъ, которымъ трудно было уцвавть до нашего времени Мы имвемъ, впрочемъ, несколько данныхъ, на основани которыхъ можно полагать, что преподаваніе всёхъ этихъ наукъ было не такъ бъдно, какъ предполагаютъ многіе. Представимъ нъсколько свъдъній о преподаваніи словесныхъ наукъ въ древнихъ братскихъ школахъ. Мы уже видёли, что въ концё грамамтики, какъ бы для перехода къ изученію поэзів, налага-

<sup>1)</sup> Акт. Запад. Рос. т. IV. 🥒 149.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Уставъ львов. школы, 12 пунктъ. Въст. Юто-Запад. Рос. 1863 г. кн. 9-я; тоже сказано и въ уставъ луцк. школы.

ямсь правила стихосложенія. Но нельзя не допустать, что въ этихъ школахъ читалась самая теорія повзін. О Смотридномъ взвистно, что онь, проподавая словесныя науки въ 1610 году BE RICECCENE MEGJANE, AO TOFO MOHEMAJE STE HAVES. TO BELYнавъ ввести въ рускіе стики тоническій разміръ вийсто общепринатаго тогда силлабического. О Кассіанъ Саковичъ, бывшемъ ректоромъ віевскихъ школь, извёстно, что онъ писань вирши на смерть гетмана малороссійских козаковъ Сагандачнаго 1), почему Саковича даже считають первымъ кіевсиемъ півтою<sup>2</sup>). Кром'в этихъ данныхъ, на основанія рыкъ можно утверждать, что віевскія школы до Могилы ваявыше себя въ поэтическомъ искусствъ, до насъ дошли два поэтическія произведеній, поднесенныя Могий еще до преобразованія имъ братскихъ школь въ коллегію. Мы говоримъ объ «Евхаристиріонъ» и «Мнемозинъ». Евхаристиріонъ 3), или вдачность (благодарность) быль поднесень П. Могиль ученивами даврской школы, въ день Паски 1632 г.4). Это сочинение есть не что вное, какъ стихотворный ученическій альбонь, въ которомь въ отдельныхъ стихотвореніяхъ описаны вкоротей: грамматика, реторика, діалектика, ариометика, музыка, геометрія, астрономія и богословіе. Ивъ этого стихотворнаго ученическаго сборнива видно, что воспитанники даврской школы двилесь предъ Мо-

<sup>1)</sup> Опис. віевск. печерской даври стр. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Москвитанинь 1854 г. ки. 2-я.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) О немъ см. Кіевлянинъ. 1841 г. Чтен. истор. и древ. россійскихъ 1847. кв.: 6-я. Кієв. епар. в'ядомости 1865 г. № 21.

<sup>4, «</sup>Евхаристиріовъ» им огносниъ въ домогилянскому періоду, потому что въ этотъ годъ взъ Богоявленской братской школы много учениювъ перешле въ лаврскую школу; притомъ, восинтанняки лаврской школы немогли бы пріобрѣсти столько свѣдѣній по тѣмъ наукамъ, о которыхъ говорятъ въ Евхаристиріонѣ, еслибъ не были подготовлены гораздо раньше. Кромъ того, самое названіе этого сочиненія показываетъ преобладаніе въ немъ греческаго элемента, госкодствовавшаго въ древнихъ братскихъ школахъ.

гилой съ значительнымъ запасомъ тогдашней западно-европейской учености, «такъ щедро изукрашенной поганствомъ классической еллино латинской мудрости». Это стихотвореніе есть первое выраженіе той эпохи, когда въ наше древне-русское просвъщеніе вносилась западно-европейская наука, не всегда свободная отъ примъси язычества. Но русскій умъ тогда же видъль возможность и необходимость устранить изъ этой учености всякій вымыслъ фантазіи и, при такомъ только условіи, внести плоды этой учености въ область своего просвъщенія. Вотъ почему усвоеніе нашими учеными западно-европейской образованности, какъ необходимое условіе для возрастанія просвъщенія въ нашемъ отечествъ въ уровень съ просвъщеніемъ датино-польскимъ, такъ оговорено въ Евхаристиріонъ.

«Если съ доброго стался влымъ человъкъ першый, Второй все то отмънилъ, діавола стерши; Теды въ наукъ поганскихъ латво учинити Христіаномъ-Христову, и за свою мати»<sup>1</sup>).

Въ другихъ братскихъ школахъ поэтическое искусство также заявляло себя, хотя и не въ раніе годы ихъ существованія. «Перло многоцінное» Кирилла Транквилліона, воспитанника и учителя братскихъ школъ, достаточно свидітельствуетъ о преподаваніи правилъ поэзіи въ этихъ школахъ, равно какъ и о любви воспитателей и воспитанниковъ къ поэтическимъ занятіямъ. «Перло многоцінное» есть сборникъ сочиненій стихотворныхъ, назначенныхъ для чтенія и назиданія. Здісь авторъ является мастеромъ поэтическаго діла. «Богословскую річь и правду, говоритъ онъ въ предисловіи къ этимъ трудамъ, латвійше (удобніе) просто писати, але подъ метраски боскіи річи трудно, и барзо трудно сіе той знаетъ, кто ремесла сего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіев. ецар. вѣдомости, 1865 г. № 21. «Записки о первыхъ временахъ кіевскаго богоявленскаго братства» стр. 42.

вжеваетъ». Главное назначение этой книги, равно какъ и лостоинство ея самъ авторъ представляетъ такъ: «хотя эта книга мала въ очахъ людскихъ, но великіи содержить въ себъ тайны сбавенію служащін, такъ суть высокаго разуна богословскаго. же изъ единаго вершина, двохъ, або трехъ словъ може добрый вазнодъя вазанъ повъсти, и вротко звязанную ръчь распространити и души людскія утешить.... Самому православному народу, говорить авторь, «просто лепше есть спевати духовным пъсни, а нъжели свъщкіи, срамотный, бъсовскій. Но для нашей при эта внига важна триъ, что изъ нея, по словамъ автора, «въ школахъ будучін студенты могутъ себъ выбирати вирши на свою потребу и творити въ нихъ ораціи размантын часу потребы своей, хоть и на комедіяхъ духовныхъ» 1). Отсюда естественно завлючать, что поэтическое искусство въ братскихъ школахъ изучалось болве практически, чрезъ подражание лучшимъ образцамъ, котя и есть свидетельство, что правила стихосложенія и роды стиховъ были извёстны по теоріи. Въ томъ же «Многоценном» перле» высказань очень характерный взглядь братскихъ ученыхъ на языческую поэзію, со всёми ея формами въ отношение ко священной поэзии и христіанскому просывщенію вообще. Въ одной «эпиграмив», поміщенной въ «Много» цвиномъ перлв», довольно оригинальной по своему составу, вотъ что говорится: «Нівогда хотіли

Ямбивусъ, трахеусъ, спондеусъ—слуги вашѣ— Провадыты насъ межъ поганскій боги, Но прудко поламалы свои ноги, Предъ свѣтлостію богословія утекаючи И жадной до ней приступу не маючи:

«Ubi дивинумъ иллюминаціо».

«Іві тацеть поэтарумъ шкодаціо» 2).

<sup>1)</sup> Предисловіе (предмова) въ «Перлу многоцівному».

<sup>2) «</sup>Перло многоцінное» въ конці винги.

Отрицая содержаніе языческой науки, братскія школьки пользовались ея формою. Взглядъ Транквиліона на формы м содержаніе новзіи явической очень много похожь на возярвніє Евхаристиріона на вападно-европейскую ученость. Читая въ уста-вакъ школь луцкой и львовской, что учитель долженъ учени-камъ и на письмё преподавати и отъ прочихъ «внёшнихъ по-этовъ» 1), подъ сими послёдними можно разумёть сколько во-обще иностранныхъ поэтовъ, столько же и классическихъ стихо-творцевъ Горація, Гомера и др., которыхъ могли и тогда уже читать просвёщенные южноруссы.

О состояние ораторскаго искусства, нли о преполаванія собственно реторики не осталось HTFOIL свидётельствъ. Можно полагать, что вта отрасль словеснихъ ваукъ изучалась болбе практическимъ способомъ, чёмъ по теоріи. Паматниками ученических опытовъ по реторической наувъ могутъ служить «ораціи размантые», которыми, ванъ видно изъ «Перла многоцъннаго», ученики привътствовали внаменитых лець. Ораціи составлелись по форм'в хрін чревъ положение и приспособление 2). Изъ ораторскихъ рътей, вы**медмихъ изъ братскихъ мколъ, намъ извъстны: ръчь говорен**ная въ присутствін патріарха учителемъ львовскаго училища Кириломъ на греческомъ явикъ 3) (не Транквилліономъ ли?) и ръчь обличительная смиреннаго влирика, учителя виденскаго училища, Стефана Зизанія, говоренная имъ на соборѣ противъ намены епископовъ православію. Она осталась памятною какъ для православныхъ, такъ и для враговъ православія.

Изъ числа философскихъ наукъ упоминается въ програмив этихъ школъ діалектика. Не имбя ни одного учебника по этой

<sup>1)</sup> Уставь луц. школы, 12 пунк. Въст. Югозапад. Рос. 1863 года 9 кн. стр. 62.

э) Орація обикновено начиналась какимъ нибудь разсказомъ, или сравневіемъ, взятими или съ древней исторіи, или просто изъ инфологія.

<sup>5)</sup> Hamst. Kieb. Kom. T. III, rpam. V.

наукв, трудно опредвлить характерь ез изученія въ братскихъ школахъ. Но что она отдичалась отъ логики, это видно изъ грамоты Владеслава IV, давшаго позволенію вісескемъ школамъ изучать науки на греческомъ и латенскомъ дрыкахъ съ темъ однакоже, «чтобы образованіе не простиралось далёе діалектики и логики» 1). Судя по сильному вліянію греческаго просвещенія на братскую педагогаву, мы можемъ съ вероятностію предполагать, что въ братскихъ школахъ могла быть скорве другихъ руководствомъ діалектика Дамаскина. Такое предположеніе находить себ'в подтвержденіе во множеств'є сдавянорусских списковъ богословія Дамаскина въ XVI и XVII вв. Ліалентика Дамаскина состояла въ объясненіи философской терминологія; на основанія этой науки быль составлень словарь, при пособім котораго (какъ часто говорится въ этихъ спискахъ) «всякій философъ можеть свою книгу составити» 2). Но знакомство съ философіей въ братскихъ школахъ не ограничивалось изученіемъ только діалектики. Въ уставать львовской и луцкой школь свазано, что «послё діалектики можно переходить къ другимъ частимъ философія». Взявли во вниманіе тогь факть, ято Курбскій, бывщій въ бынавихь отношеніять въ братствамъ, перевель изъ богословія Дамаскина четвертую главу о философіи, взявши на себя трудъ-выработать философско-богословскую терминологію на славано-русскомъ явыей, мы съ вёроятностію можемъ допустить, что философія но крайней мёр'я въ такомъ объем'я преподавалась въ братскихъ школахъ, какъ она цвложена у Дамаскина. Кругъ философскаго знанія, заниствованнаго у Дамаскана, могь разширячься и наполняться заимствованіями изъ другихъ философ-

<sup>1)</sup> Приписка въ историч. записки о древ. Кієв. Академін. Ар. Кієв. Ак. т. III, № 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Румянцев. Музей. Ж СХСІ.

скихъ системъ, что вивнялось двлать учителю уставомъ училищнымъ <sup>4</sup>). Изучая философію, какъ и прочія начки, большею частію по запискамъ, выдаваемымъ учителями, ученики братскихъ школъ имёли и печатныя руководства. Это отчасти подтверждается тёмъ, что типографіи имёли право печатать философскія внеги 2); но какъ тв, такъ и другія не дошли до насъ. Мы витемъ очень характерный взглядъ братствъ на философію, высказанный въ 24 пунктв «советовь о благочестіи», вышедшихъ изъ львовского братства. Здёсь совётуется всякому мыслящему брату «не основываться на латинских» силіогисмахъ, хитро извращенныхъ, и не обучаться имъ» в). Курбскій, при перевод'в четвертой главы богословія Ламаскина, отврыто ругаетъ языческіе силлонямы и ихъ поклонниковъ софистовъ. Но отсюда нельзя заплючать, чтобы въ братскихъ школахъ враждебно относились къ философіи и потому не такъ усердно изучали ее, какъ прочія науки. Вышеприведенные неодобрительные отвывы о силлоизмахъ относятся болве въ извращеннымъ философскимъ тенденціямъ тогдашней ісзунтской науки, чёмъ въ философіи вообще. Когда нёкоторые изъ львовскихъ мѣщанъ, по навътамъ ісзунтовъ, соединившись съ епископомъ Гедеономъ Балабаномъ, не всегда благосилонно относившимся въ львовскому братству, начали влеветать на братскую школу и «причитаючи имъ нѣчто въ несовершенной науцъ пустошнаго, малопотребнаго и даже растлъннаго, за прещаючи своимъ злымъ наувамъ до нихъ проходити грамматическаго, діалектическаго и риторическаго ученія и цервовнаго согласія научатися многимъ людемъ до ихъ соборнов шволы», то митронолить віевскій Михаиль и общественное

<sup>1) 12</sup> пунктъ устав, луц. щколы.

<sup>8)</sup> Hamstehe. Kieb. spen. sommec. t. III, ot. 1, rpam. V.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, т. 1, стр. 249.

мивніе осудили якъ 1); ревнители просвіщенія изъ среды простаго народа прямо отвічали на мивніе Гедеона Балабана о безполезности изученія оныхъ наукъ, что «апостоль Павель повелівль учиться».

Для определенія характера изученія вт древнихь братсвихъ школахъ математическихъ и историческихъ ваукъ имъются немногія данныя. Изъ школьныхъ уставовъ намъ извъстно, что здёсь преподавалась ариометика; по въ какомъ объемъ и канить методомъ преподавалась, неизвъстно. Изученіе ариометики было приготовленіемъ къ другимъ наукамъ--пасхалін в лунному теченію; почему всё эти науки преподавались виесте. Въ уставать львовской и луцкой школь свазано, «чтобы «ученики по субботамъ учились пасхаліи и лунному теченію, счету и вычисленію». Въ румянцевскомъ мувеумъ уваваны списви руководствъ по ариометивъ и астрономіи, относящихся въ XVII віну, и имінощіе признани южно-русскаго происхожденія 2). Въ этой ариометики повазань старинный счетъ тиами, легіонами, леодрами и воронами. Тиа заключала въ себъ десять тысячь, легіонъ-десять темъ, леандръ-десять легіоновъ.

Астрономія «научала солнечному, лунному и ввёвдному теченію по знакамъ водіака»; но въ область астрономическихъ того времени познаній очень много вносилось, какъ видно изъ указанной рукописной астрономіи 3), выдумокъ астрологическихъ. Здёсь въ отдёлё о погодё говорится объ удачё въ предпріятіяхъ; вдёсь перечислены всё тридцать дней мёсяца съ различными предостереженіями отъ роковой звёзды и пр. Побужденіемъ къ изученію математическихъ наукъ было введеніе латинянами новаго календаря, противъ котораго такъ про-

<sup>&#</sup>x27;) Акт. запад. Рос. т. IV, № 24.

<sup>\*)</sup> Румянц. Музеумъ. Ж VI.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Тамъ же.

тестовали православные. Поэтому признать за упреками Смотрицкаго и Саковича долю правды въ томъ, что до 1640 г. между православными не было ни одного математива, нътъ достаточныхъ основаній.

О ходъ изученія историческихъ наукъ въ братскихъ шкодахъ нѣтъ никакихъ данныхъ. Можно предполагать, что свѣдѣнія по всеобщей исторіи братскія школы черпали изъ различныхъ хроникъ, а по русской—изъ лѣтописей патерика печерскаго, синопсиса и отдѣльныхъ историческихъ сочиненій по отечественной исторіи, подобныхъ Полинодіи З. Копыстенскаго.

Но всв разсмотрвнным нами науки были только приготовительными науками въ изучению наукъ богословскихъ, тавъ какъ и главною задачею братскихъ школъ было стоять и поддержать православіе. Кругъ богословских в наукъ въ братскихъ школахъ былъ довольно обширенъ. Конечно, въ немъ мы не найдемъ многихъ духовныхъ наукъ современной программы духовно-учебныхъ школъ, но о преподавание болће необходимыхъ церковно-богословскихъ наукъ въ братскихъ школахъ есть указанія. Кириллу Транквилліону приписывается составление первой на Руси научной богословской системы. Эта система, думаютъ, была первымъ учебнымъ руководствомъ въ братскихъ школахъ по предмету догматического богословія. 1) Катихивись Желиборскаго, написанный для львовской школы, и катихизисъ Лаврентія Зизанія, учителя виленской школы, 2) считаются древнёйшими руководствами въ изученю началь православно-христіанскаго богословія въ братскихъ школахъ. Читая въ уставахъ братскихъ школъ объ обяванности учителя преподавать учение о добродътеляхъ и

<sup>1)</sup> Кіевъ съ древ. учинщемъ акад. Аскоч. ч. 1. стр. 56.

<sup>&</sup>quot;) Строева опис. инигъ Толстаго № 85, 86.

ввъяснять правдники, можемъ заключать, что вдёсь преподавались правственное богословіе и литургика. Изъ того факта, это учетелямъ братскихъ школъ вивнелось проповедовать слово Божіе во храмі, ектественно предположить, что въ школахъ братених теоретически и практически 1) изучалось проповъдничество первовное. Полемика богословская въ братскихъ шволахъ была самою живою частію въ составъ богословія, соотвътственно нуждамъ того времени. Львовское в особенно виленское братство своими сочиненізми разрѣшали всв недоумбия православнихъ. Антиграфа, Пересторога и Ориносъ съ особенною силою докавывали истину православія, обличали ложь иновършилъ заблужденій, указывали опасности, могущія произойти отъ увлеченія ими, равнымъ образомъ и средства обойти оныя. Если весь православный народъ тогдатиняго югозапада носемся съ этеми сочиненіями, вакъ съ любимыми дѣтишами > 2), то естественно предполагать, что въ братскихъ школахъ они были незамвнимыми руководствами при изученіи полемини. Особенное внимание обращено было въ древнихъ брателих школахъ на изучение священнаго Писания. Патріархъ Івремія, въ своей грамот'в львовской школ'в изученіе свяшеннаго Писанія поставляєть главною пілію братских школь. «Итакъ, говоритъ онъ, священное Писаніе можетъ умудрить и снасти человена; но его нельзя разуметь безъприлежнаго изучены. Весьма хорошо и богоугодно распоряжаясь (относительно этого) благочестные граждане города Львова... благоразумно сдълали, основавъ зданіе для учелища, содержа въ немъ учителей и учащихся для преспания въ изучени премудрости и слова Божія. 4) Такую важность изученію свя-

Учительное Евангеліе« Керилла Транквиліона могло бить практическить руководствомъ при изученія пропов'ядинческой науки.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. унін Кояловича т. П. стр. 86.

<sup>3)</sup> Памятники Кієв. времен. коминсін т. III. отр. 27.

**меннаго** Писанія приписывали братскія школы потому, что понимали его какъ единственный богооткровенный источникъ въ изучению всёхъ богословскихъ наукъ. Объемъ и метолъ изученіе св. Писанія высказань въ уставахь братскихь шволь въ слёдующемъ пунктё: »учитель обязань выдавать ученивамь въ запискахъ ученіе отъ святыхъ евангеній, посланій скихъ и пророковъ« 1). Кромъ записокъ св. Писаніе изучалось въ школахъ посредствомъ толкованія учителемъ чередныхъ чтеній изъ библін, (сильнійшимъ побужденіемъ въ ревностному изученію св. Писанія въ братскихъ школахъ было крайнее искаженіе смысла священнаго текста и, вивств съ твиъ, всего христіанскаго віроученія ближайшими сосідями — ісвунтами, равно вакъ и отступниками отъ православія, эухапленными мудростію римскою«, въ которой философія поганская, арястотелева наука, слово Божіе выворачиваеть и инако върити важеть. « 3) О всехъ вовняхъ латиеть въ отношения въ священному тексту вотъ что говорить Андрей Курбскій въ письмів своемъ въ львовскому мъщанину Семену Съдлару: эмпъ (латинамъ) есть обычай въ томъ, зёло искусными силлогизмами поганских философовъ, смешавши ихъ съ упорностію своею, истинъ евангельской софивмами сопротивлятися и проповъдь апостольскую разоряти, а паче же на таковыхъ нападаютъ и сопротивъ техъ возмогають, которые зброи оружія отъ священнаго Писанія аще и иміноть, а дійствовати ими не умівютъ е сопротивлятеся врагомъ неискусны«. 3) Понятно, послъ этого, что, для сохраненія чистоты православія и для успёховъ полемики съ вновърными заблужденіями, братскить школамъ необходимо было обратить особенное внимание на изучение священнаго Писанія.

<sup>1)</sup> Устав. луц. школы. 12 пунктъ.

³) Ак. запад. Рос. т. IV. '№ 149. 235 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въстина, юго-занад. Рос. 1868 г- вн. 9. стр. 55.

Вотъ вратвій очервъ наукъ и способовъ ихъ изученія въ древнихъ братскихъ школахъ.

Ставя на первомъ планъ изучение наукъ, педагогія братскихъ школъ не оставляла безъ вниманія и эстетической стороны, и вводила въ употребление разныя средства для развитія благороднаго вкуса въ дітяхъ. Такими средствами были артистическія искусства: пъніе, музыка и рисовальное искусство. Объ обученів пінію братскія школы довольно усердно ваботились. Уставъ луцкаго братства такъ говоритъ о певчихъ: этакъ какъ певчіе принадлежать къ внешней церковной красотв, то игуменъ долженъ содержать на общемъ столв протопсалта и швольнаго учителя, и о другихъ отровахъ, способныхъ въ пѣнію, ваботиться отечески«. 1) Въ львовской и луцкой школахъ суббота была назначена между прочими занятілми для обученія півнію. 3) Для обученія півнію быль особенный учитель, который быль вийсти съ тимъ и регентомъ ученическаго хора. Взявши во вниманіе то обстоятельство, что въ ХУІ веке на западе было уже въ ходу четырехголосное пъніе, мы можемъ думать, что и въ братскихъ школахъ изучалось не только простое, но и партесное церковное пеніе. Уменье петь имело для самых учениковь очень полезное приложеніе. Въ виршахъ Транквиліона, которыя говорились учениками въ домакъ различныхъ гражданъ, сказано концв каждой вирши: эна знакъ зичливости нашей « (говорятъ пришедшіе съ поздравительною виршею), заспиваемо вамъ пъснь веселія въчного». В Такъ какть съ виршами ходили обыкновенно »по ияти отроковъ«, 4) то пёніе ихъ при этихъ по-

і) Памятинь. Кіев. времен. коминс. т. І. стр. 68.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Устав. львов. школы, 18 пункть.

<sup>3)</sup> Перло Многоцънное, стр. 84.

<sup>4)</sup> Tamb me.

хожденіяхъ едвали было одноголоснымъ. Къ сожальнію, намъ не пришлось познакомиться ни съ однимъ паматникомъ по этому предмету, впосабдствів служившему такимъ обильнымъ источникомъ содержанія нашихъ духовныхъ школьниковъ. Касательно музыки извъстно, что любовь въ ней до того была велика въ ученикахъ братскихъ школъ, что уставъ даже запрещаль носить въ школу какіе либо музывальные инструменты, 1). Живопись хотя не была обявательнымъ для учениковъ предметомъ, тъмъ не менъе значительно развита была въ братскихъ школахъ. Это мы говоримъ на основании извъстнаго уже намъ Евхаристиріона, на оберткі котораго ученики изображали Петра Могилу съ различными гербами и аллегорическими картинами. 2) Знаніе показанных искусствъ, направленное въ развитию благороднаго вкуса питомцевъ, въ братских школахъ имбло самое живое приложение въ драмматическомъ искусствъ. Драмматическія представленія были допушены въ братскихъ школахъ какъ противодъйствіе подобнаго рода представленіямъ въ польско-іезунтскихъ школахъ и костелахъ, нервако соблазнительно дъйствовавшихъ на православный народь. Хотя съ драмматическими представленіями въ братскихъ школахъ мы встръчаемся довольно поздно, именно въ 1689 году въ львовской братской школъ дано было пышное священное представленіе, при многочисленномъ собраніи народа; 3) однаво можно предполагать, что такія представленія были въ ходу горавдо раньше. Іезунтскія школы, куда въ XVI въкъ језунты столько привлекали даже диссидентовъ своими священными драмами и мистеріями, не могли не возбудеть соревнованія въ братскихъ школахъ.

і) Устав. дуп. школи, 9 пунктъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кіевляннъ 1841 г. стр. 823.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) **Лътоп.** Зубриц. Ж. М. Н. Пр. 1850 г. понь стр. 122.

Дисциплинарная сторона въ братскихъ школахъ основана была на такихъ строгихъ началахъ, что воспитанникъ мхъ, выработавъ подъ вліяніемъ этихъ началь свой характеръ, не страшился никакихъ трудовъ и искушеній ожидавшихъ его въ жизни. При видимой строгости своихъ правилъ, братская педагогія была проникнута духомъ простоты семейной. Нужно отдать справединесть этой педагогіи за то особенно, что она очень вдраво поняла необходимость тёсной связи шеолы съ жизнію и обществомъ. Особенно очевидною становится это заслуга братсвой педагогін, если сравнить ее съ сосёднею педагогіею ісвуетских школь, которая какь бы намеренно запалась пеліюпорвать всякую связь школы съ обществомъ, нисколько незаботясь о развити въ своихъ воспитанникахъ національныхъ, родныхъ чувствъ, считая всеобщею для всего человъчества родиново одинъ Римъ съ его завътными преданіями. Употреблая всв зависація отъ нея мёры къ правильному развитію всвхъ уиственно-нравственных силь своихь питомцевъ, братская педагогія благоразумно призываеть на это важное, но вийств съ темъ трудное дело все общество и особенно людей бливнехъ въ воспитанникамъ братскихъ школъ. Школы братскія являются вамъ често народными школами, въ которыхъ всявое учреждение было роднымъ и понятнымъ для целаго общества, каждое учреждение ихъ отвъчало на насущные запросы общества. Да иначе и немогла быть поставлена педагогія въ братскихъ шволахъ при техъ условіяхъ, при воторыхъ оне явились. Братскія школы заводятся не правительствомъ, а самимъ обществомъ, вполев сознавшимъ нужду въ нихъ. Провивая въ самыя причины, вызвавшія появленіе братствъ, равно кавъ понимая задачу ихъ-быть строгими блюстителями чистоты жизни народной, нельзя невидёть, что только съ педагогіей такого характера братства могли счастливо різшить свою важную задачу-произвесть новое покольніе людей, вполнъ пронивнутыхъ твердыми религіовно-нравственными началами. Такіе взгляды на основныя начала педагогін братскихъ школъ естественно составляются при чтеніи уставовъ і) этихъ школъ. По указанію этихъ уставовъ, мы представимъ очеркъ дисциплавнарныхъ правилъ, дъйствовавшихъ въ древнихъ братскихъ школахъ.

Поступленіе въ школу предоставлено было личному желанію важдаго. «Желающій поступить въ школу», говорить уставъ луцкой школы, «долженъ напередъ, въ продолжение трехъ дней, присмотръться въ ея порядку и тогда уже, если угодно, вступать, дабы впоследстви не расказваться и не оставлять шкода» 2). Есля этому посътителю не нравился шеольный порядовъ, то онъ, по уставу, могъ не поступать въ школу и могъ «отходить во свояси съ благословеніемъ». «Поступающій въ школу долженъ быль подумать о томъ, что онъ долженъ будеть посъщать ее не одну треть, или годь, но пока не изучеть всых начев». Изъявившій готовность поступать въ школу, вивств съ родителями, или родственниками, или просто съ пріятелями должень быль явиться въ школьному начальству, которое обывновенно составляли два человака изъ членова братства, ворко наблюдавшіе за всеми школьными порядками. Поступленіе въ школу оканчивалось записью ученика въ реестръ общій, гді были вписаны всі школьники. Но прежле записи въ реестръ, начальство школы считало нужнымъ при свидетелахъ указать родителямъ или родственникамъ новопринимаемаго тоть порядовь и способь обученія, вакому следують въ школе, я вийсти съ этимъ просить содийствія у родителей на бляго-

<sup>1)</sup> До настоящаго времени извёстны только два устава древних братских школь: львовской и луцкой; львовскій, относящій из 1586 г., открыть Я. Гловациимъ. Вёстник. юго-запад. Рос. 1863 г. кн. 9. стр. 58—65. Уставъ луц. школы издань Кіев. врем. коминс. 1845 г. т. І. стр. 83—115.

з) 1 артикуль уст. зуц. мкоды.

успъщному веденію діла. Уставъ повеліваеть, чтобы «каждый, приводячи сына своего на науку, маеть ввяти изъ собою сустда единаго или двахъ, да при устіхъ двою или тріехъ станетъ плагодаль и чинити съ даскаломъ постановена о науці и овсемъ норадку и повинность его ведле (по) реестру сего нижеписаннаго; и маеть ему на первей той реестръ прочитатися, абы відаль яковымъ способомъ будуть сына его учити. и якобы міль ему въ томъ порядку не прешкажати (не препятствовать), але помогати всякимъ способомъ дітину въ науці, и послушенству двдаскаловому приводячи, яко правдивый отець хотячи потіху но працій и накладій благій плодъ видіти» 1).

Такимъ образомъ отдававшіе дитя въ школу знали, чего можно было ожидать отъ школы, а школа знала, что общество не можеть заявлять впослёдствій налишнихъ претензій въ отношенія къ ней. Школа давала чувствовать, что заботы о дівтяхъ не снимаются съ родителей послів отдачи ихъ въ шволу. Педагогія ел понимала, что семья иміветь боліве средствъ вкоренить въ дівтяхъ добрыя нравственныя начала, чімъ школа, а потому открыто призывала къ этому дівлу отцовъ, матерей, родственниковъ и благодівтелей.

Поступающій въ школу, объявивь о своемъ желанів начальнику школы, который вписываль его въ число «спудеевъ», вносиль въ школьную вружку четыре гроша <sup>3</sup>). Въ этомъ обычав можно видёть подражаніе учениковъ тому, что дёлали ихъ отцы, вписываясь въ число членовъ братствъ. Не означено въ уставахъ, на что употреблялась сумма, составившаяся ивъ подобныхъ взносовъ. Можно догадываться, что эта сумма расходовалась на вещи необходимыя въ школё, въ коихъ имёли пужду бёдные ученики, какъ-то: бумагу, перья, чернила и пр.,

і) 1 пунк. устава львов. школы.

<sup>\*) 2</sup> пунк. устав. луц. школы.

а можеть быть и на самыя учебныя руководства. Заявивным подобнымъ обравомъ желаніе учиться, равнымъ образомъ и повеноваться всёмь школьнымь требованіямь, воспетанневь приступаль нь самой наукв. Ученики должны были сходиться въ шводу въ определенене часы, именно: въ большіе дни въ 8 часовъ, а въ пороткіе-позме, предоставляя начало ученія въ эти дни усмотренію учителя; равнымъ образомъ и выходъ изъ власса по окончаніи уроковъ долженъ быть въ одни опредівленные часы 1). Собранинсь въ шволу, учением должны сидеть въ ней со всевозможною тишиною, безъ разговоровъ, шептаній, «перемижень» и переходовь другь нь другу, внимательно слушать учителя и отвівчать на его вопросы. Каждое утро учитель, пришедши въ школу, прежде всего долженъ внимательно осмотрёть, всё ли школьники пришли въ классъ. За неокававшимся ученикомъ онъ тотчасъ долженъ быль послать и узнать причину, по которой онъ неявился въ школу. Если неоказавшійся въ классв ученикь или заигрался гдв нибудь, нии обманомъ останся дома, или заспалъ урочный часъ и потому только не пришель въ школу, посланные должны были привести его въ шволу. »Писано бо, говоритъ уставъ по этому случаю, иныхъ страхомъ и нуждою спасай« 2). Никому не повволялось, безъ въдома учителя, какъ приходить въ классы посяб назначеннаго времени, такъ и прежде изъ нихъ выходить, а темъ более опускать влассы. По уставу луцкой школы разъ оповдавшій, или совстить не бывшій въ школт строго накавывался; вто два дня пропустить, тоть уже не принимался въ школу <sup>3</sup>). Уставъ львовской школы за нерегулярное кожденіе въ влассъ быль снисходительные; нерегулярно посыщающимъ

<sup>1) 6</sup> пункть устав. львов. школы; 5 артикуль устав. луц. школы.

<sup>2) 7</sup> пунтъ устав. львов. школи.

<sup>\*) 7</sup> артикуль устава луц. школы.

школу они совътуеть лучие совскить оставить ее, чтоби не терить маприсно времени, считая себя причастнымъ множе 1). Тякъ накъ въ школе учать тольно ваукамъ и добродетеляны, то запрещалось ученикамъ виёть какіе либо виструменти при себь, понечно въ учебное время, и ваниматься ими. Ученивамъ строго вапрещалось имъть у себя накія любо иновърческів, а That forbe eperateckie shere a terate ext 1). Stemb chocoбомъ швола хотвла сохранять чистоту ума и сердца воспытавинковъ, чтобы ови, не вараменные предубъяденіями противъ иравославной вёры, сдёлались способными въ воспріятію и усвоению начии въ дукъ православио-христіанскомъ. Ученику зановъдчетъ уставъ оказывать почтеніе всемъ старшимь канч дуковнымъ, такъ и сивтскимъ людямъ. Въ силу этого пункти устава, ученить должейъ быль снимать шапку предъ всвии старивин начальственными лицами 3). Кром'в того, отв уче нековъ требоваль уставъ благоговенія къ священнить прамамы, владовщамъ и школь. Проходя оволо этихъ местъ, ученить DOESAND CHIEB TARME CHEMATE WAURY.

Въ братскихъ школахъ довольно рано является раздъление учениковъ на братства. Такъ патріархъ Ософанъ грамотою еще въ 1621 году благословляетъ учреждение въ вісвскихъ школахъ двухъ братствъ—старшаго и младшаго \*); въ старшее братство вписывались тв изъ воспитанниковъ, которые обучалясь богословно и философіи, обучавшісся же прочинъ науканъ вписывались въ меньшее братство. Кром'в раздъленія на братства, ученики братскахъ школъ двлились на три отдівленія, смотря по роду запатій, какъ это было въ львовской и луцкой

<sup>1) 17</sup> пунктъ устава львов. школы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 9 пунктъ устав. дуп. школи.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 10 артикуль устава луц. школы.

<sup>4)</sup> Опис. Кіев. соф. собора митр. Евгенія. Прибав. № 41 стр. 209.

школахъ 1). Такъ, один обучались распознаванию буквъ и скла\_ дамъ, другіе учили грамматику, третьи уже «объясняли читанное, понимали и равсуждали.» Эти три группы, на воторыя ученики раздълдись, были началомъ раздъленія шволь на плассы. Разделение на влассы встречается въ виленской школе. Въ 1616 году виленское братство писало львовскому братству, что оно ностроило для своей школы каменный домъ, раздёленный на пять влассовъ. Въ первыхъ трехъ влассахъ виленской школы преподавался исключительно одинъ латинскій языкъ, въ 4-мъ влассъ изучаемь быль русскій языкь, въ 5-мь славянскій в греческій 2). Нать нипакого основанія думать, что только въ виленской школь существовало раздъление на влассы. Неопредъленное число учителей при одной и тойже школь достаточно говорить о томъ, что при каждой школь было несколько классовъ. Обративъ вниманіе на тоть факть, что въ «Евхаристиріонв,» поднесенномъ Могелъ учениками лаврской школы, нодписался учитель реторики, им можемъ смёло ваключать, что были особые учители и по другимъ предметамъ, для воторыхъ были и отабльные влассы.

Собравшись въ влассъ, важдий изъ учениковъ долженъ былъ сидъть на одномъ, учителемъ опредъленномъ мъстъ. Ученики оказавшіе большіе успъхи, занимали болье почетныя мъста; менье успъвшіе «на подлъйшомъ мъсци сидъти маютъ» в). Дъти богатыхъ родителей въ школь не должны пользоваться никакими преимуществами предъ бъдными, почему учителю строго вмънялось съ одинаковою любовію и впиманіемъ заботиться объ образованіи дътей какъ богатыхъ родителей, такъ и «сиротъ убогихъ, по улицамъ живности просящихъ» 4).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 9-й пунк. устав. луцкой и львов. школч.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Авты Занад. Рос. т. IV. № 217.

<sup>\*) 6</sup> й пункть устава чьвов. школы.

<sup>4) 4-</sup>й вунить устава львовской школи.

Занятія въ братскихъ школахъ некогла не начинались бевъ MOJETBE E «IIDEACAOBIE» 1); MOJETBOD E E BARAHUBAJEC EJACсныя ванятія. Ходъ самыхь влассныхъ занятій быль такой: послів молитвы каждый ученикъ обязанъ быль, повторивши свой вчерашній урокъ, выдать его учителю, при чемъ показать и свои домашнія письменныя упражненія; ватімь учитель продолжаль преподавать ученивамъ начатую науку. Методъ преподаванія употреблялся различный; учитель не наблюдаль строго одного опредъленнаго метода, а пользовался, смотря по удобству, встми тогда извъстными способами обученія. Читая уровъ, учитель вывств съ темъ писаль его на доскв, или, по прочтени въ влассахъ, выдаваль его въ запискахъ для переписки учениками. Послъ объда нажане школьпикъ облазанъ быль списать для себя «на таблиць» выданный учителемъ уровъ, исвлючая малольтнихъ, которымъ самъ учитель списывалъ уроки 2). Урокъ, списавный въ школь начерно, дома снова набъло переписывался и въ такоиъ виде представлялся учителю, который обязанъ быль прочитать его и исправить. Такимъ образомъ усвоение чтеній классических въ братских школахь ділалось посредствомъ неодновратнаго списыванія урововъ. Выгоды этого способа изученія уроковъ понятны. Ученивъ посредствомъ его могъ твердо усвоить урокъ, вникая при перепискъ въ каждое слово, въ каждую мысль, припоминая при этомъ учительскія объясненія, но выбств съ темъ изучалась и каллиграфія и ореографія. Въ классическомъ преподаваніи видны следы употребленія методовъ акроаматического, когда самъ учитель все читаль и объясняль, а ученики должны были только слушать читаемое, эротематического и діалогического, когда предметь уяснялся и изучался посредствомъ собестдованія учителя съ учениками, когда учитель разрышаль недоумьнія учениковь, или

<sup>· 1) 8-</sup>й пункть устава львов. школы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) 11 пунктъ устава дьвов. шкоды.

предлагать ученивым вопросы, доводя их постепенно до повнанія вавістнаго предмета. Основываясь на характеріз дошедшахъ до насъ учебниковъ, излагавшихся по вопросамъ и ответамъ, ваковы ариометика, реторика, не говоря о катихизисахъ, можно думать, что эфотематическій методь быль болье употребителень въ братскихъ школахъ. При близости учителей къ ученивайъ и при особенной ревности последнихъ въ своему двлу, этота методъ могь быть болбе другихъ уместевъ въ братскихъ школахъ. Изучая въ школь подъ непосредственнымъ участіємь учителя болье трудныя міста заданныхь уроковъ, **чченики усвояли муючитанное учителемъ еще посредствомъ** взанинато обученія. Методъ вванинаго обученія выражался въ диспувать, состоявшихъ во взаимномъ сирашивании учениковъ на одномъ изикъ и отебтахъ на другомъ о чемъ либо изъ прочитаннито учителеми 1). Одно изъ сильный шихъ побужденій для фчениновъ заниматися науками указано въ томъ пункти устава, по которому ученики обяваны были пересказать свой урокь съ объяснениемъ учительскимъ предъ родителями, родственниками и даже предъ хозяевами дома, въ которомъ жилъ школьникъ 2). Этимъ пунктомъ устава братскій школы видимо старались сервилать свою связь съ сенействомъ и обществомъ.

Суббота назначена была на повтореніе всего пройденнаго ві приую недвлю, а чрезт каждыя четыре недвли производился эвзамена. Вотъ что говорить уставъ луцкаго братства о школьныхъ эвзаменахъ: «ректоръ, между прочии», долженъ производить испытаніе чрезъ каждыя четыре недвли, чему научатся діти, дабы молодые годы поручаемыхъ школь дітей напрасно не тратились, за что учители должны отдать отвітъ Богу з).

<sup>1) 11</sup> пунктъ устав. дъвов. школы.

<sup>3)</sup> Tant me.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Памятняки времен. коммис. т. І. стр. 68.

Таковъ быль ходь и порядоль учебных занатій въ дрегняхъ братевихъ шволахъ.

Кроме школьнего начальства, само общество иполномочено было правомъ правственной опеки надъ шеодыниками. По шеодьвому уставу, отцы облазвы были за своими дельки, а хозлева ЗА СВОИМИ ВВАДТИДАНТАМИ-ИКОЛЬНИКАМИ СТДОГО НЯбЛЮЛАТЬ. ВТОБО они вив школы веле себя какъ дъти благовоспитанныя, чтобы ОНИ, БАКЪ ГОВОРИТЪ УСТАВЪ, «Ведле науки школьной сиравова» лися. Чвиченя и людскость повинную часовь своихъ повазующи всякому стану» 1). Этинъ пунктомъ своего устава школа дотъла, чтобы во всемъ поведенія ся пятомпевъ отражались начины пріобретенія, чтобы по науке строилась правственность учениновъ. О всякомъ неблагородноми поступий означенныя лица обязаны было донести школьному начальству. Но вроив посторонняго надзора на поведеніемъ ученновъ вакь въ школь, такъ и вив оной, въ братских піводахь учраждался внутренній взанивый надворъ. Для этой цван учитель обычновенно поочередно избираль двухъ или чатырехъ школьникоръ, которые должны были дежурить въ продолжение недали. Обяванность дежурнаго состояла въ томъ, чтобы порацьие прищедия въ шиолу, онь подмень он, затонинь нь ней почку, и потомъ свять у дверей класса и ваписываль повлио примедших въ влассь и рано вышеджива изъ него, также шаливинам и назанинавшихся повтореніснь уроковь, я списовь такихь модавалъ учителю 2).

Не смотря на то, что всё правила уставові школьных пропикнуты строго-религіонних дукомь, что каждый мунять этихь уставовь подтверждень словами священняго Писанія, въ братских виколахъ посвящались особые часы для чисто-рели-

<sup>1) 18</sup> нункть устава львов. школы,

<sup>\*) 16</sup> пунктъ устава дьвов. школы.

гіозно-правственнаго воспитанія. Таковы были часы предъ богослужениемъ и послъ богослужения въ воскресные и праздничные ани. Въ субботу, после вечерни, учитель обязанъ быль беседовать съ школьниками «немалий часъ,» горавдо больше чёмъ въ другое время, уча ихъ страку Болію в целомудренному детскому праву 1). Въ этихъ наставленіяхъ онъ выскавываль, вакь беречься граховъ противъ Бога, родителей, наставниковъ и вообще всыхь людей, а вибсты съ тымь впущаль имъ поворность и благородство въ вхъ поведенія. Предъ литургією въ означенные дня учитель обязань быль разсказать ученовамь исторію приздника и преподать имъ итскілько правиль поворности воль Божіей; а посль обыли и обыл въ эти дни на учитель лежала обязанность ввъяснять дневное евангеліе к аностоль вы школь такь, чтобы всь ученики могли пересвазать ихъ со встин объясненіями 2). Для того, чтобы въ души воспитанниковъ успъщнъе вселить чистыя религіозныя убъяденія н истиню-христіанскую правственность, братскія школы ревностно ваботились о томъ, чтобы ученики неопустительно посъщали храмъ Божій въ положенные дни. Уставъ луцкой школы говорить: «такъ какъ все доброе должно начинаться отъ Бога, и такъ кавъ каждый ученикъ между свободными науками прежде всего долженъ учиться тому, что ведеть его ко спасенію, то поставляемъ, чтобы ученики въ каждый воскрессый и празднуемый церковію день, въ правдники господскіе, богородичные, апостольскіе и въ другіе дни присутствовали во храмъ на вечерни, утрени, литургін и опять на вечерни з). Въ простые дня также насколько ученнювь поочередно обязаны были постщать храмъ Божій, пать и читать на клирось 4). Говать, исповадываться

<sup>1) 14-</sup>й пункть устав. дьвов. школы.

<sup>\*) 15-</sup>й пунктъ того же устава.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) 11 пункть устава луци. школы.

<sup>4)</sup> Tanz ze.

н пріобщаться святих таннъ Христовых ученивамъ совётывалось какъ можно чаще; во всё четыре поста обязаны были говёть всё ученики 1).

О наградахъ и наказаніяхъ ученковъ въ братскихъ школахъ немного осталось свёдёній. Высшею наградою для бёднаго ученика было содержаніе его на счетъ братства. Наказанія въ этихъ школахъ были допущены, но съ большими ограниченіями. Такъ, уставомъ львовской школы повволено даватъ школьникамъ «памятнаго вспить по чаши школьной,» такъ какъ «отрочатѣ безуміе на сердцѣ привизано» въ Конечно, въ этомъ сужденіи о наказаніи дѣтей выскавано библейское воззрѣніе на воспитаніе ихъ, господствовавшее во всей тогдашней Европѣ. Въ древнихъ братскихъ школахъ наказаніе совершалось только одняъ разъ въ недѣлю, въ субботу; кромѣ того, допуская наказанія, уставъ этихъ школъ говоритъ, чтобы учитель наказываль «не тирански, но учительски, не выше, но по силѣ, не роспутне, но повойне и смиренне, не толико мірски, но выше мірскихъ выше мірскихъ въ

Какъ поступленіе въ школу, такъ и выходъ изъ неи воспитанника братская педагогія обезопасила отъ всякихъ случайностей. Еслябы кто захотёль взять изъ школы своего сына, то онъ по уставу школь должень быль это дёлать не самъ собою, но при постороннихъ свидётеляхъ, при которыхъ сынъ отдавался въ школу. Этимъ порядкомъ школа избавлялась отъ нареканій на нее въ тёхъ случаяхъ, когда изъ школы выходиль воспитанникъ, неизучившій вполнё положенныхъ наукъ, безъ основательнаго повода со стороны школы.

Вотъ основныя начала педагогія древняхъ братскихъ школь. Къ какимъ же общимъ выводамъ приводить насъ об-

<sup>1)</sup> Tanz me.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 14-й нунеть устава льв. шеоли.

<sup>\*) 2-</sup>й пункть устава дьв. школи.

BONY BRIGHTHER & ISCHELLERI IDEBHEND GRATCHEN HIRORS? CDA-BRIERAS SOCRETANO DELAFORID CE HAVAJAME TEXE REJAPORIE. HORE сильнымъ вліяніемъ которыхъ она сложилась, не трудно замівтить въ ней преобладанію дука и направленія греческой педатогів. Сами русскіе, какъ авторъ «Перестороги», доваживають, TEO PREME H SAROJEJE GOATCRIA WROJN. U SAUDABJAJE HWE 1). JA ME н сами чже нивли возножность открыть слёды прениченественные вліннія гренеской образованности на братскую педагогію при обаоръ унебниковъ братскихъ школъ. Формальная сторона ісвунтереть шволь, которая, такь сказать, напрашералась въ братскія шновы, не была принята сими посавдними. Въ уставакъ братскихъ школь многіе пункты прямо направлялись про-TEDE icsvetcroë heartorie, take ec cootebyctevoireë atay e цели братских школь. Для братской испренности и семейной просточы и преимущественно для православія ісвунтская педагогія вазаваєь опасною, почему братскія школы отпосится въ ней не томые не дружелюбно, не даже враждебно. Сама по себъ педагогія братскихъ школь была не такъ недоспаточна, вакь жербдво думають о ней; вакь со стороны умственнообразовательной, танъ и со стороны правственно-восим тательной она обладала твердими началами. Никогда причомъ ненувно вабывать при одівний братскить міколь того, что эти піноли быле первыми, правильно организованными школами на Руси. Конечно, со стороны образованія братскія шножь опажутся балными, осли ин будемь судить о них но ихъ навванію, то количеству дошедшихь до нашего времени учебыековь в шо-TOMY, TO STH MEONI ES ASSES EXESTED FROMEN CRESCHES E прост своинъ воспитениямъ, а не но той врелости мысли и негокрушимости дарактера, съ которыми выпускали въ свётъ своихъ воспитанниковъ братскія школы. Бевспорно, воспитан.

<sup>1).</sup> Ак. Запад Рос. т. IV. № 149.

ниви братскить чиволь не виколили нав нивь съ бластещимъ образованіемъ; они могли не внать до малёйшихъ подробисстай на Пицерона, на Аристотели, на Орин Аввината: но зато они пріобратели въ своихъ школахъ испреннюю и горячую любовь въ своей родине и своей православной вере. за воторыя твердо стояли, писали и говорили о нехъ и за нахъ съ искраннить чувствомъ. Стрить только вспомянть незабвенныя для православного русского потомства ниена многочисленных деятелей, вышедшихь изь братских шволь, чтобы вножей оприять их вначение вр согданней жизни православныхъ. По выраженію летописи львовскаго братства, львовская братскаа швола была источникомъ наукъ для всей вообще Руси, потому что ваз Кіева, куда науки пересажены наз Львова (?), она распространились и по всей Россіи 1). О виленевой шлоль говорить сочинитель «Перестороги», что она постепенно возрастала, «модей зъ ней ученыхъ много и вазнодбевъ (проповъднивовъ) мудрыхъ выходитъ.... и такъ мужаются и укръиляются, посредв волковъ невредимы суть» 2). Наконецъ, сами враги этихъ школъ, католики и језунты, публично призпавали ва братскими шволами веливую общественную силу. «Еслибы, -говорить депутать земли вольноской, Древинскій, на варшавскомъ сейми въ 1620 году, - пикоторыхъ изъ духовенства нашего отступление отъ вавоннаго своего въ въръ настыря не последовало, еслибы отъ насъ истедтие на насъ не возстали; то таковыя вауки, я таковыя училища, толико достойныя н ученыя люди вь народё россійскомъ никогда бы не открылись»3). Вотъ чемъ объясняютя частыя нападенія на братскія школы, со сторовы школьновов і ісвунтских в 4): братскія школы гото-

¹) Ак. Западн. Рос. т. П1. № 144.

<sup>&</sup>quot;; An. Запад. Рос. т. IV. № 149.

<sup>\*)</sup> Истор. объ унів Бантышь-Бамен. стр. 69.

<sup>\*)</sup> Supplemen. ad. histor. Russiae Monumen. M.M. LXI, LXII.

вили сильныхъ соперниковъ въ жизне воспетанникамъ језунт-

Но вакъ ни велики были васлуги древнихъ братскихъ шволъ, онв не могли вполнв удовлетворить современнымъ требованіямъ православнаго общества, почувствовавшаго непреодолямую жажду просвёщенія. Пробужденіе этой жажды, безспорно, остается за древними братскими шволами; но недостаточность этихъ шволъ состояла въ томъ, что онв далеко уступали во многихъ отношеніяхъ шволамъ иновърцевъ, съ которыми нужно было бороться православному обществу. Чтобы образовать болбе врвивія силы для успітнной борьбы съ нновърцами, нікоторые изъ ревнителей православія заботились объ учрежденів высшаго училища. Табимъ является Кієво-братское богоявленское училище, преобразованное Петромъ Могилою въ коллегію, а потомъ академію.

М. Линчевскій.

(Прододж. будетъ).

## ПОЛЬСКІЙ ПРОПОВЪДНИКЪ XVII ВЪКА ІЕЗУИТЬ ООМА МЛОДЗЯНОВСКІЙ 1).

(Dpogoum: Hie).

## II.

О живни Млодзяновского извъстно мало подробностей. Единственный почти источнивъ свъдъній объ ней—это полторы страницы у ісвунта Каспера Несъцваго въ его Коронъ польской или польскомъ гербовнивъ (Herbarz Polski)<sup>2</sup>). Кромъ того, нісколько подродностей о жизни Млодзяновскаго можно найти въ его собственныхъ проповъдяхъ.

Оома (Томашъ) Млодзяновскій родился въ 1622 году, въ концъ царствованія короля Сигизмунда III-го. Мъстомъ его рожденія и первоначальнаго воспитанія было воеводство мажо вецкое и въ частности цъхановецкій повъть (уъздъ). 15-ти лътъ вступиль онъ въ ісзуитскій коллегіумъ, находившійся въ городь Калишъ и учился здъсь съ большимъ, какъ видно, успъхомъ, потому что, по окончанія курса, ему поручено было сразу чтеніе философіи въ калишскомъ ісзуитскомъ коллегіумъ... Скоро обстоятельства надолго вызвали Млодзяновскаго изъ Польши и даже изъ Европы. Въ это время ісвуиты снаряжали

<sup>1)</sup> См. Труди Кіевск. дух. Акад. апрізль.

<sup>\*)</sup> Изданіе Яна Бобросича т. IV, стр. 427—429.

миссію на востовъ и именно въ Персію. Въ числів другихъ поохотнася вступить въ эту миссію и Млодвяновскій. Въ продолжение пяти лёть своего пребывания на востокъ, Млодвяновскій посетиль все священныя места Палестивы, Сиріи и пр., но всего больше пришлось ему жить въ Персія, -- и именно въ ея столиць Испагани. Возратившись въ Европу, Млодвяновскій не сразу прибыль въ Польшу, во долго еще путешествоваль по Франціи и Италіи и особенно долгое время жиль въ Парижь, Марсели и Римь... По прибыти въ отечество, Млодзяновскій быль назначень профессоромь положительнаго богословія — theologiae positivae въ ісвуитскій коллегіумъ Познани: вскорв потомъ былъ сдвланъ ректоромъ этого коллегіума, и наконець утверждень въ должности вице-провинціала іевунтскаго ордена въ Цольшв,-что ясно говорить о томъ великомъ значеніи, какимъ пользовался Млодзяновскій въ своемъ орденъ. Предаты очень уважали Млодзяновского и часто поручали ему важныя церковныя дёла. Такъ онъ, какъ самъ говорать въ одной своей проповеди, -быль назначень председателемъ коммиссін по ділу о чудесахъ отъ меоны Божіей Матери въ . Шамотулахъ, въ Равитив, въ Познани у францисканцевъ и пр. 1). Окончивши срокт своего вице-провинціальства, Млодвяновскій, по просьбі враковскаго епископа Яна Малаховского, поселняся частнымъ образомъ при его дворъ и чревъ полтора года после этого свончался въ городе Ольброме отъ каменной бользии, 9 октября 1686 года. Млодзяновскій жиль въ продолжение парствования королей: Сигизмунда III, Владислава IV, Яна-Казиміра, Миханла Корибута и Яна III Со-OSCCRATO.

Въ свое время Млодзяновскій славился въ Польш'й какъ внаменитый философъ и, еще болье, какъ знаменитый богословъ.

<sup>1)</sup> Kazania i Homilija, r. 11 crp. 870.

По словант. Несвинаго, онт прославиль своею ученостію богословскую наведру въ повнанскомъ коллегіумъ. «Присматривалсь ближе, говоритъ Головинскій, — не можемъ надивиться огромной ученности и чрезвычайному трудолюбію этого мужа. Предо мною лежать огромные томы сочиненій Млодзяновскаго, и нётъ сомивнія, что въ свое время онъ быль сямымъ глубокимъ, или навъ называли его современники, najdoskonalszym (самымъ лучшимъ) богословомъ и канонистомъ въ Польшѣ» 1). Послѣ Млодзяновскаго осталось порядочное количество философскихъ и богословскихъ трактатовъ. Въроятно они имъли нъкоторое значеніе и за границею; потому что лучшіе изъ нихъ были, какъ говоритъ Головинскій, превосходно изданы тамъ еще при жизни автора подъ слѣдующимъ общимъ заглавіемъ: Integer cursus theologicus et philosophicus. Moguntiae et Dantisci 1682 г. 2)

Но наибольшею славою пользовался Млодвяновскій какъ проповъдникъ; слава его какъ проповъдника далеко превзошла собою славу его вакъ философа и богослова. Млодзяновскій имъль все задатки къ тому, чтобы сделаться самымъ знаменитымъ и блестящимъ проповъдникомъ для своего времени. Владъя какъ цельзя лучше всею мудростію тогдашняго схоластическаго обравованія, -- онъ въ тоже время быль богать такимъ запасомъ жизненнаго опыта, какимъ могъ похвалиться не всякій. Онъ изъфадиль почти весь востовъ и всю западную Европу-много видель, много слышаль, ко многому присмотрелся. Ко всему отому присоединились особенная живость, гибкость и воспріничивость его ума, необывновенная веселость и шутливость его характера. Услужливый панегиристь Несыцкій старается представить Млодеяновского накимъ-то подвижникомъ, который въ порывахъ въ правственному самоусовершенствованію, предавался

<sup>1)</sup> Homiletyka, crp. 464.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же. Нѣкоторые язъ богословскихъ трактатовъ Млодзяновскаго мы видыя въ библіотекь Университета Св. Владиміра.

чуть-ли не самобичеванію и который обладаль пророческимъ ясновидёніемъ 1), но въ тоже время онь какъ бы миноходомъ вамѣчаеть, что удивительная веселость и остроуміе въ обращеніи, соединенныя съ необыкновенною ученостію, дёлали Млодзяновскаго милюйшими человокоми въ компаніи, и что, вслёдствіе этого, всякій желаль познакомиться съ нимъ; паны и магнаты свётскіе и духовные наперерывь другь передъ другомъ приглашали его въ гости въ свои дворы; его удостоивали своею пріязнію и благоволеніемъ такіе магнаты, какъ Іерем. Вишневецкій, Собёсскій, Любомірскій и др.

Слава Млодвяновскаго какъ внаменитаго проповъдника утвердилась еще въ Познани,—въ то время, когда онъ былъ профессоромъ богословія въ познанскомъ ісвунтскомъ коллегі-

<sup>1)</sup> Вотъ что говорить вообще Несфций о монашеско подвижническомъ характерф Млодзиновскаго: «Млодзиновскій дотого соблюдаль монашеское послуманіе и убожество, что будучи уже старивомъ и человакомъ заслуженнымъ и знаменитымъ, не смель дать вакому небудь дитати даже образка безь позволенія старшихъ. Изобрътая всевозможныя умерщвленія для своего тъла, онъ терзаль его безъ всякаго состраданія. Чистоти своей совъсти не оскверниль инкакимь гръкомъ. Въ святимъ тайнамъ приступалъ после долгаго приготовления и принималъ ихъ съ великимъ благодареніемъ. Постоянно держа въ рукахъ четки, онъ съ санымъ горячниъ чувствомъ обращанся въ Богу. Особенное религіозное чувство онь питаль въ родившемуся Христу и вогла пель имъ же саминь сложенныя пъсни объ этомъ таниствъ, то проливаль слезы. Для собственнаго уничиженія в для того чтобы почтить явце Інсуса Христа, заплеванное во время Его страданій іудеями, онъ только нісколько разъ въ годъ умываль свое лице. На исповъди и помимо ея онъ счастиво успоконвалъ запуганния севъсти. Будучи ректоромъ въ Познани, онъ одному скрытному человъку такъ ясно открыль его совасть, что тоть невольно должень быль сознаться въ своихъ поступкахъ, скававши, что только разви по божественному откровению они могли стать навистними. Въ пророческомъ духъ нарекаль онъ многія предскаванія, которыя и сбывались и пр. Ко всему этому Несецкій въ вонце присовокупляеть, что по смерти Млодзяновскаго тело его, перевезенное изъ Ольброма въ Краковъ; лежало нетленнимъ-проме лица, въ продолжения 22-хъ леть и только въ 1708 году разсыпалось.

умв. Въ тотъ востель, гдв онъ процовванваль, стевалось множество слушателей, стекалась вся познанская аристократія. Самъ Млодзяновскій въ нёкоторыхъ своихъ проповёдяхъ говорить съ чувствомъ некотораго самодовольства, что ограда того востела, гав онъ проповъдываль, была наполнена постоянно множествомъ наретъ, что вообще его слушали съ бъльшимъ вниманіемъ и что въ этомъ отношеніи онъ не можеть пожаловаться на своихъ слушателей 1). А въ то время трудно было васлужить подобное внимание. . Для этого требовалось особенное пропов'ядническое искусство. И Млодзяновскій, тоже съ явнымъ сознаніемъ своего превосходства, не разъ въ своихъ проповъдяхъ весьма жестоко и зло, какъ увидимъ, трувитъ надъ проповъдниками, которые всевозможными средствами стараются вавлечь въ себъ вниманіе слушателей, но, по своей бездарности, не достигають этой цели. Въ 1667 году Млодвяновскій вызвань быль въ Люблинъ-быть проповедникомъ въ продолжение имъвшаго вдъсь происходить трибунала 3). Для подобной миссіи обывновено выбирались наибол'ве внаменитые пропов'вдники. Млодзяновскій съ честію исполниль эту миссію и проповъдническая слава его навсегда упрочилась. какъ онъ скоро после этого сделался ректоромъ повнанскаго коллегіума, то теперь Повнань стала главною ареною его проповъднической дъятельности. Но вная талантъ Млодвяновскаго, его часто на особенно важные случаи приглашали въ Краковъ и въ Варшаву, и онъ здёсь въ лучших столичных востелахъ

<sup>&#</sup>x27;) Kazania i homilyie—тонъ I, стр. 373 и 352.

<sup>\*)</sup> Судебная власть въ Польше принадлежала старосталь (изъ нагнатовъ), градскимъ и земскить судамъ. Висшую судебную власть представляли трибуналы, которые не были постоянениъ судебниъ исстоиъ, но собгрались въ навъетние сроки.—Для корони (собственно Польши) въ Люблине и Піотриовъ, а для Литви въ Новогрудев и Минскъ. Трибуналъ состояль изъ выбранныхъ шлахтою на сеймикъ депутатовъ; время его засъданій называлась каденцією трибуналь.

пропов'ядиваль въ присутствия короля и знаменитёйшихъ польсияхъ нагнатовъ. Кром'в того многіе нав магнатовъ часто приглашали его говорить надгробныя пропов'ёди, по случаю смерти кого нибудь изъ своихъ родственниковъ.

Въ 1678 году Млодзяновскій приступнять во изданію своихъ пропов'вдей, и въ 1681 году напечаталь ихъ въ типорграфія познанскаго ісзунтскаго коллегіума въ четырехъ огромныхъ томахъ ів folio (около 600 страницъ каждый) і).

Предъ выходомъ въ свътъ проповъди Млодзяновнскаго удостоились слъдующаго одобренія (approbatio) со стороны каседральнаго познанскаго каноника Стефана Моренскаго, одобренія, напечатаннаго при первомъ томъ: «Ученыя, святообравованныя и вмъющія принести пользу для читателей слова и бесъды (contiones et homiliae) великаго и благочестиваго мужа Оомы Млодзяновскаго societatis lesu, доктора святой теологіи и профессора въ познанскомъ коллегіумъ того же societatis, слова и бесъды, которыя онъ составиль и говориль въ апостольскомъ духъ, съ оригинальными (singulari) изобрютеніеми, при ръдкоми и необыкновенноми методъ (rara

<sup>1)</sup> Полное заглавте собранія проповідей его такоє: «Kazania i bemilyte na nedziele doroczne, takze swienta uroczystsze gla wienkszey chwaly Boga, kròla kròlow, Nayiasnieyszey na zawsze kròlowy Polskiey Bogarodziey Panny czei od kstendza Tomasza Młodzianowskiego (societatis Iesu) napisane, zebrane, aa oktery tomu rozlekones. Навечатаны проповідн Млодзянивскиго съ разрімення провинціала ісзунтскиго ордена въ Польш'я Станислава Браннцкаго Воть это разришеніе (facultas), напечатанное при первень тенті: Contiones et homiliae in Dominicas totius anni et festa solemniora patris Thomas Młodzie-nowski, nostrae societatis socerdotis et theologi, a patribus ad revidendum deputatis dignae publica judicatae, ut typis mandeatur si ita fuerit visum illis, su quos pertinet, avctoritate, ad id mihi convessa, patris nostri Isuanis, Pauli Oliva, Praepesiti Generalis, conscessi. Lublin, in Feste Accensionis Domini. 19 Maii 1578 an. Stantslaus Brantcki, Societatis Issu per Peleniam Praepositus Provincialis.

тесново) и по преврасному плану, и которыя ваключають въ себъ самое разнообразное обиліе содержанія, я отъ имени всего достопочтенвъйшаго познанскаго (духовнаго) чина считаю достойнъшими появленія въ свъть. 4 ноября 1678 года» 1). Къ изданію своихъ проповъдей Млодзяновскій приножиль латинское предисловіе подъ заглавіемъ ad lectorem doctum. Здёсь онъ, сказавши сначала два—три слова о планъ изданія и о своей проповъдпической методъ, старается пова-

<sup>1)</sup> Въ этомъ одобрения г. Н. Петровъ, вопреки Ософану Прокоповичу, Хочетъ визъть чие болье, како только одобреное цензора, дающее право на выпускь ез сеютья Труди Кіев. духов. Академін. Япварь. 1866 г. стр. 104, примъч.). Этимъ г. Петровъ хочетъ, кажется, сказать, что онъ не придаетъ особеннаго значенія и дійствительнаго, буквальнаго симсла ин одному изъ тіхть качествь, которыми охарактеризоваль Моренсцій проповіди Млодзяновскаго, и что онь видеть во всехь ихъ не болёе, какь рядь комплиментовь познанскаго каноника почтенному отцу societatis lesu. Одобрение Моренскаго, думаетъ г. Петровъ,-не болве, какъ цензорское разрюшение печатать. Съ этимъ мы не можемъ согласиться. Право или разръщение (facultas) на выпускъ въ свъть проновіди Млодзиновскаго получили еще въ май 1678 г. отъ бывшаго въ то время провивціаломь ісачитского ордена въ Польшь Станислава Браницкаго, который одинь имель право дозволить или не дозволить этоть выпускъ. Такимъ обравомъ въ одобрении Моренскаго нужно видъть уже въчто большее, чёмъ одно: «печатать новволяется» или «дозволено цензуров». Въ немъ, но нашему мивнію, нужно видеть, какъ и видить Өсофань Проконовичь (Труды Кіев. дужов. Авадемін-1865. Апрель, стр. 637), нечто въ роде отзыва нян, рецензін, въ которой Моренскій висказиваеть свое миний о проповідяхь Млодзяновскаго, навъстник образона относится въ ненъ, судите объ накъ. Повтому, если онъ находить ванре въ этихъ проповъдяхъ оригинальное, сфинственное въ своемъ родь изобрытение, рюдкий жетодъ-словомъ рыдкие и необывновениме проповъднические приемы, то этимъ довольно ясно дастъ замътить людямъ, болъе нин менее знакомымь съ исторісю польской проповёди, что подобныхъ качествъ ням, на взглядъ Моренскаго, достоинствъ, которыми Млодзяновскій производиль настоящій фурорь, не видно было досель, что оне действительно начто оригинальное и единственное въ своемъ родь, начто рюдное и необыкнованное и что по этому самому они, по всей справединности, должны пріобрасти славу для Миодзяновскаго, кака для человака, который привнесь начто новое ва польскую проповать.

Sate hotome ty holesy, rabylo moryte esblese her ero fomelik пропов'ядники, ватрудняющіеся матерією для своих казаній я, наконець, считаеть нужнымь сказать ебсеолько словь вы оправданіе свойхъ, новыхъ для того времени, летературногомилетических прісмовъ. После предисловія поставлень слевдующій, заимствованный у блаж. Іеронима, эпиграфъ, которымъ Млодвяновскій зараніве даеть намь предтувствовать характерь своего пропов'ядивчества: «Salvatoris quia dura videntur eloquia, plurimi discipulorum retrorsum abierunt; unde non mirum, si et nos ipsi, vitiis detrahentes, offendimus plurimos. Disposui nasum secare factentem; timeat qui criminosus est; quid ad te, qui se intelligis innocuum, de te dictum putas, in quodcum que vitium stili mei mucro contorquetur». Hieronym, ad Marcel, Первий томъ своихъ проповёдей Млодзановскій посвятиль бывшему въ то время на престоле польскому королю Яну III Собъсскому». Янъ III, въроятно, быль лично знакомъ съ Млодвановскимъ. Несецкій говорить, что когда Янъ услышаль о смерти Млодвяновскаго, то сказаль: «ордень ісвунтовъ понесъ великую утрату въ этомъ человъкъ». Въ поселщении проповъдникъ желаетъ, между прочимъ, королю, чтобы, во время его правленія, единый во святой Троиц'я Богъ помогъ отечественной саблё положить на полё сраженія столько непріятелей св. креста (т. е. туровъ, съ которыми тогда имъла начаться война), сволько находится буквъ въ посвящаемомъ королю томъ проповедей. Второй томъ проповедей восващенъ Марів-Казиміръ, супругъ короля Яна III; третій — Елень-Тепль Любомірской, женѣ краковскаго воеводы; четвертый — графамъ Опаленскимъ, изъ которыхъ одинъ былъ брестскимъ воеводой, другой -- познанскимъ епископомъ викаріемъ, а третій-маршаломъ вороннаго трибунала. Въ посвященіи Млодвяновскій слідующими образоми воскваляєти фамилію Опаленсвихъ: «достаточно для фамилін и одна пакая набуль великая

почесть; но вогда одинъ изъ родныхъ воевода генераль; другой-бискупъ, а претій-опять воевода и прибунальскій маршаль, то это уже особенная знаменитость сепаторскаго дома вашей ясновельновной милости-монуь пановь и благодітелей. поторой другіе домы могуть только мелать, или испоминать объ ней, но не утвиваться ею теперь». Кроив того ивпоторыя отдельных проповеды, времущественно надгробных вошедшія въ четвертый томъ, но напечатанныя уже разь в прежде, посвящены особо некоторыме лицаме. Такъ, бестода на праздники св. Станислава Костки (IV, 278) посвящена Іоання жень воеводы люблинскаго и Людовикв старостинв навельной-Косткань. Воть слова поселщенія: «велякое счастве имёть на землё великій родь; но еще большая утёха виёть вачатии его (рода) и на небв. Для того, чтобы почтить кровь блаженнаго Костки, я иду съ этимъ казаничкомо (проповидком) въ домъ вашего панства и покорно посвицаю ее вамъ. Но вийстй съ твиъ посвящаю ее и отъ моего ордена; вбо вы ясновельможное панство - внучки и племявницы тваъ веливихъ внягинь Острожскихъ и Коредкихъ, которымъ орденъ нашь служиль вакь своимь госпожамь и за это пользовался в досель пользуется благодытельного материнского ихъ любовію, выражавшеюся въ обшарныхъ фундущахъ и пожертнованіяхъ, ваковыми они его надълня. Эта врожденная любовь и щедрость Коствовъ въ нашему ордену по наследству перешли и въ вамъ и особенио обязьно проявляются для нашего появанскаго коллегіума. Ва все вто-старопольское, но самое лучиее слово: «Господь Бот да заплатить».—Нысторыя изъ произвыдей вадгробныть восвящены родственнявамь тыть лиць, при гробы воихъ были произнерены: Такъ надгребное слово надъ Людеавкор Опаленскою посмящено ся муму староств мендаправанвому и т. п. Расположение процивидей Миодвиновскаго по TOMANS CARLYMMEN. BY REPRESENT TPETA TOMAN'S BARRINGARDEGA. всё проновёди па nedziele dorozne т. е. на всё воскресные дни цёлаго года, начиная съ недёли Ооминой до Пасхи; а въ остальномъ четвертомъ томё проповёди на swięta uroczystsze, т. е. на самые торжественные праздники, и проповёди надгробныя. Расположеніе изданія чаково, что проповёди, когда бы то ни было говоренныя авторомъ въ извёстный воскресный день или праздникъ, стоятъ вмёстё рядомъ: расположеніе, такимъ обравомъ, нехронологическое.

Послѣ этихъ внѣшнихъ свѣдѣній о дичности Млодвяновскаго и о его проповѣднической дѣятельности перейдемъ къ внутреннему и подробнѣйшему знакомству съ самыми его проповѣдями. Въ этомъ случаѣ мы будемъ слѣдовать такому плану: сначала скажемъ о тѣхъ основныхъ мотивахъ, вокругъ которыхъ вращается содержаніе проповѣдей Млодзяновскаго, потомъ познакомимъ читателя съ ихъ литературной формой т. е. съ тѣми гомилетическими пріемами, вообще съ тою своеобразною художественностію проповѣдей Млодзяновскаго, которая пріобрѣла ему такую славу; наконецъ скамемъ нѣсколько словъ о значеніи Млодвяновскаго въ исторіи польской проповѣдничества.

## Ш.

Млодзяновскому пришлось жить и проповедывать въ самое тажкое для Польши время. Изъ проповедей Млодзяновскаго видно, что онъ после своихъ продолжительныхъ странствованій по востоку и по западной Европе прибыль въ отечество, чтобы навсегда уже остаться въ немъ, въ начале царствованія короля Яна Казиміра, въ конце первой половины XVII века. А съ этого именно времени Польша и начала обнаруживать явные признави своей близкой политической смерти. Оъ этого времени въ ней, съ одной стороны, начинаетъ проявляться въ самыхъ безобразныхъ формахъ и въ самыхъ несыманных размерахь та внутренняя анархія которая слёдала конституцію Річи Посполитой посміницемъ остальной Европы, и при которой существование Польши, вакъ живаго и самостоятельнаго политическаго организма, было просто деломъ невовможнымъ; съ другой стороны, съ этого же времени постепенно начинаетъ обнаруживаться и вившнее разложение Ръчи Посполетой... Постоянныя войны Польше то съ своими собственными подданными (казаками), то съ своими сосъщими (Швецій, Россіей и Турціей), причины которыхъ дежали главнымъ образомъ въ религіозномъ фаналезмѣ ея по отношенію въ диссидентамъ протеставтамъ и православнымъ, фанатизмъ, воспитанномъ въ ней ісвуштами, всё эти войны кончаются, большею частію, неудачно для Речи Посполитой, а потому и ведуть ва собою постепенное отнятіе лучшихь ся провинцій то твит, то другимъ изъ ез сосвдей.

Млодзяновскій жилъ и пропов'єдываль болье тридцати льть въ эту печальную для его отечества пору. На его главахь совершались событія, имівнії самое рішительное вліяніе на дільнійшую судьбу его отечества, событія, въ которыхь ясно скавывалась близость паденія Річн Посполитой. На его глазахь произошло отпаденіе Смоленска, сіверской области и Малороссіи по лівую сторону Дніпра и вовсоединеніе всіхь этихь областей вмісті съ Кіевомъ (на правой стороні) къ Россів; на его же глазахъ Малороссія, по правую сторону Дніпра, была отдана Дорошенкомъ туркамъ, быль взять, страшно разграблень и разорень турками Каменець-Подольскь, была вавоевана ими же вся Подолія; на его глазахъ курфирсть бранденбургскій, давнишній вассаль Польши добился полнійшей независимости, а Швеція забрала себі Лифляндію. Чтоже, выравиль ли Млодвиновскій въ своихъ пропов'єдяхъ живое отно-

шеніе ть своей, богатой таким внаменательными событілик, оокременности?

На, выразнить, и выразнить, можно ставать, даже больше, нымь сколько следовало. Еще со времень Скарги польская про-HOBĚLL HOTODAJA KADALTODE CHAM - THOTO-DOJHCÍOSHOĚ W CTAJA нроявлять въ себъ, въ самыхъ общернихъ размърахъ, влементъ политическій. И въ пропов'ядать Млоделновскаго элементь этоть выспавивается вногда такъ ржано, что его (Мледзяновскато) спорве можно мринять за свётскаго политическаго орадора, чамъ за церковнаго проповадника. Политическій карактеръ, усвоенный современною Млодзановскому польскою проповедію, можно объяснять, между прочинь, и темь обстоятельствомъ, что въ ту эпоку светское ораторотво и вообще светсвая литература стала въ совершенный разрывъ съ дъйствительною политическом жизнію народа и превратились съ пустой и бевродержательный панегиризмъ. Шляхетское общество. упоеваемое дымомъ лести, думало тольно о гербакъ, да о веловой вольности. Повтому люди, вы которых не погасла еще соверщено испра горачей жобы къ отечеству и которые болже или мънъе върно понимали его дъйствительния нужды, только сь перковной наводры и могли восказывать обществу таків наи другіе благовременные политическіе советы и предестеревенія. Свящевный авторитоть церковной каседры, съ одной спороны, ручался за возможность болбе плодотворнаго ръщедельнаго и върнаго дъйствія этихъ совётовъ и предостереженій, в съ другой достаточно и надежно гарантироваль личность патріота въ токъ случав, еслибы голосъ оказался слишвомъ уже сиблымь будильникомъ гордаго, но тупаго шляхотскаго самодовольства. Какъ ни обезобравили језунты характеръ Польсваго проповъдвичества, все же появлялись иногда на вольской нерковной васедра такія лика, которыя горбле испреживых жеваність сослужить візричю службу свосму отечеству. Кълислу

такихъ рёдкихъ личностей, но всей справедлиности, можно причислить и Өому Млодзяновскаго. Главный и единственный первы, заправляющій и движущій всёмъ содержаніємъ его пропоредей— вто самая горячая любовь въ отечеству, которое пропореденных постоянно называеть не иначе, какъ милою отичною, персою после Бога, Пресвятой Деви и послю сеятаго костела (знаменательное выраженіе!) матерью. Вслёдствіе этого, проповёди Млодзяновскаго постоянно имёють въ виду тогдащній обстоятельства Польши.

Изъ проповедей Млодзяновского видно, что онь онень хорошо видель и чувствоваль то бедственное положение, въ воторомъ ваходилась тогда его милая отмина. Въ одномъ мёстё онъ сравниваеть ее съ больными сыноми евонпельскиго управителя. (Іоанна 4, 46). Что будень разуньть, сырания ваетъ пропов'вдникъ, подъ этимъ больнымъ сыномъ? Можно-бы толковать, что вдёсь разумёнтся человают, пребывающій ва смертномъ гръхъ; но обстоятельства ныньшияю фемени застаеляють насы разумльть подь отимы больными наше польское королеество» 1). Въ другой проповёди онъ сравниваетъ свое отечество съ человъвомъ, шедшимъ изъ Ісрусалима въ Герихонъ и впадимив съ разбойнаки, которие избили его до емерти. «Въ ныившиемъ евангелів, говорить Млодвановскій, Господь намъ повъствуеть о человъкъ, который мель изъ Терусалима въ Герилонъ... Объ этомъ человък в Господъ Христосъ говорить во первыхъ, что онь монался разбойницамь, во вторыхъ, что они его ободрали, въ третьикъ, что избивши и изранавни его, они ушла, и въ четвертыхъ, что онъ остался полуживимъ. Не истолковалъ Госнодь намъ, что это быль за человъвь. Я принимаю на себи опо встолюваніе... Челоськи тотъ—.«ото наша корона, наша милая отчизна». Илияся

<sup>1)</sup> II, 190.

<sup>7) 4, 441-444.</sup> 

этого онъ начинаетъ подробно прилагать указание четыре пункта въ своему отечеству...

Всю свою проповедническую деятельность Млодзяновскій посвятиль на излеченіе рань своей милой, но больной отичны. Главнымъ лекарствомъ избраль онъ постоянное обнаружение предъ мелою отчивною внутренних в причине ея болени. Этими причинами онъ считаеть грпьхи Польши, за которые Богъ такъ жестово и наказываетъ ее... Проповедникъ живо следить за всеми современными событими, и при важдомъ новомъ несчастия своего отечества-после ли проиграннаго сраженія, послё ли отнятія вакой нибудь области, сейчась же выставляеть на видь эти грахи, какъ главную причину нанесенной Польше раны. Въ другой разъ, рисул общую печальную картиву больнаго состоявія своей милой отчизны въ данную минуту, онъ опять указываетъ на тр же самые гръха... Вообще, думаетъ Млодзяновскій, -- Польша, въроатно, грашнае всаха другиха государства Европы, когда Бога такъ жестоко и такъ непрерывно наказываетъ ее. »Было бы, говорить проповъднивь, неразумнымь упорствомь утверждать, что то именно, а не другое королевство, та именно, а не другая провинція самая грішная, грішніе всіхь предь Господомъ Богомъ.... Господь Богъ караетъ впогда въ этомъ мірѣ и добрыхъ. Все же, иля путемъ догадовъ, легво можно допустить, что наша корона, наша отчизна есть самая преступная, преступнъе всъхъ предъ Господомъ Богомъ. Всякій согласится съ темъ, что въ аде самое больное напазание будетъ теривть тоть, у кого грвховь было больше всвхъ. Вообще, болье жестокое наказание несеть готь, вто преступные. Теперь спросимъ: какое католическое воролевство Европы въ настоящее время наиболье наказано Господомъ Богомъ? Есть много такихъ королевствъ, что наслаждаются совершеннымъ повоемъ, -- напр. близкая намъ Италія. Франція воюсть, но

нобъщаеть; Испанія и Португалнія почти спокойны. Царстве вімецкое не ведеть навакой войны; чехи тоже наслащаются миромъ.... Что же мы? Начиная съ Желтых Водь 1), въ продолженіи воть почти двадцати пати літь, мы налодямся въ постояной войнь. Ніть ни одного сосёда, который бы не опустошаль насъ. Можно всключить развів Силевію и Моравію, но и эти вредили намъ потихоньку. Опустошало насъ ковачество, опустошали татары, опустошала Москва, опустошали шведы, венгры, бранденбуржець. Къ довершенію гора, Господь Богъ выслаль на насъ дравона, который привыкъ потиль Каменецъ и Подолію, а Львовъ сділаль уже украиной. Очевидное діло, что Польша больше всіхъ наказана Богомъ: вначить она и грёшейе всіхъ предъ Нимъ«. 2)

Нужно отдать честь Млодвяновскому. Дёлая діагностику больвии своей отчивны, онъ вёрно умель понять и какъ нельвя лучше выставить на показъ грёхи своего паціента. На одномъ только грёхё спотвнулся нашъ врачъ,— на такомъ грёхё, который именно составляль роковое быть или не быть его инлой отчивнё. Въ этомъ случай съ Млодвяновскить повторилась печальная исторія другаго такого же горячаго цольскаго патріота пропов'єдника—Петра Скарги. Въ этомъ случай Млодвяновскій показаль, что онъ искренній зезумть, что ісвуитскій образъ мыслей глубоко вн'ёдрился въ его плоть и вровь, быть можеть недов'ёдомо для него самого, и наложить свою твердую печать на его политическій смысль, въ другахъ случаяхъ ум'ёвній такъ в'рно оціннвать явленія современной впохи. Млодвяновскій искренно и горячо любиль євою отчивну,

<sup>1)</sup> Мъсто первой битвы Хмедьницкаго съ подявами. Подяви были разбиты на голову. Два гегмана—Потоцкій и Калиновскій били взяты въ плънь. Битва происходила 15-го апръля в 22-го мая 1648 г.

<sup>2)</sup> III, 154.

ес она любиль ее, по собственному совнавию, только посме ст. раменато костола; византь, любовью его въ отчинъ делина была руководить аругая болье сильная любовь— любовь из натоличеству. Въ этомъ вся разгадка политической бевтактности равикъ горячихъ польскихъ потріотовъ, какъ Скарга, Млодвянововій и другіе имъ подобные.

Грюжи Польши, указываемые Млодвяновскимъ, можно раздълить на два разряда. Одни принадлежатъ въ сферъ релилюзно-правственной, другіе— въ сферъ соціально-политичесной. Разсмотримъ сначала первые.

Подобно Скаргв, и Млодвиновскій убівждень, что католическая въра есть единственный якорь списенія для Польши, что Польша тогда только будеть наслаждаться полнымь могуществомъ и благоденствіемъ, когда въ ней будеть одна только вера, вогда еся она сделается католическою. 1) Поэтому санымъ первынъ и самымъ главнымъ гредомъ Польши, за воторый Богь такъ жестоко наказываеть ее, служить, по миввно Млодвяновскаго, педостатоки ек ней ревности по католической стрю. Въ чемъ же обнаруживается недостатокъ этой ревности, -- по мевнію Млодвиновскаго? Въ томъ, что въ Нольше существують разнаго рола вретики (протеставты) н странамини (православные), ч что Польша относится нь этому равнодушно. Сравнивая Польшу въ одной своей проповъди съ свангольскимъ должникомъ, Млодвяновскій говоритъ: •Милая отчина, корона польская! Не должны ли и мы десять тысять талантовь, не исполния десяти ваповідей Божінкь? Кто искрений лютеранинь, тоть будеть желать, чтобы существоваяо одно только лючеранство, кто попренній кальвинисть, тоть будеть желать одного только кальвинияма; поэтому вто искренній ватоликь, тоть должень желать, чтобы процейтало одно

<sup>&#</sup>x27;) II, 843-844. III, 57.-и др.

только кателичество... Что же наша Польмей -- номойная има для вейкъ заблужденій, для вейхъ вресей, которыя гай-то такъ народились, а несчастную Польшу нюбрали своимь отечествомъ. Веть нервая тисяча талантевь, которую им должны Господу Вогу нашему! Ибо первая запов'ядь Господия, запрещая мнего боговъ, втинъ саминъ вапрещаетъ и много вёръ. Объ этонъ св. Писаніе говорять: одинь Вогь, одна вігра, одно крещевіс. О, селиби ми, полики, согласились допустить, покрайней мёрё, одну тожко какую вибудь сресь вивсто того, чтоби дозволять гифедиться у себя иногоголовой гидры... ") «Нать въ мірв, -- говорить въ другомъ мёстё Млоденновскій, -- ви од-HOTO RATOMPRECEMOTO, EDUCTIANCEARO, (Sic) CENSMATERECEARO, epeтическате корелевства, которое нижно бы у себя такъ много различного рода нестарія, канз наша ворона. Въ Гдански есть у насъ меняоняти, вотерме ничемь не разнятея отъ аріань; есть у насъ армяне, которые еще не соединени съ римскою церковью, а испов'ядують великую орось евтиханскую. Есть у насъ кальвинсты, лютеране, схизнатики... Но и eure majo ale hac's ecero storo babeloecento cubineriu; ects вще у насъ в магометано въ лець таторъ, которые живуть около Вильни, Острога и въ другить местать, и объ обра-ELCHIE EOTOPHET SE SHAD E TE CHIMEAN, SAGOTETCE IN ETO HEбудь. « 2) Такинъ образонъ Мледеновскій считаеть первынъ в воличайщимъ гратомъ Польши существованіе въ ней протертантовъ и скизматиковъ .. Чево же кочеть Млодваневскій? Несная короню положенія разнов'врцевъ (диссиндентовъ) въ тогданней Мольпей, можно было бы завлючить изъ жалобъ Мледзявомского, что диосиденти мользовались тогда полною теринистью со спорони Рази Посполитой и что телько въ

<sup>1) 11, 280-281.</sup> 

A) L, 318.

главахъ вакого выбудь језунта, въ роде Млодвановскаго, такая терпиность-уже слишкомъ большая привиллегія для еретиковь въ католическомъ государствъ. Думать такъ ввачило бы горько ошибаться... Диссиденты давно уже перестали польвоваться въ Польше полною терпимостью. Они начали постепенно терять свои религіозныя и гражданскія права и правиллегів, свое равенство въ этомъ отношенів съ католивами,еще съ тъхъ поръ, какъ только вступили на польскую почву ісвунты. Еще во время вороля Стефана Баторія ісвунты успёли склонять польское правительство въ политическому преследованию диссидентовъ; съ началомъ же парствования Сягизмунда III, такое преследование сделалось нормою внутренней политики польского государства, въ планы воторой и вошла столь влополучная для южно-русскаго народа унія... Самъ же Млодалновскій, показывая въ одной изъ своихъ проповёдей несостоятельность лютеранства и кальвинизма, приводеть въ довазательство этой несостоятельности, между прочеть, следующій замечательный доводь, объ истинномь смисле котораго проповёдникъ језунтъ и не подовреваль: «Съ какимъ быстрымъ усивкомъ начали лютеране и кальванисты свое дёло! Целыя провинців и королевства приняли ихъ ученіе. Но, потомъ, постепенно люди начали присматриваться въ нимъ, и сила ихъ уменьшилась. И у насъ, при вступленіи на престоль Сигнамунда III, между светскими сенаторами было только семь ватолековъ, а теперь, вогда я произвошу эти слова, --едва едва найдется однив или другой сенаторъ изъ еретивовъ. Здёсь, въ самой Познани, развё не большая часть еретиковъ васъдала когда-то въ городскомъ магистратъ? А теперь, слава Богу, ни одинъ еретивъ не засъдаетъ, и такимъ образомъ, постепенно въра лютеранская и кальвинская начинаетъ дълаться у насъ только купеческою... Не говорю уже о томъ, что многія велевія фамедін, упорно стоявшія въ ереси, по вол'в

Госнода Бога, совершенно выродились въ Польше... Гдё напр. Гурки—паны надъ панами? гдё другіе домы?» 1) Такимъ образомъ, по свидетельству самого Млодзяновскаго, къ его времени польскіе диссиденты давно уже утратили свои гражданскія права и привиллегіи среди того общества, которое постоянно только и бредило что о золотой сольности да о рассиство. Значить, они жили въ своемъ отечестве, не пользуясь наравие съ другими покровительствомъ его законовъ, жили и страдали. Итакъ повторяемъ, чего же еще хочеть Млодзановской? какой еще ревности требуеть онъ у католи-ковъ по отношенію къ диссидентамъ?

Онъ хочетъ, чтобы насильственныя мъры противъ диссидентовъ были усилены до самой последней степени. Емугорячему патріоту, скорбящему о бъдствіяхъ отечества, не приходило на мысль, что все несчастныя для Польши войны съ состаями были вызваны главнымъ образомъ преследованіемъ диссидентовъ, что война, напримъръ, съ казаками, перешедшая потомъ въ войну съ Россіей, происходила главнымъ образомъ изъ-за религіозныхъ интересовъ, вслёдствіе притесневій православной въры, начавшихся съ появлениемъ уни. И теперь, когда отъ облегченія судьбы диссидентовъ, отъ дарованія имъ гражданскихъ и религіозныхъ правъ наравив съ католиками, словомъ отъ примиренія съ ними зависьло почти все спасеніе Польши, Млодвяновскій старается возбудить противъ нихъ политическія страсти и религіозный фанатизмъ католиковъ. Въ этомъ отношения онъ особенно бываетъ ревностенъ, когда дело идеть о протестантахъ, которыхъ онъ воветь общимъ именемъ еретикосъ. Какихъ только средствъ не употребляетъ Млодзяновскій, чтобы представить ихъ предъ католиками въ самомъ черномъ свътъ! Для того, чтобы возбудить противъ

<sup>&#</sup>x27;) II, 378—379.

HEID HOMETHACCELS STORCTH, QUE CTADACTCS Uneictabeth вать саными товарными врагами Рачи Посполитой, называета ехь чэмбиниками, хищинами солюдии, приерывающимися лашь только овечьей вожей и проч. «Католива, ванваеть онъ въ одной своей проговеди, -- ватолини! внасте ли, кто вамъ нивогда не можеть быть пріятелемь? Кто выбудь скажеть: «пока свать сватомъ, —чужеземець не можеть быть полять братомь...» Не хорошо такъ дучать о другикъ народахъ; св. Писаніе учить насъ, что всё мы во Христе братья... Воть в вамъ скажу, католики, кто некогда не можетъ быть вамъ пріятелемъ: аріанинъ 1), лютеранциъ, кальвинистъ, евангеликъ--словомъ всякій еретикъ, -- вотъ кто никогда неможетъ быть ватоливамъ пріятелемъ. Вы это видёли на опыте. Во время шведской войны вы узнали ихъ пріязни. Вспомните и другіе случан, и вы увидите, что еретическая пріязць или превращалась въ явное недоброжелательство, или же высказывалась въ такомъ видъ, который можно выразить слъдующею фразою: \*такь, хорошо; но если бы не то, nisi...» Подумайте, что сацшится въ этомъ но; что значить это всли бы не то; что ваключается въ этомъ nisi: истинная связь сердецъ - это въра; поэтому вогда вюди рознятся вірой, то рознятся и симцатіями» 2) Очевидно, Млодзановскій хочеть заподоврить подавовъпротестантовъ въ недостатев патріотивма, - вакъ будто вабывая, что прежде они не разъ давали самые блистательные его примъры, что вообще они были самыми честными и полезными гражданами Рачи Посполятой, и что только постоянныя преследованія, которыя они терпели оть католиковь, заставили ихъ во время войны съ шведами (при Янъ Казаміръ), если не сочувствовать вполны шведамы, своимы единовырцамы вы наде-

і) Іріанами называли тогда въ Польшъ социніанъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 843. Смотр. еще: II, 88, 1, 852, IV, 163.

жай на лучичю будущность, то попрайней мірів, соблюдать строгій нейтралитеть и назаться навъ будто равнодушными къ судьбамъ несправединваго въ нимъ оточества. Самъ же Млодзяновскій въ той фразв, которою онь колеть выразить образъ въ высмей степени преступнаго, по его межню, повеления протестантовъ во время шведской войны, объясняеть, быть MORETL CAN'S TOTO BE SANTAS. HOTONY HOOTOCTARTH HE MOPHE стать твердо и ръщительно за одно съ католиками противъ шведовъ .. Ови стали бы, pisi..., если бы не была обиваемы католиками, если бы не часли отъ шведовь облегченія своей участи 1). Для того, чтобы возбудить въ католикахъ религіовный фанативить противъ протестантовъ. Миолзяновскій на разъ старается увърять, что они «кочти что не върхють въ бытіе Боліе, а въ сердці и дале въ поступлахь своиль сміются падъ безсмертіемъ души» 3); называеть ньъ іудеямя, христопродавцами в), некельными дехтярами 4), бъсами 5), а въ одномъ мъстъ высвавиваетъ даже предположение, не жуже ли они еще и самых бёсовь <sup>6</sup>). Всобице проиовёдиних нескупится на всевовножные способы, чтобы представить релиrigshus bosspähis upotectantoba ba taraxa seduaxa, rotopus способни были бы поселять вавь можно больше отвращенів къ нимъ въ сердцакъ благочестивнъв кателиновъ и возбълкъ

<sup>1)</sup> Кстати припоменть здёсь слова извёстнаго польскаго писателя Трентовскаго: «Янь Радзивиль сталь во главе литовских кальвинистов». Соединене его съ пведами выбылють ему въ преступление: но, ряди Вова, кто знастъ всё тё жестокости, моторым, терзали литовскихъ кальвинистовъ, тють будетъ судить иначе: утопающій хватается и за бритву. Виноваты тё, которые принудили Яна и диссидентовъ къ такому шагу. «Спомаппа.» Вёстникъ Юго-запад. Россія 1863. № 8. Отд. II, стр. 68-и.

<sup>\*)</sup> II, 234.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) III, 380.

<sup>4)</sup> II, 7.

<sup>\*) 11, 59</sup> m 60.

<sup>111, 46.</sup> 

ревность въ принятію наиболее решительных мерь противъ столь закоренвлыхъ враговъ Ричи Посполитой и самого Бога. По отношению въ православнымъ (схизмативамъ) тонъ Млодзяновскаго вообще значительно умфреннъе. Но и ихъ существованіе въ Польшв постоянно безпоконть его. Поэтому во многихъ изъ своихъ патетическихъ тирадъ, имфинихъ цфлью возбудить католическую ревность, онъ ставить и ихъ на ряду съ прочими лиссидентами. Такъ въ одномъ месте онъ взываетъ: «Господе мой, котораго жаждеть душа и сердце мое: для того, чтобы Ты имъль большее желаніе жить въ мосиь сердць, я радъ бы соединить въ мое сердце сердца всвхъ этихъ заяджив учителей, предикантось, еретикось, схизматических владыке и полове. и въ особенности техъ, которые уже склоняются къ истинной въръ (т. е. уніатовъ 1). «Будемъ молеться, говореть онь въ другомъ мёстё, и о схизматикахъ нашихь, чтоби Господь Вогь нашь отвратиль ихь оть всехъ заблужаеній и соблаговолиль призвать нь св. матери — католичесвой и апостольской церви» 3). Итакъ, въ чемъ же, по мивнію Млодвяновскаго, должны состоять эти рішительныя міры противъ диссидентовъ, которыя бы засвидътельствовали самымъ очевиднымъ образомъ ревность Польши къ въръ католической? Какія его определенния желанія и намеренія на счеть судьбы авссидентовъ въ Польшъ?

Онъ хочетъ того, чего вообще хотёли польскіе ісвунты въ его время. А чего хотёли тогда эти начальники благоденствія Рёчи Посполитой, —объ этомъ враснорёчиво говоритъ слёдующій фактъ. «Когда слёдовало —разскавываетъ одинъ историкъ польскій, —обдумывать самыя дёйствительныя мёры для спасенія отечества и отвращенія несчастій 3), совёщанія сейма

<sup>&#</sup>x27;) I, 175.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I. 818.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дѣло было во время войны со шведами, когда тріумвирать изъ швед-

(въ Варшавъ 10-го нена 1658 года) начажел совершенно нетивотнымь преследованиемь аріанцевь. Первый поводь подаль іватпрь Корвать і), поторый въ річи, прованосниой обывновенно пра отврытів соймовыкъ соввициній, возставаль противъ ниовърщевъ и приглашаль вороля и сеймъ истребить или, какъ враговь веры. Эти всунтотныя слова должны были периенть аскув вповършевь, а потому Любовидкій, маршаль посольской палаты, должень быль объяснять, что свангеликовь в ченовёдующихъ восточную порвовь, обрующихъ въ св. Тропцу, вельзя считать врагами вары. подлежащими истреблевію, что этого васлуживають одня только аріанцы, тыть болье, что ови соег динались съ шведами противъ отечества. И действительно, последовало решеміє сейна, предписывающее вы ве теченія тремь деть оставить замли Речи Поспрантой, если они не откажутся отъ своихъ заблужденій» 3). Чрезъ три года на варшавскомъ же сеймъ (1 мая 1661 г.), когда тотъ же сеймовый проповъдникь језунть Корвать вызваль опеть бурю фанатическом разым противь иноварцевь, постановление прежино сейма было подтверждено и аріане были изгнаны нат предъдовъ Цольти в). Чревъ четыре года такого же истребления вськь вноверцева громогласно требоваль в другой ісвують --Певарскій. И это требоваціе поддерживаль и великій канцлерь жорониый 4),

Тавимъ образомъ фанатизмъ језунтовъ готовъ былъ на самыя врайнія подилическія міры противь всіхъ вообию дисси-

скаго короля Карла Густава, Курфирета Бранденбуггскаго Фридонха-Вильгельна и Трансильванскаго воеводы Юрія Ракочів помишляль было уже о разділів Польши.

<sup>1)</sup> Къ мену, какъ увидинь ниже, Мледзяневскій относится въ одной нев сделкъ пропорядей какъ съ високому анторитету. См. 11, 219,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Генрикъ Шинттъ: Исторія польскаго народа—перев. Ю. Шрейера т. 11, стр. 287.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же стр. 303.

<sup>4).</sup> Taus me .cmp. \$25.

дентовъ. Для него мало было того, что диссиденты вишены быни своихъ гражданскихъ и религіозныхъ правъ и вследствіе
втого страдали; ісвунтовъ безповоило самое существованіе диссидентовъ въ Польшѣ, и одно уже вто существованіе они вифняли въ-самую тяжелую правственно-религіозную вину полякамъ, какъ самое первое и очевидное доказательство недостаточной ревности ихъ въ католической вѣрѣ, —вину, за которую
Богъ и наказываетъ такъ жестоко Польшу. У Млодзяновскаго
встрѣчаются многія страницы, которыя ясно показываютъ, что
онъ думалъ одипаково съ своими товарищами по ордену Корватомъ и Пекарскимъ. Млодзяновскій не разъ или старается
возбудить въ католикахъ самый слѣпой фанатизмъ по отнашенію въ диссидентамъ, или же съ непритворною радостію одобряетъ уже дѣйствительныя, получавшія приложеніе жестокія
мѣры противъ няхъ.

Польше отреченія вороля Яна Казвиіра отъ престола, въ Польше произошли безпорядки и смуты. «Для успокоенія нашихь домашнихь раздоровь, говорить Млодзяновскій въ современной проповеди, св. отець (папа) прислаль въ Польшу своего нунція или посла. Спасибо за это св. апостольской столице 1)». Чжо же нунцій? За что спасибо ему отъ Млодзяновскаго? «Поль-вуясь совершенным» безначаліемъ въ Польше, нунцій требоваль, а епископъ познанскій Стефанъ Вержбовскій, по его требованію, изрекъ въ костеле св. Яна провлятіе на диссидентовъ, какъ на еретиковъ недостойныхъ попеченія правительства 3)». Не остался глухъ въ требованію нунція и Млодзяновскій. Для возбужденія въ полякахъ деятельной ревности въ католической вёрё, онь въ произнесенной въ это время проповеди, въ Познани же, приводить нёсколько разсказовъ изъ

ı) I, 298.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Bangee: Dziele Kròlewstwa Polskiego rome II, crp. 883-384.

своихъ персидскихъ воспоминаній и съ собольнованіеми довавываеть здісь, что даже магометане далеко превосходять поляковъ регностію въ своей вірів. Послушаемъ, канова ревности магометанъ, которую ставить Млодзановскій въ приміръ полякамъ-католикамъ.

•Въ турецкой върв, говорить проповедникъ, есть две, тавъ скавоть, секты: одна навывается сунки, а другае - рафазы: Турки и узбеки принадзежать въ одной секть и, кажется, не помию хорощо, -- въ той, воторая называется супни. Персіяне же принадлежать въ секта рафавы. Узбеки-это народъ татарскій; я врабль этихь модей; они высоки, толсты и такь ревностны въ своей въръ. Что ниного изъ другой въры низачто теритъ не могута нежду собою. Въ Персін, одни нивъ нивъ встрытивши нась на улиць, хогыль было ударить нась зандваромь, большень новонь, иле лучие заостреннымь облонеовы сабля, изъ отвращенія, что мы христіане; но персіяне удержали и угомониля его. Эти узбеки послави разъ великаго посла въ воролю нерендскому. Исполнявши все счастливо, сообразно C'S BOJED CRORFO HOBEJETENS, OR'S BOSEDATUJCE BE CROR. SMICKL, который стояль на высокой скаль. Жена и спрашаваеть его: отчего ты такой печальный? Вфроятно несчастливо исполниль посольство? Ифтъ, счастанно, отвъчаль онъ. Такъ, быть можеть, потеряль здоровье? Неть, и здоровье не потеряль, но я надыщался духонь этихь отвратительныхь рафазы, нашихъ противниковъ въ въръ; и уже нехочу больше вить. Сказавии это, онъ бросвися изъ овна и разшибся до смерти. А у насъ есть ли такая любовь нь св католической вере, такое отвращение въ всемъ противникамъ нашей св. въры?-Вогъ это разсудить! -

«Въ бытность мою въ Персів, продолжаетъ Млодзяновскій, случнися такой фактъ. Назадъ тому нёсколько десятвовы лётъ, прежній еще Сіа, или король, Аббасъ совыль въ одно BROME BEBER REGERS & CUDOCHAS WEST ONODO AR INDEACT'S MCCCIA? Воть вамь мой совыты или приставыте из нашей выра, или из протявномъ случав, и васъ прогомо изъ своего государства. Жады отвёчали от однить голосъ: да, ин окидаемъ мессін! Король сказаль имъ на это: сказан! напрасно вы только обманиваете сами себя! Или делавтесь магометанами, или пречь нев моего царотва! Жиди начали просить срока на семдеенть лють: если, спарали они, не придеть мессін въ проделяювів 70-ти літь, тогда ми уже есполнямь приказаніе вашей поролевской милости. Король согласился и приказаль, чтобы они дали въ этомъ росписку. Жиды дали, думая себъ: умреть ROBERS H BCC STO SACVACICS. B'S GEFFHOCTS NOW BY HEPCH HAшель упомянутую росписку эт-жадулеть, или ве нашему канцлерь персидскій, и напоминав объ ней поролю. Король поручиль опф это дёло. Тоть совиваеть видовь и справинаеть виз; а что, принедь мессія? Услашавь оть мидовь, что не пришель, онь новазываеть шиь упоменутую респиску и оть имени короли приказываеть или принять нагометанотво, или удалиться нег государства. Для размымленів онъ назначиль имъ однев день. Жады развыми способами, подариами и пр. хотели какъ нибудь предотвратить такое распоряжение. Прошель день. манциера призваль икъ из себв и огазаль: пора бы уже исполянть неде вами сабдуемую кару; но его мелость король еще AMBLE BANG ODORD ARE DASMINIMEDHIA BOTA AO TEROTO-TO H TAROTOво дня: если обратитесь вы нагометанство, то наждому муж-THE CTO MEJOCTS RODONS JACT'S CTO GOGGES, AND NO BRINGHY влотыхъ, в залатъ, или верхимо одежду; а каждой ментрийпатьдесять моссы. Но виды по старому не хотвля ин на что рвшаться: тогда при наступленіи твхъ місяцевъ, когда особенно сваранствують холодние вётры и приморовия, приназано было има подъ страхома смерти выйти иза города, приказано подъ страномъ смерее нивому не принимать илъ и ноде страдомъ смерти не давита мит ин хизба, ин огня. И что мей Чревъ ивсколько дией, когда начай унирать двти, жейщий в отерики, вой миды домини били пристать из ингометанской убрй. Все это двлаюсь из ною бытность. Чъямъ рекъность къ вбрй больше, турецима ими кристіанскай? Натъ никакого сомийнія, что на отраніномъ последнеми судё множество турковъ, татаръ и язычнимовъ пристыдить кристівнъ, показавния, что у никъ были далеко большій добродітели и лучної общики, чёмъ у насв. Тякно будеть на страніномъ суді кристіанству, оттого, что ябычестве и магометанство больше ділаєть для своего невібрія чёмъ мы дли нашей віркі)». Что это, какъ не произвідь самаго слійнаго, настойщаго шагометанского фанативний по отношенію къ диссидентамъй!

Когда по настояние ісвунтовъ Польша поступила съ съциніанами такъ, нанъ персидскій король поступиль съ евреими, то накъ радъ этому Млодкановскій! Въ подобныхъ мърахъ онъ видить самое лучшее и единственное средство спасенія своей милой отпизны отъ върной гибели.

«Есть ва что благодарить отчивну, говорить онъ въ одномь мёств, именно за постановление касательно аріанъ, особенно если это постановленіе сдёлано ради только одной впры, а не ради вавих вибудь других частных интересовъ. Ибо предвічная правда—Христось говорить: «не заботились вы объ вірів, поэтому пісренесется отъ васъ царствіе Божіе и будеть дано народу, который будеть жить по вёрів».

Въ другой проповъди Млодвяновскій представляетъ изгнаніе социніани жертвою, которую принесла Богу Польша ва

<sup>1) 1, 299-300.</sup> 

<sup>1) 11, 824.</sup> 

свое спасеніе... При этомъ онъ такъ взываеть къ Богу: «А будеть ли Тебъ, Боже, въ Тройцъ св. единий, угодно это усердіе польской короны, изгоняющей аріапъ изъ Польни! Будешь ли ты за это милостивъ къ своимъ полякамъ?. Съ тъхъ поръ, какъ Польша Польшей, никогда шълхта такъ не наступала на шляхетскую кровь, на кровь своихъ братьевъ, какъ этимъ сеймовымъ пстановленіемъ. А принесла все это корона въ жертву Тебъ въ благодарность зато, что Ты сохраниль ее отъ шведскихъ, казацкихъ, московскихъ и венгерскихъ рукъ»!...1).

Однако, послё такой жертвы, Польшё не сдёлалось лучше; напротивь, съ теченіемъ времени, она все больше и больше начинаетъ погружаться въ бездну золь политическихъ и общественныхъ. Млодзяновскій видить это, а потому и въ последующихъ своихъ проповёдяхъ не перестаетъ взывать о недостаткё у поляковъ ревности къ католической вёрй, не перестаетъ взывать объ этомъ недостаткв, какъ главной причинё всъхъ несчастій Польши. Понятны эти воззванія: ненавистное іезунтамъ диссидентство въ Польшё не ограничивалось однами социніанами, а потому и послё изгнанія этихъ послёднихъ еще много оставалось въ Польше людей, существованіе которыхъ представляло, по убъжденію іезунтовъ, самую богатую жатву для католической ревности...

Съ теченіемъ времени ісвунти не переставали все больше в больше трудиться для этой жатвы. Слёдствіемъ этого было, съ одной стороны, почти совершенное уничтоженіе протестанства въ Рёчи Посполитой, съ другой переходъ почти всёхъ русскихъ дворянскихъ фамилій въ католичество. Представителемъ дессиденства въ Польшё остался только православный русскій народъ съ своей ісрархіей. Вотъ въ эту-то сторсну

<sup>1) 1, 200.</sup> 

вноследствін (въ 18 от.) в были направлены всё усилія ісвуитовъ. Изъ подъ пера ихъ стали проявляться цёлые проэктива
объ уничтоженіи православія въ русскихъ областяхъ Рёчи
Посполитой... Распространевіе укім въ массё простаго русскаго народа было одною изъ главнёйшикъ стеронъ дёлтельности польской кат лической пронаганды въ XVIII ст. Впрочемъ ісвунты своро открыли свой настоящій взглядъ и на
увію. Такъ какъ они считали ее только средствомъ для перекода въ полное католичество, то съ теченісиъ времени они
стали недовольны и самой уніей и принуждали уніатовъ
полному принятію католичества... Унія какъ и благочестіє
(православіе), стали преврительно навываться однимъ и тёмъ
же именемъ хлопской сверы...

Извёстно, чёмъ все это кончилось... Принла, накомецъ пора свести счеты съ фанатизмомъ Польши относительно диссидентовъ, воспитаннымъ ісзунтами, и снаменитый вопросъ о диссидентахъ въ половине XVIII в. играль, какъ извёстно, самую важную роль въ исторіи паденія Польши, въ исторіи ся окончательнаго исчевновенія съ карты Европы<sup>1</sup>).

У Млодвяновскаго есть много страниць, гдв онь, въ порывать самой непритворной скорби о бъдствіять отечества, выскавываеть ясное предчувствіе бливкаго паденія скосй милой отичаны. Приходило ди ему на мысль, что своими воззваніями о недостаткв у поляковъ ревности къ католической върв и требовавіями наскльственныхъ мъръ относительно дисидентовъ онъ солъйствуетъ ускоренію этого паденія?....

- Продолжая дальше указывать на *гръхи Польши* собственно противъ Бога и въры, Млодвановскій часто жалуется

<sup>1)</sup> Селовьевы «Исторія паденія Польши» стр. 6.

вообще на ослабление от полямить живой и дожнальной сторони, полябамень, которое обнаруживалось, съ одной сторони, полябашенъ равнодушіемъ въ исполненію вийшних, обрадовихъ предписаній религіи, а съ другой отсутствіемъ дёль кристіянсной любви, соверніснною беззаботностію о спасенія души и помітимимъ погружевіємъ въ дёль мірской сусти. Этотъ нослёдній недугь польскаго общества----нисию беззаботность с дудовно нравственникъ визоресахъ, ислаючительная преданность шіру и ого благамъ, проявлялся, съ одной стороны, въ непомітреой роскопия, съ другой въ непомітрномъ разорать.

Уваженъ сначала на тѣ частныя черты, въ поторить Млодзяновскій представляеть всё вышеуномянутые религіознонравственные недуги современнаго сму шлахетского общества в потомъ на мотивы, которыми нашъ проповёдникъ мочетъ возбудить это общество отъ нравственной летяргія и постанвить его на путь правственнаго перерожденія.

Жалуясь вообще на ослабление върм въ польском обществъ, Млодзявовский говорить: «Вообще говоря, мы таки крастине, in quos fines зассвитить devenerunt, въ которыхъ наступиль уже конецъ кристинства... Мы кристине только по виду, кристине только по вмени, а не самимъ дъловъ. Въ древнее время кристине тысячами готоры были идти на мученичестве; теперь же не то. Путеществуя въ самихъ отдаленвиль страняхъ Турціи, между арабами, около Аленно и за Аленно, я мовидаль ни одного не отурченнято полина, ни одного такогоме русина въ особенности изъ тъхъ, которие уже потеряли надежду на возвращение въ Польшу 1). Вотъ тебъ

<sup>1)</sup> Млодзиновскій говорять здівсь о плінинкахь, которыхь татары, нападая безвозбранно на польскія границы, цільми массами развозили но всему Востоку. Ві свойхь проповідяхь Млодзяновскій не разь жалуется на эти частию набіть, сомрівожданністя набітоми мномества людей. «Пачинах ст на-вацинах войнь, візроятно, больше уже милліона польскаго народа находится вы вероді въ Персін, Аравін, въ Египті, Мидін и др. містакь». 1, 816.

яристіане! Еслиби наступила турецкая война и султань выдаль указь, что инито не останется шляхтичень, гражданиномь, вемлевладівльцемь, если не приметь турецкой віты; еслиби из этому онь пригрозиль еще и разными муками, о, кань
бы много изь насъ подівлалось турками, какъ много турчанками! Прежде христіане исповідывались открыто, гласно. «Но
відь много было при этомъ народа?» Ничего; пускай эсь, думаль каждий, плачуть обо мив, нуєть всі каются за мой
гріхь. А теперь, хоть и тайная исповідь, но им вовсе не
открывають грівовь, нак ванираются, или вообще накъ інбудь увертиваются отъ нижь. Вы, которые уже вошли въ літь,
развіз не замізчасте, что молодежь темерь далеко хуже, чіни
прежде, что у нея только имя христіанское, а совість безъ
віты, безъ Бога, словомъ хуже, чінь у турка, или у канчинка...» 1).

Это ослабление върш во тогданиемъ польскомъ общенотъй Млоданновскій, преводо всего, видичъ, какъ ми уже свазали, въ совиршенномъ неисполнения виблинитъ предписацій
религіи, или въ пренебреженій ими, словомъ въ отсутетью
благочестія.

Въ частности Млодзяновскій часто жилуєтся на неуваженіе воскресных дней и праздниковъ, на непосъщеніе костеловъ, я также на безпорядочное поведеніе во время богослуженія въ самыхъ костелахъ.

«Сказано, говорит» Млодзяновскій въ одной своей проповіди, сказано: помни день субботній. А з побился бы объ закладь, что согодня по садам», по корчивить, вт гостяхь и т. под. будеть народа больше, чімь во всіхть костелахь, вмість взятыхь. Стыдно и сказать: многолюдніве въ праздничные

<sup>1) 1, 997;</sup> 

дна еретическія сборища, чёмь католическіе костели. А какъ смотрёть на то, когда шляхта нарочно и безь всякой особенной потребностивысываеть своихъ бёдныхь крестьянь то на базарь, то куда нибудь въ другое мёсто, и такимъ образомъ даже и въ правдникъ не даетъ отдохнуть ни кмъ, ни ихъ бёдной скотинё» 1)?

«А какое, говорить въ одномъ мѣстѣ проповѣдникъ, невочтеніе въ Богу въ самыхъ костелахъ! Я больше хвалю обычай италіанцевъ, францувовъ, и другихъ народовъ. У нихъ
ифтъ въ костелахъ нарочно поставленныхъ лавовъ; у няхъ
всѣ должны слушать св. мшу или стоя, или на колѣняхъ, у
насъ же однъ уже лавки даютъ поводъ къ болтовеъ»)2.

«Присмотримся, говорить еще Млодзяновскій, къ тёмъ обывновеннымъ недостаткамъ, которые встрёчаются во время богослуженія, въ костель. Воть входить какой нибудь важный пань въ костель. Чтожь, вы думаете онь окропить себа свящ. водою? Онъ скорёе минуеть ес!..3) А если и окропить себа водою, то сожалеть ли онь въ это время о грёхахъ, обращаеть ли мысль свою къ Богу? Воть вошель онъ въ самый костель. Что онъ—вы думаете—сейчасъ же начнеть молиться Богу? По одну сторону та особа сидить, нужно прежде раскланяться съ нею; по другую сторону другая сидить особа, нужно и этой отдать почтеніе. Да вёдь ты пришель въ костель, чтобы помолиться Богу, а не кланяться людямь?! Дальше, чуть онь сёль ва лавку, опять сейчась же вдравствуется то съ тёмъ, то съ другимъ изъ своихъ сосёдей. А не лучше ли было бы повдравствоваться прежде съ Господомъ

<sup>&#</sup>x27;) II, 231.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I. 286.

<sup>3)</sup> Къ входин из дверанъ въ ностелахъ обинновенно прикрѣплается сосудъ для осващенной води, котором входящіе пропять свои голови.

Богомъ? Подають другь другу руки... А не зучие ли было бы принасть нь ногамъ Искупитела?. Чтожь послё этого? Перебирають себъ волосы и, развалившись на лавив, болгають себъ. А о Богъ забыли и думять».

Тольно, когда примодить время принесемія жертом, или же когда пробьеть нервый колексальчикь, тогда уле начимають что то тамъ нкобы молиться... А висешь ян брать, что молиться... Что еслибы ян брать, что молиться... В пренебреженіемь, съ модобною легкостію началь говорить оз какимъ нибудь сибсивымъ паномъ? Да онь би небя давно принаваль выпроводить за двери. А Богь такъ много равь терпить тебв это... Знай однако, что ты недучищь за это вовмездіе отъ Бога, получищь».

«Воть, когда подносять, наконець, св. дары, то люди и въ самонь дёлё какь будто возбуждаются въ молотвё. И дёй-ствительно, въ простомъ нашемъ польскомъ народё, проявляет-ся въ это время религіовное чувство то частыми вздохами, то поднятіемъ рукь; но наиство едва едва немновно дёлается набожийе, чёмъ передъ этимъ. Такъ кто нибудь чуть чуть склонять голову въ лавкё, вотъ и вся честь, которую онъ дёмаетъ Богу, присутствующему въ святъйшемъ такиствёз».

«Одного московскаго посла, говорить въ другемъ мъстъ проповъдникъ, часто посъщавшаго наши костелы, спросили однажды: какъ ему вравится наше католическое богослуженів (набоженство)?. Тоть отвъчаль: «у касъ лаховъ набожность» чуприной потряств, усы погладить и себя посядить»<sup>2</sup>).

Какъ прежде, Млодановскій приводать въ приміръ магометанъ и говорить, что они въ своемъ невігрін гораздо лу: чие чтуть Бога, нежели поляки-хрисліане».

<sup>1) 11, 206.</sup> 

²) III, 180.

«Предкому и, говорить пропонёдникь, сравненіе обилія добродётелей язичесникь съ обиліять добродётелей польсинць пристіянскихь, и ми тогда увидник, превосходить ли наше бизгочестіе благочестіе язичниковъ. Не буду принодить ничего, крамів того, что или самъ зиділь, или за достов'єрное слишаль. То правде, что висшикь, совершений шихь добродётелей нівть въ явичеств'є; нотому что всикое правственное собершенотво основиваетом только на истинной вірів, о чемъ говорить и си. теологія. Посему у микъ могуть быть только добродітели естественный и относиціяся къ правань, naturales et morales; объ вушкь-то посліднихь добродітеляхь и будеть въ насточицій разь моя річь».

«Когда мы отправились изъ Аленго нараваномъ, т. е. эъ обществъ людей, ъдущихъ вибсть, то турни выбрале одного изъ среды себя головою или старшиною, котораго они обычновенно зовуть керасомбании. Тольно что им выбхали изъ города и наступиль полдень, всъ они стали полуиругомъ; послъ этого караванбаши слъвъ съ кона, остальные янычары сдълали толе, и тогда всъ они начали творить молитву и, припадая нъ землъ, бать ношлены. Не отговаривались они при этомъ: «будутъ смълъски надъ набенностью», ими «теперь дорога». Не отговаривались они при этомъ: «будутъ смълъски надъ набенностью», ими «теперь дорога». Не отговаривались также: «теперь същеномъ марко»; или «простоять доло на однемъ мъстъ, то принечеть солице». А что и говорить уме о земнихъ волючать! У насъ нале есть даже чакить, что но крайней изръ на марку сплоняють голову».

«Выль в въ Аленно, гдё дервини (томе, что у насъ монаки) имбюръ нёсколько довожьно коронихъ своикъ монастырей. Примель в въ сденъ конистырь, чтобы ведёть тенецъ, при которомъ всё дервини стиновятся въ круковъ и цертател то въ ту, то въ другую сторону до тёхъ поръ, пока не попадають въ обморокъ. Передъ танцемъ, халифа (что у насъ бискупъ) толковалъ алеаронъ (что у насъ евангеліе); объ сидёль на высовой каседри; чиме его сидиль одини держить, который всявдствие поста до того высокь и имель чань скроино опущенные глаза, что мий показалось, будто и смотрие на св. Антонія Великаго. А ми, священство, всегда ян имбень опущенные глаза? Нестріляємь ли ны глазами даже во время св. міша? Цілялі большая зала не могла вийстичь всёхъ пришедшамь на танець, котя онъ бываеть каждый четвергь. А наши процессіи, исключая разві Божьяго тіла, накт пусты, какь безподим:

«Есть въ Персін народъ пришлый, изъ Индостана, который называется багняне: они вланяются убитому слону. На въчную память с немъ и въ знакъ своего религіознаго чувства по отношенію къ нему, они всегда поутру намазывають себъ лобъ глиною вроваваго или желтаго цвёта, чтобы это было знакомъ ихъ вёры. А у насъ развё только бискупъ, или какой нибудь старый дёдъ, не стыдится носить на себё крестъ. Попадетъ ли католикъ межъ еретиковъ, онъ такъ себя держитъ какъ будто не былъ католикомъ. Гдё ты, Волюцеій, Равскій в евода 1), у котораго послё обёда всё, даже самые еретики, должны были пёть: О Марія, пречистая Дёва» 2)!

<sup>1)</sup> Объ этомъ самомъ Водющкомъ Млодзяновскій разсказываеть въ другомъ мъсть такой фактъ.

<sup>«</sup>Волюцкій, Равскій воевода, потерявше однат глава, така что на тома мёсть, так быль глава, осталась только лика, обратился съ молитюр и пречистой Дівві, что ра Денстохові. Уже ему назалодь, что отв не можеть упросить себв глаза; печальний, онь котвль уже возвратиться д чой, кака вдругь ночью, въ своей квартирів, она почувствоваль боль на мёсті потерянняго глаза ѝ ему показалось при этомъ, будто кто-то удариль его рукою по втому самому шёсту. Она тотчась приназаль ведать скіму и увірилом, что она имість оба глаза. Въ настрящее время даже и здісь есть много дидей, которые его знали и виділи то чудесное око; а потому трудно было бы мий сказать неправду при такой свіжей памяти». ІІ, 370.

²) I, 298-299.

. «Не стилитесь, говорить еще проповеднить, совершать пристойно знамение св. преста; не совершайте его такъ, какъ будто вы отнаживаетесь отъ мухъ. Мив кажется, потому-те теперь діаволь и не боится вреста, какь прежде, что відли не набожно и небрежно совершають на себь знаменіе св. креста-Мы выдым въ Повнари, у нашахъ отцовъ (т. е. істуртовъ) пробажаго монгола, которому еще маленьвань, при крещенія, отень его выреваль на лбу вресть, для того, чтобы онь после не отрекся отъ въры, а намъ стыдно перекреститься рукою прилично! А между тъмъ мы хотимъ считаться христіапами! Видьль я въ Персін багняновь, индейскій народь, который повланяется убитому слону. Въ память его они намазывають свой лобъ врасноватой глиной и не стыдятся въ такомъ визв намазываться и ходить между магометанами; а у насъ стылно исповедывать св. Троицу приличнымъ совершениемъ врестнаго внаменія» 1)!

Часто также жалуется Млодзяновскій на несоблюденіе постовъ. При этомъ онъ указываеть на прежнихъ старыхъ поляковъ, которые всегда строго соблюдали всё посты какъ тё, которые находятся въ обычаё собственно у польской церкви (таким Млодзяновскій считаетъ посты по средамъ и по пяткамъ и неупотребленіе пища вечеромъ во всё вторники и четверги великаго поста), такъ и тё, которыя соблюдаетъ вся католическая церковь.

«Какой теперь развращенный свёть, говорить въ одномъ шёстё Млодзяновскій. Вспомните хоть родителей вашихъ: развё у нихъ при большемъ достатке не больше было и простоты, и благочестія? Ну, возьмемъ, напр. однё пятницы. Я самъ еще вналъ такихъ шляхтичей, которые въ пятокъ чтобы не соблазнить свояхъ домашнихъ, тайкомъ, по тихоньку съёдали одинъ

<sup>&#</sup>x27;) I, 198.

только кусокъ жабов. Гдё теперь такіе павка» <sup>1</sup>)? Только недавно, по словань Млодзановскаго, поляки отступили отъ строгости своихъ постовъ: «пона мведская война не растолкала насъ, нока иностранци не стали бывать у насъ такъ часто, а мы въ свою очередь путемиствовать за границу, то всё мы строго соблюдали посты. Когда же мы увидели, что впостранцы вдять въ пятокъ скоромное, то и себе начали побламать» <sup>2</sup>).

«Наша предка, говорать проповёднавь, постажеь даже и H NO CDEJAND; BD STO BREMS HEFORMACC BOTH MECO TARME, EARD теперь въ субботу, и тожно Эравиз Ціолень, еписномъ нолоцвій, виклопоталь отъ паны разрешеніе эсть но средамь скоромное, кака объ этомъ свидетельствуеть наша Говій. Но Говій говорить, что въ его время этому разрышению было уже сорокъ леть и однано, по старому, нието не котель имъ пользоваться Въдь вы знаете изъ нашей исторіи следующій случай. Когда вороль Сигимундъ I правдновалъ сведьбу своего сына и когда поданы быле на перу, въ среду, мясныя и рыбныя блюда, то польскіе сенаторы обиділясь этимь и не захотіли сидіть за столомъ. И на другой день король извинялся передъ нами, что это онь сдёлаль для людей нёмециих, поторые по среднич TARTE CE MACONE. O, PAB BIS, COBRETORI HORSCRIO, VICENSIONIO посты! Имъ повазалось, что и въ среду пельзя всть съ мясомъ а намъ и патокъ уме наскучиль. Намъ и въ питокъ хочется объёдаться изсомъ! Тотъ же нардиналь Говій упоминаеть, что Владиславъ Ягелло, вавтий около ста леть, паногда не пиль на вина, не меду, по только воду, и въ бятин довольствовалей однимъ клебомъ; смнъ его Казиміръ также невогда не ниль вина п строго себлюдаль первовные посты. За такое же соблюденіе постовъ хвалить тоть-же пардиналь и Сирвимунда I и

¹) I, 427.

<sup>9)</sup> III, 280

Сигномунда Августа; упоминаеть также о Феликсв Скенскомъ, восведв и старосте полощномъ, который мийль ето соронь явть, а между темъ неуклонно соблюдаль все посты. А у насъ тешерь начинаеть наводиться такое неукаменіе нь постамь, что, как это, будто они установлены лишь для простато народа • 1).

Маодвяновскій жазуется віще на слишковь частое непрашиваніе размішеній для великаго поста. «Іфйствительно, говорять объ, церковь виветь право давать эте разрешенія, вогорыма люде и могуть польвоваться; не нужно, чтобы не слашьому уже таку много вопративалось разрышеній. Правда, THE OTE BOTODHEE SABRESTE DESPÉNDENCE, OGSERNI JERRED HEE во сорбсти и разумно; но часто, изъ уважени и вросителямъ, дающіе асланы вірить причинамь, которин представляють сами же прасителя. Равберенъ одну изътановыхъ причинъ. «Вредно для меня «поствов масло», или «я ве могу всть рыбы». Для ардей беденка это, действительно, была бы самая серавелиbas adamen. No all manors, les aidles loctatoumies, muniqu ве годится. Вредно пану постное масло-имильень олину (про-SOUCEDO MACAO', EDORUS OLMES, EMBOIRS MERIALISMOS MACAO: EDOLHO и ото, о, сколько можно менорасть разныхъ способовъ отличвикъ востиихъ соусовъ и приправъ! Но петь охоти умершвлять себы Вредить эта рыба, не вредить другая; если не поврадится приготорденная таких опособомь, то понравится ириправления иначе. Самъ я собственнымъ онитомъ товдился, чко ть, воимь дано разръшение потому будго бы, что имъ врежен риба, вижеть съ масомъ жли и велето рибу, короше FDFFPABICERYN \* 2).

Другой признаих ослабленія вёры от тоглащисих польякома обществе Млодзановскій видить от поливиней правет-

<sup>1)</sup> III, 281.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) III, 282.

ственной его распущенности. Жалуясь вообще на совершенное невнимание своим современнямовь въ духовно-правотвеннымъ нитересамъ и на беззаботное погрушение ихъ въ дъла мірекой сусти, Маоданновскій въ частности узавиваеть на роскошь, какъ на одинь наъ самихъ ещимощихся пороковъ современнаго ему польскаго общества. Роскошь эта, происходившая главнимъ образомъ изъ чванства, ирозвились въ разныхъ видахъ; но нашъ происвъднихъ особеню часто жалуется на баскеты и пири, которые сопровощались, между пречимъ, саминъ непомърнияъ пълиства пълиства направлевы многія отдёльния происвъди Млодаяновскаго 1).

Послину одна крайность всегда вызываеть другую, то, при усменией росноши однихь, явилась прайняя общность другим. Млодвановскій малуеття на постопнно увеличавающееся колячестве обдинкь и ницихь модей, на которых общество, уделитворян принотямь росноши, не обращало винивнів: «О пумда польсинго убожества, ваньають въ одномъ мфотф Мжодвановскій, накъ ты велики Какъ много мищихь лежить по умещамь, по рышкам'я и гмомирамь! А жто за мини смотрить, кое дветь имъ фетъ? Не думають зи эти обдиник въростно нёть поридка въ храстівнотой, въростно уже нечезля изни на свётф? Потому что, дъйствительно, исчевла забетинняють о миникъ, нёть никого, жто бы обращаль на никъ винимийе ?».

о-Вы настоящів, говорить Млодавновскій въ друговь міссті, голожног и тющів годо тимъ помикать нужно обращать особенное инапанів на одинь мяь членовь віры, фужно нийть къмему намболів мивос отношенів. Этоть члень віры ваключаєвся въ малосивни, состраданів и филосердів за біздимъ, в основимостся ень на слідующимъ сковать Імсуса Христа: «что ви

<sup>1)</sup> Cm. Haup. 1, 207 H 218, III, 45 H 99.

<sup>\*)</sup> Y1, 225.

сделали одному изъ этихъ меньшихъ, го сделали Мев». У насъ нътъ и подобія того, что я видъль въ Италіи и Франціи. Кавъ усердно тамъ заботятся о бёдныхъ, и какъ много жертвують тамь на милостыню! Въ бытность мою въ Париже, многіе паны, заботясь о томъ, чтобы нищіе не лежали по улицамъ и не просили, сложили для этого такую огромичю сумму, что теперь въ Париже неть ни одного нищаго. А у насъ въ Польше, особенно въ большех городахъ, не найдешь такой улицы, гдё бы лежаль одинь только нищій. То правда, что поляви могутъ сравниться со всякимъ другимъ народомъ въ ревности въ укращениямъ костеловъ; можно сказать даже, что мы въ этомъ превосходемъ другіе народы; но что касается до ваботливости о бъдныхъ, то въ этомъ отношения мы ниже другихъ. Вотъ я, въ продолжении всей моей живни въ Польшъ, не дождался того, чтобы была построена хоть какая небудь хорошая богадельня. Много на моей памяти выстроилось костеловъ, монастырей, коллегіумовъ; но богодъльни--- ни одной».

«Вы сважете: наше воролевство бёдейе других». Но развё оно было богаче во время Сигизиунда III, Владислава? Паны могуть выставлять по нёсколько тысячь людей вы военное время, а не могуть построить ни одной хорошей богадёльни! Возьмемь банкеть иностранный и банкеть польскій. Правда, что конфектовь и другихь сахарныхъ приправъ иностранны больше съёдять, чёмь мы; но если бы посчитать, во что у нихь обмодятся мясо и дичь и во что у насъ вина и разныя приправы, еслибы посчитать, сколько мы платимь за все его, то, невёрное, у насъ больше выдеть расходу, чёмь у нихь на конфекты Такь воть на банкеты стаеть насъ, а на помощь бёдиних нестаеть! Миё разскавывали объ одномъ нанё времень Сигизмунда III и Владислава, что каждый годь на вина и размыя прянности онь отсчитываль сорокь тысячь. Думаю, что на богадёльни онь не пожертвоваль сорока тысячь во всю свою живнь.

Поляки держать воздё себя прислуги больше, чёмъ другіе народы; больше другихъ издерживають на шелвовыя матеріи,
мёха и пр. Въ чужихъ врадхъ миё случалось видёть бархатныя муфты, подщитыя просто барашками, или козлинкой, а въ
Польше это почли бы неприличіемъ. Больше поляки издерживають на множество лошадей, цуговъ, вообще на ёзду, также
и на охоту. Слышаль я, невнаю только правда ли это, объ
одномъ панё, будто бы онъ важдый годъ тратиль на охоту
тридцать тысячь злотыхъ; ну, пусть тратиль только десять
тысячь; значить, чрезъ десять лёть онъ истрачиваль сто тысячь! Развё нельзя было на эти деньги устроить великолёпную
богадёльню? И на всю эту ненужную роскомь стаетъ Польши,
а придется строить богадёльню, дёлать вспоможеніе бёднымъ,
то Польша убогая, Польши не стаеть на это» 1).

У Млодзяновскаго есть цёлыя отдёльныя проповёди, гдё онъ разными способами возбуждаеть своихъ слушателей избёгать роскоши и оказывать милосердіе людямъ бёднымъ и несчастнымъ, вообще гдё онъ говоритъ о пользё и необходимости милостыни. Такъ въ одной проповёди онъ доказываетъ такую тему: «тотъ только и можетъ быть названъ человёкомъ, кто милосердъ»<sup>2</sup>). Въ другихъ проповёдяхъ онъ самыми мрачными красками описываетъ человёка богатаго, но эгоиста, у котораго для бёдныхъ закрыты глаза и уши, не действуютъ языкъ и руки, для котораго грошъ дороже, чёмъ собственная душа, чёмъ самъ Богъ <sup>2</sup>). При этомъ Млодвяновскій между прочимъ рисуеть горе отъ богатства, отъ денегъ, — заключающееся въ томъ, что съ богатствомъ соединено постоянное безпокойство, что чрезъ него человёкъ даже не можетъ заснуть спокойно,

<sup>&#</sup>x27;) II, 348-849.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 168.

s) II, 241-245.

ностоянно думяя, жежь бы не унраже его денегь. Въ другой проповёди онъ доказываетъ, что и втобще весь свётъ—сграшный эгоисть, что на исквую можбу о помощи у него одинъ и постоянный отвъть: нътъ, не имъю; нътъ у него ни хлёба, ни мяса, ни салати, или другой накой нибудь приправы, на вана; вообще нъть у свёти инчего 1).

Росполь плакты намется для Мловановского твиъ преступиве, что Речь Посполичая не могжа похвалиться въ это BDEMA XODOWEMS COCTORNICH'S CHONX'S OMERICORS, H TTO MOHETA визнаго достопиства увеличивала сумиу общественныхъ бъдcysis. Offercust past, the bye bara sa monera denarium, koторую принески и показали Інсусу Христу фарасен, Млодзя-Henckin Tobopetta: \*\* To chopo demariam Hant's Byekt 2) nepeвель: грошъ. Но какъ передъ эчёмъ была въ Польше тродии (мълная монета въ три гроша), пятави и шостави, такъ въроятно и въ Палестинъ ходили тогда десентаки (серебрянный пятивопъечнить); воть этотъ-то десентавъ-denarium и принесли Господу Інсусу. О, милая, хоть уже и падающая Палестина, хорошіе еще, значать, годы были у тебя, когда безь всякихъ хлопотъ, протянувши лишь руку и не покупая корощей (т. е. серебряной) монеты, можно было напасть на десентавъ; въ нашей же Польше, незнаю, близкой ли только къ полонію, или уже упавшей, — не найдешь хорошей монеты, а только одинъ шелягь (самая мелкая тогдашная монета; три шеляга составляли одинъ грошъ), а о тынфъ (серебряная монета 30 грошей), даже о шостаки и о трояки и не спранцвай 3) .

Всявдствіе разстройства свояхъ финансовъ, Рёчь Лоспо-

<sup>1)</sup> III, 59.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Извістный уже намъ польскій проповідникъ XVI віна и переводчикъ Виблін на польскій язикъ.

<sup>\*)</sup> II, 240-241.

деньги у заподных государства. Миодалновский упоминаеть DADE OGS OTHOME TARONE SURME R HOM STOME CP LODGERO AND зываеть на непомернию роскомь шакиты. По поволу слевъ еванголів: admiratae sunt turbae и дисишася народи посл'я изгнанія Інсусомъ Христомъ бінся изъ німаго (Лун. ЖІ, 14), Маразаповскій геворить, что ва Польшів есть иного вещей, которымъ весь свёть должень бы дивичься, и между прочимъ, воть одна изъ нихъ: «отправила Речь Посполитая посольство ES EDUCTIONAMEN POCTASDENS OF TEMP, TEDEN UPOCHTO Y HERE вспомоществованія и ванять денегь. Не вакая польза выйдеть наъ ресею? Върситно меньшал, чъмо сволько мы предполагаеме. А между тамъ весь свёть удившегоя этому: adminatae sunt turbae! Бывають у насъ вностранцы, да еслибы и не бывали, то коношо и беза того внають, накъ много ндеть за Польшу матерій дорогихъ, но непрочныхъ, и накъ много денегъ платимъ мы за нихъ, и дивятся иностранцы этому: admiratae suat turbae; «просять, — думается имъ, — а между тёмъ такъ много тратядъ». «Вирочемъ и роворю это не къ тому, чтоби упрекнуть техъ, кои оденяются сообразно съ свощир положеніемъ. Не ниво а такой глупости въ себр. Я осущаю роснона, нышность, нванство, когда б'ядн'ванию жеммоть поравничься съ богатыми, вогда шляхта желаетъ слишкомъ уже несголять и пр. Вое это поринали самые даже пророни. Мий мажется, что еслябы сложить въ одну сумну вей тъ деньги, которыя, со времени взятія Каменца до сих пора 1), были истрачени на дорогія матерін и сукна, на раззолоченныя кареты, на самыя лучнія вина, на шиюнце банкеты, на егромные раследы во вреия сеймовъ, въ высшей степени продолжительныхъ в проходат щихъ не въ совъщаніяхъ объ общественномъ благь, но въ ссо-



<sup>&#</sup>x27;) Каменецъ взять быль турками въ 1672 г., а проновъдь говоровна была въ 1678 г.

рахъ и несогласіяхь изъ за личныхъ выгодъ и интересовъ, еслибы, говорю, всё эти деньги сложить выёстё, то не нужно было бы искать по Европе денежнаго вспомоществованія, а можно было бы въ продолженіи значительнаго времени содержать все войско. А между тёмъ, цёлый свёть дивится этому и по справедливости можетъ дивиться: требуемъ помощи, а объ умёренности и не справнивай» 1).

Кроме роскоши Млодвановскій стольже постоянно указываеть на другой правственный недугь современной ему шляхты:
это грахи противь телесной чистоты или, проще говоря, разсрамы. «Вошли теперь въ обывновеніе, говорить пропов'ядникь,
частые и самовольные, помимо власти епископской, разводы,
вошло въ обычай откладываніе на долгое время брака. А
между тёмъ, лучше чисто жить въ супружестве, хотя бы и въ
молодыхъ лётахъ вступивши въ бракъ, нежели смертнымъ грехомъ, да еще намеренно, оскорблять Госиода Бога. Вошло въ
обывновеніе презрёніе въ собственнымъ женамъ, такъ что какъ
будто ихъ в на свёте нетъ з)». Тоже самое говорить проновёднивъ и въ другомъ мёсте: «Отчего это завелось въ Польше,
что и великіе паны не живуть съ собственными женаме? Для
чего эти частые разводы? Откуда это постоянное и крайнее
безстыдство з)»?

Какъ на врайнее развите разврата, Млодвяновскій чаще всего указываеть на *турецкіе и татарскіе връхи*, которые, по словамъ проповёдника, распространились меть мляхтой такъ быстро вакъ пламя пожара 1). «Турки, говорить проповёдникь, явно имёють много жень; а у насъ между свётскими людьми, между инактою и сенаторами много ле Господь видитъ

<sup>&#</sup>x27;) III, 257.

<sup>2)</sup> I, 272.

<sup>\*)</sup> II, 232.

<sup>&#</sup>x27;) I, 427.

чистыхъ отъ этого грёха<sup>1</sup>)»? «Слишкомъ уже ты, Польша, развратилась... Пусть только побёдить насъ могущество турецкое, пусть только покорить оно наши города, кому изъ сластолюбщевъ не понравится многоменство? И это христіане, и это поляки! Турки это и сердцемъ и жизнію!.. А что и говорить о тёхъ, которые действительно уже погрузились въ татарское и турецкое сластолюбіе? Всё бы у насъ скоро потурчились, нобусурманились; Богъ знасть можеть быть даже всё вы, что меня слушаєте» <sup>2</sup>).

Проповъдникъ укавываеть на умножение гръховъ даже противъ самой природы  $^3$ ).

Зараза грубаго правственнаго растленія проникла въ семейства и распространилась между молодымъ поколеніемъ самаго ранняго возраста. Въ одной изъ своихъ проповъдей Млодвиновскій приглашаеть своихъ слушателей сойти вивств съ нимъ во адъ и посмотреть техъ, которые тамъ находятся. Между ними Млодзяновскій сов'йтуєть обратить особенное вниманіе на тіхт, которые мучатся за свои тілесные грвии. «Вотъ посмотрите на огромное болото, въ которомъ копошится безчисленная куча людей, которую нельвя даже обнять глазомъ: здесь горять все те, которые любили телесные гръхи. Вотъ предо мною уже съдые сгорбившіеся полутруны, а за чтожъ они наказаны? А за то, что почти уже умиралъ человъкъ, по все еще не переставаль гръшить. Вижу мужчинъ и женщинъ среднихъ льтъ; а эти что?-- въ зрвломъ возраств оскорбяяли Вога гнусными гръхами! Вотъ еще горятъ начиная съ 18, 19 и 20 леть; этихъ далеко больше въ куче, чемъ всёхъ остальных»; за чтожъ вы здёсь горите? Въ насъ горёла

<sup>&#</sup>x27;) 1, 37.

<sup>2)</sup> II, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 37.

мекотивьесть, и воть мы горимъ въчно за свои гвусние грфки! — Ну, — и эта мелюнга, что имъеть тольно 8, 9, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16 и 17 лъть, что туть дълеть? Вы, воторие должны были слъдовать за Агиценъ и пъть Ему особенную хвалебную пъснь, вы какъ сюда попаля? За что вы здъсь горите? А за то, что, едва тольно начали понямать, какъ уже находиля для себя удовольствіе въ гнусностять» 1).

Первую и главную причину правственной порчи молодаго польскаго поколенія Млодзяновскій видить, съ одной стеропы, въ дурномъ воспитаніи, а съ другой—въ порочномъ примере старшихъ.

«Слышить дочка, говорить Млодвановскій, что когда разсерантся чего нибудь паниматка (мать), то изъ рта ед. какъ изъ пропасти, выдетають одни только заме духи, слышить сыновь, что когда разгитвается чего нибудь панотецъ, то сейчасъ же присвоиваеть себъ божескій судь, т. е. отсываеть въ повло къ чертямъ: чему научится дочка, чему научится сынокъ? Не будуть еще внать, что такое діаволь, а уже будуть ругаться чертями. А откуда это? Родители дають дурное воспитаніе. Не порицаю того, когда дётей учать прежде всего словамь: мама, тятя, ляля; ибо, для легности выговора, и римляне, и чужіе знакомые народы, какъ в самъ знаю по опыту, употребляють такой же способь. Но что и сказать о томъ, когда мальчику еще ребенку уже начинають вбивать въ фантазію: «это будеть твоя жена», а дёвочий: «это будеть твой же вихъ»! Они еще Бога не знають, а вы уже настроиваете ихъ къ чувственности».

«Нечего и говорить уже о худых примърах», когда старшіе учатъ бевстыдству младшихъ и уничтожаютъ благодать Божію, данную имъ въ крещеніи». Желая показать, какой тяж-

ı) II, 419.

ній грінь ообласцть единаго оть мажихь, Млодвяновскій рисуеть тапрю вартину: «он зваете, что сказаль Івсусь Христось о собласнителямь: экто соблавнить одного нар сим налимь; MINE STATE AND RETO, OCH ENV HERBENYS ET IDES MONSHEY. мый камень и утовить вв морскей глубинь». Самая крайная граница Польши съ одной стороны Каменецъ, а съ другой-Поэтому, если соблавных ито вы Каменив, непременно весте его же самену нерю-не Гдинсив, везите спачала чрезь Львовъ. Весь Львовъ вийдеть на встричу и начшеть спращивать: что это везете ви? Веземь челована, который соблючиль сдинаго отъ мажить. Выйдеть на встрич весь трибунальскій городъ Люблинъ и тоже спросить: кого весете? Соблазниль, вотъ мы и веземъ его къ морю. Повядъ остановится въ Повнани; спросять и вайсь: что это такое? Отвить готовъ: соблазнилъ, и вотъ мы привязали ему къ щев мельничный камень и вдемъ утопить его. Везите его дальше — чрезъ всв еретическіе города, чрезъ Торунь, чрезъ Грудзяды, въ самый Гданскъ и скажете вдёсь: морямы не нашли нигде, только у васъ, у васъ им и утопниъ того, который соблазниль единаго отъ малыхъ. Но уточниъ мы сто не съ берега, море легво можеть выбросить его; неть, дайте намь лодку и мы отъедемь далеко - далеко, такъ, чтобъ намъ не видно было ни башень, ни горъ, ни самой вемли, и только тамъ ны бросимъ ело въ море: нбо Христосъ такъ приказаль: in profundis maris-въ глубинв морской» 1).

Види въ дурномъ воспитанім одну изъ главныхъ причинъ правственной порчи молодаго повольнів, Млодзяновскій весьма часто предлагаєть въ своихъ проповідихъ правила хорошаго воспитанія. Вотъ пекоторыя нав такихъ правиль.

<sup>7</sup> H, 317.

«Нужно прежде всего заботиться о раздільности, такъ сказать, воспитанія, состоящей въ томъ, чтоби мальчиковъ, когда начнеть у нихъ пребиваться нібсколько умъ, не воспитывать вийсті съ дівочками, а дівочекъ вийсті съ мальчиками, котя бы даже и братьями. И дійствительно, что каскется до сыновей, то я не разъ слышаль, какъ распущевность ихъ, дурныя привычки, влость не по літамъ, страсть въ лакоиствамъ всегда приписывали воспитанію между дівочками. Въ отношеній къ дочерямъ, нужно подражать приміру св. Анны, которая саму пресвятую Діву, когда ей минуло три года, отдала на воспитаніе въ общество другихъ дівнить при храміз і врусалимскомъ».

«Нужно стараться о томъ, чтобы надвиратель или гуверверъ быль человъвъ хорошій и разсудительный. Онъ долженъ быть набожнымь по отношенію въ ангелу хравителю дитяти, въ его патрону, вотораго имя оно носить, а также къ св. Іосифу надвирателю детства Господа Інсуса. Пусть онъ съ самыхъ молодыхъ лётъ внушаетъ воспитаннику ревность по вёрё и ненависть въ еретикамъ. О вакъ много народилось грфховъ всявдствіе дурных гувернеровъ! Тв, которые должны были быть учителями добродълели, дълались учителями порока. Все это откроетъ судъ Божій». «Тоже нужно сказать и о дурномъ сообществъ; еслибы его не было, то меньше было бы гръховъ. Не нужно, поэтому, окружать молодых людей ровесниками; нотому что это равенство леть способно вовбудить больше смелости, предпримчивости и отважности во греху; но следуеть остерегаться и того, чтобы молодые люди не жили въ одиночествъ. Они должны быть постоянно на глазахт; ибо это одиночество часто бываеть матерью безстыдства.

«Прилично здёсь вспомнить то, о чемъ слёдовало бы сказать съ самаго начала: нужно въ особенности стараться о томъ, чтобы молодой человёкъ съ лётами все больше и больше набя рался стыдливости».

«Говоря о хорошемь воспятанія, щелаль бы я убранть, чтобы не брали слишкомъ скоро дътей изв школь. Выйдеть мальчикъ въ тривадцать ивтъ меть школы, какая съ него полька? Что вначить мальчивъ 13-ти яёть въ регорикё? Наука регорики и послъ этого философія требуеть разсудка; а что за разсудокъ въ 13 летъ? Что успель мальчикъ, скореншемъ образомъ забулеть, а после этого учется вакь бы не учелся. Дальше, взявши нальчика нев школы, что будень съ нимъ делать? Отдань его ко двору какого нибудь великаго пана? Въ такомъ случав отдашь его для шалостей! А сколько онъ натеринтся нужды, --: этого уже и не считай! Отдашь ли его въ канцелярію? Но и здісь требуется разсудовъ, а если еще онъ попадетъ въ дурную компанію, то погибъ! Отдашь его въ войско? Ну будеть тамъ деньщикомъ! Будешь держать его дома? Повредишь ему на пълую живнь. Но въ особенности вотъ что нужно принять во винманіе: влонравность, селонность въ дурному вознивають больше всего около 12 года и далве; поэтому взять мальчика и отдать его для шалостей въ то время, когда въ особенности нужно держать его въ рукахъ, есть дело противное совести. «Но и дворъ таже школа», сважень ты. Правда, но только для разсудительнаго. «Но войско сделается школой». Правда, но не AM MAJEURA .1).»!

Нечего и говорить, разумбется, что въ невоторыхъ изъ педагогическихъ наставленій Млодзяновскаго ясно виднестся іезунтская закваска... Въ особенности обращаетъ на себя вниманіе последняя тирада. Онъ настанваеть здёсь всёми силами, чтобы детей не брали изъ школъ (которыя всё тогда принадлежали іезунтамъ). Повидимому Млодзяновскій и правъ во

<sup>1)</sup> III, 12-13.

вебил своих резонить. Но невужно забывать, что вет этих школь воспитанники и выносили ту ненависть къ оретикамъ и сманитикамъ, о которой танъ заботится Млодзяновскій; этито школы и притотовляли людей, которые своимъ релитіознымъ фанатизмомъ постепенно подкапивали зданіе Рфчи Посполитой.

Признавая Польшу въ высшей степени грёшною по отнонению иъ Богу и вёрй, Млодзяновский кочетъ пробудить ее отъ этого религіозно-правственнаго разслабленія ѝ усипленія. Каними же возбуждающими мотивами пользуется въ этомъ слутай пропов'йдникъ? Каними резонами онъ кочетъ уб'йдить войкъ и наждаго стать на дорогу правственнаго исправленія?

Премде всего Мьодзяновскій старается ноставить на видь всвиъ и каждому, это всв столь равнообразныя быдствія инлой отчивны суть непосредственное следствіе гредовъ жхъ противь Бога и противь въры, суть явное наказаніе за эти гръди. «Вы знаете, говорить проповъдинкъ, что когда у насъ наиболье размножились и усилились тылесные грыхи, тогда шветь все истребиль пожаромь или опустошиль такт, что теперь тамъ только разчищають мёсто для монастирей: И я въ предолжение хоть и не долгой моей живни, тоже примъчаль, что именно тотъ городъ истребляю помаромъ, гдв Бога наиболье оспорбляли чувственностію, въ тотъ именно домъ ударяль громъ, гдв происходило нарушение чистоты 1). Всв бъдствия Польше отъ войнъ съ турками и татарами Млодвяновскій всегда ставить въ прямое отношение съ турециими и татарскими гръхами поляковь: «у насъ, говорить онъ, господствуеть безграничное сластолюбіе начиная съ молодости. А что всего хуме, слишномъ развились у насъ турецкіе и татарекіе грфхи. Поэтомуто мы и гибнемъ отъ туредкихъ и татаренихъ рунъ: per qued quis peccat, per idem punitur et idem. Потурения и татареня

<sup>1)</sup> I, 850.

грънштв, туровъ и титаринъ и завомотъ васъ»<sup>1</sup>). Вслъдствіе этихъ же гръховъ Млодзяновскій предъ началомъ всякой войни съ турками нестоянно опасавтся за благономучный ен исходъ: Собираенныся ты, милая корона, на турецкую войну: ношли Богъ счастье! Но нужно готовиться въ ней со страхомъ, потому что въ Польшъ слишкомъ много наредилось турецкихъ гръховъ <sup>2</sup>)».

Считая, такимъ образомъ, обдствія Польши непосредственнымъ слідствіемъ ел гріжовъ, Млодвиновскій этимъ самымъ кочеть возбудить поляковъ къ нравственному исправленію, какъ единственному средству поправить разстроенное положеніе отечества. Онъ пользуется въ этомъ случав чувствомъ любви къ гибнущему отечеству, присущимъ всякому гражданину, и это чувство кочеть сдвлать возбудительнымъ мотивомъ нравственнато исправленія. Постоянно жалуясь, что этого исправленія все нівть да и нівть, не смотря на столь явныя и многочисленныя обяствія милой отчивны, Млодзановскій, для возбужденія своихъ слушателей, затрогиваєть, наконець, самую крайнюю сторону чувства любви къ этой отчивнів, йменно говорить, что неминуемымъ удівломъ отчивны будеть окончательное паденіе, если только поляки еще долбе помедлять своимъ нравственнымъ исправленіемъ, при столь очевидныхъ знакахъ кары Божіей.

«Одно изъ наказаній Господа Бога нашего, которымъ Онъ обращаеть къ себв людей, это война. Въ Польшв нашей прошла стрвла турецкая отъ моря Чернаго до моря Балтійскаго къ самому Гданску. Прошла сабля шведская отъ переправы Уйской и омочилась въ самой рвив Санв. Прошелъ самоналъ казацкій начиная съ дикихъ полей и кончая несколькими милями за самой даже Вислой. Переполоскала насъ сила вен-

<sup>1)</sup> II, 325. Cm. eme: I, 145, 200.

<sup>9)</sup> I, 851.

герская и оперлась о самый Краковъ. Московская война прошла отъ Съверской области до самаго Люблина. Чтожъ? Исправилась ли ты, милая корона? Въроятно такъ думаетъ о тебъ Божіе правосудіе: «окаменъла ты, Польша, окаменъла! сколько уже наказаній я наслало на тебя, и чтожъ за исправленіе!» И думаю я, что для правосудія Божія не осталось уже по отношенію къ Польшъ иного способа, какъ только совершенное ея уничтоженіе и окончательная гибель. Найдетъ для себя Господь Богъ другой народъ, который лучше будетъ служить Господу Богу, чъмъ мы теперь» 1).

Туже мысль рельефно выскавываеть Млодвяновскій еще н въ следующихъ словахъ: «Покаралъ насъ Господь Богъ такъ, что мы можемъ приложить къ себе следующія слова св. Пиcania: diminuti sumus plus quam omnes gentes-умальнись мы болве всвив другиив народовъ. Никогда Польша не была еще столь малою въ своихъ границахъ, какъ тецерь, развѣ только еще въ то время, когда она была разделена между князьями. Каменецъ съ Подоліей и Покутьемъ прочь! Смоленскъ съ Свверскою областью и Задивпровской Украиной - прочь! Кіевъ съ Пряднѣпровьемъ-прочь! А мы какъ исправились? Какою жертвою умилостивили Господа Бога нашего? Ну, что если Господь Богъ вахочеть, чтобы исполнилась угрова блаженнаго Яна Капистрана, изреченная имъ не габ нибудь за грапицей, но въ самой Польше, не где нибудь въ углу, а на краковсвомъ рынкъ, угрова, говорю, отъ которой спаси насъ Господь, что враковскіе костелы подвлаются конюшнями и что туровъ будеть разсёдывать здёсь своихъ коней! Въ день усёкновенія св. Іоанна Крестителя Богъ отсёвть отъ вороны Каменецъ! А не назначиль ли ты уже Господи времени отсъченія и Кракова, отсъченія Варшавы, гибели Гданска, гибели наконець, и всей

<sup>1)</sup> II. 282.

короны? Идутъ турва и татара на войну:---кавъ усердво они молятся Богу! Они падають на землю, и ихъ голоса пробивають самое небо. А наше польское благочестие какево? Гав у насъ исправление жизни, гдб перемъна правовъ? Отступили мы отъ строгости священных обычаевъ нашихъ! Уже и Ты, Богородице Діва, покровительствомъ которой мы, поляви, и живемъ только, уже и Ты не такъ довольна нами, какъ прежде! Ибо и мы не такъ, какъ прежде, усердны къ Тебъ.

«И вотъ admiratae sunt turbae, что мы находимся въ такихъ несчастіяхь отъ постоянныхъ войнь, а исправленія жизни, покалнія у насъ никакого» 1)!

Предрекая Польш'в окончательное паденіе и потерю свободы въ случай если она не исправится, Млодаяновскій не разъ съ глубокого скорбію наноминасть своимъ слушателямъ, что признаки этого наденія уже есть, что задатин близкой потери свободи уже существують. Въ одной проновъди онь говорить: «Всв монархіи, всв республики движутся то вимоть, то въ гору; государства описываютъ вругъ, словно небеса. Что нашь мірь?—это вружащійся шарь: Поэтому всякое вазвишеніе въ немъ есть уже върный задатокъ на наденіе. Стояле вогда-то врвиво на ногакъ республика Сабиновъ и запечатлена это следующимо уврами: S. P. Q. R. Sabinis Populis Quis Resistel?—что я такъ переведу, по польски: Sabińskiey Pospolitosci Кto Rowny? (Ороографы внають, что Q и К попольски одно и тоже). Рямъ, заря могущества воего зачинавась уже, въ то вреил, гордий Римъ переводиль это такь: S. P. Q. R. Senatus Pepulus One Rumanus. Ныжишній Рима, ходя и свободный, но все же запертый вирчеми св. Петра, толкуеть это таки: S. P. Q. R. Servit Populus Qui Regnavit- служить нарожь, воторый царствоваль. Отчина милалі А не нужно ли и теб'я to be the second of the second

<sup>&#</sup>x27;) III, 267-258.

топковать точно такие: Servit Populus, qui regnavit—служить Польша, которая царствовала?... Воть сколько уме лёть, какъ мы платимъ харить (подать) татарамъ! Servit populus! Послё порвой хотинской войны порёшено бы было уме платить харать в туркамъ, осляби не достоинства и дипломатическая добность Збарамскаго... Въ наше уме время, царь турецкій, по взятін Каменца, опить домогался харата а государъ московскій хотёль вавладёть Украйном! Не момень ли и ми сказать повтому: Servit populus, qui regnavit? Бились ны съ сосёдними народими и побёжденными... Что насъ ожидаеть? Подумаемъ!... \* 1)

Опасалсь за будущую судьбу милой отчивны. Млодзяновcrif of departments are nondrown norowship -- > are nothered, rake онь говорить, молодимь, которые еще незнають, что это значить оспорблять Господа Бога, още не попробивали удовольстый міра сего-, и убіндаєть ихь твердо сехранять свою не-BRHHOUTE, MOO TORBRO STEME CONCERDING H MOMETS GESTS SINCE поддржавна отчина. »Ви видете и слините, хотя хороше еще и не понимерте этого, что деластся съ нашей, съ экшей этwishon up maion florediest Bama poyavean ocyabat's same ee уже не танъ велинею, богатою, счастивною, какою сами получими не отв вашихъ дедевъ и своихъ отдевъ. Все больше a courme asdrogate so empirate menoterbur pec courme 4 больше разаврами и внутрения несогласія. Ктом'я эте пранить още ве оть совершения со паденія, оть окончанськой гибения Въронтио, но фодотвиниям вами, и особенно тъ, которые собманнють вась дурнымъ мемебромъ и ведуть скорбе въ адъ, ченъ въ небо, скорфе къ бесу, ченъ къ Вогу! Не фодили, фоворю, вини хранить юще образод. Вогь эточь самый люблинскій костель вмёстё съ городомъ впаль-было въ

<sup>&#</sup>x27;) II. 820.

московскія скивматическія руки: сохрани Вогт, чтобъ не виаль еще и въ турецкія! А ктожь его охранисть? Вата невинность! Господь, ввирай на ваши явта, прощасть мисто и веей Нольшв!« Но песяв этого проповідникь съ грустью прабавляєть: »а многожь вась такихь въ этокь самомъ костелё? вмого вась, что не знасте еще, что вначить оскорбить Вога? О счастивние дуки!« 1)

Это возбуждение тувства натрютизна, это велание сдвлать его рачаговъ религозно-правственнаго исправления, какъ
самаго необходимъйшаго средства для спасёния погибающаго
отечества, есть одинъ неъ самыхъ частыхъ мотивовъ въ проновъдихъ Млодзяновскиго. Не вром'я него, пропов'ядникъ пользунтов еще и другими потявами, чтобы заставить сноихъ слушателей отстать отъ привычныхъ гръховъ. Млодзяновский перебъраетъ самие разнообразные способи, чтобы, ссли не такъ,
то иначе возбудить въ полякахъ разнимость стать на путь
реличновно-правственняго обтовления в такъ откратить б'ядстизи милей отчивны—явные знаим наявзания Бом'я за гръхи.

Прополеднием обращается из личному религовно-правственному совнанию и чувству наждаго изъ себихъ слушателей в, съ щелью побудить изъ на нранственному нерерождению, виставляеть имъ на видъ, прежде всего, тё многочисленныя и нешеричения милости Бомін, которыми они пользуются: Чаще всего Млодвяновскій рисуеть предъ своими слушателяма милость сотворенія, т. е. милость личнаго бытій, личной жизни наждаго. «Представь себі», человіть, говорить онъ въ одномъ мість, представь, что весь этоть костель наполнень самымъ мельчайнимъ песномъ, что заложены имъ овна, засшины карнямь, вагромощаены своды. Мало этого, представь, что цёляя познавь наполимаєть пескомъ, такъ что не видно ни домовть,

<sup>1)</sup> III, 104-105.

ни воротъ, ни башень, ни колоколень. Представь, что пълое королевство завалено пескомъ; мало и этого, представь, что, начиная съ вемли до самаго неба все занато пескомъ: завалены имъ ръки, набить воздухъ, засыпаны горы, и отъ земли въ небу образовался огромный песчаный слой, такъ что и звъзды не блестять уже, не видно солнца, не свътить мъсяцъ. Возьми же теперь какъ можно большую горсть песку и посчитай его, разложи по кучкамъ, по сотей въ каждой: не правда ли. будещь нивть работу, пова посчитаещь горсть песку? Подумай же себъ: что песчинка, то тысяча людей, а сто песчиновъ, то сто тысячь людей. Нёть не такъ, подумай, что песчинка, то милліонъ людей, а сто песчинокъ, сто милліоновъ людей. Сколько же это милліоновъ-милліоновъ людей будетъ вавлючаться въ одной горсти! Возьми другую горсть, возьми третью, сотую, тысячную, милліонную, и пусть важдая песчинка означаетъ милліонъ людей. Теперь разсуди: въра учитъ насъ, что Богъ еще больше людей могъ бы сотворить; вбо Онъ всемогущъ, а всемогущество никогда не можетъ исчерпаться. Всего этого множества людей Богь, однако, не сотвориль, но оставиль въ небытін, а тебя, тебя, тебя, тебя, Богь избраль себв, оживиль бытіемь. Для чего же все это? Вфроатно не для того, чтобы ты Его оскорбляль гнусными грежами. HE ALS TOFO, STOOM THE TARE ABHUBO IN TARE HECDERRO CAVERAGE Emy! < 1)

Часто также рисуетъ Млодановскій предъ своими слушателями милость промышленія Божія, милость искупленія, милость такиства евхаристім и пр., и во всемъ этомъ хочетъ найти самыя сильныя побужденія въ нравственному исправленію. Между прочимъ онъ видитъ самую великую милость Божію къ человъку гръшному уже въ томъ, что Богъ не караетъ

<sup>1) 11, 420;</sup> I, 396, 406 и во мн. друг. мъстажь.

этого человъка сейчасъ, непосредственно послъ совершеннаго имъ гръховнаго акта. Эту милость проповъдникъ считаетъ большемъ чудомъ, чёмъ еслибы, по просьбе этого же санаго грешнаго человена, Бого воспресиль мертваго. эЭто я доважу, говорить Млодзяновскій, слідующимь образомь. Великость, важность взвестнаго чуда между другими чудесами зависить ex subjecto, т. е. отъ того предмета, на которомъ оно совершается. Напримъръ, не важная вещь оживить муху, нбо она genitum ex putre, можеть ожить оть одной солнечной теплоты. Но ожевить издохшаго льва-это уже важиве, потому что достоинство этого ввёря несравненно превышаетъ достовиство какой нибудь тамъ мухи, вли осы; дальше, еще вакн е оживить челована; потому что его душа, которую нужно онять ввесть въ тело, все ея способности, чугства и пр. все это далеко совершениве, чвит у какого небудь жевотнаго; всябдствіе этого и воскрешеніе челов'ява изъ мертвыхъ далеко большее чудо, нежели оживление какого нибудь животнаго. Далве, сравнивая между собою восврешеніе однихъ людей съ другами, далеко важиве и достойные горандо большей славы и удивленія воскресить, напр. папу Урбана VIII, или императора Карла V, или Владислава Ягелла, чемъ воскресить какого небудь бъдваго мужика или водоноса; потому что и между людьми особа папы, императора, короля пользуется большимъ уваженіемъ, чемъ особа какого нибудь простого человека.«

»Заложивши для себя такое основаніе, утверждаю, что когда Богъ не наказываетъ человъка на самомъ гръховномъ актъ, то это большее чудо, чъмъ еслибы Богъ, по просъбъ этого самаго гръшника, воскресилъ папу или вмператора, или короля. Докавано уже, что чудо тъмъ большую имъетъ цъну, чъмъ на болье важномъ лицъ или предметъ соверщается. Но чудо, происходящее отъ того, что Богъ не наказываетъ человъка на самомъ гръховномъ актъ, совершается на самомъ Богъ

и. Его всемогуществи; слидовательно, оно должно быть больше всих других чудесь.

»Какъ же это чудо совершается на самомъ Господъ Богъ нашемь? А воть какь: ты, человакь, не могь бы согращить, не могь бы пользоваться своими чувствами для своихъ страстей, мыслить вло въ собственной своей душв, еслибы Богъ отнять у тебя свою вомощь, содействіе, или, говоря полатыни, concursum; значить, им не могь бы совершить и сво его гръха Но Богъ, не велая нарушить твоей свебодной воли, допускаеть тебя совершить его, не отнимаеть у тебя свым, нужной для этого. Въ этомъ случай происмодить чудо прежле всего надъ всемогуществомъ Гостода Бога пашего: оно, такъ сказать, терпеть насиліе; ибо что до него, то оно негогда не согласилесь бы убиствовать за одно съ тобою, разви только въ дёлахъ коропикъ. Съ другой стороны, здёсь совершается чудо и надъ правосудіемъ Божіниъ; ибо что до него, такъ оно радо бы постемено охранять Господа Бога и недопускать, чтобы вто небудь осворбляль Его своима гражами; правосуліе Boxie. которому принадлежить vindicativa, или отмисовіе в навазаніе вля, готово было бы сейчась же покарать адомъ и візностью звыя дела. Но когда благость Божія нарушаеть, такъ сказать, права Больяго гивва и не нозволяеть болественному правосудію приводить въ действія суровых ого опрележенія. то значить, въ этомъ случав и совершается чудо надъ самымъ правосудіемъ Господа Бога нашего.«

»Человѣвъ христіанинъ! Долго ли еще будетъ териѣтъ тебъ милосердіе Божіе! « 1)

Но самымь тастымь и обывновеннымы мотивомы, поторымы. Млодзяновскій мочеты вовбудить своихъ слушателей оты правственнаго усыпленія и который оны очевидно направляють пре-

<sup>1)</sup> I, 899-400.

имущественно противъ самых выдающихся недуговъ своего времени — роскоши и разврата, вообще противъ полижащей преданности міру и его удовольствіямъ, служитъ у нашего проповъдника напоминавіе о томъ, что все въ этомъ міръ тлённо и мимолетно, все проходитъ какъ дымъ, что всёхъ ожидаетъ неминуемая смерть, а за ней стращный судъ со всёми его стращными для прёшчиковъ послёдствіями — вёчными мученіями во адѣ. Этому мотиву Млодзичовскій неселизаетъ очень много цёлыхъ отдёльныхъ проповёдей. Темы въ родѣ слёдующихъ: удовольствія в предпріятія этого міра проходятъ какъ дымъ, или: все, что есть на этомъ свётѣ, тлённо, или: надемды этого міра обманчивы, или: память о смерти исправляетъ грѣщника, — служатъ любимными темами нащего проновёдника.

Желая навъ можно рельефиве представить предъ гордою шляхтою суетность в вичтожность всего земнаго, даже того, что окружено самымъ величественнымъ и заманчивымъ ореоломъ вемнаго счастія, именно родовитостію, богатствомъ и высокимъ положеніемъ во свътъ, Млодаановскій мотъ какъ рисуетъ въ одномъ мъстъ ванезновенію и вырожденіе многихъ знаменитьйшихъ польсенхъ домовъ и фамилій:

«Посмотримъ внимательнее, какъ это быстро проходать всё утёхи и богатства этого свёта, такъ что можно свазать о нихъ: modicum, et mon videbitis me,—своро, и не увидате меня. Гдё домъ внязей Острожскихъ, домъ, имфвий белее мильюна годоваго дохода? Гдё внязья Збарамскіе, польвовав шіеся тавимъ высокимъ уваженіемъ въ коронё? Гдё ннязья Корецие? Модісить, ст пом videbitis пре:—уже исчези! А изъ шакетскихъ домовъ на Руси—гдё Бучиция, гдё Явловецкіе? Изъ малой Польши—гдё Тенчинскіе, гдё Кмиты, гдё Шафринскіе, гдё Пилецкіе?—Всё исчезли съ театра свёта! Гдё въ великой Польшё паны Гурки, владёвшіе пространствомъ отъ Щетина до самаго Туробина и Щебржешина? Гдё они,

въ рукахъ которыхъ находились всё волости и села вняжества Мазовецкаго? Гдё паны изъ Спровы, идущіе по женской линіи отъ Пастовъ? Гдё домъ Коствовъ, украшенный аклямаціей 1) на польское королевство и освященный блаженнымъ Косткою 2)? А вы, другіе великіе и знаменитые въ коронё домы, развё не готовитесь итти туда же? Развё не позовуть и васъ въ вёчность? Развё другіе не займутъ вашего мёста? Теперь, человёкъ, разсуди собственнымъ своимъ умомъ, развё не суета все на свётё? О христіане! Еслибы вы имёли въ своей памяти лёта вёчная, меньше было бы грёховъ!« 3)

Въ другомъ мъстъ, желая показать туже суетность вемнаго величія, Млодзяновскій обращаєть вниманіе на одну фамилію князей Острожскихъ, и слъдитъ, какъ она со всъми своими достояніями постепенно переходила изъ одного дома въ другой, и наконецъ совершенно выродилась и исчезла.

»Возьму я себв для размышленія одно только это слово: егат быль; оно одно достаточно для исправленія грвшнаго человека и для побужденія его иначе думать о вёчности. Поставьте предъ вашими глазами свёть како онъ есть, со всёми его богатствами, утёхами, почестями: какой конець всего этого? Егат, было и прошло! Знаменитый нёкогда князь Острожскій, воевода Кіевскій, получавшій годоваго доходу милліонь и двёсти тысячь влотыхь, нивышій старшимь дворецкимь одного знаменитьйшаго воеводу, которому платиль семдесять тысячь влотыхь жалованья въ годь, этоть князь Острожскій оставиль послё себя двухъ сыновей: одного краковскаго пана, перваго католика изь этого княжескаго дома, а другаго волынскаго воеводу, который вмёль двухъ сыновей такъ называемыхъ кня-

<sup>1)</sup> Аклямація (aklamacya)—воскляцаніе, радостный кликъ, ьиражающій единодушное избраніе на королевскій престодъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Станиславъ Коства – польскій святой и натронъ Польши.

<sup>\*)</sup> I, 80.

зей Ярославскихъ -- Константина и Януша, рожденныхъ отъ натери изъ дома Коствовъ. Оба они померли въ цвътущемъ возраст в ръ двадцать летъ съ лишениъ. Они были такъ храбры в такъ отважны, что вспомоществуемые силою дяди, хотели на собственныя средства завоевать и присоединать въ Польшъ Валахію. Гдё же теперь этоть домъ Острожскихъ? Егаt-прошель! Одинъ изъ упомянутыхъ молодыхъ внязей зашель разъ въ транезу одного монастыря, поставилъ предъ собою внигу витій святыхъ и прокололь ее очень глубоко своимъ лукомъ; и чтоже? Последнее слово, на которомъ остановилась стрела, было смерть. Ега!-исчезъ этотъ домъ! Наслёдство волынскаго воеводы перешло черевъ Гурковъ частію въ домъ Замойскихъ в остановилось на благополучно царствующемъ теперь короле польскомъ Миханав Корыбутв Вышневецкомъ, частію въ домъ Любомірскихь, а частію въ домъ Хоткевичей, но послів покойной кнагини, жены виленского воеводы, опять возвратилось навадъ. Настриство же Краковскаго пана постоянно снаряжавшаго на свой счеть нёсколько сотъ войска, церешло въ домъ князей Заславскихъ. Итакъ гдё же домъ Остромскихъ?-Весь исчевъ, erat! Его наслъдство забралъ домъ Заславскихъ, забраль внязь Доминикъ, двухъ родныхъ братьевъ котораго ровесниковъ мив я зналъ, забралъ и смиъ его, не такъ давно умершій, Александръ панъ, подававшій большія надежды. А гав жъ домъ Заснавскихъ? Erat! Уже и его нвтъ! Наслвдство Острожених после Заславских должно было перейти на Радвивилламъ; но послъднимъ Радвивилломъ, по мужеской линін, быль внязь Богуславь. Гдв въ Заславскій? Гдв внязь Александръ? Ега!! Все это исчевло! Ты думаеть, что твой домъ будеть существовать на выки, что онъ будеть переходить изъ новольнія въ повольніе, а Богь готовить для тебя тоже самов егаі, прошель, исчевь! Въ вашихъ палатахъ, дворахъ, каменныхъ домахъ развъ вы не видите ниенъ не своей, но чужой

превней фанцлін? Где въ этоть превній владілець? Втаtпочень! Тоже саное ожидаеть и тебя теперешилго владільца! Понины ты, венечно, явоего отца, неловіка сь огромною славой и любимаго вейми, поминшь и свою благочестивую мать, а гдежь они? Ега!. Все это прощло! Не надейтесь не, кристіане, на всю эту суету мірскую, на всю эту обманивную призрачность! Кенець каждаю: лега быль; все ислевнеть! 1)

Желая какъ можно лучше внушить своимъ слушателямъ памятованіе о неизбъжномъ концъ каждаго на этомъ свъть — о смерти, памятованіе, которое можетъ сдълаться самымъ возбудительнымъ средствомъ къ правственному исправленію, Млодзяновскій, между прочимъ, рисуетъ въ одномъ мъстъ такую картину:

»Поставь себв, человых, предъ очеми души своей какого вибудь повойника и, по поводу смерти его, напочативи въ себъ наматование и о своей собственной. Напримъръ возьмемъ Владислава IV (пороля). Пойдемъ въ Гдансвъ и спросимъ: есть ли вдёсь его милость кероль Владиславъ IV? На такой вопросъ малыя дъти и юноши, да и люди, достигшіе уже мужескаго возраста, отвътять: «мы тогда еще и не родились, погда онъ умеръ! • Спросниъ старшихъ: есть ля здёсь польскій король Владиславь IV? Отпетать: -онь бываль адесь, но теперь его вдесь наты! Где въ онъ теперь? »Давно уже умеръ!« Ну, пойдемъ въ Литву и будемъ справиввать с немъ въ Вильнъ, въ Гродно; -- отвътитъ Вильна, отвътитъ Гродно: »инть его вдесы Будемъ спращивать его въ лесахъ на месте королевской окоты, можеть быть онь тамь где нибудь засель, ваблудился, запутался въ какой нибудь пуще. Отвенають леса, отойчають пущи: «нёть его! ень умерь въ Меречи!« Пойдемь

<sup>1) 1, 375.</sup> 

въ Варшаву, поищемъ его на застава: - увхань! « Поищемъ во люорцё: эпропиль на вёвы!« Пойдемь въ замовъ, не нюбавнасе и злёсь от такия! Дворець правовскій, построенный Стефаномъ Ваторіемъ за преславленний рожденіемъ въ тебф Вледислева IV, можеть быть зы держивы у себя Владислева? Одвичаеть авораць: умерь! Замовь враковскій, ты благоволуяно сохраниль корону польскую, быть ислеть ин хранинь въ себъ и Владислева IV? Запричимъ же печальнымъ голосомъ: излостивый пороль гдё:ты? Нать тебя ни въ куросей стапь, 1) ни въ посольской избе, ни въ сенапорской избе; говорять будто ты умерь? Отвъзаеть отголосовь или вко невоявь: умерь! Развъ и его смерть поражила? Поразила! Развъ и его подсъяла воса временя? Подсфила! Гдф же онъ? Куда дфлоа? Понесли его въ востель! Пойдемъ въ костель, станемъ предъ большемъ адгаремь, увидемъ грав стояль его тронь. Но Владислава и ватов велидно. Кослель правовскій, не запась ли Владеславь IV? «Зайсы» Слава Боги, а то мы уже потомились испавши его оть одной гранилы до другой. Гдв же онь? . Во гробы! - Во грабь? Чтожь онь тамь делаеть? Уже ничего, уже превратился ва прато! Воть тебв конець человической живни, веть ванень міровой сусты: — умареть и обратиться вы правы!» 2)

Млодаяновскій идетъ дальше. Считая память о смерти самымъ дъйствительнымъ средствомъ къ нравственному исправленію, онъ описываетъ предъ своими слушатетями самый, такъ сказать, процессъ смерти и этимъ хочетъ сдълать памятованіе объ ней средствомъ къ нравственному исправленію еще болье дъйствительнымъ: «Что такое смерть? говорить проповъдникъ. Философія отвъчаетъ, что смерті есть separatio animae a cor-

<sup>1)</sup> Kurza Slopa—така назучения поролевскій кабилоть.

<sup>2):</sup> II, 61-62.

роге. Это разлучение выветь свою причину, свой ворень въ насъ самихъ. Тело наше составлено изъ четырехъ стихій: вемли. воды, вовлука, и огня. Эти стихін находятся въ человъкъ или formaliter, какъ учатъ медики, или virtualiter, какъ учить философія. Они какъ бы четыре могильщика, несущіе насъ въ смерти, а дълають они это посредствомъ четырехъ своехь свойствь, т. е. посредствомь теплоты, холода, сухости и влашности. Возьметъ верхъ теплота, -- отсюда горячки воспаденія врови, пятна на тіль, прыщи на лиці и другія болівни, н наконецъ смерть; пересилить холодъ, отсюда-разныя лихорадки, несваренія въ желудев, ослабленія внутренностей, воливи и опять смерть. Вовьметь верхъ сухость, отсюда-сухотка, изсушение мозга, безсонвицы, сумаществие, -- смерть. Превозможеть влажность, отсюда-опухоли, вереды и другіе разные припадки, -- смерть. Воть эти-то четверочисленныя свойства и везуть насъ въ гробу-въ смертности. Теперь смотрите, накую мы сами заключаемъ въ себв необходимость умереть. Мы содерживь въ себъ вавъ упомянутыя стихів, тавъ и всъ ихъ свойства, равномфрно действующія въ насъ. Захочешь не имъть ихъ, умрешь, потому что безъ нихъ жить нельзя; захочешь имъть, -- опять умрешь потому что когда нибудь одно изъ нихъ пересилить остальныя и причинить смерть».

•Присмотримся теперь, какъ начинаетъ отдёляться душа отъ тёла. Чёмъ дальше части тёла отъ сердца и отъ мозга, тёмъ скорее душа или уходить отъ нихъ или не сообщаетъ имъ никакихъ признаковъ жизни. Поэтому то предъ смертію холодёють ноги, теплота подступаеть къ носу, и носъ начичаеть, какъ вы говорите, заостриваться. Тончайшее изъ чувствъ, зрёніе, слабёетъ; глава дёлаются какъ будто стекляными и поврываются оболочкой; вы вёдь знаете, какъ недавно умершій студентъ закричаль: уже не вимсу! Въ груди скопляется много мокроты, которая испаряется горломъ; отъ этого и про-

исходить, что у умирающаго сирыпить въ горью. Пульсь—этотъ внавъ быющагося сердца, ударить, а потомъ надолго перестаеть, затымъ вдругь, какъ говорять доктора, саргізат начинаеть бить, бить и бить, и перестаеть; это скорое движеніе—признавъ напряженнаго состоянія сердца; а остановка движенія—признавъ слабости Печень сжимается, сердце тоже: отъ этого умирающій дышеть скоро, скоро, потомъ вдругь перестанеть и вы говорите: «уже умерь», а онь опять вздожнеть, шевельнется и уже его нівть»!

» Чтожъ, мелые мон, преготовилесь ли вы къ последнему вадоху? Готовы ли въ тому моменту, когда душа отделяется отъ тела?»

Послів этого Млодзяновскій начинаеть описывать признави умершаго деловъка. «Прежде всего, говорить онъ, глаза глубово западуть въ голову, испортившійся мозгь начнеть сочиться чревъ носъ, обольетъ губы, ротъ и потечетъ до самой груди: стнившія внутренности начнуть тоже пробиваться наружу, чрезъ ротъ. Въ желудећ твоемъ вародятся черви; въ поввоночномъ столбъ выростаетъ огромный вижй, называемый coluber; изъ всего твоего тёла выйдуть маленьнія червачки и гнилыя Госпожа супруга, умершій мужь которой оскорбляль своего Бога, что тогда будешь дёлать? Затвнувши нось, пойдень прочь. Господинъ супругъ, панове молодежь, подававшіе этому трупу поводъ оснорблять Бога, какъ поважете на тотъ разъ свою дружбу? Всв пойдуть прочы! О міролюбець, что еслибы Господь прикаваль гной изъ этого трупа лить тебь въ роть? Ты свазаль бы: не выдержу! А если бы діаволь стояль свади и биль въ шею, приговаривая: пей! развратничать котъ. лось, пей же изъ трупа!» А между тёмъ достовёрно, что въ аду ожидаеть нвито еще худшее; осужденные тамъ согласились бы пать гной изъ трупа, какъ самое лучшее вино, лишь бы только имъ повволили видеть Бога. Затемъ, человекь, вложатъ тебя во гробъ, ну, положимъ, немного тамъ поплачутъ за тобою, а потомъ и забудутъ. Таковъ вонецъ всякой мірской гордости, всякого плопоугодія 1)».

Млодзяновскій вдеть дальше. Онъ напоминаеть своемъ слушателямь о страшномъ судф, исчисляеть признави его прибанженія, и находить, что многіє маь этихь признаковь существують уже воочію. «Голодь, говорить онь, и теперь уже есть: нужно сотнями считать села, которыя ждуть не дождутся новаго харба. Бывають и землетрясенія. Воть недавно въ сель Швигь образовалось огромное оверо тамъ, глъ были одни томью источники. Что же васается до войнъ, то никогда ихъ не было такъ много какъ теперь. Въ Кандів недавно была война противъ турокъ; погибла Кандія, досталась туркамъ. Воевали также турки противъ венгровъ, и достались венгры туркамъ. Французъ воюетъ, Голландія воюетъ, имперія (Австрія) воюетъ, Курфирсть (Бранденб.) воюеть, Испанія воюеть, Англія готовичея ит войнь, Швеція на волосив отт войны, а Польша по отношению въ турку тоже, что цташка въ когтяхъ ястреба. Словомъ, теперь больше войнъ на свёте, чемъ сколько мы насчитываемъ ихъ въ книгахъ. Возобновились времена Ксеркса, вогда Хиельницкій началь истреблять сотви тысячь народа. Говорять, что подъ Берестечкомъ объ стороны потерями такое множество людей, что разві только на страшномъ суді можно будеть видать ихъ виаста столько же. Со времени Желпыхв Водъ-этого перваго нашего погрома со сторовы козаковъ до самой последней наддевпровской войны пелые милліоны людей ответи или вваты въ патељ. Я лично слышаль отъ повойнаго святой памяти князя Іеремін Вишневецкаго, что въ его только время въ тъхъ войнахъ погибло почти два милліона людей. Сколько же послв него?

«Однимъ изъ признаковъ близости страшнаго суда счктаютъ также и то время, когда имя римской имперіи, управ-

<sup>1) 11, 471-472.</sup> 

emonier teneps being mipons, ectebers, fora exects bord міромъ перейдеть въ Атію и, такимъ образомъ, Востокъ онать будеть владычествовать, а Западъ будеть платить дань. Кажется, что и этотъ признанъ уже исполняется. Прежде всего римская имперія разділилась уже на 10 роговь или королей; на вороля Germaniæ или намецваго, испанскаго, францувскаго. польскаго, португальскаго, венгерскаго, чемскаго, англійского, иведскаго и датскаго. Дальше, уже двиствительно выполнается to, uto Imperium in Asiam revertetur; notomy uto cyatani, tyрецкій пріобретаеть больше и больше силы Воть недавно онъ усивль завоевать себ'в три королевства: Кандію, Венгрію в великое норолевство - нашу Украйну вивств съ Каменцомъ. И на этомъ еще не вонець, если не будеть у насъ домашняго согласія. Не служить ли Западъ Востоку, когда мы слышимъ, что государства повунаютъ себъ миръ у Порты? serviet Occidens, когда они молчать, не смотря на то, что Порта казнить ихъ послова. Не служить ли Западъ Всстону, когда Польша, этоть ивногда вольный народь, нехотыший, ради сохраненія своей вольнести, имптить динарія святой апостольской столиців, самъ теперь нлатить жарачь Турку; вогда этоть вольный народъ, который нехочеть имъть королей по наслъдству, который и у свободно избранных королей отняль власть установлять налоги. — когда этотъ вольный народъ, предоставившій всю власть одному себь, теперь считаеть за малость быть данникомъ Порты? Понетивъ, Западъ служить Востоку, serviet Occidens 1)».

Млодаяновскій идеть еще дальше. Онь переносится мыслію за преділи гроба и смерти, въ преділи уже наступнищей вічности и рисуеть предъ своими слушателями ужасы тіхь мученій, которыя грівшики будуть терпіть во аді.

«Посмотрим» прежде всего, говорять проповъдникъ, на эти уже не тъла, но проклятые обгоръмые трупы: волосы попрываютъ всю голову, подобно мелкимъ искрамъ; самая голова

<sup>&#</sup>x27;) 11, 456-457.

уже не голова а обгорѣвшая головешка; эти вытаращенныя глазаща плачутъ, огненными слезами плачутъ; изъ горла вылетаетъ пламень; все тѣло обратилось въ горящій кустарникъ; безстыдная шея покрыта раскаленными угольями. Языкъ повисшій, какъ у задыхавшагося пса, сверкаетъ подобно молніи; въ пальцы твои вопьются адскіе змѣн; руки твои, которыми ты оскорблялъ Господа Бога твоего, и эти пять пальцевъ, и другіе пять пальцевъ сдѣлаются горящими свѣчами, изъ которыхъ будетъ капать твоя кровь, смѣшанная съ пламенемъ. Quantum in deliciis fuit, tantum date illi tormentum et luctum.«

«Человѣкъ! что еслибы Господь Богъ собралъ всё тё вина, которыя ты выпилъ, всю ту водку, которую ты проглотилъ, всё тё меды и всё тё пива, которыя ты влилъ въ себя, и виёсто всего этого приказалъ влить тебё въ ротъ стольже много огненной сёры, или растопленнаго олова? А вёдь тамъ чрезъ всю вѣчность въ несравненно большемъ количествѣ будутъ лить это въ тебя и на тебя! А къ горлу твоему, которымъ ты безполезно, безстрашно и въ грѣхѣ принималъ святѣйшую евхаристію, приставятъ дракона, который вѣчно будетъ давить и сжимать тебя. » 1).

«Остановимъ наше вниманіе еще на томъ смрадъ, который будеть въ аду. Кромъ адскаго огня, Писаніе упоминаеть однет равъ и о смрадъ; вбо упоминаеть о съръ: ignis et sulfur pars calicis еогим. Между смрадомъ самый несносный смрадъ отъ труповъ. Чтожъ вы думаете себъ, когда соберется такое многое множество, тысячи тысячь труповъ? Присовокупите иъ этому еще страшную вонь отъ обгорълыхъ и испеченныхъ тълъ, неисчесниое множество которыхъ будетъ тамъ жариться. Нътъ никаного сомивнія, что, еслибы вдъсь положить тъло, которое уже жарится въ пеклъ, то, полагаю, отъ этого смрада всъ подушились бы мы здъсь въ костелъ. А что осужденные

<sup>&#</sup>x27;) II, 496.

не умирають отъ такого сирада, такъ это чудо правосудія Божія. Вотъ какія благовонія ожидають вась, сластолюбци! » 1).

Наконець, нервако также встрвчается у Млодзяновскаго еще однет мотявъ, которымъ онъ дочетъ подействовать на своихъ слушателей. Этотъ мотивъ въ сравнении съ предъилущами религіозно-правственными мотивами проповъдника страдаеть догматическою несостоятельностію и повавываеть, что Млодзяновскій готовъ быль употреблять для своей цёли самыя грубыя суевфрныя представленія. Дело въ томъ, что проповедвикъ, желая задёть, если можно такъ выразиться, какъ можно чувствительные христіанскую честь своих слушателей и этимь возбудить въ нихъ ревность въ исполнению христіанскаго долга, серіозно увіряєть ихъ, будто даже самъ діаволь скорбе, чемъ люди, готовъ стремиться въ нравственному самонсправленію, будто онъ ропщетъ на Бога за то, что онъ не далъ и ему тъхъ благодатныхъ средствъ спасенія, какія даль людамъ, и навонець, будто бы самъ діаволь гнушается мервостью грѣховъ человёческихъ.

Такъ, въ одномъ мъстъ Млодзяновскій представляєть, будто діаволь стыдить Бога за то, что его любамцы люди, яєсмотря на столь обяльныя средства во спасенію, остаются упорными въ своихъ гръхахъ и что еслибы ему, діаволу, удълена была хоть одна капля врови Христовой, то онъ давно бы уже исправился. «Не заставляйте, люди, Господа Бога вашего терпъть стыдъ и посрамленіе. Діаволь такъ говорить Богу: «Знаю я, Боже, что ты правосуденъ; въ этомъ убъждаетъ меня проняцательность моего собственнаго ума. Но что же это за правосудіе? Меня ты забыль навъки за одинъ смертный гръхъ, а человъка не караєшь, не смотря на то, что онъ постоянно оскорбляєть тебя столь многими гръхами! Знаю я, Боже, что

<sup>&#</sup>x27;) II, 497.

ты мелосериь: это и испиталь самь на опытв; ибо ты отобраль няь монхь рукь и посадель на побътань много монхь подданешкъ, которыкъ я пріобріталь въ чеченій вногикъ літъ, да въродтно спасешь и тэхъ, поторые въ смертновъ гръхв находится въ этомъ самомъ костель. Но чтомъ это за милосердіе, когда ты меня совершенно оставиль? Развів оно не нашло би въ своей совровищнице благодати достаточной и для моего оправданія? Зачёмъ же ты отнажаль мий въ ней Воме? Разви моя ангельская природа, мое чисто-дуковное существо но лучше и не важиве, чемь этоть живой мінюнь мервостей и блевотивы (ч. е. человект)? И ты, Воже распятый, зачемъ пожальть для нась и одной канли прови Твоей, а за людей нелель се столь обильно? Акъ! почему не совершилось на одномъ и томъ же врестъ, одною мыслію, одникъ антомъ, сдною жертвою, и ваше спасение также, качь и человеческое? Олнохо нальные каплею врови Твоей. Ты погь бы искупить нась. А если Ты уже топъ сильно полюбиль людей, то за нижь мужно было пролить всю кровь, а за насъ-одну только частичку крова! Стинись Боме распятый! Ибо чвих платять тебв за вто твон мобимим? А для насъ ти помальнь спасены Стиднеь и Ти. Воже, стыдись, канъ благодарны Тебв люди! - 1).

Въ другомъ мёстё Млодвановскій увёряеть, что на смертновъ одрё діаноль будеть говорить человіну назанье (промовідь), исполненное упрековь за то, что онь, человінь, не захотіль воспользоваться столь обимнами средствами спасенія: «Такъ будеть говорить на смертномъ твоемъ одрів діаноль: «Несчастный Для тебя Богь сділался человіномъ, и так вслідствіе этого вошель въ родство со Христомъ. Чтоль жиль ли такъ, накъ его домочадемь? Я разв согращиль, и за это воть уже много тысячь літь горю ві пламени: времи можхъ

<sup>&#</sup>x27;) II, 445.

мунъ началось уже, но въчность еще не началась и танимъ образомъ в буду горёть во вен вековъ. А тебе Богь даваль столько благодати для исправленія, и ты все это потержим! Что же овидаеть тебя? Еслибы я нивль уста длиною отъ адсвихь вороть до самаго трона, гдв сидить твой Искупитель Христось, то я отвервь бы эти уста съ твиъ, чтобы вкусить ве говорю цвлую освященную гостію, облатку, но одну только сотую крошку тела Христова, освящающаго и отв вла избавалющаго. А ты уже такъ много разъ причащался, что еслябы всв эти причащения собрать въ одно мъсто, то навыя уже было бы вложить ихъ тебв и въ роть. Какуюмъ пользу ты получиль оть этихъ причащеній, васколько ты исправился? Вотъ Христосъ умеръ ва тебя, умеръ измученный, да не просто вамученный, но намученный такъ, что небыло гдё ткнуть и булавкой, чтобы не попасть или на рану, или сильную боль, или на м'всто, обагренное вровію. А я, еслябы сталь челов'вкомь, н плюнуть бы на тебя не захотель. Греховное ты гновще, постоянно жалуешься будто бы я тебя искушаль. Не говори этого, ты больше самъ себя искущаль. И какъ бы я осмълнися настранвать тебя къ тому, на что мнв самому смотреть омервительно? Самъ ты устремился въ этому и свободно устремился!» Чтожь ты, человекь, ответишь діаволу за такое казанье, что отвѣтишь? → ¹).

Въ подтверждение последнихъ словъ діавола Млодзяновскій въ другой своей проповёди приводить и фактическія данныя, изъ которыхъ видно, что діаволь действительно гнушается телеснымъ безстудіемъ. Принявши напередъ за основаніе ученіе нёкоторыхъ богослововъ, будто между діаволами есть такіе высокіе духи, которые брезгаютъ телесною нечистотою, съ каковымъ ученіемъ самъ проповедникъ вполей соглашается и

<sup>1) 1, 249.</sup> 

ARRO XORETS MORTERDANTS CTO RESS-TO MUMOROZOMS CHASSININEM caobane Gramengaro Abryctuna: deemones videntes (turpitudinem) oculos claudunt, Млодзановскій приводить слёдующіє примёры въ доказательство поменутой высоты занав духовъ. Первый примёрь происвёдникь заимствуеть у какого-то школьного доктора Голкота: «Одинъ черновнижникъ свойственными ему спосебами зваль нь себ'в разъ діаволя. Долго не являся діаволь; но тоть все продолжаль свои воззванія. Наконець діаволь покавался, но нескоро в сталь яздалена, ватнувши нось. Когда черновнижникъ спросилъ: что за причина такого поведения діаволь отвіналь: -сирадь твоего сластолюбія препятствуеть мий подойти нь теби блиме.» Хрисчівнство, хрисчівнство, до чего ты дошло! самъ сатана гнушается тобою!» «Этотъ примвръ. продолжаеть Млодзяновскій, показываеть, что діаволь гнушается твлеснымъ распутствомъ. Не я еще, сообразне съ словами Августина, покажу и то, что діаволи на это распутство и смотрёть нехотить. Кантипратань равсказываеть, что когда онъ, по приказванию описнопа Камерецкаго, быль пенитенціаріемъ (дуковникомъ), то притила нь нему одня женщина и исповедывалась съ великимъ рыданіемъ, что она сама себе насдинъ гръщила посредствомъ мерзкаго прикосновенія. А исновідывалась она по тому поводу, что діаволь за стэною началь капплать и потомъ съ страшнымъ ревомъ прокрачаль три раза: phi, phi, ры - пфе, пфе, пфеі. Смотрите, самъ діаволь не котвль смотръть на эту скверность-daemones videntes, oculos clavdunt, и потому за стеною сталь. Самому діаволу эта скверность била омерзительна! О гадость, отвратительная больше иса изъбденнаго червани, больше всехъ человъческихъ рвотъ в нзверженій, больше всёхъ стившихъ труповъ! О гадость, COTOPOS CAND LISBOUR PROMISETCS. \* 1).

<sup>1)</sup> I. 850.

Неребравь всевозможные религювно-правственные мотявы ды возбуждения своихъ слушателей отъ греховной летарги, Млодзяновскій въ тоже времи не разъ высказиваеть некоторую неувъренность въ дъйствительности возбудительной силы помянутыхъ мотивовъ по отношению нь его современникамъ. Онъ считаеть этихь современниковь столь глубоко погрузившинися въ тину мірской сусти, что сомивнастки, могуть ли подвіство-BATA HA WELL RABIE ON TO HEGINO CAMUA HAME MOBERANIONY сильныя религіовно-правственныя возбужденів. Поэтому проповъдшина высказываета не разъ предположение, что люди тогда бы только серьеено и подумали в правственномъ исправленін, еслиби Вогь еще и на этом'я свётё сталь употреблять вротивъ никъ возбужденін, похожія на тв, которыя будуть терь пъть гръмники въ будущей жизни. «Не будемъ ожижать, имме мов, говорить Миоденовскій ва однома місті, чтобіх Госнодь началь карать насъ навини нибудь еще новыми наrasanium, notony sto npabocyžie Ero ambeto him otoro mitoro спесобовь. Въ Персін виходить иногда королевское приказаній не вмени король, воторый запрещаеть упиваться виномъ: уньется ито первый разы, тому отражуть ухо; упьется второй разв, отрёжуть нось; сом упьется и третій разв, тогда сму раснаривають на престъ брюхо ножемъ. Всябаствии этого, въ Испагана, хота ото велиній и отоличный городь, никогда ис увисины пранаго ченовъка. Воть еслабы и Господь Воты нашть. захотвать стать болье страшными, то всв вдруги начали бы лучие чтить Его. Пусть бы напр. Господь Вогь поставияь при наждей поповедальне дьяволя—съ приназаніемъ обривать голову всикому ложно исповедающемуся, тогда исповеди были бы гораздо лучше теперешнихъ. А я въдь знаю, что это хотвиъ разъ сдвиать дьяволь. Или, пусть бы ангель ударяль по шев каждаго, кто недостойно причащается: было бы тогда большее стараніе о чистотів души. А віздь вы вимете, что

нёчто подобное ангелъ сдёлаль Удону 1). Пусть бы черная болёвнь бросала всякій разъ человёка о землю въ то время, когда онъ приступить къ тёлесному грёху, что, какъ вы, старожилы, знаете и случалось когда-то въ Польшё: о, какъ бы исправились люди! Пусть бы адскій огонь обняль всякаго, кто разжитается нечистыми вождёлёніями: о, какъ бы меньше стало грёховъ! Я зналь того, который видёль, какъ послё смерти одного человёка дьяволь водиль его, держа въ огненнихъ клещахъ его языкъ, по всёмъ тёмъ мёстамъ, гдё онъ только что нибудь насплетничалъ. Злые языки, какъ бы вы поскромиёли, еслибы и съ вами начали дёлать тоже самое» 3)!

Въ своихъ проповъдяхъ Млодзяновскій не ограничивается указаніемъ и обличеніемъ одникъ только нравственно-религіовныхъ недуговъ современнаго ему польскаго общества. Напротивъ онъ постоянно обращаетъ самое рачительное вниманіе и на полетически-соціальное положеніе своего отечества и здёсь находить еще болье грыховь, за которые оно по всей справедлевости тершеть столь многочисленные быствія отъ вибшних враговъ. Въ первомъ случав, когда т. е. проповъдникъ говоритъ о нравственно-религіозныхъ грехахъ своего общества, которые онъ называетъ гръхами собственно противъ върм и противъ славы и чести имени l'оспода Бога нашего 3), онъ считаетъ помянутыя б'ёдствія наказанісмъ Болівмъ за эти грёхи, карою, ниспосываемою свыше за ослабление веры и нравственности между поляками. Въ этомъ смысле онъ и смотрять на нравственно-религіозные грёхи, какъ на причины бедствій Польши. Когда же проновъдникъ говоритъ о политически-соціальныхъ грёхахъ своей мелой отчивны, о грёхахъ, какъ онъ навываеть

Епископъ Удовъ дъйствующее лице одной легенды, съ которою читатель новнакомится ниже.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I, 287.

<sup>3)</sup> III, 43.

вхъ, in rebus status, относящихся въ правительству Рѣчи Посполитой 1), то считаетъ вхъ мало того что непріятными Богу, который в теперь наказываетъ вхъ и въ будущей жезни воздастъ за нихъ строго, очень строго; нѣтъ, этими грѣхами Рѣчь Посполитая, по мивнію Млодвяновскаго, грѣшитъ сама противъ себя, сама разрываетъ тѣло свое на части, сама дѣлаетъ покушенія на свою собственную жизнь, сама себѣ готовитъ вѣрную гибель, сама отворяетъ безпрепятственную дорогу въ свои предѣлы виѣшнитъ врагамъ. Такимъ образомъ, по миѣнію проповѣдника, политически-соціальные грѣхи Польши, съ одной стороны, сами собою составляютъ уже тягчайшія внутреннія бѣдствія страны, а съ другой служать непосредственною причиною и всѣхъ внѣшнихъ ея бѣдствій.

Какіе же политически-соціальные грѣхи находить Млодзяновскій въ своей милой отчизнъ?

Это, во первыхъ, недостатовъ домашняго согласія и внутренняго покоя въ Рѣчи Посполитой, постояные внутренніе раздоры въ ней, словомъ поливимая анархія. Причиною ея, по мивнію Млодзяновскаго, служить прежде всего враждебное отношеніе шляхты и магнатовъ въ королю и вообще къ правительству, т. е. сенаторамъ. Мы уже говорили, что со временя утвержденія въ Польшт избирательнаго правленія (въ 1573 г.), власть польскаго короля начала постепенно терять свою прежнюю силу и дълаться одной пустой фикціей. Шляхта, (въ особенности высшая, вли, такъ называемые, магнаты) начала съ этого времени главнымъ образомъ сама распоряжаться дълами Рѣчи Посполитой. Но этого мало. Дѣло въ томъ, что шляхта съ этихъ поръ стала въ враждебное отношеніе къ королевской власти.

<sup>1)</sup> Tanze.

Постоянно подоврава короля на тома, булто онь кочетъ ограничить ед зодотую вольность, и учвердить, вы Польше абеоlutum, dominium, пляхта всякій разъ готова была ставь противъ короля въ открытую вооруженную оппозицію. Такъ называемые на языкъ той эпохи рокоши, т. с. отврывно бинты шляхты противь короля, начали съ, этого времени составлять главное содержаніе внутренней исторіи Річи Поснолитей: Современнику Млодзяновскаго воролю Яну Казиміру пришлось, важется, больше других испытать на себя всю, сить шляхетсваго недоброжелательства. Рокоши шляхны особение часты были въ его время. Млодвяновскій далуется на такое вреждебное отношеніе шляхты, въ королю, и видить въ немъ главиййшую причину несогласія, раздирающаго тіло Річні Поснолитой. Одну свою проповёдь, въ которой доказывается тема: великое вло раздвоенное государство, -- Млодзяновскій начинаетъ такъ: «Вольный народъ польскій, дай покой рокошу, потому что его осуждаеть въ нынёшнемъ евангеліи самъ Христосъ. Одни станутъ на сторону вороля, а другіе на сторону рокошанина; а между тъмъ Христосъ говоритъ: не хорошо работать двумъ господамъ» 1). Въ этой же самой проповёди, жалуясь вообще на отсутствие прежняго искренняго дружественнаго отношенія шляхты въ воролю, Млодвяновскій обращается сначала въ Яну Казиміру съ жалобою на подобное положеніе вещей, а потомъ къ шляхтв и защищаетъ предъ нею Яна Казиміра.

«Дёлаю обращеніе въ тебё, наимснёйшій вороль, панъ милостивый, въ тебё, Янъ Казиміръ, послёдняя отрасль Ягеллонской крови: отчего въ твое время разъединилось государство? Отчего составляются партій? Отчего нётъ премняго дружественнаго отношенія государя въ подданнымъ и под

ı, II, 19

давных и государю? Больше объ этом не говорю; потому что не вдёсь этому иёсто».

•Обращаюсь съ носю рачью къ шлахетскому сослевию. Сыновья короны, пестуны вольности, опекуны свободы, владетоли завидной для всехъ народовъ драгоцънности, т. е. вольmure nie pozwałam! Отчего вы такь отвращаетесь оти норолевской власти? Сисизмунда I, прапрадёдь нынёшняго пороля, EBRARACE HDEAL ADVIENE MOREDEANS TEMS, TO MOTE GESCHACHO проспать на груде у важдаво піляхтича. А теперь, Янь Казивіръ, могь ли бы ты проспать безонасно въ дом' напавго? Наше предки россинациати-летияно отпа его вывради съ Исльшу я возложиля на ного вѣнопр ¹), а вы не вывоте прівонат въ съдому чие сыну 2)! Но въдь онъ перат Ягелюнской врови! Въд на побри на Польше онъ (равно вага и очеть его CHIERWARD) OTRASSAICS OTE MIBOLCEON RODONEL AVMAS STEMS CHEскать любовь своихъ подданныхъ. Вёдь не было не одной геперальной войни, на ноторой бы онь не присутствоваль собственной особой, не вань король, а кань тепарищь во всёхъ опасностять и неизгодахь, все добивалсь мобы своивь подданныхь. Владиславъ IV, будучи королемъ, лично присучствоваль на одной только войнь, а пынышній король почти на всках. Отчего же она не польвуется у васа благодарною любовію, равною своимъ королевскимъ заслугамъ»?

Причиною такого непріявненнаго отношенія шляхты къ Яку. Казиміру Млодалновскій считаеть совершенно неосновательныя, по его мижнію, подовржнія разнаго рода, дававшія обильную пищу влеветь и всевозможнымъ сплетнямъ. Такъ, напр. подовржвали Яна Казиміра въ томъ, будто бы онъ, для истребленія вабунтовавшагося войска, пригласиль татаръ.

<sup>1)</sup> Дфло идегь о Сигизмундф III.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>] Т. е. къ Язу Наочийру)

«Знаю я, продолжаеть Млодвяновскій, ето причиною всёхь этих раздоровь и недоброжелательства. Это тъ, которые въ разговорахъ съ поролемъ, или его придворными, не умъютъ ни-TOTO ADVISTO FORODETS. ESES TOASEO TEDRETS MISSITY, S ROPAS говорять съ шляхтой, то только и унівоть что неосновательно жаловаться на вороля или придворныхъ. Не хотёль бы я быть среди таких людей, потому что они такимъ смертнымъ грёкомъ оснорбляють Бога и отечество. Какое средство противъ нехъ? Нужно обращаться въ собственному разсудку и вийсти съ этемъ спращевать разсвазсчива: «Отвуда ты это знаешь»? Возьменъ, напр. недавній свёжій погромъ: распустили мольу, будто бы дворъ пригласня татаръ, чтобы навазать конфедератовъ. Вёдь это быль бы велякій грёхъ, вёдь это была бы величайшая намъна, потому что у насъ в въ вакомъ небудь справедливомъ дълъ король не можетъ судить и наказывать какъ ему угодно, но только после ваконнаго процесса. Теперь спроси же: отнудажь взвёстно это тому или другому? Здёсь можно предположить одно изъ двухъ: или самъ Ханъ написаль къ нему объ этомъ съ приложениемъ королевскихъ писемъ, или говориль объ этомъ ему, или кому нибудь другому; въ такомъ случав пускай они докажуть это; или же разсказаль ему объ этомъ самъ король, или кто нибудь изъ тёхъ, кому король поручаль выполнить свой плань; въ такомъ случав пусть онъ твердо доважеть это. Если онъ почерпнуль свои сведенія не явь тавихь источниковь, въ такомъ случав онъ ничего достовърнаго не знастъ. «Но въдь объ этомъ говориль такой-то его мелость». Къ такому его мелости можно приложеть слъдующее universale: omnis homo mendax, а потому ты спроси его: откуда онъ это внаетъ»? «Но въдь объ этомъ писаль такой-то сенаторъ». Писалъ! вовсе и не думалъ писать, и ты спроси его: откуда онъ это знаетъ? Государь королы мильная чэмь вороль отчена моя! въ согласно, въ согласно! \* 1).

Подоврѣвали Яна Каземіра также и въ томъ, будто бы онъ еще при жизни хотёль назначить себѣ преемника и этимъ отнять у шляхты право свободно выбрать себѣ короля послѣ его смерти. Сравнивая Польшу съ человѣкомъ, впадшимъ въ разбойники, и перечисля этихъ разбойниковъ, Млодвяновскій говорить между прочимъ:

«Большой то разбойник, который вырваль изъ сердца подданных любовь из королю. Великій и то быль бы разбой еслибы ито (не говорю, что это такъ есть на самомъ дёлё), сслибы, говорю, ито захотёль отнять изъ рукъ сыновъ короны свободный выборъ вороля. Потому что, если покража вакой нибудь тамъ клячи пахнетъ пекломъ 2), то что и говорить объ отнятіи такого великаго добра, какъ свободы избранія вороля! Но и то не меньшій разбойникъ, который, подъ предлогомъ защищенія свободы, разсъеваетъ подозрівнія и сплетни и подъ этимъ предлогомъ тонко и спрытно замышъляєть другую какую нибудь неволю» 3).

Всё эти подоврёнія, клеветы, — все это недоброжелательство заставили Яна Казиміра, какъ извёстно, отказаться отъ престола и удалиться изъ Польши. Какъ скоро рёшительное желаніе короля отречься отъ престола сдёлалось извёстнымъ, вездё произошла тревога. Несмотря на всю свою вражду къ Яну-Казиміру, шляхта не ожидала отъ него такого рёшительнаго поступка, — поступка, никогда неслыханнаго въ Польшё, какъ говоритъ Млодзяновскій 1). Сенаторы, песлё совёщанія у примаса, умоляли короля на колёняхъ и со слезами отказаться

<sup>1) 1</sup>I, 28-24:

<sup>3)</sup> Т. е. можетъ повести во адъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 443.

<sup>4)</sup> I, 825.

ers taroro membrenis 1). M name uponos kamers ne octales глухимъ въ такому событію. Лишь только вёсть о намёрснію короля вешля то Млоняниевскаго, который быль въ это время предунальными проповёдникомъ ва Любенев, она обратнися ва Яну-Казаміру св такою васчною річью: «Обращаюсь къ тебі» от речем я, самий вослёдній изт твоих верных подданных. нь тебь, нанасеваній Янь-Казниірь, король в вань вилостявый: пусть народъ твой, пусть твои подданные, ради общественнаго блага, услышать изъ уств твоихь эти слова: misereor suger turbam; 3), - mam mel noregand hapoge stode, koncey sty. Видь это та Польша, которая отца твеего уже не Ягелиона. а только режденного сть Ягеллонки, искала за морими въ Швовін в провозгласила его, ниввшаго всего только 18 леть, а вотому еще не доросшаго для управленія великыть королевствомь, провозгласила, говорю, его королемъ польскамъ! Въдь это та Польша, которая, не смотря на свободную элению, на правоовободно выбирать себй короля, удержала насийдство престоля въ ваменъ роде: такъ, после дяди Сигимунда-Ангуста: вступиль племянникь Сигизмундъ. III, послё Сипизмунда III— сывъ его Владиславъ, а после него ты самъ владеель теперь этой поронові Відь это та Польша, поторає въ твоє царотвованіе прешала такъ много своей и непріятельской прови, что ты въ ней морь би шаваты! Відь эта Польша собщая для тебя и для насъ отчивна: неумели же оне негодна услычать оть тебя: CHOPA: misreeer super turbam-mans make hapoga, mans much этей отчины! Пусть Богъ положити теб'в на сердие то, о чемъ я хоть заочно говорю теперь в чёмы якиму размалобить сердца мовхъ слушалелей» \*)!:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шинтть: «Исторія польскаго и фода» т. П, стр. 847.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Текстомъ проповёди были слова I. Христа: надосердую о народё (Марк. 8, 2).

<sup>8)</sup> I, 324.

Вообще Млодановскій ва свориз поовов'є нам ст. боль-MRMA YVACTION'S OTHOGRACS RE, SHY-KASHWIDY, DDE BOSKON'S, CAVчав защищаеть его оръ подоврвній и нареканій планты. Поначно такое участіе. Предшественника Яна Казиміра. Владеслевь IV, не любиль ісвунтовь, старадок противодействовать вкъ планамъ, в ихи фанстивму протевъ, вновърновъ. Съ встувленіемъ же на престоль Яне-Казиміра, для ісвупловь настель Счастанныя времена: не стесняемые теперь накакамь противодъйствіемъ со стороны правительства, они пріобрами такое симное вліяніе, на общественных дела, какимъ моган покваличься разви тольно, при преднественники Владислава IV. Сигимундь III. Многіе изь нар фачатичеснять навновь васательно ньовроцева приведены были теперь въ исполнение. Вообще Яна. Кариміра не даромъ называють породемь ісочитовъ. влому, понятно, поворимъ, то участів, съ которимъ Млодвановскій относится, въ Яну, Казиміру. При всеми, темъ, цельзя не видерь, вакъ осторожень нашъ проповедникь въ этомъ исс-CRIB. BY TEXT, CAVURANT, ROMA SANOARTE LEIQ OF TARRES BOMBUT сань, габ, во отношеніяхъ, пляхты въ Яну Кариміру, задваловов привиллегін, шля хетокой вольности. Млодаяновскій всегда выставляеть себя вашилинномъ этой вольности, и показываеть. что онъ готовъ стоять, 82 ное истин силеми. Такъ, та самая проповедь, где онъ умоляеть Яна Казиміра одлямить свое наміжьеніе касательно, опреченія отр. польской провым въ общемъ своемь духв направлена, противъ Яна Казиміра. Известно, что поводомъ къ отрененио Яна Казимира отъ престола било нас стоятельное желаніе шляхты, заявленное на сеймі, соявать пот сполитов рушенье. Король не согласился на это, половраван здась тайную цаль чолоряять еще более, ево вополевскую власть, и сейчась, же, непоспеленно, послё, этого заявиль рышительное желаніе отказаться отъ престола 1). Въ той про-

<sup>1)</sup> Генрикъ Шинттъ: «Исторія польскаго народа» пер. Ю. Шрейера, т. П. стр. 346.

поведи, о которой у насъ речь, Млодеяновскій доказываеть, что королю вообще нужно имёть уваженіе въ голосу народа (т. е. шляхты) и что, во всякомъ случав, притяванія короля на absolutum dominium, на право двлать что ему угодно, могуть савлаться пагубными для него же самого. При этомъ проповёднивъ не приминулъ восхвалить слёдующими чертами требуемое шляхтой посполитое рушенье: «корона помышляеть теперь о посполитомъ рушеньи; я тоже не забываю о себи и, по ваврытія трибунальских васёданій, собираюсь и я на посполетое рушенье в желаль бы исполнять на немъ обязанность проповъднява; потому что уже хорошо я подучелся въ этому. Что такое посполитое рушенье? Посполитое рушенье -- это каменный оплоть христіанства, который не можеть быть соврушенъ некакимъ языческимъ напоромъ. Посполитое рушеньеэто средство, воторымъ польскій орель наводить ужась на всъхъ хащныхъ воршуновъ. Посполитое рушенье--это гивадо электоровъ на польскаго монарха. Посполитое рушенье-это вамовъ вольности, источнивъ свободы, драгопенность, вожделенная для многекъ народовъ Европы. Гле же я вычиталь все эти титулы, всв эти похвалы посполитому рушенью? Въ нынашнемъ евангелін, гда говорить Господь нашь: misereor super turbam-жаль Мив этого множества, имвю Я сострадание къ этому народу и пр.  $^{1}$ ).

Яна Каземіра, какъ сказано уже, подоврѣвали въ томъ, что онъ еще при жизни своей хотѣлъ назначить себѣ преемника изъ своихъ родственриковъ. Млодзановскій не вѣритъ, повидимому, этимъ подоврѣніямъ, но въ тоже время доказываетъ мимоходомъ словами двухъ отцовъ церкви ту мысль, что наслѣдованіе верховной власти по крови вредно для государства и что полезенъ только избирательный образъ правленія.

<sup>1)</sup> I, 820.

«Оригенъ говорить: discant electorum principes пусть учатся вороди, царствующіе не надъ вімъ другимъ, а именно надъ избирателеми—succesores sibi non eos, qui consanguinitate generis juncti sunt.... signare, пусть учатся назначать себъ преementors ne uss croen room, et non negligere illum, quem affectus commendat, и пусть не презирають такъ. humanus въ кому свлоняется народная любовь, sed totum Dei judicio de successoris electione permittere, пусть не подкрыпляють себя партіями и закупленными голосами; ибо негодится покунать н продавать голоса съ ущербомъ для посполитаго добра; но пусть предоставляють все это суду Болію и провиденію: to tum Dei judicio de successoris electione permittere. рошо то преемство на престоль, которое ядеть по одной только врови. Златоустъ говоритъ: Lib. 4. in Policratico: Principatus non sanguini debetur, sed meritis et inutiliter regnat, qui rex nascitur et non meretur. Поэтому при всякомъ избранія обращайте вниманіе на посполитость, на тёхь, кого рекочендуеть любовь вороны и посполнтости: humanus affectus commendat» 1).

Вообще Млодзяновскій горячій поборнить избирательной формы правленія. Ему неправится наслідственность, при которой легко открылась бы возможность быть королю въ колибели. Въ одномъ місті онъ говорить: «Король дитя—это настоящее проклятіе. Духъ Св. говорить: Vae tibi terra, cujus гех риег езt. Я полять и скажу о своей Польшів: счастлива ти отчивна, что жезять правленія вручается у тебя посредствомъ элекціи. У насъ никогда не можеть пановать государь въ колибели или риег на престолів».—Такъ-то человівть, въ одно время оплавивающій раздоры короля съ шляхтой, происходив-

i) I 821.

<sup>2)</sup> II, 88.

те всявдение слишком уже развившагося самоволія втой последней, въ другое время съ чувством самодовольства восхваляеть именно тё нункты, на которых опиралось помянутое своеволіе и, таким образом, быть можеть самь того невёдая, подливаеть масла на огонь, а все это оттого, что мемая защитать якобимаго короля, или руководясь просто любовію къ отечеству, гибнущему оть внутренней анархів, онъ съ другой стороны, желаль угодить и всемогущей въ то время плахть...

При презинивать Яна-Казиміра вражда шлихти из вороч лю не ущеньшились. Напротивь она получила для себя еще большую вищу от того, что съ пресъчениемъ дона Ягеллоновь, породи стали избираться изъ среды самой же шляхты, нав магнатовъ. Если и превде, когда происхондение отв дома Якеллоновъ, къ которому кандый полякь чувствоваль ибнотораго рода благоговеніе, сообщало польскому королю печать авторитета, если и при такомъ условіи вражда CHRESHIES ministi ku kopono upondisiace bu spadhexu pasmeparu, to что должно было происходить съ того времени, когда въ воч роли небирался недавній шляхтичь, магнать, потораго передъ этимъ несколько десятковъ другихъ макчатовъ считали равнымъ себъ и даже ниже себя по роду, или по личнымъ достоинствамь? Открывалось общирное ноле для партій и интрыть разнаго рода. Всякій магнать желаль быть королемъ н если ему это не удавалось, то онъ на всю жизнь дёлался врагомъ своего счастливаго соперника, и во всю жизнь равсвеваль противь него клеветы и подовржнія разнаго рода.

Млодвяновскій говорить въ одномъ місті, что отношеніе шлякты въ пресмнику Яна Казиміра (Миканлу Корибуту-Вишневецкому) таково, что «о немъ только думать можно, а говорить небезопасно» 1) Пропов'ёдникъ жалуется на подоб-

³) 1, 37.

ное положение дёль и доказываеть, что оть такой междуусобной вражды нельзя ожидать ничего другаго, пром'в гибели отчивны. «Что намъ въ настоящее время необходимо держаться купы, необходимо имъть согласіе, не буду и этого доказывать канеми небудь полетическими соображениями, состояность нашей воровы. Не буду всноминать и старыхь вещей, происходввшяхь на вашей уже намити, не буду вспоминать, того напр. что всявдствіе вражди между королем'в Владиславом'в IV и королевство наше было опустомено: при Желумиз Водахъ разбито войско и два гетмана взяти въ плёнъ; враждовала шляхта съ Яномъ-Казнијромъ, — принан Шведъ и Москва; воть и темерь нёть дружелюбнаго отношения между моролемъ и шляхтою, -- и мы потерали Каменецъ. Не буду приводить примеровь, но предвожу доказательство изъ самого св. Евангелів. Omne regnum in se divisum desolabitur. Еслиби мы, такъ враждуя между собою, уснали сохранить свое королевство, то самъ Богъ долженъ быль бы погращить въ своихъ словать. А между тёмъ Інсусь Христось нарекь гоордое рёшеніе: omne regnum in se divisum desolabitur. Ho. Геспови. вёдь Польша-это страна, которая служить оплотомъ всего христіанства, desolabitur — падеть?! Но, Господи, віздь цівлая христіанская Европа внастъ, что нътъ конницы лучше польdesolabitur-опустопится?.. Но, Господи, если мы будемъ завоеваны, то какой же другой народъ займетъ наше мъсто и будеть защитою христіанства, особенно когда мы нашемъ мужествомъ, усилимъ турецкое погущество противъ дристіанъ, ибо будемъ воевать вийстй съ турками и за туровъ? Desolabitur потвонеть! Да не только Польша, но и всяксе другое королевство: omne regnum. Поэтому намъ нужно просить Господа Бога, чтобы онъ посмаль намь согласіе. Но какое? такое о которомь церковь будеть пъть въ продолжение этихъ трехъ дней въ своихъ литаніяхъ: ut regibus et principibus christianis pacem et veram concordiam donare digneris—чтобы королямъ и христіанскимъ князьямъ благоволилъ подать миръ и искреннее согла
сіе. Часто бываетъ миръ, но неспокойный, бываетъ согласіе,
но не настоящее, не правдивое; для одного бываетъ Dominica
laetare, а для другого Dominica tristare. Кром'в погибели нельзя
ничего другого ожидатъ для королевства, разд'яленнаго такимъ
образомъ. Поэтому просите Господа Бога нашего о согласіи
между королемъ и шляжтой, и о согласіи искреннемъ, правдявомъ—veram concordiam.» 1).

Вражда шляхты не ограничивалась однимъ только королемъ, какъ самымъ высшимъ представителемъ государственной власти. Шляхта постоянно была недовольна всёмъ вообще правительствомъ Рёчи Посполитой, которое составляли такъ называемые сенаторы. По свидътельству Млодзяновскаго, отношенія шляхты къ сенаторамъ были запечатлёны такими же интригами, подозръніями, сплетнями, какъ и отношенія къ королю. Сенаторы въ свою очередь дёйствовали тёмъ же оружіемъ противъ шляхты, и такимъ образомъ открывалось обширное поприще для домашнихъ, внутреннихъ раздоровъ въ Рёчи Посполитой.

Въ проповъди на день св. пятидесятницы Млодзяновскій, добавывая, что Польша нуждается въ сошествіи св. Духа прежде всего для домашняго согласія и внутренняго покоя, говорить между прочимъ:

«Не будемъ скрывать отъ себя, какое разногласіе существуетъ у насъ между чинами Рѣчи Посполитой. Шляхта постоянно жалуется на сенаторовъ, сенаторы на шляхту, о чемъ лучше только намекнуть, чѣмъ говорить подробно. Я не осуждаю ни той, ни другой стороны, но въ тоже время и нехвалю поступковъ какъ той, такъ и другой. Прицомню обязанность,

<sup>1)</sup> L 128.

воторую важдый должень исмолнять по соейсти. Каждай сторона должна дайствовать примым другой прамыми доводами; а употреблять въ двао интрипи, сплетни, подметным письма, комбучадене одного соеловия протими другого негодится. Потому что все это смертные грбия; и дай Богь, чтобы вы по прайней мёрів наямись въ этихъ грёхахъ. Убить человійм— смертный гріжу; но смертный, конечно, грёхь и онисациями способами уничтовать вадимную дюбовь, черпить деброк ими и отворить ворота, въ которыя бы вощемъ какой цибудь лужной народь, и пользуясь нашими раздорами, «савоеваль корому.» 1).

Другую причину раздерова эт Польтий и возникайтей отсюда анархів Млоданновскій учивываеть въ своеволів шлахты. врозвидения, главника образонт, на сеймахъ. Проповедникъ валуется, что сейни вы Пельше тунчансь презвычайно много времени: прежде, говорить онь, мы отпровили сейны силя на лошедахъ и въ продолжение эрекь чли четирекъ часовъ, а теперь для сейма мело и пести. педбль. « А) А пенку тэмь это дишное время прожодило не въ совыщаннях объ обществен-HOME CLAPE, HE BE COOPERS IN DESCRIPTION OF THE SE 'MYTHER'S HIP тересовъ. 3) Когда вто нибудь видвам, что релиение сейма склоняется на его сторому, онь шмаль : право привруть пре-CIOBYTOC WIC POZWADAM. H TEME REMERTS CERTS SERORIOR CRIM. •Второй поводь, гонорить проповідникь, нь безпорядвань н безновойствемь въ Польнів недаеть ве говорю вольность, ноtomy to delic of the modellate be, he should be been ванишество въ ней. Моло Лоспода Вога мостор чтобы вольное не розмајем на вът пребывале въ Польше, потому что эте піе розучаваю масто помогало и св. ватолической вірув. Но

<sup>\*) 1</sup>II, 220.

a) III, 257.

молю Господа Бога моего и о томъ, чтобы это вольное чів розмават не сділалось оперантельникь и не послужню тибелью для отечества. Нужно остерегаться, нужно пеннять Вога и совйсть. Потому что ито срываеть необходимый сейнъ бесь всякой справедливой, или уважительной причины, тотъ спертно согращаеть.« ¹).

Кромъ мижкетского своеволія, выражавшогося на сеймахъ, Млодзяновскій малуется еще на другое, шляхетское же, своеволіе, выражавшееся превмущественно въ тавъ называемыхъ конфедераціяхь или союзахь (związki) польскаго войска. Тавія конфедераціи быля особенно часты въ царствовавіе Яна Казиміра. Не подучає отъ правительства жалованья всявдетвіе бельости государственной казны, войсно составляло само изъ себя конфедерація и само рішалось вознаграждать свои убитки. Для этого оно занямало королевскіх и духовных именік, грабило EXT JO HEB BOOTHOCTH, HAJACAJO CERBECTOT HA TAMOREH E IDYCIE доходы Рачи Посполитой, и при этомъ объявляло еще военныя постановленія протевъ тёхь, которые бы валумале расторгнуть конфедерацію. Въ Рачи Посполитой откривался, такимъ обравомъ, безнаказанный грабевъ. Страна была разоряема и онустошаема собственными же своеми граждавами: Сравнивая Польшу съ человъкомъ, впавшимъ въ разбойники. Млодзяновскій говорить между прочимь: «Посчитаем»-на свои внутренвіе домашніе разбои. Великій разбой-оти провлатые звіонни и конфедерація, когда онв не справедлявы. Господи, спаси ихи! спаси душу того, ито положиль имъ первое начало, не истреби его домъ, его фамилію, для того, чтоби этипъ примъромъ навазана была вся корона и не впадала въ этотъ грекъ. Я смертно оскорбиль бы Господа Бога (чего съ помощію Его не савляю), еслибы не только указаль на чью либо личность.

. . . .

<sup>1)</sup> I. 37.

но даже еслиби издумать о комъ нибудь; ибо въ такомъ случать в осудные бы ого, не витя для этого ни основанія, ни доказательствъ. Но все это я говорю для предостереженія. Но развіть конець возмъ этимъ разболиъ? Не видить як уже око Госнода Бога нашего того, воторый опять вособновить этотъ грабежь отечества? Если видишь его Госпеди, то увичтомъ его, не, такъ какъ онъ, въроятно, накодится въ смертномъ гратъ, то подай ему, Господи, помощь для того, чтобы ость ономинася и не визлъ въ бездну граха, т. е. въ зачинаніе несправедлявнихъ союзовъ 1).

Особенно недоволенъ Млодвяновскій тімь, что конфелераты грабили духовные (церковные и монастырскія) вывнія. «Что сказать, говорять онь, обь этой, не говорю вольности, но своеволів, когда конфедерація, когда звіонзекъ, когда безправіе само себі назначаеть хивбь, само опредвияеть себі васлуги? Скажите мив, у ещископовъ, аббатовъ и понаковъ не остинеть на охота просить Господа Бога о сохранения Рачи Посполатой, когда они видать, что Рачь Посполитая совершенно не заботится объ вывніку Воміну, и даме хочеть какъ бы вырвать ихъ изъ рукъ саного Вога? • 1). Что сказать говорить еще Млодзяновскій, объ этихъ ввіонявахъ, которые прошли, ограбили, разорили корону, ограбили не 'духовныя; нътъ, а Христовы, а Бомія витнія? Паны ввіоняковые! подъ смертнымъ грахомъ, подъ смертнымъ грахомъ вы обязаны возваградить всв иналіоны убытковы! «Но вёдь наступила аминстия?» Анинстія освобождаеть только отъ юридическаго навазанія, но не отъ обязанностей совести, по которымъ вы все должны возвратить. Осталась напримерь еще у кого нибудь одна лошаль неотданная: тоть, который имбеть ее и можеть возвратить,

<sup>&#</sup>x27;) I, 442.

<sup>9)</sup> I, 87.

не будеть симсейм, если не мовератите. Не чес теворать е вешадили! Въ первомъ звіонней находилось больше тридцали тысять зайсва: теперь посчитайте, сполько бин матрабили съ пелей; пётечень, сель, магазийску! Посчитайте, сполько смени ихъ злачи! Моли теперь венть по внашаніе вой шхі баниемы, растеди и издержва на челядь и положить жа намдато се десолемь, то всина пречить попрайней мара одина талерь на день, то ясякій день они, значить, грабили на траццать тіксіча талеровы! А если посчитать цее время, то скольно это вийдеть малліоновъ! Такъ то, милая отчизна, ободрами тебя, и перомей собственные твои синья 1).

. . . Сконфелерованное войско до трхх перь грабило страну, пова не получало требувной пифры калованья. Правительство было дотого олобо, что не только не могло усмирать войска, вишеднико чат предвловт порядка, но доляно было още, после видачи, жалованы, объявлять конфедератами поливниум, амиистію. Миодаяновскому неправится такая, списходительность правительства. Въ одной изъ своихъ пропов'едей, допазывая тему: хорошее правительство должно быть кногда и строгимъ, Млодавнововій говорить между прочинь: «Не одной бы прошовели нужно для того, чтобы вычислить, что въ Польше требуетъ большей строгости: самая вольность, обращающаяся въ своеволіе, частные витересы, вытісняющіе общественное благо на сеймахъ, да и несправединости, вышедшія изъ береговъ, все это вакъ потопъ задидо отчизну. Но особенно нужна, большая строгость относительно конфедерацій или звіоняковъ. Двіз изъ нихъ мы уже сбыли; поэтому теперь можно говорить о нихъ не обижая никого, для предостереженія молодихъ пановъ, чтобы они, вогда будуть жолнърами, не отваживались на HHXL. D

¹) I, 442.

Следавин навородь, ято Рачь Посполирая действательно обязана диатить войску молованье, полоку что, опи на накод нвбудь негодире яблоко нужно заплатиль. то тимъ болбо за тровавыя заслуги. Млодзяновскій продолжаєть: «Но негодится войску добивалься жалованья посредствомъ вонфедерацій, авіонвновъ нин, поворя по старо-польски, посредствоиъ бунтовъз Бунтъ всегда, всегда есть смертный грахъ. Такъ учить Дома (Аввинатъ, а за нимъ надъ Суаревъ, Овіедо, Дивастиндо, и въ этомъ согласна вся св. теологія. Нужно сказать и то, что войско обязано подъ страхомъ смертнаго граха уступить свое валованье, еслибы этого требовало общественное благо. Причина понятна: общественное благо выше блага частныхъ лицъ; поэтому частное благо должно уступать общественному. Пусть Ръчь Цосполитая совершенно объднаеть, пусть не будеть нивть никакого способа содержать денежное войско. Что жъ? Неужели тъ, которые могутъ, не обязаны послъ этого защищать ввру, отечество и себя самихъ? Кто первый выдумаль въ Польшъ денежное войско, тотъ отдастъ строгій отчетъ Богу потому что онъ вырваль, такъ сказать, саблю изъ рукъ народа. Не денежнымъ войскомъ предки наши воевали и распространили границы отъ моря до моря, которыя мы потеряли при войски денежномъ. Но возвращаюсь къ предмету. Самъ разумъ говорить, что войско, защищая Рычь Посполитую, защищаеть само себя; поэтому неразумно было бы требовать платы за свою собственную защиту, нехотъть защищать себя безплатно. Тотъ же разумъ говоритъ, что нужно уступить жалованье, когда не отжуда ввять его. "

Посль этого проповъдникъ доказываетъ, что конфедераців должны быть наказываемы:

«Ръчь Посполитая должна, подъ страхомъ смертнаго грвха, наказывать за это. Доказательство этого ясно. Ръчь Посполитая должна, подъ страхомъ смертнаго гръха, наказывать за

явния преступленія, ибо для этого и установлени правительства. Конфедараців ме, звіонаки, бунты суть явние смертные грахи; поэтому Рачь Посполитая должна наказывать вхъ.»

«А аминстія для чего?» Отвічаю на это: Слышали ли вы о покойномі, недавно умершемі, ксендзі нашемі Северині Корваті, королевскомі проповідникі, какі оні, стоя на канедрі, сложиві пальцы крестомі и обратившись кі святійшей евхаристін, клялся, что эта аминстія неимість преді Богомі вивакого значенія?»

«Объ аменстіяхъ я сважу вотъ что: Если Рёчь Посполитая могла наказать звіонзви, а не наказала, то тѣ, которымъ это вѣдать надлежить, смертно согрѣшили. Если же она не могла наказать, опасаясь еще большихъ безпорядковъ, въ такомъ случаѣ грѣхъ пока на тѣхъ самихъ, которыхъ нужно было наказать, ибо они довели Рѣчь Посполитую до такихъ обстоятельствъ, что она потеряла даже возможность быть правосудною.» 1).

Обнаруживаясь въ тавихъ крупныхъ размѣрахъ, какъ сеймовое піе розмоват и войсковыя конфедераціи, шляхетское своеволіе вообще выражалось, съ одной стороны, въ ничьть не
стѣсняемомъ пронзволѣ правительственныхъ лицъ, шляхетская гордость которыхъ не повволяла имъ считать себя подчиненными кому бы то ни было, съ другой стороны въ отсутствіи
строгой дисциплины среди польскаго войска. Поэтому Млодаяновскій въ своихъ проповѣдяхъ доказываетъ темы въ родѣ
слѣдующихъ: государство стоить вотъ чѣмъ: «или и илетъ,
прінди и приходять» (въ проповѣди на эти слова евангельскаго
сотника, Млодзяновскій доказываетъ, что такимъ послушаніемъ стоить въ особенности классь воиновъ) 2), или: начальст-

<sup>))</sup> II, 219, 220.

<sup>11, 294.</sup> 

венный мена полневать зависимости и ответственности. Въ проповеди на эту тему Млодалновскій доказываеть, что всякое начальственное лицо должно говорить и думать о себъ, подобно евангольскому сотнику: sum sub potestate — я подвластный человыкь. Для того, чтобы какъ можно рельефиве представить предъ своевольной и гордой шляхтой необходимость послушанія и подчиненія, пропов'єдника доказываета вдёсь же, что сама Вога нодлежить зависимости; Самъ Вогь говорить о себъ: sum sub, не смотря на то, что нътъ на свъть равнато Ему пана, монарха в властителя. Эта зависимость Вожія, по митнію Млодзяновскаго состоить въ томъ, что Богъ, давши человвиу свободную волю, уже не можеть отнять ее и такимъ образомъ оказываеть пакъ бы некоторое concursum suum даме въ томъ случав, когда человъвъ грашатъ; потому что, собственно говоря, Богъ не дезлень бы попускать совершаться граху. Это, говорить Млодзяновскій, выражается в въ св. Писаніи: servire me fecisti in percatis tuis, говорится у пророка Исаін. (43, 24) 1).

Кромѣ анархів и происходившихь оть этого внутреннихь раздоровь въ Рѣчи Посполитой Млодаяновскій часто жалуется еще на несправедливости разнаго рода, вышедшія, какъ говорить онь, изъ береговь. Не разъ, поэтому, встрѣчаются у него цѣлыя проповѣди на такую тему: нѣтъ правды на свѣтѣ, вли: трудно найти правду на свѣтѣ и т. п. Изъ частныхъ чертъ этой несправедливости проповѣдникъ указываеть на несправедливость въ судахъ и трибуналахъ, несправедливости въ сборѣ акцизовъ, податей и другихъ налоговъ вр. Но особенно часто жалуется Млодаяновскій на несправедливости по отношенію къ простому народу, къ крестьянамъ. Нужно отдать честь нашему проповѣднику въ этомъ случаѣ: у него не рѣдко можно встрѣ-

<sup>))</sup> II, 805.

<sup>\*)</sup> Cm. II, 219, 281, 285 m Ap.

тать самыя раныня стравици ва ващиху простиро народа. Типоло фило положение этого навода нь впоит самого кражняго развитія иден щідекотскаго равенства и шляхотской вольности. Всевозможныя притвененія и насилія св одной стороны, слены и стоны съ другой-водъ вся исторія отношеній пілистокой Ричи Посполитой въ простоку вароду. «Я дукаю, говорить въ одновъ мість Мардановсків, что еслибы Господв Богь нашь собрань въ одно мъсто всв слевы бъднаго народа, пролития и проливаемыя въ Польши всявдствіе притвененія и разныхъ несправедивостей, то человекь въ етихи слемкъ могь би ученивыся. Милая Украйна, въ чемъ ты утонула? Въ слезань народи! Милий Каменецъ, ночему ты погибъ? Следами бъднаво нареде принидо из тебв турепкое завоевание! Милая отчина, выса это ты обратилась изъ поролевства въ пимество? Что и гавоою въ внажество?-въ запущенную и на половину дикум восчину. Тебя запиль потокъ слезь бъднаго народа! - 1).

Этотъ бёдный народъ быль, прежде всего, обременяемъ постоянными и частными налогами. Нужно было заплатить, напримёрь, жалованье взбунтовавшемуся войску, жалованье, пифру котораго оно всегда назначало само,—сейчасъ же сыпались на народъ новые и новые налоги. Если же присоединить къ этому несправедливости, происходившія при самомъ собираніи налоговъ и состоявшія въ томъ, что завёдывавшіе сборами требовали съ народа больше опредёленной цифры налога, если присоединить къ этому еще тогдашнее финансовое банкротство Річн Посполитой, недостатокъ хорошей монеты и размноженіе монеты низкаго достоянства, то можно представить себів, какимъ тяжелымъ и невыносимымъ бременемъ лежали на народів всів эти частые и многочисленные сборы.

¹) II. 925.

Вы одной своей пропольдю, нам'йрежалсы денамивате мемун любовь на Богу денасти пелорена: боготима, то Маодановскій неворить: «Я кону пебудить вась на настанцей пропольди любить Бога: А тіми ме? Народь таперь б'ядень, сибсиеми пелупныма, андивами и другима налогами. Постому, чеобы враскотить его мебить Бога, а понаму, что любовь на Богу оста сопроненце, ито она денасть человия боготимь» 1).

Въ разорению отъ нестоянних налоговъ присоединились разоренія и притесненія со стороны жоливровь, особенно въ продолжение длившейся конфедерация войска. Въ это впемя жоливры разъвзжали шайками по селами и местечками и съ ужасными насылями безнавазанно грабили несчастныхъ врестьянь и драми съ нихъ что ни нопало. Млодзяновскій часто жалуется на эту «эколитрскую опрессию, вследствіе воторой быный мужичовъ боится прівода жолибра въ село, какъ страшнаго суда <sup>8</sup>). Предъ началомъ одной войны съ турками, Млодзяновск<del>ій</del> опасается за счастинній исходь ея, принимая во внимніе тв проклатія, которыми біздный угнетаемый жолеврами народъ напутствуетъ войско. «Взирая на обстоятельства вынышнате времени, а предложу содержание прошений въ Господу Богу нашему—и предложу этихъ променій пять, чтобы каждое прошеніе и мольтва были предназначены на каждой изъ патв рянь Господа Інсуса. Четвертое прошеніе въ четвертой ранв l'oenoga Ineyca coctours un touts, strofer l'octous incycs ne обращать вниманія на стоны, рыданія в провіятія біднаго народа. Какъ же это? Думаю, что нъть ни одного прапоримка, деньщика котораго не провленаль бы біздный народь, если не въ темъ, то въ другомъ мъсть. Таково притъснение бъднаго народа, что просто куже смерти. О. какъ много билгожелиний

Dightized by Google

. 4 p ; n

i) II, 107.

s) II, 232.

и благословеній пенесеть за собою войско! Странню и подумать, какь молеть народь Вога, чтобы оно не ушло оть ногамской руки. Какь много есть людей, которые говорять: лучше было бы жить нодь туркомь, чёмь вь такой неволі! Такихь проклятій хвалить не за что, но ті вкі милости (т. е. павы), которые вийють голось на сеймахь, должни бы подунать о томь, что послів опустошенія жоливрами иміній королевскихь и нерковнихь, дойдеть очередь и до вміній шлакетскихь і). Если подобное притісненіе біднаго народа не прекратится, то, павы поляки, потеряете вы Річь Посполитую, потеряете! Просите же Господа Бога нашего, чтобы онь не внималь этихь слезамь и проклатіямь; а то, віроятно, они побыють и завоюють нась предъ Господомъ Богомъ.» і):

Но всего больше, потому что чаще в постоянийе, приходилось въ это время терпёть бёдному народу отъ своихъ пановъ-помёщиковъ. Чёмъ далёе подвигались павы въ гордомъ
сознаніи своего шляхетскаго достоинства, тёмъ тявелёе придодилось несчастнимъ хлонамъ, тімъ съ большею наглостію
цани начали счятать себя существами, принадлежащими въ
навой-то несравненно высшей природё, а съ хлонами обращаться какъ съ рабочимъ скотомъ. Съ одной стороны, хлонъ
работалъ пану сплощь цёлую недёлю безъ отдиха, даже въ
воскресные и правдничные дни, съ другой стороны, онъ не
выёль права распоряжаться собственнымъ своимъ имуществомъ,
даже собственною своею жизнію; все это было въ рукахъ пана,
воторый могъ сдёлать съ хлономъ все, что телько могло придти
ему въ голову.

 На всѣ эти притвененія указываеть и жалуется нашъ проповіднить. «Во время Сагнамунда I го, говорить онъ, поста-

Конфедерати, наиз ни уже свазали, разоряли в грабили больше всего ворозевскій и перкозный видній.

<sup>9</sup> L 124.

новлено было закономъ, чтобы врестьяне работали нану одинъ только день въ недёлю; а теперь мужно бы издать законъ, что-бы они по крайней мёрё одинъ день не работали. Самыя воспросемья и правдинки не для всёхъ теперь свободны.» 1).

Но этого мало. Паны присвоили себь право распоряжаться даже жизнію крестьянь:

«Что у насъ за уважение въ сословио врестьянь? Мало того. что въ евкоторыхъ мёстахъ имъ целую неделю нётъ иккакой свободы отъ работь: прінскивають даже способы, чтобы и въ воскресенья и въ праздники они не были свободны отъ разнаго рода побадовъ, извозовъ и пр. Я знаю, что коровный статуть опредвляеть престыянамь въ недвлю только одинь день работы; положнит, онъ не ученьшаеть работы тамъ, которые работали въ неделю больше, чемъ одинъ день; но онъ даже и не намекаетъ о томъ, чтобы ови работали цълую недълю, безпрестанно. Знаю я и о томъ, что lex tacet, ничего неговорить о томъ, могуть ли паны судить своихъ престыянь на смерть. Что законъ объ этомъ ничего не говорить, это можно былобъ объяснять ob rationes status, какъ говорится. Но чтобы самъ панъ действительно могъ осущдать на смерть въ деле, лично въ нему относящемся, это совершенно несправедиво и протвино разуму, который говорить, что никто не можеть быть судьею въ собственномъ двлв. Законы польскіе самому королю не повволяють присутствовать въ то время, когда разбирается двло laesae majestatis, осворбленія величества.» 3).

Били още и другія частния черты несправодивости палока въ отношеніи въ своямъ престьянамъ. Такъ, въ одной преповіди, доказывая тему, что всякое правленія доляно быть чело-

.' . . . .

Digitized by Google

. 2 :1

<sup>&#</sup>x27;) III, 221.

<sup>9</sup> i, 86.

валныму, Масавороскій говорить: «А то правленіе, воторое нироть прикта надь своими простъявани, человъчное ли вто правленіе? Праважеть шламунчь побить престыяння палками; -- забольсть, сделется налького, умроть крестьянить, и прошело... По врайней мёрё потоиству, женё нужно сделать удовлетвореніе, хотя бы в небыло на это закона. Достанется молодому или новому пану мъстечко въ руки, нашепчутъ ему наушники: «ты панъ, ты и законъ,» — и вотъ все давніе обычаи, привиллегів обращаются въ ничто, выдумываются новые доходы, новые налоги. О, нечеловъчно такое правленіе! Не человъчно и вотъ какое правленіе: наступить новый помѣщикь—по наследству или покупкой, сейчась же приназываеть подать себ'в привиллегін, задерживаеть ихъ у себя, хочеть ихъ отнять и уничтожить. Но панъ помъщикъ! не ты даваль эти привиллегіи, не ты и отбирай ихъ. Приэтомъ бываеть и такая еще хитрость: хотите ли крестьяне, чтобы возвращены были ваши привиллегін?—выкупитель ихъ, принесите новые подарки, новые суммы для этого. По справедливости негодится и это; потому что привиллегіи даны разъ навсегда, и каждый панъ долженъ по совъсти сохранять ихъ. Вольно врестьянамъ подарить что нибудь сновому пану, но негодится въ подарвамъ принуждать насильственно. Можно было бы и больше сказать еще объ этомъ нечеловъчномъ правленіи, но и самъ разумъ, и самая совъсть, лишь бы паны захотъли ихъ слушать, предостерегутъ йхъ.÷ ¹)

Жалуясь на подобныя и другія разнаго рода несправедвичести по очноженію зъ преотъянамь. Мледвяновскій, но польсисму вираженію, падаеть до ногъ деноменьномнымь шанамъ и ушоляєть них необникть Фіднаго нареда: «Другой предметь, говорить въ одной проповіди Мледзяновскій, на который бу-

Digitized by Google

45 4 6

<sup>&#</sup>x27;) II, 227.

деть счанть Духь Св. несправодиность. Ва чением на BEDOSTHON HORYMACTO PEDE STOMS. PRO SE CTREV " HERETERDESSION упревать въ чемъ нябудь трябунаяв; --- нвтъ, 1) но от одной стороны не зачто и упревать, а съ другов стороны вслаба: в было ва что, то имъ милости замѣтилибъ это прежив, чёть ба я началь выговарявать. Въ пакомъ случав; думното ны частант говорить о несправодинести жиживось; объ опротойски жив стрены большемы, чёмь оты самию непрішник жи юбь этовь я не буду говорить, ибо объестомъ, уже такъ васто ібило токов рено. Цатъ, з вимо въ виду другио песправедивость и упила HORODHO HO HOPS, HE ICE CARRON COTHERA HE CE CARON TREATOR а от иними сотнами тысянь народа, т. е. от бильная проссия янами: цапы, не общавите жут пи сами, ни чреез своих чиры вителей! Нать вакона для: вызнается по преотывания что относ шенію ять швахтичу, но только вокона: вомского; и честь другой вяковъ-Судія вофиь Боля. Невоновательно и ведеть по вая то убъяденіе, будто панъ изъ нивнія, повалованняго ему королемъ, или изъ наследственнаго, можетъ извлекать бакую ему угодно пользу и какъ ему угодно. Патъ, такъ не годится! Кресть, анинъ въ коронъ не невольникъ, онъ обязанъ, исполнять только тв работы и платить только тв чинии, на поторые согласия лись его предви, разви только если онь полькуется изъднант скаго именія больше, чемъ его предки. Знайта, что за вре это будеть судить Духъ Святый. » 2).

Воль: тё политическихоціальные лріки. Річи Посполитой; корорыми одо, по мийнію Млодзановскаго, сама діласть, подів шенія на овощ собственную жизнь. Тамело: для пропов'ядика особенно по, что вей эти тріхи целеннялись: у полужов слайо пропов'ядика пропов'ядика особенно по, что вей эти тріхи целеннялись: у полужов слайо пропов'я по сама по сама пропов'я по сама пропов'я по сама пропов'я по сама пропов'я по сама по сама пропов'я по сама по сама

<sup>1)</sup> Проповёдь говорена была въ Любливе — въ присутствии млевовъ голо буната.

<sup>\*) 1, 106—107.</sup> 

ррбхами. Всв. эти энутренніе раздоры, всв эти несогласів можду шляктою и королому, между сонаторами и шляктой, всё эти сплетии, клеветы, интриги разнаго рода, все это перешедшее всякую муру своеволіе, всь эти притесненія и несправедаввости разнаго роде -- словомъ вся эта внутренняя анархія до TOTO INCOMERZA ST. MICTS H ROOSS HORSKOPS, TO COMUS EDSENIS в: самыя безобразныя проявленія са статалясь въ Рачи Посполатой обывновенными, нормальными проявленіями политической живи. У полявовъ исчеть политическій симсль, всявлствіе чего Y HAND HE CHIEC THE H BOSNOMHOCTH BADABO BSCHARTTL HE CAMENA себя: отнестись вритически из своимы поступкамы и спокойвыме глазами разсудка обсудить и оприять свое положение. Жалуется Млодаяновскій, что не видить въ своихъ соотечественникать условій доброй политачесной живин. «Разслічень для нашей духовной пользы, говорить онь въ одной проповёли. Tero man's He goctaets, BB Ten's Coctout's Hame non habent 1)

«Эдёсь прежде всего должни представиться намь всё грёхи и недостатки, которые существують ін гебиз status—въ предметахъ, относящихся къ правительству Рёчи Посполитой. Но и незнаю, Господи мой, много ли межь нами Ты видишь такихъ, которые обращають вниманіе на тё грёхи, которыми оне грётнать противъ statum или противъ блага Рёчи Посполитой! Посёдёли иные духовники, а другихъ уже ильсень во гробё съёла, но ни одинъ еще изъ нихъ не имёль пенитента, который бы исповёдыванся въ этехъ грёхахъ. А между тёмъ достовёрно, что проме грёловъ собственно противъ вёры и противъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ стары и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ стары и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нётъ, чёмъ славы и чести имени Бомія, большись грёковъ уже нейсти имени при представани не представани представани не представани не

ı) Текстомъ проповеди били слова Евангеліа loanua: virum non habenț

той. Большій гріхі заминнять вло отечеству, чёмь упиться; возбуждать домашніе раздоры, чёмь нарушать пость ех мирняцу, осорять пороля сь педданными и подданникь сь перелемь, нежели грабить на дорогі; опустопать Річь Посполитую и разрушать достославный ordinem statuum, чёмь убивать. Но не здісь этому місте: тамь погда-то на стращномь судії увидимь, навія местовія намазанія въ аду будеть терпіть всякій за эти гріхи: 1).

Вросая общій взглядь на печальное положеніе своего отечества, на множество ея грёховъ какъ релагіозно-нравственных, такъ и политически-соціальных, Млодзяновскій, съодной сторони, въ поршей ли педовольства настоящимъ, или же изъ желанія пристыдить поляковъ указаніемъ на славную нёкогда жизнь прежней Польши и тёмъ возбудить въ нихъ охоту къ всяческому исправленію, часто обращаетъ взоры своихъ олушателей на прошедшее Польши и постоянно при этомът твердить, что оно лучше настоящаго. Мало того, что въ какърой почти проповёди Млодзяновскій нёсколько разъ успёсть истати и не истати пожальть о прошломъ: у него есть даже правы отдёльных проповёди, въ которыхъ развиваются темы въ родё слёдующихъ: старые года лучше 2), люди воспоминатють старые года, ибо они лучше 3). и друг.

Между достославными качествами прежних поляковъ нашему проповъдняку особенно нравятся простота ихъ нравовъ, отсутствие всякой роскоши, прямота и чистосердечие, любовъ къ въръ и отечеству, мужество и храбрость—качества, благодаря которымъ поляки, съ одной стороны, наслаждались внутреннимъ покоемъ, а съ другой стороны всегда почти остава-

· .

<sup>9)</sup> II, 84.

<sup>1</sup> L 89.

лись побратолени во освяз ведениния ими съ квиз фибура воднять. Сопременныть поляговы Млодилистий почетають выродками въ сраввение съ нев славными предками и просетв Дука Святага, втобы, она саблаза первыка во всеми полобиния ведевдник: «Виродались мы, жолеги, въ сранични съ преднами нашими: пропаль у весь старопольские примота, прива-Semeorie es prob a emoore es otevectes, erte y hace a moдобія въ этомъ отношеніи съ нашим предвами. Жто доставать намъ вто подобіе? Пусть это будеть лючив деломъ. Пресватый Дуще; потому что одинь только Богь и можеть савлать полявовъ подобными своимъ предвамъ! 1). Постоянныя неудачныя войны, постоянныя поряженія, которыя терпёли поляки въ эпоху Маодзяновскаго и за которыми сабаовало исчезновение то той, то другой провинціи съ карты Річи Посполитой, ваставляють проповъднива всего чаще сожальть о недостатив у современныхъ ему поляковъ старопольскаго мужества и крабрости и возбуждать ихъ къ уподоблению своимъ предвамъ въ этихь особенно вачествахь. «Третій предметь, говорить онь въ одной проповъди, о которомъ въ особещности корона наша должна просить себв Св. Духа, это жоливриое мужество и храбрость. Съ несколькими полвами им когда:то завоевали Русь и Кіевъ; нъсколько тысячь ливонских рыпарей пало вогда-то отъ небольшаго числа польскаго войска; съ такимъ же малымъ числомъ войска Литва при св. Казиміръ разбила нъскольно десятновъ тысячь Москвы. А теперь у насъ пропадаеть крабрость при видь не слишкоми даже многочисленнаго непріятеля. Душе Святый! Ты сошель некогда на Сампсона, и онъ разодраль пасть льву, повалиль огромный дворець; сошель нъкогда на Гедеона, и онъ разбиль трехъ царей. Сойда Господи, въ сердце и нашихъ поронныхъ войсвъ и подай имъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> I, 174.

при неустрашниой храбрости непобъдниое мужество. Довольно ты уже, правосудіе Божіе, насытилось польскою кровію... Въ самой Орде теперь, вероятно, больше польскаго народа, чемъ татаръ; наполнились полаками тюрьмы константинопольскія, галеры турецкія, Египеть, Персія и Индія. Когда же ты. Госноди, сжалишься хоть и надъ заких, но все же надъ христіанскимъ, надъ твонмъ, надъ подвластнымъ Пресвятой Девъ королевствомъ? » 1). Ненравится Млодзяновскому, что въ его время молодые поляви больше думали объ успёхахъ при дворё короля вли какого нибудь магната, или о томъ, какъ бы поскорве жениться, чвить о саблё и военной удали. «Теперь радъ бы панъотецъ, чтобы панъ сынъ занимался Цицерономъ, вле служель на войнъ, а онъ просеть паньотца, чтобы его скорже женили. » 2) Проповъдникъ съ удовольствиемъ вспоминаетъ старые годы «славные годы, вогда молодые люди стремились прежде попытать стастья на войнь, а потомъ уже жениться 3) и ваохочиваеть молодыхь своихь слушателей сь молоду привыкать къ сабив, къ мужеству, къ битвамъ 4). Проповъдникъ приводить имъ въ примъръ Інсуса Навина и Монсев. Когда возвращался Монсей съ горы, на которой пробыль 40 дней, ири немъ быль и молодой Інсусь Навинъ. Снизу изъ еврейских становь имъ обоимъ послышался вакой-то шумъ. «Інсусъ, говорить пропов'ядникь, сказаль при этомь: это военные влики; Монсей отвётиль: ощибаещься ты, я слышу голось поющихъ. Почему одинь и тоть же голось повазался для Інсуса военнымъ влекомъ, а для Монсея голосомъ поющихъ, шумомъ, который обывновенно бываеть въ танцахъ на свадьбахъ? Тутъ ваключается правоученіе для молодыхъ людей: молодъ еще въ то

<sup>&#</sup>x27;) I, 169.

<sup>1)</sup> IV, 589.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 269.

<sup>4)</sup> I. 159.

времи быль Гасусь Навинь, а уже въ немъ билась военная удаль, уже тевелился въ немъ будущій полководенъ; новтому голосъ, который онъ услышаль, и показался ему военнымъ вликомъ; а для Монсея, который привыкъ съ молоду вабавляться при дворъ, и наяву приснился только танець: vocem cautantrum ego avdio. Смотрите, полодне люди, навое уко вивете вы? Звучить им для васъ военная труба, или въ вашихъ ушахъ отлаются бубны, сврипки и намбалы?» 1). Кроив собояванования объ утраченномъ прошловъ и недовольства непохожимъ прошлое настоящимъ, другое чувство выскавываетъ еще Млодвановскій при общешь взглядів на столь многое мномество грівховъ своей милой отчины. Проповънникъ удивляется, какъ это Польша еще стоить, держится, окончательно не падветь среди постоянных внутреннях беспорядковь съ одней стероны, и среди многочисленныхъ бъль вившинкъ-съ кругой. Это чувство удивленія приводить пропов'ядника жь твердому и радестному убъядению, что Польша, не смотря на все нававлени, посываемия ей богонь, находится все таки подъ особеннымь, непосредственнымъ покровительствомъ Вожіниъ. Вогъ наказиваеть Польту больше всёхь другихь народовь; но Онь же и любить ее болве всвиь другихъ народовъ. Такое убъядение служить для пропов'ящика источникомь чувства національной гордости, иоторое онь и выскавываеть не разв весьма зашитнымъ образомъ. За чтоже любитъ Вогъ Польшу? У Млодзиновскаго, не смотра на всв его жалоби на недостатовъ въ Польше ревности о католической въръ, часто и довожьно рельефао пробивается ввдняй мысль, что все-таки католическая ввра благоденствуеть и господствуеть въ Польше больше, чень где набудь, что для распространенія и утвержденія ся здёсь употребляются усилія и труды опять большіе, чёмъ гдё нибудь

<sup>1)</sup> I, 238.

въ другомъ мёсть. Стом частыя у Млодеяновского жалобы на недостатовъ ревности о натолической върв были следствіемъ TORBRO HARACHTHMACO ISSYNTCRACO DAHATHSMA, RCRABMACO MAPS можно скорбе и не разбирая средствъ подчинить всель и все святому реисвому отду: а помянутая задняя мысль была слёлствіемъ действительнаго положенія вещей въ Польше, для вотораго потрудились предъидущія покольнія ісвунтовь. Эта валняя мысль и заставляеть Млодзяновского быть увёреннымъ. что Богъ любить Польшу больше всехь другихь народовъ, даже католическихъ, неговоря уже о другихъ, что онъ есть Богь поляковъ преимущественно и что, если Польша стоитъ и существуеть не смотря на множество столь неблагопріятимхъ условій для ея существованія, то это явный знакъ особеннаго, чудеснаго повровительства Вожія, совершающагося надъ нею. Такая увъренность особенно смело высказывалась Млодзяновскамъ въ то время, когда политическія обстоятельства сколько пибудь благопріятствовали Польшів. Такъ, послів довольно еще счастляваго для Поляговъ окончанія войны со Шведами (при Янь Казиміры, Млодвяновскій обращается въ своимъ слушателямъ съ такою рѣчью:

«Еслибы сказаль мий Господь Богь мой: «назови Меня Вогомъ кавого нибудь народа али королевства подобно тому, какь Я самъ назваль себя Вогомъ Авраама, Исаака и Гакова«, и отпавивалея бы, говери: «Господа! не поручай мий этого дёла, нозложи его на кого нибудь яругого. «Но еслибы Господь всетаки ириказываль мий сдёлать это подъ страхомъ смертжаге грёха, подъстрахомъ совёсти, я отвёчаль бы: уже я, Господы, принужденъ сдёлать это, но только научи меня, чтобы я не описся. Назваль би я Господа Бога нашего Богомъ имперія (тогданней нёмецкой); потому что продолжавшаяся тамъ нёсколько десатновъ лёть война съ еретиками и съ Швецією наконецъ успокомморь 1).

<sup>1)</sup> Млоденовоми дългогъ мяметь на градцатильтиво войну.

Но это уже старая, давно прошедшая вещь, да и война та происходила съ однимъ только непріятелемъ. Поэтому я на вову Господа Бога нашего Богомъ Испанцевъ; вбо у няхъ королевство католическое. Положимъ католическое; но всетаки надъ нимъ не видно въ наше время особеннаго чудеснаго проинимленія Божія; они живуть себ' собственным разумомъ. Въ такомъ случав я навову Господа Бога нашего Богомъ франпувскимь: потому что интересы Франців возбуждають въ себ'в участіе дъ другихъ государствахъ. Но я боюсь этимъ названіемъ поссорить эти другія государства. Поэтому я назову Господа Бога нашего Богомъ португальскимъ, потому что, послё того вакь престоль вдёсь оставался правднымь нёсколько десятковъ летъ, онъ наконецъ занять безъ всякой войны. Правда, великое и это чудо; но все же большія чудеса Господа Бога нашего совершаются на нашей коронв, на нашей милой отчинев. Ибо где Хмельницкій съ присагнувшимъ ханомъ? Нътъ ихъ! Гат Ракочій съ своимъ могуществомъ Семиградскимъ? Потерялъ и жизнь и государство! Гдв Кариъ-Густавъ, вспомоществуемый еретиками? Умеръ! А между тъмъ Янъ-Казиміръ живетъ и корона наша продолжаетъ существовать. Въ одинъ и тотъ же годъ мы и потеряли почти все наше королевство, и почти все отобрали назадъ. Поэтому и назову Тебя, Господи Боже мой, Богомъ поляковъ, Богомъ чудесъй Dominus tecum — Господь съ тобою, народъ польскій! Возлюбите, поляки, Господа Бога вашего; потому что изъ этого одного титула — Боев полякоев — вы видите, какъ Господь любить народъ нашъ! Еслибы Онъ не былъ Богомъ поляковъ, еслибы Онъ---Богъ чудесъ---не быль въ намъ милосердъ, говорилъ ли бы я вресь проповедь въ этомъ богатомъ облачения? А вы стояли-ль бы вдёсь въ этихъ рысьихъ мёхахъ, въ этихъ шолковыхъ матеріяхъ, а ты, женскій поль, въ своихъ украшеніяхъ и драгоцівнюстяхь? Не воздавайте же, поляки, аломъ за добро Господу Богу вашему!« 1)

Въ самыхъ несчастныхъ событіяхъ для Рачи Посполитой Млодаяновскій видить персть Божій, покровительствующій Польшв. Есле, думаеть проповедникь, худо было для Польше въ HEBECTHINE CAYTARNE, TO MOINO ONTE CINC NYES, HOLHARO GRAPOдъющій Богь не допустить Польшу до этого; Онъ и въ этихъ случавкъ явиль ей свою милость. Въ подтверждение этого, Млодвяновскій приноминаеть самыя крупных в свёмія, совершившіяся на его памати событія. »Приномнить себь, говорить онь, тв самыя мелости. благодвянія Божін, которыми Богь проявиль свое покровительство надъ нами, начиная съ казацкой только войны. При Желтых Водах оба гетмана взяты въ шавнъ 2), войско истреблено; кто тогда могъ противостать непріятелю, когдъ корона оставалась безъ вождей и безъ готоваго войска? Все это милость Божія! Умеръ король Владиславъ (IV), вто удержалъ вепріателя отъ завоеванія всей вороны? И это милость Божія! Двинулось войско наше многочисленное, но неисправное въ Пилавцамъ, отправились павы наши, словно на свадьбу, но упіли оттуда несравненно скорће, чёмъ пришли. Что им и въ это время не погноли окончательно, -- и это милость Божія 3)! Непріятель подступаль въ Львову, въ Замостью, дошель до Висли; онъ могь бы удержать все это, канъ завоеванное, - и это милость Божія! После небранія короля Яна-Казиміра, собралось войско корошев, исправное. Но что значить десять тысячь народа противъ нъскольних сотъ тысячь? Войско наше, осажденное подъ Зба-



<sup>1) 1, 13-14.</sup> 

<sup>2)</sup> Потоцкій и Калиновскій.

<sup>3)</sup> Численность польскаго войска, бъжавшаго изъ-нодъ Пилавицъ доходила до 40 т.; имъ командоваль Вишпевецкій. Когда разнеслась молва, что пани уходять, началось общее бъгство. Весь обовь, даже передовая стража были брошени на произволь судьбы. Хмельницкій и Ханъ не върмли своимъ глазамъ, увидя польскій дагерь пустымъ.

радемъ, можно быле на полько разбивь, но стереть съ мира земли, и однако оно не было разбито. И еуе милость Божілі Король раправился на помощь осажденники: уже и самь онъ быль вы онасности отъ орды, какъ вдругъ заключень быль договорь (Зборовскій): осажденние оснобрядены, король съ вейскомъ сласся, та яко милость Божілі Вторгиулась Можна, завладела Литною, квала Любины: ужели щарь немогъ взать и Кракова? 1) И это милость Божілі Поддалась Швеціи великая Подына и малая Польша до самаго Пароминици; веддалась гамь не и Пруссія до самаго Гланска; король отступають са правицу; на помощь Швеціи пришли всигры (съ Ракочіємъ), брангабая? Но вдругь мевріятель началь теривть неудачи; нароль помирился съ короною, корона съ королемъ. И это милость Божілі. 2)

\*Есть у насъ, говорить въ другой своей повдивнией процоведи Млоденовскій, есть тамъ у насъ коронное войско, которое да благословить Богь, но какъ оно немночечновенной Ужели до силь поръ не могла совружить его одна татарская сила, всиомоществуемая при этомъ казацимъ сампивломъ и турециими явычарами? Весь сейть этому дивится. Мы сами должны удивляться, какъ это Богь мокроинтельствуеть намъ! Пель царь турецкій самъ своей особой подь Умань: его мновочисленных войска ужели не моглибъ завоевать нашей короны? Ваявё не лучше было бы визирю иття въ Польму, чёмъ подъ Чагиринъ! Ктомъ этому воспротивиска? Кто переменняв его намёренія? Кто воссорняв ихъ сразу съ двума хриспіанскими государствами? Богъ, Богъ нашъ! И справедливо мы можемъ дивиться этому милосердію Господа Бога нашего! И можеть

Проповъдникъ говорить о походъ въ Подьшу паря Алексъя Михайловича.

<sup>\*)</sup> III, 74-75.

Польша сказать вивоть съ Двюю Богородицею: fecit mihi magna, qui potens est, et sanctum nomen ejus, т

Если Польша стоить, не радаеть окончательно, такъ это нотому еще. что кромъ особенияго попровительства самого Вога, она, но убъядению Миодвановского, находится еще подъ такимъ же новровительствомъ Пресвятой Дави Богородици. Въ подтверждение этого, пропов'ядникъ припоминаетъ накотол рые эпиводы шведской войны: »доказательствомъ тому, говореть онь, что Dominus tecum, корона Польская, служеть для меня в то, что Дъва Богородица преимущественно при тебъ находится. Крепость Ченстоховская! Какь ты выдержала штурмы и нападенія непріятельскія? Развів піведская сила не брала болье врывых и болье защищенных вамковь? Ктожь тебя сохраниль? Дева Богородица, стоящая за поляковъ! Вспомните, что после обета Деве Богородице, произнесеннаго въ Львове, мы начали побъждать шведа в выгонять его изъ короны. 🦄 Для молодыхъ людей припомню вотъ еще что: когда запёли въ Львовъ: Те Deum lavdamus, въ присутствии короля, то погасла одна изъ свъчь на алтаръ. Это принято было ва дурной внавъ и одинъ изъ королевскихъ придворныхъ (который послъ самъ расказывалъ мив объ этомъ), бросился зажигать сввчу. Его милость король воспретиль ему дёлать это: свёча дынелась долго долго и наконецъ важглась сама собою. Свъча короны польской, какъ ты видимо угасаешь! Дують на эту свъчу противные вытры съ востока — силы турецкая и татарская. Сделай же такъ, Дева Богородица, чтобы эта свеча опять важглась и ярко васратила своимъ прежнимъ блескомъ! Про-

<sup>&#</sup>x27;) III, 257.

<sup>\*)</sup> Это было 12 апрыля 1656 г. Во время торжественнаго богослужения въ львовскомъ канедральномъ соборь Янъ-Канийръ вручить себя и Рычь Но-кволитур мокровительству Божісй Матери, кака королеви польской, и принест вийсть съ цалымъ сенатомъ объть—запаться, после изгнания шведовъ, облегчениевъ участи угнетенныхъ крестьянъ. Шинтть: Исторія Польскаго Народа—т. ІІ, стр. 276.

говори въ этой своей служаний корони нашей: Dominus tecum, Польша! « 1)

Млодзяновскій везді титулуеть Пресвятую Діву королевой польской, увёряя при этомъ, что она сама такъ навдотого убъяденъ въ дъйствительной привала себя. 2) Онъ наллежности Пресвятой Леве этого титула, что въ проповеди на правдникъ непорочнаго зачатія Пресвятой Дівы Марів самымъ серіознымъ образомъ доказываетъ непорочность зачатія начень другимъ, какъ только темъ именно, что Дева Богородина есть Serenissima Regina Poloniae—наимсивищая королева польская. Въ этомъ титуль онъ видить, впрочемъ не одно довавательство непорочнаго зачатія, а цёлыхъ три: каж дое слово титула — наизснейшая королева польская — служить, по мевнію пропов'ядника, доводомъ непорочнаго зачатія Богоролипы. И изложивши, такимъ образомъ, два первые довода и приступая въ третьему, Млодзяновскій говорить: этретій доводъ непорочнаго зачатія тоть, что Пресвятая Діва есть не только serenissima—наимсивищая, есть не только Regina—коромева, но и королева польская Regina Poloniae«, и послъ этого начинаетъ расврывать, что »вообще положение и право (законы) короны польской доказывають непорочное зачатіе Пресвятой Девы. « При этомъ проповедникъ абластъ сопоставленія въ родів слітующихь: »Все, что есть самаго лучшаго въ польскомъ королевствъ, чему завидуютъ у насъ другія государства, -- это свобода, вольность. Тавъ и воролева польская потому и выше всёхъ людей, что свободна не только отъ грёховъ умышленныхъ, но и отъ первородной неволи.«

»Основной законъ, на которомъ ходитъ, такъ сказать, завъса нашего королевства, это Rex electus esto—король долженъ быть избираемъ. Королева польская—Дъва Богородица также избрана; ибо св. Писаніе говоритъ: elegit eam Deus.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) I, 14. <sup>2</sup>) IV, 203.

Но этого еще мало; это вещь общая ей со войми прочима святими. Поэтому Писаніе и говорить дальню еt praelegit. Прочіе святие только избрани, ибо они не свободны оть первороднаго грёха; а Дёва Богородина предъизбрана, ибо она избрана безь первороднаго грёха.«

»Право польское говорить: »когда отець шляхтичь, то и потоиство его дёлается шляхетскогь, пріббрітаеть, т. е., права отца, котя бы мать и небыла шляхтинкой.« Nebilis est etiam, qui patre nobili, matre plebeia nascitur.« Мать Пресвятой Дівы Анна вмісті съ мумень своинь Іоакимонь была подъ властію первороднаго гріжа, вслідствіе чего и дщерь ихъ— Пресвятая Діва Марія должна была бы подписть подъ иго этого гріжа; но поелику она есть вмісті съ этимь и дщерь Предвічнаго Отца filia aeterni Patris, то пріобрітаеть и права своего Отца и потому не подлежить первородному гріжу. Она українена пиляхетствомъ первородной благодати« н т. н. 1)

Если Польша еще стоить, не падаеть окончательно, такь это, но убъядение Млодаяновскаго, потому наконець, что она вийеть на небе своимь натроновь сватых вак ноляковь; которые, съ одной стороны, своимъ предстательствомъ предъ Вогомъ, а съ другой явными знаками своей собственной, личной помощи, поддерживають свое земное отечество. Много такихъ патроновъ насчитываеть нашть проновъдникъ; между ними онь часто упоминаеть о Войнёхё, архіепископъ Гибененскомъ, о Флоріані, о Вацлаві, которому посвящень каменный костель въ правовскомъ замкъ 3), о Казимірі, о Япрі (Одровоний) и др. Но самыми уважаемими патрорами, нанбо-ліве любящими свое отечество считаются у Млодаяновскаго Станиславъ Щепановскій, епископъ кравовскій и мученикъ, я

¹) IV, 295.

<sup>7</sup> IV, 270

Спанислава Коста језинта. Перваго, по слована Млодвенове сваго. знаменитий Скарга называетъ зациетой воролей и оросго парода и поворить, ито польскіє пороли коношится вобя вробя св. Станислава, накъ ичема около улья 1). Самъ Млодвановскій называеть его защитою отенества 3) и »самым», древнимь востр вова и Дфон Богородици патрономъ Пальши изъ подаковъ «. 3) Люба Польну, Станиславъ, но словамъ проповёдника, выпросыть в Бола дле Польши другаго совменнаго себь и таного же, усеранаго патрона — блаженнаго Станислава Костку 1). На этого мелокаго Станислева Млоговическій возлагаеть еще больніц надежды, чёма на нерваго, жотому что эготь молодой Сраниоларъ вибль уже случай два раза видило, заявить Польных свою вашиту. Вы знаете, говорить проповыдника, веть во время Хотенской войны этоть фитой явился влужник на воза съ Давой Богородицей и молищимся за ворону, и капой славний насталь после этого покой. А въ наше уже время вторгнулся Абави-Паша съ 100 тысячами войска; съ мебольпинь частомь коливровь даль сму билку Конецпольскій и благонолучно выиграль ес. А когладь это било? Въ вигили (на ванума правдника) блаженнаго Станислава Костан. Гетмань, произ пего, дель своеми войску ловунгь: молодой Ста-MAGAGETA 5) -CBETOR DRIVER, ROBODETE SE ADVIONE MÉCTÉ Мложеновскій объ втомъ же самомъ собитін. -- свягой памяти геливнъ Станислевъ Коненпольскій, гетманъ порочный, признаванся, что въ донь битры съ Абазы-панною онь даль войску долигь: молодой Стимоласк. На серебряной доскв, ворорую ожь после иминесь въ дарь наоне блаженнаго, что въ Львове, онт поже инпинсываль Станиславу свою вобрау. « 1)

<sup>\*)</sup> IV, 270.

\*) IV, 13.

\*| IV, 19.

4) IV, 18.

\*| II, 100.

\*| IV, 270.

Эти ление в знаи попровительства, опесанило Польше Спаниславома Косткою, внушнии Млодзевовскому такое доверей ріс из этому молодому польскому патрону, іступту, что аз одной иза своих произведей оне сорбтусть, для снасенія отвутромамило нападенія туровь после ввятія Каменца-Подельскага, сорершить объть мелодому Станиславу. 1)

Мы проследния въ возможной полноте все те мотивы, BOSEE ROTO PRINT HOCTOSHIO, TAKE CRASSEL, BDAMBETCS COLEDERHIE проповідей Мяодзяновскаго. Чататель ліско можеть вамітить, что нашть процевёдникь стоить на почей практической, что его запамаеть главнымъ образомъ правственно-соціальное и. политическое положение его отечества. Въроучение въ собственномъ синсъв этого слова, почти не нашло себв мъста въ проповідяхь Млодзяновскаго. Въ этомъ случай въ нехъ отразвлось общее направление религиозной мысли и религозной жизни въ Иольшт XVII въка, существенно отличное отъ такого же направленія той и другой въ Польше века предъидущаго. Всян прежде быстрое распространение реформации въ Польшъ и присутствіе въ ней равнообразнихь релагіозныхь секть возбущало самую горячую и миную религіозную діятельность духовенетва и двлало церковную проповидь необходимымь и самымъ главнимъ средствомъ религознаго научения народа, въ видель возможно лучшаго усвоенія отнич народомь истинь воры и предокранения его отъ протестантской сараки, то теперы, потда всею жизнію Польши стали заправлять іступты, погда существование иноверцевь вообущавле вы представителять польсивго вытодичества одинь лишь фанативиъ, горяче и пастоятольно тробовавий постояннаго систематического пресладованія в окончательного уначтовенія дисендентовь въ Польшв, -теперь истинное значеніе и назначеніе пербевної пропервац

<sup>4)</sup> H, 129.

не могло уже вийть ийста во всей своей прежней сили и во всемъ своемъ прежнемъ пространстве. Ограничивъ последнее OBHEM'S TORGED HDABOVICHICM'S, BS OFMEDEOM'S CMECA'S STOTO слова, польская процовіздь, съ легкей руки ісвунта Петра Скарги, стала съ этого времени проявлять въ своемъ содержаніи и характеръ необывновенное обиле новаго, досель неупотребительнаго въ ней мотева -- мотива чисто политическаго. Съ втихъ поръ всякій польскій пропов'яникъ хотель сдёляться политикомъ, всякій счеталь своею непремінною обязанностію судить н рамить съ первовной канедры о делахъ своего отечества. Но такъ какъ, по убъщению всякаго такого проповъдника, преследование диссидентовъ должно было составлять одну изъ самыхъ священныхъ и спасительныхъ обязанностей Рфчи Посполитой во внутренней ед политикъ, то понятно отсюда, что польская проповёдь должна была саёлаться и действительно сдёлалась однимъ изъ самыхъ удобныхъ и могущественныхъ средствъ для возбужденія въ польскомъ обществъ религіознаго фанатизма по отношению въ диссидентамъ. Этихъ последнихъ проповъдники ругали, преследовали насмещками, выдумивали на нехъ разные колкія и бранчивыя прозвища, доказывали весь вредъ ихъ существованія въ Рачи Посполитой, но никогда не старались, какъ было когда-то прежде, съ истинною и законною пастырскою ревностію серіозно и просто раскрывать предъ своими слушателями истины вёры, чтобы этимъ дать имъ самимъ въ руки оружіе противъ протестантской заразы. Впрочемъ, польское общество не могло уже теперь опасаться этой заразы, и это очень хорошо видели и понимали польскіе процов'ядники. Темерь уже было немыслемо въ Польше пробивавичееся прежде вритическое отношение въ папству, сопровождавжееся стремленіемъ совдать національную польскую церковь безъ папы во главъ; невозможны уже быле теперь и тъ прежніе частые переходы поляковь въ ту или другую изъ протестанствихъ сектъ.

Кам в теперь въ Польше существовали протестанти, то эте были постоянно мельчавшие остатки преживы польско-протестантскихь фамилій, потерявніе уже всякую надежду на вополненіе новими, свёжеми членами и, полобно многимъ православених фанеліямь, емъвшіе наконець попасть въ руке іститовъ. Теперь польское общество впработало себъ другой, совершенно отличный отъ прежняго, кругъ внутренней двательности, поглотившей отсель всю его жизнь и налужившей на его характеръ особенный оригинальный отцечатовъ, который трудно было бы найти гдв небудь въ другомъ месть, проме Польши. Крайнее, ненормальное развитие идеи шляхетства повергло Рачь Посполитую въ бездну нигда не слыханной и невиданной авархін-внутренних интригь и безпорадковь; врайній религіовный фанативиъ, соединенный съ піляхетскимъ же презрѣніемъ въ хлопу и его вѣрѣ, вооружиль противъ Польше половину ея подданных и привель ее въ роковому для нея столкновенію съ сосёдями и въ особенности съ Россіею. Погрувившись въ водоворотъ отъ этой внутренней анархів в этихъ вившнихъ политическихъ замвшательствъ польское общество забыло и думать о ваних бы то небыло интересахъ живой религіозной мысли. Гдё было ему думать объ этихъ интересахъ, когда существование ихъ въ извъстпомъ обществъ всегда предполагаетъ нормальное развитие и направленіе общественных силь и болье или менье твердую устойчивость соціально-политических порядковъ, когда вдоровое состояніе религіознаго образованія тісно связано съ таковымъ же состояніемъ умственнаго образованія вообще? А между тъмъ ничего этого небыло уже теперь въ Польшъ; все это составляло невоввратимое достояніе прежнихъ, старыхъ годовъ, составлявшихъ въ некоторыхъ своихъ чертахъ, предметъ зависти для самого даже Млодзяновскаго.

Чтоже пропов'єдники? Они тоже увлеклись общимъ политическимъ броженіемъ, господствовавшимъ въ ихъ отечествъ.

При этомъ один нав инчъ, имби нь виду свои собственные узкіе питересы — интересы своего ордена, прящо потворствовали MINATETCKOMY CHOCHONIO, SAUCEMBAS JACEM Y MCHC-BEJIMONHINTS пановъ; другів же, въ которить не совсёнь еще погасла испра проповъдническаго долга-быть провозвъстниками и защетенвами правды, коти убиствичельно и возвимали эту правду, подявая польскому обществу изкоторые блайе социальные и молятическіе советы, но вся польва, какой можно било окедать оть этихь поистиче блатихь советовь, уничтожалась вредомь, который должны были привесть другіе, ихъ же собственные совъти, исистинъ заме совъти. Мы говоримъ о совътахъ, выходиникъ изъ потребности религіознаго фанатизма. Какъ бы то вирочень нибыль, только двло въ томъ, что и тв и другіє проповедники потерый уже охоту заниматься чисто религознить научениемъ общества, а всё горячо принялись воздёлывать поле то нравственно-соціальной морали, то полатики. Явнымъ правнакомъ такого направленія въ содержанія польской проповеди занимающей насъ эпохи служить отсутствие въ ней ватахизаціи, отсутствіе пропов'ядей, посвященных раскрытію истинъ собственно въроученія христіанскаго. Плодомъ такихъ обстоятельствъ быль упадокъ религіовнаго знанія и религіовнаго смысла въ тогдашнемъ польскомъ ватолеческомъ обществъ.

Объ этомъ ясно свидётельствуетъ изучаемый нами польскій проповёдникъ, повазывая при этомъ и причины этого упадва. Вотъ слова Млодвяновскаго: «Самое большее несчастіе для ватолическихъ душъ это то, то они невнаютъ и непонимаютъ предметовъ своей вёры. То достовёрно, что, если сравнивать между собою мудрёйшаго предиканта (протестантскаго пастора) и посредственнаго католическаго теолога, то лучше внаетъ свою вёру католическій теологъ, чёмъ предикантъ свою. Говоримъ это на основаніи опыта. Но нельзя свазать этого объ обыкновенномъ католическомъ народё. Вовьмемъ, напримёръ

намения, что бываеть депутатомъ на сейвы жатолива, нов-Memb HIMERTEUR AUCCUACHTA: HO ECCTIA. HO DOUTE TOUTOGRAD мудрве оважется еретивъ въ своемъ заблуждения, чвиъ житоликь въ своей выры. Оть чего это происходить? Вина этому въ насъ-Священикахъ, которые не ваботятся о томъ, чтобы учить народь верё; вина и вь католикагь, которымъ не вравится слушать и спрашавать о обрув. Вирочемъ причиною этому MOMBEL CAYMEL GIRE & TO, 4TO ENTOLURE, MELE PRYCHEND DOS+ ность нь потпиной вёрё и множий надвись на эту вёру, чехотать плубие вингать въ нее, а предоставляють это мудраймимъ, которые этимъ занимаются. Не такъ у сретиковъ: болтея дъяволь, чтобы не потерить светсь чадь,-- и воть наснольно пропатотвують натоликань глубке вникать вь овою вёру, на стольноме благопріятствуєть еретичамь, чтобы они понимали свои ваблужненів. Съ другой стороны, еретири не надфится на CDOID BÖDY; MOTTE BREIME BREETS BS HEE HEROTOPHS CRÖSYRICнія вли нокрийной мірі нескодство съ римского церковію. Чтомъ оне делають? Кренью стараются в томъ, чтобы явкать роть своей совйсти и для этого заучивають эту свою свяньную въру (wierzysko) нашеусть, какь наданный урокь.» 1).

Это геторить Млодзиновскій въ приступь нь одной вазы друкь своих ватикизических производей о Свигой Троний, говоренных вит на праздник Патидесатницы. Проновыдникт, повторяемъ, ясно подтверждаеть здёсь сказанное нами выше о состояніи религіознаго образованія въ современномъ ему польско-католическомъ обществъ; онъ самъ хорошо видить драдній упадокъ этого образованія въ сравненіи съ таковымъ же образованіемъ современныхъ ему польско-протестанскихъ обществъ; хорошо видить онъ и указанную нами причину такого упадка; — это съ одной стороны отсутствіе у католическихъ священниковъ и проповъдниковъ ревности къ изложенію истинъ въро-

¹) I, 190.

ученія христієнскаго, а сь другой отсутствіе живаго интереса ES DEARFIGSHEMS IIDEANCIANS ES CANOMS HOJECKONS ERTORETECKONS обществь. Правда, въ другой предлагаемой нашимъ проповъднакомъ причинъ, онъ въ самомъ этомъ упадкъ религіознаго odpasobahia chean torgamharo noleckaro odmectba xovete buдёть превосходство католической вёры предъ протестантскою, o kotopoë ohs otsmbaetca ce tarene iipespžniene; no otebulho, что эта другая причина приведена Млодзяновскимъ только лишь, TAND CRASATD. ALE OTHETEN BATOLETECROS COBSETH H LIR TOFO. чтобы и въ этомъ, повидемому, благонрістствующемъ ненавистникь ему диссидентамъ случав выставиль ихъ въ худомъ свъть предъ своими слушателями. Что же? Не смотря на все это, т. е. не смотря на то, что Млодзяновскій хорошо, говорямъ, видвль правній недостатокъ знанід своей религіи въ католическомъ польскомъ обществъ, ртотъ же самий Млодвановскій едва едва обмольшем двумя катехняеческиме проповёдями о Святой Тронив среди множества другихъ своихъ проповёдей содержавія нравственнаго и соціально-политическаго. Эти промовіди о Святой Тронив сказаны были Млодзяновскимъ после изгнанія аріанъ (содиніанъ) неъ Польши; въ нихъ онъ доказываеть трончность депъ Божества разными подобіями и сравненіями и рживеть разныя вовраженія, направленныя протывь догмата тромчности.

Мы кончили обозрѣніе и характеристику содержанія проповѣдей Млодзяновскаго. Теперь у насъ на очереди вопросъ объ ихъ литературной формѣ, о гомилетическихъ пріемахъ, вообще о художественной сторонѣ проповѣдей Млодзяновскаго.

А. Мацъевичь.

(Продолженіе будеть.)



- 22) Философія опщест и учителей церкви (періо) древних виологетовъ христівнства). Ц. 2 р.
  - 23) Кто быль первый митрополить кіевскій? Ц. 25
  - 24) Диссиине протојерса И. М. Скворцова.
  - 25) Ветхозавътная исторія, его же. Ц. 60 к.
  - 26) О боюслужении правосл. церкви, его же. Ц. 75 в
  - 27) О видажь и ствпеняжь родства, его же. Ц. 40 к. 28) Изслыдование о Тахмуды. Ц. 50 к.
  - 29) Очерки быта древники вереев. Ц. 70 к.
- 30) Сборнике изв лекцій бысших в наставников Ків ской дух. Академіи архин. Инновентія, прот. И. М. Сввод цева, П. С. Авсельева (архин. Өсофана) и Я. К. Амфитектрова. Ц. 3 р. 50 к.
- 31) Пятидес ятильтній юбилей Ківеской духовно Академіи. 28 Сентября 1869 года. Ц. 1 р. 50 к.
- 32) Голось правды, или слово подолянина кь собре тьямь-католикамь, жителямь западныхы чуберній Россії ской Имперіи. Кіевь. 1870 г. Ц. съ пересыякою 1 руб.
- 33) О Богослуженіи воскресном и правдничном є совдиненной церкви Англіи и Ирландіи. Кіевт. 1870 . П. 30 коп.
- 34. Книга для наэмдательнаго чтенія. Изданіе второ-Ц. 1 руб.
- 35. Апокрисись Христофора Филальта, вы первым на современный русскій языкь. Ц. 8 р.
  - 36. Сборники статей для народныхи школи. Ц. 50 1

Печатано по опредъленію Совъта Академіи. Исправляющій должность Ректора, ординарный профессор "Академіи, Д. Посинссов."

Digitized by Google

Въ той же редакців продаются сард, внаги по следующимъ ценайь съ перепынкою:

1) Историч. каиги св. Писанія ветодно завідта, въ русск. пер. сы евр., М. Гуляева. Ц. 2 руб.

report to a destroy over the action of the endings

- 2) Жизнь и творенія бидос. Августина. Ц. 50 коп.
- : 3): Беспосы сельскиго сомщенники, 25 бесбдз. Ц. 50 к.
  - 4) Akoes Rocemus Angumeampoes. IL 75 ROBS
- 5) Беконя Веруламскій, Куно-Фишера (си пергретонъ Бекона). И. 50 вент
- 6) Южно-русское проповъдничество XVI и XVII в. II. 60 к.
- 7) Христіанская наука, или основанія св. перминев-
- 8) Динамика вещества, сочин. Вебера, перев. съ въ-
  - 9) О чинь православія. Ц. 50 коп.
- 10) О переводъ св. Писанія на славянскій языкь. Піна 20 воп.
  - 11) Библейская хронологія. Ц. 60 коп.
    - 12) Императорь Өеодосій. Ц. 30 к.
- 18) Историческое обозрание богослужебных книгь. П. 60 коп.
  - 14): Польская грамматика. Ц. 30 к.
  - 15) Императорь Юстиніань и его заслуги для церкви.
- 16) Сочиненія студентовъ Кіевской духовной Академін. Т. І. Ц. 1 руб.
  - 17) Михаиль Керулларій. Ц. 50 к.
  - 18) Софроній патріархь ігрусалимскій. Ц. 40 к.
- 19) Ученіе св. отцевь подвижниковь о благодати Божіей. Ц. 50 в.
  - 20) О сремени крещенія св. Ольги. Ц. 30 к.
- 21) Кіевь сь его древныйшимь училищемь—академією. Два тома. Ц. 8 р.

# труды

# RIEBCROŇ AYXOBHOŇ ARAJEMIN.

## 1870.

### **АВГУСТЪ.**

|     |                                                                                     | cTp.            |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Сод | BPEAHIE:                                                                            | -               |
|     | Книга пророва Іеремін. Рѣчи 10—12; гл. XVI—X<br>(Переводи си еврейскаго.)           | 113—128.        |
|     | Протоколы васьданій Совъта Кіевской духов-                                          | 1-44.           |
|     | Ивъ талмудической миноологім (продолженіе)  1. Одесницкаю.                          | -               |
| IV. | должение). К. Скворцова.                                                            |                 |
| V.  | Очеркъ исторів базиліанскаго ордена въ быв-<br>шей Польшъ (продолженіе) Н. Петрова. |                 |
|     | М. Линчевскаго.                                                                     | 437—500.        |
| VII | Творенія бл. Іеронима. (Переводь сь латин скаго.)                                   | -<br>- 113—128. |

#### KIEBB.

Въ Типографіи Губернскаго Управленія.

Подписка принимается преимущественно ВЪ РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ; а также въ Москвъ у книгопродавца А. О. Оерапонтова, въ Петербургъ у книгопрод. С. И. Литова.

Цъна за годовое изданіе журнала (12 кн., не менъе 15 печат. лист каждая) 6 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 4 руб. 50 коп.

По той же цвев можно получать «ТРУДЫ» за 1869 годъ. Оставшеся въ редавціи экземпляры «Трудовъ» за первыя девять льтъ (1860—1868) продаются по три рубля съ пересылкою.

Цъна отдъльной внигъ «ТРУДОВЪ» 50 коп. съ перес.

Въ той же редавціи можно получать «ВОСКРЕСНОЕ ЧТЕНІЕ», еженедёльный журналь, съ XXVIII (1864—63) года предназначенный для народнаго образованія, и преимущественно для сельских школь. Цёна за годовое изданіе текущаго (XXXII) года (начинающееся съ Пасхи) и прошедших XXX, XXXI и XXXII годовъ 4 руб. съ пересылкою, а безъ пересылка 3 р.

Въ той же редавція продаются по уменьшенной цінів экземпляры «ВОСКРЕСНАГО ЧТЕНІЯ» за первыя 30 літь существованія журнала. Иміются въ продажі слідующіє годы: І (1837—38), ІІ (38—39), ІУ (40—41), У (41—42), УІ (42—43), УІІ (43—44), Х (46—47), ХІ (47—48), ХІІ (48—49), ХУ (51—52), ХУІІ (53—54), ХУІІ (54—55), ХІХ (55—56), ХХ (56—57), ХХІ (57—58), ХХІІ (58—59), ХХІІ (59—60), ХХІУ (60—61), ХХУ (61—62), ХХУІ (62—63), ХХУІІ (63—64), ХХУІІ (64—65), ХХІХ (65—66). Ціна ва эвзем. вакдаго года съ перес. 2 руб. Выписывающіє единовременно не менів 10 экземпляровь «Воскреснаго Чтенія» прежних годовь платять только по 1 р. 50 к. за экземплярь и получають безплатно «УКАЗАТЕЛЬ къ 25 годамъ Воскреснаго Чтенія. Ціна Указателю отдільно—50 коп.

## изъ талмудической миоологи.

(Продолжение).

#### IV.

Между всёми проявленіями жизни, олипетворенными каббалистами въ лицатъ особеннытъ ангельскихъ силъ, особенное вниманіе должень быль обратить на себя последній решительный моменть этой жизни, къ которому всё народы относились съ боявливымъ, вопроситедьнымъ недоумвніемъ, дрінскивая для него въ воображения разныя фантастическия объяснения, такъ навъ прямое определеніе этого явленія лежить глубже, чемь можеть видеть глазь непосредственнаго наблюдателя. Разумвемъ моментъ разставанія души человека съ теломъ. Если такія простыя психическія явленія, какъ явленія страха, радости, любви, талмудисты связали съ жизнію цёлыхъ ангельскихъ сонмовъ; то они не могли пройти мимо явленія смерти, которая для еврея, до послёдней минуты живущаго надеждою на землъ Мессію, вдвойнъ поразительное и совершенно безотрадное явленіе. Понятно посему, отчего ангель смерти въ талмудическихъ сказаніяхъ принадлежить въ категорін ванхъ духовъ, также какъ всё ангелы физическихъ нравственных страдавій.

Когда приближается часъ смерти человъка, Богъ посылаетъ за дущею его ангела смерти Саммаэла, который немедленно сходитъ на извъстный пунктъ вемли, имъя при себъ ангела хранителя того человъка, который опредъленъ къ смер-

Digitized by Google

ти, и ангела - небеснаго актуаріуса. Приближеніе этого въстника смерти распространяеть ужась на всю природу; его можно узнать по печальному крику и визгу уличныхъ животныхъ, воторыя чуя приближеніе духовъ смерти, со всёхъ ногъ бросаются въ тайныя міста. Особенно страшно бываеть прохожденіе ангела смерти во время общественных бізствій: голода, чумы и под. Грозный ангель далеко вокругь себя распространяеть дыханіе смерти и, какъ ряды сноповь, оставляеть за собою скошенные трупы. Даже после того какъ удалится Саммарль съ извёстнаго мёста, его слёдъ причиняеть смерть тому, кто попадеть на него. Но обывновенно акть смерти совершается такимъ образомъ. Саммарль входить въ комнату больнаго и становится у его изголовья, Челованъ, судьба котораго решается въ этотъ часъ, мгновенно почувствуетъ его присутствіе. Онъ видить кругомъ себя необыкновенный блескъ. распространяемый огненнымъ видомъ ангела и его одежды. Невидимая сила заставляеть человъка поднять глаза вверхъ, и это поднятіе глазъ убиваетъ его. Онъ ясно увидить надъ собою протянутый огненный мечь, на острів котораго висять готовая оторваться адская капля смерти, видить страшнаго ангела, глядящаго на него тысячью глазъ, и въ судорогахъ агонія невольно распрываеть роть, въ который тотчась я падаетъ капля съ меча, долженствующая прекратить движеніе жизни въ человъкъ. Но человъкъ дълаетъ последнее усиле и говорить ангеламь, что ему не пора умирать, и что, можеть быть, они пришли въ нему по ошибит; тогда ангелъ-автуаріусь показываеть ему свитокь небеснаго опредвленія о его смерти. Новая судорга искажаеть лицо больнаго и новая капля падаеть въ его уста и сковываеть члены человъка. Еще одна, третья вапля, и мертвая бледность поврываеть лицо его. Но прежде чемь закроется навсегда глазъ человека, онъ утешается виденіемь Шехивы, какь говорать законь: «не можеть

жить тоть человёнь, ноторый Меня увидить (Исх. 33, 20).» Кромъ Бога, человъеъ умирая видить еще предъ собою и тънь Алама, и при этомъ не удерживается, чтобы не сказать ему жестваго слова за то, что онъ причиною его сцерти. Я сдъдажь одинь грёхъ, и умеръ, отвёчаеть ему Адамъ, а у тебя ихъ сколько?-Смерть не для всёхъ одинакова; для людей благочестивыхъ и милостивыхъ въ бъднымъ ангелъ смерти услаждаеть горечь смертных ванель, и душу береть изътъла легко, вакъ легкую кожицу, накипъвшую на молокъ, но для гръшниковъ выходъ души изъ тъла труденъ, какъ высвобождение терноваго сучка изъ волны. Послёдній вздохъ, послё котораго уже не поднимается грудь человъка, слышить все живущее. Онъ пробегаеть вы тоть и другой вонець земли, заглядываеть въ пещеры скаль и глубины лесовъ, и навывается эхомъ; логда вы слышите, какъ пронесется откуда-то гуль въ долинъ, отравится въ горахъ и замретъ въ отдаления, знайте, что это трубный звукъ смерти. Три звука, говорить талмудъ, проходять по всей вемль: голось ангела Ридіп, когда онъ дождевою тучею проходить надъ вемлею, голосъ городскаго тума въ Рим'в и голось души, выходящей его тёла. 1). Этимъ кончается исходъ души, и ангель смерти удаляется, вымывь водою свой мечь. Посему необходимо, въ случав смерти кого либо, выливать прочь всю воду, какая содержалась въ этотъ часъ въ домъ, чтобы не отравиться смертоносною желчію 3).

Очутившись, такимъ образомъ, внѣ тѣла, высшая душа человъка не можеть начать новой жизни въ другихъ тѣлахъ,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Другіе развини прибавляють из этимъ голосамъ голось срубценнаго илодороднаго дерева, голосъ виби, сбрасивающей кожу, и голось жени, получающей разводъ съ мужемъ. Талиуд. тракт. Іота 20, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Талмуд. тракт. Avoda Sara 20, 3.—Schalscheleth hakkabbala 68, 2. Ialkut chadasch 124, 8.

пова не будеть предано вемей ез превнее тело, но блувдаеть около тела, видерживая нападеніе злыхь духовь. Особенно онасна въ такомъ случат бываетъ для души кочь; оттого нельза оставлять мертваго въ домъ безъ погребенія чревъ ночь. то время, вогда несуть гробь вы могиль, совершается осумденіе челов'яка: являются три ангела, одинь впереди гроба, другой по правую сторону, третій но лівую, и произносять судъ прибливительно следующими словами: «этоть человань вояставаль противь Того, Кто господствуеть надъ высотою в глубиною и всеми четырьми частими вемли, и противъ закона Его», и при этомъ представляють умершему всё злыя дёла, воторыя онъ сделяль. Горе току, у вого длинный свитовъ пороковъ, говорять тени умершихъ, окружая новую душу, цечально следующую нь месту покол теля. - Когда живие удаляются изъ обители мертвыхъ, возстаетъ ангелъ Дума 1) и судить душу и тело. Одинь судь chibbur hakkéfer. Что тавое chibbur hakkéfer? спрашиваеть р. Елісвера одинь ученивь его. Когда человать умреть, отвачаеть развинь, приходить ангель смерти на гробъ его связываеть вновь душу сътвломъ, и заставляеть челована подняться на ноги. Въ рука ангела смерти прпь изъ раскаленнаго жельза. Когда ангелъ первый разъ ударить этой цінью, всі члены этого человіна разшатываются. Отъ втораго удара вся внутренность распадается. Ангель собираеть остатки и бьеть третій разь, отчего существо человъка обращается въ сухую пыль. Этимъ судомъ тавнія вазнятся всв, даже праведники и невинныя двти, кромв умирающихъ въ вечеръ на субботу, и живущихъ въ Палестинъ, которые не истявають въ могилахъ. Въ одной молитей древ-

<sup>1)</sup> Дума этимологически вначить молчание или князь безмолетя гробоваго, какъ у римлянь умершіе назывались silentes а Плутонь богь мертвыхь гех silentum.

нів еврен говорили: «набави насъ отъ влихъ совѣтовы, уболества, отъ всянить наказаній, особенно же наказанія въ шеолѣ и бичеванія въ могаль». Другой судъ червей, ужаленіе потерыхъ также божно мертвому тілу, вана накамиваніе иглой мивому 1).

Эти страдавія въ могнав испытываеть назшая душа пеfesch, которан продолжаеть оставаться въ теле, чека ено совершенно не разсиплется пракомъ. Танинъ образомъ мёсто погребенія есть місто живихь, а не мертвыхь, и еслибы вто ръшился провести ночь между могилями, тотъ услиналъ би, вавъ переговаряваются между собою живущіе въ пробакъ и даже увидёль би ихъ, когда они выподять изъ могиль посмотреть на оставленную ими землю и увнать отъ высшихъ ангеловъ судьбу земли. Одинъ благочестивый человёкъ, равсказываеть талмудь, въ навечеріе новаго года, даль шиллингь нищему, чёмь такъ раздражиль свою жену, что принуждень быль въ нечь правднека удалиться изъ дома и провести ночь на владбицтв между могилами. И воть слишить голось жев-MARIA. POBODAMEN ADVION: HONIENT, HONIGHME BE MIDE, HOGEVшаемъ изъ-ва двери неба 3), что ожидаетъ міръ въ настоящемъ году Я не могу встать отвечаль голось, нотому что я негребена подъ камышевой доской, ступай ты одна и равскажещь мев. — Что же ты слышала жет за двери неба? спросила потомъ остававнаяся темь свою подругу, по возращения сл.

<sup>1)</sup> Sepher jorch chattaim. 66.—Taxu. rp. Berachoth 18, 2.

<sup>3)</sup> По представленію талмуда твердь небесная вибеть двери и окта въ тіжъ містахь, гді небе сопринасается съ землею. «Одинт Исманивлявних, го-ворить о себі Рабба виукъ Канны, привель меня из місту, гді вотрічается небо и земля, къ окну тверди. Положивь на это окно дорожный мізшокъ во время молитвы и ненайдя его по окончаніи молитвы, я сказаль своему путеводителю, что здісь должны быть воркі; по тик отвічаль мий, что мізшокъ унесь тругь небесный и что завтра онь возвратить похищенное. Тали. тр. Вача вайыта 74, 1.

«Я слижала, что въ наступающемъ году выбыеть градъ все, что будеть посвяно въ первый дождь». Услычавши это живой. бывшій на владбиць, пошель и посвяль во второй деждь; такимъ образомъ его нева останась целою, когда все другія были истреблены. Второй разъ наканунъ новаго года тотъ-же благочестивый человёнь отправился на прежнее мёсто владбища и опять слышеть голось: встань, подруга, пойдемъ посмотримъ на міръ и изъ-за двери неба узнасиъ, что будетъ въ слъдуюшемъ году. Не могу, отвъчаль другой голось, потому что у меня вамышевая врышва, поди сама и разскажень мев, что случится. Первая тёнь отправилась одна и возвратившись разсказала, что въ следующемъ году будетъ истреблено огнечъ все, что посъють во второй дождь. Живой человых воснольвовался этимъ извёстіемъ в, посёльь уже въ первый дождь, имвль полную ниву, когда всв были пожжены. Узнавши причину успеховъ мужа, жена его отправилась -- было сама подслушать голоса изъ могиль, но тени стали остороживе и про будущее начего не говорили 1). Въ продолжение 12 мъсяцевъ душа остается при твив; такъ, до этого срока волшебница вызвала тень Самуила и заставила ее говорить, что было бы невозможно, еслибы душа въ это время уже оставила твло. Такъ какъ между погребенными завязываются телесныя отношенія, то посему нельвя погребать рядомъ двухъ человівть, бывшихъ врагами при жизни, чтобы они не продолжали вражды въ могилахъ, и, похоронивши человъка въ одномъ мъстъ, нельвя переносить въ другой, незнакомый ему уголъ. Впрочемъ въ будущемъ всв умершіе еврен будуть перенесены въ Палестину. Богъ пошлетъ ангеловъ своихъ, чтобы они отъ гробницы наждаго еврея, погребеннаго вив обвтованной земли, провели подвемный каналь въ Герусалимъ, и потомъ подняли и встряхнули

<sup>1)</sup> Berachoth 18, 2.

четыре конца земли, и тогда евреи, какъ кожание ибшки, покатятся въ Герусалиму подт масличную гору, гдв и будутъ оживлены росою божественною, какъ сказано: «твоя роса, роса жизни» (Исх. 26, 19). Объ втомъ переходв говоритъ Гегова чревъ пророка (Гезек. 37, 12): «вотъ я открою гробы ваши и проведу васъ изъ гробовъ вашихъ въ землю Израилеву». Этотъ нодземвий путь труденъ для умершихъ, потому что на пути они должны переходить области темныхъ силъ и вести борьбу съ нами. Онасаясь трудностей этого подвемнаго путешествія, Гаковъ и Госифъ завъщали пехоронить себя въ землю обътованной 1).

Но однакожь не все люди находятся поть властію Саммарла и подчинены ваконамъ смерти. Наши раввины учатъ. говорится въ талиудъ, что было шесть человать, которыхъ не коснужся ангель смерти: Авраамъ, Исаавъ, Іаковъ, о которыхъ POBODETCE. TTO OBE EMBLE LOBOLLCTBO BO BCCM'S H HE OT'S ROPO не терпвля (Быт. 24, 1. 27, 33. 33, 11), а следовательно не терпъли надъ собою и насилія Санмарла или смерти: Монсей и Авронъ, о воторыхъ говорится, что они укррав втыдуовъ Ісговы (Числ. 33, 38. Втор. 34, Братие видент виденты виденты в сель. Спертію Монсея и Авропиі тмед базвинающимі Санкав видистив и Маріамъ «Чикланфор відшион за продатель ди вис доположено и вис доположе финальнований выправаний выправаний в пробрам при направания выправания выпра Pripare His 470 alls Asserts of the Castelline o акийслюдого ворозина Права в русца в процем в пробет пробет в проб финарофитосинр. Веронизательновичности Самиавачой виде aun apporte obedda kallen at nabel ober de ober de ober de ober de de ober de sakli дегол на время свой жолього от выболожный тольносто от выболожный выболожный выболожный выболожный выболожный в убьешь меня. Самиавль безпрекословно отдаль орудіе смерти. женства, раввинь сирыгнуль, мер гулоге рочи раст одчавене Сам-

умирають вей твари? Не только птища фенексь съ своимь потомствомъ независить отв Саммазла, отвёчаль развинь не также и весь родъ Іонадава и вой тів, которые вивыми нереным въ рай. Кто же вто именно, спросиль Навукодоносовъ. Энохъ. Серахъ дочь Ашера, Битія дочь Фарасна, Хиранъ жарь Тиропій, Клівверь рабъ Авраама, Еведиелехь, рабъ раввина Імди, Ябець, р. Істоша бень Леви, весь родь Існадава и феняжен Объясни же мей причини, по которыма эти люди спасены отъ ангела смерти. Развинъ началь: Епохъ живой вещель BE DAN ROTOMY. TTO BE OFO EDENS HO GAIG HIROTO DARHAGO CMY въ праведности; Еліеверъ рабъ Авраамовъ, быль сынъ Хама-HO VEHABILIN O MOGRATINA TAPOTEBIMENTO HARE ETO OVIONEA HEDEпель въ Аврааму, жиль праведно и за то введень въ рай живымь: Серахь дочь Аптера, не умерла потому, что привесла Ізкову весть объ Іосифе, потому и сказамь о ней Ізковь: уста воввъстивние мив о живни Госифа не должны вкусить смерти; Битів, дочь Фараона -- потому, что спасла Монсов; Еведмележь потому, что спась изъ грязной ямы пророва Іеремію; рабь р. Інгуды и Ябецв за свою правелность. А рабби Інгома бенъ-Леви вошель въ рай живымъ китростію. Какъ человить благочестивый, онъ быль очень любимь Вогоми и даже самимь ангеномъ смерти, такъ что, коода пришло время умирать равнину, Боръ носладъ ангела смерти съ темъ, чтоби онъ доставалъ раввину предъ его пончином удовольствіе, какого би онь ни помедаль. Раввинь сталь просить Саммарла, чтобы онь указаль ему место въ раю. Саммарль согласился, и они отправились по дорогв въ рай. Но на нути раввинъ сказалъ Саммарлу: дай мив. на время свой мечь, а то я боюсь, что ты преждевременно убьешь меня. Саммарлъ безпрекословно отдалъ орудіе смерти. Но, когда они пришли въ ствнамъ рая, и Саммарлъ, взобравшась на ствну съ раввиномъ, указываль ему его мъсто блаженства, раввинъ спрыгнуль на ту сторому рад, оставивъ СамBABLIA CL CTOPBAHHOM MOLOTO CROSE CHEMMU BL DYRE H HOMMACH вменень Ісгави, которое всус не произносится, что онь не выйдеть вов рад. Чтобы не оставить ложною влятву равишна, ночорый во всю живих строго исполняла кинтец, Бога спределить развину оставалься въ раю живших. Но такъ давъ въ рукамъ рамены останся спертный мечь, то Самиарль принувденъ быль довидаться у дверей раз, не сибя явиться въ міть бесъ знака своей власки. Тогда перестажи умирать на эсмле въ продолжение семи лёть, вока наконець Богь новелёль раввину возвратить мочь, чтобы исполнялись законы міра. Возпраmas met. Dabbuht sactabhet eme ahrela chedth normans. что онь внеогда не обнажить этого страшнаго оругія вы главахъ живыхъ людей. Хирамъ, царь Тирскій, долущенъ въ рай живымъ за то, что пособлядъ евреямъ въ строеніи храма; но, DDOBEAR THEATY ABT'S BE DAID, OH'S BOSTODANACE IN CTAILS BECTH себя какъ Богъ, за что и быль изгнанъ изъ рад и брошенъ въ адъ. Іонадавъ сынъ Редава со всёмъ своемъ родомъ освобожденъ отъ смерти за то, что записаль все, что содержится въ внигъ Іереміи и жиль праведно. Наконець птица Фениксъ не умираеть потому, что не вкусила отъ запрещеннаго плода, когла Ева давала его всемъ живымъ тварямъ, чтобы возставить міръ противъ Творца 1). Кром'в того, ангель смерти не им'ветъ власти наль человёкомъ въ то время, когда онь читаетъ законъ, въ вакихъ случаяхъ Саммарль обыкновенно прибетаетъ въ какойлебо хитрости. Р. Хасда, говорить талиудь, сидель въ синагогъ и читаль законь, когда прищель чась смерти его. Ангель смерти сълъ на кедровую балку синагоги и, когда она затрещала отъ тажести и раввинъ въ удивлении перестать на минуту четать ваковъ. Самияваь вваят его душу 1). Тоже самее слу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ben Sira 15, 2 m 16, 1. Talm. rp. Kethuvoth 77, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тали. тр. Maccoth 10, 1.

чилось и съ Давидомъ. Этотъ царь имёлъ обичай весь субботный день проводить въ чтеніи закона, и такъ какъ въ этотъ день ему опредёлено было умереть, то ангелъ смерти находился въ большомъ затрудненіи исполнить опредёленіе неба надъ Давидомъ. Онъ вышель— было въ садъ около дома Давидова, сёлъ на деревё и крёпко потрясъ имъ. Що эта хитрость не удалась, потому что Давидъ вышелъ на шумъ въ саду съ молитвою на устахъ. Тогда Саммаэлъ подорвалъ лёстницу, по которой долженъ былъ проходить Давидъ; лёстница провалилась подъ царемъ, и онъ, переставши читать слова закова, умеръ 1).

Особеннаго вниманія здёсь заслуживаеть агада о смерти Моисея, воторую мы приводимъ сполна.

- «О владыка міра!—сказаль Ісгов'в Монсей, выслушавши опредёленіе, что онъ не войдеть въ обътованную землю; если ты не допускаешь меня войти въ страну Израилеву, то покрайней мірів оставь меня въ живыхъ, чтобы не умирать мнів.»
- «Если я тебя оставлю жить въ этомъ мірів, отвівчаль Істова, то вакъ же я воскрету тебя для жизни будущей? Кромів того, ты сдівлаеть ложнымъ опредівленіе закона моего, написанное твоею рукою: «Я умерщиляю, и никто не спасеть отъ руки моей. (Втор. 32, 39).»
- «Если ты не хочешь допустить меня въ страну Израилеву, то оставь меня жить между звърями полевыми, которые питаются травою, но наслаждаются жизнію в созерпанісмъ міра. Пусть моя душа будеть однимь наслаждаются жизности и полежности и по
  - пала отъ тяжести и раввин и палены юнкоП» -
- «О...в.индый мірфіндеринго продерживання обращи віндерій віндерій видо продерживання быть птипен въ этом мірф, летать въ детере стороны

1, Ben Sira 16, 2 u 16, 1. Taru, rp. kethuvoth 77<del>, 2, ---</del>

міра, утромъ и велеромъ собирать вормъ себі и снова возвращаться въ гитво свое.

- « longol »
- «Что же значить: полно?
- «Значить: полно говорить тебъ, потому что все это невозможно для тебя.»
- «Видя невозможность увлониться отъ пути смерти съ помощію вавихъ либо тварей земли, Моисей взяль свитовъ и сталь писать на немъ таинственное магическое имя, а также пъснь свою (Втор. 32 и д.). Еще Моисей не вончиль писать, какъ наступиль часъ его смерти и на небъ произопила слъдующая сцена.
- «Поди и принеси миъ душу Моисея, сказалъ Ісгова ангелу Гаврінау.
- «О, владыва міра, отвічаль Гаврінль, мні ли видіть смерть того, вто по значенію своему равень шестистамь тыся-чамь евреевь!
- «Такъ ступай ты, обратился Ісгова къ Миханлу, и принеси мнъ душу Моисся.
- «О, владыка міра! отвічаль Миханль, я его учитель, а онь быль ученикомъ монмъ 1); какъ же мий видёть смерть его?»
- «Затёмъ Ісгова обратился въ злому духу Саммарлу: иди и принеси мий душу Моисси.
- «Саммарлъ всталь; гнъвомъ и яростію одъль лице свое, подвоясался огненнимъ мечемъ и вышелъ противъ Моисея. Но, увидъвши, что Монсей сидитъ и пишетъ таниственное имя и ляцо его подобно блеску солица, а самъ онъ какъ ангелъ Іеговы, Саммарлъ поняль, что это необычное посольство его ва



<sup>1)</sup> Всё замёчательные еврен ниёють особенных учителей на небё; такъ Адама учить Разівль, написавшій для него первую книгу, Сика—Іофівль, Авравив—Падвівль, Іакова—Рафавль, Іосифа—Габрівль, Монсея—Заганзагель и пр.

душнами, и отъ стража дожго не нашелся, что сказать вождю израильскому, когда тотъ замътиль его присутствіе.

- «Я пришель, робко началь Саммаэль, взять чвою душу.«
- «Кто прислаль тебя? спросиль Монсей.
- «Тоть, кто сотвориль вов твари.«
- «Ты не можешь взять меня.«
- «Души всвхъ, которые приходять въ міръ, состоять въ моей власти.«
- »Но у меня силы больше, чёмъ у всёхъ приходящихъ из міръ.«
  - BE TEMB RE COCTORTE TRUE CHIA?
- -Я, сынъ Амрама, вышель изъ чрева матери моей образавнімъ, потому что нието не могь бы образать мена. Въ тотъ же самый день, вавъ я родился, я отврылъ уста свои и говориль съ отцомъ и матерыю, сталь на ноги, и не сосаль груди. Когда миж было три мъсяда, я пророчествоваль, и предсвазаль, что я получу законъ изъ пламени огненнаго. Поств того и вошемь въ палаты царскія и сняль ввиець съ годовы царя. На восемнадцатомъ году я твориль чудеса въ Есиптв и вывель 600,000 предъ глазами египтанъ, разделиль море пополамъ, превратилъ горькую воду въ сладкую, восходилъ на небо. вель борьбу съ ангелами и получиль огненный законъ. Я быль поль престоломь величества кетовы в говориль съ Намъ лицемъ въ лицу. Я побъдиль высшим ангеловъ и отвршть тавиства ихъ сынамъ человеческимъ. Получивши закомъ изъ правой руки Істовы - пусть будеть благословенно ныя Его! - в научиль ему Ивранльтинь. Я вель войну съ двуми геромин народовъ міра Опхономъ и Огомъ (числ. 21. 23. и дал.), теми великанами, которымъ во время потопа вода недостигля выше колънъ, и поразилъ ихъ такъ, что солице и луна остановились въ изумлени въ высотв небесъ, - я поразиль ихъ палвою, которую навль въ рукахъ, и убиль ихъ. Есть ли ито

либо въ міръ, вто могъ бы сказать о себъ, что дибо подобнов? Прочь же отсюда нечистый! не взять тебъ дущи моей«.

«Ангелъ смерти возвратился на небо, и разскараль Істовъ о случващемся. Но Істова вторично посладъ его за душею Монсея. Снова спустился на замлю ангелъ смерти, сталь предъмонисемъ, и уже разденъ мечь изъ ноженъ, накъ Монсей схватилъ жезлъ, на которомъ было написано таимственное имя и ноторымъ онъ раздълилъ море, и ударилъ имъ Самиавла; затъмъ бросилъ въ него рогъ своей святости и вышибъ у него одинъ главъ. Но въ это время Монсей услышалъ голосъ съ неба; »цъль жизни твоей кончена.«

»О, Владыка міра! вамолился Моисей, вспомни тоть день когда Ты авился мий въ пустыні в скараль: Я посыдаю тебя вывести нев Египта народь мой, Израиля. Вспомни тоть день, когда я стояль на горі Синай, и оставался тамь 40 дней и ночей. Умоляю Тебя, не отдавай меня въ руки ангела смерти.

»Не бойся, отвічаль голось съ неба, Я самъ приду за тобою и устрою твое погребеніе.

«Когда Монсей приготодидся из смерти, и очистился, кака серафии», Ісгова сошель съ неба, имън при себъ трекъ авгеловъ: Миханлъ Гезрина и Загаргела. Миханлъ приготовилъ смертный едръ Монсею, Гавринъ—подрывало для головы нам самаго танкаго льна, а Загаргелъ—подрывало для ногъ. Монсей легъ и Ісгова сказалъ ему: «смежи глаза свои, Монсей, ч и Монсей авкрылъ глаза. «Сложи руки твои на груди и протани ноги». Когда Монсей исполнилъ это, Ісгова сказалъ дущта его; дочь моя! сто двадцать латъ опредължа. Я тебъ жатъ въ тълъ Монсея, теперь пришелъ конецъ этому времени, выйли изъ него немедля.

»О, владыка міра, отвітала душа, я знаю, что Ты Богь всіхъ дуковъ и всіхъ душь, и что души живыхъ и мертвыхъ въ руків Твоей, и что Ты меня образоваль и послаль сто двадцать лёть мать въ тёлё Монсея. Но есть ли въ мірё тёло чище тёла Монсея, чтобы я могла перейти въ него? Потому мнё хотёлось бы продолжать жизнь въ Монсеё.«

»Выйди не медля: Я возьму тебя на высшее небо предъ тронъ свой, въ среду херувимовъ и серафимовъ.«

»Душа еще хотвла возразить, но Ісгова навлонился и ноцвловаль Монсея, и въ этомъ поцвлув унесъ душу его « ¹)

Образъ Саммарла и его отношенія въ евреямъ, высказанныя талиудистами, замібчательными обравоми подтверждають свазанное нами прежде о взглядъ евреевъ на свое рабство между другими народами. При ближайшемъ разсмотреніи не остается сомнёнія, что Саммарль, могущественный царь всего міра, семедесяти явыческих народовь, исполняющій у талмудистовь обязанности палача между людьми, и съ этою цёлію носящійся постоянно съ міста на місто, есть ни что иное, вавъ поэтическій образъ ремскаго императора. Именно: Саммариь навывается обывновенно у талмудистовъ царемъ Едома. Но есть безчисленныя свидетельства, что провлятый Ісговою Едомъ для раввиновъ быль Рими. Такъ р. Соломонъ, объясняя слова (Числ. 24, 19): »и погубить онъ могущественный городъ, « говоритъ, что здёсь разумёется велиній Едоми, который есть Римь. Кимм въ толкования на пр. Авдія говорить: »все, что пророки говорили объ опустомении Едома. нужно разуметь о Риме и т. п. 3) Поводъ ка такому взгляду могла дать тиранія многихъ римскихъ императоровъ, изъ корыхъ всв, даже тв, которые въ преданіяхъ другихъ народовъ прослыми элюбовью человъческого рода«, въ талмудъ представляются въ самомъ отвратительномъ виде 3) Особенно не

<sup>1)</sup> Devanim rábba 246, 2, 3, 4.

²) См. Lexicon talmud. Buxtorfii подъ словомъ: 🚞 ארכים.

<sup>3)</sup> Даже императоръ Константинъ великій трактустся великимъ безбожинкомъ. (Majene jeschua 78, 4).

носчаствивнось здёсь чоловіно мобивому императору Титу, который въ еврейскихъ сказаніяхъ является вввергомъ, оканчивающимъ жизнь въ ужаснъйшихъ мученіяхъ, ниспосланныхъ Богомъ за его влодения. 1) Еврен и не могли несчитать извергомъ того, вто нанесъ последній ударь ихъ самостоятельной - жизни; разрушить храмъ Ісговы, по представленію еврея, вначило вызвать на борьбу Ісгову, на что могь решиться только самый тенный герой ада. 3) Нёкоторое возражение можеть представить здёсь взглядъ еврейского историка. І. Флавія, который всячески старается выставлять на видъ преврасныя свойства души и человъколюбіе Тита, а въ объясненіе разрушенія храма говорять, что легіонарь, бросившій зажиенный факель въ іерусальнскій храмъ, делаль это по сверхъестественному влеченію, безъ всякаго приказанія со стороны Тита. Но взглядъ L Флавія рішительно не быль ваглядомъ народа. Какъ навістно, историческій трудъ Іосифа подвергся предваритильной цензурь Тита, написавшаго собственноручно приказъ объ обнародованіи этого труда. Такимъ образомъ еврейскій историкъ есля и не писалъ совершенно по диктовив Тита, то, конечно, долженъ быль писать такъ, чтобы императоръ остался доволенъ своею характеристикою. Между тъмъ по лътописи Сульпипія Севера, именно Тита, вопреви тогдашней римской тактикъ, и выгодамъ имперів, настоявь въ военномъ совъть, чтобы

<sup>1)</sup> Когда Тить возвращился изъ Палестины, поднялась на морѣ сильная буря »Видно Богь еврейскій силень только на морѣ скасаль царь; если онь въ самомъ дѣлѣ могумественъ, то пусть ведеть войну со мною на сушѣ.« Я повию противъ тебя, отвъчать голосъ съ цеба, малѣйшее изъ монхъ созданій—комара. « Комаръ величиною съ голуби проникъ чрезъ ноздри Тита въ монгъ, долго мучелъ императора и былъ причиною его смерти. Gittin 56, 2.

в) Замечательно, что въ греко-римской мноологіи Флегіасъ, царь Лапитовъ, разрушившій крамъ Аполюновъ, назначенъ перевощикомъ мертвыкъ въ гартаръ (Aen. VI, 618, Вирг. Ср. Дант. Адъ пъсн. VII, 19).

городъ, который Плиній называль лучшимъ не томко въ Іудев, но и на всемъ востояв 1) быль преоращень въ пенель. И придворный поэтъ, Валерій Флавъ, обращаясь въ младшему брату Тита, Домиціану, представляль Тита.

Solymo nigrantem pulvere

Spragentemque faces et in omni turrefurentem.

Къ атому нужно прибавить, что и всё герои Греців и Рима, вмёвшіе завоєвательные планы на малую Азію, въ томъ числё и на Іудею, представляются у талмудистовъ въ самомъ дурномъ видё <sup>2</sup>). Достаточно указать здёсь на еврейскія сназація о великомъ Александрё Македонскомъ <sup>3</sup>), котораго раввины то и дёло ваставляють признаваться въ жестокости и глупости.

<sup>1)</sup> Hist. natur, Y, 70.

<sup>\*)</sup> Съ техъ поръ, какъ мёсто виператоровъ въ Римё заняль папа, таже тень мала и на него. Подобний взлидь обнаруживаеть самое название напы у палиудистовь развительное.

<sup>3,</sup> Воть замвчательнейшія талмудическія сказанія объ Александре Маведонскомъ. Лесять вопросова Алексадира мудрецама Юга. «Что дальше, земля ли отъ неба или востоиъ отъ запада»? спросиль онь иль.--«Востогь отъ запада, отвічали мудрецы, потому что когда содние находится на востоки или на вападъ, им можемъ смотръть на него, а когда оно надъ нашими головами, им не можемъ смотреть на его блескъ».--Что сотворено прежде небо или земля? Небо потому что свазано: свачала сотвориль Вогь небо. -- что сотворено прежде: свыть выи выв. ? На это ныть отовта.-- Вто пожеть индеаться мудринь? «Предвидящій будущее».-- Вто героемъ?--- Удерживающій свои страсти.-- Вто богатымъ? «Довольный своею участію»?--Что должень делать человевь, чтобы жить?--Пусть убиваеть себя. - Что ділать, чтоби умереть? Нужко жить (т. с. роскошно). -Что далать чтобы сенскать благоволеніе?--Удаляться отъ власте. --Гда лучше жить, на море или на суще? На суще, потому что мореходим не условенваются, пока не вийдуть на сущ. -- Кто изъ вась уми се? Мы всь равны. -- Огчето вы аротивились мить? Сатана одолжив.-Но а велю вазнить вась? Царю неприлично лгать (т. е. ты объщаль вамь бозновазанность за отматы). -- Тогда царь приказаль одёть мудрецовъ въ пурноровыя мантін п возложить на нихь золотыя цвин. И сказаль царь мудрецамь: я хочу идти въ страну африканскую - Ты не можешь идти туда, отвъчали мудрецы, потому что на дорогъ стоять горы

Итакъ ангеломъ смерти у опресвъ явияся римсий въщераторъ—тиранъ. Уже одно подчинение еврея чумой вдясти наманъ не мирилось съ его взглядемъ на свое значение; но быть рабомъ тирановъ назалось евреямъ совершеннымъ изъращениемъ болественныхъ порядновъ въ мірѣ; еврев порфшили, что наминается нарство тим в тъни смертной и что самъ царъ

тим. - Но я долженъ идти туда и спрашиваю у васъ совета. - Въ такомъ случав возьий ливійских ословъ и перевези на них свое войско, а въ томъ мисти. тай антиниются горы тин, принями неревку и тяпи ее до тих порь, пока перейдень парство тик, чтобы котоже но веревий моворатиться назадъ. Навы инишель такимь образомь въ страну африканскую, которая населена была охивии женщинами и хотель воевать съ ними. Но оне сказали ему: для чего тебе восвать сь наме? если ты побраниь, то скажуть: онь побранть женщинь; если же we woodship, to distryri: o, tebod noodsteening meaningship! Take bullocute же кабот, спасств дарь. Ему винести золотие кабои. Разве у васт. Едеты виде золотой хивоъ?-А если ты хочешь простаго хивоа, то разве его неть въ твоей странв, что ты зашель такь далеко искать его? Выходя изъ города, царь написаль на воротахь его: и, Александрь Македонскій, быль всю жизнь глупцоли: HOER BE EPHENETS BE SEPRESHIVEYED CTORBY, CTORBY MEMBERS, W RAYTMACK V BANK мудрости. (У Плутарка есть подобний разсказъ о десяти гимнософистакъ, которынъ Александръ предлагаль вопросы см. Vita Alex. LXXXV). 2) Александръ, осначения жрамь і ерусалинскій, жогімь проникнуть йь святая святых і. Гейбикбень-Писаса, пробожавий Александра, остановиль цери. Раздосадованный Алеж самурь свазаль: выведин изъхрами, я выровняю тебю твой горбы (Гевина быль горбать). Исли сделаеть эго, бувечаль равению, получены большую плату в вросивнени велимин мистеромь. 8) Алексийльи примель нь Аврику. Между твиъ къ парко этой страни пришан судиться два человека. «Госудорь, имчани двих мов живи, и муниль вого у этого теховава, которий примель со мною, пустинь. **Нача**ть я рать из ней землю и нашель пладь. И сказаль я ему: вобъив себъ свой влидь, выда я купиль тойько землю, но бе кладъ. Не привы-ли s. someth rocygams? Bean ent easts exerts .-- He adms touche store enchange CROWD DEFE. META HOPFOR HAVELY FUNDONTS: HDARRHERN HADE! If THERE EAST H STOTE человань болеь присвоить себ'в чужое. Вели сму выть себ'в миндъ, потому что я вродаль ему протошь и все, что въ ней находится».-Подужавь немного, царь повремь едного изъ ниха и спросиль: есть у тебя спике Есть отвечаль онь. А у теба сеть дечь? спросии навы другаго. Исты отвачаль тота: Ну тека: жениет иль другь на другь и пусть майдений мидь будеть ихв приминимы. --Тяжущесь ущи допольные и спостивне. Но Аленсандръ не могь сприть сво-

тим править міромъ на римскомъ престоль. Полобное прелставление совершенно понятно съ психологической точки врънія: въ воображеніи народномъ часто человѣкъ, совершившій убійство, навсегда соединяется съ самымъ актомъ совершеннаго имъ убійства, такъ что наконецъ въ представленіи о немъ всь человъческія свойства, даже яногда самый виль человьческій, вытёсняются новыми чертами выражающими одну идею убійства 1). Большаго выраженія страха, внушеннаго полланнымъ римскихъ правителей, нельзя представить. Еще болве выясняеть образь Саммарла дальнейшее описание. Огненный мечь, съ которымъ является Саммаэль, есть мечь римскихъ императоровъ, которые сдёлали его символомъ своей власти и съ которымъ обыкновенно авлялись народу. Что это необыкновенный воинскій мечь, видно изъ того, что Саммарль не употребляеть его какъ орудіе смерти, а держить только какъ знаменіе своей власти. Этотъ мечь не имфетъ начего общаго съ срвлами, которыми по мноологіи греческой умерщвляеть

его удивленія. А развіт я не хорошо разсуднять, спросидть его африканскій царь; въ твоей странів какть рівшим бы подобное діло? У меня, отвічаль Александръубили бы и того и другаго, а кладъ взяли бы въ царскую казну. Царь подняль
глаза къ небу. А світить солице въ вашей страні: — Світить. — А дождь идеть? —
Идетъ. Такъ віроятно у васъ есть животния, ради которыхь солице світить
и дождь идетъ-

Възгихъ сказаніяхъ не только нітъ благоговійнаго уваженія въличности героя македопскаго, какимъ окружили его сказанія другихъ народовъ, но напротивъ видно стараніе унизить его значеніе. Въ такомъ же тові передаеть талиудъ и извістний изъ исторіи І. Флавія разсказъ, какъ Александръ долженъ билъ поклониться до земли Симону Праведному и назвать его ангеломъ, посредствомъ котораго онъ одерживаеть побіди. Таmid 31. Unicra raba с. 27. Іста 60.

<sup>1)</sup> Меогіе отдальные случан изъ исторів римской никвизиців въ талмуд. сказаніяхъ перешли въ особенныя агады. Такова напр., агада о десяти мученнкаль, за которыхъ было назначено отъ Вога наказаніе Риму, подписанное Саммавломъ. Одинъ изъ этихъ мучениковъ (р. Ханина бенъ Терадіонъ) быль сожженъ на костра изъ сирыхъ нвовыхъ дровъ, обверкутый въ сайтокъ пятокнижія.

людей Фебъ, или съ-косою, которою смерть скашиваетъ жизнь по представленію вашего народа. Эти последнія орудія ввяти взъ образнаго представленів самой смерти, а мечь Саммарла только декорація въ представленін смерти, которая происходить не отъ самаго меча, а отъ горьной смертоносной капли, виусваемой Саммарломъ въ больнаго, -- образъ взятий изъ буквальнаго поняманія фигуральных выраженій библік въ сиысле народь свой желчью, умершвленія. Что Ісгова напочль (Iep. 9, 14). Tro Racaerca лдовитого водого. маго вида Саммарла, то за опредвленіемъ его талмудисти обращиются въ образу злаго бога, змёл Левіасана, который, какъ мы уже видъли, быль родоначальникомъ всехъ явическихъ народовъ. Змёй, являющійся у другихъ народовъ символомъ не смерти, а безсмертія, (какъ напр. у египтянъ вибя вусающая себя за хвость и образующая такимъ образомъ кругъ, нии греческіе безсмертные вмін), символь вічности, — у евреевь явился образомъ смерти вследствіе буквальнаго объясненія сказанія о грехопаденіи человека чрезь змел. Понятно, почему римскій правитель, бывшій грозою всего тогдашняго міра и пользовавшійся почти божеским поклоненіем подданных пост явиться въ одно и тоже время и богомъ, раждающимъ нарады, и вижемъ, истребляющимъ свое собственное порождение. И въ русских былинах Ханъ татарскій перешель възмізя — Тугарина.

Рядомъ съ этимъ истирическимъ вознивновеніемъ образа Саммарла стоитъ астрономическое, по которому въ ангелъ смерти олицетворена сумма физическихъ причинъ смерти. Такъ, Саммарль часто называется душею Марса, самой несчастной планеты, планеты кроси, отъ которой вависять войны, убійства, голодъ, моръ и проч. 1). По всей въроятности именно так



<sup>1)</sup> Rabbi Bechai, толкованіе на Монсея 79, 4. Подт. этою планетою раждаются вов не еврен. Навывая Саммавда Марсокъ, талиудесты могли нивть въ виду еще бога войны, пользовавшагося большимъ значеніемъ у воинственныхъ рвилянъ.

новъ быль въ начали образъ Саммаола и уже впослидетвии въ него вопили исторические злементы. Это всего ясийе видио нев того, что жены Саммаола, ванъ мы видили, представляютъ олицетворение четыремъ временъ года. И танъ канъ, по върованию талмудистовъ, Саммаолъ будетъ убитъ пророжомъ Илиею, колорый, является сврейскимъ Ормуздомъ, представителемъ жини и сибта; то Саммаолъ въ своемъ началъ долженъ былъ представлять противеноложный Ормузду персидений образъ Аримана, отъ ноторяго преисходятъ всё роды смерти и разрушения. Во время различныхъ эпидемическихъ болъзней Саммаолъ, разсъевая смерть, бродить канъ тънъ Аримана между людыми из различныхъ видахъ, особенно часто въ видъ чернаго воля во время мора.

Что касается талмудических скаваній о нікоторых людях, неподлежащих власти Саммарла, то они могуть иміть два объясненія, смотря потому, приписывается ли Саммарлу историческое или космическое происхожденіе. Въ первомъ случай невависимость отъ ангела смерти служить выраженіемъ віры евреевь въ бож обітованія наслідовать Палестину, не смотря на всй неблагопріятныя историческія обстоятельства.

Съ этого пункта объясняется, отчего великіе провозвёстники божественных обётованій и народные вожде, какъ Монсей, ведуть открытую борьбу съ Саммарлемъ и отчего всё свреи, живущіе въ Цалестинъ, не умирають какъ другіе моди, а только успоноваются особеннымъ дъйствіемъ божества подътанню масличной горы. Ясно также и то, нечему другіе евреи, равствивые внё Палестины, котя состоять въ въдёніе Саммарають, но по-смерти тайными путями, нецаръстивниц Саммарають, но по-смерти тайными путями, нецаръстивниц Саммарау, спасаются отъ его насилій и возвращаются въ вемлю живыхъ. Недвемние каналы, которыми умершіе внё Палестины евреи спасаются въ Палестину изъ-подъвласти смерто-

моснаго княза Рима, въ такомъ случав можно считать дако вполнъ историческимъ описаніемъ. Жизнь въ Римъ во временя Нерона, Каракаллы, Геліогабала и других подобных императоровъ была такъ трудна и небезопасна, что каждый состоятельный римлянинъ всегда имъль на примъть какое либо особенное средство укрыться, когда разразится безпричинный гиввъ терана. Главнымъ средствомъ служеле здёсь подземные ходы, которые для этой цёли, въ бевчисленныхъ направленіяхъ, были проведены изъ Рима на самое далекое равстояніе. Большею частію такіе ходы, стонвшіе огромныхъ суммъ, приводили въ глубину лёсовъ или на берегъ моря, какъ мёста болёе бегопасныя. Почва Рима и его окрестностей, состоящая изъ вулванического туфа, представляеть соединение всёхъ благопріятныхъ условій для прорытія подземелій. Она уступчива для расвопокъ и въ то же время достаточно тверда для того, чтобы возводемыя изъ нея ствим и своды представляли собою достаточную прочность. Кром' того, подвемелья на весьма значительныя разстоянія самымъ правительствомъ вырывались въ Рам'в для проложенія водопроводных трубъ; таково нав'ястное подвемелье cloaca maxima, идущее отъ Рима въ морю. Этими-то и другами подвемными дорогами, идущими отъ въчнаго города в воспользовалась запуганная ужасами римскаго правленія еврейская фантавія, чтобы дать средства своимь соплеменникамъ, умершинь въ Римв, возвратиться на родину. Это тамъ легче можно было вообразить, что самыя гробницы большею частію устроились подъ теми же подвемными сводами. Прибавимъ, что эти римскія подвемелья и въ преданіяхъ древних христіанъ ямьють значеніе подобныхь же спасительныхь пунктовь, куда спасались христіане отъ ужасовъ преследованія и где совершались обряды новой религіи. Такимъ образомъ съ исторической точки зрвнія высвобожденіе умершихъ свреевъ изъ-подъ власти Саммарла выражаетъ собою безсильное революціонное

движение евреевъ римскихъ подданныхъ противъ правительства кесарей.

Если же приписывать Саммарлу космическое происхожденіе, то независимость представителей еврейской напіи отъ власти Саммарла будетъ изображать собою общую мысль о непревращаемости національных родовь, при постоянной смінів недълимыхъ. На такое объяснение наводить то обстоятельство, что въ приведенныхъ нами сказаніяхъ безсмертіе нёкоторыхъ евреевъ ставится рядомъ съ безсмертіемъ миоологической птицы феникса, который послё 500 лёть жизни сожигаеть себя въ гназав, но чрезъ 1000 или 1400 леть изъ своего пепла возраждается 1). Этотъ миоъ быль чрезвычайно распространенъ въ древности (у персовъ Simurg, у арабовъ Samander) и савлался почти приточнымъ выражениемъ. Геродотъ 2), Плиний 3), Тацить 4) говорять о превращеніяхь феникса; Тацить даже свидътельствуетъ, что эта чудесная птица была въ храмъ солида Геліоса при Сезострисв, Амазисв, Птоломев второмъ и Тиверів. S. Polyhistor 5), опредвия значеніе этого миса говорить, что древніе народы, особенно египтяне, въ продолжительности и періодическомъ появленіи и исчезаніи этой птицы видвли олицетвореніе возрожденія времени по кругу года обывновеннаго и религіознаго, потому что чрезъ каждые 1460 лётъ обывновенный годъ совпадаль у египтянь съ годомъ религіовнымъ. Отсюда еврейское имя феникса эт возвращать вы кругы. Позже фениксъ является символомъ безсмертія и воскресенія, съ навимъ значениемъ онъ упоминается и въ талмудъ, гдъ

<sup>&#</sup>x27;) Sanhedrin. fol. 108

<sup>9)</sup> II. 8.

<sup>3)</sup> Hist, natur. N. 2.

<sup>4)</sup> Annal. VI, 28.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) **Las.** 36.

вирочемъ по ощибит фениксъ смъщивается съ орломъ. Въ этомъ смыслъ сказаніе о фениксъ встръчается въ исторіи вкушенія отъ дерева познанія добра и зла, ставшаго причиною смерти человъка.

Навонецъ, что касается безсмертія р. Ісгома бенъ Леви, пріобрѣтеннаго хитростію; то эта агада, олицетворяющая искусственныя средства, нь которымь прибѣгаеть человѣкъ въ борьбѣ съ смертію, представляеть тольно передѣлку греческаго сказанія о Сизисѣ, державшемъ въ заключеніи смерть въ продолженіи семи лѣтъ, въ которые люди на землѣ не умирали. И въ нашихъ народныхъ сказкахъ какой-то служивый семь лѣтъ носить смерть въ плѣну въ своей тавлинкѣ.

Между тёмъ какъ тёло еврея, по смерти, подвемными ходами возвращается въ Палестину, душа его подобными же мрачными путями отходитъ по ту сторону міра въ рай или адъ. Исторія рая и ада въ минологіи еврейской представляеть только дальнёйшее продолженіе сказаній о двухъ царствахъ міра—добромъ и зломъ, и описаніе этихъ двухъ областей въ сущности совершенно соотвётствуетъ тому, что мы сказали о талмудическихъ ангелахъ и демонахъ

По началу своему рай стоить повади ада, и сотворень вь день, непосредственно следовавшій за сотвореніемь ада. Въ первый день, говорить вн. Ілікиї Schimoni, Богь сотвориль небо и вемлю и свёть; во второй преисподнюю и твердь вывств съ ангелами; въ третій растенія и влаки и рай; въ четвертый солнце, луну и ввёвды; въ пятый птиць, рыбъ и Левіавана; въ шестой — Адама и Еву. Другіе талмудисты, отрываясь совершенно отъ библейской исторіи творенія, полагають, что рай сотворень гораздо прежде всякаго начала міра, въ числё извёстныхъ семи домірныхъ вещей. Знай, говорить lalkut Ru-

beni, что рай сотворень за тысяча триста местьдесять нять явть прежде міра, въ которомъ ми находимся <sup>2</sup>).

Точно также и по своему объему рай не можеть соперничать съ адомъ. «Раввины наши, говорить талмудь»), учать, что вемы сгинетская вибеть четыреста мыль въ длину и ширину, но сомые рејонская въ шесть ресть разъ больше Етинта; міръ въ шестьдесять разъ больше вемли вејонской, рай въ шестьдесять разъ больше мірэ; адъ въ шестьдесять разъ больше рая. Рай, равный по пространству местидесяти мірамъ, долмень быть ввять еще вдвее, чтобы получить всю величину рая, потому это онь ванимаеть два парамельных пространства, одно на вемлъ, представляющее рай вемной, другое на небъ, представляющее высшій чли небесный рай, текущій різками бальзама и другими принадлежностями будущей жизни. Рай небесный и вемной имбють по семи свящ, имень въ законъ. Небесный рай называется: а) узломы живыхы, какъ сказано: «да будеть душа господина моего вав**ля**ана въ увле живых ь у Ісговы Бога твоего» (1 Цар. 25, 29) в) шатроми Ісговы н 7) 10000 1е106ы, какъ говорить Давидъ: «Ісгова, кто обитаеть въ шатрё гвоемъ, и кто поселился въ горё святой твоей» (Пс. 15 1); б) селтым мъстоми: «кто ввойдеть на гору Ісговы и вто станстъ на месте святомъ Его» (Пс. 24, 3); в) подворыеми Леговы: устана душа моя, стремясь во дворъ Ісговы. Одинъ день во дворъ твоемъ лучше тысячь» (Пс. 84, 2. 11) и наконецъ х) домомы Ісгосы: «они напитаются жиромъ дома твоего, и напыются изъ потока сладостей твоихъ» (Пс. 36, 9); «не будеть жить въ домъ Мосиъ поступающій коварно

<sup>1)</sup> Резасвіш 54, 1 и др.— Въ знаменнтой надписи надъдверью ада нь поэмів Данта преисподния говорить о особ: нена создани прежде твари сущей» (Адъдасц. ПІ, ст. 7).

<sup>2)</sup> Tagnith 10, 1.

(Пс. 101, 7).» Земной рай въ свою очередь навывается; с) содомы сладострастия канъ свазано: «н насадить Вогъ садъ
сладости на востокъ»; что здъсь разумется садъ сладострастія видно изъ словъ: «ты запертый садъ, сестра моя, невъста»
(П. п. 4, 12); р) чертоюми Істовы: «одного я просить у Істовы, чтобы жить мив въ домі Істовы и посвщать чертогь его
(Пс. 24, 4)»; у) землею мецевіжи: «вірую, что увиту благость
твою въ вемлів живыхъ» (Пс. 27. 13); д) селтилищеми
Істовы: «маконець вошель я во святилище Істовы и увиль ковець ихъ» (Пс. 73, 17) и городоми Істовы: «різные потоки
веселять городь Вомій, святое жилище Всевышняго (Пс. 46,
5); «) селеніеми Істовы: «какъ вождельним селенія твон, Істова
вомиствъ» (Пс. 84, 2); ») странами момевіжи: «буду кодить
предъ Істовою въ странахъ живинъ» (Пс. 116, 9) 1).

Эти семь названій рая соотвітствують семи отдільнимъ групцамъ, на которыя разділяются вой жители рая. Первую группу представляють ті, которые терпізли насиліє оть явыческихъ правителей, какъ развинъ Акина и его ученики, избитые римсимъ правительствомъ 3). Вторая группа состоить изътіхъ, которые погибли въ мерії. Третью группу предсталяєть рабби Іохананъ-бенъ-Санкай и его послідователи. Четвортая группа тікъ, на кого сощи облака и нокрыми ихъ. Пятая группа состоить изъ совершившихъ поканніе предъ смертію. Пестая группа безбрачныхъ, не вкуснешихъ сладости гріха. Седьмая группа бездныхъ, поучавнияся въ законів. Соотвітст-

<sup>1)</sup> Nischmath chajim 26, 1,-27, 1.

<sup>3)</sup> Аккива умерщвиенъ римлянами въ 30 годахъ II въва. Полагаютъ, что онъ быль потомкомъ полеоводна Сисары. Его отецъ биль празелитомъ, а самъ онъ быль пастухемъ у Каяба-Ийабуя, на дочери ветораю займо женился. Онъ предуготовиль редакцію устваго закона и скончался отъ пытва, которой подверть еко Руфусь за сочувствіе Бар Кохобъ.—Іохананъ-бенъ-Саккай быль учителемъ школь въ Іерусалимъ и въ Ямнів; имъль множество слушателей. Онъ умеръ въ 75 году во Р. Хр.

венно этимъ группамъ праведняковъ, въ рав семь обителей или дворцевъ, изъ которыхъ каждый дванадцать разъ десять тысячь миль въ длину и ширину. Первый дворецъ-противъ первыхъ вороть рая, и живуть въ немъ всё жившіе между евреями вноплеменники, принявшіе іудейство добровольно; стіны этого дворца изъ стекла, а балки изъ кедроваго дерева. Второй дворець противъ вторыхъ воротъ, и вышитъ онъ изъ серебра, а балки его изъ кедровъ; въ этомъ дворцв живутъ всв повадвинеся и выше всёкъ царь Манассія, сывъ Езеків. Третій дворецъ противъ третьих в воротъ рая, весь изъ серебра и волота, а живуть тамъ Авраамъ. Исаавъ. Іаковъ, вийсти со всёми евреями, вышедшими изъ Египта, вмёстё со всёми царями іудейскими, за исплюченіемъ Манассін, и вийсти оъ сынами Давида, кром'в Авессалома. Выше всёх сидать вдёсь Монсей в Авронъ. Здёсь равставлено для употребленія праведникамъ множество волотихъ и серебрянныхъ сосудовъ и другихъ дорогихъ вещей: устроены отайльныя комнаты съ волотыми ложами, стульями, канделябрами исъ золота, драгоцвиныть камней и пермовъ. Четвертый дворець противъ четвертыхъ воротъ, жилище совершенныхъ и вфримхъ праведивковъ; столбы его изъ дерева одивнаго, потому что горька жизнь праведниковъ на вемль, какъ одивновое дерево. Пятый дворецъ изъ серебра и лучшаго волота, степла и пристала, и ръва Геонъ проходитъ чревъ него; надъ ложами серебряными и велотыми завъсы жвъ голубой и прасной тонкой твани, вытванной Ивою. Въ этомъ дворце есть особая комната, устроенная изъ леса ливанскаго, съ серебряными колоннами и поломъ устланнымъ ярко красными коврами, -- это жилище Мессіи, возлюбленнаго дочерей Іерусаляма. Здёсь проводить безутёшные дни сынт Давидовъ, а Илія, сплоняя голову на грудь Мессіи, умоляеть его успоконться, потому что скоро наступить конець страданіямь евреевъ. Во второй и пятый, шестой и седьмой день недали въ

дом'в Мессіи собираются патріархи, всй пари изравльскіе и всё десять колень іздейских и плачуть вмёсте съ Мессіею. Въ писстомь дворцё живуть тё, которые умерли на пути закона. Въ седьномъ тё, которые погибли за грёхъ нараплътанъ. Впрочемъ, жавя въ опредёленныхъ домахъ, праведники им'вюлъ возможность оставлять свен м'еста и прогуливаться по всему пространству райскихъ обителей, накогда однакомъ не смёмиваясь между собою, потому что каждый праведникъ отличается особеннымъ блескомъ сроей мудрости 1).

У рубивовыхъ воротъ рая стоять на стражв нестьсотъ тысячь служебных ангеловь, лица которых блестать блескомь тверди. Воть подходить праведникь, оставившій міръ, къ воротамъ рая; ангелы тотъ часъ снимають съ него его похоронныя одежды, и оденають его нь восемь облачных одеждь и надъвають на голову его два вънка, одинь изъ драгопънныхъ вамней и перловъ, другой изъ волота парванискаго (2 Евд. 3. 6), дають ему восемь миртовых ветрей во руки, ведичають его и говорять: иди, выв завов твой съ радостію. Они приводять его нь четыремь рёкамь раз, изъ поторыхь одна течеть молокомь, другая виномь, третья бальвамомь, четвертая медомъ. Далве оне указывають ему потокь для умовеній, об-Dasylominca hos doch bucharo hega, obdyreběně kyczana восьмисоть видовь ровь и мирть; здёсь устроены особенным вамеры для важдаго праведника съ балдахинами, соотвътственно достоинству важдаго. Надъ каждымъ балдахиномъ склонается волотая кисть винограда, блестящая какъ планета Венера в осынанная тридцатью пермами. Подъ наждымъ баздахиномъ стоить столь изъ драгоцвиных камией, и шестьдесять ангеловъ стоять надъ головою каждаго праведника и говорять: приде, вшь медь съ радостію, потому что ты учился закону, который

<sup>1)</sup> Col. 60, 136, 4. 137, 1.

сразнивается съ медомъ (Пс. 19, 11); приди и пей энно, приготовленное въ шесть дней творенія міра, потому что ты учился завому, поторый подобень вину (Песнь п. 8, 2). Приведники изменяють свой вемной видь въ самыя прасявия формы; самый неварачный между ними подобень прекрасному Ібсифу и рабби LOXAHAHY 1). Впрочемъ, видъ праведниковъ не остается непамъшнымъ, но постоянно превращается, по тремъ стражамъ вочи: въ первую стражу праведнике малы вакъ дъти, и идутъ въ особенныя ивста, гдв играють дети. Во вторую страму они являются коношами и идугь въ особенныя изста, гдв проводять время молодые люди. Въ третью страму они старбитъ н вдугь въ мъста, гдъ радуются старики.--Предметомъ развлеченій праведвиковь въ раю служать восемьсоть тысячь видовь прасивъйшить деревъ, разсвянниять въ развита углахъ рая. Всё райскія деревья вёнчаеть собою одітое семью облаками славы дерево жизни, которато вётви покрывають весь рав; оно не похоже на другія деревья и имбеть матьсоть тисячь различнихъ вкусовъ, а запахъ его силшенъ отъ одного конца міра до другаго. Подъ деревомъ живни сидать инижники водъ заръсами изъ врездъ, солица и луни въ облакать небесвой слави. Слукъ праводныхъ уславдають своими воскатительними пъсними местьсотъ тисячь ангеловъ, разсваннихъ какъ ятицы въ кустахъ раз, врвніе праведниковъ услаждается особеннымъ пріятнымъ свётомъ, разметымъ ръ раф, недопускающимь сюда почной темпоты, в дотого яркимь, что при помоще его, первый человить видъль вою поднобесную какъ на лодони. Обоняніе праведниковъ прідтио усновенняєть живахъ доревь и центовь райсмихь. Одных ранияв, - рассивываеть но новоду првтовъ райскихъ чалиудъ, -- приведенный пр. Илісю

<sup>&#</sup>x27;) О необыкновенной красот'я этого рабби говорить Berachoth р. 125

By par one upe reshe, nojoreky by parchie bycth crof hamy. который получель отъ никь навсегда такой воспитительный занахъ. что раввенъ могъ продать его ва двенадцать чиссть денарісвъ. Чтобы возвысить значеніє своих пряведниковъ. Ворь BREADMY HE'S HELT ARE BO BRAZEHIE DO TPECTA ACCRES BIDEBHYS твль, какь говорится: +есть у меня чёмь одарить любащинь MONEY (IID. 8, 21, OCTA DO EBDORCEONY WIT BE CUST'S AROTE \$10). Не особеннить благомъ для праведнеговъ служать частия песъщения ими выстаго раз или неба, гдв живеть Шевина. Раз-CTOSHIO MORAY HERMAN'S DROMS II BUCKIEN'S HOSHARINOISHO: ORB отармены полочнами, посредствомъ вотормиъ души праведениъ кажый правдникь и субботу перекодать вез нившаго раз въ рысшій и такъ внушають отъ блеска болественнаго величія до комча субботы или правдника, затыть снова возвращаются въ низшій рай тімъ же путемь. Впроземь вкодь въ виссий рай не свосу доступень души; предварительно она должна пригорон виться из нему пребыванісма на вивнема рав. Особенинос движение въ рай быраеть вы марти и сентабри мисациять. когда души праведнихъ бъгають по раю, можетее о живнесь, наполняя рай пистомъ, подобиниъ ниску атипъ. А въ день, EGGLA HEDARALTERO UDARANYOTA UPOGRARES OVERMONIA, AVIDE UDOредилить им рай обноватитеся и получилоть новым симы, намы говорится: «подівющінся на Істову возобновимоть спои спина-(Ис. 50, 31). Кром'я того. Инскина съ своей стороны скаяневно сходить въ нившій рай къ праведнивамъ и разсуждаеть съ ними, а чтобы поддерживать растительность рая и благораствореніе воздуха райскаго, посылаєть въ свое время благовонную, небесную росу и дождь ").

Прежде, чемъ человеть родится, ангелы беруть душу его и проводять по долинамь рая, указывая ей мёсто, назначен-

<sup>1)</sup> Ialkut Schimoni na 5 kunts Monces 7, 1.—Bàva Mezia 114, 2 m ap.

ное ей между праведными, если онъ будеть виренть закону. Но живому человъку трудно найти допогу въ райскую область. Ее нужно искать на экваторы, гды незначительна убыль дней, или на сверо востокв. Въ Бетъ-Сеанв 1), одномъ изъ городовъ кольна Манассін, есть тайный ходь въ земной рай. Александръ Манедонскій въ своихъ путешествіяхъ достигнуль вороть рая. Именно во время прохожденія земли амазоноки, вь странь африканской, около горь тим, онь остановился у источника живой воды для трапевы. Доставши изъ мёшка соленую рыбу, онъ началь обмывать ее; но рыба вдругь ожила и ушила съ теченіемъ 2). Значить этоть источникь живей воды течеть нев рая, сказаль царь, и помель вверхь по течевію, пока не доститнуль вороть рая. Увида запертыя ворота, Александръ началь стучать, требуя, чтобы ему отперли. Тогда равдался голосъ: «это ворота Божін; ими входять только праведневи» (Пс. 118). Но я царь, сваваль Александръ, имя мое сдавно по всей земли; дайте мив, что вибудь на память, что я быль здесь. Ему дали человеческій глазъ. Когда Александръ везератился въ свою отрану, онъ спросиль мудреновъ, что бы это значело, что ему дале человёческій глазь, и на что что указываеть? Глазь этоть, отвёчали мудрецы, есть символь твоего ненаситнаго користолюбія и властолюбія, по которымь ты стараспыся подчинить себь все, что завидинь. Если нехочень намъ върить, то возьми в свёсь этотъ глазъ противъ всёхъ

<sup>&#</sup>x27;) Ветъ-Сеанъ славился врасотою своихъ садовихъ нлодовъ. (Вав. Erubin 19, 1). «Если рай расположень въ предблахъ Палестини, говорить р. Лахинъ, то ворота его въ Бетъ-Сеанѣ; въ Аравіи ворота его въ Бетъ-Гераиѣ, между рѣвами въ Дамаскъ.» Другіе считаютъ рай въ мѣстности, которую нынѣ ванимаетъ Геннисаретское море, долина Іерихонская и Мертвое Море. сl. Heidegg. ехеге. IV, 42.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Подобний же разсказъ находится въ одной арабской легендѣ о жизни Монсея.

твоихъ богатствъ. Царь велёль положить на одну чашку вёсовъ чудесный глазъ, а на другую все золото и серебро свое, и главъ перевёсиль всё несмётныя сокровища царя. Теперь, сказали мудрецы изумленному царю, положи на этотъ глазъ немного земли. Царь велёль это сдёлать, и чашка съ глазомъ тотъ часъ упала. (Смерть уноситъ всю алчность и жадность человёка) 1).

Адъ въ своихъ частяхъ соотвътствуетъ раю. Подобно раю онъ имъетъ семь именъ: а) шеоль: «изъ пеола в) возопилъ, и ты услышалъ меня» (Іон. 2, 9); в) аббадонъ в): «развъ во гробъ возвъщена будетъ милость твоя, и истина твоя въ аббадонъ» (Пс. 88, 12); т) рось гнили: «не оставишь души моей въ шеоль, и не дашь праведнику своему видъть ровъ гнили» (Пс. 16, 11); д) рось мутный и тинистое болото: «ты извлекъ меня изъ рва игумящаго, изъ болота тинистаго» (Пс. 40, 3); в) тыно смертною: «они сидятъ во тмъ и тъне смертной, скованные скорбію и мелъзомъ» (Пс. 107, 10); с) преисподнею страною: «тъ, которые ищутъ души моей войдутъ въ преисподній міръ» (Пс. 6 3, 10). Къ отимъ главнымъ семи именамъ прибавляютъ еще два: а) тофетъ в) долина скорби и слезъ.

Адъ, какъ уже сказано, сотворенъ во второй день, оттого въ исторіи міротворенія не сказано, чтобы Богь по прошествій втораго дня назваль сотворенное въ оный прекраснымъ, какъ это замъчено о другихъ дняхъ, потому что преисподняя безобразна. Кромъ низшаго ада есть адъ высшій, также какъ есть низшій и высшій рай. Касательно величипы ада раввины замъ-

<sup>1)</sup> Tamid. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Шеолъ отъ глагола *шаалъ требовал*ъ указываетъ ненаситность ада жертвами и вполнъ соотвътствуетъ датинскому названию ада отсив отъ ого требую.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Аббадонъ мюсто погибели соотвётствуеть греческому аполубоч.

чають, что если для того, чтобы пройти широту и долготу міра нужно 520 літь, то чтобы пройти въ широту вли долготу весь адъ, нужно 2500, и весь мірь относится въ аду накъ поврышва къ горшву, то есть какъ часть въ приопу 1).

Навазаніе въ аду нолагается гръщнивамъ не одинаковое; еменно адъ ембеть семь отдельных частей для грешнековъ, соотвътственно семи именамъ ада (Erubin 19, 1); въ камдой части ада шесть тысячь домовъ, въ кандомъ домв шесть тысячь ящиковъ, въ каждомъ ящикъ шесть тысячь сосудовъ . сь желчью. Каждый кез этихъ отдёловъ ада такъ глубово лежить въ земав, что спускаться туда вужно триста автъ. При этомъ каждый отдёль преисподней мийеть тристи миль давны, триста миль ширины, и тысячу миль глубины. (Вел преисподняя наполнена огнемъ, но огонь атотъ различенъ нъ rarioù vacte fechu: ofoni neubafo otabia embeta toalbro шестьдесятую часть сили втораго отдёла, огонь претыссе ойділа въ шестьдосять разъ сельніве втораго и т. д. Кань въ рав роса изъ высшаго раз услаждаеть низшій; запъ въ адв огонь вившаго ада переходить и наполняють выский. Но огонь адскій не светить и не грефть; оттого вы глубовихь мёстахы ада парствуетть непроглядный мравъ; сюда укрылась вся тма, царившая въ мір'в до творенія. Самый высшій распорядитель преисподней ангель Дума, и при немъ три начальника въ экзевуціяхъ грёшниковъ: Машитъ, Афъ и Шема; промё того несивтное множество разрушительных твней наполняють адь и до самой тверди небесной слышны ихъ гровные крики, вмёстё съ печальными возгласами назнимыхъ безбожниковъ. При своемъ громадномъ пространствъ, адъ вмъетъ много путей въ свою область для жителей земли. Для входа въ адъ, говоритъ Ialkut Schimoni, устроены восемь тысячь вороть, запертых замками,

<sup>1)</sup> Teanit 10, L.-Succa 52, 1.

которые отпираются при каждомъ появленіи грёшниковъ наъ міра. Около этихъ вороть мёстность чрезвычайно неровна и изрыта, такъ что грішники, при совершенной темнотё этого мёста, ежеминутно спотываются и падаютъ. Между восемью тысячами вороть, более главныхъ пятьдесять, а тріумфальныхъ вороть семь 1), соотвётственно семи частямъ ада; между ними одни ведуть въ синайскую пустыню (Чис. 16, 33), другіе въ море (Іон. 2, 3), третьи въ Іерусалимъ (Ис. 31, 9). Кромѣ того, въ стёнахъ ада есть особенныя отверстія, пробитыя грёшниками, которые этими проходами выпалящевють въ міръ изъ-подъ надвора ангеловъ, но, не находя въ немъ покоя, скоро возвращаются обратно. Адъ близко граничить съ раемъ; стёна равдёляющая ихъ не толще нитки; при этомъ праведники видятъ глубины ада, а грёшники не видятъ прелестей рая 3).

Въ преисподнюю идуть всё люди безъ исключенія, и у двухъ актуаріусовъ ада записаны имена всёхъ инвпівхв и пийющехъ илть на землё и приготовлено для каждаго обобенное ийсто съ надписію: для такого то. «Подобно тому, какъ каждый сосудъ, купленний у гоя, долженъ быть выполосканъ и вынытъ, одинъ холодною водою, другой горячею, третій долженъ быть вышеленъ на огнё, чтобы сдёлаться годнымъ для употребленія еврея, а четвертый и вовсе долженъ быть выброшенъ и уничтоменъ, какъ совершенно негодный; такъ бываетъ и съ душами: ногда душа вапятнала себя лисвёріемъ и злодёниемъ и не принесла помаянія, не вымылась селитрою запорыдей божівкъ, то она постоянно носять на себе клеймо сво его грёма, которое могутъ смыть только очнотительныя и горючія вещеотва ада.» Это очнщеніе бываетъ съ кайдимъ непре-

<sup>1)</sup> И въ адъ Магомета насчитивается семь воротъ (Алькоранъ гл. 15).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chagiga 13, 1. Pesachim 94, 2. Brúbin 19, 1. и др.

менно, хотя и не съ каждымъ одинаково. Праведники входять въ преисподнюю, чтобы только окунуться въ водахъ ея и своро выходять. Пройти чревь область ада должны всё люди, потому что чрекъ нее лежитъ путь въ ворота рая, который окруженъ со всёхъ сторонъ темными владёніями ада. Проходя этою смертною долиною, праведники забирають съ собою въ рай техъ евреевъ, которые умерли не успъвши принести пованнія, хотя и имъли мысль объ этомъ, и которые посему сами собою не могутъ проникнуть въ ворота рая. «Я пойду за сыномъ моимъ въ преисподнюю, говорилъ Іаковъ, надёясь встрётить сына на пути въ лоно Авраама. Такъ какъ жители ада не имбютъ нивакой одежды, то праведники переводять ихъ върай, прикрывая своею мантіею. Но самыя глубины ада, гдё живуть явычники и безбожники, никогда не озаряются даже минутнымъ приходомъ праведныхъ. У воротъ низшаго ада сидитъ Авраамъ и не допускаеть ангелу ада ввергать туда обръванныхъ. Если же встрътится и между обръзанными нераскаянный грышникъ, тогда образаніе, какъ печать завата, отнимается отъ него и передается благочестивому но необреванному явычнику, а самъ онъ, очутившись необръзаннымъ, ввергается въ преис-HOLHOW 1).

Объ образъ мученія гръшниковъ вотъ что говорить рабби Ісгоша, посъщавшій будто бы преисподнюю: «Я измърилт первый домъ, въ первомъ отдъленіи преисподней, и нашель, что онъ заключаетъ въ себъ тысячу миль длины и пятьдесятъ широты; онъ весь быль наполненъ пещерами, въ которыхъ скрывались огненые львы; когда вто либо попадаль въ этотъ домъ, на него бросались львы и пожирали, а затъмъ выбрасывали изъ себя въ оговь, откуда онъ снова являлся живымъ и невредимымъ, чтобы испытать такое же чувство пожиранія и

<sup>1)</sup> Nischmath chajim 82, 2. Ialkut Schimoni na Moncest 28, 2.

сожиганія въ другихъ домахъ перваго отділенія. И намірнять я второй домъ, и напісять въ немъ такую же широту и долготу и спросиль: какіе люди терпять здёсь мученія? Мий отвічали: «десять явыческих» народовь (изъ 70) и Авессаломъ между неми, первые за непринятіе закона, последній за неповиновеніе отцу». И всталь ангель Кушіэль и долго биль каждаго огненною плетью. Когда выбитыхъ грешниковъ бросали въ пламя, на мъсто вкъ приходили другіе, получали удары бича в повергались въ огненное жерло. После всехъ подошель подъ удары Кушівла Авессаловъ; но тогда послышался голосъ съ неба: не бейте Авессалома и не жгите его, потому что онъ принадлежить въ сынамъ моимъ, сказавшимъ при Синав: все, что повелёль Ісгова, сдёлаемь (Исх. 24, 7). Затёмь безбожники всв выведены были изъ огня невредимыми, опять подведены были подъ удары ангела и опять брошены въ огонь, что повторялось семь разъ днемъ и три раза ночью. Но Авессаломъ отъ всёхъ этихъ наказаній свободенъ, потому что онъ сынъ Давида. Въ третьемъ домъ ада помъщены другіе десять языческих народовъ и между ними Доегъ; всв они терпятъ наказанія бичами и огнемъ, кром'в Доега; а имя ангелу, бичующему вдёсь, Лагатівль. Въ четвертомъ доме десять народовъ и Іеровоамъ съ ними; ангелъ Макватівль истявуеть всёхъ ихъ, кром' Іеровоама. Въ пятомъ дом' десять народовъ и Ахавъ съ ними; имя ангелу бичующему Хутріалъ. Въ шестомъ домв тоже десять народовъ и Миха между ними; имя ангелу Пузівлъ. Въ седьмомъ дом'в также десять народовъ и Елиса, сынъ Авуя, съ ними; имя антела-Далкіэлъ 1). (Евреи не могутъ горъть на огив геенскомъ, потому что они произошли изъ огня бовественнаго и составляють часть Істовы).

По другимъ описаніямъ, въ аду есть еще и другаго рода нака-

<sup>1)</sup> Torath adam 97; 1, 2. 3.

ванія безбояныхъ, а именно і): 1) грады; въ каядомъ отделенім ада есть семь струй града, и снёга и холодь этихъ частей жисть сильнее огня; полгода мучать грешнивовь огнемь, а полгода стужею; 2) отненныя рівки. «Я видівль, говорить раввинь въ Jalkut Rubeni Region, ръку огненную, которая текла отъ святаго и благословеннаго и обравовалась отъ пота звърей, которые по 8 гл. Даніяла судятся на небъ и изъ страха предъ всемогуществомъ Істовы постоянно обливаются потомъ. Въ этой ракъ ангелы обмывають скверны, поторыя усматриваеть въ нихъ Ісгова; затімь она съ вихремь, захватывая съ собою горючія вещества тверди, свергается въ преисподнюю и обдаетъ гръшниковъ своиме огненими водами, какъ говоритъ пророкъ; «вотъ буря Ісговы и вихрь, кружась, падаеть на голову беззаконныкъ (Іер. 23, 19). По теченію этой різи грізшники доставдаются въ адъ после смерти. Ангелы привавивають душу въ огненному шару и пускають на ръку, текущую оть престола Ісговы, которая и приносить се въ преисподнюю; 3) ядоситые источники и скорпіоны. Въ важдонь отділеній ала семь тысячь пещеръ, въ каждой пощеръ семь тысячь трещинъ, въ каждой трещине семь тысячь скорніоновь, у каждаго скорніона семь щупальневь, а въ каждомъ щупальцё тысяча бочекь яка. Кром'в того въ важдой части ада течетъ семь рекъ смертоносного яда, и вто тольно воснется ихъ, растреснивается: 4) наконецъ, чтобы не дать покоя грашникамъ, анголы, въ проме-AYTRAX'S MEMAY MYTCHISME, FORST'S HIS, RAR'S CTARO OBOR'S, C'S. горъ въ долени и снова на верщини горъ.

Впрочемъ навазаніе въ шеолії иміветь и нівкоторые промежутки. Такими промежутками служить время ежедневныхъ молитвъ евреевъ, утромъ, въ полдень, и вечеромъ, продолжающееся по полтара часа; такимъ образомъ въ каждый изъ прести

<sup>1)</sup> Jalkut Rubeni 8, 2, 107, 1, 2,

дней недвли грашники имають отдыха по  $4^{1}/_{2}$  часа; и слад. въ 6-ть дней недёли 27 часовъ; если же прибавить из этимъ днямъ и субботу, въ которую соблюдается и въ аду строгій поной, то выйдеть, что гришники свободны бывають отъ шученій въ аду 51 чась въ недёлю. Камдый разъ, когла приближается время этого отдыха, Богь приказываеть ангелу, стоящему у вороть ада съ тремя ключами, отворить трое вороть ада со сторовы пустыни, чтобы ваной нибудь свёть вемли пронивъ въ преисподнюю. Едва отпроются ворота, напъ необытновенно густой дымъ поднимается авъ преисполней и запрываеть собою входь; тогда янгелы лопатами развёвають клубы дима и гръщники получають глотокъ свъжаго воздуха. Но ногла вончается седаримы (урочная субботная молитва евреевы) ангель Дума снова заплючаеть грашниковь на мучевій, говори словами Ioba: Zalmaveth velo Sedarim наступаеть тыль смертная, когда кончается Sedarim (Iob. 10, 22). Вотъ одно изъ раввинскихъ сказаній о субботь, какъ о дев покоя для жителей ада. Однамды безбожники Турнусь Руфи 1) встрытился р. Аккив'в вы субботу и сказаль ему: какое различие между настоящимъ днемъ и другими диями? Такое же, отвъчалъ раввинъ, вакъ между тобою, пользующемся у своего господина высокими преимуществами, и другими людьми, не имъющими подобной чести; я почитию субботу, потому что этого хочетъ мой господень. Турнусь Руфъ сказаль на это: если такъ, то почему самъ Господь не оказываетъ чести субботъ покоемъ. но въ субботу также какъ и въ другіе дни дуетъ вётрами, кропить довдемь, распростираеть облака, выводить солице и луну и пр. Тогда рабби Аквива сказаль: а знаю, ты свёдущь въ законв еврейскомъ; послушай же: когда двое живутъ на

<sup>1)</sup> Бъромено Теречтеос Робос, упоминаемын І. Флавіемъ (de bello lib. 7. сар. 2), котораго Тить оставиль въ Палестинъ начальникомъ войска.

одномъ дворъ, то ихъ поведение въ субботу устанавливается по взаимному соглашенію; напр., въ субботу одинь изъ нихъ можеть придти въ другому, можеть также каждый изъ нихъ переносить кое-что изъ одного дома въ другой, не нарушая субботы. Но вто живеть одинь въ дворя, то, котя бы этотъ вворъ по величинъ равнялся всей Антіохіи, владълецъ его безъ соглашенія съ кімь либо можеть въ немь, въ субботу переносить что угодно и въ какое угодно мъсто. Но небо есть престоль Ісговы, а вемля подножіе Его и нисто не раздівляєть съ немъ правленія Его. Итакъ Онъ можеть дёлать въ субботу все, что вахочеть во всемь мірь. Но что вь мірь хранится покой субботы, это показываеть манна, падавшая на вемию во всё дни, кроме субботы и река Саббатіонъ, которая течеть шесть дней недёли, а въ субботу останавливается. Турнусь Руфъ сказаль: что васается манны, то это было, да сплыло, а покою ръке Саббатіона невърится мнъ. Тогда р. Акнива свазаль: выйди на могилу твоего отца и ты увидишь, что нев нея во всё шесть дней недёли поднимается дымъ, а въ субботу нътъ. И если такимъ образоми мертвые умъютъ чтить субботу, то какъ не чтить ее намъ живымъ? Турнусъ Руфъ отправился въ субботу на могилу своего отца и, не вамътивъ надънею дима, пришелъ яъ р. Аккивъ и сказалъ: отецъ мой въроятно окончиль уже свои мученія въ шеоль. Посмотришь что будеть завтра, отвічаль Аккива. Турнусь Руфъ вышель въ первый день недёли, и воть дымъ клубится надъ могилой. Чтобы різшить для себя этотъ вопросъ, Турнусъ волшебствомъ выяваль отца своего изъ могилы и сказаль: ты во всю живнь свою никогда не храниль субботы; какъ же это ты уважаемь ее по смерти? Съ вакого времени ты сдълался евреемъ? Тогда отецъ отвъчаль ему: сынъ мой, каждый, кто не хранить у вась субботы, съ радостію хранить ее по смерти. Во всв будніе дни мы терпимъ наказаніе, а въ субботу полу

чаемъ отдыхъ. Вечеромъ на субботу исходитъ голосъ съ неба:
«пусть выйдутъ грёшники изъ шеола для покоя»; а когда кончается субботній седаримъ, ангель Дума кричитъ: назадъ безбожники въ преисподнюю, потому что израильтяне кончили молитву і). Такой же отдыхъ бываетъ для грёшниковъ во дни новолуній, какъ говорилъ пророкъ (Ис. 66, 23): «и будетъ отъ новолунія до новолунія всякая плоть выходить ко мий для поклоненія». Но въ замёнъ субботнаго и правдничнаго покоя грёшники получаютъ двойное наказаніе въ предшествующій день. Только тё грёшники, которые заключены въ глубинй ада Zoah готасћать не имёмотъ отдыха никогда и не знаютъ уже никакого различія между будними днями и субботою 2).

Наказаніе въ шеолё имбеть различные сроки, и продомжается отъ нёскольких часовь до дёлыхъ вёковъ. «Кто пристыдить кого либо предь обществомь, тоть за этоть одинь гръхъ долженъ мучиться полтора часа въ шеолъ. Другіе, большіе грвин наказываются тридцатью днями мученій; еще большіе частные грізи требують трехь и шести місяцевь. Но самый обыкновенный срокъ наказанія въ аду для безбожныхъ двинадцать мисяцевь: вси погибшие вы потопи, вси египтяне, Гогъ и Магогъ терпъли навазание двънадцать мъсяцевъ. Послъ этого срова жизнь этихъ грешнивовъ сделалась опять чистою и возвращена въ міровымъ элементамъ. Равнымъ образомъ и вст согранившие изранлытане мучатся въ огна адскомъ двънадцать місяцевь; затімь тізло ихь перегораеть совершенно в обращается вы ныль, которая разносится въ воздухъ, какъ говорить пророкъ (Мал. 3, 23): «въ тотъ день нечестивые будутъ пепломъ подъ ногами вашими». Но евреи сгоръвшіе въ шеоль снова возраждаются изъ непла по молитев праведныхъ.

<sup>)</sup> Rabbi Bechai на 5 княгь Монсея 91, 1.

<sup>2)</sup> Ialkut Chadasch 163, 1.

«О, владыва міра! молятся о нить праведники, эти люди утромъ и вечеромъ ходили въ синагогу и читали слова закона, исполняли молятвы и другія требованія закона, — и Ісгова на в пепла собираєть ихъ, ставить снова на ноги и возвращаєть ять новой жизни 1). Наконець нераскаянные и зловредные люди, какъ еретики, измѣнники, епикурейцы и саддукей, отвергавшіє законь и воспресеніе мертвыхъ, и всѣ великіє грѣшники, какъ Ісровоамъ, посылаются въ преисподнюю на вѣкъ, какъ говорить пророкъ: «червь ихъ не умреть, и огонь ихъ не угаснеть и будуть мерзостію для всякой плоти» (Ис. 66, 24) 3).

Наконецъ талмудъ указываетъ средства освобожденія изъ ада. Однажды, разсказываетъ агада, рабби Аккива вышелъ на владонще и видить человека, съ дровами на плечахъ, бытущаго какъ добрая лошадь. Рабби остановиль его и собольвнуя о немъ свазаль: сынъ мой, кто вынуждаеть тебя въ такой тамелой работь? Можеть быть ты рабь и твой господинъ такъ изнуряетъ тебя; въ такомъ случай я выкуплю тебя. Или можеть быть ты бедень, то я сделаю тебя богатымъ. Человъкъ вмёсто отвёта сказалъ только: оставь меня, я не могу стоять на мёстё. Но человёкь ли ты, или духь? спросиль рабби. Къ чеслу живыхъ я пересталь принадлежать съ тёхъ поръ, какъ умеръ, отвъчаль человъкъ, а теперь моя обаван. ность въ шеоли наждый день колоть дрова для огня. Рабби Авенва спросыль дальше: какое же было твое ванятіе при жизни?--Я собираль подать и при этомъ угнеталь бедныхъ. Тогда р. Акинва спросиль: не слышаль ли ты въ преисподней, чемъ можно воввратить тебе праведность? Слышаль, отвечаль человия, что еслибы мой сынь, выступивни среди собранія, произнесь слова: «благословите Ісгову, благословеннаго во

<sup>1)</sup> Передъланное сказаніе о фениксъ.

<sup>9)</sup> Rosch haschana 17, 1.

въки», то я могъ бы освободиться отъ наказанія. Но это едва ли можеть быть когда либо исполнено; когда я умираль, жена моя была только въ надеждъ; не знаю, сынъ или дочь у нея. н если сынь, то кто научить его закону? Тогда спросиль Акнива: вавъ вовутъ тебя, твою жену и твой городъ? Меня звали Аккива, а жена моя Сусмира и мой городъ Альдуки. Рабби тотъ же часъ отправился въ указанное мъсто, и спросиль домъ Аккивы. «Кости его уже истявля ввроятно въ шеолв, отвъчали ему, и жена его скоро будеть вытёснена изъ міра; но у нея есть сынъ. Раввинъ нашель мальчика не только незнающимъ закона, но даже необръзяннымъ, и только послъ долгихъ усный успыль научить его вастольной молитев, темв (т. с. Втор. 6, 4), и наконецъ достигъ того, что мальчикъ могъ среди еврейснаго общества разумно произнесть: «благословите leroby во въки». Въ тотъ же часъ отецъ его быль освобождень оть мученій и, явившись во сн'в развину, пожелаль ему мира рай-. craro 1). Кроив этихъ словъ изъ шеода спасаеть еще молитви каддишь: вотъ эта политва:

«Да будетъ владычественно и свято имя Его великое въ мірѣ, который Онъ сотворилъ по мысли своей. Пусть придетъ царство Его въ жизни нашей и во дни наши и въ жизни всего дома изравлева, какъ можно скорѣе. И отвѣчаютъ аминь».

«Аминь, пусть будеть имя Его великое благословенно во вѣки. Пусть будеть благословенно имя Его и да превезносится память Его до вѣка».

«Да будеть благословенно и восхвалено и превознесенно и освящено имя Его выше всёхъ благословеній и похваль, которыя говорятся въ мірів. И отвівчають: аминь; пусть будеть привита въ благосердіи молитва наша».

<sup>1)</sup> Nischmath chajim 89, 2,

«Пусть будеть принята молитва и прошеніе всего дома изранлева отпомъ ихъ, который на небѣ. И отвѣчаютъ: аминь. Пусть ими Ісговы будеть благословенно отъ нынѣ и до вѣка».

«Да придеть миръ великій съ неба и жизнь на насъ и всего израиля. И отвъчають: аминь. Помощь моя отъ Ісговы, сотворившаго небо и землю».

«Творящій миръ на небѣ, онъ сотворить миръ намъ и всему израилю. И отвѣчаютъ: аминь ¹)».

Эту молитву Исаавъ Лурія предписываль читать каждую субботу, каждый праздникъ и новолуніе, «потому что она освобождаетъ души отцовъ отъ ада и въ рав возводитъ каждый разъ на высшую степень: Этою молитвою патріархъ Авраамъ спасъ изъ ада Терама, отца своего. Въ будущемъ эта вменно молитва спасетъ всвхъ людей изъ ада. «Будетъ время, Ісгова будеть сидать съ праведниками, имая при себа съ правой стороны солнце съ планетами, а съ лѣвой луну и всѣ звѣвды, и будеть разскавывать имъ агаду новаго завъта съ неми чрезъ Мессію. Всв праведники будуть сидеть предъ Ісговою, а ангелы будуть на ногахъ. Тогда встанетъ Зоровавель, сынъ Шеалтівла, и станеть читать ваддишь, и голось его будеть слыmeнъ отъ одного конца міра до другаго, и весь міръ будетъ отвъчать: аминь; голось дойдеть до преисподней, и оттуда, какъ шумъ моря, послышится: аминь. Тогда Ісгова спросить: что за причина этого необывновеннаго шума, который я слышу. О, владыка міра, отвітять ангелы, это безбожные израильтяне ввывають изъ преисподней: аминь. Тогда умилосердится надъ ними Ісгова и скажетъ: за чго мив наказывать ихъ; злая природа ихъ причиною гръховъ ихъ. И возьметь Ісгова въ тотъ часъ ключи отъ преисподней и дастъ ихъ Михаилу и Гавріилу, чтобы они отворыми всё восемь тысячь вороть ада. И нобе-

<sup>1)</sup> Nischmath chajim 90, 1.

рутся за руки всё грёшники, образуя цёпь, концы которой будуть вести ангелы, и придуть въ рай, а шеоль исчезнеть 1).

Въ этихъ таличдическихъ описаніяхъ рая и ада особенное внимание обращають на себя попытки опредвлеть ихъ мъстность. Въ исторіи Александра Македонскаго повидимому найдены ворота рая. Но во первых в такъ какъ это случилось въ то время, когда Александръ былъ въ Индін (какъ это указываютъ упоминаемые при этомъ мудрецы юга, индійскіе гимнософисты), то нужно бы положить, что рай быль отврыть въ Индів. Во вторыхв, туть же прибавляется, что это случи лось оволо горъ тмы, т. е. на съверъ, у горъ кавказскихъ. На сверъ также указываетъ и упоминаемое при этомъ государство, состоящее исключительно изъ женщинъ, царство амавоновъ. Извъстно, что мисическое царство амазоновъ гречесвеме писателями, по мёрё ознакомленія ихъ съ малою Азіею отодвигалось все далее въ северу. У Гомера амазонки живутъ въ сосвдствв съ фригійцами, гдв царь Пріамъ встрвчаеть ихъ на берегу ръки Сангарія 2). Позже жилище амазоновъ перенесено было даже по ту сторону Чернаго моря, въ Сарматамъ 3). Ilисатели греческіе и римскіе, разсказывающіе, что царица амавоновъ Оалестрида посетила Александра на пути его изъ Герканів, прибавляють, что она властвовала надъ прибрежьемъ Чернаго моря до раки Фазисъ. Восточные писатели сохранили также преданіе, что Александръ дощель до Кавкава и построиль тамъ великую ствиу, которой долго искалъ халифъ Ватсикъ Виллаки, внукъ Гаруна-ал-Рашида 1). Такимъ образомъ рай, найденный Александромъ, по этемъ даннымъ, должень былъ

<sup>1)</sup> Othioth r. Akkiva 15, 4.

<sup>2)</sup> Hziag. III, 184-190.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Герод. кн. IV, 110.

<sup>4)</sup> Проковій о персидск. войнь, І, 10.

демать на съверъ, въ сосъдствъ съ Кавказомъ. Между тъмъ съ третьихъ, въ томъ же сказани, страна, гдъ найденъ рай, названа еще африканскою. Правда, нъвоторме, для примирения этого сказания, считаютъ слово протом томественнымъ съ греческимъ Ідприми Иверия, т. е. Закавказье; но такому объяснению противоръчитъ то, что здъсь же эта страна названа еще прямъе Кареагеномъ, чего некакъ нельза было смъщать съ Иверию. Итакъ рай быль найденъ Александромъ не то съ Индии, не то съ Иверии, не то съ Африкъ 1).

Мы съ своей стороны вовсе не считаемъ противоръчиемъ эти географическія указанія. По нашему мивнію талмудъ, перенося Александра въ одно в то же время въ Индію, Африну н Иверію, тъмъ самымъ глухо указываеть на народныя преданія о райскихъ рівахъ, которыя указаны у Монсоя. Вотъ географическое описаніе рая у Монсея: «ивъ Едема выходила ръка для орошенія сада, в раздълялась на четыре потова. Имя перваго-Физонъ, онъ обтекаетъ всю вемлю Хавила, ту гдъ волото; и волото той вемли навлучшее, тамъ бдолахъ и намень одансъ. Имя второй ръвъ-Гихонъ, она обтекаетъ всю землю Хушь. Имя третьей раки Хидденель, она течеть противъ Ассиріи. Четвертая ріва Прать 3)». Въ настоящее время съ достовърностію можно указать только двів рівка изъ этого описанія. Прать до сихъ поръ навывается одинъ изъ истомовъ Евфрата, въ опрестностяхъ Арверума. А Хиддекель арамейское имя реки ближейшей въ Евфрату, известной у насъ подъ искаженнымъ древнимъ названіемъ Тигръ. Определеніе остальныхъ двухъ райскихъ ръкъ такъ трудно, что изследователи больтою

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обрановенно эти указанія ститаются опибками поздивённях компилляторовь. Но объясиеніе, основывающееся на предположеніи опибокъ въ сказаніи или фактѣ, самое посліднее объясненіе.

<sup>2)</sup> Bur. 2, 10-14.

частію оставляють ихъ бевь внимавія, ограничиваясь изв'єстными двумя реками и именемъ Едема называють многія цветущія долины вдоль береговъ Евфрата и Тигра. Но такія предположенія не могуть имёть цёны, потому что съуживають Монсеево описаніе, связывающее Едемъ съ двумя другими рівками: Гихоне и Фисоне. Определение положения этихъ последнихъ ръвъ по болье древнимъ сказаніямъ составляетъ сущность поставленнаго нами вопроса. Еще въ 1520 году португальскій путешественникъ Францискъ Альварисъ, бевъ всякаго отноше. нія въ Едему доказаль, что Ниль въ верхних частяхь своихъ на мъстномъ явинъ назнается Геономъ. Въ пользу этого предположенія говорять еще два несравненно болье древнія свидътельства. Во первыхъ. Геонъ считаетъ египетскимъ именемъ Ημπα Ι. Φπαβία: Γηών δὲ διὰ τῆς Αίγόπτε βέων δηλοί τὸν ἀπὸ τῆς άνατολής άναδιδόμενον ήμεν, δυ δε Νείλον Ελληνες προσαγορεόεσιν 1). Во вторыхъ греческій переводъ библін даетъ има Геона египетской ръкъ; такъ, въ II гл. 18 ст. Іеремін слова пророка народу: зачъмъ ходить тебъ съ Египеть пить воды Шихора (одно ивъ именъ Нила) по переводу LXX читается: пить воды Геона. Точно также у Сирака 24, 27 Ниль наяванъ Губу. Что и въ греческихъ древнихъ народныхъ представленіяхъ Ниль быль одною изъ рвиъ райскихъ, это видно изъ свазанія о Фартонъ, въ которомъ портически вовстановляется идея паденія человіта вслідствіе его гордости, ставшей причиною извращенія самой вившней природы. Это извращеніе состояло между прочимъ въ томъ, что Нилъ въ ужасъ отъ гибели Фазтона, отважившагося състь на колесницу солнца, убъявлъ вверхъ и скрылъ свои истоки, а кожа реіопланъ тогда въ первый разъ почернела (и у Монсея Геонъ связывается съ вемлею эсіоплянъ). Указаніе греческаго мнеа на египетскую ръку въ

<sup>1)</sup> Ant. Iud. I, 1. 8.

этомъ случат не могло быть случайнымъ. Очевидно, Греви, заимствуя съ востока сказаніе о волотомъ періодт до паденія человтка, слышали въ этомъ сказаніи имя Нила.

Но вдесь припоминается еще другая река подъ темъ же именемъ райскаго Геона, - это Геонъ индійскій или Гангь. Повдивишія изследованія дають возможность видеть, что древніе подъ именемъ Геона дійствительно отождествляли Ниль и Гангъ, признавая ихъ одною ръкою. Древивитий греческій географъ Генатей быль того мевнія, что истоки Нила связаны съ устьемъ Ганга 1). На партв, сохранившейся въ древней Любекской летописи, Ниль показань выходящимь изъ Азіи. Того же мевнія были византійскіе писатели и даже нівоторые отцы церкви (Косма монахъ, Григорій Турскій). Въ докавательство единства этихъ рѣкъ приводили то, что съ одной стороны начальныхъ истоковъ Нила не найдено въ Африкъ и что съ другой стороны Гангъ впадаетъ въ море не прямо, но при самомъ устьй дёлаеть вругой повороть съ востока на западъ по направленію въ Африкъ и выходя изъ устья, на продолжительномъ разстояния течетъ по берегу моря, не смёшивая своихъ водъ съ водами океана. Это дало поводъ думать, что въ такомъ же видъ, т. е. не соединяясь съ океаномъ, Гангъ протеваетъ чревъ все море и затъмъ вливается на материкъ Африки подъ именемъ Нила. Только Помпоній Мела не быль согласенъ съ этимъ переходомъ Ганга чрезъ море и указывалъ для него болбе чудесный подземный путь подъ моремъ изъ Азін въ Африку. Это върованіе, что Ниль выходить изъ Ганга чревъ море, было такъ твердо, что самое имя Нила сдълалось у грековъ общинъ именемъ моря. Слово океанъ, по свидътельству Діодора сицилійскаго 3), первоначально было однимъ изъ

<sup>&#</sup>x27;) Euthymenes v. Massilia 6. Plut. de Pl. Phil. IV, 1.

<sup>2)</sup> Diod I. 19.

нменъ Нала (происходя изъ египетскихъ словъ: *ао-кате*, быкъ египетский, подъ какимъ названіемъ почитался Нилъ ва его отеческое плодородіе, противопоставляясь материнскому плодородію вемли), и усвоено морю потому только, что изъ него выходить свящ. Налъ 1).

Остается опредёлить еще четвертую райскую рёку Фызонь. И названіе этой рівн, и богатства орошаемой ею стра ны, указанныя Моксеемъ, такъ сильно напоминаются греческими сказаніями о Фазисв и Колхидв, что при этомъ теряють цвну всв другія предположенія о містонахожденіе этой райской реки. Колхиду греч. свазанія представляють въ такихь чертахъ, въ какихъ можетъ представляться только богонасажденное мёсто. Тамъ, въ желищё царя Аэта, где живуть потомки бога свёта и солеца, аргонавты видёли фонтаны, совданные божественною рукою Гефеста, изъ которыхъ струнлось молоко, вино, благовонное масло и вристально-прозрачная вода, зимою теплая, а лётомъ холодная, какъ ледъ. Тамъ хранится золотое руно, охраняемое огненнымъ дракономъ, (очевидно извращенный разсвавь о херувим'я съ пламеннымъ оружіемъ, хранящемъ дерево жизни). Такимъ образомъ ръка Фазисъ, также какъ и Геонъ, связана въ греческихъ сказаніяхъ съ чудесною страною рая. Но Фазисъ является вдёсь уже северною границею рая, тавъ какъ лежащій немного выше Кавказъ по греч. сказавіямъ, быль уже містомъ мученій отверженнаго богами человъка, Прометея, изгнаннаго въ горы кавкавскія. Что райской ръки Фисонъ нужно искать на сверъ, это доказываетъ и



<sup>1)</sup> Замічательно, что, по Монсею, Геонъ обтекаеть всю землю Кушт, венлю черныхь, Эсіопію. Между тімі, въ тогдашнее время подъ ниенемъ Кушт, разумівли негровъ африканскихъ и недійскихъ. Что въ Индін туземния племена были черныя и только впослідствін прищедшій сюда высшій классъ образоваль лагерь бізыхъ среди черныхъ,—это ясно доказываеть древняя арійская поговорка: не ворь черному брамину и болому парін.

вамѣчаніе Монсея, что Фисонъ протекаетъ въ вемлѣ Хавилла, какъ называлась мѣстность близкая къ Кавкаву и Каспійскому морю, которое посему у древнихъ носило имя Хвалисскаго. На Волгѣ доселѣ еще стоитъ городъ Хвалинскъ 1).

Теперь вопросъ: въ какомъ отношеніи Фазисъ стоить къ другимъ райскимъ ръкамъ, Нелу и Гангу? Тъже преданія, которыя связывають въ одну ръку Ниль и Гангъ, соединяють подобнимъ же образомъ индійскій Гангъ съ съверною райскою ръкою Фисономъ. По древнъйшей греческой сагъ. корабль аргонавтовъ изъ Колхиди возвращается въ Средизомное море чрезъ Нилъ, слъдовательно сперва прошедши Фазисъ и Гангъ 2). Замъчательно, что колхидскій царь, упоминаемый въ походъ аргонавтовъ за золотымъ руномъ, называется Автомъ, именемъ также принадлежащимъ Нилу 3).

Такимъ образомъ для опредъленія райской містности мы получаемъ районъ, который обнимаеть западную Азію до Индіи и часть Африки, между ріками Ниломъ, Фазисомъ и Гангомъ. Еврен тімъ охотиве могли остановиться на этомъ преданіи, что оно для границь рая кромів Палестини указывало всіз тів міста, которыя съ древнійтаго времени были освящены пребываніемъ евресевъ. Нечего говорить о Египтів, гдів образовалось цілое царство александрійскихъ евресевъ. Въ Индіи, по преданіямъ еврейскимъ, были поселены десять колівнъ, плівненныхъ Салманассаромъ 1). Что ме касается Закавкавскаго края, то пребываніе евресевъ въ этой містности съ незапамит-

<sup>&#</sup>x27;) Въ нашемъ народъ до послъдняго времени хранится преданіе о какихъто тихихъ водахъ за Кавкавомъ, на исканіе которыхъ ходили цълмя поселенія. По всей въроятности это преданіе перешло отъ евресвъ.

<sup>2)</sup> Schol. zu Apollon. Rhod. Argon. IV, 239.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Schampollion, l'Egypte sous les Pharaons I, р. 128 п д.

<sup>4)</sup> Ріка Гозань, на которую, по 4 Цар. 17, 6, Салманассарь переселять десять колінь, по раввинскому объясненію есть именно Гангь.

ныхъ временъ, подтверждается свидътельствами объ этомъ греческих, армянских и грузинских летонисей. Константивъ Порфирородный свидётельствуеть, что иверійцы считали себя сынами Давида и выходцами изъ Герусалима 1). Чтобы эту область можно было представить цельнее, приномнимъ, что Чермное море, разделяющее се на две неравныя части, но проискождению своему не первоначально 3). Огромиватмая разсвлина, навываемая Черминих моремъ, возникла вследствіе CHALHATO BYARAHETECKATO ABBROHIS. OTODBABIBATO OLEY OTE ADVгой двъ, нервоначально связанния между собою, части свъта. Какъ греческие писатели говорять о вторжения Атлантического овежна въ Среднвемное море, такъ и восточные хранять смутное воспоминание о подобномъ же случав съ Чермнымъ моремъ. Въ одной аравійской руковиси сохранилась сага, свидетельствующая, что Чермнаго моря нёвогла не было, но одинъ ісмейскій король веліль прорыть у океана гору, съ цілію провесть каналь для безопасности своей земли, но чрезъ этотъ каналь ворвалось на материть море, затонно множество геродовъ и образовало Аравійскій задивъ в). Преданіе объ этомъ цёльномъ районё, кавъ мёстонахожденім рая, могли имёть въ виду и талмудисты, указывая двери рая то въ Индів, то въ Египтъ, то на съверъ у горъ навказскихъ. Если Александръ Македонскій изъ Индів, какъ будто по прямому пути, идеть чревъ темныя горы въ страну африканскую и притомъ по на-

<sup>1).</sup> De administrando Imperio ed. Bonn 45, 197.

<sup>3)</sup> Замічательно, что у древних раввиновь были очень странныя невытія о Чермномь морів, которое они соединяли съ Средиземнимь. Д. Кимхи въ тольованім (дон. 2, 6) на слова: тростинкь колебался нада головою жовю, говорить: «ніжоторые подъ словомь тростинкь разуміноть здівсь море тростинновое или Чермное, которое они соединяють съ моремъ Londou или Средиземнымъ». Этоть взглядь объясимется тімъ же преданіемь о райскомь райошь и о связи водь Южваго океана съ Средиземнымъ.

<sup>5)</sup> Ritter. Erdkr. 12. 5. 668.

правленію источника живой воды, текущаго изъ рая, то онъ идеть путемъ аргонавтовъ, объйзжающихъ этотъ районъ на корабий  $^1$ ).

Тоже самое, что мы скавали о положение талмудическаго рая, нужно сказать и объ адъ. Положение ада опредъляется у талмудистовь рекою Саббатов. Чудесную реку этого имени раввины находять то въ Индін, то въ Грузін, то въ Африкъ. Раввинъ Gerson передаетъ, что виделъ эту ръку въ Калькутть. »Мы прибыли, разсказываеть Gerson, въ землю Кальвугты, въ Сивелію, пограничный городъ свободныхъ негровъ, откуда всего два дня пути до Саббатіона; по пути я виділь большой огонь и сърную даву, лившуюся въ море, а въ некоторыхъ мёстахъ черный дымъ съ моря. 2) Тогда мей сказали, что это огонь преисподней, подобно тому вань въ Италіи въ горахъ сицилійскихъ. 3) Далве у самаго города восходиль другой чрезвычайно высокій столбъ дыма, который можно было видёть на пятьдесять миль. Отсюда на разстояние сорока миль стояль лысь оливковаго дерева, изъ котораго также клубился густой паръ; мев сказали, что онъ идетъ изъ шеола. Прежде

•

<sup>.1)</sup> Въ объяснение такого бистраго передвижения Александра на съверъ, ванадъ и востокъ, по следамъ аргонавтовъ, можно представить сильно распространенное въ древности между евремии сказание, что Александръ Македонский могъ детать по поднебесью, достигая такой высоты, откуда вся земля казалась ему шарекомъ, а море тарелкой (Bamidbar raba с. 13).

<sup>2)</sup> Въ одномъ изъ подложенить писемъ Александра Македонскаго къ Арестотелю между многими удивительными разсказами объ Индін говорится объ озноимомъ доосдо; это сказаніе Дантъ помъстиль въ своей поемъ (Адъ пъси. XIV ст. 81 и дал.) Такъ какъ во всъхъ сказаніяхъ огненные дожди вомъщаются въ описаніяхъ ада, то Александръ на своемъ пути посътиль не только рай, но и адъ.

в) Поводъ въ подобнимъ представлениямъ ада подали извержения огнедимащихъ горъ, представляющихъ своими кратерами естественный нуть въ глубину земли, или преисподнюю. По римской мисологіи молніи, которыми разитъ Юнитеръ, куются въ нёдрахъ Этны Вулканомъ и Циклопами.'

чёмь я вошель въ городь, я услышаль необыкновенный шумь. подобный грому. Мей сказали, что это шумъ Саббатіона. Шесть двей недвли эта рвка клубится съ необыкновенною силою; она не имъетъ воды, но течетъ пескомъ ѝ камнями, имъя семьдесять мыль широты «.--Напротивъ того р. Менассебенъ Изравлъ говоритъ, что Саббатіонъ лежитъ на свверв, около Каспійскаго (Хвалисскаго) моря, и прибавляєть, что это мивніе раздівляють многіе древніе еврейскіе писатели. Если же здъсь двъ ръки индійская и кавказская оспаривають имя чудесной ръки Саббатіона, то это можно помирить тъмъ же предположениемъ, какое мы допустили о Гангъ и Фазисъ. Индійцы не моган найти истоковъ Ганга, какъ египтяне истоковъ Нила, и върили, что онъ стекаетъ съ неба на вемлю для смытія гріховь человіческихь. Еврен взяли у индійцевъ свящ. значение этой реки, но для объяснения небеснаго происхожденія ея, соединили ее съ темными горами ствера. И такъ вакъ границы ада и раз у талмудистовъ сопринасаются между собою, то адъ начинается тамъ, гдв кончается рай, т. е. непосредственно за райономъ, образуемымъ Гангомъ, Ниломъ и Фазисомъ, другими словами: на всей земль, не принадлежащей евреямъ, въ Индів за рекою Гангомъ, на севере за темными горами, и на всемъ западъ, гдъ дымъ преисподней наполняетъ главнымъ обравомъ Италію. Такимъ обравомъ река Саббатіонъ, стоя на границъ между расмъ и адомъ, равняется райскимъ ръканъ, взятымъ виъсть, или есть та же трехъ-сложная райская ріка. Этимъ объясняются противорічія въ описаніяхъ этой рын у талмудистовъ; если она является то бурною, то тихою, то течетъ прозрачною водою, то вамнями и пескомъ, такъ это зависить отъ того, разсматривають ли ее, вакъ границу рая и свъта, или какъ границу ада и тим. Подобныя же опредёленія границы, гдё сопривасаются свёть и тма, есть н въ миоахъ грековъ и римлянъ; это именно были границы нхъ владёній, за которыми начиналось царство темныхъ, широкнях водъ, олицетворенныхъ въ мрачномъ Стиксе (соозвётствующемъ талмудическому Саббатіону), окружающемъ жилица тёней, какъ говоритъ Виргилій:

Mundus ut ad Scylhiam Riphaeasque arduus arces Consurgit, premitur Libvae devexus in austros. Hic vertex nobis semper sublimis; at illum Sub pedibus Styx atra videt, manesque profundi

Jllic, ut perhibent, aut intempesta silet nox Semper, et obtenta densentur nocte tenerbrae, Aut redit à nobis aurora, diemque reducit.

(Georgic. I, v. 240 m gaz.)

Къ объяснение талмудической географів рая в ада нужно прибавить общее представленіе древнихъ раввиновъ о составъ вселенной, образувной изъ семи небесныхъ твердей (число взято отъ семи извъстныхъ древнихъ планетъ) и семи противоположныхъ имъ, параллельныхъ и совершенно равныхъ, земныхъ плоскостей, расположенныхъ одна подъ другою. Эти именно семь небесныхъ и земныхъ пространствъ явились семью отдъленіями, семью дворцами и семью воротями рая. Дальнъйній шагъ въ этой космогоніи сдівлало средневіжовое католическое представленіе ада, описаннаго въ поэмів Данта, гдів пареллельныя и одна другой равныя подспудныя талмудическія вемныя плоскости соединились въ одно пілое, обравуя воронко-образную пропасть, все боліве и боліве съуживающуюся по направленію къ центру земнаго шара, составлявшаго, по системів Птоломея, средоточіе вселенной.

Самое описаніе рая и ада имбеть тоть же характерь, какой мы видёли въ талмудическихь царствахъ ангеловь и демоновь, то есть: рай и адъ представляють два противоположжихъ полюса одного великаго всемірнаго царства. Рай есть

область свёта и огня, поколяку свёть и огонь служать источникомъ міровой живни; на это ясно указываеть чудесный блескъ, посредствомъ котораго праведники видятъ самыя глубным земли, и обращеніе съ праведниками солица, луны и звізядъ. Напротивъ того адъ, какъ настоящее царство демоновъ, наполневъ такою густою темнотою, что ее не можеть разогвать огромное количество огня, поддерживаемаго въ адъ. Какъ царство свъта, рай есть область высочайшей прасоты и совер**мениличих форми, такъ что** въ немъ последена неъ праведниковъ равенъ по врасотв преврасному Іоснфу, тогда канъ адъ есть мъсто безобразій и неустройствь, или лучше матерія безь формы. Безформенность внішней природы ада показываеть огонь, это совершеннъйшее по своей формъ явленіе, но въ адъ не имъющее никакой видимости. Безформенность человъческаго состоянія въ адт показывають неприкровенныя твла гръшниковъ, потерявшихъ даже свои собственныя имена въ общенъ хаосв лицъ и предметовъ. Такимъ образомъ отношеніе ада и рая есть отношеніе грубой, безформенной матерін въ прекрасной, цілесообразной формів. А тавъ какъ безъ надлежащей формы немыслемо нивакое твердое существованіс, то необходимо необразованному безформенному состоявію ада перенти въ правильное и гармоническое. Но когда адъ на пути своего развитія въ состояніи будеть своимъ содержаніемъ отвъчать гармоніи міра, овъ потеряеть свое значеніе и смъшается съ расмъ. И въ настоящее время рай и адъ отделяетъ вичтоживатий промежутокъ и прямой путь въ рай лежитъ чрезъ область ада, отъ прохожденія котораго не свободень ни одинь праведникъ; другими словами: грубая, бевобразная форма есть начальная форма всякаго бытія и жизни. Такимъ образомъ рай есть воздёланная часть ада, а адъ есть первобитный хаосъ, въ которомъ заключался implicite саный рай, получившій первую определенную форму гораздо позже ада и долженствующій въ будущемъ принять въ свою область все содержимое ада. Соединить ту и другую область всепримиряющее время, являющееся у талмудистовъ подъ видомъ рвии Регіона обравуемой потомъ небесныхъ звёрей, подъ воторыми олицетворены теченія планеть, опредвиявшихь время. 1) У Данта (Адъ. XIV. 24 и дал.) Эта адская ръка вытекаетъ изъ статун Времени, стоящей на горь Идь, на остробь Крить, и источающей слевы. Вѣчный потъ небесныхъ ввърей, или, по Данту, слевы горнаго старца-(символы въчныхъ процессовъ бытія) протачиваютъ глыбы вемли и такимъ образомъ продагаютъ путь изъ мрака въ свъту. Въ этомъ доотическомъ брожении, которымъ время приводить царство тмы къ свъту, должны принимать участіе н всё жители преисподней юдоли безобразія. 2) Тогда вавъ праведники, при совершенныхъ формахъ бытія, проводять жизнь въ невозмутимомъ спокойстви у потоковъ и деревъ райскихъ, гръшниви въ преисподней находатся въ въчномъ потокъ превращеній, или, выражаясь языкомъ талмуд. поэвін, переносятся постоянно съ эшафота на эшафотъ, изъ огня въ огонь. Особенно выравительно съ этой стороны изображенъ адъ въ образв стада грвшинковъ, ввчно гонимыхъ съ горъ въ долены, н съ долинъ на горы, -- образъ, взатомъ изъ казии въ аду греческаго Сивиса. Мы видёли уже, что въ этому внушающему образу евреи прибъгали при изображении своего снитальчества по чужимъ вемлямъ, которое по ихъ верованию должно кончиться въчнымъ покоемъ въ городъ Давидовомъ, т. е. въ земномъ рав.

<sup>1)</sup> Названіе ріви Регіона и ся близкое отношеніе въ чудеснымъ ввірамъ напоминаєть извістное въ греческой мнеологіи врыдатое чудовище Геріона, сберегавшаго на дальнемъ западі стадо похищенное у сслица.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ греч. мнеологін Геркулесь съ освобожденных стадомъ солнца долго свитается по разнымъ теплымъ землямъ, оставляя на скалахъ и утесахъ слъды своего плуга (символъ трудолюбія).

Но, такъ какъ полное совершенство формы, по неоплатонической философів, стоить въ недосягаемой дали для міра, какъ последняя цёль его существованія, и такъ какъ, съ другой стороны, полное отсутствіе формы немыслимо въ самой грубой матерів, то и для рая бываеть свое время броженія, какъ и для ада свое время покоя. Но что именно талмудическій рай и адъ изображають собою періоды въ развитіи всей міровой жизни, это докавывается тёмъ, что движеніе рая и покой ада совпадають съ особенными физическими явленіями: первое бываеть въ мартъ и сентябръ мъсяцахъ равноденствія, а последній въ еврейскіе праздники, въ главныхъ своихъ частяхъ падающіе на эти же мъсяцы равноденствія, и еще въ новолунія.

(Продолжение будеть.)

Олесницкій.

## БЛАЖЕННЫЙ АВГУСТИНЪ

## какъ психологъ.

(Продолжение).

II.

## Метафизическіе вопросы о душв.

Кром'в разсмотрѣннаго нами ученія о способностяхъ души, очень часто встрѣчается у Августина ученіе о душѣ, имѣющее характеръ чисто метафизическій. На основаніи наблюденій надъ дѣйствіями разума въ способностяхъ животной души, онъ рѣшаетъ главнѣйшіе вопросы о природѣ ея, состояніи, судьбѣ, вообще о такихъ сверхъ-опытныхъ предметакъ, знаніе которыхъ не только интересно, но и необходимо въ религіозно-нравственномъ отношеніи.

Первымъ результатомъ наблюденій надъ дёйствіями разумной души должно быть уб'яжденіе въ ея духовности. Этотъ результать весьма важень, потому что истина духовности души служить непоколебимой опорой другой истины, на которой основаны всё лучшія надежды человіжа, которая служить высочайшей цёлію нашихъ стремленій и трудовъ, — разум'я емъ истину нашего безсмертия.

Но говоря объ этихъ двухъ результатахъ, онь не могъ не коснуться и нёкоторыхъ вопросовъ, соприкосновенныхъ къ нимъ. Если душа духовна, то представляется вопросъ: какъ она соединена съ тёломъ, которое противоположно ей? Какъ и отъ кого происходитъ? Если душа безсмертна, то какая жизнь

ея по разлучения съ тёломъ? Навсегда ли она разлучается съ намъ, или только на нёкоторое время?..

## О духовности души.

Ученіе о духовности души Августинъ направляль противъ матеріалистическихъ взглядовъ на душу, но не тѣхъ грубыхъ епикурейскихъ взглядовъ, по которымъ душа образовалась сама собою изъ случайнаго соединенія бездушныхъ атомовъ. То общество, среди котораго находился Августинъ, и къ которому обращался съ своими сочиненіями, никогда не могло раздълать столь безбожнаго ученія. Были, конечно, и въ христіанскихъ обществахъ люди неправомыслящіе, которые иногда почитали душу матеріальною, и даже только образованною изъ предвѣчной матеріи, а не сотворенною изъ ничего; но никогда не было такихъ, которые учили бы, что душа образовалась сама собою, безь помощи начала высшаго.

Не смотря однакожъ на это нѣсколько отрадное явленіе, между христіанами, какъ православными, такъ и неправославными, были люди чувственные, у которыхъ чистое понятіе о душѣ было помрачено вслѣдствіе сильной привязанности ихъ къ тѣлу и излишней любви къ матеріальному міру. Вмѣсто того, чтобы отрѣшаться отъ внѣшнихъ и чувственныхъ предметовъ, опи старались напротивъ соединиться съ ними, и притомъ такъ тѣсно, что рѣшительно, какъ выражается Августинъ, не имѣли возможности отдѣлиться отъ нихъ. Когда эти люди возвращались въ себя для самоповнанія, тогда въ эту область предметовъ невидимыхъ и безтѣлесныхъ вносили образы предметовъ составляемыхъ фантавіей, и стали представлять свою душу чѣмъ-то тѣлеснымъ 1). «Почему, спрашивали они, повторяя слова древняго явыческаго поэта, почему, когда тѣло удручено разнаго рода болѣзнями, болѣзнуетъ съ нимъ и душа?

<sup>1)</sup> De Trin. X, 5.

Не естественно ли предположить, что со смертию тела и душа умираеть? Почему, когда сила остраго вина проникаеть въ человъка и горячіе пары распространяются по венамъ, слёдствіемъ этого бываеть тяжесть членовъ? Почему тогда не прямо и не твердо стоять ноги, языкъ медленно поворачивается, умъ пьянветь, глаза блуждають, крикъ, стоны, брань увелячиваются? Почему это бываеть, если не потому, что винные пары помрачають въ тёль и душу 2)?

Особенно безпововло Августина то, что подобные люди думали находить подтверждение своихъ материалистическихъ взглядовъ въ сочиненияхъ христинскихъ писателей, и очень часто указывали на Тертуллиана, который, боясь, чтобы не сочли чисто безтвлесный предметъ безсодержательнымъ или ничлых, приписывалъ и душт твлесныя свойства.

«Душа управляеть тёлом» и управляеть внутреннею силою. Возможно ли это, готорить Тертулліань, если душа безтвлесна? Какимъ образомъ пустой, безсодержательный предметь можеть быть пречиною жизненныхъ двеженій? Платоники учать, что дуща виветь разумную силу, которая постигаеть безтвлесные предметы, и потому сама должна быть безтелесною; имъ кажется невозможнымъ, чтобы телесная природа могла быть способна въ добру или влу. Но и чувствами ощущается безтвлесное, наприм, прътъ, или врукъ... Несправедливо также, что пищею души служить только безтвлесное, именно мудрость. Врачь Зонаръ заметиль, что душа питается гелеснымь, потому что когда устаетъ, то освъжается и укръпляется пищей, питьемъ; а если человъку перестанемъ давать матеріальную пищу, то душа перестанеть существовать въ твле, сколько бы на пормели ее платоновскими или аристотелевскими аргументами. Наконецъ души необразованныхъ и варваровъ лишены духовной

<sup>1)</sup> Lucretius. De rerum natura. lib. III, 446-482.

нещи, онв не имвють мудрости; но однакожь живуть. Не служить ли это доказательствомь того, что наука польвуеть не природв, а только состоянію души?... Итакь душа имветь общія свойства твлесности; имветь известную форму, цветь, пространственное ограниченіе, объемь, который измвряется въ длину, ширину и глубину. У души есть свои глаза, свои уши, свои органы, посредствомь которыхъ человвить въ бодрственномь состояніи мыслить, а во свіз мечтаеть; а потому богачь, находясь въ аду, двйствительно имветь язывъ, Лазарь пальцы, Авраамъ лоно» 1).

Подобное, канъ выражается Августинъ, влоупотребленіе Писаніемъ было причиною того, что многіе христіане, перешедши отъ понятія о тёлё къ понятію о душё, подумали, что она подобна тёмъ частямъ тёла, которыя видимъ, когда разрёвываютъ внутренности. Иные думали, что она состоитъ изъ мальйшимъ недёлимыхъ частицъ, навываемыхъ атомами; другіе сказали, что она не есть субстанція, потому что неспособны были представить другой субстанціи кромё тёла, и, такъ какъ не могли отыскать въ душё ничего матеріальнаго, то подумали, что она есть темпераментъ нашего тёла, или же его гармонія <sup>3</sup>).

Желая опровергнуть эти матеріалистическія мевнія о душів, Августинъ обратился за помощію къ философіи Платона, и особенно Плотина, который, какъ извістно, развиваль Платона, и боролся какъ съ грубыми матеріалистическими взглядами (Епикура и стоивовъ), такъ и утонченными Пифагора и Аристотела).

Но такъ какъ Плотинь быль явычникъ, и неръдко выскавывалъ такія мысли, которыя или не гармонировали съ христі-

<sup>1)</sup> De anima. c. 6, 9.

<sup>3)</sup> De Trin. X, 7.

анскимъ догматомъ, яли были но очень важны для христіянъ; то Августинъ нёкоторыя изъ его доказательствъ отвергъ, а иёкоторыя оставиль безъ особеннаго вниманія.

Тавъ, напримъръ, Плотинъ доказывалъ нематеріальность души тъмъ, что она нъкогда существовала безъ тъла, и притомъ несравненно лучше; тогда кавъ тъло безъ души существовать не можетъ. Если тавъ, говорилъ онъ, то душа имъетъ природу совершенно отличную отъ тъла 1). Августинъ не принялъ этой гипотезы о долговременномъ и блаженномъ состоянія души до нашего рожденія въ этомъ міръ.

Плотинъ, опровергая епикурейцевъ, доказывалъ имъ, что атомы не только сами собою не могутъ образовать души; но еслибы и кто другой захотёлъ образовать изъ нихъ душу, то не могъ бы; потому что изъ сочетанія атомовъ вышло бы что нибудь или теплое, или холодное, вообще матеріальное, но не мыслящее <sup>3</sup>).

Въ сочиненіяхъ Августина не находимъ развитія подобнаго довазательства; потому что онъ, вавъ мы уже замітили, не иміль діла съ людьми, приписывавшими происхожденіе души случайному сочетанію атомовъ.

Коснувшись философіи Епикура, онъ только зам'ятиль съ н'якоторой проніей, что эта философія такъ глупа, что хочетъ произвесть изъ мертваго живое 3).

Доказательства Плотина противъ стоиковъ, принимавшихъ одушу за тело, делятъ на два разряда.

Къ первому разряду относять доказательства, въ которыхъ онъ проводить мысль о томъ, что въ душѣ нѣтъ тѣхъ свойствъ, какія замѣчаются въ тѣлѣ. Тѣло подлежить законамъ простран-

<sup>1)</sup> Enn. IV, VII, 2. 3. 9.

<sup>9)</sup> Ib. IV, VII, 6.

<sup>2)</sup> De civ. Dei. VIII, 5.

ства и времени, но душа только завонамъ времени <sup>1</sup>). Тъло недвижно, мертво; но душа служитъ причиною движенія тъла, оживляетъ его, управляетъ имъ, какъ музыкантъ инструментомъ <sup>2</sup>). Тъло увеличивается въ своемъ объемъ; но душа не растетъ, а только усовершается <sup>3</sup>).

Эти мысли Августинъ принялъ съ убъжденіемъ и повторилъ.

Ко второму разряду относять доказательства, заимствованным изъ наблюденій надъ свойствомъ и характеромъ нашихъ повнаній. Но Плотинъ очень мало говорить о дёйствіяхъ низмихъ познавательныхъ способностей; а особенное вниманіе обратилъ (слёдуя Платону) на то, что такъ какъ предметомъ нашего мышленія служить не только чувственное, но и духовное, безтёлесное; то и сама душа должна быть духовна, безтёлесна, потому что подобное познается только подобнымъ 4). Очень много также говоритъ онъ о самомъ способъ познаванія высшихъ предметовъ, который состоить въ отрёшеніи души отъ всего матеріальнаго и чувственнаго, въ самоуглубленіи. Но у Августина, напротивъ, мы найдемъ самое подробное разсужаеміе о дёйствіяхъ чувствъ, воображенів, намяти, — дёйствіяхъ, въ которыхъ обваруживается духовность души.

Все, происходящее въ тълѣ, душа чувствуетъ, и чувствуетъ именно въ томъ органъ его, въ томъ пунктъ, который под-вергся какому либо видоизмъненію. Это показываетъ, что она присуща въ одно и тоже время во всъхъ частяхъ тъла и въ каждой части тъла находится вся. Но такое вездъприсутствіе

<sup>1)</sup> Eng. IV, III, 20.

<sup>\*)</sup> Ib. IV, VII. 4. IV, III, 22.

<sup>7)</sup> Ib. IY, VII, 5.

<sup>4)</sup> Ib. IV, VII. 6.

AVUIR GIAO GIA HEBOSMOZHO IIDE ES TÉJECHOCTE 1). TEJO OFDAничивается извёстнымъ пространствомъ и подлежить различнымъ намереніямъ; но если душа действуеть во всемъ теле и притомъ въ одно и тоже время, то она не имбетъ въ себъ ничего пространственнаго, а подлежить только условіямъ времени 2). Душа афиствуеть во всемь твав независимо отъ него. Жизнь души совершенно отлична отъ жизни тела. Совершенство души независимо отъ величны тёлесныхъ членовъ. Даже нельзя сказать, чтобы душа возрастала съ возрастомъ твла; ибо еслибы воврастала, то и уменьшалась бы съ уменьшеніемъ его. Телесныя силы уменьшаются въ старости, въ болъзни; но благоразумие и знание часто бывають совершениве. Тело состоить изъ частей делимихъ. Эти части, даже въ то время, когда представляють соединение однихъ и техъ же элементовъ, никогда не бывають тожественны между собою, а всегда чёмъ нибудь разнятся. Кромё того, они непостоянны. Наше твло безжизненно, недвятельно; оно неспособно ничего произвесть безъ вліянія вившних или внутренних причинъ. Матерія организма наміняется наждую минуту, а чрезъ нівсколько льть можеть измениться и весь организмъ 3).

Разсуждая о чувствахъ, Августинъ доказывалъ, что не столько тело действуетъ на душу, снолько душа на тело, и, при посредстве его органовъ, на внёшніе предметы. Хотя ощущеніе въ теле не можетъ быть безъ действія на него внёшняго предмета; но это действіе потому только ощущается, что душа своей жизненной силой оживляєть чувства, и такимъ об-

<sup>&#</sup>x27;) De Gen. ad litt. VIII, 21. 26. Contr. ep. man. c. 16. Per omnes corporis particulas tota simul adest; in omnibus tota et in singulis tota est, neque enim aliter, quod in corpore etiam non toto sentit, tamen tota sentit. (Ep. 166 ad Bieren.).—In unoquoque corpore et in toto tota est, et in qualibet ejus parte est. (De Trin. VI, 6).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Spiritualis tantummodo per tempora mutari potest, corporalis avtem per tempora et loca. (De Gen. ad litt. VIII, 20).

<sup>5)</sup> De quant. an. c. 15.

разомъ направляетъ на нихъ свою собственную деятельность. Это показываетъ, что тълесные органы суть только инструменты для двятельности души. Но ни одно тело не можеть дать движенія и чувствованія ни себів, ни другому. Ноги ходять, руви работають, глава видять. Почему? Потому, что они повинуются душв. Я даю известное направление своему чувству, и если оно способно принять такое направленіе, то тотчасъ повинуется моему желанію. Но можно ли допустить, чтобы то, что дветь движение монть органамь, было само такимь же органомъ? Можно ли думать, чтобы преимущество столь дивное, какъ управление массой материи, принадлежало самой матерін, или было одною вев са частей? Правда, тёло пногла не совершаеть явействаго действія; но въ этомъ-то боле всего и видно различіе души отъ тъла: первая всегда одна и таже, а последнее наменяется. Часть тела можеть быть равбита параличемъ, но душа по прежнему желаетъ и мыслитъ. Часть тела можеть омертенть, а вмёстё съ тёмь и та часть мозга, которая находится въ ней; но душа ничего не потерялаи дъйствуеть по прежнему, а если ся намърснія не исполнямотся, то причина въ несовершенствъ орудія 1).

Если же двиствія чувствъ могуть служить довавательствомъ нематеріальности души, то что сказать о двиствіяхъ воображенія, памяти? Возмемъ во вниманіе даже самую нившую двятельность души, т. е. чувственныя представленія, кокорыя душа составляеть во снё о матеріальныхъ предметахъ, или которыя она ниветь въ бодрственномъ состояніи, предаваясь мыслительной двятельности. И они не могуть быть названы матеріальными, потому что хотя и имвють сходство съ двиствительными предметами, но суть только образы предметовъ, а не самые предметы <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Sermo 241.

<sup>· 2)</sup> De an. et ej. or. IV, 17. De Gen. ad litt. XII, 2.

Если обративъ внамание на то, какъ много представленій душа имбеть о пространственныхъ предметахъ въ своей памяти, и можеть изъ памяти мавлекать ихъ и воспроизводить; то представляется вопросъ: какъ она можетъ принять въ себя такое множество предметовъ, если она телесна; нбо тело относительно своей пространственности ограничивается своей собственной субстанціей и за нее не выходить? 1). Гат берутся эти обравы, гдв носятся, или гдв формируются? Еслибы они не превосходили величеной нашего тёла, то вной сказалъ бы, что въ томъ самомъ тёлё, въ которое заключена душа, она составляеть и сохраняеть эти образы. Но что сказать, когда тёло ванимаетъ самую малую часть пространства, а дукъ вращаеть въ себв образы неизмеремихъ странъ и веба и вемля, когда эти образы не могуть наполнить души, не смотря на то, что кучами входять въ нее? Не явко ли, что она не столько овладъвается образами величайшихъ мъстъ, сколько сама овладъваетъ ими 3)? «Самые образы служатъ дойаватель» ствомъ того, что душа нематеріальна; потому что развѣ можно назвать тёлами то, что видишь во сий, небо, вемлю, море, солице, луну, звізды, рівн, горы, деревья, животныхь? Ито думаетъ, что это тела, хотя они и подобни теланъ, тотъ ужасно обманывается. Изъ этого рода есть даже такіе, которые, по мановенію Божію, вибють неое значеніе или во сиб, или въ экстазъ. Кто можеть изследовать или сиазать, отпуда они бываютт, т. е. какой ихъ какъ бы матеріалъ? Бевъ всяваго сомитнія, впрочемъ, духовный, а не тілесный; потому что это образы тёль, а не самыя тёла. Они образуются развини: леніемъ бодротвующихъ, и содержатся въ глубинахъ памяти; и ват ея сокровенных въдръ, не знаю накимъ чуднымъ обра-

<sup>1)</sup> De qu. an. V, 14.

<sup>2)</sup> Contr. ep. man. c. 17.

вомъ, при восномиванія, выходять и представляются канъ бы предъ глаза. Столь многіе и столь великіе образы тіль, еслибы душа была тілесна, она не могла бы не обнать мыслію, им содержать въ памяти. Что же удивительнаго, если она и сама себі является въ подобін своего тіла, но безь тіла? Ибо не съ своимъ тіломъ она является себі во сиї; а только въ шодобін своего тіла она навъ бы пробіраеть трезъ извістныя и неизгістныя міста, и тувствуєть себя веселой, или скорбить. Но я думаю, что и ты не осмілишься сказать, что та форма, которую она, повидамому, имість во сиї, есть настоящее тіло» 1).

«Еслиби душа была тёломъ, а тёлесное было образомъ, въ которомъ она видитъ во сив, то ни одинъ человъкъ, имъя отрубленный членъ, не видёлъ бы себя во сив имъющимъ этотъ членъ. Но душа видитъ свое тъло иногда неповрежденнымъ, а иногда неимъющимъ какого либо члена з). Не всякое подобіе тъла есть тъло. Усни, и увидинь; но когда пробудишься, бодрственно различи, что видълъ. Ибо во сив ты представишь себя какъ бы тълеснымъ; но это будетъ не тъло твое, а твоя душа, не истинное тъло, а подобіе тъла. Она броситъ твое тъло, и будетъ прогуливаться сама, вамолчитъ явыкъ твоего тъла, но ваговоритъ она; закроются твои глава, но она будетъ видъть» з).

Еще боле: им можемъ представлять и познавать не только чувственное, но и сверхчувственное, духовное, и слёдтакіе предметы, которые совершенно просты. Кто, наприм., можеть доказать вещественность внутреннихъ явленій нашей живни, кажевы: мысль, сомивніе, воля, чувства любен, радости,

<sup>1)</sup> De an. et ej. or. IV. 17.

<sup>2)</sup> Ib. c. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ib. c. 21.

скорби? Кто можеть сказать, что матеріальна идея о Богѣ, когда предметомъ ея служить не тѣло, но самый чистѣйшій духъ? Кто назоветь матеріальными математическій пункть, математическую линію, которыхъ нельзя созерцать никавими тѣлесными глазами? Итакъ, если справедливо, что причина в дъйствіе находятся во взаимномъ между собою отношеніи; то явно, что душа, которая способна къ такому сверхчувственному познанію, сама есть сверхчувственное, т. е. безтѣлесное, простое и духовное существо. Когда душа разсматриваетъ мысленно неизмѣняемые предметы, то этимъ показываетъ сходство съ ними 1).

Наконецъ, вакъ повнаемъ мы эти сверхъопытные предметы? Когда душа обнаруживаетъ высшую дъятельность, т. е. возносится въ познанію высочайшихъ божественныхъ истинъ, тогда она отръшается отъ тъла и заключается въ саму себя; и чъмъ болье отръшается отъ тъла, тъмъ познаніе ея бываетъ совершеннъе. Она познаетъ невидимое безъ помощи тълесныхъ органовъ; безконечнаго достигаетъ одничъ своимъ разумомъ. Подобное явленіе было бы немыслимо, еслибы душа была тълесна <sup>2</sup>).

Такъ Августинъ доказываетъ духовность души, принимая во вниманіе наши высшія истины и способъ ихъ познаванія. Но имбють ли силу всё эти доказательства?

Доказательства духовности души, заимствованныя Августиномъ изъ геометрін, говорятъ, далеко не могутъ устранить всёхъ трудностей при решеніи предложеннаго вопроса. Даже

i) De qu. an. 18. 14. De an. et ej. or. IV, 14. 15. 19. Fructus avtem spiritus est charitas, gavdium, pax, longanimitas, benignitas, bonitas, fides, mansvetudo, continentia, et dic mihi, utrum res ipsas non agnoscas, quarum ista sunt nomina, vel sic agnoscas, ut aliqua lineamenta corporum videat? (15).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Enarr. in Psalm. 125. 4.

болье, сравненіе души съ пунктомъ не безопасно, и, повидимому, благопріятствуєть тому ученію, которое Августинъ хочеть опровергнуть. Матеріализмъ можетъ сказать: я охотно допускаю сходство между душею и математическимъ пунктомъ. Но пунктъ не есть что либо дъйствительно существующее, а есть чистое понятіе ума; если же такъ, то слъдовательно и душа не имъетъ дъйствительнаго существованія. Августинъ долженъ былъ разлячить, какъ это сдълаль позме Лейбницъ, пунктъ метафизическій отъ пунктовъ физическаго и математическаго. Пункты физическіе, говоритъ Лейбницъ, не нераздълимы, пунктъ метафизическій можеть быть названъ и недълимымъ и дъйствительнымъ. Отсюда онъ заключаетъ, что метафизика, а не физика, или математика, представляетъ истинное понятіе о дъйствительности жизни.

Не приписывая большой силы приведенному доказательству Августина, мы однакожъ почитаемъ нужнымъ замѣтить, что онъ, собственно говоря, не уподобляетъ души математическому пункту; а если говоритъ, что душа можетъ представлять безтѣлесное, (какъ напримъръ математическій пунктъ математическую линію), то разумѣетъ представленіе не самаго предмета, а только силы его, значенія.

Онъ не могъ не знать, что наша душа не въ состояніи представить несуществующаго или ничего, а способна только умозавлючать, что вром'є матеріальнаго должно существовать духовное, и что это духовное должно быть совершенно противоположно матеріальному. Онъ нигд'є не свазаль, что мы можемъ вообразить математическій пунктъ или линію, а напротивъ всегда навываль подобные предметы невообразимыми 1). Но недостатовъ воображенія восполняеть д'яйствіе разума, этого внутренняго глаза, который видить математическіе предметы

<sup>1)</sup> См. ст. о памяти и воображении.

точно также, какъ видитъ свою душу, т. е. ев пролеленілxв  $^{1}$ ).

Если будемъ буквально понимать ученіе Августина (ваимствованное также у Плотина), о способности души совершенно отрѣшаться отъ тѣла, то окажется, что онъ проповѣдуетъ несбыточное. Человѣкъ можетъ иногда забыть о своемъ тѣлъ, и не обращать вниманія на внѣшніе предметы; но нѣтъ ни одной минуты въ жизни человѣка, когда бы наша душа была рѣшительно свободна отъ вліанія тѣла и внѣшняго міра. Извѣстно также, что наши чувства служатъ единственными органами для пріобрѣтенія познаній о внѣшнемъ мірѣ, а еслибы не существоваль внѣшній міръ, то невозможенъ быль бы актъ мышленія. Какимъ же образомъ можно обойтись безъ чувствъ?

Отвётомъ на это можетъ служить слёдующее мёсто нев сочиненія Августина De Genesi ad litteram. «Если что либо видимъ главами, то хотя и постоянно обравъ его находится въ духё, но не всегда распознается. Онъ распознается только тогда, вогда отвлечемъ глава отъ того, что видимъ. И если душа не имѣетъ разума, какъ напримѣръ душа животнаго, то весь актъ и ограничивается только чувственнымъ соверцаніемъ; а если душа разумна, то возельщается и разуму» э). Эти слова показываютъ, что Августинъ, повторля слова Плотина, хочетъ сказать, что если мы будемъ только чувствовать, а не размышлять о томъ что чувствуемъ, то ничего не будемъ внать; а для того чтобы размышлять, мы должны собрать внутрь себя образы, воспринимаемые отъ чувствъ, и потомъ устремить на нихъ взоръ разума, не развлекая его внёшними предметами.

<sup>1)</sup> Lineam interiore quodam oculo, id est intelligentia, videre concessum est... videt se animus per intelligentiam. (De quant. an. c. 14).

<sup>\*)</sup> Si anima rationalis est, etiam intellectui nuntiatur. (De Gen. ad. litt. XII, II.

Касательно того, что душа не есть гармонія тёла, у Плотина можно найти нёснолько доказательствъ (заимствованныхъ впрочемъ у Платона); но Августинъ особенное вниманіе обращаеть на способность души отрёшаться отъ тёла, и этотъ факть представляется ему достаточнымъ опроверженіемъ ученія о душё накъ гармоніи. «Еслибы душа была гармоніей, т. е. только результатомъ единства тёлесныхъ членовъ, то въ такомъ случаё она относилась бы нъ тёлу не болёе накъ анциденсъ, и слёд, не могла бы отрёшиться отъ тёла» и проч. 1).

Плотиновыхъ доказательствъ духовности души, направлевныхъ противъ ученія Аристотеля о душів накъ энтелехін тёла, Августинъ подробно не разсматриваетъ; а на місто ихъ ставитъ ученіе о томъ, что душа не имість тёлеснаго вида, направляя это ученіе противъ Тертулліана.

- «Говорять нівкоторые, пишеть Августинь», что душа принимаетъ форму отъ тъла, и съ увеличениемъ тъла растетъ и распространяется; но оне не обращають вниманія на то, какъ вногда удивительна бываеть душа юноши или старца, хотя бы его руки были отружаны еще въ детстве. Ты гозоришь, что рука души сминается, дабы съ рукою твла не быть отръзанною, и, сжимаясь, заключается въ другія части тёла. Откуда же эти мышцы души, при совращеній тёла, ваимствовали форму, если тело, въ такомъ случае, не имбеть той формы, какую должно иметь? Тертулліань приписываеть душе прыть воздуш ный и светлый, и говорить: есть внутренній человёкь и есть вившній; и внутренній имветь свои глаза и свои уши, которыми народъ долженъ быль видеть и слышать Господа; иметь и прочіе члены, которыми пользуется при размышленіи и наслаждается во сив. Итанъ вотъ наними глазами и ушами долженъ быль народъ слышать и видеть Господа! Теми, кото-

<sup>1)</sup> Cm. De imm. an. c. XIV, XXXII.-De Gen. ad litt. YII, 14.

рыми душа пользуется во сий! Но если вто либо самого Тертулліана видёль во сий, то конечно никогда не скажеть, что в самъ Тертулліань видёль его во сий и съ нимъ говориль. Притомъ же, кто когда видёль душу во сий въ цвёть воздушномъ и свётломъ? Конечно, можеть и это привидёться во сий; но когда человёкъ пробудится отъ сна, тогда не подумаеть, что душа его такого цвёта. Эсіопъ развіз не видить себя во сий чернымъ? А если видить иначе, то не удивляется ли тому? Но въ воздушномъ или свётломъ цвёть, не знаю, видёль ли онъ когда либо себя, если никогда сбъ этомъ не читаль или не слыхаль! 1).

Притча о богатомъ и Лазарѣ, на которую указывалъ Тертулліанъ въ подтвержденіе своей мисли о матеріальности души, казалась Августину только доказательствомъ того, что душа можетъ иногда принимать тѣлесный видъ. «Ты самъ сказалъ», пишетъ онъ, «и справедливо сказалъ, что пища и одежда необходима тѣлу, а не душѣ. Итакъ почему же богачь въ аду жаждалъ капли воды? Почему Самуилъ послѣ смерти явился въ одѣяніи? Неужели богачь желалъ укрѣпить развалины души посредствомъ чувственной влаги? Неужели Самуилъ вышелъ изътѣла одѣтымъ? Въ первомъ была истинная скорбъ, потому что страдаля душа; но не для тѣла онъ просилъ помощи. И послѣдній явился одѣтымъ, потому что душа не была тѣломъ, но имѣла только подобіє тивла» 2).

Но отвътивши такъ ръшительно и удачно на доказательство тълесности души достоуважаемаго писателя церкви, Августинъ овазался слишкомъ робкимъ, когда ему предложенъ былъ вопросъ объ этомъ его учениками и даже малолътними. Однажды его

<sup>1)</sup> De Gen. ad litt. X, 25.

<sup>2)</sup> De an. et ej. orig. IV, 19.

ученики нашли насъкомое съ множетствомъ ногъ, походившее на червя. Когда одинъ изъ нихъ разрубняъ насъкомое на двъ части, то замътилъ, что эти части начали двигаться, такъ что изъ одного насъкомаго какъ будто сдълалось два. Неумъя объяснить явленія, они принесли насъкомое къ Августину и разрубили еще на нъсколько частей; но несмотря на то, каждая часть двигалась и представляла видъ новаго насъкомаго.

Августинъ глубово задумался надъ этимъ явленіемъ, которое можетъ вазаться негармонирующимъ съ ученіемъ о простотъ и духовности души, и, не имъя возможности объяснить его изъ законовъ физическихъ, прибътъ къ аналогіи.

«Когда ты произносишь слово sol, а я, слыша это слово, представляю солнце; то не важется ли тебв, что самое слово какъ бы приняло отъ тебя значение и перенесло его ко мив? Поедику не самое слово состоить изъ звука и значенія, а звукъ относится въ ушамъ, значение же въ уму; то не думаешь ли ты, что въ словъ, какъ въ некоемъ животномъ, звукъ есть твло, а значение какъ бы душа звука? Конечно думаеть. Теперь обрати вниманіе на следующее: можеть ли ввукь слова быть раздъленъ буквами, когда душа его, т. е. значение, нераздълимо? Можеть. Но когда этоть звукь разделяется на отдельныя буквы, то важется ли тебъ, что онъ удерживаетъ тоже вначеніе? Отдельныя буквы, ответншь, не могуть означать то, что означаетъ слово, состоящее нев буквъ А когда слово, разделенное на буквы, теряетъ свое значеніе; то не подобно ли это тому, когда, по раздробленін тёла уходить душа? Иначе не есть ли это какъ бы смерть слова?»

«Итавъ если ты достаточно увидёль въ этомъ сравненів, какимъ образомъ при разрывё тёла можеть не разрываться душа, то пойми теперь, какимъ образомъ самые куски тёла, когда душа не разсёчена, могутъ жить. Ты уже согласился, что значене есть какъ бы душа слова, а звукъ тёло его, и

что при раздилени слова зо! на части, ни одна часть его не имерашваетъ прежняго вначения. Но возмемъ другое слово. наприм. Lucifer. И первая часть этого слова имбетъ свое вначевіе (luci) и вторая (fer), а будучи соединены означають запади: след. въ той и другой части есть накъ бы душа. Какъ ная вълаго насъкомаго больше мъста, чъмъ для части его: такъ большій срокъ времени требуется для произнесенія слова Lucifer, Thub are uponshecenis croba luci. H earb one he ne. рестаеть жеть вь этомь значени, не смотря на то что срокь времени, потребене для произнесения полнаго слова, уменьшился (ибо не идея раздівлилась отъ времеви, но раздівлилось слово); такъ надобно думать, что по разделени тела насекомаго. Засть его нёсколько жела и въ меньшемъ мёстё потому самому, что была часть, но душа нисколько не разделилась, не одельно меньшею отъ меньшаго места, и имень все члены жевотнаго требующаго большаго пространства» 1).

Подобный отвёть можеть служить доказательством остреумія и проницательности Августина; но требуемаго объясненія въ немь нёть, потому что въ основанін его лежить тольно сравненіе, а сошрагаізоп, по пословнув, п'est pas raison. Впрочемь и самь Августинь не сирываеть того, что онь діляль подобное сравненіе главным образомь для того, что не должно сомніваться въ истинной духовности души, когда представляются явленія непонятныя одля нась. Не думаемь, говорить онь, чтобы червь земной могь разрушить аданіе нашего разума. Трудность объясненія можеть быть происходить просто оть нашего слабоумія. Очень можеть быть, что причина этого явленія намь нензвістна потому, что она сокровенна для человіческой природы; а можеть быть она навівстна накому либо человівну, но этоть человівь не можеть быть нами спроцювь.

<sup>1)</sup> De quant. an. c. 21. 22.

Веть у Августвиа еще одно довазательство духозности души, при наложени котораго онъ высказаль несколько мыслей вполить оригинальных. Это довазательство онъ находить въ самосознами.

Если душа деласть себя предметомъ изследованія, то виветь внаніе о себв; вбо какь она могла бы савлать себя нредметомъ изследованія, еслибы не имела внанія о себе? 1) Итакъ, когда ся стремленіе къ познанію себя исходить отъ ней самой, и притом в навъ притом субъекта, и если она вибетъ жение какь объ этомъ стремлении, такъ и о себъ самой, те ова должна бы, еслебъ была телесною, и знать о себе какъ о телесной; даже должна бы иметь ясное понятіе о томъ качествъ, какое ей свойственно, какъ тълу. (Если бы, наприм., была воздушной или огневной природой, или, навъ говорять меринатетики, пятой стиміей, то непосредственно сознавада би это свойство.) Но на самомъ дълъ мы не замъчаемъ ничего нодобнаго; и накогда не можемъ почерпнуть изъ собственнаго совнанія той увірренности, что душа есть тілю. Мивнія философовь о природё души различны: одни утверждають, что она есть тело, а другіе отрицають это положеніе. Ясно, что увіревнести вътъ. Но если душа есть тело, то почему она не сознаеть себя таковою, она, которая знаеть себя лучме, неmene nego k semino, notomy sto mětě neselo gisme ke nosmaнію души, какъ она сама? Еслибы, дума была теломъ, то не думала бы о себь, какъ о всехъ другихъ телахъ, при помощи представленій и образовъ, — а думала бы какъ о себв самой, какъ о своей мысли, — непосредственно и безъ образовъ. 3)

Для того, чтобы подумать о матеріальных предметаль, душа должна прибъгнуть въ силъ воображенія, потому что

<sup>1)</sup> De Trin. X, 84. Cum mens se novit, substantiam suam novit. (ib. X, 10.) Quid tam menti adest, quam ipsa mens? (ib. X, 7.)

<sup>\*)</sup> De Gen. ad litt. VII, 21.—De an. et ej. orig. IV, 19.

эти предметы есть начто внашнее, чуждое, отсутствующее. Но о своемъ мышленів она внасть непосредственно. Она различаеть то, что думаеть, отъ того, что внаеть, и придерживается последня о, какъ истины, признанной всеми. Для всяваго также ясно, что мышленіе предполагаеть жизнь, а жизнь бытіе, такъ что то, что мыслить, вивств и живеть. Что душа живеть и повнаеть себя, что она имбеть желаніе, мысль, внавіе, сужденіе, это до такой степени возвышено надъ сомніввіемъ, что самое сомнівніе служить доказательствомъ этой душевной дъятельности; потому что въ сомнъніи проявляется и жизнь и знаніе и воля и мышленіе и сужденіе. Это такія явденія, которыя представляєть себів душа не какъ что-либо привходящее ответ, но какъ то, въ чемъ она существенно обнаруживается. Разоблачите эти действія отъ всего матеріальнаго, отвлените душу отъ этихъ объектовъ, и останется она сама, ея мыслящая и повнающая субстанція. 1) Я вамізчаю въ своей душт простоту, единство, неизминяемость. Въ существованім этихъ свойствъ я удостов раюсь не посредствомъ хатрыхъ умовавлюченій, но яснымъ, прямымъ, непосредственнымъ внутреннимъ свидетельствомъ совнанія. 2) Эти свойства всегда въ душт моей, во всякое время. Когда человъкъ говеритъ что-лебо о своемъ я, то разумветь не твло, но ввото отлечное отъ твла, то, что чувствуетъ себя единымъ при всемъ ввивненія телесваго, что остается темь же, тогда вавъ стра-

¹) De Trin. X, 6, 7, 8, 10.—Quoniam de natura mentis agitur, removeamus a consideratione nostra omnes notitias, quae capiuntur extrinsecus per sensus corporis, et ea quae posuimus omnes mentes de se ipsis nosse certasque esse, diligentius attendamus... ex quorum cogitationibus si nihil sibi affingat, ut tale aliquid esse se putet, quidquid ei de se remanet, hoc solum ipsa est. (10).

<sup>3)</sup> Animam non esse corpoream non me putare, sed plane scire, audeo profiteri. (De Gen. ad litt. XII, 38.) Si anima in sua natura non fallatur, incorpoream se esse comprehendet. (Ep. 137).

сти воспламеняются и потухають... Наши мысли различны, наши чувствованія разнообразятся непрестанно, измінчивы и наши рішенія. Но всі наши мысли, чувствованія и рішенія, каковы бы они ни были, сосредоточиваются въ одномъ общемъ центрі, гді произносится судь объ ихъ сходстві и несходстві. Есть тамъ кго-то сравнивающій, предпочитающій одно другому, устраняющій противоположноє: Еслибы этимъ центромъ было не простое начало, то одна часть кспытывала бы чувство, а другая занималась бы мыслію, одна была бы внутри, а другая снаружи, и такимъ образомъ сравненіе было бы невозможно. 1)

Невависимость души, возвышенность ел природы нигдё лучше не открывается, какъ въ борьбе, которую ведетъ душа съ тёломъ и страстями, въ силе и власти надъ ними. Страсть мщенія можетъ взволновать мою кровь и отразиться во всёхъ членахъ тёла; но въ то время, когда рука мом поднята, чтобы нанести ударъ противнику, душа можетъ остановить руку. Могла ли бы это сдёлать душа, еслибъ была матеріальна? 2)

Если же такъ, то, прибавляетъ Августинъ, »самая грѣшная душа лучше превосходнѣйшаго тѣла, —лучше не по заслугамъ, но по природѣ. Порицаю душу, хвалю тѣло: душу
порицаю, потому что непотребна; хвалю тѣло, потому что
изящно. Впрочемъ въ своемъ родѣ хвалю и порицаю душу;
въ своемъ родѣ хвалю и порицаю тѣло. Если спросишь меня:
что лучше, то ли, что я порицалъ, или то, что хвалилъ? то
я отвѣчу тебѣ: то, что я порицалъ, лучше того, что я хвалилъ. То подобно золоту неблестящему, неочищенному, грязному; а это — отличному, очищенному свинцу. То хорошо по
природѣ, а это по отдѣлкѣ. « Природа души гораздо пре-

<sup>1)</sup> De l'rin. VI, 6.-De civ. Dei. XI, 10.

<sup>9)</sup> Quaest. 84, qu. 8.

• восходите природы тъла. Душа есть существо духовное, бевтълесное, близкое въ субстанціи божественной. Она невидима, управляеть тъломъ, движеть членами, направляеть чувства, составляеть нонятія, обнаруживаеть дъйствія, принимаеть обравы безконечныхъ предметовъ.

Такова вещь душа, что даже будучи мертвою, способна даровать жизнь тёлу. Душа нечестиваго, душа невёрнаго, душа развращеннаго, жестокосердаго, мертва; но однакожь оживляеть тёло: движеть руки для дёйствованія, ноги для хожденія, направляеть вворь для соверцанія; склоняеть уши для слышанія, избёгаеть скорбей, желаеть удовольствій. 1)

## О связи души съ теломъ.

Еще въ то время, когда Августинъ принадлежаль къ сектъ манихеевъ, ему въ высшей степени неправилось учение о двукъ душахъ въ человъвъ. Собственное внутрениее чувство говорило ему громко и постоянно, что человъвъ имъетъ только одну душу, которая способна дълать и добро и вло. Наблюдение надъ дъйствими души показало ему также, что душа и въ то время, когда представляетъ тълесные предметы, представляетъ ихъ духовно; и потому онъ не находилъ нужнымъ принимать учение греческихъ отцовъ о трехчастномъ составъ природы человъческой. Человъвъ, говоритъ Августинъ, состоитъ изъ двухъ

<sup>1)</sup> Едагг, іп равіть. 145 с. 4.—Sermo 66. Многія изъ этихъ мислей такъ сходни съ мислями Декарта, что не безъ есновавія одинь изъ анонящихъ ворреспондентовъ Декарта въ своемъ письмів къ нему сказаль: »То, что ви наинемян о различін, существующемъ между душею в тіломъ, представляется мні воська ясамиъ, очениднивъ в совершенно вірнямъ, в такъ какъ нітъ вичего древніте этой истини, то я совершенно доволенъ, видя, что почти это же самое нівогда різшено чрезвичайно отчетливо и превосходно бл. Августиновъ въ внигъ Х-й о Тромию, и превмущественно въ 10-й главъ (Descartes, Ocuvres compl. t. X, р. 138.)

Pacted: mbaa m dyxa: (home constat ex corpere et spiritu 1).

Но слово дижи можеть быть различно понямаемо. Св. Писаніе словомъ spiritus (отъ spirare-дышать, дуть) обозна-TRETT E ANXARIE MESSE, MESSERBUR AVAD, UNE MESSERBETTO CENT. вообще все то, что существуеть, но не есть твло. Преннущественно же подъ словомъ spiritus, въ св. Писанів, разумвется умы: mens, ratio 3). Внутренняя природа человива иногда въ Писанін навывается душей, а иногда духомъ: объ Адам'в свавано, напремёръ: и бысть человъки ви душу живу; объ Інсусв Христь: и преклонь гласу, предаде дужь. Но въ томъ и другомъ случай разумиется естество духовное, отличное отъ тила (вогда говорится о душтв Адама, то разумвется и духъ, а вогда говорится о духв Христа, что разумвется и душа 3). И потому надобно думать, что вогда нашъ духъ обращаетъ свою дъвтельность на тёло, тогда онъ можеть быть названь душою; а когда возвышается надъ твломъ и обнаруживаетъ высшую силу мысли и внанія, въ то время онъ есть дужь въ собственномъ свыслё слова. Такимъ образомъ духъ не есть что либо само по себв самостоятельное, субставціально отличное одъ души, но есть только ея высшее, совершеннъйшее проявление. Духъ есть извёстная сила, извёстная способность душь, но сила и способность нившая разума: est vis animae quaedam, mente inferior. Духъ и душа равличаются какъ два состоянія, какъ два условія, въ которыхъ можеть находиться человівть; но не



<sup>1)</sup> Serm. 128 de verb. evang. Ioan. 5, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De an et ej. or. IV, 23. Quidquid corpus non est, spiritus dicitur (De Gen. ad litt. XII, 7). Spiritus hominis in scripturis dicitur ipsius animae potentia rationalis, qua distat a pecoribus. (De Gen. c. man. 11, 8).

<sup>3)</sup> De an. et ej. or. 11. 2. На этомъ основанін, говорить Автустинъ, можно сказать, что человінь состоить изъ души и тіла: Homo, quod nemo ambigit, constat ex suima et corpore. (De Gen. ad litt. 11, 8).

вавъ дв $\bar{b}$  субстанціи, или два жизненныхъ начала въ одномъ челов $\bar{b}$  въ одномъ

Несмотря однакомъ на столь ясныя выраженія Августина о двухчастномъ составѣ природы человѣческой, вѣвоторые писатели находили основаніе думать, что Августинъ принималь ученіе и о трехчастномъ составѣ. Основаніемъ для нихъ служило, по пренмуществу, слѣдующее мѣсто въ сочиненіи De anima et ejus origine.

«Справедляво, что св. Павель и иначе говорить о духв человъва, и совершенно отличаеть его оть ума: аще бо молюся языкомя, духв мой молится, а уми мой бези плода <sup>3</sup>). Но мы теперь не говоримь объ этомъ духв, который отличень оть ума: (qui est a mente distinctus). Это вопросъ трудный. « <sup>3</sup>). Если же такъ, то не ясно ли, говоратъ, что епископъ инпонійскій, ссылаясь на авторитетъ Павла, признаетъ духъ чъмъ-то существенно отличнымъ отъ разума, и слъдовательно допускаетъ существованіе двухъ внутреннихъ началь, двухъ двигателей въ человъкъ?

Но объясненіе приведенных словъ Августина можно найти въ 7-й и 8-й глав. XII книги De Genesi ad litteram, которыя посвящены рътенію этого труднаго вопроса. «Слово дух», пишеть нашъ философъ, принимается въ различныхъ значеніяхъ: Апостоль называетъ дуковными тыла, которыя будутъ имъть святые по воскресеніи, потому что сказано: съется тыло душевное, востаеть же духовное 4). Духомъ называется иногда воздухв, нли вътеръ, который есть движеніе воздуха: хвалите Господа, сказано, огнь, градъ, снъгь,

<sup>1)</sup> De civ. Dei X, 29. Epist. 238 ad Pascent. De imm. an. c. 15.

<sup>2) 1</sup> Kop. XIV, 14.

<sup>3)</sup> I, 22.

<sup>4) 1</sup> Kop. XV, 44.

голоть, духь бурень, творящая слово Его 1). Духонь называется дума, какъ животныхъ такъ и человеческая, что можно видеть изъ следующихъ словъ Евилевіаста: ито впость дужь сыновь человъческихь, аще той восходить горь, и духь скотскій, аще нисходить той долу вы землю 2); навывается духомъ и разумная душа или разумъ (mens rationalis), который есть вавъ бы глазъ души и въ которомъ завлючается образъ Божій и способность богопознанія: обновитеся духомя ума вашего и облецытеся вы новаго человрка, созданнаго по Богу въ правдъ и преподобіи истины 3). Азь уможь служу закону Божію, плотію же закону іртожовному 1). Наконецъ духомъ называется самъ Богь: дужь есть Богь, и иже кланяется Ему духомь и истиною достоить кланятися b). Итакъ подъ словомъ языки апостоль разумветъ таинственные симсолы, которыхъ нельзя понять безъ содійствія разума, а потому и сказано: глаголя языки, не челоєвкомь глаголеть, но Богу; никтоже бо слышить, духомь же глаголеть тайны. Этинь ясно покавываеть, что въ приведенномъ месте онъ разументь тоть языкь, въ которомъ заключаются знаменія и образы вещей, постигаемые только разумомъ. И такъ вакъ движение языка въ устахъ суть знаки вещей, а не самыя вещи, то св. Павелъ словомъ явыкъ навываетъ метафорически всякій символь, прежде чімь будеть понято его вначеніе. Кажется, что названіе духъ употреблено въ смыслів спеціальномъ и указываеть на свойство души низшее разуывнія (intelligentiae), то свойство, въ которомъ выражаются образы вещей твлесныхъ в.

¹) Пс. 148, 8.

<sup>· \*)</sup> III, 21.

<sup>°)</sup> Еф. IV, 28.

<sup>4)</sup> Pam. VII, 25.

<sup>3)</sup> loan. IV, 24.

<sup>6)</sup> Ubi corporalium rerum imagines exprimuntur.

Если человёнь состоить ист души и тёла, то какимъ образонь межеть быть взаимодёйствіе между этими частями вашей природы, когда онё взаимно между собою противопо-ложны? Вопрост трудный, даже неразрёшимый: это есть, говорить Августинь, тайна, которой постигнуть человёкь не можеть 1).

Августинъ даже немогъ найти удовлетворительного отвъта на вопросъ: посредствоми чего дъйствуеть душа на тъло и твло на душу? Ему вавъстна была systema influxus phisici Аристотеля, эта единственная въ древней философіи гипотеза, придуманная для объясненія взаимодійствія, существующаго между душею и теломъ. Но она не могла повазаться нашему философу удовлетворительною. «Не матеріальная субстанція,» училь Аристотель, «которую мы навываемъ душею, соединена съ общить чувствилищемъ (sensorium commune). Все то, что дъйствуетъ на нервы, сообщается чрезъ нервы общему чувствилищу, а чревъ него душъ; а все, происходящее въ душъ передается изъ этого чувствилища во всь нервы и производитъ ощущение. У Ясно, что въ этой системъ хороша сторона фактическая. Аристотель указываеть на действительный факть, въ воторомъ нельзя сомневаться, т. е. что между душею и теломъ существуеть самая тёсная, неразрывная связь, и что проводнекомъ впечатавній служать нервы. Но отвіта на предложенный вопросъ система Аристотеля, собственно говоря, не давала; потому что, какъ замъчаетъ Эрдманнъ, вопросъ былъ о томъ: навимъ образомъ возможно, чтобы не матеріальная субстанція была соединена съ матеріальной, если эти субстанція противоположны одна другой? А въ Аристотелевомъ отвъть заклю-

<sup>1)</sup> Modus, quo corporibus adhaerent spiritus, et snimalia flunt, omnino mirus est, nec comprehendi ab homiue potest, et hoc ipse homo est. (De civ. Dei. XXI, 10).

чается только та мысль, что противоноложныя субстанціи дёйствительно соединены и дёйствують другь на друга '). Августвить придумаль свой отвіть, отвіть, конечно не совсімь вірный, но очень оригинальный.

Такъ какъ душа и тело противоположны другъ-другу, то непосредственнаго вліянія тёла на душу и души на тёло быть не можеть. Для того, чтобы возможно было взапиодъйствіе между столь противоположными предметами, меобходимо присутствіе третьяго предмета, при посредствів коего душа могла бы, съ одной стороны, получать събдения о теле и вещественномъ міръ, а съ другой приводить въ исполненіе свои намъренів. Такимъ посредствующимъ началомъ долино быть нічто средвее между натеріей и духомъ, нічто близкое въ безтілесному. Что же вменью? Тогданняя физика представляла самымъ легинив и удободвижениямъ свъть и воздухъ. Итакъ воть тъ предметы, говорить Августинь, которые передають душѣ пронеходищее въ тълъ, и чревъ которые душа дъйствуетъ на толо -Душа, будучи бевтълесна, но имъя способность чувствованія, воспринимаеть и передаеть вценативнія посредствомь этихъ тончайших элементовъ 2), которые различно распредёлены по всемъ органамъ чувствъ. Образъ предмета передается гласу посредствомъ свъта; ухо сыншить когда касается его звукъ, производемый вовдухомъ; для произвольныхъ дъйствій служетъ нервый эонръ 8), который также находится подъ управленіемъ води душевной.»

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Leib and Seele. p. 95.

<sup>•)</sup> Per sublimíorem naturam corporis administrat, і. е. per lucem et айгет. Такъ навъ дуна, говорить Августивъ, безгълесна, то от прежде всего дъйствуеть на такіс элементы, которые банже всего къ безгълесному, т. е. чрезъ огонь, и еще больше чрезъ свъть и воздухъ; а чрезъ нихъ уже дъйствуеть на трубфёніе, отъ которинъ ваяненть виотность тіла. (De Gen. ad litt. VII, 15).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подъ именемъ этого эемра разумъется самый тончайшій, чнотъйшій воздухъ. (ib. III, б).

Проводниками чувствъ служатъ нервы, которые простираются по всёмь частямь тёла, и заключають въ себё эту тонвую, свётлую эонрную субстанцію. «Мехики свидётельствують, что хотя тело, повидемому, состоить изъ одняхъ грубыхъ элементовъ, но на самомъ дълв имветъ въ себв и нечто воздушное. Они смотрять какь на вещь доказанную, что тела животныхъ содержать, проме видимыхъ и осяваемыхъ влементовъ, вопрныя частицы, которыя находятся въ легкихъ, какъ въ резервуарахъ, и которыя, исходя изъ сердца въ арте-DIE. DACUDOCTDAHAMICA HOTOME HO BCEME RAHAJAME, HOOKOJATE THESE BOD MAINING TELA. OHE AVMANTE TARRE, TO BE STREE тълахъ есть матерія огненная, которой части болье темныя имъють свое мъстопребывание въ печени, тогда какъ болъе CBBTAMA, GYAYAH BOSMORHO TOHRUMH, BOBBMERSEOTCA RE MOSTY, ROторый для твля тоже, что небо для земли. Для того, чтобы дваствовать на твло, душа имбетъ нужду въ воздухв и огив, н безъ этихъ двухъ элементовъ никакое чувствование и движеніе невозможно» 1).

Душа соединена съ тѣломъ; но гдѣ? Странно было бы предполагать, что она, не имъл протяженія, можеть ограничиваться вавимъ либо пространствомъ. Но однавомъ мы видимъ, что она живеть и дѣйствуеть въ тѣлѣ, и тѣло, въ свою очередь, дѣйствуетъ на нее. Въ какомъ же мѣстѣ тѣла находится центръ этого единенія? Гдѣ увель, связывающій двѣ природы столь различныя? Можетъ быть есть въ тѣлѣ много органовъ, много пунктовъ, гдѣ душа и тѣло соприкасаются другъ въ другу? А можетъ быть душа дѣйствуетъ непосредственно и разомъ на всѣ пункты тѣла, и сама подвергается непосредственному вліянію всѣхъ его частей вдругъ?

Въ невърности послъдняго предположения не трудно убъ-

<sup>1)</sup> Ibid. VII, 13.

диться. Душа не можеть прямо дъйствовать на всё части тъла и подвергаться подобному же дъйствію оть всёхь его частей; потому что еслибы душа могла быть непосредственно присуща всёмь пунктамь тѣла, то для насъ непонятно было бы, даже намь казалось бы въ высшей степени страннымъ, почему тѣло наше имъеть навъстную композицію, взявстную форму. Присутствуя въ какой либо части тѣла, котя бы даже въ рукъ нли ногъ, душа могла бы двигать члены безъ пособія мускулювь и нервовъ; но однакожъ мускулы и нервы существують, имъють карактеристическое устройство, имъють свой центръ, невъ котораго исходять, извъстное развътвленіе, направленіе и т. п. А если нѣть правильнаго устройства, или нормальнаго состоянія, то нѣть и правильнаго состоянія души.

Въ тълъ есть органи, и душа дъйствуетъ во всъхъ одинавово; но каждый органъ вмёнть свое особенное навначение, я измънение, происшедшее въ органъ, душа чувствуетъ именно въ этомъ органв. «Природа души, даже если не будемъ брать во вниманіе той ся силы, которою она повнасть истину, а разсмотримъ только силу низшую, поддерживающую тёло и чувствующую въ тала, -- никакимъ образомъ не можеть быть ств. сняема престранствомъ потому, что въ важдой части своего твла присутствуеть вся (не меньшая часть ея въ пальцв и не большая въ желудев, но вездв она вся). Однакоже страданіе ваной либо части тёла хотя и вся душа чувствуетъ, но не во всемъ теле: наприм. когда касается чего либо палецъ, то это прикосновение, извъстное всей дупръ (чего не было бы, еслябы она не присутствовала въ наидой части вся), чувствуется только въ пальцъ. 1). Не переходить же душа изъ одного органа въ другой, потому что не есть существо матеріальное. Она действуетъ въ теле только своею силою, и притомъ чрезъ

<sup>1)</sup> De imm. an. c. 16. De Trin. VI, 6,

тъ пути, которые проложены для нее самой природой. Но такъ накъ эти пути имъютъ свой центръ, изъ котораго исходятъ и иъ которому возвращаются, то исего естественные предположить, что душа имъетъ главное свое мъстопребывание въ этомъ центръ.

Какая же часть тіла, какой орчань можеть быть названт. пентромъ? На этотъ вопросъ древность отвачала различно, и часто даже странно 1). Болье другить замычательны мивнія Пповгора, Платона и Аристотеля. Пповгоръ различаль животную часть души оть разумной и съдажище первой полягаль въ сердив, а последней - въ голове; но вообще место для души, це его мевнію, въ мозгв. Платонъ полагаеть въ головів мівстопребывание беземертного начала души или болественного въ человань (урбс): тамъ, говорить онъ, престоль души, оттуда она управляеть неразумной, смертной душой. Неразумную часть души онъ разделяль на висшую и насшую: цервая, кань начало благоредныхъ страстей (вомос), живеть въ груди, для того чтобы быть, такъ сказать, подъ непосредственнымъ управленісмъ разумной души; вторая, начало животныхъ желаній, похоти (длядорца), находится ниже перепонии. Аристотель почиталь мозгь неспособнымь для того чтобы быть главнымь органомъ двятельности души: этоть органъ, говораль онъ, слешвомъ колоденъ и назначенъ только для умиротворенія движеній сердца; а потому естественные всего почитать центромъ жизни и разумвнія сердце 3).

Августинъ не приняль ни одного изъ этихъ предположеній безусловно. Онъ согласенъ быль си Пивагоромъ и Платономъ, что голова есть центръ разумной дългельности; но эти дългельность, по его мижнію, простирается не на одни повиа-

<sup>&#</sup>x27;) Наприм, по мивнію Стратона, душа находится между бровани.

<sup>1)</sup> Die spec. Lehre v. Menschen. v. Stöckl.

нія. но в на веланія в чувствованія Въ челов'йк одна душа. а не двъ, потому долженъ быть и центръ одинъ. Августинъ только готовъ быль допустать одинь источнить для живни растительной, какъ мало известной душе, и въ этомъ случае последоваль отчасти Аристотелю, признавь сердие источникомъ жазын. Но вообще быль того мевнія, что мозгь есть пентральный органъ чувствовавій, мыслей и проневольныхъ движеній. Онъ различаль передній, средній и задній мозгъ: первый, по его мивнію, заключаеть въ себь познающую селу души, второй служить ивстоиребиваніемь памяти, а при посредстві третьяго совершается движение воли 1). Можть, говорить окъ, служить пунктомъ, 18ъ котораго проведены нервы во всв органи чивствъ: отъ него исходать трубочен, которыя касаются главъ. ушей, новдрей, рта; эти трубочки по мозговымъ жиламъ пронекають во всё части тела, и безь некь инкакое чувствованіе не происходить 2).

Но эти мысли онъ высказываят нервшительно, внолий сознавая, что какія бы предположенія мы на двлали для объяснить не можемъ. «Для душа легче управлять внугренними частями твла, чвить знать икъ. Но не почитай странностію и несообразностію, что она не знаеть твла ей подлиненнаго, что она не ввдаетъ не только о процедущемъ сврего твля, но и настоящемъ. Почему душа иначе двйствуетъ въ ненажъ, а мначе въ нервахъ? Почему первые не движутся, если душа не кочетъ ихъ двигать, а пульсъ венъ, котя бы она и не котвля, двйствуетъ безпрерывно? Инъ какой части тела управляетъ прогчими частями: изъ сердца, или изъ головы? Можетъ быть она

<sup>1)</sup> Unus anterior ad faciem, a quo sensus omnis; alter posterior ad cervicem, a quo motus omnis; tertius inter utrumque, in quo memoria vigera demonstrant. (De Gen. ad litt. VII, 19).

<sup>3)</sup> Ibid VII, 18. 19.

сердцемъ управляетъ только различними движеніями, а головой — чувствованіями? А быть можетъ и то, что голова управляетъ и чувствованіями и движеніями воли? И если отъ головы происходять оба эти авленія, то почему она чувствуетъ, котя и не хочеть чувствовать, а членами не двигаетъ, если не хочетъ двигать? Много есть вопросовъ, на которые душа не можетъ отвётить удовлетворительно, но это незнаніе не составляетъ ея безчестія» 1).

Что сказать объ этой гипотевь?

Новъйшими психологами она не принята вполнъ. Августинъ почитаетъ посредниками между душею и теломъ светъ и эфиръ. Говоря такимъ образомъ, онъ делаетъ несколько понативёшимъ для насъ отношение души въ грубой матеріи, но вопроса объ отношения души вообще въ матеріи онъ не різшаетъ удовлетворительно, потому что свътъ и эфиръ, несмотря на свою утонченность, признаны предметами матеріальными. Естественнъе предположить, что душа дъйствуеть на тьло носредствомъ физическихъ селъ, которыя хотя не иначе дъйствують какъ въ матерін, но не заключають въ себв ничего матеріальнаго. Одну изъ такихъ силь, именно электричество, н почитають теперь началомь, производящимь движение въ нервахъ. «Во всвхъ частяхъ нервной системы всякаго животнаго проходять», говорить Дю-Буа-Сеймонь 2), электрическіе токи: тоже самое совершается и во всёхъ мускулахъ важдаго животнаго. Эти токи претерпевають определенныя измененія въ ту минуту, когда въ нервѣ имѣетъ мѣсто процессъ, посредствующій при движеніи и ощущеніи, а въ мускуль-при совращения.

Подобнаго предположенія Августинь не могь сділать по-

<sup>1)</sup> De an. et ej. or. IV, 5.

<sup>\*)</sup> Untersuch. über thier. Electric. 1, 15.

тому, что естественная наука въ его время еще ничего незнала объ электричествъ. Но несмотря однакомъ на этотъ недостатовъ, система его во всякомъ случат можетъ быть названа лучшею не только Аристотелевой, но и тъхъ системъ, которыя были придуманы по возрождение философии, именно Декартомъ и Лейбницемъ.

Аристотелева гинотеза хороша была твиъ, по крайней шврв, что не заключала въ себв ложнаго объясненія; но танотезы, придуманных по возрожденіи философіи, т. е. systema cavsarum occasionalium Декарта и systema harmoniae praestabilitae Лейбница, не имъють и этого преимущества.

Декартъ, почитавшій духъ и матерію дёйствующими по ванонамъ совершенно противоположнымъ, доназывалъ, что связь между душею и тёломъ можно объяснить только чудеснымъ вмёшательствомъ самого Бога. «Ни душа, говоритъ онъ, не имѣетъ способности дёйствовать непосредственно на тёло, ни тёло на душу; но Богъ своимъ всемогуществомъ производитъ это вванмодёйствіе. По случаю мыслей и желаній, происходящихъ въ душё, онъ производитъ соотвётствующія имъ движенія въ нашемъ тёлё 1), и параллельно, по случаю впечатлёній, дёлаемыхъ внёшними предметами на наше тёло, онъ производитъ соотвётствующія имъ мысли и чувствованія въ душё» 2).

Хотя эта система на первыхъ порахъ имѣла многихъ послѣдователей, которые находили ее наиболѣе сообразной съ истиной 3); но въ самомъ дѣлѣ она не только не заключаетъ требуемаго объясненія, но даже доказываетъ, что связи между

<sup>1)</sup> Cogitationum interventu quosdam in corpore motus Deus efficit.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Motus, quibus commoventur sensuum organa sunt occasiones, quibus positis, nonnulles cogitationes vel sensationes in mente Deus ipse procreat.

<sup>3)</sup> Utpote veritati magis consonum. (Phil. lugd. II, 168).

твломъ и душой ввть и быть не можеть 1). Притомъ же она мало гармонируеть съ идеею о Боге и свободе нашей души. Человъть сознаеть единство въ своей природе, чувствуеть себя способнымъ действовать невависимо ни отъ вого; а Денарть докавиваеть, что этого единства нёть, что наша желанія и намеренія приводятся въ действіе не нама, а Богомъ. Какимъ же обравомъ святейшее существо можеть быть исполнителемъ греховныхъ желаній души? И неужеля миз закомъ, противовоюющь закому ума нашею, есть произведеніе не наше, а Бога?

На подобные недостатки обратиль особенное внимание Лейбниць, и представиль дело несколько въ иномъ виде. «Я не вивю начего», пишеть онь, «противопоставить прекрасной гипотевъ французскаго философа, воторый уподобляетъ душу в тело двумъ часовымъ машинамъ, гармонически идущамъ при содъйствія Бога. Но только, вивсто того, чтобы допустить іп асти дійствіе Божіе, производищее извістное движеніе въ человекв, я думаю, что надобно допустить in habitu. Богъ не каждый разъ производить въ одной машинё часовъ движенія аналогачныя тёмъ, которыя происходять въ другой машинё; но эти двё машины часовъ устроены одинаково, и, получивъ однажды импульсь для движенія, идуть совершенно согласно и непрестанно; это какъ бы два колеса оденаково построенныя, которые обращаются на одной и тойме ося и параллельно одно другому. По свяв своего предвидиния, Богъ напередъ вналь всв двиствія, для исполненія которыхъ душа будетъ выбть нувду въ твле какъ орудів; а по свле своего всемогущества, на основани того же предвъдънія, устроня орудіе

<sup>1)</sup> Systema a Cartesio excogitatum, in eo situm est: quod anima reipsa et efficienter in corpus non agat, nec corpus in animam; quis enim concipiat utriusque illius substantian contactum?

твла такъ, что сно само собою сдвласть то, чего желасть душа, и сдвласть именно въ то мгновеніе, въ какое душа будеть желать. И, наобороть, если что происходить въ твлв, по случаю двйствія на него вившнихъ предметовъ, то въ душв тотчасть же составляєтся представленіе объ этомъ; а представленіе влечеть за собою извёстное чувствованіе». Воть система harmoniae praestabilitae Лейбница!

Въ основаніи этой системы лежить тоже, что и въ системѣ Декартовой; а потому и недостатки ся главные тѣже. Лейбницъ хотѣлъ представить во всемъ величіи мудрость и всемогущество Божіє; но бросилъ тѣнь на идею о божественномъ правосудія. То истина, что человѣкъ можеть во зло употреблять и дѣйствительно во зло употребляетъ сотворенное Богомъ для добра; но по системѣ Лейбница выходитъ, что Богъ напередъ все приготовлялъ для исполненія дурныхъ намѣреній нашей души. Такая мысль не гармонируетъ съ идеею о Богѣ какъ существѣ всесвятѣйшемъ.

Надобно замітнть, наконець и то, что Августинь при рівшеній столь труднаго вопроса высказаль очень много віврных замічаній, много таких мыслей, которыя принимаются и новійшими психологами. Такъ онъ почиталь нервы органомь, чрезь который душа дійствуєть на тіло и тіло на душу; главными частями тіла признаваль голову и сердце. Тоже самоє говорить и новійшая физіологія 1).



<sup>&#</sup>x27;) «Отношеніе, въ которое душа поставлена къ нервному органязму, составляєть одну изъ величайшихъ тайнъ творенія, которая, возбуждая сильнейшее любовытство въ человікі, остается для него непостижимою, хотя человікь, такъ сказать, живеть посреди этой тайны и каждынь своимъ дійствіемъ, каждой своею мислію на практикі рішаеть задачу, перазрішимую для него въ теоріи. Теперь, по крайней мірі, ясно для, насъ уже одно, что нервный организмъ стоитъ неизбіжнимъ звеномъ и единственнимъ посредникомъ между визшнимъ міромъ и душею. Душа не ощущаеть пичего, кроміт разнообразнихъ со-

## О происхожденіи души.

Предыдущее ученіе Августина направлено противъ матеріализма и натурализма, а это противъ пантеизма, который допускали маникеи и присциліанисты.

Виблейское учение о творении человъва, борьбъ добрыхъ ангеловъ съ злыми, падении нашихъ прародителей и наказания за гръхъ, который простирается на все потомство Адама—было предметомъ самаго живаго внимания ученаго міра, и возбуждало многіе психологическіе вопросы, пренмущественно же вопросъ о происхожденіи души. Такъ какъ христіане не находили въ Библіи такого ръшенія этого вопроса, которое совершенно удовлетворяло бы ихъ любопытству, то обращались или къ философіи Платона, или же къ страннымъ легендамъ религіи маговъ. Для того, чтобы предостеречь своихъ слушателей или читателей отъ вліянія этихъ идей, не гармонировавшихъ съ христіанскими догматами, Августинъ ръшился высказать свои предположенія о происхожденіи души, осщовывая ихъ главнымъ образомъ на священномъ Пасаніи.

стояній нервнаго организма в насколько вившній мірь своими вліяніями отражается въ этихъ состояніяхъ, настолько онъ и доступень душвь (Ушинскій, Челов. с 187). «Что по преимуществу большой мозгь, который вь твле человека достигаеть высшей степени своего развитія, есть посредствующій органь животночувственнаго процесса, равно какъ и разумнаго познанія, а отъ малаго мозга исходить свла животного движенія, это несомивино», говорить Шуберть, «доказано наблюдениями новъйшей физіологін. При сильныхъ потрясеніяхъ малаго мозга не ослабляется дъйствіе познанія, мисле, но отнимается сила воли, которая не можеть проявляться въ то время чрезъ мускульныя движенія». (S. 258). «Въ сердив», говорить Энвемоверь, «отражается главная двятельность твлесной жизна. Разделенное на две половины въ средине, съ своими четырьмя отделеніями, оно представляеть всестороннее отношеніе из визмнему міру; посредствомъ венъ съ ихъ заслонками оно соединено съ никогда непрестающими дъйствовать легочными крыльями; посредствомъ артерій проводить возменный огонь во всв части твла. Бевъ движенія нізть живня, и грудь по справедливости почитается средоточіемь оной». (1. В. S. 184).

Коснувшись вопроса о происхожденія души, Августинъ рішительно высказаль, что душа не единосущна съ Богомъ, а слід. не могла произойти изъ Его существа ни посредствомъ эманаціи, ни посредствомъ эволюціи.

Въ борьбъ съ манихемия онъ имълъ довольно случаевъ опровергнуть пантенстическое ученіе, которое вазалось ему безсмысленнимъ и опаснъйшимъ даже ученія матеріалистичесваго. Это ученіе, говорить онъ, никавъ не гармонируетъ съ свидътельствомъ Пясанія о Богъ, какъ существъ возвышенномъ надъ всъмъ тварнымъ, существъ неизмѣняемомъ, всевъдущемъ, безгрѣшномъ. Это ученіе враждебно православной вѣръ, святотатственно, есть униженіе божественнаго достоинства, страшное ослъпленіе, глупая гордость, безбожіе 1).

Если, какъ утверждають пантенсты, абсолютное индивидуаливируется въ душахъ; то явно, что каждая душа есть часть Бога, и следов самъ Богъ, точно также какъ часть волота есть волото. Почему же мы не замівчаемь въ душів божественных свойствъ, неизмѣняемости, всевѣдѣнія, безгрѣшности з) и т. п. «Душа одного человъка отличается отъ души другаго. Она лучше разсуждаеть въ человев разумномъ, чемъ глупомъ, лучше въ человъвъ образованномъ, чъмъ въ необравованномъ. Что я говорю? она разнообразится въ одномъ и томъ же человъвъ, и неостается на одной инстанціи: то знастъ, то невнаеть; то поменть, то непоменть; сегодня желаеть, завтра нътъ; она колеблется между невъдъніемъ и мудростію, нежду страхомъ и надеждою. Возывате во внимание самое превосходное, самое возвышенное въ нашей природъ, т. е. ея усовершимость: вы и здёсь найдете признаки измёняемостя, которая насъ жарактеризуетъ» 3).

<sup>&#</sup>x27;) Conf. VIII, 10.—De an. ct ej. or. II, 3.

<sup>)</sup> De mor. man. II, 11.

<sup>\*)</sup> De civ. Dei VIII. 9.—Sermo 241, 2.

Если каждая душа есть часть бомества, а таких частей иножество; то божество не полно; оно само есть часть божества; оно несовершенно, потому что душа заблуждаеть, гръшить, бываеть несчастна. Но можно ли представлять божество
подверженным всёмъ слабостямъ, несовершенствамъ, вамёненіямъ, вамёчаемымъ въ человёкё? Напрасно тё, кон доказывають, что душа есть часть божества, говорять, что причиною
правственныхъ недостатковъ, ея слабости и бевсилія, служить
не она сама, но тёло. Что неивийняемо, то не можеть быть
ничёмъ измёнено 1).

Возразять: часть не есть цёлое; слёдов. если душа есть малёйшая капля, малёйшій члень божества, то она не божество. Но когда мы смотримь на душу какъ на часть природы божественной; то всё несовершенства, замёчаемыя въдушё, имёемъ право переносить на Бога. Мы имёемъ право сказать, что Богъ, въ отношеніяхъ своихъ въ намъ, противорёчить и противодёйствуеть самъ себё; ибо если Онъ наказываетъ грёшника, то наказываетъ самого себя, если пробуждаетъ въ человёкё совёсть, то пробуждаетъ совёсть съ себё 2).

Душа обязана своямъ существованіемъ божественному всемогуществу, мудрости и благости, и создана изъ жичею. Котя въ св. Писанія душа называется дыханіемъ Божіямъ; но это выраженіе не должно давать повода думать, что она есть часть божественной субстанців. И о человіческомъ диханів нельзя скавать, что въ немъ душа нічто отділяеть отъ своего существа; потому что если человічь дышеть, то телько вдыхаеть и выдыхаеть воздухъ. Но дыханіе Боміє несравненно превосходніве человіческаго. О Богів нельзя сказать, что онъ

i) De Gen. ad litt. VII, 2.

<sup>2)</sup> Contr. Faust. XXII, 22.-De gen. contr. man. II, 29.

вдохнуль въ селя воздухообразную матерію, образоваль неъ нея душу, и эту душу вдунуль въ тёло человека. Ночему нельза? Потому что почитать душу образованною Богомъ изъ матерін, значить допускать физическій пантензив, невифющій симсва. Еслиби душа была ввята изъ преждесовданной матерів, вли вал элементовъ телеснаго міра; то была бы и сама твлесною: потому что твлесное, если испытываеть кавую либо перемвну, то не перестаеть быть твлеснымь. Но чтобы твлеснос превратить въ безтёлесное или душу, это не можетъ придти въ голову ни одному разумному человину; это есть абсурдъ. Сходство между диханіемъ Вожіниъ и человічеснивъ состоить тольно въ томъ, что вань то, такъ и другое, не сообщаеть своего существа; но во всемъ прочемъ есть существонное различие. Мы люди, накъ существа не всемегущия, не можемъ сделать чего-либо изъ ничего, не можемъ своимъ дыханіемъ произвесть что-либо такое, чего прежде не было: что принимаемъ изъ воздуха, то и возврещаемъ въ ноздухъ; но Богъ всемогущъ, и потому Его дыханіе есть теоревіе: Своимъ дыханіемъ онъ даетъ жизнь, и следов. flatum facere est animam facere 1).

Если вачало души не могло быть въ тёлесной природё, то не могло ли быть въ какой либо духовной матерія, способной для того, чтобы образовать изъ нея ангеловъ и души человъческія?

Но въ такомъ случав, отвъчаеть Августивъ, представляется множество вопросовъ: каное было состояніе матеріи до ся образованія? Какой видъ, какое положеніе она вмёля? Была ли она равумна, или неразумна? Если разумна, то въ действительности, или только въ возможности? Если действительно

<sup>&#</sup>x27;) De gen. ad litt. VII, 2. 3. 12. 13. 14. 19. 26. 28. — De an. et ej. or. II, 8. III. 4.

была разумна, то спрашивается: счастлява была она, или нётъ? Если была счастлива, то для чего послё соединена съ тёломъ и такимъ образомъ лишилась своего счастія? Если была несчастлива, то почему и въ чемъ состояло это несчастіе? Если не жила ни счастливо ни несчастливо, то какимъ образомъ могла быть разумною? Если была разумна только въ возможности, то въ чемъ состояла ея жизнь, ибо им не можемъ представить духовнаго существа бевъ жизни? Если была неразумной, то допустивъ этотъ переходъ отъ назмаго къ высшему, мы легко можемъ допустить переходъ отъ высшаго къ нязмему; а отсюда не далеко до мысли о странствованіи души 1).

Душа сотворена во времени, или существуетъ отъ въчноств?

Последнюю мысль допускале платонические философы. Августинъ опровергаетъ ихъ, указывая на то, что они неверны ученю своего знаменитаго наставника. «Когда Платонъ описываетъ въ Тиметь міръ и низшихъ боговъ, которые суть произведеніе верховнаго Бога, то этотъ великій человёкъ рёшительно говоритъ, что эти боги имёютъ начало своего существованія, но и не погибнутъ, потому что воля верховнаго Бога ихъ поддерживаетъ. Платоники говорятъ, что здёсь разумёется начало не времени, но причины. Положитъ, что и такъ, но не все то, что не имёетъ конца, не имёетъ и начала. Платоники говорятъ, что по окончаніи этой несчастной жизни человёкъ будетъ наслаждаться блаженствомъ безконечнымъ. Итакъ это блаженство начнется. Какъ же можно говорить, что не имёвощее конца непремённо безначально? 3)

«Если душа была всегда, то надобно свазать, что и б'вдность ея всегда была? Если есть въ душ'й ивчто такое, что

<sup>1)</sup> De Gen. ad litt. VII. 6, 7. 9.

<sup>9)</sup> De civ. Dei. X. 31.

не было отъ въчности, а начало существовать во времени, то почему не могло быть, что она сама получила начало существованія во времени, она, нрежде не бывшая? Говорать: все, что начинаєть существовать во времени, не можеть быть безсмертнымь, ибо все раждающееся умираєть; итакъ если душа безсмертна, то потому, что совдана прежде всякаго времени. Такая мысль несогласна съ нашей върой; ибо, не говоря о прочемь, начало существовать во времени безсмертное тъло Христово. Оно уже не умираетъ и смерть его ктому не обладаетъ» 1).

Если душа произошла во времени, то опять ниветь місто вопрось: вогда вменно сотворена душа?

Принимая буквально библейскую исторію творенія міра и человъка, можно думать, что время соединенія души съ тъломъ было временемъ и ел сотворенія; но слово Божіе говорить также и о томъ, что все создано въ одно время: Qui vivit in aeternum, creavit omnia simul, и этимъ выражениемъ указиваеть на то, что если чтолибо явилось после, то явилось потому только, что субстанція для него была уже создана. Подтвержденіе этой мысли можно находить и въ томъ, что св. Писанје, прежде нежели сказало объ образовании тела, говореть о твореніе человіка по образу Божію, который заключается въ душе, и севд. какъ бы даеть заметить, что душа совдана прежде твла. Но если допустить, что душа образована изъ прежде созданной субстанціи, то это будеть значить, что она не создана изъ начего. Впрочемъ можно выдти изъ этого ватрудненія, предположивъ, что хотя субстанція души была совдана прежде, вийсти съ прочими существами, но она не вивла полной, совершенной жизни, вли, другими словами, существовала только какъ идея. При этомъ предположение мы не станемъ въ противоръчие словамъ: creavit omnia simul и

<sup>1)</sup> Ibid.

не отвергнемъ творенія души нат ничею, потому что душа вибств съ прочими существами была воззвана наъ небытія къ бытію, и sufflare значить только inspirare, т. е. указываетъ на соединеніе души съ тёломъ 1).

Соединеніе души съ тіломъ происходить въ слідствіе божественной воле; потому что идея, которую Богъ нишль о человъкъ, была именно та, чтобы человъкъ состоялъ изъ души и тъла. Въ идей, которую Богъ имъль о человень, закиючались тёло и душа въ ихъ вваниномъ отношении: а потому надобно допустить, что душа отл природы имбла расположенность въ соединенію съ тёломъ, а не послана въ тёло противъ собственной воли. Впрочемъ эта расположенность была расположенностію только бытія, а не асной, опред'яленной, растетливой воли; да и вообще надобно принять, это для души ел будущая визнь (т. е. зависящая отъ ея будущаго, свободнаго рвшенія воли) была совершенно невявістна. Для того чтобы выравилясь идея въ бытін, а способное въ обравованію бытіе получило свою форму отъ иден, необходимо было резвитие или образованіе вакъ тілесной такъ и духовной субстанцін, которое и последовало тотчасъ после творенія 2).

Какъ теперь происходить душа? Посылается ли она вътело нат какого-то другого міра, гдё она существовала издавна? Или же получаеть начало своему бытію только при рожденіи человіка? И если посліднее, то оть кого получаеть жизнь, оть Бога ли непосредственно, или же оть души родителей? Отвічая на эти вопросы Августинъ ясно высказаль только ту мысль, что онь отвергаеть теорію предсущество-

<sup>1)</sup> De Gen. ad litt. VI, B, 5. 9.

<sup>1)</sup> Ibid. VII. 25, 27.

Твореніе жизни говорить Августинь, есть по преимуществу діло Сына, который відчим мысли Огца о мірі перевель изъ пдеальнаго въ реальнос бытіе; а сообщеніе жизни принадлежить Духу Святому.

ванія души; но касательно двукъ послёднихъ гипотевъ опъ замътилъ, чуо каждая неъ никъ имфетъ и свою хорошую и свою дурную сторону.

Что Августинъ совершенно отвергаль теорие предсуществованія души, это видно изъ всей его системи. Эта теорія. говорить онь. У явическихь философовь витебала изв того наблюденія, что человівть не надодять въ этой жизин осуществленія идей истины, добра и врасочы, и подтвержденіе свое HAXOLEJA BE EBROTODNIE ORNITANE CMĚTJIBOCTU TOJOBĚKA, DOZGO принятой за принаматованіе. 1) Въ христіанскомъ мірів эта теорія можеть витекать нев ложнаго вельща на ученіе откровенія о нервородномъ гріхів; и нотому удивляется Августинъ, что ученый и благочествый Оригенъ могь принять эту теорію. 2) Если Бога произвель міра для того, чтобы навазать человька за грехъ; то побужденимъ въ творению, значитъ, била не благость Божія, а одна только правда. Но св. Цисаніе говорить напротивь, что Богь создаль все ради человена, и нашель созданные имъ міръ добрымь віло. Если тіло есль результать паденія разумныхь существь; то болю согрешавшів духи должны имъть грубъйшее тъло. Почему же діаволь вийеть твло воприсе: а человъкъ грубое? Преступление первато горавдо таколбе последняго. 3)

При этой теорім непонятно, сочему Богъ соединяеть душу съ тёломъ, если она имёла прежде личное существованіе. Душа ничего не знасть о предсуществовавшей жизни, ничего о томъ преступленіи, которое она совершила тогда, и за которое низвергнута на землю. Слёдовательно, твореніе души было наказаніемъ, а не дёйствіемъ божественной любви 1).

<sup>1)</sup> De Trin. XII, 15.

<sup>\*)</sup> Contr. Jul. pel. IV. 16. - De civ. Dei II, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Epist. 156, c. 9.

<sup>4)</sup> De au. et ej. or. III, 7.

Впрочемъ Августинъ находиль симсль и въ этой теоріи, и почиталь возможнимъ вывести изъ неи мысль свътлую и полезную для нравственности. «Если души, прежде существованія въ тайникахъ божественныхъ, были оттуда изведены для
одушевленія тъла; то назначеніе раждающихся и ихъ отношеніе въ тълу, данному намъ въ наказаніе за гръхъ и такъ сказать для смертности, — состоитъ въ томъ, чтобы стремиться
въ истинъ, творить добрия дъла, и такимъ образомъ приготовлять себя въ лучшей жизни, небесному блаженству 1).

Но сколь решательно говорить Августивъ противъ ученія о предсуществованія души, столь же нерёшительно говорить о генераціализм'є и вреаціанизм'є: онъ не знасть, какому изъ этихъ предположеній дучие следовать. Онъ такъ много жаходиль сходства въ тёлесной жавни человёна съ жизнію животныхъ, и такъ много отличія въ духовномъ отношеніи, что ему казалось въ одномъ случай благопріятствующею теорія генераціализма, а въ другомъ вреаціаназма. Будучи челов'єкомъ въ высшей степени честнымъ, онъ не скрываль того, что не можеть удовлетворительно рішить вопроса: какъ происходить душа <sup>2</sup>).

: Иногда онъ говорилъ въ пользу вреаціанизма, нотому что эта гипотеза благопріятствуєть ученію о духовности и неразділимости души. «Если души творятся послідовательно,

<sup>&#</sup>x27;) На основаніи другаго ийста въ сочивенія Ве Мь. агь. думають, что Августинъ допусналь теорію предсуществованія думи, за исключеніемъ той мисли, что душа грашная въ прежней живни, и за грахъ послана вътало. «Если даже душа существовала прежде и послана Богомъ въ тало, то и въ такомъ случав Богъ не есть виновникъ зла». Но это есть ораторскій оборотъ, который Августинъ даластъ для вразумленія машихеевъ. (III, 20).

<sup>2)</sup> De animae origine anteaquam aliquid admoneám sinceritatem tuam, scire se volo in tam multis opusculis meis nunquam me fuisse avsum de hac quaestione definitam proferre sententiam, et imprudenter referre in litteras ad alios informandos, quod apud me non fuerit explicatum. (Ep. 190 Optato c. I).

одна за другою, по мёрё надобности; то яснымъ становится соотвётствіе преступленій и заслугъ съ природою человёка, ясно видно достоинство души, превосходство ся надъ всёмъ тёлеснымъ. Я не раздёляю миёнія тёхъ, кои говорять, что было бы непостойно Бога творить души для нечистыть пожеланій. Вы сами отвергнете это миёніе, когда припоминте, что ворованняя пшеница не дёляется неспособною къ оплодотворенію; что то, что есть дурного въ воровствё, касается вора, а не пшеницы, и что нечистета того, воторый бросаеть ее въ землю, не препятствуеть вемлё получать и питать ее въ своемъ нёдрё. Воземите во вниманіе, что Богъ можеть извлечь добро изъ самаго зла, ивъ тёхъ грёховъ, которые мы совершаемъ 1).

Но находимъ причины и сомнъваться въ томт, что душа творится въ то время, когда имъетъ родиться человъкъ. Православная въра говорить намъ, что всв потомки Адама запятнаны первороднымъ гръхомъ, и слъдов. находятся подъ проклятіемъ, если не будутъ омыты водами крещенія. Этому ученію благопріятствуетъ традуціанизмъ. Я противлюсь, пишетъ Августинъ, сколько могу, тъмъ людямъ, которые хотятъ опровергнуть мысль, что души творятся ежедневно; но когда возьму во вниманіе проклятіе Божіе, которое простирается и на дътей, если они не крещены; то недоумъваю и незнаю что отвъчать. Притомъ же судьба людей на землъ различна до противоположности: одни счастливы, другіе несчастливы, больны, изувъчены. Какъ обнаруживается въ этомъ правда Божія 2)?

«Хотя я пламенно желаю быть наставленнымъ и молю Бога, чтобы Онъ при вашемъ содъйстви вывель меня изъ невъдънія, въ которомъ нахожусь касательно этого предмета

<sup>1)</sup> Epist. 166. Hieronimo. c. 5.

<sup>1)</sup> Ibid.

тъмъ не менъе однакожъ, если я не заслужилъ такой милости или если этой милостью я не съумълъ воспользоваться, то молю, да дастъ Онъ мнъ терпъніс, потому что наша въра запрещаетъ намъ роптать на Вога, хотя бы двери, въ которыя мы толчемъ, никогда не отворились для насъ. Я припоминаю, что скавалъ Інсусъ Христосъ апостоламъ: «много имамъ глаголати вамъ, но не можете носити нынъ». Есть множество и другихъ вещей, которыхъ я также не зваю; а ихъ столько, что даже невозможно перечислить» 1).

«Когда предлагаются эти вопросы и множество другихъ подобныхъ, которые не могутъ быть рёшены никакимъ чувствомъ, потому что находятся внё нашего опыта и сокрыты въ тайникахъ природы, то человёкъ не долженъ стыдиться сознаться, что онъ не знаетъ того чего не знаетъ з).

Впрочемъ, хотя Августинъ и не высказаль рёшительнаго мнёнія въ пользу которой либо изъ этихъ двухъ гипотезь; но можно думать, что онъ склонялся болёе въ преаціанизму, в если не приняль этой гипотезы безусловно, то причиною этого были пелагіане, влоупотреблявшіе преаціанизмомъ. Такъ можно думать потому, что затрудненія представляемыя преаціанизмомъ онъ почиталь больше внёшними, а затрудненія соединенныя съ традуціанизмомъ, больше внутренними, и слёдов. важнёйшими.

(Окончаніе савдуеть.)

К. Скоорцовъ.

<sup>1)</sup> Ibid.

<sup>\*)</sup> Epist. 140 Optato c. 5

## ОЧЕРКЪ ИСТОРІИ БАЗИЛІАНСКАГО ОРДЕНА ВЪБЫВШЕЙ ПОЛЬШЪ.

(Продолжение).

II.

Въ дълъ распространенія базиліанскаго ордена нужно различать два момента: совращеніе православныхъ монастырей въ унію и собственно распространеніе базиліанскаго ордена. Мы различаємь эти два момента на томъ основанія, что не всякій уніатскій монастырь, въ разсматриваємый нами періодъ времени, принадлежаль базиліанскому ордену: къ началу XVIII в. очень много православныхъ монастырей совращено было въ унію, а между тъмъ базиліанскій орденъ въ это время заключаль въ себъ не болье 50 уніатскихъ монастырей. Совращеніе православныхъ монастырей въ унію, въ большей частя случаєвь, было только подготовленіемъ почвы для базиліанскаго ордена, составлявшаго квинтъ-эссенцію уніи. Поэтому мы будемъ говорить раздъльно какъ о совращенія православныхъ монастырей въ унію, такъ и о постепенномъ распространеніи базиліанскаго ордена между уніатскими монастырями.

Ститаемъ нужнымъ оговориться, что, приступая къ изменено исторія совращенія православныхъ монастырей въ унію, им не имбень претензія представить полныя историко-статистическія свёдёнія о всёхъ безъ исключенія монастыряхъ, со-

вращенных въ унію, и ограничимся только указаніемъ, въ историческомъ порядкъ, главныхъ причинъ совращенія православныхъ монастырей въ унію и общихъ путей сего совращенія.

Главною причиною упадка православныхъ монастырей и совращенія ихъ въ унію было господство въ Польшів католическаго въроисповъданія. Во всявомъ благоустроенномъ государствъ религія хотя и составляетъ высшее по отношенію въ государству понятіе, но понятіе болве узкое въ сравненів съ понятіемъ государства, потому что всегда почти государство заключаеть въ себв исповедниковь нескольких различных религій. Поэтому во всякомъ благоустроенномъ государствъ религія должна быть подчиненнымъ государству понятіемъ. Но не такъ было въ Польшъ. Господствовавшая здъсь религія ватолическая имъла политическій характеръ и заявляла претензін на всемірное владычество, а потому она какъ сама не терпела нноверо!я, такъ и исповъдникамъ своимъ сообщала духъ нетерпимости. Вследствіе этого вся Польша насквозь пропитана была католическимъ фанатизмомъ, нетерпимостію въ другимъ религіямъ, и въ томъ числъ и въ православію. Для уничтоженія последняго, ремскій дворъ непосредственно воздійствоваль и на польскихъ королей, и на польское законодательство, и на отдельныхъ польскихъ магнатовъ. «Псевдо-епископы русскіе,» писалъ папа 10 февраля 1624 г., въ Сигизмунду III о православныхъ спископахъ, «которые отваживаются поддерживать дело сатаны и хотять властвовать подъ защитою возаковъ, должны понести наказаніе, достойное столь дервнаго влодівнія. Возстань царь! возми оружіе и щить, и смири сихъ зміевъ мечемъ и огнемъ» 1). Въ другомъ письме отъ 10 февраля 1624 года папа ваповедуеть Сигизмунду III употребить противь убійць Кунцевича

<sup>&#</sup>x27;) Appendix ad Specimen Feelesiae Suthemicae, Kyabumackaro, 1783 r., crp. 186.

огонь и мечь: «Ты не должень, могущественнёйшій царь, вовдерживаться оть меча и огня. Произать человій, который не обагряєть кровью меча своего» 1).

Действіе натодическаго фанативма во вредъ православію ненамённо продолжалось во весь періодъ существованія базиліанскаго ордена, но не всегда съ одинаковою силою и успёхомъ.
Смотря по силѣ противодействія, каное оказывало православіе 
католицизму и унів, борьба перваго съ последними вмёсть 
нёсколько видонамёненій и эпизодовъ.

Съ самаго почти начала появленія унів въ Россів и оффиціальнаго ея привнанія неаначительнымь меньшинствомь, православіе не нивло законнаго основанія для своего существованія, и потому совершенио игнорировалось государственною властіва и уніатскою ісрархісю. Не смотря на то, что большинство русских оставалось вфримы православію и нехотіло подчинаться унівтской ісрархін, послідняя, какъ признанная со стороны государственной власти, обнаруживала притявание на исключительное подчинение себф всехъ русскихъ жителей, не справляясь съ ихъ вфроисповъданіемъ. Въ следствіе этого, и всв русскіе монастыри, по большей части православные, считались формально подчиненными уніатской ісрархін и раздавались ел представилелямъ, которые, вонечно, не опускали случаевъ обращать эти монастыри въ чнію. Тава напримора еще въ 1596 году Киралль Терлецкій получиль отъ короля въ поживненное владеніе Кобринскій Спасскій монастырь 2), Діонисій Збируйскій — Пинско-Лещинскій Николаевскій монастырь; въ 1597 году Михаилъ Рогоза получилъ Кіево-Печерскій монастырь;

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 124.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор, ун. Колловича, т. II, примъч. 7, стр. 252. Впроченъ Кобринскій монастирь въ это время быль уже уніатежнив. Архимандрить его Іона Гоголь еще въ 1695 г., нодинсаль променте папъ объ унів. См. Przydat. do Chronol., Stebelek. т. III, опр. 265.

въ 1599 г. Ишатій Поцви получиль тоть же Кісво-Печерскій монастырь и Слуцкую архимандрію і); въ 1596 году насильно отнать у православных Ильнескій монастырь въ г. Владимірів 3,; вв 1598 г. Жидичинскій монастырь отнять быль у Гедеона Валабана, за нем'тну его унін, и отданъ поборнаку ел Кириллу Терлециому 3). Около того же года насильно отнатъ у православных в Спасовій Владинірскій монастырь 4). И всв эти монастыри, кромъ Кіево-Печерскаго, неизмънно остяваншагося православнымь, и Жизнаннскаго, часто переходившаго нотомъ отъ уніатовъ въ православнимъ, въ числе первыхъ совращены были въ унію. При совращении мять въ унію, -- діло не обходилось бевъ несправодивостей и насилій со стороны уніатовъ. Поотому православные вольмоми русскіе и братства неоднократно валовались на уніатских епископовъ государствежной власти въ Польше и требовали ихъ на судъ польскаго сейна. Такъ напримеръ въ 1600 году Поцей съ уніатскими еписвопами позванъ быль православными на судъ сейма, за присвоение себь епископствъ и совращение православныхъ въ унію; но сейнь оправдаль его дейсчвін, нань законнаго главы увіатской ісраржів, и освободиль его отъ всякой ств'ютственности 3). Такая поддержка со стороны сейма еще болве во-**Одушевила Поцея вз распространенію уніи путемъ насилій.** Такъ напримъръ въ 1603 году онъ выгналь изъ Супраслъснаго монастыря архимандрита сего монастыря Иларіона Массильснаго, подъ твиъ предлогомъ, что онъ неповиновался Понею

<sup>1)</sup> Истор, ун., Коялов., т. II, принвч. 7, стр. 251—253.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. мою статью: «Краткія свёдёнія о православных» монастыряхъ Волын. Епарх.», въ Волын. Епарх. Вёдом. за 1867 годъ.

<sup>\*)</sup> Діло нольской базил. провинціи съ провинц. Лигов., 1717 г., Summar., 16.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Труды Кієв. Д. Акад., Івль, 1869 г., спр. 504.

<sup>\*)</sup> Донесеніе Якова Суши пап'в о началі учін, 1664 г., бильнаг., Ж 1.

в даже писыть противъ него сочинения, и отдаль сей монастыри въ управление униту Герасиму 1). Хота въ 1707 году, вслёдствие требования сеймовыхъ пословъ, и сдёлано было сеймово е поставовление объ успокоения греческой религии 2); но и послё этого Поцей не котёль дать мира православной церкви. Только борьба его въ 1609 г. съ Виленскимъ братствомъ, а можетъ быть и новое въ семъ году постановление сейма въ польву православныхъ ваставили Поцея, къ концу его жизни, быть и всколько сдержание по отношению къ православнымъ. Темъ не менте, и носле 1609 года не прекращались совращения православныхъ монастырей въ унию. Между 1609 и 1613 годами мы видимъ уже совращенными въ унию монастыри Новогрудский, Бытенский и вновь основанный въ 1613 году для унистовъ монастыръ Жировицкий 3).

Съ смертію Поцея не прекратились совращенія право славных монастырей въ унію. Въ періодъ времени отъ 1613 и до 1620 года мы видимъ въ числь уніатскихъ монастырей новые монастыри Красногорскій, Черейскій, Могилевскій 4), Дорогобужскій на Волыни 5), и др. Но уже незамътно со сторолы уніатскаго митрополита насильственныхъ мъръ вл совращенію въ унію. Православные, въ сравненіи съ уніатами,

<sup>1)</sup> Дело митров. Флоріана Гребинцк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 11. Въ 1608 г. Минская архимандрія была уже уніатскою. Въ этой году Минскій архимандрить Пансій Оныкевичь-Саховскій, возведень Поцеемъ на каседру Пинскую. См. Przydat. dn Chronol., Stebels. т. III, стр. 265 – 266.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Истор. увін, Коялов., II, стр. 69 и приміч. 82.

<sup>&</sup>quot;) Письмо Якова Суши въ секретари конгрегаци распростр. въри, 1684 г., въ Ночасъ. арк., № 201. Сн. истор. ун., Коллов., т. II, стр. 125; истор. базил орд., въ Христ. Чт., 1861 г., Априль стр. 461.

<sup>\*)</sup> Конгр. Ругев., 1628 г. См. дело базнајан протоарх., съ нагропол Гребивп., 1754 г., Summar., № 6.

<sup>5)</sup> Выпись изъ город Владинір, кингь, 1610 г., 13 імля, на архива историко-статистич, к. инг. при Волин, сем.

составляли еще значительное большинство, которое нельзя было долго игнорировать и безнаказанно попирать его права-Еще въ 1607, 1609 и 1618 годахъ православиме добились на сейм' признанія своего существованія и н'вкоторой, зашиты передъ закономъ 1). Съ другой стороны, они заявили о своемъ существовани небольшими возстаніями, происходившими подъ предводительствомъ козацкихъ вождей 2). Но самый улобный случай выйти изъ страдательной роли непослушныхъ уніатскимъ іерархамъ овецъ и соединиться въ самостоятельную церковь, невависимую отъ уніатской, представился православными въ 1620 году, когда въ виду угрожавшей Польш'я войны съ Швеціей. Россіей и Турціей, поляви заискивали у своихъ православнихъ соотчичей, старались помириться съ ними и даже предпочитали православіе унін, внесшей съ собою раздоръ въ королевство польское 8), и когда прибыль въ Кіевъ Іерусалимскій патріархъ Өеофанъ, возвращавшійся изъ Россіи. Мы не будемъ говорить здёсь о возстановленіи симъ патріархомъ высшей іерархін въ ванадно-русской православной церкви и от сылаемъ ва подробностами въ прекрасному труду ѓ. Кояловича. Скажемъ только, какія бливайшія послёдствія имёло это событіе для православных и уніатовъ. Возстановленіе православной западнорусской јерархіи на первый разъ повленло за собою оффиціальное признаніе православія и прекращеніе на сеймі 1623 года всёхъ судебныхъ изслёдованій и приговоровъ, возникшихъ

<sup>1)</sup> Онисаніе Кієво-Соф. собора, стр. 156.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 146.

<sup>3)</sup> Истор. ун., Коядович., II, стр. III и след. Въ письме из кардиналу Бандину изъ Новогрудка, отъ 6 Іюня 1620 г., унівтскій митрополить Рутскій писаль следующее: «Доселе обременяють насъ обиды, причиняемыя намъ братьями нашими обряда латинскаго... они искореняють чинъ обряда греко-католическаго и объявляють ссбя врагами уніи. Мы доселе скорбимь, слыша отъ некоторыхь отзывы, будто схивма лучше для церкви, чёмь унія.» Почасв. арх., Л° 201, л. 10.

между православными и уніатами. Явился даже провить о религіозномъ примиреніи уніатовъ съ православными, которые должны были собраться на соборъ и общамъ совътомъ небрать себъ патріарха. Но это примиреніе и этотъ соборъ не состоялись. Причиною тому были: убіеніе православными въ 1623 году Іосафата Кунцевича, уніатскаго Полоцкаго архіепископа, привнаннаго противной стороной мученикомъ, сильно скомпрометировавшее православныхъ и ободрившее уніатовъ и католиковъ. Православный епископъ Полоцкій Мелетій Смотрицкій, косвенно обвиняемый въ убіеніи Іосафата Кунцевича, сочель даже нужнымъ, около 1623—1624 г., удалиться на Востокъ, гдъ и пробыль около трехъ лътъ 1).

Пользуясь неблагопріятнымъ положеніемъ православія, уніаты обратили теперь вниманіе на Волынь, гдѣ еще весьма сильно было православіе, такъ что римско-католиковъ едва насчитывалась сотая часть. Въ 1626 году, по окончаніи уніатскаго Кобринскаго собора, уніатскій митрополитъ Рутскій самълично отправился на Волынь и прежде всего обратился съ воззваніемъ въ магнатамъ Юго-Западной Россіи Янушу и Александру Заславскимъ 2), и князю Корецкому 3), чтобы они давали монастыри и приходы не вначе, какъ тѣмъ изъ православныхъ, кои согласятся принять унію 4). А князья Заславскіе и Корецкіе въ общирныхъ владініяхъ своихъ имѣли много православныхъ перквей и монастырей. Во владівніяхъ князей Заславскихъ, кромѣ упоминавшагося нами Дорогобужскаго монастыря, были

<sup>1)</sup> Истор. унін, Кояловича, т. ІІ. стр. 108 и сябд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. ун., Коялов., II стр. 148-149.

<sup>3)</sup> См. въ почаев. арх., "А. 201, д. 108., инсьмо кардинала Бандина къ уніатскому митрополиту Рутскому. Въ этомъ письмѣ кардиналъ Бандинъ, отъ 21 іюля 1629 г., «объщаетъ заботиться о двухъ князьяхъ—Корецкомъ и Заславскомъ, какъ весьма заботищихся о св. уніи.»

<sup>4)</sup> Истор. унів, Кондовича, II, стр. 150 и приміч. 214.

монастыри: два Дубенских Спасскій и Крестововдвиженскій, Дерманскій, Степаньскій, Колодеженскій и женскіе монастыри Заславскій и Подборецкій; во владініях же князей Корецких находились женскіе монастыри Корецкій, Маренинскій и Городищенскій і). Ніть сомнінія, что эти князья послушались убіжденій уніатскаго митрополита. Доказательствомь тому служить какт поквала кардинала Бандина этимъ князьямь за ихъ усердіє къ уніи <sup>2</sup>/, такъ и положительныя свидітельства о содійствій этикъ князей распространенію уній.

Вслёдствіе убъжденій Рутскаго, князь Александръ на Острог'в Заславскій, пригласившій вь 1624 г. Антонія Рудниц-каго, для устроенія православнаго Дубенскаго Спасскаго монастыря 3), теперь оказался гонителемъ православія. Онъ издаль въ это время граммоту, которою повеліваль своимъ многочисленнымъ подданнымъ обращаться въ духовныхъ своихъ нуждахъ къ уніатскимъ священнякамъ, крестить у нихъ дістей, совершать брака и погребать умершихъ, и въ обезпеченіе своего распоряженія, взяль у подданныхъ своихъ залоги, которые не возвращались имъ, въ случаї обращенія ихъ къ православнымъ священникамъ 4). Равнымъ образомъ и сынъ Алек-

<sup>1) «</sup>Краткій свідінія о православных монастыряхь Волынской енархін, вы настоящее время не существующихь,» вы Волин. Епарх. Відем., за 1867 г. Нікотория изы сихы монастырей основаны клязьями Острожения, но, по прекращенів ихы рода, достались по наслідству князьямы Заславскимы.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Поч. арх., № 201, л. 103; см. выше.

<sup>5)</sup> Уставъ Дубенскаго Спасскаго менастыря, въ Почаевской арх. № 46.

<sup>4)</sup> Объ этомъ свидътельствуеть декреть князя Доминика на Острогъ Заславскаго, отъ 20 февраля 1689 года, слъдующаго содержанія: «Владиславъ Доминикъ князь на Острогъ, и проч. всёмъ подданнымъ монастыря мосго Дерманскаго. Нестолько ради просьбы вашей и занесенныхъ мив на этихъ дияхъ жалобъ, въ когорыхъ вы обвиняете достопочтеннаго отца Мелегія Смотрицкаго, архимандрита мосго Дерманскаго, и жалуетесь относительно залоговъ, когорые у васъ взяты были за превебреженіе запретительной грамоты, данной вамъ слав-

сандра Заславскаго, князь Владиславъ Доминикъ на Острогъ Заславскій издаль 16 февраля 1630 года декретъ, коимъ всёхъ священниковъ въ своихъ имъніяхъ отдаваль подъ власть и юридивцію законнымъ ихъ пастырямъ митрополиту и епископамъ, пребывающимъ въ уніи съ св. римскою церковію 1).

Въроятно, въ это же посъщение Рутскить Волыни совращены были въ унію и православные монастыря, находившіеся во владініяхъ внязей Заславскихъ и Корецкихъ. По врайней мірть съ несометностію можно сказать это о монастыряль Дубенскомъ и Дершанскомъ. Въ это именно време совращень быль въ унію Дубенскій архимандрить Кассіанъ Саковичь. В по-ложено начало совращенню Мелетія Смотрицкаго и Дершанского

ной памяти вняземъ Александромъ на Острогъ отцомъ монмъ, ноелику вы, вопреки запрещеню помянутаго свътлъйшаго внязя, презирая пропи анныя въ грамотъ виши и накжаная, дервиули непристойно, номимо своихъ доманнихъ пресвитеровъ, у другихъ стореннихъ врестить вашихъ дътей, совершать браки и погребать умершихъ, по обычаю язычниковъ, безъ пресвитера; посему мы, скленяясь не на ваши жалобы, послику вы заслужили наказаніе, но на ходатайство и просьбу за васъ того-же достопочтеннаго архимандрита, и простить вамъ сію вину и дозволилъ возвратить залоги, не безъ нъкотораго однако легкаго наказанія, дабы вы знали, что сін залоги справедливо были взяты у васъ, въдая, что и на будущее ваемя тоже съ вами будетъ если осмълитесь дълать то, что вамъ запрещено. Данъ въ Дубно, 20 февраля, 1630 года». Дъло польской базиліанъ провинц съ провинц. литов., 1747 г. Summar., № 38.

<sup>1)</sup> Владиславъ Доминивъ князь на Острогъ Заславскій, и проч. Зная счто всё дъла въ мірѣ должны быть въ морядъв, который мудрецами называется думою вещей, безъ котораго пикакое царство или республика не можетъ стоятъ, основание же сего порядка есть послушание, когда повинуются младшие старшинъ, сыповья родителянъ, овцы пастырянъ, если гдѣ есть нужда въ семъ порядъв, то тѣмъ болѣе въ состояни духовномъ, и проч;—по долгу исему католическому. въ имѣніяхъ монхъ всѣхъ пресвитеровъ отдаю подъ власть и юрисликцію законнимъ ихъ пастырянъ митрополяту и епископамъ, пребивающимъ въ уній съ св. римскою церковію. Данъ въ Дубно, 16 февраля, 1630 года». См. дъло Польской базнл. провинц. съ провинціей литов., 1747 г., Summarium, № 84.

<sup>\*)</sup> Истор. ун. Коялов., т. 11, стр. 150 и прим. 214.

монастыря. Въ бытность свою въ 1626 году на Волини, уніатскій митрополить Рутскій узналь, что Янушь Заславскій рекомендоваль на дерманскую архимандрію Мелетів Смотрицкаго, и убъдиль князя Заславскаго не иначе отдать Дерманскій монастырь Смотрицкому, какъ если онъ согласиться на унію, и после этого возврателся съ Вольян въ Хелиъ. Между темъ прибыль въ Дубно Мелетій Смотрицкій просить себ'й монастыря Дерманскаго и, получивъ отвътъ, что не иначе получитъ сей монастырь, вакь если только приступить въ унів, согласился на предложеніе, при чемъ изъвиль желаніе лично видіться съ митрополитомъ Рутскимъ 1). Это прибытие Смотрицкаго въ Дубно и данное имъ князю Заславскому согласіе на унію нумно относить въ 1627 году, тавъ кавъ въ вонцу этого года извъстно уже было въ Римъ о совращения Смотрицкаго въ унію 3). Согласившись на унію, Смотрицкій отправился на соборъ въ Кіевъ, бывшій 15 августа 1628 года 3), и по возвращеніи

<sup>1)</sup> Тамъ-же, примъч. 214, стр. 362-364.

а) 16 окт. 1627 г. Францискъ Ingolus конгрегацін распространенія вѣры писаль мигронолиту Рутскому: «я такъ обрадовался обращенію достопочтеннѣкщаго Мелетія, что не могу и выразить этого въ краткомъ письмѣ моемъ; ибо
здѣсь много говорили объ его учености и умѣ; далѣе, его примѣръ будетъ ниѣтъ
такое значеніе, что изъ русскихъ схизматиковъ очень многіе обратятся въ лоно
св. римской церкви; ибо невѣроятно, чтобы они, если серьозно захотятъ вникѣуть
въ намѣреніе своего учителя, не послѣдовали за нимъ. Нынѣщий первосвященнилъ всегда ниѣлъ въ мысли, что чрезъ русскихъ уніатовъ, а не чрезъ нимъъ,
должно совершиться спасеніе церкви восточной, и теперь, какъ я замѣчаю, начинаетъ исполняться его пророчество обращеніемъ Мелетія, за которое очень благодаренъ вашему высокопреосвященству». Въ заключеніе письма, авторъ обвиняетъ патріарха Кирилла Лукариса за то, что онъ общлется съ еретиками—ангинчанами и голландцами. См. Почаев. арх. № 201, л. 101.—Стебельскій даже
прамо говоритъ, что Смотряцкій принядъ унію 6 іюля 1627 года. См. Ргзуфат.
до Сһгопо1. т. III, стр. 210.

<sup>3)</sup> Описан. Кіево-Соф. Собора, стр. 162.

оттуда имъть свиданіе сь Рутскимъ у инявя Заславскаго <sup>1</sup>), после чего Анна Аловза Ходкевичь Остромская отдала въ 1628 г. Смотрицкому Дерманскій монастырь <sup>2</sup>), который утвердилъ за нимъ Рутскій 22 января 1629 года <sup>3</sup>).

Свиданіе Смотрицкаго съ Рутскимъ замічательно еще и тімъ, что на немъ созріль планъ о созваніи общаго собора православныхъ и уніатовъ для примиренія, тоже представленный въ Римъ на утвержденіе. Здісь встрітвии этотъ планъ съ большими надеждами. Кардиналъ Бандинъ писалъ 21 іюля 1629 г. Рутскому, «чтобы онъ какъ можно тщательніе обсудиль съ нунціємъ діло о русскомъ соборів, такъ чтобы, если можно будетъ, русскіе схизматики обратились къ св. уній; ибо нельза представить, какое значеніе будетъ иміть ихъ обращеніе къ католической вірів у грековъ, особенно въ настоящее время, когда ихъ патріархъ Кириллъ единомудрствуя съ англійскими и голландскими еретиками, не перестаетъ разсілевать по всей Греціи кальвинскія заблужденія і). Но эти надежды разрушены самимъ Римомъ, который не хотіль допустить общаго собора уніатовъ съ «скивмативами», не хотіль, слідовательно, при-

<sup>1)</sup> Въ свое время ми говорили, что базиланская капитула 1629 г. окопчилась въ Фалиничакъ, на Волини следовательно, Ругскій быль ва Волини ак
1: 29 году. Но можно долагать, что Ругскій еще и въ 1628 г. быль на Волини,
п въ это время имъль свиданіе съ Смотрицкимъ. 23 февраля 1629 года последовало папское бреве, предоставляющее Смотрицкому титуль архівнископа Іераполитанскаго, надавное веледствіе § 12 представляенія Рутскаго о Смотрицкомъ.
Посему, принимая во вниманіе время издавія бреве и отдаленность Россін отъ
Рима, надобно полагать, что представленіе Рутскаго о Смотрицкомъ и свиданіе
съ нямъ были еще въ предшествовавшемъ 1628 году.

<sup>\*)</sup> Запись ея въдъль Польской базил. провинц. съ провинц. Лятов. 1747 г., Summarium, № 82.

<sup>3)</sup> Дело базвліан. протоархимандрита съ уніатекнить интрополитомъ Гребницкимъ, 1754 г. Summarium, № 18, В.

¹) Почаев арх., дъло за № 201, л. 193-

внать равенства православных съ уніатами и таком образомъ обидьть православныхъ. Антоній, Селевкійскій архіепископъ, писаль 16 сентября 1629 года митрополиту Рутскому, что « Рамъ не можеть одобрать предполагаемаго метрополитомъ отвоштія собора, общаго съ скизмативами, и можеть развъ дозволить только частный събадъ, безъ названія и тигла собора, и это по нъкоторымъ важнымь причинамъ» 1). Хотя этотъ съфадъ состоялся въ октябръ того же года, на немъ, со стороны православныхъ, были только евкоторые свътскіе и духовные члены братства, въ томъ числе князь Пувина и Лаврентій Древинскій, ни одного православнаго епископа <sup>2</sup>). Можетъ быть, подъ вліяніемъ элой попытки въ примиренію, на коронномъ сеймъ 1631 года, после многихъ споровъ, подтверждено были духовнымъ и и мірянамъ обоихъ испов'яданій сохранять миръ и покой; за насильство же и нафады на владёнія обидчивамъ положенъ штрафъ три тысячи гривенъ в).

Со смертію Сигивмунда III, улучшилось, кота не на долго, положеніе православія въ Польшё. На конвокаціонномъ сеймё для набранія новаго короля Владислава IV, православные предложили проэктъ примиренія съ уніатами, который формулировань быль нарочито составленною для сего коммиссією въ слёдующихъ главныхъ пунктахъ: 1) свобода вёры русской, т. е. православной и уніатской. Свобода эта должна была обнимать лица русской вёры, т. е. іерархію и паству, учрежденія западнорусской православной церкви и уніантской, т. е. братства, училища, богадёльни, типографіи и вообще имущество; 2) іерар-

<sup>1).</sup> Почаев. арх., № 201, л. 103. Въ концъ инсьма Антоній Селенкійскій объщаеть переслать въконгрегацію распространенія върн книги Медетія, имъющія быть переведенными съ польскаго на латинскій языкъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. унів. Кояловича т. II, стр. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Описаніе Кіево-Соф. Собера, стр. 165.

zin dvockož, kapu toria habubrak, iglebo Chts ibš-hidagoслевная и уніатекая, съ равшими правами и средствами; 3) Всё моди русской вёры, т. е. по тогданнему разумению, и право-CLARENCE H TRIATH, BOALHE ROATHRATHCA TON MAR ADTOR CEDADMIN. по требованію своей повёсти, православные свободно обраmantca by croen icospie, veiste by croen, e the educie могить мёнать вёру, безь всякаю стісненія. При втомь нікоtopus enectoria, mousetups, nedebe s entris nologeno otherb оть уніатовъ в отдать православнымь. Такъ напр. епископство тупкое должно было быть возвращено православнымь немещенво, епископія перемыняьская-по смерти тогдашнаго епископа уніатскаго Крупецкаго; унреждена православная описковія могилевская вал части архіеписноція полочкой; возвращеви пустыня нодь Грознею для пребыванія православнаго метропона на его коадъютора въ Летре; назначени православнымъ цервви: въ Метиславав Тронцвая и Спасская, въ Могилевъ Спасскій монастырь, перави: Успенская, Трощиная, Воскресененая, Вознесенская, въ Оригв Ильниская и Воспресенская; возвращены нивнія Кіево-софійскаго собора и Кіевопечерекаго монастира 1). Кромъ того, коммессія сочла еще нужнымъ назначить коммиссаровъ, которые бы изследовали ма ивстахь положеніе правословія в унів, фуноводствуясь тамь, сдольно въ каждомъ мёстё православныхъ и уніатовъ и скольво въ соотвътствия съ отниъ должно быть у тъхъ и другихъ перивей, монастырей, имуществъ периовныхъ 3). партія не хотвія согласиться и на эти пушкты примиренія; но православные объявили, что не приступать на избранию вороля и не примутъ избраннаго, если не будутъ уважены ихъ требованія. Всявдствіе этого, котя требованія православныхъ в не быле внесены въ собраніе польских конскитецій, но онъ

<sup>1)</sup> Истор. унін, Колловича, т. II, стр. 170—171 и прим. 265. Сн. описан. ві во-соф. собора, стр. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. увів, Кояновича, т. II, стр. 171.

внесены въ пакта конвента самемъ горолемъ, который в клялся въ ихъ исполнении. Латинская партія допустила это потому - только, что какъ выражались впоследствии ся представители, «безъ того не могло последовать заключенія сейма, а непріятель стояль надъ головою отчизны • 1); но допустила съ тъмъ условіемъ, чтобы въ проэкть возстановленія правъ православныхъ внесено было выражение salvandis juribus Romanae ecclesiae, и чтобы въ папъ отправленъ быль запросъ, согласенъ ли онъ на такое возстановленіе правъ православныхъ. Пока спращивали объ этомъ папу, Владиславъ IV, во исполненіе своего об'вщанія, даль православнымь отъ своего имени анпломъ, которымъ позволялъ избрать и поставить себв новаго митрополита Петра Могилу и предоставиль ва нимъ монастыри Кіево-Печерскій, Златоверхо-Михайловскій и Уніевскій; въ областяхъ, населенныхъ почти исключительно православными. возстановляль православныя епископін, а именю: львовскую, перемышльскую и луцкую, съ темъ впрочемъ, чтобы епископскія нивнія перемышльской и львовской каседръ отданы были православнымъ по смерти владъвшихъ ими уніатскихъ епископовъ; отдъляль отъ полоцкой архіепископін часть съ населеніемъ по преимуществу православнымъ-мстиславскую и могилевскую и открываль здёсь новую православную епископію, для которой предоставиль Спасскій могилевскій монастырь; даваль право всякому быть православнымь или уніатомь и свободно относиться къ православной или уніатской ісрархіц и равослаль коммиссаровь, которые на первый разъ должны были въ каждомъ городе Литвы возвратить православнымъ по одной церкви <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Протестація противъ дизунитовъ, 8 марта 1635 года. Копів ея находится въ архивъ Историко-Статистич. Комит. при Волын. семин.

<sup>\*)</sup> Истор. унін, Кояловича, т. II, стр. 174—175. Сн. Описаніе Кіево-Соф. собор., стр. 169—170.

Дипломъ Владислава IV немедленно сталъ приводиться въ всполневіе. Кром'в львовскаго епископства 1). зам'вшены были следующія православныя епископства: 1) истиславское въ Могилевъ, на которое возведенъ быль виленскій свято-духовскій архимандрить Іосифь Добрыковичь, получившій въ 1684 году отъ Владислава IV привиляетію для себя на это енископство. По смерти Добрыковича, истиславскимъ епископомъ слеланъ быль въ 1635 году Сильвестръ Коссовъ, поступившій. по смерти Петра Могилы, на митрополію віевскую в). 2) апрівля 9 дня, 1633 года, введенъ быль во владение Жидичинскимъ монастыремъ, съ принадлежностями, нареченный православный епископъ луцкій Александръ Пувына, перемышльскому же уніатскому епископу, досел'в владъвшему Жидичиномъ, даны были монастыри: Дубенскій и Дерманскій в). По свидітельству вводной записи, Пузынъ переданы были слъдующія имънія: Жидичинскій монастырь, м. Жидичинь, со всёми его именіями, состоящими въ воеводствахъ волынскомъ и брестскомъ, съ доходами и проч., также дворецъ подъ городомъ Луцкомъ, съ вданіемъ, съ бойницею, построенною у вороть, при ръкв Стыри, Пречистенскій монастырь и церковь въ предивстьи Луцкомъ, со всёми принадлежностими сего монастыри, съ вемлями, сено-

<sup>1)</sup> Истор. унін, Кояловича, т. II, стр. 175.

<sup>3)</sup> Zebranie arcybiskupow i biskupow russkich, Stebelskiego, рукопись въ архивъ Историко-статистич. Комит. при Волынск. семинаріи. Объ Іосифъ Добрыковичъ Стебельскій разсказываетъ, что онъ «умеръ чрезъ годъ послъ посвященія и, говорятъ, отъ рукъ своихъ чернецовъ виленскихъ, которые подслужились ему въ этомъ, поелику онъ при смерти просилъ себъ католическаго каплана, предъ которымъ бы могъ исповъдываться и отречься отъ своихъ неунитскихъ заблужденій». Положимъ, что Добрыковичь, передъ смертію, склонялся къ католицизму; но какая была нужда виленскимъ монахамъ налагать руку на человъка, и безъ того уже умирающаго?! Вымыселъ очевиденъ.

з) Дёдо польской базил. провинц. съ провинціей Литовской о 12 монастыряхъ, 1747 г., Summarium, № 13.

косами и фундушами, находящимися въ городъ Луцвр 1). Такъ какъ въ сихъ монастыряхъ досель жили униты, то можно иредполагать, что при епископъ Пузынъ, нареченномъ въ монашествъ Асанасіемъ, они оставили сім монастыри. Къ этому
предположенію приводять слова одной базиліанской информація
о каседрахъ луцкой и остроженой, писанной около 1728 года,

<sup>4)</sup> Представляемъ буквальный переводъ съ латвискаго самой записи: «Презь уридом» городским» судовим» Лунким» и мною Андреемъ Хосцживь, подстатомы Лунквый, явижилсь лично служебники генеральные воеводства Волинскаго шляхетние Филонъ Штрахидь и Геронамъ Львовичь, совнали передъ тами актами и реляцію сдалали тами словами, что они, въ настоящемъ 1683 году, а двя 9 апраля, ех officiosa additatione, быле по причина и двлу вельможнаго госновния Александра Пузини, избраннаго на епископство **Дуплое и Острожское чревъ ведьможъ воевоества Волинскаго и чрезъ навасиза**шаго паря, нареченнаго пососсора монастиря Жаличискаго, также вивній, въ нему принадлежащихъ, в ванитулы того монастыря Жадачинскаго церкви качедравьной подъ титуломъ св. Николая, на каково день, вишеозначенный, прибылин въ тоть монастирь, вь силу грамоты священнаго царскаго величества, вельможный господинь Адамъ Кисель, подкоморій черинговскій, придворный священнаго царскаго величества, иля соверщения передачи того монастыра Жидичинскаго, равно и принадлежащихъ ему имъній, тою же грамотою священнаго жароваго величества на сіе опредъленний и назначенный, по долту вовложенной на него обязанности, въ присутствия миргикъ особъ достойникъ и согражданъ воеводства Вольнскаго, въ симу привиллегін и пескрипта, ланнаго священнимъ парскимъ величествомъ помянутому князю Пузинъ и капитулъ того монастира Жидичинскаго, чрезъ насъ служебниковъ помянутий монастырь Жидичинскій со всеми нивніями и принадлежностими, како во воеводстве Волынскомо, тако н воеводотвъ Брестскомъ, въ повътъ же Пинскомъ находящимися и отъ въка къ помянутому монастырю Жидичинскому принадлежащими, вакъ-то: монастырь и нивнія Жидичинъ и проч., со всёми сихъ именій доходами и проч., также дворень подъ городомъ Луцкомъ съ зданіемъ, какъ оно находится до настоящаго времени, съ бойницею, построенною у вороть близь раки Стыра; также фундушъ въ городе Луцковъ, и проч.; также монастирь и церковь въ предмёстьи Луцкомъ нодъ титуломъ пресв. Богородицы, со всёми также сего монастыря принадлежнестими, фундушами, лугами, также съ фундушами на городъ Луцкомъ состоящими, тому же монастырю принадлежащими, и проч., въ действительное и мирное владение авторитетомъ царскимъ переданъ и проч. ». Дело польской базил. провинц. съ провинц. Литов. о 2 мон. 1747 г., Summar. Af 12.

гдё говорится, что Пувына удалиль монаховь ваз луцкого Свитопречистенского монастыря 1). Вообще въ луцкой енархін такъ
еще сильно было православію, что, по свидётельству самих то 
унитовъ, луцкій увіатскій енископъ Ісремія Почановскій съ большимъ трудомъ удержаль за собою семь монастырей и около
ста приходскихъ церквей 2). 3) Въ Перемышлё оставался еще
прежній православный опископъ Исаакій Борисковичь, руконоложенный въ 1621 году патріархомъ Феофаномъ 4).

Не говоримъ уже о томъ, что дипломъ Владислава IV нисколько не облегалъ участи православныхъ, находившихся во владинияхъ иольскихъ магнатовъ, которие были полиоправными царьками въ своихъ владиняхъ и, по произволу, давали подданнымъ свои указы и законы. Въ подтверждение сего, укамемъ тольно на извъстнаго уже намъ княза Владислава-Доминика на Острогъ Заславскаго. Не смотра на королевский дипломъ, предоставляющий православнымъ ивкоторыя права, — князь Владиславъ Доминикъ Заславский по прежнему запрещалъ своимъ подданнымъ обращаться въ дуковныхъ своият издажъ къ православнымъ священникамъ, подвергалъ изъ за это денежному штрафу и этимъ самымъ вызывалъ серьевныя столяновения между православными и уніатами, сопровождавшіяся еще большеми пратесненіями православныхъ 4). Но, что особение

<sup>1)</sup> Вотъ подленимя сдова информацій: «Lucki Swiento-przeczyski, z ktorego Puzyna Pseudo-episcopus muichow allenowal, a swoie siostry czyli corki y inne krewne dziewki osadził.» См. въ архивѣ истерико-статистич. комитета ири Волынской семинарія.

<sup>\*)</sup> Przydatek de Chronologii, Stebelskiege, 1788 r., r. III, crp. 224.

<sup>3)</sup> Тань же, стр. 257.

<sup>4)</sup> Вотъ одинъ судебный приговоръ, но новоду нападенія дубемскихъ православныхъ гайдуковъ на дубенскаго упіатскаго архимандрята Саковича, за его притъсненія православнымъ: «1633 года, августа 9 дня. По дёлу между достопочтеннымъ отцомъ Кассіаномъ Саковичемъ, архимандрятомъ дубенскимъ, и братійни его монахами и нодданными мо-

важно, депломъ Владислава IV не былъ принятъ и утвержденъ самимъ польскимъ правительствомъ; паца, какъ и следовало ожидать, не согласился на дарованіе православнымъ вакихъ либо правъ и поручиль уніатскому митрополиту Ругскому и

настыря акторами и между солдатами, попросту, гайдуками гарнизона дубенскаго, именно-Тимовеемъ десятникомъ, Чопекъ, Билецъ и Губка позванными, вмёстё съ другими соучастниками, я произнесъ, съ присутствующими при семъ дълъ господами ассессорами, слъдующій декретъ. Поедику явно и открыто доказано противъ помянутыхъ гайдуковъ, что они силою и въродомно напали на отца архимандрита, братію его и подланныхъ монастыря, съ которыми отецъ архимандритъ проводилъ время честно. не въ интейномъ домв, но въ домв администраціи своего монастыря, помянутые же гайдуки, какъ схизматики, желая убить, за святую унію, отца архимандрита съ братіею его, какъ действительно одинъ изъ нихъ, обнаживши мечь, направиль ударь противь отца архимандрита и этимь уларомъ разрубнять руку Стефану Санинко, защищавшему архимандрита, другой же гайдукъ удариль по головъ отца Зозульнскаго, монаха знаменнтаго и славнаго, приговаривая, что они прежде всего желали бы убить и съ моста бросить въ воду суперіора, т. е. отца Кассіана, потомъ и другихъ подданныхъ монастыря избили и изранили, каковыя раны ихъ оффиціально описаны и мы сами судьи видёли: то посему, хотя таковые насельники и проліятели невинной священнической крови заслужили смертную казнь, но поедику сторона поводовая, люди духовные и монашествующіе, не желали этого и даже просили о смягченій наказаній, мы постановили, чтобы сін насельники, за свои проступки, наказаны были, въ торговый день, среде города, розгаме, каждый 40 ударами, самъ же Тимоесй десатникъ, и зачинщикъ преступленія, и направившій ударъ на отца архимандрита, 80 ударами. Кромъ того, они обязаны дать отцу архимандриту и подданнымъ мопастыря поручительство въ сохраненів на будущее время мира, за нодписью обывателей. Поелику же таковыя возмущенія происходять подъ руководствомъ и по внушению схизнатическихъ гайдуковъ, которые, презирая своихъ пастырей, вопреки воль святышаго князя, обращаются на сторону (къ схизматикамъ), для крещенія своихъ дітей и совершенія браковъ; то отважившійся на это впослёдствін будеть штрафуемь, согласно декрету свътавишаго внязя, десятью марками. Въ предотвращение же на будущее время подобныхъ возмущеній, начинаемыхъ схизматическими гайдуками, господинъ начальникъ команды долженъ будетъ стараться имъть въ своемъ въдъніи лучше католическихъ гайдуковъ, особенно же десятниковъ, чёмъ схизматиковъ. Поелику же сторона поводовая подозресвоему легату въ Польшъ архісписной дарисскому отклонать короля и ноляковъ отъ православныхъ 1).

Поэтому, котя на сеймъ 1685 года права православныхъ внесены были въ сеймовую конституцію 3); но эта конституція вызвала собою нъсколько протестацій со стороны польско-католивовъ, уніатовъ и папскаго легата въ Польшъ. Такъ напр. 8 марта 1635 года, тотчасъ по окончание сейма, 47 человъвъ католивовъ и уніатовъ занесли въ варшаескія городскія книги протестацію, въ которой писали: «доводимъ до свёдёнія и последующаго века, что какъ во время недавно бывшей элекціи н на сеймъ воронацін его королевской милости, пана нашего милостиваго, на предполагаемый способъ примиренія между ихъ милостами панами религи греческой, находящимися и не находащимися въ уніи съ св. костеломъ римскимъ, мы иначе не соняволяли, какъ только съ соняволенія и согласіа св. римской столицы, власти нашей: такъ и теперь, когда мы саблали заявленіе той же столиць апостольской, не можемь безь стысненія нашей совести и вреда для нашего спасенія, согласиться на тв

ваетъ и самого начальника команды, будто бы съ его въдома и согласія сдълано было сіе нападеніе; то посему г. начальникъ команды, въ оправданіе себя, благоволиль принять присягу и просиль у архимандрита прощенія за сказанныя имъ противъ него нехорошія слова, объщая при этомъ, какъ добрый католикъ и слуга свътльйшаго князя, всякую помощь и защиту отду архимандриту, еслибы онъ подвергся отъ кого-либо преслъдованію». Декретъ подписанъ управляющимъ имъніями князя Заславскаго Станиславомъ Тржечецкимъ. См. дъдо польской базал. провинц. съ провинцлитов. о 12 монаст., 1747 т., Summer, № 25. Въ 1644 году поддавные Дерманскаго монастыря за что-то жаловались тому же Тржечецкому на Дерманскаго игумена Яна Дубовича; но Тржечецкій призналь ихъ жалобу бунтомъ, неповиновеніемъ и глупостію, и обязаль ихъ отфывать, на основаніи прежнихъ постановленій, всѣ работы и выполнять всѣ обязательства. Тамъ же, № 36.

Истор. унін, Колловича, т. Н, стр. 176; примъчаніе 242, на стр. 385.

<sup>2)</sup> Истор. унів, Коляновича, т. II, стр. 177.

способы примиренія и передачу церквей и им'йній церковимать отъ ихъ милостей пановъ унетовъ ихъ мелостямъ нанамь не чентамъ. Мы заявляемъ, какъ заявляли прежде публично предъ липемъ республики на нынёшнемъ сеймё чрезъ его милость всениза арцибискупа Гийаненскаго, отъ имени ихъ милостей всендзовъ бискуповъ коронныхъ и великаго внажества литовскаго, а потомъ и чрезъ его милость всендва Іосифа Велямина Рутскаго, метрополета віевскаго, что не на помянутые способы примиренія, ни на вонституцію нынёшнаго сейма о религіи греческой соняволеть не можемъ и не соняволяемъ, и что духовенство религін греческой находящееся въ унів, не могши упросить, чтобы оставалось при правё и владёніи всёми первваин и имъніями своими, не соглашаясь, но уступая, берутъ востелы свои, которыхъ не отнимаютъ у нихъ ихъ милости паны нечниты, объщая въ нихъ просить Господа Бога и совершать хвалу Божію за его королевскую милость, пана своего, за мидую отчизну и за гонителей своихъ, дабы Господь не поставиль имъ всего во грахъ и дабы Всемогущій Богъ удалиль отъ Рачи Постолитой всявія провлятія и кары. О чемъ опять и опять тавимъ образомъ ваявляя для въчной памяти, просимъ, чтобы эта манифестація, съ подписами рукъ нашихъ, прината была въ нывъщніе акты. Происходило въ Варшавъ, 8 марта 1635 года 1).

<sup>3)</sup> Колія манифестаців находится въ архиві историко-статистическаго комитета при Волінской семинарін. Манифестація ваявлена Пакоміємъ Орансквиъ, архимандратомъ Жидичинскийъ, и Алексвенъ Дубовичемъ, викаріств монастира Виленскаго, и имбетъ слідующія нодписи: «Янъ Вонмикъ, арцибискуйъ Гийзненскій. Станиславт Гроховскій, архіописконъ Жівойскій. Матіасъ Лубенскій, симскопъ Плоцкій, Гемрикъ Фирлей изъ Доморовацы, епископъ Перевыйільскій, номинатъ Познанскій. Георгій Тыйкевичь, симскопъ Самогитскій. Іоаннъ Задвикъ, симскопъ Кульмскій, найцаєръ парства. Павель Плосцкій, епископъ Каменецкій, Г. Скуминъ Тышкевичь, воевода Троцкій. Іероничь Радовицкій, воевода Мноврадлавскій. Станислайть на Радзевичахъ Радзівевскій, воевода Ленчиций. Филипиъ Водуцкій, воевода Равскій, староста Радовскій. Александръ Корвинъ Гон-

20 марта того же 1635 года, и панскій нунцій въ Польшій

съвскій, воевода Смоленскій. Александръ Людвикъ Радзивиль, воевода Брестскій. Себастіянъ Волуцкій, наштелянъ Малогорскій, староста Равскій. Аленсандръ Тарльноъ Слупия, воевода Любельскій. Навель Дзялынскій, воевода Номорскій, Альбрихъ Станиславъ Радвивиль на Оливъ, канцлеръ вединаго княжества Литовскаго. Станиславъ Иршіенскій, маршалекъ надворний коронный, генераль Вельгопольскій и проч. Юрій Оссоливскій изъ Тенчина подскарбій надворный коронный, маркіалокъ кола посольскаго, такъ заявдяеть, что и примереніе и конституція состоялись чрезь понушеніе, а не презъ какое либо одобреніе или согласів наше, котораго мы дать не метли и не можемъ, безъ согласія столицы апостольской. Миколай Остророгь. стольнивь поронный, также заявляю, что всё мы вь этомь нёле ниели permissive, и если для усповоенія его что делалось, то делалось не такъ. чтобы уступеть что-лебо дизунитамъ, но чтобы какъ меньше отнять у унатовъ. Альбрикть Приліемскій, обозний коронный, посоль восполства Познанскато. Адамъ Каролъ Грудзинскій, посоль воеводства Калешскаго. Лукатев Опалинскій, посоль воеводства Познанскаго, на этоть мунять и понститувію о религін греческой только pprmissive жовродяю. Миханда Станислать Граба нев Тарнова, посоль земли Сандомирской, и проч. Якубъ Собъсскій, крайчій норонеми, заявалю, что въ темъ ділі регмізвіче только, чрезъ допущение допустиль писать конституцию, не одобрая и не соглашаясь на нее, и она, безъ согнасія столицы апостольсной, не ножеть быть . принята ни однемъ католикомъ, имъющимъ здравую совесть. Матіасъ Оссолинскій нав Тенчина, полкоморій Сендомирскій, полинсаль съ тами человілин, какъ и панъ крайчій. Янъ Піанинскій няь Ожаркова, староста Лентиний, также, какъ и его милость панъ подскарбій надворный. Іосноъ Веляминь Рутекій, митрополить Кіевскій. Антоній Селява, архістисковь Полоцкій. Левъ Креуза Рисвусскій, архіспископъ Сиоленскій. Ісремія Почаповскій, епископъ Луцкій, рукою своею. Месодій Терлецкій изъ Терла, енисконъ Хелискій и Бельзскій. Пахомій Оранскій, архамандрить Жидичинскій. Отанислевъ Минискъ нав Великихъ Кончицъ, староста Львовскій. подвибываюсь, на конституцию о религи греческой диссывентовъ регмівыте, non approbendo nosholano, notomy tro ne mory etore na ocnobanie npast n приведлегій церкви католической и столицы апостольской, и не въ чемъ нехочу уменьшать ихъ. Адамъ-Маций Саковичь, подкоморій Ошманскій. Ять Станиславь Аблоновскій нав Аблонова искренно одобряю вышепрописачное мибије, будучи на то врема посломъ Галицкимъ: пібі рессамі совniventia. Криштовъ Халенкій воз Хальча, мечникь великаго кнажества Литовскаго, носоль Троцкій, toleranter, non per accensum permitte рукою

ванесъ свою протестацію противъ дарованныхъ православ-

евоею. Миколай Тризна, кухмистръ великаго квяжества Литовскаго, староста Вилькомпрскій, какъ всегда быль противь угнетенія противной стороны, такъ и теперь, согласно моему отзыву какъ въ избелосольской, такъ и предъ королемъ его милостью въ лице республики, по причине стеснительнаго и труднаго для дель Речи Посполитой времени, регмізвіче долженъ быль допустить, однако такъ, чтобы не было чего либо противнаго правамъ церкви и отечества, посолъ вемли Слонимской, рукою власною. Войцехъ Александръ Пршедвоевскій, подсудовъ земли Перемышльской, посолъ воеводства Бускаго, permissive только, но о владычествъ Перемышаьскомъ протестуюсь, чтобы было за уніатами. Казиміръ Тышкевичь, подкоморій Брестскій, староста Дудскій, посоль воеводства Брестскаго, рукою своею. Гаврінлъ Леміотъ, подкоморій Слонимскій, посолъ повъта Слонемскаго. Маринъ Карлинскій изъ Карлина, хорунжій, посоль Смоленскій и проч. Навелъ-Петръ Тризна, обозный великаго княжества Литовскаго, староста Стародубовскій, носоль повъта Стародубовскаго. Янъ Калинскій, вонскій Стародубовскій и посоль. Іоснов Клоновскій, стольникъ и посолъ Полоцкій. Якубъ Огредзинскій, секретарь короля его милости, подстароста и посолъ повъта Пинскаго. Криштофъ Завиша на Бакштахъ, довчій великаго княжества Литовскаго, староста Минскій, во всемъ соглашаясь съ паномъ маршалкомъ кола нашего посольскаго, рукою своею полинсуюсь. Янъ Von Helden Закревскій, хорунжій и посоль воеволства Мальборкскаго (Маріенбургскаго), отъ имени сего воеводства. Томашъ Замойскій, подканциеръ коронный, генераль Краковскій, какъ на элекців и коронаців его королевской милости не видче хотбать сокзволять на это примиреніе, какъ съ согласія столицы апостольской, такъ и теперь, когда отецъ святый не подтвердиль сего своимъ мивніемъ, я заявляю тоже, что въ этомъ отношения я следую заявлению ихъ милостей ксенязовъ бискуновъ, какъ такихъ, кониъ принадлежитъ управление нашими совестами, н не могу дать моего согласія. Но такъ какъ заключеніе сейма не могло безъ того состояться, а непріятель стояль надъ головою отчизны и поемвку другів станы заявили себя въ этомъ случав permissive, и отъ меня этого потребовали, citra consensum meum executus sum officium, prae via manifestatione, я повторяя то, что имвнія вельножь, и настоящім и имвющія потомъ последовать сего рода привиллегін не должны аfficere».—Въ конце копін саблана следующая заметка перепищика: «Послику рвать сеймъ возбранала очевидная опасность отечества, то по крайней мёрё для отдаленія потребной для еретиковъ преюдикаты, съ общаго согласія становъ, сдідавъ быль этотъ достонамятный противъ несправедливости и совершенной

нымъ правъ и притесненія будтобы уніатовъ православ-

нелъйствительности поманутой конституціи манифесть, ръдко гдъ находящійся, но очевидно показывающій, какъ ясновельможный его милость панъ Миколай Сапега, хорунжій великаго княжества Литовскаго, предчувствуя въщниъ духомъ градущія несчастія, изволиль на прошломъ сеймъ разгромить и совсвиъ уничтожить разныя раскольническія махинацін лютерань и дизунитовь, что заблагоразсудилось выписать здъсь въ върномъ переводъ съ польскаго языка на датинскій. Ибо въ пользу унитовъ были самые основательные доводы, такъ какъ они (униты), содержа одно съ вселенской костела римскаго главою, открыто признавая католическую правду и усиливаясь привести къ унів народъ свой, полчиненный патріарху Цареградскому и потому легко подлающійся, ко вреду всего королевства, турецкимъ кознямъ, доказали, что такая весьма полезная унія еще при Владиславъ Ягеллъ такъ стала приниматься, что помянутый король, а потомъ наслёдникъ по отце Казиміръ, упрощенный сыномъ своимъ святымъ Казиміромъ, публичнымъ приговоромъ передалъ ей всъ схизматическія церкви, находящіяся въ Литвъ и на Руси, съ ихъ урядами и доходами, хотя последовавшіе декреты о семь, по упорству дизунитовъ, искавшихъ протекціи заграничныхъ монарховъ, не были приведены въ исполнение даже до временъ Сигизичида III. Столь безстылное чиорство схизматиковъ, недовольствуясь представленими доводами или, по крайней мірів, вынужденною педавно на сеймі элекцін циркумскрицціей своей религіи, старалось болбе и болбе увеличить выгодныя для себя условія, и лабы, въ случав отказа въ согласіи со стороны столицы апостольской, яъ которой во всемъ относелась противная сторона унитовъ, не погерпъть какой либо неудачи, хотъла обезпечить себя надежными предосторожностями. А такимъ образомъ завзятые претенденты не переставали . докучливыми жалобами надегать на всё станы дотолё, пока, увидёвши удобный, по ихъ предположеніямъ случай, не вынудили насильно весьма обланую для католической вёры конституцію, съ большими усиліями лиссидентовъ приведенную въ исполнение, къ безвозвратному унижению королевства польскаго. При такихъ плачевныхъ обстоятельствахъ, не одному приходила на память ревность Миколая Сапъги, который, паходясь въ то время въ Римъ, не быль на этомъ сеймъ».

1) Приводимъ въ подлинникъ отрывки изъ нея: Neme non commendare debet, nemo non aequus intueri, si Ruthenorum Graeci ritus cum S. R. E., divina favente clementia, unitornm nutautibus rebus per vim et machinationem schismaticorum et caet., tum ecclesias, tum populos ecclesiasticos et

Не протесть папскаго нунція противь дарованных православнымъ правъ оказался уже запоздалымъ, потому что еще 14 марта того же 1635 г., т. е. за 6 дней до сего протеста, король Владиславь IV издаль дипломъ, которымъ не только обевпечивать лентами тогдашнія ихи имінія, но и возвращаль имъ то, что невадолго предъ тамъ самъ уступилъ православнымъ. Тавъ напр., отимъ депломомъ навсегда оставлены за унитами: архіспископство полоцкое, спископства: владимірское, пинское, хелиское и смоленское, съ принадлежащими къ нимъ церквами и вивніями, монастири: виленскій Троицкій съ братствомъ, Пятницкою церковію и фундушами, Гродненскій, Жидичинскій, Могилевскій, Минскій, Новогрудскій, Онуфріевскій, Мстиславскій, Пустынскій, Полоцкій, Лещинскій и другіе; а въ Витебскв, Полоцев и Новогрудев для неунитовъ не положено ни одной перкви 1). А мы положительно знаемъ, что нъкоторые изъ перечисленныхъ въ дипломъ монастырей самимъ же воролемъ отданы быле, не задолго предъ твиъ, православнымъ, нанъ напр. монастыри: жидичинскій, могилевскій и гродичискій<sup>2</sup>); следовательно этота диплома быль прямыма нарушением дарованных православным правъ. Хотя онъ и не передаетъ унетамъ епископствъ: луцкаго, львовскаго, перемышльскаго и могилевскаго, которыя, повтому, должны были оставаться за православными; но гдё могли найти пріють для себя православ-

caet. abnuentium et diripientium. Nos, qui Summi Pastoris ac Sanctissimi Pontificis et Ecclesiae Christi Unici Vicarii bis in partibus regni Poloniae ac M. B. L. vices gerimus et eaet., qua meliori licet via pro unitorum salute, pro ecclesiarum bonorum, juriumque ecclesiasticorum eisdem Unitis merite et de jure competentium possessorum vel quomodolibet pertinentium et caet. protestamur. Warszawa. 20 Martii 1685 an. См. дёло базиліанск. протоарх. съ митропол. Гребинциниъ, 1754 г., Summar, № 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. базил. ордена, въ Христ. Чтен., 1864 г., Янв., стр. 47; примъч.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) См. объ этомъ выше.

ные епископы этихъ епархій посл'я того, какъ у нихъ отнаты были даровышные-было жив монастыри?... Въ 1638 году Лудвій православный епископъ Афанасій Пузына лишился Жидинд-HA, ROTOPHE BY STORY FORY OTHERS CHIEF ESPONENT VHIRTCHOMY метрополиту Рафаилу Корсаку 1), а около 1644 года-витебскому и истиславскому уніатскому епискому Николаю Никифору Лосовскому. Хотя православный князь Григорій Святополвъ Четвертинскій, 2 іюня 1644 года, ванесь въ городскія луцкія вниги, отъ имени всёхъ вельможь воеводства вожнискаго, протестацію противъ незаконной передачи жидиченскаго монастыря помянутому епископу Лосовскому, такъ вакъ онъ не принадлежаль въ воеводству волынскому и не имель здесь владвній <sup>2</sup>), но эта протестація не была уважена: Лосовскій владълъ жидичинскимъ монастыремъ до своей смерти, случавшейся около 1650 года 3). Гдв же скитался православный опископъ дуцей Пувына, по изгнанів изъ Жидичина, для насъ ноизв'єстно. Но особенно тяжела была въ это время жизнь православныхъ епископовъ и духовенства въ техъ местахъ, где жили уніатскіе епископы и духовенство. Такова была, между прочимъ, епископія перемышльская, которую не хотіль уступить православному епископу Исаакію Борисковичу уніатскій перемышльсвій епископъ Аванасій Крупецкій 4). Когда, по смерти Борисковича, около 1641 года вступилъ на сію каоедру православу ный епископъ Сильвестрь Гулевичь Воютинскій; то уніаты не хотвли даже признавать его епископомъ и преследовали сро и подчиненное ему духовенство, какъ «воровъ и разбойниковъ».

<sup>1)</sup> Грамоту о семъ Владислева IV, отъ 20 априля 1688 г., см. въдилъ Польской базиліанской провинціи съ провинціей Литовской о 12 монастыряхъ, 1747 т., Sommarium, № 14.

<sup>2)</sup> Тамъ же, № 16.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Tamos ace, № 17.

<sup>4)</sup> Przydatek do Chronolog , Stehelskiego, r. III, crp. 257-258.

Въ этомъ отношении весьма замъчательна протестація православнаго перемышльского епископа Сильвестра Гулевича Воютинскаго, съ подчиненными ему перемышльскими священниками и монахами, противъ уніатскаго перемышльскаго Аванасія Крупецкаго и его сторонниковъ, поданная въ 1642 году въ перемышльскій судъ. Еписнопъ Гулевичь, перемышльскій протопонъ Іоаннъ Торскій и монахъ Өеодосій жаловались въ этой протестаціи на епископа Аванасія Крупецваго, священника Симена Морачевскаго, монаха Госифа Крупедкаго, Яна Крупецваго, Филона Черкасскаго, Яна Осинскаго, Григорія Товарницкаго, Яна Лукашевича и другихъ, что они, вопреви всёмъ правамъ и привиллегіямъ и постаповленію послёднясо сейма, утвердившаго равенство уніи съ православіемъ, не тольво поносять епископа Сильвестра Гулевича Воютинскаго непристойными словами и, подъ разными предлогами, не приписывають ему надлежащаго титула «владыки», но и посягають на здоровье и жизнь какъ его, епископа Гулевича, такъ и его пресвитеровъ, монаховъ и слугъ. При этомъ обиженные передали следующій случай насилія. 20 октября по новому стилю, 1641 года, въ день св. апостоловъ Симона и Гуды, православные перемышльскій протопопъ Іоаннъ Торскій и монахъ Өеодосій отправились, по приглашенію, въ село Линникъ, перемышльскаго повёта, къ родственнику протопопа Торскаго, войту Линницкому Липовичу. Узнавши объ этомъ, уніатскій еписконъ Аванасій Крупецкій съ приближенными, послаль за ними въ погоню, на 15 коняхъ, своихъ сподручниковъ, которые, съ оружіемь въ рукахь прівхавши въ Линникъ, окружили домъ войта Леповича, выломале ворота, выбыли двери и, обозвавши протопопа Торскаго и монаха Осодосія, «ворами и разбойниками», н изругавше православнаго епископа, котораго при этомъ не называли ни монахомъ ни владывою, а просто Гулевичемъ, сняли съ протопопа одежду, нвбили его и монаха Осодосія, повалелы на вемлю и топтали ногами; затёмъ, связавши вмъ руки навадъ и положивши на воза, отвевли въ монастырь св. Спаса, ругая ихъ ворами и грабателями и самого отца Гулевича обзывая презрительными словами. Здёсь, въ Спасскомъ перемышльскомъ монастырѣ обонхъ православныхъ пресвитеровъ ваключили въ тюрьму, устроенную для своевольнаго хлопства, смердящую, и въ ней продержали въ заключенія трое сутокъ. Когда же заключенню заболёли отъ большаго смрада: то ихъ вытащили оттуда и поместили въ другое ваключеніе подъ колокольней, гдё, безъ всякаго милосердія, продержали ихъ въ холодё и голоді 17 дней 1).

Ближайшимъ результатомъ насилій католиковъ и уніатовъ относительно православныхъ было казацкое возстаніе подъ предводительствомъ Хмѣльницкаго, начавшееса съ 1648 года. Не отрицая участія въ этомъ возстаніи политическихъ и соціальныхъ причинъ, мы не можемъ не признать, что въ числѣ важнѣйшихъ причинъ возстанія были причины религіозныя, т. е. преслѣдованія, какимъ подвергались православные. Это подтверждаютъ и слова Хмѣльницкаго, который «рѣшился мстагь панамъ—ляхамъ войною не за свою только обиду, но и за попраніе вѣры русской и за поруганіе народа русскаго», и нападенія козаковъ въ 1649 году преимущественно на владѣнія фанатическихъ католиковъ, какъ-то на Острогъ, Заславль и Староконстантиновъ, принадлежавшіе князьямъ Заславскимъ и Аннѣ Ходкевичь Острожской, и на Корецъ, принадлежавшій

<sup>1)</sup> См. копію этой протестацін въ Почаєв. архив., № 80. При нападенін на протопопа Торскаго и монаха Осодосія, у нихъ отняли: пару вороныхъ коней въ 80 злотыхъ, колеса обитыя желъзомъ, въ 30 злотыхъ, двъ черныя одежды протопопа въ 70 злотыхъ, каковыя одежды содралъ съ него Янъ Крупецкій, постель въ 30 злотыхъ, калимъ турецкій новый въ 14 злотыхъ, и другія вещи.

жилььямь Корециимь 1), я наконець условія Зборовскаго договора 1649 года, влонявнияся въ облегчению православия. По оному договору, православный митрополить Кіевскій получаль мёсто въ сенать: всв должности въ Управив должны били раздаваться только мёстнымъ православнымъ дворянамъ; ісвупты лишелись права жить въ Кіевъ и другихъ городахъ, гдъ были русскія меолы, православныя поркви оставались при древнихъ правать своих и привиллегіяхь; относительно увін, цёлости цервьей и вывий, къ нимъ принисанныхъ изстари, будетъ ствлаво постановление въ присутствия и по желанию мятрополита Кіевскаго и всего духовенства 3). Во исполненіе сего договора, новый король Янъ Казиміръ действительно даль православному митрополиту Сильвестру Коссову привилей отъ 18 августа 1649 г., конмъ отдавалъ сему митрополиту половину имвній архіепископства полодкаго в), а также епископства желиское для Діонисія Балабана 1) и перемышльское для Сильвестра Гулевича-Воютинскаго 5). Какъ договоръ, такъ и привилей, утверждены были сеймовой конституціей 12 января 1650 года и утверждены королемъ, который велёль передать православнымъ епархіи луцкую, хелискую, перемышльскую, витебскую и истиславскую, архимандрію жидичинскую, монастырь

<sup>&#</sup>x27;) Водинск. губерн. въдом., за 1869 г., №№ 84-45. «Мъстечко Верестечко и битва подъ Берестечком», 1651 года».

<sup>\*)</sup> Тамъ же, № 41. Сн. Описаніе Кієво-Соф. собора, стр. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Przydatek do Chronologii, Stebelskiego, т. III, стр. 211, н 249.

<sup>4)</sup> Tamb me, crp. 249.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 258 и 259. О Гудевичь Воютичскомъ въ первый разъзноминали подъ 1642 г. Но въ этомъ же году назначенъ Перемышльскимъ енисиономъ Антоній Винницкій. Си. Почасв. арх., № 78. Нужно предподожить одно язъ двухъ: или Гудевичь умерь въ томъ же 1642 г. и на мъсто его поступнать Антоній Винципцій, или же оба эти епископа били соперивнами между собою.

Лешинскій и другіе монастыри 1). По желанію митрополита Коссова, Жидачинскій монастырь передина была православному архиманариту Овручского монастиря Алейсандру Моносию - Лениски. Въ корелевскомъ привилей 11 Января 1650 говорилось ельдующее: «Всего болье желая, чтобы всв менастыри и конвенты монашескіе жили ва доброма порядка и надвора и нифли вовновно больше побувденій ть добредітелямь, благочестію и совершенству, мы вывомь обывновеню поставлять и назна-TATE ALS HEXE TARRES HACTOSTERES, ROTODHO ON EDCACTABLISH собою образецъ всякаго совершенства, добродители и благочестія. Посему мы, размышляя о тойъ, кого бы презентовать намъ, но смерти достопочтенивниято Неколая Лосовскиго, на Жидиченскую архимандрію, остающуюся, по вышеозначенному случаю вакантною, остановившись на достопочтеннёйшемъ Александрв Мовосфв-Дениска, архимандрить Овручскомъ, котя и не состоящемь въ унін, во человом высокой доблести, благочестія и нравственности, какъ происходящемъ изъ знатнаго рода, такъ и оказавшемъ заслуги напасавишему дому нашему царскому и республикв, присоединяемъ въ монастирю или архимандрія Овручской, по не вивнію къ тому препятствій, и эту вторую архимандрію Жидичинскую съ монастиремъ церкви св. Наколая и постановила дать и даровать ему, согласно заявденівиъ достопочтеннівішаго митрополита Кієвскаго, поелику объ эти архимандвіи, будучи раворени во время последняго возмущенія назановы и опустошенія татарскаго, едва достаточны для приличнаго содержанія столь васлуженняго мужа, кавъ и дъйствительно даемъ и даруемъ настоящимъ листомъ вашимъ, и проч, объщая отъ своего и пресмниковъ нашихъ имени, что во уважение вышензложенныхъ причинъ, а именно, что означенныя архимандріи чрезвычайно разорены и едва до-

<sup>1)</sup> Описаніе Кієво-Соф. собора, стр. 182.

статочны для приличнаго содержанія, не удалимъ и преемники наши не удалять отъ пользованія и мирнаго владёнія помянутой архимандрів Жидичинской» 1).

Но объщанія короля и сейма относительно православныхъ не быле приведены въ исполнение, а потому въ 1651 году СНОВА НАЧАЛАСЬ МЕЖДУ ПОЛЯКАМИ И КОВАКАМИ ВОЙНА, НЕУДАННАЯ для последнихъ, окончившаяся Велоцерковскимъ договоромъ, которымъ Украйна приводилась въ тому же положению, въ какомъ она находилась до 1648 года: для православія обезпечены были только свобода и уравненіе съ уніею 2). Всявдствіе этого Янъ Казиміръ, 20 февраля 1652 года подтвердиль извъстный уже намъ привилей Владислава IV, данный 14 марта 1635 года, въ пользу унитовъ 8), и отняль у православныхъ то, что самъ даль имъ за годъ предъ темъ 4). Въ это время лишенъ былъ Жедиченской архимандрів недавно упоминавшійся нами православный архимандрить Овручскій Александръ Мокосъй-Лениско. Королевскій указь объ этомъ наглядно повазываеть, насколько крепко было въ это время царское слово, и какъ мало можно было полагаться на него. «Въ вровавый хаосъ вовмущения воваковъ, говорится въ этомъ указв, дело дошло до того, что и религія греческая, состоящая въ унін съ римскою церковію, принуждена была терпъть насиліе и большое нарушеніе своихъ правъ, такъ что церкви и духовныя именія долины были поступить во владеніе неналежащих до сего дивунитскихъ особъ, какъ и архимандрія Жидичинская, находящаєся въ воеводстве волинскомъ въ повете лупкомъ, дипломомъ блаженной

дало польской базиліан. провищ. съ провищ. литовской о 12-ти монастыряхъ, 1747 г., Summarium, № 17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. ун., Коялогича, II, стр. 207.

<sup>\*)</sup> Діло митрополита Флоріана Гребници. съ базиліан. прото-архимандрятомъ, 1755 г., Summar., № 101.

<sup>4)</sup> Przydatek do Chronologii, Stebelskiego, v. III, crp. 250.

памяти царя брата нашего на сеймъ 1635 года, посредствомъ вамъны для епископства лупкаго унитамъ на въчныя времена данная незаконно и несправедливо отнята у достопочтеннаго отца Насананда Лововскаго нашего администратора сей архимандрін, отцомъ Александромъ Денискомъ дизунитомъ, у коего н досель состоить во владении въ великому вреду, угнетенію и разстянію подданныхъ. Посему желая возвратить въ своему порядку то, что въ несчастныя времена вышло изъ предвловь, вопреки привиллегін диплома, (хотя вт это возмущеніе н даны нами нъкоторые дипломы противной сторонъ), или лучше, - желая, чтобы религія греческая, состоящая оъ св. унів, польвовалась своими правами, симъ листомъ нашимъ поручаемъ вашимъ вельновностямъ, желая отъ нехъ того, дабы любевныя върности ваши, прибывши на мъсто церкви и монастыря Жидичинскаго, передали помянутую церковь съ монастыремъ Жидичинскимъ, съ имъніями, деревнями и проч. въ поссессію и дъйствительную администрацію достопочтенному отпу Насанавлу Лововскому, игумену монастыря Жаровицваго, и сдедали все то, что найдено будеть необходимымъ для дъйствительной охраны и обезпеченія помянутой архимандріи. Дань въ Варшавъ, 20 марта, 1652 года 1). Въ ревности по уніи не уступали царю и вельможи, фундаторы и ктиторы православныхъ монастырей, и уніатскіе епископы. Въ 1651 году патронъ Мильчецкаго православнаго монастыря Маркіанъ Еловицкій до того притесняль этоть монастырь, что монаки, во избежаніе окончательнаго расхищенія Еловицкимъ монастырскаго вмущества, передали оное на сохранение православному луцкому ецископу Іосифу Чаплицу 3). Въ 1654 году Хелмскій уніатсвій епископъ Явовъ Суша, послі нападенія возавовъ на

Дізго митрополита Флоріана Гребницкаго съ базняванскимъ протовржи мандритомъ, 1755 г., Summarium, № 101.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дѣло Почаев. арх., № 99.

Хелиъ и разворенія хелисваго уніатскаго Спасскаго монастыря, не только прицисаль къ этому монастырю уніатскій же монастырь Кулемевицій, но и навсегда приписаль и нрисоединиль къ нему православный «монастырь Добротворскій и многіє другіє, которыми (по словамъ Суши) владіють ныні въ епархіи хелиской схивнатики, еслибы наступила св. унія» ца что и получиль отъ короля привилегію і). Такимъ образомъ еще заживо, можно сказать, уніаты ділили между собою ризы умиравшаго въ этихъ краяхъ православія и метали жребій объ его наслідіи. Но отъ ранней смерти спасло на этоть разъ православныхъ единовітрное государство Московское.

Извёстно, что по завлюченім невыгоднаго для козаковъ Бёлоцерковскаго трактата, Богдань Хмёльняцкій со всею Малороссією обратился въ царю Алексёю Михайловичу съ просьбою о принятіи Малороссіи въ подданство Московское. Посему не вдаваясь въ подробности присоединенія въ 1654 году Малороссіи въ Россіи, скажемъ только о последствіяхъ этого событія для православія и уніи въ предёлахъ нынёшняго югозападнаго врая Россіи. Для упроченія присоединенія Малороссій, Алексей Михайловичь началь съ Польшею войну, выгодную для православія и гибельную для, уніатовъ. Во время этой войны отняты были у уніатовъ монастыри: Онуфрейскій 2), Брацлавскій, Полоцкій, Мстиславскій, Пустынскій, Сиоленскій 3), и другіе; разорены монастыри Бытенскій, Жировицкій, Брестскій, въ которомъ убить быль при этомъ монахъ Симеонъ Рупартовичь 4), также Минскій монастырь съ семинарією для

<sup>1)</sup> Запись Якова Суши см. въ деле Польск. базилан. провинци съ провинц. Литовск. 1747 г. Summar., М. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Конгрегац. 1657 г. См. двло базиліан. протоарх. съ мигропол. Гребницкимъ, 1754 г. Summar, № 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Конгрегац. 1666 г. См. дёло метропол. Гребинц. съ базиліан. претоарх., 1755 г., Summar., № 90.

<sup>4)</sup> Истор. упін, Коядовича, т. II, приміч. 295, стр. 895.

свътскаго влира и базиліанскою школою 1), Новогрудскій съ базиліанской школой и Романскій 2). Сямий горедъ Вильно сдался Алексвю Михайловичу, при чемъ закрыть быль папскій алюмиять виленскій 3), и отвезено въ Москву нетлівное будто бы тівло уніатскаго митрополита Рутскаго, вмістів съ тівломъ патріарха Игнатія 1). Уніатскіе митрополиты должны были, для спасенія, переходить віз одного міста въ другое. Зато, чівнъ больше теряла унія, тівмъ боліве пріобрітало православіе. По взятій русскими войсками Полоцка и другихъ городовъ, поставлень въ Москві полоцкій православный епископъ Каллистъ, а по смерти его въ 1657 году, могилевскимъ и бізлорусскимъ епископомъ сділанъ быль слуцкій архимандрить Оеодоръ Василевичь 5).

Между томъ, преемникт Богдана Хибльницкаго гетианъ Выговскій, избранный въ это званіе въ 1657 году, измённяъ Россіи и передался съ значительною частію казаковъ на сторону Польши. При этомъ заключенъ былъ 6 септября 1658 года, между козаками и Польшею извёстный Гадачскій договоръ, въ силу котораго: 1) давалась полная свобода православный вёрѣ; 2) свобода вновъ строить и обновлять православныя церкви; уніх соверменно уничтомалась, а комъщики и чиновники натолическіе не долины были имёть власти надъ чернымъ и бъльнъ духовенствомъ греко-россійскимъ; 3) православный

<sup>1)</sup> Конгр. XVI Брестек., 1666 г., сесс. І. См. діло митропол. Флоріана Гребинц. въ базня протоврх., 1755 г., Summar., № 90.

<sup>2)</sup> Конгрегац XVI Брестск.. 1666 г., сесс. 2, тамъ-же.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Конгрегац. XVI Брестск., 1666 г., 1, тамъ-же.

<sup>4)</sup> Въ Почаев. архиви есть выписка изъ какого-то письма объ этомъ предметь, писанияго въ 1655 году, сявдующаго содержанія: 1655 anni coprus Rutscy repertum incorruptum Moschi, invasa Wilna, accepere et unacum corpore Ignatii patriarchae in Moschoviam... asportavere. См. Почаев. арх., діло №
201, л. 99.

<sup>\*)</sup> Przydatek 30 Chronologii, Stebelskiego, 1788 r., r. III, crp. 212.

митрополить съ епископами имели право васедать въ сенате. наравив съ католическими епископами; 4) православнымъ предоставлень доступь въ сенаторскимъ званіямъ. 10 іюня 1659 года этотъ договоръ утверждень быль на Варшавскомъ сеймв н внесенъ въ конституцію, которою подтверждена также православному греко россійскому духовенству свобода отъ податей, работъ, подводъ и другихъ земскихъ повинностей і). Наконецъ назначена многочисленная коммиссія изъ духовныхъ и свётскихъ людей для возстановленія православія, коммессія съ правами трибунальных судей 3). Но мы не видимъ, чтобы состоялась эта коммиссія. Вийсто нея, открывались по городамъ частныя судебныя коммиссін, которыя повели діло слідующимь образомь. Онъ дълали общія, голословныя объявленія о предъявленіи имъ православными своихъ правъ и привиллегій, и срокъ для сего предъявленія назначали самый короткій, такъ что православные нередео и не знали о сихъ объявленіяхъ и срокахъ, и не могли въ навначенный короткій срокъ отыскать всёхъ своихъ правъ и привидегій и предъявить ихъ коммиссіи. Сами затрудняя такимъ образомъ православныхъ, эти коммиссіи признавали только тв права и привиллегіи православныхь, какія были предъявлены въ коммессіяхъ, и уничтожали всё остальныя привеллегін. Такъ именно поступняв временеция коммиссія ст временециим православными братскими Богоявленскими монастыремы: она признала его несвободнымъ отъ различныхъ податей и по-

<sup>1)</sup> Описан. Кієво—Соф. Соборя, стр. 189 в 190. Aby stan duchowny graecki in levipendium nie przychodzil, authoritate conventus praesentis duchownych religiey graeckiey starozytniey w dobrach naszych krolewskych duchownych y szlachetskych w Koronie y w W. X. L. y Ruskym od wszelakiego poddanstwa, podatkow, panszczyzny, podwod, robocizn, uwalniamy, warujac to, aby do takowych ciezarow ni odkoga pociągani nie byli, ale pod jurisdikcyą pasterzow swoych nateznych zostawaii. См. Оbrona Religiey Graeco-Russkiey Львовъ, 1758 г., стр. 62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. унів, Колловича, т. II, стр. 219 и приміч. 305, на стр. 404—406.

ванностей и за непсиолнение ихъ подвергла монастырь различнымъ взыскачимъ-и штрафамъ. Напрасно кременций игуменъ Онуфрий жаловался на явное и несправедливое нарушение исконныхъ правъ православия: ему отвъчали только попреками насчетъ казаковъ, ругательствомъ надъ православною церковию и представителями ем и объщаниемъ нарушать и уничтожать дарованныя православнымъ права и привиллегия. Тогда игуменъ Онуфрий ръшился занести протестацию не отъ своего только имени, ио и отъ имени тогдашняго православнаго митрополита Діонисія Балабана и всего православнаго духовенства 1); но неизвъстно по-

<sup>1)</sup> Мы наши чернякь этой протестаціи въ Почаевскомъ архивь. № 80, съ многочисленными поправками, безъ означенія года. Мы относимъ ее къ 1660 году на томъ основани, что въ ней упоминается о митрополять Діонисів Валабанъ, бывшемъ на интрополіи 1657-1661 г., и намекается на сеймоную конститудію 10 іюля 1659 г. и назначенную въ это время сеймомъ коминссію для опредъленія правъ православнихъ жителей бывшей Польши. Приводимъ эту протестацію въ буквальномъ переводё съ польскаго на русскій языкъ. «Лично явив» шій велебний въ Богі отецъ Онуфрій, нгумень монастыря братскаго кременецкаго, ниенемъ своимъ и яспепревелебитимого въ пант Вогт его милости отпа Діонисія Балабана, архіспископа митрополита Кісвскаго, Галицкаго в всея Руси, экзарха св. столицы апостольской Константинопольской, администраархіспископства Лудваго Острожскаго, архимандрита Кісво-печерскаго, также всёхъ монашествующехъ лицъ и становъ духовнихъ релегів греческой, состоящих въ неунів, противу всімь сторонамь и ихъ неформаторамъ и прометарамъ, всвиъ какого бы вибыли званія и состоянія дюдей особамъ, (словесно привлекающимъ на открывшійся въ Кременців на Ратушів 37 января текущаго года судъ такъ называемой, законно им только, коммиссін, несправедливый для пивній и лиць духовнихь, особенно религін греческой), ком на нивнія церковимя в ихъ права и на самыя леца духовныя помянутой религи греческой возбудные мимовластный судъ и, намфренно и заметно делая въ противность особливой, служащей протестующимъ, коммессии и конституции прошедшаго шестинедальнаго сейма, во всякимъ податямъ, работамъ и повинеостямъ городскимъ, замковымъ старостинскимъ какимъ-то (отъ которыхъ протестующіе станъ духовный религи греческой, по милости его вородевсваго величества и всей Рычи Поспольтой, также уволены помянутой конституціей и давивишним его королевской милости привиляетіями и правами) снова привлежли п грабили им'ьнія какъ ихъ самихъ, такъ и церковныя, чрезъ немалое время и давности зех-

дана ди была сія протестація и какой она нивла усцілу. Со-временныя и послёдующія обстоятельства заставляють думать, что

скія паходившіяся въ спокойномъ владіпін, коплемнаты на нихъ и на самихъ лецахъ несправедливыя, штрафы обременительные, баниців, поспішпо, безъ всяких в позвовь в термянорь ненадлемащим образомы выправиля, презирал н нарумая мрава и конститици, обезпечивающія это, навовыя вой явца и отороны н самь судья въ свое время и въ своемъ месте ясите будуть указаны, какъ тотчасъ, при открытів помянутаго суда и окончаніи его, такъ в здёсь въ урядъ торжественно и cum grata querela заявляль, протестоваль и ту протестацію овою на нисьме до внигь нынемнику, (такь какь помянутый судь поминсарскій HE XOTĂLE EDHRALE CO OTE UDOTECTYDRIVE DE CROR ARTH. HE CMOTPA HA MEGIQкратную просьбу ихъ, но указалъ подать ее въ городсковъ урядъ) запесъ и HOZAZE O TOME, TO HOMREYTHE CTOPOBLE H HURS, HE HIMES OF HOSTECTYDINENE цикавой обиди, повода и основанія въ судопровзвод тву въ томъ судів им въ одномъ законъ, им въ томъ выправленномъ на ту коммесію, неизвъстно законную ли, относительно нацовъ шляхти очевидно свётскихъ, а не духовныхъ становъ, (о конхъ вътъ и маръйщаго упоминанія) листь, ни въ объявленіи сдълживаго экстракта въ очень короткій срокъ, назначенный несогласно съ правомъ, служащимъ восводству волинскому, вследствіе чего онъ не могь обжаловать съ своими актами, — и не надлежащими актами противу права, и листами той ихъ коминссін, и незаконной повісткой, продиктованной (реестромъ судебнияъ незгоднимъ) словесцо, т. е. общимъ только, бевъ именъ и титуловъ, не ожиданнымь вь реестра того суда, противу протестующихь, правь и пианій вкъ, записаніемъ и помъщеніемъ, иссиравениво, privata authoritate, подривая TOJESO E YCHIRBARCH YHRITOWHTH HYGINGHIA DDOTECTYDWEXT HIRBA, LDHBHAICFIN, поссесін давивитія, равно минувши и коммиссію, назпаченную ясной сеймовой конституціей къ церковнымъ иманівмъ граческой развгін, для узнавія правъ, цо еще не состоявнуюся, упреждая ес, незаконно и учинденно вызывая протестующих, (которые, будучи въ отсутствін, находясь далего на послушанін, о томъ термянъ и коммессін, бъ нимъ неотносящимся, незнали и не знають, позвовъ и облествияти по себя впракихъ ве имъни, скоро не могле ин сами стать на столь незаковный, короткій и ненадлежащій терминь, ни ноказывать свои права, ни защищать и, что исего важнёе, не отыскивагь и найти въ этомъ городъ н край опустомовномъ кингъ правовыхъ патроновъ для защигы, и неповышны вести ділопроизводство по неожиданной и иснадлежащей запися въ ресстръ) на венадлежащій судь, -- тіми своеми незаконними за реестромь и годими пропозиціями словними, противу кондемнати, отважилися, чрезъ тогь ненадлежащій судъ, отнять у нихъ права ихъ, уничтожить привиддегіи его королевской милости и сеймовия конституція; отсуждать ичтиля и сумми церковния, протестуюномянутая протестація мравославных ве могла быть уважена полавами. Въ 1660 году возобновилась война Московскаго государства

щихъ-самыя лица духовныя хотели, вопреки занону, обременить процессами, баннціями, какнип-то податями, работами, имінія и лица дуковпыя чрезъ урядовыхъ слугь споихъ безновоили, грабили и безславили, а особенно, по наущению обжалованнях, урожденный его индость нань Андрей Похорскій, насарь градскій Кременецкій, оть обжалованних сторокь пригламенний и сладанний уполномоченнымь для начатія и производства тахь ихь незаконныхь актовь, когорый вакъ вь своихъ судахъ гродскихъ, такъ и теперь на этихъ судахъ... опирадсь на декреть подъ Ратушень, при судахь и на разнихь ивстахь обзывая протеступиции лиць духовныхь словани невристойными и оскорбительными, угрожна наступить на нев эдоровье и честь, -- права, конституціи, служащіх протестурщемъ и религи ихъ, считая нехорошими и непотребними, оныя рвать, портить. уничтожать на важдомъ мёстё словесно и письменно обёщаль публично съ гийвомъ и приноминацієми козаковь, и насчеть вёры и протестурщихь употребвявь, въ врисутствів множества водей важнихь, шлихти и престаго званію такія слова, употреблять и вспоминать которыя строго запрожено законами. чемъ всемъ нинфиній явившійся, заботясь о целости своихъ и старшихъ своихъ вськь духовныхь лець греческой релегія почестей, правь и имвий ихъ и церковнихь, чтобы таковие акти, объекты, пропозиціи, конденнагы, штрафы, баннцік, процесси и всф винепониенованные поступки обжалованиямъ не нивым снаи, опять и опять заявлять о неважности овихь и самаго суда, непріязневивае протестующемъ, о важности всёкъ своихъ правъ, служащихъ себе и церквамъ своимъ, затвиъ о нарушении твин вышеномянутыми сторонами. судьями и натронами привилеевь его порозевской милости, и войхь правь (поторыми, навъданными для церквей во имлости его ксролевского величества, вына пашего мидостиваго, и всей Ричи Посполнтой, польвуются протестующіе, всецвло ихъ держатся и ими обезпечены), о нарушеніи позвомъ спокойности и проч. и объ убытвахь немалыхь, отсюда полученныхь, которые позвами ливицованы булуть. HA STUXE H ADVINXE YEARAHHAXE BE CROS BORMS .H BE CROSME MEGTE OCHORABIANE. н протестоваль противу всемь на то время обжалованнымы свороналы, ликамы, уполномоченнымъ и ихъ ниформаторамъ и самимъ судьямъ, требул торо, чтобы съ обжалованными воебще и въ раздельности поступлено было по замену, какъ и кому придеть справа и надзежать будеть. А предоставивь инивший протестувощій свої и воїхив привлеченнями ето обжалованных вь сему ділу лицамь, всякому, кому нужно, свободно ділять исправленіе отой вастолицій мам мурой общериванией протестаціи, если би того потребевала вужда, на то време просимъ о принятін в записація въ ньивацію жесты этой теперешвей, повораж н записана. э

съ Польшею; ополячение магнаты воспользовались ею для вахвата фундушей и имъній православных монастырей, предотвращение будто бы разорения и уничтожения сихъ монастырей въ военное время 1). Такъ вменно поступныя съ Загоровскимъ монастыремъ паны Бенецкіе и Загоровскіе: они отняли у сего монастыря именія его Волицу и Вощатанъ, взяли всв монастырскіе документы и суммы и даже выгнали наъ монастыря нгумена Мелетія Любецкаго 2). Наконецъ, подъ впечативність тойже войны съ Московскимъ государствомъ. въ мав 1661 года, сеймовой конституціей совершенно уничтожены были Гадачскія условія и вонституція 1559 г. въ пользу православныхъ, и объяснены были въ пользу унитовъ. Въ помянутой понституціи 1661 года говорится, что руссвій народъ ненасытень, все требуеть большаго и большаго и даже невовможнаго; посему, «дабы при нападеніи совнів, не обратились къ внязю московскому или въ другому иностранному государю». объявляемъ, «что условія Гадачскія должны относиться въ древнемъ унитамъ; посему возвращаемъ унитамъ всѣ епископства, церкви и имвнія, запрещаемъ козакамъ жить въ воеводствахъ Кієвскомъ, Брацлавскомъ и Черниговскомъ, ограничиваемъ число ихъ 50000 и условія Гадачскія считаемъ ничтожными, возвращаемъ имънія тъмъ, кому они принадлежали до и послъ заключенія Гадачских условій 3). Такь какъ это постановленіе не было внесено въ собраніе польскихъ законовъ 4), то право-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выпись изъ городскихъ Владимір. книгъ, 1660 г., № 33, въ архивъ Историко-Статист. Комит. при Волын. семин.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Выпись изи город. влад. кн., 1660 г., № 50.; тамъ-же.

<sup>2)</sup> Bullae, brevia Summorum Pontificum., и проч. Почаевъ, 1761 года, ч. 3.—Въ началъ выписки изъ сей конституціи сказано: Assecuratio ordinibus spiritualibus tam Poloniae quam M. D. Litvaniae Palatinatibus Kijoviensi, Braclaviensi, Czerniechowiensi authoritate Comitiali data quae licet Comitiis praesentibus ex rationibus status non potuit Uolumine legum comprehendi, tamen vim legis obtinet et pro inserta in Uolumine legum haberi debet.

<sup>4)</sup> См. предыдущее примъчаніе.

славные могле считать его необявательнымъ для себя, а вслёдствіе этого между православными и уніатами могли происходить недоразумёнія и столиновенія. Такъ именно и было въ Перемышль, гдв еще продолжало существовать православное Троицкое братство, сильно отстанвавшее интересы православія. Если вёрить указу Яна Казиміра, последовавшему 10 апрыля 1662 года, то влёсь въ Перемышль православные, выведенные изъ терпёнія, покушались даже на жизнь перемышльскаго епископа Прокопа Хмелевскаго 1).

Къ сомальню, между самими православными недоставало единодушія для совокупной борьбы со своими врагами. Православный перемышльскій епископъ Антоній Виницвій, поступившій на сію епархію въ 1642 году в), изъявиль притяваніе на подчиненіе себь православлавнаго Тронцкаго перемышльскаго братства. Вслюдствіе этого, члены братства предположили въ 1660 году сделать събядь для принятія мёръ противъ притяваній своего епископа. Объ этомъ свидётельствуетъ посланіе вакого-то Константина Комарнициаго къ православнымъ обывателямъ перемышльскихъ городовъ. Извёстно каждому, говорится въ этомъ посланіи, что ваши милости всегда были непослёдними въ защить вёры и св. церкви отъ всякихъ про-



<sup>1)</sup> Почаев. архив., № 101. Вотъ содержаніе этого указа: «Донесено намъ отъ имени достоночтеннаго Прокона Хмѣлевскаго, Перемышльскаго и Самборскаго епископа греческаго обряда, что Өеодоръ Винницкій, Антоній или Алекрандръ братья родные Винницкіе, Сигизмундъ Очесальскій, Станиславъ и Александръ Шептицкіе, Василій Яворскій, Григорій Комарницкій, Андрей Коныстенскій, Маркъ Литинскій, Маркъ Высочанскій, Іоаннъ Вышотравка и нѣкто Турецкій покушались на жизнь епископа. Безъ суда и слѣдствія, Янъ Казиміръ штрафуетъ вышепоименованныхъ лицъ, за возводимое на нихъ преступленіе, двадцатью тысячами злотыхъ польскихъ.

<sup>3,</sup> Почаев. арх., дѣло 1642 г., № 78,—о назначеніи Антонія Виницкаго перемышльскимъ епископомъ и предоставленіи ему разныхъ доходовъ перемышльской епархіи.

твеностей и заботились объ умножении православия. О чемъ и я узнавши и желая, дабы Господь высочайшій въ сей міврі благоволиль ниспослать вамь въ сін последніе годы свою помощь, сердечно соболёвную о всёхъ смутахъ и непристойностяхь, аблаемых его милостью отпомь епископомь, пастыремь нашемъ, предотвращая воторыя, дабы онъ болье не инвли силы въ православін, вийстй съ ихъ милостями панами братіей и я не умейню прибыть туда, гдв они соберутся на совещание 1). Въроятно результатомъ этого совъщания било обращение перемынильскаго Тромцкаго братства въ королю съ просъбою о вашить отъ своего епископа; ибо 6 іюля 1662 года последоваль дипломъ Яна Казвијра, освобождающій Перемышльское братство отъ подчиненія своему епископу. «Изъясняли», говорится въ этомъ дипломъ, «и вмъсть жаловались намъ отъ имени честныхъ старцевъ всего общества или братства цервви пресв. Тронцы, обряда греческаго, на предмёстью перемышльскомъ, вавъ ихъ и другихъ невоторыхъ лецъ светскаго и духовнаго званія, принадлежащих въ номянутой церкви, достопочтенный Антоній Виницкій, Перемышльскій и Самборскій епископъ обряда греческого, относительно извъстныхъ претензій, хочетъ безпоконть и привести въ замъщательство, поддерживать сін претензіи собственнымъ произволомъ и самоуправствомъ и получить какую то необычную прерогативу старшинства, вопреки праванъ и привиллегіямъ, служащимъ церкви и братству и всвые принадлежащими на оному вышепомянутыми лицами. Поелику же они жалующіеся предвидять отсюда и большой вредъ и насиліе для себя, и для насъ важно, дабы помянутыя стороны домогались чего либо не силою или насиліемъ и самоуправствомъ, а только при посредствъ закона; то мы сочли нужнымъ помянутое братство Пресв. Тровцы всёхъ вообще

¹) Почаев. арх., № 116. Посланіе писапо 13 іголя 1660 года.

состоящих въ томъ братствъ и наждаго порознь принять поисвое царское повровительство и протекцію, какъ дъйствительно беремъ и привимаемъ и, въ залогъ защиты и протекціи нашей. даемъ выт грамоту, освобождающую ихъ отъ сылы и насилія номянутаго достопочтенняго епископа обряда греческаго. Перемышльскаго и Самборскаго, и другихъ какихъ либо лицъ, но не отъ вакона и процесса въ ваконномъ порядкъ, каковою граммотою будучи обнадежены и обезпечены, могуть безопасно и свободно жить въ царствъ и владеніяхъ нашихъ, заниматься всявими дозволенными и честными дёлами, безъ страха и опасенія помянутаго достопочтеннаго епископа обряда греческаго, Перемышльского и Самборского, являться, становиться и отвъчать предъ всякими судами и чинами, съ охраною, подъ сем нашею протекціей, лицъ и имбиій ихъ, такъ однако, чтобы и сами они вели себя мирно и скромно и не влоупотребляли синъ благодъяніемъ, но всемъ жалующимся на нихъ отвечали и оправдывали себя въ надлежащемъ судъ, настоящую же грамоту законно объявили и сделали извёстною темъ, отъ коихъ прениущественно опасаются какого либо насилія или опасности». Въ завлючение король предписываетъ начальникамъ города принять эту грамоту къ свъдънію, вписать ее въ городскія княги и обнародовать 1). Конечно, католики и уніати довольни были такимъ разъединениемъ между православными и хотвли воспользоваться имъ для уничтоженія православія. Въ 1665 году базиліанскій протоахимандрить, Хелмскій уніатскій епископъ Яковъ Суша, и провинціаль Пахомій Огилевичь ходатайствовали предъ конгрегаціей распространенія віры, «дабы св. престоль (римскій) благоволиль письменно убівдать знатныхъ схизматиковъ и первъйшія братства въ уніи» 2).

<sup>1)</sup> Почаев. арх., дѣло № 101.

<sup>2)</sup> Тамъ же, № 201, л. 102.

Вообще въ шестидесятымъ годамъ XVII въва уже истошалась жизненная сила православнаго населенія юго-западнаго врая Россів. Есле до сехъ поръ мы не встрвчале, чтобы православные вполнъ добились отъ Польши возвращения своихъ правъ и возвращенія отнятыхъ имуществъ; то по врайней мірів, часто бывало такъ, что вытъсненные изъ одного мёста, православные водворялись на другомъ новомъ. Такимъ образомъ, въ одной нынёшней волынской епархів, вмёсто уничто женныхъ или отобранных уніатами монастырей, основаны были въ XVII въвъ, до 1665 года, слъдующіе православные монастыри: Лупкій Крестовоздвиженскій братскій, 1617 г.; Загаецкій, въ 1626 году, Ириною Ярмолинскою 1); Кременецкій братскій Богоявленсвій монастырь, въ 1633 г., Данінломъ Малинскимъ и Лаврентіемъ Древинскимъ 3); Туминскій въ 1635 году князьями Четвертинскими; Бълостовскій, Луцкаго увада, въ 1636 году, Симеономъ Гулевичемъ-Воютинскимъ, впоследствии православнымъ епископомъ Перемыплыскимъ 3); Тронцкій Шумскій, Кременецкаго увада, въ 1637 году, хорунжимъ волынскимъ, а потомъ каштеляномъ бельвскимъ Данівломъ Ело-Маленскимъ 4); Гощанскій въ 1689 году княгинею Ириною Соломерецкою; Низвиничений въ 1643 г. и менекій Могилинскій въ 1646 году Адамомъ Киселемъ, и Стравловскій въ 1665 году Анною Пузыной <sup>в</sup>). Но къ концу XVII в. большая часть русскихъ вель-

<sup>&#</sup>x27;) Краткія свёдёнія о правося. монаст. Вол. епарх., въ Волын. епарх. Вёдом., за 1867 г.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды Кіев. Д. Акад., 1867 г., т. І, стр. 217 п слёд.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Краткія свёдёнія о правося. монаст. Волын. епар., въ Вол. епар. Вёд., 1867 г.

<sup>4)</sup> Historia monastera Zahajeckiego, д. 11., рукопись Кременецкаго Богоявленскаго монастыря.

<sup>5)</sup> Краткія свёдёнія о правосл. монаст. Волын. епарх., въ Волын. епарх. Вёдом., за 1867 г. Въ своей сундація Низкиничскому монастырю Адамъ Кисель объясилеть упадокъ древнихъ православныхъ монастырей.

можь перешла уже въ католициямъ и унію, и потому съ 1666 года совершенно прекращаются фундація православныхъ монастырей; а между тімъ старые православные монастыре одинъ ва другимъ переходили въ унію.

Решительный повороть нь худшему въ судьбе православія начался съ 1667 года. 20 января сего года заплюченъ быль между Россіей и Польшей Андрусовскій договорь, коммъ хотя уступленъ былъ Россіи Смоленсвъ со всёми Черняговслими и Съверсними городами, но ничего не выговорено было православнымъ жетелямъ Литвы и Польши, проив свободы ввронсповеданія 1). Такимъ образомъ православные предоставлены были обстоятельствами во власть ватоливовъ, все болве и бояве ственявшихъ права православія. Хотя конституціей 1667 года православныя и уніатскія церкви освобождены были, на основанім прежних вонституцій, отъ уплаты податей; но православныя церкви освобождены отъ нихъ только въ видахъ привлеченія сяхъ церквей въ унію 3). Эта привиллегія православныхъ церквей была только временною мерою и немедленно была отминена, какъ скоро оказалась недостигающею своей прин: въ подтверждениять сей конституци на сеймать 1678 и 1699 г. свобода отъ постоя и другихъ воинскихъ повивностей

тънъ обстоятельствомъ, что фундаторы не строили каменныхъ монастырей, не уфундовывали ихъ и не обезпечивали отечественнымъ правомъ. См. выпись изъ городскихъ Владимірскихъ книгъ, 1660 г., № 149, въ архивъ Историко-Статистическаго Комитета при Волынской семинаріи.

¹) Описаніе Кіево-Со•. собора, стр. 193.

<sup>3)</sup> Poniewaz Cerkwie Religiey Graeckiey tak w Koronie iako y w W. X. L. tak te, ktore po wienkszey czensci in obedientia S. Romanae Catholicae Ecclesiae są, iako y te, ktore w Dizuniey zostawali przez wiele seymow rożnemi konstitucyami od placenia poborow są uwolnione, przeto chcąc wszystkie do iednosci smientey przychencie, przy teyze zostawalemy ie libertacyem... Конституц. 1667 г. См. Obrona Religiey Graeco—Russkiey..., Львовъ, 1738 г., стр. 62 н 63.

оставлена была только за унівтекнить духовенствомъ, а не ва православнымъ 1). Въ 1668 году, по отречения Яна Казиміра. отъ престола, генеральная Варшавская конфедерація запретила диссидентамъ обществонное богослуженіе въ вняжестві Мавовецкомъ 2). Не задолго предъ твиъ, въ томъ же году. Янъ просьбв увіатскаго митрополета Гаврівла Казиміръ. по Коленды, утверднать за намъ право заведывать и управлять всеми вакантными епископствами въ Польше и Литве 3). По объяснению самого митрополита Коленды, это подтвержденіе испрошено было имъ «какъ для сохраненія церковныхь правъ, такъ и для того, чтобы именія и документы не расхищались свътскими патронами, особенно же, дабы отеми имъніями не завладъли скизматики, которые много вла могуть делать и делають, безь намерения возвратить имънія, которыми иногда завладъвають во время вакансія унитскихъ каоедръ» 4). И дъйствительно, королевскому диплому о предоставление уніатскому митрополиту администрацін вавантныхъ канедръ дано было самов широков иримъневів относительно стесненія православныхъ. По словамъ уніатскихъ писателей, этимъ дипломомъ уничтожены были привиллегін, данныя польскими королями православнымъ митрополитамъ Петру Могиль, Сильвестру Коссову и др. на митрополію Кісвскую 5). Всв православныя епархін, неисключая и занимаемых живыми енисконами, считались вакантными и состояли въ администра-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 63 и 64.

<sup>\*)</sup> Историч. обзоръ сеймовыхъ конституцій, въ Трудахъ Кіев. Д. Акад., 1867 г., Декабрь, стр. 449—450.

<sup>°)</sup> Дѣло митропол. Флор. Гребинци. съ белиліанскимъ протоархим., 1753 г., Summar., № 98, І.,

<sup>4)</sup> Заявленіе митрополита Коленды на напитулѣ 1666 года о необходимости испросить помянутую привиллегію см. въ дѣлѣ митроп. Флоріана Гребинци. съ базиліан. протоарх. 1755 г., Summar., № 9, М.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Przydatek do Chronol., Stebelskiego, 1783 r. T. III, crp. 194.

дів уніатсивкь митрополитовь. На этомъ основанів, одни изв вравоснавных енископовъ, какъ незаконные булто бы пастыры. миваемы были своихъ каоодръ, какъ напр. лишенъ былъ въ 1674 г. Яномъ ІН, по ходатайству уніатскаго митрополита Коленды, еписнопъ Осодоръ Василевичь своей могилевской и быорусской епархів 3); другіе же епископы хотя и не изгонялись изъ своихъ ецархій; но эти епархіи числились въ админестраціи уніатскихъ митрополитовъ, которые, въ качествъ администраторовъ, нередко делали назады на православные монастыри и насильно совращали ихъ въ унію. Тавъ напр. уніатскіе митрополиты считались администраторами луцкой епархін, несмотря на то, что она им'вла своего православнаго еписвопа 4), и, какъ увидимъ впоследствій, сильно содействовали совращенію монастырей ся въ унію. Понимаемый въ такомъ широкомъ смысль, дипломъ Яна Кавиміра 1668 г. быль одною изъ самихъ рёшительныхъ мёръ къ уничтоженію православія. Но недовольствуясь симъ дипломомъ, католики и уніаты придумывали и другія, не менбе решительныя, мёры противь православія. Постановленіемъ сейма 1676 года, подтвержденнымъ на сеймахъ 1678 и 1699 годовъ, подъ опасеніемъ смертной казни н конфискаціи имуществъ, воспрещено православнымъ, подъ ванить бы то ни было предлогомъ выбажать за границу или прівжать оттуда, и строго поручалось пограничнымъ старостамъ следить за исполнениемъ этого закона. Въ 1696 году, при избраніи на польскій престоль саксонскаго короля Августа II, ватоливи внесли въ Pacta Conventa условіе объ «исплюченія диссидентовъ отъ всякой должности, сообразно давнимъ постановленіямъ». Сеймовой конституціей 1699 года, только уніати допускались въ исправленію выборныхъ магистратскихъ долж-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 212.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 227.

ностей; православные же признавались неспособными из отправленію ихъ. Православнымъ также, наравий съ евремии, навсегда запрещалось жить въ Каменцф, самомъ торговомъ и пользовавшемся магдебургскимъ правомъ городф 1). Есть основаніе предполагать, что около этого времени запрещено даже было православнымъ селиться въ центрф городовъ 2).

Но въ то время, какъ постепенно ограничивались права православныхъ, уніаты получали все большія и большія права. Мы уже говорили о конституціяхъ 1667, 1678 и 1699 годовъ васательно освобождения уніатскаго духовенства отъ постоя и воинскихъ повинностей, а также о предоставления Яномъ Кавиміромъ уніатскому митрополиту права администраціи вакантныхъ епископовъ. Преемникъ Яна Казиміра король Михаилъ въ 1669 г. подтвердилъ данныя уніатамъ привиллегін объ администраціи вакантныхъ епископовъ и аббатовъ и неподсудности уніатскаго духовенства свётскимъ судамъ 3). Въ 1676 году Янъ Собъсскій даль уніатамь два диплома, комми утверждаль всв до сихъ поръ пріобретенныя ими права 4). Съ своей стороны и римскій престоль сочель нужнымь излить на уніатовъ свои милости. 4 февраля 1676 года последоваль декретъ конгрегаціи распространенія вёры, коимъ предписывалось отлучать отъ цервви твхъ, вто бы осмвлился наносить побои влирикамъ русскимъ унитамъ, такъ какъ, «помянутые клирики поль-

<sup>&#</sup>x27;) Историч. обзоръ сеймовыхъ конституцій, въ Труд. Кієв. Дух. Анадемін, 1867 г., Декабрь, стр. 450—452.

<sup>3)</sup> На это предположеніе наводить насъ дипломъ Августа II, данный Іоснфу Шумлянскому въ 1700 г., и дозволяющій уніатамъ ставить и покупать дома въ чертв города. См. Bullae et brevia..., 1767 г., ч. 3, значитъ, до принятія упіи, православные жители городовъ не имъли этого права.

в) Истор. унін, Кояловича, II, примъч. 322.

<sup>4)</sup> Оба эти диплома отпечатаны въ книгъ: Obrona Religicy Graecko-Russkiey..., Львовъ, 1738 г., стр. 37—53.

зуются тёми же привиллегіями канона и суда, неприкосновенности и свободы, какими пользуются клирики латинскіе» 1). Послёдній декреть заставляеть предполагать, что своевольные магнаты, патроны русскихь монастырей и церквей, повволяли себё даже кулачную расправу съ духовными лицами. И если оть этой расправы защищала уніатовъ конгрегація распространенія вёры, то нёть основанія думать, чтобы ей не подвергалось православное духовенство, потому что его някто не защищаль оть насялій своевольниковъ.

Если, на основаніи вышескаваннаго нами, сравнить положеніе уніи съ положеніемъ православія въ Польшѣ, въ посявдней половинѣ XVII вѣка, то параллель будетъ оченъ невыгодная для православія. Людямъ, нетвердымъ въ православіи,
предстояло сальное искушеніе—перейти въ унію, тѣмъ болѣе
сильное, что въ 1666 году облегченъ былъ и самый переходъ
нвъ православія въ унію. Въ этомъ году, по представленію
Хелмскаго уніатскаго епископа Якова Суши, пересвящавшаго
доселѣ «схизматиковъ», конгрегація распространенія вѣры,
«дабы не подать схизматикамъ повода къ соблазну», постановила—не пересвящать лицъ, посвященныхъ схизматиками, но,
согласно опредѣленію папы Климента VIII, давать имъ только
диспенсацію з). Дѣйствительно, мы увидимъ, что въ концѣ
XVII вѣка было наибольшее совращеніе православныхъ въ унію.



<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 28 и 29. Впрочемъ этотъ декретъ не есть новый, а только подтверждаетъ прежній декретъ Конгрегаціи 30 апръля 1624 года. Панскій нунцій въ Польшъ, архіенископъ Кориноскій, 8 мая 1677 года писалъ уніатскому митрополиту сл'йдующее: «Свящовная Конгрегація распространенія въры, движимая благопопечительнымъ стараніемъ о св. унів, 30 апръля 1624 года постановила, что клирики русины униты должны пользоваться тъми же канонами и нривиллегіями неприкосновенности, какими пользуются и латинскіе клирики..., и впосл'ёдствіи, 4 февраля 1676 года, объявила отлученіе тъмъ, кои стали бы наностръ побои клирикамъ унитамъ...». Почаев. арх., № 201, л. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) (brona Religicy Graecko-Russkiey, Львовъ, 1738 г., стр. 27 и 28.

Соблавантельный и пагубный примірь совращенія въ унію поляли сами православные јерархи—львовскій Іосифъ Шумлянсвій и перемышльскій Инновентій Винницкій, увлеещіе за собою вначительное количество православныхъ. Конечно, главною причиною совращения этихъ епископовъ въ унію была полная почти безправность православной вёры и дарованныя уніатамъ шировія права. Но къ этой главной причина присоединились другія болье своекорыстныя. По раздівленіи Малороссіи между Польшей и Россіей, сбразовались между юго-западными православными двъ партів, щат воихъ одна тяпула въ Москвъ, а другая-къ Польшф, и каждая изъ нихъ старалась имфть на интрополичьемъ престоль своего человека. Вслыдствие этого, въ одно и тоже время, являлось на Юго-западъ по два православныхъ митрополита. Такъ напр. единовременно были митрополитами - Ліонисій Балабань и администраторь кієвской митрополія Месодій Филимоновичь 1), Антоній Винницкій и Іосифъ Нелюбовичь Тупальскій 2). Этимъ раздвоеніемъ русской митрополів воспользовались нівоторые честолюбцы для достиженія не только епископскаго сана, но в интрополіи. Таковъ вменно быль Янь, а въ монашествъ Іосифъ Шумлянскій. Въ 1666 году умерь православный выровскій епископь Афанасій Желиборскій, и приступлено было въ набранію новаго епискона. Значительная часть львовской шляхты, духовенства и львовское братство. подъ председательствомъ митрополита Антонія Винницкаго, избрало во епископы Евстафія Свистельницкаго, который получиль на это званіе королевскій привилей и вь 1668 году жиретоинсовань во епискона, подъ именемь Іереміи. Между тъмъ меньшая часть шляхты, особенно же многочисленная родня

¹) Описаніе Кіево-Соф. собора, стр. 189—187.

<sup>3)</sup> Kronika Lwowa, Д. Зубрицкаго, стр. 190—191. См. Львовское «Слово«, 1869 г., № 79.

Шумленских, съ невначительнимъ числомъ духовенства, не принабранія Свистельницкаго и выбрала себь въ еписколы военнослужащего Ана Шумлянскаго. Но тень ванъ витрополить Автоній Ванницкій быль на сторов'в Свистельвинваго, то Шумлянскій обратился за посвященіемъ въ другому митрополету Іосифи. Нелюбовичу Тупальскому, приналь оное подъ имененъ Іосифа и, возвратившесь въ Львовъ, прибыть поль повровительство Львовскаго латинскаго архіспискова Яна Тарновскаго, объщая ему, по утверждения на еписконскомъ престоль, тормественно принять унію. А Львовскій латинскій архієпискогь имёль тогда весьма больной вось и вначенів. Ему предоставлено было прево навизичения наместниковъ русских. Это право онъ простеръ впоследствии и на русскихъ епископовъ львовскихъ, нередко споривинкъ между собою объ еписнопокой каседры и обращавинися нь нему за номощію. Архісивскопъ Тарновскій охотно согласняся на просъбу Шумлянскаго и ходатайствоваль за него предъ королень Янонъ Казиміромъ, который 26 іюна 1668 г. даль Шумлянскому привилей на епископство львовское и отминить имъ же саминь данный Свистельницкому привилей. Но такъ какъ и после этого матропольть Ваннацкій, проживаншій тогда въ Свято-Юрскомъ львовскомъ монастыръ, не мотъяв привнать Шумлянского енискономъ и ввести его во владение Свято-Юренив попастыремъ, напъ ревиденціей еписнопской; то Шумлянскій напаль на этоть монастирь съ 200 вооруженных дюдей и взядь его штурмонъ, причемъ легло въсколько человъкъ убитыми и осталось много раненыхъ и пленныхъ. Самъ митрополить Винницвій, получивь, при нападенін Шумлянскаго, ударь саблею въ голову, спуствися изъ окна и пешкомъ обратился эт бетство; но его догналь одинь изъ нападавшихь, и митрополить купиль у него жизнь золотою ценью, которая была у него на шей. Утвердившись такимъ образомъ на епископскомъ престояв,

Госифъ Шумаянскій долго потомъ гонялся по епархів за своимъ противнекомъ Свестельнециимъ, нападая на него и выгоняя изъ одного мъста въ другое. Вся львовская епархія раздълилась на двъ части: одна признавала епископомъ Свистельниикаго, другая-Шумлянскаго, пока наконецъ смерть Свистельницкаго въ 1676 году не превратила этихъ безпорядковъ и волненій і). Тогда Шумлянскій въ 1677 г. изъявиль прель коволемъ и папою готовность принять унію 2), а въ 1679 году, вивств съ вандидатомъ на перемышльскую епископію Иннокентіемъ Винициямъ, предложиль условія на принятіе чнів, обезпечиващія матеріальное положеніе обоихъ епископовъ. Въ этихъ условіяхъ Іоснфъ Шумлянскій просиль уничтожить присвоенное львовскимъ латинскимъ архіспископомъ право подаванія львовскаго опископа, и дать ему Шумлянскому въ админестрацію всв вивнія вісвской митрополів, монастыри Печерсвій, Крылосскій, Гощанскій и Гродевъ, а также назначить вывовскому ецископу вспоможение отъ напы. Иннокенний Винницкій просель себ'в всехь вменій, вавеми владель тогдашній уніатскій епископь перемышыскій Іоаннъ Малаховскій. Xелиская коадъюторія испрашивалась для уніевскаго архимандрита Авразма Шептицкаго, Овручская архимандрія для отца Тваровскаго. Кром' того скловяющіеся на унію еписковы просили не освобождать монаховъ изъ подъ епископской власти, ходатайствовали о назначени съвзда для неучаствовавшихъ въ соглашенін православных лиць и желали, дабы совращеніе ихъ въ унію, во избъжаніе народнаго волненія и для успъха самой

<sup>1)</sup> Kronika Lwowa, Д. Зубрицкаго, 190—191, 416—417. См. Львовское «Слово», 1869 г., № 79.

<sup>2)</sup> Объ атомъ свидътельствуеть дипломъ Августа II, данный Іосифу Шумлянскому 15 іюня 1700 г. См. Bullae et brevia..., Поч., 1767 г., ч. 3. О письмъ Шумлянскаго къ Нунцію и отвътъ на него см. Истор. ун., Коялов., П, примъч. 325.

уніи, до времени хранилось въ секретв 1). Съвздъ предположено было сделать въ Люблине, 1680 году; но онъ не состоялся и никого не привлекъ къ уніи 2). Тімъ не меніве изменники православія явились въ 1681 году въ Варшаву, принали здёсь, въ Польшё королевской, исповёдание вёры 3), преддожили новый планъ соединенія православныхъ съ уніатами <sup>4</sup>) и получили королевское утверждение предложенных ими условій, съ нъкоторыми дополненіями и изибненіями. Королевскимъ дипломомъ 18 марта 1681 года утверждены были следующие пункты: 1) орбядь греческій, какь равный съ латинскимъ, навсегда долженъ оставаться неизмённымъ; 2) церковныя бенефицін, принадлежащія въ ихъ епархіяхъ влиру обряда гречесваго, какъ то: епископства, аббатства, должны раздаваться однемъ знатеммъ русскимъ монахамъ, въ Польше - польскимъ, въ Литвъ-литовскимъ, согласно древнимъ законамъ. фиціи же меньшаго власса, какъ напр. суперіорства и т. п. должности, -- людямъ достойнымъ, которыхъ мъстный епископъ, по избраніи на основаніи монастырских правиль, одобрать и 3) Духовные русскіе, а именно клиръ представить королю. свътскій пользуются всёми вольностями, на основаніи каноническихъ правилъ и древнаго закона царства и новыхъ королевскихъ рескриптовъ, и судятся у своихъ епископовъ, отъ

<sup>1)</sup> Истор. ун., Коялов., II, примъч. 326. Мы относимъ эти условія къ 1679 году потому, что въ этомъ году умеръ митрополитъ, перемышльскій епископъ Антоній Винницкаї. См. Львов. «Слово«, 1869 г., № 79. А безъ смерти Антонія Винницкаго не имъли бы мъста ходатайства Шумлянскаго и Иннокентія Винницкаго. Не могли быть эти условія и поэже 1679 г., потому что въ нихъ ходатайствовалось объ общемъ съёздё; а указъ объ этомъ съёздё послёдоваль въ октябрё 1679 г. См. Ист. уніи, Коялов., II, првмѣч. 327.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Тамъ же, стр. 230 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Львовское «Слово», за 1869 г., № 68.

<sup>4)</sup> Истор. унів, Кояловича, т. II, примъч. 340—341.

которых также зависьть будуть визитаців, судебные приговоры, публичное печатаніе отчетность и поставленіе въ священные чины. 4) Король благоволить ходатайствовать предъ папою, чтобы утверждена была имъ за львовскимъ епископомъ Шумлянскимъ администрація митрополія. 5) Относительно епископства перемышльскаго король нашель способы, чтобы перемышльскій епископъ Винницей управляль всёми тёми церквами, именіями и липами, какими владели его предшественники. Малаховскій же енископъ перемышльскій должень оставаться при такъ церквахъ, накія издревле имфетъ въ своей власти, пока не получить другой бенефиціи. 6) Поелику же епископство львовское разорено, то епископу львовскому даются въ пожизненное владеніе: имъніе Печерской архимандрін Гроденъ съ Оборовымъ, монастырь Гойскій съ принадлежностями, также имёнія въ Подляхін, принадлежащія митрополін, и ті деревни, которыми безъ всявато основанія владбеть епископь смоленскій; въ канедрів же галицкой и епископству -- имтніе Сокоть. 7) Перемыны скому епископу Винницкому дозволяется отыскивать судебнымъ порядкомъ отнятыя у Перемышльскаго епископа деревни, ва исвлючениемъ твхъ, которыя принадлежать нынв самборской экономія. 8) Контрибуція, наложенная на монастырь Дереванскій, вавъ несправедивая, должна быть уничтожена, съ согласія республики. 9) Всё монастыри съ монахами въ каждой епархіи должны находиться подъ властію своего епископа. духовныя и свътскія сохраняють право превентоваться и поставляться въ епископы въ царскихъ владеніяхъ. 11) Въ каждой епархіи основаны будуть семинарів, и людямь греческаго обряда отврыть будеть доступь въ высшему образованію въ авадеміяхь и воллегіяхь царства и веливаго выяжества Литовскаго. 12) Король будетъ ходатайттвовать предъ папою, чтобы согласно буллъ Урбана VIII, вапрещено было переходить, по произволу, изъ обряда въ обрядъ, чтобы епископы обряда латрискаго не давам протекцій отлученнымъ, и чтобы дъдачи и профессоры не держали и не сврывали у себя, но выдавали ихъ на церковный судъ мъстныхъ еписконовъ. 1). Независимо отъ сего, Шумлянскій пользовался особенною милостію короля Яка Собъсскаго и находясь съ нимъ вийств при оборонів Въны, въ 1673 г. иолучиль отъ него обратно для львовской еписко-пін имъніе Перечиньско 2) а привилеемъ 17 ноября 1684 готдана ему въ администрацію луцкая епархія 3) которую онъ уступиль брату своему Асанасію Шумлянскому

Вслёдъ за своими ісрархами обращались въ унію и православные монастыри. Мы уже не говоримъ о монастырахъ Крылосскомъ, Пергинскомъ, Гощанскомъ, Унісвскомъ, Овручскомъ, Сокотовскомъ, Деревянскомъ и др., отданныхъ въ это время измённикамъ православія. Изъ остальныхъ, затёмъ православныхъ монастырей одни принимали унію, по видимому, добровольно, вслёдствіе стёсненныхъ своихъ обстоятельствъ. Такъ направъ 1682 году совратился въ унію архимандритъ Мёлецкаго православнаго монастыря Стефанъ Горяннъ, виёстё со всею братіею монастыря 4). Неизвёстны подлинныя причины совра-

<sup>&#</sup>x27;) Дъло польской базил. провинц. съ провинціей литов. о 12 мон., 1747 г., Summar.. № 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Львов. «Слово», за 1869 г., № 68.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Przydatek do Chronolog., Stebelskiego, 1783 r., r. III, crp. 232.

<sup>4)</sup> Объ этомъ свидътельствуетъ манифестація хелискаго уніатскаго епископа Якова Суши, сділанная имъ 20 декабря 1682 года. «Іаковъ Суша, Вожіею милостію и проч. Ділаю извістнимъ, кому відать надлежить, особенно же
предатамъ и монашескимъ начальникамъ чина св. Василія Великаго, состоящимъ
въ уніи и подчиненіи св. апостольскому престолу римскому. Поедику достопочтеннійшій отець Стефанъ Горячко, архимандрить монастиря Мілецкаго, благодатію и внушеніемъ св. Духа, заботясь о своемъ и монаховъ своихъ снасеніисвободно и добровольно приняль съ свении монахами св. унію и мить открыль
сіе благочестивое намітреніе, то поосму я вслідствіе собственнаго его желанія
и по званію моему епископскому будучи вриглашень вить, прибыль въ означенний монастирь и, видя кріпное усердіе досусночтеннаго архимандрита къ унія,

щенія Мівлецкаго монастыря въ унію; по надобно полагать, что онъ вапиочались въ правней бълности монастиря, доходившей во того. что. по сведетельству уніатскаго метрополета Льва Кишки, при архимандрить Горяннь въ этомъ монастыръ не было даже хлеба въ празднивамъ Рождества Христова 1). Но большая часть православныхъ монастырей въ это время соврашена была въ унію посредствомъ населія, припрывшагося личиною православія. Шумлянскій и Винницкій, какъ намъ извъстно, приняли унію тайно; последовавшій же въ 1696 году миръ Россіи съ Польшей заставиль ихъ еще болве спрывать свои чніатскія убъяденія, потому что по этому миру Польша обявывалась, между прочимъ, возстановить православныя епископін львовскую и перемышльскую. Но продолжая считать себя православнымъ, Іосифъ Шумланскій требоваль отъ Литовскорусскихъ православныхъ подчиненія себі, вавъ администратору Кіевской митрополін, и если кто изъ православныхъ не повиновался ему, то онъ наввалль на ихъ приходы и жестоко расправлялся съ ихъ священниками <sup>2</sup>). Но такое притворство проколжалось недолго. Въ 1691 году 19 мая, Инновентій Виннецвій прибыль въ Варшаву и 23 іюня торжественно приняль унію, послів чего уніатскій епископъ Малаховскій переміщень быль въ Хелиь, а Инновентій Виннецвій остался единственнымъ въ Перемышай епископомъ в). Вскорй посай этого и

утвердиль его въ этомъ спасительномъ намерени со всею братіей сего монастиря и приняль сихъ овець Христа Спасителя въ свою паству». При этомъ Мелецкіе монахи предложнии какія то условія перехода своего въ унію, См. дело базил. протоарх. съ митроп. Гребниц., 1754 г., Summar., № 2, которым въ томъ же году утверждени были митрополигомъ Жоховскимъ, см. дело митроп. Гребниц. съ базил. протоарх., 1755 г., Summ. № 37.

<sup>1)</sup> Представленіе Льва Кишки папі, 1727 г. См. діло польской базил. провинд. къ провинд. митов. о 12 мон., 1747 г., Summar. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. унів, Коядовича, т. II, стр. 285—286.

з) Дьвовское «Слово», за 1869 г., № 68.

самъ Іосифъ Шумлянскій різшительніе сталь дійствовать въ пользу унів. 12 іюля, 1694 г., по смерти брата своего, православнаго луппаго епископа Аванасія Щумлянскаго, Іосифъ Шумлянскій получиль новую привиллегію на администрацію луцвой епархін 1), напаль съ войскомъ на луцвую канедру н опустопиль ее и принадлежавшія ей имвнія 3) и савлать своимъ намъстникомъ въ луцкой епархіи настоятеля Колодеженскаго монастыря Іонля Холодовскаго, съ предоставленіемъ ему права визитапін перквей, поновленія и посвященія ихъ 3). Къ этому времени относится совращение въ унію православныхъ монастырей Туманскаго 4), Дубищскаго 5, н др. Когда же 11 марта 1695 г., на луцкомъ епархіальномъ соборф вебранъ быль номинатомъ Луцкой и Острожской епархін двоеженець Лимитрій, въ монашестви Діонисій, Жабоврицкій, то Іосяфъ Шумлянскій отправиль въ нему игумена Ступницкаго съ порученіемъ, состоявшимъ изъ 8 пунктовъ, въ которыхъ объщаль Жабокрипкому повровительство, если последній сойдется съ немъ; но Жабоврицкій не приняль предложенія 6). Послів этого Шумлянскій началь уже подумывать о торжественномъ принятів унін. Съ этою цілью онь иміль въ 1698 году совіщаніе съ уніатскимъ митрополитомъ Львомъ Заленскимъ 7). Намъ неизвъстны подробности этого совъщанія; но върожено вкъ было решение Заленскаго и Шумлянскаго о меракъ противъ православія, помому что съ того же 1698 года мы видямъ

<sup>1)</sup> Przydatek. do Chronol. Stebelskiego, r. III. crp. 282.

<sup>2)</sup> Волынск. Епарк. Ведом., 1868 г., № 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, за 1867 г.

<sup>4)</sup> Тамъ же, част. веоффиц., стр. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Въ ниформація базнліанъ о казедрахъ Луцкой и Острожской, Дубищскій монастырь представляется подчапеннымъ Іосифу Шумлянскому, при которомъ было въ этомъ монастыръ до тридцати монаховъ. См. эту информацію въ архивъ историко-статистическаго комигета при Волмиской духовной семпнаріи.

<sup>6)</sup> Волын. Епарх. Вѣдон. 1867 г., ч. неоф. № 21, стр. 642.

<sup>7)</sup> Przydatek do Chronot., Stebelskiego, T. III, crp. 282.

принци раб насильственных иррь, предпринимавшихся митрополитомъ Заленскимъ къ совращению православныхъ монастырей въ унію. Такъ напр. въ 1698 году Заленскимъ насильно совращены были въ унію православные монастыри Владимірской его епаркін-Низваначскій 1), Зимненскій 2), женскій Благовішенскій въ сель Поповив, близь Владиміра 3), и др. Наконецъ въ 1700 году Госифъ Шумлянскій уже гласно правиль увію и «всю епархію свою обявался въ короткое время скловить и привести ит той же св. чнім», за что и получиль оть короли Аргуста II новый дипломъ. Въ началъ этого диплома буквально повторяются первые три пункта проведенной нами деклараціи 1681 года, а затвиъ предоставляются Шумлянскому и унитамъ следующія права: 1) «Братсіва и монастыри, -- говорится въ этомъ дипломъ отъ имени вороля, - будемъ сохранять въ ихъ свободахъ и вольностяхъ, однако, для сохраненія добраго поредка, немелаемъ варушать подчиненности яхь мёстнымъ енисконамъ, согласно практикъ и обычаямъ другихъ унатовъ намего царства; 2) возобновляемъ привиллегію намаснёйшаго вороля его милости Сигизмунда, предва нашего, касательно пребыванія при насъ прелата обряда греческаго; 3) нілякті. мъщанамъ и каждому, соотвътственно ихъ званію, предоставзвемъ преимущества обряда латинскаго и мъщанъ въ магистратахъ уравнимъ танъ, навъ въ обрядв датинскомъ. Позволяемъ ставить и покупать въ чертв города дома какъ въ Коронв, такъ и въ великомъ княжествъ Литовскомъ, тъмъ, которые изъ греческаго обряда приступили и приступать будуть въ унін

¹) Волинск. Епарх. Вѣдом., 1867 г., № 8.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 56-57.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Монастирь этоть находится въ с. Пововкѣ, въ 20 верстахь отъ Владиміра Волинскаго. Въ 1761 г., онъ уничтоженъ интрополитомъ Володковичемъ, а монахини переведены въ Ильинскій Владимірскій женскій монастирь. См. объ этомъ монастырѣ въ рукописномъ расказѣ Владимірскаго протоїерея Коссовича о горолѣ Владимірѣ.

съ святою римскою церковію. 4) Привиллегіи же данцыя велебному Шумлянскому, по особой милости блаженной цамяти наия с сприйнато короля его величества Яна III на администрацію иміній митрополитских и архимандритских печерских Кіевских, находящихся какь въ Коронь, такт и въ великомъ княжествъ Литовскомъ, касательно пользованія сими имініями, во всемъ одобряемъ и утверждаемъ, впрочемъ безъ ущерба для велебнаго Льва Заленскаго, уніатскаго митрополита», Въ заключеніе кородь запрещаетъ привлекать духовныхъ дицъ къ холопскимъ работамъ и экзевуціямъ и квартировать у инхъ войскамъ 1).

Въсть объ открытомъ принятии Іосифомъ Шумланскимъ унім произвела на православныхъ сильное впечатльніе и вывтвала ихъ въ новой дъятельности на защиту православія. Луцтвое ставропигіальное братство, узнавъ объ овончательномъ совращеніи Шумлянскаго въ унію, въ томъ же 1700 году составило автъ, которымъ постановило просить Московскаго Государя о томь, чтобы московскій патріархъ поставить епископомъ луцкимъ Діонисія Жабокрицкаго, не смотря на его двоеженство, какъ единственнаго человъка, могущаго поддержать православіе при угрожавшей ему опасности. «Отецъ Жабокрицкій, поворится въ этомъ автъ, постущивъ въ мощащество, съ терпъніемъ ожидаль того времени, пока наконацъ теперь 1700 года, на недавно бывшемъ совъть сената, при

<sup>1)</sup> Obrona Religicy Graecko-Russkiey..., Львовъ, 1739 г., стр. 58—61, ст. Вийае et brevia... 1763 г., ч. 3. Эта привидлегія подтверждена Августомъ вій въ 1716 году. Какимъ образомъ, послі этого, совращанне въ унію правод славние монастири, это видно, между прочимъ изъ.сладующаго свята. Въ 1700 го совращенъ въ унію правосдавний Спасскій Збаражскій монастирь и всі Збаражускія церкви. Владітель Збаража, староста Галицкій, Іосифъ Потоцкій положиль, кромі тімеснаго наказанія, по 100 гривенъ на каждаго изъ своихъ подданнихъ, которые бы не закотіли править унів. Объ этомъ—въ руков. раскавіть с городів Владимірів, Вагдимірскаго протоіерея Коссовича.

совъщани вынъшняго вороля съ сенатомъ, 29 мая въ Варшавь оконченномъ, поманутый львовскій еписвопъ Іосифъ Шумлянскій самъ добровольно, безъ всякаго принужденія, публично объявиль, что онъ соединяется съ римскою церковію, и тёмъ самымъ уже последній упадовъ сдёлаль святому православію въ королевствъ Польскомъ и великомъ кнажествъ Литовскомъ, болве же всего въ епархім луцкой и острожской, по причинв непосвященія досель отца номината луцваго, каковый упадокъ върно и непремънно можеть быть, если за благословениемъ отца патріарха московскаго въ самоскорвинемъ времени не последуеть таковое посвящение отца Жабоврицкаго. Посему не только сія спархія луцкая и острожская, но и всё монастыри въ львовской епархіи въ его одной особів еще въ православін святомъ надеждою на Господа Бога утверждающіеся, важь-то: скитскій, преховецкій, братскій, львовскій и др; въ Литвъ--валенскій, могилевскій, мстиславскій, минскій, витобсвій, оршанскій, брестскій; въ Подлісьн-більскій, брянскій, дюблинскій, и многіе другіе просять теперь при посредствъ благосклонности и благодътельной протекціи и ходатайствъ благонолучно царствующаго его величества вороля Августа у всепресвътлъйшаго престола его августъйшаго величества царя, чрезъ нынѣшняго въ королевствъ польскомъ посла, о предложенін святвашему отцу патріарху московскому, чтобы, обративши вниманіе на близкій упадокъ православія святаго, висящій надъ главами православнаго народа въ королевств'в Польскомъ и всликомъ княжествъ Литовскомъ, архипастырскою властію своею соизволиль разрішить оть препятствія двоеженства помянутаго отда Жабоврицкаго, номината епископа луцваго, и отцу митрополиту кіевскому поручиль самопосифинфе посвятить его, до начатія будущаго сейма; ибо въ противномъ случать вовсе нать въ королевстве и великомъ княжестве Литовскомъ другаго мужа достойние его по ревности, уму, способности и основательному внанію уставовъ, который бы при повровительствъ его королевскаго величества, милостивато государя нашего, могъ бы искусно отразить нападенія нагло посягающихъ на истребленіе православія святаго гонителей и исторгнуть св. православіе изъ крайней бездны опасности въздъщнихъ прадхъ. « 1).

Нензвёстно, чёмъ кончилось ходатайство луцваго братства о Жабокрицкомъ. Знаемъ только, что и этотъ дучній въ свое время представитель мравославія въ бившей Польше совращень быль въ 1702 году въ унію 2, и въ 1704 году подписывался уже эмилостію Божією и св. столицы апостольской римской епископомъ луцкимъ и острожскимъ, екзархомъ митрополін вієвской, архимандритомъ овручскимъ (3); а въ 1709 году присутствоваль на бяльской базиліанской конгрегаціи 4). Уніатскіе писатели говорять, что Діонисій Жабокрицкій, совратившись въ унію, совершенно уничтожиль въ луцкой епархін православіе 5). Но мы имбемъ основаніе не довёрять этому свидътельству. Православные луцкой епархін не соблаживлись примвромъ своего пастыря в оставались твердыми въ православін. Такъ напр. игуменъ Почаевскаго монастыря Саевичь и самъ оставался непреклоннымъ въ православіи и другихъ отвлоняль отъ повиновенія уніату Жабокрицкому °). Наконецъ

¹) Волын. Епарх. Въд., 1868 г., № 21, стр. 637—649. Актъ переведенъ съ польскаго языка на русскій протоіереемъ Метельскимъ.

<sup>\*)</sup> Истор. унів, Кояловича, т. II, стр. 237.

э) Посланіе Жабокрицкаго въ монаху Неводиму Лозицкому, 1704 года. См. о немъ ниже.

<sup>4,</sup> Przydatek do Chrenolog., Stebelskiego, т. III, стр. 227.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>; Тамъ же, стр. 225.

<sup>&</sup>quot;) Сохранилась отъ этого времени попія посланія Діонисія Жабокрицкаго къ почаєвскому монаху Николиму Лозицкому, писанная на русскомъ языкъ, но польскими буквами, слъдующаго содержанія: »Діонисій на Жабокрикахъ Жабокрицкій, милостію Божією и съ столицы апостольской

нущное братетво пожаловалось на Жабоприцинго Петру I, который вельль его скратить и сослаль въ заточение 1).

Между тёмъ въ 1708 году, усиліями Іосифа Шумлянсваго совращено было въ унію львовское правослявное братство, и луцкое братство, оставшись одиновимъ борцомъ за православіе, замётно стало ослабівать. Когда поставленъ быль, нослё Діонисія Жабокрицваго, въ Луцев новый православный еписковъ Кириллъ Шумлянскій, то братство уже не могло удержать его: Кириллъ привужденъ быль удалиться въ области русскія, а луцкое братство исчевло безслёдно, когда и какъ,

римской еписковъ луцкій и острожскій, екзарха митрополін Кіевской, архимандрита овручскій. Честному отцу Никодимови Лозицкому, законникови монастера Почаевскаго, при благословенію нашимъ асхіерейскомъ видомо чинивъ. Монеже честность твоя не токмо давши слово и приречение чеснымъ отцемъ закомникомъ общежительнаго монастера Мильчецкого, вжъ въ обители ихъ милесь приняти старшенство и урядъ игуменства всякого строенія и чину инокомъ прислушивающого, для чого и мы пастырь на смиренное тыхъ же законниковъ моленіе выдалисьмо были на особу честности твоей благословеніе, пиаче учинилось и погордиль вольною шкъ еленцію и благословеціемъ нашимъ; но повиненесь честность твоя намъ пастыреви своему во всемъ повиноватися и належитое творити послушане слухаючи превратныхъ словесъ въ древней злеби уфундованнаго завинателя своего и прельщельника Саевича. Сего ради властію нашею архіерейскою въ сили послушанія святого вручаемъ и пастерско поведиваемъ, абысь честность твоя заразъ за одебраніемъ сего нисанія нашего іхаль до монастыра Мильчецкого, и тамь все строеніе одыб. раль, и урадь игуменства прыналь: бо если честность твоя болшь тамъ въ монастыру Почаевскомъ заставати будещь, гдв вскори постигнеть клятва прелестника и превратителя иноковъ тогожъ Саевича со прочими преслушниками, и честность твоя въ томъ же союзи клятвенномъ за собщеніе будешь, и постокротне теды подъ тою жъ клятвою приказуемъ, абысь честность твоя іхаль до монастера Мильчецкого на старшенство«... Въ Теремномъ, 12 іюня, 1704 года. См. эту копію въ архивъ историко-статист. комит. при Волынской семинаріи.

Истор. ужів, Колловача, т. П, стр. 287.

ничего недзвъстно 1). Мало наръстно о дальнъйщей судьбъ всего вабшняго православія. Хотя въ 1717 г. этрактатемъ Польши съ Россіей объщано было православнымъ церквамъ и **АУХОВЕНСТВУ ВОЗВРАЩЕНІЕ ПРЕЖНИХЪ ВРАВЪ И ВОЛЬНОСТЕЙ; НО ПО** случаю тогда швей Шведской войны польскій сеймъ поль общимъ яменемъ о диссидентахъ... постановиль, чтобы вов лиссидентскія церкви недавно въ городахъ, мёстечкахъ, селахъ и самыхъ домахъ заведенныя уничтожить и запретиль не только въ нихъ общенародныя собранія, но и частныя, и пропов'яди н прнія, я на ворху несогланівющихся су римскиму востелому назначенъ штрафъ, в всвых отказано право чиновъ и общественных должностей« °). Въ 1724 году, по просьбв уніатскаго витрополита и епископовъ, папа Бенедивтъ XIII издалъ бреве, кониъ, для уничтоженія схиамы, предоставляль всьмъ унетамъ право польвоваться всеми имуществами, какими они пользовались до и во время самой схизмы и вавія насильно были отняты у нихъ 3). При запутанности имущественныхъ правъ въ Польше, это бреве давало уніатамъ нольме просторъ грабить имфијя православнихъ.

<sup>&#</sup>x27;) Тамъ же. По новоду возстановленія луцкаго братства уніатами, въ 1745 г. изданъ былъ на польскомъ языкъ панегирикъ, нодъ заглавіемъ—Вгасtwо Miloserdzia w Lucku zdawna zgasle, и проч. Въ этомъ монастыръ базиліане помъстили философскій класъ для обученія своего юношества. Въ 1761 году луцкій Крестовоздвиженскій базиліанскій монастырь подвертся ножару, вслёдствіе чего философскій классъ перенесенъ былъ на время въ Загаецкій монастырь, гді и находился до 1774 года, въ которомъ снова переведенъ въ возобновленный Крестовоздвиженскій монастырь. См. рукописную истор. Загаецкаго монастыря въ архивъ кременецкаго Богоявленскаго монастыря.

<sup>\*)</sup> Описаніе Кіево-Соф. собора, стр. 215. Сн. Истор. обзоръ сеймовихъ конст., въ Трудахъ Кіев. Д. Акад., 1867 г., Дек., стр. 453.

<sup>\*)</sup> Bullae et brevia., 1767 r., 4. I, orp. 68—71. Breve Benedicti XIII cum Ruthenis ad Catholicam Ecclesiam redeuntibus relaxans in poena per canones constituta.—... Cum itaque, sicut dilectus filius Benedictus Trulewicz,

Такими путями въ концу первой четверти XVIII въка совращена была въ унію большая часть православныхъ монастырей. Около половины помянутаго стольтія перечисляются сльдующіе уніатскіе монастыри: Лавровскій, Добромыльскій, Лисненскій, Щеплотскій, Верхратскій, Креховецкій, Безядскій, Львовскій, Георгіевскій, Дервенскій, Уніевскій, Вицинскій, Краснопустынскій, Подгорецкій, Почаевскій, Загаецкій, Мильчецкій,

monachus expresse professus ac procurator generalis ordinis monachorum Sancti Basilii Magni. Ritus Graeci uniti. Nobis pro parte venerabilium fratrum archiepiscoporum et episcoporum Ruthenorum cum S. R. E. unitorum nuper proponi fecit, inter alias causas, quae schismaticos a relinquendo schismate et amplectenda cum eadem S. R. E. unione retrahunt et morantur, ea praecipue sit difficultas scilicet, quam uniti experiuntur in recuperandis bonis, quae tam ante schisma, quam tempore schismatis possidebant, et ut plurimum occupata ac violenter erepta sunt nedum ante lapsum, sed etiam tempore lapsus in schisma praedictum; cupiuntque archiepiscopi et episcopi praedicti, huiusmodi impedimentum ad eorundem schismaticorum reductionem facilius obtinendam removere ac opportune in praemissis a Nobis provideri: Nos animarum saluti, quantum in Domino possumus consulere, ipsorumque archiepiscoporum et episcoporum votis hac in re favorabiliter annuere cupientes, nec non praedictum Benedictum a quibusvis excommunicationis, suspensionis et interdicti aliisque ecclesiasticis censuris, sententiis et poenis a jure, vel ab homine quavis occasione vel causalatis, si quomodolibet innodatus existit, ad effectum praesentium duntaxat consequendum, horum serie absolventes et absolutum fore censentes, supplicationibus eorundem archiepiscoporum et episcoporum nomine, Nobis super his humiliter porrectis inclinati de nonullorum ex venerabilibus fratribus nostris, Sacrae R. Ecclesiae cardinalibus, congregationts de propaganda fide negotiis praepositae, super rebus Ruthenorum deputatorum consilio, ut uniti cumeadem S. R. E., sive laici, sive ecclesiastici regulares vel saeculares, cuiuscunque status, gradus et ordinis, etiam episcopalis, vel conditionis fuerint, omnia bona, quae ad eos tum ante schisma, quam eo perdurante alias legitime pertinebant, ac quibus ettam violenter spoliati fuerant, recuperare, possidere, illisque uti, frui ac gaudere libere et licite possint, quin in futurum ex causa praedicti schismatis, vel quovis sub praetextu alicui liceat bonorum eiusmodi recuperationem, illorumque pacificat possessionem et usum ipsis unitis quoquo modo impedire, minusque eadem bona in illorum praeiudicium retinere, authoritate apostolica, tenore praesentium, misericorditer in Domino concedimus... 12-го Августа, 1724 года.

Луцкій канедральный, Луцкій Крестовоздвиженскій, Бізлостоцвій, Загоровскій; Нивиничскій, Мёлецкій, Гощанскій, Любарсвій, Билиловскій, Овручскій, Шаргородскій, Барскій, Каменецвій канедральный, Чортковскій, Трембовельскій, Сатановскій, Крылосскій, Заваловскій, Погоньскій, Пациковскій, Добржансвій, Люблинсвій, Спассвій ad montes, Топольницвій. Перемышльскій. Іоанновскій, Летнянскій, Деражичскій, Билинскій, Чернелавскій, Смолянскій, Замосцскій, Жулкевскій, Онуфріевсвій и Іоанновскій въ Львов'в, Горпинскій, Ясеницкій, Стояновскій, Огладовскій, Подгредзецкій, Бучинскій, Злочевскій, Кременецкій, Стоженскій, Стравловскій, Перекальскій, Полдубецвій, Туминскій, Четвертинскій, Вольсвинскій, Городисскій, Зимнейскій, Туропинскій, Городищенскій, Колодеженскій, Тригорскій, Красногорскій, Немировскій, Грановскій, Головчинскій, Маліевскій, Убановицкій, Улашковскій, Збуружскій, Бурневскій, Кормовецей, Питиций, Ильинсвій-Совольскій, Доброговскій, Жукевяйскій, Задаровскій, Литвиновскій, Угерницкій, Загвойскій, Соколенскій, Фукіонскій, Гоймовскій, Сваричевскій, Болоховскій, Рудницвій, Подгородисскій, Домашевскій, Бакоцинскій, Боложиновскій, Выспенскій, Бильченскій, Држвинячскій, Винницкій, Грабовскій, Городенскій, Натайковскій, Косовскій, Короловскій, Сынковскій, Левковскій, Тышицкій, Тлумачскій, Бржуховицкій, Улучскій, Клодецкій, Крупецкій, Замшевищскій, Ладавскій, Маньковскій, Вершадскій, Лебединскій, Анофрейскій 1), Гродненскій, Жидичинскій, Лещинскій, Кобринскій, Дорогобужскій, Дерманскій, Брацлавскій, Полоцкій, Троцкій, Виленскій, Жировицкій, Бытенскій, Тороканскій, Березвечскій, Полоцкій, Витебскій, Хелмскій, Борунсвій, Бальскій, Владимірскій,

дъло польской базил. провинц. съ провинціей Литов. о 12-ти мон., 1747 г., Summ., № 60. Всё эти монастыри принадлежали впослёдствій польской базиліанской провинціи. Нѣкоторые изъ нихъ въ разсматриваемое нами время существовали только по вмени.

Антопольскій, Новогрудскій, Пустынскій при Мстиславль, Брестскій, Ятвисскій, Черейскій, Свержненскій, Минскій, Бучачскій, Лысковскій, Оршанскій, Онуфрейскій и др. 1). Замітимь, что мы еще не перечислили всімь уніатскихь монастырей, бывшихь въ Литві 2). Посему не ошибемся, если сважемь, что около половины XVIII віва всімь уніатскихь монастырей было боліве 160. Віроятно, совращеніе всімь этихь монастырей въ унію закончилось еще въ первой четверти XVIII віна.

Между тёмъ, обращаясь въ базаліанскому ордену, мы должны приномнить, что, какъ мы сказали въ началё настоящаго отдёла нашей статьи, базаліанскій орденъ, въ концу перваго періода своего существованія, заключалъ въ себе не болёе 50 уніатскихъ монастырей. Гдё же причины медленности распространенія базиліанскаго ордена между уніатскими монастырями, и какими путями и подъ какими условіями распространялся онъ?

H. Hempoes.

(Продолж. будеть).

¹) Почаев. библ., № 384. Эти монастыри входили въ составъ литовской базиліанской провинціи.

<sup>\*)</sup> Перечислены только монастыри, имъвшіе право голоса на генеральныхъ базиліанскихъ конгрегаціяхъ.

## ПЕДАГОГІЯ ДРЕВНИХЪ БРАТСКИХЪ ШКОЛЪ И ПРЕИМУЩЕСТВЕННО ДРЕВНЕЙ КІЕВСКОИ АКАДЕМІИ.

(Продолжение).

## Педагогія древней Кіевской Академіи

Кіево-братское могилянское училище резко выделяется изъ ряда прочихъ братскихъ школъ характеромъ своей педагогін. Отличительными чертами этой последней, сравнительно съ недагогією домогилянскою, служать съ дидактической стороны строго-схоластическій методъ преподаванія всёхъ наукъ и преобладаніе датинскаго явыка, а со стороны воспитательной строгая школьная дисциплина. Появленіе могилянскаго училища съ такимъ характеромъ было вызвано настоятельными нуждами православныхъ южноруссовъ. Педагогія братсвихъ школь домогилянского періода, при всёхъ свеихъ достоинствихъ, не могла воспитывать православному обществу людей, вооруженныхъ всёми доспехами тогданной западно-европейской ученоств. Въ домогилянскихъ братскихъ школахъ науки изучались не въ полной и строгой системъ, но отривочно. Между тъмъ, нновъріе, съ которымъ приходилось бороться православнимъ братстванъ, облечено было въ строго-научныя формы, чёмъ нередно привлекало къ себе нетвердые умы православныхъ. Такой ревлитель православія, какимъ быль Потръ Могила, не могь отнестить равнодушно въ такому положению вещей въ цервы православной. Получивъ всестороннее образование въ лучнихъ въ то время европейскихъ училищахъ, Могила увидъль недостаточность прежнихъ братскихъ школь; почему ревниво взялся за дёло устроенія въ Кіевё православных школь съ высшимъ образованіемъ. Моделью для устройства школь такого рода послужили сосёднія польско-іезунтскія школы, въ то время самыя модныя, ослёплявшія всёхъ современниковъ блескомъ своей учености и удивительнымъ педагогическимъ тактомъ. Петръ Могила не могъ не признать за полько-іезунтскими школами великой общественной силы. Вотъ что онъ пишетъ вицеканцлеру Өомё Замойскому: »нельзя мнё умолчать о томъ благотворномъ дёлё, виновниками котораго были члены вашей фамиліи, и Замойская академія, которая такъ много принесла пользы нашёму народу тёмъ, что изъ нея вышло не мало ученыхъ людей, дёятельныхъ и важныхъ, а нашей православной церкви—очень полезныхъ.« 1)

Польскія школы, послужившія обравцомъ для Кіево-могилянскаго училища, вивли въ себе следующіе порядки. Оне, обывновенно, состояли изъ семи плассовъ. Первые три изъ нихъ навывались грамматическими, такъ какъ въ нихъ исключительно ивучалась грамматика; остальные назывались гуманными. Вотъ названія всёхъ этихъ классовъ: инфима, грамматика, синтаксисъ, повзія, реторика, философія и богословіе 3). Отказываясь отъ первоначальнаго обученія юношества чтенію и письму, іевунтскія школы въ первыхъ трехъ влассахъ преподавали исвлючительно грамматику латинскую, по руководству Альвара. Эта грамматика была раздёлена на три части, приспособительно въ тремъ грамматическимъ влассамъ. Въ вифимъ изучалась первая часть этой грамматики-rudimenta. Для усвоенія грамматическихъ правиль, съ этого же власса учениковъ занимали легкими переводами. Уроки изъ грамматики задавались очень малые, не болве одного правела. Эти уроки обыкновенно учениви изучали въ влассв, подъ руководствомъ учителя, изу-

<sup>&#</sup>x27;) Учения Записки ки. 8-я стр. 194.

<sup>\*)</sup> Философскій и богословскій классы существовали при школахъ ісвунтскихъ только въ большихъ городахъ.

чали до тъхъ поръ, пока всв до одного школьники во знали вать отчетинно. Въ среднемъ грамматическомъ влассв изучалась вторая часть «Альвара», собственно «grammatica». Здёсь ученики уже переводили Цицерона и легкія міста изъ Овилія. Въ среднемъ плассв начиналось изучение и греческого явыка. Въ высшемъ грамматическомъ влассь, или синтаксись, оканчивалась грамматива Альвара. Въ синтаксисъ, промъ граммативи, начиналось изучение праткихъ правиль пінтики. Знаніе латинскаго явыка въ этомъ влассв простералось дотого, что ученики своболно читали сочиненія (хотя не всів) Цицерона, Овидія, Горація. Въ этомъ же классв оканчивалось изученіе греческой грамматики. Но знаніе этого языка въ грамматическихъ классахъ было гораздо слабее знанія латинскаго языка. Каждую субботу послеобеденный чась назначался ученикамъ синтаксемы на изучение катихизиса. Курсъ въ каждомъ классъ продолжался не менъе года; но језумты изъ своекорыстныхъ цълей очень мало переводили учениковъ въ высшіе влассы и оставляли часто на повторительные курсы. Такимъ образомъ въ грамматических ксассахъ језунтских школь грамматика была почти единственнымъ предметомъ изученія. Прошедши грамматеческіе влассы, воспетаннявь ісвунтскій переходель въ повтическій классъ. Хотя въ этомъ классв півтика была главнымъ предметомъ, но и латинскій явыкъ не забывался. Поэзія изучалась не по какому нибудь опредёленному руководству, но по сочиненіямъ влассивовъ. Читая влассивовъ, учитель извлекалъ няъ наъ произведеній правила, на практиви указывая ученивамъ силу этихъ правилъ. Вспомогательными науками въ изученію поввін считались: минологія, исторія въ отрывкахъ н археологія. Изъ этихъ наукъ преподавалось только то, что кавалось необходимымъ для пониманія ученивами читаемыхъ авторовъ. Практическими упражненіями въ этомъ классв были диспуты и составление стиховъ. Въ этомъ плассъ полагался

курсъ не менъе двухъ лътъ. Въ классъ реторическомъ преподавалась ученивамъ теорія красноръчія, извлеченная самими ісвуитами изъ ораторскихъ произведеній древности. Стилистика въ этомъ классъ обращала на себя немало винманія педагоговъ; она изучалась чревъ нодробний разборъ сочиненій Цицерона. Вообще замътимъ, что въ этомъ классъ ораторское искусство изучалось не стольно заучиваніемъ правилъ учебника, сколько чревъ практическое знакомство съ классическими произведеніями.

Характеръ ісвунтской педагогів горавдо яснёе видень въ школьных порядках и дидактических пріемахь, какими польвовались ісачиты въ преподаваніи. Въ грамматическихъ влассахъ ходъ ванятій быль довольно простъ. Ученин все учебное время употребляле на заучеванье наизустъ зальваровыхъ регулъ« и на короткіе переводы. Уроки и письменныя занятія бывали до объда и послъ объда, кромъ вторника и четверга, когда посивобеденных урововъ не было. Уроки изучались въ классв, подъ непосредственнымъ руководствомъ учителя. домамъ ученики занимались или повтореніемъ прочитаннаго учителемъ въ классъ, или же письменными упражнениями. Пришедши въ влассъ, ученивъ облавнъ быль выдать свой уровъ ACRYPIONY 1), ROMERCE OTARBATE STORY MC YHOLHOMORCHHOMY TO варищу и свои домаши письменныя управненія. Декуріонъ передаваль эти упражневія учителю, который, сида въ классь, поправляль оныя. Въ субботу каждой недвли производились въ кандомъ классъ репетиціи всего пройденнаго въ пълую неделю. Для возбужденія соревнованія между учениками, по субботамъ же устранвались такъ называемыя концертаціи, состоявшія въ томъ, что всё ученики низшихъ влассовъ сходились въ одивъ влассъ, задавали другъ другу различные вопросы,

<sup>1)</sup> Декуріоны существовали во всёхъ классахъ и выбирались изъ лучшяхъ умениковъ по успёха чъ и поведенію.

ръшали ихъ или сами, или при пособів учителя. Но вонцертаців, служевнія зародишемъ диспутовъ, прающихъ такую важную роль въ језунтской педагогін, производились въ грамматических влассахь въ довольно ограниченномъ видв. Гораздо сложиве быль ходь запятій учениковь повзін и реторики. Въ поэтическомъ влассъ въ первый занятный часъ предъ объдомъ декуріоны выслушивали ввъренныхъ ихъ надвору ученивовъ, а учитель въ это время поправляль письменныя упражненія учениковъ. Въ концё этого часа учетель принямаль репорть отъ декуріоновь о незнающихь урока, о неоказаршихся въ влассъ и о шалунахъ и наконецъ испытываль ивснольких учениковь въ знанін назначеннях уроковь. Во второй дообъденный чась прочитывалось что-небудь изъ Цецерона, при чемъ учитель преимущественное внимание обращаль на разговоръ съ учениками полатини. Во вторую половину этого часа учитель толковаль урокт, задаваемый на послеобеда. Такого же самаго характера были занатія и въ послъобъдевное время. Во второе полугодіе въ поэтическомъ классь, кромъ практического упражнения въ стихосложения, учениви слушали объяснение реториви; кром'в того они занимались повторониемъ пробденнаго въ первое полугодіе. Но самымъ главнымъ завятіємь учениковь этого власса были въ это время письменныя упражненія, состояннія въ составленім разнаго рода стиховь, и устим, состоявшія въдиспутахъ. По субботамь, промів репетицій, въ поэтическомъ влассв сперва одниъ изъ учениковъ поэвін въ общемъ собранін произносиль собственное сочиненіе, а остальное время уделялось на концертаців. Концертацін въ этомъ влассь состояли въ томъ, что всь ученизи поваїн отправлянись въ классъ реторики слушать декламацію річей. которыя сочиванись на эти случаи учениками регорини. Вирочемъ, концертація состоди не въ одномъ только произношеній рвчей одними учениками и въ слушаніи оныхъ другими; на концертаціяхъ всякій ученикъ имёль право замёчать и объявять въ слухъ ошибки товарищей выступавшихъ на сцену съ сочиненіями. Характерною чертою концертацій было то, что воспитанники старались отыскивать ошибки въ словахъ того кто вызывался поправлять другихъ. Кромё того, на этихъ концертаціяхъ ученики, при участій учителя, задавали другъ другу вопросы изъ наукъ ими изучаемыхъ.

Ходъ занятій учениковъ реторики, равнымъ обравомъ и методъ преподаванія въ ихъ влассв. нечёмъ не отличенъ отъ метода употреблявшагося въ поэтическом в влассв. Но отличительною чертою здёсь было то, что въ классё реторики все вниманіе педагоговъ было обращено на сообщеніе воспитанникамъ всёхъ подробностей касательно составленія и произношенія річей. Кандый ученикь этого класса быль обязань еженедвльно написать, по крайней мврв, одно въ классв, а другое дома сочинение. Писательство въ этомъ классъ получало шировіе разміры; істунты въ этехъ занятіяхъ буквально осуществляли древнюю пословицу: verte stilum. Кром'в составленія рвчей, письменныя упражненія учениковь реторики состояли въ составлени подражаний на накое нибудь мёсто въ сочиненіяхъ плассиковъ, въ переложеній стиховъ въ прозу, въ описанін различных предметовъ, въ извлеченін ваних нибудь мудреныхъ фравъ изъ лучшихъ писателей, или наконецъ. въ составленіи мелкихъ стихотвореній: эпитафій, эпиграмиъ, надписей и пр. Эти сочиненія должны были иміть строгое согласіе съ правилами грамматики и реторики; иначе учитель читая нхъ, указывалъ ошибки и отдавалъ ученику для новой переписки. Переписка и исправление сочинений продолжались до техъ поръ, пова учитель находиль ихъ вполив безукоризиениеми. Лучшимъ сочиненіямъ учениковъ, для поощренія въ занятіяхъ, педагоги придавали важное значеніе. По случаю вакого небудь школьнаго правдника, (напр. выбора декуріона), ихъ развішивали въ сборной залѣ по стѣнамъ. Къ занатіямъ реторикой въ этомъ влассѣ присоединялось изученіе и другихъ предметовъ. Въ послѣобѣденное время рекреаціонныхъ дней (во вторникъ и четвергъ) сообщались ученивамъ общія свѣдѣнія о законодательствѣ, военномъ искусствѣ, объ училищахъ (это нѣчто похожее на педагогію) и читалась коротко археологія грекоримская. Въ реторическомъ влассѣ преподавалась въ краткомъ видѣ и діалектика.

Въ философскомъ влассъ изучались географія, математика и собственно философія. Въ математическихъ занятіяхъ главнымъ руководителемъ былъ Евклидъ, и въ философія Аристотель. Въ этомъ влассъ курсъ продолжался три года. Въ богословскомъ влассъ четыре года посвящалось на изученіе догматико-полемическаго и нравственнаго богословія, каноники, казунстики и еврейскаго языка. Чтобы имътъ понятіе о методъ изученія богословія, нумно только припомнить, что Оома Аквинатъ былъ главнымъ руководителемъ въ преподаваніи богословія. Но въ преподаваніи богословія ісвунты болье вдавались въ казунстику, чтомъ искренно изучали истину христіанскую.

Вотъ въ общихъ чертахъ дидавтика въ ісвуитскихъ шкомахъ. Не входя въ подробный разборъ всёхъ началъ и порядковъ этой стороны ісвуитской педагогіи, мы сважемъ о ней
вообще нёсколько словъ. Дидавтика ісвуитская строго держалась древняго педагогическаго правила: non multa, sed multum.
Вотъ почему ихъ школы, при бёдности научныхъ знаній, достигали нерёдко замёчательныхъ результатовъ. Въ ихъ системё обученія все было строго разсчитано, все соображено
съ силами и степенью развитія ученика, во всемъ видна была
вабота наставника о томъ, чтобы съ учениками постепенно
переходить отъ изученія легчайшихъ предметовъ къ болёе
труднымъ. Мы видёли, какъ ісвуиты понимали науку, чего отъ
нея требовали, и что признавали въ ней полезнымъ для сво-

нат питомцевъ. Неудовлетворительность ихъ учебныхъ руководствъ устранялась двинымъ пособіемъ наставниковъ. Энергія ісзунтовъ-наставниковъ въ исполненіи своихъ обязанностей достойна удивленія. Какихъ средствъ они не измышляли къ ноощренію успівшихъ и въ заохочиванію лінивыхъ учениковъ въ занатіяхъ науками. Декуріонство, концертація, диспуты, частныя письменныя упражненія, произношеніе учениками собственныхъ сочиненій не только въ стінахъ школьныхъ, но и въ храмахъ—все это имъло важное значеніе въ діль образованія юномества.

Обращаясь въ нравственно-воспетательной сторонъ језунтской педагогіи, нельвя не видёть, что воспитанію въ ісвуитсвихъ школахъ придавалось една ли не болбе значенія, чёмъ образованію. Воспитаніе это носить строго-религіозный харэктеръ. Такъ ихъ школьные устави и инструкціи строго предписывали ученивамъ ежедневно быть на ранней литургіи, а по воовреснымъ и правдничнымъ диямъ на литургін, пропов'еди и вечерни. Каждую недёлю (но непремённо каждый мёсяць) ученеки должны были исповедываться. Въ каждой ісвуитской школе нъсколько студенческихъ ивъ воспитанниковъ СОСТАВЛЯЛОСЬ братствъ, имъвшихъ свой статутъ, предписывавшій этимъ корпораціямъ различные духовные подвиги-посты молитвы и пр. Каждый воспитанникъ непремвино долженъ быль вписаться въ какое нибудь школьное братство. Каждый день, кром'в общеневъстных часовъ, ученики должны были несколько разъ становиться на молитву. Ни одинь урокъ ни начинался, ни ованчивался безь молетвы. Кром'в того, каждые день, после последняго урока, воспитанники, въ сопровождении своихъ наставниковъ, должам были зайти въ церковь и воздать Богу молитву за полученныя благодъянія. Въ неучебные часы ученики обяваны быле ваниматься чтеніемъ душеспасительныхъ внигъ;

болье употребительными внигами въ этомъ случав были «Примъры адскихъ мукъ» и письма Каспара Дружбицкаго.

Нахолясь въ ближайшемъ отношения въ своимъ воспитанникамъ, језунты-педагоги не пропускали на одного удобнаго случая въ тому, чтобы дать приличеня наставления своемъ воспитанникамъ. Даже вившность ученика, какъ-то: одежда, прическа, походка, держаніе себя у стола, вагляды и поклоны ученива служили предметами заботь воспитателей. Намъ извъстны объеместыя внеги, въ которыхъ ісвушты-воспитатели указали правила поведенія благовоспитаннаго юновия. Для предупрежденія обывновенных швольных швлостей в неисправностей учениковъ, ісвунты изобрёли «калькулюсь». Калькулюсомъ навывалась дощечка, или футляръ бумажный, на которомъ съ различныхъ сторонъ надписывали: nota morum, nota linguae, и проч. Этотъ калькулюсь быль главнымь образомъ употребляемъ какъ средство заставить учениковъ говорить полатыни какъ въ классъ, такъ и вив класса; но вивств съ темъ, посредствомъ налькулюса, језунты построили систему взавинаго надвора учениковъ. Исисправному въ чемъ либо ученику этотъ калькулюсь вышали на шею, а этоть замытивь туже или другую ненсправность въ своемъ товарище, вивлъ право передать его последнену. У кого изъ учениковъ переночеваль кальвулюсь, того наказывали. Этоть обычай заставляль учениковь внимательно следить другь за другомъ и калькулюсь оказывался надежнымъ стражемъ школьныхъ уставовъ и тамъ, вуда не проникало око началениковъ и воспитателей. Характеръ ісвуитской дисциплины достаточно виденъ изъ наградъ и наказаній воспитанниковъ. Въ этомъ отношении вамъчательно такъ навываемое декуріонство, по которому лучшіе изъ воспитання ковъ укращались особенными титлами и пользовались особенными привиллегіами предъ своими товарищами. Декуріоны сидівли на особыхъ разукращенныхъ скамьяхъ, ихъ величаят импс-

раторами, сенаторами и проч.; избраніе въ декуріоны было школьнымъ правдникомъ, на которомъ произносились рѣчи; декуріоновъ вёнчали вёнками, имъ, наконецъ, учителя посвящали свои сочиненія. Изъ матеріальныхъ наградъ самою полезною, бевъ сомненія, для бедныхъ но хорошихъ учениковъ было пользованіе квартирой, одеждой, столомъ и всёми учебными пособіями, какъ это было въ бурсахъ. Иногда же учениковъ, подающихъ добрыя надежды, награждали внигами, иконками, врестввами. Относительно навазаній, іслуитская дисциплина была довольно мягка. Тёлесныя наказанія въ ісвунтскихъ школахъ употреблялись только въ крайнихъ случаяхъ, хотя у польсних і езунтовъ при каждомъ удобномъ случав повторялась пословина: «rószczka duch swęty.» И многія шалости, которыя производили језунтскје школьники не только въ школф, но и вив ея, легко сходили имъ. Охота за жидами составляла любимое развлечение изумиской швольной молодежи. Въ подобныхъ поступкахъ своихъ учениковъ і езунты видёли зародыши той великой ревности по въръ, которою они нъкогда, по выходъ въ свътъ, должны были прославить орденъ. Гдъ ни появлялись съ своими школами ісвуиты, всядів вынуждали у правительствъ самосудъ для этихъ школъ; поэтому школьники ихъ составляли въ обществъ какъ бы особое сословіе, за свои проступки не отвъчавшее ни предъ вакимъ судомъ, кромъ своего училищнаго. Городскія власти даже боялись і взунтских школьниковъ. Начальству школь стоило только наменнуть своимъ воспятаннивамъ, что городская власть препятствуетъ ісвуитамъ въ чемъ нибудь, и бургомистру города нельвя было повазаться на улицъ безъ стражи. Нередво језунтское воспитанники, соединившись съ толпою черни, производили ужасные безпорядки. Они нападали на дома иновърцевъ, разоряли и ихъ молитвенные домы, позволяя себв при этомъ просто баснословныя безчинства. Если въ городъ, кромъ ісвунтской школы, была еще диссидентская, то ісзувтскіе школьники вели съ нею постоянную непримирнмую вражду. Много терпёли отъ ісвунтских школь наши древнія братскія школы. Но особенно терпёли отъ нихъ протестантскія школы; ихъ просто разоряли.

Для возбужденія въ обществъ вниманія въ своимъ школамъ, ісвунты считали необходимыми для своихъ школъ частыя школьныя церемовін и драмматическія представленія. Эти школьныя церемонів чрезвычайно дійствоваль на воображеніе вакъ народа, такъ и воспитанниковъ. Вотъ какого рода были эти церемоніи. Въ тотъ день, въ который стекалось въ церковь множество народа, по улицамъ города движется такая картина: впереди вдеть на тріумфальных волесницахь повзія, окруженная музами и поэтами; за нею следуеть элоквенція, сопровождаемая ораторами; потомъ вдетъ натура со множествомъ животныхъ и растеній, далье следовала группа учениковъ, представляющая пятую главу апокалнисиса; за неми шле соным дъвственниковъ, мучениковъ и пр. наконецъ, на огромной колесници вдеть Римь. Если прибавимь къ этому множество цвътовъ натуральныхъ и исвусственныхъ, хоругви, флаги, мулреныя вадписи, мувыку, песни, барабанный бой, то для насъ не поважется удивительнымъ то явленіе, что весь городъ, жителя оврестных мёсть, самые иновёрцы въ попыхахъ спёшнля на эти зрълища. Подобныя перемоніи были весьма разнообразны; онъ не ръдко сопровождались драмматическими представленіями. Но драмматическія представленія и сами по себ'є были въ ходу въ ісвуптскихъ школахъ. Для этого въ школахъ устроялись домашніе театры иногда же просто въ влассахъ, бевъ всякихъ вулесъ, ученикамъ довволялось разыгривать діалоги, комедін и проч.; когда предметь представленій брался изъ священной исторіи, то эти представленія разыгрывались даже въ храмахъ. Самымъ интереснымъ предметомъ представленій для іевунтовъ быль қакой дибо эпизодъ изъ исторіи борьбы ихъ

ордена съ диссидентами. Въ драмахъ такого рода ісвунты старались проводить въ общество тъ пользу ихъ видовъ. Чтобы составить понятіе о драматическихъ представленіяхъ, разыгрываемыхъ польско-ісвунтскими щкольниками, приведсмъ вкороткъ содержаніе втораго дъйствія одного изъ таковыхъ, представленія ваго въ 1640 году въ Калишъ. Предметъ этого представленія борьба ісвунтовъ съ ересями.

Явленіе І. Монархи Европы поняли всю гнусность козней еретических я выражають сожальніе о томъ, что покровительствовали ереси.

Явленіе II. Орденъ раскрываетъ предъ монархами во всей наготъ козни ереси.

Явленіе III. Европа и римская церковь благодарять орденъ ва то, что окъ вырваль ихъ изъ пасти ереси.

Явленіе IV. Разбъщенная ересь съ яростію бросается на орденъ.

Явленіе V. Она вовстаеть и противь неба, но ниспроверглется ударами моднін.

Явленіе VI. Отроки, сивняя друга друга, воспівають побіду ордена надъ ересью.

Явленіе VII. Римская церковь, торжествуя эту побъду, и на будущее время просить у ордена іслунтскаго защити отъ ересей 1).

Воть тѣ основныя начала и порядки, которыми характеравуется ісвуютская педагогія <sup>2</sup>). На эту-то педагогію устремиль свой вворь и Петръ Могила, задавшись мыслію завести въ Кієвѣ высшія школы.

<sup>1)</sup> Духь христіанина 1868—31 г. октябр. от. І, стр. 118.

э) Руководствомъ при составлении очерка ісвунтской педагогіи была «Нуstorya szkół w Koronie i w wielkiem xięzstwie Litewskiem» Jozepha Lukaакамиста t. I. sir. 262—273.

Было бы, конечно, несіраведнико говорить, что Могила пізакомъ пересадиль въ Кієво-богоявленское училище јевунтскую педагогію не только оъ ел вившними прісмами, но м духомъ; всі зациствованія Моциды мет педагогіи ісвунтской ограничивались лишь формами, которымъ сообщался другой духъ и характеръ. Объ этомъ ясно говорять памятники нашего древиващаго училища. Изъ викъ нелька не видіть, что какъ основатель академін, такъ и дальнійшіе пресминки его въ светильсь къ началамъ иностранной, и особенно иновірной недагогіи, но съ благоравумною осторожностію вводили ихъ въ свое училище.

После преобразованія Петромъ Могилою Богоявленскаго училища, оно скоро обратило на себя общее вниманіе православнаго юго-вапада Руси; въ стени ртого училища спетать всё молодые люди, ищущіе просвещенія; чрезъ это училище Кіевъ становится главнымь, и, до появленія въ Россіи другидъ высшихъ учебныхъ заведеній, единственнымъ центромъ высшаго просвещенія во всей Россіи. Соответственно своему внутреннему росту, наша древняя школа постепенно получаетъ новыя названія. Петръ Могила назваль ее коллегіей, а при Петръ І она названа академіей, котя и существуя подъ именемъ коллегіи, она представляла собою повднейшую академію. Будучи богословскимъ учебнымъ заведеніемъ, древняя Кіевская академія не забываетъ и прочихъ отраслей знанія, но воздёлываетъ по возможности всё такъ называемыя гумманныя науки.

Какими же началами и порядками характеризуется педагогическая діятельность древней Кіево-могиляно-заборовской академіи? Въ отвіть на этоть вопрось мы представамь очернь во 1-къ дидактической, во 2-къ дисциплинарной стороны въ древней Кіевской академія 1).

<sup>1)</sup> При изложенія педагогія древней Кієвской академін, нельфя не по-

Превняя Кіевская академія состояла изъ восьмя влассовъ. Такими были: фара (она же и аналогія), инфима, грамматика, синтансисъ, повзія, реторина, философія и богословіе. Въ низшемъ классв (фарв) учили читать и писать не только на славано-русскомъ, но и на латинскомъ и на греческомъ языкахъ. Этотъ влассь быль собственно влассомъ преготовительнымъ. Съ теченіемъ времени онъ получиль названіе аналогіи и тогда онъ соотретствоваль незшему грамматическому влассу језунтснихъ шволь: въ немъ преподавались первоначальныя грамматическія правила, краткій катихизись, начатки арифистики и ивнія 1). Въ бытность ревторомъ академіи Георгія Конисскаго, въ аналогіи полагалось ученику разбирать русскую річь по частямъ грамматики - учить свлоненія и спряженія, общія правила о частяхъ ръчи и родахъ именъ <sup>2</sup>). Относительно метода преподаванія въ этомъ влассв Георгій Конесскій велёль учителю читать въ влассв вниги на латинскомъ язывв для упражненія въ чтеніи, «силу же правиль русскимь языкомъ внушать, спряженія и склоненія выучивать съ формованными цёлыми

жальть о скудости древившихъ ся педагогическихъ памятниковъ. Уцьлывшіе письменные акты нашей академін не восходять равьше 80 годовъ 18 выка; почему все первое стольтіе педагогической діятельности нашей академін остается довольно темнинъ. Митрополить Кісвекій Евгеній отчасти объясилеть причину недостатка педагогическихъ памятниковъ, относящихся къ коллегіальному періоду нашей академін. Онъ говоритъ, что всё училищныя учрежденія вводились и утверждались въ древней академін обыкновеніемъ, безъ всякаго пясьменвиго уставъ. (Опис. Кіево-Соф. собора приб. стр. 225). Не пябя возможности писать полную исторію Кіевской педагогін, во недостатку надлежащихъ матеріяловъ, мы представнить на основаніи болже крунныхъ и довольно полныхъ педагогическихъ памятниковъ, общій очерьъ си. Источник ми при очеркі дидактики для насъ будуть служить учебники и учительскіе конспекты, въ которыхъ высказаны всё методы и пріемы преподаванія каждой пауки. Для очерка диспильны будуть служить главними источниками инструкців, въ которыхъ прединсиваются правила поведенія студентовъ.

¹) ART. Kies. ARAZ. T. I, № 13.

<sup>3)</sup> AET. Kjes. AERA. T. II, № 28.

речьми». «Въ этомъ же классе, прибавляеть онъ, должны быть частыя визерциціи и овкупаціи; пром'в того, ученика всачески нужно пріучать въ правописанію не по учебнику, но на практивъ 1). Нельяя не видъть, что занятія въ этомъ плассь съ теченіемъ времени значительно условились. Въ 1798 году. въ силу синодальнаго увава, по ноторому первые четыре власса совратились на три, власст аналогія получиль названіе низнаго трамматического класса. Въ невшемъ грамматическомъ классь учели сокращенному катихизису съ приличными объясненіями на русскомъ явивъ, чистописанію, правописанію и россійской граммативі. По предмету изученія латинскаго языка въ этомъ классъ преподавались начальные правила грамматики этого явика савдующимъ методомъ. Ученнювъ заставляли прочитанное учителемъ въ классъ выучивать дома наизустъ, а потомъ навначались письменныя упражненія какъ влассическія, тавъ и домашнія, состоявшія въ калинграфіи и дектовкъ на русскомъ и латинскомъ языкахъ и въ составлении простейшихъ переводовъ русскаго языка на латинскій и обратно. Ученики низшаго грамматическаго класса, кромъ грамматики изучали и другія оломонтарныя науки: имъ излагались начатки арифистики о числахъ и о первыхъ четырехъ правилахъ исчисленія, сложенін, вычитанін, умноженін и отчасти діленін, преподавалась (ветхозавътная) священная исторія, а изъ всеобщей исторія сообщалось: накое государство съ накого времени существуетъ, вто быль его основателемъ или первымъ царемъ и родословіе россійских государей. Изъ гоографін училя введеніе въ эту науку, гдв сообщалось понятіе о географін, разъяснялась форма вемли, указывалось разділеніе ся на части, разділеніе частей земли на государства, означались границы Россійскаго государства, пространство и разделение России. Въ этомъ классе

<sup>1)</sup> Tanb me.

преподавали, но большей части, студенты богословскаго класса 1).

Изъ пласса фаны, въ которонъ полагалось учеться ве менъе года, (если ученивъ поступаль въ академію бевъ хорошей домашней подготовки), ученикь пореходиль въ мифили. Въ этомъ класей продолжин пвучать начатое въ фарк; къ прежнить занятіямъ ученяновъ здісь прибавлянсь частые переводы съ строгинъ грамматическимъ разборомъ. Но самымъ главнымъ предметомъ изучения считалась грамматера латенская Альвара. Оъ этого класса, какъ видно изъ конспекта 1759 г. 2), начинали побуждать ученивовь говофить полатине, по те стёснями яхъ нальнунюсемъ. Во времена Иринея Фальковсваго 3) въ нафимъ, получивиней название среднаго грамматическаго класса, новторянся собращенный катиковись, взучалось практически правописаніе, продолжалось наученіе священной исторів. По матичекому жвыку учились доманывив разговорамъ, проходили вторую и третью часть Альвара, назначались упражнени въ переводать съ одного замка на другой-въ начаяв года съ русскаго на латинскій, а въ воний съ латинскаго на русскій, по арпометикь вь этомъ классь научаля правила именнованныхъ часель, дробей простыхъ Ħ ACCAMENTAL. ввадратимът и нубичнить чесель, по географія получали овъденія о разделеній всёхь государствь по провинціямь, или округамъ, о томъ, каная въра въ невъстномъ государствъ господствующая, я вавая только терпима, какая гдё столица, жавъ титулують государя, сволько во есемь государстве жителей и сколько воевной силы (?), познаніе о качествахъ вемли и произведениять Российского государства. Изъ исхория всеоб-

<sup>1)</sup> ART. Kies. Aug. t. IV, N. 7.

в) Акт. Кіев. Акад. т. 11, А. 23.

<sup>\*)</sup> Акт. Кіев. Акад. т. IV, № 7.

щей прочитывалась вся древняя исторія 1). Читая «показанія» пройденнаго въ втомъ классѣ, можно подумать, что здёсь чрезвычайно много сообщалось свёдёній; на самомъ же дёлѣ на наждый отдёль науки доставалось лишь по нёсколько слокъ, такъ какъ въ низшихъ классахъ сообщались ученику самыя общія нонатія по извёстной наукё.

Третій классь назывался грамматикой. Вь этомъ влассь обращено было преимущественное внимание на изучения грамматическихъ правилъ; въ немъ почти оканчивалось изученіс грамматикъ: латинской, греческой и славянской. При изучени: грамматики, ученикамъ задавались очень часто письменныя упражненія для лучшаго усвоенія грамматическихь правыль; во что особеннаго было въ этомъ класев сревнительно со двума низшими влассами, такъ это то, что ученику вменялось въ непременную обяванность говорять полатини, особенно въ шисле. Мы находимъ свидътельства, что во времена Георгія Новисскаго въ влассъ грамматива ученики слушали латинскія регули, преподаваемыя на латинскомъ изыкв безъ неревода на русскій, равнымъ образомъ дёлали разборъ грамматическій полатини же. Для перевода пазначались: евангеліе Кастеліона и Лангіевы разговоры; кром'в того, различные септенців латинских писателей выучивались учениками наизусть 2). При этомъ на каждый урокъ назначалось ученикамъ грам: матики выучить нёсколько латинских первообразных слова изъ корнеслова латинскаго. По катихизису, арисметикъ, географін я исторія въ этомъ влассь учениви варимались только нотвореніемъ пройденнаго въ премняхъ нлассахъ въ тёхъ ведахъ, чтобы «дать более времени для заратій латинскимъ языкомъ». Синтаксимою оканчивались нившіе влассы въ

<sup>1)</sup> Tamb me.

<sup>2)</sup> ART. Kies, ARSS. T. II, No. 28.

древней академіи. По требованію Коннескаго, въ синталсимі такъ должны были ученики знать грамматику, «чтобы въ Альварів ничего невразуміваемаго не оставалось для нихъ» 1). Особенное вниманіе обращалось въ этомъ классів на изученіе такъ называемаго краснорівчиваго синтаксиса (syntaxis figurata ornamenta), по которому ученики синтаксимы должны были говорить и составлять задачи на латинскомъ язывів не только грамматически правильно, но и краснорівчиво. Для перевода въ этомъ классів назначали исторію Сульпиція и письма Цицерона. Въ классі, по приході учителя, вмінялось ученикамъ читать евапгеліе на латинскомъ языкі, которое учитель должень быль объяснять полатини же. По свидітельству Иринея Фальковскаго, въ синтаксимі совершенно выучивали, кромі грамматинь, краткій катихивись, географію, ариеметику и исторіи священную, всеобщую и русскую 2).

Къ низшимъ влассамъ древней Кіевской академіи должно отнести, такъ называемую, «русскую школу», отврытую при академіи нъ 1803 году. Въ этой школѣ обучались дѣти, окававшіяся неспособными къ ученію въ латинскихъ школахъ (такъ назывались вообще классы академіи) 3). Учреждая эту школу, академія имѣла цѣлію приготовить въ ней учителей въ народныя школы, также священно-и-церковно-служителей; почему программа наукъ въ этой школѣ, равнымъ образомъ ходъ и методъ преподаванія въ ней, были приспособлены къ этой цѣли. Эта школа имѣла три класса. Въ первомъ классѣ положено было научить чтенію и письму славянской йечати, чтенію россійской печати, чистописанію русскому, пѣнію обиходному по нотамъ и краткой россійской грамматикѣ. Курсъ этого власса

<sup>1)</sup> Тамъ же-

<sup>3)</sup> Akt. Kies. Akag. T. IV, № 7.

<sup>3)</sup> Эга школа, между прочимъ, была мъстомъ исправления воспитанииковъ, провинившихся въ чемъ инбудъ. Акт. Кіев. Акад. т IV, 🖋 3,

ованчивался въ одинъ годъ. Въ 2-мъ классв учили праткую священную исторію, кратвую всеобщую исторію и географію всеобщую в русскую, ариеметвку и пасхалію. Курсь этого класса продолжался два года. Въ 3-иъ власев русской шволы учили: праткую логику и раторику россійскую, о должностяхъ человъка и гражданина, пространный катихвяксь, руководство къ чтенію священнаго Песанія, уставъ церковний, изучаемий по большей части практически. Курсъ этого власса провод-MARCA ABA FOLA, A RYDC'S YTEBIA BO BCENS BLACCANS DYCCKOR MIKOлы-пять льть. Въ эту школу принимались ученики, имъющіе отъ 8 до 18 літь и даже старіе. Учителями въ этой школь, по большей части, были студенты философскаго или богосновскаго влассовъ. Для занятій въ наждомъ власев полагалось два часа до обеда и три после обеда. Ученин этой инколы обазаны быле ходить ежедневно въ церковь на всё тре богослуженія, поочередно изъ важдаго власса по три человъка. Изъ этой пеколы довроленось охотникамъ переходить въ самую академію, въ вакой влассь кто оказывался способнымь, котя по невнанію латинскаго языка, который здёсь не преподаважся, это право негогда не могло осуществиться иниче, какъ чрезъ поступленіе ученика русской школы въ самый низпрій классь авадемін.

Мы перечислин предметы занятій въ четырехъ нившихъ влассахъ старой Кіевской академін. Этихъ предметовъ было много, но главнымъ изъ нихъ считался латинскій языкъ. Изученіе этого языка было более живое, чёмъ книжное. Руководствомъ къ изученію его была, какъ мы видёли, грамматика Альвара. Это руководство въ педагогическомъ отношеніи считается теперь прайне неудовлетворительнымъ; оно растинуто, а по м'естамъ написанное даже стихами, прайне трудно для пониманія и изученія. Наша академія, заимствовавъ это руководство у западныхъ школъ, старалась упростить его, выдавая по грамматикъ свои рукописным ленцій и правила. Въ то время, когда Альнаръ жиль во многить европейснить школахъ, она подумиваля о составленів своего грамматическаго руководства. Воть что писаль наставникамъ академій митрополить Арсеній Могаличскій: »повеже вь академів нашей Кіевской отв давних лёть обучають учениють латинскому жыку по граммативі Альвара, ноторая малымъ дітямъ крайне темна, невремумительна, ненорядочна, въ нікоторыхъ містахъ недостаточна, а въ овыхъ премного лишняго вмість, того ради двоимъ грамматическимъ учителямъ нужно приказать, чтобы они изъ новійшихъ авторовъ самомужнійшія регулы выбрали и висвь грамматику составили, а до составленія таковой руководсвоваться граммативою Піврскаго, или еще лучие, изданною въ Парижъ по повелёнію Людовака XIV. 1)

При изучения латинскаго языка въ низникъ влассахъ древней Кісьской академіи, важное значеніе вибли такъ навиваємие »школьние (латинскіе) разговоры«. Въ этихъ разговорахъ, съ замѣчательною послівдовательностію, излагались и преподавляюсь на правтикі всів грамматическія правяла этого языка. Ими мотіли не только научить швольниковъ латинскому языну, но и вообще развить ихъ мыслительния способности. Для насъ важны ті предметы, которые педагоги избирали для этихъ разговоровъ, разно какъ и ті повятія, которыя они сообщали свепиъ патомцанъ. Намъ удалесь вийть однет экземпляръ танего родя школьныхъ (рукописныхъ) разговоровъ, относящихся из нервой половинъ 18 віна. 2) Разговоры начинаются съ тіхъ предметовъ, которые были поближе въ ученику. Первый разговоръ быль объ утревнихъ вещахъ: о поздравленія учителя и товарищей, о времени вставанія съ постели, о надъва-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Библют. Кіево-Соф. рукоп. № 778 стр. 235.

Busafor. Kies. cemus. 36 846.

нін платья, объ умываньи, о завтракі и пр., а потом'я о пікольномъ деле. Въ этомъ второмъ отделе шисления васговоровъ шло дело о прибыти новаго учения въ шиолу, о начати уроковъ, о приготовленін себя въ урокамъ, о сказыванім уроковъ (навзусть) предъ учителемъ, о прилежномъ слушамін уфоковъ въ влассв, о выходе нев прислы, объ совде и вовже принадлежвостявь его, наконець о посмеобеденных занатілек писаных. повторенів уроковъ и о различных упражненіяхт. Такого карактера разговоры нашаусть заучиванись учениками пирвыхъ двухъ влассовъ. Для остальнихъ двухъ влассовъ грамиатива и синтаксимы назначались разговоры иного характера. Прежде всего въ этихъ влассахъ велись разговоры нравственнаго характера: о добродътели вообще, объ источникъ добродътелей, о совершенной премудрости, о страхв Божіемъ, о порокахъ въ различныхъ видахъ; наконецъ, о некоторыхъ вещахъ по естественнымъ наукамъ: садъ, пашеъ, о жатвъ, о стужъ и огив, о дождв, о болвани, о голосв и пр. Эти разговоры важни для насъ темъ, что показывають намъ, какія понятія сообщала швола своимъ малолетнимъ ученивамъ; заучиваемыя воспріничивымъ дітскимъ умомъ, эти понятія были основащи дальнъйшаго развитія ихт. Если обратимъ вниманіе на то, что во вськъ влассяхъ нашей древней школы превмущественно существоваль сократическій методь преподаванія, то намь станеть понятнымъ важное педагогическое значение этихъ разговоровъ для развитія учениковъ нившихъ классовъ. Познакомимся съ самыми разговорами, чтобы ясиве видеть, наснолько работала въ нихъ мысль ученика, и что ученикъ могъ изъ нихъ пріобръсти для себя. Вотъ равговоръ о прибыти новаго ученика въ школу.

- Ц. Заравствуй, Нивита!
- Н. Благодарю, Поливариъ! Отнуда зы идень?
- П. Изъ дому отца моего,

- Н. Что ты несешь?
- ! П. Самого: себя; я присланъ въ вашу школу.
  - Н. Есть ли съ тобой книги?
    - **П. Ифтъ никакихъ, какъ видишь.**
    - Н. Таки ты солдать бези ружья!
- -.: П. Я не буду воевать, а учиться.
- H. Удобиве всть безъ тарелки и безъ ножа, нежели учиться безъ книги.
- Чего еще неямъю, о томъ позабочусь, а между тъмъ разскажи мнъ, какъ въ вашей школъ учатся.
  - Далве идеть разговорь о порядкв ученія влассическаго.
- п. Чемъ начинаете вы свои урови?
- Н. Предметами священными, потому что всякое дело нужно начинать отъ Бога, а особенно въ учени.
  - П. Хорошо делаете; однакожъ скажи, какъ?
- Н. Сперва мы молимся, потомъ поемъ, а после читаемъ священное Писаніе, которое учитель намъ толкуетъ.

Въ разговоръ о приготовлении уроковъ повазанъ самый способъ ихъ изучения.

- П. Какъ ты готовишь урокъ?
- Н. То, что вельно выучить, читаю и твержу громко. Недостаточно прочесть урокъ однажды или дважды, но надобно читать его десять, двадцать и болье разъ«. Въ этомъ же разговоръ совътуется изучать урокъ двумъ товарищамъ вмъстъ.

Очень характерны также разговоры, касающіеся школьной дисциплины. Вотъ разговоръ »о наказаніи«.

- X. Меня, братъ, высъкли; о, когда бы никакого наказанія не бывало!
- А. Ты не напрасно паказанъ; ето слова добраго не слушаетъ, тотъ по заслугъ битъ бываетъ. Подлинно, безъ паказанія никто прямо не учится; потому-то, можетъ быть, латин-

ское слово disciplina (наказаніе) происходить от датинскаго слова discere учиться.

X. Ты правду говорянь; ну, такъ я буду учиться, чтобы не подставлять своей руки подъ линейку и чтобъ не носить ослиных ушей.

Въ разговоръ объ учительской отлучвъ изъ власса очень характерно высказана власть лучшаго ученика (ценвора) надъ товарищами. По выходъ учителя изъ власса, одинъ изъ ръзвыхъ учениковъ, М. говоритъ товарищамъ: »учителя нътъ въ классъ; станемъ, брахцы, играть во что нибудъ,

- А. Молчи, шалунъ; иначе лова поиграетъ на твоей сцина.
- М. Вотъ доносчикъ; о всемъ ли нужно доносить учителю?
- А. Конечно; потому что онъ приказаль мив смотреть за вами.
  - М. А ты на себя не смотришь?
- А. Тише! иначе на тебя лова посмотрить и исцелить твой нетрезвый умъ. Что съ того, что учителя нётъ въ влассё? Богъ всегда и вездё присутствуеть.

Едвали не лучшимъ средствомъ къ развитию ученивовъ служили письменныя упражненія и задачи. Съ самаго нившаго класса учениву вмінялось въ обяванность представлять ежедневно свои письменныя упражненія и задачи. Письменныя запятія ученивовъ не ограничивались одной шволой, но давались и на домъ. Школьныя задачи рішались и писались въ классі, гді подавались учителю, который ихъ исправляль и на другой день въ классі указываль ошибки предъ всіми ученивами и возвращаль по принадлежности, съ приличною похвалою. Для домашнихъ же письменныхъ упражненій учениви иміли особыя тетрадки съ различными надписаніями: labor, liber laborum, содех laborum и проч. Эти труды тоже представлялись учителю на разсмотрівіс. Такія задачки особенно классическів,

служим однеми или средстви из возбуждению соревнования въ ученикахъ. Недовольный своимъ мъстомъ указывалъ товарища, ноторый, по его совнанію, не по праву заниваль м'ясто выше его, въ такомъ случай писалась задачка «de lóco». Иногда письменныя упражненія, или задачи, ученним представлями учятелю съ тэкъ, чтоби за нихъ получить нёпотовое матеріальное обеспечение. На управоних тетрадах, писанних ніев-CREME INCOMPRANT, COTO TARIS BARRICE; O XAROTO, OGS ODGACTO, о сепосаже, о сегочи и пр. Кромъ нашей дверней школи едра не гав можно встратить подобныя явленія. Бедность и нужда вастандами ученина съ малыкъ лётъ думать о преняванія себя себственивни трудами. Чтобы эти опоры имали севьезное вначеніе и не были шалостію, было положено наказаніе конкурренту, не выиграниему сцора; такого штрафоваля твит, что ваставиями его выучить наизусть нёсколько вовабуль латин-CRHX's 1).

Выли и другія средства у нашей старой школы въ возбужденію въ ученивать окоты въ ученію. Соревнованіе, которое служить едвали не главнымъ рычагомъ въ человёческой жизнедёлтельности, было возбуждаемо нашею древнею педагогіей въ самыхъ разнообразныхъ формахъ: оно лежало въ основанія всего устройства школьной общины, оно проникало вей нерядки и пріємы при школьныхъ занятіять. Чуть телько дита поступало въ школу, оно видёло въ своей новой семьё старшину вът свояхъ товарищей и сверстниковъ, цензора и авдиторевъ. Цензоръ обязанъ былъ смотрёть за чистотою и тишиною въ классё, до прихода учителя, а обязанностію авдитора было выслуживаніе уроковъ у ввёренныхъ ему учениковъ и объясненіе имъ того, чего они изъ ваданнаго урока не понимали.

<sup>1)</sup> Эквекупій и окупацій о́нашів «вь теждень» не менёе 6. Акт. Кіевск. Ака. т. 2, 🚜 9.

Подобною властію обывновенно облекались ученики, заявившіє себя усийками въ наукахъ и благовравіємъ. Нивто изъ ученивовъ не быль свободенъ отъ выдаванья авдитору заданнане урока. Существованіе авдиторовъ выгоняло изъ головы ученика всакую мысль о возможности скрыть незнанів урока: авдиторомъ урокъ, отивнавшая степень знанія ученика въ заданномъ урокъ, давала учителю возможность достаточно слёдить ва степенью прилежанія и усибховъ каждаго изъ учениковъ, сколько бы міхъ не было въ его классъ, давала возможность, притомъ, скоро открывать способньёшихъ и прилагать особыя старанія о слабъйшихъ.

Мы видели, какъ въ древняхъ братскихъ школахъ отличали лучшихъ изъ учениковъ. Въ Кіевской академіи школьное мёстнячество также было развито. Самые дучшіе изъ учениковъ (авдиторы) занимали мёста поближе къ учителю и назывались сенаторами, а неавдиторы назывались общикъ именемъ роријиз. Скамън школьныхъ сенаторовъ нерёдко окрашивались имою враскою, чёмъ прочія. Всякому воспитаннику естественно котёлось выбиться изъ втой общей массы и объявить себя « homo novus». Что значило для дитяти сказать урокъ предъ равнымъ ему товарищемъ, который въ тоже время являлся неумолямымъ оффиціальнымъ лицомъ? Могло ли молчать его самолюбіе, хотя бы то и дётское?

Выслушиваньемъ авдиторскимъ не оканчивалось дёло съ заданнымъ урокомъ; учитель, обыкновенно, повёрялъ цекаганія авдиторовъ, спращивая самъ учениковъ. Худой отвётъ ученика, отмъченнаю въ эрратё знающимъ, вмёлъ худыя слёдствія какъ для авдитора, такъ и худо отвётившаго ученика; и авдиторъ и ученикъ, неправильно имъ отмъченный, наказывались, —авдиторъ лишался сенаторскаго мёста и званія авдиторскаго и нивводился «во первобытное состояміе». Эти неочастине случаи были сильнымъ побужденіемъ для всёхъ учениковъ тверже й

сознательные готовить уроки, съ другой стороны, были горькими уроками для авдиторовъ совёстно исполнять свою обазанность. Немаловажное значение въ развитии ученивовъ низшихъ классовъ придавала наша педагогія такъ навываемому «калькулюсу». Кальнулюсь-выдумка ісвунгской педагогін, заимствованная нашей авадеміей, имваь назначеніе заставить учениковь волею или неволею изучить въ совершенствъ латинскій авыкъ, для чего положено было школьнымъ уставомъ каждому ученику говорять полатини какъ въ классъ, такъ и вив класса 1). Ученику, начиная съ власса грамматики, говорившему не полатыни, или сказавшему какую нибудь фразу хотя и полатыни, но противъ грамматики, или же произнесшему, наконецъ, какое либо неприличное слово, такому ученику вышали на ниею 3) калькулюсь Провинившійся, замётивь туже или другую неисправность въ своемъ товарище, имель право передавать калькулюсь сему последнему. У вакого ученика переночеваль калькулюсь, того наказывали. Содействуя изучению латинскаго явыка, калькулюсь имбль свои дурныя стороны. Во первыхъ, изъ за калькулюса могли возникать враждебныя отношенія между воспитаннивами; такъ вакъ калькулюсъ всегда носился скрытно, то каждый школьникь должень быль смотрёть на всяваго изъ тевоихъ товарищей, какъ на врага: потому калькулюсь лешалъ ученика всякаго дружескаго довърія къ товарищу. Во вторыхъ ученикъ, получившій калькулюсь, для того, чтобы сбыть его, по необходимости долженъ былъ различными средствами вводить своего товарища въ искушение, а вийстй съ тимъ и самъ должень быль оставлять свои прямыя занятія, и другимь ившать заниматься уроками.

<sup>1)</sup> Особенно авдиторы обязаны быле вседь говорить полатини. Инструкція Рафанла Заборов. VII. Ак. Кіевск. Академ. т. II, 💉 4.

а) Особенно дайстивтельными средствоми ка этому мога быта калькулюсь для учениковь наимних классовь. Калькулюсь вышали на шею за три ошибки въ латвискомъ языкъ. Ак. Кіев. Акад. т. П. № VII, пунктъ.

Въ нашей древней академів въ назшихъ классахъ были въ ходу и другіе не менве интересные школьные обычаи: Бывали случан, что каждый классь раздёлялся на деё половины, греческую и римскую. Лучшіе изъ воспитанниковъ носили почетные титулы, по которымъ этимъ ученикамъ давались особыя права и преимущества предъ прочими. Объ половины занима да въ влассъ отдъления скамьи, надъ которыми обозначено было надинсью, какая скамья которой сторонь принадлежить. Баллы, получаемые воспетаненномъ ва отвяты, считались принадлежь ностію той половины, въ которой числелся ученикъ, равнымъ образомъ и безчестіе, полученное членомъ извівстной партія, относилось въ пълому обществу, въ воторому принадлежаль ученив. По окончанів наждой неділи, отмітки й вообще балны свладывались, и та половина учениковъ, которой сумиа балловъ всвиъ ся членовъ была больше, занимала почетныя скамьи подъ надинсью: «pars remana». Въ каждомъ классв быль диктаторъ, обыкновенно первый ученикъ, который не принадлежаль ни той ни другой сторонъ пласса; ученивъ, почтенный званіемъ диктатора, сидёль особо отъ прочихъ учениковъ и имваъ право продавать свои баллы любой изъ спорящихъ сточ ронъ. Этотъ обычай чрезвычайно возбуждаль соревнование между учениками; каждый старался быть исправные и для своей собственной пользы, и во избежание неприятностей со стороны своихъ товарищей.

Прошедши низніе, или грамматическіе влассы, ученикъ поетупаль въ средніе классы, которыхъ было два: поэвія и реторика. Эти классы были очень ваманчивы для учениковъ низшихъ влассовъ во первыхъ потому, что съэтихъ только классовъ собственно начиналась изучаться наука въ полномъ смыслъ; во вторыхъ и потому, что ученикъ съ этихъ влассовъ имълъ возможность заявлять свою ученость даже внъ школы своими виршами и ораціями. Само общество съ своей стороны начинало внимательнье относиться къ ученику съ техъ поръ, когда онъ поступаль, но крайвей мере, въ поэтическій классь. Наше общество прошелінаго віжа не чувло было наввных ваглядовь на некоторыя нау наукь, на поэзію по превидществу быль у него взгладь напвини. Оно понимаю повзію вакь испусство занимательно сларать вирина, эпиграмии и пр., а многда просто фолусничать формами поэтическими: общество вильло въ поэзім не болье, кака забаву: почему отъ школи оно ожидало, кром'в нолезныхъ наставленій. и пріятних развлеченій. И наша древняя школа, если въ кавой наукь, то въ наукахъ словесныхъ принесла дань своему времени; навакой правдинет церковный, гражданскій, или семейный не обходился безъ вирши, или панигирния школьного. Но войдемъ въ тв влассы, гдв преподавались словесныя науми и посмотримъ, съ какимъ запасомъ нознаній выходиль въ обшество ученикъ изъ этихъ классовъ. Разсмотримъ сперва классъ поэзія, а потомъ влассь регориви 1). Вотъ насколько сваданій о предметахъ и методахъ преподаванія въ нінтическомъ классь. Въ бытность ректоромъ авадемін Георгія Конноскаго, въ поэтическомъ классъ положено было повторить изъ граммадени врасноръчивый синтаксись, зариматься переводомъ писемъ Цаперова и пройти науку о періодахъ съ граниатическимъ разборомъ. Для изученія самой ноэзін прочитывалась просодія съ подробнимъ показаніемъ всёкъ правидь ударенія, которыя подготовляли ученика къ легкому подбору рисмы, TATALECE HORBELS O CTEXAXE DASHARO DOAS, HORSOLELECE HOSмары стиховь на латинскомъ, польскомъ и славанскомъ языкахъ; зайсь же изучали отчасти троны и фигиры 3). Во времена

<sup>1)</sup> Первоначально позаія в реторива предодавались въ одном влассь, въ однит годъ; но съ половини XVIII в. эти науки проходились въ двухъ отдівліних влиссихъ, въ которыхъ курсъ продолжался по году, а въ реторивъ даже учились изовда по два года.

<sup>\*)</sup> ART. Eigege, ARRI. C. H. Nº 23.

рентерства Самунла Миславскаго, но требованию митрополита Арсенія, Академія представила следующее описаніе ванячій въ бласоб норзін, нли «срекотворной науки». 1) Положено being udocorio her prammethen upotomobeth, notone weters о фигураль, котория чаще встрёчеются въ стигахъ, делбе о стопать. Все это толговалось въ началь года чревъ изсацы сентябрь, овтябрь, ноябрь, толковалось не одинь, а два разе. 2) Толкуя оную, (т. е. просодію) положено было назначать на экоорцини и обсунація сомме логкіе стихи, можку темъ (только по большей части сопращенную) показывать рессійскую поввію. З) По прошествів упомонутыхь місяцевь, VICHERAND REPORTED EPOTEO O TROUBED IN OUTPORED IN BY CHOрюсти протолновать ихъ: «ибо невъдая опыхъ, не возможно никания образомъ нанъ латинских, такъ и россійсних сти-MORE THEFATE A MANE COMMENTED. 4) HA POCCINCROMS ASMED CTHEN, а на матинскомъ «pia desideria» 1) читать и разбирать по тропамъ и фигурамъ, вениъ всегда (?) надобно нодражать. 5) На всяную сединку велёть учениками сколько кто можеть, выучить септенцій выбранній шеха и оныя важдой субботы наизусть HIDEAL VEHTCLEMS FOROPHTL» 2).

Въ этомъ описанім достаточно выскаванъ порядокъ занятій въ поэтическомъ классѣ; но здѣсь изучались, кромѣ поэвін, и другіє предметы. Болѣе опредъленно описываетъ занятія учениковъ поэтическаго класса Ириней Фальковскій: въ этомъ классѣ (говорить онъ), учатъ пространному катихивису съ переводомъ латинскимъ, латинской просодіи количественной въ стихахъ, поэвіи россійской и латинской, періо-

Тавь называние руковыние сборники различники правознениями.

<sup>\*)</sup> Рукоп. сборн. Кіево-соф. библ. № 178.

пологін, тропологін, объ нвобрётенін и украменін-изъ риторики Ломоносова, читають книгу о должностиль человёка и гражданина, двустишія Катона о нравахъ, занимаются составленіемъ подражаній лучшимъ писателямъ и стихотворцамъ, притомъ учения сочиняють стихи собствениме латы латинскіе такъ и русскіе разнаго рода и продолжають разговаривать податини. Учения этого же класса слушали уроки въ 4-мъ географическомъ и историческомъ влассв, гдв проходилась последняя часть всеобщей исторіи и малематическая геоrdadia. Usb vecto-natemathyecrnyb haveb vechere hobbie, vcпрвыйе вр вриметических классахь. Учелись алгебре, изъ которой выучивали начальныя действія, о дробить и квадра-TAXE; OTH HOSHARIA ONE HOLYGARE BE TARE HASHBACHOME HUSшемъ влассъ чистой математики. Но учениям поовія въ одних же годь могли проходить и высшій классь чистой математики, гдв ованчивалась алгебра и геометрія 1). Вотъ кругъ предме-TOBS, CS ROTOPHINE SHRROMERCA YTCHERS BE HISTRICCIONS RIRCCE. Чтобы видеть удобиве съ одной стороны ту сумиу сведений, которую ученикь получаль въ этомъ классъ, равнымъ образомъ и карактеръ преподаванія въ этомъ классь, повнакомимся, котя въ общихъ чертахъ, съ учебникомъ по главному предмету въ этомъ плассъ-пінтивъ. Мы избираемъ для этого учебнивъ, относящійся въ врёлому возрасту нашей древней академів,въ 1735 году 3). Въ предисловін въ этому учебняку повторяется древняя пословица, что эпоэты раждаются, а ораторами дълаются« 3). При всемъ томъ, (продолжаетъ уче бневъ), это вром-

<sup>1)</sup> ART. Kics. ARSJ. T. IV. Nº 7.

<sup>2) »</sup>Praecepta de arte poĕtica in usum Roxolenae iuventuti in alma ac orthodoxa Kiiovo-Mohilo-Zaborowsciana Academia tradita et explicata.« Pyr. Kies. Ar. r. III. 91. 12.

<sup>3)</sup> Cap. I. § 1.

денное испусство можеть усовершаться чрезъ упражнение и трудъ. Главною задачею повзів поставляется въ этомъ учебникъ --- учить и нравиться чрезъ подражаніе дъйствіямъ человъчеснить, которыя служать матеріей поваін.« 1) Самая наука начинается всчисленіемъ различнаго рода стиховъ съ покананіемъ, въ чемъ кантый няъ выхъ состоить и чемъ блинъ отъ другаго отличается. На каждый стихъ приводится ивсколько примеровъ или изъ влассическихъ поэтовъ-Виргилія, Горанія и др., вли же сочиненных саминь составителень учебника, ваквии были стихи, въ которыхъ воспівался Кісвъ съ Вористеномъ и т. под. Всв примвры до Стефана Яворского вриводились на латинскомъ или польскомъ явыей и весьма мало на русскомъ. Со временъ Стефана Яворскаго, когда «Кіевскій Парнась « обогатился поэтическими произведенізми на отечественномъ явинъ, примъри по большей части приводились на славано-русскомъ явыкъ.

Говоря о различныхъ видахъ и формахъ поэтическихъ произведеній, <sup>2</sup>), (что составляєть прикладную часть пінтики), разбираемый нами учебникъ говоритъ о поэмѣ, эпопеѣ, комедіи, трагедіи, трегикомедіи, объ эмблемахъ, надписяхъ въ самыхъ разнообразныхъ формахъ и проч. Относительно расположенія и изложенія этотъ учебникъ ничѣмъ почти не отличался отъ учебника по пінтикѣ временъ Петра Могилы <sup>8</sup>).

Вообще учебники по пінтикъ въ старой академіи не очень казисты. Они страдаютъ неопредъленностію понятій и излишнею растянутостію; части учебника не связаны между собою необходимою свявью и размъщены произвольно, такъ что одна

<sup>1)</sup> Cap. 1. § III.

<sup>1)</sup> Cap. V. §. I.

<sup>3)</sup> Си. рув. Кієво-соф. библ. № 42.

часть не служила подготовною для другихъ частей, короче: учебники поэтические не были системами стройными, по сборинками различныхъ правиль е стихосложение. Съ другой стороны, въ каждемъ изъ правиль пінтическиять видна претенвія
ня »курьевность» 1), почему вся вінтическая наука въ нашей
древней янадеміи можеть казаться наукай о »курьевахх«. Журьевныя, мелнія и замысловатыя стохотворенія были очень любимы въ нашей древней академіи.

Если вникнуть въ симсиъ этого рода произведений, то ORRECTOR, TO OHE GALLE HETEND HENNY, RRED ANTORNO BUDDELL кою; все дёло ограничавалось при ихъ составления механическамъ сплетевјемъ однозвучнихъ словъ и вообще напулною замисловатостію. Такого рода эпиграммы и акростихи, въ избитев плодняжиеся у нашихъ школяровъ. Этого рода поэтических произведеній насчитывалось ез учебникахь чрезвичайное множество съ самыми разноображными формами; произведеніями подобнаго рода наша древняя школа старалась похвалиться при всякомъ удобномъ случав. Въ этомъ случав древняя академія была живымъ отголоскомъ духа времени и состоянія науви во всей Европ'в въ то время. Но она довольно рано совнала свои недостатки въ преподавании поэзіи и старадась ивбёгать ихъ. Вотъ что говорить Өеофанъ Прокоповичь о всёхъ поэтическихъ курьезахъ: »грубый вёкъ собенно благоговъль предъ этими пуставами и, безъ сомивнія, считаль величайшимъ поэтомъ того, кто умъль трещать этими ребяческими соввучілми. (De arte poët. кв. 11, стр. 85). Лаврентій Горка замічаєть въ своемь учебникі вінтическомь, что DHE CORODATE O RYDICSHOME CHARL HOTOMY TOMERO, TTO CITO BENE благоговъетъ предъ этими пустыми выдумками, а Георгій Конисскій совершенно опускаеть ихъ какъ ненеобходимые.

<sup>1)</sup> Это буквальное выражение пілтических учебникова наших академій.

Мы денье повмемь характерь квучены пован въ старой Кієвской акалемін, осли обратимь винманіе на школьныя экзерпиціи и оккупація ученивова портичернаго видоса, Экверцивін въ поэтическомъ ваяссё были очень часты. Мы нивли подъ руками одниъ сбордивъ ученинескихъ экверцицій, ва нъсколько вурсовъ сряду 1). Темою такихъ упражненій были всегда какія либо правственныя мысли, врятыя нев сочиненій MOCHHEN BLACCHECKEND HECATOLOG, MAN TORCTH HED CRAMOHURIO Писанія ветхаго и новаго завета, особенно исалмовъ. На ати темы первопочально писались или перворамы или подражанія въ стихахъ, при сочинения которыхъ практически подвордиась теорія пінтики. Нередко учитель предлагаль какія либо прозанческія терады мэт кригь, которыя ученикъ должень быль переложить въ стяхи. Въ занятіяхъ подобнаго рода преследовалась главными обравоми форма, при заглавін даждой экверцація быль показань размірь, который должень быть соблюдень въ ней. Писались эти эксердиціи на всехъ употребительныхъ въ то время явыкахъ: латинскомъ, польскомъ, славянскомъ.

Старыя руковием соправили для насъ правила, каними делина были руководствовалься ученики въ занитилъ стихотворствомъ. Вотъ 1-е правило. «Сотиняющье стихи изъ нежимаченнаго предложения делини вов подавить оные (стихи) въ одно время по понедъльникамъ каждой нейбии; 2-е: при сочинения стиховъ нужно особение ваботиться о правильнести метра и подберъ хорошихъ (богатыкъ) риемъ; 3-е: девести метра и подберъ хорошихъ (богатыкъ) риемъ; 3-е: девестинать сочинать стихи наъ своего предложения, но тъмъ ученикамъ только, которые изъ назначеннаго предложения сочинять могутъ, а подавать такие стихи всталь въ одно время—по субботамъ. « 2) Для поощрения въ свиктъхъ стихотворст-

<sup>1)</sup> Руков. бибжіот. Кісво-Соф. № :467.

<sup>2)</sup> Рук. Кієв-Сов. биб. № 486.

вомъ, стяхотворцы разделялесь на нёсколько разрядовъ, смотря по усивамъ. Учениян, заявившіе свое стихотворное испусство самымъ блестащимъ обравомъ, составляли первый влассъ стихотворцевъ, менъе искусные причислялись по второму влассу и т. д. Но вто изъ первовласныхъ стихотворцевъ три раза въ своихъ сочиненіяхъ погрёшаль противъ пінтическихъ правиль, тоть нивводился во второй илассь, а второкласные стихотворим. за столько же погръщностей назводились въ третій классь, и наконець совершенно исключались изъ разрида стяхотворцевъ, пока снова не заявляли своихъ способностей новыми и удовле. творительными произведеніями. Для той же ціли, т. е. для поощренія въ пінтическихъ упражненіяхъ, въ нашей древней школь учреждались такъ навываемыя »вольныя поэтическія общества». Вотъ какъ описывается это школьное общество въ одномъ паматнивъ. «Намъреніе учрежденія вольнаго пінтическаго общества, между прочимъ, состоитъ въ томъ, чтобы членамъ сего общества доставить вовножность чтенія самыхъ лучшихъ внигъ, что приведено въ действіе следующимъ образомъ: общество при первомъ своемъ отврытіи вокупаетъ за 80 рублей 80 хорошихъ книгъ, которыя можетъ предложить для чтенія 80-ти членамъ своего собранія, изъ чего слідуеть, 1) что каждый членъ сего общества долженъ внести въ общую кассу одинъ рубль, если навсегла хочетъ польвоваться чтеніемъ сихъ внигъ; 2) что сколько новыхъ членовъ сіе общество приметь, стольно же долженствуеть купить и новыхъ княгь для чтенія; посему общество составило совіть изь 12 членовъ, для всегдашняго совътяванія о полученін пользы наъ сего учрежденія, а между тімь объявляеть слідующее: 1) всявій ученикт, желающій поступить въ сіе общество, должевъ положить въ кавну общества денегъ одинъ рубль, если навсегда хочетъ пользоваться книгами, либо полтину, ежели на одинъ годъ; сіи деньги можетъ вносить и по частямъ, ежели

нто недостаточен; 2) каждый члень сего общества будеть получать еженедёльно по понедёльникамъ по одной книгъ для чтенія, по порядку, а ежеля свою книгу прежде окончанія недели прочтеть, то можеть у другаго члена, но согласію его, брать другую книгу, а свою ему давать, однако не долженъ некогда давать книгъ сехъ не принадлежащимъ сему обществу ученикамъ 1). Конечно, это общество имъло своею главною целію доставить себе возможность чтенія книгъ, поторыхъ неоказывалось въ академической библіотень, почему названіе его вольнымь повтическимъ не совсёмъ соответствуеть дёлу.

Тавими и подобными прісмами и учрежденіями древняя Кісрская академія поощряла своихъ воспитанниковъ въ пінтичесвихъ занятіяхъ. Но едвали не самымъ сильнымъ побужденіемъ въ подобнымъ занятіямъ было сознаніе самими ученивами той пользы, которую они видели въ стихотворстве. Ученикъ повзіи видель. что ему нужно было выходить на визаменъ съ стихотвореніями не только въ то время, когда онъ быль въ повтическомъ классъ, но и тогда, когда перейдеть въ высніе классы. Нечего говорить о тъхъ случаявъ, когда ученики должны были привътствовать митрополита, академическое начальство и всёхъ вообще важныхъ особъ не чемъ инымъ, какъ стихами. Ни одинъ велякій правднякъ церковный иле школьный, на одни именины покровителей, благодітелей, начальниковь и наставниковь академін, ни одно повышеніе ихъ въ чинв или должности не проходили безъ того, чтобы вопитанники нашей академіи не воспвли этихъ событій стихами. Поэтическое искусство, поэтому, понималось самими ученивами какъ насущная потребность, и всв почти воспитанники древней академіи не только въ школв, но и по выходе въ светъ, пробовали свои силы въ поэтическомъ искусствъ.

<sup>1)</sup> Рукоп. соф. библ. № 489.

Но обратамся въ самымъ произведентямь воститоскить и преннущественно въ тъмъ, которыя выходиля изъ подъ пера учениевъ можноскаго власса; изъ нихъ можно достаточно видъть тъ плоды, которыхъ ожидала инола, употребляя свои труды на ревностное преподавание поэзги. Возьмемъ прежде всего вирши на русскомъ языкъ, какъ болъе понятимя для насъ и болъе употребительныя въ древней анадеміи поэтическіх произведентя. Мы приведемъ инсклаго образцовъ нодобнато рода произведентя изъ ноздитимаго періода анадеміи: изъ нихъ можно видъть, до чего могло развиться можностическое искусство въ нашей древней школъ. Вотъ вирша на воскресенте христово, сочиненная ученикомъ поэзги Николаемъ Пічльговскимъ 1).

1.

Престань, о смертный, сокрушаться, Прерви печалей цёнь своикъ: Настало время наслаждаться Всёмъ нвобиліемъ благихъ.

2.

Пресъвлись бъдствія ужасны: Смерть потеряла страшну власть, Усилія ся напрасны И тщетна вражія напасть.

2

Отвергни суетны заботы И пагубный остави грёкъ, Почій отъ горестной работы, Небесныхъ возмелай утёкъ.

4.

Спаситель нашъ въ сей день отъ гроба

<sup>1)</sup> Рукон. Біево-соф. библ. № 489.

Во славѣ Бомісѣ вовсталь. Развервлясь адская утроба, Онъ силы вражія попраль.

ĸ

Грёховно мало притупилось, Упадшій праотецъ возсталь: Лице Господне просвётилось На всёхъ которыхъ грёхъ связаль.

6

Подсолнечная веселися
О искупленіи своемъ,
И прославлять Христа стремися
Зря въчное спасенье въ немъ.

7

Днесь тормествуеть вся вселенна: Поля, моря, луга, лъса Вся тварь, весельемъ восхищенна, Сорадуется небесамъ.

8.

Ктожь не восчувствуеть пристойных веселій вы сей пресвытый чась?
Кто не воздасть похваль достойных христу умершему за нась?

9.

Пролей, о Кіевъ, градъ спасенный, Молитвы теплы въ небесамъ, Да сотранитъ непривосновенны Въ путекъ вся люди Вымина Самъ...

Изъ стой вирши видно, что изъ подъ нера ученика посзіи меть выходить довольно глядкій и благоввучный стихь, притомъ и назидательный для слушателей. Не нужно забывать при этомъ и того, что приведенная вирша ость школьное упражненіе, отъ котораго требовалось неболіве, какъ строгое соблюденіе правиль учебника.

А вотъ вирша, написанная ученикомъ поввіи не на заданную тему, но свободно имъ взбранную, въ вакаціонное время. По характеру втой вирши можно думать, что она была сочинена для такъ называемато «миркованья», почему она не навначалась на какой либо опредѣленный случай, но годилась на всевозможные случаи, въ которыя «миркачамъ» нужно было сказать стихи.

Всячески ничтоже въ свътъ лучше быти, Яко человъку въ чемъ милость сотворити: Таковый отъ Бога есть въ небеси блажимый И отъ пріемшихъ милость во въки хвалимый. Но азъ отъ кіихъ начну словесъ глаголати За сицевую милость риемы составляти? И кіимъ языкомъ днесь возглаголю слово Ко благости довольно (?) воздати готово? Больше ничтоже, токмо се въщаю вамъ нынъ, Да дастъ всещедрый Богъ въ своей благостыни жизни благополучно проводити лъта, Сохраняя васъ всегда отъ всякаго навъта 1).

Нельмя не видёть, что это свободное творчество ученика поэвів далеко ниже вышеприведенной вирши; тогда какъ первая написана по всёмъ правиламъ искусства, въ послёдной одна только риема, да и та довольно бёдна.

Нигде такъ не высвазывалось поэтическое искусство въ нашей древней академін, какъ въ раздичныхъ приветствіяхъ и новдравменіяхъ воспитанциками ся кісвекихъ архипастырей. Въ особавности служать предметомъ удивленія, по своему рав-

<sup>&#</sup>x27;. · ') Рукои. Ніевси. чемии. биб. № 118.

нообразію, «приношенія» анадеміи своимъ архипастыримъ въ день ихъ именинъ. Имъя подъ руками нъсколько такихъ •принсшеній». именно отъ 1806—17 г. 1) мы короче повнакомимся съ этими, котя не такъ давно вибвинии больное значеніе но уже выпедшини изъ употребленія и нелишенными интереса произведенівми, составлявиними, въ нівкоторомъ смыслів, гордость нашей древней школы. При разсматриваніи этого рода проживеденій, невольно переносишься по временамъ Петра Могилы и много находишь сходства между этими произведсніями и изв'ястемив нами «Евхаристиріономв», поднесеннымв своему благодътелю учениками порвін въ лень Пасхи. тамъ, такъ и здъсь содержаніемъ служать изменія благодарныхь мыслей и чувствованій воспетанниювь въ своимь новровителямъ. Но со стороны правильности языка, стройности и гладеости его «Евхаристиріонъ» кажется дітскимъ лепетомъ въ сравнение съ разсматриваемыми нами подобнаго рода провъведеніями повтическими начала настоящаго стольтів, -- провъведеніями, полными гордаго сознавія многосторонней учености. Въ этихъ последнихъ произведенияъ высказано не одно ноэтическое искусство древней академін; въ нихъ каждая изъ наукъ старалась похвалиться темъ, что въ ней было лучшаго. Для нашей при эти произведенія трир важны, что служать точнъйшимъ показателемъ того состоянія, до котораго могла развиться повнія въ нашей древней школь 3). Въ них высказывались способности не только учениковъ, но и учителей, потому что эти сочиненія произносились не только ученивами, но и учителями, и не въ присутствие только высоко-просвещенных архипастырей,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рукоп. библ. кіевск. семин. л. III, 5. 33-32.

<sup>2)</sup> Сборники, содержащіе въ сеоб нодобныя произведенія, озагдавдивались: «Радостныя чувствованія музь вісяской академін», «Жертва», «Благоговъйная жертва», «Даръ сердецъ», «Благоговъйное жертвованіе сердецъ, отъ юныхъ питомцевъ кісвской академіи», Блогоговъйныя чувствованія, «Жертва благоговъйныхъ чувствованій и пр.

во и при многочисиенномъ собранія тогдашнаго образованнаго общества вісполаго, поторое обывновенно собпралось ят архипастырянь сь повараеленіван. Понятно, что наша дубовная семья BE BRAGGTHMO AND, DABHO ADDOCIC RAND AM AVEODERO TARE H свътскаго сосмовія, могли мграть не маловажную роль сь своным поотическими произведеными въ общественных собра-PISET: INFORM STREET HOURSBELCHISME KOTERS OCCURCIETE IN DESTденеть кълому собранию тв чувства, которыми наполнена была душа каждаго1). Стихотворенія, на которыя мы обращаемъ :винманів читателя, были подносемы авадеміей вієвскому метролюлету Серапіону въ дне его ангела, или же по случаю награждедія его орденами. Со визішней стороны въ сборника этихъ стихотвореній не можеть не воббуждать удивленія прежде всего тнательность ихъ перешиски. Капдое «приношеніе» непременно имело на первомъ листе вакой либо рисуновъ, бевъ сомебнія сділанный воспитанником завадемін. Рисовань, обытновенно, или лице Спасителя или ангеловъ, или музъ, или курящійся вертвенникъ, вли храмы древно-языческіе 2), или ордена и облаченіе митрополята, а въ одномъ сборений даже точный портветь интрополние Серапіона. Кака въ Евхаристиріонь, такъ я въ разсматриваемыхъ нами произведеніяхъ равличныя эмблемы а символическія язображенія были необходимою принадлежностію. Но для намей цёли разсматриваемыя поэтическія произведенія вижить болю интереса со стороны ихъ содержанія. Каждый сборыевъ этехъ проезведеній непременно вийль эпипрафъ нав сочиненій влассических писателей: Виргилія, Горація, Циперона, Овидія и другихъ. Преимущественно выбира-

<sup>1)</sup> Эти сочиненія, обывновенно, произносились на объдахь у митрополитовь, на которыхь присутствовали, кромь учителей, и лучшіс воспитанняви аваденів.

<sup>3)</sup> Одинъ изъ храновъ имѣетъ надинсь: templum immortalitatis. Сбори. 1811 г. руп. Кієвск. сем. библ. № 33.2. .

лись изъ влассическихъ сочиновій такія м'ёсти, которыми можно повровательственное внаманіе митрополита BUDABUTL «юными музами Кісеснаю Атепея». Самий сборникь начинался русской блой, въ которой полагалось не менве лесяти вущетовъ десетистинныхъ. Оди обычновенно писались на вськъ тъхъ язывахъ, которые изучались въ академіи: славянорусскомъ, греческомъ, латинскомъ, французскомъ, нёмецкомъ польскомъ и даже на еврейскомъ явыкв. Кромв одъ, помвщались въ этихъ сборникахъ довольно общирные діалоги и эклоги, а затёмъ помещался длянный рядъ мелкихъ стахотвореній: мадригаловъ, стансовъ, сонетовъ, рондо, эхо, эпиграммъ, акростиховъ въ самыхъ разнообразныхъ формахъ, виричъ и навонецъ кантовъ, которые пелись хоромъ воспитанниковъ академін. Мелкія стихотворенія писались также на различных языкахъ, но большею частію на русскомъ. Оды, по большей части, писались учителями равличныхъ классовъ. Такъ преподаватели грамматическихъ и поэтического влассовъ посали оды на латинскомъ явыев, а преподаватели греческаго, немецкаго, француз-CKATO H HOJECKATO ASHROBI HINCAJU DIE COTUDENIA HA TEXE ASMвахъ, которые преподавали. Мы считаемъ не лишнимъ привести нѣкоторыя исъ этихъ произведеній. Вотъ ода, поднесенная митрополиту Серапіону въ день его ангела учителемъ россійской н натинской поэвін Каллистратомъ Соколовскимъ 1813 года, послъ пораженія Наполеона 1).

> Въ златое для Россін время, Кавъ вровожаждущій тиранъ, Несносно для вселенной бремя, Совсьмъ низверженъ и попранъ, Сердца всёхъ оживотворенцы,

<sup>\*)</sup> Рукоп. Кіевск. семинар. № д. ЦІ, 5. 83—2.

Любовію въ Творцу возженны
Среди торжествъ, среди отрадъ,
Свою судьбу благословляютъ
И царствамъ всёмъ земнымъ вёщаютъ,
Что въ славе Россовъ нётъ преградъ.

Въщаютъ днесь о безпримърныхъ
Дълахъ и мужествъ сыновъ,
Отечеству, Монарху върныхъ,—
О въчной пагубъ враговъ;—
Гласятъ, что укръплялъ такъ длани
Простершихъ воиновъ на брани
Противъ враговъ вознесшихъ рогъ;
Что въ сердце Росссовъ влилъ геройство,
Разгналъ тъму страховъ, далъ спокойство
Намъ истинно всесильный Богъ.

При гласв семъ намъ возвращаетъ
Пріятные днесь солнце дни;
Врата въ чертогъ намъ отверваетъ
Преврасной и златой весны:
Умолья вѣтры всѣ жестоки
И съ горъ стремлятся водъ потоки;
Готовы намъ принесть поля
Полезной влягой напоенны,
Дары богаты драгоцѣнны;
Видъ новый принала земля.

Отрады общія толини Мы чувствуя въ душт своей, И соверцая коль велики Премёны днесь въ природе сей.
Зримъ: умножаетъ нашу радость,
Ліетъ сугубо въ душу сладесть
Богъ, возвращая намъ златой
День ангела Серапіона,
Велика, мудра Аполлома
Съ пріятною для всёмъ весной.

Гласить днесь церковь, что небесный И свётоносный Ангель сей Среди безплотныхъ, гдё чудесный И тихій свёть, гдё царь царей, Чрезъ то намъ славой возвеличенъ, Что вдёсь быль кротостью отличенъ Тамъ онъ и туть превозносимъ, Что вёры, правды быль ревнитель, Вдовицъ и сирыхъ покровитель Въ дёлахъ святыхъ неутомимъ.

Великъ небесный сей святитель
Великъ и ангелъ нашъ вемной,
Мувъ, паствы всей благотворитель,
Кой виждетъ благо, намъ покой,
Кой милосердъ и дивенъ въ правдѣ,
Сіяетъ вротостью въ семъ градѣ;
Въ одеждѣ свѣтлости одѣтъ,
И насъ собой всѣхъ освящаетъ
Премудръ—и насъ всѣхъ просвѣщаетъ
Премудръ—и какъ солица свѣтъ.

Давно уже трубой своею Всёмъ слава громком гласить, Коль прямо добром душею Сей пастырь всёх сердца живить, Колико небесамъ любевенъ Коль неусыпный, всёмъ полевенъ! Коль теплыя мольбы лістъ О благѣ общемъ, и Вогъ внемлетъ, Его мольбы всегда прісмлетъ Творитъ, чтобъ намъ дивился свётъ.

Сей гласъ сердца всёхъ оживляеть, Какъ благотворный дождь съ небесъ И благотворны извлекаетъ У всёхъ насъ слезы изъ очесъ. Такъ, Клія, возвёсти на лирё, Да знають всё народы въ мірё Блаженство наше и покой! Прославь и ты, о градъ спасенный Въ сей день для всёхъ всевожделённый Предъ всей вселенной жребій свой.

Въщайте, что Сераціоны
Велики благъ виною сихъ;
Чревъ нихъ разгналъ тутъ страхи, стоны
Богъ дивенъ во святыхъ своихъ;
Что нашъ святитель подражая
Небесному, и такъ блистая,
Какъ солиде въ міръ подаетъ
Намъ и пасомымъ всёмъ примфры
Любви своей къ Творцу и въры
И купно всёхъ къ нему ведетъ.

О пастырь нашъ неутомимый Бевсмертный по святымъ дёламъ! Пока сей градъ тобой хранимый, И мувъ священный древній храмъ Ты будешь оварять собою, Всё мы (добро нашъ быть съ тобою) Душею будемъ мы благополучны, Пока съ тобою неразлучны, И врагь не можеть намъ вредить.

Таковъ твой жребій, градъ священный Съдиной древности вънчанъ! Таковъ даръ подлинно безцінный Тебі отъ Бога ниспосланъ! Съ тіхъ поръ, купітью какъ святою Ты отрожденъ, тебя рукою Богъ щедрою благословитъ; Въ тебі воздвигнуты, какъ храмы Какъ воскурились енміамы Кто Божінхъ чудесь не зрить?

И днесь, о Кіевъ градъ, колики Къ тебъ ліетъ щедроты Богъ! Коль чудеса творитъ велики Любы своей къ тебъ залогъ! Зри! какъ Серапіонъ въ чудесномъ Днесь полномъ блескъ и небесномъ Снисшелъ къ тебъ и осънилъ; Тебя крестомъ благословляетъ: Его святыхъ сонмъ окружаетъ И лики свътоносныхъ силъ.

Внемли, что онъ тебъ въщаетъ:

- «Святымъ молитвамъ внявъ Творецъ,
- «Отъ сердца кои проливаетъ
- «Всегда твой пастырь и отець,
- «Въ тъ мрачны дни и разъяренны,
- «Отъ вапада, чтобъ помрачить
- «Нашли какъ тучи съверъ ясный,
- «Намъ заповъдаль отъ ужасныхъ
- «Враговъ тебя, градъ, сохранить.
- «Сін враги высокомфриы,
- «Бывъ ужасомъ вселенной всей,
- «И какъ безбожны и невърны,
- «Не уважая алтарей,
- «Стремились съ хищными руками,
- «Чтобъ и въ тебв святие храмы
- «Ограбить и пожрать народъ:
- «Но я и хоръ святыхъ со мною
- «Крестомъ Христовимъ, не собою
- «Невърныхъ отравили рабъ».

И гидра дерзная, ужасна,
Всёмъ угрожавшая странамъ,
Отъ запада днесь не опасна
Подъ сёнію твоею намъ.
Твоеми и святыхъ мольбани
Она растерзана орлами;
И западъ ею обольщенъ
Державу росскую стремился
Затмить, но самъ къ стыду затмился,
Тамъ въ ризу мрачну облеченъ.

Зашло, о западъ, солнце славы Днесь за тебя и невзойдетъ! И мравъ твой славной сей державы Не можеть потемнить: туть свёть, Тутъ солнце праведно сіясть, Монархъ веливій обладаетъ Державой сей; туда воззри! Народъ какъ въ върв утверждаютъ Святители и ограждають Быстропарящіе орлы!...

Всесильный и непостижимый. Единъ Ты чудеса творяй! Отъ всёхъ родовъ всегда блажимый, Судьбу и правду изводяй Россіи, яко свёть полдневный, Храняй сей градъ священный, древній! Сераціона въ вѣкъ храни, Кой нашихъ благь виной толикихъ Примъръ святителей великихъ, И миръ Ты міру низпосли!...

Вотъ еще ивсколько стихотверныхъ произведеній учениковъ поэзіи, написанныхъ по случаю поздравленія матрополита. Эти произведенія ничёмъ почти не отличаются отъ учительскихъ, что, безъ сомивнія, происходило оттого, что ученическія произведенія были исправляемы учителями. Нередко бывало такъ, что учитель прежде составляль для этихъ сочиненій расположеніе, писаль прозой и отдаваль любителямъ поэвін то, что они должны были изложить въ стихахъ 1). Посильными вполнё для учениковъ поэзіи считались такъ называемыя мелкія стихотворенія: рондо, сонеты, стансы, эпиграммы и канты, котя ученики иногда подносили и оды, діалоги, эклоги и пъсни собственнаго сочиненія <sup>2</sup>). Особеннымъ искусствомъ считалось въ этихъ произведенияхъ то, когда изъ начальныхъ буквъ каждаго стиха можно было составить акростихъ имени того лица, воторому это стихотвореніе посвящалось. Мы при-

<sup>1)</sup> Рукоп. Кіево-Соф. библ. № 989. 8) Рукоп. Кіевск. семин. № Д. Т. 83, 1808 г.

ведемъ стихотворенія тёхъ учениковъ поэзін начала нынёшняго столётія, память о которыхъ еще жива у кіевлянъ. Вотъ рондо, написанное ученикомъ поэзів Николаемъ Вилисёвичемъ:

Сколь паства счастлива и мы, О мужъ избранный, Безсмертный славою и честію вѣнчанный! Въ храмъ истинной всёхъ мужъ премудрости ведетъ, О какъ мы счастливы! Нашъ мирно вѣкъ течетъ!

Нашъ мирно въкъ течетъ, премудрый нашъ святитель, Великихъ подвиговъ сей истинный ревнитель Ръкою милости на всъхъ свои лістъ; Печалей чужды мы; нашъ мирно въкъ течетъ.

Нашъ мирно въвъ течетъ, течетъ и процвътаетъ, И новы радости, восторги онъ раждаетъ; Нашъ древній вертоградъ преславно днесь цвътетъ Мы въ счастіи живемъ; нашъ мирно въвъ течетъ 1).

А вотъ «рондо» ученика повзів Ивана Балабухи:

Свётильникъ нашихъ дней, о пастырь несравненный!

Мы предъ тобою стоя въ часъ вожделённый сей,

Вёщаемъ радостью небесной восторженны:

Лей вёчно свётъ на насъ, Свётильникъ нашихъ дней!

Сіяй намъ на пути, ведущемъ къ совершенству Лучами мудрости и благости своей, Веди насъ къ счастію и въчному блаженству, Лей въчно свъть на насъ, Свътильникъ нашихъ дней.

И вакъ божественна ввёзда въ часы священны Вела волхвовъ средь тымы сіяніемъ лучей Веди насъ въ Виелеемъ, о пастырь несравненный, Да внидемъ мы съ тобой, Свётильникъ нашихъ дней».

Но едвали не занимательнъе всъхъ приведенныхъ рондо, рондо Петра Пелехина, написанное въ 1811 г., вогда онъ еще

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyron. Kiescr. cemes. № A. T. 5, 82.

быль воспитанникомъ академіи. Это стихотвореніе, но своему свладу и характеру, написано по всёмъ правиламъ пінтики. Въ этомъ сочиненіи ярко выдается знакомство съ мисологією, которую заставляли изучать учениковъ поэтическаго власса 1).

1.

Цвътетъ нашъ Геликонъ, влатые дни сіяютъ, Спокойство, счастіе Піериды вкушаютъ; Се благо зиждетъ нашъ премудрый Аполлонъ: Играйте музы днесь—цвътетъ нашъ Геликонъ

2.

Цвътетъ нашъ Геликонъ—вездъ живетъ отрада, Ливуетъ юныхъ духъ, блаженствуетъ Паллада, Исчевъ печали мравъ, неслышенъ томный стонъ, Все дышетъ радостью— цвътетъ нашъ Геликонъ.

3.

Цвътетъ нашъ Геликонъ, громъ славы повторяетъ На лицахъ грацій миръ, веселіе блистаетъ, Зефиръ простеръ полетъ, сокрылся Аквилонъ Въ восторгъ вижу я—цвътетъ нашъ Геликонъ.

4.

Цевтеть нашь Геливонь—пріятное виденье! Природа зря сей светь, являеть премененье Повсюду блещеть Фебь, весь раветь небосилонь Красуется весна—цевтеть нашь Геливонь.

б.

Цвётеть нашь Геликонь, эгидомь осененый Твоимь, о пастырь нашь сердцами окруженный, Живи, о ісрархь, живи Серапіонь Да славою во вёкь цвётеть нашь Геликонь 2)!

<sup>1)</sup> Рукоп. Кіевск. семин. № Л. Т, 5, 83. 1811 г.

<sup>9)</sup> Мноологія въ классь поэтическомъ не существовала какъ наука, ни даже какъ трактать науки поэтической; она, обыкновенно, училась учениками «въ немножких» тетрадахъ» При всемъ томъ она нивла важное значеніе въ составленія стиховъ. Фебы, эсиры, вгиды, Минервы, Аполлоны и Аквилоны считалесь необходимими во всякомъ стихотворенія. Ософанъ Прокоповить въ своемъ поэтическомъ учебникъ вийсто мноологическихъ лицъ употребляетъ имена христіанскихъ героевъ. Но мноологія жила, какъ видимъ, въ древней Кієвской поэзів до последнихъ дией ся существованія.

Сборники не обходились безь эпиграммъ, которыя писали почти на всёхъ языкахъ, изучаемымъ въ академіи, исключая еврейснаго. Въ этихъ эпиграммахъ съ восторгомъ и нёкоторою гордостію высказываютъ ученики поэзіи свое поэтическое искусство и отъ лица академіи—свою ученость; сама древность для нихъ не казалась удивительною по своимъ талантамъ.

1.

Ты древность насъ ничёмъ не удивишь собой; Мы славою своей блескъ помрачили твой: У насъ есть Александръ, были ужъ и Плагоны Сократовъ, скажешь нётъ? такъ есть Серапіоны»! Сочинилъ ученикъ поэзім Максимъ Кавчинскій 1814 г.

2

Фебъ свътъ и теплоту отъ огненнаго трона Планетамъ всъмъ лістъ, и Фебъ неистощимъ. Ліются щедро всъмъ дары Серапіона И милостамъ его продъловъ мы не зримъ.

3.

He можетъ Греція возвыситься предъ нами, Когда Серапіонъ нашъ мудрость льетъ рѣками.

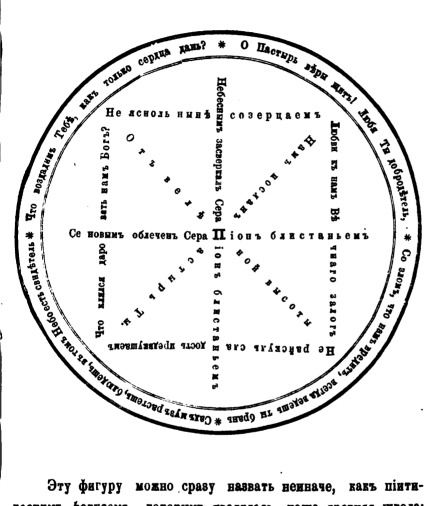
4

Чудимся мы твоимъ, о пастырь нашъ, деламъ, Ты дланію своей касаешься ввъздамъ!»

Мы не будемъ приводить различныхъ стансовъ, сонетовъ и прочихъ мелкихъ стихотвореній, которыя наперерывъ писались учениками на торжественные случаи.

Въ дополненіе нашей характеристики укажемъ на одну изъ поэтическихъ фигуръ '), которыя были необходимою принадлежностію каждаго изъ стихотворныхъ альбомовъ, подносимыхъ митрополиту Серапіону.

<sup>&#</sup>x27;) Рук. Кіевск. семин. № Л. Т. 33. 1810 г.



Эту фигуру можно сразу назвать неиначе, какъ пінтическимъ фовусомъ, которымъ хвалилась наша древняя школа; въ этой фигуръ она хотъла высказать все свое поэтическое искусство; въ ней есть нёчто похожее на акростихъ въ нёсколькихъ его видахъ. Но виёстё съ тёмъ эта фигура есть роскошный вензель митрополиту Серапіону; въ ней поэзія хотъла быть «не только пріятною для уха, но и для глаза» какъ говорить одинъ пінтическій учебникъ і). Подобныя фигуры писались не на одномъ русскомъ, но и на греческомъ и латинскомъ явыкахъ. Нельзя не видъть, что въ подобнаго рода выдумкахъ пінтическихъ достаточно заявляли себя въ нашей школъ средне-въковыя формы научныя, съ которыми не безъ труда разставалась наша древняя школа. Подъ вліяніемъ подобнаго рода теоретическихъ и практическихъ пріемовъ трудно было ученику поэзіи развить въ себъ истинно поэтическій талантъ.

Важнымъ отличіемъ поэтическаго класса отъ прочихъ было то, что съ этого власса начиналось преподаваніе новыхъ языковъ немецкаго и французскаго. Преподавание этихъ языковъ въ академіи началось довольно поздно, въ половинъ 18 въка. Преподавание французского языка введено было въ академии въ 1753 году. Сначала этотъ язывъ преподавался внатоками его нзъ воспитанниковъ Кіевской же академіи. Первымъ преподавателемъ его быль Константинъ Крыжановскій, говорившій на французскомъ языкъ какъ на родномъ. При Самуилъ Миславскомъ особенню процебталь въ академін этотъ языкъ; онъ преподавался природнымъ французомъ Фарнелемъ, нанятымъ академіей по контракту. По этому контракту учитель обязывался всвять желающих учениковь научить корошему францувскому произношенію, правописанію, чтенію и особенно должень быль научить ученивовъ правильно говорить пофранцузски. Но вийстй съ тимъ Фарнель обязывался преподаватъ грамматику французскаго языка на русскомъ языкъ, зариматься переводами

<sup>1)</sup> Не менте интересною фигурой представлялся, такъ навиваемый центральный стихъ (centrious). Онъ обивновение представлялся въ ввадратной формф, раздълсеной на столько меньшихъ ввадратовъ, сколько стихъ заключалъ буквъ. Такой стихъ былъ поднесенъ Елисаветъ Петровитъ «Elisabet mater tibi felix Rossia gaude». Испусство этого стиха состояло въ томъ, что начальное слово его Elisabet, проводи по діавонели квадрата чрезъ центръ съ начальною буквою, читалось но встяхъ направленіямъ отъ центра фигуры. Биб. Кієво-печер. Лав. Ж XI, 92.

съ русскаго на французскій и обратно, преимущественно же научить учениковъ сочинять письма на французскомъ языкъ. Кром'я того, этотъ францувъ формально обязывался въ ввартиръ своей обучать французскому языку двухъ студентовъ, которые могли бы заменть въ последстви самого его 1). Цосле Фарнеля, въ академіи было еще въсколько преподавателей этого явыка природникъ францувовъ. Воспитанняки академін очень усердно ванимались изучениемъ францувского языка. Можетъ быть, это усердіе въ францувскому явыку, въ ущербъ латинскому, было причиною того, что изучение французскаго языка было признано вреднымъ. Митрополитъ Новгородскій Гаврінлъ писаль въ Самуилу Миславскому, что «неблагонамфренеме влоупотребляють знаніемь францувскаго явыка». Въ чемь состояю влоупотребленіе, метрополить не увазываль; но можно думать, что, при посредствъ францувского языка, могли проторгаться въ академію вольтеровскія иден и вообще направленіе энцивлопедистовъ 18 въка. Вследствіе такихъ опасеній влассь французсваго языка быль заврыть въ академін на некоторое время. Но въ ревторство Иринея Фальковскаго этотъ язывъ снова сталь процебтать въ академін. Для изученія его Фальковскій открыль два класса: нисшій и высшій. Въ этихъ классахъ воспитанники академіи изучали въ совершенствъ францувскій язывъ. Тавъ вакъ авцентъ этого языка нелегво давался изучающимъ его, то для этого существоваль особый влассь, влассь правтического изучения языка, въ которомъ преимущественнымъ занятіемъ было изученіе разговорнаго языка.

Гораздо раньше французскаго быль введень въ академін въ кругъ преподаванія нёмецкій языкъ. И этотъ языкъ на первыхъ порахъ преподавался природными нёмцами <sup>1</sup>). Съ те-

¹) Авты Кіев. Академ. т. III, Ж 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акт. Кіев. Акад. т. ІІІ, 🥒 67.

ченіемъ временя, вогда изъ самыхъ воспитанниковъ академіи явились отличные знатоки этого языка, не было нужды въ неостранныхъ преподавателяхъ, и этотъ языкъ преподавался наставниками изъ воспитанниковъ нашей же академіи 1). Впрочемъ, еще во времена митрополита Серапіона, въ началь нынышняго стольтія новые языки преподавались въ академіи иностранцами по найму. Это мы видимъ изъ академическихъ поздравленій этому митрополиту, въ которыхъ французскіе и нымецкіе стихи, составляемые обыкновенно преподавателями этихъ языковъ, подписаны иностранными фамиліями 2).

Въ влассъ реторическомъ предметы изученія нъсколько разнились отъ предметовъ, преподаваемыхъ въ поэтическомъ влассъ, хотя и въ этомъ влассъ ученики не оставляли поэтическихъ занятій. Ученическія занятія въ этомъ влассь становятся уже нёсколько солиднёе, чёмъ въ поэтическомъ. Вотъ какъ описиваются занятія учениковъ въ реторическомъ классъ, въ продолжение двухлетняго курса, въ одномъ конспекте учителя реторики: «въ школъ (классъ) реторики элементы реторическіе, изъ двоихъ первой и послёдней части состоящіе, ученекамъ по русску протолкованы, съ которыхъ они первой части періоды латинскіе исправно слагать, троцовъ и фигуръ силу и употребленіе відать, хрія вавъ самопростійшія, тавъ автоніевы, чрезъ предыдущее, чрезъ положеніе и приложеніе составлять, наконець и эпистолы различнаго содержанія писать по латинску научились, что все имъ, кромъ въ реторикъ содержащихся приміровъ, и другими различной матерія экземпавми потверждено; въ семужъ хрій съ латинскихъ влассиче-

<sup>&#</sup>x27;) Для того, чтобы нивть корошихь преподавателей новвйшихь языковь, древияя Кіевская Академія посылала своихъ воспитанниковъ въ иновфримя училища. Ак. К.св. Акад. т. III, № 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Руков. Кіевск. семинар. № Л. Т. 5. 83. 2.

свихъ авторовъ, такожъ и эпистолъ довольно прочитано съ логическимъ и реторическимъ разборомъ и наизустъ учениковъ выучено и рецитовано было». Этими ванятіями оканчивались за первый годъ первая или теоретическая часть реторики. Въ продолжение втораго года, занятия въ реторическомъ влассъ имъля болье практическій характеръ. Въ это время сначала прочитивались ученивамъ правила и образцы, какъ составлять, посредствомъ соединенія ніскольких хрій, велекую орацію; для чего почти по мёсяцамь читалась и разбиралась вакая нибудь орація изъ Мурета. При этихъ ванятіяхъ ученики реторики «не безъ похваленія элябораціи (упражненія) вивли и въ школьныхъ собраніяхъ говорили». Кром'в того, учитель читаль рыч лучшихъ авторовъ, причемъ требоваль отъ учениковъ отыскивать въ читаемыхъ рёчахъ преподанныя имъ реторическія правила, наконецъ избираль какого нибудь автора, читаль въ влассе и изъясняль съ темъ, чтобы ученики могли сочинять удачныя подражанія ему. Какъ бы въ довершеніе изученія науки реторической, въ видів прибавленія въ реторикв. преподавалась такъ называемая, «ornata periodi structura». Это не что иное, вакъ довольно объемистый сборнивъ выдержекъ изъ лучшихъ древнихъ авторовъ, предназначенный къ тому, чтобы ученики реторики научались писать свои сочиненія не только реторически правильно, но и враснорізчиво.

Кром'в реторики, въ описываемомъ нами классъ преподавались: географія, ариеметика, православное испов'яданіе и отчасти экономія. Но эти посл'яднія науки преподавались, какъ увидимъ, въ довольно ограниченномъ объем'в. Такъ шло преподаваніе въ реторическомъ классъ около 1759 г. 1). Во времена ректорства въ Кіевской академіи Иринея Фальковскаго, кругъ предметовъ преподаванія въ реторическомъ классъ былъ

<sup>1)</sup> ART. Kiesce. ARAZ. T. II, № 23.

въсколько разширенъ. Въ реторическомъ классъ, говоритъ Ириней Фальковскій, преподають изъясненія еванґелій воскресныхъ в правдничныхъ, изъ коихъ воскресныя объясняють по пятницамъ, а праздничныя—въ посльобъденное время каждаго правдника, учатъ россійской и латинской реторикъ, съ объясненіемъ ея на обонхъ языкахъ; для подражаній въ сочинительствъ и упражневій въ переводахъ, читаются лучшіе россійскіе и латинскіе авторы съ реторическимъ разборомъ, притомъ ученики сочинаютъ періоды, хрін, письма и большія латинскія и русснія ръчя, которыя говорять въ влассъ и въ ученическихъ собраніяхъ» 1).

Мы имвемъ возножность подробнве познакомиться съ методомъ преподаванія реторики изъ одного, котя позднійшаго, но обстоятельно излагающаго дёло, документа 3). Въ этомъ документв изложень ходь и методь занятій учениковь реторическаго власса до и после обеда въ такомъ виде: 1) «Учитель ваставляеть кого либо изъ учениковъ читать то мъсто, которое слёдуеть толковать; 2) спрашиваеть того же или другаго ученика, въ чемъ состоитъ сила или содержание прочитаннаго места: 3) потомъ изъясняеть это место самь учитель, лелая нужныя вамічанія для удобнійшаго уразумінія ученивовь, однаво не забивая толкование свое излишними и обременяющими внимание учениковъ распространениями; 4) примътивъ, что учениви понимають толкуемое правило, учитель довершаеть свое толкование разборомь примъровъ, находящихся въ учебники подъ толкуемымъ правиломъ, при чемъ сочиняетъ свой приміръ на это правило, и привазываеть одному или двумъ ученикамъ составлять прим'вры на тоже правило изъ даннаго предложенія. И самъ учитель заключаеть лекцію до

¹) AET. Kiebck. ARAZ. T. IV, № 7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукоп. Кіево-Соф. быбліот. № 175.

объденную». Послъ объда учитель занимаетъ учениковъ разборомъ имитацій на выученныя правила изъ регорики, задавая при этомъ ученикамъ составлять и свои сочиненія изустно. или письменно, если достанетъ времени. Въ нъкоторые же дни ученики исключительно занимались переводомъ Ципероновыхъ рвчей и преимущественно рвчи въ защищение стилотворца Архін, річн въ защищеніе Лигарія по возвращеніи въ римлянамъ, первой изъ такъ называемыхъ филиппическихъ рёчей, наконецъ-переводомъ нѣкоторыхъ рѣчей ввъ Мурета, соблюдая при переводъ строго-грамматическій и регорическій разборъ. Сверкъ того назначалось ученикамъ для чтенія въ свободное время по одной латинской и по одной русской книгъ, смотря по успъхамъ и способности учениковъ. Кромъ влассических упражненій, учитель должень быль вадавать по врайней мъръ двъ вадачи въ недълю на домъ, которыя учитель долженъ быль поправлять дома же, замівчая погрівности учениковъ и выправляя оныя, а при раздачё толновать, где и почему пограшиль ученивь или противь порядка въ сочененіи: или противъ штиля. По окончаніи мёсяца, учитель представляль эти сочиненія въ академическое правленіе при репортів объ успъхахъ учениковъ 1).

Учебники по реторивъ, бывшіе въ употребленіи въ древней Кієвской академін, очень однообразны, не смотря на то, что каждый почти преподаватель реторики не читаль своего предмета по руководствамъ своихъ предмёстнаковъ, но составляль новое руководство. Реторива первоначально раздёлялась на двё или на три части, въ которыхъ говорилось объ изобрётеніи, расположеніи и выраженіи, что составляло такъ навываемые «элементы реторическіе». Собственно же реторику составляли правила составлянія различныхъ рёчей и орацій.

ı) Рукоп. Кіево-Соф. биб. M 175.

Эта последняя часть реторики иногда подразделялась на три меньшія части, по числу родовь річи - доказательной, судебной и совъщательной. Порядовъ чтеній въ учебникахъ реторическихъ быль таковъ. Началу самой науки, обыкновенно, предпосылалась ръчь на латинскомъ языкъ въ ученивамъ реторики, въ которой превозносилось, сколько возможно, ораторское искусство 1). Самая наука начиналась предварительными понятіями о названіи, разд'яденіи, предметь, п'яди и назначенін реторики, что составляло общее введеніе въ науку. Каждый изъ учебниковъ реторическихъ полагаль свою задачу въ томъ, чтобы сдёлать учениковъ реториви ораторами. После предварительныхъ понятій, въ нівкоторыхъ реторическихъ рувоводствахъ помъщалось нъчто похожее на исторію древней греко-датинской литературы; наши древніе преподаватели реторики считали необходимостію повнакомить своихъ слушате-. лей съ Димосоеномъ, Саллюстіемъ, Юліемъ Цеваремъ, Титомъ Ливіемъ, Квинтиліаномъ, Гомеромъ, Виргиліемъ, Гораціемъ, Аванасіемъ Великимъ, Григоріемъ Назіанзиномъ, Василіемъ Великимъ, Кипріаномъ, Осодоритомъ и другими духовными и свътскими писателями. Но свъдъній о произведеніяхъ ихъ слушатели получали очень мало изъ указаннаго трактата учебника реторическаго. Такъ, напр. о Климентъ александрійскомъ, Өеодорить и Кирилль александрійскомъ сказано, что они «inter eloquentes summe viri docti, inter doctos summe eloquentes. 2). Понятно, что изъ этого реторического отдёла ученики могли увнавать только имена знаменитых в писателей и ораторовъ

<sup>•)</sup> Для знакоиства съ преподаваність реторики въ древней Кісвской академія мы по преннуществу будемъ обращаться къ реторическому учебнику, относящемуся къ зрѣлому возрасту академін и принадлежащему замѣчательному педагогу ея, Кулябкѣ. Эготъ учебникъ озаглавленъ такъ: Manuductio ad copiose oquendi scientiam». 1786 г. Рукоп. Кісв. Акад. № л. III, 91.

<sup>\*)</sup> Manuduc. ad cop. lib. 1, cap. III, § 1.

древности, но духъ и характеръ ихъ сочиненій оставался мало навъстнымъ; свъдънія о нихъ сообщались весьма вратко и отрывочно. Собственно реторическая наука начиналась трактатомъ изъ грамматики о составъ различнаго рода предложеній и потомъ періодовъ. Трактатъ о періодахъ излагадся чрезвычайно обширно. Способы для составленія періодовъ предлагались чисто механическіе, какими были вопросы: quis, quid, ubi, cur, quomodo, quando et caeter. 1). Для отличія одного періода отъ другаго, въ учебнив исчислялись всевозможныя частицы, на основаній которых в составлялись «повышеніе н пониженіе» періодовъ. На каждый періодъ приводился дзинный примъръ изъ какого нибудь автора латинскаго и разбирался до слова гранматически и реторически. Лучищим образцами въ этомъ случав были періоды Цицерона и Квинтиліана. На періоды обращалось вниманіе при изученіи реторити горавдо больше, чемь на другія части ея; періоды во всёхь учебникахъ называются «вратами, ведущими въ область краснорфчіл». Изучивши періоды, ученики реторики признавались достаточно способными съ составлению собственных в сочинений. Но прежде, чёмъ задавалясь имъ тема для сочиненій вполн'я самостоятельныхъ, считалось необходимымъ научить ихъ предварительно подражать лучшимъ писателямъ риторамъ; почему, послъ трактата о періодать, въ учебнивь помьщалась глава «о подражаніи» 2). Въ этой главъ говорилось о различных видахъ подражанів; но всв замічанія о немъ насались боліс формы, чімь духа и направленія произведеній, которыя предлагались ученикамъ для подражанія. «Подражаніе, говорить учебникь реторическій, бываеть: 1) когда мы пользуемся мыслію автора, укращая и развивая ее своими мыслями и выраженіями; 2) котда

<sup>&#</sup>x27;) Tanb me, § 11.

<sup>\*)</sup> Manuduc. ad cop. lib. 1, cap. Y. .

употребляемъ въ своихъ сочиненіяхъ цёлыя фразы и обороты извъстнаго автора, съ малеми измъненіями; 3) когда общее предложеніе писателя раздробляемъ на частныя и частнъйшія мысли. По совъту учебниковъ, всякое подражаніе должно быть умъреннымъ, чтобъ чужія мысли не списывались цъликомъ, потому что это не будетъ подражаніе, а кража. Примърами для подражанія служили мъста по большей части изъ Цицерона. Цицеронъ вообще при изученіи реторики пользовался огромнымъ значеніемъ; во всъхъ руководствахъ по реторикъ, относительно подражанія его сочиненіямъ, встръчается такая пословица: «петіпет eloquentem esse, qui ciceronianius non sit».

После трактата о подражаніи следоваль отдель о тропакъ и фигурахъ 1). Этотъ отдълъ регориви врайне утомятеленъ для читателя и едвали быль сколько нибудь полезенъ для изучающихъ реторику. При всемъ томъ, учебники обрашають особенное вниманіе на этоть отдель, почему наивно говорять, что безь внанія троповь и фигурь невозможно и мечтать о томъ, чтобъ быть хорошимъ поэтомъ или ораторомъ. Еще въ поэтическомъ классв этоть отдель изучался въ сопращенномъ видъ; въ реторическомъ же классъ онъ преподавался во всей своей полнотв. Въ этомъ отделе насчитывалось и объяснелось чрезвычайное множество таких троповъ и фигуръ, о которыхъ въ наше время не упоминается ни въ одномъ реторическомъ учебникъ. Всъ виды троповъ и фигуръ снабжены множествомъ примеровъ. Чтобы понять, сколько труда стоило ученику пройти трактать о тропахъ и фигурахъ, обратимъ вниманіе на тоть факть, что однихъ только фигуръ мыслей насчитывалось въ учебнике до 70-ти. Далес, следоваль трактатъ о топическихъ мъстахъ, на основание которыхъ

<sup>1)</sup> Manuduc, ad copios, cap? VI.

можно было строить такъ навываемыя хрік и ракличкаго роди орацін кратвія: повдравительныя, привітственныя, похвальныя, благодарственныя в пр. Для того, чтобы асиве видеть, пасколько ученикъ могъ развиваться отъ изученія орацій, приведемъ одну изъ ученическихъ ръчей, въ которой не мало положено цвиныхъ перловъ реторического праснорвија 1). Эта рвиъ сочинена для поздравленій на Паску. »Паску правднуемъ, паску прешествія нашего отъ временной жизни къ візному блаженству-празднуемъ. И се то первая торжества нынъщняго вина, такиство въ паскъ содержимое. Видимъ то ясно и отсюду, что цервовь пъсне своя нынъпіняя симъ словомъ Пасха аки рясни златыми украшаеть. Воспеваеть бо оную священную, велегласить танественную, пъснословетъ Христомъ Избавителемъ: паска за ны помрень бысть Христось. Какь же не священия, яже двери райскія отверваеть намь? Какь не таниственная, яже отъ смерти нъ жизни преводитъ насъ? Какъ не Христосъ Ивбавитель, яже отъ немли на небо путеводствуетъ насъ? Торжество убо нынашнее пасха есть. Пасха райских дверей отверваніе, паска иного живота вічнаго начало, паска нескончаемаго блаженства нашего забрало. Въ то убо торжество нынь доспывшихь вась по долгу званія моего поздравляя усерднъйше желаю: да паску сію таниственную радостно, многолътнъ вдъ правднующе во гласъ радованія и исповъданія шума. правднующаго, отъ временнаго сего въ вёчному торместву прейдете« 3)

Познакомивши учениковъ съ правилами составленія кратвихъ ръчей, реторическій учебникъ трактоваль о составъ »великой ораціи«. Но прежде изученія сторонъ и частей веливой ораціи, реторика знакомила учениковъ съ различными фор-

<sup>1)</sup> Эта рачь можеть служить образцомы такь называемых вратияхь рачей, сочинением которыхь по превыдществу занимались учения регорики.

<sup>\*)</sup> Pyrou. Kiebcr. araz. M 8. 111. 92.

мами описаній и доказательствъ. Описанія предметовъ назывались »похвалами« этимъ предметамъ (laudes). Въ этихъ описаніяхъ не взображался извістный предметь со всіхь сторонь, но указывались самыя общія свойства предметовь вевёстной сферы. Таковы были: похвала Богу, въ которой исчиследись и описывались свойства Бовін, похвала нев'єстному чеlobbey. Hokbaja těly, shahisme, hayrame, lecame, holsme, keвотнымъ, птицамъ и пр. 1) Такъ какъ эксликія ораціи« имфли главною пелію убеждать и даже эпоражать слушателей, то реторека считала необходемымъ для своехъ учениковъ знакомство съ душею человъческою. Для этаго въ ней существоваль нвыми отдель объ аффектахъ з), вакими считались: любовь, ралость, надежда, страхъ, гивъв, зависть и пр. О каждомъ аффектъ въ учебникъ говорилось, въ чемъ онъ состоитъ и откуда происходить. Но въ этихъ объясненияхъ аффектовъ нътъ строгаго и точнаго психаческаго анализа. Для ознакомленія учениковъ съ родами и формами доказательствъ, развимъ образомъ и употребленіемъ ихъ въ ораторской різчи, въ конпів Detoderecrex Dyrobogctby Hombinasca Bastud Hab Joines TDarтать о нёвоторыхь силогизмахь, въ совращенномъ виде 3). Къ этому иногда прибавлялась первая часть діалектики, которую ученики реторики обязаны были списать и прочитать. но не выучеть. Знавомство учениковъ реторики съ діалектикою считалось приготовлениемъ ихъ въ переходу въ философсеій влассь. Объ нвученім діалектики въ реторик' вотъ что предписываеть академів митрополить Арсеній Могилянскій: »понеже nemo est rethor nisi philosophus, для того другаго года чревъ святую четыредесятницу велёть списать ученикамъ реторики діалектику кратко того авктора, который въ философін,

<sup>&#</sup>x27;) Manuduc. ad cop. lib. II. cap. I-IV.

<sup>\*)</sup> Ibid. cap. II.

<sup>3)</sup> Manud. ad cop. lib. II. cap. III.

толкуется, и, по Свётломъ Воскресенів, тотчасъ начать оную толкованіємь, дабы ученики, отъёклающіе въ домъ на вакацію, могли оную у себё имёть и ея силу по нёкоторой части понимать« 1). Со временъ Прокоповича въ концё реторики прибавленъ новый отдёль о судебномъ краснорёчіи. Оъ тёхъ поръ во всёхъ повднёйшихъ реторикахъ этотъ трактатъ считался необходимымъ.

Наука прасноръчія ванъ русскаго, такъ и латинскаго, не считалась вполев исчерпанною въ реторическомъ классв; она завершалась въ такъ называемомъ влассъ »высшаго датинскаго и россійскаго враснорічія , отврытомъ въ академіи въ конців 18 въка. Не смотря на то, что въ этомъ влассъ слушателями были студенты философіи и богословія, занятія въ немъ мало чемь отличались отъ реторическихь. Вотъ конспекть прочитаннаго въ этомъ классв въ 1814 г. »1) прочитано изъкурса словесности Лагариа объ ораторахъ, прежде Димосеена жившихъ, и о свойствъ ихъ красноръчія; 2) прочитано объ »Ораторъ Цицероновомъ; 3) Повазано различіе между Димосееномъ и Циперономъ въ враснорвчіи; 4) разсмотрвны превосходные писатели латинского языка, процебтавшие въ влатомъ, серебрянномъ и мёдномъ вёкахъ; 5) прочитаны съ переложеніемъ на русскій языкъ и съ аналитическимъ разборомъ Пицероновы річи защитительныя за Манилієвь законь, за Милона, также двъ ръчи противъ Верреса и нъкоторыя противъ Катилины; 6) читались и разбирались нёкоторыя рёчи отцевъ церкви; 7) прочитано изъ руководства къ церковному краснорвчію: о доводахъ, расположенін проповёдей и чистотё слога; 8) студенты сочинали диссертаціи и пропов'яди и въ собраніяхь мёсячныхъ произносили наизустъ« <sup>2</sup>). Въ 1816 г. мы встрёчаемъ въ этомъ влассв еще новые предметы. Вотъ что гово-

¹) Рукоп. Кіево-Соф. библ. ЛF 178, стр. 225.

<sup>\*)</sup> ART. Kiesck. akag. T. IV, N 52.

рится въ конспекто этого года: »Въ классо высшаго латинскаго и россійскаго праснорічія 1) піснь пророка Монсея и вр. мёста свящ. Писанія прочтены и вазаснены по правеламьреторическимъ; 2) прочтени съ объяснениемъ и сравнени съ песнію Монсея, а) похвала Августу Виргилія, в) песни въ честь Иравла, с) оды Горадія и, между тёмъ, показано, что все вышесказанное, сколь ни прекрасно, въ сравнени съ пъснію пророка Монсея—низко; 8) прочтены съ риторическимъразборомъ нёкоторыя слова преосвящ. Платона, Анастасія н Масильона; 4) Прочитано нёсколько главъ »о высокомъ « нвъ Лонгина, съ различными примърами изъ греческихъ, датинскихъ и русскихъ писателей; 6) прочтено съ объяснениемъ изъ эстетики Снедля объ взящномъ, высокомъ, трогательномъ, комическомъ, о генів и вкусв. Наконецъ, переводились и разбирались рычи различныхъ греческихъ, римскихъ и россійскихъ авторовъ 1).

М. Линчевскій.

(Окончаніе следуеть.)

<sup>&#</sup>x27;) Акт. Кіевск. акад. т. IV, № 48.

Въ той же редакців продаются слід. вниги по слідующимъ пінамъ съ пересылкою:

- 1) Историч. книги св. Писанія ветхаго завівта, въ русск. пер. съ евр., М. Гуляева. Ц. 2 руб.
  - 2) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 50 коп.
  - 3) Бесподы сельского священника, 25 бесфдъ. Ц. 50 к.
  - 4) Яковь Косьмичь Амфитеатровь. Ц. 75 коп.
- 5) *Беконъ Веруламскій*, Куно-Фишера (съ портретомъ Бекона). Ц. 50 коп.
- 6) Христіанская наука, или основанія св. герминевтики, творенів блаж. Августина. Ц. 75 коп.
- 7) Динамика вещества, сочин. Вебера, перев. съ нъменкаго. Ц. 50 коп.
  - 8) О чинъ православія. Ц. 50 коп.
- 9) О переводъ св. Писанія на славянскій языкв. Ціна 20 коп.
  - 10) Библейская хронологія. Ц. 60 коп.
  - 11) Императорь Осодосій. Ц. 30 к.
- 12) Историческое обозртние богослужевных книгь. Ц. 60 воп.
  - 13) Польская грамматика. Ц. 30 к.
- 14) Императорь Юстиніань и его заслуги для церкви. Ц. 50 коп.
- 15) Сочиненія студентов Кіевской духовной Академін. Т. І. Ц. 1 руб.
  - 16) Михаиль Керулларій. Ц. 50 к.
  - 17) Софроній патріархи іврусалимскій. Ц. 40 в.
- 18) Ученіе св. отцевь подвижниковь о благодати Божіей. Ц. 50 к.
  - 19) О времени крещенія св. Ольги. Ц. 30 к.
- 20) Кіевь сь его древнъйшимь училищемь—академією. Два тома. Ц. 3 р.
- 21) Философія отцест и учителей церкви (періодъ древних апологетова кристіанства). Ц. 2 р.

- 22) Кто быль первый митрополить кіевскій? Ц. 25 к.
- 23) Дневнике протојерея И. М. Скворцова.
- 24) Ветхозавътная исторія, его же. Ц. 60 к.
- 25) О боюслужении правосл. церкви, его же. Ц. 75 к.
- 26) О видажь и степеняжь родства, его же. Ц. 40 к.
- 27) Изслидованів о Талмуди. Ц. 50 к.
- 28) Очерки быта древних вереев. Ц. 70 к.
- 29) Сборнике изв лекцій бывших в наставников Кіевской дух. Академіи, архим. Инновентія, прот. И. М. Скворцева, П. С. Авсеньева (архим. Өвофана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 3 р. 50 к.
- 30) Пятидесятильтній юбилей Кієвской духовной Академіи, 28 Сентября 1869 года. Ц. 1 р. 50 к.
- 31) Голось правды, или слово подолянина кь собратьямь-католикахы, жителямь западныхы чуберній Россійской Имперіи. Кіевь. 1870 г. Ц. сь пересыякою 1 руб.
- 32) О Богослуженій воскресном и праздничном вы совдиненной церкви Англіи и Ирландіи. Кіевъ. 1870 г. П. 30 воп.
- 33. Книга для назидательнаго чтенія. Изданіе второв. Ц. 1 руб.
- 34. Апокрисись Христофора Филалета, вы переводъ на современный русскій языкы. Ц. 3 р.
  - 35. Сборнике статей для народных школе. Ц. 50 к.

Печатано по опредёленію Совёта Авадемін. Исправляющій должность Ревтора, ординарный профессорь. Авадемін, Д. Поспьжось.

Digitized by Google

### ТРУДЫ

# RIEBCKOŇ ZYXOBHOŇ AKAZEMIN.

### 1870.

#### СЕНТЯБРЬ.

|             | Charles the same of the same o |           |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Содержание: |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | стр.      |
| I.          | Книга пророка Іеремін. Річн 12—14; гл. XX.<br>XXII XXIII. (Переводи си еврейскаго.) -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 129—144   |
| II.         | Протоколы васъданій Совета Кіевской духовной Академіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1-44      |
| Ш.          | Польскій пропов'ядника XVII в'яка і евунта Оома Млодвяновскій (продолженіе.). А. Мацьевича.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 501-534   |
| IV.         | Педагогія древних братских школь и пре-<br>имущественно древней Кіевской Академіи М.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 535—588.  |
| V.          | Изъ чтеній по Веткому Зав'йту. С. Сольскаго.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 589 - 640 |
| VI.         | Блаженный Августинъ какъ психологъ. К. Сквор-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 641—696.  |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |
| VII.        | Творенія бл. Іеронима. (Переводъ съ латинскаю.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 129—144.  |
|             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |

RIEBЪ.

Въ Типографіи Губерискаго Управленія.

Подписка принимается пренмущественно ВЪ РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ; а также въ Москвъ у внигопродавца А. О. Оерапонтова, въ Петербургъ у книгопрод. С. И. Литова.

Цъна за годовое изданіе журнала (12 кн., не менъе 15 печат. лист. каждая) 6 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 4 руб. 50 коп.

По той же цѣнѣ можно получать «ТРУДЫ» за 1869 годъ. Оставшіеся въ редавцін эвземпляры «Трудовъ» за первыя девять лѣтъ (1860—1868) продаются по три рубля съ пересылкою.

Прна отдельной вниге «ТРУДОВЪ» 50 коп. съ перес.

Въ той же редакціи можно получать «ВОСКРЕСНОЕ ЧТЕНІЕ», еженедёльный журналь, съ XXVIII (1864—63) года предназначенный для народнаго образованія, и преимущественно для сельскихъ школь. Цёна за годовое изданіе текущаго (ХХХІІ) года (начинающееся съ Пасхи) и прошедшихъ ХХХ, ХХХІ и ХХХІІ годовъ 4 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 3 р.

Въ той же редакція нродаются по уменьшенной цівнів экземпляры «ВОСКРЕСНАГО ЧТЕНІЯ» за первыя 30 літть существованія журнала. Имівются въ продажі слідующіє годы: І (1837—38), ІІ (38—39), ІУ (40—41), У (41—42), УІ (42—43), УІІ (43—44), Х (46—47), ХІ (47—48), ХІІ (48—49), ХУ (51—52), ХУІІ (53—54), ХУІІІ (54—55), ХІХ (55—56), ХХ (56—57), ХХІ (57—58), ХХІІ (58—59), ХХІІІ (59—60), ХХІУ (60—61), ХХУ (61—62), ХХУІ (62—63), ХХУІІ (63—64), ХХУІІ (64—65), ХХІХ (65—66). Ціна за эвзем. каждаго года съ перес. 2 руб. Выписывающіє единовременно не менію 10 экземпляровь «Воскреснаго Чтенія» прежнихь годовь платять только по 1 р. 50 к. за экземплярь и получають безплатно «УКАЗАТЕЛЬ къ 25 годамъ Воскреснаго Чтенія. Ціна Указателю отдільно—50 коп.

## ПОЛЬСКІЙ ПРОПОВЪДНИКЪ ХУІІ ВЪКА ІЕЗУИТЪ ООМА МЛОДЗЯНОВСКІЙ.

(Продолжение).

Художественный характеръ проповёдей Млодзяновскаго образовался подъ воздёйствіемъ на него двухъ силъ: съ одной стороны традиціонной силы проповёдническаго обычая, проповёднической, такъ сказать, моды; а съ другой стороны— столь же крёпкой и могучей силы воочію совершавщихся предъпроповёдникомъ фактовъ, и произведеннаго ими въ проповёдникъ настроенія.

Подъ первою силою мы разумѣемъ то художественное направленіе, которое приняла польская проповѣдь съ XVII-го вѣка. Ко времени Млодвяновскаго оно успѣло уже настолько утвердиться въ Польшѣ, что сдѣлалось одною изъ необходимыхъ принадлежностей религіовно-бытовой жизни шляхетскаго общества, а потому обязательною нормою, которой неуклонно долженъ былъ слѣдовать всякій проповѣдникъ, побуждаемый къ этому требованіями общественнаго вкуса и характеромъ своего собственнаго образованія. Къ втому же времени-успѣлъ уже выработаться тотъ типъ польскаго проповѣдника или казнодаюм, который игралъ немаловажную роль въ религіознобытовой и общественной жизни Польши XVII и XVIII вв. и черты котораго не разъ рисуетъ Млодзяновскій въ своихъ проповѣдяхъ.

Мы уже болёе или менёе знаемъ, въ чемъ состоять и подъ какими условіями образовались главныя и существенныя черты этого своеобразнаго художественнаго направленія польской проповёди.

Съ одной стороны проповёдникъ, для поддержанія постояннаго вниманія слушателей въ своей річи, должень быль держать въ неослабномъ напряжении ихъ любопытство занимательностью и замысловатостію изложенія своего предмета. Ко времени Млодзяновского польское общество дотого было уже пріучено въ подобнаго рода пропов'вдническому изложенію. что стало холить на казанье, какъ на нёкоторого роля релегіозное представленіе, въ которомъ надівялось найти обильную пишу для развлеченія. »Ходять люди на казанье, -- говорить Млодвяновскій въ одной своей проповёди, для того только, чтобъ послушать. Какая обыкновенная доля казнодзжевъ? — такая, какая, не говоря о многомъ другомъ, выражается поговорною: im z ust, a sluchaczom mimo uszy szust. Ходять люди на каванье. чтобъ только послушать«. 1) »Есть между людьми обычай, говорить въ другомъ мёстё Млодвяновскій, -- послушають сначала одного вавнодебю, потомъ идутъ въ другому, чтобы попробовать, который изъ нихъ больше имъ понравится • 3). Поэтому отъ проповеднива требовалось, чтобы онъ всегда говориль что нибудь новеньное, занимательное. »Вы иногда жалуетесь, -- обращается разъ Млодзяновскій въ своимъ слушателямъ, - что тотъ или другой всендвъ вавнодейя нивогда ничего новенькаго не скажеть: »ксендже казнодебю, о чемъ вы говоряли на прошломъ казаньи?«-Объ адъ!---А теперь о чемъ?-вать что нибудь новеньное!...« 3). Если проповъдникъ не имълъ

<sup>&#</sup>x27;) I, 242-243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I. 246.

<sup>8)</sup> IV, 548-549.

настольно таланта, чтобы во все продолжение своего казанья держать въ постоянномъ напряжения любопытство своихъ слушателей, когда слово его не было, какъ говоритъ Млодвяновcrië, vigilans verbum, тогда слушатели самыми явными внаками выражали свое невнимание въ такому проповъднику: они начинали или разговаривать между собою, или стрёлять главами то сюда, то туда, или просто погружались въ пріятный сонъ. Въ своихъ проповедяхъ Млодеяновскій довольно часто жалуется, хотя почти всегда въ шутливомъ тонъ, на вышеупомянутые знаки, которыми слушатели такъ уже явно и непредично ваявляли свое невнимание въ казанью, неимъвшему занимательности. Такъ, объясняя разъ виденіе Іезекіндемъ поля съ человъческими костями, Млодяяновскій говорить: »Господь Богъ нашъ привель разъ Ісзекіндя на широкое поле, которое было наполнено множествомъ человъческихъ костей, какъ бы после веливато побонща, и сваваль Господь Ісвекінлю: эговори жъ немъ казанье«. Трудно противиться Господу, трудно не говорить назанья, когда Господь Богъ приказывает»: эговори казанье«. И началь къ нимъ свою проповедь Iesereuль: Ossa arida, audite verbum Domini. А чтожъ, казнодзъя Іезекіндь, доволенъ ли ты остался этими своими слушателями? Видно, что доволенъ... Ісвекінль такъ думалъ себв: »несравненно лучше говорять проповёдь въ этимъ костямъ, преподавать слово нравоученія этимъ мертвымъ головамъ. Потому что изъ живыхъ головъ на одну нападетъ лихорадка и она трясетъ собою, показывая этимъ, что ей вазанье не по вкусу, но при этомъ забывая, что трясти такъ сильно собою опасно, ибо больная голова можеть какъ нибудь разшататься. А другія головы иногда слишкомъ уже бывають благосклонны въ проповъднику; желая какъ бы похвалить то, что говорить ксендвъ вазнадебя, онв въ дремотв постоянно навлоняются въ низу и какъ бы обращаются съ такими словами: »хорошо вы гово-

рвте проповёдь, всенже казнодзёю. « Какъ уже тамъ ни говорить проповёдникь, это другой вопрось; но дёло въ томъ, что вы слишкомъ ужъ плохо слушаете. Иныя же головы во время проповеди стреляють главами.... И при этомъ встати припомнить то, что нёкогда свабаль воролевскій казнодзёл всендзь Фабрицій 1): »когая вотрётатся между собою главами ten и ta, ten m tq 2) m cmotpath apyrb ma apyra, to budgeth tentatio ... « А по польски знаете что значить ten-ta-tio? -- Повторию -- знаете TTO Takoe ten-ta-tio?—Искушеніе... Воть почему Ісвеківнь octarca condine hoborete cromm medibimu chumaterame 3). Въ другомъ мёсть, объясняя слова Івсуса Христа, сваванныя Пресвятой Дъвъ: quid mihi et tibi est, mulier?-- ито мив и тебъ жено?-Млодзяновскій говорить: »Эй, Господи, употреби какое нибудь болве скромное и болве сдержанное слово; ввдь въ Наваретв ты иначе умвль говорить въ своей матери... Отчего же такъ скоро перемвниль свое обхождение съ нею? Потому ли, что имвешь уже другихъ, воторые за тобою следують, пріобрёдь уже себё последователей, такъ о своей матери уже и неваботишься? О, не такъ! Господь Богъ нашъ любиль вазнодовиство, а потому ему неправилось, (какъ и намъ людямъ того же званія), когда во время пропов'єди разговаравають. Чтожь онь делаеть? Воть говориль Господь проповёдь, народъ сбёжался, всё цыць; какъ вдругь пришла бы Пресвятая Дева, начала бы трактовать съ Госполомь о постороннихъ предметахъ, начала бы во время пропореди равговаривать и твив отрывать Господа отв слова ученія. Поэтому Христось и сказаль ей вышеприведенныя слова, чтобы она ему не мішала« 1) По поводу словъ Евангеліа: appropinquantes, ut av-

<sup>1)</sup> Ісзунтъ Валентинъ Гроза Фабрицій быль придворнымъ пропов'ядникомъ польскаго кдроля Сигизмунда III.

Этотъ и эта т. е. мужчина съ женщиной.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) I, 174.

<sup>4)</sup> III, 55-56.

dterunt..., Млоденовскій говорить: »не приходили на казанье Госнодне съ главами, чтобъ посмотреть другъ на друга; не приходили съ явикомъ, чтобы болгать на вазаньи Христовомъ или чтобы одно въ назаньи, именно что понравится, признавать хорошимъ, а другое что неповравится считать дурнымъ; не приходили также и съ руками, чтобы подавать каканье Христово словно кумпанье то тому, то другому, какъ будто оно TOALKO RE HEME OTHOCHTCE: HO HDEKOLEJH TOALKO CE VERME: ot avdierunt. « 1). Tarie me namere rousie na neshumanie cayмателей въ проповъдямъ висказиваеть Млодзановскій и въ CABAYROMICME REDUCTIVE OFFICE CHORS TERCTOME ALS ROTODARO OFFE вель слова очереднаго евангелів: facta est tranquillitas magna (и бысть тишита велія) 2), — ввангелія, въ поторомъ разскавивается о бурв, постигшей апостоловь во время плаванія по морю, между тёмъ навъ Інсусь Христось въ это время спавь: »Не буду я сегодня говорить вазванья. Почему же это? А потому, что Господь Інсусь Христось спить, закрыль глаза, не смотрить. Но это совсёмъ неуважительная причина: ибо это вначию бы служить Господу только для вида. Ну, такъ нотому я сегодня же буду говорить казамыя, чтобы не разбудить Господа Інсуса, не наместь Ему безпокойства, не прервать Ему сва. Но и это не причина, потому что сегодня звонили HA RREALDS 3), NOTE H BY MAJNE ROJOROJETERY, HO BOG ME BBOенли, да и по людамъ видно (за что слава Богу), что звонили, и однако этотъ ввонъ не разбудилъ Господа Інсуса; не разбудиль его также громовой шумъ и грохотъ самихъ даже нор-CREXT BORHE: ipse vero dormiebat, -- SHAVETE, HE PAROVALLE CO

<sup>&#</sup>x27;) I, 256.

<sup>2)</sup> Mate. VIII, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Предъ началомъ казанья обывновенно звонили въ колокольчекъ, для того чтобы заблаговременно дать знать присутствовавшимъ въ костелѣ о томъ, что нифеть быть говорено казанье и тѣмъ возбудить ихъ внаманіе.

и мое казанье. Въ такомъ случай я приведу такую причину, которая имбеть больщое вначение для самого уже казнодабя. Какъ это говорить ваванье, когда Господь Інсусъ спить? Увида, что Господь Інсусъ спить, а проповъдникъ говоритъ слово, ихъ милости (т. е. паны), да и простаки, начнутъ и себъ спать во время проповёди, вслёдствіе чего у проповёдника можеть пропасть всякая охота продолжать казанье. Неосновательно, однакожъ, и по этой причинъ прекратить слово, но лучше бы поступить такъ, какъ поступили ученики Господни: suscitaverunt Eum, - ohn pasoyanne l'ocnoga Incyca. Ito ohn сдёлали для примёра, чтобы всёхъ тёхъ, вто спять на вазаные разбуживать; тымъ болые, что спящіе такимъ образомъ не важнёе Господа Інсуса, котораго апостолы Господни разбудили: suscitaverunt Eum. Такимъ образомъ, коть я и сказалъ, что сегодня не буду говорить казанья, но видно прійдется таки говорить, хотя впрочемъ свромно, тихо, шопотомъ, потому что Господь Інсусъ спитъ. « 1) Говоря противъ обнаруженія слушателями столь явныхъ внаковъ невниманія въ безъннтереснымъ и незанимательнымъ казаньямъ, Млодзяновскій хлопочетъ, впрочемъ, не столеко о себъ, сколько вообще, въроятно, вовстаеть противь укоренившагося въ польскомъ обществъ обычая въ отношении въ проповъдникамъ. Что же касается лично самого Млодвяновскаго, то какъ онъ самъ свилътельствуетъ, онъ немогъ пожаловаться на подобное невниманіе въ нему его слушателей. Воть какъ онь говорить объ этомъ, объясняя въ одной изъ своихъ гомилій первый стихъ очереднаго евангелія. »Attendite—слушайте. Віроятно вы думаете. что я заметиль кого нибудь разговаривающимь во время проповеди и для того чтобы остановить его, говорю: attenditeслушайте внимательно? Я хочу оговорить подобное напомина-

<sup>1)</sup> II, 826-827.

ніе: я долженъ подражать Господу Інсусу Христу, а онъ въ нынёшнемъ евангелін говорить: attendite—слушайте.« » Attendite. Утёшаю проповёдниковъ: не печальтесь, если васъ слушають иногда съ неохотою и не съ большимъ вниманіемъ; ибо и самъ Христосъ долженъ былъ вовбуждать своихъ слушателей. Но я немогу жаловаться на моего слушателя, ибо постоянно вижу его attentum внимательнымъ въ слушанів; по-этому и нехочу польвоваться правомъ возбуждать его.« 1)

Желая пріобрѣсть вниманіе слушателей, наждый изъ проповѣдниковъ ломалъ голову, чтобы выдумать что нибудь новенькое, занимательное и замысловатое з). Всѣ эти черты проповѣдническаго изложенія опредѣлялись харавтеромъ того умственнаго воспитанія и образсванія какъ слушателей, такъ и проповѣдниковъ, тѣхъ умственныхъ, такъ сказать, привычекъ и
слабостей, которыя вошли въ плоть и кровь польской интеллигенціи съ тѣхъ поръ, какъ іезунтскіе коллегіумы и академіи
сдѣлались единственными почти разсадниками просвѣщенія по
всей Рѣчи Посполитой. Схоластическое остроумничанье—вотъ
болѣе общее названіе того главнаго способа, которымъ польскіе казнодзѣи старались интересовать своихъ образованныхъ
слушателей. Это остроумничанье выражалось въ вндѣ такъ
называемыхъ концептовъ (выдумокъ).

Млодзяновскій неуклонно слёдоваль требованіямъ современной ему проповёднической моды. Въ своихъ проповёдяхъ онъ не разъ ясно даетъ замётить, что онъ готовъ быль всёми мёрами удовлетворать прихотливому вкусу своихъ слушателей. Тавъ, въ приступё къ первой своей проповёди, которая произ-

<sup>1)</sup> I, 351-352.

<sup>2)</sup> II, 411.

несена была въ Люблинъ, въ присутствии членовъ трибунала, и текстомъ для которой были взяты слова очереднаго евангелія (въ недълю Оомену); рах-vobis миръ вамъ-Мледвиновскій говорить: «По обычаю вошло въ обязанность, чтобы гость непремънно разсказываль какія небудь новости. После привътствій н взаимных лобызаній, порвый вопрось въ гостю: а что тамъ слышно? вавія новости? Чувствую, что и я гость на этой каоедрѣ; поэтому и я буду говорить новости: турецкая война прекратится, московскія завоеванія остановятся, казацкая горпость присмиртеть, домашніе наши раздоры и несогласія инченть. Но отпудать я все это внам? Знам хорошо и достовърно; потому что все это вышло не только изъ истиниаго и постовърнаго источника, но отъ самой истини-Христа, ноторый сказаль рак vobis. А не обманеть же нась это извёстіе? Не обманеть, если заслужимь это привытствіе исправленіемъ своей жизни и взаемнымъ одолжениеми (слово короткое, но многознаменательное). Съ своей стороны я предложу одинъ способъ пріобрётенія мира и покоя, доказывая въ настоящемъ казаньи. что справодивый трибуналь, справодивый судь доставляеть покой отчинвъ. Пусть это будеть ad majorem Dei gloriam » 1). Или воть, напримъръ, какъ начинаетъ Млодаяновскій свое казанье на праздникъ непорочнаго зачатія Пресвятой Дівы Марін. «Ловольно уже я наговориль вамъ старыхъ вещей; свяжу еще что нибудь новенькое. Многіе изъ васъ сейчасъ же въроятно подумають себъ: «еще ничего не сказаль этоть казнодеть, а между томъ увърдетъ насъ, что уже много наговориль старыхъ вещей. Действительно, это новая мода, — начиная казанье, сразу же провозглашать, что уже довольно наговорено старыхь вещей». Но я все таки утверждаю, что я уже много наговориль

Пусть это будеть ad maiorem Dei gloriam—это обывновенное у Млодзяновскаго заключение каждаго приступа.

Я говория, напр., что Авраанъ родинъ старыхъ вемей. Исаава, Исаавъ родилъ Іакова и т. д. 1). А развъ это не старая вещь? О, какая давняя это исторія! Что же новаго скажу я? Люди справедино замётять при этомъ: nihil novum sub sole, начто не ново подъ солнцемъ. А я однако думаю, что и въ томъ будеть уже довольно новаго (въ обыкновенномъ синсяв слова), когда вы услишите то, чего еще неслыхали. Напр.. это развъ не было бы новостію, если бы, намёреваясь доказывать, что Пречистая Дёва зачата непорочно, взять темой для казанья одно только это слово Mapia? А между тёмъ, двествительно, въ этомъ одномъ слове Марія вавлючается сильній пес доказательство непорочнаго зачатія Пресвятой Дівы. Кливнуть напр. въ домё какого нибудь шляхтича или сематора: до пана/ воть сей чась всякій и догадается, что идеть рёчь объ этомъ шляхтиче или сенаторе. Такъ точно и вдесь: кто тольно услышить сладчайшее ния Марія, сей чась же должень догадаться, что это есть основание, аргументь, доводь ся непорочнаго зачатія. Но на этотъ равъ пусть будеть предметонъ новымь, предметомъ еще вами веслыманнымъ и то, когда я буду докавывать следующее: потому Дева Богородица, та, которой имя Марія, потому непорочно зачата, то она есть serenissima Regina Poloniae, наидсиващая королева польская. Пусть это будеть ad maiorem Dei gloriam». Кончивши распрытіе такого курьезнаго доказательства непорочнаго зачатія Богородицы. Млодзяновскій говорить: воть имвете доказательство непорочнаго зачатія Пречистой Дівы въ томь, что она есть наидсивиная королева польская. Если не хотите считать его новымъ, то вольно вамъ окрестить его и старымъ. Но вто



<sup>1)</sup> Предъ началомъ казанья обывновенно прочитывалось проповёдникомъ все очередное евангеліе. Этотъ обычай существуеть у польскихъ проповёднивовъ и теперь.

нибудь изъ васъ скажетъ: «пожалуй, мы принимаемъ его за новое, твиъ болве что и титуль Пресвятой Двви наизсивишая воролева польская не слишкомъ еще давній, но - съ условіемъ, чтобы ксендзъ казнодвѣя присовокупиль еще что набудь новое». Незнаю, чтобы вамъ еще сказать новаго. А вотъ что скажу еще новаго». И после этого Млодаяновскій начкнаетъ подтверждать непорочное зачатіе Богородицы еще однимъ новымъ аргументомъ, именно тъмъ, что биса повисили. да, вменно твиъ, что беса повесние. Нами вероятно прійдется ниже выписать целикомъ это другое не мене куріозное довазательство ненорочнаго зачатія; теперь же скажемъ только, что, кончивши расврытие и этого новаго доказательства, вывванеаго якобы желанісмъ слушателей, нашъ проповёдникъ уже самъ отъ себя напрашивается еще на одно новое доказательство того же непорочнаго зачатія. Онъ говорить: «Я уже думаль было совершенно покончить свои новыя доказательства непорочнаго зачатія Богородицы, вакъ мет пришло въ голову еще одно новое, ибо досель я нигдь еще его не слышаль, но вивств и старое, ибо вижу, что каждый одинъ у другаго его списываетъ». И после этого Млодеяновскій начинаетъ докавывать непорочное зачатіе еще тімъ, что, тогда какъ въ родословін Інсуса Христа, пом'вщенномъ у евангелиста Матоея, вия Пресвятой Девы ясно упоменается: loseph virum Mariae, de qua natus est Iesus Christus, -- въ родословін пом'ященномъ у евангелиста Луки, это имя уже не упоминается а упоминается только имя Іосифа, мнимаго отца Іисуса Христа 1).

Другая сторона художественности польской проповѣди изучаемой нами эпохи, выходя изъ того же, но только съ другою цѣлью пускавшагося въ ходъ, заисвиванія кознодзѣевъ предъсвоими слушателями, выражалась нѣсколько иначе. Проповѣд-

<sup>1)</sup> IV, 292-299.

ники должны были преподавать нравственные уроки своему обществу: въ изучаемую нами эпоху они взяли на себя обяванность преподавать урови и соціально-политическіе Но ділать это просто, серіовно, съ пастырскою строгостью в авторитетомъ нельзя было въ то время, когда грубое, не облагороженное правиленымъ воспитаниемъ и образованиемъ, шляхетское самолюбіе, тупая шляхетская гордость достигла самыхъ врайнихъ размъровъ, когда все менъе сильное, но болъе умное и хитрое, пронивнуто было духомъ ласкательства панегиризма по отношенію въ ясно-вельможному панству. Польскіе проповъдники, воспитанные въ школъ приспособленія, въ школь, учившей, что цёль оправдываеть всякія средства, неспособны были поддержать важности, достоинства и истинваго духа церковной проповёди въ это время, время шляхетской разгнузданности и своеволів, неспособны были поставить церковное слово выше всёхъ недуговъ вёва. И вотъ съ польской церковной ваоодры стало слышаться нравоученіе и религіовное и соціально-политическое не въ видъ серіозныхъ пастырскихъ наставленій, а въ видъ шутливой и остроумной сатиры. Съ одной стороны, проповёдники стали употреблять всё усилія. чтобы какъ можно лучше маскировать свои нравственно-политические уроки, преподавать ихъ больше въ видё тонких намековъ, такъ чтобы гордый и самолюбивый польскій панъ не могь имъть въ всендзу вазнодзъв нивавой притензін, хотя бы ясно понималь и чувствоваль, что всендзь казнодева говориль въроятно и на его счетъ; съ другой сторовы проповъдники старались, чтобы сеои нравственно-политические уроки представлять въ какъ можно болбе пріятномъ для слука виде, чтобы канъ можно болбе услаждать горькія пилюли своего нравоученія. Тотъ же гордый и самолюбивый польскій панъ, ясно понимая и чувствуя, что ксендет казнодетя говорить втроятно и на его счетъ и говоритъ иногда колко и вдко, долженъ

быль въ тоже время чувствовать и удовольствіе отъ того, что говорить исендвъ казнодзёя. Остроумная шутка, вспомоществуемая тонкимъ схоластическимъ концептомъ, всего лучше могла достигать той и другой цёли, и исльскія превов'ёди ивучаемой нами энохи д'яйствительно представляють намъ чудовищную амальгаму, составленную изъ схоластическихъ тонкостей и сатирическаго комизма.

Млодвяновскій и въ этомъ отношеніи неуклонно слідоваль за требованіями современной ему проповёднической моды. Въ своихъ проповедяхъ онъ довольно часто упоминаетъ о техъ трудностяхь, которыя предстоями проповёднику, рёмавшемуся болье или менье прамо высказывать проповеденческую правду. «Говорить правду панямъ и веливимъ панамъ, особенно же ласнавымъ къ казнодзвъ-это поистинъ великое дъло, замъчаетъ Млодзяновскій въ своей пропов'єди на правднить Іоанна Крестителя, обличавшаго Иродіаду и Ирода 1). Въ другомъ мість, намъреваясь говорить казанье о необходимости мира и согласія въ жизни домашней, семейной, Млодзяновскій указываеть намъ, какъ принимались панами политическіе совёты проповёдника. «Говорить казанье о миръ и согласіи цълой короны—не мое это дёло, не съ моею головою браться за это: хоть действительно у насъ теперь въ коронъ зараждаются раздоры, интригъ, нартіи, но придется, видно, молчать объ этомъ; потому что рёчь о таномъ предмете скорее бы только оскорбила пановъ, чёмъ поправила дёло. Паны и самое умеренное и скромное напоминаніе принимають за клевету и оскорбленіе. Высота положенія думаєть, что она не можеть ошибаться. Поэтому я буду говорить теперь о миръ и согласіи семейномъ хозяйскомъ » 3). Замътили ли вы, обращается разъ Млодзяновскій

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) III, 49.

²) II, **32**7.

къ своимъ слушателямъ, какая иногда постигаетъ казнодевевь? Такая казнь, что они вдругь ни съ того ни съ сего не могуть посчитать трежь... Святая теологія уже догадивается. въроятно когда бываеть такая назнь на казнодзвевь, именно она бываеть на праздникъ Святыя Троицы. Отенъ-Богъ единъ, Сынъ-Богъ единъ. Дукъ Святый -- Богъ единъ. Посчитай же все это, казнодаћа, собери въ одну сумму. Оказывается, что казнодања не умћетъ посчитања трехъ, ибо говоритъ казнодзви: не три Бога, а единъ Богъ. А вы, почтенные слушатели, догадываетесь ли, когда вазнодзва не можеть посчитать трехь? Тогда, вогда слабому вазнодет приходится говорить въ людямъ знаменитымъ. Достоинство слушателя возбуждаеть охоту говорить, но делаеть не прочною безопасность ръчи - 1). «Какая это прекрасная мать правда, - говорить еще въ одномъ мъсть Млодвановскій, - а между тыть что жь? имбеть самое дурное дытище: odium parit! Отъ правды раждаются ненависть и гибръ; и престины этихъ дътей бывають самыя великольнныя. Въ воскресенье или въ правднявъ, послъ вазанья, начнетъ иной невавидеть вазнодзейскую правду, воть и родится у него дочь-ненависть; начнеть другой гийваться на эту же правду, воть и родится у него сынь-гифвъ. Кто же мать ихъ? правда казнодзейская: veritas odium parit» 2). Все это ваставляло и Млодвяновского не отступать отъ утвердившагося въ его время проповъднического обычая. Въ одной своей проповъди онъ открываетъ намъ, какой, по его. мивнію, должень быть идеаль настоящаго, хорошаго казанья. Объясняя слова Інсуса Христа: simile est regnum coelorum grano sinapis, (подобно есть царствів небесное зерну 10рушичну) 3), -- проповёдняет нашт говорить, между прочимъ: «Бываеть иногда казанье не сваренное, не королю изготовленное,

¹) I, 264.

<sup>9)</sup> II, 129.

<sup>8)</sup> Mare. XIII, 81.

а потому и неудобное для душевнаго желудка. Другое казанье, коть и сварилось, но оно таково, что станеть костью въ горив. Не таково настоящее, корошее казанье. Оно похоже на горчилу: ущипнеть, но не увусить, царапнеть, но не поранить, вадёнеть, но не порёжетт. Казанье должно быть словно твоя горчица, въ которой горечь соединена съ сладостію 1).

Когда польскій казнодзёл современной Млодзяновскому эпохи, удаляясь изъ сферы общаго религіознато и соціальнополитического нравочченія, обращаль свою річь къ живымъ определеннымъ лицамъ, особенно лицамъ, по выражению Млодвяновскаго, ласкавымъ къ казнодейй, тогда изъ устъ его нельзя было ожидать ничего другаго, промв словъ самаго льстиваго остроуміе пропов'ядняка расходовывалось панегиризма; все тогда на изобратение только такихъ словъ. Вообще, панегиразмъ, опредълявшій собою направленіе в содержаніе всей тогдашней польской литературы, пашель для себя обширное мъсто и обильное приложение и на первовной каседръ. Выражаясь здёсь въ похвальныхъ словахъ въ честь праздниковъ Господних, въ честь Богородици, въ честь святыхъ патроновъ польскихь, а такъ же въ обращенияхъ проповёдника къ живымъ лецамъ, въ магнатамъ е епископамъ, онъ особенно рельефно выражался въ надгробныхъ словахъ, въ которыхъ до небесъ превозносились сколько покойники, столько же, если не болве, живые члены одной съ ними фамиліи, или лучше самая эта фамилія. Млодвяновскій и въ этомъ отношенін, какъ увидимъ, отдалъ полную дань своему въку.

Но не подъ одними только что изложенными требованіями пропов'єднической моды образовался художественный характеръ пропов'єдей Млодзяновскаго. Мы скавали, что на обравованіе его им'єда вліяніе и другая еще сила. Это была крібп-

<sup>1)</sup> II, 885.

кая и могучая сила совершихся воочію пропов'ядника фактовъ и сила личнаго настроенія самого пропов'ядника, настроенія, произведеннаго этими фактами.

Ко времени Млодзяновскаго начали уже явно обнаруживаться печальные плоды того поворота въ религіозной, общественной и политической живни Польши, который къ концу XVI въка устроили въ ней језунты. Доведенное до фанатизма деморализованное польское общество не въ силахъ уже было больше поддерживать столбовъ Рачи Посполитой, и вотъ эти столбы начали разшатываться. Люди, не потерявшіе еще въ конець политического смысла, хорошо видели близкое паденіе своей отчизны. Горячій патріотизмъ одного изъ такихъ людей. Оомы Млодзяновскаго, не могъ выдержать предъ такими грозными и внаменательными событіями жизни, вакія совершались на его глазахъ, и, читая его проповъди, мы можемъ нъсволько представить себъ, какая скорбная драма происходила тогда въ душъ нашего проповъдника. Вкусъ въка, казнодзъйская мода ваставляла его остреть, шутить, смваться, а между твиъ событія жизне были таковы, что при нихъ было не до сивху. И воть Млодзиновскій, говоримь, не выдерживаеть до конца искусственной роли, въ какую ставило его вваніе тогдашняго казнодзви: отдавши должное этому вванію, показавши достаточно въ начале проповеди свой умъ въ разнаго рода выдумкахъ и шуткахъ, въ концъ проповъди онъ даетъ полную волю своему непосредственному чувству, и въ простыхъ, испреннихъ рвчахъ начинаетъ оплакивать бъдствія своей милой отчизны то описывая недавнее прошлое и указывая на печальные плоды его въ настоящемъ, то въ самыхъ поразительно - върныхъ чертахъ предугадывая на основаніи настоящаго отдаленное будущее, то, наконецъ, взывая въ Богу, св. Богородицъ и патронамъ польскимъ съ горячею мольбою о помощи и заступничествъ. Эти ръчи производятъ на васъ впечататние совершенно другое, чёмъ рёчи перваго рода. Тамъ вы видите предъ собою остроумного схоластика, на разные лады кривляющогося не столько для нравоученія, сколько для потёхи праздной толим; эти кривлянія способны иногда вызвать улыбку на вашихъ усталь, вы даже иногда подивитесь ихъ оригинальности, довеости и прочимъ редкимъ качествамъ, но въ конце концовъ вамъ становится жалко за человъческое и религіозное достоинство проповёдника и совёстно за попираемую имъ важность и неприкосновенность церковной канедры и другихъ священныхъ предметовъ. Здёсь же-въ рёчахъ послёдняго рода вы видите предъ собою совершенно другаго человъка: недавній шутнявъ вавъ будто опоминается, начинаетъ понимать все важное значение своего проповёднического звания при виде грозной вары Божіей, висящей надъ его милой отчизной, и въ виду того жалкаго усыпленія, которое охватило его безпечныхъ соотечественниковъ. Все это даетъ ему смёлость прямо. серьезно и просто (что тогда было совершенно не въ модъ) высказывать свои мысли и чувства, и тогда рёчь его дышеть полною искренностію и задушевностію, непосредственнымъ краснорфчіемъ сердца. Вы можете не сочувствовать некоторимъ тенденціямъ пропов'вдника, на которыхъ ясно видится печать societatis lesu, но вы не можете не принть его любви въ погибающему отечеству, любви, служащей для проповъдника причиной его внутреннихъ страданій и выражающейся въ тавихъ горячихъ словахъ.

Такая двойственность въ отношеніяхъ Млодзяновскаго къ современнымъ явленіямъ жизни, то въ формѣ остроумной, легкой и шутливой сатиры, то въ формѣ плачевныхъ и скорбныхъ іереміадъ, такое двойственное желаніе проповѣдника—удовлетворить, съ одной стороны требованіямъ современнаго общественнаго вкуса и проповѣдническаго обычая, а съ другой—требованіямъ своего собственнаго личнаго чувства и гроз-

ной серьезности совершавшихся предъ его глазами событій. служать причиною того, что важдая его проповёдь разделяется на авъ, совершенно отличныя другъ отъ друга по своему художественному жарактеру, части. Самъ проповеднивъ обозначаеть одну няь нихь заглавіснь: первая часть, а другуювторая часть. Одного характера съ первою частію постоянно бываеть и приступъ, непосредственно предшествующій ей и составляющій третье (наименьшее) отділеніе проповіди въ томъ случав, если она есть казанье (слово), а не гомилія (бесьда). Въ соединения съ этимъ приступомъ первая часть вполнъ прилично можетъ быть названа тою pars ridicula, которая составляла необходимую принадлежность западной средневъковой проповъди; вторую же часть, приспособляясь къ помянутому техническому термину средне-въковыхъ гомилетикъ, можно назвать, особенно въ невкоторыхъ случаяхъ, - pars dolorosa.

После этих общих разсумденій приступимь на ближайшему внакомству са художественностію проповедей Млодвяновскаго, и сначала познакомимся са художественностію первой части, а потомь—второй.

Когда мы говоримъ, что Млодзяновскій въ первой части своихъ проповёдей неуклонно слёдовалъ направленію современной ему проповёднической моды, то этимъ хотимъ выразить только общій характеръ его клізнодзівйскаго художества, хотимъ заявить только полнёйшую солидарность этого художества съ духомъ времени, въ которое жилъ проповёдникъ. Между тёмъ, мы уже знаемъ, что сами современники Млодзяновскаго, каковъ напр. каноникъ познанскій Стефанъ Моренскій, находили въ его проповёдяхъ нёчто новое, нёчто такое, что не совсёмъ согласовалось съ обычными до сихъ поръ казнодзёйскими пріемами, находили въ нихъ и рёдкій методъ, и ориги-

Digitized by Google

нальное изобрѣтеніе—словомъ какіе-то особенные, не совсѣмъ обыкновенные литературно-гомилетическіе пріемы. Дѣйстви тельно, будучи вполнѣ согласно съ общимъ духомъ и характеромъ тогдашней проповѣди, казнодзѣйское художество Млодзяновскаго проявилось все-таки своимъ особеннымъ, превмущественно ему одному свойственнымъ, образомъ.

Это произошло, главнымъ образомъ, по следующей причинъ. Въ своихъ проповъдяхъ Млодвяновскій, какъ самъ онъ говорить въ предисловін къ ученому читателю, «хотёль исполнить обязанности профессора положительной теологіи (theologiae positivae)». Чтомъ такое эта theologia positiva? «Разныя бывають теологіи», отвічаеть намь проповідникь въ приступь въ одному изъ своихъ вазаній: «есть теологія contraversa, задача которой защищать вкру противъ еретиковъ; другая теологія называется scholastica, въ которой різшають вопросы, выводимые изъ членовъ вёры; этой теологіей я нёсколько воспользовался на праздникъ Святой Тронцы 1). Третья теологія называется moralis, задача которой разрышать casus или недоуменія и трудности, относящіяся пъ совести. Наконець, есть одна теологія, которая навывается positiva, т. с. полагающая въ основаніе, или лучше истолковывающая, изъясняюшая священное Писаніе. Священное Писаніе есть фундаменть въры; поэтому толковать священное Писаніе, значить полагать этотъ фундаментъ. Въ своихъ проповедяхъ я обывновенно пользуясь этой теологіей, заботясь больше о томъ, чтобы толковать священное Писаніе, нежели о томъ, чтобы только приводить его въ доказательство монкъ собственныхъ мыслей» 2).

Такимъ образомъ, вийсти съ преслидованиемъ своихъ об-

<sup>1)</sup> Млодзяновскій намежаєть на два свои катихизическія казанья о Св. Тропцѣ, о которых вы говорили выше.

<sup>2)</sup> I, 283.

щить проновёднических цёлей. Млоколновскій калакся на каеедры какт человыть извыствой профессіи, какт учений, преследующій одну спеціальность, или лучше сказать, эту свою шесфессію, эту свою богословскую спеціальность онъ захотёль употребить какъ орудіе и средство для достиженія своихъ собственнопроповеднических целей, вакотель, оченидно, потому, что это показалось для него наиболее сподручения. И воть толкование священнаго Пясанія переносится Млодзяновскимъ съ школьной ваоедры и на порковную и пріурочивается имъ именно въ первой части всякой его проповёди. Къ этому толкованію проповедникъ приступаетъ во всеоружие учености и глубокой эрудицін. Въ своимъ пропов'єдяхъ Млодвяновскій обнаруживаетъ большое знакомство съ еврейскимъ и греческимъ текстомъ священнаго Писанія и съ толкованіями на него отцовъ и учителей церкви, какъ латинской, такъ и греческой, до повдибищаго времени. Тексты новаго завёта сирскій, халдейскій и арабскій тоже извъстны ему не по одной наслышев. По всему видно, что пропов'ядинет хороню внявомъ быль съ восточными явывами, и это не покажется сомнительными, если принемнимы, что Млодзяновскій прожиль ніскольно лівть на Востоків.

желяніе нашего пропов'ядника и на церковной кафедр'я врям'янить свою школьную профессію им'яло по отношенію кы его пропов'ядить два главныхь и весьма важныхь сл'ядствія. Прежде всего, оно р'явко опред'яляло собою кругь матеріаловь, которыми должень быль пользоваться пропов'яднякь, опред'яляло сферу его пропов'ядническаго запаса, словомъ, обозало свльное вліяніе на такъ навываемое изобр'ятеніе. Прежніе польскіе пропов'яднике одного съ Млодзяновский направленія главный и существенный матеріаль для своихъ пропов'ядей заимствовали то изъ языческаго влассицазма, то изъ знавій естественныхъ, првинсляя сюда астрологію, хиромантію и другія нодобныя; все же свое отношеніе къ священному Писанію огра-

ничивали почти темъ только, что брали изъ него отрывочиле Tercth lie bubegehie est hurt temm; eche me ebuboleie mucta евященнаго Писанія и въ дальнёйшемъ кодё своей річи, то въ такомъ же отрывочномъ видё, для голословнаго только нодтвержденія своихъ мислей. Млодзяновскій, напротивъ, д'Блаеть священное Писаніе существеннайшимь своимь матеріяломъ и сосредоточиваетъ на немъ свое прениущественное винманіе; священное Писаніе служить для него исключительною канвою, на которой онъ самыми развообразвыми способами выдёлываеть свои казнодеййскіе узоры, слушить главнымь стволомъ, къ которому онъ прикрепляеть всё свои казнодеййскіе отприскв. Всъ свое мысле онъ основиваетъ на священномъ Писанів, всв свои примвры онъ приводить изъ священной исторів ветхаго в новаго завёта. Онъ никогда не находился въ необходимости приводить, подобно Міаковскому, въ примъръ своимъ слушателямъ курочку или другую какую нибудь птицу. У него подъ рукою оказался обильный запась примеровь другаго рода. Намътивше какое нибудь мъсто священнаго Писавія, онъ останавливается на немъ довально продолжительное время и обсуждаеть его со всевовножения сторомь. Въ этомъ случать, вромъ его собственнаго, лично ему привадлежащаго, HOHEMARIA STOFO MECTA, OUR HOLLSVETCE CHE TORROBARISME OTновъ в учителей первы. Мыслевь и мизніцив этихь последвить вследстве этого отведено также значительное место въ казнодевиской мастерской Млодвиновского, хота впрочемъ настолько, насколько это могло служить въ принятому проповъдникомъ способу толкованія священнаго Писанія. Такимъ обравомъ весь проновъдническій запась Млодаяновскаго не выходиль изъ сферы христіанскаго церновнаго матеріала. Правда, въ тъхъ случаяхъ, когда проповъднивъ, по важимъ либо обстоятельствамъ, уклоняется отъ толковения священияго Писанія онь, подобно прочинь своимь собратівив, обнаруживаеть двную навлонность въ матеріалу, совершенно чуждому хонстіанскимъ источникамъ. Его такъ и тянетъ въ оту сторону. Такъ, въ токъ случав, когда прововёдникъ виёсто theologiae positivae захотъть воснольноваться theologia scholastca-ниевно въ казаньяхъ на праздникъ Сеятия Тронцы, онъ и шагу на можеть ступить безь любимаго Аристотеля. Когда ему оказавось вресь нужнымъ определять, что такое бомественная природа, онъ сейчась же обращается нь Аристочелю: «Аристотель, говорить онъ, описываеть природу такъ: est principium motus et quietis. Когда оказалось жужными довнать, что такое вождение или сыновство, проповёднинь вдеть за помощію яв тому же Аристотелю: «философія вийстй съ Аристотелемь го-BORRIE, TTO ORA CCTL processio viventis a vivente similitadine патигае» и т. под. 1). Въ другихъ случаявъ, проповъдникъ, ванъ уведимъ посяв, не прочь воспольноваться разными анекдотами и народжими равсказцами. Но накъ тъхъ, такъ и другахъ случаєвъ менного, всего вийсти четыре или мять; во всвиъ же остальнихъ Млодзяновскій неуклонно слёдуетъ сваву принцтому намбренію держаться исключительно своего спеціальнаго матеріала, и это-то сраву принятов наибренів н не допускало его, быть можеть, противь его собственной воли, готовой окотно следовать за обычаемть века, вторгаться новаще въ другія области.

Решиность Млодавновского толковать съ щерковной каеедры овященное Писаніе вийло еще и другое важное слідствіе по отношенію их его происвіданть, именно она опреділила собою и вийшенно ихъ литературную форму, непосредственно мородила изъ себи способъ, методъ ихъ личературнаго построенія. Въ втемъ отношенія Млодаяновскій вистуниль изъ колея, вробитой его предмественниками. Прежде

ı) I, 191.

всего, онъ вывель на свыть Божій гомилію (бесвау), кань самую удобную форму для толвованія свящ. Писанія. Мы уже замізчали выше, что съ XVII візва употребленіе гомилів было совершенно забыто въ польскомъ проповедничестве и что ея мъсто ваняло исвлючительно вазанье (слово). Поэтому, вводя на церковную канедру вабытую форму проповёди и отступая; такимъ образомъ, отъ врбико укоренившагося обычая времени, (какъ самъ онъ говорить въ предисловіи къ изданію своихъ проповідей), Млодзяновскій счель нужнымь снабдить гомилію прванчной рекомендаціей предъ своими слушателями. Вотъ эта рекомендація, повторенная съ іввоторыми варіаціями нісколько разъ въ началь тъхъ гомилій, которыя быле первими въ проповъднической правтикъ Млодаяновскаго: «Трибувалъ собирается въ ратушу, войско въ лагери, вемледёльцы въ поле, а я собираюсь посмотрыть проповыдническій нивы. Вику испанцевъ, вталіанцевъ, нъмцевъ в нашихъ поляковъ, работаюшихъ на проповъдническомъ поль; но все они трудится на новыхъ, еще не бывшихъ въ употребление участвахъ, обработивають все новыя нивы. Бросаю вворь свой дальше, воть въ оторонь лежить безь всякаго употрабленія одно старое, но обширное поле: въ одну руку оно касается самого Константаноноля и Антіохів, и свяль здёсь когда-то святой Златоустъ, въ другую руку оно доходитъ до Африки и рабочаль вдёсь на немъ учитель Августинъ; въ третію руку это поле касаетов Италів, Рима, Равенны и Медіолана, Франців и Англін, а свяли на немъ въ Римв святый Григорій Великій, присвить ное-что здесь и святый папа Левь; въ Равение сель Хрисологъ, въ Медіоланъ святый Амвросій; во Франціи съяли ангельскій довгоръ Оома (Аввинать), Бонавентура, св. Ремегій, Бернардъ, Сальвіанъ, Максимъ, Евсевій Гальскій, а въ Англін Беда Достопочтенный и др. Вы спросите меня: что за загадку говорю я? Что я разумью подъ этимъ новымъ полемъ и что подъ

старымъ, общернымъ, но лежащемъ теперь безъ всяваго употребленія? Новое поле пропов'ялическое — это тотъ способъ проповъди, когда, избравши какую нибудь тему, проповъдникъ разными мъстами Писанія довавываеть одинь и тоть же предметь. Такой способъ можно действительно назвать казнодейском новостью, потому что такъ не проповёдывали древніе отцы церкви. Старое поде пропов'ядническое это гоменія. Что такое гомелія? Это толкованіе цівлаго евангелія, читаемаго въ извістное время. Этимъ способомъ проповъдывали древніе отпы церкви, но теперь она лежить берь употребленія. «Его можно назвать, говорить Млодвяновскій въ другомъ мёстё, ново-старымъ, потому что теперь такъ не проновёдують, и староновымъ, потому что его употребляли древніе отцы церкви» 1). Гомилія дала Млодвяновскому возможность отрывочно, не савдуя никакому логическому порядку мыслей, говорить за одинъ равь о самыхъ разнообразныхъ матеріахъ: на одинъ и тотъ же стихъ евангелія пропов'яднивъ приводиль множество какъ свонть собственных не похожную другь на друга толкованій, тавъ и толкованій, принадлежащих отцамь церкви. Для того, чтобы наглядне видеть это, приведемь начальный отрывовь изь гомнаін Млодзяновскаго на праздвикь Игнатія Лойолы. Проповедника берета первый стиха очереднаго евангелія (Лук. 10, 1-15) и такъ начинаетъ гомилію: designavit Dominus et alios septuaginta duos избраль Господь и другихъ семьдесять два ученика. Святой Лука, говоря о назначения другихъ 72 учениковъ, употребилъ слово Dominus, панъ: designavit Dominus. Когда теологія in materia de justitia говорить о господствв, о панованьв, то опредвляеть его такь: оно есть libera dispositio свободное распоряжение. Когда уже вто панъ dominus, въ томужъ

<sup>1)</sup> II, 28%; IV, 555--556 u 606. Cm. rakme 111, 21.

eme dominas et heres-панъ и дедичь, какъ предъ этемъ называли себя польскіе короли, то онь виветь свободное распоряженіе, являеть что угодно и нівть для него закона, -- «designavit. Въ костель есть обычай однихь называть панами, именно епископовъ: такъ напримъръ на утрени, когда присутствуетъ быскупъ, то обращаются къ нему не неате, какъ вотъ такъ: iube «domine» benedicere; другимъ же ностель говорить только iube «domne», benedicere, немного уже, такъ сказать, отсъкаеть для нихъ этого панованья. Святый же Лука, говоря о Спасителе нашемъ, определяющемъ учениковъ на должность, ставить слово dominus панъ, панъ весь совершенно, панъ бевь всяваго усвтенія; потому что действительно, его мелость дёлаеть все такъ, какъ настроять его другіе. TO STO YEE HE dominus HAR domnus, HO TOALKO daus, STO порховна, а не панъ, деласть такъ, какъ его настроятъ. Въ Евангеліи нёть ня одной глави, гдё бы не встречалося ния Iesus. Ho mus Dominus, панъ, соединенное съ еловомъ Iesus, полагается преимущественно тогда, когда Господь Інсусъ BOCKOLETE HA CROS EDECTORE: et Dominus quidem lesus assumptus est in coelum; когда также просым о чемъ нибудь Інсуса, то тоже называли его паномъ: Domine ut videam, или: Domine salva nos; perimus. Въ приведенномъ стих Евангелистъ самъ уже отъ себя навываеть его наномъ: designavit Dominus. Это потому, что Господь Інсусь Христось исполняеть въ этомъ мъстъ польскую пословицу: «если панъ, то не коди самъ». И дъйствительно, хорошая у Господа свита: 12 придворныхъ, не безъ Іуды однако, да покоевыхъ и коморниковъ 72, не говоря уже о другихъ последователяхи. Designavit. Вотъ у меня панъ, когда можетъ дать, пожаловать, возвысить. Потому-то Господь Інсусъ Христось и называется паномъ безъ всякой придачи: disignavit Dominus. Designavit. Korga Госполь Інсусь делаеть для себя бичь изъ веревочевь, то при этомъ не

уноминается имени Інсусъ. Действительно, это имя любви, милости, сладости и въ письмъ. и въ живой ръчи: повтому для него неприлично быть въ сосёдстве съ словами, означаmenue cyposocra: flagellum de funiculis, nempenanyno stony нмени бачевать кого нибудь. Но не упоминается такъ и имеин Dominus; въ Евангелін Іоанна, въ гларъ второй, мы ча-TREM'S TOMBEO: cum fecisset quasi flagellum de funiculis. Ha противь, теперь, когда говорится о томь, что Госнодь наша вроизводить разборь, возвышаеть однихь надъ другими, эм-BOARTE ex aequalitate, to nashbaeres sine addite nanowa: designavit Dominus. By brown sampuaercs rance aparoqueris: не тыпь проявляемы ты свое панство, если принавываемы бить; но темъ, вогда делаеть добро одному и другому, возвышаеть однахъ надъ дуугами. »Designavit. Св. Ioannъ! Почему же ты не объявиль намъ, кто это сайлаль бичь изъ веревовъ? По-TONY THE CRASSARD TORBEO: cum fecitset? Co. Ioanna otravacta: »читай тамъ выше:! Читай выше,— св. Еванголисть говориты: descendit Capharnaum ipse--онъ пошель въ Каперначиъ. Кто въ это онъ, св. Іоание? Святый Іоаннъ отвівчаеть: »я ука равъ сказавъ объ этомъ. Чатай еще више« buc fecit imitium signorum lesus. And reford oto tard galero ottoga goryga? Гдэ то тамъ высово, въ стихъ 11-мъ постаневлено имя Гистсъ. и телько уже въ стихв 15-из говорится: fecit flagellum de funiculis. Поврольте мей применть это из мосму ордену (с. e. iesynтовъ). Flagellum de funiculis бичь изъ веревочекъ — это принадлежность школь для наказанія молодежи. Ордень нашь авился для воспитанія юношества не сейчась послів Господа Інсуса, но почти in fine socculorum, въ 15 въкъ, гсе одно кавъ тамъ въ 15 стяхв, послв Господа Інсуса; поэтому онъ постоянно в откливается въ Господу Інсусу, отъ вмени котораго и навванъ: hoc fecit initium signorum Iesus. »Designavit.« Св. Августинъ говоритъ: Sicut enim viginti quatuor boris totus orbis peragitur atque lustratur, ita misterium illustrandi orbis per Evangelium Trinitatis in septuaginta duobus discipulis intimatur; ter enim viginti quatuor septuaginta duo faciunt. Чёмъ христіанская вёра прежде всего отличается отъ равныхъ невърій жидовскихъ, турецкихъ, аріанскихъ (социніансвихь)? Темь, что мы веруемь во св. Тройцу. Возымемь же это число три и спросимъ: сколько день съ ночью имъютъ чаcorb?-24. Coctables sto secio ce secione 72. choceme: трежды 24 сколько будеть? Августинь отвічаеть: 72. Нашъ орденъ, сравнетельно съ другими веленими и знаменетыми орденами въ костелв, стремится въ подражанию 72 ученикамъ въ особенностя относительно евангелія о святой Троицъ. Первый, вто приглашаль насъ въ ворону (т. е. собственно Польшу) еще передъ кардиналомъ Гозіємъ, это быль архіепископомъ Гиваненскій Уханскій. Въ письмів но второму генералу Ланнесу, приглашая насъ въ Польшу, онъ объщаль намъ фундацін па коснапілів, об'вщаль даже уступить свой собственный домъ въ Калешъ, лешь бы только прислами ему двухъ или треть изъ нашихъ, чтобы они могли противостать аріанамъ. Теперь вы видите, что насъ прежде всего вызвало въ Польшу evangelium Trinitatis. Этой Трондъ ин начали учить дътей: чревъ это же учение, въ день св. Троицы, народъцвания толпами, какъ будто на засоланый отпусть, ходиль, да и теперь ходить, въ нашь Калишскій костель« и т. д. 1).

Оволо 25-ти самыхъ разнородныхъ толкованій высказано Млодзяновскимъ по поводу перваго стиха праздничнаго евангелія. Столько же и по поводу слёдующихъ стиховъ. Такъ дёлалось имъ во всякой гомиліи. Подобныя разглагольствія дёйствительно могли сообщить гомиліямъ Млодзяновскаго то самое

<sup>&#</sup>x27;) IV, 151.

разнообразное обиле содержанія, которое зам'ятиль познанскій вановикь Стефанъ Моренскій, какъ въ самыхъ этихъ гомеліять, такъ и вообще во всёхъ проповёдяхъ Млодзеновсваго. Этимъ обимемъ содержанія своихъ гомилій, послів собранія якь вь одно езданіе и напечатанія, нашь пропов'яникь думаль оказать большую услугу своимъ собратьямъ проповъдникамъ и темъ расположить ихъ въ пользу выведеннаго имъ на свъть Божій стариннаго способа пропов'ян. Въ своемъ предисловін ad lectorem doctum Млодзяновскій даеть вам'втять, что многіе его собратія навнодзви жаловались на сатруднительность выведенія темъ изъ ванихъ нибудь стиховъ Евангелія н нальней паго распрытія этихъ темъ. Млодвановскій нредлагаетъ тавинъ вазнодзвящь въ услугу свои гомилів, гдв на одинъ вакой нибудь стихъ Евангелія они найдуть множество толеованій, и такимъ образомъ «оне могуть иметь здёсь подъ руками не только темы, подкрамленных мирнјемъ и авторитетомъ какого нибудь св. отца, но распрывая, распространая, перифравируя толованія иврістнаго стиха, сділянныя св. отнами, могуть даже образовивать целыя проповедя. Всякій. продолжаеть Млоданововій, кому это поправител, будеть вийть возможность изт одной и той же темы, пользуясь одною н тою же гомиліей, составлять даже многія, совершенно различения по своему духу и приспособления въ такимъ или аругимъ обстоятельствамъ проповёди»...

Желаніе воестороннимъ образомъ голковать св. Писаніе, заставявъ Млодзановскаго воестановить забытую въ Польшѣ гомилію, въ тоже время побудило его въ стров, въ методѣ самаго казанья нѣсколько отступить отъ укоренившагоса въ этомъ отношеніи обычая. У Млодзановскаго казанье отличается отъ гомиліи тѣмъ, что, тогда какъ въ послѣдней проповѣдникъ не назначаетъ себѣ одного опредѣленнаго предмета рѣчи, а говорить о чемъ почало, въ казаньи онъ избираетъ себѣ извѣ-

стную, опредвленную тему и доказываеть ее различными м'встами и примърами исъ св. Писанія. Эту тему проповъдникъ всегда выводить изъ текста, который постоянно берется имъязь очереднаго евангелія. Но выведши въ приступів тему назанья, проповёдникь не обращаеть далее вниманія исключетельно на нее одну. Избравши извъстныи мъста св. Писанія для доназательства теми, Млодзяновскій для того, чтобы лучше истолювать эти ийста и тёмъ исполнить обазанность професcopa theologiae pesitivae, съ самато начала приводить ивскольно различных толкованій на эти міста, немивющих совершение никаного отношенія къ избранной темв, я только зъ монцв намышляеть и такое толкованіе, ноторое подтверждаеть и его, RARD OND BUDARACTES BUCKONED RASAMBERS, Apedapianie, T. S. избранную тему. Приведемъ примёръ. Воть казанье, въ которомъ проповъдникъ доказывають винеденную въ приступъ тему: ис храму Божію мужно относиться сь подобающимь уваженіежь. Проповідникь останавливаеть свое вниманіе на двухь библейских фактахь: на одномъ эпиводъ изъ путемествія Іакова въ Лавану и на изгнанія Інсусомъ Христомъ изъ храма продавниях и купующихъ. «Совътовала Ровениа Іакову: уйде поъ дома; разберднися на тебя брать, не вийдеть изь этого ничего хорошаго. Иди въ нашему родственнику Лавану, позяботивься тамъ себь и о мень». Протявь всыхь деманияль ссирь и дравгь лучшее средство хорошая женитьба, а особенно, негда жену давть Лавань, что значить: albus обини, - ороль или лебедь».

«Когда шель Іаковъ и настала ночь, онъ легь себв, обднямечна, подложивши подъ голову только камень: tulit de lapidibas. А спаль же Іаковъ? Спаль. Что же ену снилось?—Быть жометь ему снилось, что любящая мать, увидя его спящаго на намив, принесла ему педушну? Или, быть можеть, дневной стракъ приноминль ему ве смв Исава, будто Исавъ гонить Іакова, приготовляеть на него оружіе, готовить сму смерть? Нѣтт, ему присивлись авгелы, будто они по лѣстиний име къ самому небу, а котомъ опять спускались на самую венлю, а Господь вверху утверждался на лѣстницѣ: Dominum insixum scalae. Очнулся Іаконъ и говоритъ: quam terribis est locus iste о какъ страшно мѣсто ciel»

»Предлагаю (zacładam) соб'в гопросъ: почему это мфото Іаковъ называеть страшнымъ? Напротивъ, Іаковъ, лучше бы тебв было назвать это мёсто пріятнымъ; оно утвинло тебя ангельским виденісмъ. Вёдь ты видель ангеловъ, а не каків нябуль пугала. А если ты бомшься Исава, то вспомни, что Вогъ объщать тебъ: ero custos tuus -- буду твоимъ страженъ. Нътъ, Іаковъ, эвроятно ты говоримь это въ просонкахъ; върме ты еще не пришель въ себя. Когда ты вполив пробудищься, то лучие смажень: какъ страненъ Богъ! а не какъ страние мъсто cie! Notandum est, говорить аббать Роберть, qued nen ipsum Dominum, sed locum pertimescit Iacob-ne crasars, что Вогъ страшенъ, но мъсто. При этомъ ито нибудь могъ бы замётить: эне стращень тоть пань, который больше левить, THE CTORTS, DOCTORINO OTANIARTS, HE BETRETS; NOTE ON TANK возив него били и ангели, изъ поторыкъ бы одни ходили тамъ; а другіе въ другомъ мъств, и съ ангельскимъ усердіємъ заботились, чтобы во всемъ быль порядокъ, чтобы вездъ было жерошо, не она страшена, но мёсте.«

• Вёровтно воть почему говорить Іаковъ: страшно мѣсто сіе. Онь увидёль великую перемёну въ вещахь: одинь извангеловь быль уже высоко, вознесся, взвился такь, что уже небыло никого выше его, всё за минь шли, ниже его—авсембен-tes;— какь вдругь revolta, какъ вдругь перемёна, и тоть амигель, за которымъ кодили другіе, должень уступить мёсто другимь анголамь и за ними брести (włeżsię) изъ далека: descendentes. Кого жъ не устращить такая быстрая неремёна счастья? Перестановка счастья, — о велиное это стращилище! И таковъ-

то нестоянный въ свъть танецъ; ascendentes descendentes восходить и нисходить. Вотъ Івковъ и боится этого: terribilis. est locus istel«

• Можеть быть и нотоку испуганся Інковъ: terribilis est locus iste, что думаль себь: »ньчто дивное туть дылется! Не явстница опирается на Господв, а Господь на явстницв: Dominum innixum scalae, « A mengy thus uspectho, что не хорошо бываеть то правленіе, въ которомъ не подчиненные опираются на панъ, но панъ опирается на подчиненныхъ; при такомъ правленім ничего другаго нельзя ожидать, кром'в того, что будеть: ascendentes и descendentes. -- » А можеть быть и воть почему говорить Іаковь: страшно это место terribilis est locus iste: онъ вспомниль себь, что на этомъ самомъ мъсть Авраамъ хотвль принести въ жертву и убить отца его, Исаака, какъ говорять Vatablus; bic locus erat, ubi obtulerat Abraham filium suum. Какъ бы такъ думаль Гаковъ: этутъ не шутки! вдёсь быль обнажень мечь и еслибь не голось съ неба, то слетвлабъ голова съ плечь моего отпа. Какъ же тутъ не бояться! .. И дъйствительно, смерть одного страхъ для дру-THES; OGHORO PONBOTS, & ADVIENTS POOSETS, BY OGHORO HORALACTS. а во многихъ цвлить: terribilis est locas iste!-- страшно! туть He INTER!

»Для моего предприятия предлагаю сявдующую причину, почему Іаковъ называеть это лесто страшнымъ. Это было то мёсто, на которомъ после во время Соломона быль построены храмъ: in loco isto postea aedificatum est templum, tempore Solomonis, какъ говорять Лиранъ. — Теперь ты знаешь, какимъ именемъ ты долженъ называть храмъ? Terribilis est locus iste! Страшно мёсто cie! А вольно же тебе въ храмъ какъ нибудь держать себя? Нётъ невольно! Здёсь нужно бояться, страшиться: terribilis est locus iste!«

Кончено. Пропов'ядникъ приступаетъ въ другому факту.

»Панове молодежь! Освящали ль вы когда нибудь бить, розгу? Вы мив ответите: какъ будто мы не знаемъ, что обикновенно святятъ! Святятъ воду, ягненка и проч.; но бича накогда. А вотъ и не угадали!—Его освятиль самъ Христосъ. Онъ не только имъ билъ, но самъ даже скрутилъ, или сплелъ его, какъ читаемъ у св. Іоанна. Сит fecisset flagellum quasi de funiculis. Ов. Амвросій говоритъ, что Господь нашъ Інсусъ Христосъ сдълалъ бичь изъ веревокъ: flagellum de fune fecit. Удивительное дёло! Св. Іоаннъ говоритъ, что бичь этотъ былъ не настоящій бичь, а только цазі flagellum, какъ будто бичь— quasi, и кромъ того только изъ веревочекъ: de funiculis, а св. Амвросій возражаетъ: «Нётъ, это былъ настоящій бичь, да и не изъ веревочекъ, а изъ настоящихъ таки веревокъ—de fune.«

»Помиритесь между собою, св. Іоаннъ Евангелистъ и св. Амвросій, тёмъ болёе, что такъ какъ ты, св. Амвросій, смотрвлъ на этоть бичь издалева, т. е. изъ Медіолана и видвлъ его въ Герусалинъ, то онъ долженъ былъ бы показаться тебъ далеко меньшимъ; в самые большіе предметы издали кажутся меньшими. Однако Амвросій утверждаеть, что это быль настоящій биль, да еще изъ веревовъ. Віроятно, онъ выражаеть этимъ то, что обыкновенно бываеть и между дюдьми. Иного чуть только ударять — quasi flagellum; лишь поднимуть на него палець-de funiculis, а онъ жалуется: такъ меня сильно побили, мий такіе синяки, чуть не лишили самой жизни:—flagellum de fune.« »Чтожь это вначить, что Господь нашь, будучи такимъ кроткимъ и тихимъ, отважился на эти удары, да еще на удары веревками—de funiculis? Натеривлся ты, Господи, вдоволь, когда тебя называли самаряненомъ, когда говорели, что ты пьешь вино, что ты возмущаешь народъ. Ты Господи, на все это молчаль, -- а теперь вдругъ взялся за бичь.«

»Взялся Господь нашъ за бичъ потому, что носиль на себъ титулъ магистра и учителя. Самъ онъ сказалъ: вы т. е. апостолы) справедиво называете мена учителемъ и Госпоnond- et bene dicitis. Uto ne ableete etote vertele? Buдить вашкь учениковь и наказываеть ихь бичемь, какъ гово-DETS CB. KEDEARS, sicut doctor, ad justum et aequum hortatur. Какъ наставникъ, онъ возбувдаетъ въ добру бичомъ, ударами. А Оригенъ говоритъ, что большес это чудо, -- когда Господь выгналь бичомъ тавъ много торговцовъ, людей вёроатно довольно порядочныхь, да еще нав храма, нежели то чудо, когда Господь нашъ превратиль воду въ вано. Панове молодевь! Я думаю радыбъ вы быле напиться вина изъ Каны Галилейской? внайте же, что, по словамъ Оригена — наставнива и учителя, есть еще нвчто несравненно лучшее, чвиъ вино. Чтожь это такое? Ударь, данный на добро; онь, какь говорить Оригенъ, болъе важная вещь, чъмъ еслибъ вы напились вина изъ Каны Галилейской: majorem demonstrare potentiam miraculo, quò aqua conversa est in vinum. Cs. Abryctuha gyмаеть, что Господь нашь быль жидовь бичомь, имея въ виду, TTO OHE CAME HEROTA EMEAN GENEBATE OFO: qui flagellandus erat ab eis, prior illos flagellavit. Ho ne nopobby Bu ABAHтесь. Господь чуть тольно вась побезнововить quasi flagellum, а вы съ утра до вечера все клесть, да клесть-не перестаете бичевать нашего учителя: flagellatus sum tota die.«

Тоть же Августинь предлагаеть и другую причину: не могь Господь нашь не бить бичомъ сплетеннымь изъ веревовъ. Почему? Потому что этоть бичь сами люди сплели на себя: что гръхь, то веревка. Давидъ говорить въ псалить: funes рессатогит сігсптрехі sunt, т. е. веревки грътиниковъ обвили меня. Чтожь изъ этого сдълалось? А воть изъ этихъ веревовъ сдълался бичь. Воть слова Августина: unusquisque in рессатіз suis vestem sibi texit каждый изъ своихъ гръховъ дълаеть себъ веревку: тоть украдеть, воть это воровство и дълаеть ему веревку—для вистанцы, того быють веревкою, которую сплело

своеволіе и непослушаніе; и такимъ образомъ исполняется слово-ABLYCTERA: unusquisque in peccatis suis vestem sibi texit; TTO гръхъ, то веревка, что гръшокъ то веревочка. Присовокупляю еще и мивніе св. Амеросія. Для измітренія разных мітсть, помъстьевъ и т. п. употребляють веревки. Воть употребиль ихъ и Христосъ: flagellum de vestibus fecit et ideo tanquam bonus agri mensor, synagogae terminos distinguebat, — сдълаль Господь бичь изъ шнурковъ и какъ корошій измеритель места, измъряль оную синагогу. Для чего? — чтобы построить себь въ христіанстві большій и совершенныйшій храмь: novus enim, говорить онь же, evenerat ferocium metator, animarum. «Предлягаю причину сообразно св монив предприятиемь. Кроткій Господь теперь обнаружиль гибев, предъ этимъ все навиняль, а теперь нававываеты это потому, что здёсь вдеть дёло: о крамъ. «Что ни говорите ви на Меня, Я прощаю; вы вътлава не уважаете Меня, и на это Я не обращаю вниманія; но когда вы не уважаете храма, когда вы сделали его рынкомъ, армаркою, напали на immunitatem ecclesiasticam, на вольность и свободу церковную, то этого Я уже не могу стерпъть, Я долженъ васъ ва это наказать: flagellum quasi de funiculis».

«Но, Господи, если хочешь бить, то бей же хорошенько, — пройдеть. Но Господь вёроятно не хотёль, чтобы Его вто нибудь возбуждаль въ строгости. Почему же онь биль только бичикомь? Это потому, что Гесподь ваботился въ этомъ случав о храмв ветхозавётномъ. Святый Августинъ говорить: templum illud figura adhuc erat, ветхозтвётный храмъ быль только, образомъ новаго; довольно было поэтому навазать за неукатение этого образа только вакъ бы бичемъ, quasi flagellum; самый этотъ храмъ быль тилько quasi храмъ, какъ бы фигура храма. Но, говоритъ Господь, когда явится въ свое время истинный храмъ, настоящій, тогда и Я, для очищенія его, не возьму какого вибудь бичика quasi flagellum, но цёлый бичь flagellum

Digitized by Google

и не изъ веревочеть, de funiculis, но прлую веревку fecit flagellum de fune: Жидовъ я биль только бичемъ и только изъ веревокъ, flagellum quasi de funiculis; для христіанъ же я оставиль прий бичь, flagellum de fune 1)».

Кончилось распрытие и другаго довазательства, окончилась и первая часть проновёди. Изъ приведеннаго примёра видно, что проповъдь Млодзяновскаго наполнена разсужденіями болве о постороннихъ, самыхъ разнообразныхъ, матеріяхъ, чвиъ о томъ предметв, говорить о которомъ объщался онъ въ приступъ, и въ этомъ случав она совершенно сходится съ гомиліей. Въ своемъ предисловін и самъ Млодзяновскій счель нужнымъ довести до свёдёнія ученаго читателя о таковомъ характерв своего казапья: «Считаю нужнымь, говорить онь, довести до сведения ученаго читателя, что, приводя места св. Писания, A HE CTORERO MERRET JORGETE STEME MOST MERCE H TONY, CROID-RO AVINTO ECTORROBATE STE MECTA H TEME ECHOLUETE OGGANность профессора teologiae positivae. Съ этого цвлью на одно и тоже мъсто Писанія я привожу многія толгованія; но, помня обязанность проповёдника, я это же самое мёсто объясняю подъ конецъ и сообразно «съ мониъ собственнымъ намъреніемъ». И въ самыхъ своихъ казаньяхъ, наметивши какое нибудь место св. Писанія, Млодзяновскій не рідко ділаеть оговорки въ роді следующихъ: «Буду толковать это место по порядку съ разныхъ сторонъ, а при конце буду иметь въ виду и мое предnpiamie» 3); или: «это мъсто по моему обычаю, или лучте по обяванности моей профессіи, я буду толковать продолжительно» 3) и т. п. Какъ бы тамъ ни было, все таки казанье въ сравненія съ гомиліей, имветь нівоторую систему и нівкоторое единство основной мысли; къ этой последней всегда возвращается проповеднивъ после своим уклонение въ сторону.

Л. Мацтьевичь.

(Продолж. будеть).



<sup>1)</sup> II, 404. 1) I, 249. 1) IV, 587.

## ИЕДАГОГІЯ ДРЕВНИХЪ БРАТСКИХЪ ШКОЛЪ И ПРЕИМУЩЕСТВЕННО ДРЕВНЕЙ КІЕВСКОИ АКАДЕМІИ.

(Окончаніе).

Классъ реторини служиль гранью, разделявшею воспетанииковъ академія на двё веровных половнію, совершенно отличных по своему положенію и правамъ. Ученини первыхъ мести влассовъ составляли младшее братство, а воспитанники философіи я богословія составляли старшее братство. Кром'в того, слушатели двухъ высшихъ влассовъ назывались студентами, тогда какъ воспитанники прочихъ влассовъ-просто учениками. Но особенно отинчали учениковъ высшихъ классовъ отъ учениковъ низшихъ 6-ти влассовъ науки и методъ занятія ими. Только высшіе влассы составляли собственно академію; въ нахъ только наша древняя школа давала воспитанникамъ то обоюду-острое оружіе, съ которымъ она успёшно могла исполнять свою миссію---отражать нападки иновірных враговь и служить разсадникомъ высшаго просвищения въ православной Руси. Въ этихъ плассахъ уже разставались ученики и съ эрратами, и съ калькулюсами и въ своихъ занятіяхъ болье были предоставлены самимъ себъ; въ этихъ влассахъ даже уроки не задавались для выучиванья наизусть, но учитель читаль ученикамъ въ аудиторія левдію, какъ людямъ арізлымъ. Оставляя реторическій влассь, воспитаннивь посващался въ тайны философіи и богословія. Пойдемъ въ аудиторію перваго изъ этихъ классовъ, въ классъ философскій, и послушаемъ, что и какъ въ немъ преподается.

Въ наукахъ философскихъ въ древней нашей академія долго быль главнымь руководителемь Аристотель. Но философія этого древняго мыслителя преподавалась не въ подлинной системв, но по толкованіямь, составленнымь средневвковыми схоластивами 1). Въ учебникахъ по философія, обывновенно философія ділилась на три части: философію умственную, или логиву, философію естественную, или физику, и божественную, или метафику. Первой части философіи предшествовала діалектика, трактовавшая о различныхъ операціяхъ, или точнюе, занонахъ равсудна во всехъ проявленіяхъ его дёлтельности. Діалентина не отличалась строго отъ логини; она составляла ея теоретическую часть; самая же логика трактовала о приложенін законовъ разсудка къ разнымъ случайностямъ мыслительной работы. Физика трактовала о природъ вообще; частиве, ея вниманіе обращено было на матерію, которая считалась началомъ всъхъ вещей, и на различныя видоизмъненія ея въ равличныхъ формахъ. Въ этой части философіи сначала описывались свойства видимыхъ предметовъ, потомъ главивашія формы всяваго бытія-пространство и время; наконепъдуша вообще и душа разумная въ особенности, со всёми ея силами и способностями. Въ трантате о душе высвазаны все тогдашнія психологическія свёдёнія; эти свёдёнія основывались на библейскихъ сказанідхъ о душів, развитыхъ и утонченныхъ схоластикой. Метафизика трактовала о существахъ возможныхъ

<sup>1)</sup> Для знакомства съ дидактикой древней Кіев. академін по наукамъ философскимъ, мы будемъ пользоваттся учебникомъ 1699 г., озаглавленнымъ такъ: Universa Philosophia commentariis scholasticis illustrata doctrinam peripateticam ingenuo auditori Roxolano exposita. Рук. библ. Кіево-Михайлов. монаст. № 1709.

и безгвлесныхъ и объ отношения конечнаго въ безконечному. Эта часть философіи преподавалась въ разм'врахъ мен'ве обширныхъ, чемъ прочія части. Къ этимъ частямъ присоелинялась этика, хотя она встречается не во всехъ философсиихъ учебникахъ. Обращая внимание на методъ изложения философскихъ трантатовъ, мы видимъ рядъ диспутацій, изъ которыхъ каждая подравдължась на несколько частнейшихъ пунктовъ. дробившихся на еще частивний положения, вызывавшия въ свою очередь нёсколько случайных возраженій и опроверже ній. Образдомъ философскаго учебника, составленнаго по Аристотелю, могутъ служить лекціи Іоасофа Крановскаго. Въ этихъ девніяхъ собрана такая масса философскихъ свідіній, столько учености, что на вихъ можно смотреть какъ на сборникъ, составленный трудами многихъ ученыхъ. Руководясь въ изученів Философія Аристотелемъ, наши древніе педагоги пертдво обращались въ своихъ чтеніяхъ въ источникамъ перковнаго характера; свящ. Писаніе и ученіе отцовъ церкви достаточно ванимали мъста въ ихъ трактатахъ и особенно тогда, когда равумъ «недоумъвалъ» относительно вакого либо философскаго предмета. Рашеніе всёхъ философскихъ вопросовъ въ этихъ учебнивахъ состояло изъ сбора мифній средневфвовыхъ схоластиковъ и текстовъ свящ. Писанія, приводимыхъ большею частію безъ всякой критической оцфики. Въ первой половинъ XVIII в. являются попытки преподавателей философіи въ нашей академін выйти няв рабскаго подчиненія системів Аристотеля. Первую попытку такого освобожденія можно замівчать въ чтеніяхъ Михаила Ковачинскаго. Въ этихъ чтеніяхъ преподаватель не ведетъ своей системы непрерывною цёпью диспутацій, вывющих связь болве въ словахъ, чемъ въ общемъ ходв мысли, и недовольствуется вопросами и рашеніемъ оныхъ исвлючительно по началамъ Аристотеля, проводя каждое понятіе ' по категоріямъ втого философа, но самъ вадаетъ свои вопросы и решаеть ихъ по своему.

Последнимъ аристотеликомъ въ Кіевской академін является Георгій Конисскій, но вмёсть съ темь онь и первый представитель новаго направленія въ преподаваніи философіи; онъ совътуеть заменить Аристотелеву систему философіей христіанина Баумейстера, лучшаго изъ последователей Вольфа. Въ своихъ чтеніяхъ по философіи Георгій Конисскій следуетъ Аристотелю только въ логиев и діалектиев. Въ другихъ частякъ философіи, какъ-то: этикъ, физикъ и метафизикъ, онъ является достаточно самостоятельнымъ. Въ этикъ, при свътъ отвровенія, онъ определяеть истинныя начала и пель деятельности души человъческой, указываеть твердую точку зрвнія на добро и вло, и съ удивительною проницательностію слъдить за дъятельностію души человъческой во всъхъ ея сознательных и безсознательных поступкахъ. Въ физиев, сообшивъ слушателямъ понятіе о природѣ тѣлъ физическихъ, существующихъ въ пространствв и времени, онъ старается представить всё міровыя существа въ одной перазрывной цёпи, восходя отъ менње совершенныхъ къ болье совершеннымъ; а въ метафизикъ всъ философскія начала онъ старается согласить съ откровенными истинами. Окончательный разрывъ Кіевской академін съ Аристотелемъ въ лицъ Георгія Конисскаго такъ изображенъ въ отвъть его митрополиту Тимоесю Шербацкому, предложившему на обсуждение академии философію Баумейстера. «Жаль, пишетъ Конисскій, что когда я самъ по должности, на меня возложенной, въ философіи упражнялся, не имъль философіи Баумейстера и въ окружности ея не вычиталь, что особливо за несчастие свое причитаю; ибо на сивттяхъ интерпретовъ аристотелевыхъ времени всуе не потеряль бы было.» 1). Приступая затемъ въ сужденію о новой философской системв, принятой въ то время во всвкъ европейскихъ

<sup>1)</sup> ART. Kiesck. Arag. T. II, № 90.

училищамъ, Конесскій, сказавши латинскую пословицу: е modulo pedis totus Herculem metitur, говорить, что Ваумейстерова ления съ большою пользою можеть быти ученивамь; ибо, что ни учится въ ней, все основательно, твердо и ясно учится, и нътъ кажется начего, что бы не было средствіемъ къ мътъ философія, то есть блаженному человіческому житію. Логика ero ote cmetta cxonacterobe, mozho crasate, ceneram nedeчищенная. Метафизика твердыя основанія прочивь диспивинамъ по ея должности полагаетъ. Этика человъку къ познанію себъ и своей обяванности чувствительно очи отворяеть.» Недостатовъ отдела физики въ системе Баумейстера Конисскій совътчетъ восполнить трактатами изъ лучшихъ новыхъ авторовъ и прениущественно такихъ, которые строго следуютъ началамъ Вольфа и Баумейстера '). Физика философская, впрочемъ, не имъя опредъленнаго руководства, держалась въ академіи только до 1798 г.; съ этихъ поръ она не преподавалась, а вивсто ея введены въ кругъ преподаванія краткая исторія философскихъ системъ и краткая естественная исторія. Философія Баумейстера тъмъ выгодна была для академіи, что она была одною определенною системою; при ней наставникамъ философін уже не нужно было собирать по отрывкамъ Аристотелевыхъ трактатовъ, разбросанныхъ въ различныхъ схоластичеснихъ сборникахъ, и составлять свое руководство. Ивбавленіемъ отъ подобнихъ трудовъ объясняется тотъ восторгъ, съ которымъ быль принять академісю Баумейстеръ. Стройность въ изложени, ясность и вибств съ твиъ праткисть и общепонятность - вотъ тв достоянства философіи Баумейстера, по которымъ она была принята и жила около полувека въ Кіевской академіи и вообще въ европейскихъ учебнихъ заведеніяхъ. Какъ принялась въ нашей академік эта система, можно

<sup>1)</sup> ART. Kieber. Arag. T. II, No 40.

видъть изъ отчета преподавателя философіи Самуила Миславскаго. Онъ говорить, что философія знаменитаго во всей Европь ученика Вольфа Баумейстера, со всёми са частями, предисловіями и пролегоменами преподана не точію безь опущенія и единаго мёста, но и безт оставленія единаго термина, который бы аккуратно, съ привнесеніемь объ этомъ разныхъ философскихъ мивній, не изъяснень быль». «Всё философскіе вопросы, необходимые и полезные ученикамъ, которыхъ неоказалось въ системъ Баумейстера, выбраны изъ разныхъ новъйшихъ и знативитихъ въ Европъ писателей, продиктованы и изъяснены студентамъ» 1). Это последнее замечаніе относится болье къ физикъ, чёмъ въ другимъ частямъ философіи.

Такимъ образомъ съ половины XVIII в. Баумейстеръ въ нашей авадеміи становится главными руководителеми ви филосо. фін. и пользуется авторитетомъ едвали не большинъ, чёмъ нанимъ пользовался прежде его Аристотель. Конечно, и система Баумейстера не совершенно свободна отъ сходастики; но въ ней читалась живая мысль, живое слово человъческое, не всегда и не вездё искаженныя тонкостями схоластическими; въ этой систем' читались и легко усвоялись многія изъ истинъ, имъющихъ практическое приложение въ жизни, какъ это можно видьть въ этиев. Но самая главная причина, по которой академія наша овазала такое вниманіе этой системі, состоить въ томъ, что она ни въ одномъ пунктв не расходилась съ отвровеннымъ ученіемъ; въ ней ясно отдёлены истины откровенныя отъ обыкновенныхъ умствованій человіческихъ; между тъмъ схоластическій аристотелизмъ даваль равносильное вначеніе мивніямъ схоластиковъ съ изреченіями священнаго Писанія, польвуясь одинаково какъ тіми, тавъ и другими въ доказательствахъ извёстнаго положенія. Въ этомъ нужно пола-

<sup>&#</sup>x27;) Рук. библіот. Кіево-соф. № 178, стр. 224.

TATE, MEMAY RECOUNTS, PARRIETO REPRESENTATION OF THE PARENTS. 428 наша древняя академія не введняя въ кругь преподаванія нь Веконовой, ни Декартовой, ни Локковой системъ,

Для внакоиства съ истодене преподаванія въ философскомъ влассь, ин считаемъ лишнимъ подробно разбирать философскіе учебники; коротка замътимъ о нихъ, что вой они до Баумейстера состоять изв общиривницив трантаговь, составленицив нат сбора мивній дрегних сколастиковь со всеми их предравсудками. Въ особенности бросаются въ глаза читающаго илъ безконечныя деленія и подравделенія, прерываюмія трантать возраженія, вытекающія не изъ существа діля, но случайно привазанныя нередво по одному внешнему спеплению слово и выраженій, навонець, безполезная подробность и растянутость важдаго изъ травтатовъ. На изучение философии полягалось не менве трехъ льтъ. Зато оно въ это время исчернывалось, какъ выражаются наставники философік въ своихъ поиспектахъ. «до слова, до единаго термина». Плодомъ такого некратковременняго изученія философія было то, что студенть выподни ивъ этого власса полишиъ обладателемъ всёхъ діалектическихъ тонвостей.

Правтическими упражненіями въ этомъ власей были сочененія, какъ ва русскомъ такъ в на датинскомъ языкахъ, такъ навываемых великах диссертацій, которыя произносились въ общихъ студенческихъ собраніяхъ 1). Но въ этомъ же классф лучийе изт студентовъ составляли проповёди, которыя впрочемъ не говорились съ церковной каседры, а также какъ и диссертаців, свавывались въ ученических собраніяхъ 2).

Однимъ изъ средствъ въ усвоению философскихъ понятий н къ развитію воспитанниковъ вообще наша древняя академія считала диспуты; безъ диспутовъ не проходила ни одна лекція

<sup>1)</sup> Акт. Кіевск. Акад. т. IV, № 7. 2) Руков. Кіево-Соф. библ. № 178.

въ философскомъ внассът бевъ диснутовъ, говориль Рафандъ Заборовскій въ своей инструкців. не возможно усвоеть неканихъ познаній 1). Еще въ низиних плассахъ мы видели въ MEGALEUR PARTOBOPER MÉTTO MONOMOS EN MUCHYTH: HO TAME виблось въ виду болъе научение явина датинского, чёмъ изошреніе мислетельными способностей; притоми бези знанія логина и діалектики диспуты невозможню были въ такой форми, какъ нонимала ихъ наша школа; двенуты въ полновъ смыслё начинались только съ философскаго пласса. Въ этомъ классъ двспуты замвняли и преподаваніе уроковь, и репетиціи недвльныя. Во время чтенія ловців, учитель предлагаль ученику кавой лабо вопросъ изъ прочитаннаго; прослушавъ мивніс спрошеннаго ученика, учитель спрашиваять его товарища, справеджео ин инфије спрошеннаго: когая во инфијехъ расходилесь оба опрошенные ученики, между нами завявывался диспуть. Но дяспути имели в другую форму. Учитель назначаль ученивамъ воего класса какой либо отдель изв преподаннаго приготовить на изевстний день. Пришедши въ влассъ, онъ подникаль двухъ учениемъ, изъ которихъ одинъ защищалъ какое либо спорное мнъніе а другой возражаль ему. Подобнаго рода диспуты бывали часто во время классических чтеній, но преимущественно два нехъ назначалась суббота. Оне назывались приватными. Аля того, чтобы диспуты вывля серіозное значеніе, и не были пустымъ словопреніемъ и чтобы ученики не удалялись въ спорахъ отъ предметовъ спора, диспуты сопровождались непосредственнымь участіемь учителя, который даваль правильное теченіе мыслямъ диспутантовъ. Наша академія придавала чрезвычайное значеніе диспутамъ. Самъ Петръ Могила весьма любиль диспуты. Въ Мнемозинъ одинъ изъ учениковъ говорилъ ему: «твое резвлечение книги, и ученые тебв любевны и пріятны

<sup>3)</sup> Акт. Кіевск. Акад. т. І, № 4, пункть VII.

дионуты по развымъ вопросамъ» 1). Повлему бева сомивнія еще во время Могилы неспуты были въ упетреблении въ академін. «Анспуты въ философскомъ классь, пишеть митрополить Арсеній Могимнскій Кієвской академін, должни бить части, (выключая толію начало, курса, простирающееся до Рождеотеа Xристова, а не далве, въ которомъ делимо переже ученимосъ логивъ обучать) : methodo syllogistica, т. е. съ крайнивъ соблюденіемъ формы силдогистической должно оные отправлять, такожъи приватных управненій, всякой неділи въ суббату бывасныхъ, не опущать > 2). Еще большую важность придветь диспутамъ митрополить Тимофей Щербанкій, упрекавшій студентовь академін въ небрежности въ отношенін въ диспутамъ, «установленнымъ, по его мийнію, ради ихъ самихъ польви». Для того чтобы заставить всёхь учениковь высших влассовь ирисутствовать на диспутахъ и слушать ихъ со вниманіемъ, овъ приказаль учителямь спрацивать учениковь въ власев, на другой день, после диспута: «кто какіе аргументы говориль, какой кто нидиной фундаменть положель своей оперию, кань ооньоовань отъ дефендента или его учителе всяки арбументь, что повволено и что недоказано, какая солюція сь дистинкцій посабловаја, какая оной дистинеціи експликація в какимь именно документомъ себе господа дефенденты защищають. А ктобы на диспуты не ходель, тахъ записывать и имать ихъ за нерачительныхъ въ своемъ званім; кондицій имъ недавачь, или и данныхъ лишать» 3). Въ этомъ предписании митрополида. Тимовея Шербацкаго выскавано все, что требовалось отъ диспутовъ. Впроченъ изъ неоднократнаго принудительнаго предписанія какъ митрополитовъ, такъ и академическиго начальства отно-.

<sup>&#</sup>x27;) Отечеств. записк. 1862 г. 8 кн. 207 стр.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рукоп. Кіево-Соф библіот. № 178, стр. 224.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Авты Кіез. Авад. т. І, 🖋 46.

сительно присутствів учениковь на дискутахь видно, что ученики не долюбанвали анспутовъ. Манассія Максимовичь въ своемъ проектъ мучшаго преподаванія наукъ во академін, прамо говорать: «понеме съ филовофовъ и теологовъ пекоторие суть такъ пъ своей польев нерадительны, что диспуты, ради ихъ самихь польвы уставовленные, превирають слушать, для того полезно онимь филовофамь и теологайъ притвердить на диспутахъ всегда бывать до окончанія непремённо. А ктобы на диспуты не лодель, твхъ ва нерачительныхъ во своемъ званіи имъть, мъсть имъ недавать или и данныхъ лишать; ибо съ TOPO BULHO, TO OHU TOALBO HMCHOME MEGALI XBACTREE XOTATE 1). Причина, по которой студенты древней академін недолюбливали диспутовь философских, понатна; они были деломь не только нелегиемъ, но даже головоломнымъ. У каждаго диспутанта должна быть мысль въ чреввычайномъ напряжении; если препомнимъ, что диспуты были чрезвычайно растинуты и что въ нахъ съ строгою последовательностію тянулась одна общая мысль. чревъ радъ частныхъ и частнъйшихъ мислей, то намъ понятно, какого усиленнаго вишманія требовали отъ учениковъ диспуты.

Чтобы дать болбе наглядное понятіе о диспутахт, приведемь въ образець одинь изъ школьныхъ или домашнихъ диспутовъ (disputatio scholastic»). Диспуты философскіе, обыкновенно, состояли изъ какого нибудь философскаго положенія, взятаго изъ какой нибудь части философіи, противъ котораго предлагалось ибсколько вовраженій со стороны оппонента. Поэтому, знакомись съ памятниками диспутовъ, мы вмёстё съ темъ знакомимся съ методомъ изученія философіи вообще въ древней нашей академіи. Мы беремъ образцомъ диспутъ по логикъ. Каждому диспуту предшествовала краткая рычь о предметь спора, или прямо безъ рычи высказывалась главная

¹) ART. Kies. AKAA. T. I, № 42.

нысль диспута въ самой ясной формв. Вотъ начало в ходъ деснута, въ которомъ добавывается, что предметь логим тви CERL YMA: HOHSTIE, DARCYMAERIE (CYMAERIE) H YMCTBOBRHIE (YMOвавлючение. «Целому свезу ученому известно, споль все благородныя науки, особливо же искусственная логика въ исправленін разума челов'яческаго великое беруть участіе. Сія, взявь въ свою власть молодой умъ, мракомъ невъжества потемненный, такъ его освъщаеть, что прежде съдыхъ волось прино-СНТЪ ЕМУ ИСКУССТВО СПРАВЕДЛИВО ПОВИМАТЬ, РАЗСУЖДАТЬ И УМЕТЯОвать; а изъ сего нельяя незаключить, что ова есть то средство, помощію котораго алчное любопитство человаческое, отврывъ завъсу внутреннъйшаго святилица натуры, не телько всего того, что только чувственные органы наши представить могутъ, различныя причины и двистви и свойства чуднымъ искусствомъ отъ высочайшаго существа устроенныя постигаетъ, но и самыхъ отъ простого понятія сокровенныхъ встинь, случающихся въ высокихъ наукаль и знаніаль имогоразличния таниства съ вивостію воображенія себ'в представляеть. А чтобъ сіе дятвійше выравуміть, предложу жісколько протяворічій: логика около трехъ силь ума-нонятія разсужденія и умствованія не упражняется, след. эти три силы ума не суть пред-Ежели бы логина упражнялась около понитія, Metri Lorere. то бы и логика была средствомъ въ понятію; но логика не есть средствомъ въ понятію способнымъ; следовательно... Домазываю меньшее предложение. Понятие между прочими представлевіями есть ясное и подробное, но логика не есть средство въ асному и подробному понятію. Ясное понятіе есть то, вогда мы представляемую вещь отъ другихъ отличать можеть, но логика не есть средство въ такому отличію, егдо... Еще: логика нногда приводить въ обнанъ; доказываю: что начало бересъ отъ чувствъ, то всегда приводить въ обманъ, а понеже логика береть начало отъ чувствъ, след... Домазываю большее пред**присенів.** Чувства обнанчивы; что отъ нехъ, то приводить въ обманъ.

Доказываю (далье), что логика не есть средство къ нодробному понятію. Подробное понятіе есть представленіе всъхъ примъть; но логика не есть средствомъ къ такому представлевіе способствующимъ. Люди обучающіеся логикъ не могутъ представлять примътъ всъхъ вещей.

Оставляя вторую часть дяспута довольно запутанную, приводимь третью часть его. Въ этой части доназывается, что «логина не управняется около уметвования».

**Bospacearo.** Ежели бы логита управнялась около уиствовань, то она была бы навикомъ умствовать; но логика не есть навикь умствовать.

Доказываю меньшее предложение этого возражения. Етели бы логика была навыкомъ умствовать, то надлежаю быть подлежащему такому, которое бы могло иметь сей навыкь, но тожко недлежащего неть, следовательно.

Енце доказываю меньшее предложение. Ежели бы было такое подлежащее, то падлежаю быть не иному кому, каке чевоству, но человёкъ не можетъ быть такинъ подлежащимъ, 
воторое имъло бы сей навыкъ; ибо умствовать ничто иное 
ость, накъ изъ извёстнаго выводить умомъ неизвёстное; но 
человёкъ втого не можетъ.

Ответилю раздиляя большее предложение. Утствовать не что несе есть, какъ извъстнаго выводить умоть не вовее неизвъстное— позволяю, вовсе неизвъстное— отрицаю, что по связи слъдуеть и зависить отъ извъстнаго—позволяю.

Ответилю на меньшее предложение. Что человъть не можеть уномь изъ извъстнаго выводить вовсе неизвъстнаго, — засодяю: а что человъть не можеть изъ извъстнаго выводить умемь не вовсе неизвъстнаго, или что по свизи съ извъстнимъ следуеть, — отрещию.

Возражение. Но человъть не можеть изъ извъстнаго выводить умомъ и не вовсе неизвъстнаго, слъдовательно.

Доказываю. Человінь не можеть проникнуть взаимную связь вещей, слідов.

Ответь на предыдущее. Человъть не можеть умонь проникнуть взаимную связь вещей всёхъ-позволяю, во искоторыхъ-отрицаю.

Доказательство внасенное. Ежели бы человать мега умомъ пронивнуть взаимную связь вещей какихъ, то омъ могъ бы пронивнуть по крайней мара взаимную связь вещей свата сего, но человать этого не можетъ, егдо.

Доказываю это предложение. Человыва не иметь познанія ни дійствительной, ви конечной причини світа сего, слідовательно она не можеть познать никакой свим вещей. И философы доказывають, что причина світа сего есть отта себя, но дійствительная причина світа сего есть Бога; убо человікь не имість познанія о дійствительной причина світа сего.

Отвечаю на предыдущее предложение. Философы нъкоторые впали въ заблуждение и не познали дъйствительной причины міра, — позволяю; но сказать тоже о всёхъ слёдующихъ здравому разуму, — отримаю.

Возражско. Философы причиною свыта ноставляють или пользу человыку, или прославление вмени Божія.

Ometrian. По второмъ предложения поэколяю, а въ первомъ ompuuqao  $^1$ ).

Воть образець домашних диспутовъ. Изъ этого образца, который, по всей въроятности есть не что иное, какъ ученическій опыть составленія диспутовъ, достаточно виденъ карактерь ванятій студентовъ философскаго класса съ одной сто-

<sup>1)</sup> Руков. сборн. различёних матер. Михайл. библіот. Ж 149.

роны, съ другой — вся трудность, съ которою сопряжено было успъщное веденіе диспута

Кромъ философіи собственно, студенты философскаго власса изучали и другія науки. Изъ математическихь наукь въ этомъ классъ преподавалась смешанная математика, въ составъ которой входили: гражданская и военная архитектура, механика, гидростатика, геометрія, гидравлика, оптика, катоп. трика, діоптрика и перспектива, тригонометрія сферическая, начало астрономін, математическая географія, гидрографія, гномоника и математическая хронологія 1). Нельм невидіть, что многія изъ этихъ наукъ били нечто иное, какъ отделы физики. Что эти наука преподавались небедно, это видно изъ того, что анадемія нивли физическіе инструменты: воздушный насось съ принадлежащимъ ему: приборомъ, электрическую машину, телескопъ, барометръ и термометръ; нивла также астролябію, менаулу, глобусы венные и небесные <sup>2</sup>). При Варлаамъ Ясинсвоих было открыто чтеніе геометрів съ цілію воспрепятствовать обманамъ вемлемвровъ въ размежевани вемель Братскаго монастыря <sup>в</sup>). Изв'яство также, что Өеофанъ Прокоповичь съ любовію преподаваль геометрію. Но памятники занятій математических того времени не дошли до насъ. Самуиль Миславскій придаль особенное значеніе математическим наукамь; для сившанной математики онъ назначиль не женъе 12 учебныхъ влассовъ въ недвлю. Что равнялось запатнымъ часамъ по философін и богословію. Но особенно важную услугу оказаль математическимъ наукамъ въ древней Кіевской академія Ириней Фальковскій. Онъ составиль всеобщую математическую хронологію, гиомику и церковную шасхалію, и съ такою любовые занемался математическими науками, что будучи препода-

<sup>&#</sup>x27;) ART. Kies. ARAZ. T. IV, A? 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Акт. Кіев. Акад. № т. IV, 7.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. Малорессій Марк. ч. Ці, стр. 56.

вателенъ богословін, преподаваль и сившанную математику. При немъ математическія науки были въ такомъ цевтущемъ состоянів, что ученики подъ его руководствомъ надавали нівсколько літть сряду календарь. Изъ соціальнихъ наукъ преподавались медицина и экономика. Вотъ кругъ и характеръ преподаванія наукъ въ философскомъ классів въ древней Кіевской академій.

Навонець пойдемъ въ самый высшій классъ древней Кіевской авадемін — влассъ богословскій и послушаемъ, что и какъ
въ немъ преподается. Много трудовъ стоило студенту пройти
ототь классь; въ немъ нумно было учиться не менѣе четырекъ
льть; зато, окончивши этотъ только классъ, студенть являяся
получившимъ полное академическое образованіе. Какъ ни много
придавалесь вначенія въ древней академін такъ называемымъ
свътскимъ наукамъ, которыя изучалясь въ низшихъ и средняхъ
классахъ; но всё эти науки были лишь служебными орудіями
богословской науки. Притомъ, собственно говоря, только въ
этомъ классъ академін осуществляла ту высокую задачу, которую она ввяла на себя и удовлетворительнаго рёшенія которой ожидало отъ нея православное общество; въ этомъ только
классъ преподавалясь науки, служащія, въ полномъ смыслъ
«къ увѣченью побожного живота» 1).

Чтобы вполнё выяснить вначеніе богословскаго власса въ отношенів въ спеціальному назначенію академів—воспитывать сильных проповёдниковъ и защитниковъ православной вёры, посмотримъ, какъ шло преподаваніе началь христіанскаго ученія въ низшихъ классахъ академів. Мы видёли, что во всёхъ этихъ классахъ преподавался катихивисъ, или православное исповёданіе Петра Могилы. Для катихивиса въ низшихъ классахъ назначался одинъ урокъ въ недёлю—въ субботу, послё

<sup>1)</sup> Памят врем, Кіевск. коммис. т. 11, стр. 93.

обела. Кроме школьных уроковь, православное учение налагалось всёмъ воспитанняванъ абадемін въ баждое воскресенье н въ каждый праздникъ, предъ объднею и послъ объдни; но это разъяснение его не могло быть вполей научнымъ. Поэтому въ старые годы неме наставники академіи сожальля о томъ, что въ нившихъ влассахъ. до богословскаго воснитанники академін оказывались недостаточно внающими христіанское ученіе. Воть, что говорить Манасія Максимовичь въ своема проэкть, написанномъ «пр лучшему растенію ученій и успъху ученивовъ авадемін» 1). Хорошо было бы и въ малыхъ сихъ **мколахъ.** (т. е. въ первихъ мести классахъ),: христіанскаго вакона котя по малой части (?) обучать; до богословія бо пока дойдуть ученики чрезь лёть 8 или 10, помирають, а чрезъ тое время христіанскаго катихизиса не знать, разв'в и христіаниномъ не быть. Язычники платоники, или эпикуры никогда жъ того за платоника, или эпикура не имвли, который платоновыхъ, или эцикуровыхъ догматовъ не зналъ, а въ ученикахъ піевских есть тое въ нныхъ, хотя и не во всёхъ. Примечено, что иной, окончивши философію, а иной и въ богословіи побывавши, когда протуется на священника, тогда, идя до экзаменатора ватихизиса, канъ бы въ новую мисолу по нужде иде обучатися»... Во избъявніе этого важнаго недостатва въ обре вованін академинескомъ, Максимовичь представляеть далёе слё дующія соображенія. «Хороню было бы нь отсяченію сего вы по недвлямъ учениямъ четырехъ меньшихъ, равно и больщих; школь не вивть окнувацій школьнихь, а ва педблю по обвді чревъ полгора часа или два часа: всекій учитель въ свое! товоль обучаль бы своих учениковь, катихизмов, по малыму частамь... Это будеть приготорленіемь нь малой инструкція дожа лучие повнають, кому доводется быть въ богословін 3

¹) Акт. Кіевск. Акад т. І, № 42.

<sup>2)</sup> Акт. Кіевск. Акад. т. I, № 42.

Ученивамь же реториви и поэзіи Мансимовичь сов'ятуєть вм'ясто экперцицій толковать чтенія на евангелія, или посланій апостольскихь; это, по его мивнію, можеть служить приготовленіємы нь слушанію веливой инструкціи 1).

Но и этоть проэкть, утвержденный митрополитомъ въ 1751 году, почти не разширить программы преподаванія христіанскаго ученія въ нившихъ классавъ, во все время существованія дривней анадемія. Причиною недостаточности преподаванія христіанскаго ученія во всёхь до богословскихъ классахъ было то, что эти нлассы была общеобразовательными, а не спеціально-богословский. Такамъ образомъ, богословскій классъ исключительно была преднавначенъ въ тому, чтобы дать воспитаннивамъ академіа систематическое, вполнё научное, богословское образованіє:

Прежде, чемъ приступниъ въ изображению харавтера изученія и преподаванія богословія въ древней Кісвской академін, спамемь вь общихь чертахь о томь, вакь постепенно вырабатывалась самая богословская система въ нашей академіи. Самымъ древнвишни руководствомъ при изучения богословия въ нашей академін, безъ сомивнія, нужно считать «Православное Исповіьданів Петра Могилы. Но предназначенное въ наученію и утвержденно въ православіи всякаго, желающаго знать истины христіансвиго ученія, Православное Исповівданіе могло быть руководствомъ только въ навшихъ влассахъ древней академіи, какъ и было на сажонъ дълъ. Между твиъ для воспитанниковъ богословскаго власса требовалась система богословія, соотвітствующая всімь научнымъ требованиямъ. Если вспомнимъ гордыхъ своимъ богословскимъ образованіемъ враговъ православія, на борьбу съ которыми виступила наша академія, то намъ становится понятнимъ, какого карактера нужны были системы богословія для

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ же.

нашей превней академіи. Какъ въ прочихъ начкахъ, такъ и въ богословів наша академія съ вапада ваимствовала первое систематическое руководство. Такимъ руководствомъ было богословіє Оомы Аквината. Но взявши руководствомъ систему этого ватолическаго богослова, наша авадемія польвовалась лишь формою этой системы, въ которую влагала свое православное содержаніе. Пользуясь ею, анадемія очень рано заботитоя о составленів своикь руководствъ въ наученію богословія. Такъ, каждый почти наставникь по богословію составляль свои лекцін. Но самостоятельность составителей богословских левцій на первыхъ порахъ выражалась лишь въ распирени или сопращений богословских трактатовь, ваниствованных ваз католическихъ системъ, и въ расположении частей ихъ догматическихъ лекцій существовало много произвола. Этого нелостатка не избъжаль даже знаменитый преподаватель богословія въ Кіевской академів (въ концъ XVII в.). Іоасафъ Краковскій. Травтаты богословскіе въ сцетемахъ, изучасных въ академін, были очень общирны; это происходило съ одной стороны оттого, что въ составъ догматическаго богословія входило и полемическое и правственное богословіе; съ другой-оттого, настояла пужда какъ можно общереве излагать богословскіе трактаты въ виду полемики съ нновърцами. При чрезвычайной обширности богословских трактатовъ богословская система иногда не проходилась вся даже въ четыре года. Ософанъ Прокоповичь въ своихъ чтеніяхь по богословію сдедаль значительный шагь впередь; можно свазать даже, что онь даль новое направленіе богословской наукі въ древиси академіи. Онъ старался въ своемъ богословін совм'ястить все, что было лучиваго въ западной Европъ по этому предмету; его неудовлетворали схолястическія системы средневіжовихь богослововь, и онь въ своихъ лекціяхъ часто обращался въ богословію Герарда н другихъ протестантскихъ богослововъ, пролагавшихъ новые пути въ наукъ. Овъ говорият о схоластикъ, что она занимала учение овъ претыми спорами и поселяла въ нихъ ложную увъренность въ пріобрътеніи мудрости; по его словамъ, нужно преподавать науку: основательно, а не дълать изъ нея комедію. Но строгаго подражателя въ последующихъ наставникахъ богословія не имъла система Ософана Прокоповича. После него въ преподавателяхъ богословія замътно некоторое колебаніе; они не знали, следовать ла новому поправленію за Ософаномъ Прокоповичать, кли ме стоять за старый методі преподаванія:

Мы несчитаемъ пужнымъ входить въ подробный равборъ всёхъ учебниковъ по богословію, какіе по обычаю, тогда господствовавшему въ академін, каждый наставцикь должень быль составлеть непременно вновь, не следуя слено во всемь своему предпественнику. Самый этоть обычай, котя побуждаль наставичновъ академіи въ работа, ималь въ себа много важныхъ неудобетев: работа, имъ вызываемая, часто была совершенно непроизволительна, онъ много обременяль наставниковь и въ следствів его въ богословскихъ системахъ являлось очень много произволя. Въ предотвращение этихъ неудобствъ, митрополитъ Ара сеній Могиляскій предписаль наставникамь академін преподавать впредь богословіе по одному опредёленному учебнику в притомъ такъ, чтобы въ теченіе четырежитняго богословсвато пурса оно было вполнъ прочетано. Вотъ что онъ говориль о богословских учебникахь: »богословін одной быть должно непремвино, а всяваго курса вновь не сочинять, но только учителю имъть старательство, чтобы она надлежащимъ толкованісмъ изъяснена была; толковать нужно теологическую систему кратко, а не продолжительно, чтобы въ четыре года окончилась. А паче лишней реторики отнюдь не употреблять, но сколько возможно краткость наблюдать. По проществін же двухъ годовъ для вновь примедшихъ учениковъ сначала бого-

словію читать.. Такимъ образомъ можно чаять, что въ Кіевской авадеміи ученіе пріндеть въ добрый норядовъ 1). Все ученіе богословское, по сов'ту митрополита Арсенія Могилянсваго, должно быть разделено на две части: цервая часть должна говорить о »въруемихъ», вторая »о творимихъ«.. Въ первой части должно травтоваться 1) о Богв самомъ въ себъ, о Его бытів, Его сущности, свойствахь, упостасяхь и ученіе о троичности; 2) о Богв вив себя (extra), гдв должно быть нзложено ученіе о творенія и общемъ промышленія, о паденія человъка и о благодати, спасающей его, о воплощени Сына Божія, о Его лиців и природахь, о двояюмь состоянів (уничивенія и славы) о троякомъ его служенін, о законів и Евангелін, о призванін, о предопредёленін, о возрожденін, о такиствахъ ветхаго и новаго завъта, о Периви. Вторая часть фогословія зо творимыхъ подана говорить о добрыхъ дёлахъ вообще, потомъ объ ихъ свойствахъ, разделения, причине, матерін, пізи и необходимости добрых в діл візной живни. Чтенію этихь трактятовь должны предшествовать, такь навываемыя »prolegomena theologiae«, гав говорилось о природв богословія, его названін, предметь, разділенія и методі изученія, и излагались герминевтическія правила, трактовалось о ваноническомъ достоинствъ внигъ св. Писанія, объ автеритетъ соборныхъ постановленій и о важности преданія. Предлагая академіи преподавать богословіе по этой программі, митрополить Арсеній Могилянскій сов'ятуеть, чтобы въ преподаваніи его было точное согласіе эсь православнымъ исповёданіемь « и ученіемъ св. Отповъ, прилежно писавщихъ о догнатахъ Христіансвихь. 2) Но авадемія нивля уже много готовых системъ богословія. Какая же наз готовых системь богословских могла удовлетворить всёмь этимь требованіямь? Ректоры ака-

<sup>&</sup>quot;) Рук. Кіево-соф. биб. № 178, стр. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Руков. Кіаво-сое. фибл. № 178, стр. 222.

демів Давидъ Нащинскій равсматриваль всі, бывшія до него въ авадеміи, богословскія системы, и не нашель ни одной изъ нихъ вполив удовлетворительною 1). Въ это время было обращено вниманіе на богословіе Ософана Прокоповича, которое в сделалось надолго постоянными учебными руководствоми ви богословскомъ влассв. Эта система издавалась ибсколько разъ; въ самомъ полномъ видъ издалъ ее Самуилъ Миславскій, а въ совращенномъ-Ириней Фальковскій. Кром'в этихъ системъ, въ нашей древней академій была учебным руководствомъ Сокращенная христанская богословія митрополита Московскаго Платона. Эго руководство весьма много способствовало гнанію схоластики изп. православной богословской науки, чавшей падать со времень Проконовича: Митрополить Платонъ глубово понялъ всв недостатви схоластическихъ богословскихъ учебниковъ, »Разныя системы богословскія, говорить онъ, ныев въ школъ преподаваемыя, пахнутъ школою и мудрованіемъ человічеснить; а богословіе Христово, по Павлову ученію, состонть не въ препретельныхъ словахъ и не въ мудрости человъческой, но въ явленіи духа и силы. « 3) Особенная васлуга Платонова руководства по богословію въ томь, что оно первое заговорило въ школьныхъ аудиторіяль на родномъ языкв, послв того какъ несколько вековъ преподавались истины христіанскія на явыкі латинскомъ.

Харавтеръ самаго преподаванія богословія въ древней анадеміи достаточно очерчень въ годовой вёдомости 1759 года преподавателя богословія Давида Нащинскаго. «Въ богословской школё, говорить онь, читано и толковано и наизусть учено Православное Исповёданіе церкви восточныя греко-російскія на латинскомъ языкё. Изъ оной же книги протолковано

<sup>1)</sup> Акт. Кіевск. акад. Т. И, № 18-й.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. Моск. акад. Смириова стр. 294.

двъ части: о въръ и надеждъ... Толкование оныхъ двухъ ча. стей предлагаемо было слышателямь такь, что всякой богословской вещи, толкованія требующей, внушаема была девларація, или экспликація: 1) словная (verbalis), т. е. сказуемо бы 10 слышателямъ, откуда такое богословское ръченіе производится, quod est explicare per derivationem vocabuli, кажини другими ръченіями оно навывается, —quod est explicare per synonium, какая еще вещь тёмъ же именемъ называется которымъ и толкуемая, quod est explicare per remotionem sequivocationis, какъ толкуемая вещь описывается по богословску и философску, quod est explicare per diffuitionem. 2) Bemuas (realis), т. е. говорено слышателямъ, что есть толкуемой вещи: a) genus, b) species, c) totum, d) partes, e) causa efficiens, f) causa materialis, g) causa finalis, h) effectu, i) adjuncta, k) opposita, l) testimonia et caeter. 3) Сін же свидътельства, которыя приводимы были въ подтверждение проповицій богословін нашей, исканы были въ библіяхъ, приносимыхъ въ школу отъ каждаго изъ слышателей, а то того ради, дабы богословія слышатели частымъ смотреніемъ въ библію навывле потребныя свидетельства находить своро въ самомъ богословія псточнивъ. 4) Чтеніе и толкованіе онаго богословія было повторяемо. 5) Служащія изъ философін міста из изъясненію вещей богословскихъ прочитываемы были въ философіи, на ва кой конецъ и философія приносима была въ школу отъ слышателей. 6) Сверха сего ученія, прочтено изъ Камня стры два догната: о преданіяхъ неписанныхъ и добрыхъ ділахъ, во спасенію нужныхъ. 7) Прочтено въ тому евангелія еже отъ Матеея съ такою онаго революцією, какова обратается въ винжицъ, именуемой sciagraphia sacra. 8) Предлагаемы были слышателямъ противныя нашему ученію мивнія, по силлогизмамъ располагаемыя, и они по силлогизмамъ и решены 1). Въ этомъ

<sup>1)</sup> Авт. Кіевск Авад. т. 11, № 23.

жонспекть вполет высказань методь изученія богословія. Нельзя не видіть всіхь трудностей, съ которыни было сопражено изученіе богословія такими методомь. Можно представлять, послі этого, скольно быль облечень трудь и преподавателей и учанцихся, когда было принято за руководство богословіе інтронюлита Платона. Но Кіевская академія не вполив слідоваль: этому руксводству; оно казалось краткимь для ея широкимы плановь; почему его изучали только въ первые годы из богословскомъ классів; оно было, такъ сказать, только программей; между тімь какь до конца существованія древней академіи трактаты брались изъ богословскихь системь, вышедшихь изъподъ нера словоохотлявыхь наставниковь нашей же академіи:

Кром'в догматико-полемического богословія ва богословскомъ власст преподавались и другія науки. Къ повицу XVIII въка мы ведемъ, что въ нашей академіи образовался полный вругь какъ собственно богословскихъ, такъ и вспомогательныхв наукъ. Нравственное богословіе преподавалось по Шанцу. Церковная всеобщая исторія преподавалась но Регенбергу, сь пріобщеніемъ дополненій изъ другихъ авторовъ. Сващениля герминевтива изучалась по руководству Рамбаха. Пасхалія изучалась по руководству составленному Иринеемъ Фальвовскимъ; въ ней присоединалось изученіе перковнаго устава, который, обывновенно, преподавался подъ конецъ курса. Каноническое: право изучалось по Коричей, а пастырское богословіе по внига «о должностих» приходских свищевниковъ». Изученіе св. Писанія состоямо въ толкованіи священнаго текста, при пособін сличенія нашего текста съ вульгатой. Посланія апостольскія толковались по воспреснымъ днямъ. Кром'в этихъ наунь, оврейскій явынь быль обазательными для всфыь студентовъ богословія 1).



<sup>1)</sup> Рукоп. Кіево-соф. библ. № 618. Еврейскій языкъ не быль въ академін въ цвѣтущемъ состоянін. Вотъ что говорить одниь преводаватель этого языка:

Оредствами въ лучшему изучение богословской насужна считались и въ этомъ пласей также, какъ и въ философскомъ, письменныя упражневія в диспуты. Письменныя упражненія ученняювъ богословскаго власса состояли преимущественно въ составленій проповёдей, которыя и произносились въ цержви. Правилами при составленій и произношеній проповёдей быльи положенія регламента, которыя студенти обязаны были переписывать в которыми они должны были руководствоваться. Для лучшаго взученія проповёднической науки ученикать богословія вийнялось въ обязанность переписывать слова Златоуставго. Слова и поученія студенты произносили въ стихарать, для чего лучнію изъ нихъ посвящались въ стихарь, по переходів въ богословскій классь 1).

Домашніе диспуты въ богословскомъ влассѣ нивли почти такой же характеръ, какъ и въ философскомъ классѣ; они от личались отъ философскихъ тамъ только, что предметомъ михъ были богословскія истины.

Но самымъ сильнымъ побужденіемъ учениковъ въ занятіямъ наукою служили не только для богословскаго, но и для всёхъ вообще классовъ, экзамены. Экзаменовъ собственно въ годъ было два, однеъ въ декабръ, а другой въ іюнъ. По описанію Иринея Фальковскаго 2) на экзаменъ ректоръ, префектъ всъ учителя испытывали учениковъ въ знаніи пройденныхъ ими наукъ. На экзаменъ задавались ученикамъ особенныя письменныя упражненія: этя упражненія, вмъстъ съ домащними и клас-

<sup>«</sup>Прилежныхь въ обоихъ классихъ учениковъ очень мало; ибо привуждати ихъ такъ, какъ и въ прочихъ школахъ, въ сихъ школахъ нельзя; понеже многія, а нажначе изъ высшихъ классовъ, толь вольни, что когда хотятъ, тогда приходятъ въ школу, а ежели стать ихъ увъщевать, или другаго пенса заставить, то и вовсе оставляютъ школу, не сказавши учётелевъ ни дяки, ни спаси Богъ». Авт. Кісв. Авад. т. II, № 28.

³) Акт. Кіевск. Акад. т. IV; № 4.

¹) Руков. Кіево-соф. биб. № 618, стр. 101.

Сыческий управнениями ученивовъ, представлялись вкаменаторемъ для просмотра. Разсматривая вадачу навестнаго ученика, экзаменаторъ вийсть съ темъ задаваль различныя во-. просы втому ученику. Въ философскомъ и богословскомъ власево при экзаменахъ употреблянись и диспуты. Экзаменскіе диспуты: отдечались отъ обывновенных домашнихъ диспутовъ, и отправмянсь съ некоторою публичною торкественностию. «Публич-HAR DUCHUMA», OTHORBARBHIRHOA HE MEHRO ABYXE DEEL BE 1984, была особыми школьными торжествоми. Сами учения заботились о времичномъ устройство этой диспуты. За насполько AREN AO ARCHYTEL BOCHRTARRER ARRAGNIN KOAMAR IIO AOMAND важнъйщихъ лиць въ городъ и приглашали ихъ на окланенъ. Накануве дня, назначеннаго для диспутова, на дверяхъ Вратской колокольни выставлялась разукращенная афина, вы которой по норядку указывались тв положенія, которыя вивли быть. предметомъ диспутовъ. Но вотъ насталь день диспутовъ. Митрополить, въ сопровождени важнёйшихъ ликъ и начальниковъ города, родителей и родственниковь студентовь академін, отправляется въ академію. Этотъ поёвдъ сопровождался ввономъ нолоколовь всекь кіевских церквей. Братскій монастирь въ это время быль овружаемъ-цеховими вначвами; весь братскій ногость наполиялся народомъ. Но воть прибыль на экзанонъ митрополить; воспитанники академін привітствують его рівчами на различныхъ языкахъ, хоръ вивств съ оркестромъ студенческимъ гремитъ какой либо концертъ, затвиъ начинались саные диспуты. Они происходили въ такой формв. Вызванный студенть сначала вы вратной рычи, или же вы одномы, «распространенномъ по всвиъ правиламъ граммативи», предложени выражаль ту мысль, которую должень быль защищать. Послё этого выходиль подготовленный оппоненть и диспуть завлямвался. Тавъ какъ диспуты быле довольно продолжетельны, то для каждаго диспута какъ возражающихъ, такъ и защищающить назначали не менье треть человыть '). Процессы диспута нивль характерь театральный; онь состояль изъ. евсколькихъ автовъ. Первое место на состязательной арене принадлежало студентамъ богословія. Философскіе диспуты, по своей не общедоступности, не имъли на публичныхъ экзаменахъ такого интерела, накъ богословскіе. Но для образованной публики и оминивли занимательность. Владиміръ Ивмайловъ, въ своемъ «Пртешестви вы полуденную Россию», такое висчатывние вынесь изъ Кісвской авадеміні прослушаним здёсь философскій диспуть. «Казалось, говорять онь, что говорено былотолько о томъ, что было затвержено наканунъ, по правней мъръ движение физіономій спорящихъ не показывало, чтобы: унь работаль и исваль доказательствь. Однаковы некоторый жаръ оживляль говорящихъ, я самъ почувствоваль огонь въ груда своей, видя и слыша бой умовъ и горбиъ желанісмъ нивть способности, чтобы быть атлетомъ на составательной арень» 3). На: этихъ диспутахъ присутствовали ученини всёхъ нассовъ авадемін и кольдый нассь въ лиць свонть предстателей приносиль этимь тормествань свою долю: участія. Учениви: грамматических влассовъ вели какой нибудь занимательный разговоръ на латенскомъ языкъ, а ученики реторики и поражи выступали съ своими стихами и речами. Но учения этихъ влассовъ принимали участіе въ торжестві публичныхъ экзаменовъ только во время диспутаціопныхъ антрактовъ. Въантрактахъ также игралъ орбестръ и пълись академическимъ хоромъ дуковные концерты. Мувыка и коръ, при отправлении диспутовь, играли важную роль; они придавали особенную торжественность экзаменамъ. Но они ямъли и другое значеніе; чуть только деспуть велся не искусно, или задавались такія

<sup>1)</sup> Рук. Кіево-соф. бябл. Л/ 618, стр. 42.

<sup>3)</sup> Рукоп, Кіово-соф. биби. № 618, сгр. 105.

возраженія, въ опроверженіи которых затруднялся дефенденть, хоръ съ оркестромъ прерывали споръ. Нужно замътять, что публичные диспуты иногда были чрезвычайно горячи. На ныхъ дозволялось присутствовать не только всякому любителю просвещенія, но даже иновърцамъ. Не только для воспитаннявовъ, но и для посётителей было общирное поле выказать свою ученость и остроуміе. Диспуты воспитанняювъ академіи перёдко оканчивались горячим учеными спорами наставнявовъ академіи съ посётителями. Такими осрбенно часто были дмешуты богословскіе.

Кроит приватных и публичных эвзаменови, въ древней Кіевской академіи были ввзамены «чрезсычайные». Эти зават мены производились не встить воспитанникамъ академіи, но тъмъ только, которые доверщали свое образованіе въ заграничных піколахъ. На этихт визаменахъ все академическое нат чальство испытывало возвратившагося изъ заграницы въ знатніи наукъ, которыя онъ изучаль въ заграничныхъ школахъ, и при этомъ особенное вниманіе обращало на то, твердъ ли онъ въ православіи, такъ какъ неръдко случалось, что православное юпошество, получая образованіе въ иновърныхъ школахъ, по возвращеніи на родниу высказывало сочувствіе къ такимъ или другимъ ученіямъ запада. Такому чрезсычаймому визамену подвергла академія Стефана Яворскаго, по возвращенім его изъ ваграничныхъ школъ.

Познаконившись съ дидактической стороной педагогія въ древней Кіевской академіи, переходимъ къ описанію правстренно-воспитательной стороны ел. Чатая инструкціи, въ которыхъ предписывались правила поведенія воспитанниковъ нацей древней академіи, им видимъ, что всё дисциплинарные прісим и распоряженія въ древней Кіевской академіи были направлены къ услѣшному умственно-правственному развитію воспитанниковъ. Не видимъ мы въ академической дисциплинё той семей-

ной простоти, воторою дышала педагогія древняхь братскахь міколь; вато академическая дисциплина являются всестороннею системой воспитанія, въ которой захвачены и подведены подъправила шнольныхъ уставовъ всё мотивы дёлтельности воспитанняковъ.

в Къ сованению, до насъ не много дошло намятнивовъ, времо относищенся: въ дисциплинарной сторовъ педагогіи напей академия: Періодъ отъ Петра Могали до Рафавия Заборовскато остается съ втой стороны довольно темнимъ. Изъ этого періода дошель до нась одинь только памятнить, но и DIOTS HAMSTHORE CONDABBACA TOALRO BE OFFIBRANE. STOTE OTDELвовъ жало говоритъ о школьной дисциплинъ, но онъ для насъ важень въ томъ отношения, что принадлежить основателю авадемія, Петру Могнав. Мы говоримь объ «Анеологіонв», въ которомъ Петръ Могила обращается нь шляхетской богоболененной молодежи и всёмъ благонравнымъ студентамъ віевснихъ николь. Въ этомъ памятнинъ сказались горячая, чисто отеческая любовь и забота воспитателей о добромъ направленіи умовъ и сердецъ своихъ питомцевъ. «Часто мив.» говоритъ Могила въ своемъ Анеологіонъ, «представлялось, чтобы въ школахъ не только высшія науки, но темъ паче и выше всего благочестіе вкореналось в поствалось вы сердпахъ вашихъ, о юноши, а безь того всявия мудрость есть буйство предъ Богомъ». Потомъ продолжаетъ ревностный воспитатель, что онъ совътоваль наставникамь отихь школь составить и предложить воспитаннивамъ письменныя правственныя наставленія. Но ни у кого нет наставниковъ не доставало досуга для этого лела, по причине другихъ швольныхъ и перковныхъ занятій. Поэтому самъ Петръ Могила ввяль на себя трудь «въ цвътущее весеннее время для цвитущаго юношескаго возраста, собрать на лугахъ богодохновенных в наставленій и священняго Писанія пейты благочестивых размышленій. Всв правила и наставленія, преподанныя Могнлого «для добраю и пристойнаю житія и расто-LONCONIU COLU COCHUMANHUROSS », ALIMBTE CIBOTERE GIRTOTEстіемъ. Заёсь благочестивнё педаготь советчеть своимъ питемпамъ, сполько возможно, чаще обращаться на Вогу съ молитвами, которыя вдёсь же и-предменются. Часы предъ-откомденіем во сну и часы пробужденія отъ сня считаму, опь особенно важными въ жизни воспитанниковъ; въ эти часы онъ унолееть воспитановые отдавать отчеть предъ своею совыстію. Отхожденіе по сну, по его совіту, долино сопровождаться нъкоторыми священными обрядами. «Идучи южь до ложи, говорить онь, возыми, если маешь, свяченую воду и покропи себя и ложе, мовичи: опропление воды сел да будеть ми во осващеніе души и тала и на прогнаніе вожаго навъта діавольскаго». Просыпавсь по утру, воспитанникъ долженъ посвятить первыя минуты в первыя мысли свои Богу, «звыяль бо діаволь, говорить Могила, першимъ дневнымъ мыслямъ моцно закврвти» 1). Изъ этихъ отрывковъ видно, какого характера была на первыхъ порахъ воспитательная сторона педагогія древней Кіевской Академія. Но въ указанномъ памятникъ, говоримъ. еще не опредълена швольная диспиплина; древивищимъ памятникомъ школьныхъ дисциплинарныхъ распоряженій въ Кіевской Академін нужно считать инструкцію Рафанда Заборовскаго. Регламенть узакониль всё тё порядки и дисциплинарных правила, которыя были утверждены практикою въ "Кіевской Академін до его появленія и которыя оффиціально на бунага высказаны въ первый разъ въ инструкція Рафанла Заборовскаго. Инструкців, составленныя въ Кіевской Академів после изданів Регламента, били только развитиемъ началь, высказанных въ региаменть. Самою полною миструкціей съ такимъ карактеромъ

<sup>1)</sup> Отечест. Записки 1862 года ки. 2, стр. 584. «Кіевскіе ўченые» Пе-

нужно очитать виструкцію митрополита Арсенія Могилискаго, составленную при участів Самуила Миславскаго въ бытность сего послівдняго ректоромъ Кіевской академія. На основанія отняхь инструкцій, Регламовта и ніжоторыхъ другихъ данныхъ мы представимъ дисциплинарныя правила и сбычан, подъ вліяніємъ которыхъ воспитывались студенты древней Кіевской академін.

Воспитателяни въ древней анадеміи были, пром'й ректора и префекта, всв наставники академін. Каждому учителю вибналось въ непремънную обяванность слёдить за поведениемъ воспитанниковъ не только въ школъ, но и вив ел. Главиващимъ воспитателемъ былъ префентъ, соотвътствующій по должности ныявшиему янспектору. Помощникомъ префекта былъ суперь,--интенденть избиравшійся погодно изъ учителей низшихъ влассовъ. Обязанностію суперъ-интендента было наблюденіе за поведеніемъ учениковъ живущихь не только въ сиротскомъ домѣ, но и по вольнымъ квартирамъ и церковно-приходскимъ школамъ: для чего онъ обязанъ былъ ежедневно посъщать всв жилия комнаты воспитанниковъ, живущихъ при академін, я квартиры живущихь вив академін, хотя одинь разч въ недълю. Въ дълахъ неважныхъ онъ самъ имъль праг чинть судъ и расправу падъ воспитаннявами, а о поступка: болье важных должень быль письменно доносить префекту всему академическому начальству. Суперъ-нитенденть обязабыль знать всестороние воспитанниковъ, почему долженъ бы имъть списокъ всехъ ихъ, въ которомъ отмечаль, кто изъ 1 вого званія, вто и вогда прибыль въ академію, съ кавимъ од віемъ, имбеть ли въ чемъ нужду, какія изъ казенныхъ вещья вто и вогда получалъ, вавъ-то: одежу, вниги, бумагу и проч. Онъ же обяванъ былъ наблюдать за занятіями воспитаннивовъ вокальною и инструментальною мувыкою 1). Такимъ образомъ,

<sup>1)</sup> Авт. Кіевск Акад. Ж 9. Инструкція суперь-нитендента.

сунель-интерменть быль самыма блинейшема доворщенома и воспитателемъ Узенивевъ академін. Но древияя ніовская академія, во BCC BROWN CROCTO CYMICCTBOBSEIN, ST. ABAB BOOMETARIS INCOMMUNICIT-BOHHO UGLEGOBARGE MOTOLOM'S BORNMERCO BRISODA BOCHETAHHHEODE другь за другомъ, подобно тому, вакъ въ дидактике методъ вванинаго обученія употребляжся превмущественно предъ другими методами. Всявлетнів такого обычал, по выбору воршитателей — началь-Burgos, octabalico ctaduinem soc camese do Bochetahemeobe ata-Lewis, rotodne omis strongordhe hardfonomous skudberghiert troiвъдомственных имъ своих товарищей. Такими были: сеньори. анспокторы, вноятаторы, деректоры, выскоры. Совьоры выбярались изъ благонеложныхь по успёхамь и повелению восии-TARHHEOD'S BACKMEN'S H JAME CPOZHEN'S MARCOD'S; BARGAR MELINE KOMMATA BE KASCHHOME MOMË EMËJA CCHLODA, A MEE MEADTEDHIJE воспитаннявовь ападемін образовивалнов нізмя сенбовскій відомства. Обаваниость сеньора состояла въ наблюдении за точнимъ выполневісив воспитаннивами всёхв школьных обязавностей и преимущественно за поведениемъ воспитанниковъ. Сеньоръ обявань быль сполько возможно чаще посёщать квартиры воспитанниковъ, осебдомляться объ ихъ здоровью и занятіяхъ, внущать нив чтобы они содержени свою явартиру въ чистотв и опретности и веле себе вакъ прилечно благовоспитанному человету. Сеньорь обязань быль знать, у достойваго ли человъка квартирують воспитаннями и вполнъ ли соблюдаеть ховяннъ квартиры есь ть условія, на которыхъ онъ обявался продовольствовать своих квартирантовъ. О вейть испоиравностяхь, заміченныхь въ квартирахь учениковь, сеньорь обявань быль ежедневно репортовать ближайшему начальству супера-интенденту. Всв обяванности сеньора излагались въ письменных виструкціях, выдаваемых анадомическим начальствомъ. Сеньоры, поставляемые въ жаждой мелой комнате въ въ казенномъ домъ, обязаны быле, кромъ наблюденія ва тишиHOIO H THETOTORO BY STRY'S ROMBRIANS, BEGNATORSHO CAPARTS ва занятіями връронныхъ имъ учениюрь и помогать имъ въ этомъ, въ случав надобности 1). Но для пособія малолетнимъ воспитанникамъ въ надлежащемъ усвоения ими уроковъ назначались особия лица-инспекторы. Инспекторы были двухъ родовъ: одни изъ нихъ существовали въ качестей доманивиъ **ЧЧИТЕЛЕЙ ЛЛЯ МАЛОЛЬТИМУЬ** ВОСПИТАННИКОВЪ И НЕ ОМЛИ ВЪ ПОЛномъ смыслъ должностными лицами: другіе по своимъ обязанностямъ были чёмъ-то среднимъ между суперъ-интендентомъ н сеньорами. Последняго рода инспекторы вывле строгій надсмотръ за виспекторами перваго рода. Инспекторъ-репети-TODE HABLIBAICE TARME IN ARDESTODONE. OTHOCHTEALHO STOTO HOследняго одна инструкція предписываеть инспектору, вполев оффиціальному, смотреть и наблюдать, всякій ли директоръ можетъ довольствовать должнымъ изъяснениемъ и рувоводствомъ порученныхъ ему ученивовъ, почему инспекторъ долженъ ходить на экспликаціи ради усмотренія способностей и прилежанія учащих и учащихся 2). Директоры не получали никакого вознагражденія за свом занятія; инспекторъ дале обязанъ былъ смотреть, чтобы директоры не вымогали съ получающихъ «девяносто-копъечное пособіе учениковъ награды за труды»3). Въ своихъ донесеніяхъ инспекторъ письменно относился три раза въ недёлю (понедёльникъ, среду и пятокъ) въ Правленіе академін, словесно рапортоваль о воспитанняваль, жевущихъ по вольнымъ квартирамъ, префекту академіи, а о живущихъ по церковно-приходскимъ школамъ-суперъ-интен genty 1).

<sup>1)</sup> Сеньоры существовали, вром'в жилых запятных комнать, въ больниц'в и въ комнатахъ манихъ п'явчихъ; опи, въ случав падобпости, письменно отпосилнов въ Правленіе академів.

<sup>2)</sup> Кіевъ съ древи, учил. Акад. т. II, стр. 441.

a) Tame are.

<sup>4)</sup> Tame me.

«Визитаторы» также избиралнов изъ воспитаннянова академія: ихъ обяванность состояла въ наблюженій за поведеніемъ не только «радових» воспитавленовъ, но и сеньоровъ и диревторовъ. Они быле и тайными и явными. Визитаторъ обазань быль носёщать квартиры воспитаничеств во всекое время. наблюдать за новеденіемъ ученьковъ всегда в вездів, наблюдать даже за синьорами -- наблежащимъ ли образонъ исполизотъ опи евен вызванности. Для соблюденія надлежащаго порядка въ аудиторіяхь, въ отсутствіе наставнивовь, по всёмь классамь, начиная св регодине и до аналогіи, существовали пенвора, выбираемые извитчинкъ воспитанниковъ каждаго класса. Певворъ содержаль общій списокь учениковь своего класса, отмічая въ этомъ спискъ новано пришедшихъ, или вовсе не бывшихъ, а также и непрелично ведущихъ себя въ класси; о всихъ менсправностяхь и шалостяхь, происходящихь въ классе, онъ обявана быль доносить учителю. Кром'я того, ценворь обявань быль наблюдать за чистотою, теплотою и ифлостію назенныхъ вещей въ аудиторія.

Наконецъ, въ каждомъ влассъ существоваль такъ навываемый, «калифакторь», который производиль телесное накавание надъ провинившимися восптания ками.

Дисциплинарная сторона нашей древней академіи яснѣе представится намъ, когда мы познакомимся съ самыми правилами, съ поторыми воспитанники должны были сообразоваться въ своемъ поведеніи. Эти правила касались главнымъ образомъ поведенія воспитанниковъ въ влассѣ въ учебшье часы, въ церкви и дома въ незанатное рекреаціонное время. Мы не будемъ говорить водробно о томъ, какъ текла жиннь въ убогихъ жилищахъ воспитаннямовъ академін; печальная картина экономической стороны быта студентовъ древней академіи извъстна всякому, знакомому съ исторіей академіи. Мы ограничнися только нъсколькими замъчаніями о домащией жизни воспитан-

невовъ. Нужно акийтита вопервыки, что воспитанням, жившіе NO RESOCIADAME E MINORANE MODERNIME, CORODARANCE CONSERV бидеже, чил казенно-колитине воспитаниям. Эти послудніе, котя сами исполняли: постередне служительскіх должности при ападемія, но вато чивант и пріють, я наличний пусовъ кайба. Медау тымь воспитанники жившіс по паркомо-приходских школемы пробавляясь мелостывей; обласны были вополнеть всё uphterhugeckia ofgrangoth, babs-tol blimetate hedroes, spgнить в нести на себ' другія черныя работы. Но будучи нрайне бедения, эте швольники: еще: давали: при себе пріють вищень 1), бедность находина собе помощь у бедности!: Момоть быть, студенты принимани въ свой убогій кружовь нещихъ сь тёмь, чтобы поручая имь часть рабось, на нехь лежаеmurt combus heonyctutemeno hochmars hermin e ep chyar врайность кормильсь нал счеть нашикь. Жившіе на ведыних ввартирахъ, воспичанники вепремънно должни были но распоражению начальства, составлять изъ себя..артеле для:большаго удобства въ содержанів себя. За этимъ наблюдаль впеневроръ ROTOPHE GOARCHE CHAR SHETS, HOMY EST BOCKETERHHUSORS BDY-TREOTCA COCACTBA COGODMARÍA VACCEROSE, BRIMATE DE HEE DACACTA н вамъчать, не вошель ли въ больше долги распаридитель ввартиры и не дваасть ли излишнихъ издержень, утаскъ или «притяженій» 2). Въ домашей жизни воспитанники во всеть CHOHEL SAMATIANE H-HOCTYREANE SARHCERH OTE CHILOPA; Gene ero въдома они ве смели сделать ни шагу вань съ неартири (есла то были квартерыме воспитанники), такъ и изъ свротскаро дома, воли то были воспитанния живше въ бурев. Всяки BOCINETARRENDE: ACCEPTA CHAPTE CRASHESATE CTAPHICAY NO RESOCY H особенно сеньору всевозможное: узащение и послушание. Въ за-

<sup>&#</sup>x27;) Акт. Кіевск. Акад. № 84, т. 1.

у влевь съ др. учил: Акид. Аскоченского ч. 11, стр. 444.

интвые часы никто изъ веспитанниковъ не смёль заниваться чёмъ явбудь, не относящимся въ его прямымъ обязаннестямъ. Отлученъ продолжительныхъ днемъ, тёмъ болье мочью, никакой восмитаникъ не делженъ быль чинить; ворк е око сеньора или визичатора, или накомецъ, самого суперъ-интендента подмёчало эти прортумки воспитанниковъ и ме оставлява икъ безъ долъвато внушенів.

Для живникъ въ спротекомъ домъ существовали особия порядки и правида поведенія имъ при трапеві. Вышедши изъ наясся, воспитаниями, предводимие своими сеньорами, должны быви идти попарно въ общую столовую, въ которой всямя типа разсамивалась vis à vis. Каждое сеньорство садылось всегда на однив стоиома для удобиващиго присметра соньоровъ за своими подчиненными. Началу приняти пыщи всегда MURITHECTROBANA MORRIOR, SHIRAMAR OSEDERBIME CTYRESTOME. BO время стила читались сващенным книги. Самыя члекія были распиложены въ известномъ порядев. Такъ въ воскресовъе читалаць Ліванія Апостольскія, въ понедільникь, вторими, среду и четвергь есторическім инери ветлаго завіта, въ литокъ я субботу Притен Соломона. Во время стола некто не смёль ранговаривать, темъ более несполобно вести себя; всякій вократанника должева быль внемать навидательному чтенію. Въ больние правления и дни високоторжественные во время объда дозволилось играль студенческому ориестру въ споловой 1), и тогда назидательных чтеній не было. Домашиля живнь воспитанинновь подчинена была строгому порядку; во-СПИТАТСЛИ ЗВООТИЛИСЬ НА ВАЖДЫЙ ЧАСЪ НАЗНАЧИТЬ ВОСПИТАНнику приличное занятіе; въ опредъленные часы воспитанники должны были и спать и гулять и ваниматься уроками и отправляться въ школу и въ церковь.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дубови Региам. стр. 61.

Изь убогих пріютовь, квартирь и жилиль комнать студентовъ пойдемъ съ неме въ ихъ аудеторія и познакомимся съ поряжани, при которыхъ ило вдёсь преподаваніе. Въ аудиторію воспитанням привывались колокольчиками различной величины, соответственно различнымъ влассамъ. За ударомъ обще-авадемического колокольчика всё воспитанняки приготовламись въ отходу по аудиторіямъ. За общинъ ввонкомъ, чревъ **НЕСКОЛЬКО МЕНУТЪ ЗВОНИЛИ НЕСКОЛЬКО МЕНЬШИХЪ КОЛОКОЛЬЧИЕОВЪ:** это было сигналомъ, по которому должны быле чинно и по порядку идти по своимъ вляссамъ зналогисты и нефиместы, синтаксисты и ученики среднихъ влассовъ. Прежде всехъ по-HADRO, HORODARKY EJACCOBL, DACKONEJECH HO AVARTODIAME BOCHEтанники низшихъ влассовъ; а ва ними уже шли студенты высших классовъ. Наконецъ, еще разъ ударниъ общій полокольчеть. Воспетанение разопілись по своемъ влассамъ, заняли свои міста, навначенныя имъ учителемъ по успівхамъ и благонравио наждаго и ожидають прихода наставнековъ. Тешпеа въ влассъ въ это время должна быть невовмутамая; ценворъ не пропустить на малейшаго безпорядка, произведеннаго его товарищами и донесеть обо всемь учителю. Въ классъ, наконенъ, примель учитель 1). Молитва прочитана однимъ изъвоспитанниковъ, прочитано и чередное место изъ священнаго Писанія тоже однимъ изъ воспитавниковъ. Просмотрелъ учитель и сколько возможно провёриль нотаты, сдёлаль онь и приличное внущение незнающимъ заданныхъ уроковъ и началъ преподаваніе новаго урока. Нивто язь воспитанниковъ не сметь выйти изъ власса самъ, или быть вызваннымъ въмъ лебо по-

<sup>&#</sup>x27;) Ученіє обывновенно начиналось съ 6 часовъ утра и оканчивалось до обёда въ 10 часовъ; после обёда начиналось въ первомъ часу, оканчивалось въ 5 часовъ. Урокъ продолжался по часу по всёмъ предметамъ, а для латинскихъ классовъ назначалось по два часа. Рукопись Кієво-Соф. библіот. № 178.

сторонным, внимание воспитаннямовь всепьло должно быть обращено на преподавателя. Преподаваемый урокъ учитель должень быль до тёхь порь «толювать», пока всё воспетаннени достаточно не усвоять его. Но учитель замізчасть, что выманіе его слушателей утомлено; прервавъ чтеніе, учитель, для вовбужденія энергін въ воспитаннявать, или спрашиваеть ихт. о чемъ либо нав протолюваннаго урова, или заводить диспуть. И вь это-то время мысль воспетанневовь, можеть быть до того времени дремавшая, оживлялась и изопаралась; въ это то время шле споры о мъстахъ посредствомъ устнихъ отвътовъ: викто изъ учениювъ не могь сидеть за скамьей равнодушно, нбо важные могь ожелать непрідтнаго перемещенія оть нежданнаго побъдителя. Въ это-то время школа превращавась въ семейный детскій кружокь, во главе котораго стояль учитель; волею. или неволею (по вызову постороннему) важдый воспитанвивь должень быль высказать свое способности.

Оффиціальное обращеніе воспитателей въ классъ съ воспитанниками велесь довольно прилично. Рафаиль Заборовскій 
въ своей инструкціи говорить, чтобы наставники обращались 
съ воспитанниками ни слишкомъ строго, ни мягко до слабости, 
но ласково, посредствомъ благородныхъ убъжденій и ни въ 
какомъ случав учитель не должень быль обращаться съ воснитанниками грубо, даже на словахъ 1). Равнымъ образомъ и 
всякое фаворитство учителей въ отношеніи къ воспитанникамъ 
строго преследовалось высшимъ начальствомъ; противъ подобнаго рода влоупотребленій, по которымъ недостойные воспитанники выдавались за достойныхъ и занимали лучшія мёста какъ 
въ школё, такъ и но выходё изъ нея, прямо направленъ У 
пунктъ инструкціи Рафаила Заборовскаго.

<sup>&#</sup>x27;) Акт. Кіев. акад. т. І. № 4-й пункть 12.

Но воть звоновь извъщаеть объ окончина восийдинго урока; учитель не инветь права задержавать носимтанивновы въ класса послё звонка; прочинания мелитву, учитель выходить изъ класса вийстё съ учениками. Утомленые инедльники готоми расойтись по демамь для: отдыка в подкращения себя пищею. Но педагоги, ревнующе о развити въ своихъ интемпрать релитіовнаго чувства в благочестія, направляють ихъ плаги въ храмъ Божій. Предводимые двуни учениками, всё воспитанивни ежедневне по окончини урокова какъ дообъденныхъ, такъ и посябобъденныхъ, должны были зайти въ периовь и возблагодаритъ Господа за полученния благодъянія и испресить у него новымъ милостей '). Воть тё порядки и обычен, которые соблюдались воспитанниками въ классъ.

Но воть наступиль воспресный, или правдинчный день; воспитанники въ эти дви должны были присутствовать въ храмъ Божіемъ, при всёхъ богослуженіяхъ. Прежде чёмъ воспитанники отправлялись въ церковь, имъ преподавалось но классамъ ватихнямческое учение и различных правственныя наставленія. Это дёлалось накъ передъ вечерней, такъ я предъ литургіей. Такія ванятія воспитанниковъ служили благочестивнить приготовленіемъ ихъ въ присутствію при богослуженіи.

Самое шестве воспатанниковь въ церковь опредължнось изивствими правилами. Всё воспатанники отправлялись въ церковь неиначо, камъ помирно. Наставники неиремёмно должны были сопровеждать ихъ въ это время. Пришедши въ церковь, каждый воспатанникь долженъ быль стать на опредъленномъ ему мёстё, онъ не долженъ быль стать на опредъленномъ ему мёсте, онъ не долженъ быль переходять съ мёста на мёсто, не долженъ быль оберачиваться по сторонамъ, васматривать людямъ въ глаза и особежно улибаться 2).

¹) Рук. Кіев. Соф. биб. № 178, 282 **5** пунктъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Рукопис. ниструкц. митроп. Арсенія Могилинскаго Соф. биб. № 178, стр. 287.

Прилюдин въ первова для можетры, воснитавните исполнам некоторые обяванности при богосачавния. Еще на вревы няхъ брателихъ школахъ ученику выбидлось въ облевиность, изть и читать на вливось. Въ акаленіи эта облюнность быле непременною. Вибиля въ обязанность воспитанниками чтеніе н въніе на влерось, академія этимъ способомъ овень успъщне приготориям своихъ питомиемъ нь ихъ будущему служевію меряви. Никто изъ воспитаннявовъ не освобовдался от в этой обяванности, исключая «безгласния». Жанъ члены братомы, воспитаннизи имван и особыя обязанности въ отношения въ нареве. Такъ они исполняли всё причетническія и служительскія обязанности въ своей конгрегаціонной церкви. Особенно замёчателень быль одинь обычай вы быту студентовы древней академін въ отношенін въ перкви; во время чтенія евангелія н херувимской пъсни нъкоторые изъ студентовъ выходили на средину перкви предъ амвонъ, и стояли туть съ зажжеными свъчами, пока кончится чтеніе свангелія, или пініе херувимской пёсни. Объ этомъ обычай говорить малороссійскій гетманъ Самойловичь. Этотъ ревнитель православія, приглашая вазаковъ на помертвованія Кієво братской церкви, между прочить говорить обнообходимости снябдить эту церковь большими СВБЧАМИ, «4КО ВЪ ДОВВАО ВВИЧАЙ ПАНЯМЪ СТУДОНТАМЪ ОСТЬ ВЪ волистумъ вісво-могиланскомъ, для выраженія чести Богу, во время богослуженія съ факелами и свёчами на херувимскомъ выходё чино выходить» 1).

По выходё изъ церкви въ неучебные дня, воспитанняки не оставляли своихъ правыхъ зачетьй, а обавамы были слушать по своимъ аудиторіямъ нёсколько часовъ изъясненіе праздничные дня), или раскавы изъ исторіи ветхозавётной или евангельской, или изъясненіе посланій (въ

<sup>!)</sup> Пам. Кіев. врем. ком. т. П. № ЖХVІ. стр. 268.

воскресные днв). При этих объяснениях учителю вибнялось въ обязанность говорить воспитаниямамъ «не малое время» о различных добродётеляхъ христіанскихъ. Для большаго интереса и въ этихъ правдничныхъ занятіяхъ учитель устранвалъ нёкотораго рода диспуты. Ософанъ Прокоповичь въ своихъ «регулахъ» говоритъ: «а по литургіи малымъ ребятамъ совопрошатися отъ заповёдей Божінхъ, двоимъ отъ одной, а другимъ двоимъ отъ другой слёдующей и т. д., и тако въ одно время отправлять по двё заповёде отередно» 1).

Эти праздничныя занятія воспитанниковъ нёсколько похожи на тавъ навываемыя «инструкціи.» Но виструкцін собственно вивли несколько нной характерь; ихъ было две: малая и великая. Малая инструкція есть не что иное, какъ поученіе, произносимое въ церкви однимъ езъ младшихъ учителей, назначавшихся для этого на цёлый годъ. Великія инструкцін совершались въ самой академін въ реторическомъ классв. На этой инструкціи префекть или ректорь академія толковаль какую небудь священную книгу ветхаго или новаго завъта. Инструкцію эту слушали не только всё воспитанняви академіи, но и многіе изъ посторонняхъ всяваго вванія людей. Митрополить Евгеній говорить, что для нея собирались въ академію даже свътскіе ученые в). На инструкціяхъ вивнялось присутствовать всёмъ воспятанникамъ. На малой инструкція обязаны были присутствовать всв воспитанники низшихъ классовъ, а на великой всв студенты высшихъ классовъ и ученики среднихъ влассовъ. Не бывавшихъ на инструкціяхъ воспитанняковъ начальство имвло «за нерадлетельных» въ своему званію.

Относительно главивиших христіанских обязанностей таниства покалнія и причащенія воспитателя считали необходи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Труды Кіев. акад. 1866 г. Май стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Опис. Кіев. соф. соб. прибавл. стр. 219.

мымъ, чтобы всё воспитанняви «всявій постъ однажды, а въ великую четыредесятницу дважды, съ должнымъ приготовлениемъ. исповедывались и приступали въ таниственной вечери.» За соблюденіемъ воспитаннивами постовъ начальство нивло ревностное наблюдение. Съ особеннымъ торжествомъ воспитанивия академін проводили тѣ перковные правдники, которые вивств съ темъ были и правдниками ихъ школы. Такими были: день зачатія св. Анны (день ангела первой благод втельницы Богоявленской школы Анны Гулевичевны), правдникъ Благовъщенія Пресвятой Богородици (храмовой праздникъ въ конгрегаціонной церкви) и 31-е декабря-день смерти Петра Могили. Наша аревняя школа въ эти дни, въ памать благодътелей и стронтелей ея, совершала богослужение съ особеннымъ тормествомъ. На первыхъ двухъ правдникахъ всё воспитаннеки должны быле присутствовать въ цервви и молиться о благодетеляхъ ихъ школы. Панихида 31-го денабря въ память Петра Могилы была отивнаема всеми студентами академін, которые должны были стоять въ это время съ зажменными свъчами. Одинъ изъ учителей произносиль на этой панихидь нохвальное слово Цетру Могиль и тымъ переносиль мысль присутствующихь на этомъ праздник въ первымъ временамъ Кіевской академіи.

Въ случав смерти наставника и даже воспитанника академіи погребеніе его совершалось съ нівкоторою торжественностію. Вмістів съ наставниками всів воспитанники провожали умершаго до могилы, идя по порядку влассовъ, изъ которыхъ каждый имісль особый значекъ въ родів знамени. При гробів умершаго, обыкновенно, произносилось воспитанниками много стиховъ, орацій и рібчей въ память усопшаго 1).

Были въ обычав въ нашей древней школв и другія свя-

<sup>1)</sup> Опис. Кіево-Соф. соб. прибавл. стр. 258.

воснитанивовъ, такъ и всего православнито общества. Такими isposobalne e subcib ibroline nedenchime delne: nacciu. совершиемых и нын'в въ нервий четыре сединцы веливаго поста въ Братоной церкви, и цереновів въ вербную субботу. На пассимъ вой ученики обязани били стоять въ порнии съ зажменниви свичени. Въ вербную субботу все студенты академін, въ сопровожденія своєго начальства, должны были собраться въ Кісво-Софійскій соборь и, по благословенію митрополита, роввыме радина отправлеться съ вънеть стахиры: «Днесь блегодать Солтаю Аужа нась собра» въ Вратскій монастырь. Ка боржествамъ этимъ ми причислемъ и те инольные меремонік, моторыма встрічала обіжновенно напій древная акадомін вінценосніць особь. Мало того, что ві это время воснітонины инадемен выступали пред информать гостей сл своими рачами и стихами на всвять такъ языкахъ, которые изучались въ академін, и даже нарочно устрояли диспуты; мало Toro, Tro akazemitteckih xope ce opkectpome helanca be bro время со всвых своимь испусствомь; сами студенты академін въ эти торжестви представляли взъ себя кабахъ-то невешныхъ существъ. Ректоръ академін Кассіанъ, описывая посъщеніе академін Насябдинкомъ Павломъ Петровичемъ, говорить, что студенты певние при встрече Наследника были одеты въ белыя платья, увънчаны давровыми вёнками и, держе въ рукаль пальму, пъл наптъ 1).

Ходя неопустительно въ влассъ на ленціи и въ положенные дни въ ферковь на молитву, воспитанники авадеміи вибли и свободное отъ обявательных ванятій время. Такимъ време немъ были такъ называемие рекреаціонные часы въ навдый день. Весьма характерно выскавакся объ втихъ часахъ Сеофанъ Проконовичь въ своемъ регламенти: съ эми часы, говоритъ

<sup>1)</sup> Кіевъ съ древ. училищ. Акад. Асвотенскаго т. 11, стр. 814.

онь, невольно никому учитися, и ниже коипоки ве фунакт импи 1). Въ эти часы учения назшить влассовь обынисвенно развлекались дётскийн играми. Конечно, въ этихъ играхъ не было правильныхъ гимвастическихъ управиеній, но восред-CTROM'S HIS MAJORETHIC BOCHETARHERE ORBEISMOS, HOLYTELE GOGрость поскі школьних ванятій. Мізь игра допускались только такія. Въ потопыти воспичанники не могли утомиться и биля безопасны от поврежденій. Ософавь Прокоповить ть своих рагунахь говорить: шереній употреблять безбидавать и певлообразными, папримири: в городки палками нешрать, na spatra memama nami ne estas devet apuana, no emoромами игры той ближо не стоять, побидителями на побъясденных не садиться, и ничего непристойнаю дыlams. He columb, or coasse runomy omatode no uspanes 1). Какъ авадемія наша спотрыя на запрещенныя ек игры, это видно нев одного рукописнаго учебника по реторикв, относищагося въ первой полевинь XVIII выва 3). Въ этемъ наметнакћ въ начакћ «сатиры на зависть и гордость дворанъ виоправния представлень расуковъ юноши дворинина того времени: Для того, чтобы наглядиво представить скуку этого юноши, происходящую отъ правдности, адись изображень работники простолюдить съ цёпомъ на плечить. Предъ измивающимь от ванисти и праздности вельножнымъ мнонией на столь лежать карты, шары, шашныцы и пр. Въ лиць труменина простолюдена, увазыващито пильценъ на орудів этихъ развисченій, такъ и читаются слова: воть нідъ чёнь люди убинаютъ время!...

За вежин играми воспитанниковъ обизаны были наблюдать сеньоры и виспекторы. Навиаление игръ состояю въ томъ, что-

ı) Духов. регламент. 1721 г. стр. **59**.

<sup>\*)</sup> Собр. труд. Өсөф. Пров. рув. Кісв. Акад. 🛷 О, 8, стр. 760,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Лавр. библ. № XI, 92.

бы онв «и скуку прогоняли и были полежны для ндоровьи». Воть что говорится въ инструкціи Рафанла Заборовскаго о препровождения воспитанниками свободнаго времени: «габ есть вржинца и гладіаторскіе кулачные бов, туда воспитанники даже не должни засматривать, тамъ болве быть двиствующими REHRME: HO LES TOFO. TTOOM virtus BEEFIA TORNA BE MUSAYE. позволетельно студенту музыкою и другими благородними мурами воскрещать душу» 1). А Өеофанъ Прокоповичь въ регламентв говорить: лучше избирать таковыя игры, которыя съ потекою подають нъкое полевное наставление 3). Но поизтное съ полезнымъ могли вполев соединать только возрастиме воспитанниям. Сів посяваніе въ рекреаціонное время обыкновенно занималясь мувыкой, прніемъ и живописью. Не смотря на то, что изученіе этихь искусствь было предоставлено свободнымь занятіямь воспитаннивовъ, эти искусства въ полномъ смыслъ процебтали въ нашей древней академія. При мысли объ артистическихъ **ИСПУССТВАТЬ** ВЪ НАШЕЙ ДРЕВНЕЙ АКАДОМІЕ КТО, ЗНАКОМЫЙ СЪ ИСторією академін, не помянеть Веделя, Березовскаго, Мигуру н др?! Занятія этими искусствами въ древней анадемів сообщели воспитанникамъ существенныя, типическія черты ихъ бытовой жизни. Когда мы, на основании педагогическихъ паматнивовъ, стараемся воспронзвесть типъ студента древней академін, то нашему воображенію представляется оживленный юнота, или депламирующій стихи и річи, или ведущій жарвій схоластическій диспуть, или рисующій со всевовможнымъ вниманіємъ какую нибудь эмблему, или накопецъ полощій вакую нибудь мелодическую вантату. Знавомство съ этими искусствами довершало развитие воспитанниковъ: ванития испусствами весьма много способствовали образованию и развитию въ воспитанникахъ благороднаго вкуса.

<sup>1)</sup> ART. Kies. ARSZ, Nº 4, T. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Регламент. духов. 1721 г. сгр. 60.

Считая изучение этихъ искусствъ необязательнымъ для всёхъ воспитапниковъ, заботливые воспитатели не предоставляли вполив самимъ себъ ванимающихся ими. Для ивученія музыки и жевописи нередно были особые наемные учителя. даже изъ иностранцевъ. За ходомъ ванятій этими предметами обяванъ быль наблюдать суперъ-интенденть. Воть въ чемъ состояли обязанности суперь-интендента въ отношени въ заня-- тіямъ ученнковъ музыкой и пініємь: «онъ обязань быль вийть смотрвніе за вокальною и инструментальною музыкою, наблюдать за регентомъ и капельмейстеромт, по надлежащему ли и сходственно ли вапелиейстеръ поступаеть, какъ обязвася вонтрактомъ, въ обучени музыкъ; онъ обязанъ быль еженедъльно подавать въ Правленіе авадемін рапорть, въ которомъ обозначаль, чему ето изъ старыхь и вновь определенныхь музыкантовъ наученъ, сколько разъ въ недёлю была музыка исправляема, кто вновь принять въ мужикальное общество, какія вновь пріобрётены музыкальныя пьесы.» Кром'в того суперъвитендентъ обяванъ былъ смотрёть за всёми музыкальными инструментами и партиціями 1). Мувыку преподавали въ академін иностранцы по всёмъ правиламъ искусства, и только въ началь нынъшняго стольтія капельмейстерь выбирался изъ самыхъ студентовъ 3). Неудивительно после этого, что оркестръ авадемическій считался нівогда лучшимь въ Кіевів.

Нечего распространяться намъ о занятіяхъ студентовъ древней нашей академіи вокальной музыкой. Обиходное птніе преподавалось во всёхъ низшихъ и среднихъ классахъ акадсміи регентомъ академическаго хора, обыкновенно студентомъ философскаго или богословскаго класса. Не смотря на то, что партесное птніе не было обязательнымъ для всёхъ восинтан-

Digitized by Google

5 3 5 12 av

¹) Акты Кіев. Академ. т. IV, № 9.

<sup>2)</sup> Ibid. N 13.

никовъ академія, оно было въ самонъ цвітущенъ состоянія. Каждый воспитанием считаль для себя счастіемь поступить «въ братекую капеллію.» Любовь восинтанниковъ къ пънію возбуждалась съ одной сторовы всеобщею любовію къ нему православных съ другой потребностию првия въ будущемъ служени воспитаннивовъ. Студенческихъ хоровъ всегда было ява: одинъ собственно братскій, а другой конгрегаціонный. учелещный. Какъ успъшно шло изучение духовнаго пънія въ древней Кієвской академів, достаточно указать на тоть фактъ, TTO HEE BEITONHEE ROBOLDHO SAMBTATELINING ADTROTES IN OTH повиторы, какими были Ведель, Березовскій и другів. Въ лицъ Верезовскаго нашей академія принадлежить честь приведенія церковнаго пенія въ наллежащее состояніс. До Берововскаго заправителями въ Россіи церковною музыкою были иностранцы, которые въ своихъ вомнозиціяхъ прилаживали священьнё текстъ нь подготовленнымь заранте мотивамь, не разбирая строго, COOTBETCTBYIOTS AN STE MOTEBE CHICAY TERCTA, ELE RETS, OTчего не ръдко жертвовали слогоударенісмъ. Беревовскій въ своихъ концертахъ обращаетъ особенное внимание на гармонию текста съ музыкальными мотивами. Занятія воспитаннявовъ музакой и пъніемъ были для нихъ, какъ увидемъ ниже, особенно благодарными: прніе и музыва превмущественно слувням для нихъ средствомъ въ содержанію.

Подобно вокальной и инструментальной музыкт, и живовись предоставлена была свободным занятіям воспитанниковъ. Но и живопись въ древней академіи была любимым занятіемъ. Восинтанники любили украшать различными изображеніями встринення и тетради, которые представлялись учителю, какъ-то: нотаты и встрани, которые представлялись учителю, какъ-то: нотаты и встрани письменныя унражненія. Разсматривая уцтривнія академическія лекціи прошедшаго вта, мы находимъ въ нихъ немало, очень правильныхъ рисунковъ. Особенно это искусство выказывали воспитанники академіи въ торжественныхъ случаяхъ. Конклювія, извѣщавшая о публичныхъ экзаменахъ. всегда была богато разукрашена. Въ такомъ же видъ подносились митрополиту и другимъ почетнымъ лицамъ поздравительныя оды. Но этотъ, можно сказать, детскій обычай разуврашиваныя своихъ трудовъ иногда развиваль въ воспитаниявахъ авадеміи вполнъ художественные таланты. Мы уже скавали, что студенты авадеміи представили митрополиту Серапіону весьма върный его партреть. Кромъ этого, извъстно, что воспитанникъ академія Иванъ Мигура, по своимъ занятіямъ Священною живописью, можеть назваться самоучкою-художникомъ 1). Такого же названія достоинъ и нашъ замізчательный путешественникъ къ святымъ мъстамъ Василій Григоровичъ-Барскій ва свои труды по восточной архитектурной живописи. При Самуилъ Миславскомъ быль отврыть въ академіи особый плассь живописи. Изъ воспитанниковъ нашей же академіи быль первый преподаватель въ этомъ классв.

Музыва, півніе и рисовальное искусство имівли приложеніе въ драмматическихъ представленіяхъ, воторыя дозволялись въ древней авадеміи. Обычай въ нашей древней авадеміи разыгрывать священныя мистеріи, діалоги и вомедіи быль заимствовань изъ сосібднихъ польско-іезуитскихъ школь; въ этихъ школахъ, канъ мы виділи, драмматическому искусству придавалось важное значеніе въ системів воспитанія юношества. Этотъ обычай очень рано перешель и въ православныя братскія школы. Наша древняя авадемія допустила ихъ въ свои стіны въ боліе широкихъ размірахъ. Пьесы для представленія составляли или учители академіи, или сами воспитанники. Эти представленія совершались учениками въ незанятные часы, въ сборномъ залів, или въ какой либо аудиторіи. Но драмматическое представленіе было необходимымъ для такъ называе-

<sup>1)</sup> Кіевъ съ древ. училищ. ав. т. І. стр. 304.

мыхъ рекреацій, состоявшихъ въ томъ, что наставники академіи вмѣстѣ съ воспитанниками выходили въ маѣ мѣсяцѣ за городъ на поле или въ рощу, и тамъ гуляли цѣлый день ¹). На рекреаціяхъ малолѣтніе воспитанники занимались обыкновенными дѣтскими играми; а воспитанники высшихъ классовъ разыгрывали какое нибудь драмматическое произведеніе, которое обязанъ былъ приготовить на этотъ случай учитель поэзіи. Эти представленія, безъ сомнѣнія, сопровождались пѣніемъ и мувыкой. Какъ видно изъ уцѣлѣвшихъ памятниковт, эти представленія по большей части имѣли религіозный характеръ; по большей части разыгрывалась какая нибудь священная исторія въ живыхъ лицахъ, или же какой либо эпизодъ изъ русской исторіи. Съ теченіемъ времени на школьной сценѣ появлялись сюжеты и типы, взятые изъ народнаго быта.

На первыхъ порахъ драмматическое искусство въ нашей древней академіи выражалось въ устройствъ такъ называемыхъ веретеновъ, въ которыхъ посредствомъ скрытыхъ веревочекъ приводимы были въ движеніе картонныя куклы, представлявшія дъйствующія лица. Оъ вертепами воспитанники древней академіи на праздники Рождества и Воскресснія Христова ходили по домамъ и зарабатывали насущный хлъбъ. Но вертепы скоро показались воспитанникамъ недостаточными для выраженія ихъ драмматическаго искусства, и вертепы были уступлены воспитанниками академіи рабочему влассу народа; а сами воспитанники разыгрывали цълыя драмы въ живыхъ лицахъ.

Къ свободнымъ ванятіямъ воспитаннивовъ древней академіи нужно отнести в кондиціи. Кондиціи состояли въ томъ, что воспитанники академіи обучали виъ академіи чьихъ пибудь дътей. Кондиціями занимались воспитанники кавъ живущіе въ

<sup>1)</sup> Рекреаціи ежегодно бывали три раза въ май місяці. Кіевъ съ др. учил. акад. т. II, стр. 218.

сиротскомъ домѣ, такъ и проживавшіе внѣ вданія академіи, но не иначе, какъ по рекомендаціи и съ довволенія академическаго начальства. При занятіи кондиціи строго обращалось вниманіе на успѣхи и поведеніе желавшихъ занять ее; при этомъ же давали преимущественное право на кондицію воспитанникамъ высшихъ классовъ предъ низшими, когда открывалось соискательство 1). Дозволеніе начальства воспитанникамъ академіи занимать инспекторскія и репетиторскія мѣста на кондиціяхъ служило поощреніемъ для воспитанниковъ въ ихъ занятіяхъ науками и преимущественно въ изученіи новыхъ языковъ. Въ одной инструкціи по этому предмету прямо сказано: «напоминать воспитанникамъ то, что если они не будутъ разнымъ языкамъ обучаться, то и мѣстами никакими не будутъ снабдѣны» 2).

Вотъ тѣ предметы, на занятіе которыми посвящали неучебные часы студенты древней академіи. Многія изъ такихъ
свободныхъ занятій студентамъ академіи служили къ тому,
чтобы добывать себѣ средства содержанія. Особенно пѣніе
имѣло широкое приложеніе въ жизни воспитанниковъ внѣ школьныхъ стѣнъ. Они обыкновенно составляли хоры пѣвческіе по
приходскимъ церквамъ, за что получали вознагражденіе. Также
пѣніемъ кантатъ собственнаго сочиненія и композиціи студенты зарабатывали себѣ насущное пропитаніе. Малолѣтніе
воспитанники, сироты или дѣти бѣдныхъ родителей, не числившіеся ни въ какомъ хорѣ и не жившіе въ сиротскомъ домѣ,
предъ обѣдомъ и ужиномъ ходили по домамъ зажиточныхъ
кіевлянъ и пѣніемъ плачевныхъ кантатъ вымаливали себѣ пропитаніе. Впрочемъ горькая нужда прогоняла всякій стыдъ и
у воспитанниковъ высшихъ классовъ, которые нерѣдко тоже

<sup>1)</sup> Рук. Кісво-Соф. № 118, стр. 288.

³) Рук. Кіево-Соф. биб. № 178, стр. 238.

пъвали нанты даже на торговихъ площадяхъ. Такія занятія учениковъ назывались *миркованьеми* 1). Миркованье получило свои надлежащія формы во время вакацій, когда воспитавники оставляли ствны академіи на несколько месяцевь. Вакація обыкновенно продолжалась съ первыхъ чиселъ іюля по сентябрь. Въ это время воспитаннями, имфющіе родителей, отправлялись въ домы родительскіе, и тамъ жили до опредёленнаго срока явки въ академію. Не такъ проводили вакаціальное время сироты и бъдные воспитанники, не помъщенные въ сиротскомъ домъ при академін; вакаціонное время для нихъ было временемъ пріобретенія средствъ въ продолженію ученія. Нужда не дозволяла бъднякамъ ожидать общаго роспуска въ іюль; для нехъ наставала вакація съ первыхъ чисель мая. Но уступая необходимости, начальство академическое, сколько возможно, ограждало этотъ древній обычай отъ всякихъ случайностей, могушихъ вредить образованию мирковавшихъ воспитанниковъ. Вотъ что говорить о миркованьи одна инструкція: «есть древній обычай въ кієвской академіи ежегодно въ місяців май отпускать учениковь риторики, пінтиви и синтаксимы б'ядныхъ, лишившихся родителей и вовсе викакого пропитанія на откуда неимѣющихъ для испрошенія себѣ милостыни. Но тавь какъ по этому поводу многіе воспитанники безь нужды просять себъ билетовъ на такія путешествія единственно для того, чтобы не учиться въ академіи и убивать время въ праздности,

<sup>&#</sup>x27;) Митронолить Евгеній въ своемъ краткомъ свёдёнія о Кіевской академія (Опис. Кіево-соф. соб. приб. 215 стр.) и за нимъ и В. Аскоченскій въ кингъ «Кіевъ съ древи. уч. акад.» мвркованье производять отъ перваго слова кантати: «мвръ Христовъ да водворяется въ сердцахъ вашихъ» ..., которую обыкновенно пёли просящіе подаянія студенты. Но это пазваніе можно производить отъ малороссійскаго слова- «мврковать», что значить промышлять. Это нослёднее понятіе оставалось всегда неизифинымъ въ миркованьи, между тёмъ указанная кантата могла замфияться другою.

то необходимо внимательно разследовать, кому следуеть, действительно за просеще билетовь ученики крайне бедны» 1). Отпущенных на миркованье учениковь начальство обязывало ни оставаться нигде ни учителемь домашнимь, ни жить въ доме родительскомъ. Путеществія миркачей ограничивались только малороссійскими и «слободными» полками, никакъ не далее. Все это прописывалось въ «нашпортахъ», выдаваемыхъ такимъ путещественникамъ изъ академік 2). Въ этихъ же пашпортахъ говорилось, чтобы студенты вели себя добропорядочно, чтобы безъ вымогательства и подовренія испращивали себе пособіе.

Для миркованья собирались цёлыя артели воспитанниковъ академіи. Самое миркованье состояю въ томъ, что воспитанняки или нанимались въ извёстномъ селё отпёть литургію, или пёли по домамъ и даже подъ окнами духовныя кантаты, или говорили ноздравительныя рёчи, или же наконецъ разыгривали діалоги, комедіи и проч. За все это наши странствующіе артисты и ораторы получали во время вакацій пріютъ, пропитаніе и малое денежное вознагражденіе, служившее имъ поддержкою по возвращеніи въ академію.

Наконецъ скажемъ о наградахъ и наказаніяхъ, которыя употребляла наша древняя школа. Самою высшею наградою для восцитанниковъ было принятіе ихъ въ число казеннокошныхъ воспитанниковъ. Нужно замётить, что въ древней академіи поступленіе на казенное содержаніе было чрезвычайно затруднятельно при многочисленности воспитанниковъ. Кромё принятія на казенное содержаніе, воспитанниковъ. Кромё паукахъ и доброе поведніе награждались отъ начальства возведеніемъ въ должности старшихъ инспекторовъ, визитаторовъ и во всё вообще школьныя должности, съ которыми соединя-

¹) Рукоп. Кіево-соф. библ. № 178. стр. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Авт. Кіевск. акад. т. 111. № 32.

лись ихъ преимущества предъ прочими. Лучийе изъ воспитанниковъ могли занимать кондиціи съ дозволенія начальства; лучшіе ученики всегда были преимущественно предъ прочими близки къ наставникамъ и начальникамъ; лучшіе ученики имфли право отличаться предъ образованною публикою на публичныхъ экзаменахъ, затъмъ лучшіе изъ воспитанниковъ высылались въ другія выстія заведенія для дальнъйшаго образованія, наконсцъ, лучшіе воспитанники или оставлялись при академіи въ качествъ наставниковъ, или опредълялись по рекомендаціи начальства, на лучнія перковныя и граждансків должности. Еще на публичных экзаменахъ награждали лучшихъ учениковъ книгами. Лавались обывновенно книги по той наукв, въ которой улостоенный награды оказываль успёхи 1). Наградныя книги раздавались какъ ученикамъ, такъ и студентамъ. Эти награды академія давала ученикамъ отличившимся успѣхами въ ученіи и добромъ поведенім вакъ для дальнёйшаго поощренія самыхъ награждаемыхъ, такъ и для возбужденія соревнованія къ успівжамъ и благоповедению во всёхъ другихъ воспитанникахъ. \*).

Кавалось бы, что въ древней академіи, когда поступали въ нее по одной жаждё къ просвёщенію, не должно быть и помину о наказаніяхъ. Но нужно припомнить, что древняя аканемія не была тёснымъ семейнымъ кружкомъ, но пёлымъ обществомъ, котораго численность иногда превышала тысячу человікъ; почему если въ семьт не безъ урода, то въ обществъ, какимъ была наша старая академія, не могло не быть людей, требовавшихъ исправленія. Въ нашей древней академія ва неисправности какъ по поведенію, такъ и по ученію, ученики нившихъ классовъ до реторики наказывались тёлесно. За незначительныя неисправности, повторенным нёсколько равъ, послё

<sup>1)</sup> AET. Kieb. AEAg. T. IV, M 49.

<sup>2)</sup> Ibidem.

замітаній наставниковь и начальниковь, учениковь ставили на коленаль на полу и на скамьяхь, были по рукамь линейками. Запреступленія и врупныя шалости сёкли учениковъ или сами учителя, или калифакторы. Ваботливые педагоги академів даже старались опредёлеть число ударовъ соотвётствовано винь. Вотъ что говорать одна инструкція половины 18 віва: «если какой дътина назначеннаго урока понадлежавему не выучить, то первый и другой разъ и нъсколько кратъ ему простить, точію съ увъщапіемъ и угроженіемъ наказанія; буди же по многовратномъ увъщания не исправится, тогда уже наказывать точію съ темъ предберегательствомъ, чтобы малолетнему не болье трехъ ударовъ, а большаго возраста кромъ пяти пикогда не давать и то имбя разсуждение о состояни, здрави наказываемаго. Если какой большой проступовъ ученика и большаго накаванія достоинь явится и таковый произошель приватно (случайно) между учениками отъ взаимной ссоры и шалости ребяческой, а касается обиды стороннихъ людей, то и тогда учитель не должень давать более 12-ти ударовъ і). Кром'в учителя каждаго власса, учениковъ наказывали за неисправности сеньоръ и суперъ-интендентъ. Но въ случав какого небудь важивитаго преступленія, низмія должностныя лица доносили префекту, и тогда виновный или подвергался, въ нъкоторомъ родв, публичному наказанію, или исключался изъ авадемін, если не было надежды на исправленіе подсудимаго. Наказанія въ такихъ случаяхъ производились не въ классі, или комнатъ воспитателей, но или въ съняхъ училищнаго зданія противъ того власса, которому принадлежаль наказываемый, или просто на училищномъ дворъ, подъ звонъ колокольчика 2). Иногда провинившихся учениковъ высшихъ классовъ низводили въ низміе влассы до исправленія. Наказанія воспитанниковъ

Digitized by Google

gas, in the second

ј) Руп. Кіево-соф. библ. № 178. стр. 282.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Опис. Кіево-соф. соб. Приб. стр. 222.

философскаго и богословскаго влассовъ состояли или въ выговорахъ, или въ исключени изъ академіи. Но въ то время, когда объ изгнаніи тёлесныхъ наказиній изъ учебныхъ заведеній немногіє думали, митрополитъ Гавріилъ Кременецкій, съ самаго поступленія своего на кіевскую митрополію, вапретилъ оныя въ академіи <sup>1</sup>). Впрочемъ de facto тёлесныя наказанія существовали въ низшихъ классахъ кіевской академіи до ея преобразованія въ 1819 году.

М. Линчевскій.

<sup>)</sup> Онис. Кіево-соф. соб. Приб. стр. 222.

# ИЗЪ ЧТЕНІЙ ПО ВЕТХОМУ ЗАВЪТУ.

§ 1. Понятіе о пянкахъ Ветхаго Завіта и опреділеніе науки виш навимающейся.

Подъ именемъ Ветхаго Завльта им разумбемъ собраніе внигъ, писавныхъ богопросвещенными мужами еврейскаго народа, въ періодъ отъ Моисея до апостольскаго вёка, и признанныхъ какъ древнею іудейскою, такъ и христіансвою церковію, богодухновенными, бомественными, священными писаніями. Ветхимъ Завётомъ эта вниги были названы въ отличіе отъ книгъ, писанныхъ аностолами и ихъ учениками въ первый вёкъ христіанской эры, и названныхъ писаніями Новаго Завъта. Обивновенно вийстё, книги Ветхаго и Новаго Завёта, обивновенно

<sup>1)</sup> Именемъ: ἡ παλαιὰ διαθήκη, винги Ветхаго Завѣта называль уже ан. Павель (см. 2 Кор. 3, 14); но въ общее употребленіе это названіе вошло съ тѣхъ норъ, когда словами: Ветхій Завѣть и Новий Завѣть, прежде попремиуществу означавшими древнее и новое домостронтельство нашего спасенія древнее и новое богооткровенное ученіе (см. Іер. 31, 31. Мате. 26, 26. Гал. 4, 24 идр.), стали называть книги св. Писанія, какъ главние источники древнаго и новаго богооткровеннаго ученія. Изъ писателей церковнихъ первий Тертуллівнъ составъ новозавѣтнихъ книгь назваль: novum testamentum. (Adv. Marcion. 1V, 1); съ его времени ἡ παλαιὰ διαθήκη, vetus testamentum стало обивновеннимъ названіемъ книгь ветхозавѣтнихъ. (О перенесеніи названія Ветхій и Новий Завѣть на книги св. Писанія см. Введ. въ Новоз. кн. Гермке, перевед. подъ редакцією арх. Миханла § 1 примѣтаніе).

навываются Библією, священными Писанієми, священными книгами 1); наука которая руководствуеть къ знакомству съ этими книгами, называется Вееденієми въ книги св. Писанія.

### § 2. Задача науки.

Задача Введенія въ Ветхій Завіть состоить въ томъ, чтобы съ одной стороны повнакомить читающаго и изучающаго книги св. Писанія съ ихъ ввутреннямь содержаніємъ, съ другой преподать ему обстоятельныя историческія свідінія объ ихъ внішней исторической судьбів, ихъ происхожденів, ихъ собранія въ одинъ священный водексь, ихъ сохраненіи и т. д. словомъ, ввесть читателя въ полное знакомство вакъ съ внутреннею стороною книгъ Ветхаго Завіта, такъ и съ внішнею историческою судьбою.

#### § 3. Раздъленіе ел.

Сообразно такой вадачё, введеніе въ Ветхій Завётъ моветъ быть разділево на дво главныя части: Общее Вообеніе въ ветховавётныя книги и Частное Вообеніе. Въ Общемъ Введеніи въ систематическомъ порядкі долины быть издомены общія историческія свёдёнія: 1) о проискомденіи ветховавітных инигь; 2) ихъ собраніи въ одинъ священный ледовсь (канонъ); 3) ихъ сохраненіи (тексті); 4) ихъ распространеніи среди другихъ народовъ и на другихъ языкахъ (переводахъ); 5) ихъ употребленія (толкованіи). Въ Частномъ Введеніи должны быть изломены свёдёнія, знакомящія съ духомъ, содержаніемъ,

<sup>1)</sup> Это одно изъ самых древних и обикновенных названи книгъ св. Писанія. Въ Новомъ Завіть свядітельства изъ ветхоз, ки, большею частію приводятся подъ такинъ именемъ:  $\gamma \rho \alpha \phi \dot{\eta}$ ,  $\gamma \rho \alpha \phi \dot{\alpha}$  (Мато 22, 29. Римлян. 1, 2. 2 Петр. 1, 20 и др.). Отци и учители IV в. всѣ книге св. Писанія стали называть однимъ общимъ именемъ Eмоліл отъ  $\beta$ ір $\lambda$ ос кирла, означал имъ собраніе такихъ книгь, которыя хає' вс́ох $\dot{\eta}$ у заслуживають названія книгъ.

жарактеромъ в отличительными особенностями священ. воткозавътныхъ книгъ 1).

§ 4. Ея припадлежность въ вругу богословскихъ наукъ.

По своему содержанію Введеніе въ ветхозавѣтимя вниги относится въ составу богословских в наукв. Оно стоить въ самой близкой связи со всёми ими, знакомя съ происхожденіемъ, историческою судьбою, содержаніемъ, духомъ и харавтеромъ тёхъ впигъ, изъ которыхъ однё изъ богословскихъ наукъ главнымъ образомъ заимствуютъ свое содержаніе, а другія въ нихъ ищутъ своей основы. Но не смотря на такую тёсную связь съ богословскими науками, Введеніе въ ветхозавѣтныя книги не можетъ быть названо пропедестикою ни въ одной изъ этихъ наукъ. Оно имѣетъ свой ясно опредѣленный и точно обовначенный предметъ— изученіе книгъ Ветхаго Завѣта. Съ этой точки зрѣнія Введеніе въ ветхозавѣтныя книги можетъ

<sup>1)</sup> Въ вападникъ Введеніяхъ въ кинга св. Писанія въ настоящее время принято деленіе на пять и даже шесть частей: 1) исторію происхожденія священныхъ внигъ; 2) исторію собранія ихъ въ одинъ составъ; 3) исторію ихъ сохраненія; 4) исторію распространенія и 5) исторію толкованія. Къ этимъ пяти частямь некоторые еще прибавляють въ виде предварительной главы шестую часть: исторію приготовленія и предварительних условій визвавших священныя вниги. Въ такомъ видъ составлено Введеніе въ новоз. вниги, Герике, Рейсса (1864 г. 4 изд.) Близко къ нимъ по своему составу Введеніе въ веткоз. внити Кейля (1859 г. 2 изд.) Не споримъ противъ логичности додобняго деленія; каждий историческій намятивьь, извёстный своею глубокою древностію, можеть быть разсматриваемъ съ этихъ сторонъ. Но при такомъ составъ Введеніе будеть разсматривать Библію какъ одно историческое произведеніе, и будеть знаконить съ нею какъ съ однинъ изъ историческихъ панятичковъ. На нашъже взглядь Введеніє въ вниги св. Пасавія должно знакомить вась съ Библією ве вавъ съ однечъ только историческимъ памятникомъ, но вийстй вавъ съ источвикомъ богооткровеннаго ученія, съ его внутренними особенностами, съ его содержанісив. Всявдствіе этого, мы считаемь болёе правильнымь и болёе согласнымъ съ сущностію діла діменіе Вреденія на общее Введеніе и спеціальное Введеніе въ жинги св. Писамія.

имъть интересъ не для одного богослова, но и для каждаго христіанина, желающаго изучать книги св. Писанія.

## § 5. Характеръ науки.

По методу и способу изложенія Введеніе въ веткозавѣтныя вниги должно быть историко-критическимь. Всв научныя свёдёнія, излагаемыя въ немъ, должны быть вритически провёрены и основаны на очевидныхъ историческихъ данныхъ. Критика составляеть необходимую принадлежность, безь которой Введеніе не можеть быть названо научнымь введеніемъ въ вниги св. Писанія. Но вритива научныхъ свёдёній излагаемыхъ въ Введеніи въ ветхозавітныя книги, не должна быть произвольною и предзанятою; она должна вытекать изъ безпристрастнаго изученія жизни, духа и характеристическихъ особенностей древней іудейской церкви и древняго іудейскаго народа; витстт съ этимъ, она не должна быть чуждою преданій ветхозавътной церкви, записанных вакт въ древних і удейсвихъ памятнивахъ, такъ и у первыхъ христіансвихъ учителей. Только на такихъ началахъ изложенное Введеніе въ ветхозавътныя приги можеть быть научнымъ Введеніемъ, согласнымъ съ духомъ и ученіемъ православной церкви.

#### 8 6. Исторія науки.

Научное Введеніе въ вниги св. Писанія есть произведеніе недавнихъ временъ. Ни древняя іудейская, ни древняя христіанская церковь не имъли историко-вритическихъ введеній въ вниги св. Писанія, хотя самое названіе этой науки было не безъизв'єстно и древнимъ христіанскимъ писателямъ 1). Не смотря на это, преданія сохраненныя ими о происхожденіи внигъ св. Писанія, времени ихъ написанія, ихъ каноническомъ достоинств'в, и по настоящее время служать первымъ источ-

<sup>&#</sup>x27;) Υπε Αθρίων γκοτροδικίο κακακείε: ὲισαγωγή εἰς τὰς θείας γραφάς. Κασσίοδορε coon institutiones divin. litter. παιμεκε introductorii libri.

никомъ научныхъ събабній о внигахъ св. Цисанія. Къ нимъ мы прежде всего должны обращаться за свёдёніями такого рода, у нихъ искать отвёта на те темные вонросы, которые встръчаются при изучени вингъ св. Писанія. Свъдънія, касающіяся ветховав'йтных внигь, собраны и ваписаны древними і удейскими писателями въ сборникахъ і удейскихъ преданій. Талмудь и Мидрашь, и въ писаніяхъ древивникъ писатемей и учителей христіанской церкви. Изъ древнихъ іудейскихъ писателей мы можемъ вдёсь упомянуть объ іздейскомъ историнъ Іосифь Флавів и Филонь. Въ писаніяхъ ихъ встречаются свъдънія о происхожденіи ветховавътных книгь, ихъ числь и богодухновенной важности 1). Изъ древнихъ сборниковъ іудейснихъ предавий Талмудъ и Мадрашъ представляють самое богатое собраніе преданій ічдейской первы о происхожденів, времени написанія, собранім въ одинъ священный водовсь внигъ Ветхаго Завъта 3). Изъ христіанских писателей первий Мелитонь, епескопъ сардійскій, собираль свёдёнія у восточныхъ ічдеевъ о числів свящевных внигь Ветхаго Завівта 3). Послів него Оршень и Іеронимь, путешествуя по востоку, занимальсь такимъ же собраніемъ свёдёній у восточныхъ іудеевъ о ветховавътнихъ книгахъ. Въ комментаріяхъ бл. Іеронима помъщено много археологическихъ и экзегетическихъ замёчаній о книгахъ Ветхаго Завета. Такими же замечаніями богаты толкованія на Ветхій Завётъ и другихъ отдовъ и учителей церкви 4).

<sup>&#</sup>x27;) Іосифъ Фласій Contr. Apionem lib. 1, § 8; также Bretselnetder. Capita Theologiae judeorum dogmat. e Flav. Ioseph. scriptis collecta 1812 года Philo, Т. II, p. 475.

<sup>3)</sup> Къ сожалению вритическою разработкою этикъ древнихъ іздейскихъ памятниковъ стали заниматься только въ недавнее время и на западъ. Извъстный на западъ гебранстъ Фюрстъ первый изложилъ исторію канона веткозавът. книгъ по Талмуду и Мидрашъ. Капон Alt. Testament. nach Ueberliferung. in Talmud und Midrasch 1868 г.

<sup>3)</sup> Heps. Mctop. Escesia IV, 26 rs.).

<sup>1)</sup> По преннуществу толкованія на Веткій Завіть Ефрема Сирина и Осоодорита.

Видъ паучныхъ руководствъ въ изучению квигъ св. Писанія представляють Симопсись, извістный подъличенемь Синопсиса св. Аванасія александрійского в «Христіанская Наука» (Doctrina Christiana) ба. Августина. Въ Синопсисв св. Аванасія александрійского изложены общіл свідінія о внигахъ св. Инсанія, указано главное ихъ содержаніе, исчислены важивишіе переводы ¹). Въ «Христіанской Наукв» бл. Августана, послѣ укажанія главнаго содержанія внигъ св. Писанія, изложены общія герменевтическія правила, руководящія къ ихъ изъясненію. Посав нихъ можемъ еще упомянуть объ Юнилів, епископъ африканскомъ (УІ в.) и Кассіодоръ († 562), излагавшихъ свёдёнія о внигахъ св. Писанія въ видь научныхъ эквегетических руководствъ въ знакомству съ нами 1). Впрочемъ нужно ваметить, что всё эти древнія руководства по преимуществу терменевтическаго характера. Древніе христіансвіе учители не столько были ваняты вопросами объ исторической достовърности внигъ св. Писанія, исторической ихъ судьбі, сколько изъясненіемъ ихъ внутревняго содержанія, яхъ нравствонною и правтическою стороною. Вследствіе этого самые претущіе въка отеческой метературы (IV и V) преимущественно богаты эквегетическими писаніями.

Въ періодъ упадка отеческой литературы (VI—XII) свъдънія о внигахъ св. Писанія, въ видъ отрывочныхъ замъчаній, помъщались въ сборникахъ вопросовъ разнаго содержанія и

<sup>1)</sup> Полное надание этого синопсиса см. у Garnter, т. II. р. 126-204.

<sup>1)</sup> Юпилій въ сочиненіи De partibus legis divinae говорить о книгахъ св. Писанія, ихъ порядкв, писателяхъ, каноническомъ достониствь; Касстодоря въ сочиненіи: De institutione divinarum scripturarum исчислаеть важный толкованія на книги св. Писанія, излагаетъ герменевтическія правила, говорить о двленіи Библіи и канонъ. Первое издано іп Мах. -Biblioth. Patrum T. X. р. 339—350; второе помъщено въ орр. Cassiod. ed. Garet. Venet. 1729 р. 508—527.

въ предисловіяхъ къ внигамъ св. Писанія <sup>1</sup>). Исъ сборниковъ самое богатое собраніе вопросовъ, насающихся инить св. Писанія, представляеть Амфилохія (дифілохія) натріврха константинопольскаго Фотія († 890). Въ ней изложени не только герменевтическія правила, но встрічаются также разсужденія о каноническомъ достоянствів книгъ св. Писанія <sup>2</sup>).

Сь XIII въва пентръ обравованія передвинулся съ востова на вападъ. Первыми распространителями наччных сабавній о внигахъ св. Писанія на ванадъ была сврейскіе ученые, поселивніеся въ Иснаніи. Они вовобновили древнюю полемент съ хрестіанами, заставели ихъ обратить вниманіе на изученіе еврейского языка и повнакомили съ-еврейскою грамматикою. Подъ вкъ вліяніемъ воспитались лучніе западвые толковники XIII и XIV въковъ в). Но дъйствительное странление възнаученію Виблін пробудило изобрівтеніе книгопечатанія, желаніе имъть печатний библейскій тексть въ исправномъ видь. Подъ вліянісмъ этой потребности лучшіс уми запада посвищали свои селы научному знаномству съ библейскимъ тенстомъ и печатному изданію его въ лучшемъ видь. Печатныя полиглотты представляли богатый матеріаль для научнаго изученія библейскаго тенста 4). Реформанія своимъ ученісмъ о словів Божівиъ также содъйствовала ивученію Библін; впрочемъ ся вліяніе на первыхъ порахь ограничивалось болбе экзегетико-мистическим толкованіемъ внигъ св. Писанія, чёмъ научнымъ изследованіемъ во-

<sup>1)</sup> Съ предисловіями такого рода перешли къ намъ книги св. Писанія изъ церкви Константинопольской; образчики ихъ можно видѣть въ Описаніи руконисей Синод. библіотеки. См. выпуск. 1, № 3—11-й.

<sup>9)</sup> Nova collectio in Mai Scriptorum veterum T. I, p. 193.

в) Таковы были: Николий Лира, написавшій краткое изъясненіе на всю Библію (+ 1340); Навеля Бургонскій, написавшій прибавленія къ его толкованіямъ (+ 1435).

<sup>4)</sup> Таково Комплютенское изданіе Библін (1517—1520), савланное испанскими учеными; полиглотты парижескіх и антегрическіх.

просовъ вкъ васавшихся. При такихъ обстоятельствахъ труды ватолическихъ ученыхъ Санта Пагнина († 1541) и Сикста Съенскаго († 1599) служили въ это время лучшими руководствани въ внакомству съ внигами св. Писанія 1). Труды мхъ не емвли научнаго характера; они представляли не болве какъ собраніе всего того, что прежде говорилось и писалось о кингахъ св. Пасанія и ихъ толкованін; но по недостатку лучшихъ пособій, ими долгое время пользовались не только католики, но и протестанты. Въ XVII в началь XVIII въва протестанты издали несколько руководствъ на изучению книгъ св. Писанія 3); но въ нихъ также были собраны только сведенія разнаго рода безъ опредъленнаго плана и системы, безъ притической ихъ повърки. Исключение составляло предисловие въ лондонской полиглотть Бріана Вальтона († 1661). Изданное отдъльно въ 1673 г., оно могло служить научнымъ пособіемъ къ изученію библейскаго текста 3).

Научную же форму, научное построеніе и изложеніе Введеніе въ вниги св. Писанія получию только во второй половинъ XVIII и началь XIX въка. Поборники раціонализма въ этомъ разв оказали не малое вліяніе на построеніе науки въ такомъ видъ. Примъняя научные критическіе пріемы къ внигамъ св. Писанія для низведенія ихъ въ радъ обыкновенныхъ человъческихъ произведеній, раціоналисты побудили апологе-

<sup>1)</sup> Сантъ Панниъ надалъ: Isagogae ad sacras literas и Isagogae ad mysticos sacrae scriturae sensus; Сикста Сьенскаго: Bibliotheca sancta. Venet. 1566 г. vol. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rivetus (+ 1643) Isagoge ad Scripturam s. V. et N. Test. 1627 r.— Mich. Walter (+ 1602) Officina biblica, noviter adaperta. Lps. 1636. Abr. Calov (+ 1686) criticus s. bibl. de S. Scripturae auctoritate, canone, lingua origin. fontium puritate ac verb. praecip. 1643 m gp. cm. Lehrb. der hist. krit. Einleit. in der Schrif. A. T. von Keil § 3 Auflag. 1859 r.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Br. Waltoni Angli apparatus chronologico—topographico—philologicus (ed. I. H. *Heidegger*).

товъ христіанскаго віроученія употребить тіже самме прісмы для доказательства ихъ божественнаго происхожденія и канонического достоинства. Первымъ примънителемъ научныхъ, частію раціоналистических, пріемовъ къ внигамъ св. Писанія быль католическій ученый Ричардо Симоно († 1712). Онъ хотъль доказать подлинность и историческую достовърность книгъ св. Писанія историко-критическимъ изложеніемъ исторіи ихъ происхожденія, ихъ употребленія въ церкви іудейской и христіанской. Но преслідуя одну вийшнюю историческую ціль. онъ опустиль изъвилу внутреннюю сторону, внутреннее отличительное свойство и значение книгь есв. Писания, и низвель ихъ въ рядъ обывновенныхъ человъческихъ произведеній. Въ этомъ отношеніи онъ близонь быль нь раціоналистамь XVIII въка и въ своихъ возарбніяхъ указаль начало для ихъ вритическихъ пріемовъ. Но въ тоже время онъ указываль истинныя ваучныя основы для ученія о книгахъ св. Писанія и ихъ божественнаго происхожденія, ихъ богодухновеннаго значенія. Онъ обращался въ исторіи и преданію іудейской и христіанской церквей и вы критическомъ разсмотреніи ихъ свидетельствъ нскаль основъ иля табого или иного взгляда на вниги св. Писанія. Въ этомъ симсяв его можно считать представателемъ библейской критики «въ ея лучшемъ и худшемъ направления» 1), и основателемъ введеній въ книги св. Писанія въ томъ и другомъ видь. Протестантскіе ученые XVIII въка, запявшись ивученіемь его изследованій, создали целую школу критиковъ-раціоналистовъ по библіологіи, обогатившую библейскую литературу многими введеніями въ вниги св. Писанія раціоналистическаго направленія; но съ другой стороны въ методъ и способъ его пвслъдованій искали опоры и лучніе ващитники подливности. богодухновенности и кановического досто-

<sup>1)</sup> Введ. въ новоз. кн. Герике перев. подъ ред. арх. Михаила § 2. 1869 г.

инства книгъ св. Писанія католической и протестантской церкви і).

Со второй половины XVIII вёка всё введенія въ княги св. Писанія по своимъ направленіямъ могуть быть раздёлены на двё группы: раціоналистическія и писанныя въ духё апологетическомь. Къ первымъ могуть быть причислены введенія въ ветховавётныя книги: Іог. Готфр. Ейхгориа (†1827) 2), Г. Л. Бауера († 1806) 3), Л. Бертольда († 1822) 4), В. М. де-Ветте († 1849) 5); ко вторымъ— введенія католическихъ ученыхъ: І. Яна († 1816) 6), І. Г. Гербста († 1836) 7), І. М. А. Шольца († 1852) 8), протестантскихъ ученыхъ: І. Д. Михаэлиса († 1791) 9), Е. В. Геністенберга 10), Г. А. Х. Гесерника († 1845) 11). Всё эти введенія въ ветховавётныя книги составлены почти по одному плану и методу, но съ различными взглядами и выводами. У де-Ветте, напр., исторія

<sup>1)</sup> Землерь († 1791), изучавшій изслідованія Ричарда Симона (см. Kritisch. Schrift. über das N. T. von Rich. Simon, изданныя А. Стамет-омъ съ примічаніями и предисловіями Землера) сталь во главі критиковъ раціоналистовъ XVIII віжа; съ другой стороны, апологеть книгь св. Писанія І. А. Михавлись († 1791), писавшій введеніе въ ветхоз. книги, въ своихъ изслідованіяхъ держался метода Ричарда Симона.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Einleitung in d. A. Testament. 3 Thl. Lpz. 1780—83. 4-е изд. въ 5-ти частяхъ 1823—25.

<sup>8)</sup> Entw. d. hist. krit. Einleit. in d. Schrift. d. A. T. 1794.

<sup>9)</sup> Histor. krit. Einl. in sammt. kanon. u apocryph. Schrift. d. A. u. N. T. 1812-19 6 yacr.

<sup>3)</sup> Lehrbuch d. krit. hist. Einl. in s. kan. u. apocr. BB. A. T. 1817. 6-е изд. исправл. 1845 г. 7-е изд. 1852.

<sup>6)</sup> Einleitung in d. gottlich. BB. d. A. Bundes, Wien 1795; 2-е изд. вновь передъланное 1823 2 Th. en Bdn.; на лат. языкъ изд. 2-е 1815.

<sup>2)</sup> Hist. krit. Einl. in d. heil. Schrift. d. A. T. Hag. B. Welle 1840-44 ro.

<sup>\*)</sup> Einl. in d. heil. Schrift. d. A. u. N. Test. 1845-48 r.

<sup>9)</sup> См. выше его Введеніе.

<sup>16)</sup> Beitrag. z. Einleit. in A. Test. въ 3 част. 1830—39 г.

<sup>11)</sup> Handbuch d. hist. krit. Einleit. in A. Test. Bd. I и II in 4 Abth. Bd. 1 и 2 Abth. вновь исправл. и издан. Кейлеме въ 1854—55 г,

канона не есть исторія собранія священных и божественных внигь іудейской церкви, а исторія собранія религіозных паматниковь і удейскаго народа, требующих в вритической повёрки и опёнви; по мибнію того же де-Ветте Пятовниміе Монсея не есть писаніе богопросв'єщеннаго іудейскаго пророка и законодателя, а историческій религіозный памятникъ еврейскаг онарода, обяванный своимъ происхожденіемъ многимъ лицамъ, писавшимъ въ разныя времена и подъ вліянісмъ различныхъ побужденій і). Подобнаго взгляда вритики раціоналисты держатся въ своихъ наследованіями и о другими ветмовавётными книгами 3). Вы нномъ духѣ и направленіи изложены введенія въ ветховавѣтныя вниги вритиковъ апологетовъ. У невъ вёрованія древней іудейской в христіанской церкви на счеть подливности, исторической достовърности и богодухновенности книгъ св. Писанія, подтверждаются критическимъ разборомъ содержанія самыхъ веигъ, свидътельствами о нихъ другихъ инсателей и свидетельствами о себе самихъ же писателей; у нихъ книги св. Писанія на основанів научныхъ повазаній, заимствуємыхъ иля. нат самыхъ книгъ или изъ свидетельствъ древняго преданія, больщею частію усвояются тімь лецамь, воторымь усвояла наъ древняя іудейская и христіанская церковь. Словомъ, критики раціоналисты конца профедшаго и первой половины настоящаго столетія въ своихъ введеніяхъ въ вниги св. Писанія стараются освободить мысль изслёдователя отъ «оковъ преданія», дать ей субъективный просторь въ разработкі матеріаловъ, относящихся въ изученію внись св. Писанія; вритиви апологеты сдерживають свободный порывт, мысли изслёдователя, подчиняють ее очевидной дознанной исторической истинъ

<sup>&#</sup>x27;) Lehrb. d. hist. krit. Binl. in d. kanon. u. apokr. BB. A. T. 1845 r. § 8, 12—14. 137.

<sup>\*)</sup> Cm. § 165—187 Lehrb. von de Wette. § 13—44. 61 Speciell. Rinl. in d. kanon. BB. d. A. T. von. I. I. Stähelin.

и церковному преданію. Точно также ділятся и такими особенностами отличаются и позднійшія введенія въ вниги св. Писанія и всі вообще научныя изслідованія по библіологів. Къ лучшимъ новійшимъ апологетическимъ введеніямъ въ ветхозавітныя книги могуть быть причислены: введеніе протестанта К. Ф. Кейля і), и католика І. В. Глера і); къ боліс выдающимся опнозиціоннымъ введеніямъ принадлежать введенія І. І. Шітегелциа і) и А. Киепеп'а і).

Въ Россіи наука введенія въ книги св. Писанія еще не получила самостоятельной разработки. Въ концв промедшаго стольтія изданное введеніе въ книги св. Писанія есть не болье какъ переводъ Гофманова Введенія въ книги св. Писанія. Изъ изданныхъ послів него вреденій въ вниги св. Писанія тольно «Пособіе въ доброму чтенію и слушанію слова Божія», составленное священникомъ Василіемь Смарагдовымь (1861), обнимаеть вниги Ветхаго и Новаго Завъта. Но это пособіе въ собственномъ смысле есть только пособів въ доброму чтенію и слушанію слова Божія; оно представляеть сборнять однихъ общихъ библіографическихъ и экзегетическихъ свёдёній, относящихся въ внигамъ св. Писанія, но не руководить въ знапомству съ внутреннимъ содержаніемъ книгъ св. Писанія и ихъ вившнею историческою судьбою. Этими изданіями пока и ограничниваются всё наши научныя пособія къ наученію книгъ Ветхаго Завъта в), «Чтеніе объ исторических внигахъ Ветхаго

<sup>1)</sup> Lehrb. d. hist. krit. Einl. in d. kanon. u. apokr. BB. A. T. 1859 r.

<sup>2)</sup> Introduction hist. krit. aux Livr. de l' A. et du N. T. 1847.

<sup>3)</sup> Speciall, Einl. in d. kanon. BB. d. A. T. 1862, de Wette wag. 1869 r.

<sup>1)</sup> Histoir. Critiq. de Livr. de l'A. T. traduit par M. A. Pierson 1866.

<sup>7)</sup> Въ этомъ отвоинени больше сдълано для научнаго знакомства съ книгами Новаго Завъта. Переведенное подъ редакцією арх. Миханка Введеніе въ новозавътныя книги Герике и изданное въ прошедшемъ году, хотя не приспособлено къ преподаванію этого предмета въ нашяхъ духовно-

Завета, изданное наставникомъ Тверской семинаріи Павломь Лебедевыми, обнемаеть только одив историческія книги. За отсутствісит пільных научных введеній въ книги Вотхаго Завъта могутъ быть здёсь упомянуты частные монографія н наследованія о ветховаветных внигахь и вопросахь въ нимъ относящихся, изданныя отдёльно и пом'вщенныя въ духовныхъ журналахъ. Изъ такихъ можемъ здёсь указать на изследование • о третьей книги Ездры М. Шаврова (1861 г.), библіографическія статьи о книгі Іова, четырехь большихь пророкахь, ивданныя A. Бухаревымь, статьи о неканонических вингахъ Веткаго Завъта, о книгъ Іова, Пъсни Пъснев и др. книгахъ. помѣщенемя въ Православномъ Обозрѣнія (1862-70 г.), статья помъщенныя въ «Христіанскомъ Чтенін» o Hatorhumie. (1861-62 г.) и «Православномъ Собесединиев» (1870 г.), переводъ съ еврейского девяти историческихъ вингъ ветхого вавёта съ краткими предисловіями, съ подстрочними филологическими, археологическими и историческими примъчаніями М. Гулпева 1). Эти отдёльныя изданія и монографіи могуть служить пособіємь на изученію ветловавётныхь невга.

## ГЛАВА 1.

## Исторія происхожденія ветхозавѣтныхъ внигъ...

§ 7. Начало письменности у евреевъ.

«Богъ, сотворявшій міръ и все, что въ немъ.... отъ одной крови, по ученію ап. Павла, произвель весь родъ человѣческій, учебныхъ заведеніяхъ, но достаточно знакомить съ состояпіемъ этой науки на западѣ, и можеть служить хорошимъ пособіемъ для научнаго знакомства съ Новымъ Завѣтомъ.

<sup>&#</sup>x27;) Въ настоящее время такой переводъ пророческихъ книгъ продолжается и помъщается въ «Трудахъ», издаваемыхъ при Кіевской дух. Акад.; съ 1869 г. стали номъщать переводъ учительныхъ книгъ съ подстрочными вримъчаніями въ «Христ. Чт.» Хорошо бы было, еслибы подобные переводы были издапы отдъльными выпусками.

для обитанія по всему лицу вемли, назначивъ предопредёленныя времена и предвлы ихъ обитанію, дабы они исвали Бога. не ощутять ли Его, и не найдуть ли» (Дфин. 17, 24-27). Это путь натуральнаго, посредственнаго повнанія, воторымъ Богъ хотёль приблизить въ себв людей. Но не чрезъ одно только величіе и врасоту созданнаго міра Богъ отпрывался людямь; Онъ являлся имъ непосредственно и беседоваль съ ними (Быт. 3, 8-20; 6, 13; 7, 5; 9, 1-17 гл. 12 и др.). Это путь откровеннаго повнанія, который Богь, по ученію того же Апостола, многовратно и многообразно употребляль древле, отпрываясь людямъ чрезъ богоизбранныхъ мужей (Евр. 1, 1). Въ первое время откровенное богоповнание путемъ преданія переходило отъ предковъ къ потомкамъ; но путь преданія не быль безопасень; при немь истины отвровеннаго учевія могли подвергнуться искаженію и извращенію. Поэтому Богъ благоволилъ съ теченіемъ времени заплючить свое откровенное учение въ письмена. Начало письменности среди богонебраннаго народа трудно указать. Преданіе іудейской и христіанской церкви первымъ писателемъ священныхъ книгъ считаетъ Монсея (1500 г. до Р. Хр.) і); но это еще не значить, чтобы до Монсея не была извёстна письменность еврейскому народу. При Монсев еврейскій народъ получиль полное гражданское устройство; онъ имфль разнаго рода начальниковъ и письмоводителей, которые должны были судить народъ, священниковъ, которымъ былъ преданъ писанный законъ, и которые въ годъ прощенія, въ правдникъ кущей, должны были читать этотъ ваконъ предъ всёмъ Ивраилемъ (Исход. 18, 21. 25. 26. Второв. 31, 9-11). Трудно предположеть, чтобы внакомство

<sup>•• )</sup> Въ Талмудъ на вопросъ: «кто написалъ книги», дается такой отвътъ: «Монсей написалъ Пятокнижіе и книгу Іова, Інсусъ свою книгу и 8 стиховъ во Второзаконіи»... (Bava bathr. fol. 13, 2).

съ письмомъ, начавичеся только со временъ Монсея, въ столь непродолжетельное время уже успёло проникнуть въ народных массы. Начало письма среди другихъ малоавійскихъ народовъ восходить въ незапамятнымъ временамъ и терлется въ мноических сказаніяхь 1). Во всякомъ случав употребленіе его было навъстно въ періодъ патріархальный между малоавійскими народами <sup>2</sup>). Раннія торговыя сношенія богонзбраннаго народа съ окружающими сосваними народами (Выт. 37, 25. 28; 43, 11), ивкоторые предметы роскоми, употребляемые въ семействахъ патріарховъ (Быт. 24, 22. 47; 37, 3), счетъ серебра и волота по сиклямъ и монетамъ (Быт. 20, 16; 28, 16; 33, 19; 24, 22. 47), предполагають, если не употребленіе, то по крайней міру внакомство евреевь съ письмомь еще вь періодъ патріархальный 3). Въ особенности въ этомъ отношенія важень для нась разсказь бытописателя, помещенный въ 38 гл., изъ котораго видно, что между украшеніями, которыя имфиъ на себъ Іуда, была печать (ст. 18). Печать, служившія украшеніями и бывшія предметомъ торговля у восточныхт жителей въ глубокой древности, предполагають искусство граверства; а гдв было известно это искусство, тамъ едвали можетъ быть оспариваемо внакомство съ письмомъ. Во всякомъ случай употребленіе названія: книгочій Исх. 5, 6. 15, нікоторыя повівствованія Монсея, могінія сохраниться до него только посредствомъ письменной записи, а не одного устнаго предавія 4), .

<sup>&#</sup>x27;) Санхонзатонь приписываеть финикійскому богу Тауту (Buseb. Praep. Ev. 1, 9); Берозь, слёдуя вавилонской сагь—Оаннесу (Münter, Rel. der Babylon. стр. 36). Плиній, приведши свидётельства многихь, говорить: «ex quo apparet aeternus literarum usus» (VII, 56).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Geschicht. d. biblisch. Literat. von Dr. Iulius Furst 1867 r. crp. 3-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>); Сказаніе *Есполема*, приведенное **Евсевісмъ** (Praeparat. evang. 1. 9, г.л. 26', по которому Монсей далъ евреямъ письмена, не подтверждается сказаніями Библін.

<sup>1)</sup> Къ такимъ мы относимъ общирныя генеалогическія табляцы, по-

ясно довазывають, что письмо было изъйстно евреямъ еще задолго до Моисея <sup>1</sup>). Со временъ же Моисея Богъ блавоволилъ
ваключить свое отвровенное слово въ письмена потому, что
съ этого временя уже не было такихъ ручательствъ за върность и чистоту его сохраненія въ средв богоизбранняго народа. Жазнь человъческая около этого времени значительно
сократилась. Кромъ того, теперь богоизбранный народъ получалъ новое устройство, новыя законодательныя положенія, новыя пророческія обътованія... Для того, чтобы онъ могъ сохранить въ чистоть все это достояніе, нужно было заключить въ
письмена богооткровенное ученіе. Итакъ Моисей быль первымъ
въ ряду богодохновенныхъ священныхъ писателей; онъ былъ
первымъ писателемъ священныхъ, божественныхъ княгъ богонябраннаго народа.

## § 8. Письменность въ въкъ Монсея.

Призванный Істовою для водворенія и утвержденія парства Божія среди богонзбраннаго народа, Монсей не только даль сму новое гражданское устройство, новые законы и положенія, и внисаль ихъ въ книгу завёта, но своимъ богопросвёщеннымъ вворомъ обняль всю предшествующую исторію, указаль въ ней

мъщенныя въ 4 гл. ст. 17 и дал., 5 гл., 11 гл. съ топографическими и географическими примъчаніями объ ихъ разселеніи, которыя едвали могли удержаться въ памяти со всти своими подробностями; къ такимъ мы относимъ тъ описанія, которыя богаты географическими и топографическими примъчаніями, каково описаніе войны, помъщенное въ 14 гл. Пользоваміемъ письменными источниками объясняется разногласіе въ наименованіи однихъ и тъхъ же лицъ ср. Быт. 28, 9 и 36, 3. 4. 13; 26, 34 и 36, 2 и др.

<sup>1)</sup> Считаемъ излишнимъ входить въ поломику о томъ, откуда евреи позаимствовали свое письмо-отъ египтинъ ли или малоазійскихъ народовъ; сродство древле-еврейскаго письма съ финкійскимъ исно указываетъ на малоазійское начало. Поэтому, пужно полагать, что евреи вошли въ Египетъ уже съ своимъ письмомъ.

пути, каками Богь привель народь въ его настоящему положенію. Такимъ образомъ вся предшествующая исторія, при его богопросвёщенноми взглядё, была начёмы инымы какы только приготовленіемъ къ настоящей; послёдовавшее при немъ откровеніе Божіе было исполненіем в отвровеній и обътованій, данвыхъ патріархамъ. Написанныя и наложенныя въ такомъ виль. историческія винги Монсея не суть только общиновенныя кинги описывающія достопанятиня событія, но книги, взлагающія исторію богоправленія избранных народомъ, исторію осоrectmin. By hery lobophics he o began cochitisms, he tolked о тёхъ, въ которыхъ видна десница Божія, руководившая и управлявшая избраннымъ народомъ; постороннія событія въ нихъ упоминаются только тогда, когда они имфють отношение въ исторін инбраннаго народа. Такова та священная исторія. которая выожена въ Пятокнижіні Въ ней народъ должень быль узнавать величе своего будущаго призванія; изъ нея онъ должень быль учиться, какъ поступать въ будущемъ. Но ве одна священная исторія составметь содержаніе Пятокнивія; въ немъ ваходатся и пророчества и священная поваія. Какъ представитель будущаго развитія народа, Монсей представиль образцы н для этих родовъ священной нисьменности. Вся книга Второваконія, промекнута пророческимъ соверцанісмъ; воспоминая велинія благод'янія Болін, повторяя новия узавоненія, Монсей постоянно указываеть на тв добрыя или влыя последствія; которыя постигнуть народь, смотря потому, будеть на оне въренъ или невъренъ повельніямь Істови. Півснь воспътая по переходв чревъ Чермное море (Исх. гл. 15), песнь прощальная (Второв. 32 гл.) в благословеніе Монсея (Второв. 33 гл.), представляють высовіе образцы священной повзіи. Исторія вророчества и священная новаія, по указанію Монсея, должны были составлять главные элементы дальнейшаго развитія письненности ивбраннаго народа.

§ 9. Письменность со времени Монсел до конца вавилонскаго плана.

Время непосредственно слёдовавшее за Моисеемъ, представляло главнымъ образомъ матеріалъ для священной исторіи. Народъ въ это время довершаль завоєваніе обѣтованной вемли; онъ бородся съ препятствіями разнаго рода, дабы занять то мѣсто среди окружающихъ народовъ, которое онредѣлилъ ему Ісгова. Исторія вождей, вовдвигаемыхъ Ісговою, которые доставляли побѣду Изранлю надъ окружающими сосѣдними народами и управляли имъ въ мирное время, составляла главный предметь повѣствованій священныхъ писателей. Книга Інсуса Навина и книга Судей заняты списаніемъ дѣяній такихъ богонзбранныхъ мужей. Впрочемъ исторія не исключала совершенно и другіе роды священной письменности. Побѣдная пѣснь Деворы представляєть прекрасный плодъ священной поэвіи (Суд. гл. 5); прощальная рѣчь Інсуса Навина проникнута пророческимъ дужомъ (гл. 24).

Но певтущаго состоянія священная еврейская письменность достигла въ то время, когда народъ израильскій утвердился и оврвив въ занятой имъ обетованной земле, когда онъ поставиль себв царя. Царская власть, укрвинвъ его внешнее политическое могущество, способствовала и внутрениему развитію. Главнымъ виновникомъ внутренняго развитія и внутренняго воврожденія быль пророкь Самуиль. Основавь пророческія школы, онъ этемъ самымъ способствоваль возрождению и возвышенію религіознаго духа в воспитанію людей, способныхъ дъйствовать въ пророческомъ духъ. Политическое могущество въ связи съ внутреннить развитіемъ вдохновляло и воодушевляло сердца, преданныя Ісговъ. Величіс и слава Бога изранлева, славныя Его дёла въ жизни народа израильскаго, Его мудрость и могущество въ царствъ природы, сдълались предметомъ священной поэзін. Сами вінценосцы служиля въ этомъ отношеній прекраснымъ приміромъ. Царь Давидь, изъ настука

сдёлавшись царемъ, въ своихъ священныхъ пёсняхъ излалъ всю глубину своего внутренняго религіознаго чувства, всю скорбь своего духа, испытаннаго въ школѣ страданій. Примъру его слёдовали другіе псалмопѣвцы 1). Преемвикъ Давида Соломонъ въ приточныхъ выраженіяхъ изложилъ урови богопросвѣщенной мудрости, и его приточная мудрость сдёлалась образцемъ для всёхъ послёдующихъ временъ.

Къ сожальнію цвітущее время еврейской священнюй письменности 2) не долго продолжалось. Соломонъ воввеличившій славу Изранля своею мудростію и своимъ царскимъ величіемъ, содействоваль упадку нравственнаго и религіознаго могущества, а вийстй съ тимъ и политическаго, своею привазанностію въ роскопи и женамъ иноплеменницамъ. Религія соединяла народъ изранльскій, разділенный на 12 колінь, въ одно могущественное политическое тёло; религія воодушевляла его духомъ величія и совнанія своего превосходства предъ окружающими иноплеменными народами; она же служила предметомъ священной восторженной повзіи. Уклоненіе отъ единаго истиннаго Бога Израилева, введение чуждыхъ вультовъ и соединенныхъ съ ними обычаевъ нарушали внутреннее единство народа, и содъйствовали распадению его на два парства. Съ введеніемъ культовъ иноплеменныхъ народовъ Іерусалимъ переставаль быть священнымь объеденяющимъ пунктомъ; религія Бога Израилева теряла свое премнее значение и силу; святыя

<sup>1)</sup> Асафъ, Еманъ, Идиоуль и др. см. 1 Пар. гл. 25, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Впрочемъ нельзя думать, чтобы въ это время процвътала одна священная инсьменность, одна священная поззія. Въ ви. Інсуса Навина упоминается о «кингахъ праведнаго» 10, 8, о такой же кингъ упоминается и въ ки. Царствъ 2 Цар. 1, 18. Нужно полягать, что это былъ сборникъ пъсней, посвященныхъ прославленію вождей изравльскаго народа и вообще людей благочестивыхъ. Слёди народной воззіи, которая конечно продолжала развиваться, можно видъть въ притчъ ловама (Суд. 9, 7—15) въ загаднахъ Сампсона (Суд. 14, 14) въ народныхъ пъсняхъ (1 Цар. 18, 6. 7).

заповёди Бога Изранлева переставали быть обязательными. Вмёсто священныхъ восторженныхъ пёсней, посвященныхъ славе Бога Изранлева, стали слышаться грозныя обличенія и внушенія пророковъ.

Пророческое служение, начавшееся со временъ Монсея (Числ. 11, 17. 25-29; 12, 6. Исл. 15, 20), теперь съ раздъленіемъ народа на два царства, съ упадвомъ истиннаго служенія Богу Изранлеву, получило особенную силу и значеніе. Съ устройствомъ пророческихъ школъ при Самунлв, котя не воспитывавших и не приготовлявших пророковь въ собственномъ смысль, но содьйствовавшихъ возвышению и возбуждению пророческаго духа и служенія, рядь служителей Ісговы, извізстникъ нодъ именемъ пророковъ, увеличися <sup>1</sup>). Эти-то люди, призываемые самемь Богомъ и вдохновиземые Его силою, теперь, во время уклоненія отъ истинной религів, составляли главное средоточіе духовной жизни богонзбраннаго народа. Они старались обратить народъ из своему Богу, обличить его неправду, указать ему на его особое назначение и призвание, возбудить въру въ имъющаго придти Мессію, и предуказать самого Мессію, Его явленіе и царство. Они составляли живненную духоввую силу Иврания. Имъ-то въ настоящее время народъ Ивранаьскій быль обязань записью и сохраненіемь всего священнаго. Они продолжали исторію богоправленія народомъ избраннымъ, винсывали въ винги свои вдохновенныя рёчи, обличающія и карающія современниковъ, вписывали и тв предсказанія, воторыя васались будущей судьбы парода израильского, царства Божія на вемлів и имінощаго придти Мессін 3). Словомъ вся

<sup>&#</sup>x27;) При призваніи Самунла къ пророческому служенію въ кн. Царствъ замівчается: «слово Ісговы было рідко, не часты были и видінія» (1 Цар. 3, 1). Этимъ указывается на скудость пророческаго служенія въ періодъ судей, или по крайней мітрів во время предшествовавшее призванію Самунла.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Пророки описывали двянія отдівльных в царей; такъ Самунль, Гадь

свящиная инсьменность сдёлалась принадлежностію пророковъ. Такого рода пророческія писанія начинаются преимущественно съ ІХ вёка до Рождества Христова, и оканчиваются временами служенія Аггея, Захаріи и Малахіи. Во время самаго вавилонскаго плёна не умолкало якъ утёшетельное и спасительное слово; въ это печальное время ихъ богооткровенное ученіе было единственною отрадою и утёшеніемъ для народа, лишеннаго своей отечественной вемли.

§ 10. Еврейская инсъменность со времени Вавилонскаго плана.

Посяв возвращенія изъ вавилонскаго плёна вся дъятельность избраннаго народа была сосредоточена на возобновленіи и возстановленіи священнаго города Іерусалима, храма и богослуженія. Главными дъятелями въ это время были правители, первосвященники, ободряемые и поощряемые пророками Аггеемь, Захарією, Малахією и людьми, преданными закону в отечеству. (Ездр. 3, 2 ср. съ 5, 1. 2) 1). Правители и священники спъщили возстановить храмъ и богослуженіе, пророки

н Насана инсали исторію правленія Давида (1 Пар. 29. 29); пророкт Насана, Ахія и Гидо писали исторію правленія Соломона (2 Пар. 9, 29); Несів исторію Озіи (2 Пар. 26, 22). Въ кн. Паралипоменъ упоминаєтся и о другихъ пророкахъ, описывавшихъ исторію правленія царей (2 Пар. 20, 34, 33, 19. 29 и друг.). Можно полагать, что изъ этихъ отдёльныхъ пророческивъ инсаній были составлены историческія книги Царствъ и Паралиноменонъ и такъ называемыя «ежедневныя записи» или лѣтониси царей іудейскихъ (3 Цар. 14, 29, 15, 7. 23. 22, 46 и др.). и израильскихъ (3 Цар. 14, 19. 15, 31 и друг.). и тѣхъ и другихъ виѣстѣ (2 Пар. 16, 11. 20, 34. 25, 26 и друг.

<sup>1)</sup> Преданіс іудейской церкви относить кь этому времени учрежденіе верховнаго совіта или Сипедріона и великой Синагоги. Первому оно усволеть заботу о политическомъ и гражданскомъ устройстві народа; второй—о нравственномъ и религіозномъ благоустройстві народа. Предавіе объ основаніи Синедріона имість нікоторое основаніе въ кн. Ездри и Несмій. Въ спискахъ предковъ изранльтянь, вощедшихъ въ Герусалимъ, во главі стоять имена 12-ти мужей (ср. Ездр. 2, 2 съ Несм. 7, 7. Кадр. 6, 17; 8, 16).

старались возбудить въ народе ревность и усердіе, уверить въ непреложности исполнения божественныхъ обътований, данныхъ предвамъ, въ скоромъ пришестви Мессіи въ этотъ новосовданный храмъ. Во время возрожденной и возсозданной тавимъ образомъ, жизни главные виды священной письменности опять нашли своихъ двятелей. Была продолжена и восполнена нсторія богоправленія народомъ і), явились пророческія писанія 2), и даже были возобновлены и вновь составлены священныя поэтическія пісни з). Но воскресшая и возбужденная живнь не долго продолжалась; съ пророкомъ Малахіею угасъ пророческій духъ въ богоизбранномъ народі (1 Мак. 4, 46. 9, 27. 14, 41), а вийстй ст немъ закончилась кононическая богодухновенная письменность (около 400 г. до Р. Хр.). Явившіяся послё него писанія, писанныя даже на еврейскомъ языкі (какъ Премудрость Інсуса сына Сирахова и исторія Маккавеевъ-1 ки. Макк.) уже не были приняты въ число священных каноническихъ книгъ.

§ 11. Языкъ, на которомъ были писаны каноническія кинги Ветхаго Завѣта.

Всё каноническія книги Ветхаго Завёта за исключеніемъ нёкоторыхъ отрывковъ книги пророка Даніила и книги Ездры писаны на *есрейском* явыкъ <sup>4</sup>). Языкъ этотъ безспорно есть тотъ самый языкъ, которымъ говорилъ и писалъ въ глубокой древности богоизбранной народъ <sup>5</sup>). Названіе свое какъ языкъ

<sup>1)</sup> Въ вн. Парадипоменонъ, Ездры, Несмін.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аггея, Захарін и Малахін.

в) Безсперно, что многіе изъ псалмовъ, помѣщенных въ концѣ Псалтари, принадлежать послѣплѣнной эпохѣ. Языкъ и содержаніе ясно указывають на это время.

<sup>4)</sup> Дан. 2, 4—7 гл. Ездр. 4, 8—6, 18. 7, 12—26, и еще Іер. 10, 11, писани на халдейскомъ языкъ.

в). Въ вингахъ Ветхаго Завъта еврейскій языкъ навивается языкомъ Жанаана (Исаін 19, 18) или будейокимъ (4 Цар. 18, 26; Исаін 86, 11. 18; Неви. 13-

такъ и самый народъ получиль по всей въроятности отъ одного древняго родоначальника Евера, (¬¬¬¬) именемъ котораго по сказанію Бябліи, называлась извъстная часть потомковъ Сима (Быт. 10, 21. 25). Еверъ жиль въ то врема, когда последовало разсёдніе народовъ (Быт. 10, 25. 11, 1 в. дал.); онъ быль последнимъ патріархомъ изъ дома Ноева, объединавшимъ въ своемъ лицё различныя племена, происходившія отъ одного изъ сыновей этого патріарха. После разсёднія народовъ изъ потомковъ Евера одинъ Авраамъ удержаль названіе—еврей (Быт. 14, 13 ¬¬¬¬¬); другіе потомки получаля другія названія. Нужно полагать, что это названіе было усвоено одному Аврааму потому, что онъ одинъ удержаль тотъ языкъ, которымъ говориль его предовъ, и онъ одинъ храниль познаніе истиннаго Бога и тъ обътованія, которыя были давы Симу, отду всёхъ сыновъ Еверовыхъ 1).

<sup>24).</sup> Названіе верейски языка впервые встричается ва предисловін на кн. Інсуса сына Спрахова; и затіма ва внигаха Новаго Завата Іоан. 5, 2. 15, 18. Дідн. 21, 40 и др. Такая особенность объясняется тіма, что ва кн. Встхаго Завата рідко говорятся о языка нарамилляна, ва приведенныха же містаха овъ называется несобственныма именема.

Такое производство названія еврейскаго языка отчасти указываеть уже на его происхождение и на наръчия ему сродныя. Бытописатель, излагая первоначальную исторію рода человъческаго, всель людей послепотопнаго міра производить отъ трекъ епиовей Ноя: Сима, Хама и Іафета (Быт. 10, 1). Исчесмя затыть потомковъ Іафета, онъ дъжеть такое замівчаніе: эоть сихь населились острова народовь въ земляхъ нкъ, по различно языка ихъ по племенамъ ихъ въ народъ ихъ (Выт. 10, 5). Такое же замъчание онъ дълаетъ послъ исчисленія потомновь слёдующихь двухь сыновей Ноя (Быт. 10, 20. 31.) Видимое дело, что при этомъ исчислении бытописатель вывла въ виду тв особенныя свойства, которыя составнами общую принадлежность племень и народовъ, проявшедшихъ отъ этихъ родоначальниковъ, — языкъ, известныя религіозныя вірованія в племенныя отлачія 1). Дівтей Евера онъ ставить въ числе потомковъ, произшедшихъ отъ Сима (Быт. 10, 21); следовательно и языкъ ихъ причисляеть къ семейству народовъ, произшедшихъ отъ Сима (10, 31). Но до разсвянія народовъ еврейскій явыкь не выдвлялся изъ одного общаго языка, которымъ до этого времени говорили всв люди (Быт. 11, 1). Выделение и различие его и особая формація, соотвётствующая особому строю жизни семитических народовъ, могла последовать уже после разселнія народовъ. Но въ чемъ состояло это выдвленіе и различіе, въ чемъ высказывалась его особенность, -- въ томъ ли что языкъ извъстный въ настоящее время подъ именемъ еврейскаго, быль первоначальвымъ явикомъ рода человъческого и сохранялся неизмъннымъ

менные народы Быт. 89, 14. 44, 12; Исх. 1, 16 п др., или же сами наравлытаце для отличія себя ота другихъ (Быт. 40, 18).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сямо собою разумъется, что бытописатель, различая народы по писменамъ и языкамъ, уже пиълъ въ виду раздъленіе, описанное въ 11 гл.

въ потомстве Евера, все же остальные языки отъ него получили свое обравованіе, или же онъ самъ образовался въ видъ діалекта нав этого общаго явыка, -- объ этомъ битописатель умалчиваеть. Следуя его свазанію, можно только сказать, что языкъ еврейскій, если не быль первоначальнымъ языкомъ рода человического, то во всякомъ случай быль къ кему весьма блевовъ. До временъ Евера быль одинь общій явинь у всткъ людей (Быт. 10, 25 ср. 11, 1); со временъ же Евера, именемъ котораго стали навываться его потомки, говорившіе его явыкомъ и раздёлявшіе его религіозныя вёрованія, этоть языкъ не могъ уже подвергнуться значительнымъ видомамвненіамъ. Сивдовательно языкъ Евера, если не быль первоначальнымъ явыкомъ рода человъческаго, то и не очень отъ него удалился. Древность и первоначальность этого языка доказывается простотою и безъискуственностію его формаціи, названіями, заимствованными большею частію изъ самой природы вещей 1).

§ 12. Отношение еврейского языка къ другниъ восточнымъ наръчимъ.

По происхожденію своему еврейскій языкь находился въ нёкоторомъ сродствів со всівмя такъ называемыми восточными языками 2); но въ самомъ близкомъ отношенія онъ быль къ языкамъ народовъ, происшедшихъ отъ потомковъ Сима, или къ такъ называемымъ семитическими нарічіямъ 3). Симъ имівль пять сы-

<sup>&#</sup>x27;) Вольшенство современных западных ученых считаеть оврейскій языкь одник нев діалектовъ, выродившихся въ глубокой древности изъ одного общаго всёмь потомкамъ Сима языка (См. Geschichte d. biblisch. Literat. Dr. Furst ст. 324—84).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ называли ихъ Оригенъ и Іеронимъ и вообще древніе отци и учители церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Названіе вто вошло въ употребленіе со времень *Ейжгорна* (Allg. Biblioth. VI, 772 в дал.); имъ собственно хотыли обозначить языки, которыми говорили народы, происшедшіе отъ Сима; но по бливкому сродству въ пемь причислили языкъ финциянъ и ханавеевъ, которые, по сказанію бытописателя, не были потомками Сима и Хама (Быт. 10, 6. 15), но употребляли языкъ семити. ческихъ народовъ.

новей: Елама, Ассура, Арфаксада, Луда, Арама (Быт. 10, 22) 1); въ народамъ, происшедшимъ отъ этихъ родоначальниковъ, еврейскій языкъ долженъ быть въ самомъ близкомъ отношеніи. Еламъ, Ассуръ и Арфаксадъ были родоначальниками племенъ и народовъ, жившихъ въ восточныхъ странахъ областей, населенныхъ семитическими народами. Отъ нихъ прсивошли Еламиты 2), Ассирілие 3) и жители Аррапахитиды или съверной части Ассиріи 4). Въ этихъ народахъ многіе видятъ первыхъ представителей семитической цивилизаціи; имъ приписываютъ изобрътеніе письма и начало семитической письменности; отъ нихъ ведутъ начало и распространеніе письменности не только между семитическими народами, но даже пле-

<sup>1)</sup> Не прическиемъ сида Каннана (по тексту LXX толковниковъ) потому что онъ считается сипомъ Арфаксада (Бит. 10, 22, 21).

<sup>3)</sup> Вламиты жили въ Едимандъ, лежавшей между Сусіаною и южною Мидіею. Въ Библіи они упоминаются вивстъ съ Мидинами, Вавилонянами и Сусіанами (Быт. 14, 1; Исаін 21, 2; 22, 6; Ездр. 4, 9).

<sup>3).</sup> Ассирілиє первоначально жили на восточной стороні Тигра, а въ послідствів времени разселились въ Каппадокін, Сирін, Вавилоніи и вообще на западі и сіверо-западі семитической земли.

<sup>4)</sup> Въ Библіи ни одинъ народъ, ни одна страна, не навываются племенемъ Арфаксада; въ слёдствіе этого въ Аррападуїтіс, странъ лежащей въ Ассирін и упоминаемой Птоломеемъ (Geogr. 6, 1. 2), видять указаніе на это названіс. Нѣкоторые въ названіи Арфаксадъ видять указаніе на землю, занимаємую древним калдсями, которые первоначально жили въ Аррапалитидъ или сѣверной Ассирін, в отсюда разселянсь по всей Малой Азів (Беальдъ, Клобель и Фюрсть). Первая часть этого слова аг или агр, по ихъ объясненію, на арабскойъ, еврейскомъ и древнемъ семинческомъ языкъ означаетъ область, участовъ земли; тър или тър сзначаетъ Касдея или Халдся;—ср. Бит. 11, 28 ст., гдѣ Уръ саловейскоми навывается тър тъм Греческое 'Аррападуїтіс есть историческое названіе той же самой земли халдейской см. Geschichte bibl. Liter. гол Furst. стр, 11 erst. Вапо. Объясненіе это не встръчаетъ опроверженія въ свазаніяхъ Библім. Халдся точно представляется страною извъстною уже при живни Авраама (Бит. 11, 28). Казайт корнемъ свопиъ можетъ имѣть търъ.

менами, произшедшими отъ Хама и Іафета <sup>1</sup>). Въ непосредственную зависимость отъ нихъ ставять и еврейскій народъ какъ по явыку, такъ и по введенію и употребленію письма <sup>2</sup>). Четвертый сынъ Сима Лудъ и второй сынъ Евера Іоктань были родоначальниками племенъ, поселившихся на югѣ семетическихъ областей, въ Аравіи и мѣстностяхъ ее окружающихъ (Быт. 10, 22. 26—30). Арабскій явыкъ съ своими діалектами, комсно-арабскимь, или зиміаритическимь <sup>3</sup>), и спъверно-арабскимь, или западно-набатейскимь, быль однимъ изъ самыхъ бливкихъ къ еврейскому языку <sup>4</sup>); но онъ не могъ имѣть зна-

<sup>&#</sup>x27;) Такую роль главнымъ образомъ усвояють древнимъ халдеямъ часть которыхъ по сказаніямъ греческимъ (Steph. Byz. s. v. Χαλδαίοι; Dica dor. 1, 28. 2,29) въ доисторическое время поселилась въ Вавилонъ, имъла тамъ ученую касту жрецовъ, и по словамъ Бероза задолго до ассирійскаго господства основала царство (Buseb. Chron. 1, 40 и дал.).

<sup>») «</sup>Еврейскій языкъ, говорить Фюрств, есть дочь восточно-семитическаго діалекта» (Geschichte der bibl. Liter. стр. 36 ers. В.). Письмо было заимствовано ими отъ Финикіянъ, потомковъ Хама, но Финикіяне сами позаимствовали его отъпотомковъ Арфаксада или древнихъ халдеевъ. Греческіе и персидскіе писатели говорять, что Финикіяне первоначально жили на съверной сторонъ персидскаго залива, тамъ, гдъ первоначально жили потомки Арфаксада, или древню халден, и изкоторыя арабскія племена. Отсюда они и вынесли свою первоначальную культуру (Geschicht. d. bibl. Lit. стр. 42—57).—Такое цивилизующее вліяніе принисывають древнимъ семитическимъ народамъ на основании отрывочныхъ сказания Библия, свидътельствъ древнихъ языческихъ писателей и филологическихъ изследованій. Письменныя же памятники оть этихь народовь из нашь не дошли. Одив клинообразныя налимси, открываемыя на развалинахъ Ниневін, Персеподиса я др. древнихъ мъстностей могуть служить подтвержденіемъ научныхъ дознаній (Layard. Niniveh Deutsch. v. Meisener стр. 275 и дал. Vaux Niniveh u. Persepolis, ubers. v. Zenker стр. 319).

<sup>3)</sup> Древній есіопскій языкъ быль отраслію гиміаретическаго діалекта; онъ сохранялся у есіоплянъ до XIII въка; съ XIII въка быль замёненъ амъгарскимъ. На немъ сохранился переводъ Библін и церковныя книги.

<sup>4)</sup> Іоктанъ сынъ Евера и Изманлъ сынъ Авраама были родоначальнижами арабскихъ племенъ.

чительнаго вліднія на его развитіе, потому что письменность на немъ явилась уже въ то время, когда остановилось самостоательное развитие еврейскаго языка 1). Въ иномъ отношении въ языку еврейскому находится языкъ потомковъ пятаго сына Симова Арама. Народы, произшедшіе отъ этого последняго сына Симова, занимали первоначально съверо восточныя страны семитических областей, Сирію, Месопотамію, Келесирію и Вавилонію; съ теченіемъ времени они разселились почти во всёхъ семитическихъ областяхъ и даже въ нъвоторыхъ земляхъ народовъ, произшедшихъ отъ Іафета. Язывъ арамейскихъ народовъ, смъщиваясь съ древними семитическими наръчіями, въ тоже время видонзмёняль ихъ строй. Образовавшіяся вновь нарвчія: вавилонское, тогда невполнів впрочемъ справедливо называемое жалдейскимъ 2), сирское 3), самарянское 4), новосирское 5), играли важную роль не только въ судьбѣ вообще семитических в нарічій, но даже еврейскаго. На вавилонскомъ наръчів писаны нъвоторые отдълы вниги пророва Данівла и Ездры 6); арамейское наръчіе вліяло на видоизміненіе древней формы еврейскаго письма 7); оно же вифств съ другими семитическими наръчіями служило основою для обравованія новаю еврейскаго языка послъ Рождества Христова в). На выше-

<sup>&#</sup>x27;) Процвътаніе арабской лятературы началось собственно съ VII въка, со временъ Магомета и изданія его Корана.

<sup>2)</sup> Этотъ діалектъ главнымъ образомъ былъ распространенъ въ Вавилонін; но во время халдео-вавилонскаго господства получилъ преобладаніе и въ другихъ семитическихъ областяхъ.

в) На этомъ наръчін писали въ Сирін и Месопотамін.

<sup>4)</sup> Это наръчіе употреблялось въ Самарін и средней Палестинъ.

<sup>5)</sup> Это наръчіе сирскихъ христіанъ, жившихъ въ Месопотамів и Курдистанъ.

<sup>6)</sup> См. выше примѣч.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Древная финикійская форма еврейскаго письма была измінена на арамейскую въ посліннія столітія предъ Рождествомъ Христовымъ.

<sup>\*)</sup> Такъ называется и которыми еврейское нарвчіе, образовавшееся

упомянутыхъ вновь образовавшихся нарачіяхъ дошли въ намъ поздивищіе письменные памятники семитическихъ народовъ 1); накоторыя изъ этихъ нарачій и досела употребляются между жителями Востова 2).

§ 13. Исторія еврейскаго языка.

Еврейскій языкъ въ своемъ историческомъ развитіи рѣзко отличается отъ историческаго развитія индо европейскихъ нарѣчій. Въ немъ нельзя указать такихъ рѣзко разграниченныхъ періодовъ, какіе замѣчаются въ исторіи развитія языка индоевропейскихъ народовъ. Не смотря на то, что цѣлыя сотни лѣтъ отдѣляютъ составленіе одной книги отъ другой, не смотря на различіе авторовъ, писавшихъ въ разныхъ мѣстахъ и по различнымъ обстоятельствамъ, языкъ во всѣхъ книгахъ почти одинъ и тотъ же. Это однообразіе языка часто служитъ основаніемъ для предзанятыхъ изслѣдователей текста священныхъ книгъ къ ложнымъ выводамъ на счетъ времени ихъ написанія 1).

во второмъ и третьемъ стольтіяхъ посль Рождества Христова. (См. Geschichte d. bibl. Lit. v. Furst B. l. стр. 39).

<sup>&#</sup>x27;) Таково самарянское Пятокнижіе, вся христіанская сирская литература, переводъ книгь св. Писанія, писанія церковныя и отеческія, и затъмъ писанія древнихъ іудейскихъ таргумистовъ.

<sup>3)</sup> Таковы нарвчія самарянское, ново-сирское; посліднее доселів служить церковнымь нарвчіємь у маронитовь, несторіань, якобитовь и халдейскихь христіань.—Главное огличіє какь втихь, тавь и древнихь сомитическихь нарвчій оть индо-европейскихь соотоить вь слідующемь: а) въ семитическихь нарвчіяхь встрічается много гортанныхь звуковь, которыхь нашь органь не можеть передавать, не смотря на то, что особенное произношеніе ихь сохранилось и до настоящато времени; б) корень большей части словь состоить изъ трехъ согласныхь и заключается въ глаголь; в) глаголь имбеть только дві формы времени; г) личное містоимівніе, когда ставится въ косвенныхь падежахь, или когда служить містоимівніемь притяжательнымь, обращается въ суффиксь, сприсоединяемый къ глаголу имени и къ частицамь.

<sup>3)</sup> Cz. Lehrbuch von de-Wette sechste Ausgab. \$ 188-200.

Но такая особенность еврейскаго языка объясияется общинь характеромъ семитических нарычій, которыя по недвижимости. жизни восточныхъ народовъ не допусваютъ такого быстраго видонзміненія въ строй языка, какое свойственно индо-европейскимъ наръчіямъ. Еврейскій же народъ въ этомъ отношенін находился еще въ особенных условіяхъ. По даннымъ ему учрежденіямъ и постановленіямъ онъ быль уединень отъ живаго общенія съ сосёдними явыческими народами; явыкъ его получаль свою санкцію въ устахь священныхь писателей. Первый же священный писатель представиль въ своихъ писаніяхъ образны языка исторического, законодательного, ораторского и даже поэтическаго; языкъ-то его писаній и служиль прототиповъ для дальней паго развитія священной письменности. Впрочемъ, не смотря на все это, и въ свящевной письменности можно найдти слёды нёкоторыхъ видонамёненій, отличающихъ явыкъ древнихъ книгъ отъ повдеййшихъ.

Еще въ періодъ патріархальный богоизбранный народъ, путешествуя по Месопотаміи и землё хананеевъ, входиль въ тёсное общеніе съ окружающими сосёдними народами, заключаль съ ними договоры (Быт. 21, 22—34. 23 гл. 24, 10—22. 26, 28—35. 27, 43), велъ торговлю (23, 15. 16. 37, 27. 28. 42, 2. 3. 43, 11. 12). Еще въ это время въ живомъ обращеніи съ сосёдними народами языкъ его получиль тотъ грамматическій строй, въ которомъ онъ извёстенъ намъ въ настоящее время по книгамъ св. Писанія. Финивіяне, по происхожденію потомки Хама, но по мёсту первоначальнаго жительства и по языку близкіе къ семитическимъ народамъ и въ евреямъ, еще гораздо прежде евреевъ переселились въ Палестину и въ періодъ патріархальный имёли свое письмо, свою религіозпую литературу 1). Авраамъ и его потомство послё своего пересе-

<sup>&#</sup>x27;) Cm. Geschicht. d. bibl. Literat. von Fürst. erst. Band. crp. 42-57.

менія въ землю Ханаанскую нашли въ ней слёдовательно жителей уже сродных себё по языку. Пронзшедшіе отъ Авраама и его сына Изманла арабскія племена (Быт. 25, 1—4. 13—18), отъ племянням Авраамова Лота—Моавитяне и Аммонитане (Быт. 19, 36. 37), отъ Исава, сына Исаака, —Идумен (Быт. 36, 9 и дал.) говорили конечно поеврейски; такимъ образомъ въ періодъ патріархальный во всей Палестине и сопредёльныхъ областяхъ былъ распространенъ еврейско-финкійскій языкъ; этотъ же языкъ въ это время быль и литературнымъ языкомъ 1). Поэтому-то въ книге Бытія встречаются некоторыя устаревшія слова и выраженія, значеніе которыхъ бытописатель считаль нужнымъ объяснять для своихъ современниковъ 2). Поэтому-то далее языкъ самаго Пятокникія отличается такими грамматическими особенностями, какихъ не встрёчается въ книгахъ повднейшихъ 3); въ немъ встрёчаются такіе

<sup>&#</sup>x27;) См. Geschicht. d. Volk. Isr. von H. Evald. I стр. 63 н дал.

<sup>&</sup>quot;) Такъ Быт. 15, 2 тамъ же выраженіе: בְּלְ כֵּיִמֶּי בְּיֹתִי נוֹרְט אָתִי בִּיתִי נוֹרְט אָתִי בּיתִי מסטקא אַבּיתְי (возвеличенный отецъ) перемѣняется на בַּרְבָּים Слово בְּיִם לּסטקא לסטקא מסטקא ווער ביתוו ביתוו ביתוו מסטקא מסטקא וווער ביתוו מסטקא מסטקא וווער ביתוו מסטקא מסט

³) Мѣстоименіе 3-го лица እንግ, которое въ поздавишихъ книгахъ означаеть омя, въ Пятикнижіи употребляется вмѣсто омя и ома,—слово общаго рода. Мазореты для различія родовъ втого слова поставили противъ него Кери እንግ. Слово ጉርኃ употребляется безразлично въ вначеніи молодой человѣкъ и молодая дочь; между тѣмъ какъ поэже для женскаго рода оно првивло особую форму ጉርኃ и ми. др. см. Lehrbuch d. histor. krit-Einleit. in d. kanon. u. apokryph. Schrift. d. a. Testament. von K. F. Keil § 15. 1859 г.

обороты и выраженія, которыхт или вовсе нёть въ позднёйшихъ книгахъ 1), или, если употребляются, то въ видонзм'вненномъ видё 2). Все это говорить о глубокой древности языка Пятокникія 2). Такими же арханзмами еще отличается и языкъ книги Інсуса Навина 4).

Въ періодъ парей, періодъ полнаго политеческаго устройства народа изранльскаго, еврейскій языкъ достигъ высшаго своего развитія. Новое устройство, новыя общественных связи и отношенія, сами собою обогатили еврейскій языкъ новыми формами и оборотами річи, новыми выраженіями. Поэтическія же произведенія Давида и Соломона способствовали искусственной обработкі еврейскаго языка, его поэтическому строю. Прославляя въ пізсняхъ Ісгову, Бога Израилева, величая Его чудныя діза въ священныхъ гимнахъ, излагая урови богопросвіщенной мудрости въ приточныхъ выраженіяхъ, Давидъ и Соломонъ создали священную еврейскую поезію и языкъ еврейскій сдізали способнымъ для выраженія самыхъ возвышенныхъ чувствъ. Языкъ въ ихъ писаніяхъ получилъ эластичность ѝ нізаность. Служеніе пророковъ, получившее особенную силу и

<sup>1)</sup> Такъ אַבּרב головки, колосья Исх. 9, 31. Лев. 2, 14 въ позднъвшихъ книгахъ не встръчается; אַבּרב, вредъ, убытокъ встръчается только въ Пятокнижін Быт. 42, 4. 38 Исх. 21, 22. 23; אַבּרב у мужеск. полъ, мужъ встъчается толко въ Пятокнижін Исх. 23, 17. 34, 23. Втор. 16, 16 и мн. др. см. Lehrb. von Keil § 15.

э) Такъ 內元之 Лев. 2, 14. 16, въ поздивникъ книгахъ つ Д Плач. 1ер. 3, 16; 元章 надвяться на земную помощь, въ поздивникъ книгахъ чаще употребляется въ смыслв надежды на Бога. 元之之 открывать Числ. 24, 21. 16; Лев. 18, 6 въ поздивникъ книгахъ—переселяться, отводить въ плънъ 2 Цар. XV, 19 и ми. др. см. Lehrb. von Keil § 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Только что организовавшійся и образовавшійся языкъ не могъ иміть арханимовь и такихь особенностей въ грамматическомъ построеніи.

<sup>&#</sup>x27;) Cm. Allg. Einl. in d. alt. Test. von dr. Haevernik umgearb. von Keil 1854. § 32.

вначеніе со времени раздёленія народа изравльскаго на два парства, имёло вліяніе на развитіе въ еврейскомъ языкѣ ораторской дявція. Въ вдохновенныхъ рѣчахъ пророковъ, обращенныхъ къ правителямъ в народу, изображающихъ нороки всёхъ сословій и призывающихъ всёхъ ко спасенію и къ вѣрѣ въ имѣющаго придти Мессію, еврейскій языкъ достигъ истиннаго ораторскаго искусства, часто приближающаго его къ языку священныхъ поэтическихъ гимеовъ 1). Такимъ образомъ языкъ инигъ, писанныхъ въ періодъ царей, иѣскодько разнится отъ языка книгъ предшествующей эпохи. Онъ сталъ богаче прежняго языка новыми оборотами и выраженіями, частію заимствованными изъ сродныхъ діалектовъ арамейскаго и арабскаго, частію составленными чревъ новое сочетаніе корней и словъ 2).

Эпоха халдео-вавилонскаго владычества произвела значительную перемёну въ быту іудейскаго народа, большая часть котораго была отведена въ чужеземный Вавилонъ. Она измёнила не только политическій, общественный строй его жизни, но и самый умственный и нравственный образъ жизни. Вліяніе ея также не могло не отразиться замётнымъ образомъ и на самомъ языкѐ евреевъ, какъ письменномъ, литературномъ, такъ и народномъ. Упадокъ литературнаго языка высказался прежде всего въ томъ, что тё писатели этого времени, которые старались удерждать первоначальный языкъ, въ своихъ писаніяхъ для выраженія мыслей заимствовали слова изъ книгъ предшествующей эпохи з); у другихъ писателей этой эпохи языкъ

<sup>1)</sup> Таковъ въ особенпости языкъ кн. пр. Исаін.

<sup>• 3,</sup> Образцы такого образованія словъ представлены въ введенія въ ветхоз. книги *Геверника*, изданномъ Кейлемъ 1854 § 32. 33, и въ Введенів въ ветхоз. книги *Кейля* 1859 § 16.

<sup>3)</sup> Это составители псалмовъ, писанныхъ во время плъща и послъ него.

смёшанъ съ арамейскими нарёчіемъ 1). Пророки, жившіе послё плёна, заботясь о возстановленія древней святыни и древняго обрава жизни, старались также возстановить прежній священный азыкъ 2); но этотъ языкъ былъ заимствованъ ими не изъустъ народа, а изъ древнихъ священныхъ книгъ; они знакомились съ нимъ и изучали его по этимъ книгамъ 3).

Живымъ же народнымъ языкомъ еврейскій языкъ пересталъ быть со времени вавилонскаго плёна. Уже въ книге пророка Іеремін замётны слёды арамейскаго наречія; въ книге пророка Іевекіндя вліяніе его становится еще замётне 4). Нужно полагать что съ занятіемъ Палестины ассіріянами арамейскій діаменть сталь проникать въ среду іудейскаго народа. Народъ постепенно привыкаль въ нему, пока наконець во время господства халдеевъ окончательно не усвоиль 5). Съ усвоеніемъ арамейскаго наречія не только прекратилось дальнейшее правильное развитіе еврейскаго языка, но въ скоромъ времени почувствовалась нужда и потребность въ изъясненіи его. Священники и левиты, читавшіе законъ Божій для народа при Неемів,

<sup>1)</sup> Въ кн. Парадипоменонъ, Ездры, Неемін и Есенри.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ ихъ писаніяхъ языкъ чистый и правильный.

з) Это видно изъ того, что въ ихъ писаніяхъ встрівчаются такіе обороты и выраженія, которыя находятся въ кн. Монсея, но которыя въ періодъ царей вышли изъ употребленія.

<sup>4)</sup> Cm. Lehrb. von Keil. § 17 примъч. 1. 1859 г.

<sup>5)</sup> Древніе еврейскіе грамматики Kimchi, Rphodacus и, Elias Levita різшительно утверждади, что поколівніе выросшее и воспитавшееся въ пліту разучилось говорить поеврейски и усвоило языкъ арамейскій (см. Buxtorf Dissertat. philol. theolog. стр. 158). Ніжоторые же изъ новійшихъ изслітдователей, какъ Gesenius и de-Wette, полагають, что и посліт вавилонскаго пліта древній еврейскій языкъ еще долгое время (можеть быть до самыхъ Маккавеевъ) оставался живымъ народнымъ языкомъ вмітсті съ арамейскимъ діалектомъ. Но основанія, представляемыя ями въ пользу этого положенія, не вмітють особой силы. Свидітельство ки. Нееміи 8, 8 (ср. съ

объясняли и старались сдёлать понятнымъ читаемое 1). Древній еврейскій языкъ постепенно ділался принадлежностію школы н людей ученихъ 2). Господство персидское, смёнившее халдейское, а вслёдъ за нимъ греческое, внутреннія раздоры и несогласія, нарушавшія единство народа и сольйствовавшія развитію партій и секть, довершали виноизм'вненіе древняго еврейскаго нарвчія. Въ составъ его входили персидскія и греческія слова, смёшиваясь съ употреблявшимся арамейскимъ нарёчіемъ 3). Во второмъ столетін предъ Рождествомъ Христовымъ (после Маввавеевъ, последнихъ представителей іудейской національности) іуден не нивли одного общаго господствующаго наръчія. Одни писали на арамейскомъ наръчія, опрашенномъ колоритомъ еврейскимъ 4), другіе на греческомъ 5), третьи на смътенномъ наръчін, произшедшемъ изъ арамейскаго и вульгарнаго еврейскаго. Это смешенное наречие было собственно народнымъ наречіемъ въ первомъ веке по Рождестве Хри-

Ездр. 4 18) ясно говорить о томъ, что этотъ языкъ пересталь быть живымъ народнымъ языкомъ (см. Allg. Einleit. *Haevernick* 1. § 35).

<sup>1)</sup> Объ этомъ говорится въ ки. Неемін 8, 8. Различно переводять этотъ стихъ. Въ переводё М. Гуляева этотъ стихъ такъ читается: «Книгу закона Божія читали раздёльно и понятно, и всть понимали читаемое». Мысль такого перевода понятна; по нему все дёло состояло въ ясномъ и раздёльномъ чтеніи. Съ инымъ нёсколько оттёнкомъ эта мысль передается въ нашемъ славянскомъ текстъ. Изъ него можно видёть, что священники и левиты изъяснями читаемый текстъ закона такъ, что чтеніе его было понятно народу. Въ немъ прямо сказано: и разумпьша людіе чтеніе. Контекстъ и еврейское слово шрара здёсь употребленное, говорять въ пользу того, что читаемый текстъ быль перелагаемъ на удобопонятное для народа наръчіе (см. Allg. Einleit. von Haevernick. ausg. von Keil 1. § 35.

<sup>2)</sup> Въ школахъ, основанныхъ послъ вавилонскаго плвиа, во вновь занятой землъ, занимались объяснениемъ закона.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. объясеніе персидскихъ словъ, встрічающихся въ Ветх. Завіті въ Іаһгь. Ewald. V. 151 и дал.

<sup>4)</sup> Какъ самаряне и таргумисты.

<sup>5)</sup> Какъ Іосноъ Флавій и Филонъ.

стовомъ; составъ такъ называемаго единскаго нарвчія, на которомъ писаны книги Новаго Завъта, можеть быть выяснень только изъ этого сметеннаго наречія. Впрочемъ въ противодъйствіе этемъ чуждымъ языкамъ лучіними представителями іудейской націи вырабатывалось научнымъ путемъ новое нарвчіе, болье подходящее въ древнему еврейскому. Это такъ навываемый ново-еврейскій явыкь 1). Начала его находять въ неванонических инигахъ Ветхаго Завъта з); онъ обяванъ своихъ происхожденіемъ изученію древидго еврейскаго языка и и оставшемуся въ народъ вульгарному еврейскому наръчію; въ составъ его вошли оба эти нарвзія и слова и выраженія арамейскія, составленныя по образцу еврейских в 3). На новоеврейскомъ явикъ были писани Мишна, Галаха (Halacha), Агада (Agada) и другія повдивищія іудейскія книги. Древній же еврейскій явикь и священний тексть, на немъ писаний, были передаваемы учеными іудеями изъ рода въ родъ съ самою сврупулезною точностію, довол'в христіанская церковь-не првняла ихъ подъ свое повровительство 4).

§ 14. Характеристическія особенности книгь Ветхаго Завіла; няв богодужновенность.

Книги Ветхаго Завъта, составляющія священный кодексъ, не суть книги, представляющія собраніе обывновенныхъ національныхъ писаній іудейскаго народа. Изъ цитатъ, приводимыхъ въ нихъ видно, что у іудеевъ много было въ обращеніи

<sup>1)</sup> Geschichte d. biblisch. Literat. von Dr. Fürst erst. Band. crp. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ книгахъ Тавита, Юдиеь, Премудрости Іисуса сына Сирахова и первой книгъ Маккавейской. Другіе слъды новоеврейскаго наръчія находять даже въ каноническихъ книгахъ, писанныхъ въ поздиъйшее время (см. Fürst Geschicht. d. bibl. Lit. 1. стр. 39. 1867 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fürst Gesch. d. bibl. Lit. 1. 39 crp. 1867 r.

<sup>4)</sup> Въ истор. сохр. св. текста будетъ изложена дальнъйшая судьба еврейскаго письма.

книгъ, писанныхъ даже богопросвъщенными мужами, и однакожъ не всё онё вошли въ составъ священныхъ княгъ 1). Нельзя также считать ихъ собраніемъ книгъ классическихъ, образцовыхъ какъ по своему содержанію такь и по языку; многія изъ нихь не емёють этихь качествь, и однавожь вошле въ составъ Священных внигь 3). Исключение взъ числа внегъ священныхъ нъкоторихъ книгъ, писаннихъ даже пророжами 3), предпочтение шмъ другихъ, ясно указывають на то, что ветховавётныя книги составляють собраніе писаній особаго рода. И лействительно ветховавътныя вниги по своему содержанію суть вниги особаго рода. Въ отношения въ роду человъческому онъ представляютъ исторію отпровенія Вожія среди міра и людей; въ отношеніи въ Изранию исторію откровенія Божія среди его, исторію избранія его, управленія имъ, наставленія его и руководства. Словомъ, въ целомъ объеме своемъ оне представляють исторію домостроительства спасенія рода человіческаго. Отвровеніе Бога вообще въ міръ, отпровеніе Его среди народа избраннаго, есторія богоправленія этимъ народомъ (осопратін), исторія наставленія и руководства его на пути ко спасенію, указаніе самаго этого пути, составляють существенную принадлежность внигь Ветхаго Завъта. Тъ вниги, которыя не виражали такой идеи откровенія, не были включаемы въ составъ СВЯЩенных внигъ, такъ какъ онв не соответствовали тому великому назначенію, къ которому предопредёлялись народъ наранлыскій и откровеніе, ему даннов. Но само собою разу-

<sup>1)</sup> См. Числ. 21, 14. Hab. 10, 13. 2 Цар. 1, 18. 1 Пар. 23, 29. 2 Пар. 9, 29. 12, 15. 20, 34. 33, 19. 1 Цар. 11, 41. 14, 29. 15, 7. 23. 15, 31. 16, 5. 2 Цар. 1, 18. 10, 34. 22, 22. 2 Пар. 16, 11. 20, 34. 25, 36 и др.

<sup>3)</sup> Такъ кн. пр. Іеремін, Іезекінля, Паралипоменъ, Ездры, Неемін не могутъ быть названы классическими по языку; въ кн. Русь описывается исторія одного частнаго лица; 12 книгъ пророческихъ разсматриваемыя съ литературной точки зрънія не представляють ничего особеннаго.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. вышеприведен. цитаты.

мвется, что вниги, имвющія предметомъ такое откровеніе Бога человът и народу избранному, могли быть писаны только людьми богоодаренными и богопросвещенными. Для того чтобы войдти въ человъческое сознаніе, стать началомъ жизии, откровеніе необходимо должно было явиться вт форм'я челов'яческаго сознанія и живаго челов'яческаго слова. Иначе оно не было бы доступно поняманію человъка. Но для воспринятія откровеннаго ученія и передачи его въ живомъ человъческомъ словъ нуженъ быль особый духовный умъ, способный это сдёлать. Душевень человькь не пріемлеть яже Духа Божія; юродство бо ему есть, и не можеть разумъти, зане духовиъ востязуется. Духовный же востязуеть вся. (1 Кор. 2, 14. 15). Следовательно богодухновенность писателей есть уже необходимое условіе отвровенія. Безъ нея отвровеніе не могло бы авиться въ надлежащей форм'в и надлежащемъ видв. Поэтому писатели священныхъ книгъ вссыма часто говорять о себъ, какъ о людяхъ, находившихся подъ особеннымъ воздъйствіемъ Божівив. Такъ Монсей, описывая свое призваніе, говорить, что онъ получиль повеление отъ Бога такого рода: и нынь иди, и азь отвързу уста твоя, и устрою тебъ еже имаши глаголати (Иск. 4, 12); такъ точно говорить о себ'в Геремія: я простре Господь руку свою ко миљ, и прикаснеся устоми моими, и рече Господь ко мнть: се дажи словеса моя во уста твоя (1, 9); такія же точно свидітельства о себі представляють и другіе священные писатели ветхозавётныхь книгь. Псал. 44, 2. 2 Цар. 23, 2. Исаін гл. в. Агг. 1, 3. Малах. 9, 1. н 7). Спаситель и Его ученики также считали вниги Ветхаго Завъта писаніями богодухновенными, божественными. Спаситель ваповедаль своимь ученивамь искать подтвержденія Его ученія въ этихъ внигахъ (Іоан. 5, 39. 46); ученики Его называли книги Ветхаго Завёта писаніями святыми, священными (Рам. 1, 2. 2 Тат. 3, 15), словесами Божінми (Рам. 3, 2). Апостоль же Петръ писаль: не бо волею бысть когда человъкоме пророчество, но от Святаю Духа просвъщавми глаголаша святін Божін человінны (2 Петр. 1, 20. 21). Апостоль Павель писаль: Всяко писанів богодужновенно и полезно есть ко ученію, ко исправленію, кь наказанію, еже ет праволь (2 Тим. 3, 15—17). Свидетельства этиха нельва считать обманомъ воображенія или вымысломъ фантавін; вёра въ богодухновенность свщенныхъ писателей разлёдилась всею іудейскою и христіанскою церковію. Пованвишіе ічаейскіе писатели называли вниги Ветхаго Завъта божественными, и вхъ писателей богодухновенными 1); древніе христіанскіе учители и отцы церкви, пользуясь квигами Ветхаго Завъта, смотръли на нихъ какъ на писанія богодухновенныя, божественныя 2). Такое върованіе церкви можеть быть подтверждаемо содержаніемъ этихъ книгъ, ихъ ученіемъ о Богь, нравственности человъка, его высокомъ назначения 3).

Впрочемъ богодухновенность священныхъ писателей состояла не въ томъ, что они были одними механическими, бевсо-

<sup>1)</sup> Іосифъ Флавій говорить: «пророки написали ихъ (кинги) по вдохновенію отъ Бога (жата тіру вистуосах алд тоо Өзбо).. Мы считаемъ ихъ по истинъ божественными... на нихъ должно смотръть какъ на догматы божественные» Lib. 1. contr. Apion. cap. 8). Филонь также называетъ книги Ветхаго завъта словомъ Божіимъ, писаніями божественными и замъчаетъ, что пророки ничего не говорили отъ себя, а были только истолкователями внушеній Божіихъ De special. legib. tom. II. стр. 343; ер. de praemiis et paenis tom. II. стр. 417).

<sup>2)</sup> Писан. муж. апост. изд. Преображенского Ворново гл. 4—15 и др. Климент римскій гл. 1—20 и др.

возраженія противъ богодухновенности св. Писанія главнымъ образомъ возникають изъ нежеланія смотрёть на него какъ на богооткровенное ученіе, изъ нежеланія уяснить его существенныя характеристическій принадлежности. Отсюда все чудесное, всё пов'єствованія о сверхъестественномъ, составляющія существенную принадлежность откровеннаго слова, служать камнемъ претыканія и соблазна (См. ст. А. Воронова Вопросъ о богодухновенн. Труд. К. Д. Ак. 1864 Апрёль и Сентябрь).

знательными орудіями говорившаго и действовавшаго чрезъ нихь Луха Божія. Для того, чтобы говорить и действовать по внушению Духа Божія, нужно было особое внутреннее расположение, особое духовное настроение, -- способность понямать и усвоить внушение Духа Вожія (1 Кор. 2, 14, 15). Поэтому вхохновеніе было совокупнымъ дійствіемъ Духа божественнаго и человического, при которомъ духъ человическій не подавлялся, а возвышался, освящался и возводился въ высшему совершенству. Вдохновеніе было сознательнымъ, живымъ воплощеніемъ мысли и воли божественной въ мысль и волю человъческую. При немъ божественвая истина не механически, а жизненно усвоялась духомъ человъческимъ, дълалась его собственнымъ достояніемъ. Все божественное при такомъ тесномъ общеніи духа человъческого и божественного принимало образъ человъческій, в все человъческое возвышалось и освящалось божественнымъ. Тавъ понимаемая богодухновенность священныхъ писателей устраняеть ту ложную теорію, по которой Духъ Бомій при вдохновеніи опредбляеть не только общій ходъ мыслей и все содержание пишемаго, но и его вившнюю форму до букви, до подстрочнихъ и надстрочнихъ знаковъ 1), но не разрываеть внутренней необходимой связи между мыслію н словомъ, между предметомъ откровенія и его вившнимъ изложеніемь и выраженіемь. Отъ совивстнаго двиствія Духа божественнаго и человъческаго при вдохновении возникаетъ и божественное слово, какъ выражение и форма божественной мысли. Объ этомъ единстве богодухновенности мысли и слова ясно упоминаеть апостоль Павель, когда говорить: глаголемь не вы наученых человъческія премудрости словестьхь, но вы начченых Духа святаю, духовная духовным сразсуждающе (1 Кор. 2, 13. «Мы (оваренные Св. Духомъ), говоримъ

<sup>1)</sup> Это ученіе старой протестантской школы (См. Lehrb. d. Dogmengesch. von *Hagenback* 1857 г. § 243.

не отъ человъческой мудрости ивученими словами, не изученными отъ Духа Святаго.» Такимъ образомъ далъе, сообразно ученю ап. Павла, *есяко* (все) писаніе богодухновенно и полезно есть ко ученію, ко исправленію, къ наказанію, еже въ правдъ (3 Тимов. 3, 16) 1).

§ 15. Достовёрность событій, описываемых въкнигахь Ветхаго Завёта.

Съ признаніемъ характеристическихъ особенностей и богодухновенности внигъ Ветхаго Завъта въ тъсной связи стоитъ признаніе исторической достовърности событій, въ нихъ описываемыхъ, и подлинности самыхъ Писаній. Вст возраженія противъ исторической достовърности событій, описываемыхъ въ внигахъ Ветхаго Завъта, главнымъ образомъ возникаютъ изъ за необычайности и сверхъестественности этихъ событій. Чудо, чудесность событія это первая основа для предзанятой раціоналистической критики; «все должно быть разумно и послъдовательно,» говоритъ раціоналистическая критика, «нигдъ не

<sup>1)</sup> Вдва ли св. Писавіе по своему содержанію можеть быть разділяемо на части и кивги болъе богодухновенныя и менъе богодухновенныя, какъ допускають изкоторые ортодоксальные протестантскіе богословы (Lange, Philosoph. Dogmatik. стр. 548-550). По крайней мёрё такое раздёденіе крайне опасно въ своиъ приложенін; св. Писаніе не даеть никакого руководства въ подобному разграниченію и каждый, принимая на себя роль судін въ отделенін богодухновеннаго отъ небогодухновеннаго, можетъ низвесть все содержаніе св. Писанія въ роли обывновеннаго произведенія человъческаго. - Равнымъ образомъ едва ли умъстно и такое различіе, какое допускается въ Πηδάλιον, по которому въ св. Писаніи многое написано по вдохновенію (має' ёрлиеропи), многое по озаренію (має' ёхдарфи), а остальное по раскрытію ума и сердца (хат' апохадифіч). Св. Писаніе не даеть некакого руководства и къ такому разграмичению мъсть; произвольное же раздълене можеть привесть къ опенбочнымъ и дожнымъ выводамъ. Притомъ мы сами уже различаемъ въ св. Писаніи догматическое ученіе отъ нравственнаго, и первому усвояемъ большую важность предъ последнимъ; ВЪ ГЛАВАХЪ Же СВ. ПИСАТЕЛЕЙ ВСС, ЧТО ОНИ ГОВОРИЛИ И ПИСАЛИ, ИМЪЛО ОДИнаковую важность.

должно быть скачка и перерыва. И съ этимъ положеніемъ она вовстаетъ противъ всего сверхъестественнаго и чудеснаго въ Библіи. Всё повёствованія и сказанія чудеснаго характера относятся ею въ области мнеовъ и сатъ 1). Но съ признаніемъ характеристическихъ особенностей внигъ св. Писанія, съ признаніемъ того, что вниги св. Писанія суть писанія, излагающія исторію отвровенія Божія среди міра и людей, это основаніе само собою падаетъ. Чудо есть необходимый спутникъ откровенія, безъ него немыслимо откровеніе Бога среди міра и людей. Слёдовательно повёствованія чудеснаго характера никавъ не могутъ быть устраняемы изъ исторіи отвровенія. Остается доказать историческую дёйствительность остальныхъ событій, упоминаемыхъ въ книгахъ св Писанія.

Историческая достовърность событій, упоминаемыхъ въ книгахъ Ветхаго Завъта, педтверждается прежде всего преданіями и сказаніями другихъ народовъ, сосъднихъ съ народомъ Израильскимъ.

Виблейскія скаванія о міротвореніи, происхожденіи рода челов'яческаго, рав, потопів, разс'явній и распространеній народовъ повторяются почти всёми древними языческими народами. Всё древніе языческіе народы, въ особенности же авіатскіе, начинають свою исторію съ тёхъ сказаній, которыя пом'ящаются въ начал'я Библіи <sup>2</sup>); только библей-

<sup>1)</sup> Само собою разумѣется, что оспаривая и заподозривая подлинность чудесныхъ сказапій, критики раціоналисты стараются найдти основанія для оспариванія истинности и остальныхъ событій и повѣствованій библейскихъ; но въ оспариваніи этихъ сказаній они часто расходятся между собою, противорѣчатъ другъ другу и нерѣдко опровергаютъ одинъ другаго. Въ непризнаніи же истинности чудесныхъ сказаній они почти всѣ согласны между собою.

<sup>°)</sup> См. обширное изслъдованіе объ этомъ предметь Gainet's, Histoir. de l'Ancien et du N. Testam. par les seul. temoignag. profan. avec le text. sacr. en regard, ou la Bibl. sans la Bibl. T. 1. Paris 1865—1867 гг. Библ. Истор.

скія преданія повторяются у нихъ въ изміненномъ и искаженномъ видів 1).

Следующія затемъ библейскія сказанія объ отдёденій одного избраннаго народа отъ всёхъ остальныхъ народовъ, исторія этого народа съ первыхъ моментовъ его развитія до конца самостоятельнаго существованія, находятъ свое подтвержденіе въ главныхъ чертахъ у многихъ азыческихъ писателей <sup>2</sup>).

митр. Филарета стр. 35—37 изд. 4-е. Praeparat. euangelic. *Buseb.* L. 1. с. 10. *Іосифъ Флавій*. Іуд. Древи. кн. 1, гл. 3. § 6.

<sup>1)</sup> Напрасно критики—раціоналисты стараются воспользоваться этимъ сходствомъ сказаній библейскихъ съ преданіями языческихъ народовъ и первыя уравнять съ послёдними. Стонтъ только сличить тё и другія, чтобы видёть все превосходство библейскихъ сказаній предъ преданіями языческихъ народовъ, и указать источникъ послёднихъ. Ни одна космогонія языческая не возвысилась до иден личнаго всемогущаго Бога; напротивъ всё онё проникнуты эманатизмомъ, только въ различныхъ степеняхъ. Ни въ одномъ мией и ни въ одной древней философемё не встрёчается иден творчества изъ ничего (Görres, Mythengesch. стр. 633 и дал. Munter, Rel. d. Варуюп. стр. 44 и дал.). Далее, всё космологіи языческія проникнуты національными представленіями; ни одна не иметъ той простоты и возвышенности, которыя замёчаются въ сказаніи библейскомъ. По всему видно, что чистое библейское преданіе было обезображено и искажено въ нихъ (Dr. Наеvernick. Handb. d. hist. krit. Einleit. in a. T. и т. д. von. Ketl § 120 и дал.

<sup>\*)</sup> Такъ объ Авраамъ упоминаетъ Берозь въ слъдующихъ словахъ: «послъ потопа въ десятомъ роду у Халдеевъ былъ мужъ праведный и великій и свъдущій небесное.» (Іосифь Флавій, Іуд. Древн. 1. 7 § 2); объ немъ же Гекатей Абдеримь написалъ цълую книгу (См. у Флав. Іуд. Древн. 1. 7 § 2). Евполемь называетъ Авраама изобрътателемъ Астрономіи и Астрологія (Еизев. Praepar. evang. 9, 17). Артапань упоминаетъ о путеществіи Авраама въ Египетъ (Еизев. Praep. evang. 9, 27). Оводоть упоминаетъ о дътяхъ Іакова, избившихъ Сихемлянъ (Еизев. Praep. evang. 9, 20. 22. 24). О пребываніи евреевъ въ Египтъ и изшествіи ихъ оттуда упоминаютъ многіе языческіе писатели въ особенности же египетскіе: Лизимахь (400 л. пр. Р. Хр. Іосифь Флавій сопт. Аріоп. 1, 34), Майневонь (290 л. пр. Р. Хр. Іосифь Фл. сопт. Аріоп. 1, 14. 26) Херемонь (Іоснъъ Фл. сопт. Аріоп. 1, 32). Апіонь (Іоснъъ Фл. сопт. Аріоп. 1, 32). Апіонь (Іоснъъ Фл. сопт. Аріоп. 2, 2) и др. Само собою разумъется, что они излагають эту исторію въ измъненномъ видъ, но для насъ важна извъст-

Повъствованія о сосъднихъ явическихъ народахъ, бывшихъ въ сношеніяхъ съ израильтяначи, ихъ политическомъ, общественномъ и религіозномъ бытъ, также оправдываются частію сказаніями, сохранившимися у древнихъ явическихъ писателей, а частію и современными археологическими открытіями и изслёдованіями 1).

Географическія и топографическія повазанія, васающіяся какъ израильтянь такъ и языческихъ народовъ, также подтверждаются частію древними свидътельствами языческихъ писателей, частію современными путешествіями и наблюденіями <sup>3</sup>).

ность событія. О последующих событіях св. исторів См. Gainet's Histoir. de l'Ancien et d. N. T. par les seul. temoign. profan. avec le text. sacr. T. II. Paris. 1865—67 г.

<sup>1)</sup> Вообще свазанія явических висателей о древних народах часто пополняють и объясияють отривочния сказанія библейскія о язических народаль, ихъ происхождении, ихъ монархіяхъ. Такъ исторія разселенія народовъ, взложенная въ 10 и 11 гл. ки. Бит. можетъ бить ийсколько улснена ири помощи скаваній Верога, Геродота, Гомера и др. (См. Записки на вн. Быт. гл. 10 и 11). Такъ, далве, сказание библейское о построевия Нимродомъ Вавилона и др. городовъ (Быт. 10, 8-11) можеть быть объяснено и подтверждено сказаніями Геродота н Бероза (см. Dr. Haeverniek, Hand. d. h. kr. Einleit. в т. д. von. Keil. § 122). Свядетельствами древних историковъ могуть быть объясняемы и подтверждаеми и другія библейскія этнографическія сказанія. Въ особенности въ этомъ отношеніи важны сдёланныя открытія ісроглифическихъ письменъ на древних египетских памятникахъ. Написями сохранившимися на пирамидахъ н др. памятникахъ египетскикъ, вифстф съ сказаніями египетскаго исторнка Манесона, можно подтверждать и уяснять многія библейскія сказанія о Егинтв и египетских даряхъ (см Einleit. in d. heil. Sehrift. alt. u. N. Test. von Scholz 1845 r. § 210 Erst. Theil.; TAREE Dr. Haever. Hand. b. hist. kr. Finl. in A. Test. umg. von Keil. § 127 H Caba.).

<sup>3)</sup> Путешественний еще и теперь узнають всё замёчательный мёста, равнины, возвышенности, степи, мёстоположение древних городовь, указанных въ Бибдін (См. Robinson, Palestina стр. 58—100 и др.; также см. »Первое путем. къ синайск. монаст. въ 1845 г. « арх. Порфирія Успенскато стр. 56. 88. 89. 272, 286 и др., его же Второе путеществие въ 1850 г. стр. 156, 160, 161, 283 и др.

Библейскія сказанія, касающіяся парства растительнаго, аквотняго, вполив согласны съ сказаніями древнихъ писателей и современныхъ путешественниковъ 1).

Всё вообще сказанія Библів, касающіяся какъ исторів, такъ и другихъ наукъ, могутъ быть подтверждаемы и оправдиваемы научными показаніями <sup>2</sup>). Даже библейская хронологія, не смотря на всё возраженія, направленныя противъ нея въ настоящее время, не можетъ быть оспариваема современною геологією и другими естественными науками, если послёднія будуть держаться тёхъ границь, которыя указывають имъ самые предметы, ими изучаемые, и не станутъ увлекаться фантастическими представленіями <sup>8</sup>). Что же касается спеціальной исторіи народа богонзбраннаго, то вся она проникнута одною идеей, идеею богоправленія народомъ избраннымъ. Всё ел ча-



<sup>1)</sup> Современные путешественний и въ настоящее время находять въ Палестине остатки техъ растеній и животныхъ, о которыхъ упоминаєть Библія (См. Опыть библейско-естественной исторів, составл. препод. арх. семинар. М. Систориссыми СПБ. 1867 г.). О техъ же самыхъ растеніяхъ и животныхъ упоминають въ своихъ описаніяхъ Арметопель, Плиній и др. древи. пасатели.

<sup>\*)</sup> Санымъ сильнымъ нападкамъ въ настоящее время подверглась исто; із міротворенія. Современные геологи, въ главѣ которыхъ стойть англійскій геологь Чарльза Лайолль, нивакъ не могуть помириться сь сказаніемъ Библін объ участін высшей творческой силы въ созданін вселенной. Процессь происхожденія міра они хотять объяснить помощію натуральнихъ силь. Но не смотря на всё приводимыя пин доказательства, библейское учепіе о твореніи міра можетъ быть подтверждаемо такими же опытными наблюденіями, какими геологи доказывають свои положенія (см. »Христ. Чт.« 1866 г. Августь, Ноябрь и Декабрь. 20 древности рода человъческаго«; также Хр. Чт. 1861 г. Февраль и Сентябрь »Взглядъ на ученів совр. геологіи о происхожд. міра при свётё божеств. откровенія«).

<sup>\*)</sup> Мы румѣемъ здѣсь не частную библейскую хронологію, не болѣе точное опредѣленіе временн между событіями; такого рода хронологія, не смотря на значитсявния облегченія, сдѣланныя въ настоящее время современными от крытіями (см. Хр. Чт. 1866 г. Мартъ; апологет. замѣтки), еще соединена съ вѣкоторыми затрудненіями. Мы выѣемъ здѣсь въ виду болѣе общую библейскую

сти служать выраженіемъ одной великой этой идеи: предшествующія части представляють основаніе для последующихъ, и всё вмёстё взятыя составляють одну цёлостную величественную картину богоправленія 1).

§ 16- Подленность книгь Веткаго Завъта.

Подлинность внигь Ветхаго Завъта доказывается внъшними и внутренними свидетельствами. Если образимся въ вивитнемъ свидетельствамъ о времени происхождения ветховаветвыхъ внигъ, ихъ писателяхъ, ихъ содержанія, то, сравнительно съ внигами Новаго Завъта, мы не найдемъ такого обелія и богатства свидетельствь, которыя бы достигали того времени, когда произошли эти книги и постепенно увеличивались въ своей ясности и определенности. Въ отношения въ ветхо-вавътнымъ внигамъ мы не имъемъ такого ряда непрерывныхъ свидътельствъ; но это еще не можетъ служить поводомъ въ оспариванію и заподоврѣванію подлинности вѣтхо-завѣтныхъ писаній. Ново-вав'йтныя книги со времени написанія были въ нномъ положенін, чёмъ вниги ветхо-завётныя. Религія Христова по самому своему назначенію должна была быть проповёдана всёмъ народамъ, проповёдь апостолеская должна была огласить весь міръ (Мате. 28, 19); следовательно и писанія апостоловъ въ скоромъ времени после написанія ихъ могли



кронологію, опреділяемую на основаніи сказанія библейскаго о творенін міра и происхожденів рода человіческаго. Послідняго рода кронологическое счисленіе совершенно игнорируєтся современными геологами. Отъ созданія міра и человівна они насчитивають цілью милліоны літь. Но не смотря на всі приводимыя вин доказательства въ пользу этого положенія, библейское діпосчисленіе также можеть быть подтверждаемо многими опытными наблюденіями и дознаніями (См. Хр. Чт. 1796 г. о древи. род. чел. Н. Рождоственскаго—Августь, Ноябрь и Декабрь).

Противорѣчія и несогласія, на которыя указиваютъ критики раціоналисты между книгами В. Завѣта, суть не болѣе какъ минивыя противорѣчія и ири помощи не предзанятой экзегетики легко могутъ быть устраняеми.

дълаться извъстными между многими. Ветхо-завътное же откровеніе было дано одному избранному народу, и этоть народъ быль уединень отъ другихь по своимь учреждениямь и вёрованіямь; онь нивль свое святяльще, въ которомь хранилось все священное его достояніе. Удивительно ли послів этого, если мы не вывемъ столь древнихъ свидътельствъ о существованів книгь у боговобраннаго народа? Но не вибя древнихь сказаній о ветховавётных внигахь, мы находимь указанія на содержавіе ихъ у самыхъ древнихъ народовъ. Всё древніе народы сохранили у себя преданія о тёхъ событіяхъ, о которыхъ повъствуетъ Библія на первыхъ своихъ страницахъ. У пасателей же этихъ народовъ мы находимъ указанія и на позднійшія событія жизни богоизбраннаго народа 1). Съ того же времени, когда богоизбранный народъ вышель изъ своего уединеннаго положенія со времени ассирійскаго и въ особенности вавилонскаго плена, мы находимъ указанія и на самыя вниги богонвбраннаго народа. Первымъ памятникомъ внакомства иноплеменных народовь съ священными внигами евреевъ служить самарянское Пятонняміе <sup>2</sup>). Въ третьемъ въкъ предъ Рожествомъ Христовымъ быль начать переводъ священныхъ вингъ евреевъ на греческій языкъ. Но еще ранве перевода священныхъ внигъ внакомство съ еврейскою исторією и еврейскими писателями встречается у египетскихъ и греческихъ писателей. Өеопомия (около 350 л. пр. Р. Хр.), желавшій сдёлать извлеченіе изъ законодательныхъ книгъ Моисея, не исполниль своего намъренія по причинъ бользни, его постигшей 3). Гекатей Абдерить, жившій около времень Птоломея Лага, говорить:

<sup>1)</sup> CM. BEIER & 15.

э) Время происхожденія этого памятника еще не опредѣлено надлежащимъ обравомъ; во всякомъ случай его нужно считать однимъ изъ древнайшихъ переводовъ Патокнижія Монсеева.

³) Іосифъ Флавій, Тудейск. Древности кн. 12, гл. 2, § 18 въ русск. пер. 1795 г.

» явыческіе повты, ораторы и историни« потому не упоминають о священных ічаейских внигахъ, что вив непомлечно было EXT HARMBATS CROMMS HETECTIME VCTAME 1) Esnowems, species скій писатель (жившій за 200 л. до Р. Хр.) называеть Моясея мудрёйшемъ человёномъ, давшемъ іуделмъ письмена 2). Манеоонь, египетскій историкь (живщій за 279 д. до Р. Хр.) упоминаеть о Монсев какь о законодатель еврейского народа 3). Важность этих свидетельства явических писателей определяется тёмь, что оне сказанія свои заимствовали изь превитишихъ языческихъ же скаваній, сохранившихся преимущественно въ Егните 4). При этомъ не следуетъ опускать изъ виду м преданій іудейской церкви о времени происхожденія ветховавътныхъ книгъ. Преданія эти записаны въ позднёйшихъ іудейскихъ книгахъ 5); но по своему происхождению они принадлежать глубовой древности. Въ нихъ сохранились сказанія о времени происхожденія и писателяхь всёхь каноническихь ветхозавётныхъ книгъ 6).

Впрочемъ для опредъленія времени происхожденія навъстной книги, ся писателя, ся дійствительной принадлежности навъстной эпохів важнымъ пособіємъ могуть служить еще внутреннія свидітельства.

<sup>1)</sup> Іосифъ Флавій, Іуд. древн. вн. 12, гл. 2, § 4.

<sup>2)</sup> Euseb. Praeparat. evang. l. 9, c. 26.

<sup>· 3)</sup> Флав. cortr. Apionem. lib. 1 § 16.

<sup>4)</sup> Тавъ по крайней мъръ Манесонъ самъ совнается, что при составленіи своей исторіи пользовался древним свящ, внигами Египтанъ. Такое же признаніе высказывають и поздиваніе явыческіе писатели упоминавшіе о Монсев: Агодоръ Сицилійскій, Аптонъ (см. Флав. contr. Apion. lib. 1 § 27—32. Diodor. Sicul. Bibl. lib. l.).

в) Преимущественно въ Талмулъ; также у Іос. Флав. (Contr. Apion. 1, § 7.8).

<sup>6)</sup> Cm. Der Kanon d. alt. Test. nach Ueberlieferung, in Talmud und Midrasch von Iulius Furst. 1868 r. crp. 1—111.

Къ внутрениямъ свидътольствамъ принадлежатъ прежде всего свидетельства самихъ писачелей св. кинеъ о себъ. Същи. нисатели и твоторых внигь ветховавётных упоминають о себе вавъ о песателяхъ. Тавъ богопросвъщенный Монсей весьма часто говорить о томъ, что онь вписаль въ квигу данныя ему повельнія Господни (Исх. 17, 14; 24, 4. 7; 34, 27. 28. Числ. 33, 1, 2 и др.); въ прощальной же бесёлё Монсел съ ивральтянами говорится, что онъ вимсаль въ книгу всё слова завона сего в отдаль его священникамъ, сынамъ Левіннимъ (Втор. 31, 9. 11. 24. 26). Інсусь Навинь также укоминаеть о себъ ванъ о писатель (24, 26). Прерови также весьма часто присоединали свое имя въ твиъ ръчанъ, которыя записывали (Осіл 1, 2. Исан 2, 1. 13, 1. Іонд. 1, 1. Ісв. 1, 3 и др.). Въ надиисяхъ многихъ псалмовъ указываются ихъ писатели. Какъ бы ни объясняли значеніе этихъ свидётельствъ и надинсей, при номощи другихъ поваваній они могуть опредёлять время происхожденія няв'ястной вниги, части вниги, отдівла, рівчи, неалиа. Далье, въ внутреннимъ свидътельствамъ принадлежить явивъ книги. Какъ ни однообразенъ языкъ свищ. ветхозавътныхъ внигь, но онь весьма часто можеть служить върнить указателемъ времени ихъ происхожденія и ихъ писателя. Яникъ инигъ Монсея и вниги Івсуса Навива значительно разнится отъязыван внигъ, писанныхъ при паряхъ, передъ вавилонскимъ пленомъ и во время онаго. Въ то время какъ языкъ первыхъ книгъ отычается простотою, безъиснусственностію, въ рачи инигъ, писанныхь во время цветущаго состоянія еврейскаго народа. замѣчается искусственность, изящество и прасота; въ внигажъ же писанныхъ не задолго до вавилонскаго живна. В во время онаго, явыть смёшань съ элементами арамейскаго наржиія и другихъ семитическихъ наръчій. Къ внутреннимъ же свидътельствамъ принадлежитъ и содержание внигъ. Въ немъ, въ описаніяхь общественнаго, семейнаго и религіоннаго быта евресть

можно также отпрыть разницу соотвётствующую времени. Религія изранльтянь въ сущности была одною и тою же при патріархахъ, при Монсев и въ періодъ царей; но отношенія къ ней израильтянъ въ эти эцохи были не одни и тъже. При патріархахь можно было служеть Ісговів на всяком мівсті, освященномъ явленіемъ Ісговы, Бога Изранлева; при Монсев для служенія Ему была устроена особая Скинія; въ періодъ царей для повлоненія Ісгов'й было избрано одно ийсто и устроенъ одинь народный храмь. Съ видонаменением устройства этого релегіознаго служенія видовямёнались и религіозныя отношенія. Съ учрежденіемъ Скинін были поставлены служители при вей, и определени отношенія въ нимъ народа израмльскаго. Съ учреждениемъ Скиніи и построеніемъ Храма воспрещались н строго преследовались всякія служенія на холмахь и высотакъ, могущія служить поводомь нь идолослуженію. Со всёми этими видоизмененіями и учрежденіями вполей согласны и библейскія сказанія, не нарушая ихъ послёдовательности и постепенности. Самые роды идолослуженія, употребляемие ивранльтянами, различны были при Моисей, въ періодъ царей и въ эпохи ассирійскаго и вавилонскаго пленя. По описанію ихъ можно судеть о времени проесхожденія описывающих ихъ внигъ или ихъ частей. Въ связи съ исторією религіозпаго развитія стояло развитіе семейной и общественной визни. Семейная и общественная жизнь израильтянь въ періодъ патріархальный была болье проста и безъиснусственна, тыть въ последующие періоды. Жизнь израильтинь и въ особенности израильтяновъ при царяхъ стала роскошною и изысканною. Изравльтяне, сбливившись съ сосъдними языческими народами, устродин по примъру ихъ свой обыденный образъ жизни: они завиствовали у нихъ привычки, обычан, украшенія и всё принадлежности роскошной жазни. Въ употреблени одежды украшеній, увеселеній можно открыть сліды времени. Въ описаніяхъ, посвященныхъ изображенно ихъ, можно узнать время происхожденія самихъ описаній.

Но для опредвленія времени происхожденія извістной книги и ея писателя въ особенности важны географическія и топографическія укаванія, описанія м'єстностей, названія городовъ и т. под. Лице, жившее въ поздебищую эпоху и не бывшее свидетелемъ изшествія израильтянь изъ Египта, не могло съ такою подробностію описать тв места, въ которыхъ путешествовали израильтяне со времени изшествія изъ Египта и въ которыхъ произопіли важнівішія событія исторіи этого народа, съ какою все это описано въ Пятокникіи Моисея. Описаніе всёхъ подробностей этого изшествія возможно было только для писателя-очевидца. Равнымъ образомъ никто другой кромф очевидца, не могъ съ такою обстоятельностію географически и топографически описать раздёленіе вемли между 12 колънами, съ какою оно описано въ книгъ Інсуса Навина (см. гл. 11-22, 2). Такого же рода географическія в топографическія показанія можно найти и во всёхъ остальныхъ книгахъ Ветхаго Завъта. Вообще все политическое, общественное и религіозное устройство жизни израильскаго народа въ книгахъ Ветхаго Завъта представлено согласно съ ходомъ и обстоятельствами исторического развитія еврейского народа. Еслибы это были книги не подложныя, а только составленныя въ гораздо поздивищую эпоху (изъ оригинальныхъ источинковъ) 1), то въ нихъ не могъ бы быть воястановленъ съ такою отчет-



<sup>1)</sup> Какъ напр. критики раціоналисты составленіе всёхъ почти кингъ относять ко временамъ гораздо поздивишимъ, чёмъ къ какимъ относитъ ихъ преданіе іудейской церкви (См. Lehrb. de-Wette § 163, § 169, § 175 и др.).

ливостію и подробностію общественный и религіозный быть евреевь <sup>1</sup>). Кто же однакожь собраль всё эти книги въ одно священное собравіе?

(Продолжение будеть).

COURS.

Ст. Сольскій.

<sup>1)</sup> Въ виду такихъ вившнихъ и внутрениихъ свидетельствъ намъ представляется неважнымъ то, что свящ. писатели говорять о себъ въ третьемъ лицъ (какъ Монсей въ Патокнижів) или виъстъ соединяють первое и третье (какъ въ кн. Исаін гл. 7 и 8 въ кн. Ездры 7, 12-9, 15 въ 1-6 гл. Неем. 1, 1-7, 5 и след.). Такой обычай не исключительный у сващ. писателей: онъ встречается у восточныхъ писателей, какъ Вариебрея, писателя сирской хроники, Ксенофонта и др. Онъ объясилется тамъ. что писатели въ своихъ повъствованіяхъ хотьля быть объективными; они скрывали свое лице за событими; тамъ же, гдв требовалъ ходъ описываемых событій личнаго представленія, тамъ они говорили въ первомъ лиць. Этимъ желаніемъ быть объективными объясняется и то, почему свящ. писатели иногда сами о себъ говорять съ похвалою (какъ Исх. 11, 3. Числ. 12, 7. Ездр. 7, 6 и др.). Равнымъ образомъ часто употребляемыя свящ, писателями такого рода ссылки: «и суть томо даже до сею дне», не могуть служеть доказательствомъ противъ подлинности этихъ книгъ. Одне изъ этихъ ссылокъ могли быть употреблены самими писателями, при жизни которыхъ, спуста ивсколько времени послъ случивнагося, еще существовали памятинки описываемаго событія, другія-могли быть написаны писателями жившими нрсколько позже описмваемаго времени и пользовавшимися оригинальными записями. Въ удостовърение дъйствительности случивнагося они могли употреблять такого рода ссылки. Последнее примънемо въ книгамъ Царствъ и другимъ, наинсаннымъ нъсколько позже описываемаго времени.

## ВЛАЖЕННЫЙ АВГУСТИНЪ

## KARB HCMXOJOPB

(Окончаніе).

## О безсмертіи души.

Мы должны теперь снавать о самомъ важномъ преннуществъ человъка, которое составляетъ высочайщую цъль нашей вемной живни, и на которое, кромъ насъ, ни одно семное твореніе не имъетъ права. Разумъемъ безсмертіе.

Но этимъ преимуществомъ человъкъ не наслаждается въ настоящей живни: онъ смертенъ по тёлу, и начего не видитъ вокругъ себя, кромъ предметовъ тлённыхъ и смертныхъ. Слёдовательно надобно надъяться на другую живнь, небесную, которая будетъ дарована человъку благостію Творца.

«Что осталось», спрашиваеть съ глубовою грустію Августинь, «что осталось отъ лать прошедшей живня? Мы говоримь: этом годо. А что вивень мы оть этого года, проме одного дня? Прежніе дни уже прошли и следовательно не существують для нась, а будущіе еще не пришли; все то, что доляно быть, еще не явилось; мы можемь располагать только настоящимь днемь, а говоримь: этом годо! Исправьте же вашъ явикь, и скажите: этомы день! Но утренніе часы нынёшняго дня уже прошли, а часы, воторые должны придти, еще не пришли. Итакъ исправьте снова явыкь и скажите: этом чась. Но и этого много. Ибо что вы имёете даже изъ настоящаго часа? Уже нёснолько минуть прошло, а тё, кото-

рыя должны придти, еще не пришли. Скажите: эту минуту. А какую минуту? Когда я произношу эти слоги? Но если я произношу два слога, то произношу не вдругъ, но одинъ уже принадлежить прошедшему въ то мгновеніе, когда произносится другой. Даже въ этомъ самомъ слогъ, когорый состоить изъ двухъ буквъ, произносится вторая буква уже тогда, когда будеть произнесена первая. Итакъ что осталось отъ прежнихъ лътъ? Лъта этой жизни преходять. Надобно думать о лютахъ вючныхъ, которыя не состоять изъ тъхъ дней, которые только что пришли и тотчасъ же уходять» 1).

«Какъ потокъ, который образують воды падающія съ неба, увеличивается, шумить, низвергается и, низвергаясь, такъ скавать, оканчиваеть свое теченіе; такь бываеть и съ человічествомъ. Люди раждаются, живутъ, умираютъ; и тогда вавъ одни умирають, другіе раждаются, но раждаются для того, чтобы также умереть въ свою очередь. Потомъ другіе являются, чтобъ занять ихв мёста, выходять на сцену, сходять съ чея, в уже не возвращаются. Что же есть здёсь постояннаго? Что есть такого, что не преходить? Что есть такого, что не уносится потокомъ времени, не низвергается вы бездну? Начего. Смерть все поглощаеть, все покрываеть непроницаемымъ мракомъ... И потому вто поставляеть въ этой жизни высочайшее благо, тотъ страшно ослъпленъ. Смерть придетъ въ намъ, кота бы ты и не котель, придеть именно тогда, когда им не думаемъ объ ней. Но мы должны помнить, что она служить переходомъ изъ этого міра въ другой, гдф ожидаетъ насъ жизнь въчная... Здёсь на земль, что ни изберешь, избираешь на страхъ, а не на безопасность. Избери же себъ мъсто, находясь здёсь, въ этомъ мірё, въ этой жизни, полной искушеній, вабери, находясь въ этой юдоли смерти, плача и страха, --- из-

<sup>1)</sup> Enarr. in Psalm. LXXVI, 8.

бери себъ мъсто, куда бы могъ переселиться отсюда. Въ этомъ добромъ мъстъ никто не алчетъ; въ этомъ блаженномъ мъстъ нътъ странника; тамъ всъ живутъ въ отечествъ. Въ этомъ мъстъ благомъ никто не нуждается въ одеждъ; тамъ нътъ ни колода ни вноя; не нуженъ тамъ вровъ, не нужна одежда. На стънъ крылу Теоею надъюся» 1).

Такъ говориль Августинъ, обращаясь къ христіанамъ, которые върили свидътельству Слова Божія о существованій жизни въчной, но по нерадёнію или по пристрастію къ земному мало думали о приготовленіи себя къ жизни въчной.

Но было между слушателями и читателями Августина много такихъ людей, воторые не довольствовались откровеннымъ ученіемъ о безсмертіи души, а хотёли достигнуть убёжденія въ этой истинё путемъ чисто-философскимъ. Для того, чтобы удовлетворить желанію подобныхъ людей, онъ представиль нёсколько доказательствъ заимствованныхъ изъ началъ разума, и изложилъ ихъ въ книгахъ «Soliloquia» и «De immortalitate animae». Но такъ какъ эти книги писаны имъ въ то время, когда онъ еще не былъ совершенно свободенъ отъ увлеченія платонической философіей, то неудивительно, что въ послёдствіи времени, по зрёломъ обсужденія, онъ нашель свои философскія доказательства безсмертія души не удовлетворительными, или, по крайней мёрё, требующими объясненія 1).

Приведемъ и разсмотримъ эти доказательства.

1. Хотя смерть, пишетъ Августинъ, не бываетъ безъ измъненія, а измъненіе безъ движенія; однакоже не всякое измъ-

<sup>1)</sup> Enarr in Psalm. OIX, 20-Sermo 217.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Критечески разсматривая свою книгу De immortalitate animae, онь говорить: Qui ratiocinationum conturbatione atque brevitate sic obscurus est, ut fatiget, cum legitur, etiam intentionem meam, vixque intelligatur a me ipso (Retr. 1, 5).

неніе производить смерть, не всякое движеніе-изивненіе... Смерть будеть тогда, когда то что было, перестанеть быть: а потому идти въ уничтожению, значить идти въ смерти... Но наше твло живеть и при измъненияхъ. Измъняемость не препятствуеть ему оставаться тёломь, а только служить причиною перехода его изъ одного состоянія въ другое... Предположите радъ перемънъ, такъ чтобы отъ каждой перемъны уменьшалась на сволько нибудь вещь; концомъ ряда перемёнь однакомъ невогда не будеть уничтожение вещи. Положимъ, что есле булеть постепенно уменьшаться масса, то будеть постененно уменьшаться и бытіе вещи; но однакожь вещь никогла не достигнеть такого вида, который не виблъ бы на малейшаго пространства, который быль бы чистымь «вичто». Если же тело не можеть притди въ совершенному уничтожению, то какъ можетъ уничтожиться душа, которая несравненно превосходнее тела, которая его оживияетъ?»

Душа изивняется, повидимому, отъ вліянія твля, т. е. возраста, бользней, трудовъ. Изменяется и отъ собственныхъ движеній, какъ то: желаній, радостей, скорбей, страха... Но это измънение не радикально, не такое, отъ котораго душа перестаеть быть тёмъ, чёмъ была. Тёло нивакимъ образомъ не можеть произвесть такой перемёны въ духв, чтобы онь наменнися въ нившую субстанцію, потому что телесное и по силь слабье духовнаго, и попроисхождению ниже, и по природъ раздъляемо. Ни одно изъ тъхъ измъненій, которыя бываютъ или чрезъ тёло, или чрезъ самую душу, т. е. воторыхъ она сама служить причиною, не могуть сдёлать душу не душей: (ut animum non animum faciat). Вотъ, наприм. воскъ. Онъ быль быль, а теперь сдылался темень, быль мягокь, а теперь холоденъ, быль четвероуголенъ, а теперь круглъ. Не смотря однакожъ на это изміненіе, онъ и теперь воскъ; предметь остался темъ же. Такъ и душа, какимъ бы измененіямъ ни

подверглась, никогда не теряеть своей природы и въ основаніи не измѣняется ¹).

Не трудно замѣтить, что это доказательство безсмертія души ближе къ системѣ Платоновой, которая допускала вѣчность матеріи, нежели къ вѣроученію христіанскому, признающему, что все создано Богомъ. «Души не погибнуть, потому что не погибнуть даже тѣла». Откуда это извѣстно? Мы знасмъ только то, что досель ничто не погибало въ природѣ. Но слѣдуетъ ли изъ этого, что ничто не погибнетъ въ продолженіе цѣлой вѣчности? Я не могу представить конца продолженію вещей, но слѣдуетъ ли изъ этого, что продолженіе должно быть безконечно? Слово Божіе говоритъ намъ ясно, что какъ тѣла, такъ и души сотворены, а не существують отъ вѣчности; но если предметъ имѣетъ начало, то почему онъ не долженъ имѣть конца? Богъ сотвориль міръ изъ ничего; слѣдовательно можетъ и обратить въ ничто.

Въ приведенномъ доказательствъ говорится, что измъненіе, происходящее въ душъ, не радикально. Но этого недостаточно для безсмертія. Души животныхъ также, можетъ быть, не подвергаются радикальному измъненію; но онъ не безсмертны. Еслибы можно было опытно доказать, что наша душа иногда дъйствуетъ совершенно независимо отъ тъла, то подобные Лукрецію не могли бы, на основанін тъсной связи души съ тъломъ, сказать:

<sup>· 1)</sup> De immort. anim. c. 3, 5, 6, 7, 8.

Это доказательство Оома Аквинать представиль въ формъ слъд. силдогивма: «Вещь, не зависящая отъ другой вещи, относительно своего бытія, отдълившись отъ этой вещи, не теряеть своего бытія; но человьч. душа не зависить отъ тыла, относительно своего бытія, слыдовательно и по отдыленіи отъ тыла можеть существовать.—Всякій агенть дыйствуеть по свойствамъ, условіямъ, законамъ своего бытія; но то, что дыйствуеть независимо отъ другаго, мезависимо и существуеть: quod per se operatur, per se subsistit; quod per se est, per se agit, et quod per se agit, per se est. (Summ. Theol. 1 p. q. 75, a. 21).

Ergo diffolvi quoque convenit omnem animae Naturam, ceu fumus in altas aëris auras <sup>1</sup>). Но опытовъ совершенной независимости души отъ тъла мы не видимъ.

Въ примъръ того, что и матеріальный предметь можеть оставаться тёмъ, чёмъ быль, не смотря на свое видоизмёненіе. Августинъ приводить воскъ. На этоть же самый предметь указываль и Декарть, но не видель въ немь того, что видель Августинь. »Возьмень, говорить онь, этоть вусовь воску: онь недавно вынутъ изъ улья, еще имветь сладость меда, которую содержаль, въ немъ еще есть запахъ цейтовъ, изъ которыхъ собрань; его цвътъ, его фигура, его величина видимы; онъ твердъ, холоденъ, и, если вы извёстнымъ образомъ прикоснетесь въ нему, можетъ издавать звукъ. Но вотъ, въ то самое время когда я говорю это, приставили къ воску огонь: его вкусъ исчеваетъ, запахъ испаряется, цвътъ измъняется, видъ уже не тотъ и величина меньше; онъ сделался мягкимъ, жидвимъ и не можетъ уже издавать нивавого звука. Тотъ же самый воскъ существуетъ ли еще послъ этой перемъны?«-Слъдовательно воскъ можетъ служеть примёромъ того, что некавая вещь не уничтожается, а не того, что она не перестаетъ быть тёмъ, чёмъ была.

Впослёдствій Августинъ иначе думаль объ етомъ предметё: »Душа не всячески безсмертна, говориль онъ, т. е. не такъ, какъ Богъ, о воторомъ сказано, что Онъ одинъ вмёстъ безсмертіе. Такъ какъ душа начала существовать не сама по себё, но создана Богомъ, то она можетъ быть и уничтожена Богомъ. И ангелы живутъ не иначе, какъ по волё Бога, оживляющаго ихъ« <sup>2</sup>).

i) De natura rerum III, 456.

<sup>2)</sup> De Trin. XIII, 12,

2) Если душа не можеть быть уничтожена, по не можеть ле лишеться жезне? Нёть, отвёчаеть Августинь. Смертію навывають все то, что оставляется жизнію, т. е. что оставляется душею; но душа себя самой не оставляеть, не подвергаетъ себя смерти. Никакая вещь не можетъ быть лишена себя самой. Душа тождественна съ жизнію, ибо говорять безъ равличія: быть одушевленнымъ и быть живымъ, отнять душу и отнять жизнь. Для того, чтобы душа могла умереть, т. е. лишеться жизни, надобно, чтобы она была не жизнію самою, а такимъ предметомъ, который одаренъ жизнію; но на самомъ дъль не такъ. Духъ есть жизнь, и потому все одушевленное живеть; но если бы онъ могь лишеться жизеи, то быль бы не духъ, а нъчто одушевленное 1). Свътъ куда ни входитъ, все делаеть светлымъ и уничтожаеть тьму; а когда уходить, то ивсто снова покрывается тьмою. Смерть по отношения къ твлу есть тоже, что твло по отношенію къдуху, но духъ есть СВЪТЪ « 2).

Этому доказательству Августинъ и на первыхъ порахъ не придавалъ большой важности; потому что въ томъ же самомъ сочинении, въ которомъ стоитъ это доказательство, онъ, не много далъе, высказалъ противъ него возражение, и возражение оставилъ безъ отвъта. »Не будетъ ли«, спрашиваетъ снъ, »съ душою или жизнію (пусть какъ угодно называютъ) того же, что съ свътомъ? Свътъ несовитетимъ съ тьмой, и однако же тьма распространяется не только когда свътъ уходитъ, но и когда гаснетъ. Не можетъ ли и смертъ имътъ своего мъста, не только вслъдствие удаления или отдъления души отъ тъла, но и въ слъдствие ея истошения?«

Молчаніе Августина впрочемъ понятно. Онъ не могь от-

<sup>1)</sup> De imm. an. c. S. 9.—Nulla res seipsa caret. Si carere poterit vita, mon animus, sed animatum aliquid est.

<sup>9)</sup> Solil. II, 18.

вътить, что съ думей не можеть быть того же, что бываеть съ свётомъ; потому что всякій сотворенный предметь, какъ бы онъ ни быль совершень, не имбеть самостоятельнаго, безусловнаго бытія, и слёдовательно можеть быть абсолютно обращень въ ничто, т. е. сдёлаться тёмъ, чёмъ быль до творенія.

Августинъ взяль это доказательство у Платона и Плотина. Но эти философы допускали, что души не имъютъ начала своего существованія, и находились, до земной жизни, въ странѣ неизмѣняемыхъ существъ. И такъ какъ они были увѣрены, что душа отъ вѣчности жила и мыслила, то весьма естественно. могли придти къ заключенію, что ей туда и дорога—въ вѣчность. Но христіане не принимаютъ гипотезы о предсуществованіи души; они вѣрятъ, что жизнь наша зависитъ отъ воли Божіей, который даровалъ намъ ее, поддерживаетъ въ насъ, и въ десницѣ котораго судьба наша. И самъ Августинъ впослѣдствіи иначе выражался о жизни души. «Есть«, говорилъ онъ, двоякая жизнь: тѣлесная и духовная Какъ жизнь тѣла—душа, такъ жизнь духа—Богъ; и какъ тѣло, разлучаясь съ душею, умираетъ, такъ и душа умираетъ, когда оставляетъ ее Богъ« 1).

3) Всякое знаніе существуєть въ душт, вакъ въ своемъ предметт; но знаніе есть истина, а истина существуєть всегда. Итакъ необходимо, чтобы душа всегда существовала, если всегда существуєть знаніе 3). Если аттрибуть извёстнаго предмета существуєть всегда, то необходимо долженъ существовать и самый предметъ. Сказать, что аттрибуть можетъ болье продолжаться что в предметь, было бы тоже, что сказать: аттри-

<sup>&#</sup>x27;) De pecc. mer. I, 11. Vita corporis anima est, vita animae Deus est. (Sermo 161.).

<sup>2)</sup> Поемику истинное, пишеть Августикь, можеть бить истинным только чрезь истину; то истина будеть и тогда, когда предположимъ, что ел итъ бо-дъс: nihil verum sine veritate, nullo modo igitur interit veritas. (Solil II, 15.)

буть можеть существовать не будучи аттрибутомъ и слёдовательно будучи ничёмъ. Слазать, что внаніе не есть аттрибуть души, значить свазать, что знаніе можеть обитать въ существё бездушномъ; это невозможно. Сказать, что она не вёчна, значить доказывать, что извёстныя истины, подобныя слёдующей: діаметръ длиннёе всякой другой линія, проведенной отъ одного пункта окружности до другого,—не всегда существовали и не всегда будуть существовать; это явный абсурдъ. Итакъ надобно допустить, что душа безсмертна 1).

Въ душт есть неизивняемое разумъ; но поелику все неизменаемое не преходить, то и разумь не преходить, не отделяется отъ души Разумъ можетъ быть понимаемъ или какъ способность, или какъ действіе, или вакъ предметъ действія (т. е. въ последнемъ случав надобно разуметь подъ вменемъ разума необходимыя и неизміняемыя истины, которыя всегда находятся въ душъ). Что разумъ по первому и второму взгладу неотдёлимъ отъ души, понятно само собою; но онъ неотдълимъ и по третьему взгляду: потому что какъ бы мы на смотрёли на равумъ, будемъ ли почитать его ва авциденсъ души, или же ва субстанцію, во всякомъ случав должны признать его неотъемлемою принадлежностію души. Въ мір'в н'втъ такой вившней силы, которая могла бы отделить разумь отъ души. Душа должна или сама добровольно отвазаться отъ разума или разунъ долженъ ее оставить; но ни то ни другое немыслимо; потому что соединение души съ разумомъ не есть соединение мъстное, которому можно было бы ноложить преграду, и самъ равумъ не можетъ найти въ себъ основанія для того, чтобы разумъ неотделимъ отъ души, удаляться души. Итакъ если если, какъ сказано, онъ самъ непреходящъ, и если наконецъ

<sup>1)</sup> Solil. II, 13. 19. De imm. an. c, l.

онъ сообщаетъ бытіе тому, съ чёмъ соединенъ, то и душа въ своемъ бытіи должна быть непреходяща 1).

Такъ разсуждаетъ Августинъ о внаніи и разумъ, слъдуя Платону и Плотину. Но опорой доказательствъ Платона и Плотина служила та мысль, что всякое внаніе есть только воспоминаніе прежняго знанія, которое приходить постепенно, мало по малу. Они думали, что душа, вакъ существующая отъ въчности, отъ въчности имъетъ знаніе; что она въ жизни довемной находилась въ общении съ міровой душей и польвовалась небеснымъ ученіемъ. »Если душа«, говоритъ Платонъ, живя нъкогла въ хоръ боговъ, видъла все, и, если это все, ею видънное, есть истина сущаго, оставшаяся въ ней и вошедшая въ ел существо, если т. е. въ существъ души есть идея премняго безсмертія, то ея сушество, уже по сыя этой самой вден, должно быть безсмертно и послъ« 2) »Такъ какъ наша душа, учить Плотинь, мыслить объ абсолютныхь сущностяхь (бываеть ле это при помощи знаній, когорыя она находить въ себъ самой, или при помощи воспоминанія), то явно, что она безсмертна. Будучи обладательницей вёчныхъ истинъ. она должна быть сама въчна« 3). Августинъ впоследствии решительно отвергъ гепотезу о довемномъ существование души, и такимъ образомъ отняль у доказательства его опору, хотя и слабую.

Мысль Платона о томъ, что знаніе есть необходимая, естественная принадлежность души, или ся вѣчный аттрибутъ, онъ не только принялъ безпрекословно, но даже не почелъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) De imm. an. c. 4. 5. 6.—Quamobrem si anima subjectum est, in quo ratio inseparabiliter, ea necessitate quoque qua in subjecto esse monstratura nec nist viva anima potest esse anima, nec in ea ratio potest esse sine vita, et immortalis, est ratio; immortalis est anima. (c. 5).

<sup>3)</sup> Федовъ, 102-107.

<sup>3)</sup> Ennead. VII, § 12.

нужнымь (въ первыхъ сочиненіяхъ) объяснить. Но она требовала объясненія, потому что противъ нея вооружались многіедаже изъ латинскихъ писателей, которые были очень хорошо ивывстны Августину. »Говорять«, пишеть Арновій, »что наше превосходство завлючается въ разумв. По мнвнію Платона, нашъ разумъ имъетъ иден истины, добра и красоты, которыя служать остатномъ и воспиминаніемъ прежняго величія. Но представьте себѣ человѣка, съ дѣтства заключеннаго въ мрачную пещеру, и воспитываемаго тамъ нёмой вормилипей. Будеть ли такой человёнь имёть понятіе о жилищё славы, въ которомъ родился? Скажеть ли вамъ котя одно слово о Творпъ своемъ, о богатствъ и разнообразіи міра, о прениуществъ и недостатвать природы человеческой? Неть, онь даже не будеть внать, что надобно дълать съ своими отагченными членами. Что изъ этого следуеть? Следуеть то, что всякое дужовное и нравственное богатство человека получается не извичтри, а извив и след. не человеть образуеть мірь своей плодотворной деятельностію, но міръ образуеть человека« 1).

Какъ ни мрачны эти мысли Арновія, но нельзя не согласиться, что въ нихъ есть нъчто справедливое. Справедливое въ нихъ то, что истина и знаніе пріобрътаются, и часто не могутъ быть пріобрътены, напр. идіотомъ. Если же такъ, то основывать безсмертіе душа на знаніи, не тоже ли, что основывать на возможномъ, на томъ, что можетъ не быть, а не на дъйствительномъ?

Августинъ раздъляетъ мысль Плотина о томъ, что душа имъя возможность познавать въчное, сама должна быть въчна. Хотя эта мысль весьма замъчательна и неръдко была проводима христіанскими философами; но въ такомъ видъ, въ какомъ она состоитъ у Августина, не можетъ служить ручательствомъ

<sup>&#</sup>x27;) Disput. adv. gent. II, 22-25.

нашего безсмертія, а потому также требуетъ объясненія- Можно ли, скажуть, напрям. назвать душу вѣчною, есля она не иначе представляетъ безконечное и вѣчное, какъ подъ формами пространства и времени?

4) Выбросивъ изъ доназательства платониковъ гипотезу о жизни доземной и воспоминаніи, Августинъ на місто ея поставиль гипотезу о томъ, что гибельно зло только внутреннее, а не вившнее.

Платонъ доказывалъ въ последней книге Республаки, что вещь можетъ погибнуть отъ своего собственнаго зла, а не отъ зла, причиняемаго ей другою вещію, и что душа, не погибающая ни отъ своей неправды, ни отъ своей невоздержности, ни отъ своей невоздержности, ни отъ своего невъденія, темъ мене можетъ погибнуть отъ зла, причиняемаго другой субстанціей, которая есть тело. Эту же самую идею выражаль и Августинъ, только несколько въ иной форме:

»Если истина, говорить онъ, составляеть жизнь души, такъ что мудрый различается отъ немудраго именно тёмъ, что обладаеть жизны въ большей полноте; то нельзя ли опасаться, что жизнь будеть отнята у души заблужденіемъ, которое ей противоположно? Нётъ. Заблужденіе не можеть имёть на душу другаго действія кроме того, что делаеть ее заблуждающемо; заблужденіе далеко отъ того, чтобы отнять жизнь у души, вбо для того чтобы заблуждать, надобно жить 1). Никакая сущность, поколику она сущность, не иметъ ничего для себя враждебнаго; тёмъ менёе имёетъ враждебнаго первая сущность, называемая истиной. Всякая сущность не почему иному есть сущность, какъ потому, что она есть. Бытіе неимёетъ ничего враждебнаго, кроме небытія, но небытіе есть ничто и потому сущности нёть ничего враждебнаго. 2). Если душа заимствуетъ

<sup>1)</sup> De imm. an. c. II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. c. 12.

свое бытіе отъ вѣчной субстанціи (истины), то нѣтъ нивакого сомнѣнія, что ничто не можетъ отнять у нея жизни. Вѣрь истинѣ, она тебя создала, она обитаетъ въ тебѣ, она дѣлаетъ тебя безсметрною 1).

Нѣтъ нужды и распространяться о слабости этого доказательства. Самъ Августинъ въ своихъ поправкахъ замѣтилъ, это есть зло, способное удалить душу отъ истины и слъд. лишить ее истинной жизни: это зло порокт 2).

Но совершенно иными представятся эти довазательства безсмертія души, если будемъ разсматривать ихъ не отдёльно одно отъ другаго, а всё вмёстё, въ связи, и притомъ при свётё слова Бомія. Хотя всё они, такъ сказать, исчезаютъ при идеё о всемогуществё Боміемъ; но зато крёнвутъ и дёлаются неопровержимыми, если, при этомъ, возьмемъ во вниманіе и другія свойства Боміи, т. е. Его безконечную благость и правосудіе, — если будемъ имёть въ виду тё высшія требованія правственнаго закона, которыя глубово напечатлёны въ душё нашей, тё идеи нашего разума, которыя служать отблескомъ Божества и побуждають насъ стремиться къ богоподобію.

Августинъ сказалъ, что ничто въ мірѣ не погибнетъ, и субстанціи неразрушимы. Эта мысль, при одной идеѣ о всемогуществѣ Божіемъ, какъ мы уже замѣтили, не служитъ вѣрнымъ залогомъ безсмертія. Но если возьмемъ во вниманіе, при этомъ, свидѣтельство слова Божія о нашемъ безсмертіи, то идея о субстанціальности души будетъ заключать въ себѣ прочное основаніе, на которомъ могутъ быть построены другія доваза-

<sup>1)</sup> Solil. II, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Quod vero dixi, animum propierea non posse ab actorna ratione separari, profecto non dixissem, si jam tunc essem litteris sacris ita eruditus, ut recolerem quod scriptum est: Peccata vestra separant inter vos et Deum. (Isai. LIX, 2).

тельства. Ибо если мы увърены, что нъть въ душт ничего способнаго разрушиться, то бевсмертие ея, о которомь возвъщаеть намъ слово Бомие, не есть что либо чрезвычайное, не есть чудо, для произведения котораго требуется уничтомить или прекратить дъйствующие въ мирт законы. Природа нашей души такова, что быть безсмертной есть ея какъ бы естественное ваконное желание. И если мы знаемъ, что всеблагий Богъ желаетъ намъ безсмертия, то можемъ дъйствительно быть вполнт увтрены, что во вселенной нъть такого огня, отъ котораго она могла бы испариться, подобно воску.

Въ подтверждение истины безсмертія, Августинъ указываєть на то, что душа даєть жизнь тілу. Эта способность оживлять тіло можеть быть отнята у души, потому что душа не совидала себя, а создана Богомъ, и притомъ изъ ничего. Но есін обратимъ вниманіе на правосудіе Божіе, то эта возможность потерять жизнь, или уничтожиться, никогда не придеть въ дійствительность: это есть, какъ говорять философы, possibilitas nunquam ad actum reducenda. Богъ не захочеть уничтожить душу, потому что въ Немъ есть безконечная правда, которая требуеть, чтобы добродітельный быль достойно награжденъ, а порочный наказанъ, и слід. требуеть продолженія нашей жизни за гробомъ.

Положимъ, что наша жизнь всецёло вависить отъ воли Божіей. Но однакожъ очень важно- убёдиться въ томъ, что душа даетъ жизнь тёлу; потому что если она способна даровать жизнь настоящему организму, то кто можетъ доказать, что при новомъ организмѣ, если Богу угодно будетъ дать намъ оный, способности разумной души перестанутъ дъйствовать? Не имъемъ ли права, напротивъ, думать, что душа при новой организаціи, при лучшихъ средствахъ и условіяхъ, будетъ дъйствовать еще свободнѣе?

Августинъ беретъ во вниманіе дійствіе разума. Положимъ, что внаніе не прирождено намъ, но пріобрівтается. Но оно однакоже пріобрітается только существомъ разумнымъ, а другія вемныя существа неспособны въ нему. И притомъ капъ пріобрѣтается? Наша душа не есть tabula rasa, на которой. мірь можеть писать вань угодно и что угодно. Душа имветь способность такъ или иначе воспринимать впечатавнія, располагать ихъ, развивать, усовершать. Для чего же дана эта способность пріобрётать знанія, если концомъ знанія будеть уничтоженіе знанія? Положимъ, что душа способна представлять безнонечное и въчное не иначе, какъ подъ формами времени и пространства. Но достаточно и того, что она можетъ представлять, можеть гадать, что вромв конечнаго и временнаго должно быть безконечное и вёчное, должно быть нёчто противоположное тому, что замівчаемь вы мірів матеріальномь. Для чего же это внаніе? Для чего мы, скажемъ словами одного изъ новъйшихъ философовъ, будучи смертными, ищемъ въчныхъ ваконовъ и думаемъ о всеобщемъ? Нашъ разумъ питается только въчнымъ; неужели же это въчное будетъ у него отнято? Неужели Богъ создаль человъва для того только, чтобы онъ боролся съ временемъ и погибъ въ немъ? Неужели Онъ возвысилъ насъ надъ животными для того, чтобы мы не имъли права надъяться на лучшую участь? Чтобы живя на этой земль, не имъли возможности найдти пути къ небу? 1).

Тавъ думаль въ последствии и самъ Августинъ, и нередко повторяль свои философскія доказательства, озаряя ихъ светомъ слова Божія, которое одно, по его мевнію, можеть доставить намъ полную уверенность въ нашемъ безсмертів. При свете этого слова онъ даже почиталь достаточнымъ указать христіанамъ на инстинктивное желаніе безсмертія, какъ на

<sup>1)</sup> Iules Simon, Relig. natur. III. 1.

вършвашій залогь того, что мы будемь жить вічно. Всв мы, пишеть онь, любимь жить. Существовать есть вещь прідтная, тавъ что даже несчастные не желають умереть, и когда чувствують себя несчастными, то желають не превращения жизни. - а прекращенія несчастій. Воть вы встрічаете человіна, который думаеть, что находится на высшей степени несчастія. н который действительно очень несчастливь; предоставьте такому человику одно изъ двухъ: или быть несчастнымъ, но никогда не умирать, или положить конецъ своему несчастію. обратившись въ вичто, - и вы увидите, что онъ изберетъ цервое. Почему же онъ хочетъ лучше быть ввчно несчастнымъ, нежели умереть, какъ не потому, что человъческая природа отвращается уничтоженія? Находась при смерти, люди почитають великимь благодваніемь все то, что можеть продлить живнь, т. е. продлеть ихъ несчастія. Что изъ этого следуеть? Следуеть то, что мы не хотели бы по инстинкту быть безсмертными, еслибы не могли. Еслибы безсмертіе не могло быть дано человеку, то напрасно искали бы блаженства, которое немыслемо безъ безсмертія 1).

Почему же, могутъ спросить, Августинъ находитъ утвинтельною для христіанина мысль объ инстинтивномъ желаніи бевсмертія, когда инстинтивныя желанія не всегда осуществляются? На этотъ вопросъ прекрасно отвъчаеть одинъ изълучшихъ посльдователей Августина, Оома Аквинать, и въ своемъ отвътъ проводить ту мысль, что инстинтивное желаніе безсмертія важно потому, что оно есть желаніе души разумной и вложено въ нее мудростію и благостію Творца. «О безсмертій, говорить онъ, тоже надобно сказать, что о свободъ: это не есть только върованіе, но есть естественное чувство сердца, глубоко напечатльное въ насъ. Всякій человъкъ чувствуетъ

<sup>1)</sup> De civ. Dei XI, 27,

себя свободнимъ, точно также и безсмертнимъ. Нельзя же допустить, чтобы Творецъ хотълъ обмануть благороднъйшее изъ своихъ земныхъ твореній, давъ ему ложное предчувствіе, которое никогда не осуществится. Нельзя допустить, чтобы Богъ, безконечно мудрый и благій, давъ всёмъ животнымъ средства для достиженія своихъ цёлей, не далъ одному человъку достигнуть исполненія того желанія, которое такъ естественно намъ, такъ гармонируетъ съ нашей природой, неразрушимой, духовной» 1).

## О жизни загробной.

Если душа безсмертна, то гдв она будеть жить по разлучени съ твломъ, и какова будеть эта жизнь? На эти вопросы, неразръшимые для естественнаго разума, Августинъ ищетъ отвъта въ св. Писаніи и преданіи церкви, желая изъ началь разума только объяснить, что хотя загробная жизнь есть предметъ для насъ непостижимый, но если объ немъ товоритъ намъ слово Божіе, то говоритъ совершенно согласно съ требованіями истиннаго разума.

Но такъ какъ ученіе св. Писанія и церковнаго преданія о вагробной жизни было различно понимаемо и часто совершенно искажаемо еретиками (особенно манихеями), которые обыкновенно въ такомъ случав вскали основаній для своихъ взглядовъ въ философіи явыческой; то Августинъ более всего старается подорвать самыя эти основанія, и разсматриваетъ ихъ не только съ величайшимъ діалектическымъ искусствомъ, но даже съ нёкоторой ироніей.



<sup>1)</sup> Summ. Theol. p. I, qu. 75.

Мысяь о томъ, что не напрасно дано намъ желаніе жизни безсмертной, была и у язычниковъ. «Въ нашемъ духв, говорить Цицеронъ, существуетъ нензгладимое предчувствіе жизни будущей, которое непрестанно повторяется какъ эхо, авгуръ, пророчество. (Natura ipsa de immortalitate animarum tacita judicat. Inhaeret mentibus quasi seulorum quoddam augurium futurorum. (Tuscul. I).

•Философы этого въка, пишетъ онъ, бывшіе великими и учеными и высшими всёхъ другихъ, думали, что душа бевсмертна и не только думали, но, сколько могли, защищали это мивніе. а въ своихъ писаніяхъ оставили для потомства довазательства бевсмертія души... Но когда спрашивали ихъ: что же будетъ съ человъномъ по смерти тъла, -- то они дали на этотъ вопросъ отвътъ весьма странный. Они доказывали, что души людей, жившихъ дурно, по отделеніи отъ тела, входять въ другія тела, и териять въ нихъ наказание за свои грежи. Что же касается душъ добрыхъ, то онв входять въвыстія страны неба, и тамъ, наслаждаясь покоемъ въ странахъ звъздныхъ, и обитая въ телахъ светозарныхъ, забывають все свои вемныя несчастія, и исполняются желаніемъ снова возвратиться въ прежнія твла. Следовательно между душами грешниковъ и душами праведныхъ они допускають только то различіе, что первыя не отрешаются отъ тель, нотому что входять тотчась въ другія тела; а последнія остаются очень долго безъ тела. Когда же у этихъ душъ является желаніе возвратиться въ тёло, то, несмотря на продолжительное упражнение въ правдв, онв низвергаются съ высотъ неба въ бездну вла. Вотъ какъ разсуждають эти величайшие философы! Не должно ли приложить въ нимъ слова Писанія, воторое говорить, что Богъ изміниль въ бевуміе мудрость міра сего?» 1).

«Если души праведных находять удовольствие въ возвращени въ тъло; если онъ возвращаются въ тъло, дабы снова подвергаться всякому злу, дабы терпъть всякия несчастия, забывать Бога, злословить Его, впадать въ похоти плоти, вести войну со страстями; то неужели для того, чтобы сдълаться добычею такихъ страданій, онъ захотять оставить жилище мира и блаженства, и возвратиться въ мъсто плача и сътованія? Въ

<sup>1)</sup> Sermo 241, c. 4, 5.

Энеидъ Виргилія мы находимъ основательное опроверженіе этого миты я философовъ; потому что когда, по низшествіи Энея въ преисподнюю, Анхизъ объявилъ ему, что души славныхъ римлянъ имъютъ возвратиться въ тела, то Эней съ удивленіемъ восиливнулъ: «какое безумное желаніе овладъваетъ сердцемъ этихъ несчастныхъ!» 1).

«Виргилій порицаеть желаніе душь опять возвратиться въ тёла. Онъ называеть это желаніе безумнымъ, называеть души несчастными. Вы, философы, хотите, чтобы душа достигла совершенной чистоты, и чрезъ такое очищение забыла все, забыла свои телесныя скорби, и снова возвратилась въ немъ. Скажите же мив, я васъ прошу, еслебы эти самыя вещи были истинны, (хотя на самомъ дёлё они ложны, потому что гнусны); то не лучше ли было бы совсвиъ незнать ихъ? Но ты можетъ быть ответишь: «не будешь мудръ если не узнаешь». А для чего знать? Развъ я могу быть теперь лучше, чъмъ какъ быль въ небъ? Если въ небъ, когда я быль лучшимъ и совершеннъйшниъ, я забываль все то, что узналь здъсь, и следовательно для меня тамъ было бы лучше, еслибы я не вналь этихъ вещей; то позвольте мей теперь не знать ихъ, позвольте мей на земль забыть всь эти вещи. Далье я вась спрошу: эти души, живя въ небъ, знають ли, что онъ снова будуть терпъть бъдствія этой жизни, или не знають? Избирай изъ этахъ двухъ гипотевъ накую угодно. Если души внаютъ, что будутъ терпъть столь великія бъдствія, то какимъ образомъ онъ счастливы, помышляя о грядущихъ бъдствіяхъ? Но я вижу корошо гипотезу, которую ты изберешь: ты скажешь, что онв не знають. Итакъ ты хвалишь тамъ то невёденіе, котораго не повволяеть мив имвть здесь. Незнають, говорить. Если невнають и не думають о томъ, что должны терпъть, то онъ за-

<sup>1)</sup> Eneide VI, 719-721.

блуждая счастливы, и следоват. заблуждение составляеть счастие. Философъ! Для чего ты философствуень на землё? Для того, чтобы достигнуть счастливой жизни, отвётинь. А когда ты будень обладать этой жизнію? Въ то время когда бросинь это тело на землё? Итакъ на землё жизнь несчастная, но съ надеждою на жизнь счастливую; а въ небё жизнь счастливая, но съ надеждою на жизнь несчастную! Итакъ надежда на то, что мы будемъ несчастны, есть счастіе; а надежда на то, что будемъ счастливы, есть несчастіе! Какой бредъ! Какое безуміе!» 1).

Наша церковь въруетъ, что душа послъ смерти тъла (до воскресенія и всеобщаго суда) будетъ находиться въ нъвоемъ тайнственномъ жилищъ, предвиущая свое будущее счастіе или несчастіе. Когда она пройдетъ врата смерти, то должна будетъ предстать на судъ (первый), и если окажется ва этомъ судъ чистою отъ гръховъ, то получитъ въ награду блаженную живнь, которая будетъ различна, смотря по степени васлугъ. Такъ какъ многіе ангелы за гордость низвержены въ адъ, и не могутъ быть искуплены, потому что ихъ гръхи несравненно тажелье нашихъ; то души человъческія займутъ вхъ мъсто. Здъсь въ этомъ блаженномъ мъстъ свобода нашихъ душъ достигнетъ высшей степени совершенства, потому что они не только освободятся отъ зла, но будутъ поставлены въ невозможность дълать вло <sup>2</sup>).

Тѣ души, которыя въ этой жизни не совершенно очистились отъ грѣховъ, подвергнутся, по мевнію нѣкоторыхъ, очистительному огню, который, такъ сказать, пожметъ то, что,

<sup>1)</sup> Sermo 242. c. 5, 6.—De Trin. IV, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De an. et ej. or. 11, 4.—De Civ. Dei XXII, 30.—De cor. et grat. c. 10.—Enchir. ad Laur. c. 29, 61, 62.

Multo quippe liberius erit arbitrium, quod omnino non poterit servire peccato. (Ench. ad Laur.).

подобно дереву, свну, тростію, удобосожигаемо 1). Этотъ очистительный огонь будеть состоять въ раскаяніи и разнаго рода скорбяхъ, подобныхъ тёмъ, вакія мы испытываемъ въ этой жизни, при потерё, наприм., родственниковъ, друзей, при разныхъ другихъ несчастіяхъ. Но эти скорби будутъ умёряемы надеждою на награду, имёющую послёдовать за терпёливое перемесеніе страданій и за усовершеніе въ добрё. Что же васается тёхъ душъ, которыя вышли изъ этой жизни съ тяхкими грёхами, то оне тотчасъ подвергнутся, подобно сатанё, вёчному наказанію 2).

Есть и нъвая связь между частію града Божія, которая находится тамъ, и частію, которая вдъсь странствуетъ. Ангелы и святыя души служатъ нашими защитниками и молятся за насъ. Можемъ и мы своими молитвами и милостынями помогать отшедшимъ братіямъ нашимъ. Ибо надобно върить, что души благочестивыхъ умершихъ никогда не отдълены отъ церкви: всъ върующіе, даже умершіе, суть члены одного тъла Христова; и потому нельзя отрицать, что состояніе душъ умершихъ бываетъ облегчаемо благочестіемъ живущихъ, которые вовносять за нихъ молитвы, раздаютъ милостыни. Особенно сильны молитвы, возносимыя при совершеніи евхаристіи 3).

<sup>1)</sup> Sive ergo in hac vita ista homines patiuntur, sive etiam post hanc vitam talia quaedam iudicia subsequuntur, non abhorret, quantum arbitror, a ratione veritatis iste intellectus hulusce sententiae (De fid et oper. с. 16). Эти слова повазывають, что мысль объ очистительномъ отна инвогда не била върованіемъ церкви.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Tale aliquid etiam post hanc vitam fieri, incredibile non est, et utrum ita sit, quaeri potest: et aut înveniri, aut latere, nonnulos fideles per ignem quemdam purgatorium quanto magis minusve bona pereuntia dilexerunt, tanto tardius citiusque salvari; non tamen tales, de quibus dictum est: quod regnum Dei non possidebunt. (Ench. c. 69).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) De civ. Dei. XXI, 16.

За кого же должно или можно возносить молитвы? И кавія условія для того, чтобы онв были услышаны? Августинь на этоть вопрось отвъчаеть такъ: модитвы помогають только тёмъ, кои способны воспользоваться помощію. Ибо есть образъ жизни не столь хорошій, чтобы душа не нуждалась въ молетвенномъ содействи по смерти, но и не столь худой, чтобы нечто не могло емъ помочь тамъ. Есть души въ добръ столь врвикія, что не имвють нужды въ молитвахъ, и есть столь ервикія во вяв, что имъ нельвя уже помочь. И потому въ этой жизни место и время для заслугь; а после этой жизни ожидаетъ человъка или блаженство, или несчастіе; и никто пусть не надвется тамъ снова заслужить то, чемъ пренебрегъ въ настоящей жизни. Тъ, коимъ могутъ быть полезны молитвы и жертвы, получать или полное прощеніе, или меньшее наказаніе; но о нераскаянныхъ грашнивахъ церковь и не молится. «За тёхъ, которые вышли изъ тёла безъ вёры, дёйствующей любовію, и пренебрегали ея таниствами, тщетно знаемые совершають служение благочестивой любви (т. е. поминовение), потому что умершіе, бывъ вдёсь, не имёли валога сей любви. не принимали, или всуе принимали благодать Божію, и совровиществовали себъ не милость, но гиввъ з 1).

Такъ какъ смерть отдёляеть душу отъ тёла, то въ этомъ отношени она не есть благо. Отдёленіе души отъ тёла есть отдёленіе насильственное, которое возмущаетъ природу нашу и возбуждаетъ въ душё печальныя чувствованія. Но нёкогда будетъ иначе. Душа отдёляется отъ тёла не навсегда, но по окончаніи этого міра она будетъ едино съ тёломъ, и тёло будетъ таково, что этого единства не расторгнетъ никакое время, никакое несчастіе 2). Фило-

<sup>1)</sup> Sermo 172.

<sup>\*)</sup> Epist. 162 Evodio. De Civ. Dei. XXI, S.

софы заблуждали, когда думали, что душа можетъ достигнуть совершеннаго блаженства только въ то время, когда совершенно освободится отъ твла, и въ своей простотв, своей независимости и какъ бы въ своей наготв возвратится къ Богу. Слово Вожіе возвъщаетъ намъ, что не твло составляетъ бремя для души, а гръховная плоть: (согриз сотгиртівіте aggravat ацігнат). Притомъ же, если весьма ясно Платонъ говоритъ, что боги, созданные величайшимъ Богомъ, имъютъ безсмертныя твла, и если самъ Богъ, которымъ они созданы, объщаетъ имъ, что они останутся на въки съ своими твлами; то почему последователи Платона, для того чтобы оскорбить христіанскую религію, выдаютъ себя незнающими того что знаютъ, или даже говорятъ противъ себя? 1).

Какимъ же образомъ, спрашиваютъ, по разрушени тѣла могутъ собраться всё части его и составить прежнее тѣло? Августинъ отвѣчаетъ, что это точно также понятно, какъ соединіе души съ тѣломъ. Еслибы мы были безтѣлесными духами, и живя въ небѣ, ничего не знали о земныхъ существахъ, и еслибы намъ сказали тогда, что настанетъ время, когда мы будемъ соединены съ тѣлами удивительною связію, и будемъ одушевълять ихъ; то мы весьма сильно возстали бы противъ этого мнѣнія доказывая, что безтѣлесное существо не межетъ бытъ связано тѣлесными узами. Но мы однако же видимъ, что вемля полна духовныхъ существъ, которыя удивительнымъ образомъ соединены съ тѣлами. Почему же невозможно для Бога сдѣлать, чтобы это земное и тлѣнное тѣло возвысилось до небеснаго и нетлѣннаго? <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> De Civ. Def. XIII, 16.

<sup>3)</sup> На первыхъ порахъ Августинъ держался платониво-александрійскаго образа мыслей, и училъ что воскреснеть не плоть и вровь, но тёло. Хотя всявая плоть, говорить онъ, есть тёло, но не всякое тёло есть плоть: дерево, наприи., есть тёло, но не плоть; но человёвъ есть и тёло и плоть. Небесных существа.

Богъ, воторый изъ ничего сотвориль всё элементы, неужели не можетъ собрать ихъ опять воедино? Неужели не можетъ отнять у тъла эту тажесть, это бремя, воторое его тяготитъ? Всемогущество Божіе простирается на все: хотя части нашего тъла разрываются, разбрасываются, бывають пожираемы въ прахъ; но Богъ можетъ собрать всё элементы его воедино. Для Него нътъ на землъ такого угла, который былъ бы Ему невъдомъ, котораго онъ не зналъ бы совершенно.

Все устройство этого міра можеть служить для насъ свидітельствомъ будущаго воскресенія. Мы видимъ, что во время зимы деревья бывають обнажены отъ листьевъ и плодовъ; но съ приближеніемъ весны оживаютъ, покрываются листьями, цвітами, изъ которыхъ могуть образоваться плоды. Скажи же миї, гді до своего явленія были сокрыты всіз эти вещи? Ихъ не было видно; но всемогущій Богъ, изъ ничего совдавшій міръ, и производящій живущія существа изъ сімени, воспронзведеть и наше тіло изъ праха 1).

Воспреснуть всё: воспреснуть дёти, но не въ томъ маломъ и несовершенномъ тёль, ноторое они цибли. Итъ тёло, не успрвиее развиться здёсь, разовъется тамъ, и притомъ совершениващимъ образомъ. Воспреснеть даждый полъ: тамъ не

не вийють плоти, не имъють простия и свътлия тъла, которыя Апсстоль называеть духовними, а въкоторые писатели эенрими. Т. е. Августивъ хочеть скавать, что объщано безсмертие не массъ земнихъ элементовь, но тълу, какъ органическому пълому: плоть и кровь царствия Божия не наслъдуютъ. Но впослъдствия онъ исправиль это митие александрійскихъ философонъ. Тъло Спасителя, говорить онъ, имъло по воскресения всъ члены, такъ что било не только видимо, но и ослзаемо. Слъдовательно Апостоль подъ имещемъ царти и крове, которыя царствия Божия не наслъдуютъ, разумъетъ или тъхъ людей, кои живутъ по плоти и потому извемваются плотию, или плоть испорченную; чего не будеть въ жизни вагробной.

<sup>1)</sup> De verb. spost. sermo 34.

будеть илотскаго пожеланія, а следовательно и причини стадиться своихь членовъ. Какъ Адамъ въ раю, будучи нать, не стыдился, такъ будеть и тамъ. Восиреснуть и женщины, потому что женскій поль не есть недостатокъ природы. Но такъ какъ въ жизни загребной не будеть плотсияхъ пожеланій, то не будеть и браковъ. Тело будеть дано мамъ единственно для прославленія Бога. Оно даже не будеть по восиресснік нуждаться въ матеріальной пищъ.

Какъ воспреснуть тела? Августинь, следуя Тертулліяну, говорять, что воспреснеть тело въ сущности, а не въ случайностихь. Воспреснеть природа тела, но не недостати. Все, что принадлежить телу, будеть принадлежить ему, но не необходимо, чтобы каждая часть его сделалась тою ме частно. Когда худомникъ хочеть сделать изъ одного глининаго сосудадругой совершениейшей, то не почитаеть необходимыхъ, чтобы то, что служимо рукояткой, онять сделалось рукояткой, или чтобы то, что составляло дно, опять сделалось дномый такъ м Вогъ поступить съ нашими телами: Онъ совершение преобразуеть иначе, но изъ того же самаго материала. Ничего не будеть новаго, но старое обновится 1).

Наши противники предлагають сустные и смёмные вопросы о воспресеніи тёла; они спрашивають нась: воспреснуть
ли вычидыщий Будуть ли всё вмёть одинаковую талію и наружность, или не одинаковую? Даже желають знать, какой
рость будуть вмёть тёла при общемъ равенствей. Они говорять: если голова получить обратно всё тё волосы, которые
теряла въ жизни, если пальцы получать всё ногти, которые
были обрёвываемы, то выйдеть страшное безобразіе, и слёдовательно воспресеніе тёла невёроятно. Но вообразите себё,

<sup>1)</sup> De Trin. VIII, 9.—Enchir. ad Laur. c. 84.—De Civ. Del X1X, 28. XXII, 50.—Retr. 11, 8.

что отличний художникъ хочетъ преобравовать статую; что онъ дёлаетъ съ ней? Кладетъ въ огонь, расплавлеваетъ, и потомъ изъ расплавленнаго металла выливаетъ новую статую. Почему же при разсуждения о тёлё человёческомъ мы не беремъ во внимание того, что будетъ восирешать тёло Богъ, Существо всемогущее и премудрое? 1).

Слово Божіе, навонець, возвіщаєть намъ, что по совершеніи времени настанеть второй, страшный и всеобщій судь, который рішить нашу участь на віжи неизмінно. Праведники получать вічное блаженство, а грішники будуть ввержены въ вічный огонь.

Объ этомъ адскомъ огнъ, которые для грешниковъ ниворка не погаснеть. Августинь говорить решительно и зашищаеть вёрованіе цервви оть различныхь возраженій 2). Напрасно некоторые говорать, нашеть онь, что было бы вонікощей несправединостію осуждать человёка на вёчныя муки ва временныя преступленія. Законы правды измірлють наказаніе не по времени, въ которое соверщается преступление; но по величинъ. И на землъ неръдко за минутное преступленіе, назначается долголётнее наказаніе; какое же наказаніе должно быть за преступление воли Существа безконечнаго и въчнаго? Какъ продолжительно было бы благо, которое человъкъ могъ получить за върное исполнение этой воли, такъ продолжительно должно быть и навазаніе, если человівть не захотіль есполнить: въ первомъ случай была бы наградой вичеля жизнь, а во второмъ будеть въчная смерть. Если жизнь святыхъ въ небъ не будеть имъть конца; то почему должны окончиться мученія гръшника? Есть, прибавляетъ Августинъ, и внутреннее докавательство того, что навазанія осущенных будуть вёчны:

<sup>1)</sup> De Civ. Dei XXII, 12 - Buchir. LXXXIX, 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Frustra nonnulli damnatorum aeternam poenam non credunt, Manebit sine fine mors illa perpetua domnatorum (Enchir, 112, 113).

«грёшникъ самъ желаетъ вёчно пребывать во грёхё и вёчно обладать предметомъ своихъ желаній».

Если же навазаніе вёчно, то не можеть имёть сили очистительной. Иной рода навазанія до суда, а иной послё суда: то имёеть цёлію исправленіе грёшника, а это—мученіе. Все, что Богь дёлаеть для человёка, тайно или явно, до послёдняго суда,—имёеть цёлію спасеніе человёка, а не погибель. Но иначе будеть послё суда: тогда будеть или царство Божіе, или адь. Кто не достигь обладанія царствомъ Божінмъ, тоть подвергается вёчному наказэнію,—средины тамъ нёть. Нёть такого средняго мёста, гдё могь бы освободиться оть мученій тоть, кто не принять вь царство Божіе» 1).

Но возможно ли, мыслимо ли вѣчное наказаніе, особенно если взять во внименіе бренность нашего тѣла? Нѣтъ тѣла, говорять, которое не разрушилось бы отъ страданій; нѣтъ плоти, которая могла бы не умереть, имѣя возможность страдать. Но это возраженіе, замѣчаетъ Августинъ, ввято изъ нашего чувственнаго опыта. Наши противники не знаютъ другой плоти, вромѣ смертной, и основаніемъ для нихъ служитъ слѣдующее мнѣніе: чего мы не испытали, то и не можетъ быть. Они забываютъ, что страданія служатъ довазательствомъ не столько смерти, сколько жизни; ибо все, что страдаетъ, живетъ, и скорбь можетъ быть только въ живущемъ. И по-

<sup>1)</sup> Августивъ не могъ представить, чтобы разумное существо не воспользовалось чёмъ небудь по смерти, для своего спасенія, если въ этой жизни положено начало спасенію; а потому и не отвергъ мивнія объ огив очистительномъ. Но если человіческій разумъ совершенно удалень отъ Бога, если онъ не пользуется ни однимъ лучемъ божественнаго світа; то въ такомъ случай уже нібтъ для него возможности сділать что нибудь доброе, кібть даже возможности жить, потому что жизнь среди адскихъ и відчимъ мученій не есть жизнь. Мізегіа sempiterna etiam secunda mors dicitur, quia nec anima ibi vivere dicenda est, quae a vita Dei alienata erit, nec corpus, quod aeternis doloribus subjacebit. (De Civ. Dei XIX, 28).

тому заключение отъ страданія въ смерти неправильно. Притомъ же надобно обратить вниманіе на те, что не твло, но душа страдаетъ, страдаетъ даже тогда, когда причина страданія заключается въ твлъ. Итакъ еслибы заключеніе отъ страданія къ смерти было правильно, то должна бы умереть душа, которая себственно страдаетъ; но душа безсмертна. Положимъ, что иногда сильная скорбь убиваетъ человъка, но это значитъ только то, что душа, не витя возможности поддерживать слабое твло, оставляя его, уходитъ изъ него. Въ будущей жизни душа будетъ облечена такимъ твломъ, которое не раврушится ни отъ времени, ни отъ страданій. Словомъ, первая смерть изгоняетъ душу изъ твла, даже противъ ея воли; а вторая будетъ удерживать ее въ твлъ, хотя бы она и не хотвла того 1).

Поставивъ главною цѣлію познанія души познаніе Бога, Августинъ очень часто увазываетъ слѣды образа Божія въ человѣческой природѣ, ел силахъ и способностяхъ.

Тавъ, въ происхождени нашего слова изъ мысле, въ отличіи слова отъ мысли в виёстё единствё съ нею, онъ видитъ подобіе вёчнаго рожденія Бога-Слова отъ Бога-Отца.

«Моя мысль, мое слово,» говорить онь, «мелая содёлаться извёстною вамъ, соединяется съ голосомъ, и какъ бы воплощается: плоть бысть. Сообщая вамъ свою мысль, я не разлучаюсь съ нею. Проникая въ вашъ духъ, она не отдёляется отъ меня. Прежде чёмъ я сказалъ, я имёль эту мысль въ себё самомъ, а вы не имёли. Я сказалъ, и вы начали имёть ее въ себё; но чрезъ то и я ничего не потерялъ. Моя мысль, мое слово, которое я хочу выразить, сдёлается воспріимчивымъ для ващихъ ущей, но не отдёлится отъ меня. Такимъ же образомъ

<sup>1)</sup> Enchir. ad Laur. XCII, 98.

и Богъ—Слово содёлалось для васъ видимымъ, не останивъ нѣдръ своего Отца» 1).

Но болье всего Августинъ старался повазать образъ св. Троицы въ душь, и съ этой целію, какъ мы уже говорили, написаль огромный трактать De Trinitate.

Есть слёды образа Божія, пишеть онь, и въ чувственной природё человёка. Такъ, напримёръ, въ актё соверцанія матеріальныхъ предметовъ мы различаемъ три вещи: предметъ соверцанія, т. е. тёло на которое смотримъ; изображеніе предмета, которое составляется въ нашемъ глазё, и, наконецъ, желаніе, побуждающее насъ къ соверцанію извёстнаго предмета.— Но это есть самое слабое подобіе св. Троицы; совершеннёй-шій же образъ заключается въ природё разумной <sup>2</sup>).

Мы замвчаемъ въ своемъ духв (in mente) три способности, которыя отличаются одна отъ другой; вти способности суть: memoria, intelligentia, voluntas (по общепринятому переводу: память, разумъ и воля). «Это,» замвчаетъ Августинъ, не три жизни, но одна жизнь; не три духа, но одинъ духъ, не три субстанціи, но одна субстанція. Я помню, что имвю память, разумъ и волю; я понимаю, что понимаю, желаю, помню; я хочу желать, помнить, понимать. Если я понимаю что-либо, то знаю, что понимаю; если желаю, то сознаю себя желающимъ, и помню то, что знаю. И, наоборотъ, если я чего-либо не знаю, то и не помню о томъ, и не хочу того; если чего не помню, то не знаю и не желаю..» 3) и проч.

Подобныхъ аналогій въ трактать о Троицю очень много. Но такъ какъ этотъ предметь относится (или по крайней мъръ можеть относиться) къ ученію Августина о Богь; то мы укло-

<sup>1)</sup> Serm. 119 in Iohan.

<sup>2)</sup> De Trin. XI, c. 2.

<sup>3)</sup> Ibid. X, 11.

няемся отъ подробнаго разсужденія объ немъ въ настоящемъ сочиненія. Мы хотимъ ограничиться только разборомъ приведеннаго міста; а должны разобрать это місто потому, что въ немъ заключается такая классификація способностей душевныхъ, которая можетъ подать поводъ къ сильнійшимъ возраженіямъ противъ віброятности нашего взгляда на психологію Августина.

Мы высказали ту мысль, что Августинъ не почиталь разумъ какой-либо отдёльной способностію, отличною отъ памати, воображенія, воли; но смотрёль на разумъ какъ на душевную силу, присутствующую во всёхъ способностяхъ животной природы человёка, и даже только въ нехъ и присутствующую. Но въ приведенномъ мёстё Августинъ говоритъ только о трехъ способностяхъ души, и къ этимъ способностямъ причисляетъ разумъ. Притомъ же, указанный взглядъ Августина на способности былъ господствующимъ между схоластическими философами, которые, слёдуя ему, обыкновенно допускали трехчастный составъ душевной дёлтельности: memoriam, intelligentiam, voluntatem.

### На это мы вамътимъ:

1) что въ сочиненіяхъ Августина можно найти разныя влассификаціи способностей души. Въ трактать De lib. arbitrio онъ говоритъ, что человъкъ существуетъ, живетъ и мыслитъ: (tria sunt: esse, vivere, intelligere), и такимъ образомъ допускаетъ какъ бы только двъ способности: жимъ и мыслить; потому что бытів есть не способность, а, если можно тавъ выразиться, субстанція, въ которой заключаются жизнь и мышленіе. Въ трактать De spiritu et littera насчитываетъ и даже опредъляетъ пять повнавательныхъ способностей: sensum, imaginationem, rationem, intellectum, intelligentiam. Въ трактать De quantitate апітае онъ говоритъ, что количество, какъ мъра вещественной величины, несвойственно душь, но ей свойственно количество духовное: Душа оживляють тёло, воть первая степень ея силы, вторая степень есть разнообравное дёйствіе въ чувствахь, третья—пріобрётеніе знанія и искусствь, четвертая—стремленіе въ добродётели, пятая—храшеніе добродётели и правды, шестая—стремленіе въ созерцанію Бога, а седьмая—самое созерцаніе:—(animatio, sensus, ars, virtus, tranquillitas, ingressio, contemplatio).—Конечно, чаще всего упоминаеть о трехчастномь составів души; но и въ этомъ случай выражается не одинаково. Въ томъ же самомъ сочиненіи о Троицю, именно въ 4-й главі ІХ-й книги, онъ говорить, что ми находимь въ душів: mentem, amorem et notitiam. Въ 2-й главів XI книги указываеть обравь св. Троицы in memoria, interna visione et voluntate; а изъ его объясненія этого снутренняю сиденія выходить, что онь разумінеть просто соображеніе 1).

2) Слово intelligentia въ приведенномъ мѣстѣ не значитъ собственно разумъ. Августинъ не сказалъ, что memoria, intelligentia et voluntas находятся въ душѣ (in anima); а сказалъ, что эти способности находятся in mente, подъ именемъ котораго онъ по большей части разумѣетъ мыслящій духъ, или просто разумъ. Если же иногда находить онъ различіе между этими двумя словами, то различіе весьма слабое; потому что почитаетъ rationem естественною и необходимою принадлежностію mentis, и даже иногда прямо говоритъ, что mens u ratio одно и тоже <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Sicut autem fatione discernebatur species visibilis qua sensus corporis formabatur, et eujs similitudo quae fiebat in sensu formato ut esset visio: sic illa phantasia, cum animus cogitat speciem visi corporis, cum constet ex corporis similitudine quam memoria tenet, et ex ea quae inde formatur in acie recordantis animi... ex corporis sensu corporum species in memoriam combibit animus: visiones tamen illae cogitantium ex iis quidem rebus quae sunt in memoria, sed tamen innumerabiliter atque omnino infinite multiplicantur.

<sup>3)</sup> Nihil est melius in anima, quam mens et ratio. (Retr. I, Intelligi-

Есля мы спроснит самого Августана, какт надобно понимать слово intelligentia, то онт сваметь намъ десятки разъ, что intelligentia есть такая снособность (vis) души, которая видить истанное и венемънкемое, т. е. самого Бога, которая занимается созерцаніемъ тамиственныхъ предметовъ. ¹) Но зато и сотни разъ будетъ унотреблять это слово въ смыслё обывновенной конамънносски, или вообще разумънта. Особенно же такое укотребленіе слова замѣчается въ проновѣдяхъ, напримѣръ:

«Человет»! Ты вивешь память? Если бы не имвль, то какь могь бы ваметить то, что я сказаль? Но—можеть быть ты забыль то, что я сказаль? Это самое слово, которое я провеному: сказаль, эти два слога не могли бы быть замечены, если бы не было памяти. Другой вопросъ: вивешь разумь? вивю, скажень; нотому что если бы не вивль, то не поняль бы того, что удержаль въ памяти <sup>2</sup>). Итакъ ты обладаеть и этой способностию. Третій вопросъ: свободно ли ты заметиль это и поняль? очень свободно, ответить. Итакъ ты имвешь волю»...

И въ разбираемомъ нами мѣстѣ изъ трактата о Троицъ слово intelligentia имѣетъ подобное же значеніе, котя можетъ быть и нѣсколько большее. Тамъ онъ приводитъ въ примѣръ мальчика, и говоритъ: «чѣмъ крѣпче и легче мальчикъ помнитъ, чѣмъ лучше понимаетъ и чѣмъ охотнѣе изучаетъ, тѣмъ боль-

mus habere nos aliquid ubi imago Dei est, mentem scilicet et rationem. (Enar. in Ps. 43). Quis dubitaverit, nibil aliud esse hominis optimum, quam eam partem animi, cui dominanti obtemperare convenit caetera quaeque in homine sunt? Haec autem, ne aliam postules definitionem, mens aut ratio dici potest. (Contra academ. c. 2.)

i) Intelligentia est vis animae quae cernit ipsum verum et incommutabibem, Deum scilicet.., est occultus visus. (Enar. in Ps. 32.)

<sup>\*)</sup> Si non haberes intellectum, non agnosceres quod tenuisti (Serm. Lll).

шей похвалы достойны ого дарованія <sup>1</sup>). Ясно, что здёсь вдетъ дёло не о той способности, которая занимается соверцаніемъ нензмёняемаго и вёчнаго.

Такого рода различіе во взглядахъ самого Агустина даетъ намъ право вавлючать, что онъ соображался съ обстоятельствами, и высказываль предъ слущателями или читателями такой взглядъ на способности дущи, какого держались они. Этимъ впрочемъ мы и то хотемъ сказать, что Августинъ, принаровляясь въ слушателямъ, отступаль отъ своего постояннаго образа мыслей. Онъ не отступаль, но находиль возможнымь варировать значеніемъ слова. Тякъ какъ всякое опредёленной знаніе предполагаеть мышленіе, а духъ можеть сділать содержаніемь своего мышленія только то, что находить въ себ'я, въ своей памяти, то Августинъ и поставиль память на первомъ мъстъ, уподобивъ ее Богу-Отцу. Но нужно было потомъ найти въ разумной души и нъчто такое, что походить на плодъ мысли, что можеть быть названо filius mentis, -- нотому-что нужно представить подобіе Бога-Сына, который оть вічности раждается отъ Отца. Такъ какъ плоды мысли различны: представленіе предмета, сужденіе объ немъ, познаніе его..., то Августинъ и ставить который нибудь изъ этихъ плодовъ: иногда internam visionem, muorga cognitionem, a vame intelligentiam, вотор. можеть обозначать и представление, и суждение, и соверцаніе безконечнаго и вічнаго.

Что же касается схоластическихъ философовъ, то мы сей-часъ увидимъ, что и нъкрторые изъ нихъ отступали отъ общепринятаго раздъленія способностей души на память, разумъ и волю.

<sup>4)</sup> Quanto quippe tenacius et facilius puer meminit, quantoque acutius intelligit, et studet ardentius, tanto est laudabilioris ingenii.

### Значеніе психологіи Августина.

Никто изъ отцовъ церкви не имѣлъ такого важнаго значенія въ исторіи философіи, какъ бл. Августинъ, особенно же своимъ ученіемъ о душѣ. Начиная съ 5 и даже до 17 вѣка, включительно, самые лучшіе христіанскіе писатели почитали за честь именоваться учениками епископа Иппонійскаго, и слова его почитали для себя закономъ ¹).

По смерти Августина соверцательный духъ христіанскихъ писателей быль очень слабъ. Оригинальныхъ взглядовъ не было, а довольствовались только развитіемъ или просто повтореніемъ прежнихъ мыслей. Философствующая мысль, достигнувъ въ Августинѣ своего высшаго пункта, начала склоняться, и чтобы не упасть совершенно, придерживалась его идей. Схизма, тревожившая пастырей и учетелей церкви этого времени, была полупелагіанизмь, или такое ученіе, съ которымъ началь вести борьбу Августинъ, но не успёль побёдоносно окончить, а потому весьма естественно было учителямъ церкви обратиться къ нему за оружіемъ. И такъ какъ полу-пелатіано, при раквитів своего ученія, старались применуть къ стоической философіи, и нерёдко навывали душу существомъ тёлеснымъ; то православные учители должны были обратить особенное вниманіе на доказательства духовности души.

Просперъ Аквитанскій вывств съ Иларіемъ, какъ мы уже видвли, обратиль вниманіе Августина на полу-пелагіянское ученіе, и расположиль его къ написанію книгъ De praed. sanct. н De dono pers. По смерти Августина онъ продолжаль борьбу

<sup>1)</sup> O Shade, ros. Günther, dass Geister wie s. Augustin auf in Iahrtsusenden jeinmal zur Welt geboren,—weil sie ohnehin für Iahrtsusende einen Pfad durch Wüsteneien angebahnt haben. (Ianusköpfe zur Philos. und Theolog. S. 285. Wien 1884).

съ ними; а потомъ присоединился къ нему Клавдіанъ Мамерть, писавшій противъ полу-пелагіанина Фавста.

Просперъ развиваль строгое ученіе Августина о первородномъ грёхё и его последствіяхъ. Онъ початаль душу до такой степени поврежденною грёхомъ, что добрыя дёла невёрующихъ не им'єють никакого нравственнаго значенія; и потому для спасенія челов'єва, говориль онъ, требуется новое твореніе, благодатное. Свободная воля не потеряна, но сдёлалась совершенно неспособною въ произведенію добра безъ помощи благодати 1).

Извёстно также, что онъ ващищаль противъ полу-пелагіанъ ученіе Августина о предопредёленіи. Такъ какт полупелагіане видёли въ этомъ ученіи епископа Иппонійскаго кавой то фатализмъ, то Просперъ доказываль, что есть мёсто для нашего произвола и при ученіи о предопредёленіи, тёмъ болёе, что нётъ предопредёленія къ погибели. Богъ преднавначиль въ пегибели только тёхъ грёшниковъ, о которыхъ напередъ зналь, что они ни въ какомъ случаё не исправятся 3).

Псохологическіе взгляды Мамерта, которые онъ высказаль въ своемъ сочиненіи De statu animae, также заимствованы у Августина. Главныя силы души, говорить онъ, memoria, consilium et voluntas. Душа создана по образу Божію, и такъ какъ Богъ безтёлесенъ, то безтёлесна и душа. Силы души; мысль и воля, не суть что либо случайное, а составляють принадлежность души, или лучше самую душу. Слёдов. что можно сказать о силахъ, то должно сказать и объ ихъ субстанціи. Душа есть жизнь тёла, дёйствуетъ во всемъ тёлё и въ каждой части его вся. Она не можетъ перестать жить, не переставъ

I) Contr. Collat. c. 1, 3, 6, 9.—Resp. pro August. ad cap. Gali. p. 1, c. 8.

<sup>9)</sup> Resp. pro Aug. c. 14, 15,

быть душой; а перестать быть душой для нея менйе возможно, чёмъ для тёла перестать быть тёломъ. Въ душё есть разумъ, который познаеть чувственное сверхчувственнымъ образомъ, который можеть познавать безтёлесное безъ посредства тёлёсныхъ органовъ. Слёд. и сама душа есть нёчто безпространственное, безсмертное 1).

Въ такомъ же родъ было и сочинение Кассіодора († 575). Этотъ разжалованный министръ Теодорика, удалившись въ едно изъ живописныхъ мъстъ Калабрін, охотно и самъ занимался изученіемъ твореній епископа Иппонійскаго, и занималь другихъ. Желая удовлетворить любопытству друзей, очень часто предлагавшихъ ему вопросы о душѣ, онъ написалъ цѣлое сочиненіе объ этомъ предметѣ. (De anima). Хотя въ этомъ сочиненій онъ высказываетъ много оригинальныхъ взглядовъ на душу, но еще болѣе заниствованныхъ у Агустина. Тавъ, напр. его разсужденіе о духѣ, какъ такомъ свойствѣ, которое принадлежитъ всѣмъ живущимъ существамъ, вли объ умѣ (mens) какъ о-чемъ-то вѣчно пребывающемъ и въ тоже время измѣняющемся, почти буквально взято у Августина. (Очень много похваль Августину заключается также въ его сочиненіи De institutione divinarum litterarum).

По стопамъ Мамерта и Кассіодора старался идти и Алкушит. (737—804). Въ своемъ трактатъ De ratione animae онъ также повторяетъ ввгляды епископа Иппонійскаго о духовности души.

«Возымите во вниманіе», говорить онъ, наприм. «ту удивительную легкость, съ которой душа преобразуеть предметы воспринимаемые посредствомъ чувствъ тъла. Возымите во вниманіе, съ какою непостижимою быстротою она формируеть воспринятые обравы и ввъряетъ ихъ сокровищницъ памяти.

<sup>1)</sup> P. I, c. 4, 5, 6, 11, 18. 24.—P. III, c. 5, 13, 14, 15.

Кто видёль Римъ, тоть можеть представить этоть городь въ душё и представить именно такимъ, каковъ онъ есть. Когда онъ слыпитъ названіе этого города, или же самъ приноминаєть его, то ему тотчась является образъ Рама. Не менёе удивительно и представленіе предметовъ нензвёстныхъ. Вы можете составить въ душё образъ Герусалима, не смотря на то, что этоть вашь образъ не соотвётствуетъ действитвительности. Конечно, вы не представите, если не видёли Герусалима, на тёхъ стёнъ, ни тёхъ домовъ, ни тёхъ улицъ, которые находятся въ этомъ городё, но вы можете приписать Герусалиму то, что видёли въ другихъ городахъ, которые вамъ извёстны»... Это мнёніе о происхожденіи понятій, о действіи памяти и воображенія, явно, ваниствовано изъ сочиненій Августива, особенно же изъ XI книги трактата его о Троицъ. 1).

Кромъ того Алкуинъ извъстенъ развитіемъ ученія Августина о трехчастномъ составъ души человъческой, которое было принято потомъ большею частію схоластическихъ философовъ. Въ трактатъ на слова: Faciamus hominem, онъ находитъ образъ Св. Троицы въ душъ: канъ три божественныя лица, говоритъ онъ, не суть три бога, но одинъ Богъ, такъ и три силы, въ которыхъ обнаруживается естественная дъятельность души, т. е. память, равумъ и воля, 2) не суть три души, но составляютъ только три принадлежности одной и тойже души. И въ подтвержденіе справедливости своего митнія, укавываеть на 63 слово Августина на Евангеліе Іоанна.

Алкуинъ, какъ извъстно, положилъ начало схоластикъ, которая прежде всего обращалась къ Августину ва ръшеніемъ споровъ объ отношеніи свободы къ благодати.

<sup>1)</sup> De ratione animae II.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup>) Memoria, intelligentia, voluntas. (Opera Alcuini t. I, p. 839):

Когда Готтсшальть сталь проповідовать ученіе о двоякомъ предопреділенів, по воторому Богъ назначиль однихь для совершенія вла, а другихь для совершенія добра; то Рабанъ Мавръ, вмістів съ Гинкмаромъ, вооружился противъ него. Итанъ навъ первый очень скоро оставиль свое поприще, то послідній обратился ва помощію въ Эригені, который призналь неправымъ ученіе Готтсшалка о двоякомъ предопреділеніи, а согласился только, что есть предопреділеніе для свя-

. Но какъ на различно думали эти писатели объ отношеніи благодати къ свобод'в, но всё они старались, болёе или мене, прикрыться авторитетомъ Августина.

Готтешалки (819—868) самъ говорить, что, поступивъ въ монастырь, онъ очень много занимался изучениемъ сочинений Августина, изъ которыхъ и почерпнуль учение о предопредвлени. Это учение онъ не переставалъ распространять и по выходв изъ монастыря, особенно же распространяль во время своихъ продолжительныхъ путешествий. (Само собою разучется, что изучая Августина, онъ обращалъ внимание только на самыя строгия выражения этого отца, и толковалъ ихъ по своему.)

Рабана Мавра (776—856), принимавшій живійщее участіе въ спорахъ о предопреділеніи, и вынужденный писать »противъ Готтсшалка, въ своемъ огромномъ сочиненіи О вселенной « очень часто доказываеть, что многія мысли браль у прежнихъ церковныхъ писателей, особенно же Августина 1).

Гинкмарт (806—882), обратившій вниманіе на то, что съ ученіемь о двоякомъ предопреділеніи никакъ не можеть быть соединено ученіе о свободной волів, на основаніи нікоторыхъ выраженій Августина, заимствованныхъ изъ сочиненій

<sup>1)</sup> Kunstmann, Rebanus Mauruse Mainz 1811.

его противъ присцилланистовъ, началъ доказывать, что существуетъ только предопредъление въ благодати и блаженству; осуждение же въ погибели состоитъ въ томъ, что Богъ, предоставивъ человъка гръху, тъмъ самымъ не освобождаетъ его отъ наказания за хръхи 1).

Волье всых поименованных писателей старался быть самостоятельнымъ Скотусь Эригена (883). Онъ взялся разсмотръть вопросъ объ отношения свободы въ благодати съ философской точки врвнія; но рівшеніе вопроса не было счастлявіве. Въ своей вниги De praedestinatione онь выходить изъ того положенія, что предопредівленіе есть не необходимое, но свободное действие Божие. Где есть необходимость, пишеть онь, тамъ нътъ мъста воль, но въ Богъ есть воля. Въ Богъ не есть что либо иное бытіе, а иное знаніе, или желаніе; но Богъ самъ есть бытіе, внаніе, воля. Изъ этого слідуеть, что предопредёление принадлежить въ существу Божію, что оно есть самъ Богъ. Если же предопредбление тождественно съ существомъ Божінмъ, который единъ, то и оно можетъ быть только единымъ, т. е. къ благодати и блаженству. Предопредъленіе одно; но оно не есть что либо принуждающее, потому что въ Богв нътъ припужденія, и Онъ можеть желать тварямъ только блага. Богъ можеть быть причиною того, что отъ Него; но гръхъ, несчастіе, смерть не отъ Него; другими словами: Богъ не можетъ быть причиною того, что есть и не есть. « Подобныя мысли привели Эригену въ тому завлючению, что должна быть тождественность между предведением и предопределениемъ божественнымъ, такъ что предведение не простирается далве, чвиъ предопредвленіе. Богъ не могъ преднидъть вла и несчастій, и потому не могъ предназначить человъка къ погибели 2).

<sup>1)</sup> Ibid. c. 21, 23.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) c. 8. 10. 15. 16. 18.

Такъ какъ эти мысли представляли не развитіе, а искаженіе ученія Августина о томъ, что свойства Божіи нераздѣльны съ Его природой, и что зло есть недостатокъ, а не что либо положительно существующее; то неудивительно, что противъ проповѣдника новаго ученія возстали учители церкви и осудили его на соборахъ. Самъ Гинкмаръ наконецъ отсталь отъ Эригены.

Съ 11 го въка замъчается вліяніе Августина и на другіе пункты ученія о душъ.

Извёстно, что съ этого времени мало по малу превращалось то печальное состояніе, въ которое было приведено человічество бурями 10-го столітія. Церковь освобождается отъ деспотизма світской власти; цастыри начинають чувствовать себя сильніве въ нравственномъ отношеніи, и съ большею охотой и смілостію принимаются за развитіе церковной науки.

Къ этому времени относять основание христіанскаго фидософствованія среднезѣковаго, и писатель, положившій это основаніе, есть Анзельми (1033—1109), который, какъ говорять, сообщиль новый духь философствованію, поставивь главною цёлію своихъ философскихъ изслёдованій совмёстить живую вёру сердца съ разумнымь убёжденіемъ.

Современники называли Анзельма вторымъ Августиномъ, и сравнение сочинений того и другаго писателя совершенно подтверждаетъ это мнѣніе. Анвельмъ, можно сказать, не написалъ ни одной страницы, не вставивъ въ нее чего нибудь изъ Августина. Онъ не только приводилъ его мысли, но развивалъ ихъ, украшалъ, и вообще старался философствовать въ его духъ. Онъ самъ говоритъ объ этомъ въ предисловіи къ своему трактату о Троицю: »Если кто найдетъ въ этомъ твореніи какое-либо мнѣніе новымъ и противнымъ истинъ, и такимъ образомъ будетъ смотрѣть на меня какъ на нововводи-

теля и проповёдника лии, тотъ пусть внимательно причитаетъ трактатъ Августина о Троице, и пусть судить о моемъ сочинения по сочинению этого отда.«

Анвельнъ не оставиль намъ сочиненій чисто психологических (врамъ травтата de libero arbitrio): Его изслъдованія о происхожденія души прервавы внезациою смертію. Но онъ чувствоваль потребность психологіи, и неръдко высказываль свои мысли о душъ, которыя свидътельствують, что онъ хотъль построить психологическое зданіе на основаніяхъ августиновскихъ. Такъ, напрям, онъ доказываль реальное существованіе идей и общихъ понятій, быль глубово убъядень въблизости Бога къ нашей душъ и непосредственномъ дъйствім Его на нашъ равумъ; различаль въ душъ три свособности; память, разумъ и волю, въ которыхъ находиль образь Св. Троицы 1).

Что касается этого стараго спора объ отношении благодати пъ свободь, то Анвельмъ, при ръшении его, ни на одинъ щагъ не отступалъ отъ Августина. Онъ равличалъ свободу отъ приннуждения и свободу отъ веобходимости. Свободная воля, говорить онъ, ве опредъляется въ дъйствию ви вижщей принуждающей причиной, ни господствомъ внутренней, естественной необходимости. Несправедливо навываютъ свободу способностию дълать выборъ между добромъ и вломъ. Только та воля истинно свободна, которая не можетъ дълать зла; а если бы иначе, то Богъ и ангелы не были бы свободны. Свобода есть и въ падшемъ человъкъ, и гръшнивъ можетъ дълать выборъ между добромъ и зломъ; но падшій человъкъ безсиленъ привесть въ исполненіе свои намъренія безъ помощи Божіей. Достигнуть правды человъкъ не можетъ собственными силами, нотому что есть рабъ гръка 2).

<sup>1)</sup> Monolog. c. 10. 67.

<sup>2)</sup> De lib. arb. c. 2. 5, 10. 11.

Въ его время начались споры номиналистось съ реалистами, представлявшими въ новой формъ борьбу Аристотеля противъ Платона.

Номиналисты утверждали, что одни индивидуумы имѣютъ дѣйствительное существованіе, и что общіє термины, полезные для памяти и необходимые для конструкціи языка, суть ничто иное какъ абстракціи индивидуумовъ,, и слёдов. только слова. Это ученіе, осужденное на соборѣ, было особенно поддерживаемо Росцеллиномъ.

Реалисты шли путемъ противоположнымъ. Они думали, что общіе термины не суть только коллективныя названія, данныя классу индивидуумовъ, но суть собственныя названія взвастной природы, существующей самостоятельно, отличной отъ разума, который ихъ познаетъ, отличной и отъ индивидуумовъ, потому что существуетъ прежде ихъ. Реалисты, для защиты своего ученія, прибытали къ Августину, повторяя нівкоторыя выраженія его объ идеяхъ: если существуютъ, говоряли они, только индивидуумы, то какъ объяснить однообразіе, съ кототорымъ извістныя классификаціи существуютъ на всёхъ явывяхъ и во всёхт умахъ? Какимъ образомъ объяснить постоянство видовъ, существованіе законовъ?

Абеляров (1079—1142) хотыль примирить объ системы концептуализмомо,—т. е. онъ, также на основание нъкоторыхъ выражений Августина, доказываль, что общие термини выражають необходимую идею нашего духа, но не существують отдёльно, подобно какому-то особенному міру.

Избравъ своимъ руководителемъ Августина, онъ послъдовалъ ему и въ развити своего ученія о душт. Душа по его взгляду, есть простое, духовное существо, радикально отличное отъ тъла. Только въ несобственномъ смыслъ она можетъ быть названа тълесною, потому что не вездъприсуща. Она присутствуетъ во всъхъ частяхъ тъла, и есть начало тълесной живни.

Она есть то, что въ тълъ и чревъ тъло чувствуетъ, воспринимаетъ радость и скорбь 1).

Абелярдъ вооружиется противъ тёхъ, кои почитаютъ свободную волю способностію дѣлать выборъ между добромъ и вломъ.. Лучшее опредѣленіе свободы, по его меѣнію, слѣдующее: «если ито добровольно и безъ принужденія можетъ исполнить то, что обдуманно рѣшалъ» <sup>2</sup>). Это мысли Августиновскія!

Ученикъ его и послъдователь Петри Ломбарди († 1164), который быль больше богословь, чъмъ философь, разсуждая о догматахъ, постоянно ссылается на авторитетъ св. Писанія, или же отцовъ церкви, такъ что его книга Sententiarum представляеть систематическое изложеніе ревультатовъ, уже сдёланныхъ христіянскими богословами; а потому неудивительно, что сочиненіе его служило руководствомъ для юношества, и притомъ очень долго, почти во все средневъковое время. Относительно предметовъ психологическихъ, онъ, можно сказать, не зналъ другаго руководителя, кромъ Августина. Подобно ему онъ находилъ образъ Божій въ памяти, разумъ и волъ, а подобіе—въ невинности и правдъ, такъ что образъ, иначе и короче выражаясь, состоитъ въ познаніи истины, а подобіе въ любви къ добродътели з).

Предопредёленіе по его мийнію, точно также какъ и по мийнію Августина, есть praescientia et praeparatio beneficiorum, quibus certissime liberantur, quicunque liberantur. Дійствіе предопредівленія есть такимъ образомъ благодать, чрезъ которую спасаются избранные. Эта благодать спасаетъ человіна безъ всякой съ его стороны заслуги, и дается ему Богомъ изъодного состраданія. Противоположность предопредівленію есть

<sup>1)</sup> Introd. in Theol. 8. 6, p. 1127.-1, 20. p. 1030.

<sup>9)</sup> Ib. 3, 7. p. 1182.

<sup>3)</sup> I. d. 3. p.7.-II, d. 16, p. 4.

отверженіе reprobatio, которое можно опреділить такъ: praescientia iniquitatis quorundam et praeparatio damnationis eorundem. Предопредвление не соединено съ человъческой заслугой; но отвержение непременно предполагаеть виновность человека, вависящую совершенно отъ его воли. Осуждение гръшника Богъ предвидить и приготовляеть; но грёхи наши хотя и предвидить. но не приготовляетъ. Онъ только несострадаетъ грешникамъ, не посылаетъ имъ помощи потребной для ихъ спасенія, и это не по нежеланію, а потому, что человёкъ своими грёхами заслуживаетъ подобную немилость. Разумъ есть высшая познавательная сила души, имбющая двоякое направленіе: къ въчному и въ временному. Свобода есть та способность разума и воли, по которой человъкъ избираетъ добро, если при немъ находится благодать, или вло, если благодать его оставляеть. При свободномъ дъйствін разумъ и воля находятся въ гармоніи: разумъ различаетъ добро отъ зла, а воля дълаетъ выборъ. Но способность дёлать выборь между добромъ и вломъ не есть существенный элементъ свободы вообще; свободна та воля, которая не служить грёху. Такь какь грёхь есть противленіе вакону божественному, то онъ имбеть характерь отрицательный, есть ничто  $^{1}$ ).

Всв подобныя мысли сильно напоминають Августина.

Какъ Анзельмъ положилъ начало схоластикъ, такъ Бернардъ (1091—1153)—мистикъ, предаваясь которой, очень скоро
нашелъ себъ славнаго соревнователя въ Гуго-Викторть (1097—
1141). Въ психологическомъ отношения эти оба писателя разнятся между собою только большимъ или меньшимъ распространениемъ мыслей Августина; но оригинальныхъ взглядовъ на
душу у нихъ почти нътъ.

«Душа, говорили они, есть начало тёлесной жизни, и присутствуеть во всёхъ частяхъ тёла; она создана по образу св.

<sup>&#</sup>x27;) I, d. 41, n. I.-I, 2, d. 24, 25, 85.

Тронцы, который обнаруживается въ памяти, разумъ и воль 1), въ умъ, мудрости и любви 2). Воля безъ свободы немысляма. Хотя она управляется разумомъ, но разумъ не имъетъ ничего принуждающаго. Способность дълать выборъ между добромъ и вломъ не есть существенный признавъ свободы, а есть недостатовъ 3). Хотя и въ падшемъ состояніи человъвъ имъетъ естественную свободу, но не можетъ перейти изъ одного состоянія въ другое силою одной своей воли; потому что сдълался рабомъ гръха. Человъвъ гръщитъ по необходимости, и эта необходимость не природы, но воли. Воля, привлаванись вслъдствіе гръха, въ чувственному, не можетъ достигнуть любви въ правдъ. Эти пріятные узы сдълали человъва плъннякомъ 4).

Предопределеніе о техт, кои должны быть снасены, есть, и состоить въ томъ что Богь положиль дать нёвоторымъ благодать, посредствомъ которой они могуть достигнуть снасенія. Но поелику въ мірё есть зло, которое только допущено Богомъ, но не создано; то предопредёленіе въ собственномъ смислю ограничивается только избранными 5). Человена составляеть собственно душа, которая есть равумный духь, и слёдов. лечный самъ по себё; что же касается тела, то оно не способствуеть этой личности. Душа была бы существомъ личнымъ ж не будучи соединена съ тёломъ, а потому человёкъ и по смерти тёла не перестанетъ быть человёкомъ, такимъ же, какимъ былъ живя въ тёлё 6).

13-й въкъ есть время цвътущаго состоянія схоластики. Ученые, соревнуя рыцарямъ, нещадивщимъ ничего для славы

<sup>1)</sup> Бернардъ, Sermo de diver. 45, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вякторъ, De sacram. 1, р. 3, с. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Бернардъ, Sermo de diver. с. 2, 3, 7, 10.

<sup>4)</sup> Sermo 81 in Cant. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Викторъ, De sacram. 1. р. 2, с. 1, 9, 21.

<sup>6)</sup> Erud. didasc. 1, c. 6.

религів христіанской, старались и съ своей стороны оказать посильную помощь христіанству возвышеніемь его философскаго ученія предъ философіей неправов'рующихъ и нев рующихъ. Для достиженія этой ціли, они не только занимались выборомъ и приведевіемъ въ стройную систему мыслей отцевъ и учитеней церкви, но и ділали попытки создать, на основаніи оточескомъ, свои собственныя системы, которыя удовлетворяли бы требованіямъ современниковъ. Такого рода стремленіемъ отличались Iean de la Rochelle, Thomas Aquino, Duns—Scot.

Ican de la Rochelle (†1271) извъстенъ своимъ трантатоми о душь, воторый почитается драгопъннымъ памятникомъ средневъковой философіи; но этотъ трантать весь проникнутъ идеями епископа Иппонійскаго.

Такъ, напримъръ, онъ различаетъ два средства познанія: въдъніе твлесное (corporalis) и въдъніе разумное (intellectualis), замътивъ при этомъ, что есть еще въдъніе среднее, мысленное (spiritualis) 1). Такого рода выглядъ на средства повнанія принадлежить, какъ мы виділи, Августину. Разділивъ способности души на два равряда: способность чувствованія и способность понеманія, Ромель, следуя Августину, въ нервому paspagy othoceth sensum et imaginationen, a so bropomy rationem, intellectum et intelligentiam; n game xapartephryetz ranдую изъ этихъ способностей, буквально придерживаясь Августина. Что же касается частивиших мыслей Рошелля, то онв такъ бывають сходны съ мыслями епископа Иппонійскаго, что евкоторые готовы были скорве заподоврить подленность твхъ сочиненій Августина, которыми Рошелль рабски пользовался. чёмъ ваподобрить его самого въ неоригинальности. Tars, haпримъръ, когда онъ говоритъ: «есть нъвая сила огнения, умъряемая воздухомъ, восходящая отъ сердца въ мозгу, какъ

<sup>1)</sup> De differentia triplici secundum virtutem et falsitatem. Fol. 34. col. 1.

бы въ небу нашего тёла, и тамъ собравшись и очистившись, проходить чрезъ глаза, уши, ноздри и прочіе органы чувствъ.., то, явно, перефразируєть только 33 главу De spiritu et littera,

Когда онъ доказываетъ, что для души разумной нътъ особеннаго мъста въ тълъ, но что въ каждой части тъла она вся: in toto corpore tota est, то весьма сильно напоминаетъ сочинение Августина De quantitate animae 1).

Не маловажное вліяніе им'влъ Августинъ и на вам'вчательн'війшаго изъ вс'яхъ философовъ среднев'вковаго времени, *Оому* Аксината.

Его Summa Theologiae почитается самымъ полнымъ трактатомъ по психологіи, гдё рёшаются всё трудные вопросы, которые 13-й вёкъ предлагалъ о существе и способностяхъ души, действіяхъ чувствъ, свойствахъ равума, природё и про- исхожденіи идей. Но въ этомъ трактате, какъ свидётельствуетъ Боссюэтъ, отъ двухъ до трехъ тысячь равъ цитуется Августинъ, и не высказано ни одного слова противъ этого отца церкви <sup>2</sup>).

Безъ сомнѣнія, такой геніальный писатель, какъ Оома Аквинать, не могъ слѣдовать рабски никому; но если онъ старался воспользоваться всѣмъ, что было писано до него отцами церкви, то болѣе всего долженъ былъ остановиться на блаженномъ Августинѣ, который сосредоточивалъ въ себѣ ученостъ всѣхъ предшествовавшихъ писателей римской церкви, и послѣ котораго церковная письменность на западѣ была въ самомъ печальномъ состояніи. Къ этому отцу церкви влекло Аквината и единство цѣли, для которой эти писатели излагали ученіе о душѣ; потому что они оба поставили главною цѣлію своей психологіи показать, что человѣкъ есть членъ свявующій міры

<sup>1)</sup> De viribus cognitivis per quinque differentias. Fol. 34. col. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Defence de la Tradition V. XXIV.

духовный и матеріальный, есть гармоническое соединеніе души и тіла. Оома Аквинать самъ говорить, что ученіе о природів души основываль преимущественно на сочиненіяхь Августина: «нівкоторымъ кажется, пишеть онь, что душа есть тіло; но Августинь утверждаеть, что душа проста, и не заключаеть въсебів ничего матеріальнаго... Нівкоторымъ кажется, что человіческая душа не есть субстанція. Но по словамъ Августина, каждый ясно видить, что природа духа должна быть субстанціей и не должна быть тілесной... Нівкоторые думають, что одна душа составляеть человіка. Но, по Августину, душа и піло вийстів составляють человіка.» 1).

Въ учени о предопредълени и благодати, говоритъ Боссюэтъ, Оома есть тотъ же Августинъ. Онъ, подобно Августину, доказываетъ, что единственный источникъ всего добраго есть божественная благодать, и потому добродътеди язычниковъ суть добродътели ложныя.

Такъ думали о Оомъ Аквинатъ и его почитатели: «психологія Оомы, говоритъ Марготтъ, есть образцовый отдъль его системы. Все то, что церковь сказала о природъ человъка, о душъ и тълъ, и ихъ взаимномъ отношеніи, и что великіе учители церкви, именно великій психологъ Августинъ, положили на это основаніе въры для теоретическаго знанія, все это есть матеріаль для психологіи Оомы» <sup>2</sup>).

Дунсь — Скотть (1266—1308), этотъ страшный критикъ, старавшійся подорвать основанія философіи Оомы, и представить новую систему, очень часто долженъ быль говорять и противь Августина, которому Оома подражаль. Но въ общихъ пунктахъ онъ соглашался съ Августиномъ, и, какъ насчитываетъ Боссюють, болье 800 разъ ссывался на него. Подобно Авгу-

<sup>1)</sup> Sam. Theol. qu. 74.

<sup>2)</sup> Geist und Natur im Menschen nach der Lehre des h. Tomas. s. 5.

стину, онъ училъ, что есть въ человъкъ одна душа разумная, а животная и растительная жизнь служить извъстнымъ ея проявленіямъ, что силы и способности души принадлежать къ ея существу, и слъд. неотдълимы отъ нея 1).

Въ 14-мъ въкъ самая замъчательная личность есть Оккалов ( 1347.), въ которомъ вообще замъчаютъ направление опиозиціонное авторитету церковному. Но и этотъ писатель почиталь за честь изучать Августина, и въ учении объ отношении свободы къ благодати старался слъдовать ему.

•Богъ можетъ не сдёлать никого счастливымъ, никого спасти. Въ человъвъ вътъ ничего такого, что могло бы принудить Бога любить его и осчастливить. Поэтому все зависить отъ божественнаго благоволенія, отъ свободной благодати и милосердія Божія. Человъчесвія дъйствія не имъютъ, сами по себъ, характера заслуги, а характеръ заслуги зависить единственно отъ воли Божіей. Богъ по своему всемогуществу можетъ сдёлать, что человъческія дъйствія будуть имъть заслугу бозь любви, и, напротивъ, не будуть имъть заслуги при любви; но Ему такъ угодно, что наши дъйствія только тогда имъютъ заслугу, вогда происходять изъ любви въ Нему» 2).

Подобные взгляды Овкама очень правились протестантамъ, о которыхъ намъ слъдуетъ говорить тепоръ.

Протестанты, можно свазать, не хотёли знать другаго руководителя, кромё Августина, и доказывали, что свёдують ему неуклонно.

Не говоря уже о Виклефть и Густь, которые, при помощи сочиненій Августина, поддерживали ученіе о предопреділеніи, Лютерт и Кальвинт въ важныхъ случаяхъ всегда ссылались



<sup>1)</sup> De rer. priuc. qu. 10. art. 4. qu. 11. art. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De potentia sua absoluta posset acceptare eundem motum voluntatis etiamsi non iufundat caritatem. (in 1. Sent. 1. dist. 17).

на сочиненія этого отда церкви. «Между отдами церкви, пишеть Лютерь, Августинь безспорно занимаєть первое м'єсто; онь мнів нравится боліве всівль другихь; онь весь мой» 1). ` Кальвинь вь своемь Institutione, произведшемь движеніе во всей Франціи, постоянно прибіваєть къ свидітельству Августина, предъ которымь благоговітеть 2).

Къ Августину Лютеръ обратился главнымъ образомъ потому, что хотель его словами подкръпить свое учене объотношения благодати къ свободъ. Свобода, говорить Лютеръ, есть merum mendacium. Свободная воля не только совершенно исчезла въ родъ человъческомъ со временя гръхопаденія, но даже невозможно, чтобы кто либо другой, кромъ Бога, быль свободенъ. Предвъдъніе и провидъніе божественное дълають то, что всъ вещи происходять по неизмъняемой и въчной волъ Вожіей. Названіе свободная воля принадлежить только Богу в). Откуда это извъстно? Такъ училь, отвъчаеть Лютеръ, Августинъ, который во 2 й книгъ противъ Юліана называеть свободу рабою 4).

Кальвинъ еще болве усилилъ подобный взглядъ, и на томъ же основани. »Богъ«, говоритъ онъ, есть причина паденія перваго человъка. Адамъ паль потому, что Богъ прежде такъ ръшилъ, опредълилъ и устроилъ« <sup>5</sup>).

Но на самомъ дёлё это было извращение словъ Авгу-.стина; потому хто хотя Августинъ очень мрачно смотрёлъ на свободу падшаго человёка, хотя у него есть миёние de irresistibili praedestinatione; но онъ никогда не училъ, что нётъ

<sup>1)</sup> Michelet. Memoires de Luther. II, 95.

<sup>\*)</sup> Bossuet. Hist. des variat. IX, 84.

<sup>\*)</sup> Ibid. II, 17.

<sup>4)</sup> Non libero, vel potius servo propriae voluntatis arbitrio, crasars Abrycther. (Contr. Iul. pel. II, 8.)

<sup>8)</sup> Bossuet. Hist. des variat, IX, 84.

ни въ комъ свободной воли, кромъ Бога, — что паденіе перваго человъка было необходимостію.

Послё 16-го вёка не только увеличивается число защитниковъ Августина, но даже тё, которые прежде возставали противъ него, стараются прикрыть свои системы его именемъ. Но особенно замёчательно то, что съ этого времени начинается вліяніе Августина на свётскихъ философовъ, которые группировались вокругь Декарта (1596—1650).

Хотя, вавъ мы уже замѣчали, исторія не говорить, чтобы Декартъ заимствоваль свои иден у Августина; но однавожъ исторія ясно свидѣтельствуеть, что философія Августина была очень полезна Декарту.

Извъстно 1) что то необывновенное уваженіе, съ которымъ французскіе ученые, особенно же шамискіе монахи, относились въ системъ Деварта, было слъдствіемъ того, что на него смотръли вавъ на знаменитаго повъйшаго ученика Августина, и въ его философіи думали встрътить нѣчто въ родъ популярнаго изложенія августинизма. «Если Девартъ продолжить тавже вавъ и началь, писаль Марсенна Воэту, то мнъ важется, я могу предсказать, что онъ не скажеть ничего тавого, подъ чъмъ не могъ бы подписаться бл. Августинъ, этотъ орель ученыхъ; посему чъмъ вто болъе свъдущъ въ бл. Августинъ, тъмъ болъе долженъ быть предрасположенъ принять философію Деварта« 1).

Извёстно 2) что самъ Декартъ во многихъ случаяхъ старался защитить себя авторитетомъ Августина. Когда его друзья, а чаще враги, начали отыскивать большое сходство между его мнёніями и мнёніями епископа Иппонійскаго, то это на первыхъ порахъ показалось ему очень непріятнымъ; но потомъ онъ разсудилъ что этимъ сходствомъ можно восполь-

<sup>1)</sup> Descartes, ocuvres comp. t. IX. p. 85.

воваться, и дъйствительно воспольвовался. Будучи унижаемъ ісзунтами, умалявшими его успъхи, и вообще для того, чтобы вмъть сильную ващиту отъ нападеній, которыя готовились на него со всъхъ сторонъ, онъ присталь въ обществу ученыхъ Порройяля и Ораторіи, гдъ было очень много почитателей Августина, и при помощи этихъ августиніанцевъ началъ распространять свои идем 1).

Но если вліяніе Августина на Деварта было только косвеннить, то на Паскаля и Арноліда было прямыть, непосредственнымъ. Паскаль (1623—1662) не могъ не сочувствовать Августину, съ которымъ быль такъ сходенъ и по жизни; потому что находился въ постоянной борьбъ съ дурными чувствованіями, быль добычею самыхъ мутныхъ движеній нашей извращенной природы, и послів страшной борьбы пошель неуклонно путемъ добродітели. Уже вто одно, говоримъ, располагало его съ грубокимъ сочувствіемъ относиться къ размышленіямъ Августина о преимуществахъ природы человіческой и ея гріжовной порчів, о двухъ противоположныхъ родахъ любви, существующихъ въ человіть, о грозной дійствительности смерти и надеждів на безсмертіе 3). Эти и подобныя симъ размышленія повторяются у Паскаля буквально.

Что васается Арнольда (1612—1694), то всё его сочененія, даже семейныя письма, представляють эскизь изъ твореній епископа Иппонійскаго. Его теорія о происхожденіи идей, его ученіе о достоинствів знаній, пріобрівтаемых внутреннимъ чувствомъ и разумомъ, его анализь ощущеній или чувственнаго воспріятія, заимствованы у Августина. «Если возразять, говорить наприм. Арнольдъ, что въ то время, какъ мы имбемъ идею о духовныхъ предметахъ, мы не перестаемъ со-

<sup>1)</sup> Voyage du Monde de Descartes. p. 284-287.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pensées de Pascal. t. II. p. 79.

ставлять нёкоторый образь тёлесный, по крайней мёрё о слове, которое обозначаеть мысль; то они не сважуть этимъ ничего противнаго тому, что мы доказали; ибо въ такомъ случав образь, который мы представлаемъ, есть образь не самой мысли, а только слова, и этотъ образъ не препятствуеть намъ составить совершенно духовную идею о мысли« 1). Эта мысль взята изъ сочиненія De quantitate animae.

Въ числъ людей, послъ Декарта иснытывавшихъ на себъ вліяніе Августина, первое мъсто занимаетъ Мальбранцю (1658—1715). Блескъ воображенія, утонченность мышленія проницательность, живость чувства, тысячи другихъ симпатій влекли его къ Августину, и расположили къ той мысли, что послъ Декарта нътъ и не можетъ быть другаго учителя кромъ Августина.

Мальбраншъ самъ говоритъ, что теорію идей взяль у него. »Я признаю, пишетъ онъ, что мнѣніе, выраженное мною, заимствовано у бл. Августина. Подтверждаю эти слова и говорю, что, по началамъ Августина, надлежитъ върить тому, что мы все видимъ въ Богъ. Истина несотворенна, неизмѣнна, безпредѣльна, вѣчна, превыше всѣхъ вещей. Нѣтъ ничего, что могло бы ияѣть эти совершенства, кромѣ Бога. Мы видимъ истины неизмѣныя и вѣчныя, слѣд. видимъ Бога. Таковы мудрствованія Августина; мои не многимъ отличаются отъ нихъ. По моему мнѣнію, мы видимъ вѣчныя истины, не потому, чтобы эти истины были Богомъ, а потому, что идеи, отъ коихъ вависять эти истины, суть въ Богѣ: можетъ быть точно также понималь это и Августинъ« \*). Говоритъ также, что прибѣгаль къ авторитету Августина, дабы установить различіе между

<sup>1)</sup> Log. I. c. 1.

<sup>2)</sup> De la Recherche de la verité liv. III, p. 2. ch. 6.

дущею и траюмъ, и ссывался на 10 гл. 10 книг. о Троицъ 1). Для Фенелона (1641—1715.) и Боссюета (1627—1704) по преимуществу Августинъ служитъ руководителемъ въ ихъ изследованияхъ о природъ дущи, ел способностяхъ, ел отличи отъ трая, ед связи съ теломъ и т. п. Они даже не делаютъ различи между правильными и неправильными мыслями Августина, а безпрекословно принимаютъ вакъ тё такъ и други.

Такъ, для докавательства свободы въ человъкъ, Фенелонъ не рашается савлять нячего лучше, какъ употребить та же саныя выраженія, которыми пользовался бл. Августинь. »Всявій человівть носить внутри себя непобідимое доказательство своей свободы. Вотъ, по словамъ Августина, истина, для уясненія которой нізть нужды погружаться въ внижныя доказательства. Объ ней говорить весь мірь; она напечатавна въ глубинъ нашего сердца самою природою; она яснъе дня« 2) и проч. Говоря такимъ образомъ въ защиту свободы, тоже время повторяеть мысли Августина и о безсиліи свободы и допускаетъ предопредбленіе: »Дівло свободной воли«, говорить онь, эвь этой новой жизни состоить не вь томъ, чтобы человъвъ исполняль правду, когда захочеть того; но въ томъ, чтобы онъ сбращался съ покорностію въ тому, по милости котораго онъ могъ исполнить ее« 3). »Если бы благодать была подаваема за естественныя расположенія, то она не была бы благодатію, а была бы даромъ«. «Человёнъ поступаетъ въ число выбранных посредствомъ того призыванія, въ которомъ Богъ исполняетъ то, что предопредвлилъ« 4).

Боссюэть говорить, что для примиренія благодати съ

<sup>1)</sup> Ibid. I, 6.

<sup>\*)</sup> Lettres sur la Metaphys. II.

<sup>3)</sup> Ib. VI.

<sup>4)</sup> Refut. du syst. du Malehr. 480.

свободной волей, онъ следуеть только теми путими, воторые проложены Августиномъ. «Намъ нужно знать, просить благодати делать добро; нужно внать, кого благодарить, когда делается добро; нужно помнать, что Богь склоняеть сердца къ добру средствами известными и действительными... Надлежить привнавать, что благодать, даруемая Вогомъ во времени, была предуготовлена, предвидёна и предопредёлена етъ вёчности, что это предопредёленое предопредёленое предполагаетъ въ Боге и спеціальное предопредёленое для избранныхи. Вотъ сущность ученія Августинова о благодати! Если, часийъ образомъ, желяють сказать, что древніе отщы претиворёчать Августину въ примиреніи свободы и благодати; то противь отцовъ вооружають не Августина, но вёру и преданіе« 1).

После Фенелона, кажется, остается только упомянуть о Лейбниць (1646—1716), какъ такомъ философе, который открыто пользовался ученіемъ епископа Иппонійскаго о душё. «Зло не составляеть субстанціи«, училь онъ, »а есть отрицаніе, отсутствіе чего-то. Причина зла есть причина не действующая; и такъ какъ Богъ можетъ обнаруживать только положительную деятельность, то зло происходить не отъ Бога. Богъ для духа тоже самое, что свёть для главъ. Въ немъ-то и ваключается та божественная истина, которая свётить внутри насъ, какъ это нёсколько разъ повторяль бл. Августинъ« <sup>2</sup>).

Следующіе писатели имели другія задачи, другія цели. А потому, не смотря на споры, которые волновались еще около имени Августина, не смотря на глубокое уваженіе, которое питали къ нему подобные Вико, — этотъ величайшій изъ христіанских философовь представляется почти развенчаннымь въ 18-мъ

<sup>1)</sup> Traité de libre arbitre IV-X.

<sup>2)</sup> Testam Theodic. III, 283.—Epist. de philes. Plat. (1767).

въкъ. Вольтеръ трактуетъ его за софиста, Руссо навываетъ его риторомъ, Монтескье едва оставляетъ за нимъ право на великато мыслителя.

Въ нашемъ въкъ кота и можно встрътить въсколько философовъ, любившихъ искать для себя вдохновенія въ сочиненіяхъ Августина (какими были, напримъръ, Баланшъ, Шлегель, Шатобріанъ); но вообще Августинъ вышель изъ моды. Имъ пользуются, пожалуй, и теперь, и даже очень многіе; но пользуются изъ вторыхъ рукъ. Теперь, какъ выражается Günther, больше котятъ навываться исправленными или передъланными Бэмами, чъмъ полу-учениками Августина 1).

К. Скворцевъ.

<sup>1)</sup> Vorschule I. Abth. S. 61.

# овъявленія.

I.

Отпечатано отдёльнымъ изданіемъ сочиненіе профессора Кіевской Авадемін К. И. Скворцова: *Блаженный Авіустинь* какт психологь.

Продается у автора и въ редавція *Трудовь Кіевской* духовной Академіи и Восреснаго Чтенія. Ціна эквемпляра 1 р. 50 к. съ пересылкой.

Выписывающіе эту внигу вийстй съ философіей отщось періода апологетось платить за обй вниги три рубля сер. съ пересылкою.

#### II.

Книга «Апокрисись Христофора Филалета», изданная по случаю юбился Кіевской духовной Академіи, о выпискі которой изъ конторы редакцій журналовъ Кіевской духовной Академіи, было объявлено редакцією, можеть быть въ настоящее время выписываема также изъкнижныхъ магазиновъ купца Степана Ивановича Литова, находящихся въ Кіевѣ и С.-Петербургѣ. Цѣна 2 руб. 50 коп. сер., съ пересылкою три руб. сер.

## ОГЛАВЛЕНІЕ ТРЕТЬЯГО ТОМА:

| , <del>-</del>                                     | стран.                    |
|----------------------------------------------------|---------------------------|
| Догматическая система Оригена (окончаніе). Селщ.   |                           |
| Г. Малеванскаго                                    | 3—82.                     |
| Блаженный Августинъ какъ психологъ. К. Скворцова.  | 83—103.                   |
|                                                    | <b>528</b> — <b>372</b> . |
| ·                                                  | 641-696.                  |
| Педагогія древнихъ братскихъ школъ и преимуществ   | енно древ-                |
| ней Кіевской Академін М. Линчевскаго               | 104-154.                  |
|                                                    | 437—500.                  |
|                                                    | <b>535—5</b> 88.          |
| Польскій пропов'ядникь XVII в'яка ісвунть Оома     |                           |
| Млодзяновскій (продолженіе.). А. Мацњевича         | 155 <b>—27</b> 2.         |
|                                                    | 501-534.                  |
| Изъталмудической миоологіи (продолженіе). І. Олес- |                           |
| ницкаго                                            | 273-327.                  |
| Очеркъ исторіи базиліанскаго ордена въ бывшей      |                           |
| Польшѣ (продолженіе.). <i>Н. Петрова</i>           | 373—436.                  |
| Изъ чтеній по Ветхому Завіту. С. Сольскаго         | 589-640.                  |
| Объявленія.                                        |                           |
| Протоколы заседаній Совета Кіевской духовной       |                           |
| Академіи                                           | - 1-44.                   |
| •                                                  | 1_44                      |

| Книга  | про         | рока | Іерем | iu | (переводъ | Съ  | еврейсв | aro). | , <b>-</b> | 97—144. |
|--------|-------------|------|-------|----|-----------|-----|---------|-------|------------|---------|
| Творев | ni <b>s</b> | блаж | еннаг | 0  | Іеронима  | (пе | реводъ  | Съ    | ла-        |         |
| THE    | :Kar        | o).  | -     | -  | •         | -   | -       | -     | -          | 97-144. |

Въ той не редакція продаются слёд, кинти по слёдующимъ цёнамъ съ пересыякою:

- 1) Историч. книги св. Инсанія ветхаю завъта, въ русси. пер. съ евр., М. Гулгева. Ц. 2 руб.
  - 2) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 50 коп.
  - 8) Бесподы сельского селщеничка, 25 бесбув. Ц. 50 к.
  - 4) Яковь Косьмичь Амфитеатровь. Ц. 75 коп.
- 5) Беконь Веруламскій, Куно-Фишера (съ портретомъ Бекона). Ц. 50 коп.
- 6) Христіанская наука, или основанія св. герминевтики, твореніе блаж. Августина. Ц. 75 коп.
- 7) Динамика вещества, сочин. Вебера, перев. съ нъменкаго. Н. 50 коп.
  - 8) О чипъ православія. Ц. 50 коп.
- 9) О переводъ св. Писанія на славянскій языкь. Ціна 20 воп.
  - 10) Библейская хронологія. Ц. 60 коп.
  - 11) Императорь Оводосій. Ц. 30 к.
- 12) Историческое обозръніе богослужебных книгь. Ц. 60 коп.
  - 13) Польская грамматика. Ц. 30 к.
- 14) Императорь Юстиніань и его заслуги для церкви. Ц. 50 коп.
- 15) Сочиненія студентов Кіевской духовной Академін. Т. І. Ц. 1 руб.
  - 16) Михаиль Керулларій. Ц. 50 к.
  - 17) Софроній патріаржь ігрусалимскій. Ц. 40 в.
- 18) Ученіе св. отцевь подвижниковь о благодати Божіей. II. 50 в.
  - 19) О времени крещенія св. Ольги. Ц. 30 к.
- 20) Кіевь сь его древныйшимь училищемь—академіею. Два тона. Ц. 3 р.
- 21) Философія опцевт и учителей церкви (періодъ древних апологетовъ кристіанства). Ц. 2 р.

- 22) Кто быль первый митрополить кіевскій? Ц. 25 к.
- 23) Дневники протојерея И. М. Скворцова.
- 24) Ветхозавътная исторія, его же. Ц. 60 к.
- 25) О боюслужении правосл. церкви, его же. Ц. 75 к.
- 26) О видажь и степеняжь родства, его же. Ц. 40 к.
- 27) Изслъдованіе о Талмудъ. Ц. 50 к.
- 28) Очерки быта древних севреев. Ц. 70 к.
- 29) Сборникт за лекцій бысших в наставников Кіевской дух. Академіи, архим. Инновентія, прот. И. М. Скворцева, П. С. Авсеньева (архим. Өеофана) Я. К. Амфитеатрова. Ц. 3 р. 50 к.
- 30) Пятидес ятильтній юбилей Кіевской духовной Академіи, 28 Сентября 1869 года. Ц. 1 р. 50 к.
- 31) Голось правды, или слово подолянина кь собратьямь-католикамь, жителямь западных пуберній Россійской Имперіи. Кіевь. 1870 г. Ц. съ пересылкою 1 руб.
- 32) О Богослуженій воскресноме и праздничноме ев соединенной церкви Англіи и Ирландіи. Віевъ. 1870 г. П. 30 коп.
- 33. Книга для назидательнаго чтенія. Изданіе второв. Ц. 1 руб.
- 34. Апокрисись Христофора Филалета, вы переводъ на современный русскій языкь. Ц. 3 р.
  - 35. Сборникь статей для народных школь. Ц. 50 к.

Печатано по опредёленію Совёта Академіи. Исправляющій должность Ректора, ординарный профессоръ Академіи, Д. Поспъхось.

# ТРУДЫ

# KIEBCKOŇ ZYXOBHOŇ ATAZEMIN.

# 1870.

## октябрь.

| Сод  | EPEAHIE: crp.                                                                                           |
|------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| I.   | Книга пророка Іереміи. Річи 14—17; гл. XXIII.<br>XXVI. XXV. XLVI. (Перевода са еврейскаго.) 149—164.    |
| II.  | Протоволы засъданій Совъта Кіевской духовной Авадеміи 1—64.                                             |
| III. | Польскій пропов'ядникъ XVII в'яка ісвунтъ Оома                                                          |
|      | Млодвяновскій (продолженіе). Л. Мацьевича. 3—81.                                                        |
| IV.  | Латино-іезуитская пропаганда въ Константино-<br>пол'в въ конц'в XVI и въ начал'в XVII стол'в-           |
| Te   | тія. Ө. Четыркина 82—126.                                                                               |
| ٧.   | Нравственныя и религіовныя понятія у древнихъ греческихъ философовъ П. Линицказо 127—219.               |
| VI.  | Два слова болгарскаго патріарха Евенмія. (Изъ<br>рукописей Аеонскаго Свято-Павловскаго монастыря). 220— |
| VII. | Объявленія объ изданіи Трудовъ Кіевской Ду-<br>ховной Академіи въ будущемъ 1871 году.                   |
| VII. | Творенія бл. Іеронима. (Переводь съ латин-<br>скаго.) 149—164.                                          |
|      | •                                                                                                       |

### KIEBЪ.

Въ Типографіи Губернскаго Управленія. 1870.

Подписка принимается преимущественно ВЪ РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ; а также въ Москвъ у внигопродавца А. О. Оерапонтова, въ Петербургъ у книгопрод. С. И. Литова.

Цъна за годовое издание журнала (12 кн., не менъе 15 печат. лист. каждая) 6 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 4 руб. 50 коп.

По той же цене можно получать «ТРУДЫ» за 1869 годъ. Оставшеся въ редавція экземпляры «Трудовъ» за первыя девять леть (1860—1868) продаются по три рубля съ пересылкою.

Цвна отдельной вниге «ТРУДОВЪ» 50 коп. съ перес.

Въ той же редакціи можно получать «ВОСКРЕСНОЕ ЧТЕНІЕ», еженедёльный журналь, съ XXVIII (1864—63) года предназначенный для народнаго образованія, и преимущественно для сельскихь школь. Цёна за годовое изданіе текущаго (ХХХІІ) года (начинающееся съ Пасхи) и прошедшихъ ХХХ, ХХХІ и ХХХІІ годовъ 4 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 3 р.

Въ той же редавціи продаются по уменьшенной ціні виземпляры «ВОСКРЕСНАГО ЧТЕНІЯ» за первыя 30 літь существованія журнала. Иміются въ продажі слідующіе годы: І (1837—38), ІІ (38—39), ІУ (40—41), У (41—42), УІ (42—43), УІІ (43—44), Х (46—47), ХІ (47—48), ХІІ (48—49), ХУ (51—52), ХУІІ (53—54), ХУІІ (54—55), ХІХ (55—56), ХХ (56—57), ХХІ (57—58), ХХІІ (58—59), ХХІІ ( ХХІУ (60—61), ХХУ (61—62), ХХУІ (62—63), ХХУ (64), ХХУІІ (64—65), ХХІХ (65—66). Ціна за везім. даго года съ перес. 2 руб. Выписывающіе единоврев менію 10 виземпляровь «Воскреснаго Чтенія» прежн довь платять только по 1 р. 50 к. за веземплярь и по безплатно «УКАЗАТЕЛЬ къ 25 годамъ Воскреснаго віснів. Ціна Указателю отдільно—50 коп.

## ТРУДЫ

## RIEBCROŇ ZYXOBHOŇ ARAZEMIN.

1870.

томъ четвертый.



КІЕВЪ. Въ Типографіи Губернскаго Управленія. 1870. Печатано по опредълению Совъта Академин. Ректоръ А. Филаремъ.

## ПОЛЬСКІЙ ПРОПОВЪДНИКЪ XVII ВЪКА ІЕЗУНТЪ ООМА МЛОДЗЯНОВСКІЙ.

(Продолжение).

Обратимся теперь въ самому толкованію Писанія, какое Млодзяновскій сообщаль въ своихъ проповъдахт. Въ его оригинальномъ экзегезисъ, въ тъхъ своеобразныхъ пріемахъ, съ какими онъ велъ толкованіе Писанія, и заключается вся сущность, вся характеристическая внутренняя сторона его казнодийскаго художества.

Своимъ толкованіемъ Писанія Млодзяновскій хотёль достигнуть цёли главнымъ образомъ нравоучительной въ обширномъ смысле этого слова; везде онъ свое толвование хотвль, по его собственному выраженію, «приспособлять въ нравамъ». Поэтому, не обращая вниманія ни на какіе другіе смысв. Писанія, онъ постоянно усиливается выводить изъ него въ своихъ толкованіяхъ только смыслъ нравственный, всегда почти старается толковать его in sensu morali. Во всёхъ отдъльныхъ толкованіяхъ какого либо міста св. Писанія, избираемыхъ прововъдникомъ для казанья, не смотря на то, что такихъ отдельныхъ толкованій всегда бываетъ нёсколько, постоянно слышится какой либо нравственный уровъ, имфющій въ виду правственную сторону жизни. Проповеднивъ находитъ возможнымъ указывать нравственный смыслъ даже въ чисто библіологическихъ свёдёніяхъ и вамёчаніяхъ, которыя онъ считаетъ иногда нужнымъ выскавать по поводу тёхъ или другихъ мёстъ св. Писанія... Онъ съумёсть найти какой вибудь практическій урокъ и въ томъ, напр., что извёстное мёсто Писанія въ такомъ то текстё или у такого-то парафраста, или у отца церкви читается такъ, а въ другомъ текстё—еврейскомъ или греческомъ, или у другаго парафраста—иначе: Въ своихъ постоянныхъ усиліяхъ находить во всякомъ мёстѣ Писанія извёстный нравственный смислъ, находить даже тамъ, гдъ его совершенно нътъ, Млодвяновскій обнаружилъ крайнюю схоластичность въ толеованіи св. Писанія.

Съ другой стороны, самый тоть нравственный смысль, который Млодзяновскій выводить изъ Писанія, имбеть всегда свой оригинальный отличительный характерь. Онъ почти всегда такого свойства, что можеть быть приложимь только къ польской жизни, только къ польскимъ нравамъ и обычаямъ и рѣдко—рѣдко имбеть общій нравственный интересъ. Въ каждой отдѣльной чертё своихъ отрывочныхъ толкованій Млодзяновскій непремённо мётить въ какую нибудь сторону польской жизни нравственно-религіозной, соціальной или политической. Въ этомъ случав онъ въ высшей степени рельефно обнаружиль народность въ толкованіи св. Писанія.

Прежде чёмъ начнемъ подробнёе характеризовать тё пріемы, которыми пользовался Млодзяновскій въ обнаруженій какъ той, такъ и другой стороны своего своеобразнаго экзетезиса, представимъ сначала образчики этого последняго, для того, чтобы читатель самъ нагляднёе могь видёть, какъ выводилъ Млодзяновскій изъ св. Писанія нравственный смыслъ и какъ онъ въ своемъ толкованіи св. Писанія этотъ смыслъ приспособляль къ польскимъ нравамъ.

Разсказывая и объясняя въ одной своей проповёди исторію исвушенія Іисуса Христа въ пустыни, Млодзяновскій воть какъ представляеть при этомъ общее положеніе своего Польскаго королевства: «Завелъ бёсъ Господа нашего на

высовую гору и поваваль Ему вов королевства міра и славу EXE: et ostendit ei omnia regna mundi et gloriam corum. Не сибю допрашивать Господа нашего, ибо Онь Господь мой н Богъ мой; но не осмъянваюсь спросить также и быса, потому что боюсь и сторонюсь его... О чемъ же это? А о томъ не смёю спросить: между тёми королевствами показываль ли діаволь Христу и наше Польское королевство? Кто нибудь замътить мив: «да тогда еще и небыло Польши...» брать, вто умнве, ты или Кадлубевъ, который преемство польских воролей доводить отъ Лешковъ до самаго Нол. Другой вто-нибудь опять вамётить: «бёсь понавываль Господу нашему один только королевства, а наша польская Коронаэто не королевство, а страна своеволія, несогласія, раздоровъ и споровъ.» Но прошу о лучшемъ прозвищв, и болве учтивомъ эпитетъ; ибе мив сдается, что и согласіе по принаванію-это настоящая неволя. Римское консульство до техъ только поръ и существовало, пока споры tribunitize potestatis вырабатывали несогласное corласіе. Но третій кто нибудь опять заметить мив: «Корона польская такъ бедна и песчастна, что если бы діаволь повазаль ее Христу, то не тольконе прельстиль бы Его, Христа, но еще испугаль бы Его, Господа нашего.... Отвъчать на такое разсуждение я не совсъмъ уже уміно, да и не хочу; потому что желаю поскорве посмотрать вийсти съ Господомъ на предложенную Ему картину: ostendit illi omnia regna, » 1).

Въ словакъ овангелія Луви: tetrarcha avtem Galilaeae Herode, Philippo avtem fratre ejus tetrarcha Judeae, et Lysania Abilinae tethrarcha (гл. Ш, ст. 1) Масдаяновскій видить увазаніе на трекъ главныхъ вибшникъ непріятелей Поль-

<sup>&#</sup>x27;). III, 218.

ши. «Незнаю, говорить онь, не выражается ли въ этихъ трехъ именахъ, которыя находятся въ нынёшнемъ евангелія. положеніе нашей Короны. Въ нихъ я виму трехъ непріятелей нашей Короны: москвитянина, татарина и козака. Herodes значить rellibus glorians, славящійся міжами. Это москвитянинь, вбо откуда, какъ не изъ Москви, выходять самые богатые мвха? Къ тому же Herodes еще переводится и draco ignitus. огненный змёй. А это тоже намекаеть на москвитанина, потому что въ своемъ гербъ онъ, между прочинъ, имветъ и зивя. Другое имя Philippus вначить bellicosus, vel amator equorum, воинственный, или любящій лошадей. Заёсь равументся воинственный народъ, любящій коня, какъ собственную жазнь, да и питающійся конскимъ мясомъ. Третье имя Lysanias значить dissolvens tristitiam—развязывающій, уничтожающій печаль. Планало нозачество, стональ рыцарскій народь, съ ногорымъ обращались какъ съ невольниками, теперь онъ выбился нвъ своихъ оковъ и повидимому избавился отъ своей нечали... Но это имя, вром' того, съ греческаго переводится еще и contrict us—cвязанный...» 1).

Часто Млодзяновскій приспособляєть свои толкованія къ положенію королевской власти въ Польше, и въ этомъ случаё въ его шутливыхъ рёчахъ слышится самая ёдкая сатира на польскаго короля, власть котораго была тогда однимъ только призракомъ среди самовластія и своеволія магнатовъ и шляхты.

Въ гомили о страдавіяхъ Христа, объясняя слова благоразумнаго разбойника, сказанныя имъ Господу: Domine, memento mei и пр; Млодзяновскій между прочимъ говоритъ: «Domine memento mei. Добрый разбойнихъ! А не лучше ли

¹) II, 512.

было сказать тебь: гех-король! помяни меня когда прівдошь въ свое царство? Но доброму разбойнику показалось приличнье употребить слово: Domine-Господи, пане! Разве жь это, разбойникъ, не одно и тоже: король и панъ? Разбойникъ не кочеть поправлять себя и по прежнему употребляеть тытумъ пана, а не короля. И хоромо онъ дъластъ... Часто королей такъ кръпко связиваютъ разними законами и обичалич, что, важется, они перестають быть даже панами... Воть потому-то разбойнивь и аппелируеть въ титулу: Domine-nane! Ибо, сообразно съ ученіемъ de materia de justitia, кто панъ. тому вольно дёлать, вольно рёмпать въ своемъ дёлё что и какъ угодно. «Вотъ и Христосъ, думаетъ себё разбойникъ, приметъ Mena B's CBOC RODOJEBCTBO, HOTOMY TTO OHS HAH'S H MOMET'S HOступать вавъ ему угодно.» А употреби разбойникъ титулъ короля, его сейчасъ бы остановили: «а не есть ли это contra rationem status, не противно ли это общественному благупрощать разбойниковъ, давать имъ индигенатъ 1), ровнять ихъ съ плачтичами?» И бъдняжка разбойникъ могъ бы проиграть двло... Вотъ потому-то онъ и обращается нъ титулу: панъ. «Панъ, думаеть онъ, прикажеть, и я получу индигенать въ небесномъ поролевствв...3).

А вотъ намекъ на тв раста conventa, которыми именно и связывали своихъ королей поляки. Въ гомили на недвлю Оомину, но поводу словъ Інсуса Христа къ ап. Оомв: infer digitum tuum hue и пр., проповъдникъ между прочимъ говоритъ: «Господъ начинаетъ такую речь къ Оомв: infer digitum tuum hue, подними твой палецъ, affer manum tuum, подними руку, et mitte in latus meum, и вложи въ ребро мос. Ка-

і) Привиллегія, сравнивавшая чужевенца съ польскимъ шляхтичемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 474-475.

валось, неприлично было Христу соглашаться на условія скоего подданнаго... Оома предлагаеть Господу такія условія:
«пусть мив позволено будеть покопаться и сдвлать изслідованіе надъ рукой Господней» Вь такомъ случай ты, Оома,
захочешь послів вывідать ето, что и кому давала эта рука?
Еще говорить Оома: «пусть мий позволено будеть присмотрібться и въ сердцу Господнему...» А послі ты, Оома, захочешь, видно, и овладіть этимъ сердцемь? Закочешь знать, къ
кому оно имбеть влеченіе, что въ немъ ділаєтся? Эй, Оома,
ты лучше попроси извиненія у Господа, и заслужниь его любовь. Никто ни котіль торговаться съ Господомъ, а ты, больше всёхъ провинившійся, добивається какихъ-то условій,
кочешь связать Господа растіє сопуецієм...1).

Въ другомъ мёстё, объясняя притчу въ 18-й гл. евангелія Матося: assimilatum est regnum coelorum homini regi, нашъ проповъдникъ говоритъ: «Не написалъ ты намъ, св. Матеей, вто такой быль этоть человить - царь. Въ пророческомъ духв ты могъ бы открыть намъ даже кто, изъ христіанскихъ ли королей быль этотъ царь... Какъ бы тамъ ни было, покрайный мере для насъ достоверно одно - именно, что онъ небыль изъ польскихъ королей. А откуда это видно? - объ этомъ ясно говорять обстоятельства дала. Прежде всего этотъ царь хотёль посчитаться съ своимъ слугою или управителемъ, экономомъ: а у насъ, въ Польше, воронные расчеты принадлежать не королю. Да не польской то коронв и сумма десять тысячь талантовъ... Потому-что у насъ, въ Польше, прыти в чванства довольно, а денегъ мало... Дальше, --- не говорить теперь польскіе короли: serve nequam - рабе лукавый; потому что не могутъ... Ктому же этотъ король еще и разгить-

<sup>&#</sup>x27;) I, 32.

вался: iratus Dominus ejus: а у насъ вороди бевгийни. Наговорять имъ много кое-чего на сеймв, не пропустять на сеймнаять, а король, однако, не должень гийваться, должень вести себя такъ, какъ бы этого начего не видёль и не слышаль... Наконець, не польских воролей и это дёло: tradidit eum tortoribus, отдаль его палачамь. Ибо польское право глесить: ветіпет сартічающия, викого не будемь осуждать на смерть, развів тего только, кто осуждень законами, на основаній слёдствія. Это tradidit, эта смертная казнь принадлежить у насъ градскимъ судамь, трибуналамь, сеймовимъ судамь. Такимъ образомъ, хоть ты, св. Матеей, и не объясниль намъ, какого королевства быль тоть король, но мы сами достовёрно узнали, что онь небыль изъ теперешнихъ королей польскихъ.» 1).

Ваявии изъ почтой подобной притчи въ 22 гларъ свангелія Матеся текстомъ слова: bomini regi и намереваясь вывести изъ нихъ тему проповъди: тоть челостьке кто мило. севов. - Млодаяновскій говорить въ приступь: Воть нявакь не могу я досчитаться, сколько леть чибль св. Матоей, когда писаль только-что прочитанную мною 22 главу моего свангелія. Віровтно, онъ быль уже старь въ это время. Кто-нябудь подскажеть: « именно старъ, потому что имъль слабую память. « Бумага или письмо-это вторая память; а у св. Матося бумага или писанье не служить пайатыю... Записаль недавно св. Матоей, что тоть вороль, который справиль нынешнюю свадьбу, быль человъкомъ: simile est regnum coelorum homini геді,« и вдругъ, не много ниже, называеть его уже только королемъ: «rex... autem iratus est« король разгиввался. Враги величества сейчась же напнуть прищептывать по этому поводу: »такъ и на самомъ деле бываетъ; сначала,

<sup>&#</sup>x27;) II, 221.

какъ только вступитъ государъ на престолъ, то и порядки бывають людскіе, номіні геді, а послів мало по малу государь забываеть, что онь человыть, и начинаеть постоянно смотръть сердито: этех autem iratus est». Всавдствие этого враги величества и будутъ защищать св. Матеел. Они будутъ говорить, что св. Матеей уменьшиль титуль этого короля вовсе не по какой нибудь забывчивости, но просто потому, котъль выразить этимъ обичай всякаго царствованія, которое бываеть сначала хорошо, а потомъ такь себъ. Другіе напротивъ будутъ разсуждать тавъ: «св. Матеей быль не только старъ, но, научившись любить деньги, а не людей, не нивлъ и уваженія къ человіву... Потому-то онь о королі хорошо помниль: rex antem iratus est, а о человътъ несколько ваботился, минуль его». О милое людское любопытство, ошибаешься ты, когда тавъ говоришь... Это могло быть прежде, что св. Матеей не обращаль вниманія на людей, а уважаль только пановъ, но после обращенія (по Христу), Матеей сделался уже другимъ... Глосса предлагаетъ ту причину, о которой я упоменаль въ недавней своей гомелін, еменно: Король этоть названь быль сначала человекомь. А почему? Потому что быль ласковь, справлять свадьбу, обильно угощаль: supra homo, dum invitabat et opera clementiae exercebat. Ho nocars. вогда онъ началъ гийваться, когда приказалъ бить exercitibus suis, когда, предложивши всть, пожажьть быдному человбиу платья, говоря: »вакь ты вошель сюда, не имва брачнаго платья?» вогда дело пошло уже на месть, на немилость, et in ultione rex tantum, тогда онъ остается только королемъ, Поэтому я поважу, что тоть человыть, кто а не человъвомъ. милосердъ. Пусть это будеть ad majorem Dei gloriam» 1).

Въ другой проповёди, всявши текстомъ слова предъиду-

<sup>&#</sup>x27;) II, 168.

щей притчи (въ 18 гл. Матося): exiratus dominus ejus, tradiditeum tortoribus и намереваясь вывести изъ нихъ уже другую, противоположную нёсколько прежней тему: хорошее правительство требуеть и строгости, Млодзяновскій уже больве применительно въ действительности разсуждаеть такъ: тамъ слышно при евангельскомъ дворъ? Король разгиввался iratus! Для меня это весьма удивительно... Въдь онъ же не детя—cuius rex puer est и окруженъ не такими, первая мысль н первый вопрось конкь послё пробужденія оть сня: что буденъ тсть-et principes ejus mane comedunt?.. Напротивъ это такой король, который названь человёкомь homini regi, воторому за его человъчность всего приличнъе дать и имя человіва-homini regi. За что же онъ разгийвался? Віроятно равгетвался на полководцевъ, которые не удержали войска, проиграми битву съ палестинскими татарами, да не такъ-то и проиграми, какъ неумвли ее даже дать, а между темъ поганство вторгнулось въ Палестинскую страну и надёлало много вреда?... Въ такомъ случай, гийвъ ради общественнаго блага самый справедливый гивы; тоть не любить отечества, кто не гиввается. Но, слава Богу, объ этомъ не слышно ниванихъ новостей. Такъ, въроятно, король этотъ недоволенъ своей экономіей? Позабирали у него такъ много доходовь, да и тэмъ кускомъ, что останся, не корошо распорядились... А между твиъ не ловко: король великій, а доходъ малый; грвхъ величеству быть убогимъ. Вотъ вороль этотъ видно и разгийвался на неховайственное обращение съ его доходами: iratus Dominus. Но гийвъ изъ-за ховяйства это гийвъ землелильческий. а не королевскій. Въ такомъ случай я уже не знаю, за что и гиввается этотъ король, если не гиввается ни изъ-за общественныхъ интересовъ, ни изъ-ва хозяйскихъ... А можетъ быть его только такъ расписывають между людьми, желая, чтобы король быль совершенно уже безстрастень. Чуть

только. что небудь онь скажеть, сейчась же сыплются нареванія: «и какой влой! вакой сердитый!» Но еслибь и въ самомъ дъль было такъ, то въдь человъкъ же не камень; придется ему иногда и разгийваться. Но въ чему спрашивать: отчего король гийвается? Отъ того и гийвается и долженъ гийваться, что она вороль, правитель, начальникъ... Онъ не долженъ быть слешкомъ медовымъ, сладевиъ, въ противномъ случав обсядуть мужи и шершин. Нынвинее свангеліе есть преврасный образець и принфръ хорошаго правленія. Нужна иногда для правленія и ласкавость: quia rogasti me, нивль ее и король этотъ; ибо простиль больной долгь своему рабу, просцениему его объ этомъ. Но нужна нвогда для правленія в суровость, строгость: tradidit aum tortoribus; нужень и гивы: ігаць Dominus... Повтому в покажу, что хорошее правительство требуеть и строгости. Пусть это будеть ad majorem Dei gloriam» 1).

Отсутствіе всякаго политическаго порядка въ современной пропов'яднику Польш'я, отсутствіе всякой гражданской и общественной дисциплины и на м'ясто всего этого полеййшее владычество абсолютнаго своеволія нашли себ'я такое же яркое взображеніе въ толкованіяхъ Млодзяновскаго. Противъ этой стороны жизни своей отчизны онъ особенно часто направляеть свое исположнойское художество.

Въ проповъди на Рождество Богородицы, избравши себъ для толкованія видъніе натр. Іаковомъ лъстницы, Млодзяновскій, по поводу словъ: et Dominum innixum scalae, дълаетъ слъдующія два приспособленія, на послъднее изъ которыхъ обращаемъ на этотъ разъ вниманіе читателя: »Еt Dominum innixum scalae. Говоря по человъчески, не кръпко стоитъ

<sup>1) 214-215.</sup> 

эта местица, не опирайся на нее, Господи нашъ; потому что конець этой весницы опирается на землю и поддерживаеть ее отъ паденія лежащій Іаковъ, я когда, Господи нашъ, Іаковъ, разоспавшесь, начнеть поворачиваться и начнеть люстнину, то ты, Господи, опираясь на нее, подвергненных опасности. Выведемъ нравоучение изъ того, что оденъ понепъ лествивы въ небь в васается Госпола Бега нашего—indixum scalae, а другой опирается на землю. Для этого я спрошу: вто это зайсь дежить? Іаковъ! Что жь это за Іаковъ? Тоть де, которому напередъ дадуть. Лію? Тотъ самый! Тотъ ли. которому после дадуть Рахиль? Тоть самый! Тоть ли, который будеть выёть еще и Зельфу? Тотъ самый... Да и произойдуть еще отъ него покольній... Такъ соедини же, Іаковъ, эти два: небо и землю. Нужно, чтобы ты думаль о небв, ибо для него ты и создань; но нужно также, чтобы ты думаль и о земив, потому что дело идеть о Рахили, о Лін, о Зельфе, о многочисленномъ потомствъ. Можно вывести отсюда и такое нравоучение: Господь нашъ опирается на лестнице; но лестница очирается на землъ. Поетому люди, принадлежащие въ радъ, должны поменть, что въра, что Богъ опирается на вемль, опирается in statu на государствъ: stantem super terram; но н satus опирается на Богъ: innixum scalae. Погибъ Камененъ, погибла въ немъ и въра: innixum scalae«.

»Упомянутыя слова: innixum scalae опирающагося на лёстницё—70 толковниковъ читають: incumbentem scalae лежащаго, почивающаго на лёстницё. Пусть бы только Господь Богь нашь имёль таких ангеловь, которые бы никовить образомъ не захотёли ступить на лёстницу; возлё лёстницы пружелись бы только, а на лёстницу—и не спращивай, тогда вёроятно правитель міра не имёль бы времени для отдыха, для опочиванья. Еслибы Господь приказываль: «стань, ангель, воть на эту ступеньку лёстницы, или воть на ту послёднюю

н иди оттуда по лестнице до меня», а ангель боялся бы, а ангелу не котелось бы ступить, то едва ли бы Господь нашь могь опочивать... Еслибы Господь нашъ запричаль на ангеловъ: «ступайте!», а ангеламъ хотвлось бы вмёсто этого быть за genios lares, или за deos penates, или, говоря проще, сидёть дома на почкв, -- тогда и не было бы ascendentes et descendentes. Еслибы всякій ангель началь отговариваться: боюсь, Господи, опасно... Боюсь, чтобы не пошатнулась лестнеца; боюсь, чтобы ты, Господе, не приказаль дернуть подо мною ступеньку, не вынесеть, Господи, моя натура этого шатанья, этой постоянной ходьбы взадъ и впередъ», тогда Господь самъ не могъ бы опираться на такой лестнице... Вообще говоря. Господь нашъ не имълъ напавого безпокойства, нивавихъ жлопотъ потому, что имёлъ исправныхъ и послушвыхъ исполнителей - ангеловъ. Помъха для повозви - неисправное волесо. Когда нътъ послушанія, то нътъ и подчиненія. Душа государствъ-это обдуманное распоряжение со стороны правительства и неотложное исполнение со стороны подчиненныхъ. Пусть эти афоризмы будутъ словно ступенки той лістивцы, съ которой я уже сліваю... \* 1).

Въ гомиліи на Благовъщеніе Пресв. Богородицы, объясняя первыя слова праздничнаго евангелія: missus est angelus, Млодзяновскій говорить между прочимь: «Ангель могь такъ сказать Господу Богу нашему: «видно не нивю я у Тебя Господи нивакой милости, ибо Ты меня удаляеть, приказываеть, мей отходить отъ себя... А кто знаеть, быть можеть, въ это время вийсто меня кто-нибудь другой и воспользуется Твоимъ благословеніемъ.» Могь и такъ еще сказать ангель: «Я, Господи, то и дёло, что шатаюсь... Кто въ дорогу—все Гаврівлъ: Гаврівль идеть къ Даніилу разъ и другой, какъ объ этомъ ясно написано; Гаврівль—и къ Вараку, какъ ду-

ı) IV, 201–202.

мають многіе толковинии, Гаврінль и въ Захарін, й въ прочихъ случаяхъ ито въ дорогу-все Гаврінлъ, а другіе постоанно сидять себв дома». Могь, наконець, и воть какь говорить Господу ангель: «Господи, Рафанль пріобрыть въ подобныхъ делахъ сноровку, опытность: такъ, онъ выбиралъ уже жену для Товін, сваталь будущую мать. Не мое то діло, Господи, трактовать о такой матерін.» Но вы прервете мою ръчь: «Я, скажете, постоянно повторяю: могь ангель сказать то-то и то-то; а можеть быть и немогь? -- Почему же не могъ? Вфроятно потому, что это было посольство высокое, внаменитое, чрезъ которое Богъ вывываль на царство благословенную Авву... Ктожъ такого посольства не пожелаль бы принять на себя? Но, видно, такая причина вамъ не понравится, ибо пахнеть поли икой. Въ такомъ случай лучше будеть остановиться воть на чемь: потому ангель не отказывается отъ посольства Св. Троицы, что ангель видить лице Bonie-vident faciem Patris mei; a nto смотрить на Бога, на общее благо, для того никакое приказание не можеть быть оскорбительнымъ. » 1).

Въ гомиліи на Ромдество Хрилгово, обративь вниманіе на выраженіе: in illo tempore—во время оно, выраженіе, которымъ начиналось праздничное евангеліе, Млодзяновскій говорить: «Какъ это произошло, что церковь въ началь всякаго почти евангелія полагаетъ слова: in illo tempore? Будетъ ли евангеліе отъ Матеея, обыкновенно полагается это слово: in illo tempore; читается ли евангеліе отъ другихъ евангелистовъ, опять оно не опускаетъ словъ: in illo tempore. Можно бы предложить этому такую причину: первый евангелистъ Матеей, чаще и больше другихъ евангелистовъ повторяя эти слова, чревъ это сильно напечатльнъ ихъ въ памати церкви,

<sup>1)</sup> IV, 488.

и первовь такъ согласилась съ Св. Матосемъ: «посмику ты, св. Матосй, прежде другихъ написаль евянгеліе, то пусть же начало кандаго евангелія начинается тіми словами, ноторыя тебі особенно волюбились...» Но я приспособлю это и къ нравамъ. Полявъ, говорятъ, мудръ по нисоді (послі бідм). Пусть ме поврайней мірі исполняется на васъ, панове полями, іп illo tempоте—во время оно. Когда было между вами несогласіе, невниманіе къ хорошимъ совітамъ, то и погибъ Каменецъ. Это было іп illo tempоге: пусть же во времени будетъ полявъ мудръ. Во время оно, вогда невто не слушаль головы, но камдый шель по своему, гибла корона: in illo tempоге. Панъ полявъ, будь же мудръ хоть послі біди...» 1).

Въ другой же гомеліи, по новоду словъ притчи: et соерегипт simul omnes excusare, и начана вкупъ отринатися вси (Лук. XIII, 18), Млодзяновскій замічаеть межку прочимь: «начали отказываться разомъ, отпез, не отдільно, не одинъ поолі другаго, но всі разомъ—отпез... на зло—такъ единодушное согласіе; а на добро—обывновенно несогласіе, обывновенно выступаеть піе роджават. » 3).

Взявши текстомъ слова евангельского сотника: sum sub patestate (Мато. VII, 9) и намёреваясь вывести изъ нихъ тему проповёди всяков начальство и старшинство подлежить ответственности, проповёднивъ говорить: «Господинъ сотнивъ! вёрно ты вчера угощалъ вомпанію, воторая, видно, приходила утёшать тебя въ болёвни твоего любимаго слуги или сына, а потому у тебя еще не вышель язъ головы вчерашній шумъ, и вотъ ты теперь не помнишь себя. Еслибы тебё приснилось, что ты получилъ привазъ отправиться на варауль, или въ разъёздъ, то я бы еще не удивлялся этому: ибо сонъ—это

<sup>1)</sup> IV, 354.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 281.

привиданіе. Но на яву, пробудившись, товорить, что ты подчиненъ sum sub, что тобою владъють, а не ты владъешьsum sub potestate, это для меня весьма дивно... Но, въроятно, потому такъ говорять сотнекъ, потому навываетъ и привнаеть себя подчиненнымъ, что онъ еще не полковникъ? Но и полковникъ постоянно говорить: sum sub-подчиненъ гетману. Въ такомъ случай, еслибы сотневъ быль гетичномъ, то укъ навирно забыль бы помянутое слово? Но и булава (т. е гетманское достоинство) умфетъ говорить и действительно говорить: sum sub potestate; гетианъ подчиненъ государю... такомъ случай, еслибы тотъ сотникъ на щитахъ быль провозглашенъ императоромъ, признанъ самодержцемъ, то уже никавъ не могъ бы выговорить: sum sub, и я подчинень? Но и государь говорить: sum sub; государь господствуеть надъ людьми, а надъ государемъ законъ. Ну такъ ужъ навърное самъ государь не будеть говорить: sum sub, когда поломаеть законы? Но отсюда-то и произойдеть наибольшая неволя, наибольшее подчиненіе; ибо наибольшая неволя — это страхв, болянь народа. Лучше болться всёмъ одного, нежели одному верхъ... Всякое могущество падаеть въ то самое время, когда начинаеть думать, что оно некому на подчинено. Поэтому я покажу въ нынёшней проповёди, что всё правательственныя власти громко должны говорить о себь: sum sub я состою въ подчинения, зависимости. Пусть это будеть ad majorem Dei gloriam»1):

Особенно отличалось въ то время своимъ своеволіемъ, разгнувданностію, отсутствіемъ всявой дисциплины польское эксолитърство (польскіе солдаты). И Млодвяновскій, въ своихъ толкованіяхъ, часто то преподаеть уроки дисциплины, послушанія и исправности жоливрімъ, то самой злой сатирой осмъиваетъ ихъ обыкновенное тогданнее поведеніе.

<sup>1).</sup> II, 300-801.

Такъ, въ одной проповёди, взявши текстомъ слова того же евангельскаго сотника: vade et vadit, veni et venit, Мло-дзяновскій выводить изъ нихъ тему, что государство стоитъ послушаніемъ и что это вачество въ особенности необходимо для жолефрскаго сословія людей. Выводу такой теми проповёдникъ предпосываеть такія річи: «Могучій король! сильный гетманъ! Говорять, что турокъ уже надъ Дивиромъ, а войско наше, слышно, словно и не войско. Что значить эта тысяча гусаровъ! Для того, чтобы они не убівкали отъ покинутаго Каменца, я, безъ особенныхъ хлопотъ, могу присовітовать хорошее, сформированное и исправное войско и всіхъ жолніфровъ одинаково зовуть. Дивится король, дивятся гетманы: что это за войско, да еще одного имени? Да, господа мон, всіхъ одинаково зовуть: vade et vadit, veni et venit.».

Для доказательства выведенной темы проповёдникъ представляеть въ примеръ Авраама.

«Трудно противоръчить тому, что Авраамъ былъ войномъ. Кто не въритъ, пусть идетъ въ Дамаскъ: тамъ есть мъсто Нова, на которомъ бълъютъ кости войска, разбитаго Авраамомъ: persecutus est eos usque Hoba, quae est ad laevam Damasci. (Быт. XIV, 15). Спросите также объ этомъ короля Сеннарскаго, Амарфила, кероля Элсарскаго Арюка, короля Эламекаго Ходомлогомора и короля Мадала.»

«Къ Аврааму, какъ къ воину, Господь говорить разъ: Vade in terram visionis (Быт. гл. ХХІІ). Что же отвъчаетъ жолнъръ — Авраамъ? et vadit — пошелъ, да еще посте сопъиgens — вставни ночью. А между тъмъ Авраамъ могъ бы скавать такъ: «Мнъ уже не до того, я уже женился, да и сына Господь послалъ уже мнъ... Пусть тамъ лучше другіе виъсто 
меня дъйстуютъ, тъмъ болье, что я имъю нъскольно сотъ 
своихъ людей: пит ravit expeditos vernacolos... Вотъ ими бы 
лучше воспользоваться для этого ночнаго караула, а Авраамъ 
тъмъ временемъ можетъ и заснуть. Вътъ, Авраамъ, не такъ: 
пришелъ приказъ, пришелъ универсалъ отъ Господа воинствъ,

a Domino exercituum, повазались wici 1), провозглашено vade, et vadit-и пошель Авраамъ, consurgens. «Авраамъ! попрощайся же прежде съ Сарою; въдь ты убъешь ее собственною рукою, если съ нею не попрощаешься. Да и подожди пемного: Сара напечеть тёмь временемь сухарей, наготовить на дорогу копченаго мяса.» Нёть, Авраамъ нехотёль дожидаться провизіи. Nocte consurgens, услышаль отъ Бога vade, n nomens: abiit in lacum, quem praeceperat ei Deus, Bestпрись за саблю. Авраамъ нехотель уже прощаться съ женою. Ибо тупветь сталь, облитая слевами прощающейся сунруги. Къ тому же Сарра начала бы вырывать у него Исаака: «что ты делаешь! одинь онь унась, а ты распоряжаешься выт, бы ихъ было у насъ десять. Нъть какъ угодно, а мой сынъ не будетъ у тебя за денщина.» Авраамъ, чуть только заслишаль слово Господа: vade, такъ оглушень быль этимъ голосомъ, что уже не могь бы и разслышать того, что ему начала бы говорить жена, и потому счель лучшимъ и не слуmark es; nocte consurgens, \*

»Настало время битвы. Противъ Авраама вооружился самъ же Авраамъ. Съ одной стороны стояло уко Авраама, которое корошо слышало: vade, а съ другой родительское сердце Авраама: ибо вийсто отца ему приходилось стать сыно-убійцей. На помощь родительскому сердцу пристало сердце сыновнее, присталь Исаакт, пристало не войско, но войско изъ войскъ, пристали цълыя царства и народы, имѣвшіе произойти отъ Исаака. Но приходить отъ Бога приказъ: «а слышишь ли, Авраамъ: vade! Иди, наступай, бей себя смёло, смёло!»

<sup>&</sup>quot;) Внаин или инсьма, которыми созыналора обывновенно посполнтое рушенье для защиты отечества. Такія воззванія ділались обывновенно три раваз по первому приготовлялись, по второму были готовы, а по третьему немедленво выступали въ походъ. Воззванія эти назывались wici, т. е. вѣхи, ибо ихъ привизявьли из дининани местами и развозили но восполетвани.

(нбо Авраамъ ванъ бы себя убяваль, когда убяваль своего сына). И чтожъ Авраамъ? Бистро вамахиваетъ рукою: extenditque manum и хватается за саблю, нбо имъль въ ней обичный доступъ: et arripuit gladium. Но вдругъ голосъ съ неба: ecce Angelus Domini de coelo clamavit, dicens: Abraham, Abraham«!

«Для чего это ангель съ неба закричаль на Авраана? Въдь ангель существо быстрое, онь могь бы закричать на Авраана и не съ неба? Въроятно ангель белася инвотораго замедленія. Но напоемъ туть, ангель, вышло бы замедленіе, еслибы ты прощель пространство отъ неба до Авраана? Въдь ты могь бы едёлать это въ одно мгновеніе? «Но ангелу по- нравилось и скоро закричать, и съ неба закричать.»

«А недовольно ли было бы, ангель Госнодель, еслибы ты вакричаль на Авраама голосомъ пана родственника Исаанова — Лота, совъкуя и прося: не обнажай сабли, Авраамъ? Ангель думаль, что этого было недостаточно; потому что родственникъ не въ силахъ былъ бы остановить мечь, данный въ руки саминъ Богомъ... Въ такомъ случав, нужно было бы вакричать голосомъ Сары .. А Авраамъ непремвено узналь бы ея голосъ и послущался бы его, тъмъ болбе что этотъ голосъ быль бы въ пользу общаго ихъ сына. Но и Сарры не послущаль бы Авраамъ... У него въ ушахъ гремъло одно Божіе слово: vade! Вотъ потому-то ангелу показалось лучщимъ, чтобы этотъ голосъ быль съ неба»

«Ну, положимъ, ангелъ Господень, пусть уже этотъ голосъ будетъ съ неба... Но для чего же ты два раза вамваешь къ Аврааму: Авраамъ, Авраамъ!? Вёдь онъ не оказался бы глухимъ, еслибы ты закричалъ на него и одинъ разъ? Авраамъ слышалъ уже разъ голосъ Господень: уаdе! Этотъ голосъ дотого завалилъ ему уши, взялъ такое господство надъ ними, что никовиъ образомъ не позволилъ бы выгнать себя изъ неть единечнымь врекомь... Что деласть поэтому авгель? Когая хотять выбеть забетый врживо влень, то недостаточно ударить его одинь только разъ, а нужно ударить и другой. Такъ поступаетъ и ангелъ. Чтобы выбить двъ ущей Авраама прежній голось, прежнее vade, онъ причить на Авраама неодинъ разъ, но и другой. Говорить св. Амеросій: ех про тох ferientis impetum revocare non potest. Еслибы апгель завричаль одниь только разъ: Авраамъ!, то Аврааму, ножалуй, нослышалось бы что-то, но вакъ будто за стеною; потому что у него въ ушахъ сильно еще гремвло бы: vade. Только ва другим разомъ онъ могъ явственно услынать это: Авраамъ! Только за другимъ разомъ могло выступить изъ его ущей: чаdе и тольно за другимъ разомъ могло вступить въ ущи: nen extendas manum. «Уже, Авраанъ, протрубные отступленіе: саблю въ ножни: non extendas manum; ступай уже себъ: пришель уже другой приказь, наступкло другое узфе: иди домой съ мъста битви.»

«Боже! нероди и во всёхъ войскахъ нащихъ это vade et vadit. Принажутъ: «зъ лагери»! —такъ не нужно отеладивать и илестись изъ села въ село, чтобы улизнуть отъ стычки; но нужно сейчасъ же исполнить приназвание; veni et venit» 1).

Въ проповъди на Вознесеніе Господне, рѣщая вопросъ, почему ангелы, явнашісся апостолямъ послѣ вознесенія, были одежды, млодалновскій говорить между прочимъ: «Раждается Господь нашъ, ангелы сейчась же окружають его и составляють его свиту: et subito, говорить Евангеліе, tacta est cum angelo multitudo militiae caelestis. Воть настоящій военный порадокъ! Не тянулись регаменты на региментами, внамена на знаменами, но subito tacta est multitudo militiae coelestis, сейчась, бекотлагательно явнось множество небеснаго воинства. Первое достоинство войска

i) II, 295-295.

это быстрота, расторонность гетмана. - Возносятся Господь нашъ на небо. Двянія Апостольскія раскавывають, что тоже явились два ангела, но одётые въ бёлыя одежды. Что это вначить: когда ангелы авились ко двору Христа при Его рожденін, то не описывается, въ какой они были одежді, а когда явились при вознесение Христовомъ, то ясно говорится, что они имвля белую одежду? Вёдь и те были такіе же ангелы. какъ и эти? Къ тому же это могло быть поводомъ какого имбудь неудовольствія между ними: эти въ одежав, а тв безъ одежды. Что явившихся при вознессени было двое, это, положимъ, доказательство того, что никогда ненужно полагаться на одного свидетеля, котя бы оне быль и ангель. Да притомы же эти антелы нивли тамъ говоритъ не только съ учениками, но и съ ученицами; а съ этими последними, котя бы и ангелу, приличные говорить въ пары, при товарищь. Но воть вопросъпочему они были въ одеждъ, а тъ безъ одежды-?

Разныя причины этого предполагаеть проповёдникь, но говорить между прочимь, что «можно объяснить это и воть какъ: когда ито жолифръ militiae, но чёмъ занимается? музыкой, пёніемъ, вообще проводить время весело,—то ненадёйся уже тамъ порядка; будуть тогда жолифры и не поврыты, безъ одежды, потому что, поистине, эта музыка, это пёніе не ходять вмёстё съ жолифрствомъ. Впрочемъ вапрещать это жолифрамъ совершенно негодится; ибо и само небесное жолифрство тоже веселится себе. Но ангелы, явившеся при вознесеніи, не навываются уже жолифрами, у которыхъ иногда не стаеть жалованья, не стаеть, поэтому, и одежды. Воть они и являются уже одётыми, поврытыми. Вёрно они были не простые жолифры, но достоинствомъ какъ бы воеводы, по словамъ Августина: duo palatini coelestis imperii diriguntur» 1).

Разскавывая въ одной проповёди исторію изгнавія Іпсу-

<sup>&#</sup>x27;) IV, 27—28.

сомъ Христомъ бъса, имя коего было леномъ (Марк. V, 2—9). Млодвяновскій говоритъ: «Встрътился разъ Господу Інсусу бъсноватый человъкъ. Господъ спрашиваетъ бъса: какъ тебя вовутъ? Бъсъ отвъчаетъ: legio — полкъ, quia multi sumus нбо насъ много. — О, бъсъ, бъсъ! Видно у тебя совершенно ничего нътъ. Напрасно сказалъ ты когда-то, что можешь отдать Інсусу весь свътъ, если онъ поклонится тебъ. Нътъ, видно ты не имъещь ни одной деревни. Еслибы у тебя была коть одна деревня, о, не насвалъ бы ты себя legio — полкъ. Потому что ты бы боялся, чтобы колиъры, разсердивинсь на тебя за то, что ты принялъ на себя ихъ титулъ, не наъхали на твою деревню и изъ мести не опустопили ея. Нътъ, бъсъ, ты, бъдняга не имъещь вядно и одной деревущки».

«Гдё жиль этоть бёсь—цолеь, legio? Св. Маркь отейчаеть: жиль во гробахь. Предлагаю себе вопрось: ночему этоть бёсь, прозванный legio—полеь, жиль во гробе? Вёрно онь думаль, что жолнёры будуть сердиться на него за проввище полкь, и потому, желая гдё нибудь скрыться оть нихь, такъ говориль самъ себе: и не бевопасно скрываться оть нихъ гдё нибудь въ хате, въ каморе, сарае, въ хлёбномъ амбаре: вездё они тамъ бывають, отъ нихъ скроешься развё только во гробе: solum superest mihi sepulchrum». А можеть быть и потому этоть полкы жиль во гробахъ, что состояль, видно, не изъ хорошихъ жолнёровъ, которые смёло идуть на войну, но изъ такихъ, что готовы скорее спрататься въ вемлю, когда приходить дёло до боя.»

-Видить бысь, что ему придется выдти изъ человыка, а потому, замытивши стадо свиней, просить Господа: mitte nos in porcos пусть мы внидемь въ этихъ свиней. Бысь! куда же дывалась твоя давняя гордость? Выдь ты хотыль было сидыть на полуночи—хотыль здысь имыть свой парскій престоль? Теперь бысь спустиль, какъ видите, свою спысь: пойду уже я

говорить, въ свиней. Вёсъі но ти сдёлаемься операптельнымъ для христіанъ, ябо попортишь имъ свиней; но небудемь вмёть мёста и у мидовъ, турокъ и татаръ, ябо чрезъ этихъ свиней и самъ, сдёлаемься для вихъ гадиниъ. Но бёсъ свое: mitte nos in porces—пойду таки въ свиней. Отчего свинина покавалась такою вкусною бёсу?—Предложилъ бы и этому такую причину: полюбивши титулъ legio—полкъ, бёсъ и въ самомъ своемъ аппетитъ котёлъ показать аппетитъ полковой, молифрскій. Военные моди обыкновенно любятъ свинику разваго рода: свиное сало, колбасы, ветчину. Вотъ и этотъ бёсъ, не имени молкъ, по жолифрскому обычаю, тоже берется за свинину: mitte nos in porcos» 1).

Въ другой проповёди, взявши для толкованія туже свангельскую исторію, Млодвановскій говорить между прочимь: •Бесь, вошедши въ человеческое тело, следался вдругь молнёромъ и назваль себя legio-полкъ. Вёроягно онъ выразвиль Этимъ тъхъ, которымъ сначала хочется на войну, но потомъ скоро и пропадаеть ехота. Вёсь потому и сдёлался жолий-DONE, TTO SHARE, TTO CHY HE GOATO INPRACTOR OFFIS MEE, TTO Господь Інсусъ скоро прикажеть ему свить знамя. Не удивительно поэтому, что у бъса явилась такая отвага-сдёлаться вдругь жолевромъ. Еслибы бёсу пришлось ити на войну, или жить въ дагеряхъ, о, не слишкомъ бы онь спетиль въ DTO SBARIE. HO TARE RARE ONE SHARE, TO SMY IDEASTCA TOLERO пугать и обдирать людей, что не будеть на него ни суда, ни расправы, то в захотёлось ему стать долнёромъ. А хорошіемъ были жоливры изъ этихъ бъсовъ? Куда тамъ! они были хороши только пугать да обдирать людей, а не биться. Что это у меня за храбрость, когда вы на одного человъка, на одного поселянина ударили цёлой толгой!» 3).

i) II, 58-61.

<sup>2)</sup> II, 205.

Въ одной гомилін, предметомъ воей было толкованіе первой главы евангелія Матеся, проповёдникъ слёдующимъ обравомъ изъясняеть 4-й стяхь этой главы: Aram autem genuit Aminadab; Aminadab autem genuit Naasson: «Слово Aminadab Ch especiaro shareth spontaneus vel volustarius-oroviă esu COJUNIO, NORTO HEDEBECTH H THE CHORONE, ROTOPOS NOTE H CE латенскаго, но саблалось уже польскимъ, именно voluntariuszволонтеръ 1). Этотъ Aminadab оставетъ посай себя сына Naasson'a, 470 shauete serpentinus—3200 subbit, rake robodete Glossa interlinearis. У насъ въ Польше есть молнеры, которыхъ вовуть волонтерами. Чего же нужно обычновенно ожидать посяв нихь? А воть чего: когда они собираются въ лагерь, то новлуть прямо, а настоящой вивикой извиваются по Короне. Serpentinus; если остановатся гдв нибудь, то нужно уходить оть вихь, какь оть зиви: valuntarius—serpentinus. И вообще если вольность слишкомъ велика, если всякій дёлаеть что кочеть-valuntarius, а слушать и болться закона и не думаетьvaluntarius, то однев на другаго будеть минтеть, слевно твой SMĚŽ HA TYMYRO POJOBY» 2).

Въ часы, когда жолифрское самоволіе наиболье разгуливалось, именно въ часы рокошей, конфедерацій и звіонзковъ, особенно плохо приходилось церковнымъ и монастырскимъ именіямъ, которыхъ тогда такъ много было въ Польшть. Рокошане и конфедераты безвозбранно грабили вхъ и налагали на нихъ всевезможныя контрибуціи. Млодзяневскаго это чрезвычайно оскорбляю и онъ во многихъ случаяхъ свойственнымъ ему образомъ даетъ замётить полякамъ, какъ онъ смотритъ на подобное ихъ въ этомъ отношеніи поведеніе. Вотъ какъ, на

<sup>1)</sup> Этимъ именемъ называются въ Польше те, которые служили на войне по доброй воле—безъ жалованья и сколько угодно времени, но повинуясь военнымъ законамъ.

<sup>2)</sup> IV, \$16.

примъръ, въ одномъ слове проповедникъ журить за это своихъ соотечественняковъ, воспользовавшись однивъ фактомъ изъ исторіи Давида: Очастье твое, Давидъ, что ты король и что ты теперь уже на небъ. А то навърно на тебя поданъ быль бы повывъ. —Съ чей же стороны? со стороны моей и всего духовенства и то о двухъ предметахъ. Кто нибудь сейчасъ заметить: «Верно они будуть позывать Давида за Исалтирь. которую онъ составиль.» О, нъть, не за Исалтиры: нбо всъ мы читаемъ охотно коть и длинныя молитвы. Мы будемъ поямвать тебя Давидъ, прежде всего за то, что ты, примедши къ ваплану Ахимелеху, взялъ у него мечь Голіафа. Самъ же ты принесь этоть мечь въ храмь, повёсяль его при алтарё, а темерь вдругь отбираешь его назадь. Вы такъ будете зашищать Давида: «это ябеда на Давида, а не завонный позывъ. Онь хорощо саблаль, что взяль назаль этоть мечь. Развъ первосвященнику ядеть оружіе? Прилачно ли, чтобы онъ, одъвалсь въ алтарю въ ефодъ, прицепливаль себе при этомъ н вакое нибудь оружіе? • Панове! не за то мы котимъ повывать Давида, не за то, что онъ отобралъ мечь у самого Ахимелеха, нъть; мы не хотимъ вдаваться въ такія діла. Мы за то хотимъ повывать Давида, что онъ худымъ своимъ примъромъ соблазныть поляковъ; во время войны и они новущаются на церковныя имфиія-на навъшенныя таблички, на украшенія Господнихъ храмовъ, а что хуже всего - порываясь, объщаются все вознаградить, но послё объ этомъ nec nominetur-и вспомнить объ этомъ нехотять. Самъ Давидъ, оправдываясь, отвъчаеть: «я не употребнят накакого насилія надъ Ахимелекомъ съ цёлію ободрать святилище Господне: онъ самъ, добровольно, уступиль меть тоть мечь: si istum vis tollere tolle, если хочешь его ввять, то возьми. Что жъ я здёсь виновать? А если духовенство думаетъ, что это capit alienationem - вопреки его праву, то пусть позываеть себ'в Ахимелеха, а мив пусть дасть

полой. Что же мы сачлаемь? ты, Ахимелехь, хоть и ветковавътний священникъ, но все же священникъ, не будемъ же ссориться между собою, но витств съ этимъ освободимъ отъ этого дела и Давида, давши ему впрочемъ такую замётку Давидь, пока ты быль молодь, то справлялся ты съ самимъ-Голіафомъ; нова дослуживался колечка. Сауловой дочери, то мовиль ты в биль самихь филистимиянь. Но какъ скоро ты женился gener regis, такъ вдругъ и саблался домосфасмы Мелхола отполонваеть у тебя сабыю и ты повтому привыкаещь забывать се дома и долженъ потомъ кланяться изъ за нея коть бы и ваплану Ахимелеку. Значить, касательно перваго пункта, мы почти что уже квиты съ Давидомъ. Но, Давидъ, у насъ есть еще и другой предметь иля повыва: ты соблавниль наших жоливровъ: ты тоже забираль хлюбь съ церковныхъ именій и когда беднявка срященнике не имель другаго хлеба. вромъ хабба священнаго, кабба причащенія -- panes propositionis, ты отняль у него и этотъ» 1).

Объясняя въ одной гомилія притчу о милосердноми самаряниню, Млодзяновскій, по новоду словь: plagis impositis, abierunt—язвы возложене (разбойниви) отвидоща (Лук. 10, 30) дъласть, между прочимь, такое замъчаніе: «Подождите, милые разбойники, присмотритесь ка въ даль: вотъ тамъ плетеся левить, а свади его идеть еще священникъ. Но разбойники не закотъли разбивать священника—аbierunt. Такъ-то, у разбойниковъ было старое правило—не разбивать священниковъ. О, если бы вто старое правило и досель удерживалось,—не были бы опустошены церковныя имънія 2).

Польскіе суды такими же шутливо-сатирическими красками изображены въ толкеваніяхъ Млодзяновскаго. Вотъ, на-

<sup>&#</sup>x27;) II, 186-187.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) I, 453.

примірь, какь въ одной проповіди рисчеть ока выборь депутатовъ на трибуналъ: «Храмъ Соломоновъ, между другими принадлежностями, и украшеніями, нивів также и столь, на которомъ полагалось 12 хлёбовъ и который назывался mensa propositionis столь предложенія. Іосифъ (Флавій) въ своей исторін, развинь (sic) и magister historiae scholasticae (?) на-SUBAROTS STOTS CTOES . Mensa responsorum — cmo long omeramons. Эт легио можно приспособить въ правамъ. Собираются пани шлята на депутатскій сеймикъ. Калдий долженъ присигнуть. что онъ не будеть упогреблять вываних происковь съ цёлію быть выбранвымъ въ депутаты. Что же однако онъ деластъ? Понапрашиваеть въ себв своей братьи плакты, устранваеть баниеть-и воть на этомъ баниеть выходить такая mensa propositionis: первое и самое большее блюдо говорить: «а хо-DOMEO ON ONO MEMOCIA BRIODRIA JOHYTATOMB; ADVICO, TORE OTлично приготовленное, также начинаеть приментывать: «да, правду снаваль пань полумность: нужно бы его мелость выбрать депутатомъ». Пани мелкія блюда новторяють тоже самое-и воть выходить mensa propositionis-столь предложенія. Но потомъ выругъ этотъ стояъ предложенія превращается въ столь голосовь -- mensa responsorum. Кто нибудь двъ гостей начинаеть отерыто уже говореть хорянну: не отговаривайся, вамы милость, оть такого подвига; это будеть честью для воеводствь нашехь; возынись за это! И такимъ образомъ этотъ столь, будучи mensa propositionis, быль вывств и mensa responsorum: его мелости-ховдину объщаны голоса и избирательные шары! <sup>1</sup>). По поводу словъ псама; mandatum lucerna est, et lex lux-пропов'вдникъ говорить: «д'вйствительно, въ нашей Корон'в законъ-это свътъ. Коронному трибуналу дается титулъ: Iasnieoswięcony Tribunał. А отвуда это ясное освъщение?—Lex-lux:

<sup>&#</sup>x27;) IV, 551.

занонъ, судъ, трибуналъ—это свътъ. Но что это за различеніе? Одинъ и тотъ же законъ, или заповъдь, называется разъкаганцемъ или лампой—mandatum-lucerna, а другой вообще свътомъ et lex lux. Въроятно здёсь выражается воть что: въ одинъ годъ трибуналъ бываетъ словно каганецъ: нужно все ему поддавать, подливать; онъ свътитъ все посредствомъ чужаго, какъ лампа посредствомъ масла. А въ другой годъ трибуналъ бываетъ словно свътъ солвечний, который ни отъ кого не беретъ, чужаго не требуетъ, а свътить самъ собственнить свътомъ» 1).

Въ одней гемняй, изъясняя первыя слова череднаго еваигелія: арриеріпсиантея еі равісані ет рессатогея (Лук. 15, 1), Млодановскій задаеть вопросъ: почему это счоять вийсти: publicani и рессатогея и ришаеть его между прочинь такь: «Слово publicanus—мытарь Ульпіань объясняеть такь: publicani sunt, qui publico fruuntur. Трудно не согрищить, занимаясь общественными ділами, блюдя общественные интересы. Поэтому и кодать вийсти: publicanus съ рессатог. Да и члень трибунала послій отправленія трибунальской обязанности, не всегда выходить достойнымъ канонизаціи» 2).

Въ другой гомини, объясния первия слова евантелія: videns civitatem, flevit (Лук: 19, 41), Мледвиновскій діласть, между прочимь, такое сближеніе: «Заплакаль Господь Інсусь, чуть только посмотріль на Іерусалимь. Но и Люблинь ниветь такое свойство, что иногда причиняєть плачь, вижникать шет главь слевы... videns civitatem, flevit: чуть тольке увиділь ченовікть Люблинь, чуть только сще индали—сь геры веглянуль на него, сейчась же—вь плачь. Ибо думасть себі человінь: «проиграю ли діло, или вынграю, а все же придется винуть

<sup>1)</sup> I, 386.

<sup>1, 255,</sup> 

изъ кармана немного шелясовъ». И вотъ онъ слевами переполаскиваетъ свои деньги 1).

Разсвазывая въ одномъ словв о Синайскомъ законодательстве, проповедникъ грворитъ: «Даетъ Господь Богъ законъ свой овремиъ. Для того, чтобы этотъ законъ имёлъ большую достоверность, Богъ цовеляль его записать, и вотъ въ этошъ записываньи Монсей проводитъ цёлые соровъ дней. Тенеръ удивляйся, что трибуналь судитъ иногда слишкомъ продолжительно, медленно, когда самъ Богъ одно дёло держитъ сорокъ дней. Удивляйся, что изъ канцеляріи уёзднаго суда не скоро выходятъ довументы, вогда Богъ для написанія десяти словъ медлитъ сорокъ дней. Удивляйся, что иногда вороль не скоро что вибудь подписываетъ, когда пасанья Господа господей и Его руки Монсей ждетъ цёлые сорокъ дней!» 2).

Равъ, для одного своего предприятия—вменно для того, чтобы докавать тему: все на свити тильно и скоропреходище, нашь проповъднить счель удобныть воспользоваться извъстнымъ вопросомъ Бога къ Адаму: Адаме еди еси? и отвътомъ Адама. Vocavit Dominus Deus: Adam, ubi es. Будемъ толковать это мъсто Писанія слово по слову. Vocavit. Господи мой! Не нужно было еще ванвать къ Адаму, а нужно было сраву наступить, на него ін сесеми стімие, кмёл всиля для этого улине— по щетівіння статого: нужно было совнадъв, съ вънъ онъ го-вориять, съ вънъ свить сващения; что знаго думать для человічество рода, накъ свояваривался на Вога съ змісиъ, а по-вомътвишталів отгоды статовно на своя съ змісиъ, а по-вомътвишталів ргосезви судить, не требуя на истав, на свидъчелей. Господь отвічаеть: судить, не удостовървинись, не паресявдования діла — Калофовскій это судь: quid adduc

<sup>1) 1, 382.</sup> Трибуналь, какъ извёстно, собирался въ Люблий.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 237.

egemus testibus? Поэтому ядамъ для всёхъ правило суда: пусть законъ вдетъ закономъ, статутъ статутомъ. Второе слово: Dominus Deus. Господи, Господи мой! Развъ нътъ тамъ у Тебя каких нибудь слугь, надежных ангеловь? Не вдавайся самъ въ это дело, поручи его уже имъ. Ведь тамъ есть у Тебя одинъ, что ходитъ съ огнениямъ мечемъ: ударить онъ Адама въ шею; есть и другой — съ трубою; venite ad judicium. А лучто всего поручи это дело ихъ непріятелю-тому же самому зивю, который подговоривши Адама и Еву на зло, самъ кочетъ выйтя изъ всего чистымъ. Господь говорить: самъ Я имъю голову; нехочу я, чтобы вто нибудь другой управиль за меня міромъ. Третье слово: Adam, ubi es? Господи! А почему же ты не спряшиваль о Евь? Въдь человънъ Адамъ, человънъ и Ева; сегрешиль Адамъ, согрешила и Ева. Почему не ты объ Адаме спрашаваень, а объ Евв забываещь? Учить этимъ Госполь двумъ вещамъ: во первыхъ, хота бы женщина въ чемъ нибудь и погращила, не нужно вдаваться объ этомъ въ раздоворы, нужно это утанть, закрыть. Такъ и Богъ, наступивши на грашнаго Адама, умалчиваетъ о Евъ. Во вторыхъ, всъ мы должны подражать Господу Богу. Спрашивайте же и вы, поэтому, козлинъ, объ Адамъ, но никогда о чужой Евъ.

«Спросиль Господь Богь нашь Адама: ubi es? гдь ты Адамь? а Адамь непоняль Господа: не отвычаеть — гдь онь, а только говорить: vocem tuam avdivi in poradiso — я услышаль голось твой. А политика гдь, Адамь? Почему ты не говоришь: Господи, или Боже мой — я услышаль твой голось, — а просто: я услышаль голось твой: vocem tuum avdivi? Да тебя, Адамь, вовсе не спрашивають о томь, слышаль ли ты голось Господень, но о томь спрашивають тебя— ubi ез— гдь ты? Адамь поправляется; еt timui, ео quod nudus essem — я убоялся, ибо я нагь. Да не объютомь же тебя спрашивають, Адамь, боишься ты, или ньть, вь какой ты тамь одеждь, или ты бегь одежды; но о томь,

гда ты—ubi ев? Адамъ кончаетъ свой отвёть: et abscendi me — н серылся. Не о томъ тебя спрашиваютъ, Адамъ, скрылся ли ты и почему серылся, но гдё ты: ubi ез? Но какъ же лучше и спасительные было отвётить Адаму? Такому отвёту научаетъ Филонъ: Ad illud: ubi ез, proprio respondere poterat: nusquam. На вопросъ; гдё ты? хороню было бы отвётить пизциат нигдё. Но, Филонъ, вёдь Адамъ быль тогда въ раю, вёдь онъ сирылся подъ фиговое дерево, какъ же это онъ быль нигдё пизциат? Умнёйшій нас раввиновъ присовокупляєть, сообразно съ мониь предпріятіемъ: ео, quod res humanae nusquam in codem statu мавеавт нотому быль нигдё, что предметы міра сего никогда не остаются на одномъ мёстё. Смотрите теперь, какъ все въ въ мірё тлённо, скоропреходяще, какъ все modicum»! 1).

Положение престъянъ въ современной пропов'яднику Польшть тоже нашло себъ выражение въ толкованіяхъ Млодзяновскаго.

Такъ, объясняя слёдующій стихъ одного псалма: quia inclinavit aurem suam mihi, et in diebus meis invocabo, пропов'я никъ говоритъ: «что это за свои дни in diebus meis? Въ какіе это свои дни Пророкъ хочетъ ввывать къ Господу Богу? Всё дни суть собственность Господа Бога нашего; ибо они проистходять отъ небеснаго круговращенія. А чьежъ это дёло небесное круговращеніе? Ничье, какъ только Господа Бога нашего. Почему же, однако, псалмоп'явецъ не говоритъ: я буду взывать во дни данные Боюмь, но въ свои дни in diebus meis? Св. Августинъ говоритъ, что подъ этими нашими днями разум'яются дни нашей греховности: dies mortalitatis nostrae, qui nostri dies dicuntur, quia nos ipsi, рессандо, nobis illos fecimus, которые мы сами, греща, сдёлали своими. Какъ же это греща, можно дёлать дни своими? Дёйствительно, на моей еще памяти уста-

<sup>1)</sup> I, 88-84.

новлень въ львовской архіенископін правдникъ св. Іосифа; въ недавнее время также установленъ правдникъ св. Франциска въ епископін повнанской; но чтобы люди могли дёлать для себя дни, я некакъ не могу выразумёть этого. Истолкую—ка я это воть какъ: шляхта сдёлала для себя всё дни недівлей (воскресеньемъ, которая на польскомъ язывё называется такъ отъ недёланія; ибо дёлать, работать въ этотъ день негодится. Иностранци упрекають насъ, что наша шляхта постоянно въ праздности. Вёдь вы слышали слёдующіе стишке:

Nobiles poloni Equites boni, Gens bellicosa, Sed otiosa. 1).

Проводя такимъ образомъ время въ правдности, шляхта и сдёлала для себя всё дни недёлей. Но я не хочу упрекать въ этомъ шляхта сдёлала для себя всё дни недёлей. Какъ же это? Нужно позаимствовать науки и у инфимистовъ. Милые инфимисты! какъ полатыни недёля? Инфимисты отвёчаютъ: dies Dominicus, буквально вначитъ Господній день. Итакъ недёля—это Господній, панскій день. «А хлопъ пусть ёдетъ на торгъ, или на мельницу, а иногда и по дрова въ лёсъ, вёдь это недёля—день панскій, день панцизны; въ понедёльникъ будешь орать, во вторникъ молотить, и такъ день за днемъ, все день панскій—день панцизны. А вёдь такое положеніе дёла не можетъ нравиться Господу Богу: рессандо, nobis illos fecimus. Ибо они (крестьяне) суть только подданные, а не невольника. Нужно помнить, чтобы такое обращеніе съ ними

<sup>1)</sup> Польскіе шаяхтичн — хорошіе всадники; народъ воинственний, но правдний.

слишкомъ уже имъ не надобло. Sapienti sat: Если же (вышесываемъ уже заурядъ и другое толгованіе) вся чья нибудь MUSHL IIDOXOGUTE BE CYCTE, BE YGOBOLICTBISEE CBETA; TO TAKIC всю свою жизнь дёляють патнепей и въ явическомъ (т. е. римскомъ), и въ польскомъ ея названія. Какъ языческій языкъ навываетъ пятницу? Названіе начинается такъ: dies Ve... A a cramy: dies vae, dens бъды; ибо такіе (T. e. Veneris). двлають слишкомъ труднымъ свое спасеніе. Въ пятняпу мы, христіане, обывновенно постимся; но часто нашими грёхами и всё дни мы делаемъ для себя пятницей: нбо доходить иногда дотого, что и въ неделю, и въ празднивъ нечего бываеть положеть въ роть. Расточительность раждаеть нужду. Кто даетъ слишкомъ долго? тотъ, кто даетъ умъренно... А когда наступаетъ наибольшая меланхолія? тогда, когда послъ: давай слышно: нъть... Peccando, nobis illos fecimus» 1).

Въ гомиліи о страданіяхъ Інсуса Христа, изъясняя слова евангелія: hunc angariaverunt, ut tolleret crucem Ejusсему (Симону) задъша понести кресть Его (Мато. 27, 32), Млодвяновскій говорить между прочимь: «Приходить человівь изъ села въ городъ; думалъ, что примутъ его здёсь, какъ гостя, надъялся, что въ городъ люди, поелику богаты, окажутъ ему какую - нибудь милость, темъ более, что этотъ селянинъ Симонъ съ еврейскаго вначитъ: obediens-послушный. А ему вотъ что: hunc angariaverunt, ut tolleret crucem ejus. У насъ множество такихъ Симоновъ... скажутъ ли ему: съ съкирой, съ серпомъ, съ косою, съ цепомъ, Симонъ-obediens слушаетъ идеть въ городъ, чуть только вошель въ него, чтобъдняга: ожилаетъ? Angaria! angariaverunt eum: требуетъ авциза; тотъ объесниваетъ, что онъ везетъ, что не-

<sup>&#</sup>x27;) I, 250-251.

сегъ, а караульные берутъ что хотятъ, и исполняется на бъдномъ мужичкъ: angariaverunt eum.» 1).

По поводу словъ Інсуса Христа въ 70 ученивамъ: messis multa, operarii avtem pauci—эксатем много, дълателей эксе мало (Луки 10, 2), Млодзяновскій дъластъ такое сближеніе: «Давнія евангельскія времена обновились въ Украйнъ. Здѣсь бывасть падалица: послѣ посѣва одного года, на другой безъ всякаго уже посѣва родится клѣбъ—messis multa. Но чтожъ? Народъ обобранъ, забитъ, и страна изъ странъ превратилась въ вотчину: годате егдо Dominum messis: Господи! возврати намъ эти провинціи—засели ихъ! »²).

Въ другомъ мъсть, объясняя слова Інсуса Христа: attendite a falsis prophetis, qui veniunt ad vos in vestimentis ovium, intrinsecus autem sunt lupi rapaces (Mate. 7, 5.), Maoasshobcriu разсумдаетъ такъ: «Предлагаю себв вопросъ: почему это не овца поврывается волкомъ, но волкъ овцей? Завиствую причину изъ философіи. Философія спрашиваеть: двё души, или двё формы, могуть ли совместиться въ одномъ теле? Многіе умные люди говорять, что это действительно можеть быть, но только по особенной, чудесной Божьей силь... Значить и душа овщи и душа волка могутъ совместиться въ одномъ и томъ же теле. Но другіе противъ такого ученія выставляють такое недоумъніе: еслибы душа овцы и душа волка находились въ одномъ и томъ же твав, то чувствоваль ли бы волкъ ненависть къ овцъ? терзаль ли бы, кусаль ли бы онь ее? Вопросъ этоть рашають различно. На сей разъ можно ответить на него воть какъ: еслибы и шерсть овцы и наружный видъ овцы были сверху, то вольт кусаль бы ее, думая, что онъ грызеть и ку-

<sup>1)</sup> III, 457.

<sup>2)</sup> IV, 161.

ваеть овцу; но при этомъ больно было бы и ему самому; потому что, находясь внутри самъ, онъ, значить, кусаль бы и грызь и самого себя... Поэтому, когда Христосъ говорить, что бывають такіе волки, которые покрываются овцами, но внутри остаются такими же хищными волками, то этимъ онъ указываеть на хищныхъ грабителей и вообще на всёхъ тёхъ, которые обивають бёдный народъ. Они суть волки, но волки новрытые овцами. Волкъ покрытый овцей, думаетъ, что ему выйдеть на добро, если онъ будеть терзать овцу... Дуракъ, себя грызешь, когда эту овцу грызешь! Ты думаешь, что принесешь себё пользу, обижая эту овцу? Ты обижаешь самого себя; потому что одна уже субстанція и для этой овцы, и для этого волка. И всё мы собственнымъ опытомъ узнаемъ, что эти ужасные, волчьи поборы кончаются нищетой и обдираемыхъ и обдирателей.» 1).

Въ большей части своихъ толко ваній Млодвановскій сатирическим красками рисуетъ обывновенные нравственные недуги современнаго ему польско-шляхетского общества, въразличныхъ сторонахъ его быта.

Въ одной гомилін, объясняя притчу о мытаръ и фарисъе, проповъднить вотъ, напримъръ, какъ приспособляетъ свои толкованія въ обыкновенному поведенію тогдашней шляхты въ церквахъ... «Pharisaeus stans, фарисей же стає (Лук. 18, 11). Этотъ фарисей быль набожнье, чьмъ наши поляки... Пришедши въ храмъ, онъ не сълъ сейчасъ, не развалился на лавеъ... Вы скажете: «потому что тогда, въроятно, лавокъ и небыло еще въ храмъ.» Хоть и небыло, но фарисей легко могъ приказать принести для себя вресло... Нътъ, онъ желаль лучще стоять... Да не вдался онъ сейчасъ и въ разговоры: что тамъ слышно отъ императора? вакъ обращается съ

<sup>&#</sup>x27;) 1, 854.

людьми староста Пилата? какъ поживаетъ король Иродъ? поправился ли? Нётъ, фарисей лучше котёлъ молиться, отаваt. • Stans. Но, быть можетъ, напрасно упоминаемъ о томъ,
что фарисей молился стоя... Русины скажутъ, что это на накъ
наменъ; нбо они въ своей церкви тоже молятся стоя... Да н
молодые лакен, которые стоятъ при панахъ, будутъ стороняться отъ храма, говоря: мы должны стоять при панахъ, какъ
фарисей... Но, не прогифвается на васъ Богъ, если будете
стоять и на колёняхъ. И ваши паны хорошо бы сдёлали,
еслибы прикавывали вамъ становиться на колёни по крайной
мёрв со времени поднесенія Тёла Господия для причащенія. 1).

Въ гомиліи о страданіяхъ Господнихъ по поводу словъ Імсуса Хрвста въ Богородицѣ: Mulier, ессе filius tuus, Млодялновскій между прочимъ замѣчаетъ: «При крестѣ Господа Інсуса особъ женскаго пола стояло нѣсколько, а мужчина только одинъ. Это образецъ того, что имѣло быть послѣ въ храмахъ: лавки полны женщинами, а мужчина то тамъ то сямъ.»<sup>2</sup>).

Въ частной жизни въ общемъ смыслё этого слова одною изъ господствующихъ слабостей современнаго проповёднику шляхетскаго общества была родовитость. Всякій гордился своей фамиліей, своимъ родомъ; всякій старался доказать, что его родъ древнёе прочихъ. Мы объ этомъ, помнится, говорили уже когда-то... Млодзяновскій часто подшучиваєть надъ этою шляхетскою слабостью... Такъ, въ одномь словё онъ говоритъ такія рёчи: «Монсей написаль пять книгъ. Польское пляхетство и знатные горожане да и купцы могутъ кое-что для себя вычитать изъ этихъ книгъ, именно касательно того, какія иногда бываютъ фамиліи и роди... Иная фамилія бы-

<sup>1)</sup> I, 418,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) III, 487.

ваеть словно Мелкиседень, невзейстно откуда взялся; словомъ никто въ нему не отвывается. А между твиъ ему живется хорошо; не пожальеть онь не хавба, ни вина, хоть бы и для самого Авраана... Такимъ образомъ въ фамилін Мелхиседекъ за родовитость станеть изобиліе, достатокъ. Тому не мила и фамилія, вто нуждается въ кускв длеба. Гербы - доброславное, но бевполезное. Довольство въ домё воть самая знаменитая печать! Другая, напротивъ, фамилія бываетъ словно пять внигъ Монсеевыхъ. Родился—это внига Бытія—Genesis. Вышедши изъ гивада, потерся не много межь людьми, и вдругь наступаеть для него exitus—Exodus. Ему предлагають: «ты не накой нибудь мёщанить ты уже вышель изь этого». И воть паль нанего декреть: Exodus. Досталось ему потомъ въ руки и церковнаго хабба, который вообще всёхъ не только корметь, но и обварманваеть, это Leviticus. Leviticus съ еврейскаго значить. вавъ переводитъ Benedictus Parisiensis, -- copulatus coedunennai, встипившей вы бракь. Иная фамелія счетается потому велекою. что породнилась съ другимъ домомъ, съ другою фамиліей... Иной потому знаменить, что leviticus, copulatus, что породнился. Потомъ все это распложается, размножается, идеть на мелкіе куски, вотъ и Numeri. А расилодившись, что делать? Обратиться въ Devteronomium въ праву, въ статуту 1). Такая фамилія, говорю, словно пять книгъ Монсеевыхъ 2).

Въ другомъ словъ проповъднивъ говоритъ: «кого больше любилъ Богъ, Адама или Еву? Мит все сдается, что Господь Богъ былъ ласковъ болте къ Евт, чтмъ къ Адаму. Такъ, Онъ опредълилъ Евт явиться на свътъ въ домт и мъстъ болте почтенномъ, чтмъ въ какомъ появился Адамъ: Адамъ созданъ изъ простой земли, а Ева уже изъ кости, Адамъ простой одно-

<sup>1)</sup> Для утвержденія, т. е. для признанія фамилія шляхетскою, дворянскою.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 84-85.

дворецъ, земледълецъ, а Ева родилась уже въ дворцъ въ райской имперіи. Господи! Да ты сдълаеть этимъ то, что будущіе женили стануть стараться о томъ, чтобы выбирать себъ невъстъ изъ домовъ знаменитъйшихъ, ибо и первое супружество не было между равными; у Евы была большая родовитость. Не безпокойтесь, дъла перемънились: Адамъ все таки сталъ выше, а Евъ и родъ не. помогъ» 1).

Часто также подсививается Млодвановскій надъ другимъ недугомъ тогдашняго шляхетского общества, именно надъ крайней расточительностію польских пановъ, происходившею изъ желанія блеснуть, похвастаться предъ другими тароватостію, роскошью и великоленіемъ въ одежде, или въ вномъ, заставлявшей ихъ входить въ непомёрные долги и кончавшейся обыкновенно поливишим банкротствоми. Въ одномъ словв, объясняя слова пророка Іеремів: qui vescebantur voluptuose, interierunt in viis-жившіе роскошно погибли по дорогамъ, пропов'ядникъ говорить: «Какъ это погибли на дорогахь?» а вотъ какъ: Вхалъ на такой-то сеймикъ, иврасходовалъ столько-то; требовалъ самыхъ лучшехъ винъ; заморскихъ паштетовъ, загранечной дичи, захотвлось ему францувскихъ и итальянскихъ бекасовъ, и все потервав: interierunt in viis. Халдейскій перифразь читаеть: vastati sunt in vicis-опустошены въ селахъ. А развъ это одно n tone—interierunt in viis n vastati sunt in vicis? У насъ въ Польшё-одно и тоже. Пусть только начнуть облагать крестьянъ дорожными повинностями и необычайными подводами, вотъ чрезъ это и пропадетъ ихъ имущество: interierunt in viis, vostati sunt in vicis. Но если они не объднъють отъ дорогь vastati sunt in vicis, то ужъ навърно объднъють, если его милость потратить скорбе деньги на галариду (galaride) 2), нежели дастъ

¹) III, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Особый родь колодняго изъ рыбы или мяса.

крестьянину на вола, захочеть скорбе подчивать алкермесовою приправой 1), чемь помочь бёдному мужнчку. Какой вообще изъ всего этого выходить конець? певсеранит voluptuose, vastati sunt in vicis 2).

«Господь нашь, говорить въ другомъ мёстё Млодаяновсејй, научиль насъ молиться такъ: panem nostrum quotidianum da nobis hodie. Мев сдается, Господи мой, что это Отиче наши составлено только для простыть людей, для людей работящихъ, для тёхх, воторые не вибють чего и въ роть положеть, и потому ввывають постоянно: da, da дай намь Господа казбъ васущный. Нужно было бы, Господа, сделать различие между людьми простими и ихъ мелостами: пусть бы простой народъ просыть до кабов, а вкъ милости о сахарахъ, паштетакъ и разныхъ супахъ. Что значить этоть жальбы насущный quotidianum? Св. Матеей навываеть его supersubstantialem каббонь выше субстанців, выше состоянія. Приспособляю это из правамъ. Пусть только начнеть его хлебосольничать наждые день, пусть только начнеть ежедневно угощать каждаго безъ разбора, пусть сдёлается у него ежедневнымъ ванятіемъ ёсть, тогда онъ провсть всю субстанцію (вивніе), потердеть все, хота бы быль самымъ велевимъ паномъ. Будь онъ и наибольшемъ его милостью, но для такого препровожденія времени не станеть у него средствъ; это будетъ выше его состоянія, выше его субстанція: quotidianum—supersubstantialem» 3).

Въ одной проповъди, взявши текстомъ слова Закхея: do pavperibus (Лук. 19, 8), съ намъреніемъ вывести изъ нихъ тему: кто даеть для Бога, не тратить, а богатьеть, Млодзя-

<sup>))</sup> Alkiermis кермешинчный (коменидьный) конфекть, или составь на подобіе камки для укрвиленія желудка.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) III, 41.

<sup>3)</sup> II, 274-275.

новскій такъ начинаеть свой приступь: «Симпали ль вы необычайную новость объ одномъ внязё? Не справивайте меня о вакомъ; ибо я однимъ замъчу, что они незнаютъ полатыни 1), а другамъ, что слушали свангеліе, какъ бы вовсе не слушал его. Я прочель вамъ евангеліе о нидей Запхей - princeps publiсапогим. Вы сважете: мы и сами уже догадались, о накомъ RHSEB MACTE ABJO; HO HOBOCTH O HEME BCCTARE HE KAROÑ HO внаемъ. А вотъ эта новость: et ipse dives онъ быть богать. Обывновенно между его милостью и бёдностью бываеть самое тъсное побратемство; титуломъ панъ, а кошелькомъ бъднякъ. У пановъ редко находятся въ дружбе больше доходы и малие расходы; напротивъ у нихъ для денегъ входъ тёсный, а выходъ самый широкій. Поэтому воть вамь и новость, что этоть князь быль богать. А воть имвете еще и другую: пань, а между твиъ платитъ долги: reddo quadruplum возвращу четверицею. Наны въдь только охотники брать, а не отдавать. Третья но-BOCTE: METADE, A TRODUTE MEMOCTERED do payperibus e upoq. 2).

Въ другомъ словъ, взявши текстомъ первыя слова одной притчи въ евангеліи Луки: homo quidam erat dives, проповъдникъ говорить такъ въ приступъ: «Удивительная вещь, что св. Лука не сказаль намъ, какъ звали этого богача. Въроятно св. Лука въ этомъ случав такъ подсмънвался себъ втихомолку: эти фамильные люди, эти великіе господа имъютъ только знаменитый родъ, но весьма ръдко бываютъ богаты. У никъ только долговъ много. Настоящій богачь не былъ фамильнымъ человъкомъ; quidam — это былъ просто вто-то. Навбольшимъ титуломъ болье знаменитымъ чёмъ всякіе гербы, у него было то, что онъ былъ болать. При всемъ томъ онъ былъ и человъкъ: homo quidam erat dives. Ръдкая вещь при богатствъ не имъть звър-

<sup>1)</sup> Евангеліе предъ назапьемъ читалось обынновенно полатыни.

<sup>3)</sup> IV, 543,

сних обычаевь; повтому пусть будеть для него похвалой и то, что, будучи богатымъ, онъ быль вийсти и человъкомъ. При этомъ замътитъ ето небудь, изъ тъхъ въ особенности, что во BREME IIPOMIJOTOZHENE CECHMOAHCKUNE KOHMRAKMOSE 1), OZOJERIJE свои деньги, а теперь остались обманутыми: «умиве меня поступаеть этоть богачь. Выло у меня немного деньжоновь, увнали, канъ меня вовутъ и доискались до меня. Еслибы я не объявляль своей фамилін; то въ канцелярів не приняли бы условія. А теперь, чрезъ эту мою фамилію, я потеряль все, что нивль. Нынвшній богачь, напротивь, нелая остаться при своемь богатствъ и не желая отдавать деньги въ долгъ, потому и не объявляеть своей фамелів. Значить, не жде канцелярія, не жди увадный судъ принять отъ него вакія нибудь Деньги у него есть, но одолжать ихъ онъ вовсе не намёрень. Схожу ка я къ этому богачу и начну предлагать ему ивкоторые советы. А после, вогда перетяну его на свою сторону, подумаю и о томъ, нельвя ли вакъ доставить вамъ въ нему доступъ на время вынёшнихъ контрактовъ. Богачы я пришель въ тебъ съ интереснымъ посольствомъ, я дамъ тебъ совъты навъ остаться богатымъ на всю жизнь и на всю вёчность. Богачь объщаеть принять мон совъты, но съ условіемъ, чтобы я ничего не упоминаль о бъдныхъ его родственникахъ, о бъдномъ нищенствъ и о милостиняхъ на духовенство. Согласенъ, милый богачь; ничего не буду говорить такого, что бы привело тебя въ ванить нибудь издержнамъ. Пусть эти совёты будуть ad majorem Dei glorlam. 2).

Въ гомилін, предметомъ которой служила таже самая евангельская притча, пропов'ядникъ, по поводу тъхъ же начальныхъ словъ ея, дълаетъ такое уже примъненіе: Homo quidam

<sup>1)</sup> Название одной изъ приарокъ въ Познани.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 371-872.

егат dives. Замётьте богатые люди: не говорить Інсусь Христось, что есть одинь богатый человёкь, но быль одинь богатый человёкь erat dives. Этимь выражаеть онь непостоянство богатства, перемёнчивость достатковь: erat dives быль богать, имполь, а теперь не имбеть, даваль, а теперь просить. И подлинно, больше мы видимь такихь: erat dives 1).

Въ одномъ словъ по поводу словъ Інсуса Христа въ послёдней бесёдё Ero съ своими ученивами: modicum, et jam non videbitis скоро и вы не увидете меня (Іоан. 16, 16), Млодзяновскій вратко представляєть цівлую послівдовательную, такъ свавать, исторію панскаго банкротства, исторію того, какъ извъстный господниъ erat dives, а потомъ сталъ бъденъ, представляеть подъ видомъ, какъ онъ выражается, склопенія политической граниативи. «Просвлоняю я вдёсь одно изъ свлоненій политической грамматики. Бываеть иногда, что иного всё хвалять: «ты панъ не изъ худыхъ какихъ нибудь пахолковъ, но панъ ивъ пановъ, всявій въ нему тиснется: выпить, пойсть, поговорить -- всё въ нему. Гдё вняжескія шляцы? туть онё; гдё булавы? здёсь ихъ носять? гдё печати? туть ихъ прикладывакоть: гай рей коронныя, убядныя и вемскія должности? туть ими хозяйничають. Къ такому пану всего приличеве идетъ casus nominativus, падежи именительный. Но хоть и именительный, однако casus, nadeocu, ибо это nominativus, эта слава и внать своро сталвивають пана, сталвивають съ достатва, благополучія и добраго имени. Захотёль пань жениться, наступаеть casus genitivus nadeocu podumeльный. Приходится много потратить на подарки, на устройство францимера 2), на свахъ: вначить опять для пана nadence-casus genitivus. Женившись, нужно записать немало жень, и воть настаеть для него casus dativus.

<sup>1)</sup> I, 877.

<sup>2)</sup> Штать прислужниць для жены.

По разнымъ случаямъ все нужно дёлать расходы, то одарить слугъ, то отдать что вибудь подъ залогъ сосъду. И это даванье падемсь для него: далъ столько-то за должность, надъялся вынграть, но не успъль, и саямя dativus тоже послужеть для вего падежеми счастья. Вотъ начинають на него жаловаться: «нечестный это господинъ не сдерживаетъ своего слова; беретъ въ долгъ, но не отдаетъ.» Начинаютъ роптать и сосъди: «нападаеть, обижаеть, перепахиваеть за межи.» Всь эти жалобы вначительно ускоряють падемь его счастья, и воть наступаеть для пана падежсь винительный, casus accusativus. Начинаются на пана повыви: tibi nobili, наступаеть падежь vocativus: вовуть его на требуналь. Дело кончено: одному естцу присуждають вмущество, другому деньги, тому волость (ивсколько деревень), в воть наконець наступаеть для пана падежь отбирающій Послів этого онъ изъ пана дівлается бівдняcasus ablativus. вомъ. Постепенное свлонение вле спадение его съ достатва оканчивается «июми»-омъ in casu ablativo, и уже болье невидно ero nanctba: et jam non videbitis me » 1).

Особенно часто и многообразно приспособляеть Млодзяновскій свои тольованія въ частной жизни польскаго общества
въ болье уже тысномъ смислы втого слова, именно въ жизни
домашней, семейной. На первомъ планы здысь являются, разумыстся отношенія супруговъ. Предоставляемъ самому читателю
подмычать ты черты бытовой жизни и семейной вравственности
нольскаго общества, которыя будутъ завлючаться въ приводимыхъ нами ниже выдержкахъ изъ Млодзяновскаго. Не можемъ
однако напередъ не замытить читателю, въ вакомъ рельефномъ
образы, на основанія этихъ выдержевъ, предстанетъ предъ
его воображеніемъ, между прочимъ, типъ польской женщины
вертлявой, любопытной, капризной, склонной въ нравственному

<sup>)</sup> I, 75.

паденію и легко увлекающей къ этому паденію и мужчину, типъ, такъ ярко и художественно нарисованный своеобразной кистью Млодзяновскаго.

Проповедение говорить разь объ условіахъ супружескаго согласія и спокойствія. Въ примёръ онъ приводить Адама и Еву: для сповойствія и согласія между хозянномъ и хозяйкой необходимо, чтобы хозинъ для хозяйки былъ Адамомъ, чтобы хозяйва не была иля хозявна Евою. Кабъ же это? А вотъ вакъ. Какъ Господь Богъ нашъ сотворилъ Еву? Tulit unam de costis ejus взяль одно изъ его реберь, желая чтобы Ева была вавъ бы другимъ, кавъ бы тъмъ же самымъ Адамомъ. Не хватайся, поэтому, мужъ, за палку, нбо ты себя самого бъешь, когда бъешь свое ребро. Не ругай жены, не называй ее скотиной, ибо ты ни въ ней, но къ себв говоришь. И действительно, читайте все св. Писаніе, нигдів вы не найдете, чтобы Адамъ сказалъ Евъ хотя одно вакое нибудь обидное слово: напротивъ онъ всегда считалъ ее однинъ изъ своихъ реберъ: unam de costis. Даже больше, не смотря на то, что чревъ Еву потеряль онь рай, сдёлался жертвою смерти, за все это онь еще называеть ее Евою, quod mater esset cunctorum viventium, матерію всюхь живущихь. Адамь, вёдь ты съ Евою не имель еще въ то время ни Каина, ни Авеля? промъ васъ двоихъ нивто ведь тогда не жиль еще на свете? Значить ты должень, быль сказать не mater viventium, но mater victurorum, матерь не живущихъ, но техъ, которые еще только имели жить. Адамъ отвічаеть: «пожалуйста не поправляй меня; mater viventium, мать живущихъ, не иначе». Поправлять тебя, Адамъ, я вовсе недумаю, но я кочу только выразумьть, какь это Ева есть мать живущих. Положимъ, живетъ она сама: но въдь не она же родила тебя? А другихъ живущихъ, вромъ васъ, тогда повторяю, не было еще на свъть. Канъ не это Ева есть мать вивущихъ?» Адамъ объясняется: хотя Ева не родила его, но онъ почитаетъ ее, какъ свою родную мать. Ну, Ева, пошла бы ты за поляка да еще сердитаго, и попробовала бы вкусить плодъ отъ запрещеннаго дерева; еслибы ты привела своего мужа чрезъ такое лакомство въ потеръ райскаго счастъя, не знаю, не довелось ли бы тебъ попробовать вмъстъ съ этимъ и прутиковъ съ того же самаго, или другаго какого нибудь дерева! Но Адамъ незлопамятенъ: онъ обходится съ Евою какъ съ сотворенною изъ собственныхъ его костей, онъ почитаетъ ее какъ мать. Будьте и вы мужья, для своихъ женъ Адамами, почитайте ихъ какъ матерей, и будетъ спокойствіе въ домъ».

«Адамъ! Ева сотворена изъ твоихъ костей. Но смотри не станеть ли она тебе воствой въ горле!. Равнымъ образомъ н племя ея тоже часто бываеть косткой въ горле для своихъ мужей. Поэтому для сохраненія согласія и спокойствія въ дом' нужно, чтобы ховяйка не была для ховянна Евою. Это вотъ вавъ». «Ворчала себъ Ева, котя и не отврывала этого Адаму, ворчала, говоря себъ: «Господь Богъ нашъ неласковъ ко меъ: Онъ сотвориль Адама прежде; обо мей Онъ, значить, сначала и не думаль; только тамъ когда-то уже после вспомниль и обо мев. А въдь и я же человътъ». И раздумывала себъ постоянно Ева: «что-бы такое сдёлать, чтобы я стала первою? вавъ выйти мив изъ моего несчастья, вавъ смыть мое унижевіе?» Открывши въ себъ такія мысли, Ева начала болться: «вавъ бы Адамъ не вамътилъ, что я чего-то не въ духъ, кавъ бы не замѣтиль онъ моей грусти, нужно остерегаться». Для этого она решилась сойти съ глазъ Адама. Змей, заметивши что Ева печальна, пришель ее утещить, развлечь. «Ева! да что вначить человёнь у Бога! на, на лучше съёшь воть это яблово съ древа познанія добра и вла, тогда ты буденть богиней»! Что жъ, повървла Ева Адаму это счастье, на которое напала такъ невданно? сказала ли Адаму: «впередъ ты попробуй, впередъ ты стань Богомъ»? О нётъ! напротивъ она такъ думала себё: «теперь-то насталъ конецъ моему горю, теперьто мнё отворяются ворота къ счастью. Будь ты тамъ себё, Адамъ, первымъ человёкомъ, или какъ себё тамъ знаешь, а я уже буду первою въ божествё, впередъ я стану богиней». Что вышло изъ этого, вы знаете. Поэтому не будьте ховяйки Евами для своихъ мужей, не желайте управлять ими» 1).

Въ другомъ словъ, имъя въ виду тъже супружескія отнотенія, Млодзяновскій заставляетъ Адама нъсколько уже иначе
объясняться по поводу даннаго имъ Евъ названія mater vi
ventium: «Почему это посль паденія Адамъ не перемъняетъ имена
животнымъ, а перемъняетъ его одной только женъ своей?
Именно, назвавши ее предъ этимъ костію от костей, теперь называетъ ее уже матерію экивущихъ? Не знаю, милый
Адамъ, не испортилось ли что тамъ у тебя въ головъ. Тебъ
приказали выйти вонъ изъ рая, ты услышаль о томъ, что долженъ обратиться нъкогда въ персть, и послъ всего этого жену
свою ты называеть матерію экивущихъ/ Лучше было назвать
ее матерію умирающихъ.«

«Адамъ перемънзетъ имя женъ своей для того, въроятно, чтобы выразить непостоянство чувствъ мужей по отношенію въ женамъ. Съ самаго начала, непосредственно послъ свадьбы, когда Господь Богъ только что послаль друга жизни, когда жена еще неуспъла отдать мужу яблочка своего приданаго, своихъ драгоцънностей, между ними настоящій рай. Мужъ не только говоритъ женъ: ты кость отъ костей моихъ, но называетъ ее даже собственнымъ сердцемъ, саго de сагле. Но послъ, когда мужу нечего уже высматрывать изъ рукъ Евы, когда по-

<sup>1)</sup> II, 327, 828.

стигаетъ его какое нибудь горе, когда скажутъ: прочь изъ рая, то прежнихъ нежностей Адамовыхъ какъ не бывало. Женъ дается тогда одно имя матери, mater viventium».

«А можеть быть и такь думаль себь Адамь, давая Евь это имя»: довольно съмена и того горя, что и изъ рая вышель. Еслибы въ этому еще и Ева начала грызть мив голову, то я право, не выдержаль бы «За чтожь бы это, Адамь, Ева имъла бы грызть тебъ голову»? А она стала бы посль постоянно попрекать меня, будто я все дълаю ей наперекорь изъ злости, будто я мицу ей за то, что изъ за нея я поссорился съ Господомъ Богомь, что чрезъ нее я накликаль на себя смерть. Вотъ чтобы избъжать всъхъ этихъ попрековъ, я и покажу ей, что начего этого не помню, что я забыль о самой даже смерти, а потому и назову ее матерію живущихъ 1).

«Адамъ, разсказываетъ въ другомъ мѣстѣ Млодвяновскій, былъ еще молодымъ, холостымъ человѣкомъ... Промыслъ Болій думаетъ себѣ: «скучно такъ Адаму, нужно бы чѣмъ нибудь развлечь его. А чѣмъ же лучше, какъ не охотой, или звѣринцемъ?» И вотъ приводитъ Господь нашъ къ Адаму звѣрей, чтобы онъ каждому изъ нихъ далъ имя: adduxit ea ad Adam, ut videret, quid vocavit ea».

«Есть туть многому чему подивиться, есть что потолювать. Прилично, напримъръ, былобы спросить, почему это Господь, приказавши Адаму дать имена звърямъ, не приказаль ему также назвать и самого себя? Но я опускаю это мимо, напомнивъ только слова Филона: пе iure propria erraret чтобы онъ (Адамъ) не погръшилъ въ собственномъ дълъ. Надаваль бы онъ себъ титуловъ!... Удивительно и то, что Адамъ назвалъ всъхъ звърей и птицъ, но не назвалъ рыбъ. Но это по-

<sup>1)</sup> IV, 841.

тому, что звёрей и птицъ легко было привесть въ Адаму; ибо и передъ этимъ они привывли въ свёту, не сидёли на одномъ мъсть, а давали себя видъть. Рыбы же не такъ... пришлось вынуть ихъ изъ воды, то онъ начали бы согръваться и подохан бы. Вотъ поэтому то вы, рыбы, вавъ домоседы, которымъ трудно выдти на свёть Божій, и не будете имёть именъ и титуловъ.. Ихъ получать только львы, вубры, леопарды, грифы, рыбы же тавъ и останутся рыбами. Можно было бы и здесь остановиться и спросить: для чего это Богь привель къ Адаму зверей прежде, чемъ сотвориль Еву? Вероятно Господь боялся, чтобы Ева не безпокоила при этомъ Адама кавими нибудь просьбами... Она бы начала приставать Адаму: «акъ, помалуйста, милый Адамъ, назови этого ввърва вотъ такъ, а того вотъ этак:!- А то въроятно предложела бы и такую просьбу: «пусть в сама дамъ имя воть этому звёренку; пожалуйста, пусть дамъ еще и другому вотъ тому». А Господь Богъ котёль, чтобы одинъ Адамъ далъ имена» 1).

«Предложу в себъ, говорить еще Млодзяновскій, такой вопросъ: почему это Адамъ согръщилъ? Легко отвътить: согръщилъ потому, что хотълъ, имълъ волю. Но я хочу знать, вакія были внъшвія причины и поводы, приведшія Адама ко гръху?»

«Кто набудь скажет»: Адамъ согръщиль потому, что елишкомъ уже скоро женился. Въ самомъ дълъ, неуспълъ еще человъвъ выглянуть на свътъ Божій и хоть немножко тамъ разглядъть его, какъ уже приставили къ нему adjutorium simile, надълили его помощницею женою Но, кажется, что эта подпора, это аdjutorium не слишкомъ была надежна, и Адамъ дотого обабился, что за женою забылъ и самого Бога. А можетъ быть и потому согръщилъ Адамъ, что слешкомъ

<sup>&#</sup>x27;) I, 51 - 51.

уже своро бросиль школу и науку. Пока разсуждаль Адамь de verbo, каковое verbum или слово есть и въ грамативъ, есть и въ риторивъ, которая занимается словами и красноръчіемъ, есть и въ философіи и въ теологіи, такъ, пока, говорю, Адамъ занимался этимъ словомъ, заботясь о томъ, чтобы каждый предметъ, каждое животное, каждое дерево и растеніе были названы собственнымъ своимъ словомъ, именемъ, до тъхъ поръ мой Адамъ и быль добрымъ, до тъхъ поръ и пользовался милостію Божію. Но лишь только бросиль это занятіе и началь забавляться сь Евою, то сь нимъ и сдълалось худо.».

«Но я предложу причину, почему Адамъ согръщилъ сообразно съ мовиъ предпрівтіємь. (Тема проповёди была тавая: рыдкая вещь, сохранить невинность вы молодыхы лытахв). Тостать говорить, ято непосредственно после сотворенія, Адамъ виблъ тридцать три съ половиною года. ловъкъ свъжій, здоровый, а притомъ еще и женатый. было для него поводомъ въ гръху? Скажу сообразно съ монмъ предпріятісмъ: цвътущія, молодыя льта. Еслибы Адамъ быль уже старикомъ, а Ева начала бы подчивать его яблокомъ: «съвшь, мужъ, это яблочко». Адамъ отвъчалъ бы: «жена! развъ я мальчивъ, что ты хочешь соблазнить меня яблочками? Я уме въ лътахъ, мой мелудовъ не переварить этого яблока; не для меня уже такое блюдо. Къ тому же боюсь и смерти morte morieris, я уже не молодой, и яблочко можетъ мев завредить.» — «Но, мужъ, ты станешь мудрымъ.» — «Жена, это въдъніе добраго и влаго уже не манить меня, я старъ и неимъю уже охоты учиться на старость». -- «Но, Адамъ, мы увидемъ и узнаемъ свътъ, все то, что дълается за раемъ...» — «Ева, я уже старивъ, нехочется уже мив шататься. » Для молодаго же Адама все это повазалось легкимъ, и онъ дерзнулъ оскорбить Бога. Такъ-то и самому Адаму трудно было сохранить невинность въ цвётущихъ лётахъ.» 1).

«Показаль я уже вамь рай, разсказываеть еще въ одномъ мъстъ Млодзановскій, присмотрълись вы уже въ спящему, или лучше находящемуся въ изступленія Адаму. Теперь неугодно ли посмотръть и на первую матерь нашу Еву? Вотъ она, желая показать Адаму, будто хочеть помогать ему въ садоводствъ, ит орегатетит, пошла въ рай. Тамъ сорветь лимейку, тамъ понюхаеть розу, тамъ щипнеть гвоздику, тамъ фіалку... Нигдъ я, однако, не начитываль, чтобы она сдълала Адаму букетъ... Въроятно, дъло уже было послъ свадьбы, а потому Ева уже мало думала объ Адамъ... Подошедши въ деревьямъ, тамъ сорвала такое аблочко, тамъ попробовала другихъ сортовъ, словомъ вездъ что нибудь да сдълала.»

«Право, ненравится мив, Ева, что ты сама себв всюду бытаешь, а съ мужемъ не сидишь. Нехорошо это. А ну вдругъ нападешь на какую нибудь гадину, на какого нибудь змыя, и онъ зашипить на тебя? Св. Дамаскинъ говоритъ однако, что въ самомъ раю не было ни одного ядовитаго животнаго. Св. Дамаскинъ! Развы ты забыль о томъ змыв, который говорилъ съ Евою и своимъ ядомъ заравилъ весь міръ? Помниль это Дамаскинъ корошо, и однако написаль: nullum venenosum habitabat. А можетъ быть этотъ вмый небыль ядовитъ? Но выдь, змый не можетъ быть и змыемъ безъ яду и безъ жала..»

«Чтобы отвётить на такое недоумёніе, привожу слова Руперта: Mulier corpore et oculis vaga, dum incontinenter deambulat, forte prospectans, qualis extra paradisum mundus haberetur, serpentem offendit, жена блуждая тёломъ и глазами, когда слишкомъ далеко зашла, вёроятно желая посмотрёть, какой за раемъ свёть, встрётила змёл. Мигаешь ты Ева глазами, осиlis

<sup>1)</sup> IV, 262.

чада, тамъ и самъ ходишь; неспромна, неприлична такай прогулка... incontinenter deambulat: скройся, не ходи, невыгладывай. А она по прежнему смотрить себё: forte prospectans. Покрайней мёрё, когда увидала змёл, услышала его шипёніе, замётила его огненный и пронзительный взглядъ, то, вы думаете, ушла Ева или закричала къ Адаму: караулъ? Не закричала караулъ! и неушла; потому что, какъ говорять раввины, этотъ змёй имёль лице юноши. Такъ-то бываетъ, что Евы иногда, говорю иногда, коть и имёютъ Адамовъ, но разговорятся и съ змёемъ, если онъ имёеть лице юноши. ∗ ¹).

Въ другомъ словв намевая на людей, къ воторымъ идетъ извъстная поговорка: споина ст бороду а бъст съ ребро, Млодзановскій представляетъ райскаго змвя уже старымъ: «Бываетъ иногда человъкъ, говоритъ онъ, новидимому старый, повидимому степенный. Но чуть только какая нибудь Ева вступитъ съ нимъ въ разговоръ, онъ сейчасъ же начинаетъ къ ней придруживаться, говоритъ съ нею длинную трактацію, высказываетъ сочувствіе къ ея положенію. Такъ и Евъ показался змъй не какой нибудъ молодой, милый, но повидимому старый: аптідиих вегрепя, и что же вышло? Не могъ онъ утерпъть, чтобы Ева жила въ раю въ чистотъ и задумалъ вывесть ее изъ рая; вбо позавидовалъ дистоинству ея дъвства (приводитъ метніе Анастасія Синаита). Смотрите, ну кто могъ бы ожидать этого отъ стараго змъя.» 2).

Въ примъръ супружескихъ отношеній Млодзяновскій представляетъ часто Авраама и Сарру. Такъ въ одной проповъди онъ расказываетъ: «Перемъняетъ Господъ Богъ имя Аврааму: non ultra vocabitur nomen tuum Abram, sed appel laberis Abraham. Изъ своего бомественнаго имени Ісгова, Онъ прибавляетъ къ

I) IV, 388.

<sup>2)</sup> I, 405.

его имени бувву А... Объ этомъ возвёстиль Господь Богъ лично одному только Аврааму. Съ Саррой же Господъ нашъ не разговариваль (и это для предостереженія), но и ея собственное имя Sarai перемёняеть чрезъ Авраама же: uxorem tuam non vocabis Sarai, sed Saram. Не следуйте, люди, обычаю перемёнять самимъ себе отповскія фамилін; потому что и Авраамъ не самъ перемънилъ себъ фамилію, но Вогъ далъ ему новое имя. Да притомъ незабывайте и вотъ чего: хоть не вто нябудь, но самъ высшій Монархъ перемѣниль Аврааму фамилію; однакоже весь свёть знаеть, что онъ родился не Abraham'омъ, но Abram'омъ. - Говоря по человъчески, приходить Авраамъ въ Сарръ и начинаеть повърять ей секретъ: не вови меня Abram'омъ. Почему же это? Да Господь не велёлъ. Ну. а какъ же мив ввать тебя? Авганатомъ. Тогда Сарра начала приветствовать Авраама: здравствуй Abraham! Но при этомъ, въроятно (поелику она была все же женщина, коть и благочестивая), спросила: а не говориль ли тамъ чего Богь я обо мев? Да, говориль! А чтожь такое? И тебя вельль иначе звать. Какъ же это? Уже не буду а ввать тебя Sarai. А какъ же прозваль меня Господь Богь нашь? Sed Saram, вельль навывать тебя Sara. Здравствуй же Sara!.. Тогда Сарра, вфроятно, начала такъ думать себъ: - Господь Богъ къ имени Авраама прибавиль одну бувву, а мев уменьшиль » Не думай тавъ Сарра; такова уже воля Господа Бога нашего, чтобы титуль мужей быль почетные, знаменитые; тебы же нужно понивиться, когда ты вышла за Авраама... Не удивляйтесь, поэтому, женщины, если замужемъ нъсколько убудетъ у васъ добраго имени. Вотъ и у Сарры за Авраамомъ убыло имени. «Лля чего это Госполь Вогъ нашъ нехотвль, чтобы Сарра называлась Sarai, но хотвль, чтобы Авраамь назывался Abraham'omb?»

«По латинскому толкованію і вначить иди. Воть Богь и отнимаеть эту букву у Сарры. Потому что нехорошо, хоть бы и для Сарры, вогда она всюду является, а не сидить дома съ мужемъ. И дъйствительно, Сарра спустя нъсколько времени самимъ деломъ повазала благотворное следствіе перемёны своего вмени: въ следующей главе, когда ангель спросиль Авраама: А гдв же Сарра? Авраамъ отвъчаль: «ессе in tabernaculo est-both tamb rab-to by komeath, cegeth goma>. Сообразно съ толкованіемъ еврейскимъ, Ѕагаі вначитъ шеа, а Перемениль поэтому Богь Сарре быв-Sara shayata domina. шее предъ этимъ имя ея Sarai, которое вначить какъ бы госпожа мод и велёль Аврааму звать ее Sara, госпожей, но не Sarai, госпожей моей. Это для предостереженія. Пусть жена будеть госпожей, не служанной; но пусть не будеть Sarai, госпожей надъ мужемъ. Когда Господь Богъ нашъ делалъ, что Сарра переставала уже быть Sarai, госпожей надъ мужемъ, то въ имени Авраама придаль he, которое есть знавъ aspirationis или respirationis nota, знавъ придыханія. И действительно, пока жена господствуеть надъ мужемъ, никогда онъ не будеть имъть отдыха: прикажеть жена то-то купить, должень повупать, а то-то продать, должень продавать; потому что жена, Sarai, господствуеть надъмужемъ. Только вогда престанеть господствовать, тогда развъ уже Abram наберется he, тогда развъ уже онъ получить отдыхъ».1).

Въ другомъ словъ, по поводу уже упомянутаго выше отвъта Авраама на вопросъ трехъ странниковъ: ессе in tabernaculo est, Млодзановскій говоритъ: «Присматриваюсь прежде къ поведенію Сарры. Авраамъ сидитъ въ дверяхъ, выглядываетъ, а Сарры невидать... Гдъ же Сарра? Авраамъ отвъчаетъ:

<sup>1)</sup> II, 245-246.

ессе in tabernaculo est, сидить дома. Удивительно, почему это они оба вмёстё не сидёли въ дверяхъ... Вёроятно адёсь изображается управленіе домомъ. Пусть будеть Авраамъ и расточителень, пусть онь то и дёло что выглядываеть гостей, пусть онь никогда дома не сидить, но когда за хозяйствомъ смотрить Сарра, когда домъ не безъ госпожи: ессе in tabernaculo est, то дёло будеть идти хорошо. Отчего это и ты Сарра, не встрётила гостей, но осталась гдё-то тамъ между челядью: ессе in tabernaculo est? Сарра вышла бы, еслибы гости были женщины; но когда гости господа, да еще молодые, то Сарра сидить себё въ комнате. Такъ-то, такая благочестивая женщина какъ Сарра, хоть бы и ангелы пришли, будеть сторониться отъ нихъ, потому что они все же молодые ». 1).

Взявши въ примъръ жену Лотову, Млодзяновскій и по поводу ел исторіи дъласть такія же свособразныя сближенія съ жизнью польской женщины.

«Латинскій язык», говорить проповёдник», замёчаеть: когда хочешь, чтобы рёчь твоя повравилась, то постоянно говори сим grano salis, съ граномъ соли. Поэтому моя проповёдь, вёроятно, не понравится вамъ, потому что я вздумалъ посолить ее взявши не какую нибудь горсть соли, но цёлый соленый чурбанъ. Когда поваръ хочетъ, чтобы кушанье не понравилось, то бросаеть въ него горсть соли. Чтобы не понравилось и мое слово, брошу и я въ него тотъ соляной чурбанъ, который описываетъ Монсей: respiciensque uxor ejus post se, versa est in statuam salis. Кто жъ знаетъ, вдругъ ли, или мало по малу эта женщина обратилась въ соль? Вёроятно мало по малу. Смотритъ на ноги,—ноги бёлёютъ, пссмотрёла на руки,— и тё въ соль обращаются. Поднесла руку ко рту, попробовала,—

<sup>&#</sup>x27;) I, 109.

соль. Въ самой гортани намется ей, что уме не языть тамъ, а целая грудва соли. А вотъ обращаются въ соль и десны, и небо». Что это вначить, что жена Лотова напавана не другимъ какимъ нибудь образомъ, но только обращенисть въ соль? » Этоть вопрось темь естественеве, что в Христось Господь напоминаеть въ Евангелін: memores estete uxoris Loth (Луки 17, 32). Господи мой! евангеліе разойдется по всему світу, будуть читать его всв, будуть читать и священники, монахи, вообще люди дуковные: вначить и они должны будуть вспомнить объ этой женв Лота? Въ такомъ случав они получать поводъ къ равнымъ нечестымъ мысламъ. Не получатъ! лишь бы только это memento происходило во время молитвы ва людей. А въ это время вспоминать о женщинв, особенно уже обратившейся въ соль, можеть важдый безопасно. Но возвращаюсь въ моему вопросу: почему это жена Лотова обратилась въ соль? Это чудо произошло при ез муже и двухъ дочеряхъ; проповедникъ все это долженъ истолковать».

«Проповъдниет сказаль бы: когда извъстная земля имъетъ въ себъ свойство волота, способность и расположение въ золоту, то она и обращается въ золото, другая такимъ же путемъ обращается въ серебро, третья въ олово, иная въ желъзо; словомъ каждая сообразно съ своими свойствами. Такъ и здъсь: видитъ Богъ свойства жены Лотовой, видитъ что она имъетъ свойства соли: важдаго, въроятно она присолила передъ мужемъ, каждаго домашняго солила и била, такъ что объ ней справедливо говорили: всякому она какъ соль въ глазахъ; вотъ поэтому в обращайся жена Лотова въ соль».

«Несчастный Лоть, осиротъвшій вдовець, какъ тебь кажется: за что это Госнодь Богь обратиль жену твою въ соль? Лоть видно сильно плакаль, а потому и не можеть намъ отвъчать. Хоть не скоро, но все же отвътиль за него блаженный Августинь. Пока жена Лота разговаривала съ мужемъ, не касался ев отонь. Но когда она начала отводить отъ мужа глава и засматриваться на городъ, то и обратилась въ соль. Pepercit incendium illi, ubi conjugis gavdebat consortio, sed dedit paenas criminum quando oculos avertit a marito. Пусть, повтому, каждая изъ васъ смотрить на своего мужа, а не на городъ».

«Старшая дочка, ты что скажешь, почему это мать твоя обратилась въ соль? Старшая дочь отвётить вёроятно: «покойница моя мать, уже слешкомъ, выше своего положенія и призванія, заботилась о свётё, думала о томъ, что вовсе въ ней не относилось. Какое ей было дело, что свёть горить, что Гоморра гибнетъ? Какъ будто не вольно дёлать Гесподу что Онъ захочетъ». (Мевніе Фласія.) Ну, а ты младшая дочка, несчастная сиротка, ты какъ думаешь, почему это мать твоя тавъ скоро повинула свъть? за что она обратилась въ соль? Жена Лотова въроятно неслишкомъ любила свсю младшую дочь. Эта последняя, видя что неимееть ласки у матери, перенесла всю свою детскую любовь на отца, и поэтому, коть была еще молода, по постояню, однако, следила за отношеніями матери къ отцу: «Отецъ мой Лотъ, будеть отвъчать младшая дочь, ходиль вчера въ кухню и самъ готовиль кушанье для ангеловъ. Ему тамъ нужно было что-то такое посолить, для того, чтобы милые гости имели после чего хоть воды напиться. Воть онъ обратился въ женъ: «дай тамъ еще немножво соли»! Тогда покойница мать, будучи нерада гостямъ, пожалёла для отца и для гостей соли. За это ее, видно, и наказалъ Господь». (Мевніе pabbahobb.1).

Утёшая въ одномъ слове Давида въ томъ, что ему не удалось жениться на старшей дочере Саула Мерове, Млодзяновскій изображаеть при этомъ жену, у которой, какъ говорится, мужъ подъ башмакомъ.

<sup>&#</sup>x27;) I, 251-252.

Какое счастіе для Давида взать дочь Саула! Ибо вто дівлается королевским взатемь, тоть не родившись королевичемь, дівлаетоя однако королевичемь. Доступь ad thorum (sic)—доступь ad thronum. Но не обманеть ли Давида такое счастье? А воть—Давидь готовится въ свадьбі, а женится между тімь другой; Давидь думаеть, что воть-воть-воть будеть королевскимь вятемь, а между тімь по прежнему остается только слугой. Data est Hadrieli Molathitae uxor (1 Цар. 18, 19).

Буду я утыпать Давида въ томъ, что ему не посчастинвилось въ женитьбъ: «не печалься, милий Давидъ. Эта Меровъ не была бы хозяйкой, не о чемъ бы она не заботилась въ домъ; родевшись королевной, она все хотъла бы попански - нечего не двлать. Къ тому же Мегов съ еврейскаго и сирійскаго вначить pugnans-быющаяся и magisterium-учительство. Давидъ! не жену ввялъ бы ты, а учительницу-magisterium. Да и въ домъ она постоянно то и дъло шумъла бы, колотила бы челядь; досталось бы, думаю, отъ нея и тебв, ну -а ты, канъ человёнь военный не вынесь бы, разументся, этого pugnans. Обывновенно соединяются въ женщинъ magisteriumпостоянно она хочеть учить мужа уму разуму-и риgnansбранчивость. Утёшаю тебя, Давидъ, еще и воть чёмъ: этой Меровъ хочется выёти за Молатита, что вначить cithara или цитра. Хочетъ она, значитъ, имъть мужемъ не Давида, но этого цитру, хочеть, чтобы мужь быль для нея цитрой вли лучше цифрой (т. е. нулемъ), хочетъ, чтобы мужъ замънялъ ей цифру, которая должна играть такъ, какъ по ней ударять, должна пъть ту пъсенку, какая понравится Меровъ, а Меровъ будеть только перебирать пальпани - pugnans. Поэтому не безповойся, Давидъ, что тебъ не доставась Меровъ. Правда, ты и самъ умвешь перебирать на цитрв: играя на ней ты даже прогонять бёса отъ Саула. Но едвали бы тебё захотёлось самому превратиться въ цатру, которую Меровъ держала бы въ рукахъ • ¹).

Въ бесъдъ на Воспресение Христово, по поводу словъ евангелиста Марка: et cum transisset sabbatum. Maria Magdalene. et Maria Jacobi et Salome emerunt aromata, ut venientes ungerent Iesum (гл. 16, 1), Млодвановскій говорить между прочемъ: «Услышавши имя Maria, прислушиваюсь и думаю, вёрно дальше будеть: mater lesu, но неть - стоить Magdalene. Опять ударию въ чине слово Магіа и я опять думаю: ну. Маглалину почтили вакь гостью, но дальше укъ навёрное наступить mater Iesu. Но ньть, наступаеть Maria Iacobi et Salome. Гль же мать Господа Incyca? Emuccens of Byaeta: delicatis manibus delicato pectore tangens, viribus pariter et spiritu attenuata, alicubi sola in secreto sedebat-ослабъвше отъ печали, одна сидъла въ тайномъ мъстъ н нёжными руками била себя въ нёжную грудь. Хочешь внать, каной женщинъ наиболъе жаль повойника? Не той, что ходить въ его гробу, или закущаетъ разныя тамъ разности по антекамъ, но той, что ея никогда не видно, никуда она не выйдеть sola. Воть этой последней именно жаль покойника какъ родной матери, а другимъ жаль его какъ Маріи Магдалинъ » 2).

Въ другой гомилін, по поводу словъ Інсуса Христа въ Мареф: едо sum ressurectio... credis hoc? и отвъта Марем: utique, Domine, ego credidi, quia tu es Christus filius Dei vivi (Іоан. 11, 25. 27), Млодвяновскій говорить: «Господь спративаєть: върнить на этому Мареа?—Мареа отвъчаеть: да, въдь я Господи увъровала, что ты Сынъ Бога живаго. Златоусть неодобраеть этого отвъта: Videtur mihi, говорить онь, non intellexisse mulier, quod dictum est. Это—въ утъшенію проповъдниковь; пусть не печалятся онь, если вакая нибудь Мареа не пойметь

<sup>1)</sup> I, 270.

<sup>2)</sup> III, 521.

чего либо вов словъ Господинкъ. Тебя, Мареа, квалили, что ты философия, но видно напрасно. Ты должна была отвічать вёрю, или невёрю; concedo-nego, такъ приказываеть и учить мужская философія. Sed, quoniam, продолжаеть Златоусть, magnum quid erat, intellexit хоть и не поняла словъ Господнихь, однако догадалась, что Господь сказаль нечто велиnoe: propterea aliud interrogata, aliud respondit a notomy cupomenная объ одновъ, отвъчала другое. - Тавъ и на самомъ дъл бываеть. Неновость для женщинь быть спрошенными объ одномъ, а отвъчать совершенно другое. Просить, напримъръ, вавой-небудь монахъ мелостыне, а са мелость говоритъ: «нёть помя его мелости». Ла не объ его мелости спраниваеть монахъ, онъ требуетъ только подаянія. Спрашивають влову: не вышла ли бы она замумъ послъ перваго покойника? а она на-THERET'S DASTIATOLICTBOBATE O COCHMOANCHIES KOHMDAKMAET. aliud interrogata, aliud respondit. Говорить Госнодь въ Самарянев: а внаешь ли, въдь ты имъла пять мужей, но ни одинъ авъ нихъ не быль твоимъ. А она что отвѣчаетъ?- «почему это вы приназываете молиться въ Герусалимъ, а не важсь-у насъ?» Aliud interrogata, aliud respondit. Такой же женскій обычай обнаружила и Мареа. Інсусь Христось сираниваеть: върши ли ты, что Лазарь воспреснеть? А она отвъчаеть: а увъровала, что ты-Сывъ Болій». Credis hoc. Toro же мизвія придерживается в Ософиланть болгарскій. И онь говорить, что Мареа въ своемъ отвъть отнолась. Adhuc mulier erat mulier, нресовотупляеть онь при этомъ: женщена осталась таки женшиной. Любевный епископъ болгарскій! Полагая, что Марев ошиблась потому, что была женщиной, ты, значить, хочешь, чтобы женшина не была женщиной? Adhuc mulier erat mulierвъ такомъ случай ни одной женщины не окажется мудрой, а ради мудрости нельзя же измёнить пола. Правда, у васъ тамъ въ Болгарія мужщины и женщины одинавово ходять въ копеижи 1); да и у насъ въ Пельше женщини иногда делаются совершенно похожини на мужчинъ своими шаночками—крым-ками, жаль только, что не равумомъ, —однако, какъ те, такъ и другія не делаются отъ этого мужчинами. Для чего же ты приписываешь имъ заблужденіе потому только, что оне женщинь, если даже, нося мужескую одежду, оне остаются всетаки женщинами?—Нежелая обидёть всёхъ женщинъ, ибо есть между ними и умныя госпожи и разсудательныя жены —разсудительные иногда даже, чёмъ самъ мужъ; къ тому же и такъ думая себе: «если я начну упрекать женщинъ, будто оне потому опибаются, что суть женщины, то наберусь довольно клопотъ», — Ософилактъ присовокупляетъ: Non intellexit, quod ei dixerat Dominus, prae dolore, opinor, extra mentem constituta» 2).

Подшучивая надъ женщинами въ ихъ супружескихъ и въ другихъ более или менее мірскихъ отношеніяхъ, Млодаянов скій не оставляетъ ихъ въ поков и тогда, когда дёло наслется вообще правственно-религіозныхъ вопросовъ.

«Знаете ли, говорить онь ет одной гомили, вто служить дверью къ смерти—мужчина или женщина?—А откуда вы, поляки, выучились поговоркв: гдж не можеть бъст, туда чилеть эксичину?—Незнаю.. Но св. Максимъ тоже, въроятно, въ видъ поговории сказаль воть что: изізатия екіт ад дісіріендит зехив еві—этоть поль способень къ искушенію. Придумываль бъсъ средство, которымъ бы могь искусить ац Петра, напаль наконець на привратницу Каіафы и сказаль: воть у меня средство на Петра. Но развів ты, св. Петръ, не могь выбранить и отогнать оть себя этой женщины? Св. Кариль говорить, что легко могь Петръ сдёлать это: пес depulit mulierculam, licet facile potuisset. Почему же ты не отважился на это, св. Петръ?

<sup>1)</sup> Копеняки-плащи, мужеская длянная одежда безь рукавовы.

<sup>1)</sup> IV, 614-615.

Кирилъ говоритъ: боялся, чтобы послѣ не говорили о немъ: какой безпокойный этотъ Петръ, не могъ снести упрека отъ менщины. Но если бы эта служанка Кајафы ничего не сказала Петру и не прицъпилась къ нему, тогда женщины говорили бы послѣ: «мы не вошли въ исторію страданій Господнихъ, не слыхать о насъ въ Христовой пассія, а о мущинахъ тамъ написано множество». Не величайтесь такъ слишвомъ! Помните, до чего довели вы св. Петра! Говоритъ Друммаръ: et iste sexus non defuit a persecutione Domini» 1).

Изъясняя притчу о женщинъ заквашивающей жльбъ. Maoisshobckië robodate: «aliam parabolam locutus est eis (Mate. 13, 33). Будь это ито нибудь другой, а не Господь Христосъ, я уверень, что женщины сердились бы на него за то, что онъ уподобыть царство небесное царю, а не цариць, хозявну-съятелю, но не хоздёвъ. Теперь, когда Господь началъ aliam parabolamженщины сейчась же подумали: «воть, наконець, и о насъ вспомнить Господь, сравнить и съ нами царствіе небесное». Но Господь вошель въ кухню и уподобиль свое царство не кухаркъ какой нибудь, не женщинъ, закващивающей тъсто, но скорве самой квашив. Не удивляйся, женскій поль, что не уподоблено вамъ царство небесное, что въ этомъ отношения больше почтена ввашня—дёло рукъ вашихъ, чёмъ вы сами. Господь Христосъ такъ думалъ себъ: «если я уподоблю небо женщинъ, тогда люди смъло начнутъ проводить время въ равныхъ развлеченіяхъ и разсвянности, полагая, что небо можеть совивститься съ мыслію о женщинв. Нівть, помните разсівянные люди, помни молодемь, что мысль о небв не мометь совивститься съ мыслію о менщинв. Нумно вабыть о менщинахъ, вогда хочешь имъть небо предъ глазами». Вы вамътите миъ: «проповъднивъ самъ вабылъ, что царство небесное уподоблено

<sup>1)</sup> IV, 96-97.

десяти девамъ». Не вабыль я, но воть въ чемъ ибло. Уподоблено царство небесное человъку-царю, и дъйствительнона этомъ свътъ есть люди-цари; уподоблено царство небесное ховячну, и на этомъ свъть есть ховяева; уподоблено царство небесное десяти дівамь, но чтожь? Пять мудрыхь изъ нихъ давно уже ушли на небо, а на этомъ свътъ осталось только пять юродивыхъ. Но поезику ихъ, какъ глупыхъ, не захотятъ, въроятно, и знать, то, значить, царство небесное не уподоблено женщинамъ, которыя еще остаются на этомъ свётё» 1). Туже мысль выражаеть Млодзяновскій и въ другомъ мёстё. По поводу словъ евангелія Луки: Petrus autem surgens cucurrit ad monumentum, Hemps socmass meve no spody (24, 12), ont говорить: «Прилично спросить вдёсь: почему это Петръ отрекса отъ Христа? Одни говорять потому, что вступиль въ разговоръ съ женщиной, да еще дворовой (т. е. съ служанкой Кајафы). И св. Петръ такъ хорошо поминаъ этотъ случай, что послъ, когда ему сама Магдалина начала разсказывать о воспресенія Інсуса Христа, какъ читаемъ объ этомъ у евангелиста Луки, онъ не захотёль и съ нею разговаривать, но скорве умежь оть нея во гробу: Petrus autem surgens cucurrit ad monumentum. Онъ не захотель услышать отъ нея хорошей даже вещи; обращусь я лучше, думаль онь, по гробу, гробъ мив будеть учителемь. Foeminam non facile audit, какь замвчаеть Хрисологе. Не вегко было ему слушать женщиву: такъ напугала его придверница Кајафы. Но въдь это уже Магдалина, Петръ святый, вёдь она будетъ говорить съ тобою объ Інсусё? «Магдалина-то, пожалуй, Магдалина, но все же женщина»! Foeminam non facile audit. Поэтому, хочеть быть св. Петромъ, уходи отъ женщины, помни о гробъ, о смерти. Другіе слагагають паденіе Петра на дурное сообщество. Вовны-не твоя

ı) II, 386,

это компанія, св. Петръ. Ты вёдь апостоль... Иди поэтому лучше въ брату Андрею, въ Іоанну, а не въ служителямъ. Не смотрящь ты, Петръ, на Господа: sequebatur eum a longe (Лук. 22. 54). Да и не мужественный человёвъ изъ тебя: немножко ты провябъ тамъ, и сейчасъ же нуженъ тебё каминъ, нужна печка» 1).

Одинъ только, кажется, разъ во всёхъ своихъ толкованіять Млодзяновскій съ добримь словомь отнесся нь женщенамъ. Изъясняя въ одной гомилін притчу о женщин вискавшей монету (Лук. 15, 8 и д.), проповъдникъ говоритъ: «Господь налиъ окончивши притчу о пастыръ, искавшемъ овцу, предлагаетъ сейчасъ же и другую притчу о женщинъ, искавшей пропавний грошь. Предлагаю себь вопрось: почему не свазаль Господь, что процавшій громъ искаль мужчина? В'вроятно вотъ почему. Лумаль себв Христось: «почтиль я уже мужескій поль и тэмъ, что воплотился въ мужескую природу, и твиъ, что сравныть себя съ пастыремъ-мужчиною. Со стороны женщинъ легво, поэтому, можетъ возникнуть зависть. Господь нашъ, сважуть онв. ласковь больше въ этимъ мужчинамъ: съ ними сравняваеть себя, говорить, что Онь подобень пастырю, вначить мужчинь, а нась забываеть. Не безпокойтесь: думаеть Господь и о васъ. Вотъ онъ уподобляеть себя женщинъ, ищущей грошъ. Да и въ церкви есть чины и должности не только мужескія, но и женскія: такъ, есть не только abbas, но и абатисса, игуменъ и игуменья, пріоръ и пріорява. Предлагаю и другую причину, ночему свазаль Господь, что процавшій грошь искала женщина. Этимъ онъ котель выразить, что богатеть, собирать деньги, считать, искать ихъ-о, не мужеское это дело! Нужно предоставить его женщинамъ. Мужчина много пропьетъ, больше раздарить, еще больше проиграеть, вообще онь не

<sup>1)</sup> II, 114.

слиниюмъ жалбетъ денегъ. Пусть же ищетъ ихъ женщина; пусть заботится, пусть д $\hat{\mathbf{z}}$ лаетъ о нихъ розмскъ женскій нолъ»  $\hat{\mathbf{z}}$ .

Въ своихъ ложованіяхъ Млодзяновскій не рёдео имёсть въ виду воспитательный быть польскаго пляхетства, быть дёт скій, какъ семейный, домашній, такъ и школьный.

Въ одномъ словв, начивая разсказдвать объ отшестви Іакова изъ дома родительского къ Лавану, проповъднивъ говерить: «Занликела Ревенка младилаго своего сына, только не внаю, вакъ при этомъ говорила она въ нему. Въроятно товорила Кубко? 2) О нътъ, потому что Іаковъ-- эта проствя душа-vir simplex et rectus подумаль бы, что матери его ка+ чется нубна, язъ потораго пиль старинь Исаань. (Чтобы сама старушка Ревеква пила вино, втого я нигде не начиливаль. но старявъ мужъ пиваль ero: obtulit ei etiam vinum, quo hausto (Быт. 27, 26). Не говорила Ревекка и *Кубас*ь, 3); потому чте дета ослышалось бы и подумало бы, что вовъ этоть огносител въ маленьному баранчину, котораго Исаакова: (жена: Исаака) въроятно откарманвада для старина Исаана. Нетъ, Ревегка серіозно сказала Інкову: fili mi сынъ мой! О, сслябы и другія матери научнянсь этой спепенности въ назывании своихъ сыновей! » 4).

Разскавивая въ другомъ мёстё объ угощенія Іосифомъ своихъ братьевъ, Млодвяновсній говоритъ: «Послё этого радушний хозянть началь потчивать своихъ гостей. Гости ничего, не брезгаютъ угощеніемъ. Но я, ставин при стульчивъ Венівання, начну предостеретать его: Веніаминко, не ней! А Ве»

\_\_\_\_\_

Digitized by Google

<sup>1)</sup> L 259.

<sup>2).</sup> Хменьшительное польское намъненіе именц Іакорь, употребляемое въ сер менномъ быту.

<sup>3)</sup> Другое подобное же наивнение имени заковъ.

<sup>4)</sup> II, 404.

віаменко еще и сердится, говорить: «видишь какь уже порядочно подпиль Рувимъ, уже rubet, уже разкрасивлея, да и Левій тоже, да и другіе. Веніаминко! они другое дізо, а ты еще молодъ. А Веніаминко по старому--- въ рюмочкв. Веніаминко, эй не пей! Будеть спрашивать отець, вакь ты вель себя въ го-CTEXT H ROFAR CMY CHEMYTT, TTO THE YES CHEMICON'S MHOFO BEIпираль, то будеть плохо. Вспомия свой родь. Ты вёдь сынь Іакова и Рахили, а между тёмъ будуть говорить о «ВЪ́рно онъ некогда вина и не видълъ, что такъ лакомъ до него.» Ты не надъйся, Веніаменко, на любовь своихъ братьевъ: упьешься, а въ утру и знать не будешь, вавъ они продадуть тебя гдв нибудь въ неволю. Край это чужой, васъ могуть обокрасть, вые въ чемъ небудь обвинить. Перешоптиваюсь я себв съ Вевіаминеомъ, а между тёмъ вижу, что слуга Іосифовъ насторожиль уши и, когда я сказаль: ели въ ченъ нибудь обвинеть,естревожился. Онъ догадался, что о немъ тутъ ръчь. Ибо передъ этимъ онъ получиль отъ Іосифа приказаніе вложить въ мъщовъ Веніамина кубовъ, изъ котораго пиль Іосифъ» в проч. 1) «Наступили дни очищенія Пресв. Дівы, разсивываеть еще въ одномъ м'вств Млодзяновскій, сповила она Господа Інсуса в вёроятно, хоть Онъ быль еще мляденцема, сказала Ему: «пойдемъ въ церковь. Возвратилась Пресв. Дѣва изъ Египта въ іудейскую землю, нёсколько разъ все собирается въ дорогу. а Господь Інсусь сирашиваеть ее: «нуда же это, правайшая мать! «Въ церковь, мое сокровище, въ церковь, мой Імсусъ!» И воть вошло въ обычай у Господа Інсуса ходить въ церковь secundum consuctudinem diei festi. Научившись ходить въ церковь, узнавши къ ней дорогу, Господь Інсусъ самъ равъ даже остался въ храмв, и быль здесь найдень: invenerunt eum in templo. Вогородице Авво! Благочестивое ты даешь воспитание своему

¹) I, 840.

сыну Господу Інсусу, -- водишь его въ храмъ; но быть можеть, такое воспитаніе не совсёмъ идеть къ его фамиліи и роду. Вёдь онъ сынъ Давидовъ, вёдь послё ему прійдется виёть сноmenia съ какимъ нибудь царедворцемъ: regulus cujus filius infirmabatur Capharnaum (Іомя. 4, 46); будуть вийть сь никь дёло m energe accessit ad sum princeps quidam (Mare. 9, 18); mpeпроводять его въ свое время и из самому нарво Ироду, а онъ TOJERO TO CHARTE AOMA, TO XOAHTE BE MEDROUS SECUNDUM CORSVEtudinem. Не пріучится онь въ такомъ случав въ облодительности, не наберется развязности, будеть дичилься людей. Исбъгая (допустямъ это) такого упрека, Пресв. Дъва приведа разъ Господа Інсуса и на свадьбу; nuptiae factae sunt. (Ioan. 2, 1). Ну, это уже слашкомъ, Богородице Дево: Господь Інсусъ имъеть уже тридцать лать, а еще должень ходить на свадьбу съ матерью. Родители, родители! Наблюдайте и за вврослыми своими сыновьями, когда они не избрали еще рода жизни. Вотъ и. Пресв. Дева не пустила безъ себя на свадьбу своего сынавоплощеннаго Бога . 1)

Переходимъ въ быту школьному. Вотъ сатвра на нераздивато и вънцваго школьника: «Сообразно съ моимъ предпріятиемъ (тьма была: наука дръдетвивловника великимъ — слово на правдникъ Оомы Аквината) вотъ почему Іаковъ получить первенство въ наслёдствъ, а Исаавъ остался последнимъ, Іаковъ сдълался великимъ человекомъ, а Исаавъ униженъ. Слова: Езап vir gnarus venandi (Быт. 25, 27) Glossa толкуетъ такъ: ignorans jura civilia et eeclesiastica — не внающій нрава ни гражданскаго, ни перковнаго. Когда студентъ gnarus venandi, занимается птичками, — то чижикомъ, то голубками, тогда в будетъ это ignorans: недалеко онъ пойдеть. Исавъ потому и проиграль дёло, что быль неучъ. Таже Glossa говоритъ объ Іаковъ: sine macula et

<sup>1)</sup> III, 7-8.

гида studebat in spiritualibus охотно учился духовнымъ наунамъ, т. е. слушалъ теологію. Не стану упрекать здёсь студентовъ въ чемъ нибудь. Правда есть между ними такіе, чло возьмешь, напр., его тетрадь, — она замарана, всё почти листы онъ исмачкаль чернилами, вли какой нибудь другой жидкостью, учится-то омъ, значатъ, не sine macula; иногда ленкія бываетъ очень трудна, слишкомъ споро, вёроятно, продиктована, и онъ морщится поп studet sine ruga. Но я не хочу упрекать студентовъ. Снажу только воть что: чрежь что Гаковъ такъ возвисая? Чревъ науку! » 1).

А вотъ сатира на школьника, слишкомъ скоро покинувшаго ісвуштскій коллегічив. Извясняя притчу о десяти дівахъ, Млодвановскій, по поводу словъ: Fatuae autem sapientibus dixerunt: date nobis de oleo vestro, quia lampades nostrae extinguuntur (Mare. 26, 8), говорить нежду прочимь: «Fatuae autem. А быль ли этоть молодой панъ когда нибудь въ школахъ? Былъ! Что-то не видно по немъ. Върно гишъ только въ инфинъ нъскелько льть? О, ньть! На тринадцатомъ году быль уже въ риторикъ. Въ риторияв? Почемужъ теперъ ничего не знаетъ? Скоро потомъ вышель изъ школы. Книжки за печку, а на столь карты; вийсто чернильницы трубка, вийсто бумаги поле и гончія, -- вотъ что сдвивлось его занятіемъ. Поэтому неудивительно, что теперь онъ похожь на юродивую деву. Имель масло въ голове, но не упражнять его, не доучился, потому теперь и extinguuntur погасъ, оглупълъ.» В А вотъ шутливий наменъ вообще на польскія авадемін я коллегіумы, стіны которыхь оглашались въ то время постоянными диспутами. Изъясняя рёчь Івсуса Христа нь апостоламь при посольстве ихъ на проповедь, Миоделновсвій по поводу словь Господа: intrantes autem in domum, salutate

<sup>1)</sup> IV, 465.

<sup>1)</sup> IY, 580.

cam dicentes: pax huic domui brogs by lowe, upubitcipyate его: маръ дому сему (Мате. 10, 12), говорить: «А если, Господи мой, апостоль твой придеть ва какую нибудь академію. коллегіумъ, школу (вёдь св. Павель заходиль же въ Ареонагъ). то какую орацію онъ должень произнесть при этомь? Кто нибудь вамътитъ: «не домами они вовутся, да и о миръ тамъ же спращивай. Тамъ одно егдо причиняеть постоянный двумъ и непокой. Но такое возражение не витеть силы, когда при несогласін въ нёкоторыхъ швольныхъ сентенціяхъ, существуеть согласів въ общчаяхь и общей жизни шволи. А съ другой стороны что общество, то и домъ». 1) Въ другомъ местъ Млодзяновскій подсиветь предъвдущій намерь. Взявши тепстомъ слова евангелія: euntes ergo шедше убо, пропов'яденть говорить на началь приступа: «Въ школакъ, гдъ читаются отдъльно вли вийсти философія и теологія, важдый легво можеть наслушаться этого словца: ergo. Даже инфинисты, и тв ужь внають объ этомъ егдо, прислушавшись въ нему на отврытыхъ н приватных диспутахъ. 2) Кстати замётимъ, что одинъ изъ таковых диспутовъ Млодзяновскій нашель въ Евангеліи. Разскавывая разъ объ одномъ законникъ, искущавшемъ Інсуса Христа вопросами (Лук. 10, 25 и дал.), проповедникъ говоритъ: «въ школахъ теперь вакаціи 3), а въ Евангеліи происходять диспутацін. Въ Сорбоннъ одинъ диспутъ, предшествующій полученію степени доктора, называется tentativa (desputatio) какъ бы искушающій, что вто знасть. Подобный диспуть и теперь начинается: quidam legisperitus surrexit tentans illum одинъ изъ ваконовъдцевъ всталъ и началъ искушать Інсуса Христа вопросами. Інсусъ Христось въ свою очередь спращиваеть его:

<sup>1)</sup> IV, 178.

<sup>&#</sup>x27;s) II, 418.

Проповадь говорена была именно въ канвкулярное время.

четаль ли ты что нибудь? не умень ли ты только на слевахь, а на самомь дёлё неучь? Есле же четаль какія небуд печатныя или писанныя вниги, то справься quid legis? Умень выскочка матеріею диспута избраль такой вопросъ: quis емем ргохітив?—Тітив Bostrensis говорить, что законникъ выравиль этимъ свое тщеславіе и свою спёсь. Онь какъ бы спрашиваль: кто равень мий въ добродётели и въ знаніи законовъ? О, недоучка, нужно было прійти тебё на коронный трибуналь: вдёсь скоро снала бы твоя спёсь. Ибо обыкновенно такъ бываеть: тё, которые славатся въ уёздныхъ и земскихъ судахь, и думають, что умийе и краснорёчивёе ихъ и нёть уже никого на свётё, спускають немного свою спёсь, когда придуть на трибуналь. Здёсь они даже митродуковать (вчинать) дёла не смёють... Понятно почему. Трибуналь есть отчезна краснорёчія, гиёздо вванія законовъ» и т. п. 1).

Въ своихъ толкованіяхъ Млодзяновскій не оставляєть инода въ покой и своей же братьи—пронов'ядниковъ, и его остроумныя сатирическія зам'ятки довольно рельефно рисують предъ нами ніжоторыя стороны современнаго ему польскаго пропов'ядничества. Многое изъ того, что говорить Млодзяновскій о современныхъ ему пропов'ядникахъ, идетъ какъ нельзя лучше въ нему самому. Въ своихъ бізлыхъ зам'яткахъ объ втомъ предметь, Млодзяновскій то характеризуетъ внутреннюю и внішнюю сторону тогдашнихъ пропов'ядей, то рисуетъ отношеніе общества въ пропов'ядникамъ и ихъ пропов'ядиъ, то даеть наконець ніжоторые гомилетическіе сов'яты.

Въ одномъ словъ, взявши тепстомъ слова Евангелія: tanquam justi, повидимому будто справедливы (Лук. 18, 9), Млодзановскій говорить въ приступъ: «слово будто tanquam

<sup>1)</sup> I, 488.

— это явва человіческих вравовь, болівнь добродітели и превраснихь свойствь, слабая сторона славы и всяких похваль. Оно и въ устахь людей нерідко, но боліве часто въ самой мизни. Иной, будто проповідникь, другой будто уменій, тоть будто пріятель, этоть будто благочестивній. Словомъ сказать, это будто можно встрітить во воїхъ состояніяхъ жизни. Въ настоящемъ слові хотіль бы я полічить это будто, чтобы какь нибудь поменьше было его межь людьми. Вы знаете хоропо, что въ тиріякь и митридать і) входять змін. Воть этимь то змівемь я и начну літеть это будто (sic) ad majorem Dei glorіать».

После этого Млодзяновскій такъ начинаеть первую часть: •Мать наша Ева! Чрезъ тебя и насъ (т. е. проповедниковъ) постоянно попревають. Когда ты жила въ раю, то, кажется, ты была слишкомъ ужъ большая говорунья и не имъя съ къмъ говорить, начала болтать со вибемъ. Поэтому и между людьми обывновенно такъ отзываются о проповъдникахъ: «слишкомъ много уже говорить этотъ священникъ», а другой прибавляетъ: это перешло въ нему отъ матери нашей Евы». Что касается до меня, то я недумаю говорить теперь слишкомъ длиннаго слова, а только пратко, но увловато хочу противодъйствовать этому будто. Начну съ будто проповъдническаго. Если и достанется кому нибудь въ проповъди, то я могу отговориться: «вёдь проповёдникъ началъ съ себя». Пусть же будеть первое будто проповъдническое будто. «Люди обывновенно такъ говорять: когда проповёдникь не удовлетворяеть, не льстить правительству, начальству, то онъ будто проповъдникъ. Такой проповъдникъ, когда онъ говорятъ и о Богъ, то только будто бы о Немъ говоритъ. Сдается, что пустыми словами наполняетъ онъ все свое слово: такъ что то скажеть будто изъ священ-

і) Трави, нивющія свойство противодвійствовать яду.

наго Писанія, будто изъ учителей церкви. Воть вань будто пропов'ядническое. Нужно это будто выдачить вижемъ (sic). Не говоряль, но словно твой министерь (протестантскій пасторь) предикантоваль эмёй Евё, и началь свою предикацію оть сиг: cur praecepit vobis Deus, ut non comederitis de omni ligno paradisi? Господь Богъ нашъ, дъйствительно уже сказавъ прежде Адаму: ex omni pasadisi ligno comede. Что же? Я усматриваю вдісь вотъ накую разность: діаволъ сказаль: de omni ligno, а Богъ, ех omni ligno. Я предложу причину этой разности и посаниствую ее нав латинскаго данка. Въ словъ еж заключается престъ, ибо буква x есть знавъ вреста. Поэтому и сказаль Босъ: ех omni ligno, со всяваго дерева вшь, какъ бы благословляя этемъ врестомъ вкушеніе. Но сатана, боясь вреста и не сміз даме вспомнить его, не говорить: ех omni ligno, но de omni ligno. Теперь вы видите, какъ сатана приводитъ слово Божіе. Богъ говорить ex, сатана говорить de, совершенно одно и тоже по видимому; Богъ говорить: ех омпі, бісь тоже говорить: de omni, съ намдаго. Богъ говоритъ: ligno, бъсъ тоже говоритъ ligno, со всякаго дерева. Богъ говорить paradisi, сатана тоже сказаль paradisi. Развѣ это не слово Божіе? Развѣ это не къйстветельная заповёдь Божія? Но воть въ чемъ дёло. Богь сказаль слово comede, а сатана присововущиль въ нему не много-одно только non: ut non comederitis. Также точно поступаеть и будто проповедникъ. Онъ приведетъ нечто изъ св. Писанія и слова Божія, но непременно уже переворотить его на свой ладъ. И когда Господь сказаль comede вшь, онь непременно скажеть: не вшь, не дѣлай 1).

Показавши, какъ иногда проновъдники обращаются съ св. Писаніемъ, Млодзяновскій въ другомъ мъстъ рисуетъ предъ нами общій карактеръ изложенія современняхь ему казаній.

<sup>&#</sup>x27;) I, 403-4.

По поводу словъ Інсуса Христа въ апостолавъ: intellexistis baec omnia? (Мато. 3, 51), онъ говорить между прочинь: «Господынания Ты повелеваеть во всемь подражать Тебв, ибе. Ти образеть вськъ святых поступновъ. Но такъ какъ Ты спросия после CBOBTO CLOBA: intellexistis naec omnia, nonalu an bis beef, to u намъ, значить, нужно спрашивать после сволять проповелей: «а поняли ла ви, что вамъ было говорено?» Еслиби теперь тавъ спрашевале проповъднике, то вижнице много слушателей разогнали бы ихъ всёхъ, а имёющіе мало остались бы безъ миного. Чтомъ, стинемъ ли мы подражать въ этомъ случав Христу? Нётъ, не станемъ! Ибо намъ скажуть: «Иное дёле Xpuctoce, a muce sux. Intellexistis hace omnia: Mucra pors vie бываеть между пропов'ядинками; скаметь вной; кончаю, а между темъ до конца еще пелая половина проповеди. А иной даже совершенно, поведимому, кончиль слово, но потомъ вдругь онять начнеть вакую нибудь матерію, такь что выйдеть новое, жоть и короткое, но все же новое слово. Ви спросите: чтожь, хорошо это? а въродтно хорошо; потому что вогъ и Господа Інсусь такь делавь. Воть Онь теперь началь эквамень, или изследование о томъ, что было свазано Имъ въ проповеди и върските употребните на ото не мало времени. Говорю ото, а въ душт боюсь, чтобы вто вибудь изъ вась не водумаль: "«», низачто не пошель би а на проповадь Господа Інсуса, почему что не вибю хорошей павати в, сирошений о чемъ небухь. должень быль бы мелчать и врасийть оть стида». Нать, не отвращавлесь, люди, отв слова Христова. Господь напры быль серемень: Онь не хотвиь указывать пальцемь на вепонатливыхъ. Онъ спращявалъ только своего Петра, своего Іякова, своего Іоанна, учителей міра» 1).

Дия гого, чтобы наиз инсколько жиние представился симств

<sup>1)</sup> IV, 546-547.

только что приведенных нами выдержекъ, приведенъ болже положительные отзивы Млодвяновскаго о современныхъ ему проповъднивахъ и проповъдажъ.

Говоря въ одномъ мете, что Імсусъ Христосъ предлаваль свое ученіе въ понятнихь для народа притчахь, Млодзяновскій вамічаєть: «Проповідники часто считають для себя прідтностію, какимъ-то удовольствіємь ваботиться о томъ, что-OF BY HE HOHER, TOOK HE SOULH AO TOFO, TO OHE POBODETL. n tempory choero vvenia habibanoth tohroctino 1). By advroug ивств, по поводу выраженія амен, онь говорить: «Amen dico vobis. Обыновенно въ Евангелін еврейскія слова употреблявогся съ переводомъ, напр. lima sabachtani и т. п. Почему же. однаво, некогда не переводится такъ часто употребляемое въ Евангелін слово амен? Св. Писаніе знало, что на свётё много экопорь и что поэтому многіе изь нихь не стали бы произносеть ашен, еслебы оно было переведено. Ложь такого слова не можеть произносить, ложь никогда не говорить правды. Amen enim interpretatur verum. Amen bueneo suarers modeda-Вотъ потому-то, угождая мюдской слабости, евангеліе и не непевело слова amen. «Амен dico vobis. Обывновенно то тердетъ CBOM BREWOOTS, TO LIE BUENT ACHO, BUENT MERBOTHO. HORTOMY. есть такіе церковные ораторы, которые нарочно усиливаются быть непонятными, полагая, что они меньше будуть значить. если ихъ сраву будуть новимать. Но это непохвально. Впрочемь, въ утъщение проновъдникамъ, можно сказать воть что: если ихъ не каждый понимаеть, то это еще не значить, что они нехороши. Вотъ и амен хорошее слово, хотя и не каждий ero nobemaeta > 2).

Въ одномъ мёстё Млодвяновскій наменасть, какъ многда составлямсь тогдашнія проповёди. Объясняя равъ слова псалма:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) II, 888.

<sup>1)</sup> II. 448.

аппі пояті вісит агапеа meditabuntur 1), онъ говорить: «Изъ этого текста скажу я правду и о школьнить ванятіяхь. Обращаю вниманіе на ту черту наука, что онъ постоянно навнутри себя вьеть свои съти. Такъ же точно и наука. Для нед нужно всять кос-что извнутри себя, надъ нею нужно истерать свое здоровье. Такъ дъйствительно и описывается наука иъгдъ: de оссийта trahitur sapientia. Но пусть только знають, что какой-нябудь, напримёръ, проповъдникь дергаетъ свое слово явъ той или другой книжи, что оно достается ему какъ бы лежа, ит јасет, что онъ говоритъ слово, такъ сказать, постальное, такое, что можно на немъ корошо спать, когда знають, что проиовъдникъ самостоятельно не трудится для своего слова, то такое слово не будетъ вътъ особенной поквалы, нбо оно de оссийта trahitur. Такому проновъднику сважуть: «это списане оттуда, а вонъ то стануль оттуда» 2).

Млодановскій сов'ятуєть произвосить пронов'ям громко. По поводу словъ Евангелія: haec dicens clamat, стл глаюля созгласи, онъ говорать между прочимъ: «Предложивши въ нервей части своего слова притчу, когда доплю діло до второй части, до истолеованія, Господь вдруть перем'являть толось, начинаеть говорить гораздо громчи haec dicens clamat. Не удявительно, Онъ приступаль но второй части, нь той части, которою думаль приместь особенную пользу своимъ слушателямъ. Господні но відь Ти слабь, Ты зачать въ дівнчьей утробів, Ты деминатной комилексін, надорваль Ты себя. Но для Господа все вто ничего: haec dicens clamat. Онъ вмінь въ виду единственно благо душъ. Но, Господи мой, развів жъ благо душъ зависить оть этого свамават, оть этого ввыванія, оть этого прима? Віброятно Господь собственнымъ приміромъ котіль за-

<sup>1)</sup> Hcar. 89, 10.

<sup>°)</sup> IV. 896.

опотить процестанивает говорить процестани громпо. Воть и я не малъю себя, не песлабляю себъ 1).

Въ одномъ одоръ Млокенновскій открываеть намъ, какіе вногда титуми давали въ его время проповёдникамъ: «Проповъдшваль нь людямъ Ісвекічль, но не зналь, по вкусу ли были его проповёди или нётъ, ибо стыдно спранцивать объ этомъ; но вогь напъ-то разъ самъ Вогь говорять ему: знаешь ля, TTO THE SHAPEHIS Y CROEK'S CHYMRATOTOR? Es eis quasi carmer musicum, the res exobeo myshem 2). Rabe no pro? Buth межеть Геневіннь прежде чёмъ началь проповёдивать биль музинантомъ и, когда говорият проновёди, то отражавась въ нихъ его мувыка? Или, быть можеть, его считали больше рифмоилетомъ (wierszepis), чёмъ церковнымъ ораторомъ? Я уже говорекь вамь когда-то, что въ сужденіяхь о пропов'ядинахь самшни одне порецанія в колкости. Въ словать Ісесківля я усматри-BAID TORE CAMOS. OGURHOSSEHSO JIDJE JARDTE TARIS TETYJEH HDOROвъднявамъ: «у этого проповъднява монценных неосновательные, AŠTCRIO. DTO PACTOSHIĖ DUCHSHING KGZNODSIDŽICKIŽ: 68 615 QUASI CAIMOD минісим. У того мало лесторъ, еще меньше правоучены, но за то дорольно сващаге, или голоса, это бась казнодальнскій. У этого высли высоки, конщетимы тонки и замысловати, да произ того есть у вего и пріятность, и сладость возвижненняя, по OF GARA-CABA ETQ HOMEMACTS, HE ECAMONY DEFEC ACTIVITYAS, вуде он в поднамлется: это альных казмодзийскій. Иной вовернасть, переворачиваеть на свей дадь св. Писаніе, кочеть сва-SATS HÄNTO BEICORGE, BO HO MOMOTS, E L'OBODETS HE TO, ME CE, это фисицаа, это фальцени навнодзвыйскій. Другой недержится тены, танъ урветъ, танъ полежетъ, это клинод объйскій саганть і).

<sup>&#</sup>x27;) III, 113-114.

<sup>\*)</sup> Iesex. 8, 83.

<sup>5)</sup> Голосъ ин въ одному изъ 4-хъ главнихъ топовъ не недходящій.

Наконенть иной идеть валомъ, сорединой, какъ рёка; есть въ немъ и правоучено и духъ и концентъ; есть и праспоръчес словомъ идеть онъ настоящей дорогой казнодзъйской это тенори казнодзъйской ек eis quasi carmen musicum» 1).

Въ гомили на евангели о насышения семью длабами четирехъ тысять человаем, по новоду словъ Ічсуса Христа miseres? super turbam. Млодзяновскій говорить: «Св. Амвросій, будучи докто-DON'S REDEBE, DÉMEICE GHTS LORTODONS, MERADEMS E AM TÉGA E преимущественно на одну бользир. На какую же это? А на ту, когда вто не можетъ всть, потердетъ анпетитъ, когда ванетъ оть голода, не чувствуя его. Каной же реценть даеть св. Амвросій? Ой, еслиби узвать, а то и воть тоть пань, и этоть его мелость совершенно потердии аппетита! Знайте же, что прововадь вто самое лучшее, единственное въ своемъ рода возбувденіе на бай. Три дня народа слушала Господа и три двя алкаль. Не хочешь всть, иди на произведь, непреивню наберенным аппетиту. И въ самомъ дъл развъ не бываетъ обывновенно такъ? Иной жалуется: «акъ, какъ не скоро евенать на проноведы!» Другой говорить: «данная проновёдь, а вчера быль пости! 2). И такимы образоны, во время пропо-BÉAR Y BEARATO HA VIL AUDETHYS, BEARIG TRABUTES EBOMES авиститонъ, Вотъ слова Амеросія: dum apdire incipit (turba). incipit esurire.» 2). — Magashobchia toro muchuis, 420 no neme утомлять слушателя свишвомъ длинными проповъдами; самъ онъ впрочемъ ръдко выдолняетъ свей собственный совътъ: его слова в гомилів больщею частію очень в очень длинны. Какъ бы тамъ не было, вотъ что онъ говоритъ разъ по поводу словъ апостоловъ въ Інсусу Христу въ исторіи цасыщенія пати тысачь патью хавбами: hora jam praeteriit; dimitte turbas, ut euntes in caștella emant sibi escas (Мато. 14, 15): «Апостолы

<sup>1) 1, 245-246.</sup> 

<sup>\*)</sup> Т. e. суббота.

Госнедии говерять своему учителю: Господи, разговорился Тн уже слинивомъ... hora jam praeteriit, часъ уже минулъ! Кавіе же вы, апостолы, ненабожные! Съ неохотою слушаете проповъдь. Не много тамъ перещаю времени. а вы сейчасъ же и ропше-TO: HODA YME SCTI-hora jam praeteriit; dimitte turbas, ut... емані вірі евсав, прошель чась, распусти слушателей, пусть ндуть и купять себь всть. Намь, проповедневамь предостереженіе: доть бы пропов'ядь слушали и сами апостолы, а говоряль проповёдь самь Христось, но если сверхь времени вродолять, то будеть ponoть; hora jam praeteriit! A откудажь вы, апостолы, узнали, что прощло уже время? Въдь тамъ въ вустыци, часы не били? А нивть карманные часы не по вамему было состоянию. Да и Христосъ не даль бы вамъ на это повроменія..... Візроятно, апостолы руководствовались въ ртом, случай своими внутренними насами, т. е. желудвомъ. еУ насъ, Господи, давно уже выбило!» Руководствовались также и тими часами, мастеромъ коихъ быль самь Богъ, т. е. солицемъ: vespere autem facto. Здёсь апостолы подають приивръ порядка: и въ вдв нужно наблюдать время. Паны апостолы запамались рыбною ловлею, а не служили обществу, ени, въроятно, часовъ не считали: не часы тогда управляли ванятіями, а ванятія часами. Но вогда они вступили въ апостольский ноллегічнь, когда нризваны были на судействоjudicantes duodecim tribus, то и для Еды имёли положенный часъ: hora jam praeteriit. Господь нашъ, увидъвши, что уже слишкомъ продлилъ проповъдь, что дъйствительно уже прошель чась, говорить ученивамь: date illis vos manducare, вы дайте имъ всть. Намъ, проповъдникамъ, опять наука. Если не имбешь чёмъ навормить слушателей, если не думаешь запросить ихъ на объдъ, то недолго говори проповъдъ. Ибо н самъ Інсусъ Христосъ, продолживши слово, запросиль слушателей на подврвиленіе: dade illis vos manducare. . Апостолы

ОТВЪЧАЮТЬ: НИЧЕГО У НАСЪ НЪТЪ, ВРОМЪ ПЯТЕ ХЛЕООРЪ И ДВУКЪ РЫСЪ. А св. Іоаннъ говоритъ, что не апостолы имъли этотъ жлебъ, а какой-то мальчивъ est puer unus hic (Іоан. 6, 9). Небыль ли это какой нибудь инфимистъ, что и на проповёдь, и въ школу никогда не отправляется безъ хлеба? Слушалъ, с между тъмъ чамкалъ тамъ себъ. Да и двиный то былъ какой-то мальчивъ, такъ много хлебовъ носилъ, прочене пятъ! и къ-роятно еще не малыхы» и проч.

Впрочемъ, какъ увърдетъ насъ Млодвановскій, въ его время существовать свой особенный масштабь для вамбренія такой или другой длины проповёдей. По поводу слова Імсуса Xpucra: si quis diligit me, sermonem meun servabit; qui non diligit me, sermones meos nen servat (Ioan. 14, 23-24), Maonaновскій говорить между прочимь така: «Когда Господа нашъ говорить о мобен въ себе, то о своемъ слове, о своем ричь упоменаетъ единечно, in singulari: si quis diligit me, sermonem meum, servabit. А погда пришлось говорить с тват, что Гаспода не любять, то Господь употребляеть уже не единствен-HOE . SECRO, FOROPHTE in plurali, FOROPHTE KARE O MHOTHER PAR TAXE CEORXE: qui non diligit me, sermones meos non servat. Items желаеть выравить Госполь вакь бы воть что: кто любить кон го, тотъ съ охолою слушаеть его, хоть будеть и много словь, коть будеть и общирная річь, все ото подажется ому короги REMB, HORAMOTCE ON YEARS ON ORDERS TORBEO (CHOROMS: SETMOR нет ветуат. Но когда существуеть жепрізавь, нелюбовь; ком гда существуеть non diligit me, то речь шпажется спу также длинною: вегионея... Скажень ему одно слово, а она развидесть, DACTAMEND . . ero . notoro, . . etc. . swhcho othoro cassa . nonameter ему десять. А почему? Non diligit! Все это причинаеть неч любовь, непрідань. Кто расположень нь пропевідниву, для вен то проповідь заокажется, очень поротною зегто: Ножи у А потому, что, онъ мебять проповъдинел. В ите же не ресположень нь проповёднику, для того все сдается, что проповёдникъ слишкомъ долго уже говоритъ: sermones. А почему? Non deligit!»

Постоянно стараясь приспособлять толкованіе Писанів къ млякотекой мазни, во небять ся видахъ и сторонахъ, Млодзяновскій часто указываетъ на самыя частныя черты этой мизни. Даже обыденныя мелочи, совершенно неспособныя, новидимому, остановить на себів вниманіе церковнаго оратора, не сирывались отъ наблюдательныхъ взоровъ вашего пропов'яднина: в он'я испытывали на себів всю соль его казнодзів'йской шутливой сатиры.

Такъ, рассказывая въ одномъ месте объ Іоснов. Млокженовскій, по поводу словъ Библія: fecit (Ілковъ) сі tunicam роlymitam (Bur. 37, 39), rosopurs: »fecit ei tunicam polymitamодължь ему, пусть ополячится Гречиния, polymyta suknia, tunicam polymitam. Гуго, первый кардиналь изъ ордена св. Доминика, POSOPHTE, TTO MYTHOS SHATHES fabria crasea, SHATHES TARRE, ecan numeros mitos, numeg; orciola hand., caodo hexamitum, нестинеточнае какъ бы натерія. Привому буквально стихъ Гуго: Est, mihi crede, mites licium, sed mythos fabula; de mites bexamitum, de mythos mythologia. Bubaetz unorga suknia polymytha одежда сказочная. Теперь довольно народилось таких сказочныть оделях. Чтобъ венгерець превратнися въ поляка--- сказна это. Повтому сказочная одежда-эти венгерии, пощитыя mbineous, robbio cs dyrabame: vestis polymytha past yawt, apyтой-иначе; ходить не-то онь мужикь, не-то нопь, словомь одежда сваючная, ројумутна. Чтобы изъ человіна сділалась улитка, - в это свазка. Поэтому сказочная одежда, вогда иной въ самый трескучій моровь выглядываеть бевь верхней одежды, RANT HEMORPHICAS VANTES: Vestis polymytha. Chusha a vo. 6 yaro есть таков животное, у которато спана собыми жин инсья, в бока терьковые, или бараныя. Пертому, сказочния одежда, -- воротникъ соболій, спина лисья, но caetera de baranis или de niedzwiadki (sic). Что же касается Іакова, то онъ сдёлаль для Івсифа одежду скорёй узорчатую, не polymitham tunicam, но polymitam, т. е. сотканную изъ многихъ нитокъ и цейтовъ. 1).

А воть изображение польских завздных дворовь или корчомь. Изъясняя притчу о милосердомъ самарянивъ, Млодаяновскій по поводу словъ Евангелія: duxit in stabulum npusede его съ гостиницу (Лук. 10, 34), говоритъ: «А комувъ принадлежала эта конюшня? 3). Эрмки говоритъ, что этому же самому самарянину: duxit eum in stabulum suum, hoc est, ad hospitium suum. Иностранцы скажутъ, что этотъ самарянинъ—настоящій полявъ; потому что и въ Польшв часто гостинницы или корчмы словно твои конюшни или хліва: нужно спать вмъсть съ лошадьми или между поросятами: hospitium suum—stabulum suum.» 3).

Л. Мацьевичь.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> IV, 468-469.

<sup>?)</sup> Stabulum значать колюшня, хлёвт, вообще чагонь для скота.

<sup>3)</sup> I; 456.

## ЛАТИНО-ІЕЗУИТСКАЯ ПРОПАГАНДА ВЪ КОНСТАНТИНО-ПОЛВ ВЪ КОНЦЪ ХҮІ И ВЪ НАЧАЛЪ ХҮІІ СТОЛЬТІЯ.

Со времени отдёленія вападной церкви отъ восточной, римскіе папы, заразившись духомь мірскаго властолюбія, неоднократно покушались подчинить своей власти церковь греческую. Исторія попытокъ въ соединенію церввей въ XIII, XIV и XV ст. ясно показываеть, что римскіе первосвященники употребляли всевозможныя мёры къ тому, чтобы склонить греческихъ императоровъ въ подчиненію папской власти. Затруднительныя обстоятельства Вивантійской имперіи, клонившейся уже въ паденію, и были причиною того, что императоры поддавались прасноръчивымъ объщаніямъ матеріальной помощи отъ духовныхъ владыкъ запада. Не нужно забывать, что всв попытки въ соединенію церквей имбли характеръ исплычительно политическій. Каждый разъ, когда имперіи угрожала опасность, греческіе императоры, неим'в силы противиться врагамъ собственными силами, желали купить помощь у запада цівною подчиненія греческой церкви папъ, не узнавши предварительно ни мивнія самой церкви, ни мивнія общественнаго. Въ минуту опасности императоры смотръли на соединение церквей какъ на средство для спасенія имперін; но когда они видёли, что цёль, какой они котёли достигнуть чрезъ соединение церквей, не достигалась, или вогда опасность для имперіи превращалась, они оставляли свои стремленія въ соединенію до новыхъ опасностей. Флорентинская унів (1439 г.) особенно ясно показала, что греческій народъ съ негодованіемъ смотр'яль на властолюбивые замыслы папъ и твердо хранилъ чистоту своей върш. Если и быль подписанъ актъ соединенія нёкоторыми греческими епископами на флорентинскомъ соборв, то еденственно только по настоянію императора. Католическій писатель Пихлеръ говорить, что Греки вовсе не хотёли и слышать о соединении первыей и что большая часть подписавшихся сделали это изъ повиновенія приказанію императора 1). Действетельно, какъ скоро возвратились въ Константинополь бывшіе на собор'я епископы, они тотчась признались, что подпись подъ автотъ соединенія сділана ими по насилію. «Мы измѣнили своей въръ, мы осквернились опръсноками и сдълались отступнивами. Да отпадеть рука, подписавшая это соединеніе, да исторгнется языкъ, нерекшій роковое согласіе». говорили они 3). Патріархи предали анавем'в ложный флорентинсвій соборь, осудник тогляшняго константинопольскаго патріарха Митрофана, сочувствовавшаго этому собору, и даже самому императору угрожали отлучениемъ отъ церкви, если онъ не оставить своихъ плановъ соединенія перввей 3). Избранный императоромъ на мъсто Митрофана патріаркъ Григорій также долженъ быль удалиться, потому что духовенство и народъ не хотели привнать его патріархомъ и иметь съ нимъ какое бы то ни было общенів.

Когда последній греческій императоръ Константинъ Палеологъ, при крайнемъ положеніи имперів, вынужденный обратиться за помощію къ папъ, принялъ въ Софійскую церковь

<sup>1)</sup> Geschichte d. kirchliche Trennung S. 396.

<sup>\*)</sup> Ducas. Hist. Biz. ed. Migne (Patr. T. 137) p. 1013.

<sup>\*)</sup> Leo Allatius. De Eccles. orient. atque occid. perpetua consensione p. 938 s cz.

измъннива Исидора, то народъ побъявлъ въ обитель Пантократора въ затворнику Геннадію, будущему знаменитому патріарху, подвизавшемуся подъ мірскимъ именемъ Георгія Схоларія за истину на флорентинскомъ соборв. Но затворникъ, не выходя въ толив, высладъ хартію, на воторой пророчески начерталь следующія слова: «Для чего обольщаетесь, несчастные Ромен, и удаляетесь отъ упованія на Бога? Надфетесь на силу Франковъ и хотите вибств съ городомъ, инбющимъ погибиуть, утратить и благочестіе ваше? Милостивъ буди мив Господи! Предъ Нимъ свидътельствую, что я чистъ отъ сего пятна. Разсудите, что творите, бъдствующие сограждане! Да не лишитесь съ грядущимъ на васъ игомъ и отеческаго преданія; исповідавь нечестіе, да не погибнете въ день судный .! 1). Между тык, греческой имперін угрожало совершенный шее порабощение и приближался часъ окончательного си падения. Изъ вападныхъ государей никто не подаль гревамъ руку номощи, между темъ вавъ паны, постоянно высылая въ Константинополь своихъ влевретовъ и поставляя отъ своего имени патріарховъ усиливали только въ погибающемъ народъ раздъленіе, не смотря на то, что политическое состояние Грени требовало единодушнаго совокупленія народныхъ свль для отраженія варварсвикъ полчищъ. Наконецъ, 29 мая 1453 года палъ Константанополь, поворенный оружіемъ Магомета II. Разсмотримъ же тв отношения, въ вакія поставило себя новое правительство къ греческой церкви.

I,

Магометъ II, взявшій Константинополь послё 53 дневной осады и сдівлавшійся обладателемъ всей греческой имперіи, быль человіть но природів весьма жестокій. О ха-

Объ отн. римск. деркви стр. 828.

рактерв его могуть дать понятіе тв страданія христіань, кавимъ подвергались они въ первые лии его владычества. Спуста нёсколько дней после взятія Константинополя, султань во время праздника, отуманенный виномъ, принавалъ привести къ себъ младшаго сына виязя Нотараса для удовлетворенія ностидной страсти. Отецъ, объетый ужасомъ, велёль сказать султану, что не дасть своего сына для мервкаго дёла. Тогда султань приказаль налачу силою привести отца съ детьми къ себе, и удовлетворивъ свое любострастів, изрекъ всему семейству смертный приговоръ. Несчастный отопъ имбив настолько мужества, что даль предъ смертію наставленіе дітямь беть стража встретить смерть въ надежде на божественное правосудіе: смновья его были обевглавлены и когда очередь дошла по него. онъ проседъ палача помедлить нёсколько менуть и отправился помолеться въ ближаещую цервовь. По окончание молетвы онъ быль обезглавлень, и трупъ отца уналь на окровавленные и еще теплые труны детей. Обнаженныя тела ихъ оставлены бевъ погребенія, а головы принесены во дворецъ султана, который вивль такую же страсть въ врови, какъ и въ вину 1). Но этахъ жертвъ было недостаточно для утолонія жестокоств султана. Въ тотъ же вечеръ султанъ, по желанію одной вностранной своей фаворитки, приказаль убить насколькихъ грековъ у подножія статун императора Аркадія 2). Если султанъ позволять себв подобныя неистовства, то что же сказать о его войский? Воть что говорить объ этомъ историяв Лука: «Палатии солдать были переполнены плэненвами и добычей. Солдаты тли и пили изъ священныхъ сосудовъ. Громадныя кипы внить были навалены въ повозки и отправляемы на востокъ и западъ; ва самую малепькую монету покупали всв сочиненія Аристо-

<sup>1)</sup> Hammer, Histoire de l'empire Ottoman p. 422, 423.

<sup>2)</sup> Hammer, Hist. de l'emp. Ott. p. 422, 423.

теля, Платона, знаменитыхъ греческихъ богослововъ и другихъ писателей. Варвары отдирали золотыя доски, украшавитія евангелія, продавали золото, а книги бросали: Святыя иконы бросали въ огонь, на которомъ варили себв пищу 1).

Очнувшись отъ оргів, Магометь увидыв, что недостаточно только завоевать имперію; нужно еще удержать ее за собою. И дъйствительно своими распоражениями онъ показаль, что имълъ способности государственнаго человъва. Спуста нъсколько дней послъ взятія стрлецы. Магометь даль прикаваніе, чтобы всё жители столицы, оставившіе ее во время нашествія вавоевателей, свободно и безу страха возвращались въ свои дома и жиле по своимъ прежнимъ обычаемъ. Столипа почти совершенно опуствля, такъ что не видно было не только не одного человъка, но даже и домашняго животнаго 3). Внимая голосу новаго повелителя, многіе греви, оставившіе столицу, возвратились въ нее опять. Магометь сознаваль, что необходимо нужно было щадеть побъяденныхъ и даже примерить съ ними победителей. Чтобы обнаделять жителей оставившихъ столецу въ справедливости своихъ объщаній, Магометь въ тоже время приказаль на мёсто убетаго при осаде патріарха Аванасія избрать и посвятить другаго, сообразно древнему обычаю и древнить постановленіямь 3). Для внушенія въ себъ довёрія грековъ султанъ считаль дучшимь средствомъ покавать имъ, что онъ не станетъ стёснять ихъ религіи. Действительно греви начали возвращаться въ столицу; кромъ того, Магометь въ последствие вызваль значительное число греческихъ семействъ изъ Адріанополя, Ираклін и другихъ городовъ, обязавъ этихъ переселенцевъ, подъ страхомъ смерти, оставаться въ Константинополь. Насколько епископовъ и дру-

<sup>&#</sup>x27;) Ducas, Hist. Biz. c. XLII ed. Migne p. 1125.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pharantza, Chronicon ed. Migne p. 896.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pharantza p. 893.

гихъ грековъ, находившихся въ городъ, избрали патріархомъ Георгія Схоларія, одного изъ ученъйшихъ людей своего времени, который былъ способенъ управлять церковію въ столь трудныхъ обстоятельствахъ. Схоларій послѣ посвященія приняль имя Геннадія.

Султанъ, подражая обычаю византійскихъ императоровъ при нареченіи патріарха, пригласилъ вновь посвященнаго въ свой дворецъ, и съ знаками почтенія и благоволенія къ святителю, вручилъ ему драгоційный пастырскій жезлъ, прося принять его. Потомъ самъ провожалъ патріарха изъ своего дворца, и придворнымъ своимъ велійлъ сопровождать его до патріаршаго дома 1). Во время нареченія султанъ разговарналь съ патріархомъ, и главнымъ предметомъ ихъ разговора была безъ сомнінія участь грековъ. Ніжоторые справедливо думаютъ, что тіз незначительныя льготы, которыя султанъ даль грекамъ, обязаны своийъ происхожденіемъ мудрому ходатайству патріарха. Магометъ, покровительствовавшій начисто любиль бесідовать съ нимъ 2).

Льготы, предоставленныя грекамъ новымъ повелителемъ, были едва достаточны для гарантів ихъ существованія. Кромѣ чрезмѣрныхъ налоговъ, они обложены были еще поголовною податью, навывавшеюся хараджь, которую платили всѣ греке, начиная съ 10-лѣтняго возраста, какъ выкупъ собственной жизни. Въ этомъ распоряженіи, очевидно, высказалась та мысль, что греки недостойны жить на магометанской землѣ. Пятый наъ греческихъ дѣтей мужескаго пола былъ отрываемъ отъ родной семьи для воспитанія въ мусульманской религіи и поступленія въ янычарскій корпусъ 3).

<sup>1)</sup> Hammer p. 427.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pharcntza p. 715.

<sup>3)</sup> Grece depuis la conquête romaine par Blanchet p. 366.

Но лишевъ грековъ всякой свободы политической, Магометъ предоставилъ виъ однако свободное исповъданіе религіи. Опредъленіемъ султана постановлено: 1) чтобы христіанскіе храмы не были обращаемы въ мечети; 2) браки, погребенія и другія церковныя церемоніи не были воспрещаемы; 3) христіане могли праздновать Пасху со всею торжественностію и въ теченіе первыхъ трехъ дней праздника ворота Фанара, греческаго квартала въ Константинополь, оставались отпертыми 1).

Много другихъ правъ гражданскихъ и церковныхъ, предоставленныхъ патріарху, изложены въ султанскомъ бератѣ, данномъ патріарху послѣ его избранія. Вотъ нѣкоторыя изъ этихъ правъ.

«Сообразно древнему обычаю греческому и прежимы постановленіямы, мы желаемы, чтобы на вакантную патріаршую кафедру, свиоды, состоящій изы митрополитовы ближайшихы кы нашей императорской столиців (каковы праклійскій, кизическій, никомидійскій, халкидонскій), а также изы всёхы митрополитовы, живущихы вы Константинополів, свободно приступилы кы избранію новаго патріарха, преимущественно изы митрополитовы; каковый новоизбранный патріархы получаеты утверыденіе чрезы установленный дипломы, когда синоды оффиціально сообщить обы этомы предметь нашей Высокой Портів».

«Мы повелёваемъ, чтобы въ случав жалобъ на патріарха, наша Высовая Порта не иначе давала имъ значеніе вакъ только тогда, когда онв заявлены всёмъ синодомъ единодушно; а жалобы частныя отъ одного митрополита, или обвиненія отъ частнаго лица, должны подлежать изслёдованію и равбирательству самого синода, который дёлаетъ нашей Высокой Портё вёрное и точное представленіе, послё коего будетъ отдана справедливость этимъ жалобамъ по мёрё вины.

<sup>1)</sup> Hammer p. 428,

«Мы повельваем», чтобы патріархь сохраняль право своего мёста совершенно также какъ и его предшественники; чтобы онъ управляль при содёйствій и помощи всёхъ митрополитовъ синода, дёйствоваль бы въ совершенномъ согласіи съ ними и польвовался полною свободою въ исполненіи своихъ обязанностей; чтобы никто (кром'я членовъ сивода) ввкогда не заявляль противор'ячія тёмъ распоряженіямъ, какія произополи отъ рёшительнаго опредёленія патріархата; чтобы все, касающееся общей администраціи греческаго народа на всемъ пространств'я имперіи, какъ-то: управленіе церквами, монастырями, ихъ экономія, приходы и расходы, находилось по прежнему въ в'яд'яніи одвого патріархата и синода.

«Мы желаемъ, чтобы патріархать в синодъ одни имѣли право поставлять митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ; чтобы они по своей волъ свободно распоряжались этими должностами, а равно и священниковъ и монаховъ патріархатъ в синодъ имѣютъ въ непосредственномъ своемъ распоряженія; всъ жалобы на этихъ лицъ и всъ требованія нивложенія или ссылки ихъ, заявляемыя губернаторами и провинціальными магистратами, признаются положитетьнымъ зломъ, если эти жалобы не заявлены прежде патріарху и синоду; всъ распоряженія, сдъланныя относительно этихъ лицъ признаются ничего незначущими даже и въ томъ случать, когда протестующіє имѣютъ въ рукахъ фирманы нашей Высокой Порты.

Далье распоряженію патріарха и синода предоставлямотся бератомъ султана всв діла брачныя, бракоразводныя; утверждается неприкосновенность церковныхъ и патріаршихъ владіній, какъ то: садовъ, виноградниковъ и пр.

Патріархъ имѣлъ право посылать своихъ уполномоченныхъ для сбора опредѣленной ему суммы отъ архіепископовъ, епископовъ, священниковъ и проч.; въ случаѣ отказа, ему предоставлена власть наказывать ослушниковъ. Дозволялось также всякому греку жертвовать даже треть своего имущества въ пользу патріарха, митрополитовь, а также въ пользу церквей и монастырей, на содержаніе б'ёдныхъ, ув'ёчныхъ и на другія богоугодныя учрежденія.

Судебные процессы о дёлахъ патріарха и высшей ісрархін разсматривались въ султанскомъ Диванѣ, а отнюдь не въ какой нибудь другой судебной инстанців. Митрополитъ и даже простой священникъ не иначе могли быть подвергнуты аресту, какъ по предварительномъ извёщеніи объ этомъ патріарха.

Изъ этого повидимому можно было бы ваключить, что греческая церковь подъ владычествомъ турокъ, польвовалась полною невависимостію и свободою вёроисповёданія. Но свобода въронсповъданія и права данныя патріарху, были только деломъ политическаго расчета со стороны Магомета II. По необходимости Магометь должень быль находиться въ корошихь отношенідхь сь покоренными христіанами; но, опасаясь дать имъ предоставить rdamianceis, one more ndaba HM'b только религіозную, и даже полную. А предоставляя чительную власть патріарху, Магометь II хотвль держать въ сконхъ рукахъ все греческое духовенство. Нельзя было не предоставить прениуществъ патріаршему престолу, который управлять не только архіспископами и спископами всёхъ областей и острововъ Греціи, но и церквами малой Авін, Крима Болгарів, Сербін, Боснів, Албанів, Молдавів в Валахів 1).

Нѣкоторые западные писатели, зараженные туркофильствомъ (англичанинъ Финлей), видять вѣротерпимость туровъ въ этихъ привиллегіяхъ, предоставленныхъ патріарху Магометомъ II. Но эти писатели забываютъ, что султаны, какъ и самъ Магометъ II, никогда не уважали своихъ собственныхъ постановленій относительно христіанъ и постоянно ихъ нарушали.

<sup>&#</sup>x27;) Grèce par le Brunet p. 368.

Бъдственное положение христіанъ подъ турециниъ владычествомъ происходило не столько отъ недостатка формально утвержденных правъ и привиллегій, сколько отъ нарушенія этихъ правъ со стороны тъхъ, вои ихъ предоставили. Имъя не мало формально утвержденных привиллегій и правъ, христіане пикогда вполнъ не пользовались ни однимъ изъ нахъ. Они постоянно должны были подчиняться вапризу туровъ и важдую минуту дрожать за собственное свое существованіе. Такъ напримъръ султанъ Селимъ (1512-1520) пришелъ въ мысли встребить всткъ кристіанъ, или по врайней мірт, уничтожить ихъ крамы. -По этому случаю онъ требуеть нь себё однажды муфтія Джемали и предлагаетъ ему такой вопросъ: «Скажи мив въ чемъ больше заслуги: поворить ли цёлый міръ, или обратить народы въ исламизмъ? • Муфтій, не подовръвавшій намъреній султана, отвътиль, что обращение невърныхъ есть дело заслуживающее самой высшей награды и весьма пріятное Богу. На следующій день Селимъ призвалъ великаго визиря и сказалъ ему: «Долго невърные райи заражали воздухъ своимъ дыханіемь; пусть они или совроются съ глазъ монхъ, или вступять въ праведную жизнь» (т. е. обрататся въ исламизмъ). Затъмъ, онъ прикаваль визирю обратить всё храмы въ мечети, запретить христіанское богослужение и казнить смертию всехъ, кто откажется принять исламизмъ. Пораженный такимъ кровавымъ приказомъ, вивирь отправился за советомъ въ муфтію. Результатомъ ихъ совъщаній быль секретный совъть патріарку просить аудіенціи у султана. Онъ сначала отвазалъ просьбъ патріарха и потребовалъ въ себъ великаго визиря и муфтія. Но патріархъ, сопровождаемый всёмъ своимъ клиромъ, быль наконецъ допущенъ къ султану. Прося грознаго повелителя правовърныхъ о пощадъ христіанъ, патріархъ опирался на объщаніе торжественно данное Магометомъ II, завоевателемъ Константинополя, объщание не обращать христіанских в храмовь въ мечети и предоставить

христіанамъ свободное отправленіе ихъ богослуженія. Патріархъ приводилъ мёста изъ Корана, который запрещаєть обращать силою въ исламизмъ и заповёдуетъ терпимость въ народамъ немусульманскимъ. Селимъ уважилъ рёшеніе Корана и слово завоевателя, предоставившиго христіанамъ свободное отправленіе богослуженія; но тавъ бакъ не было закона, предоставлявшаго для богослуженія христіанскаго (по понятіямъ Селима— вдольскаго) и всё прекрасныя константинопольскія периви, султанъ приказалъ обратить всё константинопольскіе храмы въ мечети, не отнимая впрочемъ у христіанъ права строить новые деревянные храмы и возобновлять разрушенные. Такимъ обравомъ Селимъ, хотя и не исполняль стращнаго намёренія убить христіанъ, но за то ляшилъ ихъ прекрасныхъ храмовъ 1).

Другіе султаны преслёдовали подобные же планы относительно христіанъ. Такъ султанъ Мурадъ III скавалъ, что Магометъ II предоставилъ христіанамъ привиллегія только потому, что ими нужно было населить столицу; но теперь, когда турки уже весьма многочисленны, этой необходимости не существуетъ, а потому и вётъ причины щадить христіанъ. Только большая сумма денегъ и ходатайство иностранныхъ посланниковъ спасли жизнь христіанъ въ это время <sup>2</sup>).

Привиллегіи, данныя Магометомъ П константинопольскому патріарху весьма мало уважались. Достоинство патріарха буквально сдёлалось продажнымъ; патріархъ возводился и низлагался султаномъ по его волё. Въ слёдствіе этого константинопольскіе патріархи перемёнялись весьма часто. Отъ взятія Константинополя въ 1453 году до 1733 года было 95 патріарховъ константинопольскихъ; тогда вакъ въ Ісрусалимъ въ

<sup>&#</sup>x27;) Hammer, Hist. de l'emp. Ottom. T. 1 803.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid. r. II. p. 510.

теченіе этого времени было патріарковъ только 13 1). Самъ Магометь II весьма скоро монаваль, какъ онъ думаль исполнять свой обіщанія относительно независимости патріарковъ; третьему патріарку послів взятів Константинополя турками Магометь веліль обрить бороду за то, что онъ не согласнися разрішить бракъ противний церковнимъ канонамъ. Въ правленіе ме Магомета II начало продаваться и достоинство патріарха: не одинь патріархъ не могь вступить на патріаршій престоль не заплативши извістной сумим денегь, которая ностепенно увеличивалась и иногда доходила до громаднаго количества 100,000 дукатовъ. Слідствіємъ такой продажности патріаршаго сама било то, что патріархами весьма часто били люди богатые, но недостойние во всіхъ отношеніяхъ втого высокаго вванія.

Естественно, что подобная тираннія султановь надь патріархами чувствовалась всею церковію, которая стала теперь чрезвычайно бізною. Но не смотря на постоянныя пресліздованія, коимъ подвергалась церковь греческая подъ владычествомъ турокъ, она никогда не теряла характера истинной апостольской церкви. «Ты радуешься, писаль Іерусалимскій патріархъ одному протестанту, ты радуешься, что въ этихъ странахъ есть люди, візрующіє во св. Тронцу; знай же, что мы хотя и подпали рабству, однако остаемся твердыми въ візрів» зо Сомественное Провидініе обращало во благо церкви даже самые умасные планы тирановъ. Самое величіе патріаршей власти, которое, по планамъ завосвателя, должно было сділаться орудіемъ рабства, это величіе иміло совершенно противоположные результаты. Величайшее благо патріаршей власти заключалось въ томъ, что она поддержала единство греческаго народа и

<sup>1)</sup> Le Quien Oriens Christianus Ind. p. II—VIII p. VI -IX.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Orat. de statu Ecclesiae in Graecia 1582 p. 72.

новь несть работва сообщила ему одняь духь, одни чаянія 1). Церковь спасла Греканъ не только чистоту ученія, но и языкъ и національность и исе. У греческой націи, говорить Виліменъ, разсвянной по разнымъ странамъ и смешанной везде съ своими завоевателями, существуеть невидимая власть, распространяющаяся отъ Малой Авін до острововъ сопредёльныхъ Венецін. Эта власть — власть патріаршая, сохранившая греческій народъ отъ погибели 3). Положение и двятельность константинопольскаго патріарха преврасно очерчена Бланшемъ: «Подвергаясь внечапному паденію, низверженію или ссылкі, патріархи, говорить онь, пользовались властью не менье случайною власти веливизирей, своихъ опасныхъ противниковъ. Но всетаки патріаркь имель въ себе нечто великое, потому что онъ служиль образомъ единства вёры побёжденныхъ, живымъ свидётельствомъ непоколебимости религіи, объединявшей греческій народъ, страдающій подъ игомъ рабства 3).

## II.

Нужно было думать, что съ паденіемъ Константинополя папы перестануть тревожить восточныхъ христіанъ. Но это политическое бёдствіе не охладило пламеннаго желанія папъ возложить свое иго на души и совёсти и безъ того страдавшихъ подъ крестомъ восточныхъ христіанъ. Поводомъ къ такимъ усиліямъ папъ сперва была, повидимому, заботливость о христіанахъ римскаго исповёданія. Извёстно, что въ Малой Авіи, въ Родосё, Кипрё, въ Константинополё и на островахъ Архипелага, еще во время крестовыхъ походовъ, поселились многіе западные европейцы, или женившись на тувемкахъ, остались на Востокё по родственнымъ связямъ. Поэтому папы не

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. p. 190.

<sup>)</sup> Uillemain, Lascaris p. 187.

³) Grèce p. 369.

переставали высылать своихъ агентовъ на Востокъ. Вивств съ твиъ, оне поставлян для восточныхъ странъ латинскихъ епи-Сконовъ и даже патріарховъ, хотя последніе нивогда не видели Востока. Папы хотёли этимь только показать Европе, что они владычествують въ целомъ пристіанскомъ міре. Кроме того и европейские государи, дорожа торговлею своихъ народовъ съ Левантомъ, держали своихъ посланниковъ и консуловъ во всехъ знаменитьйшихъ городахъ Востока. Вместе съ темъ, частію побуждаемые папами и епископами, а частію въ томъ уб'вжденіи, что чёмь больше будеть ихъ единовёрцевь въ торговыхъ мъставъ, темъ выгодиве будетъ идти изъ торговля, государи вивняли своимъ пославникамъ и консуламъ въ непременную обяванность всячески содействовать папскимъ агентамъ и миссіонерамъ. Какъ поселившіеся на Востокъ, такъ и вновь прибывшіе туда латиняне до такой степени преслідовали православныхъ, это даже паны не одобряли этого. Такъ папа Иннокентій IV, отправляє на Востокъ своего дегата Лаврентія минорита, вивниль ему въ обязанность защищать православныхъ отъ преследованія латинянъ і). По свидетельству Льва Алляція, въ тёхъ провинціяхъ, кое подчиневы были генувацамъ и венеціанцамъ, православныхъ жестоко преследовали. Епископы и пресвитеры этихъ областей были подвергаемы жестовимъ пыткамъ, заключаемы въ тюрьмы и даже умерщвияемы только ва то, что не хотъли вспоминать на литургіи имени папы; всв храмы были вапечатаны, и православные не знали что выбирать: подчинение папъ или смерть 2). На островъ Кипръ фанатизмъ папистовъ дошелъ до того, что православныхъ моваховъ завлючали въ тюрьмы и тамъ въ теченіе трехъ лётъ подвергали страшнымъ пытвамъ. Но когда и эти страданія не

<sup>1)</sup> Объ отн. р. ц. стр. 332 прим.

<sup>\*)</sup> Leo Allatius. De Eccles. orient atque occident. perpetua consensione p. 693.

могли понолебать вёры православных монаховъ, паписты привязывали ихъ въ конскимъ хвостамъ и влачили до тёхъ поръ, пона тё не умирали. Наконецъ преследованія дошли до того, что въ 1575 году на острове Крите всё православные епископы и священники были изгнаны папистами 1). Левъ Алляцій говорить, что папы усердно заботились о облеченій ига грековъ 2), но исторія невнаеть сношеній папъ съ султанами по этому предмету; известно только, что папа Пій ІІ писаль письмо въ засвоевателю Византіи Магомету II, въ которомъ признаеть его законнымъ императоромъ грековъ и всего Востока 2).

Рамскіе писатели всевовножными уловками усиливаются доказать, что греческая церковь, во время взятія Константинополя турками, признавала флорентійскій соборъ, а слёдовательно 
в главенство папы. Мы не намёрены вдаваться въ полемику 
объ этомъ предметѣ, потому что латанская неправда сама за 
себя говоритъ. Спросимъ только, почему рамскіе же писатели 
и даже первосвященняки римской церкви успёхи завоевателей 
Константинополя прицисываютъ отступничеству грековъ, нехотёвшихъ подчиниться панскому авторитету и флорентійскому 
собору? 4) Историкъ латинскихъ мяссій замёчаетъ, что въ

<sup>1)</sup> Pichler, Lucaris p. 39.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Leo Allatius p. 950. In tanta fortunarum oppressione semper Romani Pontifices auxiliis quibus ipsi poterant, christianos illos tum graecos, tum latinos sublevare non destiterunt.

<sup>\*)</sup> Nos te, писать султану папа, nos te graecorum et orientis imperatorem appellabimus, et quo modo vi occupas et cum injuria tenes, possidebis jure. Tuum brachium in eos imploraremus, qui jura ecclesiae romanae nonnunquam usurpant et contra matrem suam cornua erigunt... Nos te juvabimus et omnium eorum legitimum principem constituemus. (Aeneae Silvii epist. 396).

¹) Both uto nucash naua Григорій VIII Велик. кн. Московскому: Qua in sententia (consilii Flor.) utinam permanere volluissent (graeci), nunquam enim in tam graves miserias incidissent. Nunc autem, dum sese Romanae Ecclesiae ac Ponlificis conflexibus subtrahere voluerunt, intolerabile immanis tiranni jugum subierunt.

Константивополё православные были столь огорчены дёйствіями пашестовь на флорентійскомь соборё, что когда въ 1453 году, уже при Николай V, кардиналь Исидорь, намённикь, и доминиканець Леонардъ усиливались склонить грековь къ соединенію съ римлянами, одинъ изъ первыхъ греческихъ сенаторовъ, бывшій въ званіи адмирала, отвёчаль, что онъ лучше желаеть видёть, чтобы въ Константинополё господствовала турецкая чалиа, нежели кардинальская шапка <sup>1</sup>).

Внутренняя борьба, произшедшая въ католической перкви въ концъ XV и въ началъ XVI вв. на время отклонила вворы папъ отъ греческой церкви. Появленіе Лютера и другихъ реформаторовъ заставило самихъ папъ опасаться за то, какъ бы не потерять своей власти, богатства, вліянія на правительства и народы даже на самомъ западъ. Некогда было думать о владычествъ надъ греческою церковію. Но во второй половинъ XVI стольтія посль тридентсваго собора, скрыпившаго распадавшуюся латинскую церковь и особенно после организаціи ордена ісвуштовь, върныхъ слугъ папы, властолюбивые замыслы римских первосвященниковъ на греческую церковь снова начинають обнаруживаться. Первый, кто возобновых сношенія съ константинопольскимъ патріархомъ, после вватія Константинополя, быль папа Григорій XIII. Онъ писаль письмо патріарху Іеремія по поводу введенія на западё новаго календаря григоріанскаго, предлагая патріарху ввести этотъ календарь въ употребленіе и на востокъ. Іеремія отвъчаль, что только римская церковь любить нововведенія уаіры таїς ханчоторианс, a церковь восточная не имветъ обычая перемвнять то, что она получила по преданію.

Григорій XIII надолго нарушиль мирь греческой церкви отправленіемъ въ Константинополь ісвуитской миссіи: Ордень

<sup>1)</sup> Объ отн. римск. ц. Востокова, стр. 389.

ісвунтовъ, учрежденный не задолго (1540 г.) до времени вступленія на папскій престоль Григорія XIII, воплотиль въ себь папство, со всвин его намбреніями, пвиями и притяваніями. Довольно было знать необыкновенные успъхи этого ордена, распространившагося тогда почти по всёмъ частямъ свёта, довольно было знать главный законъ, служившій основаніемъ его действій и отличавшій его отъ всёхь других орденовь 1), чтобы быть увъреннымъ, что рано или поздо происви језуитовъ будутъ направлены и въ ту сторону, гдв папство въ продолженіе многихъ въковъ имъло всего менье успъха, не смотря на неотступныя свои попытки. Скоро явился на римскомъ престолъ и человъкъ, которому суждено было водворить іезуитовъ въ столице православнаго христіанскаго востока -- Константинополь. Это быль тоть же Григорій XIII. Никто такъ не пъниль заслугь іступтовъ для папства и не видъль въ ісвунтахъ столько умёнья и способности выполнить всё планы римскаго двора, какъ этотъ папа. Не безъ цели онъ жертвоваль милліонами изъ своей казны, чтобы увеличить число в средства ісвуитовъ, сделаль вхъ приближеннейшими къ себе лицами и всюду первыми своими агентами. Историвъ папства Ранке говорить о Григорів XIII: «главнымь образомь старался онъ о поддержаніи воспитанія въ строго-латинскомъ духів в съ чрезвычайною щедростію подкрёпляль і езунтскія коллегіи. Можеть быть не было на одной језунтской школы, которая не получила бы чего нибудь отъ его щедрости. Двадцать двъ возлегін ісвунтовъ ему собственно были обяваны своимъ происхожденіемъ» 2).

<sup>1)</sup> Этоть законь гласиль: «Гезунти должны дёлать все, что прикажеть нив всякій папа, идти во всякую страну, кь туркамь, язычникамь, еретикамь, куда бы онь ихъ ни послаль, и притомь безь противорьчія, безь условій и награды, немедленно. Рим. папы, ихъ церк. и гос. Ранке кв. 2 стр. 179.

<sup>\*)</sup> Panke km. IV, ctp. 395.

Григорій XIII обратиль свое вниманіе и на воспитаніе вреческой молодежи въ строго-латинскомъ духв. 13 января 1577 года Григорій XIII учредиль въ Рим'й греческую коллегію, съ целію освободить от заблужденій греков, томящихся ве физическоме и духовноме плыны и присоединить шхв навсегда кв латинской церкви 1). Въ эту воллегію принимаемы были греческіе мальчики отъ тринадцати до пиестнадцатильтняго возраста, не только изъ Корфу и Кандін но даже изъ Константинополя, Морен и Солуня. Они вибли греческих наставниковъ, одбрадись въ кафтаны и венепіанскіе бареты; ихъ воспитывали въ греческомъ духв и постоянно за-Ставляли думать о томъ, что имъ придется возвратиться на родину. Обычан ихъ сохранялись также, какъ и языкъ, и все это съ целію подчинить греческую церковь единовластію папы, какъ очевидно изъ того, что воспитаніе ихъ происходило на основанія положеній флорентійскаго собора 2). Но заботы папъ одатинить греческое юношество въ римской греческой коллегін не только не достигли своей цёли, но были положительно вредны для папскихъ вамысловъ. Ровно чревъ сто лётъ со времени основанія этой коллегіи самъ секретарь пропаганды для распространенія въры (propagandae fidei) Урбанъ Черри говориль: «греческая коллегія въ Римъ приносить болье вреда, чъмъ пользы; многіе изъ ея воспитанниковъ дёлаются даже врагами ватолицизма, узнавши тамь слабыя его стороны. На всемъ востокъ господствуетъ общее убъждение (т. е. у латинскихъ миссіонеровъ) въ необходимости закрыть это заведевіе » 3).

Такъ и въ этомъ случав оборвались корыстолюбивые вамыслы папъ на греческую церковь. Осталась одна надежда на

<sup>1)</sup> Овербекъ, Свъть съ востока стр. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ранке вн. IV, стр. 393.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Оверб. Свёть съ востова стр. 39.

учениковъ Игнатія Лойолы, посвятившихъ свою жизнь интересамъ папства. Греческая церковь хорошо знала притяванія папъ, и поэтому сами папы понимали необходимость дійствовать съ величайшею осторожностію касательно отправленія въ Константинополь ісвуитской миссіи. Нужно было выжидать благопріятнаго случая, и этотъ случай скоро представился.

Въ 1583 г. латиняне, проживавшіе въ Перв и Галатв, ръшились просить миссіонеровъ для утвержденія блаючестія между ними и возбужденія охоты вы юношествь къ занятиямъ. Такую причину вызова миссіонеровъ представляеть одинь ісвунть Флерьо, написавтій сочиненіе о состояній греческих в миссій і). Для исполненія своего наміренія латиняне считали ва лучшее возбудить ревность западныхъ королей, повровительствовавшихъ католической религи въ Левантъ. Посланникомъ французскаго короля Генриха III при Солиманъ II быль тогда баронъ Іаковъ Жермини; въ нему и обратились латиняне съ просьбою похлопотать о миссіонерахъ предъ папою Григоріемъ XIII, отъ имени Генриха III. Этотъ папа и самъ уже давно исвалъ случая учредить миссію въ Константинополь. Просьба францувского посланника подоспъла вакъ нельзя болье истати. Папа совытовался объ втомъ съ генераломъ ордена, предоставивъ ему избрать способныхъ для миссіи ісвунтовъ. Аквавива, бывшій тогда генераломъ ордена, вызваль і езупта Юлія Мансинелли (итальянца), и поручивь ему начальство надъ двумя другими ісвунтами, приказаль всёмь троимъ отправиться въ путь. Получивъ благословение отъ папы и инструкціи отъ генерала, они отправились въ путь и прибыли въ Константинополь 8 ноября 1583 года.

По прибытіи въ Константинополь, ісвуиты вручили двъ папскія грамоты, одну посланнику французскому, другую

<sup>1)</sup> Оно надано въ 1695 году.

венеціанскому. Эти два министра приняли ісвуитовъ миссіонеровъ весьма радушно; они поселили ихъ даже въ своихъ палатахъ, пока не нашлось удобнаго помъщенія. Ісвуиты начали отправлять богослуженіе въ церкви св. Венедикта, уступленной Солиманомъ французскому посланнику. Посланникъ венеціанской республики Моровини съ своей стороны сдёлаль значительныя пожертвованія для меблировки дома, въ которомъ поселились миссіонеры, и для благолівпія церкви, въ которой они совершали свое богослуженіе ').

Устроившись, језунты начали афиствія своей миссін. Півмію ихъ миссіи было вовсе не наставленіе римскихъ католиковъ, какъ хочетъ уверить ісвунтъ Флерьо (см. выше); тёмъ менве пвль эта заключалась въ пропагандв латинства межлу турвами. Разсказывая о миссіи въ Константинополь, историвъ іевунтовъ Кретино-Жоли говорить, что іевунты отправлены были туда, не для пораженія мусульманских заблужденій, ибо святой престоль заповёдаль не жертвовать обильною жатвою невёрной надежав-обратить нескольних туровь 2). Итакъ главная цель, предположенная ісзунтами, заключалась въ соединенім перкви греческой съ церковью римскою, или, какъ они выражаются, «въ постепенномъ разрушения схизмы, столь укоренившейся на востокъ, и въ приведении заблуждиних овецъ къ общему пастырю цервви (т. е. папъ) в). Подобная цъль не могла неказаться эфемерною развѣ только однимъ ісвунтамъ; ови хотели достигнуть того, чего не достигли папы въ течение многихъ въковъ, словомъ хотъли достигнуть невозможнаго..

Ісвунты прежде всего начали проповёдывать въ церкви св. Венедикта. Проповёди ихъ производили столь сильное дёй-

<sup>1)</sup> Hist. Soc. Iesu, ч. V, стр. 421.

<sup>3)</sup> Hist. relig. polit. et litter. de la comp. de Iesu, 1851. vol. III, p. 219.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Fleuriau p. 202.

ствіе. что эта церковь не могла вийстить собиравшихся туда слушателей, и ісвуиты вынуждены были проповёдывать въ другихъ церквахъ і). Не говоря о католикахъ, и греки не считаля неприлечнымъ присутствовать въ этихъ проповъдяхъ, что ісвунты весьма остерегались пасаться пунктовъ различія между церквами греческою и римскою. Многіе простодушные грени стали даже ходить на исповёдь въ новымъ проповёдникамъ. Такъ какъ эти проповеди, говоритъ Флерьо, чрезбычайно трогали совъсть, то скоро принесли и плоды; исповъль, бывшая прежде весьма рёдкою, сдёлалась частою 3). Дёйствательно, ісвунты этимъ весьма много выигрывали. Посредствомъ есповеди они првысками преимущественно женщинь, съ которыми обращались по обывновенію въ выстей степени снисходительно. Такъ они не обязывали ихъ строгими эпитиміями и постами». Ибо, говорили благочестивые отцы, заставлять женщинъ блёднёть от поста -- это негуманно, недостойно общества Іисуса <sup>8</sup>). Легко понять, что ісвунты, забравъ женщинь въ свои руки, не находили болъе никакой трудности проводять свое ученіе въ цізое семейство.

Другое средство, которому ученики Лойолы всегда даваля величайшее значеніе, заключалось въ томъ, чтобы взять въ свои руки воспитаніе юношества. И дъйствительно, іезунты открыли въ Перт школу, гдт даромъ (gratis) обучали грамиатикт, свободнымъ искусствамъ и языкамъ. Греки, которымъ обстоятельства не пезволяли имъть школы, и которые съ дру-

<sup>&#</sup>x27;) Fleuriau p. 17.

<sup>2)</sup> Ibidem.

<sup>3)</sup> Quas (т. е. женщинь) illi jejuniis pallidas et morosiores reddere, aut tetricis poenitentiis absterrere inhumanum prorsus et societate sua indignissimum ducebantur. Chrysoscolus (Логоветь вел церкви), Narratio historica turbarum, quas Constantinopoli moverunt jesuitae. Aymon Monuments authentiques p. 204.

гой стороны весьма уважали просвёщение, были весьма рады этой школь ісвунтовь, тымь болье, что они могли обучать СВОИХЪ ДЪТЕЙ безъ всякихъ издержевъ 1). Не подозръвая намъреній новыхъ учителей, греви не только не препятствовали СВОИМЪ ДЪТЯМЪ ХОДИТЬ ВЪ ЭТУ КОЛЛЕГІЮ, НО ЧАСТО САМИ СОПРОвождали ихъ туда, чтобы воспользоваться обучениемъ, какое въ ней давалось 2). Ісвунты съ величайшею ревностію занимались дёломъ воспитанія, и потому неудивительно, что греческое юношество, обучавшееся у нихъ, находилось полъ сильнымъ ихъ вліяніемъ. «Чтобы одавать, говорить і ввунть Флерьо, существенное благодъяние гревамъ, изунты съ величайшею ваботою воспитывають греческихь дітей. Между дітьми есть столь ревностные и столь образованные, что мы часто видёли, вавъ они вступали въ диспуты съ схизматиками (православными), и тъ едва находились что отвъчать и были приводемы въ смущение. Чревъ дътей мы примирили съ римскою церковью многихъ изъ ихъ родителей и даже цёлыя семейства 3).

Упомянемъ еще объ одномъ средствъ, которое отды знаменитаго ордена употребляли въ Константинополъ для раврушенія православія. «Два миссіонера, говоритъ Флерьо, постоянно занимались посъщеніемъ христіанъ; ходили изъ одной части города въ другую, изъ лавки въ лавку; собирали въ домъ все семейство, даже если можно было и съ сосъдями, и въ этой маленькой аудиторіи предлагали домашнія навиданія, сообразно нуждамъ лицъ съ которыми бесъдовали 4).

Ісвунты кром'й того часто вм'йли сов'йщанія съ греческими священниками, монахами, епископами и даже патріархами. Но Флерьо безъ сомп'йнія преувеличиваетъ посл'йдствія этихъ со-

<sup>&#</sup>x27;) Chrysoscol. p. 203.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Fleuriau p. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ibid. p. 239.

<sup>4)</sup> Fleuriau p. 86. 87.

въщаній въ пользу своего общества. «Греческій антіохійскій патріархъ, говорить онъ, и патріархъ александрійскій часто приходили въ Мансинелли за совътомъ относительно равличныхъ вопросовъ совести и некоторыхъ смущавшихъ ихъ сомевній; нечувствительно въ этихъ бесёдахъ они такъ убівдились въ истинности натолической религіи и приматстві церкви римской, что писали пап'в о полчинении. Митрополиты ефессвій и весарійскій последовали ихъ примеру и собственноручно полимсали акть подчиненія папь; одишнадцать другихь священниковъ, всё митрополиты и почетные греческіе граждане сафлали тоже самое. Патріархъ армянскій и архіспископъ кроатсвій (?), патріархъ и примась всей Албаніи, послів многихъ совъщаній, обратили наконець очи къ истичь; для доказательства испренности своего возвращенія въ лоно римской перкви. они хотели лично идти пешкомъ въ Римъ, чтобы тамъ облобывать ногу викарія Інсуса Христа. Патріархъ константинопольскій Іеремія отправиль двухь священниковь вь Рамь представить пап'я испов'яданіе своей в'яры. Этоть патріаркь, спустя нъсколько времени, быль вытёснень однимь монахомъ Баптистомъ (?), который, получивъ отъ своего брата большое наслёдство, даль 80,000 эвю Портв, чтобы взойти на патріаршій тронъ: онъ произвель большое смятение въ церкви восточной. Когда этотъ интриганъ занялъ место, котораго быль недостониъ, то отцы ісвунты, говорить Флерьо, не переставали представлять болбе благонам вренным в нам в греческаго духовенства о гибельныхъ последствіяхъ такой узурпаціи, и они дълали это небезполезно, потому что греческіе епископы, пріобрёвь довёріе отповь (іезунтовь) и разсказавь о жалкомь состоянім цервви, собразись у нахъ, избрали изъ своей среди епископа, котораго отправили въ Римъ, чтобы засвидетельствовать подчинение святому отцу. Папа приняль его съ впраженіемъ необычайной радости, остался очень доволенъ этой

депутаціей, и увнавши, что иниціатива этого дёла принадлежить Митрофану, патріарху антіохійскому, его святёйшество послаль ему палліумь чрезь епископа сидонійскаго. Въ тоже время и миссіонерамь онъ выразиль свою признательность тёмь, что предоставиль имъ честь собственноручно доставить этоть палліумь патріарху 1).

Если признать справедливымъ этотъ равсказъ Флерьо, то нужно было бы допустить, что ісвуиты дёлали чудеса, обративъ въ такое короткое время почти всёхъ епископовъ греческой церкви, не говоря уже о мірянахъ.

Но дёло въ томъ, что этотъ равскавъ ісвуита заключаетъ въ себё много преувеличеній и явной лжи. Такъ относительно посольства епископа сидонійскаго вёрно только то, что онъ былъ посланъ папою Сикстомъ V на востокъ къ патріарху антіохійскому съ предложеніемъ соединиться съ римскою церковью на основаніи флорентійскаго собора и принять новый календарь. Но добрый патріархъ, который не хотёлъ ничего знать, чтобы отвязаться отъ папскаго легата, простодушно отвётиль ему, что онъ ничего не знаеть ни о соборё флорентійскомъ, ни о церкви римской. «Мы не можемъ, сказаль ему патріархъ, ни признать флорентійскаго собора, ни принять реформу календаря, прежде чёмъ два великіе патріарха константинопольскій и александрійскій выскажуть свое мнёніе объ этихъ предметахъ 2).

Не менъе ложенъ разсказъ Флерьо и объ Іереміи, патріархъ константинопольскомъ. Этотъ патріархъ вовсе не посылаль двухъ священниковъ въ Рямъ для засвидътельствованія подчиненія папъ. Правда только то, что Григорій XIII писаль

<sup>&#</sup>x27;) Fleurieau p. и сабд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hammer Hist. de l'emp. Ottom. ed. I, vol. IV, p. 162; ed. II, vol II, p. 545, 546.

этому патріарху о введенів новаго календаря і), но Іеремія отвъчаль отрицательно. Онъ даже осудиль новый календарь на соборъ, бывшемъ подъ его предсъдательствомъ и въ присутствін натріарка адексанарійскаго. Патріаркъ Іеремія, который такъ хорошо понемаль различе между перввами восточною в протестантскою, не могъ незнать громаднаго разстоянія, существовавшаго между церквами восточною и римскою. димъ это весьма ясно въ письмъ, которое патріаржъ писал венеціанскому дожу Неколо да Понте (1578-1585) относительно новаго валендаря. Въ немъ патріархъ весьма хорошо высказываеть самое существенное различіе, которое раздідеть двё церкви и служить источникомъ всёхъ другихъ разностей. «Намъ нельзя принять, писаль онъ въ дожу, этого нововведенія, которое причинию такъ много смутъ. Восточная церковь всегда тщательно хранила то, что приняла по преданію. Что же васается церкви римской, то она можеть дълать вавъ кочеть (ώς θέλει και βείλεται), но мы, православные, не можемъ дълать ничего противнаго преданію. Ибо патріархи нашей церкви обязаны подчиняться канонамъ и правняамъ церковнымъ и сохранять преданіе: при такомъ образѣ дъйствій въра святыхъ отцевъ осталась у насъ ненарушенною. Мы не считаемъ себя выше канонсвъ, какъ дълаютъ это тѣ, которые удалились отъ истины» 2). Нѣтъ нувды объяснять вто, по мевнію Іереміи, удалился отъ истины: это быль никто лругой какъ папа.

Итавъ результаты, коихъ достигли ісзунты вовсе не были тавъ важны, какими ихъ хочетъ представить Флерьо. Да наконецъ, эта первая миссія ісзунтовъ была непродолжительна: въ 1585 году Мансинелли, отправившись въ Италію въ генералу

<sup>1)</sup> Theiner, Annal. eccl. 1583, XLV.

э) Это письмо въ первый разъ издано ученимъ Софокломъ Экономосомъ въ Аеннахъ въ 1860 году.

ордена ва новыми рессурсами для миссіонеровъ, на дорогв ваболёль и умеръ въ Неаполв. Вследъ ва темъ, страшиая моровая язва, свирепствовавшая въ Константинополв, заставила и другихъ іступтовъ оставить этотъ городъ 1).

Только спустя 12 лёть ісвунты опять являются въ Константинополё. Французскій король Генрихъ IV, благодаря вліянію своего придворнаго испов'єдника ісвунта Котона; началь покровительствовать ісвунтамъ и даль средства для содержанія десяти миссіонеровъ въ Константинополё <sup>2</sup>).

Вслёдствіе этого десять ісвунтовъ подъ начальствомъ отца Калиньяка, отправились сначала въ Римъ для полученія инструкцій, а оттуда въ Константиноноль, куда и прибыли въ 1609 году въ сентябрё мёсяцё.

Доказательствомъ, что ісвунты во время первой миссін не произвели хорошаго впечатлівнія, служить уже то, что онц теперь были приняты весьма неблагосклонно и имъ было отказано въ церкви св. Венедикта. Дійствительно Греки наконець поняли, что блестящія рівчи и школы ісвунтовь иміне совсімь другую ціль, чімь какь они прежде думали. Александрійскій патріархъ Мелетій Пига, человінь съ громадной врудицієй, перешель на жительство въ Константинополь и въ своихъ річать къ народу громиль интриги ісвунтовъ, которыхъ проділки онъ увналь въ Польшів. Не только православные, но и католики были недовольны новою миссією ісвунтовъ. Послідніє, т. с. католики, будучи привязаны къ доминиканцамь и францисканцамъ, опасались, чтобы новый ордень, полный интригь, не нарушиль ихъ спокойствія з). Латинскіе монахи были еще боліве

<sup>1)</sup> Fleuriau loc. cit. p. 29. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iuvencius, Hist. Soc. Iesu p. V, tom. post. p. 421.

<sup>3)</sup> Chrisoscol. Narrat. hist. turbarum, quas Constantinop. moverunt jesuitae, p. 203. «Qui (дативы) antiquis Francisci et Dominici familiis magis addicti, verebantur serio ne societas haec nova et negociosa nimium sibi arrogando, vetera privilegia in descrimen adduceret».

недовольны ісвунтами, хотѣвшими все захватить въ свои руви 1). Турецкое правительство также съ недовъріемъ смотрѣло на это общество, которое всюду вносило съ собою безпорядокъ<sup>3</sup>). Такъ велякій визирь говориль французскому посланнику, что онъ лучше будеть терпѣть въ Нерѣ десять обывновенныхъ другихъ монаховъ, чѣмъ одного ісвунта<sup>8</sup>).

Ісвунты между тёмъ не тёряли энергін. На первый разъ они удовольствовались маленькою церковію св. Севастіана, и пользовались ею до тёхъ поръ, пока, вслёдствіе ходадайства французскаго посланника Салиньяка, не получили во владёніе церкви св. Венедикта: французскіе посланники виёли приказаніе покровительствовать ісвунтамъ всёми мёрами, какъ объ этомъ говорится въ инструкціи, данной Мансинелли<sup>4</sup>).

Спустя немного времени по прибытии ісвунтовъ въ Константинополь, баронъ Салиньявъ оказалъ имъ большую услугу. Ісвунты признани были людьми подозрительными, шпіонами папы, полицейскими агентами Испаніи, и вообще опасными людьми, старавшимися вредить турецкому государству 5). Вслёдствіе этого, великій визирь даль приказаніе разыскивать ісвунтовъ, жизнь ихъ была въ опасности. Но французскій посланникъ, узнавъ объ этомъ по прибытіи въ Константинополь, тотчасъ отправился въ великому визирю и выхлопоталь ісвунтамъ свободу 6). Ісвунты съ своей стороны отблагодарили посланника тёмъ, что обратили въ натолицизмъ его брата Карлака, бывшаго протестантомъ 7). Но Салиньявъ своро умеръ,

<sup>&#</sup>x27;) Hammer. Hist. de l'emp. ottom. I. vol. IV, p. 438.

<sup>3)</sup> Jbidem.

<sup>3)</sup> Baudier, Inventaire de l'hist gener. des Turcs. Paris 1631. p. 701.

<sup>4)</sup> Fleuriau p. 136 H ca.

<sup>\*)</sup> Jbid. p. 34; Baudier p. 701.

<sup>4)</sup> Baudier p. 701.

<sup>7)</sup> Fleuriau p. 36 x cz.

и ісзушты, лишившись своего повровителя, подверглясь еще большему преслёдованію. Ихъ съ безчестіемъ водили въ трибуналь изъ Галаты чревъ весь Константинополь и бросили въ тюрьму, вырытую въ землё на 12 футовъ отъ поверхности. Новый посланникъ Гарлей Санси, прибывши въ Константинополь и узнавъ о несчастіи постигшемъ ісзуштовъ, энергически началь дёйствовать въ ихъ пользу, и дёйствительно спасъ имъ жизнь и свободу; впрочемъ ему дозволено было держать при себё не более двухъ ісзуштовъ 1). Однакожъ это изгнаніе продолжалось не долго. Ісзушты опять возгратились въ Константинополь и начали свою пропаганду съ новою ревностію. Теперь они пользовались такою свободою, что начальникъ миссіоперами, съ цёлію устроить миссіоперскія отдёленія во всёхъ главнёйшихъ городахъ Оттоманской имперіи 2).

Некоторые римскіе писатели приписывають эти преследованія ісвунтовь витригамь протестантовь и находять причину этихь преследованій въ религіозной ревности первыхъ. Но это не совствить точно. Правда, ісвунты никогда ни могли находиться въ дружбв съ протестантами; это понятно. Но они были преслъдуемы и въ странахъ исключительно католическихъ и даже самийи римскими первосвященнивами. Слёдовательно интригами протестантовъ нельзя объяснять какъ всёхъ вообще преследованій ісачитовъ, такъ и въ частности техъ, коимъ они подвергались въ Константинополь. Причина этихъ преследотъхъ смутахъ, которыя ваній вавлючается въ вносили съ собою всюду, гдв ни появлялись. Доказатель-TO, TTO JAME нашей мысли CAVMETE СТВОМЪ можетъ постанникъ венеціанскій, католикъ, первый стояль на томъ,

<sup>1)</sup> Ibidem. p. 47 и сл.

<sup>2)</sup> Ibidem. p. 52.

чтобы ісвунты были нагнаны нат Константинополя. Онъ быль главнымъ виновникомъ техъ преследованій, какимъ подверглись ісвунты въ 1610 году и о которыхъ мы сейчасъ будемъ говорить.

Въ концъ августа этого года ісвунты были посажены въ тюрьму. Ихъ обвиняли во многихъ преступленіяхъ, за которыя у турокъ назначалась смертная казнь. Такъ напримъръ. ихъ обвиняли въ томъ, что они давали разрѣшенія отъ грѣховъ вёроотступникамъ, скрывали бёглыхъ рабовъ и отправляли ихъ въ христіанскія страны. Но самымъ главнымъ обвиненіемъ было то, что ісвунты проповідывали доктрину, которая дозволяла убивать царей, если они управляли тиранически. Это обвинение основывали на сочинении одного испанскаго іезунта, оправдывавшаго цареубійство 1): Іезунты всяваствіе этихъ обвиненій находились въ крайней опасности. Хотя по ходатайству французскаго посланинка они и были выпущены изъ тюрьмы, но всетаки принуждены были оставить Константинополь, не смотря даже на 30,000 дукатовъ, которые туркамь уплатиль носланнявь за дозволение иезунтамь остаться въ Константинополв 2).

Но ісзунты принадлежали къ тёмъ людямъ, которые, какъ говорятъ, лёзутъ въ овно тамъ, гдё ихъ гонятъ въ дверь. Въ мирномъ вёнскомъ трактатё между Австріей и Турціей въ седьмомъ пунктё было сказано, что христіане, т. е., тё, которые вёруютъ въ Інсуса—Јзеwi—могутъ свободно исповёдывать свою религію. Ісзунты, относя слово «Јзеwi» исключительно къ своему обществу, требовали, на основаніи указаннаго пункта, позволенія снова возвратиться въ Константинополь.

<sup>1)</sup> Baudier p. 787 m cm.

<sup>2)</sup> Hammer, Hist. de l'emp. ottom. I. ed. vol. IV, p. 804.

## Ш.

Семнадцатый вёвъ быль временемъ тяжкихъ испытаній для восточной греческой цервви, находившейся подъ игомъ мусульманскихъ турокъ. Однавожъ и въ это тяжелое для нея время бёдствій истинность и чистота ея вёры была признана врагами ея—католиками и протестантами.

После реформація, возникшей въ лоне римской церкви, споры и распри въ сей последней продолжались съ большею селою. Но после взаимных укоризна обе партін-католическая и протестантская - пришли наконецъ къ сознанію того, ни католикамъ невовможно уничтожить реформаціи, протестантамъ нельзя вступить въ лоно ремской церкви. Причина этого была весьма простая: ни та, ни другая сторона не обладала полною истиною. Но церковь восточная владела совершенною истиною; ея ученіе не стояло въ противорічня пи съ св. Писаніемъ, ни съ св. преданіемъ; ученіе Інсуса Христа сохранилось въ ней ненарушеннымъ. Промыслу угодно было, чтобы сами католики и протестанты, можетъ быть и невольно, васвидётельствовали чистоту ученія восточной церкви. Утомленные постоянными спорами, они рашились обратиться нь восточной церкви, какъ къ высшему судьв. Важиващій вопросъ состояль въ томъ, какая вёра болёе согласна съ ученіемъ православной церкви, католическая или протестантская. А это служило свидетельствомъ того, что на церковь православную они смотрели какъ на единственную хранительнацу истины. Но вийсто того, чтобы подчиниться и признать эту истину, и католики и протестанты старались навлявать ей свои ваблужденія. Такъ напр. протестанты говорили, что православные вывств съ ними отвергаи учение о дъйствительномъ присутствін тела и врови Христовой въ тапистве Евхаристін, католиви, съ своей стороны, утверждали, что восточная церковь, одинаково съ римскою, употребляеть причащение подъ

однимъ видомъ тъла Христова и проч. Объ этомъ вопросъ даже возгоръдся весьма серьезный споръ на западъ и преимущественно во Франціи... Впрочемъ мы займенся здъсь тъми 
смутами, которыя возникли въ Константинополъ въ первой 
четверти XVII стольтія; это — борьба между ісвуитами и католическими посланниками съ одной стороны, и посланниками 
протестантскими съ другой изъ за патріарха Кирила Лукариса.

Этотъ патріархъ не любиль римской церкви, но еще болье не любиль істунтовь. Онъ обличаль ихъ всюду, въ Польшь, въ Валахін и въ самомъ Константинополів, когда временно управляль этою церковію за смертію патріарха. Понятно, что іезунты были весьма недовольны возведеніемъ Кирилла на патріаршую канедру. Они предвидёли, что всё ихъ усилія, всё средства олатинить православныхъ останутся недвиствительными при бдетельности этого пастыря, польвовавшагося всеобщею любовію. Дъйствительно, Кириллъ, сдълавшись патріархомъ, обратиль внимание на изунтскую пропаганду, собраль соборъ, и, желая предупредить православныхъ о козняхъ ісвуитовъ, отправилъ окружное посланіе, въ которомъ совътоваль православнымъ избъгать всяваго общенія съ латинствующими. Онт хорошо понималь, что этимъ навлечеть на себя ченависть ісвуитовъ, но пастырская ревность побуждала его хранять свое духовное стадо отъ столь опаснаго врага.

Певунты рѣшились погубить или покрайней мѣрѣ нивложить Кирилла. Пользуясь тогдашними политическими смутами и вліяніемъ французскаго пославника, графа Сези (Сезу), они рѣшились возвести на константинопольскую канедру антипатріарха. Нашелся и человѣкъ для этой цѣли; это былъ епископъ амасійскій Григорій, находившійся въ тайныхъ сношеніяхъ съ папою и признававшій его юридикцію. Но народъ и клиръ отказались признавать патріархомъ этого интригана, и Кириллъ съ четырьмя архіепископами и всѣмъ клиромъ произнесъ отлучение на Григорія, изложивъ предварительно въ одушевленой річи всі интриги этого самозваннаго патріарха и ту опасность, въ воторую онь могъ бы ввести церковь. Въ тоже самое время посланники англійскій и голландскій препроводили Портів ноту о незаконномъ избраніи Григорія, — и онъ быль низложенъ и сосланъ въ заточеніе. Кириллъ танимъ образомъ остался на константинопольской патріаршей канедрів.

Неудавшаяся затья ісвуитовь погубить Кирилла однакомь не ослабила ихъ коварной ревности: въсколько времени спустя они употребили другое средство противъ Кирилла, средство, въ которому весьма часто и съ успъхомъ обращались. Это была влевета. Иввестно, что по нравственному ісвунтскому кодексу клевета считается простительнымъ грехомъ, если она употребляется въ дёло для погибели врага. 1) Ісвунты овлеветали патріарха предъ Портою, обвиная его въ темныхъ сношеніяхъ съ веливимъ герцогомъ тосканскимъ, съ цёлію будто-бы подчинить ему острова Архипелага. Клевета эта была весьма житро задумана: турецкое правительство весьма часто смущали военные ворабли герцога, врейсировавшіе у береговъ Среднвемнаго моря <sup>9</sup>). Большую действительность этой лжи дале впрочемъ 20,000 дукатовъ, предложенныхъ іслуптами велякому вивирю Меръ-Гуссейну. Этотъ человвить, албанецъ весьма низваго происхожденія и наклонностей, началь свою карьеру поваромъ и наконецъ купилъ у янычаръ великій визиратъ, объщавъ уплатить имъ 100,000 дукатовъ. Нуждаясь въ деньгахъ для поддержанія своей власти, Гуссейнъ взяль деньги, предложенныя ісвунтами и францувскимъ пославникомъ, нивложилъ патріарка Кирилла и отправиль его на островь Родось, місто ссылви государственныхъ преступниковъ 3).

<sup>)</sup> Cf. Lettres Provinciales, lettre XV.

Relationi degli ambasciatori veneti al senato, ed. Alberti vol. IX, p. 442.

<sup>3)</sup> Hammer, Hist. de l'emp. ottom. 2 ed. vol. II, p. 812.

Глубовая сворбь овладёла всёми православними, когда они узнали о тиранническомъ назложени ихъ любимаго пастыра. Знаменитый историях Оттоманской имперіи Гаммеръ, котораго нельзя упредать ни въ пристрастіи въ Восточной 'церкви, въ частности въ Кириллу, говоритъ, на основаніи подлинныхъ документовъ. (реляцій англійскаго и венеціанскаго посланнивовъ), что Греки предложели Портъ 50,000 эко ва освобожденіе своего духовнаго пастыря: это служить доказательствомъ того, что Кириллъ быль весьма любимъ народомъ тъмъ римскіе писатели разсказывають объ этомъ вещи совершенно невозможныя. По ихъ разсказамъ, патріархъ быль низложенъ не по интригамъ іслучтовъ, не за деньги и вліяніс французскаго посланника, но будто бы соборомъ православныхъ за сплонность его въ кольвенизму 2). Несколько леть тому навадъ римскій писатель Пихлеръ написаль біографію Кирилла, въ которой считаетъ невозможнымъ и даже нелъпымъ, чтобы быль низложень вслёдствіе іезунтскихъ HHTDHTL: «возможно ли допустить, спрашиваеть онь, чтобы полдюжены монаховъ могли низдожить патріарха, поддерживаемаго посланниками великих державъ 3)?» Полдюжины монаховъ!!.. Не вабыль ли Пахлерь, что полдюжины ісвуитовь несравненно более значать, чемъ десять дюжинь другихъ монаховъ? Даже великій вивирь судиль лучше Пихлера, когда говориль, какъ мы видели, что она лучше готова терпеть ва Константинополе десять францисканцевъ, чемъ одного ісмунта. После обнародованів письма французскаго посланника графа Севи, адресованнаго папъ, невовможно сомнъваться въ интригать ісвуштовъ:

<sup>&#</sup>x27;) Hammer 1 c. p. 824.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Allatius, De Eccl. occid. et orient. perpet. consens. p. 1075 Jd (т. е. вальвинизмъ Кирилла) non ferens Ecclesia orientalis, congregata synodo, hominem abigit, et exilio in insula Rhodo mulctat».

<sup>2)</sup> Der Patriarch Cyrillus und seine Zeit, München 1862, S. 123.

«мое ревностное желаніе, писалъ посланнивъ, повиноваться королю и быть полезнымъ римской церкви внушили мит средство удалить Кирилла и возвести на патріаршую каседру челювъка предавнаго (т. е. папъ), отъ котораго можно ожидать многаго». Папа Урбанъ VII написалъ посланнику письмо, въ которомъ благодаритъ его за низверженіе Кирилла 1).

По низверженім Кирилла, когда предложено было приступить въ набранію новаго патріарха, народъ и клиръ формально начали протестовать. «Мы имбемъ законнато пастыря. ворили опи. зачъмъ еще избирать другаго!?» Кирилль Лукарись въ ссылкъ, возвратите его намъ!» Но сильнъе всякихъ протестацій подійствовало то, что православные отнавались DESTRITE HOBOMY BRIDIADNY neckeccu, T. e. HEBECTHYRO CYMMY денегъ, воторую всегда платили новому патріарху при его избранів. Ісвунты теперь находились въ большомъ затрудненів, потому что, истратившись на низложение Кирилла, они не имали денегь, францувскій посланникь не могь быть имь полезнымъ въ этомъ отношения: онъ самъ имвиъ большие долги, такъ что ве могь выходить изъ дому, опасаясь преследованія придеторовъ. 2) Ісячеты однакомъ нашли средство устранеть в это препятствіе. Они обратились нь адріанопольскому архіепископу Апоиму, человёку бевь всяких васлугь, но весьма богатому и честолюбивому, и предложили ему патріаршую каведру съ условіемъ уплатить имъ необходимую сумму денегъ. Анениъ принявъ предложение. Вирочемъ онъ, по своей неспособности, не быль пригодень ісвуптамь для осуществленія ихъ вамысловъ, они котъли только чрезъ него устранить моментальное препятствіе. Надіясь скоро получить деньги изъ Италін, они послів могли выбрать патріарха боліве способнаго. Но

<sup>1)</sup> Codinus, de offic. magn. Eccl. cur. Jac. Goar, p. 421.

<sup>2)</sup> Zinkeisen, Hist. de l'emp. Ottom. vol. IV, p. 217, 221.

теперь, пользуясь случаемъ, они украли изп патріаршаго дома всё древнія рукописи и все, что было драгоцённаго.

Но тормество ісачитовъ было непродолжительно. тестантскіе посланники напрагали всевозможныя усилія возвратить Кирилла изъ ссылки. Англійскій посланникъ Томась Роз (Roe) грозиль даже великому визирю порвать всякія сношенія съ турецвимъ правительствомъ, если Кириллъ не будетъ освобожденъ. Испугавшись такой угрозы, визирь даль приказаніе возвратить изъ ссылки Кирилла. 1-го сентября Кириллъ возвратился въ Константинополь и съ живъйшею радостію быль нринять всёмъ народомъ и клиромъ. Громадныя толим народа тъснились вокругъ колесници патріарха, чтобы видъть и получить благословение отъ изгнашивка. Самъ Ановиъ отказался отъ своихт, притязаній и подчинился Кириллу. Но французскій посланникъ, узнавши объ этомъ, призвалъ къ себъ Авонма, упрекаль его въ трусливости и малодушін и увінцеваль не отказываться отъ патріаршей канедры, объщая не только про текцію папы и францувскаго корочя, но даже и сумму денегь въ 40,000 дукатовъ. Анеимъ сначала согласился на предложение францускаго посланника, но потомъ вскоръ раскалися, пришель ночью въ Кириллу и, испросивъ у него удалился на Афонскую гору, гдё провель остатокъ дней своей жизни въ монастырѣ св. Аванасія.

Кирилъ такииъ образомъ былъ возстановленъ на патріарией васедръ, но это стояло православнымъ 60,000 экю, кои впрочемъ уплочены ими съ удовольствіемъ: они были очень рады, что имъютъ наконецъ законнаго пастыря.

Неудача ісзунговъ была полная; но это всетаки не попрепятствовало имъ дълать новыя усилія въ низвержевію Кирилла. Они видъли, что Кириллъ былъ обязанъ своею свободою повровительству протестантскихъ посланнивовъ. Поэтому сначала они пустили слухъ, что Кириллъ раздъляетъ кальвинскія ваблужденія. Но православные хорошо знали своего пастыря по его проповъдамъ, и не обратили вниманія на этотъ ложный слукъ. Но всетаки эту клевету поддерживала римская конгрегація prepagandae fidei. Первый президенть конгрегаців вардиналь Бандини послаль въ Константинополь одного грева, воспитаннаго језунтами, по имени Конахіо Росси съ подробными анструкціями относительно того, какъ достигнуть навложенія Кирилла. «Перковь римская, писаль кардиналъ, всегла желала единенія и мира со всёми перквами и въ частности съ церковію Восточною, которая оказала такъ много услугъ церкви католической. Не только во времена прошедшія, но и недавно, во время патріарха Іеремін, она сделала что тольно можьо для перковнаго единенія, не щадя при этомъ ни издержевъ, ни трудовъ. Такъ, съ этою целю римская церковь основала коллегію для греческаго юношества, чтобы въ этой благородной и даровитой націи процейтали благочестіе и начка, какъ было въ прежнее время. Въ частности, что касается нынашняго патріарха (т. е. Кирилла), то наша первосвященнять, который весьма благоволить въ греческому вароду, даваль ему большую сумму денегь, чтобы соединать съ церковію этого благороднаго члена, и чтобы помочь ваведрв (Константинопольской), отъ которой зависить весь Вестокъ. Но если доносы, которые постоянно приходять изъ Конставтинополя на этого патріарха, справедливы, то папа не видить никакой возможности достигнуть порвовнаго едипишетъ далве вардиналь, что Ки-«Мы извѣщевы, римъ отвергаетъ призывание святыхъ, почитание иконъ и св. мощей, дъйствительное присутствіе Інсуса Христа въ таниствъ Евхаристія, свободную волю, авторитетъ св. соборовъ, преданія св. отцевъ, и пропов'ядуеть новое испов'яданіе; что съ целію поддержать и распространить это новое исповеданіе, Кирилль отправляеть молодыхь грековь въ англійскій университеть, гдв проповъдуется это ученіе, что онь предписываеть епископамъ держаться особаго ватихизиса, полнаго заблужденій. Его святвишество желаеть убиться, эти доносы были ложны и что патріархъ, какъ начальникъ столь великой націи, есть действительно таковъ, какого требують духовныя в матерівльныя нувды его подчиненныхъ. Если всв вышеупомянутые доносы суть не болве, кака кле BETA, H CCAR HATDIADES MCAROTE ACKASATE CTO CERTBEMCCTBY CBOD невиность, то онъ долженъ известить объ этомъ французскаго пославника вли вороля, онъ долженъ представить папъ свое исповедание веры, въ воторомъ выскажеть, что онъ привнаеть флорентійскій соборь и осуждаеть ереси кальвинистовъ и лютеранъ. Послъ этого апостольскій престоль не вамедлить возвратить свое благоволение патріарху. Его святійшество не требуеть на отъ патріарка, ви отъ греческихъ епископовъ нинакихъ другихъ условій, кромі тіхъ, какія неложены въ определениять флорентийского собора.»

Такимъ образомъ мы видимъ, что ісвувты дошли до тавой дервости, что даже осмѣливались дѣлать подступы въ Кириллу, съ цѣлію привлечь на свою сторону патріарха,—этого
благороднаго члена церкем, котораго ови же педавно называли сыномъ темы и адстимъ борщомъ! Римская курія обѣщаетъ ему не только деньги и могущественную протевцію въ
лицѣ папы, но даже признаетъ его верковнымъ владикою всего
Востока, такъ чтобы всѣ церкви восточныя зависѣли отъ цериви Константинопольской; а такія вещи не могли нс соблавнить другаго б лѣе честолюбиваго патріарха. Но Кирилъъ,
оскорбленный такими льстивыми обѣщаніями римскаго первосвященника, не удостоилъ ихъ даже и отвѣта. Лучше и нельза было поступить! Римскіе писатели впрочемъ говорять иначе: «Кирилъ, по словамъ Алляція, принялъ иредложеніе ісзуитовъ и согласился на все, что отъ него требовали, чтобы

тольно дали ему денегь и оставили на васедръ 1). Но нодобныя сообщения совершенно ложны, какъ показывають последствия.

Ісвунты послё того страшно вовненавидёли Кирилла, потому что всё ихъ возни противъ него падали однё за другими, и они стали пользеваться всякимъ случаемъ, чтобы вредить патріарху. Мы впрочемъ не считаемъ нужнымъ излагать вдёсь всё ихъ интриги и махинаців. Коснемся только самаго важнаго влодёйства, учиневнаго обществомъ Лойолы.

Одинъ греческій монахъ, изъ острова Кефалоніи, по имени Никодимъ Метакса, живя долгое время въ Англіи, пришелъ иъ счастливой мысли устроить въ своей странъ тепографію. Это было большимъ благодъяніемъ для грековъ, которымъ подъ турещимъ вгомъ угровало поливние невъжество, за неимъніемъ книгъ, могшихъ служить къ ихъ просавщенію и повнанію догматовъ своей церкви. Кромъ того, грекамъ угрожала опасность еще въ томъ отношеніи, что они могли тольво читать «boni libiri» распространяемыя ісвунтами.

Православные находились между двума врайностами: или остаться безъ просвёщенія, вли подвергнуться опасности отъ чтеній ісвунтскихъ внигъ. Желая уврачевать эту рану, Метакса изучиль въ Англіи типографское искусство, купиль матеріаль необходимый для устройства типографіи и издаль въ Лондонт свой первый опыть—греческія богословскія сочиненія, которыя посвятиль четыремъ натріархамъ. Эта коллекція завлючала въ себт сочиненіе патріарха Геннадія Схоларія о причинт схивмы подъ заглавіемъ Orthodoxi refugium; вромт того, два сочиненія Максима Маргунія протавъ латинянъ,



<sup>1)</sup> Allatius, De Eccl. occid. et orient. perpet. cons. p. 1072. Ubi haec relata sunt ad Cyrillum, bona et aequa esse omnia dixit comprobavitque; addens, paratum se esse, ea admittere, dummodo pecunia sibi succurratur, nec ipse turbaretur a sede.

нъсколько посланій и другихъ небольшихъ сочиненій александрійскаго патріарха Мелетія Пиги и наконецъ сочиненіе Георгія Корезія.

Прибывши въ Константинополь на англійскомъ кораблё, Метакса тотчась отправился къ патріарху съ просьбою оказать покровительство своему предпріятію. Кириллъ, какъ истиный пастырь и патріотъ, вполей сознавая ту громадную услугу, которую можеть оказать типографія отечеству и религіи, не только об'щалъ Метакс'й свое покровительство, но, предвидя вс'й трудности, могшія представиться при осуществленіи этого предпріятія, посп'яшиль отрекомендовать Метаксу англійскому посланнику Ров, им'вышему большое вліяніе при Оттоманской Порт'в.

Ров, послѣ нѣсколькихъ колебаній, уступая настояніямъ Кирилла и александрійскаго патріарха Герасима Спаталіота, ввялся выхлопотать Метаксѣ разрѣшеніе правительства на устройство типографіи и даже уступилъ ему домъ бливъ своего отеля.

На первыхъ порахъ все шло хорошо, и Метакса уже имъль возможность приступить въ работъ; въ томъ же 1627 году были отпечатаны многія сочиненія, между комми и трактать патріарха Кирилла противъ іудеевъ. Но іезунты, полагая, что ихъ воні libri не найдуть болье читателей между православными и что изъ сочиненій, вышедшихъ изъ типографія Метаксы, православные узнаютъ истинныя намёренія и цёли іезунтовъ, рёшились во что бы то ни стало закрыть типографію. Но прежде чёмъ нанести первый ударъ, они задумали сдёлать попытку—прибрать въ своимъ рукамъ Метаксу; это была бы двойная побёда: не только врагъ быль бы обеворуень, но они могли бы употребить въ дёло его же оружіе. Іезунты начали поддёлываться въ Метаксъ, часто приглашали его въ себъ и старались вврасться въ его довёренность. Но такъ

какъ Метакса ничего не хотёль знать, то ісзувты рёншлись употребить дрогое средство. Они стали распускать слухъ, что Метакса, обучаясь долгое время въ Англін, самъ сдёлался еретикомъ и лютераниномъ, и въ тоже время говорили Метаксъ, что слухъ этотъ тотчасъ прекратится, какъ скоро Метакса приметъ ихъ сторону. Когда же и это средство осталось безплоднымъ, то ісзувты хотёли посягнуть на его жизвь. Метакса быль извёщенъ, что если не приметъ предосторожности, то будетъ убитъ кинжаломъ или въ своей постелё, или на улицъ. Метакса убёжаль въ англійскому посланняку, который даль ему номѣщеніе въ своемъ отель.

Тогда ісвунты взались за свое любимое оружіе-- влевету. Вотъ ваниъ образомъ возбудили ови подозрение правительства къ своему врагу. Мы видели, что Метакса привезъ съ собою въ Константиноволь въсколько внигъ, которыя были отпечатаны еще въ Лондонв. На заглавномъ и конечномъ листахъ въ этихъ вингахъ были, ввображени военные доспъхи англійскаго вороля. Ісвунты, польвуясь этими обстоятельствомы, обвинили Метаксу въ томъ, что онъ оружейный мастеръ и челововь способный въ войно, что онъ прибыль съ целію веволновать греческій народь противь турецкаго правительства. Типографія, говорили они, устроена для того, чтобы чеканить фальшивую монету. Кром'в того, они обвиняли Метаксу въ распространеніи внигь противныхь магометанской религіи, указывая въ этомъ случав на нвкоторыя мвста въ сочинения патріарха Кирилла противъ іудеевъ, въ которыхъ, по ихъ слонамъ, патріархъ нападаль на Коранъ. Въ такомъ возмущенія іевувты обвинали не только Метаксу, но и Кирила, и даже нъкоторымъ образомъ англійскаго посланника, повровительствовавшаго Грекамъ. Вотъ какъ разказываетъ объ этомъ событів французскій историвъ Бодье, большой приверженецъ іевунтовъ, жившій въ эту эпоху:

Каймававь, вмёвшій въ своихъ рукахъ власть за отсутствіемъ великаго визяря, извёщенный о такой опасности, безъ всяваго ислёдовакія основательности обявненій, даль приказаніе уничтожить типографію, разрушить все, что тамъ находилось, захватить вниги и бумаги и арестовать Метаксу. Исполненіе этого приказа должно было послёдовать 4 генваря, но французскій пославникъ для собственнаго удовольствія отсрочиль его на два дня, т. е. до дня Богоявленія; онъ вналь, что англійскій посланникъ въ этотъ самый день пригламаль къ себё многихъ высшихъ сановниковъ, между которыми должны были находиться патріарть и посланникъ венеціанскій, и французскому посланнику котёлось, какъ острить Бодье, подбавить сочеч ек разу 1).

Въ день Вогоявленія, въ 12 часовъдня, полтороста янычаръ напали на домъ Метакса и выполнили данный имъ принать съ тою местокостію, какая характиризуеть этоть корпусь. Начальнивь отряда велёль схватить и перевязать всёхъ слугь, разломать шкафы; вахватиль мебель, столии, прессы, книги, одежду, однимъ словомъ все. Къ счастію, Метаксы не было дома въ это время и онь могь снастись въ отель своего повровителя. Французскій посланникъ мевёстиль объ этомъ янычарснаго капитана, но тоть отвъчаль, что въ его ордерѣ нъть приказа отыскивать Метансу 2).

Въ то время накъ ісвунты задукали погубидь Кирилла и Метаксу, не дремала въ Римъ конгрегація пропаганды: одновременно съ исполненіемъ ісвунтскихъ козней, прибылъ въ Константинополь курьеръ изъ Рима. Удивительное единодушіс! И въ Римъ и Константинополь одновременно задумали погубить патріарха, и однимъ и тъмъ же средствомъ—клеветою!

<sup>&#</sup>x27;, Baudier, Inventaire de l'hist des Turcs p. 630.

<sup>2)</sup> Baudier loc. cit.

Революціей знаменитой конгрегаціи было постановлено обвинить Кирилла въ возбужденіи Грековъ нь матежу противъ турецкаго правительства 1).

Англійскій посланникъ Роэ, узнавша объ ареств типографіи, отправился къ каймакану, жаловался на несправедливое преследованіе Метакси, которому само правительство разрешило открыть типографію, и требоваль удовлетворенія. Каймаканъ приказаль разобрать обвиненіе и особенно книгу патріарха противъ іудеевъ, на которую ісвуиты указывали какъ на протесть противъ религіи Мегомета. Но обвиненія ісвуитовъ оказались ложными, а муфтій заявиль, что въ книгь патріарха неть ничего противъ магометанской религіи.

Невинность патріарка и Метаксы такимъ образомъ была вполнё возстановлена; каймаванъ извинился предъ англійскимъ посланникомъ въ своемъ поступвѣ, оправдываясь тѣмъ, что быль введенъ въ заблужденіе интригами ісвуитовъ. Посланникъ потребоваль, чтобы виновники ложнаго доноса ісвуиты были наказаны съ примърною строгостію, а Метакса былъ опять введенъ во владѣпіе всѣми своими имуществами. На клевету ісзуитовъ принесли жалобу патріархъ, посланники шведскій, голландскій и венеціанскій.

Ісзунты, видя опасность, сврынсь въ дом'в французскаго пославнива, гдъ оставались двъ недълв; по истечения этого времени, когда они возвратились въ свое помъщение, то были схвачены и брошены въ тюрьму. Бодье говоритъ, что пришедшіе схватить ісзунтовъ нашли у одного изъ нихъ Алкоранъ и рукопись, въ которой ісзунтъ опровергалъ ученіе Магомета. Ихъ заковали въ кандалы и заключили въ такое мъсто, гдъ нивто не могъ видъть ихъ и говорить съ нами <sup>2</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Estrato d'una consulta fatta in Roma nella congregatione de preopaganga fide, alli 13 di novembre 1627.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Baudier p. 361.

Каймаканоми было постановлено изгнать ісвунтовъ изовсей турецкой имперіи. Французскій посланникъ протестоваль противъ такого решенія; онъ угрожаль даже оставить Константинополь, если ісвунтамъ не будетъ возвращена свобода. Но всв его протестація были безполезны. Каймавань отвівчаль ему, что султанъ весьма уважаетъ короля франковъ, что онъ смотрить на него вавь на своего лучшаго в старъйшаго друга между христіанскими государями; но онъ не думаетъ, чтобы эта дружба могла существовать только подъ условіемъ покровительства измененвамь. «Если вы хотите остаться, говориль онь посланенку, то должны вести себя какъ прилично послу; вы будете хорошо приняты и вамъ будеть отдаваться честь приличная вашему достоинству. Но если вы думаете, что ваше право состоить въ повровительствъ врагамъ Пор. ты, и если полагаете, что дружба вашего короля основывается только на этомъ, то можете убхать когда угодно, а кородю будеть сообщено настоящее положение вещей. 1). Впрочемъ посланенкъ понемаль, что не можеть исполнить своей угровы: вредиторы, число которыхъ было весьма вначительно, не повводяли ему оставить Константинополя 2).

Ісзунты оставались въ тюрьмѣ до 10 марта; потомъ нхъ отправния на кораблѣ подъ крѣпвямъ карауломъ на о. Хіосъ. Но объ этомъ событів мы скажемъ словами письма, адресованнаго изъ Константинополя барону де-Ту, отъ 18 марта 1627 года, спустя 8 дней послѣ отплытія ісзунтовт:

«Продержавъ іезунтовъ въ тюрьмѣ до 10 марта, каймаканъ въ это число, въ самую полночь, приназаль вывести ихъ изъ тюрьмы и въ оковахъ, въ сопровожденіи вооруженной стражи изъ 200 турокъ, отправиль на о. Хіосъ на ко-

<sup>1)</sup> Zinkeisen, Hist. de l'emp. Ottom. IV, p. 374.

<sup>1)</sup> Ibidem.

рабль, преготовленномъ для этой цыл, давъ стравъ какія го секретныя порученія и сообщенія начальникамъ другихъ острововъ Архипелага.»

«Гревъ Конахіо Росси также быль завлючень въ тюрьму. Онъ настроиль конгрегацію пропаганды, вавими средствами можно погубить патріарха Кирилла; имущество этого грева было конфисковано.»

«Французскій посланняєть быль весьма опечаленть такимъ оборотомъ дёла ісвунтовъ и угрожаль патріарху и посланнику венеціанскому, что король французскій разорветь союзъ и дружбу съ Турцієй; кроміть того, онъ вапечаталь всіт французскіе магазины, запретиль французскимъ купцамъ торговать и даже не позволяль Марсельскимъ кораблямъ отплывать въ Константинополь и если таковые прибывали, то отправляли ихъ навадъ.»

Но не смотря на всё эти усилія, дёло ісвунтовъ не поправилось. Ихъ отъёвдомъ изъ Константинополя весьма были довольны даже сами католиви, и особенно монахи другихъ католическихъ орденовъ 1).

Но каково же было изумление всёхъ, когда чревъ нёсколько дней изумты онять возвратились въ Константино-поль! Это случилось вотъ какимъ образомъ. Когда они прибыли въ Геллеспонтский замокт, то тамошний губернаторъ, подкупленный французскимъ посланникомъ, не позволилъ имъ плыть далъе подъ тёмъ предлогомъ, что у нихъ небыло паспортовъ. Такимъ образомъ они возвратились въ Константинополь въ тёхъ же оковахъ и въ сопровождении той же стражи. Каймаканъ въ первомъ порывъ гнъва приказалъ немедленно умертвить всёхъ изумтовъ; но скоро воздержался отъ этого и опять отправилъ ихъ на островъ Хіосъ.

<sup>1)</sup> Aymon, Manuscrits p. 231.

Патріархъ Кириль думаль теперь спокойне провести остатовъ дней своей жизни. Но онь обманулся въ своихъ надеждахъ! Англійскій посланникъ Роэ, его другъ и могущественный покровитель, вскорѣ долженъ быль оставить Константинополь, и французскому посланнику теперь не трудно было выхлопота ъ у турецкаго правительства повволеніе ісвуштамъ снова возвратиться въ Константинополь.

Въ этотъ разъ Кириллъ палъ жертвою ісвунтскихъ вовней. Пользуясь войною Турціи съ Россіей, ісвунты обвинили Кирилла въ сношеніяхъ съ нашимъ правительствомъ и, подвръпивъ эту клевету 40,000 экю, достигли того, что Кириллъ былъ завлюченъ въ одинъ замовъ на Черномъ моръ: тамъ его задушили и трупъ бросили въ море.

Ісвунтскія миссіи въ Константинополь существовали и посль этого; мессіонерами снабжала Константинополь препмущественно Франція. Она опивочно думала, что ісвунты будуть лучшими пропагандистами ихъ вліянія на Востовь. Но Франція забывала, что это воварное воинство папы всюду преслъдовало только исключительно свои интересы и поддерживало ту или другую сторону только до тъхъ поръ, пока это было нужно для ихъ целей, готовое въ противномъ случать замівнить свою притворную дружбу самою непритворною ненавистью и враждою.

Ө. Четыркинг.

## НРАВСТВЕННЫЯ 'И РЕЛИГІОЗНЫЯ ПОНЯТІЯ У ДРЕВ-НИХЪ ГРЕЧЕСКИХЪ ФИЛОСОФОВЪ.

Ни въ какомъ другомъ отношения древний міръ такъ существенно не различается отъ новаго, какъ въ отношенія нравственных понятій. Какъ бы не была бливка связь цивиливацін новыхъ народовъ съ обравованностію древняхъ, но при этомъ нравственныя понятія у тёхъ я другихъ составляютъ основу того глубоваго различія между ними, по причина когораго требуется отъ насъ не мало усилій, дабы понять и представить во всей широтв характерь, господствовавшій въ правахъ и вообще въ жизни древности. Между тёмъ правственныя понятія и стремленія образують столь существенную и выдающуюся сторону въ живни древнихъ, что, какъ мы увидикъ, уиственныя силы древности прениущественно были сосредоточены на разработвъ вопросовъ нравственныхъ. Дъятельность умственных силь была тогда направлена главнымъ обравомъ въ начертанію идеала правственной жизви и указанію средствъ осуществленія его въ жизни. Воть почему цивилизація древняго міра виветь характерь исключительно гумавный. Воть почему также правственныя иден и стремленія, провозглашенныя христіанствомъ, кавъ не гармонировавшія съ общимъ характеромъ жизни древнихъ народовъ, ръшительно ниспровергали прежній порядокъ вещей и послужили основаніемъ для

новой цивиливаціи. Борьба христіанства съ политензмомъ безспорно была ведена съ такою рашительностію. что при этомъ неизбелно должно было последовать тормество одной изъ силъ, участвовавшихъ въ этой борьбе, и паденіе другой; но въ особенности глубово и многознаменательно было разногласіе между новою христіанскою нравственностію и нравственными понятіями, бывшими въ древности. Если не внивнуть въ сущность нравственных идей ниспровергнутыхь христіанствомъ, нельяя также инфть вполеф яснаго представленія и объ отличительномъ карактеръ послъдняго, равно какъ объ отношения его въ древнему влассическому міру. Нравственныя воззрѣнія древних философовъ имъють безспорную важность въ этомъ отношени, представляя въ формъ логически опредъленныхъ положеній и выводовъ все то, что ваключалось въ неопрельленныхъ чувствованіяхъ, семпатіяхъ и антипатіяхъ, стремленіять, одобрительныхь и неодобрительныхь сущденіяхь народа. однимъ словомъ все, изъ чего слагался общій характеръ жизни въ то время. Если справедливо замъчаніе, что древняя философія развивалась въ ближайшей связи и взаимодёйствів съ жизнію, то въ особенности следуеть сказать это относительно превственных возгреній, которыя мы находимь у древнихь философовъ. Ибо философія древняя не только повтораеть нравственныя убъяденія, бывшія въ общественномъ сознанін, но и стремится, сверхъ того, найти разумныя основанія для нийоторых изъ техъ предразсудновъ, существовавших въ области этихъ убъяденій, которые были такъ гибельны для политической и общественной жизни древнихь. Древніе философы, не смотря на развичие и даже противоположность, встрычающися въ ихъ правственных понятиях, въ общемъ и существенномъ ви мало не отступали отъ духа правовъ, бывшихъ въ тогдашней действительности. Изложение вравственныхъ понятій, представляемыхъ древнею философіей, покажеть

намъ, что философія въ этомъ отношенія не въ силахъ была расторгвуть тв граници, въ которыхъ заменуто было нравственное сознаніе общества того времени. Явленіе это тёмъ болье замьчательно, что въ отношение теоретическомъ философія съ особенною полнотою и ясностію выразила тотъ общечеловъческій элементь, который связываеть самыйи ролственными увами образованность новыхъ временъ съ влассическою цивилизацією и который ділаеть для нась благотворнымь изученіе древнихъ. Если наука имбетъ для насъ вначеніе необходеной и притомъ главной образовательной селы, то мы должны замътить, что не только идеаль научнаго знанія и первые опыты умственной діятельности, направленной въ осуществленію этого идеала, но и безкорпстную любовь въ истинъ, исвренность и последовательность мысли, одущевленной этою любовью, мы находимъ у древнихъ; притомъ, все это представляеть такую могущественную энергію и свіжесть ума, что вменно въ этомъ отношевів, въ отношеніи къ пробужденію высшихь уиственныхь интересовь, древніе, по всей справедливости, могуть быть признаны воспитателями человечества. Но нельзя сказать, какъ думаютъ нногда, что древность классическая есть представительница гуманизма не только въ умственномъ, но и нравственномъ отнощеніи, противополагать свътлую и свободную, будто бы, нравственность древнихъ той аскетической морали, которая внесена, говорять, въ жизнь христіанствомъ и которая убиваеть все человіческое, живое. На самонь дёлё, въ собственномъ смыслё гуманивиъ, истинно человъческая нравственность, была основана въ міръ христіанствомъ; между тёмъ мораль, свойственная древности, такова, что съ нею не совивстимы ни истинное чувство свободы, ни истинная любовь въ человъчеству и полное признаніе человъческаго достоинства, открывающее путь къ осуществленію общаго благосостоянія человічества. Дійствательно, существенный характеръ влассической древности есть гуманиямъ, но этотъ гуманиямъ въ сравненіи съ началами жизни, провозглащенными христіанствомъ, является въ правственномъ отношенія одностороннямъ и узкимъ.

I.

1) Долгое время въ Греціи стремленія и нравы, свойственные характеру національной жизни, не была предметомъ теоретическаго высказыванія и изслідованія. У древних поэтовъ и мудрецовъ греческихъ встрёчаемъ только немногіе отрывочные образы и изреченів, довольно неопределенныя, какъ neprie onlitu budamenia bi cmatoms, no jetro bocodubenae-MONT OPERE TOTO, TO MIN IDESHABRACC MIN ACIMHO CHTL IDESнано, соответственно общему строю жевне, практическимъ правиломъ, или прлію, достойною стремленій важдаго. Сократь, по всей справедивости, признается первымъ греческимъ мудрепомъ, обратившимъ исключительное вниманіе на инслідованіе ЭТИЧЕСКИХЪ ВОПРОСОВЪ И КРОМВ ТОГО ПОЛОЖИВШЕМЪ НАЧАЛО ТОМУ философскому направленію мысле, въ какомъ эти вонросы разсматривались послёдующими философами. Сущность вравоучительной философіи Сократа ваключается въ самомъ общемъ требованіи, но это требованіе, во всей широть практическаго его значенія. Сопрать первый высказаль и развиль въ своихъ собесъдованіяхъ. Требованіе это состоить въ томъ, что для последовательности и правственнаго достоинства действій необходимо предварительное сознательное выяснение для себя общихъ правственных вдей отомъ, что справеданно и что несправеданно, TTO TECTHO H TTO HOCTMANO, TTO CBSTO, H TTO HETOCTUBO 1). Этимъ требованіемъ сверхъ того привиается необходимымъ для всяваго члена общества ясное понимание и совнательное вы-

<sup>1)</sup> Mem. Xen. I, 1, 16.

полнение того, что только относится въ его общественной **дъятельности и что составляетъ необходимое условіе ез благо**успъшности. Вообще основная мысль, изъ которой изъясняется жаравтеръ и направление собесъдований Сократа. есть требованіе самосовнанія. Изъ собестдованій Сопрата мы видимъ, что онь при всякомъ удобномъ случав, но всегда примвнительно къ общественному положению и дъятельности собесъдника, или проводить мысль о необходимости обдуманнаго, соединеннаго съ яснымъ пониманіемъ своей дівтельности, осуществленія относящихся въ ней задачь, или же прямо, при отсутствін тавого сознательнаго отношенія въ своимъ обязанностямъ, вывываеть въ собесваникв интересь нь изследованию предметовъ и различных вопросовъ, касающихся общественнаго его привванія: людямъ самыхъ различныхъ общественныхъ положеній и занятій онъ предлагаеть вопросы, ближайшіе къ ихъ непосредственнымъ живненнымъ интересамъ, требуетъ отъ нахъ мивній по поводу предложевных вопросовь и затёмь посредствомъ притики этихъ мевній показываеть своимъ собесёденкамъ недостаточность или совершенное отсутствее у нихъ знаній, наиболье необходимых имъ для успытнаго веденія дыль общественных и частных. Впрочемь, самь Собрать ясно высказываеть, въ какомъ смысле стремление въ самосовнанию пеобходимо для каждаго. Такъ онъ спрашиваетъ Эвтидема: ваметиль ли ты па храме (дельфійскомъ) надпись: повнай самого себя? Эвтидемъ отвъчаетъ утвердительно. Но обратилъ ли ты, продолжаеть Сократъ, внимание на эту надпись, подумаль ли объ этомъ, решился ли изследовать себя, дабы знать, вто ты? -- Въ самомъ деле, объ этомъ я не думаль. Но я уверень въ томъ, что совершенно знаю себя, ибо какимъ образомъ я могъ бы знать что нибудь другое, не зная себя? Ужъ не важется ли тебъ, что знать себя значить внать только свое имя, и не должно ли скорбе признать знающимъ себя того,

вто явлаеть подобно повущивамь лошадей, которые только тогда увёрены въ томъ, что внають лошадь, вогла изслёдують, послушна ли она или своенравна, крѣпка, или слаба, скоро ли или медленно бъгаетъ и какова она по другимъ качествамъ, благопріятнымъ, или неудобнымъ къ ея употребленію. Не такъ ли и тоть, вто съ точностію узналь о себь, насколько онъ способенъ къ человъческой жизни, пріобрътаетъ вмысть съ темъ знаніе о своихъ силахъ? Не очевидно ли и то, что посредствомъ самоновнанія люди достигають наибольшихъ преимуществъ, напротивъ, въ следствие самообольщения подвергаются многимъ бъдствіямъ? Ибо внающіе себя внають также, что для нихъ необходимо, равнымъ образомъ ясно различаютъ то, что въ состоянім они дёлать отъ того, чего не могутъ сдёлать; дёлая только то, что разумёють, достигають всего необходимаго для себя и такимъ образомъ наслаждаются благосостояніемъ; избёгая же того, чего не знають, бывають свободны отъ ошибовъ и не подвергаются участи терпъть неудачи. Такъ какъ знаніе себя даеть возможность вірно судить и о другихъ людяхъ, то обладающіе такимъ внанісиъ умінотъ и при помощи другихъ также достигать важныхъ преимуществъ для себя и избъгать всего непріятнаго. Тъже, которые не имъють внанія о себь, какь относительно своихь силь заблуждаются, такъ и въ отношении къ другимъ людямъ, равно какъ и въ инымъ человъческимъ занятіямъ находятся въ томъ же положенів: такіе люди не внають ни того, что для нихъ необходимо, ни того, чемъ они заняты, ни техъ, съ вемъ имеютъ сношенія, по ваблуждаясь относительно всего этого, теряють выгоды, какія могли бы имёть, и подвергаются б'едствіямъ. Далве, тв, воторые знають, что двлають, достигая того, надъ чёмь трудятся, пріобретають добрую о себе славу и почеть, а другіе, подобные виъ охотно вступають съ ними въ сношенія; не имінощіе успіка въ своихъ ділахъ обращаются къ нимъ за совътами, подчиняются ихъ руководству, чрезъ нихъ налъются на пріобрътеніе выгодъ и за то любять ихъ болье. нежели всёхъ другихъ. Тё же, которые не знають того, что дълають, во всемъ совершая неправильный выборъ, терпя неудачи въ предпріятіяхъ, не только чрезъ это одно страдаютъ и наказываются, но еще сверхъ этого должны выносить дурную о себв молюу и посмвание и такимъ обравомъ по необходимости ведуть жизнь бъдственную, будучи презираемы, встръчая повсюду неуваженіе къ себв. Ты можеть видеть это и на примъръ пълыхъ государствъ, именно, что тъ, которыя по незнанію себя, преувеличивають свою силу и ръшаются на борьбу съ другими, болбе сильными, или подвергаются разрушенію или теряють свободу и впадають въ рабство 1). Очевидно изъ этихъ словъ Соврата, что самосознаніе онъ пониналь въ смыслъ върной предварительной опънки своихъ силъ. цвлію которой должно быть избраніе соотвётствующей имъ авательности: необходимость самосознанія въ этомъ смысле вытекаетъ, по Сократу, изъ того, что ово есть единственное условіе правильнаго и успъшнаго веденія своихъ доль для каждаго члена общества. Но вромъ испытанія и опънки своихъ сыль, таже потребность самосознанія заключаеть въ себ'в признаніе необходимости для всякаго гражданина знаній, относящихся въ тому роду деятельности общественной, которому тотъ желаетъ посвятить себя. Вийстй съ испытаніемъ своихъ силь требуется еще тъмъ же принципомъ самосознанія въ смысль Сократа тщательное пріобрітеніе необходимых знаній о томъ, какъ должно действовать и какія средства избирать для успешности авиствій въ вругу техь занятій, которыя предпринимаеть вто либо, будучи увёрень въ соотвётствіи тёхъ занятій своимъ силамъ. Такимъ образомъ принципъ, изъ котораго проистека-

<sup>1)</sup> Xen. Mem. IV, 2.

вотъ и на которомъ основываются правоучительныя возврёнія Соврата, виветъ жарактеръ непосредственно практическаго требованія. Потребность самосознанія, высказанная Сократомъ, сама по себъ есть начало общечеловъческое, начало выбющее безусловную важность въ развити всякой человеческой делтельности. Но хотя эта потреблость и есть необходимая основа для всёхъ высшяхъ человёчесьихъ стремленій, когда бы н при какихъ бы условіяхъ ни обнаруживалась жизнь человіческая, однако Сократь, какт это ясно изъ предъидущаго, далеко не въ столь общемъ смислё высказываеть требование самосознанія. Такъ какъ первоначально съ особенною силою Соврать полмент быль полувствовать отсутствие самосознания именно въ сферъ практической дъятельности, во всъхъ ен винахъ и направленіяхъ въ средё обществонной жизни, то поэтому онъ, высказывая требование самосовнания, даеть этому требованію характеръ настоятельной необходимости, вызываемой и нуждами общественной жизни и стремленіемъ каждаго въ своему личному благосостоянію, именно, мысль объ этомъ требованіи онъ развиваеть примінительно въ условіямь общественной жизни и личнымъ стремленіямъ къ счастію. Собственно здёсь, въ такомъ мотивированія требованія самосовнанія ми не видимъ еще ясныхъ следовъ побужденій или стремленій чисто правственнаго характера. Самосовнание безспорно есть существенное условіе и даже источникь нравственнаго преуспівнія. Но Сократь не требуеть оть человіна тщательнаго изсивдованія своихъ внутревныхъ побужденій съ исплючительною целію усовершенія себя въ правственномъ отношенія, а ограничиваетъ требование сомосовнания необходимостию вобранія соотв'ятствующей своимъ силямъ д'ятельности и пріобрівтенія опытныхь внаній, для удачнаго веденія свовкь діль въ вилахъ личнаго благосостоянія и счастлеваго положенія въ обществъ. И самая оцънка силь, требуемая Сократомъ, котя по

видемому открываеть путь въ вравственному самовоспитанію, не для этой цёли признается необходимою, а предлагается только какъ лучшее средство къ нацболбе удачному вворанію но своямъ склонностямъ и сообразно съ природными своими средствами извъстнаго положенія въ обществъ и рода занатій. Поэтому тотъ способъ, ванимъ всего удобиве, по Сонрату, можеть быть достигнута такая вёрная оцёнка своихъ силь, есть просто правтическое испытаніе себя въ извёстномъ родё дёятельности требуемая отъ того, вто бы ножелаль принять на себя эту именно абятельность. Въ одной изъ своихъ бесбат, Сократт, показавъ Главкову, который домогался высшей власти въ государствъ, что онъ не виветъ необходимыхъ для этого вначій, сов'туєть ему предварительно испытать, можеть ли быть соравифрия съ его силами высшая государственная власть, ваявъ на себя трудъ управленія домомъ своего дяди, такъ какъ. въ сущности, управление домомъ и управление государствомъ. нивють иного общаго, по мевнію Сократа. Такъ какъ городъ, говорить Соврать, состовть более чёмь изъ десяти тысячь домовъ и очень трудно въ одно время заботиться о такомъ воличестве домовь, то почему ты не нопытаещься свачаль одинь домь, напр. твоего деда, усовершенствовать; встати въ этомь онь нуждается. И если ты въ состояни будень это всполнить, тогда можемь решиться тоже сделать и въ отношени во многимъ другимъ. А если ты одному не въ состоявін помочь, то вакъ могуть быть достаточны твон силы для многихъ? Ибо если ито не можетъ нести одинъ талантъ, неочевидно ли, что тому нельзя и думать о томъ, чтобы нести много талантовъ 1)? Такимъ образомъ требованіи самосовнанія, вань основной припципъ нравоученія Сократа имбеть довольно ограниченный смысль; ибо этимь требованиемъ имвется въ виду

<sup>&#</sup>x27;) Mem. Xen. III, 6. 14,

только направить силы каждаго въ соответственной выъ деятельности въ обществъ и въ тоже время вовбудить въ каждомъ метересъ въ сознательному, цёлесообразному выполненію предпринятой уже деятельности, при чемъ какъ на главное побуждение въ сознательности въ дъйствиять указывается на вависимость отъ такого жарактера деятельности личнаго благосостоянія гражданина. Но мы увидимъ въ послівдствін, что съ втою потребностію самосовнанія, которую Сократь и въ себъ чувствоваль живъйшимъ образомъ, и у другихъ пробуждаль, не смотря на то, что она высказывается у Сократа повидимому въ направления слишкомъ ограниченномъ, существеннымъ обравомъ соединяются вадатки повстинь человыческого нравственнаго развитія силь и стремленій человіческой природы. Притомъ же, вменно потому, что это требование самосовнания выснавывается Сократомъ въ такомъ непосредственно практическомъ направлении и въ столь опредёленномъ огравичении его ближайшими жизненными цёлями, оно имветь всю силу убёдительности для всякаго, самую наглядную очевидность для непосредственнаго практического симсла. Что всв преничщества имфетъ на своей сторонъ тотъ, вто дъйствуетъ съ полнымъ сознаніемъ своихъ силь и при этомъ рѣшается только на то, въ чемъ можеть имёть действительный успёхъ, и саёдовательно вто, будучи въ своихъ дъйствіяхъ искреннимъ, удаляется отъ всего ложнаго, призрачнаго, расчитаннаго только на ививнчивую мольу о себв людей, это въ особенности наглядно поназываетъ Сопратъ, когда въ одномъ изъ своихъ разговоровъ обращаетъ внимание на то, въ накимъ последствиямъ приводить человека желаніе казаться темь, чёмь онь не можеть быть на самомъ дёлё, желаніе, внушаемое пустымъ тщеславіемъ. Желая передать, какъ Сократь предостерегаль свонкъ друвей отъ пустаго квастовства (άλαζονείας), Ксенофонтъ разсказываеть следующее: онь, Сократь, всегда говориль, что

нъть лучшаго пути въ пріобретенію уваженія отъ другихь, какъ тотъ, чтобы быть наилучшимъ въ томъ, въ чемъ желаемь казаться способевёшимь. А что онь говориль истину, это онъ донавываль следующимь образомь: представимь себе, сказаль ОНЪ, ЧТО ВТО НИБУДЬ ВАХОТЪЛЪ БЫ ПРОСЛЫТЬ ХОРОШИМЪ НГРОкомъ на флейтъ, не будучи такимъ на самомъ дълъ, -- что нужно было бы ему делать? Не должень ли онь стараться подражать лучшимъ флейтистамъ въ вещахъ маловажныхъ въ дёлё искусства? Тавъ какъ во первыхъ тв являются облеченными въ пышныя одежды (слаб $\eta$  та хада) и сопровождаемые иногими слугами, то и желающій вазаться игрокомъ должень поступать также; ватъмъ, если хорошихъ игроковъ многіе восхваляють, то и желающій казаться такимъ долженъ окружать себя хвалителями. Но при этомъ онъ нивогда не долженъ рашаться на самое дъло-играть на флейть: иначе подвергается опасности оказаться смёшнымь не только какъ плохой игрокъ, но и какъ человъть достойный преврънія. А дълать издержин, ничего чревъ это не пріобрівтая, напротивъ въ добавовъ въ этимъ издержвамъ распространяя о себё дурную мольу, не значить ли это вести жизнь трудную, безполезную и смешную? Равнымъ образомъ, еслебы ето вахотёль вазаться хорошемъ полководцемъ, небудучи имъ дъйствительно, или кормчинъ, подумаемъ, что проивошло бы въ следствіе этого? Еслибы такой человъть, не смотря на всъ усилія оказаться способнымъ въ томъ или другомъ искусствв, не въ состояніи быль бы убвдить въ этомъ никого, то не прискорбно ли одно это? А еслибы усивль убъдить въ томъ другихъ, то не было ли бы это еще печальнъе? Ибо, не очевидно ли, что, будучи поставленъ кормчимъ или управляющемъ войскомъ, человъкъ незнающій ни того, ни другаго искусства, погубиль бы техь, кого всего менте желаль бы погубить и самъ оставиль бы свою должность, преследуемый стыдомъ и поворомъ? Также точно онъ

отвергаль стремленіе, какв совершенно безполезное, посредствомъ обмана казаться богатымъ, храбрымъ, сельнымъ. Ибо тъ; на поторихъ воздагается больше, чъмъ сколько довволяютъ HYB CHAM, NOTS H HE MOTYTE HOROLHETE TOTO, SE TTO BREAKCH, HO TAKE RARE CONTAINTER CHOCOGHEMME EE TOMY, HOTOMY TO RAжутся такими, не могуть расчитывать им на какое снисхожденіе. Онъ называль лисцомъ, и притомъ не малкиъ того, вто посредствомъ хитрости ввявъ у другаго деньги, лишаетъ его собственности; но несравненно большимъ лисцомъ онъ привнаваль того, вто обольщаеть народь, убёждая, чтобы привналь его способнымъ въ управленію государствомъ, нимало въ тоже время не заслуживая такой чести. И мей нажется, что говоря такимъ образомъ, онъ побуждалъ своихъ друзей избёгать хвастовства 1). Здёсь указывается черта, въ особенности дающая опредъленность и непосредственное жизненное значежіе тому требованию самосовнания, въ которомъ нельяя не вилъть основанія этическихъ стремленій Соврата. Въ приведенныхъ выше словахъ проводится мысль о томъ же принципъ самосознанія; но только въ отрицательной формв. Какт въ томъ случав, вогда Сократь положетельным образом высказываеть необходимость познанія себя, такъ и здёсь, желая отвлонить своихъ другей отъ всякивъ попытовъ въ пріобрётенію дучшаго мивнія о себв въ обществв не на основаніи аваствительныхъ начествъ и способностей своихъ, а только посредствомъ лан н обмана, въ обонкъ втихъ случанъъ Сопратъ ссилается на одно и тоже побуждение, какъ на основание того, чтобы стремиться въ этому (самосознанію) и избізгать другаго (самообольщенія)--это побужденіе есть естественное желавів навдаго упрочеть свое личное благосостояние въ жизне общественной. Жеданіе казаться не темъ, что есть на самомъ дель, возможно только

<sup>1)</sup> Men. Xen. I. 7.

при отсутствін самосознанія. Только по причинь самообольшенія можеть быть у человъка увъренность въ достижимости того. что на самомъ дёлё недоступно даннымъ ему природою силамъ. Воть почему нередно бываеть, что примерь людей, достигшихъ своими талантами и заслугами извъстности и уваженія въ обществъ, легво увлеваетъ многихъ другихъ, неимъющихъ тъхъ же способностей и не могущихъ оказать подобныя услуги обществу, въ подражанію первымъ въ вещахъ несущественныхъ, ради пріобрътенія подобнаго же счастливаго положенія в лучшаго мивнія о себв въ обществв. Всв подобныя пустыя надежды и ложныя стремленія рішительно исключаются самов совнаніемъ, при которомъ невозможно какъ самому обманываться относительно себя, такъ и другихъ вводить въ тотъ же обманъ. Но дабы вполнъ видъть, что изложенныя выше требованія Соврата не суть нічто случайное, напротивъ иміноть прямое отношение въ общему харавтеру нравовъ и правтическихъ стремленій тогдашняго времени, для этого стоить прежде всего обратить вниманіе на это направленіе жизни, современной Соврату, представителями котораго являются софисты.

Платовъ и Аристотель называютъ то направленіе, которос было проводимо въ греческомъ обществъ софистами, приврачною мудростію 1). Названіе это объясняется тъмъ, что
софисты, являясь повсюду въ Греціи, путешествуя ивъ города
въ городъ въ качествъ воспитателей юношества, несравненно
болье объщали, нежели сколько дъйствительно могли сообщить
молодымъ людямъ, обращавшимся къ нимъ за наставленіями.
Софисты стремились преподать обществу все необходимое при
тогдащнихъ условіяхъ жизни для успівшнаго веденія дізль, какъ
общественныхъ такъ и частныхъ; они хотівли сообщить юнотеству ту практическую мудрость, которая состоить въ умінья

<sup>&#</sup>x27;) Plat. Soph. 231 H gaz.; Arist. Met. T. 2. 1004, B,..

устроить и обезпечить личное свое благосостояніе и въ способности не только пріобръсть нъкоторое вліяніе на ходъ общественных дель, но и съ достоинствомъ поддерживать его. Что софисты въ состояни были достигать и дъйствительно достигали въ нъкоторой мърв подобной пъли, это повидемому доказываеть ихъ необычайный успъхъ въ свое время. Но очевидно, что та цёль, которую предназначали для своей воспитательной деятельности софисты, иметь слишкомъ общій харавтеръ; цъль эта состояла на болъе на менъе вавъ въ томъ. чтобы научить всяваго, кто изъявляль о томъ желаніе, какъ должно вести жизнь въ обществъ и счастливую и виъстъ достойную уваженія. По выраженію Исократа, софисты учили юнощество мыслить, говорить и действовать. Естественно является вопрось: въ какой мёрё достаточны были средства. воторыя были предназначаемы софистами для достиженія столь общей, столь широкой цвли? Если они въ состояни были удовлетворять такой цёли, то въ какой степени? Мы знаемъ, что образованіе, которое могло заимствоваться у софистовъ, имфло нсвлючительно формальный характеръ; они, какъ учные юношество врасноречію и діалектическому искусству слова, следовательно все вниманіе ихъ было обращено ва обравованіе способности говорить. При такомъ направленіи того образованія, которое было сообщаемо софистами въ греческомъ обществъ, естественно, что софисты не въ состояни были дать этому обществу какія либо опредёленныя твердыя уб'вжденія правственныя и соціальныя, такъ что именно того, составляетъ существенную принадлежность и условіе разумнаго человъческаго развитія, недоставало въбобразованіи софистическомъ. Можно бы сказать при этомъ случав, что софисты не вивли надобности передавать обществу опредвленныя возарынія относительно нравственной и общественной жизни потому, что предоставляли каждому сообразоваться съ тёми убёжденіями, которыя уже существовали въ обществъ, но въ такомъ Случай какой же смысль вийеть наийрение софистовь учить добродетели, которое было открыто выскавываемо ими? Притомъ мы знаемъ, что софисты ставили вопросы самые разнообразные, вывющіе важность и въ теоретическомъ и въ практическомъ отношени, и не смотря на то, какъ это утверждаетъ Гротъ, они и сами не имъли и не передавали никому вакихъ либо опредвленныхъ довтринъ. Какъ въ отношении въ нравамъ общественной практической жизни, хотя софисты имёле въ виду въ своей двательности удовлетворение ближайшимъ непосредственнымъ ея потребностямъ, образование софистическое не оказало нивакого положительнаго вліянія, такъ равнымъ обравомъ и въ отношении въ интересамъ теоретическаго умственнаго образованія мы не можемъ, правда, совершенно отрицать всякое значение софистовъ, но въ тоже время должно согласиться, что и въ этомъ отношении нельвя указать ничего положительнаго, чёмъ было бы обязано софистамъ уиственное развитіе грековъ, выразившееся въ греческой философіи. Между твив несомнвино, что образование софистическое имветь ближайшее отношение и къ философии греческой и къ характеру современной общественной жизни въ Гредіи. Вотъ почему для того, чтобы опредёлить вначение софистовъ въ общественной жизни грековъ, надобно разсматривать то направленіе, котораго они были представителями, въ связи съ предшествующимъ имъ развитіемъ философіи, а также съ общимъ характеромъ общественной жизни тогдащияго времени.

Что васается философіи, то исвлючительнымъ предметомъ, на который до твхъ поръ были обращены усилія философской мысли, была природа физическая и ея явленія. Главная задача при этомъ состояла въ томъ, чтобы найти и опредвлить общее начало, на которомъ основывается порядокъ видимой природы, и изъ котораго можно было бы изъяснить всю совокупность

ея явленій. Но всё повытки философской мысли указать такое -осоп сминяя си не вканции от фроспо поменя са отстве жительнымъ выводамъ, которые нивли бы научную достовърность. Философія представляла въ этомъ отношенів не болье, какъ только последовательный рядь взаимно противорёчащихь и одинаково неоправданныхъ точнымъ научныхъ образомъ предположеній. Неудовлетворительность философскихъ умоврвній о мірь, повидимому была очевиднымъ доказательствомъ невозможности постигнуть природу вещей. И софисты действительно совнають эту невозможность. Но съ этимъ вийстй соединялся у софистовъ оригинальный взглядъ на познаніе. Прежняя философія не въ состояніи была представить въ своихъ окончательныхъ выводахъ начего такого, что могло бы быть признано одинаково всеми за истину, напротивъ если одна теорія провозгласяла известное возаржніе на природу съ уверенностію въ истинности его, то по другому учению, при сравнении его съ прежними, тоже самое возврѣніе овазывалось или недостаточнымъ или совершенно ложнымъ, но витсто того установлядась иная точка врвнія на вещи, инымъ образовы опредвлялось начало предполагаемое въ основания вещей, какъ общая ихъ сущность. Это именно обстоятельство естественно приводило въ мысли. Что истинность и ложность не есть нёчто безусловно принадлежащее извёстному воззрёнію, или предположенію, независимо отъ признанія его въ томъ или другомъ смыслв, квив либо, но именно заключается въ самомъ этомъ признанін. Когда изв'єстная мысль, изв'єстное положеніе или мибніе признаются истинными, то истинность ихъ состоить именно въ этомъ признаніи, такъ что пока продолжается такое привнаніе, до техъ поръ и действительно истинно то, что привнается истиннымъ и конечно тольго въ отношения въ тому кто имбеть и высказываеть такое признание. Однимъ словомъ, дстанность и ложность, —это только лачныя наши мевнія о ло-

стониства даннаго предположения. Отождествляя истинесть и ложность мевнів съ нашемъ субъективнимъ признанісмъ вхъ въ томъ или иномъ смысле, софисты не определяле точно, канить образомъ важдый приходить въ тому, что одно признаеть истиннымъ, иное же отрицаетъ какъ ложное. Каналось, что каждый въ этомъ отношение руководится личными своими впечативніями, то есть, мначе говоря, то, что обывновенно бываеть въ дъйствительности между людьми, именно признанае одного истиннымъ, а другаго ложнымъ на основанія совершенно случайныхъ, личныхъ побужденій, зависящихъ отъ ощущеній въ данный моменть, настроенія и органическихь состояній, -- этоть фактъ быль признанъ софистами общимъ правиломъ, которому всв по необходимости своей природы будто бы следують, такъ что съ точки вржнія софистовъ никакого иного ручательства истинности признаваемаго нами мевнія и быть не можеть прем'в TOPO, TO OHO RAMETCE HAND UCTERHUMB. Ho ecan STO TARD, SCAR, то есть, признаніе чего лебо истивнымъ или ложнымъ невлючительно зависить отъ признающаго и есть результать случайнаго настроенія его, случайно данныхъ въ немъ вкечатавній, слъповательно отъ влемента въ высшей степени подвижнаго и измънчивато, то отсюда самъ собою вытекаль особенный врглядъ, чуждый премией философіи. Именно, не слідуеть ли отсюда, что и самое познавіе есть нічто вполні намінчивое и непостоянное, вависящее отъ субъективныхъ состояній познающаго, ибо извъстное представление и признание его истиничиъ или ложными нераврывно связаны между собою и какъ носледнее вависить оть личных свойствъ каждаго и есть только выраженіе индивидуальных скловностей, привычеть, состояній, впечатленій, то и познавіе вещей есть также дежтельность, особеннымъ образомъ происходящая и видовамвняющаяся по личнымъ свойствамъ и состоянимъ въ наждомъ отдёльномъ человъкъ; дъятельность приводящая каждаго человъка, смотря по

его привичвамъ, скловностямъ и состояніямъ въ особеннымъ мевніямь о вещахь, свойственнымь только ему, а не кому любо другому; согласіе между людьни въ этомъ отношенін можеть происходить, по такому взгляду, только случайнымъ обравомъ. Такова была точка врвнія у софистовъ по вопросу о познанів. Еленственнымъ источнекомъ иля познанія вещей признавались ощущенія и вавъ ощущенія непостоянны, но образують въ важдой личности элементь текччій, изивичивый, то поэтому и познаніе есть процессь изміниющійся, неразрывно связанный ст индавидуальными свойствами личности, въ которой онъ пронсходить. Хотя познанія и отражають на себв состояніе вещей, но только въ моментъ встречи этихъ состояній съ повнающемъ, при чемъ и самыя вещи тоже измёнчевы, и эта измінчивость ихъ такъ совпадаеть съ теченіемъ субъективныхъ ощущеній личности познающаго, что и въ этомъ отношеніи познанія у различных лиць, хотя бы относились въ одному предмету, не могутъ иметь ничего тождественнаго. Теперь понятно, почему мы встръчаемъ у софистовъ повидимому противорвчащія, на самонь же двяв выражающія одно и тоже, следующія положенія: вев человіческія мивнія истины, (Протагоръ) и другое: всв мивнія ложны (Горгій); первое утверждается въ томъ смысль, что для всякаго принадлежащія ему мижнія истины, но въ томъ же смысле было высказано и другое положение, вбо всякое мевніе только для того, вто выскавываеть его, истинно, для всёхъ же другихъ ложно.

Такимъ образомъ взглядъ на состояние прежней философія привелъ софистовъ въ вульгарнымъ представлениямъ объ истинъ и познании. Аристотель, упоминая объ учении Протагора о повнании, навываетъ его ничего не говорящимъ. Въ самомъ дълъ, по обывновенному непосредственному представлению, всякий, имъющий какое либо понатие или мнъние о данномъ предметъ, навъ скоро увъренъ въ истинности того мвъния, или представленія, уже признаеть себя знающимь этоть предметь. Обывновенно, обо всемъ, что только испытано въ непосредственномъ наблюдения въ какомъ бы то на было отношения, говорится какъ о действительномъ знаніи; истинность знанія при этомъ понимается какъ дъйствительность опытной встръчи съ предметомъ, а не върное, согласное съ существомъ его представленіе: съ точки врвнія непосредственнаго, вульгарнаго сознанія всякому, им'вющему опытное знакомство съ предметомъ, его собственное случайно вознившее представление объ кажется истичнымъ. Здёсь не можеть быть рёти о какихъ либо определенныхъ методахъ повнаванія, точнымъ обраустановленныхъ и совнательно употребляемыхъ съ преднамъренною целію достиженія вполнё достовернаго повнанія вещи. Держась обыденныхъ, ничего общаго не вывющихъ съ научными понятіями, представленій о познавіи, софисты были того мивнія относительно происхожденія внанія, что оно прямо заключается въ непосредственныхъ чувственныхъ ощущеніяхь и высказывается въ форме миен й и что портому всявій вправі признавать для себя дійствительными знанісми всякое случайное свёдёніе о предметё, заключающееся въ чувственных впечатывніяхь, безь дальнайшей умственной обработки ихъ, о которой софисты не имёли вирочемъ, накакихъ точных понятій. Очевидно, что такого рода взглядъ на познаніе возможень быль только при отсутствіи всявихь научныхь знаній какъ имінощихъ достовірность независимую отъ признанія ихъ истинности къмъ либо, напротивъ винуждающую такое привнаніе у всякаго, кто только усвояеть его строго научнымъ путемъ. Между тъмъ, держась такого отрицательнаго въ научномъ отношеним взгляда на познание, софисты не могли уже всавдствіе этого питать въ себв самихъ серьовныя стремленія въ пріобратенію твердыхь знаній, тамь менае въ состояніи были способствовать въ возбужденію и развятію въ

обществъ подобных стремленій, напротивь уначтожали ихъ въ самомъ зароднив. Что же оставалось для общественной авательности софистовъ вакъ воспитателей моношества, за исвиочениеть всякаго серьовнаго стремления възванию. рымь безспорно питалось в поддерживалось прежнее развитие философсинкъ ученій? При такомъ условін не было міста для высших интересовъ уиственной деятельности, которая въ какомъ бы направленій на развивалась и кайъ на была безплодна въ прежней философіи въ научномъ отноменін, но вакъ выраженіе безкорыстной любен кь истине, во всяком в случай есть проявление высшихъ побужденій въ человъческой природъ, облагороживающее ее, сообщиющее ей совнательность и правственное достоинство! При отсутстви ясних в опредвленвыхъ нонятій о законахъ в назначенім умственной дівтельности человъческой, вслъдствіе чего софисти не совизвали ясно различія между истинчимъ и ложнимъ, кромъ ближай-METS IDERTRICCRESS BETODOCOBS, OCHOBRHHUSS BE STORCTHEских нобуждениях человъка, они конечно ничего иного не могли представить, что васлуживало бы въ нкъ главахъ всевозможнихъ усилій в суромленій наждаго. И если мы встрівчаемь у ивкоторыми софистови (Протагоры и Продикь) 1) желиніе пооредствомъ изображеній контраста между добродітельною и

<sup>&</sup>quot;) Въ извъстномъ разсказъ Продпял о Геркулесъ, избирающемъ родъ жизня вотъ что говоритъ ему добродътель, представленная въ видъ женщини, ненорочней и серомной, одътой въ чистую невапятнанную одежду: «я дружна съ богами и додьми; безъ меня не дълается инчего прекраснаго ин у боговъ им у дюдей. Художнику я добрая помощница; отпу семейства — върный стражъ; слутъ — дюбезное пособіе. Я честная участвица въ мирвыхъ занятійхъ, надежная союзница въ войнъ и върнъйній другъ Питье, нища и сонъ друзьямъ момиъ доставляютъ больще наслажденія, чъмъ въннвцамъ, ибо они предаются всъмъ этимъ удовольствіямъ, когда явится погребность. Юноши въ любви у стариковъ, старики въ уваженіи у юношей, и т. д. Мет. Хеп. П., 1, 32. Никакихъ опредвійныхъ понятій о добродътели вдёсь не выскавивается.

порочною живнію привлечь симпатів общества на сторону первой, то самыя понятія о добродійтельной жизки стольке отраничении, скожько и неопределении; понятія эти ввяты прамо изъ области ходачихъ, понуларнихъ и потому въ выспей степени сбивчивыхъ представленій; одно только и есть. что было оченняю, и что въ особенности софисты котять въ этомъ случав поставить на первоивплань, -- это тв выгоди, которыя сопряжени съ дебродетельною визнію въ отношенія въ личному благосостоянію человёна; добродётель, какь средство въ достижению этой последней цели, вонечно не могла виёть особеннихъ ванихъ либо высшихъ достопнотвъ. Другое следствіе и самое характеристическое слудствіе отсулствін у софистовъ oupeablehmiks, tothurs monstiñ o nosnanin e pasintie memay понятіями истинато и ложнаго есть то, что въ отношеніи въ мивнівить человівческить для софистовь ясно было тольно одно равличіе между выгодными в неудобными мейніями, различіє, воторое для важдаго неибрается и опредвляется его личними BRYCAME, REARHIGME & CRICHHOCTAME -, TOURO TARRE RARE BE OTношенія въ практических дваствіямь софисты ясно совнанили различіе между. желательнымь и нежелательнымь и потому привнами это различе окончачельною нормою человъчесникъ стремленій и авиствій. Отсюда объясниется дегко карактерь того общественнаго обранованія и направленія правовъ, представителими потораго были софисты. Учить добродатели по понятіямъ софистовъ значило сообщать желающимъ средства нь достижению въ общественной жизни превоснодства нада другими. Но средства эти по причина отсутстви у софистовы определениям ноложительных убъеденій сознательно и последователно выработанныхъ, были мовлючательно формальныя. Главною палію общественной давтельности софистовь было сообщить всемь, ито только искаль у нихь образованія, тв именно формальныя жичества, которые при тогранинаць

условіяхь жизни напболёе могли способствовать достиженію дичнаго благосостоянія, находчивость и наворотливость мышленія и ловкость въ употребленія слова. Главный интересъ, которому посвящали свою воспитательную двательность софисты, состоямь въ томъ, чтобы образовать искусство съ успъхомъ отстанвать свои мивнія при столкновенін ихъ съ мивніями другихъ, вообще искусство убъядать, доказывать и осна-Тавъ бавъ, съ точки врвнія софистовъ, для всаваго его личныя мевнія истинны, то очевидно, что торжество однехъ мивній надъ другеми съ этой точке зрівнія можеть быть достигнуто не истиниостію ихъ, а довкостію річи, уміньемъ сообщить имъ силу убъдительности, которой сами въ себъ они не нивють, уговорить, заставить другихь силою діалектики върить въ истинность предлагаемыхъ имъ мавній: комъ искусствъ софисты видъле средство господствовать надъ умами людей. Вотъ почему некоторые софисты главное вим маніе обращали на анались явыка, конечно невыбющій вого научнаго значенія. Въ язывъ они видьли орудіе, помощію котораго высвавываются метнія, в посредствомъ искуснаго употребленія его, казалось вив, можно всякаго расположить въ пользу своихъ мивній, каковы бы оне не быле по своему достоинству. Разнообразіе и неопреділенность вначеній, свойственных отдільным словамь, вслідствіе случайностей употребленія на въ явыкі, навъ нельня боліве способствовали, повидемому, въ образованію искусства играть словамя, по требовавію обстоятельствь привязывая мысль въ тому няе вному смыслу выраженія, пользуясь пригодными въ данномъ случав и опуская неблагопріятныя вначенія. Игра словами, которую Платонъ сравниваеть съ темъ, какъ если вто подставляеть другому ногу или отоденгаеть скамейву, желал чтобы тоть упаль (Эвтедень), не была впрочемь предваньреннить, совиательно употребляемымъ обманомъ со стороны

собистовъ. Напротивъ, для самихъ софистовъ, положившихъ начало ивученію явыка, представлялось удивительнымъ то явлепіе, что слова при равличномъ ихъ употребленіи измінають CBOH CMMCAL, TARE TTO OAHO M TOME CAOBO ORASMBAJOCE COACDжащемъ въ себе многое. Явление это протеворечело тому обычному для грековъ представленію, которое было естественвымъ выраженіемъ пластического характера, свойственного ихъ уму, именно что всякое слово есть представитель одной вещи, одного понятія: если всявая вещь одна, то вакимъ обравомъ, кавалось, возможно, чтобы въ словъ, обозначающемъ эту олну вешь, содержалось не одно, а многое, или наоборотъ почему для одной вещи существуеть много названій. Воть почему один (Продикт) 1) избирали своею спеціальностію тіцательный разборъ значеній, свойственныхъ отдёльнымъ выраженіямъ въ явикъ и строго разграначивали сходныя выраженія, означающія повидимому одно и тоже, прінстивая для наждаго особый, соотвътствующій ему предметь. Другіе же (Протагоръ) въ томъ обстоятельствъ, что для обозначенія одной веще существуеть въ язывъ много выраженій и каждое отдёльное выраженіе означаеть многое, видёли слёдствіе безпрерывной измёняемости вещей. Такъ какъ ни одна вещь не равна самой себь, но есть изчто измыниющееся, текучее, то поэтому невозможно, чтобы объ одной вещи существотолько одно понатіе или представленіе; всявая вещь вало возбуждаеть различныя и даже противуположныя ощущения у различныхъ липъ и даже въ одномъ и томъ же человъкъ, но только въ различное время и при различныхъ обстоятельствахъ2).

<sup>)</sup> См. Протагоръ Платона 337 с., гдѣ приводится рѣчь Продика, въ которой онъ всякій разъ, сказавъ извѣстное слово, указываетъ различіе его отъ другаго педобнаго ему по значенію. Такъ онъ говоритъ, что надобно споритъ, но не ссориться, нбо кто только споритъ достоинъ одобренія, но не похвали, ибо первое выходять изъ души.

<sup>2)</sup> Met. Arist. Т. 4. 1976. Здёсь Аристотель доказываеть противь со-

Mar brent same vanie of hocereals code crobe cibavete, to какого бы порицанія ни заслуживало направленіе, свойственное софистамъ, во всякомъ случав переносить такое порицаніе отъ возврёнія и понятій, которыя высказывались софистаин, на саних софисторь было би несправединес. Во всякомъ счучав это были большею частію дучшіе люди своего времени, а то общее направление понятий и вравовъ, представителями котораго быле софисты, принадлежить не стелько имъ собственно, сколько условіямъ и духу тогдашней общественной живни. Нельвя констно требовать отъ софистовъ, чтобы они были выше уровня понятій и стремлевій, господствовавних въ то нремя. Поэтому недьяє скарать, что софисты были виновниками испортенность правова, шактости и неопределенности понятій, если все эте действительно тогда было въ греческомъ обществъ. Если софисты сообщали современному имъ обществу ложное направленіе, увлекали юношество на путь обмана и заблуждевій, то потому, что прежде всего сами обманивались и заблуждались. Такъ въ отношении въ познанію, какъмы видвии, въ отнощенім въ тому, что должно разумёть подъ истинеостію и ложностію мейній, и какъ образуется у насъ внаніе, откуда оно происходить, мы не только не встричаемъ у софистовъ ясныхъ понятій, напротивъ, существовали митнія, противных всякому здравому въ научномъ смысль понятію объ умственной человыческой двятельности; вбо этими мевніями въ самой сущности отрицалось стремленів на начному знанію и любовь къ истинь не могла совивщаться съ теми менніями. Но это не вначить, что софисты совнательно отрицали возможность научнаго знанія, такъ какъ такого знанія въ то время не существоваю еще, следователь-

фистовъ, что всякое выраженіе, сколько бы ни нивло значеній, доджио иміть опреділенный симсать приче невозножна попатная річь.

но не можеть быть ясных повятій о томь, что такое знаніе. и какіе возможны способы вли методы для пріобретенія его. Нельвя же было отрицать того, о чемъ не имвли еще понятія, нначе говоря, если существовали нівоторые взгляды нли мевнія относительно повнавательной двятельности человеческой, относительно того, какъ происходить повнание вещей, H BE TEMB OHO COCTORTS, TO TABLE BELLIAM BUCEASUBALECE HE вследствіе философской критики научных понятій о знанів и цетодовъ для пріобратенія знаній, а просто это были первыя попытки въ обобщению и изъяснению смысла общеупотребительных выраженій относительно повнавательной дівтельности ума человъческаго, каковы выраженія: знаніе, знаніе, истинное, дожное. Поэтому софисты просто привнавали внаціемъ то, что признается обывновенно ніемъ въ общепринятомъ вульгарномъ смыслів, словомъ они были свептивами, не смотря на видимую ихъ бливость къ последнимъ. Нельзя не признать справедливости мнё: нія, высказаннаго въ этомъ отношенін Гротомъ, именно софисты не принадлежали въ одной какой либо школе, что. это быль глассь людей, исключительно занимавшихся образованіемъ юношества и что ни въ какомъ отнощеніи не было вакой либо одной доктрины, въ которой бы всё софисты сходились между собою. Въ самомъ дёлё, тотъ ваглядъ на познаніе, который быль изложень выше, принадлежить только Протагору, а не есть такое ученіе, которое бы проводили вст софисты, но онъ какъ нельзя болве служить къ характеристикъ софистическаго направленія; въ немъ выражена сущность умственнаго направленія, свойственнаго софистамъ. Воть почему, для характеристики умственнаго направленія софистовъ, мы изложили выше ученіе Протагора о повнаніи. 'Какъўпредставители общества и воспитатели коношества, стремившіеся удовдетворить ближайщимъ живненициъ потребностямъ его,

софисты могли и вовсе неимъть какихъ бы то ни было философскихъ возарвній. При отсутствін въ то время научныхъ внаній въ собственномъ смыслів, въ отношеніи въ умственному созванию, по общей точки вриния на вещи, равно какъ по карактеру разсмотрвнія и отношенія къ различными вопросамъ, какіе только могли тогда встръчаться въ обществъ, во всемъ этомъ софисты въ сущности не различались отъ умственнаго состоянія большинства, поэтому какъ скоро представлялись вакіе лебо вопросы философскіе, то такіе вопросы р'Ешалесь софестами или въ дукъ общепринятыхъ мивеій, или же по врайней мёрё тёмъ способомъ, какой сразу представляется для простаго, не развитаго научнымъ образованіемъ смысла. Вотъ почему и по вопросу о познании Протагоръ высказываеть мевнія, соотвътственныя указавіямь въ этомь отношеніи простаго общаго смысла. Въ отношеніи правственномъ мы также встречаемся съ некоторыми положеніями и сужденіями, выскаванными софистами; конечно и этого рода сужденія таковы, что не только не благопріятствують развитіво правственных побужденій, напротивь сворве могуть противодвиствовать этому, темъ не мене было бы слешкомъ опрометчиво на этомъ основания признать софистовъ людьми, лишенными всяваго нравственнаго характера, подрывавшими общественную вравственность. И въ этомъ отношенів мы должны заметить, что те сужденія, воторыя были высвазываемы софистами относительно вопросовъ нравственных, образовались явъ элементовъ, чже содержавшихся въ общепринятыхъ мивнікть. Кромв того нувно также помнять и то, что довремени софистовъ нието еще не ставиль опредвленнымъ образомъ вопросовъ, касающихся нравственно-правтической жизни, и потому еще небыло опытовъ обдуманнаго совнательнаго ръшенія подобнихъ вопросовъ, которое било би плодомъ особаго наследованія или обсужденія этихь вопросовъ. Сметшеніе

достоинства возвржній, принадлежащих софистань съ достоинствомъ въ умственномъ и вравственномъ отношение самихъ софистовъ должно быть решительно отвергнуто, потому что такое смешение послужно поводомъ для противоположныхъ и между темъ одинавово неверныхъ сужденій о софистахъ. Прежде слишкомъ преврительно высказывались объ нихъ, смотря на нихъ какъ на развратителей общества, ниспровергавшихъ все, въ чему издавна народъ привывъ относиться съ полнымъ довівріємь й уваженіємь. Такой взглядь на софистовь давно уже отвергнутъ, но есть вной взглядъ на софистовъ, высказанные Гротомъ, которые не только пытается защитить софистовъ, но и воспитательную дъятельность ихъ безусловно оправдываеть, причемъ возартнія слишномъ грубыя и противныя здравымъ нравственнымъ началамъ MESBE. BUскаванныя софистами, отридаются на томъ основания, что они пристраетно будто бы излагаются у писателей бывшехъ протевневами софистовъ. Справедливо во взглядъ Грота на софистовъ то, что они по своимъ понятіямъ были не болве, какъ представители своего времени, что они ни мало не возвышались надъ уровнемъ современнаго виъ общества въ умственномъ и вравственномъ отношенів, хотя бевспорно были лучшими и способивищими людьми своего времени. Направленіе понятій и стремленія, господствовавшія въ общественной жизин, были только высказаны и формулированы софистами. Но именно такое значение софистовъ для своего времени можетъ служить для насъ достаточнымъ основаніемъ ни мало не сомпівваться въ исторической достоверности миёній, принсываемыхъ Шлатономъ софестамъ. Здёсь им въ существенныхъ чертахъ изложимъ взглядъ, высказанный Гротомъ на софистовъ, отчасти для дополненія сказаннаго уже о софистахъ, отчасти же для того, чтобы придти въ окончательному выводу относительно значенія ихъ для своего времени; а это необходимо для насъ

потому, что нравственныя понятія Сограта и Платона могуть быть вполей поняты и оприсым только при разсмотрение вхъ въ связи съ темъ общимъ характеромъ практическихъ возвревій и стремленій тоглашняго времени, представителями котораго по справединести признаются софисты. Въ своей исторін Греція Гроть высказиваеть ту мысль, что появленіе въ Греціи риторовъ и діалектиковъ съ 450 годовъ объясимется потребностями общественнаго воспитанія, развитыми поэвією (трагедією и комедію), политическимъ состояніемъ общества и наконецъ философіей. Эту мысль онъ выводить изъ слёдуюшихъ соображеній. Нельва сомніваться, говорить онъ. дъйствіе замъчательныхъ произведеній трагиковъ Эсхила. Софокла и Эврицида на чувство, суждение и умъ общества было благодътельнымъ и въ высокой степени нравственнымъ. велиніе трагини Эсхиль, Софонль и Эврипидь интересны для насъ не только по причинъ положительныхъ красотъ каждаго, но и вследствие различия между ними въ характерѣ обработки сюжета, въ стилъ и чувствъ, а также и потому, что это различие изъясняеть для насъ невамётныя последовательныя намененія въ духів авинскаго народа. Хотя предметы, лица и событія трагедін заимствовались изъ міра легендарнаго и стояли высоко надъ уровнемъ современной жизни. однаво драматическая манера обработки ихъ чувствительно измънилась даже у Софовла сравнительно съ Эскиломъ, а еще болве у Эврипида вследствіе вліянія демократів, политической борьбы, устройства судовъ и философіи. У Эсхила илеаль обнаруживается и въ карактеръ обработки сюжета, а не только въ избраніи предмета. Страсти, которыя онъ изображаеть, имъють характерь мужественный и строгій, фигуры у него величественныя, но представленныя въ полусвъть и въ самыхъ общихъ чертахъ; язывъ богатый сивлыми метафорами и быстрыми переходями, пышный до крайности и часто болье близокъ къ восточной неносредственности, чэмъ къ греческой

ясности. Софовать очевидно ближе въ реальной живни: кругъ мотивовь болье разнообразный, фигуры выступають болье омределеню, действіе заканчивается полнее и очевиднее: не только драматическій строй болье выработань, но и діалогь больше развить и сравнительная простота языка ближе въ авыку живыхъ грековъ. Здёсь мы находинъ также среди поэтическихъ врасоть вногда реторическую декламацію. Когда же им цережодимь нь Эврициду, то этоть алементь реторики далается для насъ замътнъе и является болье развитымъ: сверхъестественная возвышенность легендарных характеровъ исчежеть; чувства любан и сололены провозглашаются въ такой мёрё, что Эсхиль привняль бы ихь несовийстными съ достоинствомъ героическаго лица. Сверкъ того, делается обращение въ разсудку, представляются состяванія между изображаемыми лицами носредствомъ довавательствъ... Что касается комедін, то, по вамфианію Грота, еслебы мы не имфли предъ глазами Аристофана, то нельзя было бы вообразить такую неограниченную свободу и такое безпощадное нападеніе, которое древная комедія довроляла себів въ Авинакъ въ отношеніи въ богамъ, учрежденіямь, политикамь, философамь, повтамь, простымь гражданамъ, выводимымъ подъ собственныме именами, даже въ отношеніц женщинь, живнь ноторыхь была исключительно домашняя. Съ этою универсальною свободою въ выборъ предмета, соединяются въ греческой комедіи полкое осмінніе и сатира, наодовитость воображенія, разнообравіе оборотовь и фогатство поэтическаго выраженія.

Отличительная черта этой поэзіи (драматической) сравнительно съ прежнею заключается не только въ болбе высокой стешени воображенія и силы сужденія, необходимой для того, чтобы построить драму и правильную и реальную. И эти достоинства показывають уже не маловажный прогрессь въ развитіи ноэзіи; но расположеніе Одиссеи, столь древней, представляеть въ себъ степень композиторского таланта, совершенно равную той, какую мы видимъ въ наиболйе симметрической драм'в Софонла. Великая особенность поэтовъ драматических состоить въ духв реторики, діалектики и морали, воторымь проникнута ихъ поввія. Вийсто того, какь это быю прежде, чтобы разсказывать подвиги совершенные, или страданія, испытанныя героемъ, вмёсто того, чтобы наяввать свои ощущенія въ отношенів въ нав'єстному собитію вли данному MOMERTY, HOST'S TRACETECKIË BEBRIJET'S CAMBIA JEHA MEGHTECKIA E заставляеть ихъ говорить, разбирать, обвинять, защищаться, отвергать, горевать, угрожать, советывать, убеждать... все это происходить между ними, но предъ слушателемъ. Въ дравъ ничего действительно не делается: псе есть только разговорь, при чемъ принимается то, что уже сдёлано, какъ происходещее или какъ происшедшее въ другомъ мъств. Повтъ драматическій говорять постолено, но каждый разв устами отличнаго лица, выполняеть намбренія всякаго характера, выводимаго ниъ, посредствомъ словъ, могущихъ вліять на другіе характеры и приспособлениять въ наидому последующему моменту. Рето-DETECKIS ESHCERHHOCTH SABCH OTH HATALA AO ROBHA, HOTOMY TO весь интересъ пьесы держится на накомъ либо споръ, борьбъ, поддерживаемой помощію разговора; пренія, совъщанія, возраженія не прекращаются, такъ что каждое лице, доброе или влое, благоразумное или враждебное должно вытьть въ запаст явить, годний для защити своить дъйствій, для напалокъ и опроверженія противниковь и вообще для оправданія относительнаго значенія, которое усвояется ему; таканть діалектики, развитый въ высокой степени, зайсь необходимъ. Наконецъ села в разнообразіе нравственнаго чувства также отличають греческую драму отъ предней позвін: дізлать или переносить ужасное -- вотъ предметь трагедін по Аристотелю. И мысли, и затаенние мотивы лица действующаго или страдающаго, мотевы, съ которыми связывается интересъ нравственный, трагиви представляють открыто, съ точностію, невозможною дотоль. Кромъ того, предметь, свойственный трагелія греческой, является плодотворнымъ не только относительно правственных симпатій, имъ возбуждаемых, но и въ отношенів споровъ о философія нравственной. Характеры, представляющіе сийсь добра со вломъ, несправедливость, сдёланная и оправдываемая въ глазахъ ея виновника, если не врителя, понесенною прежде несправедивостію -- вотъ любимие предметы Эсхида и его великих преемниковъ въ искусствъ. Клитемнестра убиваетъ своего мужа Агамемнона, по возвращения его отъ Трои: она оправдываетъ себя тёмъ, что тотъ принесъ въ жертву Ифигенію, ихъ собственную дочь. Сынъ ел, Оресть, въ свою очередь убиваеть ее, вполев убвиденный, что обяванъ отистить за смерть отца и даже делаеть это съ разрешенія Аполюна. Мстительныя Эвмениды преследують его за это преступленіе, и Эсхиль всё партів приводить въ собранію Ареопага съ Аенною предсёдательницею: тамъ разсматривается дёло по всей справедливости. Эвиениды обвиняють, а Аполжонт защищаеть обвиненнаго, процессь оканчивается равенствомъ голосовъ суда на той и другой сторонъ; тогда Авина даетъ свой перевъшивающій голось за освобожденіе Ореста. Другой примеръ-вамечательное столкновение обязанностей, равно сващенных, представленное въ Антигонъ Софокломъ. Креонъ приказываетъ, чтобы тёло Полиника, какъ измённяка, возставшаго противъ отечества, было лишено погребенія; Антигона, сестра Полиника, объявляеть это запрещение несправедливымъ и нарушаеть его подъвліяніемъ убівжденія, что она исполняеть обязанность любви въ брату; Креонъ повелъваеть своему сыну закопать Антигону, которая была уже невъстою последняго, живую и темъ повергаеть его въ мучительную борьбу нежду ужасоми предъ такою жестокостію и долгомъ повиновенія своєму отпу. Подобныя сцены въ каждомъ зритель, кто только имёль малёйную подвижность ума и чувства, должшы были неявбіжно возбуждать нёкоторое усиліе дука для разрішенія возникающихъ при этомъ вопросовъ, наприм. вонроса о томъ, на какой стороні должень быть выборь при столкновенія обизанностей равно свищенныхъ, но противорічащихъ такъ, что съ исполненіємь одной связывается нарушеніе друтой,—и вообще требовались усилія мисли въ отпритію столь возмищенняго принципа, на которомъ должны бы основываться всё правственныя правила. Только чрезъ посредство трагедів, заключаеть Гротъ, литература греческая перешла въ реторикъ, діалективів и правственной философіи V віжа.

Далье V выв-это первий выкь демократів вы Аоннахъ, Сепняю и другихъ мъстатъ. Въ эту эноху политическія сношенія между городами ділаются шире и постояниве, и потому твих большая степень талангливости требовалась от государственных людей, управиявшихь ими. Еслибы не имвлось дира убвидать и опровергать, защищаться противъ обвиненія, али въ случав нувды обвинять другихь, тогда не было бы возтомности ни для кого удержать за собою высшее положение въ обществъ. Въроятно, не меньшая была надобность въ ораторскомъ талантв для переговоровъ частныхъ, неофиціальныхъ, ногда требовалось убъдить своихъ политическихъ союзниковъ, намъ и для того, чтобы говорить предъ собраніемъ народнымъ, формально созваннымъ. Даже у предводителя армін и флота, при отсутствии воинсиихъ законовъ и дисциплинарныхъ привычемь, уменье поддерживать доброе расположение въ подчиненных, довъріе и готовность повиноваться, не мало зависьло отъ способности говорить. Но не только для людей, бывшихъ во главе управленія, такой таланть быль необходимостію. Во веват деновратіять собранія судей были болье или менье многочисления и отправление суда совершалось гласно и изустно.

Въ Асинать въ особенности были иногочислении династерій, и судьи, засъдавніе въ выхъ, получали отъ общества денежное вознагражденіе. Всякій гражданинь, неимби права вийсто себя представить въ суду адвовата, должень быль являться предъ нимъ самъ, если имълъ надобность просить объ удовлетворенін за обеду, понесенную имъ, или есле быль ком небуль обвиненъ въ совершени несиранскивости. Итакъ не било человъка, который не мога бы нотеривть неудачу въ процессь, даже въ томъ случав, если справедливость была на его сторонь, какь только онь не владель дарокь слова, достаточнымь для того, чтобы представить, какъ следуеть, свое дело предъ династерісю, опровергнуть выдумии, наи разоблачить софизмы противника. Мало того, для всякаго гражданина, имвинаго видное положеніе, или принадлежавшаго извістной фаниліи, неспособлость следить за ходожь деспута безпрерывно и безъ замешательства, обнаруженная въ присутствін другой и враговъ, была униженість не менье мучительнымъ, какъ и промуршив дела. Для ивбътанія такого рода опасностей, отъ поторых винто, ни богатый, не бъдный, не могь быть овободень, важдому необходима была опытность въ словъ не менъе, навъ и искусство владеть оружісыв. Безъ одного гранданинь не въ состояния быль исполнить обязанность гоплита въ риду другихъ при защить отечества, безь другаго онь не могь бы смасти оть опасности свое счастіе или честь, на избітнуть унименія въ главахъ другихъ, въ случав, еслибы быль повванъ къ суду, и вроив того, не могь бы оказать помощи никому изъ своихъ друвей, которымъ случилось бы подвергнутися той же необходимости. По всемъ этимъ причинамъ било необходимо эт Аоннакъ канъ и въ приой Гроціи развивать искусство ораторское и діалентаческое. Діянствительно, вь ото время практической петребности этихъ искусствъ явились люди, пріобрётшіе ибпулариость реторических свянь искусствонь и діавекчиною. То были философы Эмпедовлъ и Зенонъ, а также Тизіасъ в Кораксъ Сиракузскій, о которыхъ упоминается какъ о первыхъ наставникахъ реторики.

Въ тоже время получило свое начало движение діалектическаго искусства въ школъ Элейской. Съ этого времени, именно после Зенона, виесте съ діалектикою является въ философія методъ отрицательный, -- сила, которая невытываеть. Сторона отрицательная является въ греческой . Философія съ тёхъ поръ видающеюся и представляеть столь же важную часть умственной деятельности, какъ и положительная. Недостаточно было того, чтобы только достигнуть заключенія, основаннаго на нев'єстномъ ческі в'фроятныхь посылогь и затемъ провозгласить его накъ решительный догмать, необращая вниманія на тёхъ, которые не соглашаются сь тёмь выводомъ, или уникая ихъ. Не это было цёлію стремленій философіи. Равоблачить не только положительный вымысль. но и всякое простое положеніе, неутвержденное посредствомъ доказательствъ, равнымъ образомъ изобличить увёренность въ томъ, что сомнительно, и тщеславіе приврачными знаніями. разсмотреть вопрось со всехь сторонь и показать трудносте, сопряженыя съ разръщениемъ его, дълать отчеть въ выводахь, извлеченныхъ изъ утвердительнаго довода, даже въ томъ случав, еслибы сдвланные выводы и были признаны истинными после испытанія, -- всё эти процессы преобладали въ деятельности философской великихъ мыслителей Греціи. Существенное VCJOBIC BCARON IIDOTDECCHBHON OMJOCOODIN COCTOHTE BE TONE. чтобы отрицательные доводы были представлены также, чапъ и мотивы положительные. Дъйствительно, со времени Зевова два пути философствованія продолжаются чрезъ всю исторію н путь отрицательный представляеть более важности и есть болье характеристическій. Въ одномъ изъ сочиненій Платона (Парменедъ) Парменедъ совътуетъ Сократу всякую гипотезу разсматривать съдвухъ сторонь, изследовать какъ отрицательную сторону доказательствъ, такъ и положительную съ равною настойчивостію и равною свободою вритики.

Такимъ образомъ съ 450 годовъ до Р. Хр. мы встрвчаемся въ Греціи съ двумя влассами людей, невзвистныхъ Солону и даже Клисоену, именно риторовъ и діалектиковъ, почва для которыхъ была постепенно приготовлена политикою, поэвіею и философією прежняго времени. Изученіе реторики имало цалью спосившествовать людямь вь ихъ практической двятельности, развить способность рачи, сбращенной на собранію: для людей, посвящавших себя практическим ванятіямь и воодушевленныхъ честолюбіемъ, это быль родь упражненія въ искусствъ защещать свои права и свое достоянство, въ случав еслибы они были призваны въ суду. Но трудъ діалектики не нивлъ прямого отношенія не въ жизне общественной, не въ судебной процедуръ и не имъль въ виду огромнаго числа людей, собравшикся вибств. Это быль діалогь между двумя личностами, ведшими диспуть въ присутствіи небольшаго числа слушателей съ намфреніемъ прояснить что либо темное, поставить въ тупикъ отвъчающихъ и противоръчащихъ, сдълать попытку съ двухъ сторонъ (положительно и отрицательно) овладать предметомъ, или разобрать тщательно послёдствія вакого либо вёроятнаго предположенія. Это быль разговорь свободный, систематическій вовбуждавшій діятельность мысли и служившій средствомь усовершенія, котораго другимъ способомъ нельвя было достигнуть, искусство, бывшее для некоторыхъ источникомъ обогащения и тщеславія. Діалентика открывала путь къ серьезному умственному труду людямъ, одареннымъ склонностію въ философскимъ изследованіямъ, которымъ недоставало голоса, смелости, твердой памяти, дабы говорить публично, или воторые хотёли держаться вдали отъ политической вражды и юриспруденців времени.

Хотя было много авинянь, которые соединяли въ различной мірів изученіе философія съ практическими занатівми, но говоря вообще, двв стеви уиственнаго движенія, одна, направленная въ деламъ общественнымъ, другая въ расврытию мивний и стремленію въ истинъ теоретической съ ея довазательствами существовале одновременно и раздёльно одна отъ другой. Между этими двумя направленіями умственнаго движенія постоянно господствоваль духъ вражды и вванинаго пренебреженія. Платонъ презираль софистовь и риторовь, и Сократь униваль тахъ, воторые тратили время на споры о единствъ и множествъ добродътелей. Даже между представителями той же интеллектуальной профессіи было личное соперничество, которое подвергало всёхъ нападеніямъ со стороны общаго врага всякому умственному движенію — со стороны чувства ревниваго невъжества со стороны антипатів противъ новыхъ вдей... Отсюда объдсняется пристрастность критики, павшая въ особенности на долю софистовъ. Кто же были софисты? Это были общественные воспитателя....

Въ половинъ V въва являются люди, одаренные всъми талантами и образованностію эпохи, учившіе астрономіи, географіи, физикъ и способные поддерживать діалектическій споръ съ учениками о различныхъ вопросахъ, бывшихъ тогда въ ходу у людей, преданныхъ высшимъ духовнымъ интересамъ. Это были софисты, люди называвшіеся такъ сначала въ собственномъ смыслъ этого слова, а затъмъ въ смыслъ ограниченномъ, усвоенномъ ему Платономъ. Первоначально слово софистъ означало мудреца. Этимъ именемъ назывался всякій, вто только отличался умомъ или талантомъ въ какомъ нибудь родъ. Но вмъстъ съ этою идеею о человъкъ въ какомъ либо отношеніи превосходящемъ людей обывновенныхъ, названіе мудреца возбувдало натуральное чувство зависти, подъ вліяніемъ котораго в самый смыслъ названія измѣнился. Когда послъ 450 года

явились въ Аониахт наставники реторики и словесности (музыки) и другіе, славные въ умственномъ отношеніи люди, якъ назвали софистами. Между твиъ была у нихъ одна характеристаческая черта, въ сабдствіе которой они выявали противъ себя вдвойнів то чувство зависти, которое уже и безъ того соединялось съ этимъ именемъ: софисты учили за деньги; естественно, что болве замвчательные изъ нехь учели только людей богатыхъ и пріобрели вначительныя суммы денегъ, фактъ, который неизбълно возбулдаль вависть въ большинствъ, непольвовавшемся отъ нехъ нечёмъ, а еще более между вившими, менве способными последователями ихъ собственнаго призванія. Даже великіе умы, Сократь и Платонь, хотя конечно не были доступны для зависти, питали въ это время самое враждебное чувство противъ обычая софистовъ брать за ученіе деньги. Соврать видель въ этомъ обывновение софистовъ рабство учителя въ отношения къ своимъ ученикамъ, лишавшее его свободнаго выбора какъ относительно воспитанниковъ, такъ и въ способъ обучения... Въ следствие этого именемъ софистовт, которое прежде означало умственное превосходство. стали называть наставниковъ, браншихъ вознаграждение за уроки. Могущественный геній Платона, сильное вліяніе в постоянная полемива его привязали это название въ людямъ, противъ воторыхъ онъ писалъ, какъ еслибы это было признаннымъ прозвищемъ ихъ, законнымъ и спеціальнымъ. И не только онъ отступвль отъ общаго употребленія этого названія и привязаль его спеціально въ своимъ противникамъ, наставникамъ, бравшимъ деньги, но сверхъ того присоединилъ къ нему признаки, слешкомъ унижающіе, вовсе не входившіе въ первоначальный, общепризнанный смыслъ его и отличные вполив отъ того широваго, неопределеннаго чувства отчужденія, которое еще прежде соединялось съ твиъ именемъ. Аристотель, следуя примъру наставника, далъ опредъление слову софистъ, подобное

тому, вакое оно виветь въ новейшихъ языкахъ... На этомъ основание о софистахъ говорять какъ о новомъ классъ людей, какъ еслибы они явились впервые тогда въ Греціи, изображають ихъ какъ обманщековъ, исполненныхъ тщесловія, которые будто бы обольщали богатыхъ молодыхъ людей для своей пользы, вредили нравственности общественной и частной въ Аоннахъ и побуждали своихъ воспитанниковъ следовать смедо внушеніямь честолюбія и алчности. Утверждають даже, что они успъли разрушить общественную нравственность. Сопрать напротивъ обывновенно представляется человъвомъ праведнымъ, воеставшимъ противъ этихъ ложныхъ пророковъ и обличившимъ ихъ... Но хотя личность Сократа была явленіемъ новымт, им'ввшимъ невыраземую важность, появление софистовъ не было новостію; ново было только употребленіе слова стараго, савланное Платономъ. Софисты не отличались существенно отъ предшественниковъ своихъ на поприщъ общественнаго воспитанія. Призваниемъ ихъ было приготовлять юношество въ обязанностямъ, занятіямъ и усивку въ жизни двятельной, частной и общественной. Другіе дізали тоже и прежде, но софисты, дабы съ большею полнотою осуществить свою задачу, внесли въ ел область болье шировій вругь знаній съ большимъ разнообравіемъ преднетовъ, а вийсти съ тимь соединялось еще искусство речи и уменье учить такому искусству... Но это было очевидно только расширеніемъ, въ следствіе котораго софисты степенью только отличались отъ прежнихъ учителей. Причиною такого расширенія задачи образованія были потребности времени. Протагоръ, Горгій отвічали этимъ потребностямъ съ усивхомъ, неслыханнымъ дотолв. Преврвніе Платона въ софистамъ объясняется реформаторскимъ духомъ его и болбе высокою точкою врвнія, тогда вавъ софисты были просто представителями времени. Отсюда ложное мевніе, что они произвели порчу правственности, мивніе обличаемое успівхомъ софистовъ

и самымъ призваніемъ ихъ, состоявшимъ въ томъ, чтобы учить воношество мыслить, говорить и дёйствовать» 1).

Итавъ софисты, по Гроту, были наставниками реторическаго и діалектическаго искусствъ, потребность которыхъ въ особенности была сильна въ то время въ общественной жизни, развившесь подъ вліянісмъ поэвін, политаки и философів. Действительно, преобладающими приями въ воспитательной двятельности софистовъ было обучение реторикъ и діалектикъ, вообще искусству слова, несмотря на разнообразіе предметовъ, входившихъ въ кругъ ихъ деятельности. Это легко видеть изъ самаго общаго обоврвнія твя спеціальностей въ воспитательной двятельности, по которымъ различались софисты, сходясь между собою только въ наиболве общихъ чертахъ свойственнаго имъ направленія. Для однихъ изъ софистовъ предметомъ тщеславія и усилій было само по себі, безъ дальній шаго практическаго примъненія, искусство слова такого рода, высшее достоинство котораго полагалось въ томъ, чтобы съ ловкостію доказывать и опровергать всякое представляющееся мевніе. Преимущественно относительно этого рода личностей имбетъ мъсто то вамвчаніе, что игра словами, при употребленіи одникь и техъ же выраженій но въ различныхъ значеніяхь, до такой степени сама по себъ увлекала софистовъ, что въ слъдствіе этого, при отсутствін точныхъ понятій о различін между истиннымъ и ложнымъ, образовалось убъждение въ возможности доказывать и опровергать одно и тоже съ одинаковою силою. По причинъ исвлючительно формального характера спеціальности этого рода, кавово было обладаніе діалектическимъ искусствомъ и сообщеніе его другимъ, очевидно не имълось въ виду представителями ея пріобрівтеніе и распространеніе въ обществів опреділенныхъ ванихь либо знаній, или же прямое служеніе практическимъ



<sup>1)</sup> Исторія Греція, Грота во французскомъ переводі т. 12, гл. 8. La drame, retorique et dialectique. Les sophistes.

примъ: отсюда само собою понятно, что если такія личности открыто высказывали увёренность въ своемъ всезнания 1), и воображани о себв, что могуть всему учить, то это въ висшей степени характеристическія черты для представителей такого діалектическаго искусства, каковы были напривірь Эвтидемъ и Діонисидоръ (см. Эвтидемъ Платона). Платонъ вонечно подобнаго рода софистовъ имбетъ въ виду, когда, имтакъ представить опредъленное понятіе о софиств, говорить, что софисть - это ловкій спорщикъ, о которомъ можно свавать, коть и не безъ спора, что онъ очищаетъ душу отъ мевній, препатствующихъ достижению внания; ванъ любитель споровъ, он изъявляеть готовность и другихъ научить оспаривать болественныя вещи, спрытыя отъ большинства людей, и все, что видимо на вемлъ и на небъ. Когда въ какомъ либо обществъ возбужденъ вопросъ о происхождения и сущности вещей, то софистъ оказывается склоненить въ высказыванію противорьчій и у другихъ вызываеть туже склонность. Софисть берется также научить спорить о всемъ что отпосится въ законодательству в политикъ. Наконецъ софистъ отврыто учитъ, какъ можно сдъдаться въ наждомъ искусствъ умиве самого мастера (спеціалиста), словомъ обо всемъ софистъ виветъ воображаемое вваніе, но ни о чемъ дъйствительно не видеть 3). Аристотель говорить, что ръчи софистовъ большею частію имъють предметомь

<sup>1)</sup> Горгіась 447.

<sup>3)</sup> Πιατοις, Сοφιστό στ. 231 и далье. Здвоь говорится, что софисть—это хорошо оплачиваемий охотипеь за богатыми юношами (νέων και πλουσίων έμμισθος θηρευτής), что онь продавець своихь и чужихь познавій для душь, что онь любитель споровь, помогающій очищенію души оть мившій, препятствующихь достиженію знанія; но софисть берется спорить обо всемь, и потому онь имбеть не двйствительное, а призрачное знаніе (της άγωνιστικής κερί λόγους τις άθλητής, την έριστικήν τέχνην άφωρισμένος .. πάντα σοφοί τσίς μαθηταίς φάινονται... δοξαστικήν άρα τινα περί πάντων έπιστήμην δ σοφιστής ήμιν, άλλ' οδα δλήθειαν έχων έναπέφανται).

своимъ относительное, случайное 1). Другіе софисты удовлетворяме потребности защещать свое дело предъ судомъ, отъ которой не быль свободень ни одинь гражданинь, и потому въ виду этой потребности отчасти сами приготовляли ръчи, отчасти же руководили другихъ въ этому искусству 2). Поставляя цілію для своей діятельности удовлетвореніе практическимъ нуждамъ, софисты этого рода съ преврвніемъ относились въ діалектикамъ, признавая ихъ людьми безполезными, какъ и вообще философію считали дівломъ безплодными для живни. Иные же какъ сами славились умёньемъ свободно и много говорить на данную тему, такъ и другихъ учили такому же реториче. скому искусству, не авлая изъ него непосредственного премененія въ какому лебо обстоятельству изъ живне правтической. но имъя въ виду вообще необходимость ораторскаго таланта для всяваго желающаго нивть успёхь въ обществе (Горгій. Полось). Главная ціль, которая предназначалась при этомъ ораторскому искусству, заключалась въ пріобрітеніи способности убъждать другихъ въ чемъ бы то не было по требовацію обстоятельствъ. Наконецъ были и такіе софисты, которые главнымъ образомъ формулировали нёкоторыя возарёнія относительно полетики и морали какъ частной, такъ и общественной, причемъ или прямо высказывалось то настроеніе мысли, которое заміталось въ понятіяхь и вкусахь общества, или же вырабатывались нівкоторыя сужденія въ подобномъ родів посредствомъ реторической обработки того матеріала нравственно-практическихъ идей, который содержался въ древнихъ поэтическихъ сваваніяхъ в мноахъ, а также въ ввреченіяхъ мудрецовъ. (Протагоръ и Продикъ, Оразимахъ в):

<sup>&#</sup>x27;) Metaph. Arist. E. 2. 1026.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Таковъ напримъръ быль Аганопъ, см. Ксеноф. Мет. I, 6.

<sup>3)</sup> Выше мы указали на разсказъ Продика въ этомъ родѣ; см. также рѣчь Протаг. въ Прот. Пл. стр. 826.

Такить образомъ софисты, будучи руководителями и представителями общества своего времени, ничего новаго не внесли въ совнаніе общественное. Тѣ представленія и мивнія въ нравственномъ отношенін, вакія были высказываемы софестаме, или прямо заимствовались изъ области ходячихъ понятій и только болъе или менъе опредъленнымъ образомъ выскавывались и изваснялись въ присутствін слушателей, или по крайней мірть согласовались вообще со вкусами и господствовавшимъ духомъ нравовъ большинства. Ничего такого не заключалось въ ръчахъ софистовъ, что могло бы руководить къ вритической опфикъ современной жизни и сознательному образованию болье или менве вдравыхъ жизненныхъ убъяденій. Все, что принадлежить софистамъ въ характеръ образованія, которое сообщалось шиш обществу, - это было искусство реторическое и діалектическое, следовательно только формальная обработка речи, расчитанная на удовлетвореніе практических потребностей жизни. Какова же была діалектика и каково ораторское искусство ръчи у софистовъ? Здёсь им должны замётить прежде всего, что и Платонъ и Аристотель діалективу отлечають отъ софистики; иначе и быть не могло, потому что элементь діалектическій есть преобладающій у Сократа и Платона и однавоже ни того ни другаго нельзя причислить въ софистамъ. Соврата правда навывали въ его время софистомъ, но это конечно въ томъ же сиысль, въ какомъ Аристофанъ изображаетъ его какъ представителя софистовъ. Нельзя не указать при этомъ случав на замвчаніе, сделанное Гротомъ, которое мы уже видели выше. именно что название софиста въ общемъ слово употребления имъло смыслъ неопредъленный, что это название прилагали ко всвые личностямь, сколько нибудь отличавшимся отъ большинства людей внаніями и вообще вакими либо способностями и талантами. Понятно, что название это въ общепринятомъ языкъ не давало нивакого точнаго понятія о лечности, въ отношенія

въ воторой оно употреблялось. Повтому, если это слово Платонъ употребляетъ въ спеціальномъ смыслів, обозначая визтоть влассь людей, воторый впервые сообщель общественному \_ воспитанію реторико-діалектическій характерь, то для нась несравненно важиве именно этоть спеціальный смысль, и о софистахъ скорбе следуетъ судеть вменно руководясь этимъ спеціальнымъ смысломъ названія, въ какомъ оно высказывается у Платона, нежели темъ значениемъ его, какое оно имело въ общемъ словоупотребление. Иначе, на оспование этого последняго смысля, какъ слишкомъ неопредёленняго, пришлось бы поставить Сократа также въ числё софистовъ, какъ это действительно и было. Гротъ хочетъ судить о софистахъ на основаніи общеупотребительнаго тогда смысла въ названіи софисть, но важется следуеть, совершенно наобороть, следовать тому особенному вначенію этого названія, которое высказывается Платономъ, ибо безспорно, Платонъ съ большею гочностію и определенностію могъ судеть о софистахъ, нежеле вто либо. Чтоже васается пристрастнаго характера критики Платона, происходящаго отъ того будто бы, что онъ судить о со-Фистахъ съ своей слишкомъ возвышенной точки то этсюда не следуеть однако, чтобы Платонъ передаваль ложно самые факты вакъ это утверждаетъ Гротъ, (т. 12, стр. 223) и кромъ того мы увидимъ, что какова бы ни была у Платона точва врвнія, требованія его въ отношенів въ ораторскому искусству въ особенности далеко не таковы, чтобы могли быть признаны необязательными для софистовъ даже общественных воспитателей. Наконець если и можно подозръвать Платона въ пристрастіи въ софистамъ, нивышаго къ немъ болве близкое отношение, то никакъ нельзя сказать этого объ Аристотель, который вообще въ исторической критики отличается безпристрастіемь и который притомъ далево не нивлъ такого непосредственнаго отношения въ софистамъ, какъ это мы видимъ у Платона; онъ уже не ведетъ подобно Платону полемени съ софистами съ такого настойчивостію и постоянствомъ, онъ не озабоченъ слишкомъ разбирательствомъ софистическихъ мивній уже потому, что въ-отомъ не было особенной нужды, не говоря уже о томъ, что это зависью также и отъ самаго метода, которому следуеть Аристотель въ изложение своей философии, имфющаго характеръ по преимуществу положительнаго развитія мысле, въ противоположность отрицательно-діалектическому методу Платона. Но вотъ вавъ Аристотель разграничиваетъ діалектику отъ софистики: по определению Аристотеля, діалектике подлежить только область мевній, болве или менве ввроятныхъ; изъ этой области она собственно и не выходить, ибо діалектива въ томъ и состоить, чтобы утверждению противополагать отринание и наобороть. Поэтому она насается только того, что подлежить спору. Какъ своро же найдено знаніе, не подлежащее спору, то такое знаніе есть аподиктическое, т. е. следуеть только систематически представить это знаніе, дабы явилось убівженіе въ его истинности. Діалектика же это собственно критика, равсиатривающая болбе или менбе вброятное съ целію покавать, насколько оно близко въ истинному и посредствомъ върозтнато найти истинное. Поэтому хотя діалектика и не представляеть действительнаго знанія, но при методическомь употребленін она ведеть въ внанію 1). Действительно у Зенона, Сократа и Платона діалектика, т. е. критическое разсмотрівніе мивній, всегда имветь опредвленную цвль посредствомъ

<sup>1)</sup> Область діалектики—вівроятное, признаваемсе всіми, большинствомъ, или же только философами. (Тор. I, 1. 100, 6, 22); діалектика испитиваеть, критикуєть. (Anal. Post. I, 2. 72, 9). Софистика и діалектика, говорить еще Арметотель, принадлежать той же области какъ и философія, но оть діалектики отличается философія превосходствомъ ен силы то тротю тії достигаеть, но оть софистики— цілимъ ваправленісмъ ся стремленій. Мет. Т. 2. 1004, 6.

анализа данныхъ мевній дойти до положительнаго вывода, который должень быть признань безспорно истиннымъ. Иное дъло софистика. Она не имбетъ въ виду истиннаго какъ цъли, достижниой помощію діалектики, діалектика для софистовъ есть при, а не средство, но для софистовъ ничего не было безспорнаго, такъ что не изысканіе истины, а само по себъ исвусство доказыванія и оспариванія могло тольконетересовать софистовъ. Это именно мы можемъ видёть на следующемъ примере софистическое діалектики. Въ одномъ нев сочиненій Платова: «Эетидем» софисты предлагають молодому юношт Кливіасу следующій вопрось: учатся ли знающіе, вли невёжды? Надобно замётить, что всё выраженія, употребленныя въ этомъ вопросв двусмысленны: софос значить знающій и умный, диавту невнающій, или необразованный, и глупый, наконецъ пачвачи вначить учиться и внать. Польвуясь этою двусимсленностію словъ, софисты поперемінно опровергаютъ вань одинъ, такъ и другой возможные отвёты на предложенный вопросъ такимъ образомъ: когда Клиніасъ отвётиль, . что учатся умиме (софой), то Эвтидемъ, замётивъ, что учатся обыкновенно тому, чего еще не знають, и потому тв, которые учатся, еще не могутъ навваться умными (софой, что значитъ также знающими) выводить отсюда заключеніе, что если учатся умные, какъ скавалъ Клиніасъ, то будучи невъждами (диаветс), а тавъ кавъ фидовіс означаеть: незнающіе и глупые, то завлючение это имъло и такой смыслъ: умные учатся, будучи глупыми. Далье возражаеть противь такого заключенія Діони. сидорь, что нужно же понимать то, чему учишься, по понимать и усвоять изучаемое могуть только умеще, итакъ учатся умные, а не невъжды. Затъмъ предлагается вопросъ: когда кто VUHTCA, TO GEMY YGHTCA: TOMY MH, GTO YME SHAETS, MMH GEI'O HESHAET Το (πότερα γαρ δι μανθάνοντες μανθάνοσοιν; & existantal, й а ий епістанта:)? Тавъ кавъ цанфанвін значить учиться и знать, то въ себествие этого происходить себенющее: вогда Канніась отвічаль, что учатся тому, чего незнають, то этоть отвёть опровергается на томъ основанін, что Клиніась знаеть вонечно всв буквы, изъ которыхъ состоятъ слова, а все что ни говорять состоить изъ буквъ, следовательно и учащіеся знають то, чему учатся, нбо все, что только преподвется ымъ учителемъ, состоитъ изъ буквъ, которыя имъ извёствы: ватемь и этоть выводь также опровергается посредствомь того соображенія, что учиться (то раздачену) вначить пріобрютать познаніє, котораго прежде не вивлось; ввъ чего двлается ва-RIPOTEHIE, TO YUMER TONY, 4610 HE SHAROMS 1). STOTE HOMмёрь софистической діалектики объясняется тёмь, что софисты признавали возможнымъ доказывать и оспаривать одно и тоже съ равною силою, и двиствительно следовали этому мивнію на правтивъ. Такой харавтеръ софистической діалектики вытекалъ изъ того, что нивя въ виду образованіе и сообщеніе другимъ иснусства -- польвоваться даромъ слова, какъ удобнымъ и необходимъйшимъ въ жизни орудіемъ для достиженія эгоистическихъ пълей. софисты уже по этому одному не чувствовали потребности по поводу ванихъ либо спорныхъ вопросовъ, стремиться въ отысканію опреділенныхъ рішеній и у другихъ возбуждать такое же стремленіе, словомъ руководить къ сознательному образованію для себя положительныхъ, опредёленныхъ убъжденій. Но если подобная цель софистического образованія изъясняеть характерь софистической діалектики, то этимъ нимало такая діалектика не оправдывается. Въ самомъ дівлів вакъ бы сами по себь софисты ни относились въ вравственнымъ вопросамъ живни, но уже само по себъ искусство слова, такъ

<sup>1)</sup> Эвтидемъ 275 – 279. Что такая безплодная діалектика была въ большомъ ходу у софистовъ, можно также заключать изъ гого, что Аристогель доказываеть, что нельзя продолжать доказыванія въ безконечность, что должни быть даны принципы доказательствъ, знаніе когорыхъ непосредственно пріобрътается.

кажъ оно сообщалось софистами въ видъ діалектической изворотливости въ доказывании и оспаривание, способно было внушить самое легкомысленное отношение въ утвердившимся въ общественной жизни понятіямъ и нравамъ. И неужели можно признать платоновскую вретику софистического образованія несправедивою только потому, что она есть следствіе слиш. комъ возвышенной точки зрёнія и реформаторскаго его духа? Не въ томъ-ли состоять возвышенная точка зрвнія и реформаторскій духъ Платона, что онъ требуеть говорить всегда только истину и сообщать другимъ не приврачное, а дъйствительное знаніе, понимая послёднее какъ мысль о предметё, логически выработанную, опредёленнымъ образомъ выражающую существенныя его свойства? Но вритика Платона потому въ особенности васлуживаетъ полнаго довърія, что и для самого Платона, большею частію, истивное опредвленіе, рвшительный выводъ по поводу какого любо вопроса есть не болве какъ только задача, которую онъ еще и самъ не знаетъ, какъ рѣшить: философія Платона не есть готовая, во всёхъ частяхъ законченная, доктрина; напротивъ она есть большею частію тщательный анализъ различныхъ мифній, бывшихъ по поводу равличных философских вопросовъ, при чемъ руководящимъ началомъ для вритиви Платона служитъ единственно любовь къ познанію истины и убъжденіе въ достижимости ся извёстнымъ путемъ. Наконецъ еслибы, ограничиваясь исключительно служениемъ практическимъ потребностямъ общественнаго воспитанія, софисты не имъли никакого отношенія къ интересамъ философіи, тогда, повалуй, не вивль бы права Платонь относиться къ софистамъ со всею строгостію философской вритики. Но мы внаемъ, что нъкоторые изъ софистовъ общее направленіе того образованія, которое сообщали они юношеству, пытались основать на нъкоторыхъ общихъ философскихъ соображеніяхъ, ваковы напримітръ были мийнія софистовъ о томъ, въ чемъ состоить знаніе и какь оно пріобрівтается, а также въ чемъ состоятъ истинеость познавія,-подобними предположеніями софисты встріблавись съ философами въ одномъ общемъ вопросъ о познаніи, вопрось, составляющемь важньйшую, основную часть въ философів Платона и Аристотеля. Повтому вельзя сказать, какъ это утверждаеть Гроть, что Платонь неправильно судить о софистахъ, смотря на нихъ съ своей высшей философской точки врёнія. Впрочемъ, что у Платона и нъкоторыхъ софистовъ были общіе философскіе интересы, для этого достаточно даже сослаться на одно замінаніе, приводимое у Грота. Упоминая о томъ, какъ относились люди практическіе къ теоретикань, сь цізію указать на то, что между теми и другими не могло быть взаимнаго безпристрастія, Гротъ помъщаеть при этомъ случав свидетельство Исократа, который осущаеть въ одной изъ своихъ рачей всёхъ спекулятивныхъ, фисософствующихъ наставниковъ и причисляетъ въ немъ извъстныхъ софистовъ Протагора и Горгія, говоря что они теряють время и что ихъ обучение состоить изъ парадоксовъ и безнолезныхъ споровъ (12 т. 182 стр.). Отсюда видно, что интересы философіи не вполив были чужды софистамь, не смотря на преобладающее практическое направление ихъ.

Что касается реторики, то воть какія понятія въ этомъ отношеніи высказываеть Горгій, одинъ изъ наиболье извъстныхь софистовь: предметь ораторства, по его мнѣнію, есть не истинное, а только въроятное; отъ оратора требуется, чтобы онъ владъль искусствомъ представить незначительное какъ значительное, новое какъ старое и наоборотъ; излишнимъ признается для оратора знать что справедливо, необходимо знать только желанія и мнѣнія народа и умѣть убъждать въ дикастеріи судей, въ совѣтѣ совѣтниковъ, въ народномъ собранія народъ 1). Слѣдуя Фразимаху, ораторъ обязанъ искать благо-

<sup>1)</sup> См. Горгіаса Плат. 452 стр. Федръ 272 стр. въ концѣ; ibid. 267 стр.

Склонпости слушателей, возбуждая въ нехъ чувства и дъйствуя на ехъ страсте 1). Для ноясненія этехъ понятій объ оратор-СКОМЪ ИСКУССТВЪ, МОЖНО ПРИВЕСТИ СЛЪДУЮЩІЯ СЛОВА, ПРОИЗНОСИмыя отъ лица Соврата въ его апологія. Онъ говорить вдёсь, что хота частнымъ лицамъ умветъ давать соввты, но не можеть рёшиться говорить предъ народомъ и высказывать совёты о благв цвлому собранію, ссылается при этомъ на свой демоническій голось, отвлонявшій его оть участія въ ділахь общественныхъ и обращается въ судьямъ съ сабдующими словами. «Это предостережение кажется мей въ высшей степени благоравумнымъ, потому что внайте, мужи аспискіе, мое мевніе объ этомъ таково, что чёмъ больше я завимался бы общественными дълами, темъ скорве и неизбъинъе была бы моя погибель, и ни вамъ, не себъ не принесъ бы подъвы. И не будьте недоброжелательны ко мив, если я выскажу свое убъядение такъ: вто предъ вами, или въ какомъ либо другомъ народномъ собраніи, является и старается противодъйствовать исполненію всего несправедливаго и противозаконнаго, тотъ несомивнио погибъ; напротевъ, вто не безплодно хочетъ бороться за дѣло справедливости и въ тоже время котя нівоторое время желаеть сохранить жизнь свою, тоть должень остаться частнымь человёвомь и въ дъла народа не вибшаваться» 3). Доказательство справедливости сказаннаго имъ сей часъ Сократъ видить въ тъхъ пережитыхь имъ фактахъ, которые показали, какъ небезопасно отстанвать публично дело справедливое и законное, если только оно не соотвътствуетъ желаніямъ народа. Надобно замътить сверхъ того, что со времени Перивла судебная власть въ Аомнахъ была въ рукахъ народа. Отъ прежнахъ судей, архонтовъ и ареопага власть судебная по гражданскамъ и уголовнымъ дъламъ была перенесена на многочисленныя дикастерін, или

<sup>&#</sup>x27;) См. Федръ 267.

<sup>2)</sup> Aнол. Соврата стр. 82.

отделенія судей, набранныхъ по жребію наъ гражданъ. Самая пропедура судебная состояла въ томъ, что послъ изложенія спорнаго дъла следовали переговоры обвинителя и обвиненнаго или же истца и отвътчика съ показаніяйи ихъ свидътелей. Дикастерін — это были суды присяжных, устроенные на самомъ широкомъ основаніи безъ сторонняго содбёствія и контроля. Различіе дивастерій отъ новыхъ судовъ съ присяжными, по замівчанію І рота, состоять вь томь, что судь присяжныхьэто только часть въ судебной системв, надъ которою господствуеть опека правителей и судей, представляющихь искусственную систему законовъ. Въ Асинахъ же дикастеріи судили о законъ также какъ и о фактъ; законы были не многочисленны н извъстны всякому гражданину. Опредълить сущность фанта в рёшить, когда факты были безспорны, примёнимъ ли къ нимъ ваконъ, на который ссылались, --- это составляло часть процесса, подлежавшаго суду и входило въ решение. Даже более того, важдая дикастерія изъясняла законъ сама по себъ, не будучи обяванною следовать решеніямь относительно того же закона другихь, развъ только такая аналогія случаевъ действительно могла вліять на убъяденія судей. Это были лица свободно судавшіе сами по себъ, которымъ не содъйствовали наставленія, но которыхъ также не увлекала могущественная власть судья спеціалиста, повиновавшіеся внушеніямь своей сов'ясти и невнавшіе иного авторитета, кром'й отечественныхъ законовъ которые хорошо были извёстны всёмъ. Но воть каковы были следствія такого устройства судовъ: чувства дикастовъ имели большее вліяніе на рішеніе діла, нежели ихъ разумь не только по причинв ихъ большаго числа, которое естественно до болве высовой точки возбуждало чувство въ каждомъ индивидуумъ, но еще и потому, что рвчи ораторовъ или противныхъ сторонъ составляли болве значительную часть процесса, нежели покаванія свидітелей. Дикасть выслушиваль свідініе только о немногихъ фактахъ подлежавшихъ его наследованію, но партія претставтати емл вр наобније вимисти сочре или менре врвоятныя, осужденія, наговоры и показанія, постороннія для ібля и все это въ видъ приврасъ, принаровленныхъ къ его характеру. То, что могь сделать умъ дикаста, такимъ обравомъ вначительно умечьшалось, между тымь какь дваствіе на него сочувствія, гибва было несравненно живбе и сильное, чомь какъ это бываеть въ новых судахъ. Въ произведеніяхъ, оставшихся отъ древнихъ ораторовъ, по словамъ Грота, завлючается много обмана, встръчается постоянно небрежение въ отношения въ существенному вопросу и вызовы сочувствія, антипатіи и предразсудковъ всякаго рода, обращенные къ дикастеріи. Неизвъстно, до какой степени ораторы извращали сужденіе слушателей.... Темъ не мене нельзя сомневаться, что въ значительномъ числъ случаевъ успъхъ менъе зависъль отъ существенныхъ свойствъ дёла, немели отъ кажущихся признаковъ невикности и искревности, отъ умънья изъяснить факты и добраго характера вообще партій, ихъ свидітелей и друвей, являвшихся въ суду. Обвиненія ораторскія, въ которыхъ объявляюсь наказаніе преступнику, высказывались съ негодованіемъ и жестокостію, непозволительною въ новыхъ судахъ. Имъ противополагались апелляціи страстныя и ръзвія, расчитанныя со стороны обвиненныхъ или отвътчиковъ и ихъ друзей на сострадание дивастовъ, и такія апелляціи тімь чаще удавались, что оні произносились послёднія, непосредственно предъ произнесеніемъ приговора 1). При такомъ вначеніи ораторскаго таланта въ судебныхъ учрежденияхъ зоинской демократии, понятно, что софисты, учивше юношество риторскому искусству, обращали исключительное вниманіе на техническія средства этого искусства, вовсе незаботясь о томъ, какое употребление его можетъ быть сделано впоследствия теми, которых они учили. Обыкно-

<sup>1)</sup> Histoire de la Gréce, traduit. de Sadous, Grote T. VII-B, 888-889.

венный тогая способъ преподаванія реторики имель цёлію на-**ЧЧИТЬ ЗАЩИЩАТЬ** СЪ УСПЪХОМЪ КАКУЮ УГОДНО, ПРОИЗВОЛЬНО ИЗбранную задачу. При отсутствін достаточных опытных и на-**ЧЧНЫХЪ ВНЯНІЙ.** Необходимыхъ для того, чтобы слово было содержательно, при желаній обо всемъ съ убрантельностію говорить, реторика естественно должна была обратиться ко всевозможнымъ искусственнымъ формальнымъ средствамъ, на дъйствіе которых тівмъ віврніве можно было расчитывать, чівмъ болье далекь быль простой смысль большинства оть истиннаго пониманія ваних бы то нибыло вопросовь 1). Зайсь естать можно указать на требованія, высказанныя Платономъ относительно ораторскаго искусства, дабы видёть, насколько возвышенна въ этомъ отношение его точка врвния, а также для того, чтобы въ последстви не возвращаться более въ этому предмету. Заметимъ прежде всего, что делая классификацію практическихъ искусствъ, Платонъ реторику поставляетъ въ такое же отношение въ законодательству, въ какомъ, по его мивнию, мелицина находится въ гимнастикъ. Какъ гимнастика есть средство развитія физическихъ силь и сохраненія здоровья, а медицина возстановляеть разрушенное здоровье, такъ равнымъ образомъ ванонодательство устраиваеть и обезпечиваеть благосостояніе общества, а помощію искусства ораторскаго возстановляется нарушенное право и исправляются законы. Платонъ требуетъ, чтобы въ государстве быль особый классь людей, который бы. владвя ораторскимъ искусствомъ, разсматривалъ и обсуждалъ все, что или вновь должно быть введено, или изменено, что требуется рашить на основании ваконовъ, а также все, служащее въ ихъ исполнению. Но въ тоже время Платонъ вовстаетъ противъ современнаго характера ораторскаго искусства. Про-

<sup>&#</sup>x27;) Федръ 266 и 267. Здёсь излагаются правила о томъ, изъ какихъ частей должна состоять рёчь и въ какомъ порядкё эти части должны слёдовать одна ва другою.

тывь формальной испусственной регории онь требуеть логической обработки предмета. Ораторское искусство должно основиваться на умёньи дёлять опредёленія и влассифивацію поватій и такимъ образомъ доляно быть въ состоянія съ ясно-Стію и точностію установлять сущность дела и действовать на слушателя селою логических основаній, а не селою річи. Но проив догаческих достопиствъ рвчь оритора должна также основываться на исихологическомъ внанін бавъ природы человъчесной вообще, такъ и въ особенности личних качествъ тель, нь ноторымь онь обращаеть свое слово. Последнее Платонь признаеть необходимымь для того, чтобы ораторъ вналь, какъ лучше можно подъйствовать на тёхъ или инихъ людей; смотря по ихъ душевнымъ свойствамъ. Очевидно, что подобримъ требованіемъ дается сомнительное направленіе ораторскому нскусству. Если ораторъ долженъ нивть исплючетельно въ виду торжество истины и справедивости, то для чего еще нужно принаровляться ему въ душевнымъ свойствамъ и расположеніямъ тёхъ, кому онъ говорить? Такое требованіе свое Плятонъ оправдываеть тёмь, что когда ораторъ говорить въ польку права и справедивости, въ пользу дъйствительнаго общаго блага. тогда повволительно ему вибсто объективныхъ основаній и прямого дъйствія на умъ слушателей, убіждать призрачными дока: вательствами 1). Ибо только немногіе одарены вдравым з умем з и способны въ обсуждению вопроса. Отсюда им можемъ видъть уже, какъ шатки и недостаточны были нонятія въ то время объ истиниомъ значения и цели ораторскаго новусства, если даже Платонъ, не смотря на свою возвышенную точку врвнія. находить довролительнымъ со стороны оратора обольщение слушателей 2). Но не только для защиты своего дела въ суде и сво-

<sup>1)</sup> Pecny6. 882 H 889.

<sup>&</sup>lt;sup>а</sup>) Гроть говорить, что если софистовь осуждать за тоть характерь, какой они сообщили ораторскому искусству, то тоже самое осуждение прадется отнести ко всёмь раторамь бывших вы последующія времена. Но нужно зам'ятить

ых правъ необходемъ быль даръ враснорвчія; въ немъ нуждались также и всв люди съ честолюбіемъ, желавшіе достигнуть почестей въ обществи. Профессоръ Морись въ своей Histoire de la Philosophie morale et metaphysique (VI, 2, 1, 6, 9) no noводу людей, исвавших у софистовъ наставленій ради достиженія въ обществі власти, замічаеть между прочимь о софистахъ слёдующее. Молодые Аонняне совнавали потребность въ испусствъ имелить, дъйствовать и говорить обо всемъ для того, чтобы быть въ состояни управлять народомъ по своему желанію. Имбя такое наміреніе, они искали содійствія ему у софиста или наставника. По необходимости своего призванія, софисть, учившій мыслить, действовать и говорить, доходиль до того, что смотръль на последнюю часть своей профессии вакъ на завлючающую въ себъ двъ первыя. Овъ становился риторомъ и наставнекомъ реторики. Если целію его было вліяніе на духъ толпы, то въ следствіе этого у его учениковъ софизмы легко могле получеть то значене, въ какомъ мы превыкле понямать это слово. Противъ этого замічанія Гротъ возражаеть, что тоть существенный поровь (laideur essentielle) софистовъ, который упоминается у Мориса и который онъ видитъ въ томъ, что пріобрътеніе политической власти считалось высшею целію стремленій, заключался, если следовать изложенію самого Морисо, не въ софистахъ, а въ молодыхъ афинанахъ, которыхъ софисты учили. Эти молодые люди искали политической власти, удовлетворить своему честолюбію было ихъ цілію. Но не софисты внушные идею объ этой цёли; она была и прежде въ обществъ и софисты отнеслись въ ней вакъ факту существующему независимо отъ нихъ. Послушаемъ, что говоритъ Ксенофонть (Anabasis, II. 6, 16) относительно Проксена и Горгіаса. Провсенъ Беотійскій, будучи еще мальчивомъ, захотіль

что софисты нервые дали то направленіе ораторскіму испусству, поторое оно удержало и вносл'ядствін-

сятлаться человъкомъ, способнымъ къ совершению великихъ двяв и побуждаемый этимъ желаніемъ, даль деньги Горгіасу Леонтинскому. Воспользовавшись въ продолжение ифкотораго времени его сообществомъ, Проксенъ считалъ уже себя способвымъ и управлять и виёть блезвія спошенія съ первыми людьми в вознаграждать за всв услуги, какія ему могли сдвлать. Въ Протагорь Платона Соврать представляеть Гипповрата Протагору съ этими словами: «этотъ Иппократь-молодой человъкъ принадлежащій въ одной изъ нашехъ знатныхъ и богатыхъ фами-JIH AGENCREIS; NO CHORNE TAIANTAME ONE HEYCTYNACTE HAROMY нев своихъ сверстниковъ. Онъ желаетъ пріобресть невестность въ городъ и думаетъ, что, благодаря твоему обществу, онъ совершенно будеть въ состояние достигнуть этом цвам» (Прот-316). Здёсь мы видимъ, что не софистъ преднавначаль цёль своемъ воспетаневкамъ, но сами ученеве предполагали для себя достижение навъстныхъ цълев, подобно тому вавъ и Алеквіадъ и Критіасъ, когда посвіщали Сократа, сами для себя предположели при этомъ извъстную цель... Во всякомъ случай софесть отвётствень за средства, но не какъ не за цёль. Но наковы быле тъ средства, которыя сообщались софистамь? Способность убъядать вийсти съ никоторыми объемоми необкодимыхъ для этой способности внаній, быстрая намать и ловвость въ употребление словъ, подчиненная контролю свободнаго публичнаго разбирательства иле противодъйствія противной стороны. Называть зломъ пріобретеніе всего этого можно только при томъ несостоятельномъ предположенія, по которому язывъ есть средство, предназначенное въ обману-предположеніе, противъ котораго в не могу ничего присовокупить къ тому, что говорится въ этомъ отношении у Аристотеля и Квинтиліана 1). Для насъ достаточно внать, что хотя софисты и не

<sup>1)</sup> Исторія Грота во французскомъ перевода Sadous т. XII ст. 178—181 примач.

внушали своимъ воспитаничнамъ честолюбивыхъ стремленій, озвако не только не противодъйствовали подобнымъ стремлевізмъ, напротевъ относняєю въ нимъ съ полнимъ одобренісмъ; софисты были даже того мизнія, что главиванная заслуга того ofberobaria, rotopoe our rotele gate menomectry, saramyaetca вменно въ возможности достижения помощию его честолюбивыхъ прией въ обществр, такъ что если тр честолюбивыя нам'вренія, съ ноторыми приходили юноши пъ софистамъ, принаддожать имъ саменъ, то въ тоже время безспорно и софисты не мало способствовали въ возбуждению въ юношестев подобныхъ стремленій къ почестямъ, славі, вообще къ личному успіку въ обществъ 1). Нельзя не согласиться съ тъмъ замъчаніемъ, котовое высказываеть о софиставъ Штримиель: софисты, говорить онь, въ такомъ точно смысле ванимались обучениемъ доброке-TOLH. BAR'S DEMECHERRE H TOLHHER SAHEMAROTCE CHORME CHEMIажностями. Отношеніе между потребностями общества и этими спепіальностями, вызваннями теми потребностями и отвечающими нив, таково, что причена и дъйствіе при этомъ взаимно уснаивають себя: то, что было потребностію, всявдствіе искусственнаро удовлетворенія ез, дівлается прихотью. Какъ есть потреблость въ пещъ, одежав, жилемв и всехъ способахъ въ удовлетворенію ей, точно также всёмь людямь нужны нёкоторое количество ума, познаній, способности, чтобы править домомъ и теовершать его и чтобы умёть обходиться съ другими. Поэтому, какъ своро умине наблюдатели, анатомы и физіологи общественной жизни, замічають эти натуральныя стремленія, воторыя обнаруживаются прениущественно въ юношествъ, и въ оксилуатація подобныхъ явленій находять для себя выгодное

<sup>1)</sup> Горгіасъ навиваєть искусство говорить обо всемъ уб'ядительно величайщимь благомъ и причиною какъ свободы дюдей, такъ и власти ихъ надъ другими въ наждомъ городъ. Горгіасъ 452.

средство въ собственному благосостоянию, то такіе люзи со всъмъ испусствомъ и умомъ занимаются своимъ ремесломъ и Въ свою очередь оказывають вліяніе на соціальное состояніе. которому они обязаны своимъ существованіемъ; подобныя авленія преинущественно обнаруживаются во всей ихъ своболь полнотъ въ подвижной демократіи 1). Нельзя цвинъ то образованіе, которое незнаеть для себя иной нормы, вром'в удовлетворенія желавій и спосп'яшествованія эгоистическимъ стремленіямъ людей ищущихъ его. говорить Протагорь, портать юношей, потому что они заставляють ихъ изучать науки не смотря на нежеланіе тёхъ изучать начки... напротивъ, приходящіе ко мей учатся только тому. для чего приходять. Я преподаю имъ науку благоразумія въ дълахъ домашнихъ, т. е. какъ лучше управлять собственнымъ домомъ, и въ делахъ общественныхъ, какъ искуснее действовать и говорить о дёлахъ города 3). При такомъ характеръ софистическаго образованія, конечно нельзя и ожидать отъ софистовъ определеннаго нравственнаго міровоззрёнія. Что касается матеріала, которымъ пользовались софисты для достиженія своихъ цёлей, для развитія ораторскихъ и діалектичесвихъ способностей, то естественно, что такимъ матеріаломъ для софистовъ служели тё разнообразныя и неопредёленныя представленія и мижнія, выросшія на почей отечественных преданій и учрежденій общественных, которыя находились въ обращения между простыми гражданами. Понятно, что въ нравственномъ отношение софисты передавали другимъ въ своихъ ръчакъ и постановленіяхъ большею частію теже самыя представленія и мотивы, подъ вліяніємь которыхь находился каждый въ общественной живни. - Однако формально реторическое на-

<sup>1)</sup> Die Geschichte der praktischen Philosophie der Griechen 31 crp.

<sup>1)</sup> Ilporaropa 818.

правленіе, свойственное софистамъ, не могло неотразиться особеннымъ образомъ какъ на нихъ самихъ, такъ и на техъ, которые учились у нихъ, въ отношении идей правственныхъ. Если, какт замъчено у Грота, драматическая греческая повзія должна была имъть могущественное дъйствіе на умы общества, возбуждая дъятельность мысли, то образование софистическое правтиковалось именно въ такомъ направления, что еще болбе могло содъйствовать въ вовбуждению подвижности мысли. Эта подвижность мысли у нъкоторыхъ софистовъ выразилась въ свободномъ обращение съ вопросами нравственными, въ смеломъ н самоувъревномъ высказыванія тёхъ практическихъ тенденцій, воторыя вознивали у софистовъ сами собою вследствіе того мивнія, котораго держались на практикв, именно, что обо всемъ можно такъ и иначе говорить. Здёсь въ особенности слёдуеть вамётить то, что привычка руководить другихъ къ достиженію ихъ личныхъ цёлей, возбуждая сильное желаніе это служеніе практическимъ потребностямъ другихъ обратить въ средство въ собственному благосостоянію, въ тоже время приводило софястовъ въ тому возврвнію, которое пытается свести всв человіческія дъйствія и стремленія въ одному началу-исключительно эгоистического витереса. Отсюда все, что въ установленіяхъ и условіяхъ общественной жизни является ограничивающимъ, ствсняющимъ свободное развитие эгоистическихъ побуждений. -- все подобное вазалось софистамъ ненатуральнымъ, испусственно изобрътеннымъ котя также по внушению тъхъ же эгонстическихъ стремленій. Какъ въ умственномъ отношеніи мибнія софистовъ не выбыть определенности и последовательности по причине отсутствія у нихъ яснаго различенія нонятій объ истинномъ и ложномъ: такъ и въ отношение практическомъ софисты не въ состояния были представить ни опредъленныхъ началь дъйствованія, ни твердо установленной точки вранія для сужденій о вравственномъ достоянствъ стремленій и дъйствій человъ-

чеснихь. При определении того, нь чему должно стремиться и чего избъгать, что справедиво и что несправедиво, относительно подобныхъ вопросовъ софисты искали разръщенія трудностей въ простыхъ представиявшихся на первый взглядъ указаніять человіческой природы, наблюдая и запиствуя понятія о ней изъявленій той общественной жизни, которая ихъ окружала. Такимъ образомъ сужденія и стремленія софистовъ въ нравственномъ отношенія натурально были ближайшимъ плоломъ той почвы общественно - національной жизни, на которой сама она была явленіемъ исвлючетельно свойственнымъ напіональному характеру грековъ, при той гибкости, подвижности и воспріничивости ума и страсти въ слову,-при этихъ качествахъ національнаго характера, которыхъ не однев народъ въ мірѣ не проявляль въ такой степени, какъ греки. Преданія и правы, утвержденные временемъ въ національной жизни грековъ, мало благопріятствовали въ развитію правственных совершенствъ въ собственномъ смыслъ, нбо вмъли преимущественно каравтеръ чувственности, тъмъ болъе, что и религіозныя представленія благопріятствовали скорбе возбужденію и развитію чувственныхъ побужденій, нежели въ огравиченію ихъ. Не смотря на то, нельзя не видёть въ общемъ селаде греческой жизни присутствія лучших побужденій челов'йческой природы во всей ихъ первобитной чистотъ и свяв. Совнапіе человъческаго достоинства, хотя и привазанное въ условнымъ преимуществамъ гражданства, а также совнавіе безусловной важности общественных обяванностей было присуще важдому гражданину, какъ живое чувство, одушевлявшее его дъятельность. Харартеръ возврвній, свойственных національному духу грековь, представляеть художественное сочетание фантазии съ трезвымъ чувствомъ реальности, равновёсіе между стремленіемъ въ идеальному и привазанностію въ вемному, между порывомъ и спокойнымъ соверцаніемъ; въ харавтеръ гречесцаго народа въ одн-

наковой мёрё совмёщаются воспримичесть и деятельная способность, элементы туховный и чувственный. Эта именно перта-равновъсіе и гармоническое сліяніе силь духовной и чувственной првроды-составляеть общее явленіе, повторяющееся во вежхъ направленіяхъ національнего развитія греческаго духа. Такъ греческая поэвія божественное и идеальное соверцава только въ осеянтельныхъ формахъ понроды и въ живомъ разъ неловъна. Природа вся въ глазахъ грековъ провивнута духовною живнію; все полно боговъ, сказаль Оалесъ; она повсюду оживаена, превсполнена, населена духовними существами. Грекъ относнися къ природъ съ чувствомъ гіовнаго благоговінія, ибо вездів онь видівль присутствіе боговъ. Для понятія о государствів греви нувдались въ чувственно опредвленномъ представления. Государство въ понятіяхь грева есть это небольшее общество, которое въ собраніять на площадять, въ гормественных прествіяхь, можеть быть видимо варазъ и охвачено однимъ ваглядомъ, и такое представление о государствъ сохраняется еще у философовъ Платона и Аристотеля: по мивнію Аристотеля слишкомъ большая масса населенія не можеть быть приведена въ порядовъ. Въ напіональной этив греновъ мы видинь тоть не каракторъ пластической виразительности и единства матеріальной и дуковной стороны. Не смотря на преобладающій характерь HYRCTBEHHOCTH, CBORCTBEHHUR HOSBAM'S FDEWCKATO HADOLA, TVBственность не обременям и не подавляла энергін внутренней живии. Это было вдоровое равновесіе между чувствомъ натурального удовлетворенія и мітрою правствонных вдеальных инстинктовъ. Наявный гуманивиъ эпоса, говорить Лункеръ. строгій образь возаріній времень аристократизма требують только того, чтобы человёкь слёдоваль внутреннямь побужденівить своей души, чтобы онъ распрываль въ своей живни внутреннее свое существо. Задача тольно въ томъ, чтобы во

всемъ сохранять умеренность, стремиться нь облагорожению натурельных побужденій, въ самообладанію и господству наль страстани. Ограничение эгоистических побуждений требуется настолько, насколько это нужно, чтобы одинь признаваль права другаго, чтобы всякій отдільный члень подчинялся порядку семейной и общественной жизни, могь проникнуться духомъ жизне домашней и обязанностями общежитія..... Идеаль гревовъ есть полный человыкь въ состоянія совершенняго тівеснаго благосостоянія и красоты, когда съ бодростію физидескихъ свяв соединяется свободное и искусное обладаніе членами своего тела, - человекь наславдающеся совнаніемь полноты своей жизне и силы. Отсюда объясилется, почему греки такъ много заботняесь о всестороннемъ развитіи силь физичесвихь, врасоты тела, быстроты и нодвижности въ проявленін силь. Идеаль превраснаго и добраго человіна хадіс хічавос. одушевленнаго благороднымъ настроеніемъ въ есполненномъ сны и всестороние развитомъ твлв, быль всеобній. Но эта всесбывость идеала ограничивалась стремленіемъ въ тому, чтобы не просто быть прекрасныму и добрыму человикому ву покаванномъ смысле, но осуществить его въ среде жевествих. определенных отношеній, въ этомъ именно обществі. Въ втомъ государствъ. Идеалъ прекраснаго и добраго человъка у грековъ означалъ прекраснаго и добраго гравданива въ греческомъ государствъ. 1) Но тъ черты греческаго духа, на которыя мы вдёсь указали, не были ясно совнанными, выработанными опытомъ и равмышленіемъ убѣжденіями, напротивъ онѣ непосретственно заплючанись въ задаткахъ природы греческого народа и обнаруживались въ его жизни вакъ естественими расположенія и селонности, развивиніяся частію подъ вліннісмъ исторических условій, преимущественно же поль вліяність

<sup>&#</sup>x27;, Geschichte des Alterthums, Max Duncker. Dritter Band s. 697-611.

особенностей містных. Вы совокупности своей эти черты образують тоть особенный складь греческой національной живни, который навывають обывновенно греческимь объектавнамомъ. Объективизмъ греческаго національнаго дужа состонть въ томъ, что грени сообравовались во всемъ съ требованіями натуральнаго порядка и условіями жизни, данными въ самой природъ вещей, невависимо отъ внутреннихъ тивных движеній и стремленій, порождаемых искусственными порядками жизни. Близость греческого народа къ природъ имъла следствіемъ именно то, что и во внутреннемъ номъ стров греческой національности отразились твже черти порядка, стройности и силы, которыя представляеть повстои природа, въ особенности та, среди которой жили греви. Гревъ CIPONULCA BO BCEXE OTHORIGHIANE RE BORNOMHO HOLHOMY OCYществленію того, что должно быть по самой природів вещей: его субъективная воля была скована этимъ естественнымъ стремленіемъ въ развитію въ живии натуральныхъ побужденів: онъ быль преданъ всепъло, безъ всяваго следа сометния и умственнаго анализа, темъ началамъ гражданскаго существованія, поторыя образованись подъ вліяніемъ исторических в влиматичесних условій, стремясь всегда только на возможно полному развитію ихъ и преодольнію встрычавшихся при этомъ нятствій. Едвали гдів съ такою очевидностію можно прослідить связь національнаго развитія съ натуральными условіями существованія, какъ въ исторів грековъ. Повятно отсюда, что если и въ правственномъ отношенія, по причинъ того же натуральнаго характера въ развитіи грековъ, чувственность есть преобладающій мотивь, то вь тоже время проникновеніе чувственности духовнымъ элементомъ и ограничение ея последнимь, является столь же естественнымь следствіемь чувства врасоты, мёрности, опредёленности, воторое постоянно питалось у грековъ бливостію ихъ къ природь. Идея красоты, гармонін, порядка, мірности была для грековъ высшемь натуральнымъ закономъ. Идея эта постоянно высказывается въ тёхъ немногихъ изреченіяхъ и образцахъ жизни добродътельной, представленных или въ виль повъствованій о гражданскихъ доблестяхъ миническихъ личностей, или въ форми теоретическаго начертанія вдеальнаго образа жизни, которыя мы находимъ у поэтовъ и мудрецовъ гречесвихъ. Такъ общензвъстно было въ Гредін древнее изреченіе: ничего слишкомъ. Вся нравственная философія пинагорейневь построена на вдев гармонін, воторая, по основному воззрвнію пивагорейской философів, есть всеобщій законь міровой жизни. Какъ идея красоты, порядка, гармовін, которая была господствующямъ мотивомъ стремленій, симпатій и антипатій въ вравахъ древней Греціи, вибла харавтеръ непосредственнаго, натуральнаго влеченія, или чувства, то повтому и тв изреченія и очерки нравственныхъ идеаловъ въ духв греческаго народа, воторые завъщаны были поэтами и мудрецами поздвъйшамъ временамъ Греців, суть ничто иное, вакъ непосредственния соверцанія, выраженныя въ пластической форм'в миоа, сказанія или же въ предписаній: аналитической деятельности мышленія вавсь еще нать. Первые оныты критического анализа и области правственныхъ идей, IIDABAR CJEобобщеній ВЪ отсутствія приченъ несоверипенные, ПО **ACHA**TO шкомъ MDIDJebia, MM сознанія о метолахъ логи ческаго чаемъ у софистовъ. Мы видели, что у софистовъ не было яснаго совнанія началь теоретической умственной діятельноств, небыло у нихъ болве или менве опредвленныхъ понятій о томъ, въ чемъ состоитъ повраніе, вакъ оно достигается и чёмь условливается его истивность; въ этомъ отношения софисты не шли далве общаго, неопредвленнаго смысла, не смотря на то, что въ прежней философія были относительно этого недостаточныя конечно, но во многихъ случаяхъ меткія н

сообразния съ существоиъ двла указанія. Но что васается плі EPABCTBORNO-HPARTEVOCERIA, TO COMECTE E STOFO Але того, чтобы вразвавно судить о вначение софистова, мдобио помнить. что относительно правственно-правтических вопросовъ жизни, которые естественно возбуждалясь встіетвіе вліянія полетнив, повзін и философін на общество, афисты ненивли начего въ премней исторіи развитія греческі жени, кром' неопредвленнаго в многосложнаго матеріалары нообразныхъ чувствъ, стремленій, симнатій и антипатій. одбрительнихъ и неодобрительнихъ сущденій, которыя группер-BREECH OROJO TOFO BUE HHOFO ABRCTBIS H COCAHHSURCH CT THE или другинъ выраженіснъ, обозначавшинъ цёлый рядъ діствій извістнаго рода. На практині неопредівленность, к разграниченность выраженій языка, обозначавших в какъ дізствія, такъ и сужденія объ нехъ, нонечно не мало не прнятствовали опредвленности двиствій и болбе или менбе ф гласной оприву ихъ, нотому что вавъ действія такъ и ф жденія объ нахъ въ общемъ сознанім не основивались на смесив и виачении выражений, употреблявшихся въ случаяхъ; совершенно на оборотъ: содержание словъ, слушь шихъ въ обозначению нравственныхъ ндей, заимствовалось от свойствъ и практическихъ условій поступка и сопровождавщаго его чувства одобренія или неодобренія, между тёмь п теорін опреділеніе дійствій и сужденіе объ немъ зависят отъ ясности понятій, относящихся въ этому двиствію. Отсюда объясняется, почему всякій могъ безопинбочно сказать, что на практики означаеть извистное выражение, что разумиется напр. подъ благочестиямъ съ дъйствительности, но никто не въ состояни быль опредёлить, что такое благочестю не как дваствіе, а какъ понятіе обнамающее прлую совокунность двіствій нав'єстнаго рода при вейх возможных условіяхь..., почему одно дъйствіе въ одномъ случав одобряется, а въ другомъ осуждается, не смотря на тожество имень. Ми видван. что правственныя побужденія, деятельныя стремленія и сопровождающія вив представленія держались главнымь образомь на неопределенномъ въ догическомъ отношения, котя имфрименъ натуральною врёпость, представление врасоты, порядка, гармонів, благоравумія и соравифриости. Естественно, что первые опыты рефлективной абательноси мышленія, первыя попытнайти болве или менве ясныя для логическаго сознанія определенія о томъ, что справедливо и что несправедливо, въ чему должно стремиться и чего избъгать, что добродътельно и что порочно, должны были оказаться разрушительныпо отношению въ привычнымъ, но совершенно наивнымъ представлоніямъ и сужденіямъ относительно мотивовъ и фактовъ правтической ділтельности. При логической обработив понятій требовалось привнать что либо опредёленное за исходный пункть и опираясь на немъ последовательно развивать рядь сужденій. Понятно, что пытаясь удовлетворить этой потребности, пельзя было удержать въ логическихъ комбинаціяхь той сложности неопредёленныхь мотивовь, которыми на правтивъ въ каждомъ данномъ случаъ опредълялся выборъ дъйствія подъ преобладающимъ вліяніемъ стольже неопредъленнаго и мало доступнаго для логическаго анализа чувства врасоты. Очевидно было съ перваго взгляда только то общее различіе въ практическихъ мотивахъ дъйствій, по которому одно желательно, а другое не желательно, различіе, которое проистекач еть изь различнаго отношенія на нашему эгоистическому чуві ству ожидаемыхъ последствій при всякомъ данномъ действін. Именно то, что объщаеть нашемъ натуральнымъ потребностямъ и желаніямъ удовлетвореніе, съ которымъ соединяется чувство удовольствія, естественно является предметомъ стремленій; напротивъ все, требующее нівотораго насилія надъ побужденізми нашей природы, что приносить съ собой чувство неудовольствія, инбираются для діятельности съ трудомі й

только въ следствіе более вли менее далеких соображеній. Начего неть удивительного поэтому въ томъ, что въ первыхъ попытвахъ савлать отчеть о нравственныхъ побужденіяхъ в цваяхъ человвческой двятельности мы встрвчаемъ у софистовъ стремленіе основать практическую деятельность человека на эгоистическихъ побужденіяхъ чувственной природы, при чемъ въ этихъ опытахъ мы видимъ тъже качества наивной послъдовательности, искренности, отсутствіе всявихъ сдёлокъ и уступовъ вавимъ либо постороннимъ побужденіямъ, которыхъ софисты не совнавали въ себъ ясно, -- все то, что характеризуетъ греческую національную правственность и жизнь вообще. Надобно заметить, что вавъ воспитательная деятельность софистовъ представляетъ двъ стороны-реторическую и деалевтическую, такъ и въ отношеніи ихъ въ практическимъ вопросамъ жизни нельзя не видъть двоянаго характера. Одни изъ софистовъ избирали древніе поэтическіе образы и сказанія, вавлючавшія въ себ'в элементь поучительный, или же при случав польвовались ими исключительно для реторической обработви; и понятно, что при гакомъ отношения въ предмету, софисты въ подобныхъ случаяхъ собственно ничего новаго не высказывали, а только пріучали смотрёть на древніе поэтическіе образы съ точки зрвнія популярной морали і). Другіе же разсматривали вопросы нравственные независимо отъ того, вавъ относилась въ нимъ народная этика, подвергали эти вопросы болбе или менве логическому анализу и такимъ обравомъ доходили до самостоятельныхъ выводовъ. Для насъ конечно важиве опыты последняго рода и потому мы коснемся ихъ вдёсь. Вотъ какъ нёкоторые рёшали вопросъ о томъ, что та-

<sup>1)</sup> Можно указать, какъ на примърм такого рода обработки древнихъ мисовъ, на расказъ Продниа о Геркулесъ, избирающенъ дорогу жизни (Хеп. Мет. 11, 1), въ русскомъ переводъ см. Штоля, Мисы классич. древности (1,86),—и на изъяснение миса о Прометеъ Прогаторомъ. Prot. Plat. 320.

кое справедиврость. Дёлая различіе между природою и положительнымь закономь, Калекль высказываеть мысль, что по вакону являть несправелливое ненавистиве, нежели переносить несправедивость, между твиъ какъ по природв наоборотъ. Теривть несправедивое, говорить онь, следуеть предоставить рабамъ, которые недостойны жизни и молчаливо должны переносить обиды. Постановленія закона ничто иное, какъ измышленіе слабыхъ въ защиту себя противъ сильныхъ, ибо, слъдуя этимъ постановленіямъ, первые одобряють послёднихъ въ случав если они оказываются слабыми и недвлають того что могуть, и наобороть осуждають акь, если тв поступають тавъ, кавъ того требуетъ право сильнаго. Природа ясно требуеть, чтобы лучшій имінь больше и чтобы сильнійшій господствоваль надъ слабъйшимъ, такъ что справедливость и сила по натуральному закону, тождественны. Истина этого положенія докавывается и образомъ жизни другихъ живыхъ существъ, равно какъ исторією человіческих обществь 1). Подобнымъ же образомъ высказывается Оразимахъ. Справедливый или сообразный съ законами образъ действій есть тотъ, который имветь цвлію-служить пользв того, вто имветь власть, нбо власть постановляеть законы, заботясь при этомъ о томъ, чтобы исполнение ихъ было для нея выгодно. Разсматривая двло съ практической точки врвнія, следуеть поэтому утверждать, что называемое справедливостью, иля законностію, есть дъйствительное благо тольно для людей обладающихъ властью. Живнь на каждомъ шагу подтверждаетъ это положение: какъ скоро два или нъсколько предпринимаютъ одно и тоже, то справедливый всегда остается въ убыткъ; при увеличения податей справедливый всегда больше платить, чёмъ несправедливый, а въ случай раздила первый всегда получаеть мение

<sup>1)</sup> Topriace 483.

последняго; въ службе государству справедлявый пренебрегаетъ своими личными дълами, заботясь объ общемъ благъ и возбуждаеть чрезъ то вражду противъ себя друзей и родственниковъ; наконецъ несправедливость большею частию соединяется съ величайшимъ счастіемъ, справедливость же наоборотъ, влечетъ за собою одив бедствія. Иганъ справедливость не добродътель, а скоръе глупость и то, что называють несправедливостію, не есть порокъ, но мудрая расчетливость і). По поводу замічаній, высказанных здісь, Главконь говорить, что, слушая Оразимаха и тысячи другихъ, онъ недоумъваетъ относительно того, дъйствительно ли лучше, т. е. полезнъе быть справедивымъ, чёмъ несправедивымъ; желая убёдиться въ преимуществъ справедливости, онъ требуетъ доказательствъ въ выгодности ел. Чтобы дать Соврату поводъ съ наибольшею силою доказать пользу справедливости, Главконъ берется превознести человъка несправедиваго, высказывая въ этомъ случав очевидно то, что говорять, по его собственнымъ словамъ, тысячи людей. Если ны различаемъ три рода благъ, говоритъ онъ, -- тъ которыя им любимъ и желаемъ ради ихъ самихъ. другія, которыя ны любимъ какъ ради ихъ, такъ и по причинь следствій, оть нихь происходящихь, наконець тв, которыя мы любемъ единственно ради последствій: то ясно что большая часть людей справедливость причисляеть нь третьему виду благъ, ибо справедливость предпочитается ради похвалы и славы соединеноой съ нею; саму же по себй ее избъгаютъ. При этомъ ссылаются на происхождение справедливости. Отъ природы, говорять, деланіе несправедацваго есть благо, напротивъ испытывать несправединость-вло. Но какъ посивинее чаще случается, и такъ какъ въ обществе, где каждый желаетъ поступать несправедливо, но не хочетъ переносить не-

<sup>\*)</sup> Респуб Плат. 848 и 344.

Справедивостей, безъ сомевнія некто не въ состоянія соверименно избътнуть послъдняго, и слъдовательно невто невогла не можеть достигнуть исполненія своихъ желаній, то поэтому предпочли избрать условіе, которымъ исключались бы тоть и другой случай, такъ какъ однев нежелателенъ, а другой невозноженъ, именно согласились въ томъ, чтобы ни дълать несправедивостей, ни терийть ихъ, и справедивость есть ничто иное, какъ следствіе такого соглашенія. Съ этой точки врівнія установляются законы в договоры, этимъ опредёляется какъ дозволенное, такъ и то, что запрещается, и сущность справедиваго, законнаго состоить только въ томъ, чтобы соблюдать средину между двумя прайностями, между лучшимъдъланіемъ несправедливостей и худшимъ--перенесеніемт несправедивостей. Такимъ образомъ справедивость одобрастся только по необходимости, и потому устройство общественной жизни въ видахъ справедливости есть насильственное, ибо было бы бевуміемъ недвлать несправедливаго, когда имвется достаточная для того сила. И тоть, вто поступаеть справедливо, если бы имълъ полную свободу, въроятно воспользовался бы ею для того, чтобы дёлать несправедлявов. Затёмъ укавывается на правтику жизни въ довазательство того, что человът несправедивый всегда счастивъе справедиваго, а также на портовъ, которые только ножвалами и угровами хотятъ возбудить любовь въ справедливости, при чемъ справедливость противуполагается у нихъ, жанъ нвчто трудно достижниое, несправедливости, которая легва и пріятна. Притомъ жрены поддерживають склонность въ несправедливости своимъ ученіемъ, что человінь богатый, хотя и несправедливый, можеть умелостивить боговь дорогими жертвами. Неудивительно после этого. что коношество на въ обществе людей, на посредствомъ религіи не научается любить справедливость, напротивъ скорбе пріучается предпочитать господствующій надъ всъмъ призравъ истины. Не удивительно, если и лучшій чедовъвъ, любящій справедливость, при такихъ обстоятельствахъ не можетъ устоять противъ всеобщаго предпочтенія несправедливости <sup>1</sup>).

Удивительно повидимому вдёсь то, нанить образомъ попобныя теорів могле существовать в открыто выскавываться въ греческомъ обществъ, гдъ, какъ извъстно, въ высшей степени были развиты общественныя склонности и гав благо общества, общіе интеросы отечества для каждаго гражданина быле выше всего. Не странно ле то, что софесты, воспататели юношества и представители общества, могли проводить мнівнія, обнаруживающія крайнія противообщественныя тенденців? По мевнію Грота, подобные взгляды, приводимые у Платона какъ дъйствительно принадлежащие извъстнымъ лицамъ, не болве какъ его вымыслы, ибо безсиысленно и невозможно допустить, чтобы вто небудь отважился подобныя возвржнія провозглащать въ Аоннахъ предъ гражданами, которые такъ ревниво оберетали и такъ гордились своими демократическими учрежденіями. Конечно, едвали могъ всякій безнаказанно выснавываться подобнымъ образомъ предъ народнымъ собраніемъ, или судилищемъ, однако можно положительно утверждать, что состояніе авинской демократіи было именно таково, что допускало отврытое высказываніе мевній, подобных приведеннымъ выше: отврывь полный просторь внаявначальной своболь, она естественно способствовала темь въ пробуждению наряду съ благородными силами стремленій эгоистических и дикихъ; демократія могла служить поводомъ въ тому, что наиболёе смелыя, но въ тоже время преданныя грубымъ побужденіямъ лечности стремелись въ полному личному обладанию всеми теми правами, которыя принадлежали целому народу, и такамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Респуб. 857 и далее.

образомъ хотели бы демократію целаго народа превратить въ демовратію индавидуальную. Это именно мы и видимъ въ требованів, которое нер'вдко повторяется въ это время въ Аекнахъ, чтобы важдый дъйствоваль по своимъ желаніямь и сообразно своей силь. Кромь того Сократь въ Горгіась говорить, что въ Аеннахъ господствуеть величайшая свобода ръчи (461). Стоитъ припоменть, вакъ часто и какъ отврыто Сократъ осуждаль аевискую демовратію, а также то, что онь говорить въ своей защитительной рёчи предъ судьями, и если при этомъ взять во вниманіе, что Сократа никто не осуждаль за тавія рвчи, то выскаванное Гротомъ замъчание еще болье терлетъсвою силу. И самъ Гротъ вотъ что говорить, по поводу осужденія Соврата. «Имівя въ виду, говорить онъ, ненависть столь сильную какъ по количеству, такъ и по качеству образовавшихъ ее элементовъ, нельзя не удивляться, что Сократь могъ столь долгое время оставаться среди общества для того, чтобы еще болъе увеличивать ее и что обвинение Мелита могло случиться только въ поздивищую пору жизни Сократа, между твиъ какъ оно одинаково было уместно и прежде, такъ какъ щекотливый характеръ аоннянъ въ отношения къ обвиненіямъ религіознымъ быль вполев извёстень. Въ этомъ случав истина состоить въ томъ, что вавъ одного только человъва знаемъ мы въ исторіи такого, который посвятиль всю свою жизнь двлу критического испытанія людей, предлагая имъ вопросы, такъ точно одинъ только существовалъ городъ, по врайней мърв въ древнемъ мірв, гдв этотъ человыть могь въ продолженіе двадцати пяти літь, не подвергаясь опасности, безнаказанно оставаться върнымъ своему призванію, - и такимъ городомъ были Афины. Только благодаря либеральному духу, утвердившемуся всабдствіе демократическаго чувства въ Аоннахъ, благородная эксцентричность Сократа не встрвчала столь долгое время противодъйствія со сторони многочисленныхъ его враговъ 1). Въ другомъ мёсть воть что говорить Гроть о своболь, госполствовавшей въ Асинахъ. По поводу надгробной рычи Перивла, въ которой онъ изображаетъ пирокую свободу н преимущество общественной жизни въ Аовнахъ, сравнительно съ другими государствами. Гротъ высказываетъ следующія замъчанія. Рычь Перинла мометь служить лучшимь средствомь въ повъркъ того мевнія, которое часто высказывается безъ постаточнаго обсужденія, именно, что древнія общества лечностію жертвовали государству и что только въ новъйшія времена индивидуальной ділтельности предоставлена свобода въ наллежащей мірув. Это справеднью относительно Спарты, равнымъ образомъ это мевніе истинно въ отношенія къ идеальнымъ обществанъ, которыя нвображаютъ Платонъ и Аристотель, но оно совершенно ложно относительно асинской демократін... Безспорно, когда Перивлъ изображаетъ свободу въ асинской жизни, то ему представлялось при этомъ сравнение общественной живни въ Анинахъ съ ограниченностию и строгостію Спарты, и следовательно его положенія относительно свободы въ Аоннахъ, надобно предполагать, были высказаны имъ въ преувеличенномъ смыслё подъ вліяніемъ этого контраста. Но если даже сдёлать эту уступну, та настойчивость, съ какою онъ говорить о свободё мысли и действія въ Аоннахъ, гдв невнали не только чрезиврнаго насилія со стороны закона, но даже практической нетерпимости частныхъ липъ во взаимных ихъ отношеніяхъ и тиранніи большинства надъ отдельными личностями, отличавшимися отъ него вкусами и ванятіями, эта настойчивость даеть замётить одну изъ особенностей національнаго характера, отъ которой существенно вависьло интеллентуальное развитіе эпохи. Національному характеру грековъ въ высокой степени свойственна была терпиместь

<sup>1)</sup> G. Grote, Histoire de la Grèce, XII, 316.

вно отношению во всемь равличимъ положительнаго движения. Отличительныя побужденія въ каждой душь могли свободно воввиваться и приносить плодъ, не будучи подавляемы мнъвыемъ другихъ и не будучи приводимы въ насильственному Однообразію съ какимъ либо принятимъ типомъ. Антипатіи кіротивъ вакихь бы то небыло лечныхъ стремленій не входиле въ привичную нравственность гражданина. Если столь большое число причинь, возбуждающихъ человеческую ненависть, терали чревъ это свою действующую силу и если общество въ следствіе того было более пріятнымъ, образовательнымъ и воодушевляющимъ, то всё задати производительного дуга находили въ этой атмосферъ нанбольшую степень возбужденія. Въ предълахъ закона, который конечно также вёрно соблюдался въ Аоннахъ, какъ и во всякомъ другомъ мёстё въ Грецін, движенія, вкусы и даже экспентричности индивидуальныя, были встръчаемы съ терпиностію вивсто того, чтобы служать целью сарвазмовъ со сторовы соседей или враждебнаго общества... Эта свобода въ проявлении индивидуальной деятельности. которой не угрожали ни принудительная власть закона, ни тираннія ревинваго мивнія, конечно болве свойственна демовратін. (гий нетъ одного властелина набраннаго и где иетъ также многихъ, которые бы мивли авторитетъ для всёхъ других и всему давали бы тонъ), нежеле всякой другой формъ правительства. Но даже въ демократіяхъ такая свобода-рідвое явленіе. Ни одна изъ правительственныхъ формъ новъйшаго времени, ни демократическая, ни аристокритическая или монархическая не представляють начего подобного той картинъ мирокой терпимости въ отношение въ разногласіямъ общественнымъ и подвижности индивидуальнаго внуса, какую ми находемъ въ речи государственнаго мужа Асинъ 1). Точко

<sup>1)</sup> G. Grote, Histoire de la Grèce-VIII, 179-180.

также Платонъ рельефными чертами изображаеть намъ свободу. свойственную демократів, но только въ вномъ духів; безъ сомевнія черты эти взяты имъ съ натуры. Лемократія, по изображенію Платона, это такое государство свободы въ словъ ж дълъ, въ которомъ каждый можетъ устраивать жизнь по своимъ желаніямъ и которое при всемъ различіи людей, присвояеть однакомъ всемъ некоторое равенство. Въ демократія находятся люди всёхъ возможныхъ видовъ и характеровъ: она подобна плащу, разукрашенному пестрыме цевтаме и потому, вавъ женщины и дъти считаютъ подобную одежду прекрасною, признается многеми превраснайшемь изъ всахь учрежленій. Можно сказать, что демократія—это цёлый складь учрежденій, изъ котораго каждый по своему вкусу можеть дёлать выборь. Вполнё зависить отъ тебя, хочешь ли принадлежать въ повелъвающимъ, не имъя въ тому способности, или же къ пови-HYDOMINMCS: ROFIS ADVICE BEAYTT BORHY, MOMENTS OCTABATECA ROMA. а когда миръ- надоблъ, то можно начать войну... Если присужденъ въ изгнанію, то можешь оставаться на своемъ мъстъ, потому что за этимъ никто не следитъ. Никто также не обращаеть вниманія на такія мелочи: воспитываешь ле CROSTO CHIRA M RANT, AS STO M HE HYMHO, HOTOMY TTO MOMHO браться за вавія угодно дёла, лишь бы только обо всемъ думать, какъ думаетъ народъ... Безъ знанія, безъ воспитанія, бевъ правиль, оберегающихъ душу человъка, демократь остается не защищеннымъ противъ увлеченія лянвыми и обольстительными різнами и мивніями. Простота чувства и желаніє дучшаго постепенно исчезають, а на мёсто ихъ пронивають въ душу обманчивыя мысли, порождая необузданность и безстыдства. Постыдныя дела навываются благовоспитанностію, необувданность свободою, распутство великоленіемь, безстыдство именують мужествомь. Если такой человекь саблается старве, а вмёсте съ темъ прежнія пожеланія и страсть въ

удовольствіямъ утрачивають надъ немь нёкоторую силу, тогла вовнивають въ его душт лучшія стремленія, которыя прежде были подавлены необувданностію, но наряду съ неме постоянно прорываются также и привычных склонности въ распутству и необувданности. Такъ обравуется теорія, по которой такой человъкъ всъ чувства и желанія, не различая добрыхъ отъ худыхъ, признаеть равно законными и ведеть жизнь соотвётственно этой теоріи, переходя отъ однихъ удовольствій в развлеченій въ другимъ. Сегодня онъ пируетъ, наслаждаясь музыкой, завтра будеть довольствоваться водою и станеть изнурать себя; то онъ ванятъ гимнастикою, то предается удовольствію ничего недъланія, то напускаеть на себя важность философа, но больше всего занять политикою и при этомъ въ ръчахъ и на практикъ дълаетъ постоянные свачки, то обнаруживаетъ ревность въ войнъ, то увлекается торговлею и страстью въ пріобрётенію. Такимъ образомъ жизнь демократа не представляетъ ни внутренняго порядка, ни умфренности, но по многосторонней пестротъ чувствъ, желаній, мевній и дваствій демократь вполнъ уподобляется демократів въ цьломъ 1). Такимъ обравомъ несомивнию существовала во времена софистовъ въ Аскнахъ возможность открыто высказывать и такія метнія какъ тъ, воторыя принесываются Платономъ Калеклу и Оразимаху. Вопросъ, дъйствительно ли тъ сужденія принадлежать икенно этимъ личностямъ, въ настоящемъ случав не имветъ большой важности; достаточно для насъ знать, что подобныя сужденія могли быть выскавываемы тогда вёмъ бы то на было. Однако и при этомъ еще остается недоуменіе, какимъ образомъ вовникли тъ тенденціи совершенно противообщественнаго характера, которыя высказываются въ приведенныхъ выше возаръніяхъ относительно справедливости? Какова бы ни была сво-

i) Политика Плат. 557-562.

беда мысли и дъйствія въ Аоннахъ, однако несомивино общественные интересы были всегда преобладающими, можно ска-SATE JAME ECRIFOTATEJEHUNU MOTEBAME IĞATEJEHOCTU BARIATO гражданина, тавъ что Гротъ въ этомъ случай совершенно справедино выражается, говоря, что только въ гранецахъ закона. въ пределахъ положительнаго развитія, гражданить въ Асинахъ нользовался полною свободою; между твиъ возврвнія Каликла и Оразимаха въ отношени къ стремлениять обществененымъ нивють каравтерь отринательный. Правда Гроть говорить въ тоже время, что мивніе, по которому въ древнихъ обществахъ личность была принесена въ жертву общественнымъ интересамъ, совершенно ложно въ отношение Аовнъ. но это конечно онъ говорить не въ томъ смысле, чтобы свобода личности могла простираться до возможности отринанія во имя личныхъ интересовъ коренныхъ началъ общественной вивни. Гроть безъ сомевнія хочеть сказать только, что служа ентересамь общества и будучи свявань съ немъ, каждый гражланинъ въ тоже время не терялъ возможности действовать и BUCEARUBATICA COLLACHO CE CHOMNE LECHUME CLICHHOCTAME E убъщеніями, однавожь такъ, чтобы эти убъщенія и стремденія не были въ противорічія съ основными условіями общества. Однемъ словомъ несомевено, что въ древности и именно въ Афиналъ свобода личности оригинальнымъ обравомъ совме**малась съ подчиненностію полною каждаго члена общества** въ отношения въ целому. Вотъ почему, смотря на свободу и разнообразіе въ проявленіе личных особенностей, историки не могуть неудивляться той самостоятельности, какая была предоставлена тогда личности и въ тоже время, если посмотреть на преобладающее значение въ жизни каждаго интересовъ общественныхъ, на всецелую преданность гражданина целямь общества, то съ этой стороны представляется легко та мысль, что личность въ древности совершенно тералась въ

эбществь, что двятельнымъ и движущимъ началомъ всель яввяется общество, а не отдёльная личность. Цёлое, по вырана енію Аристотеля, прежде свонав частей, ибо первынь условливается бытіе последних»; такъ точно и въ отношеніи въ чежовъку общество существуеть прежде отдъльнаго липа въ томъ Смысль, что последнее вполев зависимо оть перваго какъ часть въ отношения въ целому. Является вопросъ-кавъ произошло и какимъ образомъ могло осуществиться соединение столь противоположных повидимому началь: личной свободы и съ другой стороны безусловнаго подчиненія личности обществу? Мы **У казали** выше на общія характеристическія черты напіональнаго духа грековъ. Сущность этого характера заключается въ Стремленін въ полному всестороннему развитію силь, положенныхъ въ природъ человъва. Это общее стремление, естественно, въ каждомъ индеведумъ обнаруживалось какъ побудетельное чувство, руководившее каждаго въ проявлению въ живни всежь своих индериачальных особенностей. Таким образомъ въ самомъ характеръ греновъ заключалось начало многосторонняго и разнообразнаго развитія. Начало это выразвлось уже въ токъ, что греческая нація раздробилась на множество отвальника обществъ и каждое общество жило своею индивидуальною жизнію: тоже самое было и въ предблахъ одного отдёльнаго обпрества, и вайсь тоже было разнообразіе индивидуальных типовъ. Такимъ образомъ стремјение въ индивидуальной свободъ ваключалось въ самой природъ грековъ. Но эта свобода ограничивалась только правомъ на индивидуальное развитіе, которое каждый отдельный члень какь и отдельное общество стремились, не смотря ни на что, удержать за собою. Свобода вта очевидно имжетъ совершенно натуральный характеръ; жизнь грева была свободна въ томъ смысле, въ накомъ мы говоремъ о свободномъ и прихотливомъ развитіи произведеній природы, при существование благоприятствующихь этому развитию условій. Портому, съ другой стороны, какъ въ природів, не смотря на разнообразіе индивидуальных типовъ, существуєть общая свазь между ними, такъ и въ исторіи грековь не только отдъльныя общества чувствують свое бливкое родство и стремятся выразить этотъ общій союзь въ нёкоторыхъ общихъ ыя всёхь учревденияхь, но и въ частности, въ каждомъ обшествъ всецью быль предань общемъ интересамъ каждый отдъльный членъ его. Вибств съ натуральнымъ побувлениемъ въ нидивидуальному развитию и въ достимению счастливой и самодовольной жизни путемъ этого развитія, въ каждомъ членъ общества всегда сохранялось то убъяденіе, что онъ, какъ часть пілаго, можеть удержать за собою это натуральное право на индевидуальное развитие и стремление въ счастию только въ целомъ. Соответственно этому принципу, т. е. убежденю, что всякій гражданны можеть существовать и достигать счастія только въ своемъ обществі, ціль греческой жизни. какъ говоритъ Беригарди '), одинъ изъ ученвищихъ изследователей древности, цель греческой жизви и въ общественномъ ваконодательстве и по теоріи философовь, подагается въ осуществленін справедливости: справедливость должна опреділить власть и повиновение по мёрё способностей и въ духё преданія. Почвою, на которой должна осуществиться справедливость, было гражданство, вовев оно удерживаетъ IIDOTUBOIIOJOXность между самостоятельными европейцами и порабощенными авіатами, у воторыхъ безграничная власть деспота господствуетъ надъ безправными рабами, но внутреннее существо его состоить въ соглашения двухъ элементовъ-личной свободы и преданности отечеству»... Равновёсіе этихъ двухъ элементовъ было необходенымъ условіемъ для того, чтобы общіе внтересы отечества не только не противоръчили достижению дич-

<sup>&#</sup>x27;) Grundriss der Griechischen Litteratur, 1 Theil, dritte Bearb. 44.

наго счастія, напротивъ служнян бы средствомъ въ этому. Гревъ только потому и дорожиль своемъ отечествомъ, что негде въ иномъ месте онъ не могь найти той свободы для своего индивидуального развитія, какою онъ польвовался въ предвлахъ родной своей страны. «Греки чувствовали, что граждане, интересы которыхъ соединялись въ учрежденіяхъ и нравахъ, въ культв и воспитаніи, нигдв кромв своего отечества не могле быть счастливы и двятельны... Потому-то смерть ва отечество, даже погибель въ борьбъ политическихъ партій не была тягостнымъ событіемъ, которое нуждалось бы въ искусственнов подготовив и въ моральныхъ основанияхъ утёмения. Напротивъ, изгнаніе было величайшимъ бъдствіемъ и предпринимать далекія путешествія, вакія ділали іонійцы, Платонъ и вівкоторые его современники, -- можно было только по неволю и ради пріобрітенія знаній, и то разві только до отдаленных странъ греческихъ соплеменниковъ, не говоря уже о варварахъ і). Тавимъ обравомъ и въ этомъ отношение, т. е. относительно условій гражданскаго существованія, мы видимъ у древнихъ греобщую черту-гармоническое соединение двухъ ковъ туже противоположных началь личной свободы и безусловной преданности обществу, господство общества надъ личностію и съ другой стороны-свободу личнаго различія въ обществъ; при этомъ одно начало условливалось другимъ. Но такое гармоническое сліяніе началь личнаго и общественнаго могло существовать только до тёхъ поръ, пока продолжадся натурально образовавшійся быть народа въ духів преданій и обычасвъ, утвержденныхъ временемъ, пока сохранялся древній образъ жизни со всёми принадлежащими ему гёрованіями и стремленіями. Вмість съ пробужденіемъ въ обществі рефлективной дъятельности равсудка является стремленіе въ превмуществен-

<sup>1)</sup> Ibid. 45.

ному развитию личныхъ скломностей. Примъръ тиранвической власти послужиль поводомь для народа послё изгнанія тирановъ въ присвоенію себ' власти съ такимъ же тиранническимъ карактеромъ. А то что принадлежало цёлому народу, власть, неограничения свобода, естественно саблалось также предметомъ стремленій и для отдівльных личностей. При натуральномъ карактерв быта въ отношени въ отдвавной личности, говорить Бернгарди, какъ члену натуральной жизни, не существовало болуве высшаго требованія, врому требованія подчиняться обществу: вакъ природа въ цёломъ обнаруживаетъ согласіе и врёпость закона такъ и въ Елладъ нравственность условливалась политическимъ цванив. Но если нравственность состояла въ общественномъ союзё ради общественных цёлей, воторым всё совнательно H CL HATDIOTANECREM'S TARTOM'S GILLH HDOLAHU, TO THERE AO ROHца пелопоневской войны, въ границахъ своихъ собственныхъ государствъ, были поистинъ нравственны 1). Времена асинской демократіи. — самый цвётущій періодь въ исторіи Греціи: въ этотъ періодъ греческая жизнь достигаетъ самаго полнаго и всесторонняго развитія; важивищимь условіемь этого блестящаго развитія жизик послужило безъ сомивнія то, что свобода личности въ словъ и дълъ никогда ни прежде, ни послъ HE GOCTEFALA TAROÑ MUDOTM, CE RAROM SBLARTCA OHA BE STO время. Однако нельзя не видеть что демократическая власть народа въ равной мёрё отврывала путь въ совершевію вели-RUKE ABIE, U RE IDOMBICHIO CTDACTED, TARE TO HADRAY CE благородными стремленіями мы видимъ въ обществъ аоинскомъ въ это время притязанія эгонстических склонностей большянства; портому и въ частности самая полная свобода обнаруженія индивидуальныхъ свойствъ личности въ это время соединяется съ темъ же последствиемъ, -- именно съ проявле-

<sup>1)</sup> Ibid. 42.

ніемъ въ одинаковой мёрё лучшихъ и худшихъ сторонъ индивидуального развитія личности. Въ одно время съ началомъ пробужденія в развитія умственной діятельности и вритичесваго отношенія въ живни, у отдёльныхъ личностей является также стремленіе къ свободному обнаруженію эгоистическихъ склонностей и безпрепятственному удовлетворенію чувственнымъ побужденіямъ своей природы. Еще въ премнія времена греческой исторіи, соотвётственно свётлому и гуманному настроенію въ жарактер'в греческаго народа, прадостное чувство бытія и сознаніе свям, одушевлявшее натуральную жизнь грековъ, выражалось въ приверженности въ вижшнимъ благамъ жизни и въ стремленіи къ возможно полному счастію, которое видели въ обладании вижшними благопріятными условіями жизни. Но тогда эта преданность благамъ жизни и стремление въ личной счастлявой жизни ограничивалось и умёрялось столь же крѣпкою натуральною преданностію отечеству, стремленіемъ въ осуществленію общаго блага в натуральнымъ чувствомъ гармонів, красоты, соравиврности и благоприличів въ живни. Между твив чувство бевопасности, какъ следствіе господства и преобладанія Аеннъ въ цёлой Греціи, естественно ослабляло въ аоннской демократін, по крайней мёрё въ отдельныхъ личностяхъ, прежнюю всецёлую преданность общему благу, а полная свобода личности открывала путь въ преимущественному развитию личныхъ эгоистическихъ склонностей. Неудивительно поэтому, что въ первыхъ попыткахъ теоретическаго обсужденія и різшенія вопроса о томь, въ чемь заключается верховное благо и счастіе человіва, мы видимъ стремленіе по ставить целію личной живни полное, безпрепятственное удовлетвореніе вгоистическими силонностями и свободное развитіе вхъ въ жизни. Это именно сознание, подготовленное жизнию, сознаніе личнаго полномочія важдаго не только въ свободному проявлению своихъ личнихъ свлонностей и свойствъ, но и въ

изысканію всевозножных средствъ удовлетворенія эгоистическимъ побужданіямъ своей чувственной природы, софисты, а вивств съ темъ оно послужило для некоторыхъ исколною точкою при определения того, въ чемъ заключается счастіе человіна и что должно быть цілію его живни. Мы вадели уже, что желаніе представить определенное понатіе о справедливости-основномъ началъ общественной жизни-привело въ противоположению справедливости натуральной постановленіямъ закона, причемъ эта натуральная справедливость была понимаема какъ право всякаго сообравовать свои желанія и дъйствія единственно со степенью своей силы. Въ такомъ же направленіи рішался и вопрось о счастіи. Тоть же Каливл счастіе полагаль въ неограниченной свободів личности, необходимомъ условін для бевпрепятственнаго удовлетворенія всёмъ своимъ желаніямъ такъ, чтобы наслажденіе удовольствіями могло безпрерывно наполнять жизнь, продолжаться безь вонца. Жизнь общественная со всёми ся условіями, ограничивающими свободу каждаго, представляется ему противоестественною, основанною на обманъ, ненормальностію, ибо внъ общества каждый, по его мивнію, имветь потребность развивать бевъ конца свои желанія и искать удовлетворенія виъ вакими бы то ни было средствами. »Прекрасное и справедлевое по природъ, о чемъ говорю тебъ, смотря на дъло безпристрастно, въ томъ и состоитъ, что человъкъ правильно живущій не должень ограничивать свои желанія, какъ бы веляки они на были, напротивъ, чёмъ сильнёе желанія, тёмъ болье следуеть содействовать имъ при помощи мужества и благоразумія и удовлетворять всему, что только возбуждаеть въ насъ всегдашнее желаніе. Но большинству, я полагаю, это недоступно. Вотъ почему осуждають такихь людей (ищущихъ удовлетворенія всёмъ своимъ желаніямъ), стыдомъ прикрывая свое бевсиліе, навывають необувданность постыднымь дівломь;

норабощение людьми лучшими по природа, и будучи не въ СВЛАХЪ ДОСТИГНУТЬ ПОЛНОТЫ УДОВОЛЬСТВІЙ, ВЪ СЛЕДСТВІӨ СВОЕГО малодушів, квалять благоразуміе и справедливость, во для твив, кому сущено судьбою быть сыновьями парей или удалось собственьыми силами пріобрасть власть, для таких в людей что можеть быть поистивь постыдные и хуже унфренности (оффосбулс); тё воторые имёють возможность пользоваться благами жизни безпрепятственно, захотять ди признавать (втататогото) надъ собою власть, законъ, установленный большенствомъ, судъ и мевніе толиы? И не саблались ли бы они людьми жалкими, отъ этого укращенія добродітелей справедливости и благоразумія, еслибы, обладая властію надъ городомъ, своимъ друзьямъ удёляли нисколько не больше, какъ и врагамь? По истинь, которой ты, Сократь, ищешь, должно быть такъ: роскошь, отсутствіе воздержности в свобода, если имъмоть опору, это и есть добродётель и счастіе, все же прочее есть не болье, какъ красивыя рычи, противныя природы выдумин (сорудирата), болтовня людей, не заслуживающая вни-MaBis 4 1).

Аристиппъ въ отношени въ государственной жизни висказываетъ такое равнодушіе, что всё заботы объ интересахъ государства, всякое участіе въ дёлахъ общественныхъ признаетъ даже препятствіемъ въ достиженію счастія. Побужденіе въ удовольствію, въ чисто индивидуальной формѣ его, онъ признаетъ основнымъ закономъ жизни и удовлетвореніе этому побужденію высшею цёлью. Я ничего болѣе не желаю, говоритъ онъ, какъ вести жизнь, по возможности пріятную, и довольствоваться наслажденіемъ настоящаго, ибо всякая мысль о будущемъ только обременяетъ излишними заботами. Такъ какъ в въ столь свромныхъ границахъ требуется уже все мое вни-

<sup>1)</sup> Popriace, Ilaar. 492.

маніе, то какъ можетъ прійти мит на умъ, если я не лишенъ его, заботиться о другихъ, въ особенности же о цёломъ государство, между тёмъ какъ государство относится ко всякому человтву, занятому вакою либо должностію общественною, какъ къ своему рабу?... Твои заботы, Сократъ, о томъ, чтобы другихъ сдёлать способными къ искусству управленія государствомъ, мит кажется, не могутъ привести къ счастію, ибо никакого различія я не нахожу въ томъ, претерптваетъ ли вто добровольно, будучи архонтомъ в желая угодить народу,—голодъ, жажду, холодъ, безсонныя ночи, или же недобровольно, по принужденію, какъ рабъ, который долженъ подставлять спину подъ удары. Напротивъ, такъ какъ въ государствъ испытываютъ только притёсненія, то я признаю за лучшее, дабы избъгнуть вла, не привязываться ни къ какому государству, но вездё быть какъ бы чужимъ и жить только для себя 1).

Съ подобными понятіями о счастіи имѣетъ связь еще и то положеніе, высказанное Полосомъ и Каликломъ, что власть надъ другими и неограниченное пользованіе ею для своего благосостоянія есть благо, достойное сильнѣйшихъ желаній, а также признавіе счастливыми людьми тирановъ, не смотря на всеобщую ненависть въ нимъ. Если наконецъ мы припомнимъ замѣчаніе Главкона, сказанное имъ по поводу мнѣнія Каликла о справедливости, приведеннаго выше, что онъ повсюду слышить подобныя мнѣнія и незнаеть что сказать противъ нихъ, то едвали можно сомнѣваться въ распространенности подобныхъ идей о справедливости и счастіи въ тогдашнее время въ обществѣ.

Возвратимся теперь въ Соврату.

Исходная точка этическихъ понятій и стремленій у Сократа та же самая, какую мы видёли и у софистовъ. Не смо-

<sup>&#</sup>x27;) Memor. Xen. II. 1.

тря на глубовое различіе нравоучительной философія Соврата оть направленія ніей и практическихь тенценцій, свойственвыхъ софистамъ, есть однавоже нъчто общее, связывающее между собою вульгарныя возарвий софистовь съ глубоко-фидософсивми стремленіями Сократа. Эта исходная точва, общая у Соврата и софистовъ, есть прамое, непосредственное отношеніе ихъ вдей въ личности человіка, признаніе ся за первоначальную основу, завлючающую въ себъ существенныя условія об авятольности, независимо отъ дальнваших отношеній этой авательности на живни общественной. Это сознание о личномъ началъ, какъ существенномъ для дъятельности человъческой, высказывается чже въ томъ, что вопросъ о личномъ счастім разсматривается какъ вопросъ о последней цели человъческих стремленій, но счастію понимаются какъ такое состояніе личности, при которомъ она чувствуєть себя вполив удовлетворенною. При натуральномъ характеръ національной жезне грековъ, когда каждый гражданенъ чувствоваль себа сваваннимъ съ обществомъ столь крвивеми узами, что интересы общества были его собственными и всецьло поглощали его авятельность, когла быль немыслимь никакой другой образъ существованія вромі того, который быль натуральнымь слідствіемъ существовавшихъ общественныхъ отношеній, понятно, что тогда отношение къ обществу принималось за основание опенки достоинствъ гражданина и таже связь съ обществомъ была равнымъ образомъ исключительнымъ условіемъ для достиженія счастія. Идеаль высшихь совершенствь человека заключался въ техъ доблестяхъ, которыя обнаруживаются въ заботахъ о благосостояніи общества, простирающихся до самопожертвованія. Счастіе гражданина подагалось единственно достиженім почета и славы у сограждань, съ чёмь соединялось польвование вившивми благами жизни. Какъ скоро же сознание личности обособилось отъ идеаловъ общественныхъ болье или Menbe, to embete ce teme abandica housiter kare ymetbehния такъ и правотвенныя стремленія личности основать на побужденіять имфиниваль характерь ендвинуальний, личный; по правней мёрё стремленія общежительныя, въ отличіе отъ эго-MCTHECKHIE, KASQARCE VMC BTODOCTORCHHIMM, VCAOBHUME, & HC первоначально прирожденными человику. Общество разсматривается не вакъ цёль, къ которой доляна направляться тельность важдаго, а какъ средство, помощію котораго, иснусномъ нользования имъ, можно достигнуть осуществления личнаго благосостоянія. Эта хараптеристическая черта, свойственная времене софистовъ, въ особенности ясно выразнаясь въ взейстномъ неречении Протагора: всякій человіять есть мітра сущаго, какъ оно есть. и несущаго, поколику оно не есть і). Каждый, — такова точка эрвнія, карактеристическая для направленія софистовъ, -- въ сямомъ себё имбеть мірку, съ которой сообразуется, вогда признаеть что либо истиниемъ или ложнымь; въ самомъ же себъ, въ своихъ потребностяхъ и стремленіяхь въ счастію ниветь основаніе для двятельности практической и цёдь, въ осуществленію которой онъ должень правлять ее. Эта основияя мысль, на которой держалось правленіе софистическаго образованія, не можеть быть соверщенно отвергнута, но несостоятельность софистовъ заилючается BL TOME, TO GEBT BUREON MANDHERMER RDETERS, TARON MEDONO, съ которою каждый по необходимости будто бы сонямиряеть свои мивнія, такь и практическія свои стремленія, MDHHAM MMCHHO TO, TTO HEUOCDEACTBEHBUMT. обравомъ в очевидево всего представляется въ природв человъва маи выработанной образованіемъ умственнымъ-DESBUTON

<sup>1)</sup> Τοστοτα Πλατ. 132. φησί γάρ που πάντων χρημάτων μέτρον άνθρωπον είναι, των μέν δντων, ώς έστί, των δέ μή δντων, ώς έκ έστιν.

это полокь чувотвенных ощущений и эгонстических побуждевій. Зівсь ваключается причина того. что софисты кота ни-HORRIGHOMY HE BHECLE HORRIO BY MESHS COMECTRORECYD н были только представителими общественнаго духа и напраrichia toro bdenchu. E zota do crouns inuhime ravectrand били эсе же лучние люди своего времени, тамъ не менъе при неуклонномъ развития стремленій, обнаруженных ими, грезила сорьения опасность основамы общественной жизии и сосанненнымъ съ веме вучиемъ стремленіямъ человічества. Платонъ вижль новтому достаточное основание относиться въ софистамъ со всем строгостію своей философской притики. Въ самомъ дъдъ, въ Протагора Сопратъ предостерегаетъ Инцоврата, который выразнать желаніе ображеться въ Протагору съ ивано научиться у него мудрости, какь бы тоть не быль обманить софистомъ, врернит ему свою душу, потому что софисты 1), нодобно торговнамъ, расхваниваютъ свой тораръ, незная о его дестоинства, я что ва особенности замачательно. Сократь отличаеть при этомъ софиста отъ грамматика, триста и гимнастика, спрашивая Иппократа, не для того ли онь хочеть учиться у софиста, для чего браль уроки у тысь унителей, т. е. чтобы получить только воспитаніе, а не сайлаться самому софистомъ, следовательно отдечаеть адесь софистовь отъ объеновенных наставниковь, баковы: граниятиль, гимпастикъ... (312, 313). Такимъ образомъ софисти, ставъ на точку аржнія недувидувлизма, выразили идею о полномочін каждаго человёка мислеть и действовать сообравно личнымъ своимъ склонностемъ въ виду личнаго благосостояния или по-

<sup>1) &#</sup>x27;Λρ' οδν ώ Ιππόκρατος, δ σοφιστής τρηχάνει ών έμπορός τις ή νάπηλος των άγωγίμων, κφ' ων φρχή τιιέφεται; φαίνεται γωρ έμωτης τοιούτος τις... καί οπως γε μή, ώ έταιμε, δ σοφιστής έπαινών α πωλει έξαπατήση ήμας, δισπερ οί περί την του σώματος τροφήν, δ άμπορος τε καί καπηλος. 31%.

правней мёрё действовали въ такомъ направлении, сущность вотораго завлючается именно въ той наев, но при этомъ были не въ состояние опредёленнымъ образомъ указать и утвердеть въ сознание общества такие принципы, которые бы, предоставияя инчности и даже требуя отъ нея инціативы діятельности, ивательности по собственнымъ личнымъ побуждевіямъ, въ тоже время примиряли бы такой видивидуальный характерь двятельности съ требованіями общаго благосостоянія преданностію интересамъ общимъ. И это зависвло отъ того, что отврывая просторъ в содъйствуя возбуждению стремленія въ двятельности шодъ исплючительнымъ вліяніемъ личныхъ побужденій и склонностей, софисты въ тоже время не въ свіахъ быле дійствовать на личность человіна образовательно такъ, чтобы онъ быль способенъ дъйствовать на основанів лечных уб'яденій в стремленій, в притомъ въ направленін, способствующемъ благу общему, сообравно съ требованіями истины и справедливости. Но чего не въ состояніи были выполнить софисты, это и было главною задачею деятельности Contata, T. e. Bochetanie Juquocte. Othomenie Corpata es согравданамъ вивло при этомъ характеръ столь же непосредственных личных сношеній, какь и отношеніе софистовь въ обществу. Между темъ вакъ софисты вызываля въ своихъ ученивахъ эгоистическія побужденія и пролагали дорогу въ разветію и преобладанію ихъ надъ лучшими сторонами человіческой природы, Совратъ наоборотъ всёми силами стремился въ тому, чтобы вліяніемъ своей лечности в своей деалектики вовбудить въ обществъ дъйствіе болье благородныхъ стремленій человіческой души, признавал господство иль вь живни необходимымъ и для блага общества и для благосостоянія важдаго въ отдельности. Вся его деятельность была направлена въ противодъйствію наянимъ побужденіямъ своекористія, вгонама, честолюбія, страсти въ чувственчымъ наслажденіямъ

вчередко самымъ уроднивниъ и противоестественнымъ; а такъ жавъ источникомъ всякаго зла въ обществъ онъ признаваль невъжество, то главнымъ образомъ разоблачалъ отсутствіе внавлій у людей, воторые или признавались другими, или сами себя считали мудрыми, и возбуждаль въ обществъ стремление въ внанію. Соврать такъ быль убівжень въ томь, что человіть въ самомъ себъ имъетъ средство противъ всего дурнаго, къ чему только влечеть его животная природа, что путемъ самосовнанія, требуя его отъ всёхъ безразлично и содъйствуя въ пробуждению его въ каждомъ, онъ котель направить каждаго, съ въмъ только сталкивался, въ истиннымъ и разумнымъ цёлямъ общественной деятельности. Но первоначально онъ въ самомъ себъ совнавалъ лучшія нравственныя побужденія съ такою селою убъщенія въ ехъ истинности и разумности, что только поэтому онъ ни мало не сомнёвался въ возможности и для другихъ путемъ самосовнанія дойти до такого же убъяденія въ истинести в необходимости для себя тёхъ же нравственных мотивовъ. И такъ не случайно было то требованіе самосовнанія, выраженное Сократомъ, на которое мы указали въ началь, напротивъ здёсь существеннымъ и самымъ характеристическим образомъ обнаружилась воспитательная дъятельность Соврата въ направленія соверщенно противоположномъ въ отношени въ направлени софистовъ. Даже и тотъ характеръ, въ вакомъ висказано у Сократа это требованіе самосовнанія, именно примъненіе его къ практическимъ цълямъ, имъетъ прямое отношение въ такому же направлению софистовъ. Образованіе, которое сообщалось юношеству софистами, было тавого рода, что оно поселяло въ душе только самоуверенность и пустое тщеславіе, ибо оно не давало ни положительвыхъ твердыхъ внаній, не серьовнаго умственнаго развитія, а тольно научало испусно владёть рёчью; поэтому всякій, его заниствовался у софистовъ наъ наставленіями, могъ быть увъ-

реннымъ въ въ своемъ превосходства надъ другиям и испать въ обществъ особеннихъ превмуществъ для себя, руководясь въ своихъ намерениять и стремлениять понятими выгоднаго, полевнаго для себя, а не понятіями справедливато и честнаго, и при всемъ этомъ оставаться въ первобытномъ состояніи невъжества и умственной ограниченности. Сократь требуеть прежде всего посредствомъ самонспитанія опредълить для себя мъру своихъ селъ и затъмъ примънительно въ степени своихъ силь предпринимать соответствующую имъ деятельность общественную; такимъ обравомъ онъ прямо действуеть противъ самообольщенія и увлеченія пустыми надеждами на достижевіе въ обществі власти, почестей, богатства. И таков требованіе, требованіе самосознанія, Сократь привязываеть пъ тімъ же мотивамъ, которые и для собистовъ были могущественнымъ орудіемъ ихъ вліннія на общество, именно объщая важдому достиженіе счастія, личнаго благобостоянія подъ условіємь выполненія этого требованія.

Сократь сходился съ софистами въ сознания несостоятельности превнихъ попытовъ философіи объяснить происхожденіе вещей и найти общее начало для опредъленія порядка и сущности въ явленіяхъ природы. Сократь быль даже убъждент въ томъ, что уму человіческому недоступно нознаніе физическаго міра. Единственно возможнымъ и доступнымъ для умственныхъ силь человіна предметомъ наслідованія, по убівденію его, могуть быть только вопросы, касающіеся жизни человіческой. Въ этомъ смыслів Цинеронъ выразился о Сопрать, что онъ свель философію съ неба на вемлю. Если Сопрать сомнівняю въ возможности познанія физическаго міра, то конечно поводомъ къ такому сомнівнію послужило для него разпогласіе въ этомъ отношенім бывшикъ тогда философсимъ ученій. Но почему же Сократь допускаеть ету возможность познанія относительно вопросовь правстичникъ и даже требуеть искать такого searis, wengy thus hars i be stone отношенія онь повсюду встр'ятиль тоже отсутствіе жинкь понятій, неопреділенность и разногласіе мевній? То удивительное явленіе, что Сократь и самь, по собственному его сознанію не обладаль внаніемь относительно вопросовь живни, единственно возможнымъ по его убъждению, и у другихъ ненаходиль его, и однако всю жизнь продолжаль неутомимо искать такого внанія и возбуждать у другихъ стремленіе къ нему.это явленіе объясняется, по справедливому вамінанію одного историна философіи 1), тольно тімь, что самь Сопрать быль глубово вравственною личностію и потому не на основаніи теоретическихъ соображеній и не путемъ наблюденій надъ жизнію Сократь пришель въ убъяденію, что нравственныя требованія человіческой природы не только иміноть не меньшую силу и несравненно большее достоинство, чемь побужаемия эгонстическія, но и должны быть принина въ этомъ высшемъ своемъ достоинств'в всёми бевъ различія, ито только сиособень въ самопознанию. Убъядение это, напротивъ, было прамымь, полосредственнымь выражениемь ого внутренней личной жизни, глубоко пронявнутой правственными идения и стремиенівин. Воть почену философія Сопрата виветь столь тесную свявь съ его личностио, что должна быть разоматриваема не выраженіе его личныхъ свойствъ и стрименій. иначе навъ По той же причина правоучительная фисософія Соквата не можеть быть представлена въ виде систематической доктраны, въ поторой бы была проведена одна общая высль; напротивъ вань выражение свободно: проявлявивихся двятельных стреиленій и силь философа, она представляеть соединеніе различных идей и тенденцій, не приведенных нь единству од-

<sup>&#</sup>x27;) Die Geschichte der practischen Philosophie der Griechen. Strümpel, 55 x 36 crp.

ной общей мисли или требованія. Здёсь есть единство духа, направленія, единство жизни, а не теоріи.

Съ особенною внергіею обнаружилось въ личности Соврата и отразилось въ его собесёдованіяхъ сознаніе духовной, внутренней природы человёка, которая въ противоположность безпорядочности и неопредёленности чувственныхъ возбужденій и страстей представляетъ въ себё начало гармоніи, порядка, закономёрности, цёлесообразности. Такое начало Сократъ видёлъ въ разумности человёческой души. Ибо въ разумё именно открывается требованіе послёдовательности, опредёленности, требованіе исключающее произволь и безпорядочность какъ въ словё, такъ и въ дёйствіи.

Соответственно практическому направлению личности Сократа, совнаніе разумности, какъ начало, которое должно быть господствующимъ и управляющимъ его стремлевъ человћић ніями и дійствіями, естественно выразилось главнымь обравомь въ томъ практическомъ требованіи самосовнанія, чтобы жизнь человъва не была сцъпленіемъ случайностей, слъпыхъ стремленій и предпринимаемых по увлеченію страстей, а не по убъяденію въ разумной ихъ необходимости я приссообравности. Напротивъ всявая человрческая арательность, по этому требованію, тогда только можеть быть успёшна и сообравна съ человъческимъ достоинствомъ, когда она есть плогь побужденій ясно совнанныхь, соединенныхь съ твердымъ убъеденіемъ въ ихъ равумности и необходимости, вогда всявая двятельность предпринимается съ яснымъ соянанісмъ цівей, которыя должны быть для нея предназначены в оредствъ, необходимыхъ въ ея осуществленію. Затімъ, если Соврать требование самосовнания понимаеть въ томъ именно симсяв, чтобы каждый, предпринимая какую либо двятельность, напередъ испыталь свои сили, чтобы видеть, достаточны ли

онъ для выполненія желательной дъятельности, и такимъ образомъ, чтобы дъйствія каждаго соотвътствовали его признанію въ обществъ, то это имъетъ связь съ тою жарактеристическою чертою личности Сократа, что онъ не иначе смотрълъ на свою дъятельность въ обществъ, какъ на личное свое привваніе (см. апологія Сократа).

(Продолжение будетъ).

II. Aunuurit.

## ДВА СЛОВА БОЛГАРСКАГО ПАТРІАРХА ЕВФИМІЯ.

(Изъ рукописей Авонскаго свято-Павловскаго монастыря).

T.

Похвальное Святому Михаилу Воину, списанное Святымъ Евоиміемъ патріархомъ Терновскимъ.

Благослови отче!

Радости вина днесь и настоящее торжество, тайна веселе любоправидственных душе сугубо веселіе диесь. сугубъ пиръ, сугубо славословіе. сугубъ и соборъ Ангеломъ и человѣкомъ. Иже бо въ церковь входъ Девы и Богородице Господни Матере вчера обрадование и вседушие праздновахомъ. днесь же пака славнаго Михаила синдохомсе чествое торжествовати торжество. Но Божіей Матери и Дівв и Богородицы должный первіве достоеть отдати долгь и тако на воена взыти повёсть. Что убо вчера праздновахомъ, и который той достовнъ воздали долгъ херувимъ славиватмой серафимъ выстой. всвхъ просто прене-GECHNING BORNCTB'S HERTOME TOR HE JOCTOSHIM BOSNOMETS OTJATE долгъ. ебо небо и землю исполншаго въ себъ поноси Творца міру Содітеля твари, его же ни умъ постигнути, ни слово свазати возмогаетъ, во чревъ та пріетъ. Темме обрадованіе точію еже Гавріня насъ научи то и приносимъ съ Ангеломъ глаголюще радуйсе обрадованная Господь съ Тобою. и первъе съ тобою и ныне съ тобою, и въ вени съ тобою, яко превышшей всве твари ты явилася еси. Вчера праздновахомъ, еже въ церковь Богородица входъ сватлое Давъ и отроковицъ прово-

жиение еже свище и изъ начала Бого Оченъ просбраси. приведутсе рекъ царт Девы вследъ ее, и испрение ее приведутся. введутсе въ церковь пареву. Небо все въ невходимая введошасе едина же тая отроковица введена бысть яво достойна таниства послужению, прочім же Дівы въ слідъ ее въ пермовь точію. И бе тогда видети странку и укасну вещь всёмъ вке тогда вращимъ, отроковицу малайну всахъ, пророческима и священническима подъемлему рукама, и во внутрениво асейси вводиму идъже архіерен единою вхождатие льта, и не просте како, но на горивашемъ ту поставляетъ степени. Радуйск глаготеть возведение рода, праматериее плетвы свобождение. адамово избавленіе. Тебе проводы пропов'ядание тебе праведници ублажища. Ты еси запечатленная винга. вертоградъ заключенный, гедеоново руно, вамень несёвомый, дверь затворенная, ты еси влатая ручка, жевлъ авроновъ, ты еси ставиа имущія по маль манну Христа въ себъ ты еси ноевъ ковчетъ спасти (sid) хоте отъ потопа граховняго весь міръ. ты еся неоранняя бразда и ізвовля лёствица. тебе вси ублажають роди. вемня восхвалить, Ангели послужеть. волови поплонятое, геоспизыя вивстить. Небеса подынуть, греди оть ливана неввето, селемоново да препеваю и авъ. гряди отъ девана. Сія убе Вяжарів внутрь олгаря во отроковици візщающу со свізщами родитиліе и отроновице въ церкви стоящее и горбще всв въ руку тые держаще в таковая отъ свищенника Захаріе слышаще. чувадахуся недоумвющесе въ себв, и глаголаху, что есть преславное се и недоумънное чудо, которая вещь, которая тайна, се вто виде, или кто смина отъ въва, и родовъ, отроковицу трялетну во Святая Святилъ вводиму, и на руку пріемлему въ ме входимыхъ Святительску. что вещь, что смотреніе. сія и сицевая темь въ себе понышамощинь и глаголющими Захарія первыяхъ держащесе глаголь во отрековини Маріи вищае ты еси потребление влетре. Ты еси Соломоновъ всечестики одръ.

пророкомъ событіе. праведнымъ радость святательству красота, роду назданіе. сего ради отроковице возлюбище те въ воню мура твоего текоще. введе те царь въ клёть, рекшее въ церковь свею. тёмже слыша дщи отъ мене глаголы в виждь уготованное тебъ мёсто. в абіе вземъ посади ю на горнёйшемъ святительскомъ престолё и се Ангелъ Гавріялъ съ Небесе пришедъсницу той принесе. и тако внутрь Ангеломъ питаема бёше. Отроковице ме сія вреще умасомъ исполненны бёху и таковаа въ ней взываху, распалила еси сердце наше. Сестро наша Невёсто, распалила еси сердце наше. виждь и приклони ухо твое Гавріялову благовёстію вожделё бо царь добротё Твоей. Сего ради лицу твоему помолятсе богатіи людстіи. сія убо тогда соділшесе и вонець прієша. намъ же въ предлежащей винъ дестоять обратите слово.

Гряди убо ми нынѣ Христоименитое множество. грядете Христови людіе избранній царіе землистій, и кнези, богатій и людстій священнять Анселольний чине. старцы съ юношами. старще и отромовице. видимь ито собра насъ днесь. которая царская труба, нотории оруженосця, которая нужда, но всяко речете, яве ничтоме отъ сихъ, вонискій бо воструби гласъ и всёхъ насъ здёсь совожуни. Михаилъ великій призываетъ воннъ, и ито не потечеть. Михаилъ славный воевода, изредный храфорнивъ, благочестія твердый столить, непобёдимый оружнивъ, прекрасная и свётлая здёзда, иже отъ младенства себе Богори освятивый, стрёла Боміи набранная, молнія бластающая сущихъ окресть, гражданнях вышняго Іеросалима, высокопарный орель, но что ми много о сихъ истощавати слово, его же бо святая Тронца почте, всяческихъ иныхъ не требуетъ похваль.

Но аще годе есть видимъ отъ котораго мъста и странъ, таковый къ намъ прівде храборимъ. Романіа убо сице обычне вовомаа того изнесе. рожденіе же и восинтаніе весь глаголемая Потука. Яко убо симсломъ убръщисе и въ юношескій прі-

нде возрасть. во всёхъ хождаще заповёдехъ Господняхъ, непорочне пребывае, въ целомудрін и чистоте, въ протости и простотв. выю бо отъ благородныхъ и нарочитыхъ сынъ. всвии вёдомъ бё. и за прекрасное лёпоты и возраста въ воинскій ивбираетсе чинъ, и тако пребывае, всё въ добродетелехъ свое нжанваше дни, многым же побъды на бранекъ поваза различныхъ. и ради сего и въ воеводскій въ чиненъ бываетъ санъ Многимъ убо воемъ подъ нимъ сущимъ, вся бранная устрояема бёху добрё же и по лёпотё. отсюду убо слухъ о немъ по всюду прошедъ, всемъ ведома того устрон. не помнове убо брань слешасе и брань паче всехъ лютейшая. Божіниъ бо тогда попущеніемъ, ими же судьбами въсть той Единъ. до конца повоеванъ бъте отъ рымаянъ весь греческій родъ. н елико со встии и парствующій Константиновъ подъ собою имъти градъ и всъ окрестныя его страны на лъта многая. Эсіоплянс же и Агаряне брань велику и нестерпиму на Римляне подвигоше, яко убо сія слышавше Римляне, многіе в тін съ бравше вое. тогда убо. тогда и славный привываетсе Михаилъ со всёмъ своимъ воинствомъ. тому же пришедшу, уреждено бысть все Римлянское воинство. и обоимъ убо сшедшемся бранемъ. множество познаващесе Агарянское много.

Доблій же Миханлъ яко множество Агарянское многое суще быти усмотри. свое утверждаще вое глаголетъ. «страха же вхъ не убойтесе, няже соблазнитесе, яко съ нами Богъ. не спасетсе царь многою силою, и исполинъ не спасетсе во множествъ връпости своее, сіи на колесвицахъ и сіи на конъхъ, мы же во имя Господа Бога нашего призовемъ, прочее помощь наша во имя Господне сотворшаго небо и вемлю. Бранъмъ убо обоимъ другъ на друга себе ополчившимъ, не возмогоша противитисе Рымляне, и абіе бъту се тые. Яко убо сія виде Божественный Михаилъ не надежному почудивсе бътству, и на небо воздъвъ руцъ со очима глаголетъ. «къ тебъ возведохъ

очи мон живущему на небестить. Се яко очи рабъ въ руку Господей сроихъ. и яво очи рабыне въ руку Госповде свое. тако очи наши во Господу Богу нашему, довдеже ущедрить вы ... и сія рекъ, виде множества римлинская вневацу бозъ въсти бывшая и въ пронаоти распаденія себів скрывшее. себів же единаго постоль варварь оставлена. знамение вскорь всечестнаго вреста на лицы своемъ сотворь и все поостанвъ на брань воинство, мужески храбрствоваху и мужески побъздаху иже съ Микациомъ. Варвари же на множества, надъющесе воинская ополужуся вёдо. Господу же и всёмъ волю боящехся его сотвори, своего раба не вредна храняше, молніямъ бо и громовомъ напрасно на сопретивные нападшемъ, въ страхъ нестердимъ тэхъ вложи. темъ же яко видеше страшное сіе и нестерцимое прещеніе Боліе, вскор'я къ б'ягству устреминесе и многая трупія зверемъ вемнымъ и птицамъ небеснымъ оставища на сиваь. Болественный же воевода болественную побыл извъстно видель. Богови благодарственные отв души возсылаше песни. «вовнест та глаголетъ Госполе яко подъетъ ме. и нъси возвеседиль враговъ монхъ о мий! Господи Боже мей возвахъ къ Тебъ, и изправить не еси. Господи возвель еси оть ада душу мою и спаслъ ме еси отъ писходящихъ въ ровъ. бѣ бо видѣти Мочсеовы исполнямы глагоды. Оже како поженеть единь тысящу и два двигнета тымы аще не Богъ отдасть ихъ и Господь предасть ихъ.» Якоже убо виде праведный враги до конца въ студъ облечены въченъ и свое до конца Богомъ сохраненно воинство. со свътлою побъдою во свою отхождаще страну. н яко тамо приближисе, вся своя отпусти воиства съ многимъ дерзновеніемъ и дорыстію, самъ же съ своими отрожи въ своему устрамисе понти дому. о семъ убо тому тщещусе и спъщещу. прінде до Тира(віс)нсваго м'яста обычне сице вовомаго в сседе еже упоконтесе бъже и коніе свое; отровы убо отпусти за еже пасти воніе, самъ же ту почить, единаго себ'в ноня и отрока

оставль. Бъще же убо ту блязъ нъгде езсро, въ немъ же змій живеще лють и превеливь, исходе вив и поядае челововы и скоты. Въ совъ убо той сведенъ бывъ глубокъ отъ путнаго труда рабъ его иже съ нимъ дымъ нъкако чуденъ исходещъ видъвъ, тамо устремисе, бываемое усмотрити. щедъ убо тамо, обръте дъвицу у евера седъщу и плачущу, тому же вину плача истежему отвъща она со слезами и съ рыданіемъ плача жалостне же и умиление. звършнаго ради здъ приведоща ме сифденія ибо въ семъ еверъ ввърь живетъ въло лютъ, и человъи и скоты нещедно исходе поядаетъ, никтоже можетъ противетеся ему, сего ради градъ сей, таковые хоте примвнитися нуждъ усмотри чеда своя по единому и единому отдати тому на сивдь и се ныив отду моему должный прінде редъ, и приведе ме свмо. и се жду когда пріндеть и поглотить ме окалиную, ожидаю душе моей умиленной разлучение. увы миж увы мяв. како претерплю горькое звёря снёденіе, вси убо иже слевы вмущем мене плачитесе ничимае пого обидъвшую, и умиление погибаемую увы. Глагола въ ней отровъ, и почто убо едина съдищи здъ, и не отбъгаещи отсюду никомуже тебе врещу вав. она же отъ сердца среды отъ глубины душевныя воздохнувъ рече. лють есть юноше звёрь и зёло лють, и не имать ето вамо убъгнути отъ свърепства его. но молю те отъиди вскоръ отсюду и прочее не косни, яко да не и самъ съ тъломъ душу влъ извержени. отнюдь бо никакоже человъка боитсе. Возбнувъ убо Стратилатъ, и съ собою отрока не обрътъ, чуждатесе о того лишении. абие же привде онъ и вину откожденія подробну тому свава. Ревностію убо божественною раждегсеть, и сердце ненадежднымъ уязви слышаніемъ, викакоже отложи. но вскорв шедъ и отроковицу тамо обрвтъ вину вопрошаше тое ту закосивнія, она же отъ прежде реченных ничтоже соврыть, но вся по чести тому сказа. Онъ же на милость превлонсе, отроковице глаголы удзвленъ. на молитву превлони себь. и помолисе въ Богу сице глаголеть. «Боже ние въ Тронцъ

Святьй повланяемий. иже всю тварь своею окормляя премудростію. изводей окованные мужествомъ. избавлей Даніила своего пророка отъ устъ львовъ. и свою рабу первомученицу Оеклу такожде отъ огня и отъ устъ львовъ. и Іону отъ чрева витова. Ты и нынѣ Владыко призри на достояніе свое. и не предаждь его поглощенне быти отъ лукаваго діавола. ибо органъ себѣ ключимъ лютаго сего обрѣтъ змія, и симъ озлобляти начинаетъ изредно твое созданіе, его же Самъ Своею искупилъ еси вровію. сего ради Твое молю многое милосердіе послати ми вскорѣ свою помощь, яко да иже въ семъ звѣри живущаго побѣжду діавола. якоже иногда сподобилъ еси святаго своего угодника Оеодора яко да и въ семъ прославитсе пречестное и великольное име Твое Отца и Сына и Святаго Духа. нынѣ и присно и во вѣки вѣкомъ Аминь: конецъ молитвы:»

Скончавшу убо тому молитву, абіе змій отъ езера исхождаще звизданія и сопанія безм'єстная творе, и всякъ ужасающа возрастъ. Яко убо Святый змія тако идуща вид'євъ. вскор'є отроку съ конемъ далече отступити повел'є. самъ же вземъ свой мечъ и щитъ не потресною стояще душею ожидае того пришествіе.

Но здё ми убо превловите слухи. здё снидетесе вси. умное отвервите ухо, и видимъ чудо страха и ужаса всяваго исполненно, видимъ видимаго въ невидимому ополчающесе. не бо въ человёку, но въ самому невидимому ополчающесе врагу. стояху убо ангели, невидимо почести держеще. владыва раба возмогаше. эрё своимъ владычнимъ обложима того, о человёцёхъ человёколюбіемъ. Лукавому же нань устремившусе змію и главу на высоту воздвигшу, опашію же своею шествоваще по водахъ и яко ближае бысть, многостращную и влую свою съ высоты преклонивъ главу, на три сежане или на четыри на высоту воздвижену, и уста ненасытимая развервъ готову себё того имъе ловитву. Абіе дивный страдалецъ мечъ напрасно

извлекъ, многолукавную и влую того отсече главу. влонравный же тоть змій злонравную свою свивь опашь удари святаго въ десную заниту, и въ лѣвую руку, уязви того вѣло лютѣ. самъ же лукавый вмій до конца умерщвлень бывъ птицамъ и червемъ сладкая снёдь явися. Граждане же яко сіе увёдёвше, нвыдоша въ срвтение его, славяще и хваляще Бога, и того угодника Михаила. девицу же целу и невредиму родителемъ предасть. научивъ твяъ правые держатисе ввры и чистые уже въ Богу любве, и того въдъти, ненадеждное сіе даровавшаго чедо. и весь убо утверди тогда града того соборъ въ Боміемъ пребывати страсв. и того чиств заповеди хранити. абіе къ своему отхождаше дому, виве предреченную отъ врага язву. время же убо мало тамо пребывъ, вся дома своего добре урядивъ. и вся имвнія своя церквамъ и нищимъ убогимъ раздавъ, блаженным успе сномъ. душу его Святымъ дароносещимъ Апгеломъ. отсюду убо праведницы радовахусе. мученицы усрвтаху. преподобные лобваху. Христосъ вънчаваще. Небеса воспріеше. в взыде до дому Божів, въ гласв радованія и исповеданія шума празднующихъ. Многая же изприенія сотвори Богъ его ради. и оттолъ даже и до нынъ вси иже съ върою къ рацъ Его приходещів различная пріемлють изпівленія, ему же аще хотеть недусу, по многихь же льтьхь Царь болгарскій и кало-Іоаннъ егда на греки препоасесе, и всв грады ихъ разори. увъдевъ яже о святъмъ Михавяъ. и шель съ великою честію, принесе всесватое его тело, и многочестие опретавъ. положи въ велицей церкви патріархін, идёже даже и до днесь лежить равличная всёмъ подавая изцёленія.

Ты же послушателю. не яко мертвы суть кости ври, но невидимо отъ нихъ исходещую благодёть сматран. вёры очима воври, и не вёдоме пріимели несказанную благодёть. Освятисе приступивъ. пасладисе воспріемъ, невёрія отрипи помыслы. любитъ бо (Вогъ) Господь свое угодники, паче всёхъ селъ

Іаковль. наступати на зміе и на скорпіе и на всю силу вражію дасть имъ. имена ихъ написана суть на небесѣхъ, но душе ихъ тамо ликовствуютъ. тѣмже нынѣ и ангели ликовствовавата съ нами пріидоше. своего влеврета почести хотеще. не стидеть бо се съ нами торжествовати и свидетель вѣренъ глаголяй. днесь ангельская воинства въ память страстотернецъ пріидоше, вѣрныхъ мысли просвѣтити.

Умныма въ Богу взирай очима яко да отъ него возмогаемъ, подражатель праведнаго будеши не плачя бо и сътованія, но веселія и разости есть день. Похваляему бо праведнику возвеселется людіе. праведничь убо довлесть въ похвалу содъянная отъ нихъ истина; прочимъ же отъ словеснаго сложенія составляютсе похвалы. тімь же убо егда повіджень жетія иже въ благочестіе скончавщихсе, славинь первів Владыку рабовъ, похваляемъ же праведныхъ ради свидътельства ихже свими. возвеселяемъ же люди о слышаніи благихъ. Сего ради нынв нашего ввнечника со святыми яко свята похваляемъ. Съ праведними яко праведна: съ страдальцы яко страдальца. съ целомудрыми яко целомудра съ венечники яко венечника Іосифа бо цізломудреннаго во всемъ подража. не покорисе сластемъ, отскочи отъ гръха, добродътель вождель но ниже Финіссовы ревности того далече обрещения, ревнуе бо вовревнова по Господъ Вседержители, но ниже Ісоуса Навінна далече отстоить. сстие бо и сей ужасомъ главы сильныхъ. вовметошасе и восколебащесе яко підний. й вся мудрость ихъ поглощенна бысть, подвигь добрый подвизасе, теченіе сконча, въру соблюде, тёмъ же и нынё ликовствуетъ съ пророви. съ праведными. съ патріархи съ мученики. съ преподобными. ангельскую Трисвятьй Троиць воспывае пыснь. Но и мученикомы и страдальцемъ удобрение и всъхъ святыхъ славная вонне Михаиле, намъ нже отъ тебе подвигшимъ слово. и всъмъ нже въ твою память сошедшимсе днесь, испроси грахомъ

оставленіе. недугомъ націленіе. отъ здыхъ свобожденіе. отъ всіхъ Владыкі Бога и Царя нашего. Яко тому подобаетъ всявая слава честь и поклоненіе Сыну со Отцемъ и съ Пресвятымъ и благимъ и животворящимъ Дукомъ. нынів и присно и въ безконечные віжи віжомъ. Аминь.

## II.

Маія 21 Евоимія патріарха Терновскаго, похвальное святымь великимь и равноапостольнымь царемь Константину и Елень.

## Благослови отче!

Солнца свётлейшее настоящее повазасе тормество всёмъ просвещающее мысли и души веселящее, оно бо точю во дни сілеть, нощію же покровено бываеть. Се же и днію и нощію сілеть, и всёмъ къ ревности подвижеть. Кто бо неудивится и похвалить толикимъ благимъ виновнаго. Вина же благимъ всёмъ великій есть Царь. Велика же авъ Царя наричу сущаго воистинну велика и всёмъ высшаго, его же престоль небесній крузи земля же подножіе ногама его, его же свётъ окружаетъ неприступный, ену же воинства предстоять авгельская. Того бо Владыку и Госнода и Царя вёдятъ пренейсчетенная она множества: ликове же архангельстій тавожде, Херувимы и Серафимы, Начала и Госнодствія, Власти же и Престоли и Силы, но и все всёмъ святыхъ сословіе немолчное воспівають славословіе, и отъ присносущнаго Его свёта лучами несказанными оваряются.

Солнце же купно и луна и вся яже по небеси свътащая со многою служатъ красотою и благочиніемъ, непрестаннымъ сіяюще свътомъ. воздухъ же и всъ птицы небесныя и съкущая воздухъ; земля же и сади сплежущими всъми; море же и источницы своя въ чину отдаваютъ дъйства. не точію же но и весь человъческій родъ в вся множества, языцы же и пле-

мена и страны единогласное возсылають славословіе. Того Царя и Владыку и Бога вёдять надъ всёми и прежде всёхъ и по всёхъ. и единородное Его Слово, печать равнообразную невидимаго Отца, Архіерея Великаго, Великаго совёта Отча Ангела. Его же Моусей провозв'єсти и Пророцы прорекоша, Апостоли осязаща, мученицы испов'єдаща.

Сего и блаженный проповёда Константинъ. Сему вседушно вёрова, и весь того осіянъ бысть свётомъ. Константинъ добляя благочестія вётвь; Константинъ апостольскій ревнитель; Константинъ церковное утвержденіе; Константинъ идольскій разрушитель; Константинъ благовёрія проповёдникъ; Константинъ Константинъ крестный явитель; и что много глаголю, Константинъ царская похвала. Но гряди ми нынё и самъ Константинъ царская похвала. Но гряди ми нынё и самъ Константинъ и слово даруй воеже о тебё начати слово, вся бо твоя чудная, вся красная твоя всякая церкви тобою украсися, всяко царство тобою утверждается, всякъ идолъ тобою потребленъ бысть, вёра христіанская тобою утверждена бысть.

Родися убо блаженный сей отъ Консты и Елены. воспита же се добрё же и чуднё; время же не многу прешедшу Діоклитіану в Максиміану Еркулію царствующема вдана бысть Консть отцу Константинову въ жену Өеодора дщи Максиміана Еркуліа. бё же Конста анепсій Клавдієвъ, иже прежде Авлиріана царствовавшаго тривуна саномъ почтенъ. Елена же на восточныхъ странахъ сущи въ граде Дрепане, сице обычне 
вовомёмъ, послежде же Еленополь преименованъ бысть, съ отрокомъ Константиномъ пребывающи, священнымъ того вдастъ 
учитися книгамъ; и бё видёти тогда матерь о чадё веселящуся. Имаше бо возрастъ красенъ, обычай царскій, мудрованіе и правъ и вся яже къ похвалё влекущая. неутаена же се 
бысть Өеодорё женё Константиновё, отъ неяже имѣяще синовы три, имъ же имена суть: Константіе. и Анаваліанъ и

Далматіс, дще же его біше Константіз жена Ливиніева. И абіе посла и приведоша отрока. убоявжесе Конста да не како лестію Константина погубять, посла его съ своимъ ветомъ Ливиніемъ и списанми въ Діовлитіану царю, пребывающу тогда въ Никомидін Вионнійской. Прістъ убо бысть въ парская и всякой учашеся эллинской премудрости, преспъвающу же тому въ возраств же и учительствъ зависть подвигоша сущів о Діовлитіанъ; смотряюще, не точію яко самодержецъ хощеть быти, но и яко той хощеть быти разоритель эдавистей прелести. и всяку къ того убійству подвигоша кознь. Премудрый же Константинъ Богомъ научаемъ сокровенную извёстно увёдъвъ лесть, вскоръ напраснымъ бъгствомъ Вретанію постиже. Отца же последнее дышуща недугомъ того содержима вельнымъ яко видъ, вся подробну яже о себъ сказа еже съ Ликинісмъ пошествіе яже на бранвкъ мужества и храброванія, яже въ Египтъ и Палестинъ и по иныхъ бранныхъ мъстохъ. Мужественно бо того видяще и храбра во бранъхъ несмъзху явъ свою объявити кознь; на сильныя же того посылаху брани, еда како тамо убієнь бывь, тія порока уб'ьгнуть: вся бо воинственная множества единодышуще съ Константиномъ бъхомъ. и не токмо Максиміанъ лестію убати мя ко отцу глаголаше Константинъ, но и сввервый Діовлитіанъ скверными слугами мое искаша убійство, аще не Божінии судьбами повровенъ быти хотвух в неначаемое спасеніе получих, благодать же Богови о неизглаголаннемъ Его даръ, яко Твоего сподоби ме зрѣнія, и желаемые ми получити сытости. вся бо міру красная нивочтоже положихъ, Твоего котещу ин насладитися виденія. Отепъ же Его Конста яко неначаемо пришествіе сыновиће видъвъ, топлими слезами юже въ Константину любовь извъствоваше, и често взирая нань, Тебе глаголаше яко царствію достойна Богь съ Собою приведв. таже весь Сунклить отай совра забыхъ одержащую его большь сыновнія ради радости, вопрошате котораго отъ синовъ его евволяють начельника вибть? оня же весь отвергие далече страхь, Константина вседушно прошаху даря твив быти, и яко сія Конста слыша, радости весь исполняшеся, и теплики слевами сыповную тымъ извіствоваще любовь. Таже яко себі разумі тежчайшимь угийтаема недугомъ, весь собра Сунклить мъстные же и нарочитые, в Константина царя нарече, и царскою багряницею одбявъ на престоле посади парсиомъ. Се нъ Сунклиту и ко всему прироче воинству, ныив слатчшая мив есть смерть паче живота, сыновнее видевъ пришествіе, сія и сипевая Конста изглаголавъ во всемъ, все послушное сынове предастъ, скончаже се Конста во Вретанін въ тринадівсятое лівто царствія своего, пятьдесеть же и месть всвять ноживь леть и парство Константину име отъ Елены смну своему предасть. Тойже отчее тёло честне опретавъ, языде на брань поемъ съ собою нувы храбры и сильны дватцать хиліадь Персомь тогда подвигшимся и люте пленующимъ сущихъ тогда бранье убо сражене бывний Перси яко влу искусии суще, побъду поставние, паря же Константина ежие, тверде стреща Его повелеще котеще того жертву свернымь тыкь богомь сотворити. сице убо невпечальни бывше, прочее радовахуся в играху въ капище вшение вси велицік и нарочитін. обычай бо твив есть, внегда жертву хотеть творити, бевь оружія входити, тая далече негав оставляюще. Богъ же моленіе Своего угодника Константина надоляв непревре, но вскорв отмщение сотвори. воини бо иже съ Константиномъ бывшін, елицы на брани угонезнувше, яко свосто увъдъвше царя держима и назакланіе готовима отай нришедше и оружіе похитивше, посредів ихъ вскочише и своего царя восхитивше, нещедно трхъ ссрцаху мечи. яко убо сіе ненадеждное начельницы Персцін видівше, абіе на мольбу обратимасе, и оттоль обыты даме, неитому ратное на Константина подвивавати, и миръ глубовъ посредв ихъ устроисе.

и тако съ великою радостию иже въ святыхъ Константинъ въ Галлию Вретанийскую воввратисе, не на мнове же посредв сихъ Максиміанъ Эркуліе и Діоклитіанъ, якоже сказуетъ Евсевіс Кесарійскій, царствіе отвергше, въ простомъ пребываху чину.

и Максиміанъ убо Эркуліе ужемъ удависе. Діоклитіанъ же по внегда много мучити святаго Фотія и Аникита богопустнымъ гнѣвомъ тѣло его раздроблено бысть: разгнившусе убо хульному языку его и множествомъ червій разстлівну бывшу, самъ же отъ всіхъ возненавидень бывъ, сице скверную свою изверже душу.

l'eласіе же тоелжде Кесарія епископъ рече: внегда тёмъ оставити царствіе, раскавшесе, и паки то искати наченше, отъ всего Сунклита убіени быше. симъ убо отъ среды бывшемъ, и Константу якоже ръхомъ въ Богу отшедшу, два царя прочее содержаху царство, иже во святыхъ Константинъ и Мансиміанъ Галеріе. Овъ убо въ Галіахъ Вретанійскихъ, овъ же въ Никомидіи восточной. Персомъ же тогда скиптра держащу Саворію в въ Рам'й епископствующу иже во святыхъ Свльвестру; но и Севиръ в Максиминъ кесарскимъ почтени бъху саномъ. Максентій же сынъ Еркуліевъ отъ воинъ въ Римъ поставленъ бысть царемъ. Сін же вси неистовещесе на христіаны, нестерпимое воздвизаху гоненіе. Максентіе же мучитель Өеодоринъ же братъ же вдана бъще жена Констъ отцу Константинову иже и уецъ бъще Далматію и Анаваліану братіемъ великаго Константина не отъ Елены. Той лютостію и лукавствомъ всёхъ превзыде име превде его въ Римъ пребывая нечистиве царствоваше, блудовы и хищенія, убійства же и лихоимства, и симъ подобная не преподобне творяще. Съце убо Мексентію пресквернійшему въ Римі пребывающу, яві бысть всёмъ того нечестие, мнози вже отъ нарочитыхъ римскихъ моленія въ великому посылаху Константину, еже не на мнове превръти матери градоми Римъ. Христіанственнъй мей же Константинъ множищею съ писаніемъ того наказа, престати отъ таковаго его беззаконія и неистовства; но муренъ никакоже въ бълость не восхоть пренти. На восточныхъ же паки Максиміанъ Галерее лютвіная сихъ творе біне. двіма влома Востокъ наследовавшимъ и на христіаны нестерпиму брань воспаляющимъ. Тогда и Ливинія своего вета за свою ему сестру Константію суще Кесара постави, и вся царская деяти ему невозбранно отдасть; мнв того христіанская мудрствующа праве; но той волкъ бъ овчею кожею прикровенъ. Севиру убо въ Римъ отъ воннъ убісну бывшу Римъ отъ Максентія нестерпимая подъемаще лютая. востовъ же такожде отъ Максиміана Галерія мучимъ біз и озлобляемъ. Тогда убо тогда божественевншій Константинь не могій терпыти премногая мучителей влая божественною раждежеся ревностію, и на мучителя себв вооружи. Нечестивый же Максентіс яко божественнаго Константина въ Италію пришедше уведе, римское изведе вониство, и мость льстивь у сущія близь Рима реки сотвори: хоте блаженнаго Константина лестію убити, и ту вое въ присъдъти устрои злокозненный. Константинъ же злокозненнаго лести боесе, отеческого призываше Бога на помощь, еже явитисе ему ито есть, и ненамнове желасное получи. Ходещу бо съ воинствомъ по нъкоему полю и Бога въ умъ призывающу на помощь, божественное тому явисе знамение въ полудневные часы, паче солнца луче испущающе, Креста образно себъ показующи звёздных воображеніемъ и римскими словесы: симъ побъядай Константине велещу.

К W Н ПОБ'Б (ЖАЙ (Й Т А Н Т Н

Царю же недоумъющу о сихъ и сущихъ съ нимъ вопрошающу, аще что и тін видять. всёмъ же единогласно тожде видёти исповедавшими дивляшеся царь о бывшеми видёніи и весь въ ужасъ препроводивъ день. Въ прешедшую же нощь съ внаменіемъ явльшимся является ему и Івсусъ Христосъ (ІН ХУ) вийсти ндиме спаше и рече: подобіе явльшагося теби на небеси внаменія сотворь, и предъ твоимъ воинствомъ носити се повъли, и не товмо Максентія и того всё полки но и вст враги свое подъ ногама устроими, и бъсове саміи устрашется, дневи же абіе наставшу сомногою радостію царь виденное сладце другомъ соповъда. таже златаре хитрые созва купно и знаменіе крестное на небеси явшееся ему на черта. они же вскоръ повелънное въ дъло изведоше, и бисромъ и каменіемъ многоцівнымъ житре зіло украсивше, на высоців копін того положите, якоже и до днесь въ царскихъ обноситсе полкохъ, иже есть сопротивникъ всёмъ бесокскимъ силамъ, нань же и великій Константинъ всю возложи надежду. Симъ убо знаменіемъ укрѣплься царь и все вополчивъ воинство, и предъ нимъ предходити, якоже предречесе, повелъвъ, па скверпаго ополчися Максентія. Сраженію же обониъ бывшимъ брапемъ страхъ и трепеть нападе на мучителя и на сущее съ нимъ вое, и бету севть съ малении невыми.

Велявій же въ царехъ и божественньйшій Константивъ вслёдъ его погнавъ. Онъ же бёже въ свою впаде съть юже во святыхъ Константину положиль быше: мосту бо божественною силою разсёдшусе той треоказнный совсёмъ воинствомъ въ ръцъ удависе, якоже иногда гордый онъ Фараонъ, и бе на немъ видъти писанное оно, коня и всадника вверже въ море. Исполнисе же ръка и фулвіи глаголемый мость коней со всалники удавленными, и исполнисе пророческое оно: ровъ вары в ископа и, и впаде се въ яму юже сотвори. Богопоставленный же парь Константивъ о сихъ всёхъ благодарственные пареви всвхъ Богу и вседущевные возсылаще мольбы. Граждане же яко сія видівше римстін, веселія исполнишесе премногаго, руці на небо воздъваху, и второе солнце божественнаго нарицаху Константина. Стеченію всенародному бывшу свётлё римская Константина воспрінмаху, и съ великою славою въ дарствующій вниде Римъ, и бъ видъти либи различные въ сретеніе тому исходещее: Кневе, вельмуже, благородные, матере, аввице. Священники, иноки, и инокине. Свётлыма очима и чистыми душами того воспріемлюще, и победоносному Кресту и пареви благодарственные испущающе глаголы, избавльшесе лукаваго Максентія мучительства.

Симъ убо сице содъянномъ римскому граду вся дарова правства и на древнюю того возведе свободу всёмъ человъкомъ крестное проповёдуе знамен е. Таже посредё града велико-побёдное воздвиже знаменіе, словесы римскими написавъ: сіе градъ нашъ ига мучительскаго свободи. По сихъ заповёда всёмъ и всюду мученическіе честнё сибирати мощи и преподобному погребенію тёхъ предати. въ симъ и гоненію еже на христіаны престати. сущихъ же въ темницахъ и заточеніихъ на свободу отпущати повелё.

Слышаще же сія даже до океана окрестнів языцы, радовахуся и всяку тому показоваху пріязнь, и того именемъ вра-

Совахусе. Царская же сокровища отверяв, нищимь и убогимъ та расточи, Божественные же церкви обновляти повсюду начеть. Стежаніе же обильное и достоянія яко общій посвтитель отъ Бога посланъ твив дарова, имъ же съ словомъ и двлы проследоваще, и вся почину бываху царски же и повелительнів.

Соборъ же Божійх слугь сововуни въ Эмесе и того предвлях, и иръ Божій подавающь церквайт, и покаряющесе въ сласть прінмаще, противещеежесе отгоняще сими убо и смцевами угождає Боголюбезнійшій царь, невредное церквайт промышленіе творяще. Богъ же тому возмездіє подаває, всі варварскіе роды тому покори, и якоже повсюду и на всіхъ побіды воздвить, побідитель отъ всіхъ нарацащесе. Сія римляне видяще веселяхусе и красовахусе, празднующе Господеви праздникъ побідителень на семъ дній, віровахуже и въ честный кресть и усердно ціловаху его поклоняющесе, и Констартина приснопомнимаго побідителя славяще.

Не помнозв же рвше въ прокажения тому впасти страсть, и врачемъ многи хитрости подвигшемъ отого исцелении и не успъвшимъ ничтоже, множество младенецъ ваклати рекоше и въ тёхъ прови Цареви умытисе завещате. Царь же жо отъ лова прінде и вопль многъ плачевные испущающь гласы слышавъ вопрошаше сихъ вину. Они же виновное подробну тому исповедаще. Царь же вело умилисе о сихъ и все матере съ чеды во своя имъ отпусти; лучие мев сице недугомъ держиму быти рекъ, нежели толикихъ душъ погибели виновенъ быти и въ преходещую нощь явишася ему Петръ и Павелъ Христови Апостоли глаголюще, ны есмы Петръ и Павелъ отъ Бога послани дати тебъ спасенное врещение, посли убо и призови Сильвестра епископа, яко да подасть тебъ баню крещенія, яво да всявъ грозъ проказы очиститъ тебъ, и жизни въчней сподобить те. Въ сихъ словесъхъ возбудивсе доблій Константинъ, виде обычнаго своего врача стоеща и лечабныя виды

тому готовеща, и отвъщавъ въ пему рече, въ тому во миъ прінти не преложи; не втому бо челов ческія потребую помощи, рука би Вседержителя Бога поможе ин и абіе посла ва блаженнаго Сильвестра, и отъ него Божественнаго сподобисе пріети крещенія. Восходещу же ему отъ бани паки бытія остави въ ней якоже рыбіе лиспы прокаженія страсть, н нзыде весь здравъ, разостенъ же и душею и теломъ. Крестижесе съ нимъ и Криспъ первый сынъ его, и ублекошесе обои въ бълы ризы славеща и благодареща Бога о толивихъ благихъ ихъ же сподобищесе Константинъ ибо святвиший Риму содержатель бывъ, многи наветы и козни подъемаще отъ ратникъ истинъ, многими же и отравами напоища его смертоносными; но той Христовою покрываемъ благодатію, невредимъ провождаще животь. Максимиліанъ же Галеріевъ сынт и той влв разврати житіе. Слышавъ бо яко Максентіе сынъ Еркуліевъ въ ріців Римской совсёмъ воинствомъ своимъ отъ Копстантина потопленъ бысть и убоясе и поеме мучити св. Пантелениона лютвитую и горчайтую на христіаны подвиже брань и гоненіе нестерпимо, доблій же царь яко отъ младенства мучителей гнушаесе, бъ удвыляся сердцемъ, и утробы щедротъ о Христовъхъ подвиже рабохъ. слыше яже въ Никомидін безмъстная и лютая отъ Мавсимиліана мучителя. Божественною же раждегсе любовію и ревностію, отъ Рима подвижесе съ Ливиніемъ Кесаремъ вътомъ своимъ, по суху же и по морю на Максиміана врвику подвигъ брань. Онъ же сія слышавъ, на чародъянія и волхвованія надеесе, множество много и той вои подвиже готова его въ руку своею непщуе имъти, връпко ополчисе нань, и яко врестное знаменіе предъидущее тому въ срътение прескверный узрывъ, повель всемь име хитре стръляти въдящимъ вреста образъ пещедно стръляти. Крестному же знаменію приступльту и рати сразившесе, нже на басни надъяйсе мучитель страхомъ объетъ былъ мновемь, отвергь отъ себъ царскую багряницу, бъгу се ътъ.

и иже на множества воинская надъявыйсе внезапу отъ всъхъ
лишивсе, отъ веси въ весь сей гонить бъще, и скверных своя
идолы обаянники же и прорицателе, яко прелестники ссъче.
Глаголетъ же се, яко толицей брани быти тогда, и толику
съчу, и толицемъ мертвецемъ быти тогда, яковая же отъ въка не бысть. Воскотъ же того ъти царь Константинъ, но божественному суду того предварту остави его: отъ безиърныя бо печали въ болъзнь впаде люту, сгнившимъ бо се всъмъ
удомъ его и утробъ такожде. нацъ на земли валяясе обненъ,
очесемъ его вскочившимъ слъпъ являящесе непреподобный,
плотемъ же его отъ костей до конца отпадшемъ, зяъ окаянную свою душу изверже.

Своему же зету Ликинію весарю греческое отдасть начельство притворяющусе христіанствовати, и въ славномъ пребывати тому Никомидійствиъ градв, нарече же его цара, и объщанія проси ему дати, яко да нечто на христіаны подвигнеть вло. Онъ же вскоръ объщасе тако творити, в добръ и благочестиве правити всв восточных страны, сія убо творя жусе въ тогдашнее время, и миръ устроися глубовъ, и аже на христіаны отъ мучителей преста рать и всему римскому начельству самодерженъ Константинъ устроисе, вся въ веселів бъху, царская же и послушная. яко убо сія вся добре устроншасе, абіе повсюду посла Святыхъ мученикъ честные собрати мощи, и всякой чести и поклоненію тахъ сподоблевати, честные же повсюду воздвизати церкви и идольскіе хранц подъ тёхъ вчинявати областію, христіаномъ же токмо воевати повель Эллиномъ же никакоже отнюдь, и царстей сподобленномъ бывати чести въ идольстей пребывающихъ прелести главною казнити казнію, дары же велики и стяжанія вемленая довольно церввамъ дати завъща. епископомъ же, и священникомъ, и діакономъ отъ темницъ и заточеній возвваннымъ свое нави воспрівмати степене. сице велегласенъ проповъдникъ устроисе, сиде процейте яко финиксъ во всей все-

львней. Красовахуся убо Божік людіе радоващесе и царь вря благочестіе предсивнающее на всявъ день: Слышаще же сід оврестнім языцы, отвсюду прихождаху и просвіннаху себів святымъ прещеніемъ, прісмяюще баню Святаго Духа. Нечествивішій же Лякиніе на восточныхъ пребывае, притворяще себъ христіанство Константина болсе, различными же козньми, люте христіаны озлоблеваще не намновів же въ забвеніе прімде своего благодътельства явленно на христіаны гоненіе подвиже. прежде же сего мнози ковни и льсти на Константина подвиже, но добляго Константина ни этоже утанся, множицею бо того -съ писаніемъ накава престати отъ таковыхъ начинаній, но муринь никогда же въ бълость прінти невозможе, утолсте и расшире, по писанному, и остави почетшаго и, и отступи отъ своего благодътеля и первъе убо иже въ палати боляры отгна, забывь иже въ великому Константину объты, по многихъ же и различныхъ мъстокъ многи и безчислениы Христова, ради исповиданія различными предасть муками прелукаваго діавола прескверный ученикъ. Блудовомъ же и хищеніемъ, убійствомъ же и грабленіемъ себ'в одасть, волквованіемъ же и чарод'яніемъ, и просто реши во всякой себ'в издасть влобь. Божественный же Константинь на мновь сея слышати не терпъ, вое подвиже нань многи по морю же и по суху; брани же сражене бъгу се вдастъ Ликиніе въ Халкидону, въ Хрисополи же ухващенъ бысть живъ. Но доблій Констаптинъ вышняго положи прибъжище себъ, многимъ бо человѣколюбіемъ побѣкдаемъ, не восхотѣ тому смерть навести, но въ заточение въ Солунь того отсла. Богомерзий же той никако отъ влобы преста, но мало нъкое время пождавъ, лестію варвары прельсти, меога темъ дати объщаваесе, на Константина пави воевати начинаше, но той козни его подробно разумъвъ, посла и отсечъ скверную его главу. И тако нечестія идоль отъ среды бысть, и тако вселенней миръ устроися глубовъ, и въ тишнит вся устроишесе. Отъ толт Константинъ самодержецъ всея вселенныя бысть, яко нечестие до конца потребль, и вреста знамение встиъ явт изъявль.

Градецъ убо бъще малъ Визъ именемъ. егоже созда во дни свое Манассія царь іудейскій, нареченный Византія. Въ немъ убо варвары нъцыи живеху сурови же и непокормиви, никого же имуще тъхъ обладающаго, на нихъже великій Константинь пойде, хотъ повинути ихъ. они же яко злу искусни суще, многи вое Константину погубище. На утріе же паки брани сражене бывшіи, шаки иже съ Константиномъ побеждени быше. Вечеру же прищедшу и ноще пріемшін, и цареви въ недоумъніи сущу, возрѣ на небо очима, и видъ писаніе звъздами написано сице: призови ме въ день печали твоее, и избавлю те и прославищи ме. Удивленъ же о семъ бывъ царь, и недоумъящесе что убо се будетъ; возрѣвъ же паки второе, видъ' крестъ звъздами стоещь на небеси и писаніе глаголюще сице: симъ знаменіемъ погубиши все враги свое.

Абіе же воставъ и иземъ ножъ свой и сотвори отъ древа крестъ и навысоцѣ возложь древѣ предъ воинствомъ носити повелѣ. На утріе же сразившимсе обоимъ бранемъ побѣждени до копца быше Византіане и прѣети бывше не къ тому оттолѣ быше самовластия.

Римское убо начельство и всю подъ собою вселенную устрои. изволи и въ свее имя создати градъ свётель же и красенъ. Богь же тому яви Византію создати, еже и бысть, и спозда той богохранный градъ, нарекъ того въ свое име инакожъ и новый того именова Римъ, и въ немъ воздвиже столпъ велій зёло, въ высоту превеликъ, и на немъ мужа постави мёдна, и облако въ руку его вложи злату, и на немъ написа. Тебъ Христе предаю градъ сей. И толико того украси, толнко же почте, якоже по всему міру обноситися того имени. но убо и се глаголется, яко въ подножіи порфираго столпа хитре поло-

жени лежетъ пятихъ хавоъ име пять тысящь насыщихъ укруси, ихъ же спасови ученицы и Апостоли собраще, толику множества народа насышусе. но и самін тів кошове семь въ ниже хатом лежаще и праведнаго Ноя съ неюже страшный онь корабль удёла сёкира, име вси тін леметь въ саномъ томъ столив, ихъ же своею рукою велекія Константинъ положи и вапечатив. Непомнозв же сихъ слышеся, яко скифы браницив поучаютсе, абіе же царь всвор'в дунавъ рівку постиже, и мость ваменъ въ ней сотвори, свифы повори. Всечестному знаменію врестному тамо тому явльшусе на небеси якоже и преждё в вся яже тамо добрё устронвъ. Промышляще прочее, како вседенское тёло добре соблюдеть, и сына убо своего Константа Кесаря нарегь, въ Галлію отпусти. въ Римв же тому сущу, великую тамо палату своима разори рукама приснопоменаемий сей Константинъ и первовь Господу нашему ІИ ХУ устрои въ Никомидійствив же градв, такожде на міств высоців нарядаемъть жестоко, красную воздвиже церковь, отъ жотаго Максиміана мученнымъ три тысящамъ и шесть сотъ и осыпнадесятемъ Христовемъ мучениемъ. И осморогою и прасною въ Антіохін церковь той сотвори. но и дрепану той назда въ память мученика Лукіана, тезоименитенъ матери своей нарече градъ Еленополь. Посемъ и всечестный храмъ воимя Святия Премудрости, не вынашнюю, но малейшую вельми. Таже святую Ирину не глаголю мученецу, но Христа моего иже есть миръ; по семъ святые Ацостолы, таже святаго Мокія; таже св. мученика Агавонныя, по семъ святаго Мину; потомъ честнаго Архистратига Миханла въ Анапле и въ состени. Сіе всё великій въ парелъ и божественный Константинъ созда церквы, неточію же но в понных различных ивстохъ честные воздвиже храмы святымъ христовымъ угодинеомъ и мученикомъ. Славны же и велики и всяческими тъхъ богатствы обогати царскими же и мъстными. Божественному убо Константину о благочестии и о первовныхъ

упражняющуся вещехъ бъсованія равноименный Аріе въ Александрія на Христа возбівсисе, и свое вломудріе всімъ явленно сотвори, Сына Божіяго Бога Господа нашего Інсуса Христа (П ХА) въ тварь свести дерзнувъ, и бъ нъкогда Отецъ егда не бъ Сынъ, свверными усты изрещи дервнувъ, забывъ речен ное: и слово бе въ Богу, я вся темъ быше и безъ вего ничтоже бысть еже бысть. И паки апостоль Павель явственный ше сказуе рече, послежде же Отецъ глагола намъ Сыномъ своимъ, имъ же и въки сотвори, иже сый сіявіе славы и образъ состава Его, но сеже вся глаголомъ силы своее, собою сотворь очищеніе гръхомъ нашимъ, съде одесную престола величиствія на высовихъ, и пави Оома по страшнемъ ономъ осязаніи Господа и Бога того нарече. но и Нафанаилъ: равви, Ты еси Сынъ Бомій, Ты еси Царь Израилевъ. Сія вся дукавствія духомъ содержимъ Аріе никакоже во умѣ пріетъ, но ниже Соломона слыша глаголюща: Богъ премудростію утверди небеса Христосъ же есть Божія сила и Божія премудрость. Сія и сицевая влочестивый всея въ Божін церкви раздранія и сонмице и вся церковная въ велице мятемъ бъху.

Слышавъ же сея благочестія поборнивъ и Христовъ подражатель Константинъ, яюте уязвисе сердцемъ, и душею вельщи опечалисе. Не восхотъ же молвъ дати вину, но якоже благоразуменъ врачъ, премудре быліе смъсивъ, премудре обоихъ въ миръ и тишину хотъ превлещи, и цервви безмятежіе устроити. Написавъ обоимъ единообразне, яко да невто отъ нихъ на другаго вознесется сердцемъ. и распря и молва безъ конца будетъ. Написаже посланіе имуще образъ сей: «побъдитель Константинъ честный Александру и Арію. Сугубу ми язву сотвори вина вашего преръванія. сего ради самаго моихъ начинаній помощнивомъ Спаса всъхъ Бога творю свидътеля престати вамъ отъ таковаго преръванія. Аще ли ни, велій трудъ намъ хощете исходатайствобати, себъ же не малу мольу и студъ премногъ.

якоже всёхъ языкъ разгласіе въ едино Богоразуміе собранное, и вселенныя тёло въ едино соединавшеесе, вы наки на уди раздвлити начинаете. твиъ же пререкование всяко далече отринувше, миръ и единомысліе гоните, а не велію о семъ намъ возлаганте тяготу. Даруйте же ми тихін убо дни, нощи же безъ печальны яко да и азъ нъкую сладость чистаго свъта и житія безъмольнаго наслаждуся. Аще ли ни, ствнати нужда и слевити. У Сея Боголюбезневший царь написавъ въ Александрію отпусти. Аріе же на время нѣколико умолкнувъ, паки множайшій подвизаше мятежь. Множества же не мало отъ церкви от. торгнувъ, прочіе раздоры и сонмице творяще. Христіанственнъйшій же Константинъ таковая слише въло уазыляшесе сердцемъ. И что сотворяте недоумвитесе, вре раздоры и сонище на многихъ шетающихся мъстохъ. Совътъ убо Боголюбевенъ умысли всёмъ иже по Боге добре разсудити могущимъ угоденъ, и по вселениви всей крвикая распосла писанія принуждающая всф иже по вселенифи Божіе архіереевъ вкупь созвати, и отъ всвить единомысленией утвердитисе върв. еже бо во углъ рече и особь неврипко и неутвержденно до конца есть. а еже отъ многихъ разсужденно и избранное, зъло връпко в не поколеблемо. обръте же и градъ побъды тезоименить, Нива именемъ и ту всемъ собратисе епископомъ вавеща, тринадесетое имущь льто еже оть Рима своего пришествів. Начеть же се оть двападесятато дне маія м'всяца, конець же прість по тріскъ літехъ и полъ: яво убо сія слышаше Божіен всея вселениныя Архіерее, радостію неизглаголанною объйти бывше, всяко тщаніе отъ сераца подвизаху, и якоже крилы літающе, никейскій иже къ Виеннін постизаху градъ, презиврно бо желаніе вивяху, еже таковаго царя благочестива насладитисе врвнія же и бесъдъ. Елма убо снидошесе вси, дъло Божіе бываемое непшеваше. ибо нетокмо тік, но и страны и ивста и языцы далече сущін и равстоящесе отъ друга въ едино схождахусе, и единъ

всёхъ воспріннаше градъ, якоже нёкій великъ святительскій венець отъ прасвыхъ цвютовь испещренъ, отъ всюхъ церковь: Европіе глаголю всв. Левін же и Асіе, вкуп'в схождахусе Бомів Святителе. Свріе же купно и Киливіе, Финикіе же и Аравіе и Палестины; въ симъ Египетстів и Онвойстін, и Ливійстів, Месопотамите же в Перстів Епископи, но наже Скифійска оста страна, Понтъ же и Галатія, и Памфилія, Каппадокія же и Асія, и Фригія, но и Оракія и Македоняне, Ахаіане, и иже на суши, вси въ Навейскій схождакусе градъ. церковь бо иже тамо, яко отъ Бога упространенная всёхъ вивщаще, не точію же, но и множества многая отъ всёкъ спедошесе странъ, Вогу тахъ нодвигшу ради утвержденія вары. Елма же день нареченъ бысть собору вси вкупь снядощесе, въ нехъ же бъ Египтаненъ Паонутіе, мужъ чудотворець и свять, и блаженнъйшій Спарыдова и нас ва чудеська прехвальный Неколас Мурскій, Павель новые Кесаріе, Леонтіе Кесарійскій епископы, и великіе Арменіе Григоріе и Імковъ и Іонисіанъ; вси чудотворцы все знаменоносце, яко и мертвые воскресивше, и прочін вси пореду триста восьминадцать, и кождо противу сану свое воспрінмаше съдалище. Воемъ же безъ числа предстеящамъ всяко возбранати безчиніе, стояху убо вси, дарево одидающе принествіе. Онъ же яко оть Бога послань ангель світлыми лучами яко же рещи блещесе, свётлою предста багрямицею и якоже до лика прінде Апостольскаго, всёмъ себ'я меньша покава, принадае и молесе, тёхъ насладитесе молитвъ. Сіе же получивъ воста малу нёкоему тому уготовану сёдалищу, на неже не первъе съде дондеже первъе честное архіерей съде сословіе. Епесковомъ же пръвствующія десная страна воставъ умъренно отдаваху слово, Вседержителю Богу благодарственную воздаваще хвалу. Елма же и царь седе, молчаніе глубоко устроисе, всёхъ очи навь взирающе. Онъ же свётлима очима и красномъ лицемъ на всёхъ возврёзъ, сицевъ къ нимъ изрече гла-

голъ: «Молитвы мое конецъ о Христовы слуги сін бъще, еже Вашего насладитисе врвнія. Сіе же нынь получивь выдящему Царю всёхъ благодать исповёдую, яво ми во всёмъ внымъ благимъ и сіе лучшее благо видати дарова, еже собранны вкупъ Васъ насладитисе, и еденъ общій во всёхъ разумь видети. Звио бо желаю невысты Божіей церкви вы тишены необуреваеме пребывати витгда бо уже на бранекъ побъди манісмъ Христа моего Божіяго Сына повазовахъ, ничтоже скорбно вмёняхъ. Елмаже Ваше раздвоеніе паче надеждё увёдёхъ, лютейшею узвихся явною. и сіе врачеваніе подати изволихъ, все повсюду пославъ Ваше созвати святительство, и радуюсе, со Іаковомъ, вре окрестъ себе полкъ Божій, и пою со Іаковомъ и глаголю, яко етрашно м'есто се; н'есть се, но домъ Божій. Сія н иная многая нерекъ весь возвесели соборъ. Собору же совершившусе и обличена бывши истиниващими лка. явыть иже на высоту глаголавый умолче и вси преданную оть Апостоль утвердане въру, нанесаше же в свитокъ, въ немъ воображеніе положивше вірів. Сему убо святому собору въ Нивен Виеннійстей бывшу, и царскую подписану бывшу рукою, действіемъ святыя и Единосущные Тронцъ иже правыя въры поборници Божественны отцы правую уяснища вбру Арія же нивложите и единомудренныя ему, его же извержена и провлята отъ вдравне отъгнаше вёры и церковнаго собора. Сына же Божія соприсносущна и Единосущна и нераздельна Отпу и Святому Луху единогласно триста восьмиадцать святім отцы испов'вдаше, полинсавше вси свитокъ съ честнымъ Константиномъ. Но убо два отъ числа святыхъ отепъ по совершении собора во Господу прешли бъху естественной смерти тъхъ постигмей, Хрисанфіе и Мусоніе сихъ имена. Богъ же свое упремудри угодники съ боголюбезнымъ царемъ въ извещенію нашее благочестивне въры, въ студъ же и понощение въчно злославныхъ и невърныхъ. яко убо свитокъ написаше и подписаще святіе отцыабіе въ ковчегу пондоже святыхъ онехъ отець, и таковыя въ нимъ провещаще (провещаще) глаголы. Раби исвреннів Владыви нашего Бога. Хрисанфе и Мусоніе, добрый съ нами подвивастесе подвигь, теченіе скончасте, віру укснисте, и вывіз чистів врите святую троицу. Аще убо Богови угодно въсте наше потщаніе в уставъ, взебщеніе подадите намъ; аще ли что недостаточно остало есть, вы яко истину въдуще исправите. Сія рекше и свитовъ запечативние, въ руцв положище скончавпиемсе преподобныхъ отецъ, сами же всенощное бабніе творяму. Дневи же наутръй постигшу, вси купно въ рацъ пріндоше, и свитовъ запечативнъ обретше, педа того воспрієще, в абів разверсше, обратоше новая письмена своею такъ написана рувою, сицевъ вмуща образъ: Хрисанфіе в Мусоніе со отцы всёми согласившимисе на первомъ святёмъ и вселенстемъ Никейстемъ соборв аще и твломъ умрехомъ, но своею подписахомъ рукою, и извъствуемъ извъстная и цъла Богови угодна суща яже нами встми извъщенная и преданная, проче всяко сомнение да отобиветъ.

Дивство преславнаго сего чудесе! Како мертвая твлеса въ рацы затворенная внезапу оживлена быше и подписаше, и весь отеческій дикъ нав'ястише и возвеселише. Кто возглаголеть сили Твое Господи, и слишани сотворить всв хвали Твое. Семъ же содъянномъ всемъ и церковнымъ взысваниемъ утвержденномъ такожде же и священнымъ правиломъ, воста съ престола божественивний царь и посредв апостольского лика ставъ, сицевая въ собору наглагода: «Молюсе вамъ святватіе отци, аще обратока благодать преда вами, утвердите въ ме любовь, яко въ приснаго вамъ сына, и не обленитесе по толице долгот' времени и мало дній мит даровати и единственный мив градь, и обновити HORTH COMHORO BTS его, его же во имя свое совдахъ, хитре не вако и зело художне. они же съ радостію сотворити об'вщашесе мало убо пребывше ту дній и яже о пасці узаконите време, даже бо дотоли не взаконено бъще, но внегда хотъще который ждо во всёмь лётё времени пощашеся дній сорокь и тогда паску творяще. Сія взаконивше и утвердивше святіе отци добр'є же и богольный дви уставище правдновати сединцы, первую убо ради Христовикъ страстей и Креста, вторую же ради воспресенія в свётлости правдника. И пріндоше въ великоименный градь ийсяца маія 11 и Болественную совершивию вся купно службу Матрофану тогда патріаршествующу въ немъ. вкупъ же и цареви совершаниесе тогда парствія двадесятое въто, обывать бо бъще на коюжао десатину въта свътемъ и многочестенъ Владице и Всецарю Христу творити всенароденъ правдникъ, въ онь же Божественние отце призвавъ, ихъ же ноги благовёствоваху мирь, всякой сподоби чести. А еже вано всянаго лучшее бъще словесе, неоснудъ же ни единъ же отъ епископъ парскаго тогда пира. Вси же яко на Христовъ сине на царевъ ванраху образъ. Яко же во сив се а не явъ быти мнеще ради предваривато нечестія.

Бомественнайшей же Константить эре тахъ Ангелоланны сущее, зало веселящеес сердцень. Паснутію же и иже съ нимъ исповадникомъ не точію извертеная очеса, но и жеженіе за Христа во време гоненія отъ мучителей, усердно облобывоване язвы, освященіе отъ нахъ надаесе почернати. Учаще же и еписковы мяръ и единомисліе держати, распри же и любопранів удалятисе. глаголаше же и се съ влетвою треблаженный, яко аще вижду епископа и грахъ твореща, ворфирою того покрыти изволиль быхъ за еже не дати претыванія эрещимъ.

Многая же и безчисленная дарованія церквамъ отдастъ но и святые отцы многою и незсказанною почте честію же и дары, написа же и ко всёмъ властемъ державы своее ни въчесомъ же обидѣти церковь но всяку пріязнь и покореніе тёмъ подаяти. Не покарати же се хотѣщимъ главною запрети каз-

нею. Нашеса же и повсюду сія: «Константивь візрный всімъ повсюду перквамъ искусъ пріемъ отъ общаго собору совъта елико отъ Божіей силы бысть и благодати, сіе прежде всёхъ суди мой разумъ, яко да иже подъ блажениващую соборную церковь множества върных едину и чисту любовь, единомысменно же о Вседержители Бозъ благочестие держати, но нонеже се невозможно быти судихъ неуклоненъ и извъстенъ чинъ мерматисе, аще не вкупъ вси епископи соберутсе, и кождо прилачное Святвишей въръ разсуждение сотворетъ. Сего ради множеству сшедшусе вав многу, и самъ яко же единъ отъ васъ прендохъ: не бо отрекохсе о немъ же паче радуюсе сослужитель вамъ быти, но радующесе согласую, и въ конецъ извъсти тщуся. дендеже еже о Бозъ соединение во свътъ произыдеть, яко не къ тому раздвоению коему, или сомивнию о въръ быти. Тъмъ же и о пасхи Святьйшемъ дии бывшу ввысканію извелисе общимъ разумомъ добре имъти, еже въ единомъ дни вевмъ той повсюду сотворяти чтобо намъ будеть добръйше, что же честивище быти возможеть оть еже праздникъ въ онь же безсмертія пріехомъ надежду, свётло и явленно въ единомъ отъ всёхъ согласно установлениемъ хранети, и непоколебину пребывати. Въ славу бо Божію сему быти иню, въ хвалу же и славу благочестивне нашее въры и церковнымъ уставомъ. темъ же всякому разгласію отъ нынё далече быти, повелъваемъ, всякому же согласію и единомыслію держатисе». Сія убо судомъ всего собора написа царь, непоколеблемая въ тому пребывати повель, и тако паки тъхъ на свою возведе палату. Оттоли убо удержасе единъ разумъ отъ вськъ, и раздъльшеесе на многіе чести церковное тело, Христовою благодатію воедино счетасе быти. радовашесе убо царь о исправленіи толиців и о церковнемъ согласім немало. Въ сихъ убо тому сущу явленно цареви бысть, яко нёкоторый философъ Эллинъ сый поношаеть и укоряеть царя, яко древникъ Рамскихъ царей обычай разоршу, новы же и пркіе введша, самохотив же и ненаказанив. Изволижесе сіл пареви слышавшу, послати святвёшаго Александра еще бесёдовати съ никъ. Философъ убо на хитрость слова надвясе многая и несостроевна глагодаща словеса. Блаженный же Александръ не причестенъ сый слову, многъ же въ Божественнихъ, яко видъ философа, велі річующа, запрещаю ти рече о имени Інсусь Христовъ (ИІХ ХВъ) истиннаго Бога нашего умолкнути и въ тому не глаголати и абіе слову последова дело, вневапу бо нёмъ бысть, и велёрёчный онь язывь умолче, и перстомъ помавая святое прошаше врещеніе. Сипе вже Богъ напраснымъ премънениемъ иногда бывшаго волка въ овче претвори, и вземъ печать святаго крещенія, соединисе православных стаду и име вчера досадитель ныий похвальникь истиненъ повазасе. Великій убо Константинъ вре окресть себв отеческій ликъ несказанну имінше о нихъ радость, и всякой чести тёхъ сподобляше. Вся обильно тёмъ подавае яже на потребу. Всвиъ же марная гонещимъ я единомысленив належещимъ, едини Египетстін паки тін начинаху раздоры ввести церкви и неукротимую вражду якоже и царя на гейвъ подвигнути, нже и посланія вскор'в написавъ утвержденна отъ собора всего наказующа ихъ миръ нивти между собою; къ симъ и братію твив и сослужителе нарицая, и о церковных догматохъ усердно держатисе завъщавае, по сихъ и другое богоугодное поучитесе сотворити дело. Макарію бо сущу тогда Герусальноскому епископу со многимъ моленіемъ сію вручи службу, яко да егда съ Богомъ въ Палестину возвратитсе, со усердіемъ многомъ спасительный изыскати гробъ, въ немъ же животворещее Христово положено бысть тёло имъ же отъ тле въ нътлъніе пріндохомъ, имъ же тымы измінишесе, богоразумія просевтихомся светомъ. Къ семъ и на вранісве, Голгооу, н о семъ отъ спасительнаго подвижемъ Духа. Мужіе бо исперва богоборьній и невірни, и о спасній тогда страсти вавистію лютою одержимів, тьий в забытію подвигошесе предати всечестный онъ гробъ, такоже и краніево пресвятое мъсто, но и животворящее оно древо, имъ же міръ спасесе и мучитель поправъ бысть, и смерть умерщвлена бысть, конечному потщашесе предати безвъстію. Сін убо врътель (вертель), въ немже живоносный и спасительный Спасовъ офине гробъ, во глубину звло ископавше, и каменіемъ безивренив насыпавше, безъ въсти всячески сотвориша мъсто. Таже и еще на высоту возвысивще множайшую, каменнымъ потовомъ потоніасаше, дондеже дол'в нівгдів многими насыпаніеми Божественную пещеру до вонца безъ въсти сотворише, таже что? ниже семъ безвъстіемъ довольня быше но и на большее бъсованіе себъ непощадъще. Требище бо ту сотворище мертвымъ и бездушнымъ идоламъ, блудней глаголю Афродитв и сяверныя ихъ жертвы въ немъ неоспудно содъваху. Многимъ же и долгимъ предшедшее латомъ конечному неваданию преванъ бысть, и толико, елико: ниже царь, ни воинъ ни намъстнін, виже инъ никто же увёдёти возможе святыхъ онвув мвсть внаменіе вое. О сихь убо благовіврний Константинъ блаженнаго убъднвъ Макарія Геросолимскаго еписвопа, не сладво вивяще, аще желаемое неполучить, въ сихъ убо вещехъ добре тому имущу матерь свою Елену и вся той царская вручи, самовластно и невозбранно вся действовати парская. Собору убо со всякою отпущену бывшу честію и всявъ кождо свой честий воспрість престоль, радость неизглаголавная всю исполни вселенную, и миръ Божій прений. яще вселенскія церкви всё, и ничтоже ино б'є слышати разв'є благодарственныя въ Богу возсылаемы гласы и Давидское оно отъ всёхъ певаемо пеніе еже бе ушима нашима услышахомъ, отцы наша повъдаща намъ, дъло еже содъла во дни ихъ во дни первыя, но нынё не въ первыя дни слы-

шахомъ но въ наши дне видъхомъ высовую миницу и славу всеснавнаго Бога, и яко же слышахомъ тако и видвхомъ ве градъ Господа силь во градъ Бога нашего, въ церкви глагодю Бога живаго яже есть столив и утверждение истини, о ней же нъкто восивае глаголаше, преславная возглаголашесе о тебъ градъ Божій, въ ню же собра насъ преблагій Богь ради Своего Единороднаго Сина благодати, воеже едину и истинную всёмъ улснити вёру; прочее возвессимомсе о рекшехъ намъ во дворы Господне внидемъ, и возлюбихомъ Господи благолёніе дому Твоего, и мёсто вселенія славы Твоес, и ненаціи и націн, но вся купно вселенная отъ единато Божественнаго Духа озарена бывши, единодушно восивваемъ благодареніе глаголюще. Велій Господь и хваленъ вело во градъ Вога нашего въ горъ Святъй Его, ибо великъ есть яко воистинну храмъ Его, высокъ же в дологъ и красенъ добротою наче всёхъ церковь человеческих»; тёмже и прасныя въ немъ походище ноги благовътствующее всей вселенией миръ и благан; велій Господь и творе чудеса Единъ; славивая же и чудная имае нъсть числа; велій премънуей времена и льта, премъняей царе и другіе устрояей, не токмо върные но и не върние; велинодъйственный всяческихъ Владика; Единъ имълй безсмертіе, всего міра содітель; Единь и тойжде Богь, Емуже новую восивваемъ прснь глаголюще. Велій Господь нашъ в велія вріпость Его в разуму Его пість числа; яко воздвиже рогь спасенія нашего ради новаго Давида Константина и избави насъ отъ врагъ нашить, и лесть потребисе и въра процевте, и благочестів всю исполни землю, тёмие и богоотець Давидъ обрадованив ивкако всв земляныя созываеть из весс-JID ROHUE BONIE: BCH ASHINI BOCULEMETE DYRAME, BOCKLEBHETE Богу гласомъ радости, яко Господь вышній страшенъ Царь но всей вении, яко воцарися Богь надъ явики. тогда убо блаженному Макарію Іерусалимскому епископу пришедшу на со-

боръ царь повелё, отшедшу тамо изыскати мёсто Святаго Христа Бога нчшего Воспресенія, и враніево, Голгофу, и Животворящее древо. Въ свяъ убо добре имъ и матерь свою святвищую Елену царь и вся той вручи царская самовластно владити: Времене убо немногу прешедшу врить въ видени светла некоего нескаваннымъ сідюща светомъ, и той повежьвающа во Герусалимъ поити, и име отъ Гудей зависти раде сокровенный живоносный гробъ и святёйшая мёста съ Живодавцемъ Крестомъ прилъжно изыскати. абіе убо возбичьши, возлюбленному сынови вся явленна устров. неизреченных радости исполнее о семъ царъ, слышанное на дёло тщашесе извёсти и матери убо всяку уготовль честь, и множество богатства много давъ во Герусалимъ ту отпусти. Сія же яко услышавъ блаженный Макаріе Герусалимскій епископъ, со всявою честію усрвте блаженную Елену, и во градъ винедшее, не помновъ желаемое сотпаніемъ испати начеше, зачуще и постеще и молещесе прилъжно, и всяго твореще о семъ тщаніе. Но иже чудесемъ Богъ не преври на мнози толикое тихъ тщаніе безтдёльно показати, но во сив блаженному Макарію подробну вса отври. Андріану бо царю нвогда капище вверху живоноснаго сотворшу гроба и куміръ скверныя Афродиты въ немъ поставльну многочестна того устроиль бъще. блаженная же воистинну Елена яко царское начело въ руку ниве, съ блажениващимъ Макаріемъ вапище до вонца равори, иножествомъ многомъ хитрецемъ се содблавшимъ, во глубину же многу выло ископавшемъ, абіе живоносный явися гробъ и краніево місто, и въ востокомъ блику сихъ трів крести погребени, множая же и еще потщавшесе, обратоше и честные гвоздіе, вин же скверные богоубійцы божественное Христа Бога пригвоздише тело. Недоумевающим же воторое есть древо, иже Христа Бога плоть носивнее, и блаженией Елень въ велицей печали сущін, упремуждраетъ Богъ своего Архісрея чудне же и боголёний. Нёкоторой бо отъ нарочитых жень и благородных недугомъ содержиме зёльнымъ, и до конца живота отчаявне и послёдняя дышущы, приложище котороеждо древо, и абіе познасе животворивый Крестъ, якобо точію мертвой прикоснусе, абіе напрасно здрава до конца устронсе славящи и благодарещи преблагаго Бога. Святая же воистину и преблаженная Елена не изглаголанные исполнищиесе радости, благодарственные отъ сердца возсылаще къ Богу пъсни, благодарю те глаголющи Сладчайтій Інсусе (ИІСЕ), яко недостойную же сущу сицевъй благодати сподобиль еси.

Слуху же о семъ повсюду пронесшусе, множества многая народи собращесе на видение Живодавца Креста. блаженный же патріархъ Макаріе ввощедъ на амвонъ, явленна того всёмъ показа. Святая же Елена вземыя честь отъ честнаго со иностив страхомъ и благоговънісмъ съ честными гвоздыми у себе честив драняше, тщесе сынови въ Византію тыя отвести; прочее же честному предастъ Макарію на показаніе нже потомъ быти хотещимъ родомъ, и посемъ царица повелъ церковь совдати на мёсте идеже животворещій обрете Кресть, такожде же и на честномъ гробъ Святаго Христа Бога нашего Воспресенія, и другую на пранісв'я мість, и въ Геосиманін же зіло честную возданже церковь во имя Преславныя Вогородице, идъже Тоя Святвиний есть гробъ. и якоже мнозін глалолють то м'всто быти удоль плачевная и потокъ Кедрсвій и удоль Іосафатова, и вертоградъ въ немъ же Господь преданъ бысть, и мъсто на немъ же помолися Господь въ нощи, въ ней же преданъ бысть. Къ востокомъ же на Елеонскую возмедши гору, отъ нее же облакомъ Господь на небеса вветь бысть, и тамо честную сотвори церковь. Таже на гробъ сомедии Лазаровъ въ Внеанію две поприщи отъ града отстоещій и топлыми того омочивши слезами, и прилъжно помолившисе, и ту во име святаго и праведнаго Лазаря воздвиже

храмъ. Посемъ на Іорданскую пойде реку, въ ней же Господь всемірскій потопи гріжь и ту славную воздвиже церковь. Іорданъ же прешедши и пещеру, въ ней же честный Предтече поживе обратии церковь сотвори во име Крестителево таже на місто отъ него же Илія на небо вветь бысть шедши, и тамо церковь устроити повель во име пророка. Четыремъ же днемъ путь пошедши, градъ Тивиріадскій постиже. сто дванадесято престольное, сице обычне зовомое, обратши, на немъ же Господь нашъ съде училъ бъте, на немже в пять жатьбъ умножи, и петь насыти тысющь. Таже въ Капернаумъ вовомое село ту суще бливъ идъже поживе Господь, ту бо бысть и Богослововъ домъ, идеже Спасъ съ учения тайную сотвори вечерю, туже и сотниково бысть чудо, идъже покровъ разорише свъсише разслабленнаго. Сія вся опрестъ тиверіады блаженная Елена общедши мёста, чествые на нахъ повелё воздвигнути храмы во славу Спаса ѝ Владыке нашего Христа Бо-а. таже на мъсто шедши идъже Христосъ провоточивую изцъли, во име животворящаго вреста воздвиже церковь. и оттуду мъсто достиже на немъ же Христосъ чудодъйствова съ пятими хлабы и двёма рыбама. и ту чествую повелё совдати цервовь. На тивиріадское же море оттуду шедши идеже по воскресенін ловещимъ ученикомъ явися Спасъ идъже и хатот поваза и рыбу на углехъ, егда и сто и пятьдесетъ и три уловите рыбы, во имя святыхъ апостоль создати повель церковь. Оттуду же отшедши поприще двв и Маріе Магдалини обрвтии домъ, и ту церковь повель создати. таже во градъ тивиріадскій вшедши, н домъ тещи Петрове обратии въ немъ же отъ Спаса исцълена бывши, славу возсылаше, и ту во име святаго и верховнаго апостоломъ Петра воздвеже церковь.

Отъ Тиверіады же воздвигшисе и шествовавши въ западу стадій десять, ввыде на Өаворскую гору, идёже благослови Мелкиседевъ Авраама, и поискавши мёсто, на немъ же пре-

обрависе Господь нашть Інсусъ Христосъ (ИНС КС) и обрётин, и ту церковь во име Спасово же и сватыхъ апостолъ Петра и Іакова и Іоанна вобдвиже. Таже въ Назаретъ отшедши, и мёсто изискавин на немъ же Гаврінав радость въ дёвёй принесе, церковь выло красну во име приснодывый воздвиже. Отъ града же Назарета воздвигшисе, постиже село Кана галилейское, въ немъ же Симона Кананита бракъ бисть, идъже Христось и воду на вино претвори, и крамъ священивний тамо сотвори. таке въ Виелеемъ отшедши отстоещь отъ святаго града стадій песть, и тамо церковь велику и крестовидну созда во вие Господа Бога нашего Інсуса Христа (ИІС ХА) отъ Вислеема же изшедши, изыска мъсто идъже отъ Ирода избіени быше святія младенцы и ту во име ихъ первовь воздвиже. и оттуду прешедши, обрате место на немъ же Ангель благовести пастыремъ радость велію, и ту церковь во име пречистые Богородице и Іосифа обручника воздвиже, взиде же и въ Святий Сіонъ на висоть сущу Святаго Града въ югу, на немъ же и блаженная Елена прекрасну совда церковь въвысоту же и долготу, оловомъ покрывши; раздёли же и мёста, въ нихъже коеждо чудо бысть. отъ десныя убо страны храма жилище Христовъхъ ученикъ и Апостоль идёже сокрышесе страха ради і удейсва, идъже и предста имъ Спасъ ватвореномъ сущомъ дверемъ. отъ левыя же норфиры столиъ, идеже за выю связанъ бысть Христосъ, церкве же одъсну чести умывальница, идеме Спасъ ученикомъ ноги умыть, идёже исходъ святаго Духа бысть на святия Апостоли; отъ левия же гробъ Давида пророка. сотвори же и Каівеннъ дворъ церковь во имя св. Апостоль Петра и Павла. Отстоить же святое Восиресеніе отъ святаго Сіона едино поприще. Неточію же, но иныи многів и различным сотвори церкви: въ удоли пророка Іереміе, и на источнить Силоамли, и святьмъ Лисострать святымъ Киру и Іоанну храмъ, и у Дуба Амврійска, и на селъ Скудельничи.

Сія вся усердно добре же и честий устроивши святая и блаженная Елена, сожительнице Константова мати же блаженнаго Константина, множества многая сель же и градовъ церквамъ отдасть, и ина многая стяжанія безчислена, златомъ же и сребромъ и каменіемъ и бисромъ святыя украси иконы и святыя же такожде и честные сосуды, злата же многа и безчисленна церквамъ и убогимъ раздастъ. Святаго же патріарха Макарія многими дарами почеть, возвратисе въ своему смну и великому въ царехъ Константину, носещи и юже храняше отъ честнаго и животворящаго креста честь и честные гвоздіє Спасовы.

Пришедши убо въ Византію, многочестив отъ сына пріета бысть, радости же многи царь исполненъ бывъ и честь животвориваго Древа честий и со страхоми облобывави вы влати совровищи предастъ хранитисе. Отъ гвоздей же честь нъкую въ своемъ шлеме закова другую въ масиме своего коня положи яко исполнитисе и въ семъ словеси пророческому глаголющему въ день онъ будетъ на уздъ коня царева святое Господа Вседержителя. и бъ прочее царь свътло правднуе и веселесе и благодаре Бога сотворшаго ему таковая и толикая благая и ревностію многою и рвеніемь подвигсе, сотвори вресты трін по числу показанному на брантих. первое убо въ Римв, второе въ Византіи, третіе егда мость сотвори на рѣдѣ дунавстви, и нарече име первому Інсусъ (ІИС), второму же Христось (ХС), в третьему Ніка; Иравлісмъ же царемъ наречень бысть Аникитось сиречь непобедимый, иже и до днесь стоить на великомъ порфиръ столпъ. Глаголетъ же се отъ многихъ, яко трищи въ лъта ангель Господень отъ небесъ сходить въ полунощи, пов трисвятую песнь, и каде, и осеняе честный непобъдшина вресть: мъсяца маія въ седьмый, мъсяца сентемврія въ 14-й, и въ недфию третію святыя четверодесетниць; въ нюже и повланяемъ есть. Блаженная же Елена, время въко-

лико съ сыномъ пребывши, въ Римъ отъиде, и тамо мало поживши време въ лучшій и нескончаемей прейде жизни, літомь сущи нъгдъ 80-иъ, вся по чину и добре управлыши. Благочестивый же и великій царь Константинь яко все начельство подъ собою устрои и миръ Божій вся преимвяще церковная, веселящесе душею, и сущимъ въ палатъ заповъда, елицы сыщеннымъ касаются книгамъ, и елецы божественная прочитають словеса, въ боговидение умъ возводити и прочитаемымъ прилежно внимати, и въ молитватъ же стоещимъ на небо воздъвати рупъ и отъ туду помощь просити. Къ симъ же и день недъльный праздновати купно всёмъ узаконоположи яко первый сущь день, и спаснаго смотренія образъ. Священники же и діаковы велице сподоблеваще чести, и множайщая приів же и славословія и молитвы въ день недёльный трорити всё воздвиже человъки. Посемъ и петочный постити и почитати день памятя ради иже въ немъ содъянныхъ на общаго Содътеля и Спаса Христа, и со всяцемъ усердіемъ и віврою въ церквахъ повдавати даже до конечныя молитвы. Сущихъ же въ воинствъ научи сицъ, егда на бранъхъ случитсе, достоитъ на поле исходите на мъсто чисто, и ту первъе безмольно поучитисе, и тако яво изъ единёхъ устъ прилёжну воспущати въ Богу молитву, в того надъ всеми ведети Бога, всякому благу давца и горе воздівати въ Богу руців и глаголати сице. «Тебе Единаго Господи свъмы Бога. Тебе Царя внаемъ, Тебе помощника исповъдуемъ отъ Тебе побъдительная воспріехомъ, Тобою прыші покорихомъ враги, отъ Тебе начетшиъ благимъ благодать повнаваемъ, на Те и въ будущій вінь уповаемъ, Тебів вси быкомъ раби, нашего Царя долгожительная намъ и побъдительная сохранити молимсе». Сице въ свътоносный недъльный день ваконоположи творити воинскимъ чиномъ, и таковыя въ молевахъ воспущати глаголы. Самъ же себе въ предреченные дн ватворяще Единъ Единому беседуе Богу, умиленными же мол-

бами на колвну привлоньсе обвиданных моляшесе получити благъ; въ спасние правдничные дви протяваще постъ, всякою врвностію душевною в твлесною божественная священноврвнія совершае. Въ свётлую же и свётононосную нощь святыя глаголю насхи, всю нощь день творяще, преложь нощь темную на день. по всего бо града столпохъ ламбады вело велики вовжещи повелъваще и паче всякаго огня свътлъйшій испущаху свътъ, и бъ видети нощь светомъ зельнымъ превосходещу день. Постигшу же дию Спаскому благодётельству подражая, всёмъ языкомъ и народомъ .благоподательне простираще десницу, всёмъ обильно вся подавае. Нівкогда же на об'ёдъ епископы призвавъ, сицевое въ нимъ подвиже слово: «Влагодатію Всещедраго Владыки Бога таковей сподобихся благодати, яко все име мене преввыти царе, и богоразумию сподобитисе, якоже никтоже инъ, въ симъ же и Вашего благословенія насладити сподобихсе. толиних отець, толиних Ангель, толиних Божінкь слугь; но понеже инъ чинъ по Ангелъть Богови приблежающее вроив святительскаго нёсть, желаніе имёе много аще мощно бы яко да и авъ Богови себв васъ ради приблику, и святительскаго сподоблюсе дара». Они же въ нему тихомъ лицемъ и радостною отвъщаще душею: «Ты Богомъ поставленъ еси епископъ последование убо слову разсмотряе, обладаемые весе смотрям яко отъ Бога тебъ вручены, и едика Ти сила благочестиво провождай житіе и тохъжде вонопь и почестей святичельскихъ несумненно воспрівмешя.»

Предукавый же діаволь не терпів на мнозів Христово въ смиренін быти стадо, паки на церковь велику подвиже брань, но сіа убо послівже. Молве убо подвигшисе не малів тогда, и матежу многу на весе нападшу, насилію убо многу воставшу ради бесчедія, и отъ властей насиліе народомъ множашесе; но боголюбезный царь се утоли взаконивъ сице, яко иже о чедекъ потщавшихсе родяти, и немогшихъ родити мидованію сподоблевати. а иже въ целомудріи и воздержанія пожившимъ и безчедномъ бывшимъ чудитися достоитъ, и тъхъ неовлобляти, и посемъ взакони отнюль евреомъ христіанина не имъти раба, но всяку свободу тому даяти. таже и нехотъщих женитисе, но тако въ чистотъ пребывати изволившимъ первовь питатисе, цареви твиъ яже на потребу подающимъ (sic), перквамъ же наипаче потребная царь нещедно подаваще. Овогда убо достоянія вемленая, овогдаже вмёнія, такожде же и убогимъ мужемъ, и сирымъ и дътъмъ и вдовицамъ подобне. Къ симъ и одъзнія и постеле и пище довольно; таже и Божівго суда стракъ во умв ниве, жестовими и досадительными стрылами сердца хищникомъ и грабителемъ уязвляще, тщесе всёль въ Божій страхъ привести. въ тридеситихъ же летехъ на воюжду десятицу праздникь творяме Христу Царю благодарственная возсылае. и въ первую убо десятицу праздникъ перваго своего сына Константина царствія почте саномъ, во вторую же десятицу втораго своего сына Константія такожде діадимою обложи; въ третій же правдникъ, третіе десятице, и меньшаго сына Консту тогожде царствія саномъ почте. Ненавистника же добру діавола, зависть, якоже теменъ некоторый облавъ светлаго солица поврываще луче. Смущенію бо немалу якоже пренде рехом въ Божинт подвигшусе церквать, боголюбезный Константивъ печали уязвлящесе стрелою, не могій же терпети ва множ сему простиратисе смущенію и мольт, повелт писанія повсюду всёмъ написатисе церквамъ, повелевающая сице: «Побълятельный Константинъ в великочестный иже повсюду епискономъ. Ельма убо невкраваго любопренія равдеженіемъ нецін гоним всехъ смущати начинають, ею же белы высшую не свымъ. ради сего вашей повелываемъ чести вромы всякой вины собратисе въ едино, и соборъ составите, и руку подати требующимъ помощи, и исцівлити братію погибнути котещую, и въ единомысліе сочетати разстоещеесе уды исправити же

согрѣшенное дондеже време настоить, яко да иногимъ странамъ подобающее подасть се согласіе. Еже увы! безмістія худыхъ человъвъ погуби возношение. Занеже се и Владыцъ всъхъ Богу угодно и намъ всякое молитвы высшее и вамъ самъмъ, и аще убо миръ введете, не малу вину благославія всёмъ человъкомъ исповъдати непщую. Неотлагайте убо прочее, но церковному и апостольскому последующе правилу, погрещенному приличное врачевание подати потщитесе, яко да отъ всякое жулы и раздорь свободну сотворите церковь, и моя облегчите попеченія, и миръ убо нынъ сопротивещимся подавше, велику мвду себв исходатанте, и Богъ да сохранить васъ братія возлюбленная.» Елма же царская повсюду потекоша посланія, велещая неотлагати отнюдь кому, но къ Іерусалиму вскоръ творити шествіе, ввемшесе вся множества епископъ, и мвози бевчислени нарочитыхъ людін народы въ Іерусалимъ стевахусе: Маведоняне, и отъ Паноніи же, и Мисіе, пріиде же и персскихъ епископъ честное сословіе, подобне же и Фракіене, и Киливіане, и Кападоке, Сирія же вся, и Месопотамія, Фаникіане, и Аравите, и съ ними палестиняне, Египтяне же и Левіане и иже Опвейстей живущем стравъ, мужіе и діломъ и словомъ нарочиты, и всяваго ученія словеснаго исполневніи. Имже начельствуяй бъще мнови въ божественныхъ великій Аванасів. Сошедшуся убо собору и правая утвердившу повелёнія, сопротивъ же пререкующихъ въ познавіе приведоше истинъ, непокоршихмесе, но и еще суровъ надъжещихъ, конечному предаша провлятію. Радость убо неизглаголанная весь объйтъ соборъ, и бъху веселещесе купно и благодареще Бога. Въ тожде време и царская приспъше писанія, повельвающая всему собору святаго Христова Воспресенія храму обновленіе сотворити. Иже бо витсто царскаго образа на се посланны не простъ нъвій отслучшихсе бъще, но великъ въ слове и въ исповъданів Христовы вёры, но той убо о упокоснів собора и о нищихъ н странныхъ и убогихъ печашесе. Божіе же слуги мольбами и молитвами праздникъ совершаху, иніи же со сказании божественнаго чтенія вупно и недоумфиная отврываху разумфиія. друвік божественныя службы о мірскомъ устрояху смиревін, к о Божін церквы, но и о самомъ цари, нже толивимъ благимъ виновномъ, боголюбезныя въ Богу возсылаху службы, и сице обновленія совершисе правдникь, въ тридесетое літо благочестиваго царя Константина. А яко Спасову почтоше Святаго Воспресенія первовь и спасительный гробъ, и яковии парскія почести, злата же и сребра и ваменій честныхь, въ божественныхъ писаніихъ люботрудесе обрещеть; намъ же о сихъ време не подаеть ныев сказовати подробыу. Сей великій соборь великимъ царемъ Константиномъ второе свёмы собранъ въ самомъ Ісрусалимъ по первомъ ономъ име въ Нивен Виеннійской. Не помаль же по сихъ второму сыну своему бравъ сотвори вело честенъ. таже яко всю вселенную подъ собою покоренну видъвъ, тріемъ своимъ сыномъ въ наследіе ту раздели, и первому убо своему сыну отца своего отдастъ начельство. Западную же власть второму, а еже посредв обояхъ начельство третьему. Не помнозъ же времени брани на Востопъ отъ варваръ слышани бывши. на Персы воевати готовящесе. Се же судивъ. подвизаше воинская множества; но и епископы сомногимъ моляше усердіемъ сопутницы ему быти, не хотіше бо ни въ маль тъхъ разлученъ быти, многимъ бо усердіемъ и горещею любовію у святаго собора свиь якоже Мочсее онь великій водружати испросиль быше, еже въ ней божественная выну совер**шати службы**, ею же и вело украси брачиніими пестротами и златомъ же и каменіи честными, и егда убо въ варварскіе далече отхождаще страны, неоскудей съ нимъ носима би, яко да ни на бранвив церковнаго лишится дара: радостны о семъ вело быта епископы, никакоже отъ него раздъленіи быти изволяюще, како бо и нехотъху зръщее царское величіе

до конца божественив покоренно церкви, и бв видвтя царскую душу, во многихъ разавлышусе твлесвхъ. перковь воздвиже красну и многочестну въ въчную похвалу Спаса и Бога нашего во вмя Апостоль, во умъ нивсе и свой ту сотворити гробъ, и по сконченін въ немъ положену быти. Тімъ же и презиврною віврою и усердіемъ содержимъ дивнатцать ковчегъ святымъ сотвори Апостоломъ, влатомъ многимъ и каменіемъ украсивъ тёхъ, и шесть убо одесніе положи страны, и шесть отъ лівня, по средъ же ихъ свою положити хоте раку, яко да молитвамъ сподобляетсе, еже въ немъ совершатисе хотетъ. еже и бысть. Богови тому и въ семъ поспешившу. Навазаще же своя сыны GARTOVECTUBULE LEDERATURE BEDIN BLOCLABUREN SE LOTMATH LO конца отвращатисе. А еже и больше на всёхъ Царя и Бога вседушно вмёти надежду, и Тому поклонятисе и Того славити и Того въдъти Творца и Содътеля и строителя всей твари и иная многая таковая. Пришедъ же въ Някомидійскій градъ царскіе ту управляще вещи. Двёма убо къ тридцати летомъ исполниесе царствіе его, живота же его местьдесеть и местое прочее примудренно и чистое провождаще житіе, скверны всякое и мечистоты до вонца очищень. Свойственная же тому отъ Бога дарованная сія біху, мужествомъ світель во всемъ, храбръ душею, остръ умомъ, мудростію слова глубовъ, въ правосудів правъ, въ подаяніе готовъ, врасенъ лицемъ, во бранвиъ мужественъ, на варвары великъ, въ междоусобныхъ не побъдемъ въ въръ връповъ и неповольблемъ, въ видънів прасенъ же и благовидент, радостенъ лицемъ, возрастомъ твлеснымъ средній, дебелу имвя выю, вворомъ чернъ, власы главиме нечести (нечасты) имъя, брадою же невело скуденъ, очима прасъснь, всёмъ вожделёненъ, протокъ, благоприступенъ, тихъ, вело молостивъ, правосуденъ, смиренъ, благоутробенъ человъколюбивъ; тъмъ же и отъ многихъ укоряемъ бъще, отъ

вже въ Богу неправе ходещихъ, вже въ благочестивихъ убо образомъ являхусе, дёлы же нечествыхъ жительствоваху. иже ногы своры бъху проліяти врови, и страсть на путіль ихъ, отъ сахъ поношаемъ о премновей кротости бъще. твуъ обсование неслагаесе, не онвуж убо не надоляв Божій постиже судъ. Самъ же Царь душу словесную невредину храняше, законы же и обачав Богу зело любезныя постави. Градовомъ, воемъ, послушнимъ, внявемъ, церквамъ и иная вся благочестивне узаконоположи. Нуждно убо и се вабвенія глубинамъ предатисе вибнихъ; того добродетель на всвиъ повавати. Некогда убо благополучно время обреть, и все послушное вкупъ собравшесе окрестъ себь видевъ, радостною душею вся по всходё душё хотещая случатисе комуждо явленна покава. Каковая отъ Бога боголюбезныма хранима суть каковая врасота, каковая возмездія, каковым вінцы, каковым почести, каковая радость, каковыя обители. Каковаже паки ние не поистинъ ходещихъ ожидають вла, каковая мучевія, кановъ страхъ, кановъ судъ, кановая отъ бъсовъ иставанія, о всемъ всёхъ добрё наказавъ, равноапостольный Константинъ. Елмаже свое еже въ Богу отмествіе разумів, радовашесе душею, и царская вся почину реждате, не мольв ни смущению въ день моего веселія случитисе запрещаще, яко отъ тіла хочу разлучитисе и со Христомъ быти. Восначальницы же царя яко сія в'вщающа слышаша и посл'вдняя дышуща вид'ввше, плача и рыданія вопль весь исполняше воздухъ. Къ никъ же тикимъ гласомъ доблій отвіщаваще Константинь, и утішительными словесы тёхт утёшаше душе глаголе: нынё истинные сподобистисе жизни, ныев истинную обретосте ввру, въ ней же пребывайте и стоите, и крипитесе, Богь мира буди съ Таже Рамляни иже въ парствующемъ градъ живущее, веливими и честными почте дарми, елицы тахъ усердіе усладити довлежку. Сія вся и множайшая сихъ во всю петидеся-

тинцу седмыхъ недёль завёща и соверши и устави. Во всечестный же празднать петедесетный, въ оньже Духъ Святый въ видени огивникъ живъ на святие Христови и ученики и Апостолы сниде, въ полуденный солнца часъ въ самому Богу, Его же отъ души возлюби, призванъ бысть; и земленное убо тъло на вемли вемленымъ и средникомъ остави, душею же къ Самому встинному возвысисе Богу, достойная трудомъ воспріемлі возданнія. Вонни же неначаенное видівше, свое растерзаху ризы и перстію главы посыпающе, своего плакахусе вапустанія, и ба слышати различные гласы отъ коегождо вспущаемін народа, весь аерный оглашающе воздухъ. Вземше же воинственная множества тёло, положище въ рацё е, юже самъ устрои, якоже прежде слова сказа. Падаху убо вся множества на колбну и яко живу тому покланяхусо, и руку целоваху. Бога по Бовъ того наридающе и благодътеля и просвътителя, яко отъ тымы тёхъ въ истинному преведща свъту, и вся яже въ чести, яко живу по смерти гому отдаваху, въ симъ и пънявой сковавше, яко на небеса восходещи того в оображаху, изредную и по смерти въ нему повазующе любовы.

Свисво житіе Веливаго Царя сицевая исправленія добляго Константина, о дружи Божій и священници, и священней одежди и небъсной славъ вънцы, святое честнословіе, инфратній людіе истиннаго Божісго слова Христа Бога истиннаго Царя. Сицевая мужества о Бозъ и о правъй подвизавшагосе въръ, сирихъ заступника, печальныхъ утъщителя, вдовицамъ кормителя, благочестія поборника, уяснителя истины иже якоже другій Веселенль, перводреводъльника художествомъ вселенскую сънь, соборную глаголю церновь, божественными утвердивый художествы; новый Эздра, иже якоже онъ ветхій завътъ до конца растлівшій уяснивый сице и сей, Божественное смотрёніе плотское во всее вселенные утверди церквахъ. Другій Павель своими вселенную утверждае писании, мучи-

телей навлагае, вёру возмогае. Церкви утверждае, языки поворяе, вселенную соблюдае, идолы нивлагае, благочестіе насаждае. Необратаю достойно лапно име Константину положити. не живеть бо на земли, на небесёхъ водворяетсе, со Ангели ликовствуетъ, со Архангелы трисвятаго гласа воспаваетъ паніе, утрудихсе павтін Константину вінець, и отъ совершеннаго далече отстою, вънецъ егоже Отепъ изплете. и Сынъ вънча, и Святый Духъ соверши, ито не вомублееть, име благолетію почтенному, вто не прославить прославленнаго Богомь. вто отъ древнихъ царей таковей сподобисе славъ; вто таковою почтенъ бысть честію. Кый царь законы благочестивне тако, и цізомудріє вавіща, якоже сей, яко оть конець ленныя все даже до конецъ ее непоколеблемъ пребывати. Который мужъ пришедъ обычай варварскіе неукротимые своими притивами укроти законы. Кто за всёхъ ратуесе, юже паче всвиъ человвиъ добродвтель показа; добродвтельми, якоже прасными цветы, всехъ облагоухае. Кто явыни иже во тыме и свии смертиви по писанному рещи сваеще въ свъту благочестія притръже (приторже). Кто благочестія оружив сице огради все идольскія разруши козни. Кой царь толико возлюбленъ бысть, яко и но смерти воинство послушно вмъти и всяво місто и страну и градъ Элладу же и варварскую Божественными исполнити церквами, якоже и на немъ исполнитисе реченному, яко Той рече и быше, Той повель и создашесе: возвеселися убо вся вемля. страны восплеснаще, и варвары въ единаго славословія согласіе совокупишесе, перкви на мучителе возупише. Сін на колесницахъ и сіе на конехъ, мы же во имя Господа Бога нашего призвахомъ, тін спети быша и падоше, мы же востахомъ и исправихомсе. Да возвеселитсе вселенная вся, яже прежде отъ благочестія запуствинія, и да процейтеть и оцейтеть яко кринь; да укринетсе руки ослабленніе и колена разслабленная да утвинетсе, малодушнім мыслію укрыпитесе, и небойтесе, себо Богь нашъ судъ воздасть, Самъ прінде и спасе насъ, Господь Богъ всели правду и радованіе предъ всёми языви. Сія вся благая Константинъ вселенную исполни, подвигь добрый подвизасе, теченіе сконча, въру соблюде; тъмъ же и въ премирніе преселися чины, въ горный Іерусалимъ, въ Сіонъ гору небесную, въ градъ живаго Бога, въ тымы ангельских соборъ, въ церковь первенецъ. напесанных на небесехъ, въ вже обо не виде, и ухо не слыша, и на сераце человъку не ввидоше, отнюдуже и насъ навираеть и съ нами невидимо торжествуеть, и все име вде днесь сошедшесе веселить. Сей Тебв отъ насъ благочестивъйшій царю Іоаннъ Шишманъ, любимый даръ, име и на сіе насъ понудивый слово. Сіе Ти многожелательное совровище: не бо ложнымъ баснемъ последовавше, сіе поставихомъ слово, но отъ истинныхъ и неложныхъ свидътелей нелестная избрахомъ разуменія, ихме любо трудейсе обрещеть въ бомественныхъ писанія.

Буди же и Тебъ подражателю быти благочестивъйшему Константину, и съ нимъ въчныхъ насладитисе благихъ, ихже буди всъмъ намъ получити благодътію и человъколюбіемъ Господа нашего Інсуса Христа. Съ нимъ же Отцу купно со Святымъ Духомъ Слава и держава, честь и поклоненіе въ неуставные въки въкомъ Аминь.

Два сін слова ввяты нами изъ рукописи, находящейся въ Свято-Павловскомъ на Авонъ монастыръ; рукопись объемистая, книга въ листъ, въ команомъ переплетъ. Начало этой книги таково: Иногда паки иде съ Оизаиду съ ученикомъ своимъ Асва Даніиль, и плавающимъ имъ по рецъ совратишесе въ едину весъ.

Въ концъ вниги видится помътва писанная совершенно инымъ, чъмъ самая внига, почеркомъ, такого рода: Сія сеятая и Божественная книга глаголемая Отечникъ монастира Сеятаго Павла подписажъ азъ многогръшни и и меньши Говт Геромонажъ л. ЗСГІ мъсяца сентября н, А на боку одной страницы призагаемаго здъсь слова въ честь Свв. Константива и Елены есть ная помътка: «Ахин» (1618),

сдъланная, повидимому, рукою писавшаго самую книгу. По всей въроятности, это годъ написанія сей квиги.

Предлагаемъ вниманію публики слова эти, попавшіяся наиъ по особому случаю и повазавшівся вижющими не малый интересь въ томъ отношения 1) что они составляють неизвъстный еще письменный памятникъ последняго и замечательнаго патріарха бывшаго болгарскаго царства, и 2) сообщаемые въ предметы, по нашему мевнію, вміноть особую ванемательность. Напр. въ словъ на память свв. Константина и Елены говорится, что Византію будто бы создаль Іудейскій царь Манассія и что будто бы имъ она названа такимъ именемъ; а слово въ честь Махаила воина во всей своей приости не можеть кажется. не занять кого бы то нибыло. Извёстно что описываемая исторія со вмісмъ въ такомъ же почти видь передается въ житіяхь св. великомученняовь І'еоргія и Осолора Стратилата (см. апреля 23 и февраля 8). А какого времене Миханлъ вонеь? Блаженной памяти Филареть архісписи. Черниговскій пріурочиваеть невгоего Миханла вонна въ ІХ в. (смотр. слав. Свят, пред. III, Червиговъ 1865). Можетъ ли сей Миханлъ воннъ быть героемъ патріарха Евенмія? Филаретовъ Миханль воннъ будеть временъ болгарскаго цара Бориса-Миханла. Но накую въ то время вели Римляне войну съ Эсіоплянами и Агарянами? И вакъ могутъ относиться къ этому времени выраженія слова: «взяща тогда Римляне Константиновь градь и владыща имь многія льта». Съ другой сторовы, что сказать о болгарскомъ царъ Кало-Іоаннъ? Кромъ сего еще н другое вое-что въ словахъ этихъ представляется вагадочнымъ и достойнымъ замъчанія. Вследствіе чего мы и предлагаемъ вниманію публики оба эти занимательныя слова безъ всякаго взивненія и сокращенія въ содержаніи; только чтеніе ихъ текста мы сделали раскрытымъ, да знави препинанія (особенно въ словъ въ честь свв. Конствитина и Елены) во многихъ местахъ употребили свои для большей удобности по-HUMARIA.

Въ Русскомъ, на Авонъ, Св. В. П. монастыръ, 1870 года 6 іюля.

## ОБЪЯВЛЕНІЕ

### пінаден иннажлодочп о

## "ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІН"

въ 1871 году.

«Труды Кіевской Духовной Авадеміи» будуть издаваться въ 1871 году, по прежней программі, съ приложеніемъ прото-коловъ Академическаго Совіта.

Въ Трудахъ Кіевской Духовной Академіи будуть помъщаться:

- І. Переводъ съ еврейскаго ветховавътныхъ книгъ.
- П. Переводъ твореній блаж. Іеронима и блаж. Августина.
- III. Левціи наставниковъ Академіи и произносимыя нми церковныя собесёдованія.
- VI. Трактаты, очерки и изследованія по разнымъ предметамъ богословской науки.
- V. Переводы замівчательных в сочиненій иностранных богослововы преимущественно по христіанской апологетиків и по церковной исторіи.
- VI. Статьи, вывющія предметомъ критическое обоврѣніе произведеній современной, по преммуществу богословской литературы, какъ отечественной такъ и иностранной.
- VII. Обозрѣніе замѣчательныхъ явленій церковной жизни на востокъ и западъ.

VIII. Памятники, относящіеся въ исторія русской церкви и русской духовной литературы, могущіе имёть интересъ не

для однихъ только спеціалистовъ, но и для большинства читателей духовныхъ журналовъ.

VI. Въ приложения въ журналу будутъ печататься протоколы засёданій Академическаго Совёта.

Труды будуть выходить ежемъсячно внижвами отъ 12 до 15 печатныхъ листовъ. Цъна годовому изданію 5 рублей, съ пересылкою въ другіе города 6 рублей.

Подписка принамается въ редакців изданія при Кіевскій Духовной Академів, а также въ Москвіт у книгопродавца А. Н. Өерапонтова, въ Петербургіт у книгопродавца С. И. Литова.



# Въ сентябрской книжкъ Трудовъ, въ статьъ: «Изъ чтеній по Ветхому Завъту» допущены слъдующія отпоки:

| стр.       | стров.      | напечатано:                 | AONERO ABLET:                    |
|------------|-------------|-----------------------------|----------------------------------|
| 590        | 2 н         | аука которая                | наука, которая                   |
| -          | 19 капонъ   |                             | канонъ.                          |
| _          | 28 навванія |                             | названіе                         |
| 593        | 18          | Мадрашъ                     | Мидрашъ                          |
| 594        | 26          | 1)                          | 2)                               |
| 597        | 16 n 17     | и ихъ божественнаго проис-  | нхъ божественномъ происхожденін, |
|            |             | хожденія, ихъ богодухиовен- | ихъ богодухновенномъ значенін.   |
|            |             | вінеган от вінеган от в     |                                  |
| 604        | 21          | 11                          | 10 m 11                          |
| <b>607</b> | 28          | 10, 8 книгахъ праведнаго    | 10, 18 книгь праведнаго.         |
| 611        | 10          | עָבִדי                      | אָבָרִרּ                         |
|            | 84          | כשראל                       | יָשׁרֵאָל                        |
| 618        | 83          | Сима и Хама но              | Сима, но Хама и                  |
| 614        | 29          | בשור                        | משוד                             |
| 616        | 18          | - **                        | <b></b>                          |
|            |             | TOTAL                       | нногда                           |
| 619        |             | ביתי נובש אָתי              | פֿנער ינְבָהָשׁ אִער             |
| _          | 21          | אַבּ־בָּכִ                  | אַבּרַלָּ                        |
| _          | 26          | גרים                        | גרים                             |
|            | <b>8</b> 3  | נצרת                        | נֿאַרָת                          |
| _          | IO m 18     | поэтому-то                  | потому-то                        |
| 620        | 25          | נָדָס                       | کِرِو                            |
| _          | 26          | בַּבַת                      | בָּמָת                           |
| 628        | 6           | венонамъненіе               | - т<br>виломамъненіе             |
| 624        | 26          | Юдиоь                       | Юдиен.                           |
| 626        |             | богоодаренный               | богоозаренный                    |
| 681        |             | Майнееонъ                   | Маневонъ                         |
| 634        |             | вътхоз.                     | BETXOS.                          |
| _          | 26          | 1797                        | 1866                             |
| 639        | 24          | RUHMOLLOI                   | подленемя.                       |

Въ той же редакціи продаются слёд, вниги по слёдующимъ пёнамъ съ пересылкою:

- 1) Историч. книги св. Писанія ветхаго завъта, въ русск. пер. съ евр., М. Гуляева. Ц. 2 руб.
  - 2) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 50 воп.
  - 3) Бестьды сельского священника, 25 бесфдъ. Ц. 50 к.
  - 4) Яковь Косьмичь Амфитеатровь. Ц. 75 воп.
- 5) Беконь Веруламскій, Куно-Фишера (съ портретомъ Бекона). Ц. 50 коп.
- 6) Южно-русское проповъдничество XVI и XVII въковъ. Цъна 60 коп.
- 7) Христіанская наука, или основанія св. герминев-тики, твореніе блаж. Августина. Ц. 75 коп.
- 8) Динамика вещества, сочин. Вебера, перев. съ нъмецкаго. Ц. 50 коп.
  - 9) О чинь православія. Ц. 50 коп.
- 10) О переводъ св. Писанія на славянскій языкв. Ціна 20 коп.
  - 11) Библейская хронологія. Ц. 60 коп.
  - 12) Императорь Өеодосій. Ц. 30 к.
- 13) Историческое обозръніе богослужевных книж. Ц. 60 коп.
  - 14) Польская грамматика. Ц. 30 к.
- 15) Императорь Юстиніань и его заслуги для церкви. П. 50 коп.
- 16) Сочиненія студентов Кіевской духовной Академіи. Т. І. Ц. 1 руб.
  - 17) Михаиль Керулларій. Ц. 50 к.
  - 18) Софроній патріархь ігрусалимскій. Ц. 40 к.
- 19) Ученіе св. отцевь подвижниковь о благодати Божіей. Ц. 50 к.
  - 20) О времени крещенія св. Ольги. Ц. 30 к.
- 21) Riess съ его древнъйшимь училищемь—академією. Два тома. Ц. 3 р.

- 22) Философія отцест и учителей церкви (період древних апологетовт христіанства). Ц. 2 р.
  - 23) Кто быль первый митрополить ківескій? Ц. 25 г.
  - 24) Диссиим протојерея И. М. Скворцова.
  - 25) Ветхозавътная исторія, его же. Ц. 60 к.
  - 26) О богослужении правосл. церкви, его же. Ц. 75 в.
  - 27) O sudaxs u cmenenaxs podemea, ero me.  $\Pi$ . 40 s.
  - 28) Изслыдованіе о Талмуды. Ц. 50 к.
  - 29) Очерки быта древних вереев. Ц. 70 к.
- 30) Сборник из лекцій бывших наставников Кієстой дух Академіи, архии. Инновентія, прот. И. М. Свворцева, П. С. Авсеньева (архии. Өеофана) и Я. К. Амфитеатрова. П. 3 р. 50 к.
- 31) Пятидес ятильтній юбилей Кіевской духовной Академіи, 28 Сентября 1869 года. Ц. 1 р. 50 к.
- 32) Голось правды, или слово подолянина кь собратьямь-католикамь, жителямь западныхь губерній Россійской Имперіи. Кіевь. 1870 г. Ц. съ пересыявою 1 руб.
- 233) О Богослуженій воскрес дв и праздничном в совдиненной церкви Англіи и Ирландіи. Кіевъ. 1870 г. Ц. 30 коп.
- 34. Книга для назидательного чтенія. Ивданіе второс. Ц. 1 руб.
- 35. Апокрисись Христофора Филалета, вы переводя на современный русскій языкы. Ц. 3 р.
  - 36. Сборники статей для народныхи школи. Ц. 50 к.
- 37. Патріархи Кирилли Лукариси и віо заслуги для православной церкви. Ц. 75 в.
- 38. Блаженный Августинь, какь психологь. Н. Скворцова. Ц. 1 р.
- 39. Послъдніе дни жизни преосеящ. Филарета, митрополита Московскаго. Ц. 50 к.
- 40. Земная жизнь Господа нашего Іисуса Христа. Перев. съ нъм. Х. Орды. Ц. 1 р.

Печатано по опредъленію Совъта Авадемія. Ректоръ А. Филареть.

# труды

# KIEBCKOŇ ZYXOBHOŇ AKAZEMIN.

### 1870.

#### ноябрь.

| Сод    | стр.                                                                                               |                  |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| I.     | Книга пророка Іеремін. Річи 17—21; гл. XLVII—<br>XLIX. (Переводи си еврейскаго.)                   | _<br>161—176.    |
| II.    | Протоколы засѣданій Сов. та Кіевской духовной Академій -                                           | 1-32.            |
| Ш.     | Коранъ, его происхождение и образование. А. Гассиева.                                              | <b>273—323</b> . |
| IV.    | Отчетъ греческаго архіепископа Алексанара Ликургоса о пребываніи его въ Англіи. А. Во-<br>ронова   | 324 — 342.       |
| ٧.     | Очеркъ исторіи базиліанскаго ордена въ быв-<br>шей Польшь. (Продолженіе). <i>Н. Петрова</i>        |                  |
| VI.    | Нравственныя и религіовныя понятія у древнихъ греческихъ философовъ. (Продолженіе). <i>П. Ли</i> - |                  |
| VII.   | ницкаго                                                                                            | 410—456.         |
| VIII   |                                                                                                    |                  |
| , 111. |                                                                                                    | 161—1 <b>76.</b> |

#### KIEBЪ.

Въ Типографіи Губернскаго Управленія. 1870.

Подписка принимается преимущественно ВЪ РЕДАКЩИ ЖУРНАЛА ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ; а также въ Москвъ у книгопродавца А. О. Өерапонтова, въ Петербургъ у книгопрод. С. И. Литова.

Цѣна за годовое изданіе журнала (12 кн., не менѣе 15 печат. лист каждая) 6 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 4 руб. 50 коп.

По той же цене можно получать «ТРУДЫ» за 1869 годъ. Оставшеся въ редавція эвземпляры «Трудовь» за первия девять леть (1860—1868) продаются по три рубля съ пересылкою.

Цена отдельной книге «ТРУДОВЪ» 50 коп. съ перес.

Въ той же редакціи можно получать «ВОСКРЕСНОЕ ЧТЕНІЕ», еженедёльный журналь, съ XXVIII (1864—63) года предназначенный для народнаго образованія, и преимущественно для сельскихъ школъ. Цёна за годовое изданіе текущаго (XXXII) года (начинающееся съ Пасхи) и прошедшихъ XXX, XXXI и XXXII годовъ 4 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 3 р.

Въ той же редакців продаются по уменьшенной цёнё экземпляры «ВОСКРЕСНАГО ЧТЕНІЯ» за первыя 30 лётъ существованія журнала. Имёются въ продажё слёдующіе годы: І (1837—38), ІІ (38—39), ІУ (40—41), У (41—42), УІ (42—43), УІІ (43—44), Х (46—47), ХІ (47—48), ХІІ (48—49), ХУ (51—52), ХУІІ (53—54), ХУІІ (54—55), ХІХ (55—56), ХХ (56—57), ХХІ (57—58), ХХІІ (58—59), ХХІІ (59—60), ХХІУ (60—61), ХХУ (61—62), ХХУІ (62—63), ХХУІІ (63—64), ХХУІІ (64—65), ХХІХ (65—66). Цёна за экзем. каклаго года съ перес. 2 руб. Выписывающіе единовременно не менёе 10 экземпляровъ «Воскреснаго Чтенія» прежняхъ годовъ платять только по 1 р. 50 к. за экземпляръ и получають безплатно «УКАЗАТЕЛЬ къ 25 годамъ Воскреснаго Чтенія. Цёна Указателю отдёльно—50 коп.

### КОРАНЪ, ЕГО ПРОИСХОЖДЕНІЕ И ОБРА-ЗОВАНІЕ ').

Коранъ—известная религовная внига магометанъ—есть напіональное арабское произведеніе, обязанное своимъ происхожденіемъ особымъ историческимъ условіямъ и явившееся въ настоящемъ своемъ видѣ не вдругъ, а образовавшееся постепенно. Поэтому, говоря о его происхожденіи и образованіи, мы представимъ прежде всего изображеніе оригинальнаго духа арабовъ въ его мсизненноми развитіи и высшемъ проявленіи, въ литературю и языкю; затъмъ постараемся прослѣдитъ исторію образованія и видоизмоненій Корана, ис-

<sup>1)</sup> Источники, которыми мы пользовались, следующіе: 1) Das Leben und die Lehre des Proph. Mohammed, nach bisher grosstentheils unbenutzten Quellen bearbeitet B. I (1861 r.), II (1862), III (1865), IIInpeniepa. 21 Les Sacres de l'Orient. Observations historique et critiques sur le Mahometanisme. Переводъ съ англійся. Сале. 3) Etudes d'histoire religieuse par Ernest Renan 15 edition. 1862. 4) Etudes sur l'Histoire d'humanite, Лорана. 5) Der Koran, oder das Gesetz Moslemen, durch Muhammed, den Sohn Abdallahs, herausgegeben, съ пояснетельными цитатами и большимъ историческимъ введеніемъ 1824 г. Гунтерь-Вала; также Коранъ Савари т. е. французскій переводъ (3 ч.) и русскій пер. Николаева 6) Histoire universelle de l' Eglise catholique, par l' Abbe Rorbacher. 3 Edit. t. 2, 1857 7) Annales de philosophie chretienne, t. XII, р. 321—338, журнальная статья объ исламизмъ. 8) Der Koran uud die Osmanen im Jahre 1826-Мюллера. На русскомъ язы. къ: сочинение Антіоха Кантеміра — «Состояние Муххамеданскія религіи», 1722 г.; Пасторета: «Зороастръ, Конфуцій и Магометъ», пер. съ Фр. 1793, 4 части;—Клоть-Бея: «Египетъ въ прежнемъ и нынашнемъ состоянін». Пер. съ фран. 1841, 2 ч.

правленій и редакцій, словомъ исторію вида или формы въ которой мы видимъ теперь Коранъ, наконецъ, перейдемъ къ исторіи внутренней стороны Корана—укажемъ, на какой религіозной почеть родились идеи, выраженныя имъ, подъ еліли: еми чего родились и каки выражились онъ въ авторъ Корана.

T

Общественная жизнь и просвъщение у арабовь до Магомета; литература и знание; отношение Корана къ арабской литературъ и значение его въ ней. Языкъ арабский и въ частности наръчие, на которомъ вышель Корань.

Еще въ глубокой древности арабы были извістны какъ народъ, опередившій многія другія наців Востова своимъ общественнымь устройствомь; уже Библія даеть знать объ относительно высокомъ развити культуры у идуменнъ Каменистой Аравін. Жизнь большей части арабскихъ племень чае вышла изъ первоначальной номадической формы: земледёліе и скотоводство развились почти на всемъ нолуостровъ. Поставленный въ близкія отношенія съ природою, арабъ не остался слібнымъ ея соверцателемъ: онъ старался понять ея тайны, искаль въ ней откровенія Болества; въ ея явленіяхъ онъ видёль присутствіе Творца, отерывающагося человівку въ этихъ явленіяхъ. Отсюда явилось искусство гаданія и предсказыванія будущаго по явленіямъ природы и особенно звіздамъ. И религіозное чувство араба развивалось подъ вліяніемь той же природы; вдёсь или отсюда оно получию свою силу и свой объективный характеръ. Выраженіемъ такого объективнаго чувства или совнанія Божества, открывающагося человівку, служить между прочимъ книга Іова 1). Среди природы, довольно возна-

граждавшей трудъ человъка, арабъ вивлъ много досужаго времени; между тъмъ знойный воздухъ, разнъживающая природа склоняла его къ покою. Надо было чъмъ небудь наполнять праздное время. Отсюда явилась поэзія, дидактическая и эпическая 1). Дъянія націи и частныхъ представителем того или другаго племени естественно становились сюжетами для поэтовъ народа, такъ гордившагося своею національностію. Передаваясь въ риомованныхъ разсказахъ, они производили могущественное впечатлъніе на слушателей. Пъвщы являлись избраннымъ и уважаемымъ сословіемъ. Народное сознаніе арабовъ общимъ судомъ опредъляло достоинство по-

прежнихъ протестантовъ Лютеръ, Штеудлинъ, Розенмюллеръ и современные Фр. Кейль и ибкоторые другіе. На то, что предметь книги Іова взять изъ жизни идумейской, они говорять, что авторъ могь познакомиться какъ съ условіями м'естности, такъ а съ преданіемъ о Іовъ по разсказамъ другихъ, при этомъ принимаютъ, что авторъ книги — еврей южной гористой Іуден, хотя другіе утверждають, что онь житель Египта или даже самой Идумен. Драгоцънные кампи, замъчательныя животныя, дорогіе товары, золото и проч., говорять, не указывають на восточное арабское происхождение книги: вст эти предметы были извъстны и евреямъ въ цвътущее царствование Соломона, а авторъ книги, продолжають, жилъ при Соломонъ, чему-замътниъ съ своей стороны-единственнымъ доказательствомъ служитъ совершенство поэтическаго языка, такое, въ какомъ находился языкъ еврейскій при Лавидъ и Соломонъ. Считающіє вингу Іова не еврейскаго, а арабскаго происхожденія, имфють гораздо болфе основаній для этого. Таковы: характеръ предмета, литературныя особенности, свидътельство еврейскаго преданія, мижніе такихъ библіологовъ, какъ Абенъ-Эздра, Спангеймъ. См. у Кейля, въ Lehrbuch der hist. kritisch. Einleitung in Alt. Test. 361-5.

¹) Вследствіе этой же самой причины и до сихъ поръ у жителей Сиріи, Египта, Персіи и др. странъ на востокъ существуетъ обычай, въ прохладные вечера и лунныя ночи на сборномъ мъстъ слушать пъвца, или взобравшись на плоскія крыши тянуть время въ разсказахъ о давноминувшемъ, о предметахъ полуисторическаго и полубаснословиаго характера. См. Клотъ-Бея, ч. II, 58—9, Гунтеръ-Вала, Когап, Einleitung VIII, Aufmerk. с.

этического произведения. Каждое племя гордилось своими поэтами, и вследствіе этого появленіе поэтическаго генія было великимъ торжествомъ илемени. Депутаціи отъ другихъ племень (трибъ) приносили поваравленіе такому счастливому племене; женщины въ брачныхъ одеждахъ правдновали такое счастливое событіе. Призваніе поэта требовало родъ видёль въ немъ півца своей славы, своей свободы, напіональных тормественных дней, своей вражды и своихъ побъдъ, геройскихъ подвиговъ своихъ внявей и знаменитыхъ твней своихъ предвовъ. Его песни становились общимъ народнымъ достояніемъ и доставляли усладу и утівшеніе «добрыми въстями». Занятіе повзіей возбуждало общее соревнованіе. И прежде и въ особенности после Р. Х. существовали у арабовъ международныя (или, върнъе, междуплеменныя) собранія въ родв нашихъ «выставовъ» или олимпійскихъ игръ у грековъ, только ежегодныя. Около VI въка по Р. Хр. сборнымъ пунктомъ такихъ собраній дълается Мевка. Сюда стекались въ это время всё трибы. На собраніяхъ этихъ, имевшихъ и торговый харантеръ, въ извёстные дни присуждались похвалы лучшимъ поэтическимъ произведеніямъ. Искавшіе слави прибивали свои сочиненія, въ извёстномъ мёсть, въ столбу. Здесь они подвергались ощбему суду народа, въ высшей степени обладавшаго поэтическимъ чувствомъ и гармоническимъ слухомъ. Первое сочинение, получившее народную похвалу, выръзывалось волотыми буввами на шелев и привъшивалось 1) въ ствив Каабы, а оттуда, по истечени извъстнаго времени переносилозь въ архивъ княза, для сохраненія <sup>2</sup>). Собранія

<sup>&#</sup>x27;) Шпренгеръ это привѣшиваніе считаетъ мисомъ или вымысломъ, не говора почему; но объ этомъ обычав свидѣтельствуютъ почти всъ историки.

<sup>2)</sup> Пакоккв. Specim. Hist. Arab.

эти назывались ожкады (okkad'h), а произведенія, удостоенныя похвалы, — мосялакать, т. е. развішанныя, и еще маделебаты (madehhebath), т. е. золоченныя 1). При такомъ взгладів 
на поввію народъ не могь не усвоить ся содержанія и даже 
формы. Объ арабахъ историки говорять, что стихотворное искусство было у нихъ какъ бы общимъ исвусствомъ: вслий, 
кто только претендоваль на званіе образованнаго человіва, 
должень быль уміть говорить стихи эвспромптомъ, декламировать и къ стати употреблять стихи замізчательныхъ поэтовъ. 
Сами князья не стыдилясь заниматься поэзіей. Ею занимались 
даже женщины; извістна напр. одна півнца-поэтъ, Фертена 2), 
сочинявшая сатиры проонвъ Магомета, когда онъ выступиль 
съ проповідью ислама.

Повзія считалась «перломъ нанизаннимъ», прова— «равсипаннимъ». Последняя была существенною формою красноречія, ораторства, хотя ораторъ могь говорить и стихами. При такомъ уваженіи въ повзіи и рифмованному изложенію, прованческій стиль не могь развиться какъ следуетъ. Поэтому и ораторство у арабовъ было совсёмъ не то что въ Греціи и Римъ. Систематическое ораторство требуетъ, кроме того, гораздо большаго вниманія и большей мыслительности, какъ отъ оратора, такъ и отъ слушателей, чёмъ повзія. Такое ораторское искусство—достояніе тёхъ народовъ, въ умственномъ складё которыхъ больше хладнокровія, терпёльной систематичности въ развитіи мысли, но не восточныхъ, у которыхъ во-

<sup>&#</sup>x27;) До насъ дошло семь такихъ произведеній, отчасти изъ до—Магометова времени, отчасти изъ его эпохи. Въ новъйшее время оріенталистамъ удалось раскопать сокровища арабской повзін изъ періода отдаленнаго отъ Магомета на 700 л., удалось найти отрывки произведеній даже Хамака какого-то, современника Мошсея, 10-го князя или правителя Іемени. Подробиве см. у Гунтеръ-Вала, Einleitung, 5. IX.

<sup>2)</sup> Ренань, р. 252.

ображение своими образами увлекаеть разсудовь и препятствуетъ ему внимательно анализировать предметъ. Какъ на причину отсутствія у арабовъ такого краснорічія, какое существовало у грековъ и римлянъ, нъкоторие 1) указывають на монархивиъ въ управление арабскихъ племенъ, говоря, будто монархивиъ исключаетъ развитіе публичнаго праснорівчія, которое обывновенно лучше развивается при свободномъ республиканскомъ устройствъ общества. Но это объяснение сява ле можеть быть принято. При монархизме, конечно, меньше бываетъ свободы въ дълахъ и словахъ, но только въ направленіи неблагопріятствующемъ монархическимъ принципамъ, а пользу ихъ довволяется говорить сполько угодно и канъ -угоино: въ этомъ отношении мовархизмъ не мфилаетъ развитию публичнаго враснорвчія. Какъ бы несовершенно ни было ораторство древникъ арабовъ, все таки оно существовало и имфдо вліяніе на живнь. Оно не могло обойтись безъ поэтическаго (стехомарнаго) стиль, в ораторъ-поэть быль первыма человъкомъ націн; къ нему, какъ къ оракулу, обращались во время общественных ватрудневій, предпріятій, неудачь и проч. Почетный титуль «пастебь»—проновёдникь льстиль честолюбію араба болье, чыль все остальное.

Вмёстё съ литературою, хотя весьма несовершенною и ограниченною, сама собою является и письменность, буввенная или іероглифическая. Такъ явилось письмо и у арабовъ, въроятно еще ранте времени Іова 2). Въ въкъ Магомета у арабовъ были въ употребленіи еврейское письмо, греческое и персидское. Собственное же древне-арабское письмо было брошено, какъ устаръвшее и неудобное. Это древнее письмо, ко-

<sup>1)</sup> Tyumeps-Bass, in Einleitung. VII S.

<sup>2)</sup> Iosa 19, 23.

торое оріенталисты теперь читають на старыхъ памятникахъ (изъ вамня, верблюжьей кожи, бараньей и пр.), перешло въ арабамъ, какъ и ко всьмъ древне-азіатскимъ обитателямъ, — палестинскимъ, египетскимъ, вавилонскимъ и мидійскимъ — отъ финикіянъ; оно было неуклюжее и нераздъльное; буквы въ немъ
нючти смѣшивались между собою. Огтого арабскіе археологи
называють его елмосноды (elmosnod) — слитный, спутанный; навывается оно у нихъ еще гаміаритскимъ, по имени одной трибы, у воторой оно особенно употреблялось. Въ частности, корейшиты писали во времи Магомета письмомъ передъланнымъ
шяъ древне-сирскаго, такъ называемаго встраниело 1); имъ
писаны в мозглаватъ. Послѣ Магомета это письмо также было
оставлено, такъ что его не видно уще въ самыхъ древнѣйшихъ спискахъ Корана 2).

После повай развивается знане о собственной жизни человена и о природе виемней. Знане не процестало въ Аравіи. Философствованіе арабовъ, или собственно мораль, завлючалась въ однихъ отрывочныхъ правилахъ, въ роде нашихъ пословицъ и поговоровъ. Въ венъ Магомета славился, какъ Соломонъ, какой-то Актамъ (Aktham), царь или князъ племени Тайя (Таі), умершій въ 8 годъ гидиры (630 по Р. Хр.); известно еще имя какого-то древняго, полуисторическаго мудреца Локмана, которому приписываются некоторыя дошедшія до

<sup>1)</sup> Образцы этого письма археологи указывають на надписяхь, встръчающихся во множествъ близь Синая. Надписи эти высъчены на скалахь, по дорогъ къ Синаю, особенно съзападной стороны. Форма нисьма—сжатая: буввы сливаются одна съ другою. Происхожденіе ихъ относять ко времени послъ христіанства на томъ основаніи, что туть встръчаются христіанскія имена на ряду съ коренными арабскими и сирскими, которыхъ больше. Полагаютъ, что надписи эти принадлежать сирскому или арабскому племени туземцевъ, потомъ оставившему эти мъста. Дов. подроби, свъд. см. въ книгъ «Поъздка на Синай». Уманца, 1854.

<sup>2)</sup> Case, p. 473. Tymmeps-Bass, in Einleitung.

насъ изреченія 1). Что васается до знанія природы, то оно оставалось у арабовъ чисто опытнымъ, не восходило до научныхъ изъясненій и обобщеній, переплеталось самыми суевърными представленіями. При пастушеской жизни многихъ илеменъ, арабы обратили вниманіе преимущественно на звъзды. Ихъ считали живыми существами и върили въ вліявіе ихъ на судьбу человіта, вслідствіе чего установили витъ и культъ, какъ увидимъ ниже. Кромів религіознаго представленія, на внимательное наблюденіе арабами звіздъ вліяло сще то обстоятельство, что положеніе звіздъ служило для нихъ указателемъ времени. Они различали 28 точекъ на небі, которых называли анеа—звіздные дома. Зодіакъ также ділили на 28 неравныхъ частей и по положенію къ нимъ луны опреділяли часы ночи. Выраженіе «звізда въ N... домі» указывало на положеніе звізды въ небесномъ пространствів и часъ ночнаго времени.

Такимъ образомъ, древне-арабское просвъщеніе, свидътелемъ котораго служатъ мозглакатъ, соотвътствовало только ограниченнымъ нуждамъ арабовъ, и потому не можетъ быть названо цавилизаціей въ собственномъ смыслъ. Нівкоторые ис-

') У арабских всториковъ Локиманъ или Локиманъ, родомъ ееіоплянинъ; по ихъ мивнію изъ Нубіи онъ быль увезенъ въ рабство въ Іудею во время Соломона. Въ изображеніи характера Локимана есть черта другаго древняго мудреца, Езопа. Разъ спросили у Локимана: гдв ты научился мудрости?» У слінаго, отвіналь чорный мудрець: сліной идеть впередъ ненначе, какъ узнавъ палкой дорогу, по которой думаетъ идти». Однажды разбойники ограбили караванъ. Между ними случайно оказался и Локиманъ. «Какъ!—съ укоромъ обратился къ нему одинъ изъ купцовъ—этому ты научилъ разбойниковъ?—Нітъ, не я, отвіналь тоть, что бы предприняли они съ моею мудростію?—Зачімъ же ты между ними?—Я думалъ узнать, какъ они произведуть свой грабежъ». Извістно собраніе «басень и изреченій» съ именемъ Локимана. Въ первый разъ обнародоваль ихъ Ерпеній въ Лейдені, въ 1636—1656 г. съ своею арабскою грамматикою (4 ч.). Въ ватиканской библіотекъ есть древняя рукопись этихъ басень на персидскомъ языкъ. Сопуетаtions—Lexicon, Тh. 5, 715. 4 Aufi.

ториви въ этомъ просвъщени находять много привлекательнаго. «Я не нахому, говорить Ренань, 1) во всей исторія цивиливаціи страняцы, болье пріятной, болье прекрасной, чьмъ мизнь арабовь до исламизма, та самая жизнь, которая изображается въ Моаллакать и у Антара 2): полная свобода личности, совершенное отсутствіе власти и полицейскихъ мъръ, дъйствительное чувство чести, жизнь пастушеская и рыцарская, фантазіи, веселье, шалости, легкая поэзія безъ релягіознаго колорита, чистота любви». То есть, это жизнь сыновъ природы, еще находящихся въ полуестественномъ состоянія или, говоря языкомъ Ренана, «не вмъвшихъ способности въ изображенію сверхчувственнаго, но зато вмъвшихъ слишкомъ живов чувство (ощущеніе) конечныхъ вещей» 3).

Общественное просвёщение арабовъ до исламизма никогда не достигало высокой степени, такой напр., на какой стояло просвёщение мавровъ въ Испания. При Магометь оно было уже въ упадкъ. Поэты, современные ему, уже не находили для себя сюжетовъ; вся область, доступная уму и фантази арабовъ, была всчерпана: одинъ поэтъ начинаетъ свое произведение словами: «какой предметъ не описанъ поэтами!», т. е. начинаетъ вакъ бы напередъ сознаваясь въ непроизводительности своей музы. Въ область явленій міра духовнаго, представляющаго неисчерпаемое содержаніе, арабскій геній почти не проникаль. Представить ходъ цёльнаго духовнаго развитія личности въ родів «Фауста», арабскіе поэты не могли, потому что не обладали способностію самоуглубленія и холоднаго отвлеченія, въ которомъ поэть самъ и сюжеть для себя. Об

<sup>1)</sup> Penans, p. 272.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Антаръ—поэтъ арабскій, 6 въка; извъстна поэма, одна изъ 7-ми поэмъ, составляющихъ Моадлакатъ, съ его именемъ. Въ 1782 г. она издана на англійск. языкъ въ Лондонъ.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ренань, р. 235.

ласть душевныхъ явленій ограничивалась въ арабской новзін непосредственнымъ ошущениемъ. Зато съ верностию арабская поввія сняла образъ внішней природы, съ ез перемінами и постояннымъ величіемъ, и живни человіческой, съ ел превратностями и страданіями. Вообще же арабскій геній обнаружиль много возвышенной силы, но очень мало глубины и логической последовательности, связности. Это умъ более возвышеннаго синтеза или, такъ сказать, синтеза воображенія, я менве последовательнаго аналеза. Поэтому и правоучительная философія арабовь и знаніе ихъ о жизни природы не развивались дальше афоризма. Въ этомъ отношения восточний міръ одинаковъ: нигдъ на востокъ внаніе не развивалось въ правильноиндуктивную систему, аналитическое внаніе. Индів, Кигай, превняя Персія и Египеть представляють только научные и философскіе аформаны (гномы), но не науку и не философію съ темъ логическимъ построеніемъ, анализомъ и синтезомъ, съ какими онъ являются у европейскихъ народовъ; а между темъ всв эти страны считають годы своихь цивилизацій тысячельніями. Конечно, можно указать и другія причины атой равнохарактерности умственных пріобрётеній востока и запада, но только побочныя, второстепенныя. Характерь восточной природы и восточнаго человива дають объяснение этой особенности. Роскошный міръ, разнообразный и величественный въ формахъ, развиль и въ человъяв способность образнаго представленія по преимуществу. Живой и несосредоточенный въ себъ, вслъдствіе особенной занимательности вившней природы, духъ человъка менъе могъ развить способность отвлеченнаго сужденія. Кром'в того, и подъ вліяніемъ физіологической особенности, завлючающейся въ большей быстротв твлесных отправленій (чёмь у народовь холодных и умеренныхъ странъ), духовная деятельность восточнаго человена не могла быть спокойною и сосредоточенною. Теченіе возникающихъ представленій и идей увлекалось образами вивиняго міра и новыми быстро сивинющимися возбужденіями самаго духа. Поэтому и стихомърная, отривочная форма ивложения была гораздо ближе въ вкусу арабовъ; поэтому и гармоническій стихъ, производившій пріятное звуковое внечатлівніе, гораздо болве действоваль на духъ араба, чемь гармонически-расчлененная мысль. Физическое и духовное равличіе между восточнымъ человъкомъ и западнымъ достаточно можетъ выразить различіе между сангвиникомъ и (отчасти) холериномъ съ одной стороны, и меланхоликомъ и флегматикомъ съ другой, или между женщиною и мужчиною, дитятей и варослымъ. Сангвинивъ, жекщина и живое дитя также отличаются своею отрывочною, образно-живою діятельностію дука, какъ и восточный человінь. Такою была и духовная деятельность арабской наців. Это быль сангвиническій, женско-непостоянный, живой и дітскій дукъ старъйшей по вътамъ, но юнъйшей по развитию части человвчества.

Эти особенности восточнаго духа, восточной инслительности и мыслевыраженія отразились и на Корань. Туть какъ и тамъ, таже отрывочность выраженій, тоже богатство образисть, неръдко величіе соверцанія и иден, таже живая сміняемость образовъ и мыслей, тоже прерывающееся теченіе чувства, игра образовъ и проч., а вмісті съ тімъ отсутствіе того, что мы называемъ спокойнымъ размышленіемъ. Читая Коранъ, думаеть, что говорить человіять наэлектривованный до изступленія или безумный: такъ часто теченіе мыслей увлекаеть самою отдаленною ассоціаціей и різдво идущими къ ділу изображеніями; різть возвращается къ прежней мысли послі 10—20-ти стиховъ сторонняго разсумденія; говорящій какъ бы сейчась же забиваеть что скажеть, увлеченный нечаянно явившимся представленіемъ или привлекательнымъ образомъ. Такая манера изложенія намъ не можеть понравиться; но арабу она по вкусу. Поэтому для

арабовъ Коранъ-не человъческое, а вышечеловъческое проваведеніе, божественное. Нужно къ этому прибавить еще, что HOCTOSHHUS ROBTODEHIS. ROTODUS TARD HEHDISTHU AND HACE, BE подленений арабскомъ служать для риемы и поэтической игри вости (какъ напр. въ 55 сурѣ; 12 ст. повторяется до конца главы), и такимъ образомъ возвышають стилистическое достовиство Корана. Самые ученые оріенталисты признають за слогомъ Корана большое достоинство. «Слогъ его величественъ говорять Сале, 1) когда онь описываеть явленія божественнаго величія и премудрости въ творенін; сжать и отрывисть, когда нареваеть угрозы, цватисть въ сравненияхь и фигурахъ; правоучительные стихи обанчиваются двума риомами и часто мысль вез одного стиха переносится въ другой предвавшись, или же повторяется, чтобы вышла риона. В висторін исламизма разсказывается много фактовъ о чрезвычайномъ действів на слушателей сурь, которыя декламероваль Магонеть. Его даже укораль, что онъ говорить такъ заманчиво 3). Одинъ знаменитый арабсвій поэть, по имени Лебидь, удостоенный на одномъ каздё въ Менвъ народной похвалы за поэму, послъ прибитую въ дверямъ храма Менкскаго, еще въ язычествъ, прочитавши 2-ю суру Корана, прибитую въ темъ же двержит, приняль исламъ: тавъ онъ очарованъ былъ литературными достоинствами сури, возвышенностію одушевленія и мысли; ему казалось, что человыть, уменощій такъ говорить, непременно должень быть озаренъ свыше. Этотъ самый Лебидъ после сделался однимъ изъ жарких ващитниковъ ислама и писаль въ защиту Магомета, противъ нападокъ языческихъ поэтовъ, осменвавшихъ пророва въ своихъ сатирахъ, особенно противъ Амра ал-Кайса (Amri al Kais), автора одной поэмы въ собранія моаллавать 3). На

<sup>&#</sup>x27;) Case, 487.

<sup>\*)</sup> Коранъ.

<sup>3)</sup> Tepbesoms, Biblioth. orient. 512. Case, p. 487.

стилистическое превосходство Корана указываеть самъ Магометь, какъ на доказательство своего озаренія свыше: онъ вызываеть своихъ соотечественниковъ на литературное состяваніе; н надо замътить, что современники не отрицали въ ръчать или чтеніяхъ его этого достоинства. Даже, если върить преданію 1), на одномъ ваадъ второй суръ присудили народную цохвану. Напрасно Рорбашеръ 3) думаеть, что въ Коранв изтъ ничего такого, что бы давало Магомету смелость из такому вызову, еслибы его соотечественниви не были невъжественны. Рорбашеръ указываетъ на повторенія, отрывочность, непоследовательности в т. п. недостатки, - такіе, которые существують въ переводъ и для насъ, при особенномъ силадъ нашего ума. Между современниками Магомета можно указать высоко-даровитыхъ людей; воторые не только признавали за Кораномъ литературное первенство, но видели въ немъ даже нечто сверхъестественное. Поздивите ученые арабы также благоговили предъ Кораномъ. Знаменитый философъ Алгацали говоритъ: «это (Коранъ) великое чудо, существующее между людьми и теперь. Въ самомъ дёлё, проровъ вывываль болёе способныхъ людей написать коть одну главу, похожую на суру Корана, вывываль въ то время, когда полуостровъ быль полонъ обрявованными людьми, славившимися своимъ прасноръчемъ. Однакоже этотъ пророкъ быль человёкъ народный, вовсе неученый, не умівшій писать, не путешествовавшій для пріобритенія внаній, жившій среда массы невіжественных, сирота, болівненный и бъдный» 3). Поэтому неудивительно, что между мусульманами божественное происхождение Корана признается за догмать (и по отношению въ стилю) и за чудо, какимъ будетъ

<sup>&#</sup>x27;) Кантемирь, вв. 2. 42.

<sup>2)</sup> Popóameps, p. 40-1.

<sup>3)</sup> Les Annales de Philosoph. chretienne, p. 325.

TORGEO TURO GYAVHIATO BOCEDECERIS MEDITRINE 1). CTRIL KODARA быть новымь явленіемь, эпохой въ свудной литературів арабовь. Ло Магомета проиветаль только стихомерные слогь: прозавческій хотя и существоваль, но на него смотрёли съ меньшимъ уважения и ночти не писали имъ. Слогъ Корана занимаеть среднну между стихом врнымъ слогомъ и прозанческимъ, народнимъ. Это преза рисмованная мъстами, не бывшая извъстною до Магомета. Поэтому когда онь явился въ первый разъ съ своеми ръчами (чтеніями на память отдельных сурь или частей), то возбудня всеобщее удивленіе. Разсказывають 2), что нівто Отба, сынь Ребія, услышавь вь первый разъ Магомета, возвратился въ родотвенникамъ, полный удивленія. «Что тамъ такое? сиранивають его. - Клинусь, Магометь говорить такимъ ванкомъ (отвътаетъ Отба), котораго я не ожидаль отъ него; это на женет поовін, не женет прови, не женет маговт, -- это язывъ пронивающій въ душу.» Магометь обрабатываль свой слогь не по правиламъ тогдашниго искусства; онъ не любиль просодів арабской поовін во всей ся чистоть; поэтому дівлаль постоянныя ошибен въ версификаціи, какъ и самъ сознается въ Коранв. Темъ не мене народъ принималь его то за поэта, говорящаго по обывновению поэтовъ, то за мага, обладавшаго висшими тайнами человъческого слова и севретомъ плънять сердца (Кор. 22. 15; 25).

Надо полагать, что стилистическія достоинства не мало благопріятствовали усп'яху ислама. Если музыкальность явыка и отділка різчи танъ важны у насъ, то тізмъ важніве были у арабовь, обращавшихъ особенное вниманіе на внішнюю сторону произведенія и обладавшихъ музыкальнымъ чутьемъ. Вслідствіе этого справедливо, кажется, многіе оріенталисты, какт

<sup>1)</sup> Case, 488.

<sup>2)</sup> Ренань, р. 293.

напр. Ренанъ <sup>1</sup>), Ренандъ <sup>2</sup>) и другіе, смотрять на реформу Магомета въ исторіи арабовъ не только какъ на религіозную и политическую, но и какъ на реформу литературную, въ періодъ упадка арабской поевів. Коранъ много выигрываль не только отъ достоинства своего слога, но и отъ языка, на которомъ выходили первоначально суры.

Древивищій азіатскій языкь, спрскій, послужиль корнемь арабскому явыку, какъ и еврейскому. Изъ нарвчій арабскаго языва навболее приближалось въ нему въ векъ Магомета наречіе племени Гаміаръ (въ парствів Ісменскомъ) и нарівчіє Корейшитовъ, потомковъ вакого-то Іареба, говорившаго на спрскомъ язывъ и давшаго свое имя арабскому языку. Последнее наръчіе считалось самымъ чистымъ, литературно-обработаннымъ между всёми нарічними на полуострові; второе місто занимало наръчіе Гаміаровъ. Корейшитское наръчіе процвътало особенно въ Мевев и ея оврестностяхъ; оно было также священнымъ язывомъ Каабы. Обстоятельства способствовали его развитію. Уже раньше Магомета, Мекка сдёлалась центромъ всей Аравін; сюда степались со всехъ концевъ ел для решенія междуплеменнихъ вопросовъ, для есполненія релегіознихъ обрядовъ, для торговля, для литературных, состяваній. При этомъ естественно Корейшиты выбирали все то, что находили лучшимъ въ другихъ нарфијяхъ, цфлыя выраженія и слова; такъ что лучшія качества всёхъ нарёчій должны были стать достояніемъ нарёчія племени, занимавшаго между всёми племенами цервое мёсто по своему религіозно-политическому значенію на полуострові. Развитіе языка різдко не вредить его чистотів, но у племени, гордившагося своимъ языкомъ и родовымъ превыуществомъ, неологевмы не могли вытёснеть словъ и особенностей собствен-

<sup>1)</sup> Ренань, р. 292-5.

<sup>°)</sup> Penands, Christianisme et Paganisme, p. 185.

наго явыка; развитіе туть шло иначе, чёмь въ явыкахъ евронейскихъ. Съ разрушеніемъ Ісменскаго царства, гдё процвётало нарѣчіе Гаміаровъ, и слитіемъ арабскихъ племенъ въ одно, корейшитское нарѣчіе сдёлалось господствующимъ у всёхъ арабскихъ племенъ и такимъ остается до настоящаго времени,, чему способствовалъ главнымъ образомъ Коранъ, вышедшій на этомъ явыкъ и сообщавшій ему характеръ священнаго явыка, превосходящаго достоинствамя своими всё другіе явыки на свёть.

Ни особенность мышленія восточных народовъ и въ частности арабовъ, ни особенности мыслевыраженія ихъ не объясняють всёхъ особенностей, которыя бросаются въ глаза при чтеніи Корана. Считая Коранъ произведеніемъ одного лица, почти невозможно объяснить себѣ часто встрѣчающіяся въ немъ разнорѣчія объ одномъ и томъ же предметѣ, невозможно объяснить соединеніе вмѣстѣ прямо противор чащихъ стиховъ, совершенно несоединимыхъ по содержанію если не обратить вниманія на исторію составленія и соединенія суръ или настоящаго вида Корана. Къ этой исторіи мы теперь и переходимъ.

## TT.

1) Образованів и составленіе сурь Корана: первоначальныя суры—мавани; нотцаирь фольшія суры; момтаннаты; смпшанныя суры,—суры законоуложенія. Запись сурь; характерь записи.

Первыя произведенія Магомета, какъ и произведенія народныхъ поэтовъ и пѣвцовъ, переходили изъ устъ въ уста. Ихъ было немного, и потому они не представляли большаго труда для заучивавшихъ Самт. Магометь не старался о записв своихъ рѣчей въ первое время, потому что запись считалъ непригодною въ этомъ случаѣ: религіозныя идеи должны, по его миѣнію, распространяться памятію, чтобы лучше могли усвояться сердцемъ. Къ скорому усвоенію рѣчей Магомета способствовала мелодія риемы, полной исвуєства и благозвучія, ихъ игривый складъ въ формѣ загадки. Поэтому между распространителями рачей его можно видать и слепых; такъ самъ Магометъ посылаль одного слеппа нев Менне въ Медену для проповеди своихъ откровеній. Все провеведенія Магомета въ періодъ его борьбы отличались духомъ естественной релагін: онъ говориль о единстві Болісиь, о загробной дазни, о добродътели. И это понятно. •Отъ вина и распутства мы не отнаженся!« такъ сказали бы ему современники, еслибы онъ вздумаль запрещать имъ эти предметы въ періодъ своей слабости. Остальное содержание рачей Магомета состояло преимущественно изъ угрозъ и порицаній за необращеніе экъ въръ Авраама. «Угромая судомъ Боміниъ, овъ разсказываль разныя исторія о древнихъ народахъ, выражалъ свои чувства, которыя въ состоянія быль выражать річью только послів экстатическаго момента, когда онъ освобождался отъ наплыва внутренних возбужденій. Первыя річи свои Магометъ произносиль осторожно; ему говорили, что онь »разскавываеть старыя свазки, встить известныя. Обвинение было основательное. Онъ должень быль умерять свой пасось, чтобы отвечать на обыненів. Онъ говориль, что исторів, которыя онъ разсказываеть, давнія, всёмъ извёстныя, но открыты ему теперь Богомъ въ связи съ истинами, открытыми ему Богомъ же, при проповъди которыхъ онъ долженъ ссылаться на участь древнихъ народовъ. Въ числе этихъ исторій была напр. исторія о Іосифъ, разсказъ о гибели Адитовъ и Темудитовъ, о потопъ и пр. Такой пріемъ оправданія употребляль Магометь и противъ язычниковъ, и противъ христіанъ, и противъ іудеевъ. Симслъ отвъта быль такой: мон разсказы — сказин, басни... но вы лучше внаете или Богъ?

Отъ повторенія прежнихъ исторій, можетъ быть, и получили свое названіе первыя рѣчи Магомета: онъ называль ихъ манани (mathaniy), т. е. повторенія, повторенныя отвровенія. Такъ какъ рѣчи эти не составляли откровенія въ собственномъсмысль, то отсюда стали равличать собственно Коранъ и масани. Аваниать главъ въ нодексв извъстнаго собирателя Корана Ибнъ-Мазудія (объ немъ ниже), отмівченныхъ боліве ранним, принято называть массанами. 1) Но между ними значится и 8-1 сура, указывающая на новые предметы и притомъ явившаяся очень поздно въ Мединъ, въ такое время, когда мусульмане перестали различать между ръчами Магомета масани. Вслъдствіе этого, вікоторые комментаторы названіе эмавани« тозкують иначе: один говорять, что это рычи или суры, произнесенныя Магометомъ въ Менкв и Мединв, повторенныя в двухъ мѣстахъ, другіе полагаютъ, что эти суры названы так въ отличе отъ номиаири (notcayir), суръ, которыя два раза короче масановъ, при чемъ название масани они считают равнозначущимъ слову эдвойной«, а не повторенный. Всых суръ, извъстникъ съ именемъ масани, какъ выше упомяную, двадцать. Самыя длинныя наъ нихъ содержать 99 стиховъ, а самыя вороткія 34 стиха. Въ. некоторыхъ объ одномъ и том же предметь говорится шесть и семь разъ. Уже очень раво Магометь делель свои речи на главы. Такъ при его прибыти въ Медину въ первый разъ въ 622 году (т. е. спустя 9 льт после отвритаго выступленія съ проповедью), его любимець двънадцатильтній Цаидъ (Said-ben-Tabit) зналь на памать 17 суръ. Что это за суры были, какой величины, трудно определять. Нельзя думать, чтобы въ такой ранній періодъ времен количество речей Магомета достигло величины семнадцат больших суръ.

Что побуждало Магомета дать своимъ рѣчамъ порядовъ, соединить въ главы? Магометъ предсказывалъ жителямъ Меке бѣды; его предсказанія неисполнялись. Ему замѣчали: чтоке? скоро насъ постигнетъ бѣда? скоро твои предсказанія испол-

<sup>1)</sup> Unerno: 8, 18-17, 19, 23 24, 25. 27-31, 83, 86, 88, 89. 42, 47.

нятся? Чтобы избигнуть затрудненія при отвити на это, онъ стихи, выражавшіе угровы, предскавывавшіе біды, долженъ быль отнесть въ судному дию. Но въ томъ порядкъ, въ какомъ следовали стихи при первомъ ихъ произнесении, бъды эти долженствовали наступить не въ день суда, не въ той жизни, а въ этой. Чтобы онв могли относиться въ будущему возданню, надо было эти стихи поставить въ другомъ мёстё, соединить сь такими стихами, гдв бы рвчь шла о будущей жизни. Это не представлялось невозможнымь, такъ какъ ръчн Магомета еще никъпъ не записывались, а хранились только въ памати и устахъ. Это одна причина соединенія разновременныхъ ръчей или чтеній въ главы. Была и другая, болье важная тому причина. Это устройство богослужения. Для того чтобы ввести свои ръчи въ богослужебное употребленіе, Магомету нужно было образовать изъ нихъ целыя главы: более или менве короткія річи не могли сами отдільно занимать всего времени, назначеннаго для молитвы въ мечети. Тутъ же представнися поводъ въ мътвъ стиховъ, въ отдъленію одного стика отъ другато, безь нумераціи: нужно было указать, что произносить при наидомъ кольнопреклонения, какое мъсто суры; а это вело птъ отивчению въ сурв маленькахъ отделовъ-стиховъ. (Теперевний-обычай мусульманъ-читать стихи изъ Корана при намазь, существоваль и у первыхъ исламитовъ, по установлению Магомета, и вакъ теперь кождому колбнопреклоневію (рака чака) соответствують вавіе вибудь стихи изъ Корана, тики и торда нолфнонреклонение сопровождалось чтениемъ навъстинка статовъ. Отъ частаго употребленія при богослужевін, за сурами утверждался навівстный видь и цівлостность, ва стижим извіботный порядовь, послідовательность. И величина главъ и порядовъ стиховъ такимъ образомъ получали съ одной стороны общевевъстность, съ другой деламсь завершенными и непривосновенными, въ силу богослужебнаго упо-

требленія. Въ молитвенныхъ собраніяхъ существовали общів »произносители, « или чтецы, которымь тыхо вторили молящіеся. Позже начало суры указывалось словами: во имя Господа, милосердию Господа, и по этимъ словамъ только знали, какъ свидетельствуетъ Ибит-Масудій, отвуда начинается новая сура. Впервые вошли въ богослужебное употребление такъ навываеныя манани; онв составляли большія главы. Другой родъ богослужебных суръ, образовавшихся одновременно съ нами, составляють потцаиры, суры съ такимъ же характеромъ, такъже образовавшіяся, но меньшія по объему. Изъ этих сурь деть навначались на одно рака (колънопревлоненіе). Ихъ столько же числомъ сколько и масановъ, т. с. двадцать, если върить счету сувнита Бахари 1). Общее содержаніе этихъ суръ-описаніе последняго суда и наказаній булущей жизни, из браженіе ад и рая, и т. п. -- все это искусно направлено къ вовбуждению въ людяхъ съ одной стороны чувства страха, съ другой желанія безконечнаго блага въ будущемъ.

Самая большая массани, навъ мы сказоле, содержить 99 стиховъ, самая меньшая 33. Нотидацом вавое менте ихъ. Третій родъ соединеній річей Магомета даваль главы съ такимь же внутреннямь характеромъ, но втрое, большія по объему, чімь массани. Таковы напр. суры 12 (піссяфът), 26, 19 и нівоторыя другія. Комментаторы думаютъ, чло такія главы не могли быть составлены для употребленія при пороткомъ богослуженій мусульмань въ первое время; на немъ могла быть прочитываема только часть подобныхъ плави; в нем цілня главы. Поэтому полагають, что первоначально опіт. были не больше массановь или даже нотцанръ, и только послів разрослясь въ объемів чрезь приложеніе въ нимъ разникъ стиховъ, ни-

<sup>&#</sup>x27;) Эти суры сайдующія: 44, 51—56, 58, 59, 70, 73, 74—76 77, 28, 79, 84, 81. 88.

куда не отнесенныхъ. Кромъ этихъ богослужебныхъ суръ явились и другія, не виввшія такого практическаго вначенія, и потому меньше обращавшія на себя вничаніе Магомета. Ихъ можно разделять на двв группы. Къ первой группв относятся особенно знаменательныя ръчи, небольшой величины: онъ оставались въ видь отдыльныхъ суръ каждая, или двъ-три соединялись въ одну суру, или наконецъ на время оставались въ видъ отривковъ бевъ винманія, а потомъ также соединялесь въ главы; изъ такихъ забракованныхъ отрывновъ обравованы впоследстви 105, 106, 107 суры. Такъ какъ этихъ отрыввовъ самъ Магометъ не внесъ въ составъ настоящихъ главъ, то съ нине обращались довольно произвольно; такъ напр. извёстный собиратель текста Корана Обаій изъ 105 и 106 дёдаль одну главу. Ко второй групп'в относятся: а) совращенныя нотцанры, такъ называемые момталенаты т. с. суры навначавнівся для экстреннаго богослужевія, когда надо было сопратить службу, чтобы выиграть время; б) сифшанныя суры, воихъ всего 5. Содержание ихъ или откровения разнаго періода, обнародованных въ разное время, но соединенныя въ одно, таковы 6, 10 и 11; или откровенія пованяго времени, стихи которыхъ следують по порядку выхода и только кое-где имеють вставки вопреви хронологів і).

Изъ такого способа образованія и составленія главъ Корана легко понять часто встръчающееся въ немъ отсутствіе связи между стихами, которое такъ странно бросается въ глаза при чтенія Корана. Такъ какъ при соединеніи разныхъ ръчей,

٧.

<sup>&</sup>quot;) Вставки явились оттого, что Магометь часто прежнія откровенія утверждаль, ограничиваль или поясняль поздніве. Если это выражалось вы мемногижь словахь, то поміщалось непосредственно за утверждаемыми, ограничиваемыми или поясняемыми стихами. Этимь объясняются многія повторенія и оговорки, встрівчающіяся въ сурахь.

Магометъ не держался ни хронологическаго порядка <sup>1</sup>), ни внутренней свяви и соотношенія содержанія рібчей, то естественно вышла смісь. Надо впрочемъ замітить, что въ главахъ историческаго характера больше послідовательности, чіть въ главахъ или стихахъ, содержащихъ нравоученіе или вітроученіе,—и это понятно: исторіи легче равсказывать какъ слідуетъ, чіть равсуждать какъ слідуетъ.

Ло сихъ поръ мы разсматривали образование главъ, имъющихъ вёроучительный или нравоучительный характеръ. Всё онъ образованы изъ ръчей Магомета въ періодъ его борьбы, въ то время, когда онъ говориль по призванию, какъ восторженный пророкъ. Суры, вивющія характеръ гражданскихъ или общенных правиль, составлены повже, изъ ръчей, говоренныхъ Магометомъ рёдко по призванію; говорились рёчи эта таше по нужав общины или иниціатива вліятельних липъ въ ней; поэтому онв отличаются вядымь изложениемь, языкомь гражданскаго закона, точнымъ, но неодушевленнымъ и энергическимъ, какъ суры въроучительнаго или нравручительнаго характера. Иниціатива законовъ, изложенных въ этихъ главахъ, рвако принадлежала самому Магомету; его сподважники облумывали извёстное правило и представляли его на утвержденіе пророка, и ждали затёмъ нёкоторое время или отменения его Богомъ или утвержденія чрезъ пророка. Въ случай утвержденія, его распъвали на улицахъ Медины и вводили въ общее употребленіе. Одинъ изследователь литературы Корана 3), говорить, что изъ суръ періода господства Магомета для характеристики пророка годятся только тв суры, въ которыхъ овъ

<sup>&#</sup>x27;) Касательно спутанности хронологія въ Коранъ, одинъ собиратель суннъ, Ибнъ-Саринъ, говоритъ: я спрашивалъ Икрима Абъ Ади, хронологически ли расположенъ Коранъ? Одъ отвъчалъ: если бы дюди и геніи соединились вмъстъ, то и они не могли бы сдълать этого. Шпр. В. 111, 28.

<sup>2)</sup> Шпрензерь, III, S. XXIX.

CTAIREBACTCE C'S CBORME MCHAMM: TYTE ONE BARCTCA MATмилосердымъ, какимъ дъйствительно былъ, а не та-RAKHUB ABLIETCE IIDE BAOXHOBEHIE, CTDOTEMB E HEDBARO RHMЪ. суровымъ. Саме мусульманскіе писателе признають это. Поэтъ Бенъ-Сада говоритъ: «пророкъ быль въ совершенно другомъ настроенін духа, когда нграль съ Айешою и Цайнабою, чёмъ когда обращался съ Гавріндомъ». Этотъ же поэть сравниваеть пророческое состояніе души Магомета, возбужденное, съ прилевомъ моря, а обыденное, ослабъвшее, съ отливомъ. Во время этого-то отлива и произнесена была большая часть гражданскихъ уваконеній. Поэтому въ нихъ меньше религіозной суровости и они не имъютъ въ главахъ большинства мусульманъ важности откровеній: поэтому они и чаще отміналесь или оговаривались саминъ Магометомъ, при чемъ стихи отмёнаюоговаривающіе сабдовали непосредственно за отмівняемыми. Вотъ несколько примеровъ подобнаго соединенія стиховъ законодательныхъ. Въ 2, 179 содержится повеление о пость, данное первоначально. Следующій стих (180) содержить оговорку, сделанную повже и освобождающую некоторыхъ отъ обяванности поститься; затёмъ 181 ст. содержить точное увазаніе времени для поста, данное спустя годъ послів обнародованія стиха о пості (179) 1). Какъ и річи віроучательныя, законодательныя опредёленія соединялись часто вопреви хронологін; такое соединеніе представляєть напр. 4, 46, вменно: въ началь стиха Магометъ совътуетъ не молиться въ шьяномъ видъ, а ждать отрезвленія 2), чтобы понимать слова

<sup>&#</sup>x27;) Шпреньерь, В. III, S. 54.

<sup>\*)</sup> На основаніи этого м'вста, въ которомъ не видно прямаго запрещенія вина, н'вкоторые мусульманскіе богословы говорять, что вино и вгры не безусловно запрещены, а только неодобрены; иначе, говорять, стихъ: «не молитесь, о в'врующіе, когда вы пьяны, а подождите» и пр. долженъ бы завлючать прямое запрещеніе вина, чего однакоже не видно изъ этого стиха. Одни полагають, что поводомъ къ безусловному запрещенію вина послужили безчинства и драка на одномъ пиру въ Медин'в, на которомъ было подаваемо вино, не смотря на вышеприведенный стихъ

молятвы. Это опредвление явилось по случаю одного безчинства молодаго Али, который разъ въ Мединв въ пьяномъ видв (вино еще не было запрещено) во время общей молетвы вслухъ всъхъ сказалъ: «и я не вибю религіи, и вы не имъете ея»! Въ конце стиха содержится определение объ омовения и замененія воды пескомъ, когда нельзя достать воды. Это опрелівленіе дано во время одного похода по безводной містности. Между этими двумя опредъленими (началомъ и концемъ стиха) содержится третье-не молиться при нечистотв, опредвленіе, авное въ другое время. Еще примвръ, тутъ же: 97 ст. осуждветь техь, ноторые не вдуть на войну. Когда вышло такое опредълене, въ Магомету ввися вакой-то слепень. Омиз-Мактумъ, и протестоваль противъ его опредвленія: я сявить, говориль онь, накъ же могу идти на войну?.. Пророкъ DDHRABAJE KONOJERTE CTHEE BEDAMERIENE: «ECKANOGAS TEXE. ROторые одержимы природными недостатиями». Не всегда впрочемъ ограничивающее определеніе, если оно было даже очень вороткое, присоединалось непосредственно въ ограничиваемему 1). Напримъръ въ 41 ст. 9 гл. содержится осуждение

<sup>(2, 216).</sup> Такъ думаетъ напр. *Настореть* (3 ч. 167). Другіе принимають, что новодомъ из такому запрещейю послужиль поступокъ Алія, который въ нетрезвомъ видѣ произнесъ вслухъ молитвеннаго собранія вѣрныхъ слова: «ни вы не имѣете религіи, ни я« (Шпренг. В. ІІІ, ХХХІ)! Многіе Халифы, видя двусмысленность въ выраженіяхъ Корана, должны были возобновлять запрещеніе особыми указами.

<sup>1)</sup> Въ виду прямыхъ противоръчій во многихъ мъстахъ Корана, мусульманскіе богословы выдумали «два смысла», буквальный и духовный, и три рода такъ назыв. отмисненій. Попытка примерить этимъ путемъ противоръчія Корана видна еще у древитишихъ мусульманскихъ экзегстовъ. Нъкто Алъ-Гахедъ, сдёлавшійся основателемъ секты, носящей теперь его имя, училъ, что Коранъ имбетъ тёло, которое можетъ превращаться въ человъка и въ животное, что Коранъ имбетъ сторону человъческую и животную. Пакокка, Spec. р. 292. Гербелотъ, Biblioth. orient. р. 87. Отмъневіе бываетъ (по волъ Божіей, по причинамъ, извътстимъ одному Богу)

тёхъ, воторые не участвовали въ войнё противъ города Тамбувъ (лежавшаго въ югу отъ Мевки). Осужденіе сильно огорчило виновныхъ, и Магометъ долженъ быль сиягчить свое обличеніе; но сиягчающій стихъ отнесенъ дальше, и поставленъ 123. Во всёхъ же тёхъ случаяхъ, когда ограничивающія опредёленія не были очень кратки, они ставились особо отъ ограничиваемыхъ стиховъ. Тогда они составляли отдёльныя новыя главы, или входили въ существовавшія смітшанных і), или, наконецъ, но присоединеніи въ другимъ изреченіямъ, не имъвшимъ также еще мёста, давали суры съ хаоточескою смёсью, какова напр. 33 глава <sup>2</sup>).

Когда число суръ умножилось, правильное (первоначальное) чтеніе ихъ не могло вполив обезпечиваться крипостію памяти и точностію устной передачи. Поэтому Магометъ счелъ нужнымъ записать ихъ. Записывали подъ его диктовку его домашніе постояные писцы. Но эти отдільныя записи не назна-

нан но буквъ и смыслу вийсть, т. е. полное, когда отивняются оба смысла, и духовный и буквальный, или только по букеть, при чемъ дуковный смыслъ сохраняется, или наконець по смыслу, при чемъ буква остается. Во всемъ Коранъ мусульманскіе экзегеты находять 225 стиховъ отивненныхъ 3 рода, въ 63 различныхъ сурахъ. Многіе отивненные стихи не вошли въ Коранъ, будучи отивнены рано самимъ Магометомъ. Примъры встхъ 3-хъ родовъ отивненія можно видъть у Сале Observations. р. 488—9 и въ »Алкоранъ Аравлянина Магомета«—Екатирининскомъ изданіи Корана, въ предисловіи.

<sup>&#</sup>x27;) По свидътельству Отмана, третьяго халифа, 8 сура начата Магометомъ весьма рано и не кончена даже до смерти. Къ ней онъ присоединалъ чаще всего отрывочныя изречения разнаго содержания и разнаго времени. Поэтому и самъ Отманъ 9 главу присоединялъ къ 8, какъ главъ смещанной.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ этой главѣ сначала говорится объ отношеніи къ женѣ усыновленнаго Санда, потомъ объ осадѣ Медины и измѣнѣ гудеевъ договору съ Магомотомъ, наконецъ, опить о женѣ Санда: всѣ эти событія, случившіяся въ теченіе трехъ мѣсяцевъ, соединены въ одну суру, такъ какъ каждое не могло дать самостоятельной суры.

чались для общественнаго употребленія, а служили только средствомъ для исправленія невърнаго чтенія въ затруднительныхъ в сомнительных случаяхь. Къ намъ часто прибъгаль в самъ Магометь, вогда память измёняла ему, особенно въ вонцу жизни. Желая возобновить въ своей памяти какую нибудь суру, онъ читаль ее наизусть, а домашній его писець (Обаій по имени) по прежней записи подсказываль ему что онь забываль или читаль иначе. Это ванатіе повазалось страннымъ для мусульмань: стали говорить, что пророкь забыль свои откровенія, лишился божественнаго дара и не пророкъ уже болье. Чтобы успоконть совёсть мусульманъ и поддержать свой авторитетъ, Магометъ объявиль, что ему повелено Богомъ поверить запись Обаія, такъ ли она передаетъ подлинное откровеніе. Запись Обаія, какъ мы сказали, не имела публичнаго назначенія. На богослуженім суры произносили особые връщопамятливые и изловчившіеся въ своемъ дёлё чтецы. На нихъ же лежала обязанность учить устно другихъ въръ и Корану. Лаже миссіонерамъ, отправлявшимся въ языческія провинців, Магометь не даваль записанных сурь, тогда какь его наместники въ разныхъ частяхъ Аравіи получали отъ него по гражданскому управленію письменныя иструкціи. Ограничивая обращеніе суръ между мусульманами только устною передачею, Магометь руководствовался, какъ выше упомянуто, твиъ соображеніемъ, что Коранъ долженъ жить въ памяти и сердці, что запись легко можеть послужить поводомь къ спорамь и расколамъ 1), при разности текста, усмотрънной на бумагъ (т. е. писчемъ матеріаль); а расколовъ и споровъ о върв въ своей общинъ онъ боялся пуще всего. Одно преданіе (сохраненное Амръ-бенъ-Шоайбъ-бенъ-Мохаммедъ-бенъ-Абдъ-Аллахъ-

<sup>. 1)</sup> Іуден заблуждаются оттого, что имъють писанныя вниги, въ которых и изощряють свое остроуміе,—такъ думаль Магометь. Эту мысль высказываеть онъ и въ коранъ, 41, 45.

бенъ-Амръ-бенъ Ац-омъ, со словъ его дяди, Амръ-бенъ-Ац-а) разсказываетъ такой случай. «Приходимъ мы и видимъ многихъ людей, спорящихъ о въръ. Мы воротились. Пророкъ остался въ домъ и слушалъ ихъ; потомъ съ гнъвомъ выступилъ впередъ и, ставши предъ ними, сказалъ: «благодаря этому (спорамъ и умствованіямъ) върующіе будутъ введены въ заблужденіе: Коранъ не для того данъ, чтобы вы взаимно оспаривали его, а чтобы вы единодушно всъ держались его и упражнялись въ немъ».

Трудно сказать, насколько върно Магометь воспроизводиль, при дистовев писцамь, тексть своихь рвчей. Надо полагать, что онъ иное измёняль, иное намеренно не ликтоваль. или совсёмъ забываль (на что указываетъ 100 ст. 2 главы), а иное повторяль, такъ какъ не всегда могъ съ буквальною точностію воспроизвесть то, что говориль неожидано или въ состоянім одушевленія. Кром'в того, поелину и при пропов'ядываніи онъ часто повторяль одно и тоже, то тексть річи, произнесенной въ одно время, естественно могъ переходить въ тексть рівчи, произнесенной въ другое время и при другомъ случав. Отъ этого произошли разныя чтенія, сначала въ устнопереходившихъ, а потомъ и въ записанныхъ сурахъ. Самъ Магометь затруднялся сказать, какъ именно онъ читаль въ извъстномъ случав свое отпровеніе, когда обращались въ нему ва решевіемъ недоуменія. Онъ соглашался со всеми чтеніями, есле не замічаль въ нихъ значительной разности мысли. Разсвазывають такой случай. Разъ одинъ мусульманинъ (по имени Гишамъ-бенъ-Ганимъ) читалъ 25 суру. Чтеніе его Омару показалось невърнымъ, и онъ для вразумленія привель чтеца къ пророку. Этотъ заставиль Гишама повторить суру, и когда онь повториль, -- заметиль: «сура мий такь открыта». Потомъ ваставиль читать и Омара, который прочиталь суру съ изм'вненізми. Пророкъ сказаль: «такъ мий открыты стихи (обратившись въ обоимъ); Коранъ данъ небомъ на 7-ии различныхъ родахъ чтенія, выбирайте тоть родъ чтенія, который для васъ легчайшій». Такой либеральный взглядъ совершенно въ духъ Магомета.

Въ теперешнихъ кодексахъ разности чтенія встрічаются менъе въ тъхъ сурахъ, которыя употреблялись чаще или были болве ходячи между мусульманами. Поэтому надо думать, что тексть ихъ воспроизведень лучше. Таковы прежде всего обыкновенныя богослужебныя суры-потцаирь (числомъ 20), потомъ мавани (въ двое большія, чёмъ предыдущія, числомъ также 20), хотя и въ этихъ главахъ текстъ не однообразенъ. Больше разности въ чтеніи другихъ суръ: большихь (которыхъ не много), момтагенатовъ и смпшанныхъ. Вообще, нътъ не одной главы во всемъ Коранъ, которая бы отъ начала до конца читалась одинаково во всехъ кодексахъ, что много вависьло и отъ того, что слушатели Магомета помнили какъ онъ читаль въ первый разъ, и согласно съ этимъ чтеніемъ вносили измёненія въ писанныя суры, тамъ гдё замёчали невърное воспроизведение ихъ. Такъ даже въ первой главъ, имъвшей еще во время Магомета у мусульманъ значение нашей «молитвы Господней» и чаще другихъ употреблявшейся, одни читають alladzyna, другіе—man an'amta.

> 2) Собраніє и соединеніє сурь: Собранія потерянныя— Манамми, Алія, Селима; сохранившіяся—Абу-Бекра, Магудія и Обаія.

Въ бъдномъ наслъдствъ отъ Магомета остались между прочимъ и суры Корана, на лоскуткахъ кожи, на пергаментъ, аспидной доскъ, на пальмовыхъ листахъ—безъ всякой нумераціи, отдъльно одна отъ другой. Но это былъ не весь Коранъ, а только часть его: многія главы не были записаны Магометомъ. Чтобы пополнить собраніе Магомета, нужно было собрать

и остальныя суры в отрыван. Этемъ занялись ближайщіе товарищи пророка. Накоторые изъ нихъ еще при жизни его занимались этимъ деломъ, одни по ревности въ «отпровеніямъ», другіе по обязанности чтецовъ или молитвопроизносителей въ мечетахъ. Однив изъ тавихъ ревнителей при жизни Магомета быль знаменитый Манамии, служный свачала чтецомь, а потомъ совратившійся въ расколь. По смерти Магомета Маггамми потерпаль отъ Омара: онъ разрушиль его мечеть, сталь преследовать его приверженцевъ, что и побудило расводъника снова возвратиться въ общество правовфранкъ. Возвратившись, онъ съ большею ревностію, чемъ прежде, сталь собирать суры, чтобы загладить свою прежнюю вину и явиться истиквымъ правовърнымъ. Одинъ суннитъ говоритъ, что во времени смерти пророка Масгании не доставало только 2-3 суръ наъ цвлаго Кораца; такъ полно было его собраніе! Это собраніе, самое древнее и въроятно самое исправное, до насъ не дошло; полагають, что его вельль уничтожить Отмань, по недовърію нъ православію его собирателя. Но до Отмана имъ пользовались всв почти собиратели. Такая же участь постигла и такъ называемое собранів Алія. Преданіе говорить 1), что когда Магометь умираль, онь плятвою обяваль этого законнаго и достойнаго преемника своей власти-дополнить его собраніе суръ. Можетъ быть это преданіе шінтовъ и вымишлено; но какъ бы то ни было, многіе изъ самихъ суннитовъ упоминають о собраніи Алія, хотя уже очень рано его нельяя било достать; ватемъ, невоторые мусульманскіе ученые даже приводять изъ него отрывки, и полагають, что оно вибло хронологическій порядовъ. Теперешніе шінты имфють корань, расположенный вначе, чёмъ обыкновенный коранъ и говорять, что следують хронологическому порядку Аліевскаго собранія. Третье

<sup>1)</sup> Кантемиръ, вн. 2, 49.

собраніе, также потерянное, принадлежало Селиму. Преданіе (суннита Иткама) говорить, что Селимь первый собраль суры въ книгу и, собравши ихъ, совѣтовался съ друзьями, какъ назвать книгу. Нѣкоторые совѣтовали ему, продолжаетъ преданіе, назвать ее Sifr, но онъ не приняль совѣта; потому что такъ называли свои священныя книги евреи, послѣ чего онъ выбраль абиссинское слово «Мосафъ» (Мосћаf) или «Мо-шафъ». Хотя объ этомъ собирателѣ сообщаетъ преданіе одного только суннита, все-таки могло дѣйствительно существовать такое собраніе: Селимъ славился своимъ знаніемъ Корана и еще самъ Магометъ хвалиль его за это, что подтверждаютъ многіе сунниты.

Всё эти собранія существовали у частныхъ лицъ и дёдались по ихъ особенному усердію. Собраніе, имівшее характеръ обще-интереснаго діла и сділанное по иниціативів наслідниковъ пророка, Абу-Бекра и Омара, принадлежить извістному Цанду 1), о которомь мы выше сказали, что онъ, еще будучи одиннадцати літъ, зналь наизустъ семнадцать суръ. Поводомъ въ этому собранію послужило слідующее обстоятельство. Въ правленіе Абу-Бекра, скоро послів смерти Магомета, возгорівляєь война съ ренегатами, которые, кромів отпаденія

<sup>&#</sup>x27;) Отецъ Санда или Цанда происходиль изъ Мекки и быль изъ числа первыхъ приверженцевъ Магомета. Онъ раздъляль съ нимъ труды изгнанія и безпокойной скитальческой жизни; въ 5 г. гиджры паль въ битвъ Боатской. Какъ сироту, Магометъ приналъ Санда къ себъ въ домъ. Когда Магометъ возвратился въ Медину ему исполнилось всего 11 лътъ. При вторичномъ удаленіи изъ Медины, 16-ги-лътній Цандъ быль знаменоносцемъ и по заключеніи мира получиль отъ Магомета богатый подарокъ изъ дорогой египетской матеріи. Цандъ замънялъ для пророка домащняго секретаря; для него онъ выучился читать по еврейски, чтобы прочитывать ему письма союзныхъ обществъ евреевъ. У преемниковъ Магомета онъ пользовался большимъ уваженіемъ, занималъ должность судьи въ Мединъ и получалъ жалованье отъ казны Халифа. Много потрудился Цандъ для собранія Корана и умеръ въ 45 г. гиджры.

отъ въры, не хотели признавать себя и граждански-зависимыми отъ Абу-Бекра. Въ этой битей, вийсти съ другими, легли и очень многіе изъ товарищей Магомета. Равъ Омаръ спросиль о чтеніи одного стиха; ему указали на N, но N быль въ числё убитыхъ. Этотъ простой случай возбудиль въ Омаръ опасеніе-- какъ бы и все незаписанное не пропало для потомства, со смертію мучшихъ чтецовъ. Онъ упросиль Абу-Бекра дать распоряжение о собрании всего, что еще ходить изъ ръчей пророка въ устахъ. После некотораго колебанія старикъ согласился. Работу поручили Панду. Отъ вмени Абу-Вевра вышло объявленіе, чтобы всякій, владівющій записанными сурами или отрывками или знающій что-нибудь на память, сосбщаль что знаеть. При этомъ, замъчаеть преданіе, всякій должень быль представить доказательство того, что сообщаемое действительно принадлежить пророку, и будто Омарь говориль въ предотвращение подлога, что «онъ можеть легко увнать подложныя різче». Что васается въ дівствительности Омара, какъ в Абу-Бекра-старика, то они вовсе не отличались знаніемъ Корана, и потому не могли гарантировать исправное веденіе собранія: подъ ихъ редавціей могли случиться и лешнія внесенія и пропуски. Быль такой случай во время этой редакція: Цандъ котёль кончить 9 суру. Обаій, служившій писцомъ у Магомета, теперь сотрудникъ Цанда, замітиль, что припомниль еще два стиха изъ конца суры. Вздумали повърить: объявили, знастъ или помнить ли ито объявленине Обајемъ стихи. Не нашлось нивого знающаго, кроме одного, Абу-Хопаймы или просто Хопаймы (положительно не извъстно, какъ навывался этотъ человъеъ-Хоцайма или Абу-Хоцайма). Этоть мужь считался однимь изъ самыхъ уважаемыхъ современниковъ Магомета, о которомъ пророкъ говаривалъ будто, что его свидетельство стоить свидетельства двоихъ (преданіе Бахари). Поэтому стихи Обаія были внесены въ конецъ главы. Благодаря общему усердію мусульмань въ дёлу собранія,

Цанду удалось дополнять собраніе сурь, оставленное Магометомъ. Рачи, которыя представляли варные, онъ тщательно ваписываль, отмічаль и присоединяль вы тімь сурамь, которыя найдены въ вмуществъ пророва. При этомъ собрания явились не только новые дополнительные стихи, но и новых суры, не изъ вамвчанія всв составленныя основательно, какь вилно Омара по поводу двухъ стиховъ Обаія: «еслибы ихъ было три, то можно было бы изъ нихъ образовать особую главу». Но трудъ Цанда быль совершенный по полнотв своей: онъ представляль собраніе всёхь главь; цослё въ намь не прибавлено ни одной. Это видно изъ следующаго. Известный Масудій при составленія своего водекса (послі Цанда) пользовался его трудомъ. Еще пованъе явился такъ называемый оффиціальный тексть Отмана (объ этомъ ниже). Во время работь по этому тексту Мавудій не находился въ Мединв, гдв шли работы; между тъмъ кодексъ его, явившійся прежде и сдыланный по Цанау, овазался сходнымъ по числу главъ съ оффиціальнымъ поделсомъ (исплючая нумераціи непоторыхъ главъ), сделаннымъ по первоначальнымъ спискамъ, хранившимся у наследнаковъ пророка. Можно думать поэтому, что цаидовское собраніе, сділанное при Омарів, было совершенно законченнымъ собранісив сурв, такв что оффиціальный кодексв не прибавиль въ нему не одной суры.

Трудъ Цанда по окончаніи быль передань на храненіе наслідникамъ пророка: сначала онъ находился у Абу-Бекра, мотомъ у его преемника Омара 1), а по смерти Омара передань на храненіе Гафсів, вдовів Магомета, дочери Омара.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Существуетъ преданіе, что Цандъ работаль по порученію Омара и въ его правденіе; въ этомъ случав, конечно, его кодексъ не могь находиться въ рукахъ Абу-Бекра, предшественника Омара. Но большинство вреданій говорить, что трудъ свой онъ началь и кончиль еще при Абу-Бекръ Шпрена. В. III, 61.

Цель Цандевского собранія, какъ и другихъ, состодла въ томъ, чтобы соправить для истомства Коранъ, какъ отпровенія, въ его нервоначальной чистоте. При жизни современницить Магомета пока еще не представилось нужды распространить ко-пін этихъ собраній въ народъ 1). Для народняго употребленія необходими были теперь только болье важныя главы, выучить история не составляло большаго труда при частомъ ихъ употребленія въ мечети и при существованіи городскаго учителя, обязанняго обучать на намять молитвеннымъ сурамъ прозелитовъ и незнавшихъ мусульманъ, и имавшаго копін важнай-шихъ суръ по водексу Абу-Бевра.

Скаженъ еще о двухъ замѣчательныхъ собирателяхъ Корана—Ибнъ-Мазудів и Обаів, труды которыхъ также дошли

<sup>&#</sup>x27;) Цанду привисывають и снимку коній съ этого собранів. Объ этомъ свидътельствують многіе сунниты; но въ ихъ свидътельствахъ есть противоръчія при опредъленіи матеріала, на которомъ списывались копін. По свидътельству Ибиъ-Окбы, матеріаломъ служилъ пергаментъ, по свидательству Ибиз-Онара-пацирусъ. Нервый сунвить употребляеть выраженіе «варакъ», которое буквамно значить древесный лиеть, папирусъ-и только иногда означаетъ пергаментъ; напр. о цвътъ лица Магомета во время последней его болезни сказано, что онь походиль на воракь; въ этомъ сравнение «варакъ» можетъ значить только пергаментъ, цвёть котораго действительно имееть сходство съ обыкновеннымъ цвётомъ лица больного человека. Кроме того, папирусъ въ это времи едвали могь быть употребительнымь въ восточной Аравін, хотя Ибнъ-Омарь и употребляеть слово «карантась» ( греч. хартия ), указывающе именно на папирусъ. Третій суннить, Омаръ-бенъ-Аціа, говорить, что Цандъ весь Коранъ (т. е. недостававшее въ собраніи Магомета) помъствив на одномъ сверткъ (выражение скоръе указывающее на пергаментъ, чъмъ на напирусъ!, и ничего не говорить о спискахъ съ мего. Въроятно они были сдъланы, но не въ большомъ количествъ экземиляровъ, не въ полномъ видъ и не такъ скоро: еслибы это было сдълано рано, то не произошло бы такихъ значительныхъ разностей текста, которыя носле пришлось сглаживать отмановской редакцін.

до насъ. Они начали свои собранія еще при жизни пророка, частнымъ образомъ, для себя, но потомъ пользовались собраніями Маггамми и Цанда. - Когда вышло Отмановское изданіе оффиціальнаго текста, въ одномъ домів собрались старме спольижники и слушатели Магомета, и туть занимались его повъркою, сличениемъ съ извъстнымъ имъ (по памяти) чтеніемъ. Между ними находился старивъ Мазудій; онъ ушель; тогда Абу-Мусса, хозяннь дома, свазаль: онъ внаеть откровенія лучше всіхъ. Этоть Мавудій есть тоть самый, съ именемъ котораго извъстенъ одинъ древній кодексъ Корана. Объ немъ преданіе говорить, что онь еще при жизни пророка ваниствоваль отъ него самого 17 суръ, къ воторымъ придругія недостававшія изъ собравія Маггамын (до его совращенія въ расколь въ 630-1 году) Затівиъ Мазудій пополняль свое собраніе и послів Отмановскаго изланія Корана; но последнимъ онъ не пользовался, доверяя болве Цандовскому собранію, сдъланному при Абу-Бевръ, котя Цаидъ быль резавторомь и при Отман'в Текстъ собранія Мазудія подвергался притическому пересмотру и употреблянся осторожно, по недовърію въ православію Маггамин, собраніемъ вотораго пользовался Мавудій. Этимъ объясняется малочисленность его древнихъ списковъ

Обаій быль домашнимь писцомь Магомета, служиль ему секретаремь въ переписків съ разными обществами, обработываль явыкь его писемь и документовь, и даваль имъ форму теперешнихь оффиціальныхь или канцелярскихь бумагь 1).

<sup>&#</sup>x27;) Именно, въ началѣ письма или отношенія онъ ставилъ: «отъ Магомета къ N.. N.»; послѣ этого помѣщалось содержаніе письма, но уже безъ подписи Магомета; наконецъ, написанное скрвилялъ своею подписью: «писалъ Обаій-бенъ-Маликъ». Такая форма удержана у всѣхъ арабовъ, а отъ нихъ, кажется, перешла и къ европейцамъ.

Кайъ: внатови Кърана, виъ очитался у Магомета первымъ мемду: всейми: Обайт: витель обывновение каждые 8 дней одниъ развитеровителять весь Коранъ. На его собрание вийло также влізніс: шеданіз: Абу-Бевра, по отъ Отмановского изданія оно несамиснис: Жакъ и коденсь Мавудія, собраніе Обаія служить у комменцаторивъ первымъ пособіемъ, послів оффиціальнаго текота; ири: кримическомъ изученія Корана.

() 3) Онончателник редажція текста Корана при Отманю.

Пунктуація Корана. Коденсы. Взілядь мусульмань на Корань.

Корань (названіе) и его санонимы. Сура и ея особенности. Ай
тать (стихь). Діленів Корана вы богослужебной практикть му-

.Собраніомъ/, суръ ля: опредвленіемъ состава каждой наъ нать еще не комчиние пработы по приведению Корана въ опредвленный настоящій видь. Уже при третьемъ халифів обнаруванись правысствувы чтенін текста, и это вызвало ноныя рабовы. Коль: пронамиля, оти разности? Мы уже упомянули выше, что. Ворану учени въ первое время устно. Въ какдонь городълбать, для втого общій учитель и у него иногда неполний симсовы водекся Абу-Бенра и Обаія для справовы въ затруднательный случаять. Во провинціять довольствовались одними... учетенями, эмодьминуваненний свое знаніе Ворана на памяты, большею пастію старіни товарящами Магонета. На таной способътвородного обучения указываеть предание Ибнъ-Сада, дополью разоварывають саба, случай. Наибстникь Омара въ Свъји (по висва Јакил-бенъ-Аби-Сафіанъ) писалъ въ Халифу: - пребы увениниваются от этой странв и наполняють города. Она нуждаются въ деловаей, которой обучаль бы вкъ Корану в прим инф, о государь вървихъ, и пришли мив учителя.» Омаръ повваль пять человекъ, которые зеали большую часть Корана и спросиль ихъ, не пожелають ли они отправиться въ Сирію въ городъ Гомсъ. Двое изъ нихъ откавались (одинълю старости, другов, жие кепицанОбий, по болъзни), а трое отправилясь въ Гомсъ, вменно Обаденбевъ-Памить, который въ Гомсь и остался, Моаннь, молорий осоттуда отправнася въ Палествич, и Абу-Дарда, воборый пошеть въ Дамаскъ. Вов оки учели Корану устис, кака и/ самилинания его. Само собою понятно. что чтеніе одного приной про-BEHLIN HE MOLIO HE DASHUTLES OTL TEHIS: ADVICTO: BE MAYTON провинців, а переходя въ уста слушателей, оно еще болве разнообразалось, даже въ одной и той же провинци. Отсюта явилась нужда достать для провинцій однообразные писанные коденсы, полные экземпляры Корана. Особенно сказалась эта нужда при одномъ обстоятельствъ. Во время: наводевательныхъ двеженій мусульнанськах войскы, разы во Арменіц в блежнихт нь ней містакъ сошинсь дем отража мос. развикь провинцій хальфатства, именно сиційны пранцы: повещногу между ними завлявлся религіозный опоры повижный воліцествіе разности чтенія Корана тіми и друживні Камрай стерона отстанвала свое чтеніс. Заметнев, что дело пдеть нечив добру, нъвто Холпайфа-бенъ-Іаманъ изъ армів воспішнив въ Мелину въ Отману, бывшему тогда валифовър в оказальному: «о -повелитель вършихъ предотврати отоготости: вишей и перяви, пова разнотласія не уселичинций и оне фиспространниць ERES V IVICCES E SPECTIALS. OFFIANS ESCHIO SEMESCILI REJA. и послаль сванать старукв Гафев, вдовы пророка Одочори Onapa), y kotopoù xpahujoca coopaniel Hanga, ichimbroe e apu Абу-Бекрв: «пришли мив разрозненные мета Корина ми хо-TRUS CUSCATE EXE BE RENTY. A MOTOGOS CHERRONITH COMPTE - COSEDAтимъ ихъ тебв обратно». По номучение вистем Отнанъ припяти мужамъ 1) списать или м'омен копий составить Tasant.

<sup>1)</sup> Имена ихъ: Абдалахъ-бенъ-Цобайда, Сандъ-бенъ-Диъ, Абдалъ-Рахманъ-бенъ-Гаритъ, Бенъ-Гашамъ и Цандъ-бенъ-Табитъ, главный и уже извъстный собиратель при Абу-Векръ.

нимиту» Притогой эпский видо, чтобы, въ случай возникновенія менду прини странятьной то случай взайстваго міста 1), оне слідоводи питенію нерейцитскаго нарічія, такъ какъ Маго-меты начанії сноща інтерненія пна втомъ нарічія. Этим мужами на нарічія принимання при другимъ семь виземпляровъ комія вудоводій другимъ семь виземпляровъ комія вудоводій другимъ семь виземпляровъ проместию поделення при неодинаковних чтеніємь, но нослецихъ-одій и туме зайких проместию поделення принановной предавція 3). Кромів одного

<sup>&</sup>quot;) Какъ и еврейское, арабское письмо не имъло гласныхъ, а только однъ согласныя; безъ пунктуаців, "что одному и тому же слову давало въ текств Корана разныхъ наръчік, пкакъ на одномъ и томъ же наръчік, такъ еще болье на разныхъ наръчікхъ, въ которыхъ часто твердая часть слова (согласныя) писалась одинаково, а произносилась различно, смотря по тому, какія гласныя дополняли въ наръчіи твердыя части слова, при ттеніи.

При предоставления в п

Паренеров видина година иза втиха кодексова, бывшій ва употребленін ва города Гомсв (ва Сирін), писанный на пергамента и неполный. Терты его письма болье искусным и пропорціональным, чама ва кодексы инсайнами румено щавдек. Ппрентера ва 1865 году высказываль надежду, что подпринична, кодекса Ормановской редакцім или главный вкземцияра ел существуєть еще гла нибудь на востока, ва библіотека мусульманской, така кака матеріалома его служита пергамента, и что Европа, можеть быть прійнется увидать хотя его факсимиле. Шпр. В. Ш, КІ-VИВ Вы настойное пробим оди найдена ва Бухара, ва мечети Хаджи-Ахрара и подарена русскому генераль-губернатору, который препроводиль его за минарапоріскую Нубличную Вибліотеку. Она писана кувическима инсьмомы, двеніость опо просчираєтью болье, чама за 1200 лать. Подр. сведанія см. ва газета «Совр. Извастія» 1870 г., № 245.

эквемплара, который хранняся из Медине; всё оставляно были разосланы въ больше военние стави, каки каки сами ревностные мусульнане находились гадывани: Тенков, паки: рескользансь вменно угромаль большими внеокрреніами: Тенков, порадовъ и составъ этого изданія. были намымъ облажимъ воспроняведеніемъ Корана. Изданіе Отмана, надъ. межорымъ опять наиболюе трудился Цандъ и конеров основнявляют со собраніи, сделанномъ при Абу-Бенрів, межучали паквеніе гоффиціальнаго» или Отмановскаго изданія или еще признаннаго» поелику было принято всёми мусульманами везді 1). Время наданія падаетъ на 25-30 г. тилиры.

Касательно текста этого изданів комментаторы полагають, что онъ исправнъе и лучше, чъмъ текстъ собранія Мавулія и Обаія: самъ Ибн-Мазудій сознаваль это, и вогда вышло вада-HIE. OHE HHYERO HE MOUS CHARATE HYSTERS MOPOLY MOTE BERHOBARE Цанду. Только въ составления и распорядки главъ дълають укоръ труду Цанда, именно: иногда релакція вносила одинъ и тоть не стихь два раза и отривии, забрававаниие Мигоистоих, ние соединала два въ одинъ, или раздвили одинъ на два. Примеръ повторенія представляють въ 7 гл. стихи: 136-й, соотвътствующій 26-му ст. во 2 гларь; 161-й, сротвътствующій 55-му ст. 2-й же главы и 162-й, соотвётствующій 56 ст. 2-й жеглавы. Примерь разделенія видень въ 160 ст. У главы, разделенномъ во второй главъ на два стиха-54 и 57. Впрочемъ, трудно вообще сказать, гдё разделадь или соодваль Цандъ стихи: нътъ сомивнія что и самъ Матометь вы разное время читаль (произносиль) или повтораль одно и то же, какъ самь сознается въ Коране; могь онь также разделять то, что въ другомъ случав читаль вивств, навъ однив стихъ. Слова От-

<sup>1)</sup> Только позже ученики знаменитаго сумнята Ибнъ-Абиса предпочитали собраніе Ибнъ-Мазудія, снабженное комментаріями, по слованъ Ибнъ-Атайя.

мана: «писатель все на своемъ мъсть должевъ ставить,» скаванныя имъ въ отвътъ на предложение одного изъ сотрудниковъ Цанда (Абдаллаха)-выпустить во второй глави 241-й стихъ, вавъ отмъняющійся другими стихами, могуть говорить въ пользу пріемовъ редакція Цанда. Основательніе можно осущать Цанда ва пренатые ямъ порядовъ при сортировие главъ. Главы до вего не быле вумерованы; на отдёльныхъ листахъ важдая могла быть и первою и последнею. При составлении изъ нихъ вниги явилось пеобходимымъ дать имъ какой вибудь порядовъ. Цандъ, какъ вилно изъ настоящаго вида Корана, держался такого начала: первыми помъщаль большія суры, а последними-меньшія; но не везав выдержаль строго такой порядокь. Въ этомъ отношенін колексъ Ибнъ-Мавудія представляется лучшинъ. Всв главы здёсь раздёлены на шесть группъ, вменю: первую группу составляють долия суры, оть 2-й по 7-ю и 10-ю; вторуюсуры, вывющія сто в болве (до 150) стиховъ и названныя сотенными (centenarius); третью — деойныя суры, саныя большія ва исключениемъ долгижь, отнесенныхъ въ первой группъ. Въ четвертую грушту входять суры-(равной величены, разнаго содержанія), начинающіяся съ ваш и названныя поэтому замсурами, числомъ 6, отъ 41 по 46. Въ патой группъ вначатся момтагеваты, «главы вскущевія» болбе вороткія, чемь всв предпествиваний (числомъ 15, именно: 32, 48, 49, 58, 60 по 68, 71 и 72-я. Посятанною группу образують мофассалы mofaççall)—расчлененныя суры (именно 51 по 56, 69, 70, 73, по 112 за исплючениемъ 95), числомъ 47; въ составъ этихъ суръ входили и нотцииры, пратчайшій изъ поихъ содержить только 8 стиха.

Такъ образовался вынашній составъ Корана.

Доселе мы излагали, какъ определялась твердая часть текста Корана, но не мягкая, подвижная, или самое чтеніе. Способъ чтенія не могъ быть одинаковымъ во всёхъ мёстахъ

ван словахъ, твердан часть (согласныя буквы) которыхъ представляла одень видь, одно начертаніе: согласныя бувки могле быть произносемы съ такиме 'и иными гласными. Это обстоятельство не мало огорчало мусульманъ, когда они стали изучать Коранъ из списканъ. Разнообразіе чтенія особенно бросалось въ глаза ревнетелямъ Ислама. Поэтому еще халефъ Абры-алы-Малавы (царствовавшій ов. 65-86 г.) поручиль, какы разсвазываетъ сунна Амаія, своему нам'яствичу въ Вавилон'я, Гоггаю, озаботиться правильною пунктуаціей Корана. прибавляеть далве, что Гогтай жаловался на это нестастіе двумъ знатокамъ Корана, Хасинъ Вапри (+110) и Іагія-бенъ-Намару, бопрскому ваде (+ 100). Другое предавіе (Побанды) полсилеть это взвёстіе, говоря, что взвёстный Ибнь-Сиринь владъль экземпларомъ Корона, пунктированиямъ Іагіа-бенъ-Іанаромъ. Не этеме преданіе сообщаеть вав'ястіе противервчащее первому: оно говорить, что накой-то Пійагы-бень-Аби-Сафіанъ даль повенвніе Абулфарагу, и впоследствін Абуль-Асваду пунктировать Коранъ и что этоть быль первый, вокамзаровавшій Корань. Другой сумнить, Гажетць, сообщасть, что вервимъ вокализаторемъ, или пунетуаторомъ Корана былъ Насръбенъ-Апиръ, названный алюруфъ, т. е. побъдитель, разръшитель труднаго чтенія. Преданія, очевидно, разносласять: оня указывають на три лица какь первыхь вокализаторовъ: Лагіа-Јамара, Абулъ Асвада и Насра или Напра 1). Кто же ивъ нихъ первый ввель гласные знаки въ тексть Корана? Iaria Iamapsбопровій вади умерь въ 109 г. «білотва» и быль учениконь Абуль-Асвада, который въ овою очередь учимся у Напра, занимавшагося раньше ихъ Кораномъ. Стало быть, если приназаніе халифа Абдалъ-ал-Мамина исполнилось въ его кайнфетво, т. е. межну 65 и 86 годами пиджри; то видо полагать, что первы реботы но введению гласных бунвъ въ тенстъ Корана принад-

<sup>1)</sup> Гербелотъ, Biblioth. Orient. p. 87.

лежать Напру. Молеть статься, его ученики продолжали ибло. начатое имъ, и усовершенствовали его. Объ Абуль-Асвадъ вввъство, что онъ много занимался арабскимъ языкомъ и своими трудами ноложеть начало или основание арабской грамматики, почену и считается ел основателень. Візролтно, ванятіл граммалиною и Коряномъ, стоявинив во главъ арабской словесности, шли рука объ руку у Іагіа Іанара и Абуль-Асвада. Занимаясь Кораномъ граниатически, бливко инучан твеблую часть текста для опредёленія и вивода граниатических правиль, оне остественно обращами особенное винмание на гласныя, опредвлявшія чтеніе слова, и отметка ноторыть вадь согласными не могла составлять для нихъ большаго труда при вропотливихъ грамматическихъ занятіяхъ. Не надо забывать при этомъ, что потребность въ этомъ деле уже была авлелена и чувствовалась въ практикъ. Но при таком в ближенъ инчеснім текста рука вокализаторовъ не могла не коснуться и твердой части его. Они вам'ятили, что тепсть въ разныхъ спискахъ не везив одинавовъ и въ твердой части. Такимъ образомъ, разность васалась уже не того, ваків гласныя соеденать съ со-PRACHEME, A CAMENT COPRACHENTS, ROTOPHE PAREELECS BY CHECHANS въ одной и той же сурв, и въ одномъ и томъ же ивств. Определяя виесте съ чтеніемь и настоящій видь твердой части тенста, вонализаторы пользовались, главнымъ образовъ, колексами Отмана, котя иногда обращались и нъ списнамъ Ибнъ-Мазудів и Обаія. При тавить занятівки преданіе служнью главнымъ вритическимъ аппаратомъ: оно опредъяво какъ чтеніе. танъ и самый видъ тенста. Само преданіе опиралось на авторитеть перваго учителя того или другаго общества. Напримъръ, вогда по выходе Отнанововаго кодовса, у дамасских мусульманъ обазались разности между принятымъ чтеніемъ и чтеніемъ кодекса, теперь сообщеннаго вмъ, дело решилъ авторитетъ Дарды, отправленнаго, какъ сказано выше, къ сврішламъ въ

начестве учителя, виесте съ двума другими законоучителями, при Омаре. Преданіе, имевшее такое важное значеніе при вокализированіи и выправие текста, хранилось у старыхъ мусульманъ и нередко лучше было навестно общине, чемь учителямъ отдельнымъ. Съ однимъ чтецомъ Мекки быль такой случай. Выступивши въ первый разъ въ роли чтеца меккской мечети, онъ произнесъ во 2 гл. 178 ст. мосассиих (мочассіп). Слушатели обратили вниманіе на это и заметили чтецу, что лучше было бы читать мусини (мисіп). «Они были правы, замечаєть въ Сунев чтецъ, и после я сталь читать мусини вмёсто мосассиих.

Путемъ повърки разныхъ водексовъ 1) и на основани преданія, вокализаторы совершили свое дёло: внесли въ тексть гласныя и тамъ, гдъ твердая часть слова давала неодинаковое чтеніе или даже сама разнообразилась (по виду), — при помощи новой ореографія и пунктуаціи ввели опредъленность.

При такихъ занятіяхъ трудно было удержаться въ законныхъ предължъ. Нѣкоторые пунктуаторы поеже во многахъ мѣстахъ читали такъ, какъ казалось инъ лучие, и свое чтеніе защищали отдѣльными монографіами. Отъ первой мусуль манской древности осталось множество подобныхъ монографій съ заглавіемъ «о родахъ чтенія» (тенста Корана), и между неми одна съ именемъ вышеупомянутаго Іагіа—Іамара. Были даже такіе, которые при чтеніи мало обращали вниманія на преданіе, а болье ссылались на грамматику и параллельным мѣста Корана. Напр Сядъ-бенъ Абу-Вакасъ во второй главъ читаль (въ 100 ст.) матасиха (matasiha) «что ты забываещь»;

<sup>1)</sup> Съ нженемъ нѣкоего Косая, обнародованшаго трудъ своего учителя, остажось сравненіе кодексовъ мединскиго, кусстаго и бопрскаго. Грамматикъ Ферра оставиль сравненіе этихъ же кодексовъ съ прибавлевіемъ дамасскаго кодекса. Такіе сравнительные труды оставили ученые: Гахциба, Халафъ, Мадайіны, Абу-Давудъ в Моххамедъ-бенъ-Абдъ-аль-Рахманъ-Испагани. ШиръВ, ПІ, 51.

Казимъ бевъ Реба замътиль ему на это: Цандъ-бенъ-Моссанбъ читадъ нунсмаса (пивіна) «мы предаемъ это забвенію.» Сандъ отвъчаль, что Коранъ данъ не для фамилін Моссанба, и указываль какъ на девазательство върности своего чтенія на обороть того же слова въ 87, 6 Кор. Чемъ дальне, темъ меньше стали основиваться на преданів.

Такимъ образомъ еще въ 4 в. гиджры явились водекси съ разными чтеніми. Каждый кодексъ имёлъ своихъ привержевцевъ. Въ Мекий слёдовали кодексу Ибнъ—Кафари, въ јемень—
кодексу Ацима, въ Сиріи—Амра, въ Багдадь—Гамна, въ Бопрь—
Якуба Хадрами, въ Дамасев—Ибнъ-Амра. Въ настоящее время комментаторы различаютъ семь различныхъ кодексовъ, съ отличающимися текстами: 1 и 2 Мединскіе (самые употребительные послё 7-го), 3—Меккскій, 4—Куфскій, 5—Вопрскій, 6—
Сирскій и 7—такъ называемый «общенародный», который встрічался вездь. Количество стиховъ въ этихъ кодексахъ также неоданаково. Въ первомъ всёхъ стиховъ 6 тысять; во всёхъ остальныхъ это количество увеличивается еще сотиями, яменно: во второмъ—214-ю въ третьемъ—219, въ четвертомъ—236-ю, въ пятомъ (какъ во второмъ)—214 и седьмомъ 225-ю.

Не смотря на ясв превратности, какимъ подвергалось Отмановское изданіе текста Корана, мусульмане за каждою істою Корана признають божественное происхожденіе ), и весь Корань считають твореніемь самого Бога, существовавшимь изначала вы Богв, ввинымь твореніемь. Такъ какъ эта мысль празнается догмой въ мусульманскомъ катихизисв, такъ какъ она вызвала множество споровъ въ мусульманствв и послужила основаніемъ мистано-схоластическихъ толкованій каждой істы Корана, какъ увидимъ ниже; то мы представимъ ее здёсь подробне въ связи съ исторіей Корана.

<sup>1)</sup> Какъ увидимъ наже, не всё мусульмане такъ смотрять на Коранъ.

Полимника Корана этаблина сохранения от вичности аранится у Вога. На отой таблиць или цвилномъ листь, изображено все прошениес, будущее и настоящее. Архантель Pardient, no essencido Borido, cuent rousido en otoro abuerro корана и принесь ее на последнее, инзикее небо. Это было въ мёсяць Рамадань, въ ночь «снабленія» 1)--- аль-кабь. Оъ втого неба потомъ архангель Гаврівль снаблаль Магомета сурами или стихами <sup>3</sup>) своей воніи, заставлия его важдий равь виучевать изъ, въ теченіе 23-хъ леть, открывая ихъ ему, по обстоятельствемъ и пущамъ, то въ Менкъ, то въ Мелинъ. Принкоме же жению вранаго ворана Магометь видьль во всю MESHL CROKO TOJIKO 188 D888 (HMCHEO BE DOCAŠINIK FOIE MESHK) въ шелеовомъ перециетъ, украниевномъ волотомъ и драгопънными наменьями наз райсних ранз. Магометано думають, что ванись сурь и стиховъ Корана совершалась поль наблютениемъ ADVANCES H TERCTS HIS BOCHDONSBEJOHS BS TOTHOCTH TARRE нудесными образоми, частію самини Магометоми. частію его CLYMATCARME.

Не всё мусудьмане однако такъ думають. Кроме отдёльных вибераловъ, всё послёдователи Мотазалита, а также последователи Абу-Муссы, въ доме котораго, какъ мы видели, подвергалось критике старыхъ мусульманъ Отмановское издание Корана, считають даже неправоверными техъ мусульманъ, которые признають Коранъ несотвореннымъ 3), признавая въ то же время чудесное происхождение Корана, какъ божественнаго

<sup>&#</sup>x27;) Это мевніе мусульманскіе богословы подтверждають 97 сурою.

<sup>\*)</sup> Біографъ Матомета, Придо (Vie de Mohammed, р. 6.) говорить, что во имрованію мусульмань Магомета получиль свое откровеніе цілими главами. Мусульмане не думають такъ; такъ напр. они не серывають, что 5 стиховь 92 сури открыти первими и стало быть отдільно оть прочихь. Въ самомъ Коранъ говорится только, что Коранъ открыть частями и что если Магометь забудеть одимо стихъ, то Богь замінить его другимъ лучшимъ.

<sup>3)</sup> *Пакоки*, р. 219 **m** g.

Отпровенів Другіе нев мусульнана ндугь еще даласт голораты что »въ Коране неть нивего чуденало ни пасательно: будупраго, на васательно прощеднаро, и что осноби человичь O 6. 28. 28. A COLLEGEMENT CHOCOGHOCTEMENTO ADRESS BARRESSE ON RUE, ту не только равную по достоинствань Корану, но еща болье совершенную, чемы Корань, по вистомы явина, по праснорычіво и плану. « Такую мысль выснаваюль и самь Матадалить но особенно проводная ее Аль-Моцаръ и Аль-Нодовиъ съ своими последователями. Объ одномъ халифе, Аль-Валидъ-Ибнъ-Іазнай, одиннадцатомъ изъ династін Оммайя, разсказывается дале следующее: разъ случайно отпрыть онъ Корань н прочиталь слова: «да порибнеть всавій матежник»!« Халафь заврыть выпу, ведать ее на колье: и выстранить въ нее или лува, говора: отвергаень ли всяваго матежника? Я эвоть матежника!.. Корда покаженься предъ своимъ Господемъ въ день воспресенія, сважи ему: о Господи, такъ вворваль меня Аль-Валидь 1). Поинтно отвюда, накъ смотрель на Коранъ калафъ этоть; за свой лебераннямь онь причислень прововёрными мусульманами въ еретивамъ и теперь имфеть последователей, носящих его ими. Въ первое время мусульманства происход дило немало споровь о Корань, причинавшихь много смуть между мусульманами. Цовтому уже од. 218 г. гиджин жалифъ Абасъ аль Мамунъ принуждень быль обнародовать эдиктъ, повельвавшій признавать Коранъ сотвореннымъ. Въ силу этого эдикта, подтвержденнаго двумя следующими преемниками Мамуна (Аль-Мотавеномъ и Аль-Ватекомъ), преследовали, заключали въ темницы и убивали всехъ техъ, которые думали, что Коранъ несотворенъ. Разсказывають, что одинъ ученый (по имени Абу-Гарунъ-Ибнъ-алъ-Бакъ), заподовренный въ этой ереси, спасъ свою жизнь, сказавши на допросв, что »Коранъ данъ « (такъ какъ и въ самомъ Коранъ сказано: » и и далъ чрезъ

<sup>1)</sup> Пакоккъ, Spec. p. 223.

тебя, Магометь, Коранъ«), изъ чего депрашиванийе вивели навлюченіе, будто онъ думаеть вань сябдуеть, хотя ученый ноого не привнаваль возможнымь изъ данности Корана завлючать въ его сотворенности. Спусти лътъ тридцать послъ изданія этого эдикта, Халефъ Мотаквель обнародоваль другой указъ, повволявний разсущдать о Коранъ кому канъ угодно и въ тоже время содержавний повеление освободить изъ темницъ вськъ такъ, которые въ правление прежняхъ калефовъ были арестованы за свое неправомысліе объ этомъ предметь 1). Въ виду такихъ воль ибкоторые мусульманскіе богословы хотвли вайти примирительное средство, провести средній взглядъ. Лучше других ухитрыми въ этомъ внаменитый Алгацали. Воть навъ онъ разсундаль: эвъ внигь Корань написано то, что воспринимается человъкомъ, произносится губами и сохра-HECTCE HAMETER; HO TTO BE TOME BROWN BETHO, THEE HARE OTE въчности существуетъ въ существъ Вога, отъ котораго оно не можеть быть отделено нивакою передачею вь память людей и внигу. • Мысль Алгацали удачно мирила врайніе взгляды мусульмань; Корань въ своемъ содержаніи существуеть оть візности въ существъ Бога, и въ этомъ смислъ овъ несотворенъ, въченъ; но какъ книга, какъ ввуковое или письменное женіе этого вічнаго содержанія, онъ временень, сотворень ж есть человъческое произведение.

Въ натихивисъ правовърныхъ мусульманъ въ настоящее время Коранъ признается дъломъ Божіниъ, чудеснымъ отвровеніемъ, въ которомъ каждая іота имѣетъ глубокій смыслъ, въ которомъ выразилась полнота истинъ. Это служитъ причиною чрезвычайнаго уваженія ихъ въ Корану, въ самой книгъ. Они не привасаются къ ней не умывшись предварительно, или нечистыми руками. Чтобы не случилось такого гръха, они на

<sup>1)</sup> A6y.spapais, p. 262.

переплеть вниги надписывають: »навто не принасайся въ этой внигь, вромь тыхь, воторые честы!« Они обращаются въ Корану въ случаяхъ ватруднительныхъ, носять его съ собою на войну, какъ талисманъ; стихами изъ него исписывають свои знамена, стараются о его распространения въ переводахъ между другими народами 1), при чемъ чаще при переводъ оставляють и арабскій текстъ 2).

Этимъ объясняется схоластико-мистическое занятіе мусульманскихъ ученыхъ самою вившиею стороною Корана Здёсь мы должны сказать объ этомъ нёсколько подробийе, такъ какъ это касается вийшняго вида Корана и опредёляетъ нёкоторыя частныя особенности въ немъ.

Во 1-хъ, какъ относится название коранъ въ существу предмета, что оно выражаетъ? Коранъ происходитъ отъ глагола кора—читать 3) и означаетъ чтение. Въ этомъ вначение название коранъ относится не тольно во всей внигъ, но и въ важдой ез части. Нъкоторые мусульманские комментаторы коранъ синонимически переводятъ собрание, т. е. суръ. Это толкование невърно уже потому одному, что въ самомъ Коранъ употребляется название коранъ, прежде собрания суръ. Къ корану иногда присоединяется частица аль, которая не произвосится и соотвътствуетъ французскому ве и нъмещему вет. Такимъ образомъ название коранъ, по отношению въ самому содержанию книги ничего не выражаетъ, указываетъ на то, что можетъ быть отнесено и ко всякой другой книгъ. Другое название корана—алфорканъ (отъ глагола раздълять, расчле-

<sup>1)</sup> Case, p. 489.

<sup>•)</sup> Напрасно, замѣчаетъ Сале (р. 489), нѣкоторые писатели укорали мусульманъ, будто они недозволяютъ дѣлать переводы Корана на другіе языки, напр. Мараккій и др.

<sup>\*)</sup> Еврейское названіе пятокнижія и частей его--->варахъ и шикра« имъетъ одинаковое происхожденіе съ арабскимъ »коранъ«.

намы) 1) вибеть гождественное значение съ еврейснить названиемъ отдъла и педъ-отдъла затовники переже или перка 2). Тоже значить и гретье название ворана але-мошафъ. На болъе внутранию догматическую сторону вниги уназывають два другія названія: митабь—винга-книгъ, книга по превмуществу, и але-даракоре—увъдомление, язнёщение, благовъстие 2).

Во 2-хъ какой синслъ названія главы--сура? Сура, во множественномъ числъ ссесть, вначатъ-чинъ, рядъ, порядонъ и соотвътствуетъ еврейскому Sedarim, которымъ еврен навывали паждый изъ 43 отделова торы и также отделова мишны. Названіе сура въ другихъ случанив употребляется рівдес. Каждая глава Корана имветь, кромв этого общаго названія, и частное, напр. столь, челоське, осель, Іосифь в пр. Эти на-Spanis brath has clord; bety and have by camble flaband, чаще изъ средени главъ, иногда даже изъ конца. Это объясняется тань, это глава наяваніе давалось раньше ся опончанія и приводенія въ порядокъ. Надъ нівоторыми славами стоять два навранія и болье: это зависьло оть сохраневів и виссенія въ сравнительние подекси названія разныхъ списновъ. Далье, вадъ плавою стоить иства, где она отврыта, въ Мекей жин Мединв. Отсутствіе ся унавиваеть на неизвізстность мість естринія, Затінь, въ началі каждой стры, промі 9-й, поторая не имферт и частнаго названія <sup>4</sup>), стоять такь называемое

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Але-Феркано Пипрентеръ считаетъ арамейскимъ словомъ и вереводитъ словомъ »разръщеще, освобощденіе, спасеніе» (Heil, salvatio) В. 11, 338—9. Туть же о названіяхъ Корана вообще.

<sup>3)</sup> Нъкоторые мусульманскіе комментаторы Форкана понимають еще въ смыслъ книги, раздъленной на части, или еще иначе—книги научающей раздълять, различать добро отъ зла, въ томъ омыслъ, какой выражается названіемъ экцига различеніям, встръчающимся въ самомъ Коранъ.

<sup>3)</sup> Последнія два названія соответствують греческимь »библія« и »евангеліе«.

<sup>4)</sup> Потому что не кончена. Эта сура явилась не задолго до смерти Магомета.

бесиниясь: »во имя Вогя милостивито и милосердано.« 1) вы-Damenie vrashbaiomoe na zadartedu eju hauparjenie liabu вообще в служащее девизонъ или эпеграфонъ сочинскій мусульнань. Отсутствіе бисивлява-признавь перелигіовности сочененія. Это тоже что наше »во ния Отца и Сына и Сы. Луха.« нле ічдейское: »во име веливато Бога.« Наконепъ встрёчаются еще въ началё нёкоторыхь главъ таниственныя буквы: А. Л. М., напр. въ 19-ой главъ. Значение отихъ буквъ сильно возбуждаетъ любопытство мусульманскихъ комментаторовъ. Одни изъ нихъ думаютъ, что въ этихъ буквахъ сиривается глубочайшая высль, извёстная одному Вогу, да его пророку; другіе видать въ нихъ символи отвлеченныть понятій о Богъ и Его свойствахъ, отъ чего и насываютъ ихъ »знаменісми. « Еще передагають буввы эти на цифры и думають находеть въ нихъ числовий смысль по иріемамъ наббалистовъ 3). Навойець, есть комментаторы, которые полагають, что буквы ЭТИ СЛУЖАЙА **ЗВ**АБАНИ ТВХЪ ОРГАНОВЪ ЧЕЛОВВЧЕСКАГО ГОЛОСА, КО~ торые действують при иль произвесснии. Переводя начала нвъяснения въ самое взъяснение, одни читають эти бувен: Alhah latif magid-T. e. Bors mulocepds u Glasoympobens;

<sup>1)</sup> По свидътельству преданія (Шир. П. 205) эта формула въ первый разъ употреблена однимъ абиссинскимъ выходцемъ, ученикомъ Магомета; въ Коранъ употреблена она впервые въ 27 суръ, 30 ст. До времени появленія этой суры, Магометъ употребляль ее только въ своихъ письмахъ. Нослъ, при образовний главъ, формулу эту фиъ сталъ ставать въ началъ инжлой главъ. Ийпоторыю комментаторы говорятъ, что въ первой главъ она вкодитъ въ текстъ; другіе, которыхъ больше, утверждаютъ, что она и тутъ—заголовка. Въ 97 суръ она входитъ въ текстъ (30 ст.) Шпр. П, 206. Вешегк. Полагаютъ, что обычай ставить въ началъ суръ »бисмеллахъс, Магометъ завиствовалъ у персидскихъ маговъ, которые въ началъ своитъ книгъ, какъ эпиграфъ, ставили также: »во имя Бога, праведнаго и премилосердаго«—бенами іецланъ бакхисайкиеръ дадаръ« Гиде Hist. relig. vet. pers. р. 14.

э) Буксдороъ, Lexicon Rabbin. цит. Сале.

apyrie: Ana li mini-upeau mena u ome mena (r. e. spesz меня является всякое совершенство и отъ меня происходить все лучшее); третьи читають: Ana Allah Alam-я Богь премидрый, при чемъ первая буква стоить въ началь перваго слова чтенія, вторая—въ средині втораго, третья въ конців третьяго слова. Еще мначе: одни читають: Allah, Gabriel, Mohommed, т. е. творецъ, отврыватель и пропов'яднивъ Корана — Богь, Гавріиль, Магометь; другіе дунають: такъ какъ, дескать, буква А произносится основаніемъ гортани, первымъ, основнымъ органомъ голоса, Л-языкомъ, среднимъ органомъ, а М-губами, последнимъ органомъ, то все бувен виесте выражають, что »Богь есть начало, средина и конець всего«: третьи находять въ нихъ нравственный смысль (въ связи съ последнимъ толкованісмъ) — что »мы должны хвалеть Бога въ началь, въ срединъ и въ концъ всъхъ своихъ дълъ. « Наковець есть комментаторы, которые, по переложенія этихь буквь на числа 60 и 11-видять въ нихъ пророчество Магомета о томъ будто, что въ теченіе такого числа літь должна распространиться и утвердиться окончательно основавная вѣра.

Остается сказать о стихв. Арабское названіе стиха айать (ayat)—чудо, знаменіе. Такъ названы стихи, думають мусульмане, потому, что выражають тайну Бога, Его откровенія, Его качества и проч. Нѣкоторые стихи имѣють свои частныя названія, данныя имъ на такомъ те основаніи, на какомъ получили свои названія (частныя) суры, т. е. по извѣстныть словамъ, содержащимся въ нихъ. Нумерація стиховъ не всегда отмѣчается въ рукописяхъ, хотя бываетъ извѣстна. О цислю стиховъ въ развыхъ кодевсахъ ми уже сказали выше. Число всѣхъ словъ въ стихахъ Корана— по однимъ 77.639, по другимъ 99.464 1); буквъ (согласныхъ) всѣхъ по однимъ

<sup>1)</sup> Pesands, de Relig. Mohom. p. 25.

323.015 1), по другимъ—323.115, 2) по третьимъ—330.115 3). Въ этихъ мелочныхъ занятіяхъ вившнею стороною Корана мусульманскіе эквегеты не уступали еврейскимъ толковникамъ, занимавшимся съ такою же кропотливостію надъ вычисленіемъ стиховъ и буквъ торы.

Въ богослужебномъ употребленів Коранъ, вромѣ дѣленія на главы и стихи, имѣетъ другое дѣленіе, на 60 равныхъ частей, называемыхъ ахцабъ, во множественномъ числь (хацбъ въ единственномъ). Каждое изъ ахцабъ дѣлится затѣмъ на 4 равныя части 4). Другое и чаще встрѣчающееся дѣленіе—это на 30 частей, айца (ајга), изъ которыхъ каждая дѣлится тавже на 4 равныя части. Это послѣднее дѣленіе вдвое прупнѣе перваго Цѣль обонхъ этихъ дѣленій—богослужебная: въ мечетяхъ или. часовняхъ, гдѣ похоронены внаменитые люди мусульманства, каждый изъ 60 или 30 чтещовъ ежедневно прочитываетъ свой отдѣлъ у того иѣста, гдѣ похороненъ покойнивъ; такъ что каждый день такимъ образомъ прочитывается весь Коранъ.

Мы разсмотрёли исторію внёшней сторони Корана и между прочить познакомились съ взглядами на него мусульманъ; обратимся теперь къ исторіц внутренней его стороны, его содержанія, или къ изображенію той общественно-релятіозной почвы, на которой выросло ученіе Корана.

A. Taccies.

(Окончаніе будеть.)

<sup>1)</sup> Case, p. 484.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Алкоранъ Аравлянина Магомета, Екатер. наданіе, въ предисловін.

<sup>\*)</sup> Tepsesoms, Btblioth. Oriental. p. 87.

<sup>4)</sup> Въ этомъ видно подражаніе іудеямъ, которые также дёлили мишну на 60 частей, массистомъ. Маймонисъ, Praef. in Seder. Zeraim, p. 67.

## Отчеть греческаго архіепископа Александра Ликургоса о пребываніи его въ Англіи.

Послъ вративать извъстий, переданных англійскими газетами о пребываніи въ Англій святителя греческой церкви, преосвященнаго Александра Ликургоса, въ последней книжть авинскаго журнала 'Еюмүүельнос Кироб мы встрътили и болье подробный отчеть объ этомъ самого преосвященнаго.

Преосвященный Александръ Ликургосъ, aprienacaous Сиры и Теноса, быль послань въ Англію священнымь синодомъ греческой цервии по желанію Ливерпульской православной общины для освященія новоустроенной православной цервви въ Лаверпули, в быль въ Англія съ конца декабря протилаго по марть настоящаго года. Не смотря на то, что этоть святатель не вибль неваких офицальных порученій для сношеній съ англиканскою церковію, его посыщеніе Англіи не осталось безъ отношения въ вопросу о сближения антликанской церкви съ православною. Возбужденное въ последнее время живое стремление англиканской первы въ сближению съ православною, желаніе признанія со стороны православной ісрархів, въ последнее время усвлено было и некоторыми серьезными сочувственными ваявленіями въ польву этого сближенія и со сторовы восточной греческой церкви. Такъ въ прошломъ году святьйшій Григорій, патріархъ константинопольскій, подаль первый примъръ общенія съ англиканскою церковію, предписавъ всемъ подведомимъ ісрархамъ, чтобы тамъ, где нетъ особихъ владбиць для вновърцевъ, христіанамъ англиканской

трава дозволянось погребать усопших на владбищахъ православныхъ и чтобы самый обрадъ погребенія, въ сдучав отсухствія англиканскаго священняка, совершался священняками православными ¹). Это распоряженіе, въ настоящемъ году по приміру константинопольскаго сділанное и антіохійскимъ патріархомь въ своемъ патріархаті, было встрічено англиканскою перковію съ вивівшею благодарностію и усилило еще боліве ся сочувствіе къ восточной перкви. Въ слідствіе этихъ дружественныхъ отношеній англиканская перковь при посівщеніи Англін греческимъ архіопископомъ воспользовалась слу-

<sup>1)</sup> Воть подлинный тенсть окружнаго посланія константинопольскаго патріарха и сипода поэтому предмету, заимствованный нами изъ того же журнава Ераттейскос Куров. «Священнайшій интрополить... во Святомъ Духа возлюбленный брать и сослужитель нашей изриости кирь NN... Да будеть благодать Вашену священству и мврь оть Бога. Такъ какъ оть честивншаго архісинскова контербирійскаго и примаса всей Англіи господина Арчибаньда Комбля въ последнее время последовала въ намъ просьба, чтобы въ случай смерти кого либо изъ живущихъ въ областяхъ нашихъ христіавъ англиванской первые погребсние его совершалось на наших владбищахъ православныхъ н такъ какъ эту просъбу Его честности церковь приняла любобратственно, то поэтому частовшимъ вашимъ цервовшимъ фирумнымъ посленіомъ определяемъ и предписываемъ и Вашему священству, чтобы въ случай, вогда по смерти христіанина англи анской церкви въ области Вашей епархіи, тамъ гдв ивтъ особенных владоных протестантских, будеть испрашиваемо разрышение погребсти его на кладбищахъ нашихъ православнихъ, -- священство Ваше бевъ замедленія давало возроленіє погребадь на этихь кладбищахь, не предоставляя одналоже права собственности или какого нибудь владения на место этого погребения. Если же въ случав смерти кого либо изв сихъ ннова цевъ, за невывніемъ своихъ священниковъ, родственники умершаго будуть просить, чтобы усопшаго провожали наши священиям, священство Ваше пусть навначаеть одного цик двухъ веъ нашихъ священниковъ для погребенія умершаго-съ въніемъ трисвятаго, 118 псализ изъ чина погребенія, и съ чтеніемъ апостола и евангелія. Тамъ же, гдъ есть ихъ священники, наши пусть не принимають никакого участія въ обрядь. Это яъ исполненію и руководству Вамему, благодать же и безмърная милость Божія да будеть съ Вашинь священствонь. 1869 г. овтября 20». Подписано натріархомъ и девятью членами синода.

чаемъ выравить чувства глубоваго уваженія въ лицё его всей восточной церкви и сдёлать сильное заявленіе въ пользу сближенія об'якъ церквей. Необыкновенное вниманіе, оказанное преосвященному Александру Липургосу и высшею іерархією англиванской цертви, и высшими государственными сановниками, и учеными знаменитостями Англіи, и наконецъ самою королевою, им'ясть значеніе вменно какъ выраженіе живаго сочувствія, питаемаго англиванскою церковію къ церкви православной, и ея стремленія къ сближенію съ последнею.

Небевъинтересний въ этомъ отношения, котя краткій и офиціально сдержанный, отчеть преосвященнаго Ликургоса обращаетъ на себя вниманіе и тэмъ, что этоть образованивишій представитель греческаго духовенства, довершившій свое образование въ нёсколькихъ германскихъ университетахъ, во время своего пребыванія въ Англів имёль случай входить въ продолжительные бесёды съ учеными англиканскими богословами н по вопросу о сблежения н соединения англиканской церкви съ православною. Впечатайнія, вынесенныя имъ изъ этихъ бесваъ. н особенно его личныя возвржнія на этоть вопрось и на современныя условія въ сближенію между об'вим церквами заслуживають полнаго внеманія. Возарвнія эти, образовавшіяся подъ непосредственнымъ вліяніемъ отношеній въ православію церкви англиканской, и вром'й того служащія отчасти выраженіемъ мавнія греческой церкви по вопросу о сближеніи съ англиканскою, представляють значительный интересь, между прочимъ, и въ виду запросовъ предлагаемыхъ нашей русской цервые сверо-американскими епископами объ установлении вваниообщенія въ таниствать для мителей Аляски, или бывшихъ нашихъ владёній въ сёверной Америке.

Предлагаемый отчеть представляемъ въ возможно точномъ переводъ.

## Селщенному Синоду церкей греческой.

Совершивши, милостію Божією и святыми молитвами цервы, путешествие свое въ Англию и уже возвратившись ВЪ отечество. Считаю священнымъ и неотложнымъ долгомъ представить Священному Синоду особый отчеть объ этомъ и утеществін: потому что пребываніе въ этой странв грече-СЖАГО ІСРАРХА НЕ ТОЛЬКО У ПРАВОСЛАВНЫХЪ СООТЕЧЕСТВЕННИКОВЪ возбудню религіозное чувство и высокую ревность о церкви. но и самимъ **аманариктна** OLSE поволъ RЪ выраженію Чувствъ почтенія и уваженія въ православной нашей восточной церкви. чувствъ насколько выходящихъ изъ ряду и не-Ожиданныхъ для меня, настолько же достойныхъ особеннаго. самаго полнаго вниманія нашей ісрархін. Все это я хочу изможить вдёсь коротко и по порядку.

15 декабря прошлаго года я отплыль съ своими спутииками въ Сиру, и чрезъ Бриндизи мы прівхали въ Ливерпуль 22 чесла того же мъсяца. Тамъ нивло совершиться освященіе церкви во имя святителя Николая, которая для этого была уже совершенно готова. Поэтому мы в совершене освящение оной въ первое воспресенье после Новаго Года-4 генваря. Священнослужение совершено было по всему установленному нашею церковію чину среди безчисленнаго множества грековъ и англичань и въ присутствіи представителей честнійшихь архіепископовъ контербюрійского и іориского. Священнодійствіе произвело на всёхъ величайшее впечатлёніе, и различныя заявленія о немъ обнародованы были въ англійскихъ газетахъ. Кром'в ливерпульской мы обозрели и другія православныя общивы въ Англів, манчестерскую и лондонскую; совершали священнослужение въ находящихся при той и другой священныхъ храмахъ и проповъдывали слово Божіе. Присутствіе архіерея и совершеніе церковных священнодійствій съ подобающимъ благочиніемъ и благольніцив весьма много содъйствовало возбужденію благочествнаго чувства всёхъ живущихъ въ Англій православныхъ грековъ, которые и общими адресами и каждый лично восторженно выскавывали живую благодарность мив и пославшей меня греческой церкви. При представившемся однажды удобномъ случав и обратилъ надлежащее вниманіе на духовныя обстоятельства и нужды и другихъ православныхъ церквей въ Англіи и убёдившись, что въ тамошнихъ общинахъ есть нёчто требующее исправленія, я наміренъ представить объ этомъ Священному Синоду особый докладъ. А теперь перехому къ краткому очерку заявленій о восточной церкви, сдівланныхъ мив самими христолюбивыми англичанами.

Излишне было бы говорить Священному Синоду, такъ какъ это давно ему хорошо взейстно, что англиканская церковь издавна питала въ православной цервви нёвоторое особенное сочувствие и любовь, и что ото чувство и прежде, по разнымъ поводамъ, часто высвявивалось ясно и неоспоримо. Но въ последнее время это сочувстве возбуделось гораздо сыльнее. Главиванию причином этого двлени было то, что мнопіс даровитие и учение лица изт дуковенства англиканской церкви посвятили себя самому севьезному изучению восточной первым и въ слъдствіе изданныхъ ими историческихъ и притическихъ сочиненій о ней съ одной стороны разсвидся густой мракъ тъхъ несправедливыхъ предубъжденій относительно восточной церкви, какія издавна держались на запад'в частію по незнакомству съ ней. частію по недоброжелательству къ ней преимущественно со стороны латинянъ, а витств съ ними и многихъ протестантовъ; а съ другой стороны изъ этого мрака предубъжденій и искаженій выяснился и просіяль истинный, неизвращенный древній, и священный и величественный, образъ нашей церкви. Эти новъйнія весьма серьезныя изследованія и точныйшія свыдынія о восточной церкви уже повсюду распростравились въ Англіи, не только среди духовенства, но и среди

многиль образованных мірянь; и значительно восбужденное этими трудами уважение къ нащей цервви этого христолюбываго народа, при настоящемъ случай, по божественному предъустроенію, раздуло въ жаркій оголь прежнее теплое сочувствіе англиканской церкви въ нашей. Нынъ со славою упращающий вселенскій престоль Константинополя святьйшій патріаркь Григорій VI. мужъ достоуважаємый и первенствующій въ нашей Христовой цервви съ мудростію и священнымъ навиланіемъ, исполненный глубоваго вёдёнія и широкой опытности. и кроив того, всегда являвшійся неустращинымъ и неодолимымъ борцомъ за права церкви предъ внашниме властами и повущеніями, кратко свазать-въ отношеніяхъ своихъ повазавшій вивств съ многеми и различными добродетелями, и равную виъ мудрость -- святъйшій Григорій издаль окружное пославіе ко всемь подведомымь вселенскому престолу јерархамъ, посланіе, воторымъ предписивалось священникамъ нашей первы погребать англиванъ вогда и гдв нетъ англиванского свящевника; вийств съ этимъ онъ посладъ и патріаршее посланіе архіопископу контербюрійскому въ отвать на его благодовственное письмо по случаю освящения въ Константинополь англиванской церкви. Это окружное предписание и послание Его Святьй шества, дышущее чистою просвыщенною христіанскою любовію, всполняло радости в восторга всю англиванскую цержовь, которая съ своей стороны искала повода и удобнаго случая, чтобы заявить еще болье усилившуюся симпатію свою въ восточной церкви. Вотъ почему, вакъ только стало извъстно, что православный архіепископъ вступиль на почву Англіи, съ одного конца страны до другаго вакъ бы электричествомъ потряслись всё любящіе православіе англичане и посцёшили дать каждый какъ можно болбе свидетельствъ своего уваженія и сочувствія яъ святой цервви нашей. Чрезъ четыре дня по прибытів нашемъ въ Англію честивншій архіспископъ контербю-

рійскій своимъ письмомъ весьма любезно прив'йтствоваль нась съ благополучнымъ прівядомъ и вмёстё командироваль, для сопровожденія в руководства насъ повсюду, почтеннаго пресвитера г. Георгія Вильгельма, человіна отлично образованнаго, филеллина и расположеннаго въ православію, дважды обозріввавшаго Востовъ, много писавшаго и дъйствовавшаго по вопросу о соединенія двухъ церквей. Въ тоже время и славный мудростію, ревностный въ въръ и великій заслугами, знаменитый премьеръ "Англів г. Гладстонъ удостовлъ пригласить насъ чревъ брата своей мены въ пресвоходный свой домъ, гдё весьма сочувственно приналь и угощаль насъ. Чревъ нѣсколько времени последовали и другія приглашенія со стороны различныхъ іерарковъ, какъ-то архіепископа іорискаго, епископовъ лондонскаго, денкольнскаго, элійскаго (Еіу) и вентонскаго, равно какъ и со стороны различных свётских знаменитостей, какъ-то маркиза Салисбюрійскаго, графа Глазговскаго, члена палаты Берсфорда Гопе и другихъ.

Въ честь мою давались различные обёды, изъ которыхъ особенно замечательнымъ былъ данный въ палате (терусалинской) лондонскаго Вестминстера, подъ главнымъ распоряжениемъ известнаго филеллина, декана Вестминстера г. Стенли. На этихъ обёдахъ произносились речи полныя любви и сочувстви ит православной восточной церкви. Полная разносторонней учености и аттической соли речь г. Стенли, обнародованная англійскими газетами, произвела величайшее впечатлёніе 1),

<sup>1)</sup> Вотъ эта рти, сказанная при предложении тоста за архівнистопа Алевсандра. «Предлагая этотъ тостъ, сказаль Стэнли, и говоря съ этого вресла, я невольно воспоминаю тотъ случай, когда эта палата (ісрусалниская) въ послъдній равъ послужила для пріема гостей. Тому болью 200 лють, какъ король Іаковъ І поручиль тогдашнему декану принять здёсь французскаго носла и духовенство, посланныхъ для переговоровъ о брако между принцемъ Карломъ (въ последствів королемъ Карломъ І) и фринцузской принцессой Генріеттой Маріей. Тогда, какъ и теперь, иностраннымъ гостямъ показывали передъ обёдомъ вели-

равно накъ и рѣчь филеллина и достопочтеннаго епископа линкольнскаго, произнесенная на обёдё данномъ въ Нотингемё въ день рукоположенія хорепископа этого города. Кромё этихъ рѣчей мы получали много различныхъ привѣтствій и адресовъ въ разныхъ городахъ (въ Лондонё, Іорке, Ливерпуле, Манче-

чественное зданіе аббатства; тогда, вань и теперь, она слашали игру одного изъ дучнихъ органистовъ своего времени и превосходное пеніе хористовъ; тогда тоже дежань велёль приготовять переводь намей литургів на жинь посётителев, чтобы ногавать, что формы нашего богослужения не содержали каких лябо поврежденных вли еретических ученій. Нынашній наму правлику вийогь харантерь более сиврений. Мы собираемся не по королевскому повежено, а для выраженія дружественних чувстви частних люцей, сочувствія человіка въ человъку, двухъ родственних племенъ и двухъ родственнихъ церквей другъ въ иругу. Когда я разспатриваю общество, собранное въ этой надатъ, меня невольно поражають нёвоторыя стастивыя в благовременных совнаденія, служанія сим-BOJAME TYRCTBOBARIE, HAC'S BOEN'S TEREPL OXYMEBISIOMEN'S. ME HANOTENCE BY JEDYсалимской палать. Не есть ин это самый счастлевый выборь имени и ивста или udiema npenctabetela tèle otaliendus boctorenes nedeben. Rotorna iedycaдемскую церковь признають своем матерью? Это вдвойна истати относительно нашего достопочтеннаго гостя, который, вакь я симпаль, дважды быль рукоподожень въ самомъ Герусалимъ, въ самой перкви Гроба Госполня. Присутствие его возбуждаеть въ насъ поленное воспоминалие о томъ, что есть на свётё страна, съ самаго детотва болбе дорогая для насъ, чемъ самая Англія, что есть городъ священиве Рима или Женеви, или Вестинистера; ота страна есть страна Востова; этотъ городъ Герусаленъ. Но вынёмній нашъ гость является въ налахъ нашихъ прекставителенъ не только восточныть перивей вообще, но греческой деркви въ особенности, и примущественно многочисленныхъ греческихъ острововъ. Названіе «греческая церковь» имветь болве шировое значение: она обнимаеть собою не одно нынишее греческое королевство, не одну терраторію древних греческих республикь, но и то болье общирное пространство, вивющее центромъ свовиъ не Асини, а Константинополь. Первосвятитель греческой церкви есть вивств съ твиъ сановникъ другой виперів. Воздадимъ честь турецкой имперін за візротеривность, которою онъ отъ нея нользуется. Возданиъ дань уваженія зваменнтому лицу нинів занимающему каеедру Златоуста. Но обращаясь из области, которой архіеписковь Ликургось служить непосредственнымь представителемь, я замічу, что всявій путемост-Behner by this mectary shaety craincryd hepannyy, bosbumadmydca ast волнь Этейскаго моря, центрь новаймей торговли, центрь группы такь знаместеръ, Нолингемъ, Кембридать, Оксфордъ и Волькстовъ (въ день нашего отправленія изъ Англія)—то отъ дуковенства, то отъ развихъ обществъ, какъ Общества церковнаго союза, Общества другей Востова и другихъ; и во всъхъ этихъ ваявленіяхъ и адресахъ высказывались чувства уваженія и любви ит восточ-

витых острововь, изъ которых каждый возбуждаеть въ души нашей гождественныя воспоминанія; тамъ містопребиваніе преосвященнаго. Съ этой свалистой возвишенности онь, какъ настоящій надвиратель, настоящій високожос, ванраеть на Теносъ, варнаго друга Асннъ въ древессти, на Мелосъ-заплятаго ихъ врага. Онъ видить предъ собою многознаменательную мастность, полобной которой не найдемъ ни въ одной евронейской спархін, свищенный въ языческой вревности островъ Делосъ-родину Аполлона бога Музъ, оранула древней Гредін. влохновителя греческой литературы. Много тучь висить нада новійших греческить кородевствомъ, новъйшимъ греческить народомъ и инитинею греческом первовію. Но но живости, по понятливости, по змоюзнательности этогь народъ достоянъ сдавникъ своихъ явическихъ предвовъ. И если навая либо вытвы восточной церкви можеть доказать міру ту лестину, что кімо своболи и преспания внолив согласуется съ истинной, древней православной вырой отнова. то это вменно греческых церковь. Если вашь достопочтенный гость съ одной сторони представляеть собою предавия отдаленняго Герусалина илемени Симова. TO CE ADVIOÙ CTOROND QUE EDCRCTASHTCHE E CTDONACHIÙ SAUALBMES OCTORONEвлемени Явала, и ми, жители еще болве западнихь острововь, полвемь емт STATEMENT DYEY, H TARENTS OSDAROND HAND FOCTS OSDATACTES RESCE RAND ON ROMA. Онъ оставиль острова Греціи озаряемие нічнить літомъ, нежду тімъ вакъ ни вдёсь окумени земение тумачами; но даже вдёсь среде земных немогодь, оку снова обратается на Аполлоновомъ островъ. Масто, гла ми сидемъ, было накогда, но древничь предвијямь, храмомъ Аполнова; и вогда, какъ и сказаль. предвественник мой угощаль адфсь францувских нословь, то его почитатели называли его великимъ Дукулломъ, а эту палату величали его Аполлоновой дадатой. Итакъ ми привътствуемъ васъ въ Аколдоновой падать, равко вавъ и въ јерусалимской палата, въ убажища на уки, свободи и прогресса, равно вавъ въ убъявще веры и редигии; да совийстится эти элементи въ- насъ, какъ ми надземся, и ви яхъ совивщаете. Двёствительно високопоставленная двуность, находящаяся между нами, представляя по своему сану досточтимым преданія Востова, нечужда пріобратеній и новайшей богословской начен. Архіс-. Инскоит образованся въ великить школахъ, инфициать для новаго міра значеніе Асинъ и Александрін для міра древняго. Если онъ гревъ по происхожденію, то онь германець по образованию и воспитанию. Онь ученся, какь восьма немвоной церкви и живое желаніе сближенія съ нею или единенія. На эти заявленія и я каждый разъ отвічаль что слідовало. Я могу, если благоудно будеть Священкому Симоду, представить ему въ копін всё эти заявленія и отвіти. Часто прикланали меня и присутствовать при разныхъ священнодійствіяхъ англиканской церкви, какъ-то хиротоніяхъ ещископевь, литургіяхъ, утреннихъ и вечерняхъ богослуженіяхъ в т. п., и это

гіе предаты, въ Дейпциги и въ Берлини и въ Галле. Къ преву Златоуста и Василія онъ привиль ученость Толука и Винера. Прежде чемъ кончить позволю себъ еще одно воспоминание. Наявшний депь (25 анв.) посвящень памяти впостола (по завадному валандарю въ этотъ день правднуется обращение авостоля: Навла)-не грека по происхождению, но рожденияго и воспитанняго въ городъ Тарсъ, гдъ онъ усвонаъ себъ всю еланнскую премудрость. Оттуда же, наъ этой родины св. апостола Павла, пришель изкогда и къ намъ греческій архіепископь. Оводорь наь Тарса быль единственный грекь, занимавшій контерборійскій престоль (668-690 г.), в онь быль нь ордьномь столётін совдателемь учености нь Англін. Скорве онъ, чвиъ Альфредъ Велякій основаль нашъ великій унаверситетъ, но не въ Оксфордъ, а въ Кънтербюри. Отъ него, какъ говоритъ средневъковой вътовисецъ, истекавъ источнивы познания и ръка просвъщения. Воты чень ин облавы греческому архіспискому, но темерь им дожень воздать дейгь съ лихвор. Вліяніє Осодора отравилось еще въ одной черть, которую можно считать чертодо восточной церкви вообще. Саксонская ивтопись говорить о немъ: «До Өеодора енископы въ Англіи были все римляне, после него ихъ стали вибирать выв ангиманы». Вота свойство общее греческой периви и ангитиской церкви. Объ она народния церкви: объ прекотавительници духа народова, чась исповъдующихъ. Объ церван могутъ смотръть другь на друга безъ желанія обратеть или поглотить одна другую. Нашинъ нынашнинъ греческимъ гостямъ можно со справединостію сказать то, что мой предшественнокъ сказаль нікогда французскимъ дуковнымъ анцами: «Не должно существовать тайной вражды между первыми. Для которой нёть некакехь вастоящехь причины: дусть каждый изъ насъ выметаеть соръ изъ своей избы». У насъ свое призваніе, у грековъ свое. У насъ свои недостатки, у нихъ свои. Пусть каждый старается дайствовать въ своей сферв какъ вожно лучие, и им будемъ стремиться къ своей и зи дучшимъ, наиболъе практическимъ путемъ. Вирашинъ эти мисли, внушенния присутствіемъ нашего почтеннаго гостя, я съ чувствомъ вполив искренняго дружелюбія предлагаю здоровье Его Святейнества архіспискова Сири и Теноса и прибавляю желаніе часто слиманное мною отъ странниковъ на ходиахъ его PORREM: «Metoria saus atras! (Ilpas. O6.).

потому, что англичане желали, чтобы л, увидёвши все это вблези, сообщиль ісрархамъ восточной церкви, что у нахъ соблюдается церковный чанъ совершенно отличный отъ прочихъ протестантовъ, согласно съ древнею церковію. Общио-BONHO RAMINE DASS RARS A BYOLDIS BY HEPROBL, BCC LYXOBEHство, облаченное въ священных одежды, торжественно встръчало меня и съ пријемъ равличних прсноприје сопровождало меня, пока лица ведшія меня приводили меня въ съдалищу, устроявшемуся повозможности близко въ престолу. Часто также по окончаніи богослуженія духовенство и народъ преклоняя водена проседи моего благословенія и я благословавать ихъ, произнося слова Апостола: «благодать Господа нашего Інсуса Христа и любы Бога, и причастие Святаго Дука со всёми вами». И въ первви произносились иногда слова о единенів перввей, также исполненныя любви из восточной церкви. Каждый разы когда делались мей привитствія, присутствующіе также превлонивъ колъна проседи моего благословенія, которое я и преподаваль виз подобнымь же образомь. Знаменитые университеты Кембриджскій и Оксфордскій благоволили удостоить меня довторскихъ званій съ самою торжественною церемоніею: первый изъ нихъ даль мей степень доктора правт, а послёдній донтора богословія. Последнее нев этих вваній не дается никому изъ иноверцевъ и дано мий какъ исключение, равно какъ и почти ва сто семьдесять леть дано было другому восточному ісрарху, митрополиту филиппопольскому, случайно посфщавшему Англію; и это по особенному уваженію, какое этоть университеть сохраняеть въ православной церкви. Не говорю о другихъ почестяхъ овазанныхъ мив во время пребыванія моего въ Англін; упомяну только о высокой чести, которою завершено было все прочее -- о соизволеніи державивищей и свътлъйшей королевы Великобританіи, чтобы я представился въ ней. За нёсколько дней до моего отправленія изъ Англія

посившиль пригласить меня въ себв и глава англиванской ісрархін честивашій архіепископь контербюрійскій, который до тъхъ поръ, въ следствіе тяжкой больяни, не могъ принять меня и видеться со мною. Его честность приняль меня весьма сочувственно, въ архіерейскомъ своемъ облаченін: подавъ мив руку и братски обнявъ меня; онъ ввелъ меня въ свою домовую цервовь, где пропель враткую молитву, потомъ выскаваль мей великую свою благодарность, что пребывание мое въ Англи много содъйствовало въ возбуждению живъйшей любви между объими перивами. Подобное этому соблаговолиль сообщеть мив и знаменитый премьеръ г. Гладстонъ въ самомъ обязательномъ письме своемь оть 7 марта. Воть его буквальныя выраженія: «не могу не видыть, что пребывание въ этой странв вашей мелости было проводнивомъ великаго блага, давъ намъ случай въ выражению добрыхъ чувствованій, которыя, я увёренъ, съ нвбыткомь взаимно раздёляются, и устранивъ многія недоравумвнія препятствовавшія предстоящему въ будущемъ одному братскому сбанженію». Обонив имв я отвёчаль еще изв Англін благодарственными письмами за сочувствіе и почести, кавія, въ мецё моего недостониства, они оказали восточной цервви. Повобныя письма я написаль и нь другимь знаменито-. стямъ въ Англіи.

Что значить это общее возбуждение англиканской церкви и эта предупредительность въ выражении столь необыкновенныхъ почестей и внимания къ православному iepapxy?

Что въ Англіи существуеть сильное стремленіе устроять: сближеніе и если возможно и соединеніе съ восточною церковію, это, я нолагаю, вив всякаго сомивнія. Хотя англикансвая церковь вообще причисляется къ протестантскимъ христіанскимъ обществамъ, однако она существенно отличается отъ нихъ преимущественно въ слъдующемъ отношенія. Прочіе протестанти, отвергши тиравническую власть римскаго первосвя-

INCHHEER. COTTE BORMOWHNING BY TOMO BOOMS OTBODYHVTL H HSдревле установленное въ неркви јерархическое званје и провозгласили общее священство. Но англиканская церковь но счастію не впала вивств съ ними въ это великов заблужденіе. Она, отвергин пану, удержала не только епископство, но и различния преданія и обычаи древней канолической перкви. Этемъ англиканская церковь твердою связью привлаяла ладыю свою къ великому кораблю васолической церкви, тогда какъ прочіє протестанты, отстани эту свазв, оторванись и заблу-Тогда какъ прочіе протестанти, исходя изъ начала свободнаго месленованія. Наконопъ все сосредоточили на чистомъ ученія, у англичанъ напротивъ возбуждено было религіовное чувство, глубину и теплоту коего чувствуеть всякій не только въ церкви, но и вив ея, въ общественной и семейной жизни. Липа, стоящіе во глав'я этого народа, вполн'я прониквуты христіанскить чувствомь, многіе изъ нихъ иміноть капелян при домахъ своихъ и устролють и содержить образовательных и человівнолюбивых учрежденів. У этого варода храны Божів каждый день полны молящихся—и нечеромъ, и утромъ в въполдень. Существуеть даже в монашество: есть не только MYMCKIO, NO M. ROBCKIO MOHACTMEN, MOHARMEN ROTOPHEN ORABIвають большую пользу попеченіемь о больныхь, прифриніемь и содержаність спроть и т. п. Соотвітствуєть и содійствуєть STOMY DEALTIOSHOMY TYBETBY ARTAINCRAFO HADOJA H OGMECTBEHное воспятаніе. Университеты не только не противодействують, кихь это часто бываеть въ другить мёстайь, возбужденію этого религіовнаго чувства, но прежде всего и больше всего сами плинають всякь разимь вы послищение Христу. Это религіозное направленіе, по мосму мевнію, я служеть главвътшею приченою примърнаго благосостоянія этой страны: въ ней все делается во Христе. Удивительно ли, что народъ, утвердцвий вою свою жизнь на этомъ религозномъ чувствъ, удявительно ли, что онъ ниветь такое сильное, неудержимое таготёніе къ древнему источнику и питомнику, къ древней поборницё правой вёры во Христа—къ матери церквей?

Но вакое же вначение имветь это тяготвние английского народа въ православной цереви, иначе -- какая цёль этого тяготвија? Конечно соединение церквей? Нътъ, я думаю, не въ этомъ вадача настоящаго времени. Нетъ! Соединение должно совершиться не механически, а истиню, въ следствіе полнаго в несомевннаго убъяденія въ истенв. Необходимо, чтобы прежде соединенія установилось тожество идей, единство возврёній относительно догматовъ, а это единство можетъ образоваться только путемъ строгаго съ той и другой стороны изследованія н наученія спорных пунктовь, которое потребуеть не малаго времени. Для настоящаго же времени, какъ средство къ подготовленію этого единенія, возможно и необходимо дружественное сближение той и другой церкви въ духв взаимной любви Такъ думаетъ в глубокомысленеватий Гладстонъ, какъ видно изъ вышеприведеннаго мъста его письма. Для всего христіанства было велекимъ и такимъ бъдствіемъ то, что нъкогда единая и нераздёльная касолическая церковь раздёлилась и догматечески сначала на восточную и западную, а потомъ и на другія еще многочисленний пасти. Но еще большее и тагчайшее бъдствие христинского міра въ томъ, что эти различныя христіанскія общества враждебно относятся одно въ другому, сталинваясь и противодействуя другь другу. Неужели христіанскій мірь должень совершенно и окончательно отчаятіся, что вогда-нибудь прекратится эта вваниная вражда? Если въ настоящее время эти части твла Церкви Христовой не могуть придти въ единомыслію, то неужели онв не могуть н подать одна другой дружеской руки, съ молитвою къ Богу, da omepsieme, esce aще ино что мыслите важдая изъ нихъ (Фил. 8, 15), по слову Апостола? Я думаю, что это вожделеннъншее для всёхъ, внушаемое истинною любовію христівнское дело можеть осуществиться прежде всего между церквами, о которыхъ у насъ ръчь, - православною восточною и англиканскою. Римская церковь въ нестастію досель держится того давняго, гордаго, антихристіанскаго притяванія, чтобы безусловно господствовать въ церкви, преобладать нады клиромы, притязанія, которое привело ее даже насколько къ неразумному, настолькоже и нечестивому и антиевангельскому догмату о непогрѣшемости папы Протестанты такие, смотря на христіанство не какъ на церковь, глава которой Самъ Христосъ, а члены-всв истинно вврующие въ Него и полчиняющиеся законнымъ преемникамъ апостоловъ, а какъ на какое-то начало, идею, не только бевразлично относятся по всякому единенію, безъ вотораго невозможно существование и сохранение первы, но обывновенно даже противодъйствують всякой попыткъ такого единенія, забывая, что Господь предъ спасительною смертію Своею молился небесному Отцу Своему о върующихъ въ Него да вси едино будуть. Укажу на блажайшій приквръ такого противодёйствія со стороны диссентеровъ, т. е. англійскихъ протестантовъ не принадлежащихъ въ англиванской церкви: она протестовали противъ англиканъ-за то что тѣ дружелюбно отнеслись въ ісрарку церкви, воторая, вакъ они богохульно в лживо говорили, испорчена болбе даже самой римской цервыи. А такое содружество двухъ церквей не только для некъ окажется спасительнымъ, но принесетъ польву и прочему христіанскому міру, какъ сигналь въ общему сближенію в. мелостію Вожією, и соединенію. А сближеніе это можеть состояться если одна церковь признаетъ въ другой христіанское общество, имъющее одного и тего же Господа и одну и туже надежду спасенія, если будеть оказывать по временамъ выраженія взаимной любви путемъ личныхъ ли или инсьменныхъ сношеній, между епископами той и другой церкви и посредствомъ безвредной уступки въ и вкоторыхъ отношеніяхъ. Такъ напрамъръ Его Святвищество вселенскій патріархъ преднясаль, чтобы въ случав отсутствія англикансваго священника наши священнями погребали христіанъ англиканскаго въроисповъданія: подобнымъ же образомъ желательно, чтобы сділаны были и другія подобныя уступки. Такъ могло бы быть найдено основаніе, по воторому бы можно было разрішенть восточнымъ священникамъ и крестить дітей англиканъ тамъ гдів нітть англиканскихъ священниковъ и т. п.

Только одно такое сближеніе, какъ я сказаль выше, можетъ удобно подготовить дёло истинваго и полнаго единенія Это веливое и богоугоднъйшее дъло съ перваго взгляда можетъ показаться невыполнимымь и невозможнымь въ виду разностей между объими церквами. Но чёмъ больше вдумываеться въ эту идею, твиъ больше усиливается надежда на устранение этихъ разностей. То правда, что англійскій народь остается неизмённо-вёренъ тому, что онъ однажды приняль, и что англиканская церковь упорно держится 39 членовъ, которые со временъ Еливаветы и до сего времени составляють учрежденное исповидание виры англиканской церкви. Но въ равной степени правда и то, что англійскій народъ имветь живую и чистую любовь въ истинъ и что однажды убъдившись въ ней, не можеть оставаться при томъ образв двиствій, какого прежде требовали другія обстоятельства: это донавывають отношенія англиканской церкви къ римской. Изъ этой любви къ истинъ возникло въ среде англиканской церкви особенное направление, неудержено стремящееся къ вовстановлению преданий древней - цервви и во многомъ противоръчащее съ учрежденнымъ исповъданіемъ въры, заключающемся въ 39 членахъ. Именно съ нъкотораго времени многочисленная часть англиканской церкви, такъ навываемые ритуалисты, обратившись въ древней цервви, приняла уже многіе ся обряды и обычан, прямо или косвенно отвергаемые 39 членами, каковы употребление свётлики іерейских облаченій, дампадъ, крестнаго знаменія, исповідь предъ священнякомъ и подобние. Эта часть заключающи въ средъ своей не только значительную часть народа, не и месгихъ изъ высшихъ влассовъ общества, съ важдымъ днемъ уселевается и возрастаеть въ числё своихъ членовъ. Но возникаю. шее отъ такого стремленія опасеніе, какъ бы это обрядовое направление въ концъ концовъ не бросило этихъ христіанъ въ объятія римской церкви, служить однимь изъ оклаждающих средствъ для сильно желающихъ единенія. О самыхъ разностяхь, раздёляющихъ обё церкви, я входиль въ пространныя разсужденія съ многими богословами и особенно съ двумя ученышими и знаменитъйшими изъ нихъ-съ почтеннымъ и достоуважаемым епископомъ Елійскимъ (Ely) и знаменитымъ профессоромъ богословія въ Оксфордъ К. Пюзеемъ. Насколько я моть понять изъ ихъ разговоровъ и разсужденій со мною, продол жавшихся непрерывно по нескольку часовь, относительно такства св. Евхаристів, числа таннствъ, призыванія святыхъ, почітанія вконъ в другихъ подобныхь предметовъ, намъ нетрудь: будеть придти въ благопріятному результату. Серьезное и неудобоустранемое затрудненіе представляеть извёстная прибавы въ символу въры-filioque. Англиванскіе богословы думают. что прибавка эта внесена въ символъ неразумно рукого нев!жды, но весьма сомнъваются касательно возможности уничтоженія ея, опасаясь, чтобы чрезъ это не возмутить совъсти людей и не подать повода въ сомивніямъ и относительно другихъ догматовъ церкви. Они принимають и единоначаліе въ Тронцъ, и то, что Духъ Святый отъ въчности исходить только отъ Отца, а говоря, что Онъ исходить и отъ Сына, разуміють исхождение во времени, или послание. Они спрашивають, если англиканская церковь дастъ такое толкованіе, вольствуется ин этимъ восточная? Я конечно не преминуль представать имъ отвъть церкви на этоть вопросъ.

Возвращаясь сюда, я счель нужнымъ избрать путь на Константинополь, чтобы сообщить о всемъ вышензложенномъ и Его Святьй леству всеменскому патріарху; во первых потому. что и многіе изъ англичанъ просили меня объ отомъ. а во вторыхъ потому, что я самъ живо сознавалъ необходимость выражить свою благодарность Его Святватеству, который главнымъ обравомъ своима личными дъйствіями вызваль со стороны англичань тё необывновенныя почести, какія въ моемь лицё оказаны были восточной церкви. Его Святвищество исполнился радости и восторга по поводу всего совершившагося, выскававъ благоволение и одобрение моему образу дъйствий въ Англия. Онъ даль мей и пріятное объщаніе написать въ Его честности архіепископу контербюрійскому благодарственное посланіе за великія почести, оказанныя въ Англін архіерею православной восточной церкви. Я встрётиль одушевленіе подобными же чувствами по поводу этого событія и въ священномъ синодъ Его Святвашества и вообще во всемъ духовенствъ матерней первви. И весь православный народъ исполненъ восторга по поводу этихь событій и съ любовію и надеждою помышляеть о единенін; этими чувствами пронивнуты были річи, какія адресовались во мей то въ види общихъ то въ види частныхъ заявленій и отъ духовенства и отъ народя, стекавшагося ко мнъ со всёхъ сторонъ во всёхъ городахъ гдё я проёзжаль, въ Варнв. Константиноноль, Митилень, Смирнь. Я уверень, что и Священный Синодъ, читая этотъ отчетъ, который почтительнъйше представляю ему, одобрить мой образь дъйствій въ Англів и незамедлить благодарить посланіемъ Его честность, архіепископа контербюрійского, за ті почести, которыя хотя оказаны были мев, но относятся въ православной восточной церкви вообще, а следовательно и къ церкви греческой, къ которой я принадлежу и отъ которой я быль посланъ.

Въ Сиръ 12 мая 1870.

Восточная церковь не оставила босъ соотв'ютственной благодарности то сочувствие и уважение, какое засвид'ютельствовано было авгликанскою церковію церкви восточной. Константинопольскій патріаркъ Григорій, патріаркъ Антіохійскій Іеросей и священний синодъ церкви греческой въ слідствіе сообщеній преосвященнаго Александра, отнеслись къ примасу Англін архіспископу контербюрійскому самыми сочувственными посланіями съ выраженіемъ жев'ю месть и уваженіемъ жев'ю месть и уваженіе, оказанное англиканскою церковію восточной церкви въ лиці ся епископа, а также съ выраженіемъ искреней шаго желавія сближенія и надежды на полное соединеніе съ англиканскою церковію. Посланія эти также напечатаны, вмістії съ отчетомъ, въ 'Ерстрейскос Кірроф.

А. Вороновъ.

## ОЧЕРКЪ ИСТОРІИ БАЗИЛІАНСКАГО ОРДЕНА ВЪ БЫВ-ШЕЙ ПОЛЬШЪ.

(Продолженіе.)

Нътъ сомнънія, что успъхи базиліанскаго ордена по большей части шли въ параллель съ успъхами уніи вообще: съ упадкомъ уніи ослабъваль и базиліанскій орденъ, и наоборотъ — успъхи уніи были вмъстъ успъхами и ордена. Но нельзя также непризнать и того, что независимо отъ общихъ съ уніею условій процвътанія и упадка того и другой, базиліанскій орденъ подчинялся вліянію особенныхъ причинъ, благопріятствовавшихъ или не благопріятствовавшихъ его распространенію. Борьба ордена съ неблагопріятными для него обстоятельствами и постепенное торжество надъ ними составляють сущность исторіи распространенія сего ордена.

Неблагопріятныя для распространенія базиліанскаго ордена условія заключанись въ самомъ устройстві сего ордена, не гармонировавшемъ съ тогдашнимъ положеніемъ діль. Базиліанскій орденъ, по своей идеї, заимствованной у католическихъ монашескихъ орденовъ, долженъ былъ представлять изъ себя такую монашескую корпорацію, соединенную одними общими интересами, которая обнимала бы собою всі русскіе монастыри бывшей Польши, безъ различія епархій и областей, въ коториль они находились, и была бы свободна отъ подчиненія

мъстнимъ епископамъ. А такой идеалъ устройства базиліанскаго ордена значительно расходился съ тогданием практикою. 1) По правиламъ восточной православной церкви, а затёмъ и уніатской, -- монахи должны были находиться подъ непосредственною властію містных епископовь, какь привнаваль это н самъ ремскій дворъ 1). Да и по правиламъ самой ремской первы. если вакой либо монастырь не могъ содержать своими доходами 12-ти монаховъ, то онъ долженъ быль подчиняться власти містиму епископову з). Вольшая же часть русскихь монастырей была именно такого рода, что они не могли содержать и по 12-ти монаховъ. Причиною тому была необычайная многочесленность и бълность монастырей. По обывновению. дело происходило такъ, что православные, изгоняемые изъ одного монастыря, основывали другой новый, который въ свою очередь самъ переходиль впоследстви въ уніатамъ. Вследствіе этого размножнись уніатскіе монастыри несоотв'ятственно религіозной потребности унитовъ, такъ что въ началь XVIII в. многіе чніатскіе монастыри почти опустёли и числились только по имени. Надъ всеми такими монастырями, по правиламъ римсвой цервви, должны были имъть непосредственную власть не орденское начальство, а мъстные епископы, которымъ невыгодно . было опускать эту власть изъ своихъ рукъ и передавать ее ордену. 2) Между уніатскими монастырями было вначительное количество архимандритских монастырей или опатствъ, кото-

<sup>1)</sup> Конгрегація распространенія вѣры, подтверждая въ 1643 году декретъ свой 4 октября 1624 г. объ избраній базиліанскаго протоархимандрита и предѣлахъ его власти, безъ ущерба власти митрополита, присовокупила: «поелику монахи базиліане обряда греческаго во всей Грецій не изъяты изъ юрисдицкій мѣстныхъ епископовъ.» См. дѣло базиліан. протоархиманд. съ уніатскимъ митрополитомъ, 1754 г., Summarium. № 20.

<sup>2)</sup> Декретъ Конгрегація распространенія въры, 12 іюня 1625 г., въ княгъ: Indulgentiae, brevia, decreta..., 1788 г., ч. 1., стр. 72—82.

рыя считались цервовными бенефиціями, составляли низшій видь прелатства и раздавались или воролемь, или фундаторами и ктиторами монастырей. Поэтому выборь и назначеніе аббатовь не всегда могли согласоваться съ видами уніатскаго начальства вообще и базиліансваго ордена въ частности. Кромі того, аббатства не могли совершенно примкнуть къ базиліанской корпораціи еще и потому, что выділяли часть своего фундуша на содержаніе особы аббата и не могли наравий съ простыми монастырями, участвовать въ денежныхъ ввносахъ въ общественную кассу ордена 1). Но главное препятствіе къ поступленію аббатскихъ монастырей въ орденъ состояло въ томъ, что вти монастыри, презентуемые королемъ и вельможами, состояли подъ непосредственнымъ віздівніемъ митрополитовъ, подобно тому, какъ ставропигіальные монастыри въ восточной церкви

<sup>1)</sup> Въ указъ ремско-католической коллегіи отъ 9 іюня 1802 г. за № 435 говорится слъдующее о невыгодъ аббатствъ для ордена: «Послъ смерти аббатовъ, по правиламъ польскимъ, наслъдство поступаетъ на родственииковъ, а чрезъ то монастыри подвергаются разнымъ процессамъ, все движимое имъніе изъ монастырскихъ доходовъ или изъ подалнія пріобрътечное-расточенію, а наъ того монастыри-очевидному разоренію и уничтоженію. Сверхъ того, какъ аббатское достониство имъетъ свое начало отъ наименованія одной только особы, получившей то разными подлогами, онагожь уничтожить монашеское начальство не въ состояніи; то и случается неръдко, что возвышенный на аббатское достоинство вовсе онаго недостоннъ; простой же суперіоръ избирается начальникомъ голосами многихъ монаховъ, выбранныхъ отъ всего общества и учинивщихъ присягу, почему н должень всегда сколько можно быть достойнвиший; а паче, что аббать есть пожизненный, и его перемънить неможно, итакъ монастырь принужденъ бываетъ, хотя съ своею обидою, его терпъть; напротивожъ того порученная простому суперіору власть простирается только до четырехъ лать, въ теченін конхъ за неспособностію можеть быть удалень; притомъ, что аббать всегда болье требуеть на свое содержаніе, нежели простой суперіоръ, а иногда вовсе неумъренные дъластъ расходы, да неръдко и долги накопливаеть, а изъ того происходять разные безпорядки, отягощеніе для пріемниковъ и уничтоженіе монастырей.» См. акты генеральной капитулы Тороканской, 1802 г., въ Почаев. арх., дело, № 431.

непосредственно подчиняются патріархамъ. Уніатсвіе митрополеты и опископы темъ неохотиве разставались съ аббатскими монастырями. Что нерваго сами считались аббатами сихъ монастырей. 3) На основаніи условій соединенія Литвы съ Польщею, свътскія и церковныя бонефиців, въ которымъ принадлежами и аббатства, должны были раздаваться только тувемнамъ внатнаго происхожденія, въ Литвъ-литовцамъ, въ Польшъ полявамъ, и т. д. На основание этехъ условий, внязь Грегорій Святополкъ. Четвертинскій въ 1644 году заявиль въ Лупкомъ судъ протестацію отъ себя в волинских вельновъ противъ назначенія Жидичинскимъ архимандритомъ литвина Николая-Нявифора Лосовскаго, витебскаго и мстиславскаго уніатскаго enacrona 1). A takis ychobis, ovebeaho, не могли не препятствовать переходу базвліанъ нев одной части царства польскаго въ другія и распространенію его въ этихъ частяхъ нарства, по врайней мере между аббатскими монастырами. Базидіанскому ордену предстояла задача-преодольть всь эти пренательія въ своему распространенію, и онь не отступиль передъ трудностію сей задачи.

Первые опыты учрежденія базиліанскаго ордена производились только въ енархіяхъ, непосредственно подчиненныхъ Поцею. Мысль объ огранизаціи уніатскихъ монаховъ въ базиліанскій орденъ появилась почти въ самомъ началё вознивновенія въ Россіи уніи и едвали не принадлежала самому Ипатію Поцею. При изложеніи внутренняго состоянія базиліанскаго ордена мы говорили, что Рутскій, поступивъ окодо 1605 года въ виленскій Свято-Троицкій монастырь, построиль здёсь, около 1609 года, особое зданіе для монаховъ, съ цёлію эпревратить чинъ св. Василія Великаго въ ісвуитскій«, и, при помо-

<sup>1)</sup> Дъло польской базил. провинцій съ провинціей литовской о 12-ти монаст., 1747 г., Summarium, № 16.

3

÷

٢

ще босоногих кармелитовъ и ісвунтских воспитанниковъ, устровиъ здёсь нёчто въ родё новиціата. Но иниціативу этого дёла уніатскіе писатели приписывають самому Поцею. Изв'ястный въ исторін унів Хелискій уніатскій епископъ Яковъ Суша, въ донесенін своемъ 1664 г. Конгрегація распространенія вёры писаль слёдующее: »преемникъ Раговы, превельбивещій Попей, заботась объ унів въ видахъ необходимости имъть, для обращевія народа, монаховъ, пріобрёдъ сначала монастырь Виленскій и собраль юношество, изъ коего вышли блаженный мученикъ Іосафатъ, Іосифъ Рутскій, столпъ уніи, и очень многіе другіе монахи, знаменитые ученостію и благочестіємь, изъ компь нёкоторые ввяты были на епископства и предатства« 1). Въ епархін же Поцея положено начало и распространению зачинавшагося бавиліанскаго ордена. По свидетельству упоминаемаго нами Якова Суши, Рутскій эмногихь и знатныхь юношей приналь въ орденъ, коего колонів основаль сначала въ Новогрудев, потомъ въ Минске, Жировицакъ, Бытене « з). Соображая этотъ порядокъ распространенія базиліанскихъ колоній съ историчесвеми обстоятельствами, мы приходимь въ завлюченію, что Новогрудская и Минская базиліанскія колоніи основаны Рутсвимъ около 1611—1612 г., когда онъ былъ коадтюторомъ векаріомъ Литовской митрополін 3), затёмъ Бытенскій монастырь 4), и Жировицеій, основанный въ 1613 г. для базиліанъ Яномъ Мелешкомъ 5), и др. Исторія указываеть даже имена нъкоторыхъ второстепенныхъ дъятелей въ колонизаціи бази-

¹) Дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summ., № 1.

<sup>3)</sup> Письмо Якова Суши къ секретарю Конгрегація распространенія въры, писанное въ 1684 г., въ Почаев. арх., № 201.

<sup>\*)</sup> Истор. унін, Кояловича, т. II, стр. 79.

<sup>4) »</sup>Іосафатъ Кунцевичь«, въ Въстникъ юго-запад. Россіи, за іюль, 1862 г., стр. 54.

в) Истор. базил. орд., въ Христ. Чтен., за апрель, 1864 г., стр. 461.

ліанскаго ордена. Таковъ быль, напр., Гервасій Гостиловскій, который, по свидътельству двилома Владислава IV, даннаго Гостиловскому въ 1645 году на аббатство Могилевское,—ва тридцать слишкомъ лъть передъ тъмъ, слъдовательно до 1615 года, поступиль въ базиліанскій орденъ, населиль нъсколько базиліанскихъ монастырей и наконецъ около 1625 года сдъланъ быль настоятелемъ могилевскаго Спасскаго монастыря 1).

Когда такимъ образомъ применуло къ ордену нёсколько монастирей литовскихъ, тогда Рутскій приступиль въ изысканію мірь, воторыя бы содійствовали распространенію ордеча въ другихъ епархіяхъ и областяхъ, промі Литовской митрополів. Съ втою пёлію онъ выпросель въ 1616 году у Сигизмунда III подтвержденіе грамоты Сигизмунда I, данной въ 1519 году Кіевскому метрополиту Іосифу Солтану о подчиненів в подсудности ему всего духовенства греческаго обрада въ Польше, дабы, на основания этой грамоты, виеть право вившиваться въ дела другихъ уніатскихъ епархій и распространять въ нихъ орденъ. Въ этой грамотв, между прочимъ, говорится: эмитрополить Іосифъ (Солтанъ) и его преемники будутъ имъть подъ своею властію, пасти, управлять и подавать церкви, и никто да не препятствуетъ ему судить, управлять и благословлять епископовь, архимандритовъ, вгуменовъ, священниковъ и діаконовъ и весь влиръ греческаго обряда какъ духовныхъ, такъ и свътскихъ, непокорныхъ и преступниковъ укрощать и наказывать, по законамъ и постановленіямъ католической восточной церкви; также и епископы, подчиненные митрополиту Кіевскому, должны будуть въдать въ своихъ епархіяхъ духовныя дёла, судить управлять, распоряжаться,

<sup>&#</sup>x27;) Дёло митроп. Флор. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summarium. № 20.

согласно древнему обычаю« 1). Что вменно такая пёль нивлась въ виду при испрошении подтверждения сей грамоты, -это доказывается тёмъ, что въ следующемъ 1617 году Рутсвій созваль въ Новогрудей первую конгрегацію базиліанскую навъ представителей пати монастырей-Виленскаго, Новогрудскаго, Минскаго, Жировицваго и Бытенскаго, и на этой конгрегація даль самов широкое практическое приміненів помянутой грамоть. Въ актахъ помянутой конгрегація мы находимъ почти прямое указаніе на эту грамоту, какъ на основа-HIC OCCOOMACHIS DYCCERS MONAXORD OTO HOLTENHOUTE EXD мъствимъ епископамъ и соединенія ихъ въ одинь ордень, подъ главенствомъ митрополита. »Зная, — говорится въ этихъ актахъ, - что митрополиту Кіевскому поручено Богомъ и викаріемъ его во всемъ міръ управленіе всьмъ, не только въ его епархін, но и въ епархіяхъ всёхъ еписконовъ русской вемли, самими епископами, всвыт клиромъ-монашескимъ и светскимъ, и мы желаемъ подчиняться его власти не только относительно посвященія и первовной диспицины, но и относительно внутренних наших двла и монашеской дисциплины ч 2). Власть митрополита представляла для базиліанскаго ордена тё выгоды. что митрополить могь всего болве содвиствовать распространенію ордена въ другихъ епархіяхъ: онъ имълъ право вивитовать епархін своих суффрагановь, русских епископовь в), нередко получаль въ администрацію вакантныя уніатскія опар-

<sup>1)</sup> Дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summ., № 99. Еще 7 марта, 1595 г. Климентъ VIII издалъ буллу, которою предоставлялъ уніатскимъ митрополитамъ власть—конфирмовить. поставлять и посвящать избранныхъ имъ номинованныхъ суффрагановъ епископовъ. См. Buliae et brevia..., 1767 г., т. 1, стр. 14. Но вта булла даетъ гораздо меньше, чѣмъ приведенная нами въ текстѣ грамота.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Конгр. І. Новогрудская, сесс. 2, § 9, См. дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 2.

Почаев. арх., № 201, л. 115. См. объ этомъ наже.

XIN, HA ROTOPHIN, HOSTOMY, HMEN'S HORHOE BRIGHIE 1); OHS ORNE'S нивль право поставлять и посвящать ещископовъ, расположенныхъ въ ордену 2). Нужно было ордену заручиться только расположенностію въ себе самого метрополета, — в базвліане не преминули привлечь его на свою сторону. - Поелику. - говорили базиліане, —нашему ордену весьма полезно, чтобы мы были въ теснома союзе съ метрополитомъ, который бы претомъ заботняся о распространенія нашего ордена; то посему считаемъ необходимимъ, чтобы онъ избираемъ быль изъ среди нась, о чемъ всемърно нужно ходатайствовать предъ королевскимъ величествомъ, коему принадлежитъ подаваніе... Нужно исходатайствовать у короловскаго величества привиллегію, чтобы епископства давались не свётскимъ людемъ, но людемъ монашествующимъ, которые проведи извёстное время въ орденв и получили отъ митрополита одобреніе васательно благочестивой жизни и достоинства; притомъ, таковымъ епископамъ, передъ ихъ постановлениемъ, митрополить долженъ изъясиять, что они постоянно должны считать себя членами ордена и должны быть защитенками и распространителями его въ своей епархія« 3). Испрашиваемая привиллегія действительно дана была ордену Владиславомъ IV, въ 1635 году, и въ ней говорелось: »епископства, архемандрін, игуменства никому другому не будемъ давать мы и преемники наши, какъ только заслуженным монахамь чена св. Василія, находящимся въ унів, воторыхъ теперешній отець метрополить унить и преемники

<sup>1)</sup> Такъ напр., 26 февраля 1631 г., по смерти Владимірскаго епископа Иліп Мороховскаго, Рутскій получиль отъ короля въ администрацію епископства Владимірское и Брестское. См. Przydatek do Chronol. Stebelskiego, т. III, стр. 218.

<sup>2)</sup> См. выше грамоту Сигизмунда 1, данную въ 1519 г. митрополиту Госноу Солтану.

<sup>3)</sup> Конгр. I, Новогруд., 1617 г., сесс., 2 и 4. Дѣло митропол. Гребинцксъ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 2.

его униты будуть представлять намь и пресмиявамъ нашимъ« ¹). Съ этихъ поръ ванъ самв метрополеты избералесь преимущественно изъ базиліанъ, такъ и въ епископы старались избирать техъ же базиліань. Такими епископами при Іссифв Рутсковъ были: Іосафатъ Кунцевичь, архіеписковъ Полоцкій, товарищъ и сотруднивъ Ругскаго, Левъ Креуза-Ржевусскій, архіепископъ Смоленскій, бывшій протоархимандрить ордена; Рафанлъ Корсанъ, епископъ Пинскій и протоархимандрить ордена, и Менодій Терлецкій, епископъ Хелмскій. Всв они болбе или менве содвиствовали распространению бавиліанскаго ордена въ своихъ епархіяхъ. Усеранъе всъхъ изъ нихъ дъйствоваль на пользу ордена извъстный фанатикъ и изувъръ, Полоцкій уніатскій архіепископъ Кунцевичь. Онъ не только совратиль въ унію и присоединиль къ ордену монастири своей епархін — Могилевскій, Полодкій и Мстиславскій з), но и помертвоваль своею мизнію для славы себя самого и своего ордена 3). Затъмъ другими изъ помянутыхъ уніатскихъ епископовъ морле быть присоединены въ ордену следующіе монастыри: Смоленскимъ архіепископомъ Креувой -- монастыри

<sup>&#</sup>x27;) Истор. баз., орд., въ Христ. Чтен., 1864 г., янв.. стр. 46, примъч. 2.

<sup>\*)</sup> См. »Іосафатъ Кунцевичь«, въ Вѣстникѣ юго-запад. Россіи, 1862 года, т. 1, стр. 56. О Могилевскомъ монастырѣ упомвнается на базиліанской капитулѣ 1623 года; см. Дѣло бязиліан. протоарх. съ митропол. Гребницкимъ, 1754 г., Summ., № 6; о Полоцкомъ—въ письмѣ протоархимандрита Рафаила Корсака къ Рутскому, въ 1628 году,—см. это письмо въ архивѣ Почаев. лавры, № 201, л. 102. На капитулѣ 1629 г. положено было Борисоглѣбскій монастырь близь Полоцка перенести въ самый Полоцкъ. См. акты Жировицкой конгрег., 1629 г., сесс, 2, § 11, въ дѣлѣ базил. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1754 Summar., № 12.

<sup>3)</sup> По словамъ г. Кояловича, Кунцевичь, собираясь въ Витебскъ, явно готовился къ смерти и во всю дорогу весьма много говорилъ о мученичествъ и хотълъ добиться его во что бы то ни стало. Это желаніе Кунцевича, объясняемое желаніемъ его стажать славу Поцея, прославлен-

Смоленскій и Пустынскій; Пинскить епископомъ Рафаиломъ Корсакомъ—Пинскій монастырь 1); Хелмскить уніатскить епископомъ Месодіємъ Терлецкить возстановленъ для базвліанъ Хелмскій монастырь, и для управленія этимъ монастыремъ и основанными при немъ школами вызванъ былъ изъ Литвы Яковъ Суща, вифстё съ другими базвліанами 3). Наконецъ, на

наго за мнимое мученичество въ Вильнъ 1609 года, могло происходить также и отъ привязанности его къ базиліанскому ордену, который онъ хотълъ возвыенть своимъ мученичествомъ. Въ римской церкви слава мо нашескихъ орденовъ обыкновенно измърялась количествомъ великихъ и знаменитыхъ мужей, принадлежавшихъ извёстному ордену. А между тёмъ вновь учрежденный базиліанскій ордень не успаль еще обзавестись знаменитостями. Отсутствие такихъ знаменитостей сознавали и сами базиліане, какъ это видно изъ письма базиліанина Симеона Яцкевича. въ Поч. арх., № 201, л. 105; а поэтому, на первыхъ порахъ существованія своего ордена, всячески заботились о томъ, чтобы возвысить свой орденъ знаменетыми мужами. Такъ напр. упоминаемый Симеонъ Япкевичь, жившій при Рутскомъ, считался у базиліанъ святымъ и блаженнымъ, --См. Поч. арх., № 201, л. 105, 115 и 116.—Приготовлялось къ нетленію и тело Рутскаго, этого »столпа унів« и русскаго Аванасія, какъ величаль его напа; но, въ огорчению базиліанъ, захвачено было Московскимъ войскомъ, при нападенім его въ 1655 г. на Вильно, и отвезено въ Москву; тамъ же, л. 99. Зато въ это время, неожиданно для самихъ базиліанъ, явился новый баанліанскій эмученикъ« Симеонъ Рупартовичь, убитый при разореніи Бреста. См. объ этомъ Истор. унін, Коллов., ІІ, прим. 295. Такое желаніе базиліанами славы для своего ордена могло заставить и Кунцевича искать мученичества. Желаніе это тёмъ болёе естественно въ Кунцевичё, что въ его время многіе нелестно отзывались объ унін, и предпочитали ей эсхизму«,--Поч. арх., № 201, л. 10,--и что въ концѣ іюля 1623 г., т- е. за три съ небольшимъ мъсяца до своей смерти, Кунцевичь былъ на Рутской конгрегаціи, созванной для умиротворенія возникшихъ между базиліанами несогласій, --см. діло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 89,-и слидовательно быль очевидцемъ разстройства своего ордена.

<sup>1)</sup> Дѣло польской базил. провинц. съ провинц. Литов. о 12-ти мон., 1747 г., Summ., № 35.

³) Бреве папы 16 янв., 1634 г., тамъ же, № 49.

Виленской конгрегаціи 1636 года упоминается, въ числѣ принадлежащихъ ордену, Владимірскій монастырь <sup>1</sup>): онъ могъ быть присоединенъ къ ордену самимъ Іосифомъ Рутскимъ въ то время, когда ему поручена была королемъ администрація Владимірской и Брестской епархій <sup>2</sup>).

Труднее было пресоединить къ ордену аббатские или архимандритскіе монастыри, особенно же находившіеся вив Литвы, по той причинь, что эти монастыри должны были раздаваться только тувенцамъ, и раздача ихъ принадлежала королю или вельможамъ, но не епископамъ. Привлечение этихъ монастырей въ орденъ Рутскій началь съ того, что обратился къ фундаторамъ Волынскихъ аббатствъ, имфющимъ право подаванія, и убъядаль ихъ давать эти аббатства такимъ лицамъ, которыя быле бы расположены въ уние и ордену. Такъ напр. поступиль онъ, около 1626 года, съ внязыями Заславскими и Корецвимъ, имъвшими нъсколько монастырей въ своихъ владвніяхъ. Но, присоединяя аббатства въ ордену, Рутскій соблюдаль при этомъ некоторую постепенность. Въ 1628 году онъ только утвердиль Мелетія Смотрицкаго архимандритомъ Дерманскимъ и не коснулся внутренняго устройства сего монастыря 3). Но вогда умеръ Смотрицей, то Рутскій, прибывъ въ 1634 году самъ лично въ Дермань, убъдилъ ктиторовъ Дерманскаго монастыря назначить игуменомъ сего монастыря бавиліанина Яна Дубовича, бывшаго дотолів игуменомъ монастыря Пинскаго, и ввель въ Дерманскомъ монастырв общежитіе, на началахъ базиліанскаго ордена 4). Такое назначеніе въ

¹) Тамъ же, № 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Przydatek do Chronolog., Stebelskiego, 1783 r., t. 111, crp. 210.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дѣло базил. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1754 г., Summarium, № 13.

<sup>4)</sup> Дѣло польекой базпл. правипц. съ провинц. литов. о 12 мон. 1717 г., Summar., № 30.

архимандричій Лерманскій монастырь простаго вгумена, а не архимандрита, очевидно, саблано было для того, чтобы обойти ваконъ, запремающій давать архимандрів инородцамъ, въ силу котораго Янъ Дубовачь, какъ литвинъ, не виблъ бы права на получение Дерманской архимандрия. Архимандрия же, подаваемыя королемъ, Рутскій уничтожаль слёдующимъ образомъ: онъ н не намекаль даже королю на отнятіе у изв'єстнаго монастыря титула архимандрін, но испрашиваль привиллегію на извёстную архимандрію этому изъ отцовъ, кого избереть ордень на четыре года«. Такую именно привиллегію онъ получиль въ 1635 году отъ ворола на архимандрію Виленскую 1). А избраніе настоятеля архимандричьяго монастыря на четыре года равнялось уничтоженію архимандрін; потому что, по польскимь ваконамъ, архимандритъ долженъ былъ избираться не на четыре года, какъ простой игуменъ или суперіоръ, а на всю жизнь. Такими уловками и незаконными путями Рутскій уничтожиль, пром'в Дерманской и Виленской архимандрій. мандрін: Гродненскую, Брацлавскую, Мстиславскую, Пустынсвую, Кобринскую и Троцвую, <sup>2</sup>) и оставиль только двъ архимандріи - Супрасльскую и Жидичинскую 3). Незаконность уничтоженія этихъ и другихъ архимадрій признана была впо-

<sup>1)</sup> Контрег. Вилен. 1636 г., сес. 9. Читанъ былъ »привидей данный королевскимъ величествомъ на архимандрію Виленскую тому изъ отцовъ, кого изберетъ орденъ на четыре года.« См. дѣдо митрополита Флоріана Гребницкаго съ базиліанскимъ протоархимандритомъ, 1755 года, Summarium. № 2.

<sup>3)</sup> Конгрег. Жиривицк. 1661 г., сесс. 6. См. дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 17. Здѣсь говорится, что Рутскій отобраль привиллегіи на архимандріи: у Смоленскаго архіенископа Креузы—на архимандрію Виленскую, у Макарія Орлинскаго—на Гродненскую, у епископа Самборскаго Овлучимскаго—на Кобринскую, у отца Бокея—на Троцкую и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо Якова Суши къ секретарю Конгрегаціи распросграненія въры, 1684 г., Почаев. арх., № 201.

следствіи самимъ королемъ польсвимъ. На Дубенской вапитулю 1743 года отъ имени короля заявлено было базиліанамъ, »что-бы на настоящей капитулю геперальной не было постановлено ничего противнаго древнимъ правамъ наимсибищихъ королей польскихъ, и особенно, чтобы некоторыя аббатства, принадлежащія натронатству королей и ибкоторыхъ дедичей, преобравованныя, какъ слышно, отцами литовской провинціи въ простыя суперіорства, спова возвращены были къ первоначальному назначенію и состоянію, и чтобы по прежнему представлена была священному царскому величеству и отдельнымъ дедичамъ презентація аббатовъ на эти аббатства (1).

Какъ бы, впрочемъ, ни было, но въ концу жизни Рутскаго въ базиліанскомъ орденѣ числелось уже до 30 базиліанскихъ монастырей, и вменно: Виленскій, Полоцкій, Минскій,
Новогрудскій, Супрасльскій, Черейскій, Брацлавскій, Могилевскій, Пустынскій, Мстиславскій, Смоленскій, Черниговскій, Троцкій, Гродненскій, Черлонскій, Кобринскій, Лещинскій, Жировицкій, Бытенскій, Жидичинскій, Дубенскіе Крестовоздвиженскій и Спассвій, Дерманскій, Дорогобужскій, Шумскій, Стоянскій, Доброгорскій з Лавринюв-

¹) Акты Дубен. капитула, 1743 г., сесс. 8, въ Почаев. арх., № 279.

³) Донесеніе Якова Суши о началі унів, 1664 г. См. діло митроп. Гребинцк. съ базиліан. протоарх:, 1755 г., Suramar., № 1. Нужно, вироченъ, вамітить, что едвали всё изъ перечисленних здісь Сушею монастирей были уніатскими и принадлежали ордену. Такъ напр. въ числі сихъ монастирей уноминается монастирь Шумскій, Кременецкаго убзда, Вольнской губернів. Онъ признается уніатскимъ и въ рукописной Исторіи монастиря Загаецкаго, написанной на польскомъ язикі и находящейся въ архиві Богоявленскаго Кременецкаго монастиря. Въ этой исторіи базиліанних Вонифацій Кровницкій пишетъ слідующее о Шумскомъ монастирі: Daniel Malinski, росібуміону рукукання dobrym koligatki swoiey Bohowitynowny Jarmolinskiey, iescze w roku 1637, dnia 18 Martii, będąc pod ten czas chorązym Wolynskim, a potym Kasztelanem Belskim, nas Bazylianom Unitow w Szumska zafundował, approbatę od

Красногорскій, 2) Пинскій 3), и Xeaucrin 1). между всѣми монастырями HMNTE икфли Hedbehctevio-MARO DONP RЪ орденъ монастыри: Жировицкій, Могилев-Черейскій, Бытенскій, Новогрудскій, Лавримовскій, CRIÑ. Полоцкій 5), особенно же монастырь Виленскій, ни котораго и весь базиліанскій орденъ навывался Виленсвой Конгрегаціей св. Тронцы, и настоятель котораго нервако бываль протоархимандритомъ ордена.

Со смертію Іосифа Рутскаго діла базиліанскаго ордена приняли дурной обороть. Съ этого времени и до 1686 года базиліанскій ордень почти нисколько не распространялся. Правда, и въ этотъ періодъ существованія базиліанскаго ордена ми видимъ присоединеніе къ нему ніскольких вовыхъ монастырей,

lozefa Weliamina Ruckiego metropolity odebral, arhimandrite lozafata Baize obstanowil, y ze byli mnisi Bazyliane in possessione, Transakcya 1642 dnia 22 7-bris w Trybunale przez Antonego Zawackiego czyniona. Potym tenze I. W. Daniel Malínski 1656 dnia 13 Oktobris Testamentem pro congrua Sustentatione Mnichom przy Cerkwi ss. Troycy censum wyznaслуг. Неспорымъ, что въ 1642 году базвліане не могли заявлять претензім на Шумскій монастирь; но не думаемъ, чтобы Дацівять Малинскій основаль Шумскій монастырь для базиліанъ. Намъ изв'єстно, что этоть русскій вельножа. основаль въ 1688 году, вийсти съ Лаврентіемъ Древинскимъ, православний пременецвій братскій Богоявленскій монастырь. — См. - Тртды Кіев. Д. Академін 1867 г., т. 1, стр. 217 и савд.«. Да и самая родственница Малинскаго Ирина Воговитиновна Ярмодинская, основательница Загаецкаго монастиря, по примітру воторой онь основаль Шумскій монастырь, была православная. Кром'в того, язвестно, что Ругскій умерь въ 1636 году; а между темъ базиліане заставляють его жить и въ 1637 г. разръщать основание Шумскаго монастиря. Поэтому надобно полагать, что Шумскій мовастырь основавь быль не для базвліань, а для православнихъ ннововъ.

<sup>1)</sup> Въ 1626 г. была здёсь генеральная базиліанская конгрегація.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Конгр. 1628 г. См. дело базил протоарх. съ митр. Гребниц., 1754 г., Sum. № 6.

<sup>3)</sup> Упоминается подъ 1834 г. См. дёло польской базил. провинц. съ провинц. литов. о 12-ти мон., 1747 г., Summar., № 5.

<sup>4,</sup> Тамъ же № 49.

в) Почаев. арх. № 206, и 101.

закъ то: Березвечскаго, основаннаго въ первой половинѣ XVII г. Іосифомъ Корсакомъ для базиліанъ 1), Тароканскаго 3), Онуфріевскаго3), Брестскаго, Романскаго 4), Волненскаго, Витебскаго, Кавутскаго, Вермболовскаго и др. 5); но, въ замѣнъ того, едва ли не больше сего числа премнихъ монастырей потеряно было для ордена, который и самъ даме, въ пѣломъ своемъ составѣ, долженъ былъ выдермать упорную борьбу за свое существованіе и независимость. Причины такого упадка ордена въ повазанное время заключались какъ въ политическить смутахъ, происходившихъ тогда въ Царствѣ Польскомъ, такъ и въ настроеніи самихъ уніатскихъ митрополитовъ, епископовъ и вообще предатовъ, не наслѣдовавшихъ духа и намѣреній основателя базиліанскаго ордена Рутскаго.

Во время политических смуть, происходивших въ Польшь въ XVII в., одни изъ базиліанских в монастырей отошли, навсегда или на время, подъ власть Московскаго Государя и были отторгнуты отъ ордена, какъ то: Онуфріевскій б), Брацлавскій, Полоцкій, Мстиславскій, Пустынскій, Смоленскій 7); другіе разорены московскимъ войскомъ или козавами, какъ-то: Минскій и Новогрудскій со школами, Рожанскій в Хелмскій в);

<sup>1)</sup> Истор. базиліан. орд., въ Христіан. Чтен., 1864 г., апръль, стр. 457.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ 1656 г. въ немъ уже отправлялась генеральная бизиліанская конгрегація. См. дёло базиліан. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1754 г., Summar., № 26.

<sup>\*)</sup> Конгр. 1657 г., тамъ же Summar., № 6.

<sup>•)</sup> Конгр. Брестск., 1666 г., сесс. 2. См. дъло митроп. Гребниц. съ базил. протоарх. 1755 г., Sum., № 90.; также Nexus митроп. съ орденомъ, 1686 г., тамъ же, Summarium additionale, № 3.

s) Tamb me.

<sup>°)</sup> Тамъ же, Summar., № 87.

<sup>7)</sup> Конгр. Брестск., 1666 г., сес. 1.; тамъ же, № 90. Здъсь говорится, что эти монастыри находились въ то время подъ ярмомъ непріятелей.

в) Тамъ же, сес. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. запись Якова Суши Хелмскому монастырю, 1654 г., въ дълъ польской базил. провинціи съ провинціей Дитовской о 12-ти мон., 1747 г., Summar., № 50.

иные, наконецъ, въ силу различныхъ трактатовъ, на время уступаемы были православнымъ, какъ напр. Жидичнискій, Лещинскій, Могилевскій и другіе монастыры<sup>1</sup>).

Къ большему огорчению базяліанъ, и сами уніатскіе ісрархи какъ будто сговорились со вибшними врагами Польши ва одно действовать по вреду ордена. Еще Рутскій не успёль ваврыть своихъ глазъ, какъ уже уніатскіе зархіепископы и епископы грозились (ордену), что по смерти митрополита они постараются о томъ, чтобы взять монастыри изъ подъ власти Виленской конгрегаціи« "). Съ сердечною скорбію узналь онъ объ этехъ намереніяхъ епископовъ и съ явнымъ предчувствіемъ предстоявшей отъ нехъ опасности для ордена. далъ следнее увещание и советь базилинамъ, на конгрегация 1636 года. »Припоминая о различных обстоятельствах», указанныхъ на сессів собравшимися отцами по причинъ ковуъ (бавиліанскій) ордень не воврастаеть духомь и количествомь лиць, онь (т. е. Рутскій) сказаль, что отчасти недостаеть у него нвкоторых суперіоровь, частію они домогаются своих выгодь, а не того, что есть Христово, частію не исполняють своихъ обяванностей въ смиренім духа, частію неудовлетворяють съ должною справедливостію и отеческою снисходительностію нуждамъ братів, частію небрегуть о духовномъ навиданія братів или дёлають его чревь другихь, не ваботатся также о томъ, чтобы важдый нивль общія постановленія, соотвітственныя его обяванности, читаль духовныя винги, углублялся въ размышленія; частію не обращають винманія на то, что нікоторые изъ суперіоровъ хлопочуть о промоціи на поживненныя пре-

Объ этомъ сказано нами въ предшествующемъ отдълъ настоящей статъв.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Это—слова Рутскаго, сказанныя имъ на Виленской конгрегація 1636 года, не задолго до его смерти, сесс. 1. См. дѣло митроп. Гребинци. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 13.

натства, которой строго нужно беречься, даже бояться самаго слова промоція. Однаво, поеливу бывають случан, когда нужно допустить ее, то посему не должно избігать ее и ставить себі въ вину; ибо на епископства обыкновенно избираются изъ монашескаго званія. Въ церкви Божіей восточной всегда такъ было до настоящаго времени, какъ значится и въ автахъ нашей первой конгрегаціи. Что же касается меньшихъ пожизненныхъ прелатствъ монашескихъ; то они должны подчиняться тому же протоархимандриту и на такомъ же основанія, какъ и временныя 1).

Сбылись, однако, предчувствія Рутскаго и осуществились угровы епископовъ ордену. Гскорт послів смерти Рутскаго, нів-которые честолюбцы вновь стали домогаться архимандрій для себя. Такъ, въ 1639 г. учреждена была архимандрія Дубенская и отдана уніатскому перемышльскому епископу Прокопу Хмів-мевскому въ 1645 году Могилевскій монастырь возведенъ быль королемь въ архимандрію и отданъ въ пожизненное владініе базиліанину Гервасію Гостиловскому за оказанныя имъ услуги ордену возстановлены были уничтоженныя Рутскимъ аббатства: Дерманское в Пустынское, Кобринское, Брацлавское, Мстиславское и Пустынское, и вновь учреждены: Полоц-

<sup>1)</sup> Конгрег. Виленск., 1636 г., сесс. 16. См. дѣло базиліан. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1754 г., Summar., № 18.

³) См. презентацію сего аббатства въ дѣлѣ польской базил. провинц. съ провинц. Литов., 1747 г., Summar., № 27. См. конгр. Жировиц. 1661 г., сесс. 6., въ дѣлѣ митроп. Гребницк. съ баз. протоарх., 1755 г., Summar., № 17.

<sup>3)</sup> Дипломъ Владислава 1V, 9 ноября 1645 г., см. въ дѣлѣ митроп. Гребинцк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 20.

<sup>4)</sup> Конгр. 1658 г.; тамъ-же, № 17.

кое, Черейское, Березвечское 1), и въроятно Минское 2). Тавимъ образомъ, со смерти Рутскаго и до 1665 года болъе 10 монастырей подчинилось епископамъ и предатамъ, и если эти монастыри не прервади связи своей съ орденомъ, то значительно ее ослабили.

Сами митрополиты, которые должны были быть защитие. ками и покровителями ордена, не разъ поднимали на него свою властную руку и посягали на его самостоятельность. Это происхолило главнымъ образомъ отъ того. что не совсёмъ точно определены были Рутскимъ отношенія между митрополитомъ и орденомъ. На основание постановлений первой базилианской конгрегація, метрополеть должень быть верховнымь главою и начальнивомъ базиліанскаго ордена в). Между темъ это главенство митрополита надъ орденомъ несогласовалось съ устройствомъ католическихъ монашескихъ орденовъ, непосредственно подчинявшихся папъ. Это понималь и самъ Рутскій, сльпой повлоннивъ латинства, и если не ръщился сразу отнаваться отъ всякой власти надъ орденомъ, то не по одной только отдаленности русскихъ монастырей отъ Рима, какъ онъ писаль объ этомъ въ представлени своемъ папъ, въ 1624 г., 4) но в въ уважение въ историческимъ преданіямъ русской церкви о подчиненности монаховъ мёстнымъ ецископамъ, и по той причинь, какую высказывали впоследствіи базиліане при выборь въ протоархимандриты митрополита Селявы, а именно, что простой монахъ-протоархимандритъ не имёль бы нивакого

<sup>1)</sup> Конгр. Жировиц. 1661 г., сес. 6; тамъ же.

<sup>2)</sup> Конгр. Жяров. 1658 г., въ дѣлѣ базиліан. протоарх. съмитропол. Гребницкимъ, 1754 г., Summar,, № 25. Здѣсь упоминается архимандритъ Минскій.

<sup>3)</sup> Конгр. 1. Новогруд., 1617 г.; См. дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summar. № 2.

<sup>\*)</sup> См. это представл. тамъ же, № 92.

значенія ни при дворъ, ни у епископовъ, и т. п. 1). Во всякомъ случав, логическая последовательность требована большаго и большаго, съ теченіемъ времени, освобожденія ордена изъ подъ власти не только епископовъ, но и самаго митрополита. Къ этому и стремились базиліане во все время существованія ихъ ордена; но уніатскіе митрополиты нехотели добровольно отвазаться отъ своей власти надъ базиліанами. Отсюда возникъ целый рядъ непріязненныхъ столкновеній между митрополитами и орденомъ, съ особенною силою продолжавшихся по 1686 года.

Преемнить Інсифа Рутскаго митрополить Рафанль Корсавъ (1636-1640 г.) не успълъ, впрочемъ, сдълать для орь дена ни добра ни вла. Столиновенія между митрополитомъ и орденомъ начались при преемникъ Корсака Антоніъ Селявъ. Вскорв по вступленін своемъ на митрополичій престоль 3), Севява сояваль въ 1642 году генеральную конгрегацію въ Вильнъ для пебранія протоархимандрита, и изъявиль желаніе, чтобы въ протоархимандриты избрали его самого, такъ что даже заболълъ, когда монахи не котъли-было удовлетворить его жела: нію. А потому эвидя опасность вдоровья его милости, (базиліане) согласились на его избраніе, съ такить однако условіемъ, чтобы онъ далъ росписку въ томъ, что избраніе его въ протоархимандриты есть только уступка со стороны которая не должна служить примъромъ для будущихъ митрополитовъ, его преемниковъ, и съ постановленіемъ:правелъ, опредвимощихъ отношенія митрополитовъ въ ордену« 3). Селява

<sup>&#</sup>x27;) Конгр. Брестск., 1666 г., сес., 2; тамъ же № 90.

<sup>2) 3</sup> ноября 1640 г. данъ Владиславомъ IV динломъ, коимъ отдается: Жидичинскій монастырь »митрополиту« Антонію Селявъ. См. дъло нольской базиліан. провинц. съ провинц. литов., 1747 г., Somm., № 18.

<sup>3)</sup> Истор. базил. ордена, Коллов., аъ Христ. Чтон., 1864 г., генв.; стр. 50—51.

согласился на всё эти условів, но неискренно. Въ следующемъ 1643 году онъ просель ремскій дворь о подтвержденіе деврета Конгрегація распространенія візры, изданнаго 4 октября 1624 года, касательно избранія генерала или протоархимандрета базиліанскаго, но съ прибавленіемъ къ сему декрету следующих слова: »и все вышесказанное нумно разуметь безь ущерба древней и законной власти метрополита Россіи. обстоятельствамъ, надъ помянутыми монахами и ихъ игуменами, архиманаритами и саминь протоархиманаритомь, каковой власти священная конгрегація никовить образомъ не наміврена ослаблять и уменьшать помянутымь декретомь; поелику монаин базнијане обрада греческаго во всей Грецін не наваты нав власти мёстныхъ епископовъ 1). Конгрегадія распространенія въры сначала одобрила это прибавление, опустивъ изъ го слово -- эдревней «, и 3 іюня 1643 года издала о девреть 2). »Но впоследствие отцы Конгрегации, усматривая, что это дело нужно разсмотреть тщательнее, принавали въ следующее заседание принести бреве или депреть помянутой сващенной Конгрегаціи касательно избранія и власти помянутаго генерала или протоархимандрита и навести справки относительно употребленія и правтиви бреве или декрета 3). При-

¹) Выпись изъ архива Конгрегаціи распростр. вѣры, въ дѣдѣ базил. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1754 г., Summar., № 20.

<sup>3)</sup> Декреть этоть упоминается въ актахъ Новогрудской капитулы 1686 г. См. дёло польской базня. провинц. съ провинц. литов. о 12-ти мон., Summar., № 57. Но эдёсь вийсто словъ: »поелику монахи базиліане обряда греческаго во всей Греціи не изъяты изъ власти мёстимхъ епископовъ« уже читалось: »поелику монахи базиліане обряда греческаго во всей Греціи не изъяты изъ власти митрополита«. Въ послёдней редакціи базиліане не безъ основанія видёли подлогъ. См. дёло базил. протоарх. съ митр. Гребницк., 1754 г., Summar., № 5.

<sup>3)</sup> Выпись изъ архива Конгрегаціи, въ дёлё базил. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1754 г., Summarium additionale, № 1.

чиною тому быль протесть базылань противь прибавленныхы въ деврету 1624 года, по просъбъ Селяви, словъ. Базиліане видёли въ этой прибавке окончательное подчинение своего ордена митрополиту, уничтожение своей самостоятельности, и съ жалобою на Селяву отправили въ Римъ Хелискаго уніатскаго енископа, который и успълъ повернуть дъло въ пользу. базиліанскаго ордена. На засъданіи Конгрегаціи распространенія вёры, происходившемъ 28 августа 1643 года, эпо выслушанів устнаго объясненія достопочтеннаго отца господина епископа Хелискаго русина-уніата», постановлено было сділать такую деклярацію испрошеннаго Селявою декрета, что эвъ втомъ декретъ его святъйшество выразилъ мисль свою-соеданать помянутыхъ монаховъ, для лучшаго управленія ихъ ордена, въ конгрегацію, подъ властію одного генерала или протоархимандрита, -- и митрополиту рго tempore не дълать ущерба въ томъ, что принадлежитъ ему по праву«1). Послъ втой. девляраців, Селява вошель, на Виленской конгрегаців 1646 года, въ новыя условія съ орденомъ; но какъ эти условія, тавъ и договоръ 1642 года впоследстви времени пропали безследно <sup>2</sup>). А Селява, несмотря на условія съ орденомъ и невлярацію декрета о выбор'в протоархимандрита, продолжаль угнетать орденъ, возводя орденскіе монастыри въ архимандрін. и отторгая ихъ отъ ордена. Такинъ образомъ онъ отторгнулъ отъ ордена, какъ мы видёли, до 10 монастырей.

По смерти Антонія Селявы, случившейся около 1655 года, въ теченіи 9 лётъ не было уніатскаго митрополита, вслёдствіе тогдашнихъ смуть въ Польшѣ 3). Этимъ и воспольвова-

<sup>&#</sup>x27;) Тамъ же. См. конгр. Новогруд., 1686 г., въ дѣлѣ польской базил.` провинд. съ провинд. Литов., 1747 г., Summar. № 57.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. базиліан. ордена, Кояловича, въ Христ. Чтен., 1864 г., генв., стр. 51—52.

<sup>\*)</sup> Przydatek do Chronol., Stebelskiego 1783 г., т. III, стр. 188. См. Описаніе Кіево-Соф. собора, стр., 187. Яковъ Суша въ донесеніи своемъ

лясь базнијано какъ для упроченія своего самоуправленія, такъ и растиренія влівнія ордена. На конгрегаціи 1658 года, бывшей подъ председательствомъ архіспископа Гаврінда Коленды, поднять быль вопрось о томъ, --- следуеть ли въ настоящія времена избирать поживненнаго протоархимандрита, или лучще временнаго провинціала. Всв согласились, чтобы избирался на четырехявтіе, что, однако, достопочтенный отець Глинскій проснив внести въ акты, какъ и было внесено. Между твив выборь всёхь назь на отца Бенедията Терлециаго, который приналь должность провенціала сь такими условіями, чтобы имъть власть надъ архимандритами, и чтобы назначено было на расходы и содержание провинціалу«1). Вследствие этого постановлено было предоставать провинціалу влясть надълицами, находящимися въ архимандритскихъ монастыряхъ, но не надъ самими архимандритами, которые должны быле польвоваться своими правами и привиллегіями в).

Это постановленіе было противоздіємъ размноженію аббатствъ и отторженію ихъ отъ ордена. Имъ значительно ограначивалась власть митрополита надъ архимандріями; а потому не вамедлила открыться въ непродолжительномъ времени борьба между митрополитомъ и орденомъ за аббатовъ и аббатскіе монастыри.

<sup>1664</sup> г. Конгрегація распространенія вѣры тоже говорить, что Селява быль митрополитомъ около 15-ти лѣтъ. См. дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх., 1755 г., Summ., № 1., поэтому, смерть Селявы нужно относить въ 1655 году. Не вваемъ, на какомъ основанія г. Коаловичь относить смерть Селявы въ 1661 году. См. Христ. Чтен., 1864 г., анв., стр 52.

<sup>1)</sup> Конгр. Жировиц, 1658 г., сес., 4. См. дѣло базиліан. протоарх. съ митроп., Гребницк., 1754 г., Summar. № 5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Конгр. Жировицк. 1658 г., сес., 5.; тамъ же, № 16. Agnita interim jurisdictio R. P. Prowincialissupra archimandritas respectu regiminis personarum ibidem existentium. Quod autem spectat individua archimandritarum, debent suis gaudere immunitatibus et privilegiis, salva tamen authoritate Rev. P. Provincialis.

Борьба между администраторомъ митрополін Колендой и эрденомъ ва аббатовъ началась по следующему случаю. Около 1655 года, во время войны Московского госудерства съ Польвыгнанъ быль изъ Онуфрейского въ Бълоруссіи монастыря тамошній уніатскій архимандрить Павель Корсавъ. Онъ явился, послё этого, въ базиліанскому провинціалу и выпросиль у него, для жительства, велью сначала въ Битенъ, а цетомъ въ Жировицахъ; но, неудовольствовавшись ею, энаняль за деньги у какого-то пана, для своего удоботва и выгоды, виллу и, несмотря на увещание отца провинціала, вследствие жалобъ сосёднихъ пановъ на безпокойную и худую жизнь его. возвратиться въ монастырь, нехотель нослушаться; напонець невольно возвращень быль самимь отцомъ провинціаломъ въ монастырь Бытенскій, гдв упражнялись новиціи, и прануждень быль вести спокойную и монашескую жизнь 1)«. Между твиъ господинъ архіспископъ Полоцкій (т. е. Гавріялъ Коленда, администраторъ митрополіи) пригласиль достопочтеннаго отца провинціала (Бенедикта Терлецваго), вонсульторовъ и предатовъ, для погребенія тамъ предшественника своего Антонія Селявы, куда, всявдствіе просьбы самого архіспископа Полоцваго и другихъ предатовъ, обращенной въ достопочтенному отцу провинціалу, прибыль также изъ Бытена помянутый достопочтенный Корсавъ, находившійся досель подъ арестомъ 3). Павель Корсавъ прибъгъ подъ защиту Коленди 3), который вследствіе этого »хотель помянутаго достопочтеннаго провинціала привлечь въ суду и начать противъ него процессъ, даже

Google

Донесеніе начальства базиліанск. ордена въ Римъ, около 166 г. См. пъло ингроп. Гребницк съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вышесь изъ древней книги, подъ заглавіемъ—» Acta Unionis Sanctae et ordinis Sancti Basilii Magni, л. 6., въ делё базил. протоарж. съ митроп. Гребинце. 1754 г. Summar., № 6.

<sup>3)</sup> Дѣдо митрон. Флор. Гребиница. съ базил. протоарх. 1755 г.. Summarium., № 87.

до отлученія включительно. Но провинціаль, какъ неподчиненвый его власти, не повиновался сему позву и процессу, но лично обратившись въ превелебнийшему кардивалу Видо ни, тогдашнему нунцію апостольскому въ Царстві Поліскомъ, раскрыль ему все діло, узнавъ которое, превелебнійшій кардиналь нунцій апостольскій немедленно отміниль отлученіе и послаль увіщаніе въ администратору митрополін, чтобы онь воздержался отъ такого безчиства, и даль также меморіаль достопочтенному архимандриту Корсаку, чтобы подъ тяжкить наказаніемъ немедленно возвратился въ Бытень и оказываль повиновеніе провинціалу, какъ своему начальнику (1). Хотя аркимандрить Корсакъ возвратился, послів того, въ Бытенъ, примирился съ орденомъ и присутствоваль на его конгрегаціяхъ 2); но этимъ не окончились неудовольствія между Колендой и орденомъ.

Раздраженный упорствомъ провинціала Терлецкаго, Гавріилъ Коленда созваль въ 1661 году конгрегацію въ Супрасль, лишиль на ней Терлецкаго провинціальской должности и себя объявиль протоархимандритомъ ордена 3). Такой поступокъ Коленды возбудиль сильное волненіе въ базиліанскомъ мірѣ. Въ противодъйствіе митрополиту и Супрасльской конгрегаціи, бавиліане составили въ 1661 году нъсколько своихъ конгрегацій. Таковы напр. Тороканская конгрегація, созванная Терлецкимъ почти единовременно съ Супрасльской 4), на которой низложенный Гаврінломъ Колендой Терлецкій въ третій разъ из-

<sup>1)</sup> Выпись наъ древией книги—Acta Unionis Sanctae et ordinis Sancti Basilii Magni, л. 6 въ дълъ базил. протоарх. съ интроп. Гребинци., 1754 г. Snmm., № 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Конгр. Жиров., 1661 г., сесс. 3., См. діло интроп. Флор. Гребинца. съ базиліан. протоарх., 1755 г., Summarium, № 17.

<sup>\*)</sup> Истор. баз. орден., въ Христіан. Чтен., 1864 г., янв., стр. 52-58.

<sup>4)</sup> Тамъ же стр. 53, примвч. 2.

бранъ былъ провинціаломъ и главою ордена 1); конгрегація Виленская, на которой присутствовали провинціаль Бенедвить Терлецкій, консульторъ Пахомій Огилевичъ, Брестскій суперіоръ Стефанъ Качинскій, троцкій архимандрить Миханяв Ташковскій, магистръ новицієвъ Өеодоръ Хоцяновскій, Іосифъ Паткевичь и др. <sup>2</sup>). Въ тоже время отправлены депутаты въ папскому нунцію съ жалобою на противованонныя двёствія Супраслыской конгрегацін. Жалоба эта дотого раздражила Коленду, что онъ взяль съ своихъ преверженцевъ клятву-прервать всякое общение съ противною партием, и самъ никого не допускаль нь себь, не допустиль даже посланнаго нь нему отъ нунція съ письмами 3). Между тімь въ томь же 1661 г. умеръ провинціаль Терлецвій. По этому случаю базиліане составили въ декабръ 1661 г. новую конгрегацію въ Жировицахъ, на воторой предсёдательствоваль Хелискій епископь Яковъ Суша. Протоархимандритомъ избранъ быль Яковъ Суша, а провинціаломъ-Пахомій Огилевичь. На этой конгрегаціи базиліане порішили жаловаться папі на противозаконныя дійствія администратора митрополів Гаврівла Коленды и вибств эпротестоваль противу вновь учрежденных архимандрій, особенно при жизни блаженной памяти госнодина митрополита Антонія Селявы, вакь-то: въ Полоцев, Черев, Березвечьи и Дубно, гдв никогда ихъ небыло. Касательно же архимандрій

<sup>1)</sup> б іюля 1661 г. Хелискій уніатскій еписнопъ Яковъ Суша съ братією подали протесть и заявленіе, что Бенедикта Терлецкаго, архимандрита Виленнаго, уже въ третій разъ избрали на Тороканской капитуль провинціаловъ и главою ордена, и что не желають принять другаго выбора,—причемъ протестовали противъ выбора протоархимандрита на Супрасльской капитуль. См. Почаев. арх. № 201 и 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кром'в того прислам на конгрегацію письмо консульторъ Петръ Мязмонскій. См. діло митропол. Флор. Гребинцкаго съ базиліанским в протоарх., 1755 г., Summarium additionale, № 4.

<sup>\*)</sup> Истор. базил. ордена, Колловича въ Христіан. Чтенін, 1864 г., янь., стр. 53.

въ Грояно, Брациавъ, Мстиславъ, Пустийскъ и другихъ городахъ, гдё онъ существовали и уже были уничтожены, сообщили свідінія за сорокь літь достопочтенняй отець Мемонскій и -господинь епископъ Хелискій, -- какъ этихъ архимандрій не было н накимъ образомъ блаженной памяти Рутскій не терпъль ихъ, навъ онъ отобраль привиллегіи: у господина Креуви, архісписвопа Смоленскаго, -- на архимандрію Виленскую, за то, что онъ выпросиль ее безъ въдома его и братін; у отца Макарія Орлинскаго - на Гродненскую; у отца Овлучимскаго, епископа Самборскаго, на Кобренскую; у отца Бокев-на Троцкую н проч., и строго накаваль ихъ за это. Посему орденъ просиль, чтобы избранные начальники донесли о всемъ этомъ престолу аностольскому, и чтобы поживненныя архимандріи тамъ, гдф ихъ небыло, управднены были и совершенно уничтожены, и чтобы всв монастыри и архимандриты подчивались одному лишь избранному протоархимандриту и его преемникамъ « 1).

Въ Римъ отправился самъ Яковъ Суща <sup>2</sup>), въроятно, въ 1664 году, потому что къ этому году относится его донесение Конгрегации распространения въры о началъ уни, въ которомъ онъ жаловался папъ, отъ лица всъхъ уніатскихъ еписконовъ, на нъкоторыхъ еписконовъ датинскихъ, ходатайствовавшихъ предъ римскимъ престоломъ объ уничтожении уніатской ісраркім <sup>2</sup>). Въ это же, конечно, время, Яковъ Суща, вмёстъ съ ировнеціаломъ Пахоміемъ Огилевичемъ, вощелъ въ конгрегацію

<sup>1)</sup> Конгрег. Жировиц., 1661 г., сесс. 4. См. дело митроп. Флор. Гребниц, съ базил. протоврх., 1755 г., Summar, № 17.

<sup>2)</sup> Въ этомъ донесеніи Суша писалъ: Conqueruntur reverendissimi episcopi uniti coram Deo, coram Sanctissimo Domino et S. R. Ecclesia, conqueruntur inquam admirabundi, passim spargi in nostra patria nonnullos episcopos latinos procurare apud S. Sedem, ut nos uniti episcopi telamur. См. дѣдо уніатся. митроп. Гребницкаго съ базня. протоарх.,, 1755 г.. Summarium, № 1.

распространенія віры є представленіемт, коммъ просиль комгрегацію распространенія віры, чтобы запрещено было вольвоваться многими бенефиціями, чтобы епископы не расхищали монастырских виуществь, чтобы архимандрія Виленская принадлежала ордену, в проч. При этомъ Суша представиль и другіе пункты, клонившіеся къ улучшенію базиліанскаго ордена и послужившіе впослідствій темою разсужденій на базиліанскихъ конгрегаціяхъ, какъ напр. о неношеній базиліанами полнаго монашескаго одівнія, о занятіяхъ базиліанскихъ воспитанниковъ по возвращеній ихъ изъ заграничныхъ папскихъ алюмнатовъ, о совращеній уніатовъ ісзуштами въ обрядь латинскій, и проч. 1).

Вслёдствіе представленія Якова Суши, 30 мая 1665 года, папа даль своему нунцію въ Польше бреве, кониъ приказываль ему созвать новую базиліанскую конгрегацію, подъ его председательствомъ, для избранія протоархимандрита изъ простыхъ монаховъ, а Супрасльскую и Жировицкую конгрегація

Instantiae episcopi Chelmensis et Pachomii provincialis:

1) Ut tollatur abusus a monachis, non deferentibus habitum regularem totalem.

 Ut prohibeatur retentio plurium beneficiorum.

- 3) No episoopi dilapident bona morasteriarum.
- 4) 5) Monachis permittatur transitus ad ritum Latinum.
- 6) P. Gregorius Przensowski, plenus infamia, puniatur.
  - 7) Alumni in patria reduces ad labores teneantur.
- 8) Collegio s. s. Sergli et Bacchi ut s. Congregationi subvenire dignetur.
- 9) Summam Ioannis Bubowicz 20000 flor. in favorum praefati Collegii, in quo ipse obiit, vindicare s. Congregatio a Discalceatis Carmelitis velit.

Resolutiones:

Providebitur.

Instet ceram Nuncio.

Nuncio pro prudentia. Nihil.

Nuncio pro executione.

Placet.

Providebitur.

Pro informatione.

<sup>1)</sup> Почаев. арх., № 201, л. 102. Decreta S. Congregationis super negotiis Ruthenorum unitorum habitae sub die 25 Febr. 1665.

считать недъйствительными і). Эта конгрегація состоялась вы октябрів того же 1665 года, въ Супраслів; но и она уничтожена папой потому, что на ней избрань быль въ протоархимандриты не простой монахь, а митрополить, и назначена новая конгрегація въ Брестів, на 1 марта 1666 года. Послідняя и занялась преимущественно разсмотрівність и обсужденість тіхть нестроеній ордена, какія указаны были Сушею и Огилевичемь конгрегаціи распространенія візры. Предсідатель конгрегаціи папскій нунцій во вступительной різчи говориль членамь конгрегаціи, эчто въ настоящія времена ордень нахо-

10) Ut archimandrita Wilnensis sit penes religionem.

11) Ut Competitoribus ad praefatam archimandriam innovare quidquam inhibeatur.

12) Ut Sanctissimus commendet religionem regi et magnatibus.

13) Ne pensiones deputatis ad Tribunal a Ruthenis pendantur.

14) Commissarius deputandus in Russia cum facultate corrigi et ordinare.

15) Generales religionum commendent provincialibus, ut unionem fovent.

16) Privilegia legum circa immunitatem unitorum confirmentur a Sanctissimo.

17) Summa, relicta a Iosepho metropolita, ne distinctur.

18) Summa, relicta a Seliawa metropolita, ne dispargatur.

19) Russia petit cardinalem protectorem sibi assignari.

20) Assignare dignetur S. congregatio redditum pro agente Russiae.

21) Schismatici ad unionem conversi ne repetant ordines.

22) Conversos ad unionem ne patres Iesuitae transire ad latinum ritum cogant.

23) Sancta Sedes dignetur hortari per litteras nobiles schismaticos primariasque confraternitates ad unionem.

24) Indulgentiae pro diocesanis ecclesiis pe-

tentur.

') См. это бреве въ Христіан. Чтен., 1864 г., янв., стр. 56, примъч. Я. Сн. Bullae et brevia., 1767 г., ч. 2, стр. 57—60.

Nuncio pro prudentia.

Nuncio pro prudentia.

Cum Sanctissimo.

Nibil.

Lectum.

Cum superioribus ordinum.

Nihil.

Lectum.

Instet coram Nuncio.

Cum Sanctissimo.

Habebitur ratio.

Ad S. officium.

Ad generalem Societa-

Habebitur ratio.

Cum Sanctissimo.

дится въ упадев, что предаты владвють монастырями, вывющими титуль архимандрій, что одинь предать владветь многими монастырями; вслёдствіе этого немного осталось монаховь, падаеть слава Божіє в ослабіваеть попеченіе о душахь, поелику всв монастыри подчиняются не монахамъ, а прелатамъ; кромъ того присововупилъ, что новиціатъ упадаетъ отъ того, что другіе монастыри не дають надзежащей помоще, что новиція весьма мало занямаются науками я, по недостатку прогоновъ, не посылаются въ папскіе алюмнаты; навонецъ отъ имени папы всехъ увещеваль въ соблюдению святихъ обрядовъ восточной церкви, измёненіемъ конхъ особенно соблавняются схизматики и уклоняются отъ святой уніи, ув'вщеваль также всёхъ монаховъ и предатовъ носить одежду, сакую прежде носиль. « Самъ метрополотъ и базилане признавали супиествование безпорядновъ въ своемъ орденъ, но или оправдывали себя тыкъ, что эти безпорядки начались при покойномъ дряхломъ митрополитъ Селявъ, или же слагали вину на језуптовъ, которые не допускали базиліанскихъ воспитанниковъ въ Виленскій алюмнать, требовали от нихъ присяги на повиновеніе конгрегаціи распространенія въры и уклонявшихся отъ нея исключали изъ своихъ алюмпатовъ, всячески притъсняли базнліанскихъ воспитанниковъ, назначали имъ унивительныя работы и, по разореніи московскимъ войскомъ Минскихъ Новогрудскихъ базиліанскихъ школь, основали въ этихъ городахъ, во вреду базиліанъ, свои школы. Для устраненія этихъ безпорядновъ, базиліане просили нунція ходатайствовать предъ папой объ освобожденій бавиліанских воспитанниковъ отъ присяги на подчинение ихъ конгрегации распространения вёры и вапретить ісвунтамъ совращать базиліанскихъ юношей датинство и отвлонять отъ базвліанскаго ордена желающихъ поступить въ него, особенно внатимът людей, непозволитель. ными средствами, напъ напр. осмъяніемъ унитскихъ обрядовъ н т. п. Но съ особерною полнотою и ясностію распрыль

укоренившіеся въ бавиліанскомъ орденів бозпорядки навібетний уже намъ Хелискій епископъ Яковъ Суша, прибывшій на конгрегацію 4 марта, по второй ез сессів. Для устраненія влеупотребленій и безпорядковъ въ орденю, онъ »предложиль многое. особенно васательно соблюденія св. обрядовъ и совершенія божественной литургів, въ которой монахи измінели жногое по своему произволу, такъ что вивють обряды не греческіе ни датинскіе. и нікоторые собственно датинскіе смішали съ греческими, тогда вакъ разность между латинами в вревами состоить въ однихъ обрядахъ. Кромв того настанваль, чтобы уначтожены были новыя архимандрів тамъ, габ незадолго передъ твиъ были простые монастыри, содержавшіе множество монаховъ и приносивнію большую польку для блихнихъ . Навонецъ, но приглащению нунція, Яковъ Суша, визств съ сепретаремъ ордена, базиліанскимъ старожиломъ Христофоромъ Миленкевичемъ, »изложилъ то, что относилось во благу ордена и приращенію св. унів. Прежде всего онъ взложиль, что св. унія угнетается датинянами, которые вредять власти епископовъ, вмъшиваясь даже въ совершение таннствъ; что русскіе пресвитеры притёсняются латинскими, церковны имущества унитовъ вахватываются бевъ всяваго основаніц вследствіе одного только преннущества силы датинскихъ влириковъ и мірянъ; школы унитовъ Минскія и Новогрудскія встръчають ватрудненія оть отцовь ісачитовь, которые основаля тамъ свои гимнавіи, во вреду нашихъ, утвержденныхъ привн-**Л**ИСТІЯМИ, И, ОСТАВИВЪ ВЪ ПОКОВ СРЕТИКОВЪ И СХИВМАТИКОВЪ, СОвращають въ обрядь латинскій упитовь, что дівдають соверщенно недобросовъстно и по чистой ненависти въ обряду греческому; нбо, совращая католиковъ русиновъ въ другой обрядь ватолическій, они считають нась неистинными католивами. Равно сообщиль онь о неповиновении изкоторыхъ монаховъ, которые, во избъявние опредъленныхъ своими началь-

нивами напазаній, переходять, безь разр'єшенія престола аностольского, въ обрядъ ватинскій, и въ немъ остаются жалкинь ofpason's game to emerte, upmeast ofersy has passedents ODACHOBE, BIE CEBTCEREE EMPERORE; MCARE CIPCIATO HETCHдивта, дабы, согласно прямымъ декретамъ престола аностольсваго, строго было вапрещено ето, чтобы и монахини, изъновить одна находится въ Луцкомъ монастыръ св. Бригили, другая выеть въ Литев у монахинь св. Бенедикта, которые проживай во время настоящей войны у своих родственниковъ не желая возвратиться въ свои монастыри, непристойно перешле въ женскіе монастыре обряда латинскаго, непремённо понуждены были властію превелебиващиго нунція къ возвращенію. Просиль также, чтобы отцы доменеване Новогрудскаго конвента возвратиле унитамъ вкону Пресв. Левы Марік и другія священныя изображенія, которыя отняты москвитау монастыря и цервви Рожанской и которыя, будучи оставлены мосявитянами у помянутыхъ отцовъ, остаются у ныхъ въ качествъ уніатской добычи. Не преминуль просить превелебнаго нунція, чтобы онъ ходатайствоваль за св. унію предъ парскимъ величествомъ, защищалъ ее и покровительствоваль ей какь противь схизматиковь, такь и противь толнковъ латинскаго обряда и особенно клириковъ, которые въ течени несколькихъ леть нозаконно и несправедливо требують оть народа русскаго унитскаго десятивы. Наконець превелебетиний господинъ епископъ изложилъ многое, касаюшееся общественнаго блага ордена, и особенно вакъ о множествъ монашескихъ бенефицій, настанвая на отобраніи ихъ у прелатовъ за исключеніемъ однаво тёхъ, вон, пострадавъ отъ настоящей войны, немогуть содержаться, соотвётственно своему достоинству, доходами одной бенефиців, тавъ и о преобразованіи монашеской дисциплины монаховъ и монахинь, о воздержаніи отъ мяса, издревле соблюдаемомъ монахами базидіанами, о почтенів, какое должны оказывать монахи своимъ епископамъ, не отваживаясь ділать въ епархіяхъ ничего в малійшаго, чтобы могло повредить епископской власти, о постоянномъ соблюденіи св. обрядовъ, изъ-за изміненія коихъ учиты подвергаются гийву Божію и, лишившись столькихъ главъ, терпять еще насиліе отъ схизматиковъ«. Въ заключеніе, Яковъ Суша доказываль, что благо ордена требуетъ, дабы въ протоархимандриты избранъ быль митрополить, потому что протоархимандрить изъ простыхъ монаховъ не могь бы справиться съ своевольными монахами и имёть силы при дворів 1).

Голосъ Якова Суши убъдиль нунція сегласиться на общее желаніе, чтобы управленіе орденомъ ввёрено было митрополиту. Избранеци въ протоархимандриты Коленда благодариль все собраніе за дов'вренность къ себ'в, просиль забыть давніе споры, происшедшіе всявдствіе взанивыхъ недочивній и, по примъру своего предшественнява Антонія Селявы, обеспечиль права ордена на свободное избрание протоархимандрата изъ простыхъ монаховъ письменнымъ автомъ в). Съ своей сторони н нунцій уб'єждаль всёхъ и особенно митрополита: «1) но взавиному соблюденію мира, любви и единодушія, об'вщая, что отъ этого будуть впоследствии покровительствовать уния та воторые ныев ее преследують; 2) въ уничтожению вновь учрежденных аббатетвъ и сохраненію прежних»; 3) къ воястановлепію монастырей и введенію монашеской десциплины; 4) дабы превелебный митрополить въ важный шихъ дылахъ ордена ничего недвлаль безъ совъта съ епископами, консульторами и другими старъйшими монахами, особенно при возведени подчиненвыхъ липъ на епископства и предатства. Поэтому нужно возво-

<sup>4)</sup> Конгр. Брестск. 1666 г.; См. дёло митроп. Гребницк. съ базил. мротоарх., 1755 г., Summar., № 90.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Истор, баз. орд., эъ Христ. Чтен., 1864 г., анв.. стр. 60—61.

дить болье заслуженных въ ордень; 5) дабы превелебные еписконы отступились отъ монастырей, которыми владыють въ качествъ архимандрій, и чтобы ни одинь прелать не занималь многихь должностей» 1).

Коленда сдержаль свое слово и послушался увёщаній нуния. Онъ прежде всего позаботнися о возстановление новищіата в съ этою цілію созваль въ слідующемъ 1667 г. ковгрегацію въ Вильні, на которой епископы, архимандриты и настоятеле монастырей внесли контрибуцію на новиціать 2), предписаль настоятелямь монастирей наблюдать за точнымь исполнениемъ монахами общежительнаго устава и правилъ мона-СТЫРСКОЙ ДИСЦИПЛИНЫ, ВАСТАВИЛЪ МНОГИХЪ АРХВМАНДРИТОВЪ ОТказаться оть своихь титуловь и даже уничтожиль тв архимандрів, на которыя самъ выпросель у короля привеллегів 3). Такъ, еще на вапитуль 1666 года онъ предлагалъ нунцію навазать епископа Перемышльскаго ва то, что онъ вавладель Дубенсвить Спасскимъ монастыремъ, взгнавъ оттуда архимандрата сего монастыря 4). На конгрегація же Новогрудской, бывшей въ 1671 году подъ председательствомъ Коленды, постановлено было-лишить Владимірского епископа Бенедикта Глинского Кобренской архимандрів, а Пинскаго епископа Марпіана Бізло-

<sup>&#</sup>x27;) Конгр. Брестск. 1666 г., см. дёло митроп. Гребниц. съ базаліан. протоарх., 1755 г., Summar, № 90. На этой же конгрегаціи нунцій, по просьбё монаховъ, об'єщалъ ходатайствовать предъ римскимъ дворомъ, чтобы митрополить управляль вакантными епископствами. Предложенія же Суши объ исправленій обрядовъ, воздержаній отъ мяса и проч. отложены до будущей капитулы, нитвией созваться въ непродолжительномъ времени, и до провинціальнаго собора, обыкновенно созываемаго митрополитойть, бът силу папскихъ привиллегій, каждые 4 года; объ остальном'є же нучній ведёль секретно представить ему въ Варшаву.— ... 1821 48 5

<sup>\*)</sup> Przydatek do Chronolog., Stebelskiego, 4182 mry quoHlqu crpro230 Lair.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Истор. баз. орд., въ Христ. Чт., 1864 втер Анвы стрей Ванион ні воч

форм. пофтикующий вность петенов Сом. 1866 г., сость потром при выпость потром при вность потром при выпость потром при выпост

вора—Лакрашовского монастира, сдалавано аббатствова латъ десять назадь, т. с. въ самонь началь стольновеній Коленди съ орденова; не отдавать Жидичинской архимандрін безъ въдона протоархимандрита ордена, и вообще не раздавать архимандрій тамъ лицамъ, которые не были въ новиціать Бытенскомъ, и притомъ безъ одобренія митрополита 1).

Со смертію Коленды не прекратились, однако, непріятныя столиновенія ордена съ митрополитами. Едва ли не самая упорная борьба ордена съ митрополитомъ происходила при преемник Коленды митрополить Кипріань Жоховскомъ, обусловлевавшаяся личными вачествами враждовавшихъ сторонъ. Жоховскій быль еще нестарый человікь, и на венгрегаціи 1666 года подписался только докторомъ богословія, ниже нѣкоторыхъ должностныхъ лицъ ордена. Быстрое возвышение его по ступенямъ і ерархической лъстницы не много подняло его въ главахъ прежнихъ его сотоварищей, по большей части старшихъ его лётами и знатибищихъ происхожденіемъ, которые по этому, продолжали смотрёть на него свысока 3). А между темь и Жоховскій не чужав быль властолюбів. Хотя онъ самъ отстраниль себя отъ выбора въ протоархимандриты ордева; но на первой же конгрегаціи по избраніи своемь въ митрополиты онь завель рычь о томь, вы какой бы союзь желаль вступать съ менъ орденъ, чего орденъ мелаетъ ота него, и вванино. что для него долженъ саблать орденъ. Когда же представители

<sup>&#</sup>x27;) Конгр. Новогруд. 1671 г., сесс. 1, 6 и 9. См. дёло митроп. Гребинци съ базил. протоарх., 1755 г., Summar., № 30. См. дёло польской базл. провин. Съ провинц. Литов., 1747 г., Summar., № 20.

<sup>\*)</sup> Въ 1681 г. папскій нунцій въ Польшѣ писаль тогданнему базиліамскому протоархимандриту Стефану Мартышкевичу-Бусинскому, что vos in nonnullis valde gravari ab iis, qui olim vestri fratres fuerunt., nunc elevati sunt supre vos, намекая послёдними словами на митрополита Жоховскаго, какъ увидимъ впослёдствін. Си. Цючаев. арх., № 201, л. 110.

ордена, какъ будто непонима задушевных делина Жоховcento, otestuae emy, 910 comes metronometa co odionome установлень еще Рутскинь; то Жоховскій прико предзожив ордену улучшить содержаніе митрополита и архіспискова Полодкаго и для этого предоставать ему на времи Березвечскій монастирь со всеми его доходами, съ обязательствомъ-ежегодно вносять въ польву новиціата по 600 злотихъ, и виботъ съ темъ просиль, чтобы принадлежавшие ему на Волини монастыри Дубенскій и Дерманскій не визитовались протовржимандритомъ безъ его въдома. Но орденъ, согласивнись на послътнее, о Березвечскомъ монастыръ отвъчаль, что не можеть уступить его безъ согласія римскаго двора, и, объщавы испро-CHIL STO COLUNCIE, IDELLOUBLE METPOHOLETY CARAVORIE BYERTM. обеспечивавшіе свободу и независимость ордена: «1) чтоби нревелебивашій митронолить, по приміру блаженной памити метрополита Ругсваго, не только не умножель архимандрій, но н уничтожаль ихъ, употребны свое ходатайство о столь спасительномъ для ордена дёлё предъ королемъ и нувціемъ апостольскимъ и св. престоломъ, и не потакалъ домогающимсъ дабы, подъ симъ условіемъ, укротилась ихъ ненасытная жавда эта и ограничилось число домогательствъ сего рода почестей: 2) чтобы выив же уничтожены были если не всв, то покрайней мірів нівоторыя архимандрін, какт-то: Виленская, Минская и Черейская: 3) чтобы не возводиль на какія либо другія должности и достоинства нвеого, бевъ совъщанія съ протоархимандритомъ, который въ свою очередь совъщается съ консульторами; 4) чтобы всюду, съ свойственною ему ревностію, покровительствоваль и ващищаль ордень, какь въ отечествъ предъ королемъ и вельможами, такъ и въ Римъ предъ св. престоломъ». Въ актахъ Жировицкой конгрегація 1675 года говорится, что митрополить Жоховскій примяль эти условія и объщался исполнять ихв, съ темъ однаво, чтобы инитипніе

архимандриты владёли архимандріями до конца своей жизни 1). Но нельзя думать, чтобы Жоховскій остался доволень одними объщаніями ордена, за которыя однако онъ приняль на себя извёстныя обязательства въ пользу ордена; потому что въ этомъ случай выигрываль однив только ордень, а не митрополить. Не могли быть довольны орденомъ и другіе уніатскіе епископы: нотому что базилане, на основание заключенных ния съ матрополитомъ условій, старались отбирать монастыри шет подъ власти епископовъ. Такъ напримеръ на Жировициой конгрегація 1679 года базиліане заключили съ Пинскивь епископомъ Беловоромъ условіе, по которому онъ отказывался отъ Виленской архимандрін и титула Виленскаго архимандрита н оставляль ва собою, до своей смерти, только два принадлежавитя сему монастырю села—Баличаны в Баловоровщину з). Накоплавшееся же таких образомъ неудовольствіе митрополета и енескоповъ на орденъ не могло долго сдерживаться.

Ближайшимъ поводомъ въ столиновенію ордена съ митрополитомъ Жоховскимъ и епископами было, по свидѣтельству
Якова Суши, слёдующее обстоятельство. Около 1681 года
папскій нунцій въ Польшів, «спросивши одного ісвунта богослова, расположеннаго въ базиліанамъ, отъ чего базиліанскій
орденъ не только не усиливается, но даже и упадаетъ, тогда
какъ прежде онъ славился если не количествомъ лицъ, то превосходными людьми, — получилъ отвѣтъ, что прелаты угнетаютъ
монаховъ разными способами. Получивъ такой отвѣтъ, господинъ нунцій призваль къ себі нівсколькихъ суперіоровъ и разпросиль ихъ объ угнетеніяхъ, о которыхъ они и устно передали и на письмі изложили. Вслідствіе втого онъ приказаль

<sup>1)</sup> Жировиц. конгр. 1675 г. См. дъло митроп. Флор. Гребницк. съ баз. протоарх., 1755 г., Summar., № 34.

<sup>\*)</sup> Конгр. Жировиц. 1679 г., сесс. 6; тамъ же, № 85.

емы обратиться из священной конгрегаціи монахова (гедиагіпа то), которая приказала господину нунцію употребить надлежапа врачевство; а господина нупцій послала представленные ему монахами пункты из митрополиту, но мий самому (т. е. из Якову Сушів) и другима епископама нашима» 1). Не забудема, что ва тома же 1681 году собрату Жоховскаго Іоснфу Пумлянскому дана была королема власть нада уніатсивми монахами, находившимися ва епархін его, Шумлянскаго 2). Послів в того понятно будеть, кака мога посмотрівть Жоховскій на стремленіе базиліана освободиться наза пода его власти. «Тотчась вскиніль митрополить,— говорить Якова Суша, написаль вунцію на монахова нехорошее, тотчась же сталь стараться о притісненій ордена и положиль—низложить протоархимандрита и избрать самого себя 3).

Прежде всего, митрополить Жоховскій обвиналь тогдашняго геперала или протоархимандрита Стефана Мартышвевича —Бусинскаго и другихъ должностныхъ лицъ ордена въ различныхъ проступкахъ и порокахъ 4). Такъ напримъръ генерала Мартышкевича —Бусинскаго митрополитъ обвиналъ въ томъ,

<sup>1)</sup> Письмо Якова Суши из секретарю конгрегаціи распростр. в'яры, 1684 г., въ Почаев., арх., № 201, л. 118 и 119.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Дипломъ 18 марта, 1681 г., пункт. 9., въ дълъ польской базил. провинц. съ провинц. Литов., 1747 г., Summar. № 3.

въ Поч. арх., № 201., л. 118 и 119. Что описываемое происшествіе случимось около 1681 г., это доказываетъ письмо папскаго нунція въ Польшъ,
отъ 12 сент. 1681 г., къ базиліанскому протоархимандриту Мартышкевичу,
гдъ уже говорится о взводимыхъ митрополитомъ на Мартышкевича обвиненіяхъ, о коихъ упоминаетъ Суща въ своемъ письмъ. Въроятно, нунцій
распрашивалъ базиліанскихъ суперіоровъ о состояніп вхъ ордена въ то
время, когда они, послъ Люблинскаго собесъдованія, приглашены были
королемъ въ Варшаву.

<sup>4)</sup> Письмо нунція къ Мартышкевичу, отъ 12 сент. 1681 г., въ Поч. арх., % 201, л. 110.

что емь, но окончания въ Рима наукъ, возвращами оттуда въ общестив дамъ и сопровождать какую-то Гербуртовну 1), что отдавать въ рость евреямъ деньси и грабаль монастири 2), домогался протоархимандритской должности, раскиталь имущество Жировециаго имистири, разориль Березвечскій и похитиль документы монастири Виленскаго, раздаваль деньси своимъ родственникамъ, вель нетрезвую жизнь, и проч. 3). Другіе бизиліами такие обвінились въ нечистой жизни, въ безпоряднямъ но управленію и лихоимствів 4).

Опираясь на эти обваненія, Жоковскій сталь отнимать у орденя монастыри и подчинать ихъ себі. Такъ напрамітрь ва 1663 году, по сперти Супрасльоваго ярхинандрита Іосафата Михисьича, когда базаміане избрали на его місто птумена Жировицкаго монастыря Симеона Ципріановичи; то Жоковскій очверть это избраніе, обложивь менастырь податью, загладіль вейми принадлежавшими ему имініями и такимъ образомъ за-

<sup>1)</sup> Письмо генерама Мартышиевича из интроломиту, инсание 36 мая 1488 г., въ Почаев. арх., № 201., л. 112. Si vera erunt, инсанъ Мартышкевичь, quae mihi vestra Dominatio Illustrissıma de Herburtowna deducenda spondet, en ultro ante inquisitionem me damno, ut rigidissimis stringar censuris. Verum quid mali est, quod finitis studis, ex obedientia cum dicta persona et ejus socia pluribusque állis Réina in patriam redierim?

<sup>3)</sup> Письмо Якова Суши нь генераку Мартышиевичу, инсанное въ 1683 году, см. тамъ же, № 112.

<sup>\*)</sup> Въ 1683 г., послё йоля мёсяця, генераль Мартышкевйчь инсаль интрополяту, что онъ, Мартышкевичь, никогда не домогался протоархимандрів, и что 1) имущество Жировицкое находится въ цёлости; 2) инмойу не даваль въ долгъ 6000 злотых»; 3) не браль документовъ монастыря Виленскаго; 4) не только не разоряль Верезвечскаго монастыря, но и возстиновиль его; 5) инчего не даваль своему брату, возвращавшемуся пвъ Гамлій, и даже самъ получиль отъ него въ подаровъ иного вещей; 6) кто бы не были его предки, но онъ никогда не хвалияся знатисетно; 7) не пъсть ни меду, ни вина, развъ только но необходимости и для гостей; 8) не даваль въ рость денегь. См. Почаев. арх., Л. 201, л. 117.

<sup>\*)</sup> Насьмо Янова Суши къ генервлу Мартышкеничу, инсавное въ 1683 г., въ Почаев. арх., № 201., л. 112.

ставиль принить себя архимандритомъ Супрасменить <sup>1</sup>). Всябда за интрополитомъ заявили свои притяванія из ордену Смоленевій архіопискомъ Друпкій—Соколинскій и Пинскій епискомъ Михаилъ—Марціанъ Бізловоръ <sup>3</sup>), и желали присвоичь себі; ціжоторые монастыри ордена <sup>3</sup>),

Базиліане жаловались на митрополита и епископовъ нунцію, который всявдствіе этого въ вирвий 1683 года, предлагаль генералу Мартышкевичу «черезь четыре місяца или зямою созвать конгрегацію по поводу претенвій митрополита и енисконовь, приказываль прислать къ нему въ непродолжительномъ времени копію постановленій євоего ордена, чтобы обсудить, что нужно сділать для приведенія ордена въ лучшее положеніе» 1, а 24 мая того же 1683 года предлагаль тому же гене-

<sup>1)</sup> Истор. базна. орд., въ Христ. Чтен., 1864 г., янв., стр. 64.

<sup>2)</sup> Письмо папскаго нунція, отъ 11 апр. 1683 г., къ генералу Мартымиевичу, Почаев. арх., № 201. д. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Яковъ Суша въ 1684 г. инсадъ секретарю конгрегація распростраценія въры: «нынъшній митрополить и епископь Пинскій обратили монастыри въ свое употребление, хотя имъютъ достаточное содержание изъ другихъ источниковъ.» См. Поч. арх., № 201., л. 119. Въроятно, въ числъ этихъ монастырей быль: Гродненскій, Пустынскій в Онуфрейскій, отданные, по сведътельству базелідев, митрополитомъ Жоховскимъ во владенів свътскимъ людямъ. См. дипломъ Яна III, отъ 31 іюдя 1684 г., митрополиту Жоховскому, въ дълъ базил. протоарх. съ митроп. Гребниц., 1754 г., Summ., № 23. **Пустынское и Онуфрейское аббатства, в**вроятно, отданы были Жоковокимъ марененному, архіспископу Сиоленскому, такъ какъ эта аббатства и впоследствии принадлежали Смоленскимъ архіочископамъ. Пинскій епископъ Бълозоръ могъ домогаться возвращенія ему отнятыхъ у него прежде орденомъ монастырей-Лавришовскаго и Виленскаго, о конхъ сказано выше. Этотъ Бълозоръ, по свидътельству базиліанъ, и былъ главнымъ виновникомъ настоящей смуты. Въ 1683 году Яковъ Суща писалъ генералу Мартышкевичу: «то, о чемъ вы пишете, указвляеть наше сердце. Все это причинаетъ коварство Бълодора, которому протежируетъ митрополитъ.» См. Почаев. арх., № 201., л. 113.

<sup>4)</sup> Нисьмо нунція стъ 11 апрває 1688 г., къ генералу Мартышкевичу, въ Почасв. арх., № 901, л. 112.

разу Мартыниевичу послать кого либо изъ базиланъ въ Ранъ, при ченъ выражаль надежду, что »превелебние господа епископы не сдёлають инчего несправедливаго, по случаю сихъраздоровъ 1).

Нензвъстно, посланъ де быль вто либо изъ базиліанъ въ Рамъ. Но что васается конгрегаціи, то она разстроена была самими же базиліавами. Хотя въ іюль 1628 года митрополить Жоховскій, согласно предложенію нунція, созваль въ Минскв базиліанскую конгрегацію; но начальство базиліанскаго ордена не явилось на нее подъ темъ предлогомъ, что па съезде, бывшемъ въ Варшавъ послъ Люблинскаго собесъдованія около 1681 г., съ общаго согласія нунція, митрополита, епископовъ и ивкоторых базиліань, положено было созвать конгрегацію не въ іюль мёсяцё 1683 года, а зимою 1684 года 2). Изъ базиліанъ быль на этой конгрегаціи только Симеонъ Ципріановичь, лишепный митрополитомъ Супрасльской архимандрін. Раздраженный неповиновеніемь ему начальства базилівнскаго ордена. Жоховскій съ своими сторонниками, собравшимися на Минскую капитулу, нивложилъ генерала Мартышкевича - Бусвискаго и консульторовъ, заставилъ собравшихся на вапитулу базиліанъ набрать себя самого въ протоархимандриты, ввяль у прежнихъ начальниковъ ордена принадлежавшіе имъ монастыри и роздаль ихъ вновь назначеннымъ должностнымъ ляцамъ ордена 3). Пре этомъ, если върить бавиліанамъ, митрополить употребиль на вапитуль насиліе противъ вышепоманутаго Симеона Цппріано-

<sup>1)</sup> Tamb me.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Письмо Якова Суши, 1684 г., въ Почаев. арх., № 201., л. 118 в 119. Сн. бреве папы Иннокентія XI, 30 октября, 1683 г., въ Bullae et brevia.., 1767 г., ч. 2., стр. 62—68.—Содержаніе этого бреве паложено будеть наже.

<sup>3)</sup> Бреве Иннокентія XI отъ 30 окт. 1683 г. См. Bullae et brevia..., 1767 г., ч. 2., стр. 62—68. Ск. письмо генерала Мартышкевича из митро-политу, отъ 25 ноября 1683 г., въ Почаев. арх., № 201., л. 114 и 115.

вича и другихъ базиліанъ. Симеонъ Ципріановичь, не соглашавшійся съ желаніемъ метрополита, «лишенъ быль всавой человъческой моральной, гражданской, политической, монашеской чести, должностей, монастыря, такъ что одва сохраниль здоровье тёла въ чужомъ монастирё, и въ такому притёсненію быль тоть только поводь, что господинь епископь Пвискій обнесь его такими мерзостями» 1). Исторія съ Ципріановичемъ, по свидътельству Якова Суши, произвела въ Минскъ «большой соблазнъ для ватоликовъ, особенно же для схизматиковъ, которые рёшелись - было подченить свой монастырь госполену метрополиту, какъ онъ самъ писалъ объ этомъ къ одному человъку, но это дело разстроено возмутительным василемы; ибо вследствіе бъгства отца Симеона въ отцамъ домививавамъ, въ глубовую ночь произошло такое смятение, что во всёхъ церевахъ ваввонили въ волокола» <sup>2</sup>). Когда же нунцій, по жалобів базиліанъ, посладъ въ митрополиту письмо насчетъ Минской конгрегаців, то Жоховскій хотвль наказать пославнаго розгами, грозиль должностнымъ лицамъ ордена бить ихъ, забить, связать и далъ прикаваніе минскимъ базиліанамъ, еслибы изъ помянутыхъ лицъ, начальники или подчиненные, прибыли въ Минскъ, хватать ихъ, вязать и употреблять другія местокости. «И это приведено въ исполнение», -- писалъ Мартышкевичь интрополиту, «погда отецъ Великонтый, посланный съ интердивтомъ господина пунція, быль схвачень вооруженною рукою разныхь монаховъ, веденъ публично какъ злодъй и лишенъ всъхъ вещей,--и неизвъстно, что бы съ нимъ было, еслибы онъ не спасся бъсствомъ въ отцамъ доминиванамъ, и оттуда не отвезенъ быль въ Жировицы господиномъ Слушкой, старостой Расчицвамъ. Подобное сделано и въ Вильно, по приказанію превелеб-

<sup>&#</sup>x27;) См. тоже письмо Мартышиевича, тамъ же.

<sup>\*)</sup> Письмо Якова Суши, писанное въ 1684 г. къ секретарю конгрегаціи распространенія вёры, въ Почаев. арх., № 201., л. 118 и 119.

ности Вашей, съ достопочтеннымъ братомъ Радкевичемъ и достопочтеннымъ отцомъ Залецило; ибо всё вещи у нихъ отняти силой и сами они доселё находятся подъ арестомъ. Нивто уже не смёсть отправляться въ Минскъ на трибуналъ, и въ Вильно—для пріобрётенія предметовъ, весьма нужнихъ монастырю Жировициому» 1).

Въ овою очередь, в отставление митрополитомъ чиновнини базиліанскаго ордена не остались въ долгу у митрополита. Генераль базиліанскій Мартышкевичь нодумываль уже, на всякій случай, перейти въ латинскій обрядь <sup>2</sup>) и, обеспечивъ такимъ образомъ свою будущность, не только пожаловался, вибсть съ другими базиліанами, на митрополита и епискноювь нунцію <sup>2</sup>), папів <sup>4</sup>), и королю <sup>5</sup>); но и началь съ ми-

<sup>&#</sup>x27;) Нисьмо генерала Мартышкевича къ митрополиту, писанное въ 1683 г., въ Почаев. арх., № 201., л. 117.

<sup>2) 3</sup> ноября 1683 г. Яковъ Суша писалъ Мартышкевичу: «сін нападенія побуждають васъ перейти въ лагерь датинянь; но я умодяю, чтобы вы нешамвино оставалясь въ нашемъ обрядв и орденв.» См. Почаев. арх., № 201., д. 114.

<sup>3)</sup> Кромѣ вышесказаннаго, объ этомъ свидѣтельствуетъ и письмо Смоленскаго архіепископа Друцкаго-Соколинскаго в Пинскаго епископа Мяхавла-Марціана Бѣлозора къ митрополиту, писанное 20 нолбря 1683 года. «Мы Смоденскій и Пинскій пастыри,»—говорится въ этомъ письмѣ,—«дѣло и дѣла наши, начатыя противъ насъ нѣкоторыми обвинителями изъ базиліанскаго ордена, какъ еще не бывшія у превелебнѣйшаго господина митрополита, который, но правамъ Восточной церкви, есть судья первой инставціи,—представляемъ ему и смяренно просмиъ его рѣщенія, котораго просиды еще и прежде сего. Ибо на сихъ правахъ зиждутся дѣла унім и, въ случаѣ ограниченія сей власти митрополита, не будетъ никакой надежды на обращеніе схизматическихъ епископовъ, весьма привязавныхъ къ свочить обрядамъ и имѣющихъ власть надъ монахами.» См. Почаев. арх., № 301., д. 116.

<sup>4)</sup> Пап'в сдълаль представленіе чрезъ нунціатуру Яковъ Суша. См. Почаев. арх., № 201., л. 115. Объ этомъ представленія сказано будеть инже.

<sup>. ,</sup> См. объ этомы выже.

трополитомъ длинечю нереписку, въ которой иного выскаваль непривлекательнаго и о личности самого митрополита и о тогдашнемъ положенія унін и базиліанскаго ордена. Въ этомъ отношенів особенно замічательно письмо генерала Мартышкевича и Жировициих монаковъ въ митрополиту, писанное 25 ноября 1683 года. «Итавъ,» говорится въ этомъ письмъ, «явным» насиліємь и несправедивостію отняты у нась честь. доброе имя, должности; монастыри, имущества и, что всего дороже для насъ, свободное избраніе главы и титуль протоархимандрита, и притомъ подъ прикрытіемъ Минской конгрегацін, будтобы законно происходившей. Но какить образомъ она законна, если соввана вопреки решенію самой превелебности вашей, нунція и епископовъ, особенно вогда мы ныбемъ примъръ Супрасльской капитулы, на которой кота и набранъ быль въ протоярхимандриты предшественникъ превелебности вашей, но всябдствіе несогласія на это нунція, апостольскій престоль уничтожиль всё ед акты и приказаль созвать новую капитулу въ Бреств, подъ предсъдательствомъ вунція? Какимъ образомъ законна, когда протоархимандритство получиль первый въ Россіи предать, тогда какъ престоль апостольскій устраняеть оть сей должности высшихь прелатовь, каковы епископы?! Канить образомъ законна, когда превелебность ваша сувлались протоархимандритомъ потому, что такъ желали, между твиъ навъ постановленія наши устраняють желающаго и домогающагося; когда это сдёлано насильно и съ протестомъ ордена, между тъмъ какъ избрание должно быть свободное; когда, по отсутствію ордена въ ляцё своего главы и первёйшихъ членовъ, вследствіе чего тамъ находилось не столько тело ордена, сколько трупъ некоторый, безъ головы, безъ рукъ и ногъ, избирателями превелебности вашей оказались тв, коихъ сама превелебность ваша разными нисьмами нь различнымъ лицамъ такъ упращивам, что каждый изъ нихъ долженъ быть жишенъ

активнаго и нассивнаго голоса?! Какемъ образомъ законна. если законнымъ и первенствующемъ вокалисамъ (вивющемъ право голоса, гласникъ) дълаемы были страшеня угровы, могущія устрашить и самаго твердаго человіна?! Это видно на достопочтенномъ отце Симеоне Ципріановиче, съ юныхъ леть извъстномъ превелебности вашей чистотою жизни, который за то дешь, что не потаваль превелебности вашей, лишень быль всякой человёческой, моральной, гражданской, полетической чести, IOAMHOCTON, MOHACTHIDS, TARY TTO CIBA CONDAHNAY SHODOBLE TELL въ чужомъ монастыръ, и въ этому быль только тотъ поводъ, что господинъ епископъ Пинскій обнесъ его разными мерзостями, дабы совершенно его погубить. Такой раны, нанесенной ордену, не уменьшить превелебность ваша тёмъ обстоятельствомъ, что приказали избрать себя въ протоархимандрити только на четырехлетіе; вбо несносна была для вашей превелебности параллель съ простымъ монахомъ-протоархимандритомъ, когда вы еще не получали этой должности; что же будеть, когда вы разъ возмете ее въ свои руки?! Подливно величайшее будеть несчастіе, когда превелебность ваша, чего Боже сохрани, получить эту непосредственную власть надъ орденомъ; потому что тогда произойдетъ то, что мы будемъ стонать подъ тягчайшемъ нгомъ, чёмъ отцы наши подъ управленіемъ предшественниковъ превелебности вашей: ибо если пова осворбляемся отъ превелебности вашей скорпіонами язвительныхъ словъ, -- то подвергнемся впоследствие действительнымъ скорпіонамъ, особенно потому, что дівла русскія находятся внъ закона, и мы управляемся произволомъ предстоятелей, statque pro ratione voluntas... Если вто съ благоразуміемъ откажется повиноваться; то бесчестіе, раны, оковы, тюрьма, низложение, снятие монашеской одежды, отлучение, -- вотъ реостръ навазаній, какія употребляють предаты относительно монаховь и, подъ предлогомъ нестяжательности, расхищаютъ монастыра

съ вивніями. У всакаго народа соблюдаются вакіе лебо наконы. У насъ же ни право римское, откуда обрядъ римскій; ни номовановъ, откуда мы униты; ни законъ гражданскій, откуда свёт-- скій влиръ; но смішиваемь разныя разности. Изъвышескаваннаго отврывается, что превелебность ваша стараетесь не о томъ, чтобы прижать насъ, какъ дётей, къ родительскому сердцу, а о томъ, чтобы подчинить насъ, какъ презреднейшихъ невольниковъ, абсолютной власти, на что неможеть согласиться вивто, имъющій разумъ и честь. Предшественники наши. страшась навазаній Константинопольскаго патріарха, благополучно перешли отъ тьмы въ свёту. Мы же, ходящіе уже во свътъ, поелику прибъгли къ св. пристани св. престола апостольскаго, будучи побуждаемы въ тому вашей превелебностью,уже неможемъ остановить этого, особенно же потому, что господинъ епископъ Хелискій сділаль въ пользу ордена чрезъ св. нунціатуру такія представленія Свяв'єйшему, которыя уже не могутъ быть взяты назадъ; поелику представленія разъ сдёланныя первосвященнику, не могуть быть взяты назадъ и уже состоять въ его свободномъ произволения и собственномъ усмотръніи. Выписываемъ превелебности вашей нъчто изъ многаго, представленнаго господиномъ епископомъ въ нунціатуру, а именно: Власть митрополита должна быть ограничена. Тридентсвить соборомь. Ходатайствуеть объ управлении и угнетеніяхъ монаховъ, такъ какъ теперь все делается безъ совета съ достопочтенными отцами провинціаломъ и вовсульторами, по произволу превелебнъйшаго митрополита. Для цълости унів, нужно учредить конгрегацію изъ монаховъ и нёсколькихъ свётскихъ священияковъ взъ каждой епархів, болье ученыхъ в известныхъ, но съ какемъ либо ассистентомъ по назначенію и волв св. престола апостольского, дабы не смутелось сіе святов двло. Визитація епархій должна быть воспрещена превелебнівішему митрополиту и определена на основании Тридентского

собора. Наконецъ, управленіе орденомъ должно принадлежать не превелебному митрополиту, а самому ордену» 1).

Митрополить Жоховскій, кажется, поняль, что борьба его сь орденомь заходить слишкомъ далеко. Поэтому онь, кажется, готовь быль помириться съ орденомъ. Къ этому предположенію приводить и приведенное нами отвітное письмо генерала Мартышкевича въ митрополиту, дающее нонять, что митрополить предлагаль Мартышкевичу остановить жалобу папів. Съ этою, візроятно, миролюбивою цілію онъ самъ даже прибыль, въ конції 1683 года, въ Жировицкій монастырь, гдів жили его противники, и хотівль раздівлить съ ними трапезу; но Жировицкіе монахи не хотівли даже встрітить своего митрополита и этимъ дотого раздражили его, что онъ выйхаль изъ монастыря безъ обівда, который быль для него приготовлень 3).

Между тёмъ въ февралё 1684 г. получено было бреве папы Иннокентія XI, неданное еще 30 октября 1683 г., объ

<sup>&#</sup>x27;) Почаев. арх., А. 201., л. 114 и 115.

в) Письмо генерала Мартишевнича митрополяту, оть 3 дек. 1688 г., въ Почаев. арх., № 201, д. 115. «Ня я, не отен вонсультори», —писанъ Мартишеванть, —«невиноваты въ томъ, что не встрётили въ Жировицахъ превелебности вашей, во первыхъ потому, что тогда находились въ цереви на службъ Вожіей, во вторыхъ потому, что не инфли никакой въсти о прибытіи превелебности вашей, наионецъ потому, что отецъ суперіоръ, который долженъ былъ заботиться объ втомъ, занятъ былъ принятіемъ испореди. Превелебность ваша съ гивомъ удалились изъ монастыря, тогда какъ сами объщали принять съ нами объдъ, который быль уже приготовленъ. Но какого притесненія отщи Жировицкіе должив быль тогда ожидать себъ, будучи предварени изъ дворца самими приблеженными превелебности вашей, что превелебность ваша хотели сначала принять объдъ, а потомъ овладёть монастыремъ, начальниковъ и должностныхъ лицъ съ безчестіемъ лишить должностей, поставить новыхъ» и проч. Очевидно, впрочемъ, что Жоховскій теперь не имълъ намъренія вавладёть Жировицкить монастыремъ: инчто не прецатствовало ему сдавть вео, но емъ не сдъкаль.

уничтоженія Минской капитулы и созванія новой <sup>1</sup>). Но это бреве не было тотчась приведено въ исполненіе, потому что митрополить Жоховскій въ письмі своемь оть 28 февраля 1684 года въ кардиналу Нерлію критиковаль папское бреве и жаловался на очерненіе его базиліанами, его, который кровію и жизнію защищаєть апостольскій престоль и достигь того, что уничтожень быль въ Россіи схизматическій митрополить и остался одинь уніатскій, его, который присоединиль въ уніи множество схизматических церквей, выстроиль новыя

<sup>1)</sup> Вотъ содержание этого бреве: »Не безъ глубокой скорби или кашей души дошло до нашего аностольства инвестіе. Что на одномъ сов'ящанін о многихъ дълахъ, касающихся върующихъ во Христа русийовъ, соединенияъ со св. римскою дерковію, бывшемъ у преведебивано брата Опиція архіонискова Ефесскаго, нашего и апостольскаго нувція при славивними о Христь смив шашень Яве короле польскомь, на каковомъ совещания находились достопочтенние братія—нынёшній архісписковъ Кієвскій митровожить Русскій в другіе русскіе еписионы греческаго обряда, выйстій съ нійсогорыми монахами ордена св. Васня в Веливаго, - съ общаго согласія постановлено било, чтоби будущей вимой созванъ быль провинціальный соборь и чтобы въ тоже время отврилась также в конгретація или генеральная капитула монаковь поминутаго ордена, жавущих въ тёхъ странахъ, какозая, впрочемь, но принятому обичаю, должна была проесходить въ конце івля мёсяца текумаго года. И это потому, что какъ на соборъ, такъ и на помянутую конгрегацію или генеральную капитулу должин били явиться многіе епискови, и должим били присутствовать на ней прениущественно тв изъ помянутихъ монаховъ, которие по своему благочестию и учености, особенно защищають унію русиновь сь поманутимь престоломь авостольскимъ: преведебние же братія епископи Хелискій и Владемірскій, а также и Перемишьскій, занятие ділами своихъ церквей, не могли присутотвовать на сей конгрегаців вля генеральной канитулі, еслибы она была въ номянутомъ іряв месяць. Несмотря на то, помянутый архісписновъ Кіспскій, необратявъ винманія на помянутое условіе, утвержденное общинь согласіємь, но изміння предположеніе, захотіль открыть конгрегацію или генеральную капитулу помянутихъ монаховъ въ іюль місяців текущаго года, вмість съ немногими зависищими отъ него монахами, враждебными возлюбленному сниу генерадьному суперіору сихъ монаховъ, который вийстй съ своими консульторами находился далеко, (хотя помянутый Олицій, архіепископъ и нунцій, инсьмомъ своимъ и отклоняль его митрополита отъ сего дела), и тамъ избраль себя въ ге-

вданія для базиліанъ, выпросиль для нихъ у республики богатия имёнія, вовстановиль каседральную церковь виленскую и проч. 1). Вслёдствіе сего протеста Жоховскаго опять возобновилась переписка о возникшемъ разногласіи между митрополитомъ и орденомъ и о средствахъ къ примиренію ихъ. Конгрегація распространенія вёры чревъ секретаря своего спращи-

неральные суперіоры помянутыхъ монаховъ. Хотя же помянутый Опицій архіспископъ и нувцій, узнавъ о семъ, письменно увъщеваль того же архіепископа Кіевскаго, чтобы онъ серьезно подумаль о сділанномъ избранія своей особы въ генеральнаго суперіора, особенно нотому, что онъ самъ будучи облеченъ архісянсконский званіснь, не можеть отплонить проистепающих отсюда чрезь него самого веудобствъ и унотребеть надзежащия средства; однаво номянутыв архіснисковь Кісвскій не хотіль виять столь справедливинь увіманіянь в требованіямь, но своєвольно началь управлять помянутымь орденомь, или лучшеразорять его в. взявии на себя протоаржимандритство, не преминуль имущества ero of paments by crow holdsy, a homeny than koncylstopoets, kotophe of henoвенно бывають безсивнение, устранять отъ ихъ должностей и многія другія должности поручать инзшинь и ненье достойнымь монахань». Вслыдствіе сего папа уничтожаетъ Минскую капитулу и сдёланное на ней избраніе митрополита въ протовржимандрити, объявляеть ничтожными удаление монаковь отъ нкъ доджностей, навначение новыхъ должностимхъ лицъ и вообще всв акты Минской вапитули; воястановляеть отрёшенныхь протоархимандрита и воисульторовь въ ихъ прежнихъ должностихъ, велеть нунцію распорядиться созваніемъ новой вашетулы, наблюдать за меромъ в тишиною, а непокорныхъ и строитивыхъ наказивать, требул для сего, въ случай нужди, даже номощи свитской власти». См. Bullae et brivia..., 1767 г., ч. 2, стр. 62-68. Что это бреве ножучево интрополитомъ въ февралъ 1684 года, это видно изъ двухъ его инсемъ, инсаннихъ въ этомъ масяца въ кардиналу Нерлію. 2 февраля митрополять писаль только Нерлію, что предмественники его митрополиты всегда были вийсти и протоархимандритами, и что постановление Рутского объ взбрания въ протоархимандриты простаго монаха никогла не приводилось въ исполнение, потому что генерадъ изъ простихъ монаховъ не можетъ вести процесса противъ митронолета и ецископовъ-аббатовъ: «новую республику хотять устроить ети любятели новшествъ». См. Поч. арх., № 201, л. 119. Въ первый разъ митрополитъ уноминаеть о бреве въ письмъ своемъ въ нардиналу Нерлію отъ 28 февраля 1684 года. См. тамъ же, л. 119.

<sup>&#</sup>x27;) Почаев. арх. AF 201, л. 119.

вала Хелискаго еписнопа Якова Сушу о происхождении несогласія, объ основаніяхъ, по конмъ митрополить и епископы домогаются власти надъ монахами и проч., при чемъ препровождена была въ Сушв и копія протеста метрополита Жоховскаго. Явовъ Суша отвъчаль, что 1) разногласіе возникло всявдствіе того, что базиліане указали нунцію причину упадка своего ордена въ угнетение его митрополитомъ и епископами и этемъ раздражили митрополита; 2) что митрополитъ напрасно требуетъ подчиненія себв монаховъ, потому что и въ Греціи монахи не дотого подчинены своимъ прелатамъ, чтобы последніе присвояли себе их доходы, и зависять отъ нихъ только въ отношени совершения обрядовъ и таинствъ. Слова Оомы а Iesu Кармелита объ архимандритахъ и нгуменахъ, чтобы они были, по обычаю, подъ властію и повиновеніемъ еписконовъ, ничего не доказываютъ, потому что эти слова нужно понимать относительно зависимости отъ епископовъ въ обрядахъ, таянствахъ и т. п. 3) Митрополитъ Рутскій, обративъ въ унію множество монастырей, нигде не желаль иметь архимандритовъ, промъ Супрасльскаго и Жидичинскаго монастырей, в испросиль у папы Урбана разръщетие самимъ монахамъ избирать себв генерала изъ простыхъ монаховъ; а посему должна быть ограничена власть митрополита и епископовъ надъ монахами; 4) базиліане неявились на Минскую капитулу не по дальности разстоянія, (какъ говорится въ папскомъ бреве), но всл'ядствіе взанинаго соглашенія открыть капитулу не въ Мински, а въ Брести, не въ іюли прошлаго 1683 года, а въ январъ настоящаго 1684 года; 5) о преслъдования митрополитомъ Симеона Ципріановича могутъ нодтвердить многіе свидътели и особенно минскіе доминикане; 6) митрополить напрасно хвалится своими делами, потому что, если что соорудиль, то савлаль это насчеть оставленных Рутскимъ и Селавой денегь; осли возстановиль виленскую каседру, то сдёлаль это изъ-за слезь приходскихъ священниковъ 1).

Пось этой переписки пось вдоваль, наконець, декреть Конгреграція распространенія вёры, кониз предпасывалось папсному нунцію въ Польше, чтобы онъ созваль новую капитулу для набранія новаго протовржимандрита изъ простыть монаховъ, на которой долженъ былъ предсёдательствовать или самъ нунцій. ная другой кто, по его назначенію 3), и чтобы на этой капитуль собраны, разсмотраны и скраплены были конститупів, составленныя на различных базиліанских вапитудахъ 8). Но до открытія вашетулы, метрополеть Жоховскій подучиль новую непріятность. 31 іюля 1684 года, король Янъ ІІІ написаль Жоховскому письмо, въ которомъ изложевь жалобу бавиліань на его притесненія ордену, отнятіе монастырей в проч. н навъщия о приняти базиланскаго ордена подъ свое царское покровительство, увещеваль митрополита, чтобы онъ возвратиль обиженнымь монахамь принадлежавшія имь имвнія. находившіяся прежде въ мирномъ владенім ихъ, и не делаль имъ никакого вреда, до ръшенія папы, къ коему обратились объ стороны 4).

<sup>1)</sup> Письмо Якова Суши, писанное въ 1684 г. къ секретарю Конгрегаців распространенія піври, въ Почаев. арх., № 201, л. 118 и 110. Письмо это было посліднею услугою базнліанскому ордену со сторони Якова Суши, умермаго въ слідующемъ 1685 г., 4 марта. Се. Przydat. do Chronol., Stebelskiego, 1788 г., т. ІП, стр. 241.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Девреть Конгрегація, 17 іюля 1684 г., въ діль польской базил. пров. съ провинціей литов., 1747 г., Summar., № 39.

<sup>\*)</sup> Предписаніе Конгрегаціи распространенія віры нунцію панскому вы Польші, оты 11 сентября, 1685 г., вы Почаев. арх., 162 201, л. 121.

<sup>•)</sup> См. діло базиліан. протоарх. съ митрон. Гребинд., 1755 г., Summar., № 23. Воть это письмо: «Просили насъ отъ имени всего ордена суперіоры монашескіе чина св. Василія Великаго, состоящіе въ уніи съ св. римскою церковію, жилуясь на многіе убытки, притісненія и несправединости, какія терпять оть превелебности цвоей, и особенно на то, что, вопреки данному имъ св. от-

Предписанная папою и Коигрегаціей распросураненія віры Сандіанская капитула состодлась въ августь и белців 1686 года, въ Новогрудків, подъ предсівдательствомъ «преповита віденскаго дона профессовъ і езунтскаго ордена», кіевскаго матинскаго епископа Оомы Уейскаго 1), и овнаменована была двумя важными въ исторіи базиліанскаго ордена дійствіями— составленіемъ такъ называемаго Nexus-а или союза между митропольтомъ и орденомъ, и пересмотромъ и приведеніемъ въ систему и порядовъ базиліанскихъ постановленій, состоявшихся на предшествовавшихъ генеральныхъ базвліанскихъ капитутахъ 2).

щомъ праву и твоему свободному на двухъ монашескихъ конгрегаціяхъ ваявленію, утвержденному въ Римв, сделаль себя генераломъ, и твоя превелебность обежаемь суперіоровь ихъ разными униженіями, отнимаемь и далёе отнимать Жочешь должности и монастири у монаховь ученихь, честнихь и заслуженнихь въ св. унін и передаешь своимъ сторонникамъ, котя и не столь корошимъ, угрожаеть справеданно противищимся тебф тюрьною и другимъ чемъ, такъ что изъ нъкоторыхъ монастырей нельзя безопасно выходеть, взяль для себя нъкорые монастыри, и, что еще хуже, Гродненскую, Пустынскую и Онуфрейскую архимандрін отдаль въ поссессію свётсяннь людинь, вопреки всякому закону, съ большою обидою для слави Вожіей и къ нашему огорченію, въ каковихъ монастиряхъ, въ пономенію, посміннію и соблазну схизматиковъ, нітть уже на одного монаха, и это дъласшь, не обращая вниманія на увѣщаніе превелебиѣйшаго нунція и самого св. отца. Посему со скорбію просили насъ, чтобы мы, какъ верховный покровитель и защитникъ церквей и церковныхъ лицъ, приняли ихъ подъ свое милостивое покровительство и властію и авторитетомъ нашемъ царскимъ защитили ихъ отъ столь великихъ притесненій. Посему мы охотно приняли ихъ и весь орденъ подъ свое царское покровительство, серьезно увъщеваемъ и желаемъ отъ твоей превелебности, чтобы монастыри и принадлежащія пиъ имънія, которыя находились прежде въ спокойномъ владеніи вхъ, возвратыль обиженнымь монахамь и не делальных никакого вреда, до решенія св. отца, въ воему обратились объ стороны. Превелебность твоя должна сдълать это ради любви нашей и самой справедливости. Данъ въ Жолевъ, 31 іюля, 1684 г.».

<sup>1)</sup> См. предписаніе папскаго нунція въ Польшѣ Опиція Паллавичини, отъ 21 декабря 1685 г. Оомѣ Уейскому, въ дѣлѣ базал. протоарх. съ митр. Греби., 1754 г. Summar., № 18. См. Хрв.т. Чтен., 1864 г.; янв., стр, 65.

<sup>2)</sup> Этоть сборнавь получиль следующее заглавіе: «Конституція монаховь

Особеннаго вниманія заслуживаєть, но своєму последующему вліявію на дела ордена, Nexus или союзь митрополита съ орденомъ. Хотя онъ никогда не получаль въ Ряме формальнаго утвержденія 1); но имёль силу закона до самаго 1743 года, какъ потому, что всякое постановленіе базиліанскихъ напитуль дотоле имёло силу, пока не являлось новаго распоряженія римскаго двера 2), такъ особенно и потому, что онъ составлень быль по взаимному согласію обекть сторонъ и быль только простою компилацією отдельныхъ условій митрополита и базиліанскаго ордена 3).

ордена св. Василія Великаго, извлеченных изъ генеральныхъ конгрегацій, бывшихъ съ 1617 г., со временъ Іосифа-Велямина Рутскаго, митрополита Россія возстановителя, и пересмотрѣнныя и приведенныя въ порядокъ на послѣдней гонеральной конгрегаціи новогрудской, 1 августа, 1686 года». См. дѣло митроп. Флор. Гребинцкаго съ базиліан. протоарх., 1755 г., Summar, № 94.

<sup>&#</sup>x27;) Въ 1692 году базиліанскій прокураторъ въ Римѣ Поликарпъ Филиповичь въ просьбѣ своей объ утвержденіи Nexus-а нисалъ: »Тотчасъ послѣ помянутой конгрегація сами суперіоры оной просили о томъ превелебности Ваши; но вслѣдствіе возникшихъ между монахами и митрополитомъ несогласій, ничего не получено. Теперь же—все въ совершенномъ мирѣ.« См. дѣло митроп. Гребницк. съ базил. протоарх.. 1755 г., Sum., Л. 94. но 12 декабря 1694 года. Конгрегація распространенія вѣры отказала Филиповичу въ помянутой его просьбѣ, до присылки въ Римъ уполномоченныхъ отъ епископовъ и ордена, для пересмотра и утвержденія помянутаго Nexus-а. Тамъ же, Л. 94.

<sup>\*)</sup> Декретомъ Конгрегаціи распространенія вѣры отъ 4 декабря 1624 года, предписывалось, чтобы постановленія базиліанскихъ капитуль соблюдались дотолѣ, «пока иначе не постановлено будетъ престоломъ апостольскимъ.»—О томъ, что Nexus имѣлъ си іу до 1743 г., будетъ сказано впослѣдствіи.

<sup>3)</sup> Митрополить Жоховскій съ своей стороны предложиль «слёдующія условія, на коихь могь состояться мирь базиліанскаго ордена съ свониь митрополитомь: 1) чтобы соблюдались конституцій митрополита Іосифа; ибо сей Іосифъ желаль, чтобы генераль, избирасмый на четырехъльтіе, не отваживался измінять какихь либо законовь, или вводить новые, безь вёдома и соизволенія митрополита; постановиль также, чтобы монахи свободно могли обращаться къ высшему начальнику, т. е. митрополиту; нако-

Въ цёломъ своемъ видё, Nexus или союзъ ордена съ митрополитомъ состоялъ изъ 17 пунктовъ: 1) Въ первомъ пунктё приведены различные декреты папы и Конгрегація рас-

нець определиль, чтобы, какъ монахи подчиняются генералу, такъ генераль подчинялся митрополиту. Онь также постановиль законь, чтобы генералы ежегодно давали митрополиту отчеть о всемь томь, что лелается въ орденъ, и чтобы тоже самое дълали и консульторы. 2) Чтобы созвание капитуль принадлежало митрополиту; нбо какимь образомь четырехлатий генераль будеть созывать епископовь и пожизненных аббатовь? 3) Послику существують книги визитацій, произволившихся Іосифомъ митрополитомъ по всемъ монастырямъ базиліанскаго ордена: то посему каждому митрополету должно быть предоставлено право визитаців монастырей, особенно же вивющихъ приходы. 4) Чтобы поставленія и перемітшенія суперіоровъ не производились безъ согласія и воли митрополита; 5) Чтобы консульторовъ было четыре, но не пожизненныхъ, потому что онн тяжелы для ордена, а избираемыхъ на три года. 6) Касательно устройства новиціата, нужно просить апостольскій престоль, дабы благоволиль прислать или отцовъ іезунтовъ, или отцовъ кармелитовъ босоногихъ. 7) Для удовлетворены нуждамъ новиціата, къ нему должны быть присоединены монастыри Бытенскій и Березвечскій. 8) Безъ одобренія и віздома митрополита, монахи не должны отваживаться обращаться къ двору священнаго царскаго величества да магнатовъ за привиллегіями па архимандрів и пожизненныя суперіорства». См. Почаев. архив., А. 201, л. 122. Базиліане съ своей стороны предложили митрополиту слёдующія условія: 1) «Протоархимандрить, въ силу папскихъ декретовъ (Урбана VIII отъ 28 сент. 1633 г.), есть лицо отличное отъ митрополита, и долженъ быть изъ простыхъ монаховъ, а не епископовъ. 2) митрополитъ не долженъ вибшиваться во внутрениее управленіе орденомъ, которое находится въ в'ядіні в протоархимандрита; онъ (митрополитъ) имъетъ только право юрисдикціи. 3) Настоятелей монастырей, обыкновенно избираемыхъ на 4 года, назначаетъ протоархимандритъ; игуменства же и архимандритства пожизненныя раздаеть митрополить, посовътовавшись напередь съ протоархимандритомъ и консульторами. 4) Митрополитъ цикого не долженъ представлять королю для утвержденія на епископскія кабедры, безъ відома и согласія протоархимандрита и консульторовъ. 5) Протоархимандриту принадлежить ревизія монастырей и приходскихь церквей, находящихся въ въдънів ордена. Онъ разсылаеть въ эти цевкви св. муро и разрішаеть діла, насающіяся брака. 6) Місто и время конгрегацій назначаеть протоархимандрить, по совъту съ митрополитомъ. 7) Покупка и продажа нивній,

пространенія віры о базнліанахъ, какъ основаніе для Nexus-a. 2) По второму пункту, эпротоархимандрить, посыв своего избранія, долженъ принести нредъ митрополитомъ присягу, установленную митрополитомъ Іосифомъ Веляминомъ Рутскимъ. этой присягь СЪ присовокупленіемъ къ прибавленія объ изъявленія повиновенія митрополиту во всемъ no Nexus-v. настоянией капитулв. COCTABJEBHOMY H2 3) Превелебный митрополить вполнъ предоставляетъ ордену и главъ протоархимандриту внутренній порядокъ монашескій, оставляя за собою относящееся въ епископской юрисдинція, которая опредёлена будеть неже. 4) Изъ правель протоархимандрита гл. 6, § 2, берется тотъ законъ, чтобы протоархимандрить ежегодно представляль ісрарху отчеть о всемь томъ, что происходить въ орденъ, и просвлъ помоще у своего јерарха, еслебы, для умноженія ордена, оказалась въ ней нужда. Равно и отцы консульторы пишутъ въ митрополиту по врайней мъръ равъ въ годъ, а также и въ твиъ случаямъ, когда необходима будеть его номощь. Можно также и другимь обращаться вы нему въ своихъ нуждахъ. Къ этому закону считаемъ нужнымъ присововупить, что обиженный протоархимандритомъ и консульторами въ важномъ деле можеть жаловаться митрополиту; но если жалоба несправедлева, то онъ долженъ быть строго наказанъ. 5) Капитулы совываетъ протоархимандритъ, по соглашенію съ митрополитомъ васательно времени и міста; но приаренды, залоги и разнаго рода контракты находятся въ въдъніи матрополита. 8) По смерти протоархимандрита, орденомъ управляетъ консульторъ, съ въдома митрополита, до въбирательной конгрегаціи, которую созываеть митрополить». См. Истор. базил. орд. въ Христ. Чтен., 1864 г., янв., стр. 65-66. Здёсь неправильно названы сін условія Nexus-омъ, который, какъ увидимъ, гораздо полнее и общирне этихъ условій. А что вто-действительно условія, предложенныя одними только базиліанами, это можно видъть какъ пвъ самаго ихъ характера, такъ и изъ сходства энкоторыхъ изъ нихъ съ условіями, предложенными орденомъ Жоховскому на конгрегаців 1675 г., о которой сказано нами выше.

МИТОМЪ ВИВСТВ СЪ ПРОТОВРХИМАНДРИТЬ САМЪ ИЛИ ЧРЕЗЪ ДРУГОЕ ЛИЦО ВИВСТВ СЪ ПРОТОВРХИМАНДРИТЬ САМЪ ИЛИ ЧРЕЗЪ ДРУГОЕ ЛИЦО ВЕТЬ ВИЗИТОВЯТЬ ВСВ МОНЯСТЫРИ, ПРИСОЕДИНЕННЫЕ ВЪ НАШЕЙ ВЕГРЕГАЦІИ, ДЛЯ ВЯВОВОЙ ВИЗИТАЦІИ БУДЕТЪ ПОЛУЧАТЬ ОТЪ МИОЛИТА, ПРИ ПРЕДСТАВЛЕНІИ ОТЧЕТА О ДЪЛАХЪ ОРДЕНА, НОРУЗЕНІЕ ВТ ГОСПОДАМЪ ЕПИСВОПАМЪ, ИМВЮЩИМЪ ТИТУЛЬ АРХИМАНЬТОВЪ. 7) БУДЕТЪ ДОСТАВЛЯТЬ МИТРОПОЛИТУ ДЪЯТЕЛЕЙ, НУЖНЫХЪ В ЕПЯРХІЯЛЬНЫХЪ СОБОРОВЪ, ДЛЯ ВСПОМОЩЕСТВОВЯНІЯ ВЪ ПАСТЫРЪМХЪ ЗЯБОТЯХЪ И ОБЛЕГЧЕНІЯ ТРУДОВЪ ЕГО. 8) ПРОТОАРХИМАНЬТУ БУДЕТЪ ПРИНАДЛЕЖАТЬ ВИЗИТАЦІЙ ПРИХОДСИИХЪ ЦЕРКВЕЙ, ВЪРЕННЫХЪ ПОПЕЧЕНІЮ МОНАХОВЪ; ЕМУ ПОРУЧАЕТСЯ РАЗДАЧА СВЯЩЕННЯГО ЕЛЕЗ; ЕМУ ЕМЕГОДНО ПРЕДСТАВЛЯЮТЪ СВЯЩЕННИКИ ОТЧЕТЪ

бракахъ и другихъ случаяхъ, опредвленныхъ въ ваконъ. Протоархимандрить раздаеть, на основани своихъ правъ, св суперіорства, за исключеніемъ Полопкаго каседральной цервви и Казутскаго, также архимандрій и другихъ пожизненжыхъ суперіорствъ, замъщаемыхъ митронолитомъ, по соглашега ін съ протовржимандритомъ и консульторами. Монастыри же, вамвщаемые протоархимандритомъ, суть следующіе: Жировидкій, Бытенскій, Новогрудскій, Верезвечскій, Витебекій, Волтенскій, Чернонскій, Хелисній, Брестскій, Романскій, Лысковскій и тв, кои, новыми фундаціями вновь присоединены будуть нь нашей конгрегаціи. 10) Березвечскій монастырь съ Вержболовомъ и другими принадлежности и всёми доходами отнынв пазначается для учрежденія новиціата въ семъ самомъ монастырв и поручается протоархимандриту, который поставить для него суперіора и, по нолученім согласія достопочтеннаго отца генерала ісвуитскаго, туда введены будутъ два отца сего ордена, для наставленія новицієвъ. 11) Возводимыхъ на епископства и другія поживненныя достоинства METDOROLHTE IDEACTABLETE CRAMEHHOMY HADCKOMY BELEVECTBY

или колляторамъ, по снесеніи съ протоартимандритомъ и консульторами. 12) Повушки, продажи, аренды, отдачи въ залогъ и другіе контракты касательно пріобретенія вли отчужденія совершаются съ согласія интрополита. 13) Сивна временныхъ суперіоровъ будеть принадлежать протоархимандриту, жизненныхъ-митрополиту и протоврхимандриту. 14) Мѣщанамъ е другимъ монастырскимъ подданнымъ въ важныхъ обидахъ предоставляется право обращаться въ митрополиту; но они должны быть строго наказываемы, если несправедливо будуть жаловаться на ближайшаго своего судью. 15) Въ случав смерти протоархимандрита, орденомь будеть управлять, съ ведома митрополита, протоконсульторъ; на будущую же капетулу праглашаеть митрополить. 16) Жировиций, Виленсий, Полоцвій я Минскій эвелесіархи или савристы должны быть присажные. 17) Протовржиманарить обявань будеть заботиться о доставлении митрополиту духовника, богослова и другихъ нужныхъ лицъ, по его требованію, и о томъ, чтобы эти лица нивли необходимыя для сихъ должностей вачества.» 1)

Этимъ Nexus-омъ блистательно завершилась для ордена его слишкомъ сорокальтняя борьба съ митрополитами, и съ сего времени въ основаніе жизни базяліанскаго ордена положено совершенно иное начало, отличное отъ прежняго. По правиламъ восточной церкви, которыхъ досель базиліане должны были придерживаться, они должны были находиться въ подчиненіи какъ мёстныхъ епископовъ, такъ особенно митрополита. И доколь соблюдались правила восточной церкви, дотоль базиліане не имъли каноническаго основанія домогаться полной самостоятельности своего ордена и независимости его отъ мёстныхъ епископовъ и митрополита. А между тъмъ такая подчиненность монахоръ епископамъ и митрополиту совершенно

<sup>1)</sup> Кингр. Повотруд., 1686 г., сесс. 4, пунк. 3. См. дёло митропол. Флоріана Гребниц. съ базиліан. протоархии., 1755 г., Summar., A 3, С.

и ротиворъчна идеалу базиланскаго ордена. за имствованному OTE RATOJNACKHYR ODJEBORE HO ECTODOMY STOTE ODJEBE 101жень быть вполев самостоятельнымь и невависимымь оть епи-Скоповъ и митрополита. Такое противоръчіе идеала базиліан-Скаго ордена съ практиком уніатской ісрархів и правилами ВОСТОЧНОЙ Церкви и было причиною всёхъ столкновеній, проысходивших между орденомъ, имъвшимъ свой идеаль въ католическихъ монашескихъ орденахъ, и митрополитомъ и епи-Скопами, операвшемися на правила восточной первы. Чтобы уничтожить причину подобныхъ столкновеній, нужно было иле Строго следовать правиламъ восточной церкви, отказаться отъ невависимости ордена и вполнв подчиниться мъстнымъ епископамъ и митрополиту, или же уничтожить обязательную Силу правиль восточной церкви и замьнить ихъ правилами цервы римской. Конечно, базиліане избрали посліднее. Мысль о подчиненім правиламъ римской церкви, издавна лелбемая базиліанами, прямо была высказана ими во врема борьбы бавиліанскаго ордена съ митрополитомъ Жоховскимъ. Въ 1683 году, вавъ мы передавали выше, Хелисвій уніатсвій епископъ Яковъ Суша, въ представленія своемъ папъ, предлагаль ограничигь власть митрополита надъ монахами постановленіями собора Тридентского, въ силу которыхъ монахи зависёли отъ митрополита и епископовъ только относительно рукоположенія, обрядовъ и таинствъ, и на основаніи тогоже Тридентскаго собора воспретить митрополиту визитацію епархій и управленіе орденомъ предоставить самому ордену. 1) А Яковъ Суша, по отношенію въ діламъ базиліансваго ордена, иміль въ Рим'в большое значение, какъ базилинский старожиль и другь ордена, и потому его мысль о принятии въ основу жизни базиліанскаго ордена началь римской церкви не осталась безплодною и имъла значительную долю вліянія на составленіе

<sup>&#</sup>x27;) Почаев. арх., № 201, л. 115.

Nexus-a, или союза базиліанскиго ордена съ митрополитомъ. Она здёсь выразилась и въ предоставленіи ордену внутреннято самоуправленія, и въ данномъ протоархимандриту правѣ визитовать всё монастыри, не исключая и архимандричьихъ, съ дозволенія впрочемъ митрополита, и въ визитаціи приходскихъ церквей ордена, и въ поставленіи и смёнё временныхъ суперіоровъ и проч. Словомъ, въ силу условій Nexus-a, бавиліанскій орденъ сталь твердою ногою на тотъ путь, который привель его впослёдствіи къ окончательному окатоличенію и уподобленію другимъ монашескимъ орденамъ латинской церкви.

Непосредственныя выгоды, какія даваль Nexus базиліанскому ордену, состояля во первыхъ въ томъ, что этотъ Neжиз точно определяль взаимныя отношенія ордена и матрополита и такимъ образомъ устранялъ на будущее время возможность серьозныхъ столкновеній и неудовольствій, какія нерідко происходили между орденомъ и митрополитомъ въ прежнее время. И действительно, у последующих за Жоховскимъ митрополитовъ не было вначительныхъ столиновеній съ орденомъ. Правда, митрополиты і Юрій Винницкій и Левъ Кишка пытались-было ослабить власть протоархимандрита; но ихъ попытки были слабы и ничтожны и происходили отъ обстоятельствъ, независящихъ отъ ордена. Дело въ томъ, что въ 70-хъ дахъ ХУИ выка православные епископы Львовскій и Перемышльскій вновь присоединились къ уніи и выпросили себъ особыя привильскій, отличныя отъ тёхъ правъ, какими пользовались прежніе уніатскіе епископы. Въ числь этихъ привилисгій, между прочимъ, заключалась и та, чтобы монахи находились подъ властію вновь принимающихъ унію містныхъ епископовъ 1). Такимъ образомъ въ уніатской церкви, къ концу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. унів, Колловича, т. II, приміч. 626.

XVII въка, явились двъ партін: староунитская съ базиліанснить орденомъ, и новоунитская, выговорившая себъ власть налъ монахами и следовательно не признавания самостоятельности базиліанскаго ордена. А существованіе таких противоположныхъ партій съ различными правами и привиластіями не могло не производить безурядицы и запутанности отношеній въ уніатской церкви. Новоунитская партія, претендовавшая въ лиць Іосифа Шумлянсваго на митрополичій престоль, въ случав поступленія на него кого либо нев своихв представителей. имъла полное право не признавать преимуществъ базиліанскаго ордена и не поддерживать ихъ, и во всякомъ случай подавала даже староунитскимъ епископамъ поводъ домогаться подчиненности имъ базиліанскаго ордена. Первое было съ Юріемъ Виннецкимъ принадлежавшимъ въ новочнитской партіи, второесъ Львомъ Кишкой староунитомъ, который хотвлъ подчинить себв орденъ, опираясь на примъръ новочнитскихъ епископовъ.

Въ числъ новосовращенныхъ въ унію епархій, получившихъ особыя привиллегін, была епархія Перемышльская, въ теченін ніскольних поколіній сряду занимавшаяся фамиліей Винициихъ. Одинъ изъ этихъ Винициихъ Юрій избранъ быль въ 1702 году администраторомъ митрополін, а потомъ и митрополитомъ; но, въроятно, на основании особыхъ привилисгій, данныхъ Перемышльскому епископу Иннокентію Винницкому при совращение его въ унію о подчинении ему монаховъ, Юрій Винницкій избрань быль вы администратора митрополів бевъ въдома и согласія протоархимандрита и консульторовъ, т. е. вопреви 11 пункту Nexus-a. Когда же Левъ Кишка бывшій въ то время протоархимандритомъ ордена, протестоваль противъ выбора Юрія Виннецкаго въ администраторы митрополів и нарушенія правъ ордена, то Винницкій не безъ основанія извинился невнанісив обычаевь базиліанскаго ордена и даже даль письменное согласіе-отложить публичное избра-

Digitized by Google

ніе митроподита до будущей конгрегаців, на которой снова единодушно избранъ быль митрополитомъ і). Въ послідствів онъ выпросиль было у Конгрегаців распространенія візры девреть, экоторымъ постановлено было, чтобы митрополиты вовводили на достоинства лиць безъ совіта съ протоархимандритомъ и консульторами« з). Но базиліане возмутились этимъ дотого, что едва не вавели судебнаго процесса съ Вининицевимъ з), который посему долженъ быль отступиться отъ сего декрета з) и слагаль всю вину на вакого-то итальянца, который выхлопоталь помянутый декреть совершенно безъ его відома и согласія з).

Что же васается столкновеній преемника Юрія Вянницваго митрополита Льва Кишки съ орденомъ, то они главнымъ
образомъ объясняются личнымъ характеромъ Кишки, энергическимъ и честолюбивымъ. Онъ не любилъ возраженій и противодъйствія себъ, и вся его жизнь, до и послё вступленія его
на митрополію, прошла въ энергической и страстной борьбъ
съ своими противниками. Пока онъ былъ простымъ протоархимандритомъ, то сильно защищалъ орденъ отъ притязаній митрополита и епископовъ и энергически боролся съ ними; но
какъ скоро самъ сдёлался митрополитомъ, то направилъ борьбу
свою противъ ордена и его представителей и хотёлъ подчинить ихъ себъ, на томъ основанія, что эна востокъ всё епископы имѣютъ полную власть надъ монахами, какъ и теперь соблюдается это на практикъ въ епархіяхъ: Поремышль-

<sup>1)</sup> Истор. базил. ордена, Кояловича, въ Христіан. Чтен., 1864 г., янв. стр. 67.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Конгр., Вилен., 1713 г., сесс. 8. См. дъло базил. протоарх. съ митроп. Гребинцк., 1754 г., Summ., № 110.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Христіан. Чтен., 1864 г., янв., стр. 68.

<sup>4)</sup> Конгр. Виден., 1713 г., сесс. 8. См. дѣло базил. протоарх. съ митроп. Гребницк., 1757 г., Summ., № 110.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Христ. Чтен., 1864 г., янв., стр. 68.

ской. Луцкой, Львовской и даже въ большей части Владимірской и Хелиской« 1), т. е. на основании примъра новоунитсних епископовъ и епархій. Самое врушное столяновеніе Льва Кишви съ орденомъ произошло изъ-за аббатствъ Онуфрейскаго и Пустынскаго. Въ 1718 году эти аббатства отданы были Кишкой Смоленскому архіепискому Лаврентію Соколинскому. Но протоархимандрить Максимиліань Ветржинскій и вонсульторъ Фирміанъ Воляъ утверждали, что эти аббатства не подлежать власти и наданію метрополита и даже позволиле себъ оскорбительныя выраженія о Смоленскомъ архіепископъ Соколинскомъ. Вследствие этого, Левъ Кишка, по жалобе архіепископа Соколинскаго, сдёлаль письменное увещание протоархимандриту Ветржинскому, чтобы онъ не безпексиль помянутаго архіепископа 2) и, должно быть, вслёдствіе неповиновенія Ветржинского, лишиль его и Фирміана Волка, на Хелмской вашитуль 26 іюня 1719 года, должностей и управленіе орденомъ поручиль викарію Антонію Завадскому, и вром' того на генеральной конгрегаціи Новогрудской, бывшей въ сентябрів мѣсяцѣ того же 1719 года, настанваль, чтобы Ветржинскій и Волкъ, по лишенія должностей своихъ, объявлены были неспособными на будущее время въ должностямъ, отлучены и отправлены въ новиціать на поваяніе 3). Отръшенные отъ своихъ должностей протоархимандритъ Ветржинскій и консульторъ Волеъ не котели признать митрополита Кишку компетентнымъ судьею въ своемъ дёлё и съ жалобою на него обратились въ Конгрегаціи распространенія в'вры, которая, по выслу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отвътъ Льва Кншки Конгрегаціи распространенія въры, 1719 г., въ дълъ митроп. Гребинци. съ базиліан. протоарх., 1755 г., Summ., № 48.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Увъщательное письмо Льва Кишки протоархимандриту Ветржинскому отъ 1 декабря 1718 г., въдълъ митроп. Гребницк., събазил. протоарх., 1755 г., Summarium, № 62.

<sup>3)</sup> Конгрег. Новогруд., 1719 г., сесс. 2 и 5. См. тамъ же, № 87.

шанія отзыва митрополита 1), 1 мая 1723 года постановила такое рішеніє: «вслідствіе неосновательности сентенція сдізланной превелебнямь отцомь господиномь Львомь Книжой, митропилитомь всея Россіи, касательно наказаній противь ис-

<sup>1)</sup> Отзывъ этотъ писанъ въ 1719 году; содержание его следующее: »Достопочтенные отцы Максимиліанъ Ветржинскій и Фирміанъ Волкъ возражають, что я не могу быть ихъ судьей. Отвёчаю: 1) что всё на Востокъ епископы имъютъ полную власть налъ монахами, какъ и теперь это существуеть на практикв въ русскихъ епархіяхъ-Поремышльской, Луцной, Львовской, даже въ большей части Владимірской и Хемской, и изкогда не было никакихъ провинціаловъ или протоархимандритовъ, пока Іоснов Рутскій, архіепиской в митрополить, наскучивь множеством в просьбъ монаховъ, на первой генеральной капитуль Новогрудской сдълалъ управителенъ монастырей протоархимандрита, однако не устраниль отъ себя и обычной должности власти на будущее время, поелику такъ гласитъ конституція помянутой капитулы, бывшей 21 поня 1617 года: Зная, что митрополоту Кіевскому поручено Богомь и викаріємь Его во всемь мірь управление встыв, не только вб его епархіи, но и вб епархіяхь встыв епископовь русской земли, самими епископами, всьмь клиромь монашескимь и свътскима: и мы желдема подчиняться его власти не только относительно посвящения и церковной дисциплины, но и относительно внутренних наших доль и монашеской дисциплины. И въсколько виже: котя митрополить будеть верховнымь распорядителемь нашего ордена, однако мы желаємь имьть одного изь среды нашей, и проч. На самомъ двув митрополиты всегда судили протоархимандритовъ: вбо такимъ образомъ въ прежнее время дело мое съ достопочтеннымъ протоархимандритомъ Іоакимомъ Кушевичемъ... господинъ нунцій передаль на разсмотрівніе господину митрополиту Льву Заленскому, да и самъ достопочтенный Максимиліанъ Ветржинскій, въ дълъ съ достопочтеннымъ отцомъ Василіемъ Процевичемъ, консульторомъ ордена, суперіоромъ Хелмскимъ, нынъ же Виленскимъ, не отклонался отъ суда митрополита и просидъ поручить ему оный.-Возражають, что Новогрудская капитула неимбеть значенія и ей не нужно следовать, потому что она не была утверждена святымъ престоломъ апостольскимъ. Отвичаю: 2) Хотя не была утворждена, но тимъ не менте должна быть соблюдаема, поелику того требують прежде изданные декреты св. Конгрегацін распространенія въры и апостольское бреве святьниаго безсмертной намати папы римскаго Урбана VIII, гль сказано: между тъмг, дабы дисциплина монашеская не потерпъла вреда, они .т. е. постановленія) должны быть собыодавжа вомянутыми монахамы дотоль,

мянутыхъ отцовъ, возстановить ихъ въ должностяхъ и званіи, въ накомъ они находились до начатія следствія«, и поручить господину нунцію апостольскому пересмотреть дело и о последующемъ донести Конгрегаціи 1).

Вотъ и всё почти столкновенія, накія происходили между орденомъ и митрополитами со времени составленія Nexus-a и до конца первой четверти XVIII віка!

Другимъ немаловажнымъ для базиліанъ послёдствіемъ вавлюченнаго ими съ митрополитомъ союза было увеличеніе мо-

не опредылено будеть св. престоломь. 3) Новогрудскую noka unave конгрегацію косвенно утвердиль святьншій госполянь Урбань VIII. дозволяя апостольскимъ бреве своимъ избирать протоархимандрита и созывать вапнтулы; а о томъ, что витрополить юснов Рутскій виутренній порядокъ ордена предоставилъ протоархимандриту, нигдъ больше не гокакъ только на капитулъ Новогрудской. 4) Если стопочтенный отецъ Ветржинскій не хочетъ давать значенія первой генеральной конгрегаців Новогрудской; то ніть основанія, почему онь, для возвращенія себв протоархимандрін, предприналь трудный путь въ Римь; ибо протоархимандрія будеть химерная, не дана будеть въ натур'я вещей, поелику никогда и нигдъ больше не установлена, какъ только на Новогрудской конгрегація, учреднишей протоархимандритство.-Возражають, что потому лишенъ протоархомандритства, будто противился митрополиту въ наданін понастырей Пустынскаго и Опуфрейскаго Сиоленскому архіспископу господину Лаврентію Соколинскому. Отвічаю: 1) Никогда не противился и не могъ противиться, даже самъ просиль чтобъ ему отдали; 2) монастыри Пустынскій и Опуфрейскій-издревле архимандритскіе, соворшевно зависащіе отъ патронатства царскаго, нарушать которое не въ моей власти; 3 монастырями сими съ незапаметныхъ временъ владъютъ архіепнекопы Смоленскіе, потому что Смоленскомъ владвам и владъютъ москвитяне; 4) между монастырями, замъщаемыми протовржимандритомъ, не значится монастырей Пустынскаго и Онуфрейскаго, а посему онъ не могъ со мною спорять о нихъ. А что они не значатся, это показываетъ союзъ между интрополитомъ и орденомъ, состоявшійся на Новогрудской капитуль...«, и проч. См. дъло митрополита Флоріана Гребницкаго съ базиліанскимъ протоархимандритимъ, 1755 года, Summarium, 18.

<sup>1)</sup> См. дъло базиліанскаго протоархимандрита съ митрополитомъ Гребницкимъ, 1754 года, Summarium, 1. 22.

настырсй базнаівненаго ордена и приготовленіе многихъ уніатскихъ монастырей въ вступленію въ сей орденъ.

Около времени заплюченія союза съ митрополитомъ Жоховсинть, въ составъ базиланскаго ордена входили следующие монастыри: Жировицейй, Бытенскій, Романскій, Полоцкій, Новогрудскій, Владимірскій, Волненскій і), Казутскій, Березвечскій, Витебскій, Черлонскій, Хелискій, Брестскій, Лысковскій 2), Торованскій, Красногорскій, Пинскій, и кром'й того въ бол'ве ным менте тесных связяхь сь нимь находились архиманарін: Виленская, Лавришовская, Супрасльская, Черченская, Лерманская, Дубенская, Спасская и Крестововдывженское поживненное суперіорство Дубенское, Жидичинская, Дорогобужская. Брацлавская, Мстиславская, Онуфрейская, Пустынская, Гродненская, Лещинская, Полоцкая Борисоглібская, Минская, Кобринсвая. Черейсвая Троцвая и пр., всего до 30 слешкомъ монастырей. Хотя Nexus самъ по себв ничего не прибавляль ордену и освящаль только statu quo базиліанскаго ордена, но составители его предусматривали распространение базилианскаго ордена и не препятствовали ему въ томъ; здёсь даже сказано было, что протоархимандрить замъщаеть тъ монастыри, кои новыми фундаціями вновь присоединены будуть къ базиліанской конгрегація 3). На этомъ основанія, послі 1686 года присоединены были въ ордену монастыри: Верховскій, Мирскій, Доброгорскій 4), Бучачскій 5), Бяльскій 6), Ушачскій 7). Кром'в

в) Истор. унів. Колловича, т. II, приміч. 829.

<sup>9)</sup> Nexus, 1686 r., § 9. Cm. Bume.

³) Тамъ же, § 9.

<sup>4)</sup> Кочгр. Вяльск., 1709 г., сесс. 2. См. дёло польской базня проввни. съ провинц. литов., 1747 г., Summar., № 55.

в) Основанъ 1712 г.; тамъ же, № 56.

<sup>6)</sup> Конгр. Вяльск., 1709 г.; тамъ же, № 55.

<sup>7)</sup> См. діло базиліанскаго протоархимандрита съ митрополимъ Гребинцкимъ, 1754 г., Summarium, № 6.

того, Львомъ Кишкой возвращены ордену возведенные было въ аббатства монастыри: Виленскій, Лавришовскій, Минскій, Пустынскій, Мстиславскій, Черейскій и Тороканскій 1).

Но горано важиве, по своимъ последствіямъ для ордена. шестой пункть Nexus-a, по которому протоархимандрить самъ вли чрезъ другое ледо имълъ право визитовать всё монастири. присоединенние въ базиліанской конгрегаціи, для каковой визатація должень быль получать оть митрополита, при представленій отчета о ділахь ордена, порученіе въ господамь епископамъ, именопимъ титулъ архимандритовъ. Следовательно протоархимандрить имъль право визитовать не только простие монастири своего ордена, но и аббатскіе монастири. Визитанія же состояла въ томъ, что визитаторъ, объёзкая монастири. ревивоваль пелость ихъ имущества и наблюдаль, соблюдаются ли во внутренней живни монастырей постановленія базвліанских вапитуль 3). Такимъ образомъ визитаціи были могущественными средствоми во введению базныванскихи порядкови въ монастырять аббатскихь, принадлежавшихь даже епископамъ. И бавиліанскіе протовржимандриты, опираясь на Nexus, дорожили этимъ средствомъ приравненія аббатствъ въ монастырямъ своего ордена. Особенно же внянтацін аббатовъ перешли въ руки протоархимандрита со временъ Льва Кишки. Будучи еще протоархимандритомъ, онъ визитовалъ, по порученію митрополитовъ Заленскаго и Виниицкаго, аббатства: Черченское, Борисоглебское, Онуфрейское, Минское, Лещинское, Кобринское, Герценское, Жидичинское, Дубенское, Мёлецкое, Хоробровицкое, Брацлавское, Дорогобужское и др. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. бавил. орд., въ Христ. Чтен., 1864 г., Янв., стр. 71.

³) Constitutiones examinandae et seligendae in fuțuris capitulis, 1766 г., изд. 1772 г., стр. 180 в сайд.

<sup>\*)</sup> Выписка взъ внигь внаятацій въ ділів базял. протоарх. съ митроп. Гребницкимъ, 1754 г., Summarium, № 6.

Что особенно важно, протовржимандрить Вышка не ограничиважся простымъ осмотромъ аббатскихъ монастырей; но, въ случав вамвченной неисправности, двлаль внушенія аббатамы 1); и самых епископовъ, владъвшихъ монастырями, пригла пра въ всправленію заміченних въ этих монастыряхь недостатковъ. Такъ напр. въ 1708 году, по обоврвние Дерманскаго монастиря, принадлежавнаго Перемишльскому ещескому Юрію Вененцкому, савланному въ томъ же году админестраторомъ интрополін. Левъ Кишка писаль этому епископу следующее: «Письмо мое, посланное изъ Дубно, увъдомило превелебность вашу, что я предправять трудана путь для визитаців момастырей, находящихся на Волыни. Таки каки вы числе имъ мий пришлось визитовать изкоторые, непосредственно подчиненные вореслевніе и власти провелебности вашей, подлежащіе визитація протоархимандрита, то я кратко доношу о томъ, что нашель вы нехь... Каждый изь монаховь, вы теченіи четырехлетія, получиль по одной только одежде. Особенно же нашь орденъ печалится о томъ, что корридори монастиря, аббатскую резиденцію, которую попирали прежде святия ноги Мелетія Смотринкаго, Іосифа Велямина Рутскаго и пругихъ, коихъ недостовнъ весь міръ, превелебность ваща допустеля топтать в пачвать ногами женщина и другими мерзостями на мъстъ св. молитвъ, благочестивихъ упражненій, ночнихъ коленопревлоненій. Объ этомъ скорбить весь ордень, опланивая мервости вануствнія, стоящія на святомъ меств» 3). Самъ Кашка, сдёвавшесь матрополитомъ, не разъ даваль базяліанскому протоархимавдриту права визитовать всё епископскіе и аббатскіе

Такъ онъ сдёлалъ въ 1704 году внужение аббату Черченскому.
 Такъ же.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. діло базиліанскаго протоархим. съ мичрон. Гребина., 1754 года, Summar., Ж б.

монастыри <sup>1</sup>). Вслёдствіе таких визитацій, уніатскіе аббаты дотого свывлись и сроднились съ орденомъ, что впослёдствіи сами просили папу о допущеніи вхъ въ ближайшему участію въ дёлахъ ордена <sup>2</sup>); но объ этомъ подробнёе свазано будетъ при изложеніи втораго періода исторіи базиліанскаго ордена.

Н. Петровъ.

(Продолжение будеть).

такъ напр. было въ 1719 г. См. дёло мятрон. Гребинц. съ базал. ротоврж., 1755 г., Summar., № 63.

<sup>\*)</sup> Дубенся. конгр., 1743 г., сесс. 5, пункт. 9, въ Почаев. арх., № 279. н. буллу Бенедекта XIV, отъ 2 мая 1744 г.. начинающуюся: Inter plures., ВиНае et brevia Summorum Pontificum., 1767 г., ч. 2. стр. 1—60.

## НРАВСТВЕННЫЯ И РЕЛИГІОЗНЫЯ ПОНЯТІЯ У ДРЕВ-НИХЪ ГРЕЧЕСКИХЪ ФИЛОСОФОВЪ.

(Продолжение.)

2) Требованіе самосовнанія, которое есть основа философскихъ идей и стремленій Сократа, ближайшимъ образомъ, вакъ мы видели, выразилось въ томъ, что онъ признаваль необходимымъ для всяваго гражданина испытать себя и сдёлать надыжащую оценку своимъ силамъ и потомъ уже, основываясь ы такомъ познаніи своихъ силь, предпринимать соотв'єтствующую имъ абятельность. Изъ того же источника проистекаетъ и то убъщение Соврата, что необходимымъ условиемъ благоуспъщности общественной деятельности должно быть пріобретеніє внаній. И въ этомъ отношенія Сократь также является пред ставителемъ такого требованія, которому далеко не соотвітствовала действительность тоглашней жизни и важность котораго въ томъ миенно смысле, въ какомъ было высказано оне совнавалось ясно въ обществі. Сократомъ, едвали тогда Выше было не разъ упомянуто о существовавшей въ дрегности свободе индивидуального развитія и проявленія въ жизн самых разнообразных личных особенностей. Въ этомъ межл прочимь заключается одна изъ важитими особенностей, отличающихъ общественную жизнь въ древней Греціи, превијщественно въ Аоинахъ, отъ современныхъ намъ обществъ Общественная жизнь современнаго намъ міра представляєть

больне однообравія и сосредоточенности на необовримомъ пространстве многихъ образованныхъ странъ, нежели въ древности на небольшой мъстности, среди которой развивалась и процейтала греческая жизнь. «Въ современных» намъ общестговорить Гроть, ветерпимость общественнаго нія наців является причиною того, что всякій индивидуальный характеръ постечено превращается въ одинъ изъ не многихъ, господствующихъ въ обществъ типовъ, такъ какъ внъ этихъ типовъ всякое исвлючение, особенность встръчаеть ненависть или осмение. Преднавначить обществу известныя ограничения, данныя со стороны закона нле метенія общаго и именно тъ, которыя веобходимы для безопасности и благосостоянія общества, но пре этомъ скорбе возбуждать, чемъ подавлять свободную игру индивидуального развитія въ этихъ границахъвотъ идеаль, къ которому приблежались ийсколько въ Аоннахъ, но который некогда вполнъ не осуществлялся, а въ новъйшехъ обществахъ онъ даже не быль предметомъ опыта или наследованія» 1). Но если этоть идеаль самой широкой свободы образованія и проявленія въ общественной жезни недввидуальныхъ характеровъ быль болбе или менбе бливокъ къ греческой жизни вы Анинахъ и совершенно чуждъ современнымъ обществамъ, то это объясняется твиъ, что развитіе напіональной жизни въ древности нивло характеръ натуралистическій. Общественное мевніе въ современномъ намъ мір'в имветь силу, равную съ закономъ, но общественное мевніе есть следствіе умственнаго образованія, респространеннаго въ массъ; умственное образование обнеруживаетъ также свою господствующую силу и въ томъ, что устройство соціальное и направленіе жизни зависять теперь не столько оть натуральныхъ условій историческаго хода событій, сколько отъ теоретическихъ предначертаній общественнаго благоразумія. Крити-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Исторія Грота во французск. перевод. VIII, 180.

ческая скла сужденія распространенная въ народів или же въ представителяхъ его, предупреждаетъ историческія собитія и по возможности сообщаеть имъ желательное направление. Событія имвють свои необходимых причины, но мудрая предусмотретельность можеть оказывать вліяніе на изм'яненіе причинь, а въ следствіе того наменяется и ходь собитій. Танимъ образомъ умственное состояніе и направленіе общественной мысли, теперь едва ли не важивищее вначение имветь въ жизни. Но въ древности, въ общественной жизни Асинъ систематическаго уиственнаго образованія не существовало. Вотъ почему народныя страсти и натуральныя свойства національнаго характера были тогда преимущественнымъ двятельнымъ начадомъ въ общественной жизни. И самые представителя общества дъйствовали не столько на умъ общества, сколько на его симпатін и антипатін, возбуждая въ народномъ сознанім дійствіе страстей и воображенія. Краснорічіе въ древности было могущественною политическою силою, но это краснорвчіе имело преимущественно страстный, возбудительный характерь. увидимъ впоследствии, что Платонъ общественное воспитание своего времени признаваль неудовлетворительнымъ въ особенности потому, что оно способствовало исключительно возбужденію страстных движеній души, а не умственному развитію. Безспорно, подвижный, увлекающійся, измінчивый, но всегда честолюбивый характеръ греческаго народа способствоваль въ совершенію многихъ великихъ и славныхъ двяъ, но всявдствіе ЭТИХЪ КАЧЕСТВЪ, НЕ УПРАВЛЯЕНЫХЪ СИСТЕМАТИЧЕСКИМЪ УМСТВЕНКЫМЪ образованіемъ, греческій народъ, особенно аонняне, не ръдко увлекались намфреніями и рфшеніями безразсудными и несообразными съ справедливостію. Общественное образованіе, бывшее въ древней Греціи, почти ничего не вибетъ схознаго съ твиъ, что мы теперь разумвемъ подъ образованиемъ Умственный элементь въ системъ существующаго теперь образованія

есть преобладающій, но тогда наука, можно сказать, еще существовала, и потому тогдашнее воспетание имело въ виду образование характера, а не ума. Общественное воспитаніе у грековъ составляло важивнішую часть въ организм' государственномъ и какъ одинъ изъ членовъ гражданскаго устройства, оно было направлено въ достижению ближайших практических прией, именно: задача общественнаго воспитанія у древнихъ греновъ состояла въ томъ, чтобы спосившествовать натуральному развитію телесных и духовныхъ сель соотвётственно общимъ нормамъ народной жевие. Если гдь, то именно въ древней Греціи общественное воспитаніе вивло всилючительно національный харантерь; оно не было дёломъ законодателя или теорів, но само собою сложилось вавъ результатъ образованія народнаго духа. Извёстно, что два образовательныхъ элемента входило въ составъ греческаго воспитанія-- это позвія и искусство. Но оба эти элемента представляють въ себв въ наиболье совершенныхъ формаль. развивавшихся непосредственно изъ живни, существенное содержаніе народнаго духа; въ нихъ открывается самая сущность національняго характера. Содержаність народной поввін грововъ было все то, что только происходило въ обычномъ норядев жизни; всявая двятельность, всякое душевное настроеніе и событія изъ повседневной жизни, --все это служило матеріаломъ для подвижной народной поэвіи и высказывалось въ разнообразныхъ формахъ застольныхъ пъсень, которыя были любивъйшимъ родомъ у аттическаго племени, преданнаго свътлымъ настроеніямъ менуты, въ формахъ пословицъ, гномовъ, басней, различныхъ надписей, бывшихъ во множестви на зданіяхъ и наиболю отпрытыхъ містахъ: простыя правственныя положенія, патріотическое настроеніе, прославленіе діль гражданскихъ и изображение предметовъ релегиозныхъ, наконецъ плоды натуральнаго мышленія и наблюденія, высваванные лучшини людьми таково было разнообразное содержание народной поэзів греческой. Впослідствін развились изъ народной повзія высшія худомественныя формы. Воспитательное значеніе народной порвін состояло въ томъ, что она въ сильной степени возбуждала воспріничивость во всёмъ лучшимъ впечатавніямъ жизни и служила приготовительнымъ средствомъ къ дальнейшему образованію. Пластическое искусство грековъ служить для нась представителемь характера, свойственнаго народнымъ соверцаніямъ грековъ. Оно есть чистое созданіе нація, нбо развилось тогда, когда окончательно сложилась народная жизнь. Особенная важность испусства греческаго, какъ представителя народных соверцаній, завлючается въ томъ, что оно имело у грековъ религіовное значеніе: основою ему служели религіозныя представленія и народные мисы, и потому оно непосредственнымъ образомъ отврываетъ сущность народнаго міросоверцанія. Какъ основанное на религіозныхъ соверцаніяхъ, греческое искусство было опорою отечественной въры. Въ этой близкой связи съ религіею заключается причина того, что невогда исвусство не вибло такой бливости въ народной жизни и общедоступности, какъ это было въ Греців. Искусство, точно также вакъ и поэзія, было тогда достояніемъ народнымъ. Какъ поэвія не переставала жить въ устахъ народа и потому имъла тогда непосредственное жизненное значеніе для всёхъ, такъ и произведенія искусства сохранялись въ городать и народнихъ святилищахъ, нивогда не переходя въ коллекція частнихъ лицъ и не дёлаясь предметомъ роскоши людей богатыхъ. Всявій могь безпрестанно наслаждаться видомъ статуй, зданій, вартинь; изящныя формы и типы отпечатывались даже на домашней утвари; художественныя изображенія на монетахъ, камияхъ, разнообразныя искусственныя работы гленяныя и металлическія переходили изъ рукъ въ рукъ Если мы возьмемъ во вниманіе связь греческаго искусства съ

народною религіею и затвив ближайшее отношеніе его из пародной жизни, то для насъ, такъ мало привыкшихъ къ художественнымъ впечатльніямъ, трудно вполев измерить важность греческаго искусства для народа въ образовательномъ отношенін. Такая бливость искусства съ ежедневнымъ бытомъ, по замѣчанію Бернгарди 1), изощряла врвніе, развивала духовную воспрівичивость по всему высовому, раждала способность отличать во множестве обывновенных предметовь все преврасное и соразмърное, пріучала въ изящнымъ и рельефнымъ формамъ: влассическая древность обязана искусству способностію чувствовать прекрасное во всякомъ важномъ моментв жизни в находить для всего идеальную меру, свободную отъ правтической односторонности и произвола субъективнаго вкуса. Итакъ, отсюда очевидно, что педагогика греческая, какъ основанная на образовательномъ вначенім для народа поввім и искусства, была явленіемъ, возникшемъ изъ народной жизни. Сущность ея завлючалась въ томъ, что она регулировала усвоеніе твхъ же воспитательныхъ средствъ, вліяніе которыхъ непосредственно экспытывалось всеми и ва жизни общественной. Две стороны представляеть въ себе греческое образованіе въ древности: музыкальную и гимнастическую. Первоначальное обучение получалось въ элементарныхъ, частныхъ школахъ грамматистовъ, главнымъ дёломъ было вдёсь изучение авбуки, а также письма, въ тоже время преподавалось рисованіе, которее было педагогическимъ средствомъ въ тому, чтобы еще въ молодомъ возрастъ пріучить глазъ въ очертаніямъ преврасныхъ и благородныхъ формъ и руководить въ пониманію пластики. Затемъ переходили въ чтенію избранныхъ поэтическихъ

<sup>&#</sup>x27;) Grundriss der Griechischen Litteratur. Dritte Bearb. 4 Theil. Cm. 65 n zarbe.

проваведеній: упражненіе памяти и украпленіе способности усвоенія, такъ важной въ общественныхъ сношеніяхъ, были при этомъ главною цёлью; независимо отъ этого вообще изученіе поэвін питало молодую душу художественными образами изъ славнаго прошлаго, гармоническимъ срладомъ языка и мудрыми изреченіями, выражавшими нравственныя понятія и гражданскую опытность прежняго времени. Главнымъ образомъ Гомеръ и Гезіодъ были источниками просвіщенія. Этимъ намівреніямъ соотвётствовали одновременныя заботы о благоприличін во вившних пріемахъ и скромности мальчиковъ: воспитаніе этого рода было въ рукахъ грамматистовъ, педагоговъ, родетелей, но оно поддерживалось также обычаями жезни, ковечно только въ болве древнія времена греческой жизни. Затъмъ начинался музыкальный курсъ, при чемъ имфлось въ виду изощрить слухъ правильнымъ ритмомъ, и чрезъ то развить въ душ'й чувство гармонів, красоты, порядка, стройности, такъ важное въ жизни. Помощію музывальнаго образованія мальчики пріобрітали не только знаніе многихъ поэтическихъ произведеній, но и ту степень практической находчивости, которая необходима была при вастольныхъ пъсняхъ, во время игръ релегіозныхъ, при исполненіи народной драмы; наконецъ этимъ путемъ пріобрётался вёрный нравственный такть и возбуждалось сознаніе мужественной гармоніи, что давало способность дъйствовать съ самообладаніемъ и сдержанностію. Такимъ образомъ не смотря на то, что искусство и поэзія были исключительнымъ воспитательнымъ средствомъ, но при этомъ не имелось въ виду образованіе спеціальных художественныхъ талантовъ. Только педагогическое вліяніе-развитіе вкуса, очищеніе вравственныхъ, общежительныхъ инстинктовъ было при этомъ главною цёлью. За духовнымъ образованіемъ, вле даже наряду съ намъ следоваль гимнастическій курсь. Можеть быть большую часть двя проводили у гимнастовъ и учителей твлесныхъ

упражненій въ палестрі мальчики и юноми. Какъ музыкальное образованіе не иміло пілію развить производительных способности, а только педагогическое вліяніе на душу иміло въ виду, такъ и гимнастическія упражненія предназначались только для развитія физических силь въ такой мітрі, въ какой это было необходимо для энергической діятельности, а также для того, чтобы соотвітственно внутренней душевной гармоніи, которая была плодомь музыкальнаго образованія, выработать красоту формь и изащество прісмовь въ движеніямь и употребленіи силь. Посредствомь гимнастики воспитанникь пріобріталь ту степень пригодности для жазни, которая обнаруживалась въ одинаковой способности и къ разумному пользованію благами и удовольствіями жизни и ят труднымь подвигамъ гражданской и воинской діятельности и въ умітьи сохранять всегда обдуманность, умітренность и спокойствіе духа.

Изъ этого враткаго очерка педагогими, существовавшей у грековъ, очевидно, что она была лучшинъ средствомъ въ сожраненію преданій старины, яъ поддержанію авторитета религіозныхъ понятій и нравовъ, утвераденныхъ временемъ; но вивств съ твиъ, она не завлючала въ себв такихъ элемонтовъ, которые могли бы имъть преобразовательное и улучшающее вначение для жизни. Общественное воспитание, бывшее у грековъ, не заключало въ себъ никакихъ средствъ для образованія и развитія той умственной силы въ обществі, которая, возбуждая вритическую дёятельность сужденія, является въ образованных обществах главивишим двятельным началом, развивающимъ и усовершающимъ жизнь во всёхъ направленіяхъ ея. Греческое обравованіе способствовало къ развитію характера въ духв національности, но оно не въ состояніи было сообщить гражданину той умственной врилости и широты понеманы, при которой онь могь бы оценить надлежащемъ обравомъ всякое новое явление въ живни и быль би въ состояни, отрешевшись отъ народныхъ предразсудновъ, сознать важность всякаго новаго вопроса, возникавшаго въ кавой бы то ни было области жизни и отнестись въ нему кавъ полжно, съ полною готовностію стать на сторону встины, хотя бы она явно противоръчила утвердившимся въ жизни понятіямъ. Между тімъ, въ половині У віка предъ Р. Хр. потребность въ умственномъ образованія, всявдствіе вліянія драмматической повзін, политики и философін, не могла не чувствоваться обществомъ. И такая потребность вызвала появленіе софистовъ. При формалистическомъ характеръ того образованія, которое было сообщаемо софистами обществу, такъ какъ имълось при этомъ въ виду удовлетворение ближайшихъ нуждъ практической жизни, конечно, развития умственных сыль здёсь не могло быть. Однакожъ необходимость умственнаго образованія была столь велика, что, заботясь главнымъ образомъ объ исхусствъ ръчи и поставляя себъ цълью обучение другихъ этому искусству, софисты въ тоже время и сами интересуются вопросами нравственно соціальными и философскими и въ своихъ ученикахъ возбуждають интересъ нъ рёшенію тёхъ же вопросовъ. Такимъ образомъ, не смотря на исключительно формальный характеръ, софистическое воспитаніе д'яйствовало возбудетельных образонь в на уметвенных силы общества. Впрочемъ, софисты не въ состояніи были сообщить этимъ силамъ опредъленное направление. Ибо и для нихъ самихъ были не ясны какъ задачи умственнаго образованія, такъ и тв пути, ваних должно следовать развитие умственной деятельности. Воть почему общественное образование и во время софистовъ сохраняло свой первоначальный, совершенно патріархальный характеръ во всей неприкосновенности его. Вотъ вавъ изображаетъ общественное воснитание своего времени Протагоръ. Желая доказать, что добродетель изучается въ обществе и что савдовательно она изучима. Протагоръ съ этом цваью ука-

вываеть на то, какимъ образомъ общественное воспитаніе. бывшее тогда, способствуеть къ образованию въ юношествъ добродътели. Извъстно, Сократъ, говоритъ онъ, что (родители) своихъ синовей съ самаго дътства учатъ и вразумияють по конца ихъ жизни: едва дитя начинаетъ понимать слова, какъ и кормелеца, и мать и педагогь и самь отепь о томъ только хлопочуть, чтобы сделать его наилучшемь. Оне учать и вравумляють его каждымь словомь и дёломь, показывая ему, что вотъ это справедино, а то несправедино, это похвально, а то постыдно, это свято, а другое нечестяво, это дълай, а того не дълай; и если дитя охотно повинуется, то это одобряется, а когда не повинуется, то исправляють его угровами и напованіемъ, какъ испривившееся и худое дерево. Потомъ посылаютъ дётей въ школу и убёдительно просять учителей заботиться болве объ ихъ добромъ характерв, чвмъ о грамотности и игрв на цитрв. Учители двиствительно заботятся объ этомъ, и едва дъти начинаютъ разбирать и понимать написанное, какъ прежде HOHEMAJK SBYRE, ARIOTA HWA GETATE H SAYGEBATE HORMI AYGINAN писателей, у которыхъ много поучительнаго, многое разсказывается о древнихъ добродётельныхъ мужахъ и прославляются ихъ подвиги, чтобы дитя изъ соревнованія подражало имъ и само старалось сдёлаться такимъ же. Къ той же цёли стремятся и цитристы, питая равсудительность юношей и устраняя ихъ отъ шалостей. Выучившись играть на цитръ, юноши затверживають творенія другихь лучшихь поэтовь, чтобы піть ихъ подъ ввуки инструмента и пріучивъ свою душу въ ритму и гармоніи, исполнить ее вротости, созвучія и согласія и чрезъ то доставить ей пользу въ словъ и дълъ, потому что и вся живнь человическая имветь вужду въ ритив и гармонів. Посль того родители отправляють дётей въ гимназію, чтобы они, развивъ свое тъло, приготовили въ немъ лучшее орудіе для мысле. Наконецъ, когда юноши вышли изъ школы, городъ

заставляеть ихъ изучать законы и жеть согласно съ ниме, чтобы сами по себъ, произвольно оне ничего не дълале 1). Хотя, по выраженію Исократа, софисты учили юношество мыслеть, гобореть и абиствовать, но въ этомъ случав разупрется не та мыслящая двятельность, которая, проистекая изъ стремленія въ понеманію вещей и сознательному образу действованія, приводить человова въ опредоленнимь убожденіямь и чревъ то сообщаеть опредъленный, но вийств и особенный, оригинальный карактерь его личности, а просто подразумъвается ваёсь находчивость, умёнье постоять за себя при столкновенін своихъ витеросовъ съ чужими, способность доказывать н оспаривать, при чемъ не требуется строгаго совнательнаго разграниченія истиннаго отъ дожнаго; превмущество въ этомъ отношения, въ отношения въ способности мыслеть, говорить в дъйствовать признавалось за тъмъ, на чьей сторонъ быль успъхъ, а не истина и справедливость. Были замъчательные умы въ Греціи горавдо ранбе софистовъ, какъ напр. философы, у которыхъ уиственная дъятельность обнаруживалась съ необычайною энергією и послёдовательностію мысля; но филосифскія ученія, бывшія до софистовъ, не вивля почти накакого отношенія въ непосредственной практической жизни общества; притомъ же эти ученія имёли тоть же характерь наивныхь непосредственных умственных соверцаній, какой свойствень минологіи народной; притическій элементь силы сужденія въ нехъ мало участвоваль. Итакъ первою лечностію въ греческомъ мірт, въ которой обнаружилась критическия діятельность мышленія, направленная притомъ на наслідованіе блежайшихъ интересовъ общества, быль Соврать. Харавтерь умственной двятельности Сократа, отличающій его отъ вськъ прежнихъ мудрецовъ, промъ непосредственнаго отношенія этой

<sup>&#</sup>x27;) Протагоръ Плат. 825 m 826.

дъятельности въ общественной жизни, состоитъ въ особенности въ томъ, что съ нею соединяются двё важивания по своимъ последствіямъ особенности: ясное совнаніе о методахъ, свойственныхъ природъ мыслящей силы человъка, и нечтомимое рвеніе въ пробужденію той же мыслящей діятельности въ целомъ обществе. Умственная деятельность Сократа не огранечивалась тёснымъ вругомъ его ближайшихъ учениковъ и друвей; напротивь онь вступаль вь непосредственныя личныя сношенія съ людьми самыхъ равнообразныхъ общественныхъ положеній и занятій, съ единственною пробужденія у всёхъ по возможности деятельности мысли. Вотъ почему Соврать ясно видёль недостаточность или даже отсутствіе умственнаго образованія въ обществів и проводня высль въ свонхъ разговорахъ о необходимости такого образованія. Мысль эта выразвлась въ томъ его требованів, чтобы каждый гражданень, принемающій участіе въ общественныхь ділахь, иміль необходимыя спеціальныя знанія, относящіяся въ роду его двятельности въ обществв. Предостерегая Главкона отъ намъренія достигнуть власти въ государствъ, не подумавь предварительно о пріобретеніи необходимыхь для этой цели внаній, Сократь говорить следующее: смотри, Главконь, чтобы твое желаніе достигнуть славнаго имени не привело тебя въ противному; или ты не видишь, какъ опасно въ ръчахъ и дъйствіять занематься вещами, о которыхъ неимфется внаній? Припомен всёхъ тёхъ, о которыхъ ты внасшь, что они, не понимая діла, говорять и дійствують: вавь тебі кажется, хвалять ле ихъ за это, или порицають; удивляются ли имъ, или же превирають? Подумай также и о тёхъ, которые дёйствительно разумбють то, что говорять и делають, и, я убеждень, ты найдещь, что во всёхь дёлахь тё люди, которые заслужили честь и удивленіе другихъ, припадлежать къ числу людей прекрасно обученныхъ; напротивъ тъ, которые пожинають только поворъ и преврзніе, принадлежать къ самымъ невълественнымъ. Если ты лелаешь достигнуть славы и почестей въ качествъ государственнаго человъка, то прежде всего постарайся пріобрёсть необходимыя знанія о томъ, что ты хочешь исполнить; ибо когда займешься государственными двлами, обладая двиствительным превосходствомъ надъ другими, то было бы удивительно, еслибы ты не достигь легко исполненія твоихъ желаній 1). Безъ сомивнія тою же мыслію о необходимости спеціальных внаній для успъшнаго веденія всякой общественной дёлтельности Соврать руководился и въ тъхъ неръднихъ случаяхъ, когда онъ обращается въ людямъ вле занатымъ извёстнымъ родомъ общественной дёятельности ние желавшемъ предпринять тоть наи иной родь занятій большею частію по внушенію честолюбія, стремленія въ славѣ в пріобретенію обезпеченнаго положенія въ обществе, и предлагаеть такимь людямь различные вопросы, съ цёлію испытать степень ихъ умствевнаго развитія и знаній, относящихся къ сферъ ихъ правтическихъ занятій и стремленій. Однажды увнавъ, что Діонисидоръ (софисть) прибыль въ городъ съ намереніемъ пренодавать уроки объ искусствъ предводителя войска, Соврать предлежиль одному своему ученику, желавшему получить должность полеоводца, воспользоваться этимъ случаемъ, дабы обравовать себя для будущихъ своихъ обязанностей. Когда этотъ молодой человыть возвратился отъ софиста, Сократь, смылсь, встрётиль его слёдующими словами: не кажется ли вамь, друзья, этотъ человъкъ, какъ изучившій искусство полководца, заслуживающимъ уваженія, подобно Агаменнону, котораго Гомеръ называетъ доблествымъ? Ибо вавъ тотъ, вто научился играть на цитръ, котя бы и не игралъ, есть музыканть, и какъ изучившій врачебное искусство, котя бы его и не практиковаль,

<sup>1)</sup> Xen. Mem. III, 6.

есть врачь; такъ и этотъ въроятно не перестанеть быть полвоводнемъ, котя бы онъ и не быль избранъ на эту должность. Но у кого нътъ знаній, тотъ не есть ни полководець ни врачь, хотя бы и быль вобрань въ ту или другую должность всёмъ міромъ. Но въ случай, еслебы кому взъ насъ пришлось быть при тебъ главнымъ начальникомъ и передовимъ въ войскъ, то чтобы и мы понемали сколько небудь воинское искусство, скаже намъ, что прежде всего твой учитель сообщиль тебф изъ воннской науки?-Первое, чему онъ училъ меня, было вмёстё и последнимъ. Онъ меня училь тактике и больше начему.--Но это, возразиль Сократь, самая малая часть воинскаго искусства. Затъмъ высказавъ, какія качества необходимо имъть полвоводцу, Сократь предлагаеть различные вопросы собесёднику, желая испытать, насколько онъ познакомился, по крайней мъръ, съ вонискою тактикою, и оказалось, что тотъ незналъ ничего существеннаго, что необходимо знать вь этомъ отношенія 1). Такимъ образомъ Сократъ ясно сознаваль необходемость спеціальных вваній для всякой общественной двятельности. Но для того, чтобы вполив понать мысль Соврата въ этомъ отношени, надобно приномнить то обстоятельство, что при демовратическомъ устройствъ общественнаго управленія въ Аоннакъ, завъдывание общественными дълами предоставлялось всёмъ гражданамъ, избраннымъ изъ общества по жребію. Извъстно, что въ демократін Клисеена самыя широкія права сосредоточивались въ рукахъ архонтовъ и другихъ должностныхъ лиць, принадлежавшихъ по условіямъ избранія къ богатому влассу людей. Хотя контроль надъ этими лицами принадлежаль народу, но онь не въ состояни быль предохранить отъ произвола людей, выбышихъ въ своихъ рукахъ власть административную и судебную. Чтобы уравнять права всёхъ гражданъ

<sup>1)</sup> Xen. Mem. III, 1,

въ этомъ отношения, въ отношения правительственной власти, безь различія богатихь и бідныхь, -- прежній порядовь избранія, съ нѣкоторыми ограниченіями соединявшійся, быль замівнень жребіемъ. Нововведеніе это предоставлявшее всімъ гражданамъ доступъ въ правительственнить должностамъ, совершилось во времена Перикла, хотя и неизвёстно, ему ли или другому кому принадлежить оно 1). Очевидно, что обычай избирать въ государственныя должности посредствомъ жребія, имёль въ своемъ основаніи то предположеніе, что всякій гражданни бевъ особаго, нарочитаго приготовленія способень управлять общественными делами. Сократу казалось страннымъ, почему необходимо виёть спеціальныя свёдёнія и проходить особый вурсь практического обучения для того, чтобы быть мастеромъ въ вакомъ либо искусствъ, чтобы быть напримъръ кормчимъ, архитекторомъ, врачемъ, кузнецомъ и г. д. и въ тоже время это не считается нуженить въ отношение въ искусству управленія общественными ділами; напротивь всякій гражданинь признается способнымъ въ участію въ общественныхъ делахъ. причемъ не требуется вовсе спеціальнаго приготовленія въ этой задачё — вадачё управленія государственными делами. Почему посредствомъ жребія не избирають коричаго, архитектора 3)? Такъ какъ въ древности отирито совершалась въ средв общественной жизни дъятельность каждаго гражданина, ибо сфера частных занятій была тогда совершенно незначательна, сравнительно съ широкимъ развитіемъ общественныхъ интересовъ.

<sup>&#</sup>x27;) Исторія Грота въ француз. переводъ VII, 339—340.

<sup>»)</sup> Хеп. Метог. 1. 2. 9. Клянусь Зевсомъ, говоритъ обвинитель Сократа, что онъ побуждалъ своихъ учениковъ презирать существующіе законы, говоря, что нельпо поставлять правителей государства посредствомъ жребія, ибо никто не желалъ бы имѣть кормчаго, архитектора, флейтиста избранныхъ такимъ образомъ.

въ которыхъ каждый принималь живёйшее участіе, то отсюда названіемъ добродітели обозначались всі ті лучнія качества, вакія только могле обнаружиться въ общественной абятельности гражданина, въ его гражданскихъ доблестяхъ и заслугахъ, таковы напримеръ мудрость, мужество, справедливость. Поэтому вопрось о томъ, следуеть ян допускать всёхъ безъ различія граждань из управлению общественными дёлами не требуя при этомъ особаго спеціальнаго образованія, перещель въ следующій вопросъ: изучима ли добродітель, или же она дается природою? Если добродетель изучима, то это значило, что возможно и необходимо должно быть такое образованіе, которое бы приготовляло людей въ общественной двятельности, нбе вдёсь только и могуть обнаружиться во всей силе добродетельныя качества человёка. Допускать же къ участію въ дёлахъ общественныхъ всехъ безъ различія, не требуя при этомъ ни отъ кого особаго, приготовительнаго къ этой пёли образованія, можно только въ томъ случай, если признать, что добродътель дается людямъ отъ природы, и что добродътели ччиться нельзя. Понятно теперь, почему вопросъ объ изучимости доброавтели быль въ большомъ ходу во время Сопрата. У Платона два сочиненія-Протагоръ и Менонъ посвящены изслідованію этого вопроса, не смотря на то, что трудно съ точностію определить ваглядь Платона на этоть предметь. Неть никакого сомивнія и въ томъ, что Сократь въ своихъ разговорахъ неолнократно касался этого вопроса и едвали можно сомивваться также относительно межнія, какое имель Сократь но поводу этого вопроса. Достаточно въ этомъ случав и того, что Сократь неоднократно указываль на то обстоятельство, какъ достойное удивленія, что Асиняне спеціальныя занятія, требующія знаній, поручають не всякому безь разбора, но ищуть для такихъ занятій людей энающихъ, относительно же діятельности общественной такую осмотрительность ститають излишнею, вакь будто нёть нужды приготовляться посредствомъ воспитанія и образованія въ управленію ділами общественними. Воть почему Соврать рёшительно не сочувствоваль аспиской демократіи: онъ смотрель на нее какъ на явленіе ненормальное. Удиветельно, разсуждаеть Сократь, что еслебы нужно было образовать кого небудь башмашникомъ, плотнекомъ, ели навадникомъ, то ни для кого не было бы трудности въ томъ, вуда обратиться для достиженія этой ціля; еслибы даже вто захотёль сдёлать лошадь или быва лучшими, то нёть недостатва въ людяхъ, могущихъ способствовать и этому: напротивъ. еслябы вто или самъ захотель изучить справедливость, или пожелаль бы наставить ей своего сына или рабовъ, тотъ не вналь бы, куда онъ должень обратиться, чтобы осуществить свое желаніе 1). Въ другомъ мёстё онъ прамо говорить, что властители и повелетели суть не тв, которые имвють въ свояхь рукахь власть, и не тв, которые набраны дучшими, знатнъйшими людьми, равнымъ образомъ и не избранные по жребію нан посредствомъ насилія и обмана достигшіе власти, но тъ, которые знаютъ, какъ должно управлять 2). Такимъ обравомъ Соврать быль того миния, что добродетель изучима, при чемъ подъ добродътелью разумълось главнымъ образомъ благоразумное, сознательное исполнение общественной деятельности. Но въ одномъ мъстъ платоновскаго Протагора высказывается повидимому и противное мижніе о томъ же предметж. Здівсь Сократь говорить Протагору, который объявиль себя учителемъ добродътели, что нельзя учить добродътели. Я вмъстъ съ другими эллинами, говоритъ онъ, признаю афинанъ мудрыми. Между тёмъ вижу, что когда совёщаемся въ народномъ собраніи относительно вакой нибудь постройки, то приглашен-

<sup>1)</sup> Xen. Mem. IV. 4.

<sup>9)</sup> Ibid. III, 9.

HERE ALL STOTO ADMITERTODII ARIOTE COBETII: CCAL ME HV Строить корабли, то приглашаются ворабельные мастера. если вадумаеть имъ советовать о подобныхъ делахъ челові воторый не считается мастеромъ, то они не принимаютъ добных советовъ. Если же нужно разсуждать о политическ **АВЛАХЪ. ТО. ВСТАВШИ.** ПОДАЮТЬ ГОЛОСЬ ПО ПОВОЛУ ЭТИХЪ В и плотникъ и слъсарь и коменникъ и купецъ и мореплават м богатый и бёдный, и человёкь знатнаго происхождені незнатный. И никто не запрещаеть имъ этого, никто не об щается въ кому нибудь съ упреваме, говоря, что нигдё учившись, не имъвъ никаного учителя, осмъливается давать въты <sup>1</sup>). Здёсь, новидимому, остяется избрать одно язъ дв или надобно согласиться, что метніе это принадлежить I тону и что онъ въ настоящемъ случав расходился съ Соі томъ, или же следуетъ признать, что иное разуметъ Совра когда утверждаетъ изучимость добродётели и совершенис иномъ отношении говорится здёсь о добродётели, что оня можеть быть предметомъ изученія, и Платонъ, выскавывая последнюю мысль, не противоречить Сократу, который уч что добродътель есть знаніе и что следовательно она мол быть изучима. Что Платонъ въ указанномъ здёсь случай расходился ст. Сократомъ, это можно видёть изъ слёдующ словъ Сократа, приводимыхъ у Ксенофонта. Будучи спроп одважды, можетъ ли быть мужество пріобретено посредсти обученія вли же оно есть нічто врожденное. Сократь о чаль следующимъ образомъ: вавъ одинь организмъ отъ 1 роды можеть перенести больше, нежели другой, такъ, каж мнв, и душа иная бываетъ превосходнве другой въ перен нія трудностей, въ следствіе своей природы, ибо я вижу, люди, которые воспетываются при однихъ тёхъ же заког

<sup>1)</sup> Протагоръ Плат. 319.

н обычаяхъ, относительно мужества сельно различаются между собою. Не смотря на то, я думаю, что какова бы не была природа человъка, посредствомъ обученія и упражненія она можеть быть сдёлана мужественною. Точно также я вижу, что води и во всёхъ другихъ отношенихъ существенно различаются между собою по природъ и посредствомъ упражнения еще болве увеличивають это различіе. Отсюда видно, что всв люди, какъ богато одаренные отъ природы, такъ и малоснособные, относительно того, въ чемъ желають быть превосходиве другихъ, должны употреблять стараніе и практику 1). Итакъ, насполько добродътель пріобрътается посредствомъ усилій, направленныхъ въ познанію ея сущности, а также при помощи упражненія, которое также приводить нь внанію добродівтели. въ этомъ симсий Сократь привнаваль д бродитель научимою: но такъ какъ въ тоже время добродетель вависить и отъ натуральных условій, данных во организм'я человёка, то воть почему люди оказываются способными судить о делахъ, относашихся въ политической добродётели и безъ особаго приготовительнаго въ этому образованія. Въ самомъ дівлів, и въ Протагоръ Платона, не смотря на приведенное выше мъсто. гав говорится, что добродетель неизучима, въ последующемъ ватемъ движение разговора доказывается со стороны Соврата, что побродетель есть знаніе, а въ завлюченіе этого доказыванія Сократь говорить, что онь и Протагорь помъндись ролами, ибо прежде онъ утверждаль, что добродетеля учить нельзя, а Протагоръ доказываль противное, теперь же оказывается наобороть, т. е. Соврать доказываеть, что добродътель есть внаніе, изъ чего следуеть, что она изучима. Протагоръ же никакъ не соглашается признать добродътель знаніемъ и сивдовательно должень отрецать то, что прежде утверждаль,

<sup>1)</sup> Xen. Mem. III, 9.

т. е. изучимость добродътели. Такихъ образомъ и въ Протагоръ Платона поперемвню утверждается Сократомъ изучимость и неввучимость добродётели, точно также какъ и у Ксенофонта Сократь признаеть добродьтель достиженою только посредствомъ наученія, и вийств сь твиъ она поставляется въ зависимость отъ ватуральныхъ условій челевёна. Впрочемъ, все же относительно добродатели Сократь преимущественное и существенное значение усвоявь знанию, такъ что безъ знания для него немыслима добродётель. По природё человёкъ можеть быть только способнымь более или менее нь добродетели, действительно же добродетельными делаети человека только одно знанів. Правильное познанів, говорить Ксенофонтъ, Сократъ не раздёляль отъ мудрой деятельности, напротивъ, онъ быль того мевнія, что вто пріобрёдъ знаніе о преврасномъ и дебромъ, тотъ сообразно этому знанію и дъйствуеть и что всякій внающій что постыдно, избівгаеть этого постыднаго. Я убъяденъ, говорилъ Совратъ, что еслибы люди езберали для двятельности то, о чемъ емвють знаніе, то они постоянно делам бы то, что вые представляется навлучшемы; поэтому я думаю, что поступающіе несправедляво столь же мало обладають естиннымь знанісмь, какь и добродетелью. Далее справедливость, какъ и добродетель вообще, онъ привнаваль мудростію, ибо справедливое и все происходящее отъ добродътели есть преврасное и доброе (а мудрость состоить въ познаніи прекраснаго и добраго) и столь же невозможно, чтобы знающіе преврасное и доброе предпочитали тому и другому что-либо иное, какъ невозможно, чтобы другіе, неим'яющіе знанія о прекрасномъ и добромъ, могли это дёлать, ябо еслибы они и пытались делать подобное, то потерпёли бы неудачу 1). Вообще уиственное образованіе Сопрать признаваль

<sup>1)</sup> Mem. Xen. III. 9.

необходимымъ для всёхъ желающихъ быть полезными себё и обществу. Тёмъ, которые признавали себя по природё лучшим, и пренебрегали ученіемъ, онъ показываль, что наиболье одаренныя натуры больше другихъ нуждаются въ воспитаніи. Другимъ, не признававшимъ нужнымъ для себя образованіе по причинъ своего богатства, Сократъ говорилъ, что тотъ глупъ, ито думаетъ, что можно, не имъя образованія, различать добрыя дёйствія отъ худыхъ, полезныя отъ вредныхъ; глупецъ тотъ, ито не зная этого различія, думаетъ идти вёрнымъ путемъ только потому, что все можетъ купить за деньги; глупъ тотъ, ито, будучи не въ состояніи слёдовать вёрному пути, воображаетъ быть счастливымъ и свою жизнь сдёлать прекрасною 1).

3) Образованіе необходимо для наждаго гражданина, навъ важнёйшее условіе, при которомъ только и возможно правильное и усившное веденіе общественной двятельности. Хотя то образованіе, которое общество тогда могло завиствовать отъ софистовъ, имъло цълію приготовленіе въ дъятельной общественной жизни, по это образование далеко не могло удовлетворять Сократа, ибо требованія его въ отношеніи къ жазни общественной были таковы, что то направление, къ которому софистическое образование приводило общество, далеко не отввчало, напротивъ, даже противорвчило этимъ требованіямъ. Мы виделе, что софисты, преподавая коношеству главным вобразомъ искусство ораторское, имъли въ виду удовлетворить ближайшей практической потребности каждаго гражданина быть всегда въ готовности защитить свой личный интересъ, въ случав притязаній со стороны другихъ, или же оправдать себя отъ обвиненій, наконецъ вообще побъдить въ споръ противника и доказать свои мивнія. Такить образомъ окончательною

<sup>&#</sup>x27;) Mem. Xen. IV, 1.

цёлью софистического образованія было удовлетвореніе личному эгонстическому интересу важдаго, желавшаго имъть успъхъ въ обществъ; но при этомъ оно неспособно было сообщить опредвленное направление общественной двятельности; если же извёстнымъ образомъ отражалось и на характерё стремленій гражданена, то скорве всего неблагопріятнимъ обравомъ въ отношения въ истинной цёли деятельности общественной -- благу общества. Между темъ, Совратъ вменно требуетъ, чтобы единственною целью общественной деятельности гражданина было благо общее; поэтому и самое образование должно приготовлять гражданина къ неутомимому служенію этой ціли. Встрівтившись однажам съ человфкомъ набраннымъ въ должность полеоводца, Сократь сказаль ему: какъ ты думаеть, почему Гомеръ назвалъ Агамемнона пастыремъ народовъ? Не кажется ли тебъ, что вакъ настухъ долженъ постоянно думать о защить своего стада отъ всякаго вреда и о томъ, чтобы доставить ему все необходимое, такъ и полководецъ обязанъ заботиться, чтобы воины ничего не терпили и ни въ чемъ не нуждались бы, и вивств чтобы цвль полководца-победа надъ врагомъ и завоеваніе лучшаго состоянія—была достигнута. Или почему Гомеръ восхвалиль Агамемнона словами, что онъ есть лучшій правитель и мужественный воинь? Могь ли бы онъ назвать его мужественнымъ вонномъ, еслибы тотъ самъ только корошо сражался противъ враговъ, но не возбуждалъ въ тому же все войско? И далъ ли бы онъ ему название лучшаго правителя, еслибы тотъ заботился только о благостояніи своей жизни и не думаль о благъ своихъ подданныхъ? Не для того ивбираютъ правителя, чтобы онъ о себъ только заботился, но чтобы чрезъ него и ивбиратели были счастливы. И едвали можно указать что-либо достойные заботливости объ общемъ благв и едвали есть что нибудь постыднее нерадвиія объ немъ 1). Но для того, чтобы имъть расположенность въ служенію общему благу и успівшно достигать его своею общественною деятельностію, для этого воспитаніе должно образовать въ будущемъ общественномъ дватель такія вачества, вавъ способность въ самоотвержения, умфренность, самообладаніе, привычка къ перенесению трудностей и лишеній; все это требуется служениемъ общему благосостоянию. Скажи мив. Аристиппъ, спросилъ однажды Совратъ, еслибы ты взялся воспитать юношей такъ, чтобы одного сдёдать способнымъ въ власти, а другаго такъ, чтобы онъ и не думаль объ этомъ. какъ бы ты ихъ воспитываль? Начнемъ съ пипа... естественно и тому и другому, когда прійдеть время, захочется всть. Но какъ нервако бываетъ, что нужно исполнеть какое лебо двло прежде, темъ удовлетвореть голодъ, то котораго изъ двухъ воспитанниковъ сталь бы ты пріучать въ этому? О, конечно того, который приготовляется въ власти, чтобы дела государственныя водъ его управленіемъ не терпівли замедленія. И точно также будешь поступать, вогда онъ цить захочеть, и относительно сва пріучить его поздно ложиться и рано вставать, а въ случав нужды бодрствовать всю ночь, отпавывать себв въ наслажденіяхъ любви, не устрашаться трудностей, но охотно ихъ предпринимать, -- и къ этому кого паъ двухъ нужно пріучать? равнымъ образомъ сообщить знанія, необходимыя для того, чтобы тормествовать надъ противниками?... Не кажется ли тебв, что человекъ, воспитанный подобнымъ обравомъ не такъ легко можетъ пострадать отъ своихъ враговъ. какъ другіе? Ибо одни изъ этихъ прочихъ могутъ быть увлечены потребностію пищи, другіе — предаться удовольствіямъ пьянства. А ниме, увлечениме страстію въ чувственнымъ наслажденіямъ и застигнутые опасностію, совершенно растеря-

<sup>1)</sup> Xen. Mem III, 2.

мых двла, какъ напр. воннскія, общественных и другія, не мевіте важныя, исполняются подъ отвритымъ небомъ, то не камется ли тебі это врайнею небрежностію, если большая часть людей совершенно не пріучена переносить холодъ и жаръ? Если мы пріученныхъ ко всему этому причисляємъ къ способнымъ властвовать, то не должно ли неспособныхъ къ такому самообладанію отнести къ числу тіхъ, которые не должны и думать о власти? И это признано Аристиппомъ 1).

И такія качества, необходимыя для дівятельности общественной, не только не противоръчать стремленіямь нь личному счастію, какъ это могло казаться нёкоторымъ софистамъ; напротивъ. тъ же самыя качества необходимы всякому и для достиженія личнаго благосостоянія. Въ самомъ ділів, въ приведенпомъ выше разговоръ Сократа съ Аристиппомъ 2) послъдній говорить: мив кажется безсмысленнымь тоть, вто недовольствуясь заботами объ удовлетвореніи своихъ потребностей. присоединяеть на тажести ихъ обязанность заботиться о благъ прочихъ гражданъ. И самому себв отказывать во многомъ и подвергаться осужденію общества, если не всв желанія гражданъ удовлетворены-не есть ли это безуміе? Но вотъ какъ равсуждаеть о томъ же Соврать: не есть ли свобода, спрашиваеть онь, прекрасивищее и наиболье желательное благо какъ для отдёльнаго человёка, такъ и въ отношеніи къ цёлому государству? А вто подвластенъ твлеснымъ страстямъ и ради ихъ не въ состояніи дёлать ничего лучшаго, можно ли привнать того свободнымъ? А не въ томъ ли состоитъ свобода, чтобы дёлать лучшее, и не есть ли это рабство, когда вто находить вь чемь либо препятствіе делать лучшее? Именно,

f) Ibid. II, 1.

<sup>3)</sup> Xcn. Memorab. II, 1.

не могущіе владёть собою не суть де люди несвободные. темъ более, что оне бывають даже вынуждены делать постыдное. вивсто лучшаго? Поэтому тв, которые не способны господствовать надъ- собою; находятся въ состоянін самаго худшаго рабства, потому что подвластны самымъ худшемъ госпојамъ. Невовдержность похищаетъ у людей мудрость-самое дучшее благо, препятствуеть имъ стремиться и изучать BCC, TO AIR HEXT CHACKTEREDO, CRIOHAR EXT BY HACHAMACHISMY, ослишаеть ихъ даже тогда, когда у нихъ есть знаніе о томъ, что добро и что вло, побуждая вибсто лучшаго избирать худшее. Даже наслажденіе, единственное, что повидимому приводить въ невоздержанію, не можеть быть достигнуто при невоздержанін. Напротивъ, воздержность доставляеть высшія паслажденія. При невоздержности человіть не можеть почувствовать не голода, ни жажды, ни потребности любви, ни усталости, а между тёмъ только по причинё этихъ потребностей питье, наслажденія любви, сонъ, для насъ пріятны, когда мы ожидаемъ и воздерживаемся, пока эти потребности не дойдутъ до высшей степени возбужденія 1).

Во всёхъ указанныхъ здёсь отношеніяхъ Сократъ по личнымъ своимъ достоинствамъ былъ образцемъ всего того, чего онъ требовалъ, какъ относительно общественной дёятельности, такъ и въ отношеніи къ личнымъ качествамъ гражданина. Такъ, если Сократъ требовалъ, чтобы общественная дёятельность гражданина всецёло была направлена къ осущественню общаго благосостоянія, то въ этомъ отношеніи его собственная жизнь могла служить примёромъ для другихъ. На вопросъ Антиеона, предложенный Сократу, почему онъ не принимаетъ участія въ государственныхъ дёлахъ, несмотря на то что признаетъ себя способнымъ образовать государственныхъ людей, Сократъ отвёчалъ: въ какомъ случав, Антиеонъ, мое

<sup>1)</sup> Ibid. IV, 5.

участіе въ государственныхъ делахъ можно признать большимъ. тогда ле, еслибы я самъ занимался ими, или же вогда я забочусь о томъ, чтобы какъ можно больше людей саблать способными въ этому? Что насается самообладанія и умфренности, начествъ 1), необходимыхъ по Сократу для всякаго общественнаго двятеля, то въ этомъ отношения онъ самъ былъ предметомъ удивленія для своего времени, которое мало гармонировало съ оригинальною личностію Сократа. Воздержаніе. самообладаніе, соединенное съ настроеніемъ світлаго и спокойнаго духа, быле всегдашнеми характеристическими чертами личности Соврата. Я, Соврать, съ своей стороны, (такъ обрателся однажды въ Сократу Антисонъ) всегда быль того мевнія, что философія двласть людей счастливыми; но ты кажется пожинаешь отъ мудрости совершенно противные плоды. По врайней мірів, ты ведешь жизнь такую, какой не одинъ рабъ не вынесъ бы. Пищу и питье ты употребляеть самыя худшія; одежда твоя тоже плоха и притомъ одна и таже и въ жаркое и въ колодное время, обуви и нижней одежды ты не носишь. Притомъ же денегь вовсе не берешь, пріобретеніе воторыхъ составляеть само по себв удовольствіе, в вромв того дълаеть возможнымъ вести жизнь свободную и пріятную. Если вакъ другіе учители желають научить своихъ воспитанниковъ подражать себъ, и ты также побуждаеть своихъ друзей въ тому же, тогда нужно сознаться, что ты учинь самой жалкой жизни. Ты, отвівчаль Сократь, кажется представляєщь себів мою живнь столь бедственною, что я думаю, охотнее умерь бы, чвиъ вести жизнь подобную моей. Но скажи, что нашель ты невыносимаго въ моей жизни? Не то ли, что въ то время, какъ другіе, любящіе волото, різшаются по необходимости на трудъ, ва который получають плату, я же если ничего не пріобрів-

<sup>&#</sup>x27;) Xen. Memor. 1, 6, 15.

таю, то также и не имбю надобности виниматься томъ. что мив не правится. Или ты призираемь мой образъ жизни, какъ будто я менъе тебя наслаждаюсь влоровьемъ и довольствомъ? или мои средства трудиве пріобрасть, чамь твои, по причина ихъ ръдвости и дороговизны, или твои пища имъетъ болъе привлевательности для твоего вкуса, чёмъ моя для моего? Но ты развѣ не знаемь, что тѣ, которые съ наибольшимъ удовольствіемь вкушають пищу, тв менье вськь другихь нуждаются въ богатомъ содержанія, и тотъ, ито пьеть съ величайшимъ наслажденіемъ, менъе всего жаждеть дорогить напитковъ. Что насается одежды, то ее перемёняють, вань ты внасшь, только по причинъ перемънъ холода и тепла, а обувь носять для предохраненія ногь отъ вещей могущихь причинить вив боль. Но вамётиль ли ты, чтобы я, боясь колода, оставался въ домё больше, нежели вто нибудь, или вследствіе жара ссорился съ въмъ небудь ради прохлады изъ за тънистаго мъста, или щадя ноги, боялся идти куда бы то нибыло? Развъ ты не знаешь, что и слабыя натуры делаются сильнее и препче въ томъ, въ чему пріучають себа?... И если я не рабъ желудка, сна и наслажденій, то неужели ты думаешь, что это происходить отъ вакой либо иной причины, кромъ той, что я дорожу такими наслажденіями, которыя, не доставляя мні меновенных удовольствій, обезпечивають для меня болье великія и прочныя блага?... Далве, если нужно оказать пользу друзьямъ, или государству, то вто изъ двухъ способне въ этому: тоть ли, вто живеть какъ я, или же кто ведеть жизнь такую, которую ты признаешь счастливою? Во время похода ето больше въ состояніи переносить трудности его, тоть ли, который не можеть жить безъ дорогаго стола, или ито удовольствуется твиъ, что есть1)? Безпорыстный характерь общественной діятельности

<sup>1)</sup> Xen. Mem. I, 6, 2.

Сократа, одушевленный любовью къ истинв и желанісмъ блага свениъ согражданамъ, прекрасно рисуется въ следующихъ словахь его. Тоть ве Антисонь сказаль однажды Сократу: Я прявнаю тебя человёномъ справединнымъ, но не могу согласиться чтобы ты быль внающимь необходимое. Ты нажется. и себя такимъ считаешь, по крайней мёрё не отъ кого не беремь денегь за ученье. И однакожь ты вёрно свой домь, одежду, или что нибудь изъ твоего имущества, что признаешь стоющимъ денегъ, никому не отдашь не только даромъ, но даже ниже настоящей цёны. Не ясно ли, что и за свое ученье. ссли бы ты признаваль его стоющимь чего нибудь, браль бы плату? Итанъ справедливымъ тебя можно признать, потому что изъ корыстолюбія ты никогда не обманешь, но мудумиъ назвать нельзя, такъ какъ ты внаешь только то, что ничего не стоить. У насъ, Антиоонъ, отвечалъ Сократъ, есть мивніе, что красотой и мудростію можно пользоваться какъ честнымъ такъ и постыднымъ образомъ. Если ето всясому желающему продастъ прасоту за деньги, то им называемъ того прелюбодвемъ, но признаемъ честнымъ человъкомъ того, который вступаетъ въ дружбу только съ темъ, кто оказываетъ ему благородную к мужественную любовь. Также точно продающихъ свою мудрость всякому желающему называють софистами. А вто наставляеть юношу относительно всего добраго, узнавъ добрый . нравъ его и способности, и чревъ то делаетъ его своимъ другомъ, о такомъ человъвъ мы думаемъ, что онъ дълаетъ приличное благородному гражданину. Тавъ поступако и л... Если я что нибудь доброе знаю, то раздёлаю свое знаніе съ друзьями и сближаю ихъ съ другими, какъ скоро убъжденъ, что эти могуть быть полезны для тёхь въ дёлё достиженія добродё-Team 1).

<sup>&#</sup>x27;'' ') Ibid. I, 6, 11.

Мы видели, каково было отношение личности гражданица къ общественной жизни у грековъ. То обстоятельство, что только къ сферъ своей общественной жизни каждый находиль обевнечение своей безопасности со всёми условіями свободной и счастливой жизни и самое шировое поприще для двятельности своихъ силъ, достаточно объясняетъ, почему въ древности гражданинъ, какъ членъ цёлаго, всёмъ своимъ существомъ, не только своею деятельностію, но и своеми пристрастіями, убъжденіями и надеждами, словомъ безраздёльно принадлежаль обществу; вив общественных интересовъ для него не существовало иной сферы, гай бы могли имать применение его стремленія и убъжденія. Потому то гражданская жизнь была тогда містомъ дібіствія и для нравственныхъ стремленій; нравственная личность гражданина развивалась и обнаруживалась преимущественно въ сферъ тъхъ гражданских отношеній, которыя условливались его общественным в положением: тогда не разграничивале нравственной жизне отъ оффеціальной деятельности на поприще служения общимъ интересамъ гражданскаго общества. Отечество, говорить Бернгарди, родная почва, основанное на политикъ, религін, образованіи сожительство однороднаго и привиллегир ованнаго общества въ гражданскомъ существованіи грева, были выше всего. Это не отвлеченное понятіе и не положительное правило, утвердившееся съ теченіемъ временя, но самая мысль національности, инстипитивное живое сознаніе великаго півлаго, сообразно которому вий тіснаго общенія ин дивидуумовъ, основаннаго на містности, преданін, обычаяхъ, ничего челов'яческаго не существовало... Въ отношения въ отдельной личности, тоть же писатель замечаеть въ другомъ місті, что ей, какъ члену натуральной жизни, не существовало накакого высшаго требованія, кром'в требованія подчинаться обществу: какъ природа въ цёломъ показываетъ согласіе и врепость закона, такъ и въ Элладе вравственность

условливалась политическимъ пришмъ 1). Отсюда не сърдуетъ данако, что общество подавляло свободу личности. Напротивъ, вавъ было показано, свобода лечнаго развитія была полная. Но въ тоже время какъ развитіе личности, такъ и вся діятельвость гражданена происходила только въ сферв гражданской общественной живни, вну которой онъ не вналъ ничего сколько вибудь достойнаго себя. Но достаточно и того, что въ сферъ общественной живни представлена была личности полная свобода развитія и обнаруженія индивидуальных свойствъ, дабы явилесь склонности противообщественнаго характера. Въ самомъ деле, пре существовавшей свободе обнаружения въ общественной жизни индивидуальных свойствъ, какъ скоро натурально образовавшаяся связь лечносте съ обществомъ, котораз въ болъе древнія времена сообщала личной дъятельности направленіе, соотв'ятственное интересамъ общимъ, стала ослабърать въ греческой демократів, по причинь возникшаго въ это время рефлективнаго настроенія въ умственномъ совнанів общества, тогда для многехъ сайлалось очевиднымъ, что личныя стремленія нементе сильныя, какт и общественныя, вногда и не совпадають съ посебдними, напротивъ являются въ отношеніи въ нивь противорівнащими. Когда явилось таков совраніе, то оставалось одно жеть двухт: или относиться бевразлично въ интересамъ общимъ, уклоняясь отъ всякаго участія въ нихъ и отдаваясь исключительно ваботамъ о своемъ личномъ благосостоянін, или же надобно было польвоваться общественными отношенізми и выгодами своего положенія вакъ средствомъ достижения личнаго благосостояния. Въ самомъ дълъ, если понимать счастіе какъ высшую цёль жизни, такъ что оно ваключается во вившних преимуществахъ и благопріятныхъ условіяхъ живни, даковы напр. власть надъ другими, бо-

<sup>1)</sup> Grundriss der Griechischen Litteratur, Dritte Bearb. I, 45 42.

гатство, ночеств и т. п.; то съ этой точки врвијя двиствительно можно было стреметься въ вейшнему положению въ об-, шествъ: и расширению общественной дългельноститолько ради того, чтобы воспользоваться выгодами, сопряженными съ участіемъ въ общественнихъ делахъ для удовлетворенія своимъ эгоистическимъ желаніямъ и стремленіямъ. Сократь предла-PARTE OMBRONO MHON NYTE NE MOCTENSHID CURCUIA, HE MENDній ничего общаго съ указанными здёсь направленіями стремленій личности. Пусть счастіе есть такое состояніе доволь-CTBA. RE MOCTEMBHIO ROTODACO CTDOMETCS BCSRIE HO MDEDORE:есть однавоже способъ осуществленія такого состоянія, не только не противоръчащій интересамъ общественнаго благо. состоянія и нравственному личному достонеству, вавъ нельва болёе благопріятный въ томъ и другомъ отношенів. Этотъ путь въ личному счастію не есть неограниченное DASBUTIO CROUND REMAIN E UCRIMUNICALEO 886070 OUR EXT удовлетворенія, но состоять въ ограниченін ихь въ такой мфрф. чтобы удовлетвореню не представляло некакихъ трулностей и въ тоже время соединялось бы съ сознаніемъ довольства. Если богамъ свойственно им въ чемъ ненущаться, и въ этой всецькой свободь ота нужка и потребностей состоита нал блаженство, то человёнь можеть по правней мёрё уподобдяться богамъ, уменьшая какъ-можно болве своя потребности<sup>1</sup>). При такомъ понямание личнаго благосостояния, общественная дъятельность и заботы о благъ общемъ нетолько не противорычать этой потребности личнаго счастія, напротивь составляють необходимо е условіе его. Потому-то тіже самыя свойства личнаго харантера: самообладаніе, умфренность, господство надъ страстями, которыя требуются общественною двятельностію, необходимы также и для осуществленія личнаго

<sup>&#</sup>x27;) Xen. Memorab. I, 6, 10,

счастія. Тольво посредствомъ самообладенія, нутемъ ограниченія своихъ желаній и страстей, можно достигнуть свободи ж удержать ее, какъ необходимое условіе счастливой жизни. Тавимъ образомъ, кромъ предвавительнаго самоисвытанів и пріобрётенія необходимых въ практической жизии знаній, всяному желающему достигнуть невависимато положенія въ общестев и быть полевнымь ему и для себя, необходемо еще, сверкъ того, виработать въ себё твордость жарактера, квательный и свободный нравъ, а это достигается посредствомъ самоебляданія н усвоенія привычекь простой жизни, не обремененной никакими взяимними потребностями. Оченидно, что Сократь и но CBOHM'S JETESMY'S CHORCEBRM'S IN BY CHOCM'S VYCHIE ABRECTCS IIDOJ. ставителень того простаго, бливнаго въ природъ образа живни; который быль свойственнь вы болбе древнія времена гречесвому народу, вогда существовала полная гармонія между личными склонностями гражданина и потребностями жизни общественной. Но то, что было сабдетвіемъ соверженно натуральнаго свявда жизни, чуждаго всякой примеси рефлективной вдумчивости въ вопросы ея, тоже самое въ лиць Соврата является результатомъ его собственыхъ убъяденій, выработанныхъ самобытною авательностію умотвенных силь его. Потому-то, кавъ философъ, Совратъ не просто высказываетъ, но оправдываеть свои требованія, приводя въ пользункь разумныя основанія и защищаєть свой образь жизни; все это для того, чтобы возбудеть въ обществъ теме стремиснія и понятія относительно правтической живии, какія вивль онь самь. От овобенною энергіей въ личности Соврата обнаруживается потребность уже возникавшая въ то время, - потребность въ убъяденіяхь, пріобратенных лачною опытностію и размишленіемъ. Его глубовій умъ не могь довольотвоваться тіми в не вполев опредвленными и мало сообразными съ правственными требовиніями человіческой природы мотивами дівтельности, на но-

торые софистическое образование натаживало общество. Сепрать быль вёрень тому вдему, который быль дань въ самомъ характеръ древней національной жизни грековъ а именно тэмъ лучшемъ стремленіямъ и свойствамъ народной жизни, которыя выразвлясь въ навболее художественных образахъ повзін в испусства національнаго. Не смотря на то, что Соврать выскавываеть свои требованія въ отношенів въ личноети и въ началь личномъ полагаетъ первоначальную основу двательности, именно въ самосознании, въ тоже время онъ не внаеть иной нормы для двятельности, кромв сообразности ед съ постановленіями и требованіями отечественныхъ законовъ. Я утверждаю, говорить онь, что совершаемое согласно съ законами справедино. Справединъ тотъ, ето поступаетъ по законамъ, а вто делаеть что нибудь противоваконное, тотъ несправедлявь. Не навъстно ли тебъ, что Ликургъ не вовысиль бы тавъ Спарту надъ другими государствами, если бы онъ не внушнять прежде всего повиновенія законамъ? Не взейстно ли тебв, что между правителями государствъ тв суть самые дучшіе, которые ум'яють держать граждань въ новиновенім законамъ, и что тотъ городъ, въ которомъ граждане наиболве охотно повинуются заковамъ, счастливъ въ мирф, а въ войнъ непобъдниъ? Согласіе почитается всёми государствами за благо величайшее; знаменитвитіе и старвитіе граждане въ нихъ постоявно убъщають остальных сохранять между собою миръ, н вездъ въ Греція существуеть ваконъ, по которому граждане влятвенно обявуются сохранять между собою миръ, и такая клятва дъйствительно исполняется. Я полагаю, что это дълается не для того, чтобы граждане всегда твиъ же хорамъ отдавали предпочтеніе и не для того, чтобы они хвалили тёхъ ме флейтестовъ, а также не для того, чтобы однихъ и техъ же предпочетали повтовъ и чтобы въ темъ не удовольствіямъ стремились, но дабы они повиновались законамъ. Где граждане твер-

AO GEDERATOS BAROBOBE, TAMB FOCYJADOTBO JOCTEFACTI HARGOJEшей силы и процебленія; бовъ согласія и одинодушія ни въ государствъ общественное, ни въ дълахъ семейное благосостояніе невозможно. Что насается отдільнаго депа, то навъ можно лучше избёжать въ государстве нагазаній, какъ лучше пріобрёстя уваженіе отъ другихъ, если не чревъ исполненіе законовъ? А какъ можно при защитъ своихъ правъ менъе пострадать и легче побъдить? Кому съ большею безопасностію можно доверить имущество сына вли дочь? Кому государство можеть овазать большее довёріе вакт, не тёмъ, которые повинуются ваконамъ?...1). Итанъ одинъ путь ведеть нъ благосостоянію какъ государства, такъ и отдельныя лица. Есле въ отношенін къ обществу всв граждане обязаны повиноваться завонамъ, которие установлени виъ для своего благосостоянія, то вубсь же заключается также источникь личнаго благосостоянія важдаго. Общественныя отношенія, выбюжів пулью общее благо, Соврать разсматриваеть едвали даже неболье со стороны ихъ полевности и важности для благосостоянія отдвльнаго лица, пользующагосявать должно, этими отношеніями. При стществовавшемъ въ то время широкомъ развития общественныхъ отношеній, вслідствіе увкости и малораввитости доманіваго быта, въ особенности были тогда въ духв правовъболье или менье честныя, дружественныя отношенія между гражданами. Дружескія связи для греческаго гражданина были твиъ же въ маломъ видв, чвиъ било для него цвлое общество. И воть какъ равсуждаетъ Сократь о дружбъ. Сказавъ, что о всякомъ имуществъ болье заботятся, нежели о друвьяхъ, Сократь говорить затвив о пользв дружбы следующее: какое ничиество по своей изнвости можеть сравниться съ мужест-

<sup>1)</sup> Xen. Memorab. IV, 4.

венных другомъ? Какая лошадь, какой работающій быкъ могуть быть полени намь въ такой степени, вакъ внамательный другь? Какой рабы можеть быть столь искрениимъ и терпълвымъ, каное другое имущество можетъ быть для насъ такъ полезно? Мужественный другь, всегда, вогда нужно, спёшить въ намъ на помощь, какъ въ общественныхъ, такъ и въ домашнить движть. Если нужно угостить кого нябудь, онъ помогаеть, угрожаеть ин опасность, онь также спешить оказать помощь; онь не жалветь денеть, не боится труда, онь содъйствуеть нашь, когда необходимо бываеть кого нибудь убъдить, или употребить власть, онь уташение въ счасти и опора въ неочастін. Какъ ни благодівтельни руки для того, чтобы дівлать, глава для того, чтобы видёть, уши, дабы предупреждать насъ о чемъ лебо, ноги, приводящи въ цели, но другъ важиве вабосья внико оты оды выстановый винь непо одынь намиже со всемя этими помощниками не въ состоянии сабаять для ceds; to moment duth honomeho ero apprount 1).

Такимъ образомъ стремленіе къ личному благосостоянію вполив одобряется Совратомъ, какъ такое, которое всякому свейственно по самой природв человвка. Но это стремленіе не должно идти въ разрівъ съ заботами объ общемъ благъ. Напротивъ, только въ обществів возможно обезнеченіе личной безонасности каждаго въ отдъльности. Когда Аристиппъ сказаль Соврату, что онъ не желаетъ обременять себя ваботами о благъ общественномъ, и потому онъ не причисляетъ себя къ тімъ, которые ищуть власти въ обществію, ибо правители, обизанные въ ущербъ личному спокойствію угождать государству, по его мивию, находятся въ ноложенія рабовъ, но что онъ не желаетъ также и подчинаться кому бы то ни было, а набираетъ для себя путь средній между властію и рабствомъ,

<sup>1)</sup> Xen. Mem. II. 4.

путь свободы, состоящій въ томъ, чтобы не привязываться ни въ одному государству, но везде быть вакъ бы чужемъ, то Сопрать на это заметиль следующее: если твой путь не идеть ни чрезъ власть, ни чрезъ рабство, но въ то же время не проходить и между людьми, то можно съ тобою согласиться. Но есле ты среде людей не желаемь не господствовать, не подчинаться, то ужели ты забыль что валь въ общественной такъ и частной живни болью сильный всегда съумветь сдвнать слабъйшаго своимъ рабомъ?... И если тъ, которые имъють власть въ своемъ отечествъ, боясь насилій, недають законы, ищуть для себя друзей и союзниковь, кром в подвласт-HUXB, ORDYBRIOTE CODOJA CTÉBRAH, SAURCRIOTCH ODVRICHE AND OTраженія непріятеля и при всёль этихь средствахь защиты не набытають насильственных покушеній, то можешь ли ты быть. безопаснымъ отъ насвлій, между тімь какь ничего подобнаго не выбешь, большую часть времени проводишь на улицамъ в принадлежишь къ числу техъ, которые охотиве всего наносатъ обиды? 1).

Итакъ ради личнаго своего благополучія граждання не можеть быть совершенно равнодушнымъ къ тому обществу, среди котораго онъ живетъ. Самъ по себъ человъкъ бевсиленъ ващитить свою личную самостоятельность; только въ обществъ можно найти достаточную охрану своей бевопасности. Но если общественная жизнь для всакаго должна быть дорога, какъ необходимое условіе, безъ котораго некозможно его личною благосостояніе, то отсюда однакожъ не слъдуетъ, какъ это казалось нёкоторымъ софистамъ, что по натуральному закону, кто только совнаетъ въ себъ достаточно силы для этой цёли, можетъ стремиться къ преобладанію въ обществъ надъ другими и въ употребленію исключительно въ свою польку всёхъ

<sup>1)</sup> Ibid. I, 11.

тых выгодъ и преимуществъ, какія только могутъ представиться смотря по условіямъ общественнаго положенія и по въръ достижения господства надъ другими. Общество необходимо для счастія каждаго въ отдівльности, но это еще не значить, что всякій въ прав', насколько возможно, пользоваться условіями общественной жизни исвлючительно для удовлетворенія своимъ эгоистическимъ желаніямъ и цівлямъ. Межау тівмъ такое ложное стремление въ осуществлению личнаго благосостоянія при данных условіяхь общественной жизни, полькуясь этеми условіями навъ средствомъ, побуждаеть людей исвать въ обществъ власти, почетнаго положенія, не имъя необходимых для этого внаній и способностей; отсюда проистеваеть стремленіе казаться тёмъ, чёмъ котёлось бы быть на самомъ дълъ, но что оказывается превышающимъ силы. По Соврату, очевидно, общество должно быть такъ устроено, чтобы въ немъ каждый гражданенъ быль на своемъ мёстё, соотвътствующемъ его натуральнымъ селамъ и средствамъ. Поэтому въ выборъ общественнаго положенія и льятельности навдый долженъ руководиться не просто желаність лучшаго для собя, т. е. выгодиванняю, съ чёмъ соединяются различния вивмнія преннущества, каковы: богатство, почести, власть надъ другими, но соотвътствіемъ набераемаго своимъ селамъ. Лучшіе угодиме богамъ люди суть между земледівльцами тів, которые посредствомъ вемледёлія, между врачами тё, которые посредствомъ врачебнаго искусства, и въ числе государственныхъ людей тв, которые помощію государственнаго вскусства двамоть свое счастіе, а кто ничвиь не пріобретаеть себе счастія, тотъ бевполевень и не угоденъ богамъ1). Итакъ общественное призвание каждаго гражданина, которое опрелъдвотся внанійми и снособностями его, должно быть источни-

<sup>1)</sup> Xen. Mem. III., 9, 15,

• KOMB ero Giarococtoshis. Loctemenie cuactis hand, nochesctвокъ вемледвија значить очевилно наизучиее исполнение этого дъла тъмъ, ето по своему положению въ обществъ врезванъ къ нему. Итакъ во всякомъ общественномъ положения, при BCSROME DOL'S LESTELLHOCTH CCTL BOSMORHOCTL GUTL CTACTANвымъ; для этого необходимо только, чтобы человъвъ соотвътствоваль своему призванію. Діятельность человіческая въ обществу оприврается вр этом случай не на основание понятій выгоднаго, пріятнаго, желательнаго, а на основанів понятія цълесообразности. Сравнивая между собою различнаго рода дъятельности въ обществъ и положения, люди обывновенно отдають предпочтение однивь предъ другими, смотря на то, что одна деятельность приносить больше выгодъ и соединяется съ большими вившиними преимуществами, нежель другая. Сопрать же держится въ этомъ отношения совершенно иной точки зренія, именно той, по которой для всякаго долженъ быть предпочтительные именно тоть родь занятій, который удобовсполнимъе для него, какъ болъе другихъ соотвътствующій его сидамъ в внаніямъ. Какъ вообще прекрасное и доброе суть тавія условныя понятія, которыми обозначается относительное совершенство вещи, соотв'ятствие ее своему назначению, 1) такъ

<sup>1)</sup> Ibid. HI., 8. Когда Аристиинъ спросиль Сократа, не знаеть ли онъ, что есть доброе, то Сократь, зная, что если назвать какой либо опредъленный предметь добрымъ, то тоть же самый предметь можеть быть представлень и какъ худой, а также зная, что во всякомъ случай названія добраго злелуживаеть то, что освобождаеть насъ отъ страдацій, отвічаль такъ, какъ только можно было отвічать наилучшимъ образомъ на предложенный вопрось: ты спрашиваещь меня, сказаль онъ, знаю ли и что доброе противъ лихорадки? Нітъ. Или противъ глазной болізни? Также нітъ. Но можеть быть противъ голода? Не знаю и противъ голода. Но если ты спрашиваещь, знаю ли я доброе, что не было бы добрымъ для чего нибудь, то й долженъ сказать, что не знаю и не ищу подобнаго добра. Когда Аристиппъ опять спросиль Сократа, знаеть ли онъ нітото прекрас-

н въ отошения нъ человъку, тотъ только можеть по справедливости быть названъ прекрасвымъ и добрымъ кто вполнъ соотвътствуетъ своему назначению въ общественной жизин, въ ченъ бы оно ни состояло. Выслее положение въ обществъ, вивливія преимущества и благопріятныя условія жизни, -- все это ножеть случайнымь образомъ достаться кому-лебо, начто случайное. Оно должно быть пло-CHACTLE HE есть домъ усиленной, вполей приссообразной арательности посващенной обществу. Сократь понималь счастие кака вократа, а не какъ вогоую. Когда нъвто спросиль Сократа, что составляетъ лучшее пріобретеніе для человека, онъ ответиль: сдедать свое счастіе. А когда тоть спросиль еще, привнаеть ди онъ обладание счастиемъ также приобретениемъ, то Сократъ снаваль: дёлать и имёть-это вощи соворшенно равличныя, вбо, если ето нибудь не ища находить необходимое для себя, то о такомъ человъкъ слъдуетъ сказать, что онъ имъетъ счастіе; напротивь, если кто посредствомь мудрости и усилій достигнеть чего либо добраго, тогда тоть делаеть себь счастіе2).

Такъ какъ отъ всякой общественной дёятельности требуется главнымъ образомъ соотвётствіе ся своему назначенію и только при этомъ условіи дёятельность общественная, какъ бы повидимому не была она малозначительна, можетъ принести полное счастіе человёку преданному ей, то и вообще требуется, чтобы человёкъ соотвётствовалъ своему высшему навначенію, которое заключается въ господствё его высшей природы—разумности надъ низшею; иначе говоря—понятіе цёлесообразности расширяется, начиная отъ частныхъ дёятель-

ное, то Сократь отвічаль: и очень многое. Не есть ли все прекрасное между собою подобно? О ніть, иное даже слишкомь неподобно. Но какъ прекрасное можеть быть неподобно прекрасному? Также какъ человіку прекрасному въ біті можеть быть неподобень прекрасный въ кулачномъ боі....

<sup>2)</sup> İbid. III, 9, 14.

ностей въ обществъ до опънки живни человъческой вообще. Высшее, что есть въ человъвъ, -- это его равумная душа. Поэтому только тогда жизнь человёческая цёлесообравна, когда она является выраженіемъ разумности, когда разумная природа господствуеть надъ неравумными, следыми стремленіями. Конечно, Сократь не высказаль этого требованія въ столь отвлеченной формъ, тъмъ не менъе вся дъятельность его направлена въ возбуждению въ обществъ внутренней, духовной природы человъческой и стремленія къ обнаруженію ел въ дъятельности. Такъ въ равговоръ съ ваятеленъ и живописцемъ Сократь пытается выяснить тому и другому, какимъ образомъ помощію тахъ матеріальныхъ средствъ, которыми они располагають въ своемъ искусствъ, можеть быть изображена, духовная, внутренняя сторова человёка, давая тёмъ знать, что задача искусства состоить въ преимущественномъ изображения во вившенть ведимыть формать неведемой душевной жизне 1). Посредствомъ вовбужденія внутренняхъ духовнихъ мотивовъ жени Сократь пытается облагородить даже такія отношенія въ обществъ между лицами различныхъ половъ, которыя заслуживають полнаго отверженія и порицанія. Такъ въ знаменитомъ своемъ разговоръ съ гетерою Осодотою повидимему даеть совъты о томъ, какими средствами лучше достигаются витересы ея спеціальности, какимъ образомъ следуетъ ей привлекать къ себв любовниковъ; а между твиъ въ этихъ совв-

<sup>&#</sup>x27;) Ibid. Ill., 10.

тахъ обращается внимание на такія побужденія, которыя тольво и могуть сообщить болье или менье благородный, гуманный характеръ самымъ безиравственнымъ отношеніямъ межау людьми. Пришедши въ Өеодоть для того, чтобы видьть ея прасоту и заметивъ, что она имела на себе дорогую одежду. что мать ел также была богато одета и что сверхъ того толна прислужниць окружала ее. Сократь спросиль ее: скажи мив. Осодота, имбешь ли ты поля? Неть, отвёчала она. Но можеть быть у тебя есть домъ, отъ котораго ты польвуемыся доходами? Поствиоваль тоть же ответь. Но чемь же ты живель? спраниваеть наконецъ Совратъ. Если ито нибудь, сделавшись мовмъ другомъ. дастъ мив что нибудь, то это и есть мой доходъ. Клянусь Герово, свавалъ Сопратъ, это препрасное имущество, Осодота, и несравненно важибе имъть стадо друзей, немели биковъ и овещъ. Но, продолжаль Соврать, случай на приводить въ тебъ друвей подобно тому, какъ случайно налетаетъ комаръ, или же ты употребляешь для этой цёли какое нибудь средство? Какое можеть быть туть средство? О клянусь Зевсомъ, у тебя оно сворже можеть быть, чёмь у пачковь, а ты вваешь, что даже пауки деляють охоту за своею пищею. Они твуть очень тенкую сёть, и что туди попадеть, тёмь и живуть они. Итакъ ты мев совътуень, чтобы и я тоже соткала себъ съть для довля? Конечно; быть не можеть, чтобы такая благородная двуь-друзья, давалась безъ всякаго искусства. Развъ ты не видишь, что и менве важная охота, какъ напр. за зайцами, требуеть не мало искусственных в средствъ. Но какими же средствани я могу ловеть своихъ другей? Вийсто собавъ тебъ

нужно пріобрёсть кого небудь, кто бы умёль выслёживать любителей прекраснаго и богатыхъ людей и нашелни ихъ. умёль бы саблать такь, чтобы они попали въ твою сеть. Но вакая же у меня есть сёть? Во всякомъ случай одну ты вийешь и притомъ такую, которая очень уже испытана въ испусстве дован-это твое тело. Но вънемъ есть другад-это душа, которая тебя научила очаровывать выглядомъ и увлекать словомъ и которая дёлаеть необходемымь то, чтобы ты дружески принимала только тёхъ, которые дёйствительно къ тебё расположены, отвергая вщущехъ одного чувственнаго наслажденія, чтобы ты окружала заботами своего друга въ случаў болвани его, а когда онъ сдваветь что нибудь прекрасное, то чтобы ты радовалась этому и чтобы ты отдавалась со всею душею тому, вто обнаруживаетъ истинную любовь въ тебв. 1) Вообще стремленіе въ счастію, благосостолнію, свойственное всякому человъку. Сократь соединяеть существеннымь образомъ съ правственнымъ побуждевіемъ въ постоянному усовершенію себя, указывая вваниную вависимость ихъ одного отъ другато каждому изъ своихъ друзей и согражданъ въ предъляхь ихъ общественной дуятельности. Высшее совершенство, болте или менье доступное всякому свободному человыку, но Соврату, очевидно ваключается въ дъятельномъ проявленім равумности, въ которому каждый долженъ стремиться въ условіяхъ своего положенія и общественнаго призванія. А потому здёсь же, именно въ совнательномъ осуществления своего при-

<sup>1)</sup> Ibid, III, 11.

вванія общественнаго, или какъ необходимая принадлежность STOTO DASYMHATO BEHIOZHEHIZ CBOETO ZOJTZ, HIM ME RAND DESTIDтатъ его, завлючается тавже и высшее благо человёва. Воть почему Соврать постоянно представляеть своимь собестринканъ, какъ достойное желаній, только то, что разумно. Отсюда тоть утильтарный способь разсмотрёнія различныхь сторонь н вопросовъ, касающихся жизни практической, которому стоянно следуеть Сопрать въ своихъ собеседованияхъ. Такъ онъ разсумдаеть о пользё дружбы, убёждаеть быть воздержнымъ, побуждаетъ въ самообладанію, поставля на видъ выгоды, которыми пользуется человёкъ, привыкий къ умеренности и госполству надъ собою, равнымъ образомъ убёждаетъ въ необходимости пріобрітенія внаній, обіщая успіхть въ обществъ, славу, честь только тому, кто свою дъятельность виполняеть совнательно. Понятіе полевности у Сократа впрочень несравненно шире обывновеннаго. Полезное онъ отождествляеть съ прекраснымъ и добримъ въ общепринятомъ смысле этихъ понятій, а какъ доброе и прекрасное состоить въ соотвътствін вещи своему назначенію, относительно же человъва заключается во всемъ, обнаруживающемъ разумность, то поэтому полезное въ смисле Сократа тожнественно съ разумнымъ. Полезность вамъряется у него не соотвътствіемъ съ эгоистическими желаніями, а согласіємь сь требованіями равума. Такить образомъ и въ пониманіи счастія, какъ послідней цели человеческой деятельности, руководящею точкою врвнія у Сократа служить тоже требованіе самосовнаніз.

4) Мы повазали до сехъ поръ, какъ Сократъ вызываль въ со-

временномъ ему обществъ тъ дучнія стремленія, которыя были даны въ идеалъ доблестнаго мужа, выработанномъ ческою національною жизнію, въ пору ся натуральнаго витія. Всв указанныя выше черты этики Сократа, собство говора. ничего новаго не представляють. а только воеста ляють въ совнаніи общества тоть образь мужественнаго, п тически абятельнаго гражданина 1), всепьло преданнаго и ресамъ общества, образъ, который можетъ быть извлеч нвъ множества отдельныхъ представленій, заплючающихся живахъ и повътствованіяхъ древней греческой повзін. Въ эт отношения васлуга Соврата состоить единственно въ т что онъ посредствомъ аналитической дъятельности ума п работываль тоть многосложный матеріаль неопреділенн нравственныхъ идей, одобрительныхъ и неодобрительн чувствъ и практическихъ стремленій, который заключался національномъ нравственномъ міровозврінін, и посредсті этой вритики матеріала, бывшаго въ общемъ употреблені самъ выработываль и другимъ помогаль извлекать изъ ясныя, вполнё опредёленныя и отчетлявымъ образомъ сов жавненныя убъяденія, защищая притомъ достовн этихъ убъяденій, выработанныхъ въ духв національной ж противъ софистическихъ предположеній и догадовъ, не га нировавшихъ съ ними. Поэтому можно сказать, что назв

<sup>1)</sup> Καεμεφομτό τοβορμτό ο Corpath: αδτός δε περί των θρωπείων, άει διελέγετο, σποπών, τι εδσερές τι άσερες..... και των άλλων, α τοὸς μεν είδότας ήγειτο καλοὸς και άγαθοὸς ε Mem. I, 1. 16.

національнаго мудреца, въ полномъ смыслѣ этого слова, кавъ нельзя болбе идеть въ замъчательной личности Соврата. сямомъ двав, когда Сократъ требуетъ отъ современнаго ему добродътелей самопбладанія, умеренности, когда простую натуральную жаянь онъ неображаеть какъ самую счастливую, если также онъ убъщдаеть въ томъ, что служение благу общества не только не противоричтъ стремленію къ личному благосостоянію, напротивъ последнее завлючается въ первомъ, то все это, какъ мы видели, не только не било чуждо національному совнанію грековъ, напротевъ прямо заключалось въ національныхъ идеальныхъ стремленіяхъ и убъяденіяхь, свойственныхь первобытному характеру греческой жизни. Равнымъ обрязомъ и греческая педагогика, вакъ мы видели, также была направлена главнымъ образомъ въ развитію добродътелей въ обществъ: умъренности, мужества, самообладанія и всецвлой преданности общему благу. Такимъ образомъ требованіе самосовнанія, которое также было высказано еще въ древнія времена въ извёстномъ изреченій учові д дотду, во всёхъ указанныхъ отношенияхъ имветъ у Сократа только тотъ смыслъ, чтобы, не увлежаясь приврачною мудростію софистовъ, общество не забырало лучшихъ преданій, завіщаннныхъ ему прежнею жизнію. Сократь только преобразовываль въ опредёленныя понятія тв неясныя представленія и побужденія, которыя, всявдствіе своей неясности, легео могли быть направляемы на совершенно ложный путь и даже извращаемы. Но въ следствіе этой преобразовательной діятельности Сократа въ отне-

MICHIG ES JYTHERYS HOHYLSDEHMS HOSICTERICHISMS H CEDCMLOніямъ, несмотря на формальный характерь ед. является въ первобытноми идеалё мужественнаго и леятельнаго гражданина новая черта, которая собственно принадлежить Сократу, какъ его личная особенность, и которая составляеть самую важную заслугу Соврата, въ высшей степени плодотгорную по своимъ последствіями для дальнейшаго исторического двеженія мысли. Эта новая черва есть возбуждение той энергической умственной авительности. вызванной потребностию въ обществи умственнаго образованія, первые, веопреділенные и случайние оныты который мы видели еще у софистовъ. Сократь является первымъ представетелемъ вритической в образовательной умственной силы не только потому, что онь неутомимо возбуждаль деятельность ея въ обществе, но въ особенности потому, что онъ первый развиваль эту дёлтельность вполнё сознательно, методически, именно въ направленіи, свойственномъ этой діятельности по самой ел природе и приводящемъ въ действительному знанію. Несмотря на то, что умственная діятельность Сократа сосредоточивается на вопросахъ практическихъ. въ отношение его въ этемъ вопросамъ, въ способъ разсмотрънія ихъ и решенія нельзя не видеть преобладанія теоретическаго влемента. Всякій вопрось его интересуеть прежде всего кавъ предметь аналитической умственной деятельности. Сравнивая свое призвание съ искусствомъ своей матери (повивальной бабки) въ томъ отношения, что и онъ также помогаетъ рожденію мыслей у другихъ, Сократь даеть этимъ знать, что для него размишленіе о данномъ предметь, поддерживаемое методически развиваемымъ собесьдованіемъ съ другим, сямо по себь имъетъ необычайную важность. Теоретическая сторона является у Сократа до такой степени преобладающимъ мотивомъ, что онъ постоянно высказываетъ убъщденіе въ томъ, что знаніе не только ведеть къ добродътели, но само по себь оно уже есть добродътель. Въ самомъ процессъ мислящей дъятельности для Сократа заключается основа и источникъ добродътельной дъятельности. Эта особенность нравоучительной философіи Сократа имъетъ такую важность для пониманія ся, а также дальнъйшаго развитія правственныхъ ученій, что необходимо остановиться на ней и тщательно разсмотръть прачины и сущность ся.

(Продолжение будеть.)

П. Линицкій.

## OBBABAEHIA.

### О ПРОДОЈЖЕНИ ИЗДАНІЯ АУХОВНАГО ЖУРНАЛА

# ПРАВОСЛАВНЫЙ СОБЕСЪДНИКЪ

ВЪ 1871 ГОДУ.

Православный Собеспоники, издаваемый при Казанской духовной Академів, по распораженію Святвишаго Сунода, съ 1855 года, и выходившій въ первые три года (1855, 1856, 1857) повременно въ четырехъ книжкахъ, а съ 1858 года выходящій ежембсячно по двёнадцати книжкахъ, а съ 1858 года выходящій ежембсячно по двёнадцати книжках въ годъ, въ следующемъ 1871 году будетъ издаваться по прежней программё, въ томъ же строго православномъ духё и въ томъ же ученомъ направленіи, какъ издавался доселё, съ 1-го января, смемльсячно, книжками, не менёе 10 печатныхъ листовъ въ каждой.

Православный Собесподники разділень на дві половины, изъ которых первая состоить исключительно изъ приложеизй, а вторая—преимущественно изъ оригинальных статей, составляющих собственно Православный Собесподники.

Въ первой половине, составляющей *придожения* въ Православному Собеседнику, будутъ помещаемы:

- 1) Дѣянія (авты) вселенсвих соборовь, се русскомь переводю, въ полномъ ихъ составъ (VI всел. соборъ).
- 2) Толкованіе блаж. Өеофилакта, архіспископа болгарскаго, на внигу Дівяній апостольских, ек русскоми пересодю.
- 3) Памятники древне-русской дуковной письменности (окончаніе «Проскинитарія» Арсенія Суханова и др.).

Каждое изъ упомянутыхъ приложеній, по окончаніи, составить особую книгу, съ особыми—заглавнымъ листомъ, счетомъ страницъ и оглавленіемъ.

Примъчаніе. Чтобы не раздроблять означенныя приложенія въ Православному Собесёдниву на мелкія части для помёщенія всёхъ ихъ въ каждой книже, но давать читателямъ более цёлостное чтеніе, помёщается въ каждой книжей по одному приложенію изъ означенныхъ выше, отъ четырехъ до пяти печатныхъ листовъ, такъ въ одной напр. книжей— «Деянія вселенскихъ соборовъ», въ другой— «Толкованіе блаж. Өеофилакта», и такъ далее.

Во второй половини, собственно въ Православноми Собестдения, будутъ помищаться статьи:

- 1) Догиатическаго содержанія,
- 2) Нравственнаго содержанія,
- 3) Истолковательнаго содержанія,
- 4) Церковно-исторического содержанія,
- 5) Другія, болье или менье подходящія въ утвержденной прежде святьйшимь Сунодомъ программь Православнаго Собествоника, статьи духовнаго содержанія.
- 6) Журналы Совета Казанской духовной Академін, вполнё или въ навлеченія.

Примљчаніе. При обширности этой программы Православнаю Собеондинка, и по небольшому объему внижевъ его, не всё означенные здёсь отдёлы входять въ важдую внижку, но въ одной помёщаются статьи по однемъ отдёламъ, въ другой—по другимъ, и такъ далёе.

Изъ двънадцати внижевъ этой второй половины журнала по окончани года, составится три тома Православнаю Собестоника, отъ 20 до 30 печатныхъ листовъ въ навдомъ, съ особыми — заглавными листами, счетомъ страницъ и оглавленіями.

Цёна за полное годовое ивданіе Православнаю Собесленика на 1871 годъ, со всёми приложеніями къ нему, несмотря на увеличеніе платы за почтовую пересылку противъ прежних годовъ, остается прежняя: съ доставкою на доми по г. Казани и съ пересылкою во всл. мъста Имперіи—

#### СЕМЬ РУБЛЕЙ СЕРЕБРОМЪ.

Подписка принимается вы Казани вы редакціи Православнаго Собестдника при духовной академіи.

#### **МЗВЪСТІЯ ПО КАЗАНСКОЙ ЕПАРХІМ.**

Съ 1867 года при «Православномъ Собесъднивъ» издается отдъльное прибавленіе подъ заглавіемъ «Извъстія по Казанской епархіи», которыя будуть выходить и въ 1871 году, два раза въ мъсяцъ, нумерами, по 2 печатныхъ листа въ каждомъ, убористаго прифта.

Цена «Извъстий» для месть и лиць других впархій и других въдомстви: а) отдельно оть «Православнаго Собесердника» четыре руб., б) а для выписывающихъ и «Православный Собесердникь» три руб. (всего за два изданія десять руб.) сер.—сь пересылкою.

Подписка принимается также в редакции Православнаю Собестыника.

## объ издани ежемъсячнаго журнала "Душенолезное чтене" въ 1871 году.

Изданіе журнала «Душеполезное Чтеніе», при помощи Божіей, будетъ продолжаемо въ 1871 году на прежняхъ основаніяхъ. Редакція ностарается остаться візрною своей первоначальной задачів — служить духовному и правственному наставленію христіанъ, удов-

детворять потребности общенавидательнаго и общенонятного духовного чтенія.

#### ВЪ СОСТАВЪ ЖУРНАЛА БУДУТЪ ВХОДИТЬ ПО ПРЕЖНЕМУ:

1) Труды, относящіеся въ изученію Св. Писанія. части Редавція будеть продолжать трудъ истолкованія церковныхъ чтоній изъ Св. Писанія, изв'єстных подъ именень паремій. 2) Статьи догматическаго и правоучительнаго содержанія. не будуть упускаемы езъ виду современныя явленія въ общественной жизни, согласныя или несогласныя съ ученіемъ и установденіями православной цереви. Иногда обсужденію этихъ явленій будуть посвящаемы особыя статьи. 3) Разсказы изъ общей церковной исторіи, в изъ исторія русской церкви. 4) Воспоминанія о лицахъ, замъчательныхъ по заслугамъ для церкви и по духовновравственной жизни. 5) Статы относящіяся въ православному богослуженію. 6) Очерки наъ священной географіи. 7) Общепонятное духовно-поучительное изложение сведений изъ наукъ естественныхъ, 8) Описаніе путешествій къ святымъ містамъ, 9) Миссіонерскія свіденія. 10) Свіденія и сужденія о расколі. 11) Разныя извистія и запитки.

Свержь того предположено продолжать издание древняю патерика, ет переводь съ греческого, прерванное ет 1862 году. «Душеполезное Чтеніе» попрежнему будеть выходить ежемъсячно.

Цена годовому наданію безъ доставка в пересылки—3 р.; съ пересылкою вногороднымъ и съ доставкою московскимъ подпищи-камъ—3 р. 50 к.

Оставнісся неразобранными полные экземпляры «Душенолезнаго Чтенія» за 1862, 1863, 1864, 1865 и 1866 годы отпускаются по dea рубля съ пересылкой; за 1867, 1868, 1869 и 1870 годы по mpu р. съ пересылкою.

Подинска на «Душенолезное Чтеніе» принимается: Въ Москев въ домъ редактора, священника Николаевской въ Толиачахъ церкви Василія Нечаева; въ конторъ университетской типографів; у кистопродавцевъ: Соловьева, Глазунова, Ферапонтова и Салаева. Въ

С.-Петербури»: въ кнежныхъ магазинахъ Кораблева, Базунова и Глазунова.

Иногородные благоволять относиться для подписки исключительно въ редакцію «Душеполезнаго Чтенія» въ Москвъ.

Издатель и редакторъ, Священникъ Василій Нечассь.

## о продолжении изданія ,,ВЪСТНИКА ЗАПАДНОЙ РОССІИ"

въ 1871 (девятомъ) году.

Я приняль на себя изданіе ,,Вістника западной Россіи въ самую трудную для него эпоху. Разнородныя самопожертвованія помогли мий пережить кризисъ этого изданія: у него явились сотрудники, оно, думаю, сділалось содержательніе и войдеть въ свои нормальные сроки,—въ будущемъ году надімось поднять уровень его еще выше.

Въстивкъ будетъ надаваться по прежней программъ и въ прежнемъ объемъ (12 книжекъ, около 12 лист.каждая).

Подписная цѣпа 8 руб., а для сельскаго духовенства и волостныхъ правленій 6 руб., съ пересылкою.

Для избавленія меня отъ лишней затраты капитала, покорнваше прошу желающихъ выписывать это изданіе ускорить подпискою, адресуясь: въ редакцію Вістинка западной Россіи, въ Вильнів, и прописывая адресы какъ можно разборчивію.

Редакторъ-издатель И. Эремичъ.

## подписка на 1871 г.

## "ВЕЧЕРНЯЯ ГАЗЕТА"

DOJMTHRECKAS B JRIEPATYPHAS.

Вслідствіе желанія гг. подписчиковъ, «Вечерняя Газета» съ 1 января «871 года будетъ выходить ежедневно, не исключая дней, слідующихъ за праздниками. Всіхъ нумеровъ въ теченіе года выйдеть 350. Объемь газеты остается прежий. Въ дви, слъдующіе за праздниками, «Вечерняя Газета» будеть выходить въ полуместовомъ форматв, а въ остальные дви, какъ и въ ныифинемъ году, въ листовомъ форматв. Съ 1 января 1871 года «Вечерняя Газета» будетъ печататься совершенно новымъ крупнымъ, четкимъ и убористымъ шрифтомъ.

Каждый нумеръ «Вечерней Газеты» будетъ посылаться во всё города Россіи (съ доставкою на домъ, на мёстё жительства подписчика) в за гравицу, въ бамдероляхъ съ печатнымъ адресомъ каждаго подписчика.

Подписка принимается въ главной конторъ «Вечерней Газеты» въ С. Цетербургъ, на углу Гороховой и малой Морской, въ домъ Татищевой, и въ Москвъ, при книжномъ магазянъ И. Г. Соловьева (на Страстномъ бульваръ, д. Загряжскаго).

#### подписная цена на 1871 годъ следующая:

Безъ перес. Съ достав, въ Петербургъ п доставки: п съ пересыл, въ губернів:

| на годъ      | 6 | p. |    | K. | 8 | p. |    | ĸ. |
|--------------|---|----|----|----|---|----|----|----|
| » 6 мѣсацевъ | 3 | •  | 25 | •  | Ĺ | >  | 50 | •  |
| э 3 мъсяца   | 1 | •  | 70 | >  | 2 | •  | 25 | )  |
| э 1 мёсяцъ   |   |    | 65 | •  |   |    | 85 | •  |

Редакція покорнъйше просить гг. иногородныхъ: 1) объявлять свои требованія ваблаю временно, чтобы не испытать поздняго полученія газеты, такъ какъ заготовленіе бандеролей и печатныхъ адресовъ требуетъ времени; 2) присылать адресы, четко написанные, съ обозначеніемъ бляжайшей къ подписывающемуся почтовой конторы, въ которой допускается раздача газетъ, губернія в увзда, гдв она находится, и міста своего житольства, и 3) если ито желаетъ имъть вивств съ газетою билетъ на ея полученіе, заявлять объ этомъ въ своемъ требованіи, прилагая почтовую марку на пересылку билета.

Редавторъ и издатель К. Трубниковъ.

#### новая книга

# въ вазани вышла въ свътъ и поступила въ продажу ЦЕРКОВНАЯ ИСТОРІЯ.

COT. Q. P. TACCE.

Подъ редакцією профессора Казанской духовной Академіи

#### второй томъ.

Цъна: безъ пересылки 1 руб., съ пересылкою 1 руб. 20 коп.

Желающіе получать эту внигу могуть обращаться съ своими требованіями въ Казань—въ профессору Авадемін Н. П. Соколову и въ редавцію Православнаго Собестоника.

По тойже цвив (1 ° р. 20 к. съ перес.) можно выписывать и 1-й томъ этой книги.

Выписывающіе оба тома вийсти прилагають за нихъ 2 руб. 30 коп. съ пересылкою.

Воспитанники духовно-учебных в заведеній получають каждый томы по 1 рублю и съ пересылкою.

#### ОБЪ ИЗДАНІИ

## ПРАВОСЛАВНАГО ОБОЗРЪНІЯ

ВЪ 1871 ГОДУ.

Направленіе Православнаю Обозрівнія, намется, въ достаточной степени выяснилось предъ читателями какъ за одиннадцать лёть его изданія вообще, такъ и въ частности за два послёдніе года изданія подъ новой редакціей. Въ будущемъ намъ остается только воеможно полнёе раскрывать отдёльныя стороны однажды поставленной задачи. Выясненіе истины Православнаго Хрястіанства въ примёненіи къ требованіямъ современности, къ разнообразнымъ сферамъ и потребностямъ жизни, — сближеніе интересовъ религіознихъ съ интересами общественными, духовной науки съ общею наукою, внутреннихъ вопросовъ Русской Церкви съ судьбами всего Христіанскаго міра,живое сочувствие на пробуждению религиозныха интересова превмущественно въ нашемъ обществъ, въ важнымъ реформамъ, постепенно предпринимаемымъ въ нашей церкви, -- разъяснение вначенія этихь начинаній, возможное въ преділахь частной литературной двятельности, - отрвшение отъ сословной исключительности во взглядахъ и стремленіяхъ при твердой преданности общему делу Церкви: - вотъ главныя черты того литературнаго направленія, которому мы старались и будемъ стараться служить. Сочувствіе пъ нашему ділу въ кругу людей, интересующихся религіозными вопросами, свободное сотрудничество въ нашемъ журналъ представителей науки не только спеціально духовной, но и общей, такт-называемой свётской, постоянное внимание въ Православному Обозрънию въ большинствъ образованнаго духовенства даютъ намъ увъренность въ твердости избраннаго пути. Въ новыхъ ожидаемыхъ условіяхъ нашей духовной печати и церковно-административнаго быта вообще мы надвемся встретить новыя удобства и боле широкую возможность для серьезнаго служенія литературнымъ словомъ веливому двлу Православія.

Православное Обозръмие въ 1871 году будетъ издаваться по прежней программъ, ежемъсячно, внижками отъ 12 до 15 печатныхъ листовъ, подъ редавцією священнява Г. П. Смирнова-Платонова, при постоянномъ участія въ трудахъ редавцій священнява А. М. Иванцова-Платонова и П. А. Преображенскаго.

Въ составъ Православнаю Обозрпнія будуть входить:

- 1) Статьи научно-богословскаго, нравственно-назидательнаго и церковно-историческаго содвржанія.
- 2) Обоэрвніе замвчательных событій церковной экими въ восточных православных церквах и западных христіанских обществах.

- 3) Статьи по практическим сопросамь церкосной оснани—о ноложени церкви и са отношения и госулярству и обществу, о призвани и бытё духовенства, о современномъ положени духовно-учебных заведеній, о задачах духовной литературы, о религіозно-правственномъ воснатанія народа и т. п.
- 4) Критическіе и библіографическіе обзоры замічательных явленій духовной науки и литературы—русской и иностранной.
- 5) Изепстія и замютки: повъйшія постановленія по духовному въдомству, извъстія о состоянім православныхъ русскихъ миссій, льтопись духовно-учебной реформы, распоряженія о новомъ устройствъ приходовъ, внутренняя корреспонденція, письма изъ-за границы, славянская хроника, разныя извъстія, библіографическій листокъ и т. п.
- 6) Въ приложении, по окончании перевода сочинений Св. Иринея, будеть печататься переводь творения Св. Ипполита «О философскихъ умозрънияхъ», или «Противъ всъхъ ересей.» УСЛОВІЯ ПОДПИСКИ:

Цвна годоваго изданія Православнаю Обогрънів на 1871 годъ шесть рублей 50 коп.,—съ доставною на домъ въ Москвв и пересывною въ другіе города семь руб. сер.

Подписка принимается ст Москвъ, ст редакціи Православнаю Обоэрьнія, Остоженка, прихода Новаю Воскресенія, д. селщ. Смирнова-Платонова,—и у всёхъ навёстныхъ книгопродавцевъ въ Москвъ и Петербургъ.

Иногородные благоволять адресоваться съ своими требованіями прямо и исключительно: съ редакцію Православнаго Обогрънія, съ Москать. Въ случать неисправнаго полученія книжевъ, редакція удовлетворяєть вст справедливыя жалобы подписчиковъ.

. Подписка на Православное Обозръніе 1870 г., равно какь и 1869 г., проболжается на тъхъ же условіяхь.

Редакторъ Православнаю Обозрънія съ 1869 года священнять Гриюрій Смирновъ-Платоновъ.



#### ALLHAND RIBERTS MERICAGO O.

#### "РУКОВОДСТВО для СЕЛЬСКИХЪ ПАСТЫРЕЙ"

въ 1871 году.

Журналь «Руководство для сельских инстирей», издавлемый по благословенію Срятьйщаго Сунода, при Кіевской духовной семинарін, продолжится и въ следующемъ 1871 году, и начнеть съ 1 января свой двенадцатый годъ.

Этотъ журналь, избравь однажды особенную цёль—способствовать приходскимь пастырямь въ ихъ высокомъ служения
строителей таннъ Божихъ и въ многотрудной обязанности
учителей народных, а также быть органомъ ихъ дъительности,
ихъ желаній и потребностей, будеть имъть въ виду эту цъль
нензмінно; поэтому и въ слідующемъ году онъ будеть издаваться по той же программів и въ томъ же направленіи, кавихъ держался до сихъ поръ.

Въ составъ «Руководства иля сельскихъ пастырей», по программъ, утвержденной Святъйшимъ Сунодомъ, будутъ входить:

- 1. Поученія въ простому народу различнаго содержанія: догматическаго, нравственнаго, церковно-обрядоваго и проч., а также извлеченія и выщиски взъ твореній св. отцевъ, въ моторыхъ говорится о священстве и которыхъ нать въ большей части церковныхъ библіотекъ.
- II. Изследованія о разных церковных и духовно-правственных предметахъ, пригодныя для приходскаго пастыря какъ въ церковной проповеди, такъ и въ частныхъ его беседахъ съ прихожанами.
- III. Произведенія пропов'йдивческой литературы прежняго времени, пренмущественно ті, которыя отличаются своего рода современностію, просхотою и общеноватностію.
- IV. Оригинальных статьи по части церковной, преимущественно отечественной исторіи, а также матеріалы, относящісся къ ней, съ надлежащею ихъ обработкою. Изъ матеріаловъ избираются исключительно тѣ, которые по содержанію своему могуть имѣть какое либо отношеніе къ потребностямъ священника или его паствы.
- V. Зам'ячанія, сов'яты и наставленія, пригодныя священнику въ разныхъ случаяхъ его пастырской жизни и діятель-

ности. И во 1-хъ, замёчанія населення отпривленія богослуженія, перковнаго благочинія, совершенія чанистив, обращенія се прихожанами, отношения из иноверции и въ особенности въ раскольникамъ и т. п. Во 2-хъ, вометки о даравтеристи-TECRETA TENTATA UDOCTATO HADORA HO TOMA, MARA UOLLEOBATACA ние для успъщнаго дъйствованія на нравственность прихожань. Въ 3-хъ, свътенія и благочестивних містних общивих и учрежденіяхъ, а также о предразсуднахъ, суевъріяхъ, противвыхъ духу православной вёры и Церкви, съ указаніемъ, когда нужно, исторического происхождения техъ и другихъ. Въ 4-хъ, педагогическія замітки касательно обученія въ сельских шко-JANG JETER ORDEN ALBIGOTEM A SHENOKADU NOTOR BESTEN MEGдахъ. Въ 5-хъ, библіографическія статьи о вновь выходящихъ внигахъ, особенно пригодныхъ священнику, и замътки по поводу журнальныхъ статей касающихся духовенства въ какомъ бы то ни было отношенія.

Сверхъ того, иногда сообщаются: 1) общія замічательныя извівстія, касающівся русской Церкви и въ частности свіденія о достойныхъ вниманія распоряженіяхъ, утрежденіяхъ и перковныхъ событіяхъ въ разныхъ епархіяхъ; 2) свіденія о положеніи единовірцевъ нашихъ въ Австріи и Турціи, и наконець 3) извістія и сужденія о замічательныхъ редигіозныхъ явленіяхъ и перемінахъ въ католическомъ и протестантскомъ обществахъ.

Само собою разумёется, что невозможно дать въ одинъ годъ полный объемъ всёмъ указаннымъ отдёламъ въ мурналё, выходящемъ еженедёльно, безъ опредёленныхъ рубринъ. Развитіе того или другаго отдёла указывается современными потребностями пастырей и насомыхъ; поэтому главное вниманіе будетъ обращено на рёшеніе такихъ вопросовъ, которые вывываются текущими обстоятельствами; впрочемъ, для того, чтобы журналъ нашъ могъ доставить приходскимъ пастырамъ руководительное и образовательное чтеніе не для одного только года, но и на будущее время, въ немъ не будутъ оставлены безъ вниманія и другія задачи его, обозначенныя въ программѣ.

Статьи посторонних сотрудниковъ, соотвътствующія цёли и жарактеру изданія, будуть поміщены съ благодарностію и приличнымь вознагражденіемъ.

«Руководство для сельскихъ пастырей» выходитъ еженедъльно отдъльными нумерами, въ 8-ю долю листа, въ объемъ отъ полтора до 2-из св ноловною нечатних ластовъ. Годовое наданіе составить три тома; наждый приблизительно отъ-30 до 85 нечатнихъ листовъ, съ особеннинъ оглавленіемъ и особенною нумерацією странаць:

Подписная піна на місті 4 руб., а съ пересыякою во всі міста Россійской имперін 5 руб. сер. Плата за журналь по оффиціальными требованіями, каки-то: оти консисторій, дуковныхи правленій и благочинныхи можети быть, по приміру прежнихи годови, разсрочена до сентября 1871 года.

Въ редакціи имѣются экземпляры «Руководства для сельскихъ пастырей» за 1861, 1863, 1865 и 1870 годы. Желающіе могутъ получать опые въ бумажномъ переплеть, по обыкновенной цънь, съ пересылкою 5 руб. сереб.. за исключеніемъ экземпляровъ 1861 и 1865 г., которые можно получать по 4 р. съ пересылкою.

Продаются изданныя ею следующія книги:

- 1) Практическіе совіты священнявамь при производствів слідствій по проступнамь в преступленіямь священно-я церковно-служителей. Ціна 25 коп., съ пересылкою 35 коп.
- 2) Законныя требованія новыхъ судебныхъ установленій въ отношенів къ лицамъ дуковнаго званія. Ціна 50 коп., съ пересылкою 60 коп.

Печатается и въ непродолжительномъ времени поступитъ въ продажу подробный «Указатель статей, помёщенныхъ въ «Руководстве для сельских пастырей» въ течение десати лётъ, съ 1860 г. по 1869 годъ включительно». Цена 35 коп. съ пересылкою. Подписчики «Руководства для сельскихъ пастырей» на 1871 г. получать этотъ «Указатель» безмездно.

Оъ требованіями вакъ на журналь, такъ и на поименованныя вниги нужно адресоваться въ редавцію «Руководства для сельсвяхъ настырей», въ Кіевъ.

Редакторъ, ректоръ Кіевской семинарін, архимандрить *Өерапони*в.

Въ той же редакціи продаются слёд. кинги по слёдующимъ цёнамъ съ пересылкою:

- 1) Историч. книги св. Писанія ветхаго завъта, въ руссв. пер. съ евр., М. Гуляева. Ц. 2 руб.
  - 2) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 50 коп.
  - 3) Бестьды сельскаго священника, 25 бесбять. Ц. 50 к.
  - 4) Яковь Косьмичь Амфитеатровь. Ц. 75 коп.
- 5) Беконь Веруламскій, Куно Фишера (съ портретомъ Бекона). Ц. 50 коп.
- 6) Южно-русское проповъдничество XVI и XVII въковъ. Цъна 60 воп.
- 7) Христіанская наука, или основанія св. герминевтики, твореніе блаж. Августина. Ц. 75 коп.
- 8) Динамика вещества, сочин. Вебера, перев. съ нъменкаго. П. 50 коп.
  - 9) О чинъ православія. Ц. 50 воп.
- 10) O переводть св. Писанія на славянскій языкв. Ціна 20 коп.
  - 11) Библейская хронологія. Ц. 60 коп.
  - 12) Императорь Оводосій. Ц. 30 к.
- 13) Историческое обозръние богослужевных книж. Ц. 60 воп.
  - 14) Польская грамматика. Ц. 30 к.
- 15) Императорь Юстиніань и его заслуги для церкви. Ц. 50 коп.
- 16) Сочиненія студентовь Кіевской духовной Академін. Т. І. Ц. 1 руб.
  - 17) Михаиль Керулларій. Ц. 50 к.
  - 18) Софроній патріархь ігрусалимскій. Ц. 40 в.
- 19) Ученіе св. отцевь подвижниковь о благодати Божіей. Ц. 50 в.
  - 20) О времени крещенія св. Ольги. Ц. 30 к.
- 21) Riest съ его древнъйшимь училищемь—академіею. Два тома. Ц. 8 р.

- 22) Философія опщесь и учителей церкви (періодъ древних апологетовт христіанства). Ц. 2 р.
  - 23) Кто быль первый митрополить кіевскій? Ц. 25 к.
  - 24) Диссиим протојерея И. М. Скворцова.
  - 25) Ветхозавътная исторія, его же. Ц. 60 к.
  - 26) О богослужении правосл. церкви, его же. Ц. 75 к.
  - 27) О видажь и ствпеняжь родства, его же. Ц. 40 к.
  - 28) Изслыдованіе о Талмуды. Ц. 50 к.
  - 29) Очерки быта древних вереев. Ц. 70 к.
- 30) Сборнике изв лекцій бысших наставников Кісвской дух. Академіи, архим. Иннокентія, прот. И. М. Скворцева, П. С. Авсеньева (архим. Өеофана) и Я. К. Амфитеатрова. Ц. 3 р. 50 к.
- 31) Пятидес ятильтній юбилей Кісвской духовной Академіи, 28 Сентября 1869 года. Ц. 1 р. 50 к.
- 32) Голось правды, или слово подолянина кь собратьямь-католикамь, жителямь западных пуберній Россійской Имперіи. Кіевь. 1870 г. Ц. съ пересылкою 1 руб.
- 38) О Богослуженій воскресном и праздничном вы совдиненной церкви Англіи и Прландій. Кіевъ. 1870 г. Ц. 30 коп.
- 34. Книга для назидательнаго чтенія. Изданіе второе. Ц. 1 руб.
- 35. Апокрисись Христофора Филалета, вы переводъ на современный русскій языкь. Ц. 3 р.
  - 36. Сборники статей для народныхи школи. Ц. 50 к
- 37. Патріархь Кирилль Лукарись и его чето православной церкви. Ц. 75 к.
- 38. Блаженный Августинь, какы психолого Болова. Ц. 1 p.
- 39. Послыдніе дни жизни преосвящ. Филарета: митрополита Московскаго. Ц. 50 к.
- 40. Земная жизнь Господа нашего Іисуса Христа. Перев. съ нъм. Х. Орды. Ц. 1 р.

Печатано по опредъленію Совъта Академіи. Ректоръ А. Филареть.

## ТРУДЫ

# RIEBCROŇ ZYXOBHOŇ ARAZEMIN.

### 1870.

### ДЕКАБРЬ.

| Cogephanie: |                                                                                                          |                   |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| I.          | Книга пророка Геремін. Річи 21—28; гл. XLIX, XXXVI, XLV, XXXV, X, 17—25; XXIV. (Переводы сы еврейскаго.) |                   |
| II.         | Протоколы вас давій Совета Кіевской духовной Академіи                                                    | 1—44.             |
| III.        | Польскій пропов'ядникъ XVII в'яка і езуйть Оома Млодвяновскій (Продолженіе) Л. Мацювенча                 | 457—567.          |
| IV.         | Нравственныя и религіозныя понятія у древнихъ греческихъ философовъ. (Продолженіе). <i>П. Ли</i> -       | 567—60 <b>9</b> . |
| <b>T</b> /  | Реализмъ въ области наувъ о духъ и въ особенности                                                        |                   |
| ٧.          | о нравственности. (Изъ Эттингена) Н. Зайцева.                                                            |                   |
| VI.         | Споръ грековъ съ датинянами объ опръс-<br>нокахъ и квасномъ жайбъ въ таниствъ евха-                      | 044 550           |
| VII.        | ристін. <i>Архим. Августина.</i> Объявленія.                                                             | 644—770           |
| VIII        | Творенія бл. Іеронима. (Переводъ съ латин-                                                               | 1 <b>77</b> —192. |

#### KIEBЪ.

Въ Типографіи Губернскаго Управленія. 1870.

Подписка принимается преимущественно ВЪ РЕДАКЦІИ ЖУРНАЛА ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ; а также въ Москвъ у внигопродавца А. О. Оерапонтова, въ Петербургъ у внигопрод. С. И. Литова.

Цена за годовое изданіе журнала (12 кн., не менёе 15 печат. лист каждая) 6 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 4 руб. 50 коп.

По той же цене можно получать «ТРУДЫ» за 1869 годъ. Оставшеся въ редавціи эквемпляры «Трудовь» за первыя девять леть (1860—1868) продаются по три рубля съ пересылкою.

Цівна отдільной внигів «ТРУДОВТ» 50 коп. съ перес.

Въ той же редакціи можно получать «ВОСКРЕСНОЕ ЧТЕНІЕ», еженедёльный журналь, съ XXVIII (1864—63) года предназначенный для народнаго образованія, и преимущественно для сельских школь. Цёна за годовое изданіе текущаго (ХХХІІ) года (начинающееся съ Пасхи) и прошедшихъ ХХХ, ХХХІ и ХХХІІ годовъ 4 руб. съ пересылкою, а безъ пересылки 3 р.

Въ той же редавція продаются по уменьшенной ціні вквемпляры «ВОСКРЕСНАГО ЧТЕНІЯ» за первыя 80 літь существованія журнала. Имівются въ продажі слідующіє годы: І (1837—38), Ц (38—39), ІV (40—41), V (41—42), VІ (42—43), VІІ (43—44), Х (46—47), ХІ (47—48), ХІІ (48—49), ХУ (51—52), ХУІІ (53—54), ХУІІ (54—55), ХІХ (55—56), ХХ (56—57), ХХІ (57—58), ХХІІ (58—59), ХХІІІ (59—60), ХХІV (60—61), ХХУ (61—62), ХХУІ (62—63), ХХУІІ (63—64), ХХУІІ (64—65), ХХІХ (65—66). Ціна за экзем. каждаго года съ перес. 2 руб. Выписывающіє единовременно не меніе 10 экземпляровь «Воскреснаго Чтенія» прежняхь годовь платять только по 1 р. 50 к. за экземплярь в получають безплатно «УКАЗАТЕЛЬ къ 25 годамъ Воскреснаго Чтенія. Ціна Указателю отдільно—50 коп.

# ПОЛЬСКІЙ ПРОПОВЪДНИКЪ XVII ВЪКА ІЕЗУИТЪ ООМА МЛОДЗЯНОВСКІЙ.

(Продолжевіе.)

Изъ представленных сбразцовъ нроповёди Млодзановскаго читатель, надёемся, успёль довольно познакомиться съ его своеобразнымь экзегезисомъ. Мы сказали, что въ немъ, въ этомъ экзегезисъ, заключается вся сущность казнодвёйскаго художества изучаемаго нами нольскаго проповёдника. Поэтому намъ предстоитъ теперь сгруппировать, указать тё черты, какими характеризуется экзектико-гомилетическая метода Млодзяновскаго.

Однимъ изъ употребляемыхъ имъ пріемовъ приличнѣе всего идетъ названіе схоластическихъ. Они непосредственно выходили изъ того желанія проповѣдника, о которомъ мы не разъ уже говорили, и которое было тогдашней казнодзѣйской модой, именно изъ желанія занять любопытство слушателей, заинтересовать ихъ вниманіе загадочностію, замысловатостію, или остроуміемъ рѣчи, поразить ихъ неожиданностію какогонибудь положенія или какого вибудь вывода. Всѣ эти, такъ дорого цѣнившіяся въ тотъ вѣкъ, качества рѣчи Млодзяновскій рѣшился добывать въ священномъ Писаніи. И вотъ онъ, намѣренно устраняя прямой и ясный смыслъ этого Писанія, непосредственно дающійся здравому пониманію, всегда старается найти въ немъ нѣчто загадочное, замысловатое, неожи-

данное. На всякій фактъ священной исторіи, на всякое изреченіе священнаго писателя у пропов'яника нашего сейчасъ же готово какое нибудь курьезное недоум'йніе, какое нибудь остроумное возраженіе, при разр'яшеніи котораго ему всегда хочется поразить слушателя какимъ либо р'язкимъ сближеніемъ. Преправання пробаженть правання разружения какихъ можно ожидять только отъ ума, глубоко закамившагося въ разныхъ схоляюти пропов'я правання пестру правання правання всего этого домности правання правання пестру правання пра

Самымъ обывновеннымъ и постояннымъ выраженемъ такого насильственнаго и искусственнаго отношена Млодзяновскаго къ св. Писанію служать курьезные, замысловатые, занамательные, но въ сущности иногла до нестриз имперене, заште вопросы, какіе проповедникъ измышляетъ но поводу того
или другаго маста св. Писантя. Вънвыдумыванія павеля копросовь и въ такомъ мли другомъ разръщеній иль применительно въ современной дъяствительности Млодзяновскій видимо
поставляетъ всю соль своего казноляєнскаго остроумія поводу поставляеть всю соль своего казноляєнскаго остроумія поставляеть всю соль своего казноляєнскаго строумія поставляеть всю соль своего казноляєниеми поставляєниеми поставляєни поставляєниеми поставляєниеми поставляєниеми поставляєниеми поставляєнием

Найвревнясь, "на природня вы прародня вы праводня вы

ты опроповодь говорена была въ май на праздника св. Войцаха.

Вы пойдете въ садъ, но вибств съ этемъ будете и на проповъди; заведу я вась въ садъ, лучше котораго ничего не пред-СТАВЛЯЛА ВСЯ ДРЕВНОСТЬ, НЕ ПРЕДСТАВИЛЕ НИЧЕГО И НОВЫЕ ИТАЛЬянскіе и французскіе сады. Но чтобы вамъ дорогой не было скучно, для этого я однимъ предложу загадку, а другимъ отгадаю, что они думають. Предложу загазку мужьямъ: какой мужь первый послушаль своей жень?-Я уверень, что вы отгадаете это, но только боюсь, чтобы, отгадавши, кто нибуль не прибавиль еще и своего кое-чего. -Я это договариваю, а между тёмъ кто нибудь уже и думаетъ себъ, отгадавши: » да и очибся, « т. е. первый на свётё мужь Адамъ послушаль Евы, да и ошибся, коо потеряль чревь это рай. Это ваганка. Но и я. съ своей стороны, отгадаю, что думають теуже были, думають онв, тв времена, перь жены. •Лавно когла Аламъ засматриваль въ руки Евв. Ева что хотела, то н вла и только огрызки давала Адаму, которые этотъ принималь еще съ благодарностію. Теперь напротивъ мы есьми силани стараемся, чтобы столь быль навъ столь, вушанье кабь, вущанье, -- в они все ворчать. А что хуже всего, теперь не Адамъ смотретъ намъ въ руби, а мы должны смотръть музъямь за всёмь. Чо, дайте покой всёмь этемь разнымь мыслямъ, и посмотрите лучше на преврасный садъ. и пр. 1).

Въ другомъ мъстъ, разсказывая о сотворении человъка, Млодзяновский говоритъ: «За наше сотворение честь и хвала Тебъ, Господи!. Но, хоть и со смирениемъ, но все же намъ прилично пожаловаться на Тебя предъ Тобою же за то, что Ты сотворилъ насъ изъ самаго ничтожнаго вещества: Formavit igitur Dominus Deus hominem de limo terrae—изъ грязи земной. Если Ты уже, Господи, вахотълъ сотворить насъ изъ вемли, то нужно было сотворить насъ изъ вакого-нибудь твер-

¹) I, 82.

даго и драгоценнаго металла. А то лешинь насъ изъ голи. говоря по человічески, пачкаещь себі руки, а мы должны доставлять воды для умовенія, и какой же воды? Воды слевъ, скорбя о множестве наших слабостей. Почему же въ самомъ дълв Господь не сотвориль насъ изъ какого набудь метама? Говорить богатый человыть: »Еслибы и биль волотымъ, или по врайней мъръ серебряннымъ, тогда всъ говорили бы: о, мой волотой!. А то теперь едва услышить это словцо.« Милый богачь! Не желай быть сотвореннымь изъ золота. Чего ты лучше хочешь: чтобы украли что нибудь изъ твоихъ вещей, нин тебя самого? Да и вообще легче всего потерять себя самого. Ктому же накой небудь пьяница, желая достать водин. YPESAIL ON AIR STORO RYCORS TROOM MONH, MAN TROOFO ANTATE: а это была бы невознаградимая потеря. Говорять дюди военные: »О еслибы Господь сотвориль насъ желеными. —не нужно было бы ни сбрун, ни панцыря, ни шинака. Но, господа вонны, если вы теперь тяжелы на подъемъ, трудно вась упросить; то что было бы, если бы вы были желевными? Говорять обжоры: «Еслебы Господь сотворыль насъ медными, тогда объйлся бы себи человивь и ничего ему не завредило бы, обжирался бы себё каждый день, а голова, однако, не болёла бы, а теперь съёсть человёкь немного этих милихь овошей. фруктовъ, какъ вдругъ болить желудовъ, какъ вдругъ лихорадка, горячка. А еслибы желудокъ быль мёдный, то ничего полобнаго не было бы. « Но лучше довольствуйтесь, люди, не меднимь велудкомь. Господь хотель, чтобы аппетить быль въ вашей собственной волъ и чтобы вы владели имъ. Ктому же помните и то, что еслибы вы были медными, давно бы уже Ричь Посполитая Польская приказала наковать изъ вась хуи монеты -- пеляговъ. « ¹)

<sup>1) 11, 78-79.</sup> 

Разскавывая о насыщения І. Христомъ пятью хлёбами невспольких тысячь человёнь, проповёдникъ задаеть и рённаеть между прочимъ такіе вопросы: «Почему Господь нашъ приказаль принести къ себё эти хлёбы—afferte illos mihi hūc? (Мате. 14, 18). Развё не могъ Господь, и не коснувшись ихъ, сдёлать ихъ многочисленными? Неужели Ты, Господи, не довёряещь апостоламъ? Ну, положимъ, Іуда нехорошій человёнь; но другіе всё хорошіе же. Ктому же, Господи, и люди будуть жаловаться на тебя. Потому что паны, слёдуя Твоему примёру, тоже будуть приказывать все пряносить къ себё, ни на кого не стануть полагаться.«

»Въ чьихъ рукахъ размножался хлёбъ, —въ рукахъ ли только І. Христа яли въ рукахъ учениковъ? »На этотъ вопросъ Млодвяновскій отвёчаетъ такъ: »Тостать говорить, что и въ рукахъ учениковъ размножался. Для Христа было бы тяжело самому наготовить такъ много кусковъ хлёба: Frangere toties laboriosum erat. Ктому же Христосъ и временемъ дорожиль; не желалъ Онъ, чтобы слишкомъ долго за столомъ сядёли. А то послё говорили бы на Него: »И! какъ долго Господь служилъ при столь общирномъ столё».«

«Что вначить, что послё насыщения осталось еще двёнадцать корзинъ кусковъ? Почему не осталось пяти только, то есть сколько было и хлёбовъ? А если уже нужно было, чтобы ихъ осталось больше, то пусть бы каждый вышій имель и несъ свои куски. Не хотёль Господь, чтобы каждый несъ свои объёдки. Господу не показалось хорошимъ, вёжливымъ дёломъ наёсться и еще домой вабрать остатки.«

»Почему не хотвль Христось, чтобы, послв насыщения всехь пати тысячь народа, не осталось цвлыхь пати хлебовь?

Развъ не было бы большинь чудомъ еслиби Христосъ сдъдаль, чтобы после насыщения въ рукахъ ввшихъ образовался нвъ вусковъ целий хлебъ? Кавдий тогда могь бы говорить съ удивленіемъ: «Насъ пять тысячь накорилено пятью живбами, между тёмъ съ маленькаго кусочка въ менхъ собственныхъ рубахъ вырось цельй хаебов. Я самь чувствоваль и видълъ это«. Или почему Господе не савлалъ и такъ. чтобы въ рукахъ каждаго апостола изъ бусковъ выросъ хлёбъ, въ глазахъ народа? Воть почему хотель Господь, чтобы клёбь остался въ куспахъ, а не цёлымъ: убогіе матери часто такъ отказываютъ своимъ дёткамъ, когда они просять хлёба: »подожди, милое витя, ифть еще початаго«. И ховяннь часто говорить своему работнику: »подожди, я прежде для себя почну жлібот«. Да работневъ в самъ не посмветь отревать себе врающих вогда хавов еще цвяв... Подобнимъ образонъ и здёсь. Еслибы у кажлаго апостола остался хлёбъ цёлый, тогда, въ случав ето нопросиль бы: »дай мей этого хлеба, отрёжь его немного для легво могь бы отговориться: »о, малый меня, « — апостоль брать, нехочется починать, жаль надравывать, чтобъ невыдохся; я думаю хранить его подольше». Но вогда остались вуски, тогая, еслибы въ случай примель одинь изъ накориленпыхъ и сказаль: эпрошу одинь кусочевь хлаба, я ванесу его жена, дъткамъ, «- апостоль не имъль бы уже чемь отговориться. Могло случиться и тавъ: Идутъ апостолы между людьми... Ихъ спрашивають: что это вы несете? »Куски.«-- чтожь это за куски? Мы прежде никогда невидывали васъ съ кусками«. Апостолы отвёчали: ээто вуски чудесные «... - эКакъ чудесные? Кавое жъ было чудо? «-- »Нашъ учитель накоривлъ пять тысачь человать патью хлабами, а кусковъ по старому -- смотрите какъ много!« Тогда важдый началь бы упрашивать: •будь же такъ добръ, милый апостолъ, дай и мей одинъ кусочекъ, пусть и я его попробую «. Если бы хатоть останся птимъ, то расчот-

дивостью говорина, бы: - жаль, лунше сокранить его: на паматьп-Но висина свим опросились, на оряздаваніе, на граздоль « 1) годи вы вінодонаком меторим в пореження в пореження в порежения в порежен валается жаними жопросамы в Спородинастиндопровирандовістил нойь испудентова въ ошновного Пролумрав услагий, бойдуна нолю, Divine OB) a resported on a Cupothy: Besternian regressorous atoms and as вынажень повышей і и панале присприн съпласуюють пх ристомь? рания и профессов в профессов и профессов Бийдунив зорийтамънио (ихъпйиронг: поспода! ввять на элония нать и вадисаны две онь вы вашный гметрицахь доль Нать! ... Ибо CHIER THE CHARGE THE CONTRACT OF THE PROPERTY ввозив. , Остроувная сфаво софіяц Укаже тово фийцентин вого и ввой Jaca. saio alfal, stamaid que: unu funcio es su a fou y no fivo du casa esar dentis - побоющий с сопросый у Тебкуда живовенименно и были тесть. вто разговариваль нынё съ І. Хрискомен оны высколловорить постолно напываеть латинское слово bene A волкъ OT-YMATBOLD TARBER THEREO EDIPOCEME, SAMETEEL ROTATE, SAMEREACH

5 Hil, 32.



CAR'S OREOGRAPHA (TERRITERED PRODUCTION OF THE SERVICE SERVICE OF THE SERVICE OF втой остроумной философів-схоластикъ.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) I, 439.

еще продолжается. Пля чего жъ это св. Іоаннъ. говоря о свадьбъ, употребилъ слово обоюдное, выражающее время настоящее и прошедщее, слово, ноказывающее, что свадьба еще ERED OVITO E EDOGOIRACTOR, HO BRÉCTÉ CE TEMB BRED OVITO уже и кончена? Можно вывесть отсюда много нравоученія. Дунасшь ли жениться, -- женись же скоро, чтобъ свадьба была ванъ бы уже прошлою: nuptiae factae sunt. Отлагать свальбувначить завідомо вдаваться въ совершенно лишніе расходы. Меньше потераль тоть, вто уже кончиль. И еще правоучение: свадьба хоть есть, но она уже дело прошлое, factae sunt, вбо всякое мірское удовольствіе можеть проходить, быть, несуществовать. Намъ духовнымъ тоже наука: нехорошо бывать на свадебных пирахъ, и не нужно оправдываться въ втомъ случав примвромъ І. Христа, потому что Овъ, кота и быль на свадьбе, но какь будто и не быль, нбо и сама свадьба хоть и была, но какъ будто уже и не было ея, какъ будто уже она и кончилась1).

Въ гомиліи на правдникъ Игнатія Лойолы, объясняя слова І. Христа къ ученикамъ: Іте, ессе едо mitto vos sicut agnos inter lupos — идите, я посылаю васъ какъ овецъ среди волковъ, Млодзяновскій задастъ такой вопросъ: «А не лучше ди было бы, Господи мой, назвать учениковъ своихъ волками? Овщы боятся и убъгаютъ волка; неправда и гръхи бъгутъ отъ евангельскаго ученія. Ты, Господи, левъ—leo de tribu Iuda. Ученики твои должны уподобляться Тебъ. Но волкъ болье поховъ на льва, чъмъ овца. Но Господъ говоритъ: будьте какъ овци— sicut agnos. Овца, хорошо ди ей, дурно ди, погода или непогода, — постоянно напъваетъ латинское слово bene. А волкъ что? го 10 () нь, — воетъ; навлея, — опять воетъ. Потому-то славянскій язынъ отъ сымья и вазваль его солномъ. Кто уче-

<sup>&#</sup>x27;) III, 32.

никъ Христовъ, тотъ агнецъ, за все bene dicit — благословляетъ Бога, а волкъ и въ счастіи, и въ несчастіи — все воетъ, все недоволенъ з 1).

Въ гомиліи о страданіяхъ Господняхъ по поводу словъ Евангелія: et assumpto Petre et duobus filiis Zebedaei, проповъдникъ говоритъ: «называешь ты, св. евангелистъ, Іакова и Іоанна сынами Зеведея. Почеку же не вспоминаешь и о матери ихъ? Такъ то, видно, не только въ Польшъ, но и въ св. Евангелін, хотя каждый человъкъ виветъ отца и мать, но достониство получаетъ отъ отца—filiis Zebedaei» <sup>2</sup>).

По поводу словъ: Ассерtа aqua, lavit (Пилатъ) manus—говоритъ: «При умыванія обывновенно употребляютъ мыло. Почемужъ Евангеліе говоритъ, что Пилатъ умылся только водою, и о мыль ничего не упоминается? Въроятно потому, что мыло этотъ судья оставилъ своей женъ, или потому, что онъ не котъль показать даже вида несправедливости. Мыломъ обивновенно трутъ руки: о, пусть же судья не трутъ своихъ рукъ! Когда вто нибудь проиграетъ справедливое дъло, то обывновенно говорятъ: его смыли бъдняжку... Пусть же судъ не будетътавниъ, чтобы мыль невинныхъ в).

Разсказывая въ другой гомилін объ изгнаніи І. Христомъ изъ храма продающихъ и вупующихъ, Млодзяновскій говоритъ: «Св. Лука вообще написалъ, что Господь началъ выгонять продающихъ и купующихъ, а св. Маркъ присовокупляетъ, что Господь и столы съ деньгами пораскидывалъ (Марка 11. 15). Для чего это Господь нашъ разсъялъ и разсыпалъ не самыя деньги, но столы, на которыхъ лежали деньги? Этимъ Господь далъ примъръ тъмъ монашескимъ орденамъ, которые не берутъ

<sup>1)</sup> ІУ, 168. Подъ волиами Млодзяновскій разумічеть здісь диссидентовъ.

<sup>2)</sup> III, 857.

<sup>8)</sup> III, 444.

въ руки денегъ. И Христосъ, мелая разсыпать деньгине прил 

Объясняя въ одномъ слове первый стихъ 11-го псадна: Salvum me fac Deus, quoniam defecit sanctus, quoniam, diminutae sunt veritates afilits hominum, проновъдникъ обращаетъ да вимая ніе на последнюю половину стиха: diminutae sunt yegitates un **чиеньшились истины, и спрашиваетъ: что это асуменниенныя** метины? На этотъ довольно загадо чный вопросъ, проводь динть отвічаеть, видимо желая похвастать шволяревнивностроумісизтакъ: «Латинское слово veritas по подъски ргания по подъски тримся же въ уменьшенію латинскаго, слова устігая и польскаго ргамфа. Произнося по свладамъ слово 285 году подижени при слога; ve-ri-tas. Начнеть вто говориты правду, начнеть съ съставля веди сейчась же вли самь не посиветь интидитыце, стреннись праз ротъ. Вотъ и останется одно начало вем корисниой правлытае. Теперь спроси лагищина; , в дурванде от в допостоя по то по спорти пручи по по по то то по то п LOTORA HELDRIGHTS ALCOHOLD THE ASSIC CHORN AUTHORITY OF HOLDONY OFF отвътить, что же аннить бран и провежение при пробран умникъ-выскочка: почтенный, и разумный свящевник сейчасъ же начнеть говорить ему правду, а вающійся недопускаеть его до этого и начинаєть еще съ нимь переговаривать. «й ведь тоже TO STORE BEATHERETS CHE CE HEME DEPCTORENHESTS. AN SEAL TOME

HAND CHORN AVXORDERED A. AVAILLE FOR TOWN A CENTRAL BOARD AND AVXORDERED A. CORDINARY OF AVAILLE FOR THE AVXORDERED AVAILLE FOR THE AVXORDERED AVAILLE FOR THE A И опать останется начало недоконченной правды vae—обда. Я

1 IV. 163. Поть возками Мтодановски разумбеть атысь диссидентовы-

<sup>1)</sup> I, 886.

<sup>· 141 557.</sup> 111, 444.

завлючаю отсюда, что вообще трудно найти правду на свътку ръдкій можеть довесть, договорить ее до конца. Тецерь присмотримся въ уменьшенію польскаго слова ріамба. Мий кажется, что польское слово ріамба составлено изъ ріамо и ба. Инфіда, бываеть, что правъ не соблюдають, конституція забывають, накъ бы вовсе небыло правъ и законовъ. Что жъ тому за причина? А то, что осталось только ба—дай, вошло въ моду только ба—дай, а правъ и неспрашивай, а тімъ болье правды: фіщіпивае sunt veritates» 1).

Говоря въ одномъ словъ о сотворени Евы изъ ребра Адамова, проповъднивъ задаетъ и ръшаетъ такіе вопрости «почему не сотворилъ Богъ Евы отломавши частичку головы Адамовой? почему не сотворилъ изъ руки, или изъ нога? почему Господь нашъ сотворилъ одного только Адама и одну Еву? почему не сотворилъ этихъ Евъ больше»?

Въ бесёдё на праздникъ Іоанна Крестителя, объясная праздничное евангеліе о Захарія и Елисаветь, Млодвяновскій рішаєть, между прочимь, такіе вопросы: «Если ты, Захарія, видёль ангела, то имбешь за что благодарить Бога, а мы такие имбемъ съ чёмъ поздравить тебя. Но не видёль ли ты тамъ и бъса какого нибудь? И предъ престоломъ Госиода Бога нашего сатана то же вёдь стояль. А не имёль ли ты, Захарія, какого нибудь лекаря, какого нибудь медика, который бы что нибудь посовётоваль тебё васательно твоой нёмоты?» Говоря о посёщеніи Богородицей Елисаветы, Млодзяновскій спрашиваеть: «а не лучше ли было, Дёво Богородице, нареченняя Царица неба и земли, призвать къ себе Елисавету, или написать къ ней письмо?» а).—Изъясняя притчу о мытарё и фарисеф, спрашиваеть: «какъ эти двое прибыли въ храмъ—пёш-

¹) I, 141.

<sup>9)</sup> IV, 59-60.

комъ, или повозвой? Если повозвой, то ваких имъли ломадей»?¹)—Говоря о Преображения Господнемъ, спраниваетъ-между прочемъ: «почему эти одежды были бълы вакъ свътъ, почему не бълы вакъ молоко, какъ полотно, или какъ самый лучний батистъ? не говорю уже—какъ бумага, ибо ед въ то врема еще не было » »).—Изъясняя слова Інсуса Христа: vos estis sel terrae, говоритъ между прочемъ: «хорошо, Господи, почтилъ Ты учениковъ своихъ, когда назвалъ икъ солию. Но почему, Господи, Ты не назвалъ ихъ сахароми, медоми»? »).

Въ ръменіять на эти и всь другіе подобные имъ вопросы Млодвяновскій непремінно измишляєть какой нябудь правственный симсяв, какой нибудь практическій урокъ. Какъ мы уже говорили, догматическія толкованія рёдко встрёчаются у Млодзяновскаго, но все таки встрачаются. Отватныши на из-BECTHUS BOUDOC'S MHOMECTBOM'S CAMMES DASHOOODASHEE'S UDARTHчеству примъненій и дианенных сбляженій, проповідникъ еногда вставеть и бакой небудь догматеческій отвіть на него. При этомъ, у него всегда имъется въ виду какой нибудь изъ спеціальных догнатовъ католичества. Такъ, по поводу словъ ангела въ мироносицамъ: Ite dicite descipulis ejus et Petro (Марк. 16, 7), пропов'ядиеть говорить между прочимь: «Ангель Господены развъ Петръ не считается между учениками?... «Идите и спажите дейнадцати ученивамъ, что Христосъ воясталь изъ мертвыхъ. - Но Петръ томе ученить, значить и до него дойдеть эта мовость? — Однако ангелъ говорить: discipulis ejus et Petro. Такъ-то и самъ ангелъ почитаетъ Петра, заискиваетъ его ласня в благоволенія, чтить въ немъ папу: не упоминая о дру-PRIL YTERRAYS, Retpa one hashbacts no emene 4). Be ro-

<sup>1)</sup> I, 418.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) I, 886.

<sup>\*)</sup> IV. 506.

<sup>4) 111, 850.</sup> 

мелін о страданіяхъ Господинхъ по поводу словъ евангелиста Луки: avulsus est ab eis quantum jactus est lapidis (22, 41), говорить: «развъ ты, св. Лука, не могъ употребить какого набудь другаго сравненія, кромъ этого: удалился отъ нахъ на верженіе камнемъ? Развъ нельзя было сказать: на нъсковко шаговъ, на выстрълъ изъ лука? Въроятно вотъ почеку св. Лука употребиль помянутое сравненіе: въ это время сталъ ему передъ глазами, примель на память Петръ, прозванный отъ камия, отъ пращи; сталъ такие и Христосъ, Который такие есть камень — рета avtem erat Christus (камень оксе бъ Христосъ) 1). Вотъ эти два камня и напомнили св. Лукъ сравненіе отъ камия.

Въ совопросимчествъ состоять общій и неизийшний харавтеръ схоластвческих пріемовъ Млодаєновскаго при толкованія св. Писанія. Насъ поражаеть въ этомъ совопросначестві, съ одной стороны, крайняя неестественность и иногла пустота самыхъ вопросовъ, посредствомъ которыхъ процовъдникъ, такъ свазать, ставить извёстные предметы рёчи нев темной, невёдомой и не подоврвваемой области, или, говоря еще определените, изъ положительной вногда немыслимости выдвигаеть нкъ на свътъ Божій и представляетъ благосклонному вниманію н любопытству слушателей; съ другой стороны, насъ поражаеть въ немъ такая же врайняя искусственность и доходящая вногда просто до чудовещности насельственность тахъ выводовъ, какіе строить пропов'ядинкь изъ предлагаемыхъ вопросовъ. Это сколастическое насиліе въ слові (казаньи) проявляется несколько иначе, чёмь въ гомилія. Тогда какь оъ гомедін проповъднекъ не задается накакамъ особеннымъ пред-

<sup>1) 411, 862.</sup> 

метомъ рати, а просто береть по порядку стихи очереднаго евангелія и сыплеть по поводу важдаго изъ нихъ многочисленными вопросами и решеними, въ которыть равглаголь-CTBTOTO O BEOBOSMOZHUIN METEDIAND, BE CROBE OHE HOCTABLECTE себь цылью донавать невыстное опредыленное предприятиенерестную тему, которую напередъ выводить и торжественно провозглашаеть въ приступа. Для подтвержденія этой темы онъ впискиваетъ разния доказательства и доводы, и туть у янго встричается столько курьезной и неостественной напряженности, столько схоластического остроумничавья, что его церковное слово изъ области назиданія переходить въ область комического балагурства. Въ гомили васъ овадачивають часто неестественныя положенія (вонросы) и выводы, вдёсь же въ словъ (казаньи) вычурные доводы, какіе приводить Млодзяновскій при развитіи тены своего казанья, выводимой въ приступів. Уже съ приступа начинается эта натянутость. Здёсь проповъдинкъ чаще всего старается съ разу поразить своихъ слушателей какою нибудь неожиланностію. Взявши разв, напрямвръ, за текотъ слова Евангелія: Vade prius reconciliare-или прежде номирясь (Мато. 5, 24), онъ такъ начинаетъ одно свое слово: «выбле жаь церкви не одинь и другой, а тоть и тоть, этоть и этотъ». Проповедниять, разументся, производить при этомъ соотвътствующие жесты. Слушателя поражены такимъ безцеренбинымъ приглашениемъ и ожидають, что-то дальше будеть. Продержавии ихъ ивсколько секупль въ нетерптии, проповеденить вродолжаеть: «За что же это? А такъ Христосъ прикаваль.. О, не одинь такой есть въ храмъ, что, поссорявшись съ въмъ нибудь, доселъ еще съ нимъ не помирилси. А между темъ Христосъ принавиваеть, хотя бы такой быль и въ храмъ, хотя бы положей уме и приношение на алтаръ: иди прежде и помирись. -- Но вто нибудь изъ васъ замътитъ при отомъ: «ахъ, пожалуйста, пусть не выходять. Христосъ

привазываеть выйти только въ такомъ случай, еслебы вто приносиль жертву: si ergo offers munus tuum. А оне не делають никакихъ жертвъ и приношеній. Они съ неохотою кладутъ даже въ тотъ кошелевъ, съ-которымъ ходять и просять подажнія на перковь. Поэтому къ нимъ не можеть относиться помянутое приказаніе Господне. Ну, а съ другой сторони, мялый ксенке казнодабю, еслибы вышли изъ храма всв тв. которые сердятся на кого нибудь, а въ особенности тъ, на которыхъ вто вибудь сердится, то не осталось бы нивого и въ церкви, и тогда къ кому бы ты говорилъ свое слово >?-- И то правда. Поэтому постойте, не уходите. А а тёмъ временемъ хоть пенного заохочу вась не слешкомъ далеко откладывать примиреніе, добавывая, что прощающій своимь врагамъ в любещій ихъ этичь самымь производить чудо, делается вавматургомъ, чудотворцемъ. Пусть это будеть ad majorem Dei gloriam > 1).

Въ другой разъ, взявши текстомъ слова Інсуса Христа: Non potestis Deo servire et mammonae (Мато. 6, 24), Млодяя-новскій начинаеть свое слово такъ: «вѣтъ на свѣтѣ пановъ!..»— Сказавши это, преповѣдникъ самъ же сейчась даеть вамъ внать, какое дѣйствіе должно было произвести на его слушателей такое неожиданное для тогдашней Польши ваявленіе. «Не одинъ изъ васъ, продолжаетъ проповѣдникъ, станетъ сейчасъ же противорѣчить этому и еще стращать меня: «если тогъ или другой его милость узнаетъ объ этомъ, оснорбится, тогда будетъ плохо». —Но я таки свое твержу: нѣтъ пановъ на свѣтѣ и доказываю это вотъ какъ: нѣтъ на свѣтѣ инкого, вто бы не служилъ, а кто служитъ, тотъ уже не панъ. —Эти мои новыя слова покажутся, быть можетъ, еще болѣе обидными; потому что предъ вашими глазами и мыслями такъ много

<sup>1) 1, 287.</sup> 

мюдей, которые накому совершению не слукать, которые вмёють множество слугь, но сами не слуги. Но а спрошу вась объ этих людяхь: слукать ла они, по врайней мёрё, Господу Богу нашему? Если не слукать, то они—невольнями ада; а если служать, то а выиграль дёло: нёть, вначить, пановъ на свётё, всё служать.—Да, нёть некого на свётё, кто бы не служиль. Но не всё служать одному господину. Есть два господина: одинь—Богь, а другой мамона; одинь Тверець, а другой—деньги. Въ настоящемъ словё а буду отговаривать вась отъ службы мамонё, отъ службы богатствамъ. Пусть» и проч. 1).

Слово на праздникъ Срвтенія Господня (тексть: dies purgationis Mariae Ayr. 2, 22) Maogeshoboria baushaete tare: «Прощайте! буду я сегодня говорить слово, но только не вдёсь. Начальство вдешняго дома Бовія будеть, разумеется, сер-ANTI-CE HE MONE SE TO, TTO A OCMENIA OFO; HOO MORNO CHIO въ такомъ случав пригласить для сказыванія проповёди другаго вого небудь, а не меня, и я думаю, что это даже доставило бы слушателямъ большую пріятность в удовольствіе, чёмъ сволько я могь бы доставить имъ даже при усильномъ трудв. Тъмъ не менъе предъ начальствомъ придется, видно, извиниться, а съ словомъ идти дальше. - Но вы спросите: - вуда же я пойду съ своимъ словомъ? всё каседры уже заняты, нявто не уступеть своей». — Сохрани Богь, не думаю я некого сгонять съ канедры, не думаю перебивать мъста достойнъйшему. Нетъ, тамъ за городомъ есть у меня одна пустая и не ванятая ваосдра-именно наосдра въ храмъ. Ісрусалимскомъ. Въ немъ теперь отправляются примицін 3), на которыхъ священникъ- Богородица Дева приносить свою жертву - прино-

<sup>&#</sup>x27;) II, 82-89.

э) Przymicyie—первая литурт:я, которую служить въ костель новоноставденный священиях».

сить воплощенное Слово Отпу Небесному. Воть на этихъ-то применіять и хочу я говорить свою пропов'ядь. Думаю. что не доставлю я этимъ огорченія хоть и старцу Симеону, послулиаеть меня охотно и Авна Фануилева. Если уголно, то и вы пожалуйте туда со мною на проповёдь. - Я внаю, тв, которымъ эта дорога покажется слишкомъ далекой, а между тёмъ они уже саблали кой-какія приготовленія къ наступающей масляниць, - откажутся отъ предлагаемаго мною путешествія. Но навърно, полюбытствують узнать по крайней мъръ. вавая будеть тема, проновиція, матерія моей проповёди. Вёрно они такъ думаютъ: «сегодня день очищенія Пресв. Дівы, вначить проповедь будеть объ очищени Пресв. Девы».-- Неть. предоставляю я говорить объ этомъ другимъ проповёдникамъ бовъе высшинъ, мудрымъ и благочестивниъ, - а я, какъ гръщный, буду говорить о грашникахъ, ниенно я буду доказывать, что Пресв. Діва есть очищеніе грішниковь. Пусть и проч. 1).

Нервдко также проповёдникъ думаетъ сраву занять своихъ слушателей тёмъ, что выставляетъ на видъ какое нибудь повидимому неразрённиое недоумёніе, какое нибудь странное не подозрёваемое противорёчіе, или же тёмъ, что измышляетъ какое нибудь недоразумёніе, будто бы поставляющее его, проповёдника, въ нерёшительность, что дёлать, какъ поступить...

Такъ, ваявши текстомъ слова фарисея: non sum sicut соеteri, Млодзяновскій следующимъ образомъ строитъ приступъ одного своего слова: «Смирись юристика, т. е. наука права и суда, смирись и ты, св. теологія. И наука права ошибается, да и св. теологія сегодня какъ будто что-то не такъ мыслитъ. Я докажу это изъ нынешняго евангелія. Наука права учитъ: «суди престутника по его собственному сознанію, особенно

<sup>&#</sup>x27;) IV, 488.

когда это сознание добровольное. Сознается вто въ какомъ нибудь проступкв, и карай его по заслугамъ». Чтожъ, нынвшнее евангеліе подтверждаеть ли такое ученіе? Нистолько! Смотрите, воть показанія явнаго грешника: онь добровольно признадся, что согръщиль, провинился: Deus, esto propitius mihi peccatori! Значить нужно его осудить, наказать?—Что же евангеліе? — Евангеліе приказало опубликовать, провозгласить: evasit-невиненъ, ех quo liber-вышелъ свободнымъ изъ всего, descendit justificatus. Такъ-то ошибается наува права. Но смотрите, ошибается какъ будто немного и св. теологія: Она учить, что на исповеди нужно верить кающемуся. Сегодня двое пришло на исповёдь: одинъ изъ нихъ, фарисей, говоритъ: «слава Богу - Deus, gratias ago tibi - я не нечистый, не неправелный». - Что же, приказываеть ему върить, св. теологія?- А приказываю, потому что онь сказаль это на исповъди. - Другой, напротивъ, исповъдывается такъ: «согръшниъ, провинился, прошу эпитимін». Вначить, нужно считать его виновнымъ?-Нужно!-Ошибаешься, св. теологія, ошибаешься!.. Не имъетъ онъ никакого гръха: descendit justificatus, не нужно уже ему эпитиміи, уже онъ оправданъ. Смотрите вакъ трудно внать людей! На нихъ ошибаются даже право и св. теологія. Пусть ито хочеть говорить о себв, пускай причать о немь и Apyrie: non est sicut coeteri, - BCe это можеть оказаться невърнымъ. Титулъ: не есть какъ друге постоянно ходяль съ фарисеемъ; однаво фарисей останся все таки фарисеемъ. Потому я покажу въ настоящемъ словъ, какая это трудная наука узнавать людей» 1).

Въ словъ на правдникъ Воянесенія Господня, взявим текстомъ слова евангелія Марка assumptus est (16, 19), проповъдникъ разръщается такимъ приступомъ: «При дурномъ и доб-

<sup>&#</sup>x27;) I, 891.

рый испортится. Что можеть быть хуже несогласія, котораго полонъ свётъ? И напротивъ, что лучше, что прекраснее слова Boxis? Bonum Dei verbum-Ho, gymaetcs, что, при несогласіи въ свътъ, и слово Божіе разрознилось, разошлось само съ собою. Върую или credo говорить: ascendit in coelum—Христосъ ввошель на небо, а Делнія Апостольскія замечають: о, не такъ! не ascendit, но elevatus est-вознесень. Св. Маркъ съ своего мъста TREDARTS MHAVE: assumptus est-Brats. Parris sto offic a tomes вступить—ascendit, и быть взятымъ—assumptus est? Кто вступаеть, тоть входить самь собою, а кого подносять, тоть требуеть нодпоры. Воть и спорять между собою credo, Евангеліе и Дъянія Апостольскія, равсуждая о вознесеніи Господнемъ. Это легко приспособить къ нравамъ. Вступить иной въ какую нибудь почетную должность, сделаеть ascensum, ascendit-вступить пышно всябдствіе своихъ собственныхъ заслугь и достовиствъ: люди сейчасъ же перевернутъ двло и начнутъ твердить: «это ему вонъ тотъ помогъ-assumptus, вотъ чья это протекція, напрасно его возвысняє—elevalus est»; а никто не хочеть признать, или рёдкій признаеть, что онь достовнь быль этого. Можно впрочемь вывести отсюда и такой совёть: «хочешь выскочить высоко - ascendit, нужно, кромф собственныхъ заслугъ, запастись и дюбовію другихъ, чтобы они тебъ помогали, подноснаи: elevatus est. Св. Августинъ говоритъ, что подъ словами: elevatus est, assumptus est разумѣются услуги со стороны ангеловъ при вознесения Господнемъ. Можно здёсь разумёть, наконецъ, и это: Господь такъ любиль землю, людей, что хотя и ввощель на небо-ascendit, но вакъ будто насвльно; нужно было его отрывать, отбирать отъ насъ: elevatus, азвитрічв. Но я зучше остановаюсь воть на чемь: Господь нашь взошель на небо, но какой? elevatus—поднесенный, assumptusвозвышенный! Поэтому въ настоящемъ словъ я выставлю вамъ рость Інсуса Христа, донавывая, что, восходя цосав своихъ страданій на небо, онъ выросъ, сталь выше ростомъ. Пусть это» и пр. 1).

Въ другомъ мёстё, взявши тевстомъ изъ череднаго еванreais о въвоемъ царедворив (quidam regulus) слова: et vocabat ент (Іоан. 4, 47), Млодеяновскій говорить въ приступь: «Невнаю какъ титуловать тебя, царедворець. Говорить ли наимснващій? Но первое мвсто и высшій титуль ты должень устунять поролямъ, потому что ты только паредворепъ. Темъ болье неселю-величать ли тебя величествомъ; потому что, возяв тебя не majestas, но egestas. Не слишкомъ много тратишь ты на некарей, коть и для собственнаго сына. Отъ одной простой женщины больше досталось медикамъ, чемъ отъ тебя: та потеряла на натъ все свое имёніе, а ты надённься на чудеса. Но неприлично намъ духовнымъ убивать время распросами о титулахъ. Довольно съ насъ и того, какъ назвалъ его св. Ioaннъ: quidam regulus. Что же значить, что этотъ царедворецъ тратился не на лекарей, а на чудеса? -- Быть можеть, слыша, что, фарисен вапрашивали Господа Інсуса на объдъ, что полчивать его Матеей, приглашаль Завхей, угощала Мареа, и она поэтому просила Господа на пиринество? Не просила. Господь могь расположить его из этому, но не расположиль! Могъ разрешить себе пойти на обедъ хоть бы и не въ израильтанину, но не разрёшиль! Не хотёль Господь Інсусь, чтобы чудеса покупались у него хлібомъ-солью. Не хотіль также творить вастольныхь чудесь. Госнодь думаль, что сообразно съ положеніемъ, которое онъ избраль себі на світі, неприлично было ему польвоваться угощеніями хоть бы и у самого царедворца. Въ такомъ случав, царедворецъ, нужно было послать Господу навую вибудь милостыню. А если теб'в было стидно мало давать, а много дать ти не могъ, то нужно было

<sup>&#</sup>x27;) IV, 25-26.

послать что нибудь Іудів, какъ дівлопроизводителю Господню, какъ эконому апостольскому. Но и этого не сділаль царедворець. Надулся онъ, віроятно, на своихъ экономахъ: «больше они, думаль онъ, беруть себів, чімъ выдають. То, что и пошью, не дойдеть до рукъ Господнихъ, не нойдеть на апостоловъ». Правду говорящь ты, царедворець. Этотъ Искаріоть быль ворь— fur етаt; иміль онъ деньги— et loculos habens, а между тімъ учениви Господни должны были срывать колосья, ість верна, живиться съ чужаго. Что же ты сділаєщь, царедворець, въ заботахъ о выздоровленіи твоего сына? Відь милостыни много значить у Бега. Нітть, этотъ царедворець не пошель дорогой милостыни, но пошель дорогой просьбы, дорогой молитвы: годаваі, и получиль чего хотіль: filius tuus vivit. Поэтому и буду доказывать, какъ много значить просьба, молитва: годаваі» 1).

Теперь посмотримъ, какіе доводы вымышляль Млодзяновскій при развитін темы своихъ пропов'йдей.

Для того, чтобы доказать провозглашаемую въ приступъ тему проповъди, проповъдникъ останавливается на какомъ набудь библейскомъ фактъ, или библейскомъ изречении. Большею частию онъ любилъ избирать для этой цъле факты. Но какъ факты, такъ и изречения избираются имъ большею частию такие, которые не китютъ ни малъйшаго отношения къ провозглашенной темъ и никовить образомъ не доказывають ел. Проповъдникъ какъ будто нарочно не обращаетъ внимания на такие факты, которые сами, такъ сказать, напрашиваются ему по прямому соотношению съ темою; онъ какъ будто стыдится донавывать дёло тёмъ, чёмъ оно легко и лучше всего могло бы быть доказано. Всю силу своего проповъдническаго остроумия онъ поставляеть въ томъ, чтобы доказать извёстную мысль

<sup>1)</sup> II, 199-200.

тъмъ, что поведемому только доказиваеть а въ сущности и на самомъ дъдъ вовсе недоказываетъ и не можетъ доказать ея. Въ тонъ рвче проповедника такъ и следится при этомъ мотивъ, который лучше всего формулировать, важется, въ такомъ видъ: «пустяви, начего нестоить доказать вакую вибудь мысль тамъ, что легко и на самомъ дълъ доказиваетъ ес. Нътъ; ти докаже ес тъмъ, что повидимому вовсе недоказываетъ сл. А д докажу. Вотъ слушайте только. > Теперь можно представять себв, сколько проповёлнавъ долженъ быль употребеть самаго безперемоннаго васили нать симскомь беблейских фактовь и изреченій, приноминаемых его остроумість. Для того, чтобы поврыть и сгладать естественно происходившіе отъ такой постановки діза догическіе свачки и пробъли, для того, чтобы изобрёсти мисль, кото-PAR 'HOCHVELLA GIL GUARON CHINTENINO DA GILLO HACLED HOCHBEVющихъ, не вибвшихъ бы, въ противномъ случав, никакой возможности появиться на свёть Вожій, онь пускаеть въ ходъ BCD HSBODOTJEBOCTL CBOOFO CXOJACTEROCKAFO MERILICHIA. H BS OCOбнености часто всю свою необычайную эрудицію. Маневры въ родъ следующихъ: «такое-то место въ еврейскомъ, или въ другомъ накомъ нибудь текств, читается воть такъ, в иле: «таная-то глава, такой-то парафрасть, толковинть, отепъ объясняеть его воть этакъ служать у проповедника постояннымъ средствомъ для комбинаціи таких мыслей и предметовъ, соотношенія между которыми нивакъ нельва было повидимому предподагать, -- средствомъ, пользуясь которымъ Млодзяновскій сивло берется доказывать чемъ угодно что угодно. Разумеется въ довазательствахъ такого рода не много было убъдетельности, в эту последнюю могь находить и действительно находиль въ нать только тоть выкь, которому такь нравняясь калейдоскопическая игра мыслей и понятій. На доказательствахъ Млодеяновскаго лежить столь навъстная печать схоластическихь доказательствъ вообще. Они не затрогивають существа предмета, о

которомъ ндеть ръчь, а довольствуются только формальною логическою правильностію посылокъ и заключеній.

Сказанное нами всего лучше можно видёть изъ примёровъ. Въ одномъ словъ Млодаяновскій взялся доказывать такую тему: тоть только настоящій господинь, кто дёлаеть другимь добро Съ этою целію онъ обращаеть вниманіе на тоть факть, что Інсусъ Христосъ вовнесся на небо на облавахъ: Nubes suscepit eum ab oculis eorum. «Задаю себъ, говорить Млодвиновскій, тавой вопросъ: почему это Господь нашъ вознесся на небо именно на облакъ, а не другимъ накимъ нибудь образомъ? Развъ Госполь нашъ не сидъль на Хорувимахъ: Qui sedet super Cherubim? Развъ онъ невивлъ возяв себя многочесленнаго селма св. отновъ, которыхъ вель съ собою на небо? Почему же Госноль не приказаль имъ взять Его подъ руки и нестя? Люди бёдные, угнетенные будуть такъ отвъчать: «хоть то херувими и ангели, однавоже и имъ не всегда головы топчуть. Господь часто возсъдаеть на нихъ, но даеть и имъ также вногда покой и вивсто нихъ употреблеть какое вибудь малое облачко: nubes suscepit еим. О, когда бы и на нашихъ головахъ не ходили такъ часто! Велико было милосердіе у Господа нашего. Не ваставиль онъ двигаться Адама: «Адамъ-то старикъ; пусть себё отдохиетъ». Не заставиль онъ двигаться и Авраама: «вёдь онъ порядочно тави намахался саблей, нужно взять и то во внимачіе. А Іоаннъ Креститель, обличая Ирода, потеряль изъ-за-меня и голову: поэтому нужно и ему дать отдыхъ.» Господа и хозяева такъ будуть говорить: «Какь это нехорошо безь хозянна въ домв!. Воть, говоря почеловически, на время только отлучился Господь нашъ съ неба, --а ужъ тамъ и безпорядовъ: Господь хочеть возвратиться, - не на чемъ. Хочеть Господь Вхать, не выслана подвода. Вотъ онъ и приказываетъ облачку везти себя. А между тёмъ, пока Господь ховяйничаль на небё-въ своемъ домв, были у него и повозки: currus gloriae Dei, были и возницы: quatuor animalia. А какъ повабавился немного на

вемяй, не васталь дома ни порядка, ни достодоляной чести для себя. Такъ-то, порядокъ и господинъ одно и тоже; хозяннъ изъ дому, — и порядокъ изъ дому. Слуги при господинѣ — слуги, а безъ господина сами дълаются господами. » Люди духовные скажутъ: «Когда Христосъ шелъ съ вемли на небо, когда равставался съ этимъ свътомъ, то вотъ ничего съ собою не взялъ промъ малаго облачка: nubes suscepit eum. Такъ-то, люди богатые и сильные, не думайте, что вы своя богатства заберете на тотъ свътъ: все вдъсь останется.»

Но Экуменей помянутое место: nubes suscepit eum толкуеть, сообразно съ моими предпрівтівми, такъ: Nube tanquam vehiculo usus est Christus, quia Dominus: потому Господь воспользовался облакомъ вийсто повожи, что онъ Господь. Но, поввольте, какже господство выражается этемъ облакомъ? А припомните себь слова исалма 88: quis in nubibus aequabitur Domino---вто сравнится съ Господомъ въ облававъ?-- Чтомъ изъ этого? А нашь Лирань думаеть, что подъ облагами разумеется вдесь меносердіе Госнода Бога нашего, которымъ внето съ вемъ сравниться не можеть. Облака-это предметь, доставляющій добро, польку: nubes, a sele illustratae, illuminant-облака. освъщаемыя солицемъ, и сами срътятъ; вначитъ облака-предметъ дълающій добро; pluendo irrigant et foecundant - орошають и оплодотворяють землю, значеть опять делають дебро. Воть потому-то облако и приняло Господа нашего, что Господь милостивь и благь. Поэтому-то, тоть для меня его милость. вто дълаетъ добро, тотъ господинъ, вто милосердъ: nube tanquam vchiculo usus est Christus, quia Dominus.»

Довазавши такъ блистательно сеое предпрілию, Млодвановскій приноминль сеоб по ассоціаціи другой аналогическій факть библейской исторіи, именно тоть факть, что пророкь Илія взять на небо не на облакь, а на колесиців. Проновіднить видимо радъ представившемуся случаю доказать еще болье свое предпріятіе и е contrario. «Задаю себь, говорить онь, другой вопросъ: почему это за Господомъ примые только облако. а за Илією колесница и кони? - Люди такъ будутъ говорить: «чемь больше господень, темь меньше онь наражается, меньше ваботится о блескъ, о вижшности; господящемъ дълаеть не одежда. а власть. На одежду вибють одинаковое право и владетели, и HOLLAHRING; HO BY TONY HEDABORCTRO MERAY HEME, TO UDURASHвають первые, а слушають последніе. Панованье шьеть на рука портнаго, а власть. Въ господинъ узнаеть господина по его достоянству и благородству. Пусть тамъ себъ Илія употребляють дивныя волеснецы — сиггия igneus и девных воней — et equi ignei; для господина въ этомъ мало нужди.» Но помянутый Экуменій, сообразно се моиме предпрілтієми приводать тапую udeuney: Elias vero igne, quia servus-Rais notony uebrare ce этого свёта на огненной волесний, что онъ слуга. Пестарарсь дучше выяснять вамъ толкованіе Экуменія. Илія это быль проровъ, поторый, поссорившись съ Ахаавомъ, наслаль на приос парство великое несчастіе, наслаль голодъ. Но, Илія, ти поссорелся съ однемъ Ахаавомъ: чёмъ же веновать бёдный народъ?. Пожалуйста помиритесь Ахаавъ съ Иліей, а Илія съ Ахаавомъ. Чрезъ вашъ раздоръ гибнеть пёлый край, чрезъ васъ нельзя ни свять, ни пахать. Нетъ, я вижу не господинъ ты. Илія: quia servus, ибо ты немелосердъ. Ахаавъ посылаетъ на Илію часть своего войска, а онъ что? Разсердавшись, вашь да и попалиль этихъ вонновъ огнемъ, низведениямъ съ неба. «Илія! чемь же виновать солдать, когда деласть то, что ому приказывають? Лучше нужно было спалать Ахаава, обратить въ пепелъ жену его Ісвавель, а ты вийсто этого сердишься на подлагимкъ. Эти воини моглебъ прегодиться после противъ филистамлянъ, противъ непріятелей народа Вожія. Вашъ раздоръ уменьшаеть войско: оно гибнеть дома, вместо того чтобы на

войнъ губить непріятеля 1). Недобрый ты, Илія! ты слуга, а не его милость; нътъ въ тебъ ничего панскаго. Вотъ нотому и нельзя, чтобы гербомъ твоимъ были доброченныя облака: Nube tanquam vehiculo usus est Christus, quia Dominus» 3).

Тему: начальствование сопряжено съ большою отвътственностію. Млодвяновскій докавываеть темъ фактомъ, что Энохъ взять быль на небо. Св. Писаніе говорить объ Энохів: et ambulavit Henoch cum Deo, et non apparuit, quia tulit eum Deminus. Что это быль за товарящь у Господа Бога нашего этоть Энохь? Вёроятно, когда Господу Богу хотелось развлечься по міру, выйдти въ людямь, то готовая пара-Богь и Энохъ: ambulavitque cum Deo?-Эту трудность облегчають 70 толковинковъ: Placuit Henoch Deo-понравился Энохъ Богу. И между людьми такъ бываеть: placuit-понравился, воть съ нивъ и дружать, проводять время: ambulavit-placuit: смотришь, а они ходять себ' вдвоемъ. Для чего же это Господь Вогь взяль съ людскихъ очей своего любимаго Эноха? Не было ли у Господа Бога такого опасенія: «полюбить я Авеля, — повавидоваль этому, в вотъ убиль его Каннь. Теперь люблю Эноха. Для этого, чтобы и его здёсь на свётё не убиль ито, не оскорбиль. не оклеветаль языкомъ, выведу я его лучше отсюда: et non аррагиіт. Но я предложу причину сообразно св' мошть предпріятіємь. Вивсто словъ et non apparuit-невидно стало Эноха, 70 читають: et non est inventus. Небыль найдень Энохь. Осмотрівлясь люди, -- нізть Эноха. Спрашивають жены дівтей, спрашивають домашнихь: гдв Энохь? Незнаемъ! Et non est inventus. Стали искать тамъ, куда обыкновенно ходиль онъ на молитву, гдё сходился для совещанія съ людьми, съ Богомъ,-

<sup>1)</sup> Читатель видить въ словахъ Млодзяновскаго явный намекъ на споръ какого-инбудь рокошанина съ королемъ, котя бы, напр., Радзейовскаю, или Любомирскаю съ Яномъ Казимиромъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 201—202.

et non inventus est-ne haman n tand. Als vero me eto neraln Эноха?—Генебранды отвычаеть: non apparuit, utique tanquam requisitus ad supremum officium—ne abunca, udo ucuanu ero qua высшей доляности. Говорили себв люди: эхудо намъ бевъ главы, безъ правителя; устрониъ у себя правленіе: - и вотъ составилось избрание - nemine contradicente, безъ вссияхъ протестацій, безь всяних непріятностей: пусть управляеть Энохъ. А Госполь Богь что? --О, пусть мой Энохъ не управляеть. пусть не береть на себя тагости, отвётственности правителя. А чтобъ не случилось нначе, такъ я возьму тебя, Энокъ, изъ MYS DYES. H THE ECGESHOMS HES MYS FLARE: tulit oum Dominus.« А слышаль ты, Энохъ, что тебя хотёли саблать старшинь начальнивомь? Слышаль! А не жаль же тебв, что эта честь уния отъ тебя? Несколько. Вотъ я теперь симу себе спокойно въ своемъ раю. Но знаешь ин Энохъ, что тебя ждеть впередв? А это такое? Когла придеть антихристь, то тебь прилется съ нимъ спорить, ссориться и дойдеть до того, что чонь тебя убьеть. Э! пусть онъ вакъ кочеть убиваеть меня, лишь бы я набавнися отъ старшенства. Я радъ, что Господь не копустниъ меня до управленія, а съ антихристомъ и съ смертію, при помощи Божіей, еще посчитаемся: это будеть полегче.

Туже самую тему и въ той же проповёди проповёдникъ доказываетъ еще образомъ апостола Петра, именно тёмъ, что апостола Петра постоянно рисуютъ во первыхъ лысымъ, во вторыхъ— по лёвую сторону отъ св. «Павла и втретъихъ— съ ключами въ рукахъ.

\*Другой доводъ того, что старшинство сопряжено съ ответственностію, я позаимствую изъ ивоны св. Петра. Прежде всего обращаю внимавіе на то, что св. Петра рисуютъ лисимъ. Никифоръ и другіе историви, описывающіе св. Петра, говорятъ, что не Петръ былъ лысымъ, а св. Павелъ. Въ Римъ еще до сихъ поръ хранится тотъ образъ, который папа Силь-

вестръ повазивалъ Константину Великому - для того, чтобы онъ узналь, такіе ле ему явились во снів, какоми били нарисованы св. Петръ и св. Павелъ. Инператоръ сказалъ, что такіе. Но и на этомъ образв нарисованъ лысымъ не св. Петръ, а св. Павель. Въ нашей каплицъ Reliquiarum, что въ Краковъ у св. Петра, есть снемовъ съ этого образа, -- снемовъ, воторый нана Климентъ VIII посылалъ Москорскому царю чрезъ нашего есбидва Ласиція. Но и на снемей тоже нарисованъ місымъ не Петръ, а Павелъ. Для чего же, однаво, св. Петра рисуютъ лысымь? Мив камется, что туть выражается старшенство св. Петра. Вы хорошо знаете изъ толкованія того мъста св. Писанія, гав говорется о Магдаленв, отврающей своими волосами моги Господни, хорошо внасте, что подъ волосами разумъются supérflua предметы налишніе, сверхпотребные, предметы временние. Чтоже делается съ этими предметами? Всякій расть, обяваеть церковь, одинь тамь, что отнимаеть у нея, а другой твиъ, что не отдаетъ ввятаго. Вследствіе этого у св. Петра ўже меньше остается волось: и тоть и другой подирають его. А это потверждаеть мое предпрілтіє. Высокая должность, начальство рёдко обогащаеть людей; думають, что оно богато, но только при жизни, а по смерти имфиіл пойдуть на аукціонь, и воть такимь образомь на высокой должности повынадали у него волосы. Часто бываетъ, что начальствование приносить съ собою две вещи: не только лысину, но и седину. Вотъ тебъ и высовая должность! Бываеть и такъ: св. Вареоломей, въ чемъ ты ходишь? - Въ пурпуръ! - А св. Петръ тоже въ пурпуръ? Нътъ, въ простой одеждь. Для св. Петра это было бы superfluitas, а для св. Варооломея—не superfluitas. Св. Павель, можеть ле Тимовей пить вино? Да, можеть: у него слабий желудовъ. А св. Петръ томе будетъ пить его? Объ этомъ нечего нътъ; это было бы superfluitas. И такимъ обравомъ Петра, держащаго въ своихъ рукахъ правленіе, соверменно обобрале. А другимъ ничего. Для Вареоломея вольно ходить бы и въ пурпуръ, прибираться какъ угодно, а начальнику ненку не вольно. Тимоеею вольно пить вино, а начальнику неможно. Сейчасъ же начвутъ говоритъ, что лысина образуется ва наше пьетъ«. Физика говоритъ, что лысина образуется ех caliditate сегергі—всябдствіе горячности мозга. Причиной этой горячности—старшинство. Приходится часто горячнъся изъ за подчиненныхъ, горячо думать объ общемъ благъ, всябдствіе этого изъ головы и начинаетъ куритъ. Ожидайже, начальство, лысины. Да, велика отвътственность старшинства, велико sum sub!«

«Другое обстоятельство. На иконахъ постоянно рисуютъ св. Петра на лёвой сторонё, а св. Павла на правой; т. е. лучшей. Это я такъ приспособляю къ моему предпрілично: св. Петръ быль главой и вмёль при себё св. Павла—человёка достойнаго, заслуженнаго въ св. Церкви. Докучаль ему вногда св. Павель, написаль даже о немъ: гергенепзівій егаі, что достоень быль порицанія. Чтожь дёлаеть глава, начальникь, св. Петръ? «Тяжель ты для меня, св. Павель, но я тебя чту, даю тебё первое мёсто при себё, лишь бы ты спокойно вель заведенные мною порядки«. И часто такъ случается, что Петръ Павлу, начальникъ подчиненному даеть лучшее мёсто«.

»Третье обстоятельство. Посмотрите на обрава: св. Павель съ мечомъ, св. Оома съ стрелою, св. Андрей съ врестомъ, св. Вареоломей съ ножомъ. Петръ, а твой врестъ где? Еретики будутъ оспаривать, что ты умеръ не только не въ Рамъ, но и не на врестъ; ибо при Петръ постоянно владутъ только пару влючей. Въ этой тайнъ рисунка нарисовано: виш вир—я подчиненъ. Великое мученичество—стръла, пила, ножъ, врестъ, но мое мученичество влючи. Что, развъ тебя влючами забили, св. Петръ? Нътъ не влючами, но вотъ уменя мученичество, вотъ престъ—вести церковные порядки, испол-

нать старшанство, быть главою надъ другими; моя влючи — вотъ мое мученичество  $^{-1}$ ).

Тему: не хорошо слишкоми гордиться, Млодвановскій довавываеть, между прочемь, тёмь обстоятельствомь, что евангелисть Маркь, разсказывая факть отсеченія ука рабу Малку, не вазваль при этомъ имени отсёвнувшаго, т. е. ап. Петра. Все свое доказательство Млодвановскій излагаеть въ такомъ видь: Христось вивль свой сенать, состоявшій изь двінадцати особъ: sedebitis et vos-будете и вы сидъть, будете и вы наторама. Но поелику эта рёчь посполитая должна была ладать особенною мудростію, - то Христосъ порешель иметь четырекъ ванциеровъ. Первый и последній ванциеры, т. е. св. Матеей и св. Іоаннъ, были вмёстё и сенаторами, а другіе два Маркъ и Лука-подчинены были друмъ Господнимъ сенаторамъ и находились въ постоянной связи съ ними, - такъ что обравовалась такая неразрывная лига: св. Лука съ св. Павломъ быль постоянный socius или comes peregrinationis, какъ говорить Іеронимь de Scriptoribus Ecclesiasticis, - а св. Маркь съ св. Петромъ. Св. Лука не пременуль выразить свою расположенвость въ св. Павлу, ибо больше всего его двяніями наполниль всв Апостольскія Дівянія. Св. же Маркъ слешкомъ уже быль скупъ на похвалы св. Петру. Такое-то бываеть несчастье учителей! Одного хвалять, а о другомъ молчать, хотя оба хороши. Приводу вдёсь одно мёсто изъ св. Марка. Онъ говорить такъ: unus avtem quidam de circumstantibus, educens gladium, percussit servum summi sacerdotis. 3) Небудеть curiositas, не будеть излишинь любопытствомъ спросить: св. Маркъ, а какъ же ввали этого ученика? «Святый Маркъ молчитъ. »Любезный Маркъ, навъ же ввали этого ученика?« Мариъ по старому молчитъ и

i) II, 802-808.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 14, 47.

еще, върно, вивнулъ на св. Матеея и на св. Луку—и всё трое молчать объ этомъ.« О любезный Іоаннъ, если другіе такъ не предупредительны, то по крайней мъръ ты скажи человъку: какъ звали этого ученика Господня, которому приличнъе всего было бы быть гетманомъ—полководцемъ, ибо онъ такъ смъло ударилъ на такую многочисленную толпу.« Св. Іоаннъ говоритъ: »поелику ты такъ ужъ горячо спраниваеть объ этомъ, то я скажу, какъ звали этого ученика: Simon ergo Petrus.« О, ужъ разумъется егдо Petrus, когда такой отважный, твердый, неустращимый.«

»Почему же это св. Маркъ, бывшій въ такой тёсной дружбъ въ св. Петромъ, не доложилъ намъ, что это Петрь окавался такимъ хбабрымъ жолнеромъ, такимъ мужественнымъ кавалеромъ? Не имълъ ли Маркъ ссов на умъ вотъ какого разсужденія: »Петръ, ты уже ксендвъ; пожалуй, ты пробоваль уже разнаго хабба, разныхъ состояній, саміню тамъ даже н о твоей свекрови. Но когда ты уже посвящень Христомъ, то не порывайся, Петръ, -- въ сабли: не твое это призваніе, не твое дёло. Да и люди будуть говорить: что Петру въ саблё? Развів ты забыль, св. Петръ, что прежде ты быль простывъ рыбакомъ, а теперь ты княвемъ апостоловъ? А ты вдругъ за саблю. Лучше уже было теб'в вряться за весло, или за то, чёмъ ты пугаль рыбъ, чтобы не уходили ваъ сети«. Вотъ имъя въ виду такія мысли и опасаясь, чтобы люди послъ не упрекали св Петра, св. Маркъ и замолчалъ объ его имени.« »Предлагаю причину сообразно сь моимь предприямиемь, хотя впрочемъ эта причина какъ бы и не причина; потому что св. Влатоустъ, наъ котораго я заимствую ее, навываетъ ее: впоро-AMHO, XOMA 661 U MAKE, 661M6 MOWEME, HAB HOJATHEB forsan. Cel. Маркъ часто сходился и сносился съ св. Петромъ, показывалъ ему свои бумаги, показываль то, что написалъ имъль повъдать міру. Св. Петръ напаль разъ на 14 главу, и замътиль, что съ цёлью высказать ему особенную похвалу, св. Маркъ повъствуетъ здёсь, что тогда какъ и самый Іоанні, котораго такъ любиль и лельяль на своемъ лонь Господь Інсусь, не додержаль Господу пріявни, не додержали и другіе десять учениковъ, — одинъ только Петръ, не смотря на то, что предъ этимъ ему приказано было идти прочь: vade рові те, гровили ему конфискаціей его иміній: пеп habebis рагтем месим, одинъ Петръ остался при Господь. Тогда Петръ сказадь св. Марку: »ненужно, св. Маркъ, слишломъ хвалиться, хвастаться, нестись предъ другими; поэтому прощу тебя, вымарай ето, не пиши этого обо мні. Говорить св. Златоусть:
» quoniam ingens hinc honor magistro deferebatur et quae ad magistri lavdem pertinent, ipso » forsan « deprecante, ne magnifica de eo diceret, отпіпо siluit «. Такъ-то великій учитель св. Петръ учить світь: не нужно слишкомъ чваниться « 1).

Тену: памятованіе о смерти способствуеть исправлеино экини, проповъдникъ доказываеть темъ евангельскимъ фактомъ, что бёсноватый, навывавшій себя легіономъ, жель въ гробахъ. »Предлагаю нричину сообразно съ мониъ предпріятісме, почему этоть бесь жиль въ гробаль. Онь хотель себе принести польку, а людемъ вредъ. Погребли бы наприм., отецъ н мать молодаго сына, захотёле бы пойти на его гробъ м вувсь такъ подумали бы: эсынь нашь умерь, верно и намъ недолго жить на свете; будемъ же и мы готовиться въ смерти. Ho badyry poleteleny lain shath: tamp calety both toth бъсноватый; -- вотъ отецъ и мать и непойдуть уже во гробу. А бесу отъ этого польза; ибо родители потеряли случай вовобвоветь въ себъ панятованіе о смертв. И молодие людя тоже захотъли бы иногда пойти ко гробамъ и каждый вспомниль бы здёсь себе: этуть лежать мон родители, воть гробы монть дёдовь, воть надгробный пачатникь моего прадёда. Всё

<sup>&#</sup>x27;) III, 1-2,

они померли, вёроятно и я небуду вёковать на вемлё«. Но вдругъ молодымъ людямъ сказали: »ахъ ради Бога неидите туда, тамъ сидитъ тотъ влой бесноватый«. Вотъ молодые люди и не пойдутъ ко гробамъ и не вспомнять о смерти. А бёсу отъ этого выгодно: молодые люди и не исправятся. Такъто бёсъ препятствуетъ памятованію о смерти, боясь, чтобы люди отъ этого не исправлядись«.

Это еще ничего. Но воть какь сообразно съ своимъ предпріятиемъ Млодзяновскій толкуєть окончаніе евангельскаго равсказа о бісноватомь. Онь говорить, что этоть самый бість, который, какь предъ втимъ говорилось, жиль въ гробахъ именно съ тою цілію, чтобы не давать людямъ возможности возобновлять въ себі памятованіе о смерти и вслідствіе этого правственно исправляться,—что этоть бість самъ исправился, живя во гробахъ и слідовательно волей-неволей представляя себі постоявно смерть.

Mitte nos in porcos. Что это значить? Св. Лука говорить. что влой духъ, вышедши изъ человъка, ходитъ по мъстамъ сужимъ и безводнымъ: ambulat per loca inaquosa (Лув. 11, 24). А между тёмъ бёсъ, прозванный legio-полвъ, не уходить въ безводныя міста, а стремится въ морю, просится въ свиней, ходившихъ близь моря. Я предполагаю этой разности такую причену: тоть бысь хочеть еще искушать, а для этого и другихъ еще приглашаетъ съ собою, чтобы помогли ему исвущать, н двиствительно береть после съ собою семь духовь еще влівникъ его, а бісь, прозванный полкомъ, не думаеть уже о томъ, чтобы искушать. Откудажъ явилось у него такое исправленіе? Вы скажете: этоть бесь—legio, полки; а полновые дъйствительно бывають иногда алы, но когда опамятуются, придуть въ себя, то надзежащемъ образомъ и ваются въ своихъ поступкахъ. Такъ и этотъ бесъ, полке, тоже, видно. опамятовался и больше уже не хочеть искушать, но, раскаяваясь, хочеть уже очиститься, а потому и входить въ море«. Хорошо, но я спрашиваю васъ: откудажь пришло ему то, что онъ уже больше не хочетъ искушать? Что уничтожило (т. е. вообще бъса?) прежнюю гордость, по воторой онъ твль вступить даже на небеса? Намень на ответь по этому вопросу даеть Хрисологь. Живя въ гробахъ, бъсъ исправился, Гробы научили его недумать о тронв на небесахъ и довольствоваться хотябы гаденив, нечистымь уголкомъ-свиньями. Развъ не лучте для тебя, бъсъ, идти въ людямъ и искушать нхъ во греханъ и удовольствіямъ света? Даміань отвечаеть: Гробъ отъучниъ его отъ этого; смерть сдвиана дия него суету мірскую вавъ бы гадкою: похоть не будеть тамъ гостемь где есть памятованіе о гробе. Смотрите, памятованіе о смерти, нъсколько исправили самого гробъ предъ nmbebli RAME бъса «1).

Тему: старые года лучше нынтышних проповъднивъ доказываетъ словами Іова: lavabam pedes meos butyro—я омывалъ
ноги мои масломъ 3): »Въ этихъ словахъ Іовъ, сообразно съ
монмъ предпріятіемъ, вспоминаетъ старые годы: in illo tempore,
и сожальетъ о нихъ. Я умывалъ масломъ мои ноги; въ этомъ
масль Іовъ съ удовольствіемъ вспоминаетъ старые годы. Естъ
же одна пословица польская: когда хотимъ выразить, что на
какомъ нибудь пиру давали много вина, то говоримъ: было
столько вина, хоть въ бродъ иди, хоть купайся. То же самое
выражаетъ и Іовъ: »имълъ я когда-то столько молока и масла
что могъ въ нихъ купаться.« Этимъ Іовъ хвалитъ старые годы
вспоминаетъ объ in illo tempore, говоритъ, что прошлые года,
были лучше и легче. «Я имълъ такъ довольно и обильно всего
что могъ умываться масломъ, могъ купаться въ маслъ.« 3).

<sup>1) 11, 58, 61.</sup> 

<sup>9)</sup> Ios. 29, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) I, 43.

Тену: нють правды на свють Млодвяновскій довавываетъ такъ: »Почему на свътъ правды мало, а лии докольно-предложу я этому причину взъ св. теологія, и именно ех prima parte -ивъ сакаго таинства св. Троици. Св. теологія учить, что одно тольно изъ лицъ святыя Тронцы есть Отецъ. А когожъ оно имфетъ Сыномъ? Истину. Неудивляйся, поэтому, что на свътъ такъ мало истины; истина только одна, именно рожденния отъ одного предвичнаго Отпа. Та же св. теологія учить in materia de angelis, что влыхъ ангеловъ большое множество. Теперь я спрашиваю: какъ же иначе вовуть влыхъ ангеловъ? Вы скажете: » въроятно всендвъ вазнодећя не часто бываеть въ вругу свът-СКИХЪ ЛЮДЕЙ, ИОО НЕ ВНАСТЪ, ВАКЪ ННАЧЕ ВОВУТЪ ЗЛОХЪ духовъ. Ихъ вовутъ иначе чертями.« Нътъ, не о томъ а спрашиваю; я сообравно съ мовиъ предпріятісиъ спрашаваю, какъ иначе называють этихъ чертей. Вы мей отвётите и отвётите уже хорошо: pater mendacii; что бъсъ, то и отецъ лжи. Но поелеку бъсовъ множество и каждый изъ нихъ раждаеть ложь тоже въ большомъ количествъ, то и неудивительно, что лжи на свъть цьлая пропасть, а правды нъть. « 1).

Въ одномъ словъ, предлагая богатому человъку способы остаться богатымъ на всю въчность, Млодзяновскій говоритъ между прочимъ: «Второй способъ: никогда не нужно пить стоячей воды; ибо если богатый человъкъ будетъ пить такую воду, то и золото обратится въ болото. Докажу это священнымъ Писаніемъ. Скажу прежде всего вотъ что: богатый человъкъ, желающій не потерять своего богатства во въки, пей — вібе. Это тоже корошій совътъ для богачей: вібе — пей! Иногда богатому нужно выпить сиропу, или декокту какого, а скупость говоритъ: не пей; нужно также иногда выпить хорошей водки, или вина, скупость опять говоритъ: не пей! А я говорю;

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1, 148.

пей. bibe. Лумаю, что это словно понравится пвяницамъ. «Спасибо, скажуть они, всендву казнодвъв; такого мы никогда еще не слихали. Всякій нав нихь запрещаеть пить, а воть мы навоненъ пожванись желаннаго словна bibe-нев!« Чтоже касается челяди, слугъ, то они, въроятно, останутся недовольны, и будуть такь говорить въ смущенін: «Нашь его милость и безъ того страшный фурілть, какъ упьется, всякая мелочь бёснть его. Что же намъ бъднимъ дълать теперь, когда уже самъ всенивъ разръщиль ему цить! Въ такомъ случав уже и намъ нужно дать привишегію постоянно сидеть за рюмочкой. Потому что и им не хотимъ оставаться бедними, а желаемъ быть богатыми навсегда. «Подождите-ва, дослушайте-ва прежде. Мудрый говорить въ притчахъ: Bibe aquam de cisterna tuaней воду изъ твоего источника. (Притч. 5, 15). О, кто будеть пить воду, тотъ не упьется, и драки въ домв не будеть двлать. Такой напитокъ не завредить даже женщинамъ. Но люди по старому не будуть еще довольны этимъ. Правда, еслибъ вто решенся пить только одну воду, то собраль бы денежки. Потому что хивльные напитвя-ото ядь для богатства и сча-CTIA. IIDABAA E TO, CCIU ETO XOVETE METE HOCTOREHO BE IOстоинстве, не должень тоть ходить нь соседу хотьбы даже и ва водой, словомъ не долженъ ни укого и ничемъ одолжаться. Въдь случается иногда, говорю иногда, что когда какой нибудь богатый человыть или пань діздичный напьется у недобраго арендаря или корчмаря воды, то нужно ему хорошо платить за нее. Когда придется сводить счеты, то за одну воду жидъ валомить такую цену, что по этому-то священное Писаніе и сов'ятуеть: Bibe aquam de cisterna tua—не в'ярь на жому, пей воду изъ твоего собственнаго источника, de cisterna tua. Но, въ несчастію, рідовъ такой кающійся, который бы съ охотою приняль на исповеди такую эпитимію: •будешь на сухояденіи, на хлібов и на воді. « А еще ріже такої, который би виполниль эту эпитимію, принявши ес. Поэтому могутъ ли богачи согласиться пить одву тольке воду, когда даже бъдние не котять дёлать этого! Всякій богачь прищель бы кь духовнику: прошу перемёнить эпитимію: у меня слабый желудокь, расположеніе кь водяной болёзни. Не кочу быть и богатымь, лишь бы только не пить одной воды.«

»Предлагаю толкованіе сообразно съ момми препрілтіслю: Источникь тімь разнится оть володневь и оть другикь вмістилиць воды, что тогда вань въ этих послідникь вода стоить на одномь місті, сама собою никому не дается, а чтобы напиться, нужно прежде потрудиться набрать ее и т. п.; у источнява, напротивь, не нужно просить воды; она сама, такъ свазать, придеть, сама вольется, сама потечеть въ руку. Поэтому котите, богатые люди, чтобы во віжи не потерать своего богатства, не жалійте его для требующихь и убогикь. Тоть же премудрый говорить тамь же: deriventur fontes tui foras et in plateis aquas tuas divide« 1).

Тему: трудно не ошибиться вт ръчи, не согрышать языкомь, поэтому мучше всего больше молчать Млодзяновскій довавываеть следующими словами Бога въ пророку Ісвеківлю: Соте оберення, учить Ісвеківля молчанію. «Господь Богь привавываеть Ісвеківлю: соте volumen istud—съёть эту внягу. Равберу каждое словцо. Comede volumen istud—съёть эту внягу. Равберу каждое словцо. Comede; почему же не bibe? Глосса Interlinearis отвёчаеть: поп dicit: bibe; obscura enim et dura avditurus ез, не говорить пей, потому что Ісвевівль вийль слушать рёчи трудных в непріятных. А еслибы нанился, то разв'я не могь бы слушать трудных и непріятных рёчей? Да, такъ полагаеть Глосса. Предъ кімь мостоянно стоять bibe, трудна ля гого философія, трудна теологія. Чревь bibe для него и

<sup>1) 1, 378.</sup> 

<sup>3)</sup> I sem. 8, 1.

все будеть вазаться труднымь. А о рёчахь непріятных нечего уже и говорить. Вообще не нужно тому попадаться подъ руки, вто подопьеть себв немного. И самому Ісвеківлю, еслибы онъ не быль трезвъ, не захотвлось бы слушать, хоть н отъ Госпола Бога, -dura чего инбудь непріятнаго вля противнаго. Non dicit bibe; obscura enim et dura avditurus es. Значитъ учись. пророкъ, молчанію. Когда вто пьеть, то имбеть роть отврытымъ, а вогда ботъ, то вакрытымъ. Поэтому, Ісвекіндь, не нива открытаго ртя, но подобно ядущему запирай язывъ свой вубани; вбо Господь готовить тебя на веливія діла. Другое слово volumen, comede volumen-вив книгу. О, Господи, развъ не нашлось тамъ у тебя для Ісвевінля накого небудь другаго дакомства?« Comede volumen---выть внигу!« Но, Госноди, выдь предвовъ и предшественнековъ Ісвеніндя ты кормиль то перепелеми, то куропатеми, то манной. эЭто было прежде, а ты. Ісвекіндь, довольствуйся внигой! Въ такомъ случай, прикажи. Господи, по крайней мёрё дать ему, какъ жиду, египетской приправи-чесноку и луку. »Нельза! comede volumen, тыпь Ісвеніндь, выпу; не нарушншь ты, Ісвеніндь, поста, когда будешь всть инису: теологія учить, что, проглогивши бумагу, MORHO HTTH ES DPHRACTIO. « Comede volumen — Bund Rhery. Bu втой инить я читаю свое предпріятів: учись, пророкь, молчанію. Латинское слово volumen значить завитів, закрытів гово-DET'S Karenous: unde dicimus: evolvere libros, quasi rem complicitam explicare; вшь закрымов, чтобы научиться закрывать, языкь; comede volumen—вшь предметь завитый, TTOGU SALOMETE CEGE STOR REMTOR DOTE H SSEET: COMEGE VOICmen istud. « 1).

По прочтенія всіхъ вышеприведенных выписокъ, читатель не подивится, что Млодзяновскій, въ словів на правдникъ

<sup>1) 1</sup>Y, 259-260.

непорочнаго зачатія Пресвятыя Дёвы, нвобрёль такъ много новыхъ доказательствъ непорочности этого зачатія. Недовольствуясь тремя доказательствами этой непорочности, именно тёми, что Пресвятая Дёва есть serenissima, что она есть гедіпа и что она есть, наконецъ, гедіпа Роюпіає, доказательствами, которыя собственно и составляють всю суть, весь смыслъ его проповёди въ честь царицы Польши, недовольствуясь, говоримъ, этими тремя доказательствами. Млодзяновскій вздумаль измыслить еще два, самыя оригинальныя.

»Незнаю, чтобъ вамъ еще такого новаго сказать, — забавляетъ своихъ слушателей проповъдникъ. »А вотъ что скажу новаго: бъса посъсили. Итальянская пословица говоритъ въдь: diabolo morto — бъсъ умеръ. Незнаю, на чемъ основываются итальянцы, думая такъ. Но то достовърно, что родъ бъса еще не вымеръ, довольно еще есть его на бъломъ свътъ. Все таки и докажу, что бъса посъсили.«

«Кто нибудь скажеть: Вёдь у бёса нёть шен, какь же его можно повёсить?. Бёсь безь тёла, бёсь духь, веревка его не возыметь. Никто не можеть связать вётра. Какь можно повёсить духь?. Но я все таки твержу: бюса посысили.»

«Два раза читаю я въ св. Писанів, что быса повысили. Первый разь тогда повёсня, когда согрёшиль. Св. Писанів ясно говерить: rudentibus inferni detracti sunt—адскими веревками повёшены Но неумели правосудіє Боміє не могло наказать бёса вакъ нибудь иначе? почему именно висёлица была его удёломь?—Вы знаете, что такія или другія наказанія, которымь подвергаются въ этомъ мірё извёстные преступниви, прежде всего опредёлены самимь правосудіємь Бомінмь, и всё находятся въ его распоряженіи. Поэтому никто другой, а только правосудіє Боміє повелёваеть закону святотатцевъ предавать сомженію, разбойниковъ самать на коль, а воровъ вёшать. Обокраль бёсь Господа Бога нашего, присквоннь себё славу, принадлежащую Господу Богу нашему, за

это праведный судья Богь и приназаль его невёсить: «rudentibus inferni detracti sunt». Ho obey onere tann saxotèroce yunнить воровство. Вошель онь въ доми св. Анны и Іочкима, въ то время, когда зачиналась во чреве св. Ании Дева Богородица, и решился украсть непорочность зачатія Пресв. Деви, ту благодать, которая освятила это зачатіе. Но чуть только онь протянуль свою руку, чуть только этоть драконь хотвль нустить въ ходъ свою ловушку, какъ сейчасъ быль поймань на самомъ мъсть влодъйскаго преступленія, поймань съ поличнымъ. И не удалось ему ученить воровства, упрасть благодать. Ho tare eary ero sactain cy noisymbing, to onste bunners icвреть: «повъсить бъса.» «И воть правосудіе Божіе начало ECRATS TOFO, RTO ON MOFS BUILDHETS STOTE ASSPETS, HORBERTS беса, в нагонецъ нашло, когда родился Гуда. Гуда выросъ, при сталь въ Господу Інсусу, началь его обврадывать и навоненъ учиниль самое большое воровство, именно продаль жизнь Господа Інсуса і удейскимъ старівішивамъ, и вромів того, на вослівд-HER BESEDU HEAOCTORIO UDECTVURIS ES CESTÉRIMES EBRADECTIE. укравин чрезъ это, такъ сказать, самого Господа Інсуса.

«Тогда Госнодь Богь нашь привазываеть бъсу: «бъсъ, войди въ Гуду!» еt post bucellam introivit in eum satanas. Бъсъ говорить: «хорошо Госноди!»—Но ему хотълось, върно, еще подиспутировать, поспорить съ Господомъ: «Я вониель въ Гуду, продолжаеть бъсъ, — ибо онъ согръщить. Но я вижу, что и Петръ согръщить, согръщили и другіе учении — ушли отъ Тебя; поэтому я и въ няхъ войду, Господи!» Но правосудіе Божіе не позволило ему сдълать этого. Бъсъ весьма дивился, что ему пришлось сидъть только въ Гудь, что только Гуда послъ своего гръха сдълался бъсноватымъ, а другіе ученики послъ своего гръха ничьмъ не наказаны. Но правосудіе Божіе имъло тутъ другую цъль. А помниць ли, бъсъ, какъ ты хотълъ влодъйскимъ образомъ украсть первородную благодать Божіей

Матери? Помнить, какъ тебя застали съ поличнить? Воть же теперь Іуда повъсить тебя какъ вора, да еще пойманаго съ поличнить. Говорить Тителмань: Suspensus est Iudas et cum Iuda suspensus est satan: suspensus est Iuda, ut traditor Christi; suspensus est satan, ut tantae Matris insidiator.» Пусть же и это будеть доказательствомъ непорочнаго зачатія. Дъва Богородица имъла первородную благодать, а бъсъ за то, что хотъль украсть ее, наказанъ повъщеніемъ.»

Другое доказательство. «Есть два родословія Гослода Івсуса: одно, сдёланное св. Матесемъ, начивается отъ Авра-· ana: Abraham genuit Isaac, a be kount ero nonaraetca una Ilpeсвятыя Дівы: Ioseph virum Mariae, de qua natus est Iesus Christus; въ другомъ, сделанномъ св. Лувою, упоминается имя одного только Іосифа, мнимаго отда Господа Інсуса, а циони Пресв. Дівы уже неупоминается. Это, віроятно, потому, что Матоей, чувствуя себя грышнымы, нехотыль опустить имени Богородицыединаго утъщенія всёхъ грёшниковъ. Но вёдь я ты, св. Лука, быль весьма набожень по отношению въ Пресв. Дъвъ; поэтому и тебв лучше было бы вспомнить въ родословіи Христа, нежели ресовать на еконахъ. Быль ты вром' того и лекаремъ: salutat vos Lucas medicus, говорить св. Пявель, а между тымь повабыль о такомъ целительномъ лекарстве. Вероятно въ твое время не была еще сложена та песенка, въ которой Пресвят, Лѣва называется леварствомъ для грѣшниковъ. Но мы почтимъ св. Луку, какъ евангелиста и какъ врача-honora medicum, предложивъ настоящую причину, почему въ его родословія Господа Інсуса опущево выя Пресв. Дъвы. - Прочеталь св. Лува Евангеліе св. Матеея и, вдохновенный Св. Духомъ, собярается писать и свое. Увидъвши по прочтении первой главы, что св. Матеей довель исторію родства Інсуса Христа только до Авраама, св. Лука хотель довести ее до самаго Адама. Заметиль тавже св. Лука, что св. Матеей прислужные Пресв. Деве, именуя ее матерію Господа Інсуса: de qua natus est Iesus Christus. Чтожь Лува на это? прислужусь ей, думасть, и я не меньше. Какь же ты прислужинься? А тёмъ новымъ способомъ, что не навову ея, не упоману о ней, и такимъ обравомъ провозглащу ее непорочно зачатою. Матеей умолчалъ объ Адамѣ, а скавалъ только: Магіа, de qua natus est Iesus Christus; я вспомню Адама, но не вспомню здёсь Пресв. Дёвы и сдёлаю это въ довазательство ея непорочнаго зачатія. Адамъ, это глава первороднаго грѣха; пусть же не стоитъ при немъ имя Пресв. Дѣвы, вбо она не подлежитъ первородному грѣху. Гдѣ именуется Адамъ, тамъ именуется источникъ первороднаго грѣха: иди же ты, Адамъ, своей дорогой, а я здёсь имени Пресв. Дѣвы не поставлю. Хотя она происходитъ и отъ Адама, но не подлежитъ первородному грѣху. «Кончаю, заключаетъ проповѣдникъ, свои доводы. Вы вольны считать ихъ или новыми, или старыми» 1).

Не всё измышленія Млодзяновскаго, не всё безцеремонным и насильственным операціи его надъ священнымъ Писаніемъ принадлежать вполнё его собственному взобрётенію. Почти большей части изъ нихъ Млодзяновскій всегда готовить въ вонцё основаніе, ващиту въ словахъ какого нибудь отца или учителя церкви. Къ нёкоторымъ учителямъ церкви Млодзяновскій питаетъ особенную симпатію. Эту послёднюю онъ при всякомъ случай заявляетъ особенно по отношенію въ Петру Хрисологу (епископу Равенскому 5 го вёка). Изъ тёхъ эпитетовъ, которыми Млодзяновскій иногда превозноситъ Хрисолога, становится понятною причина такого сочувствія польскаго проповёдника XVII вёка учителю латинской церкви 5-го вёка. Млодзяновскій называетъ Хрисолога остроумнійшимъ изъ остроумныхъ 3). А остроуміе Млодзяновскаго имфетъ много, много

<sup>1)</sup> IV, 237-299.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 257. Еще: II, 246-я во им. друг. изстахъ.

общаго съ остроуміемъ Хрисолога и вообще съ остроуміемъ современной этому послёднему западной школы, услянвавшейся находить и действительно находившей глубовій правственный смысль даже въ често случайныхъ чеслахъ, встръчающихся въ св. Пасанів 1). Млодвановскій не скупъ, впрочемъ на привеленіе словъ и мевній и другихъ отцовъ и учителей церкви, толковневовъ св. Писанія какъ западной, такъ и восточной перкви. Подтверждая этими словами и мивніями свои намыпленія, проповъдникъ хочеть какъ бы дать внать, что онь инчего своего не видумываеть, а только раскрываеть, или, по его собственному выражевію, получие сыясияеть то, что говорили отцы в учители церкви, что думали они по поводу тель или другихъ мъсть св. Инсанія. Но в изъ приведенных нами выдержевъ читатель легко можеть вамётить ту необычайную утрировку; съ какою относится Млодзяновскій къ слованъ и мевніямъ отдовъ и учителей церври, толкованіями которых в пользуется для своей цёли. Не говоря уже о томъ, что слова какого либо отпа или учителя онъ вырываеть изъ средины рёчи, при чемъ, разу-MBETCH, METRO MOMETA HOSEPHYTA HAS CHUCKE BY RARYD YFOLHO сторону, онъ вакъ будто нарочно выескиваетъ такія слова отпа ние учителя церкви, которыя послёдній выскаваль како небуль случайно, миноходомъ, въ видъ частнаго метена, или кстати пришедшаго на мисль сближенія, и которымь онь самъ некогда не думаль придавать особенной, серіозной вавности. Но и это еще не все. Дело въ томъ, что эти случайния мижи и выскаванныя мемоходомъ сближенія, прововіднить раздуваеть до необъятных размеровъ, изъ мухи, какъ говорится, делаетъ слона. Всявдствіе этого какая вибудь случайная мисль отца и учителя церкви въ устахъ Млоденновского принимаетъ видъ обширнаго систематического доказательства, ни съ сущностію, ни съ под-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ Трудахъ Кієвск. дух. Академін 1865 г. сентябрь, статью П'вавициаго: «Пронов'ядическіе труды св. Григорія Двоеслова.»

робностами которато она часто не имветь ничего общаго, донавательства, наполненнаго разнаго рода подставными и побочными посылками и не имвющаго отношенія къ тому, что имъ донавывается.

Вотъ, напр., какъ на основаніи словъ Златоуста Млодвяновскій доказываєть тему: не хорошо слишкоми горошться, доказываєть тёмъ фактомъ, что Давидъ, отсёкши голову Голіава его собственнимъ меченъ, положить этоть мечь во святилищь, а камешка, которымъ предъ этимъ попаль Голіаву въ добъ, не положить во святилищь. «Давидъ, говорить Млодвяновскій, убиваєть Голіава, и убиваєть двоякимъ образомъ: сначала камнемъ, которымъ онъ поразиль Голіава въ лобъ, а нотомъ собственной его саблей, которой отсёкъ Голіаву голову. После убійства Давидъ повёснях саблю Голіава во святилищъ Господмемъ: Агма чего ејив розвіт іп tabernaculo.

«Что это, Давидъ, значить, что ты вѣшаешь оружіе Голіаеа, а не вѣшаешь лучие того своего камешка, которымъ ты попаль Голіаеу въ лобъ? Вѣдь покойникъ Голіаеъ не дѣлалъ никакого завѣщанія на этотъ счеть, не отказываль онъ вѣроатно своей богатой сабли святому мѣсту, да и ты вѣдь не быль же его думенринащикомъ. Зачѣмъ же кладешь здѣсь эту саблю? Если ты хетѣлъ учиныть вкладъ за душу Голіаеа, то совершенно напрасно: Голіаеъ быль язычникъ. Къ тому же ты убяль его на самомъ актѣ преступленія—на актѣ легкомысленнаго неуваженія къ Богу Изранлеву.»

Высказавин посла этого насколько курьезнайших основаній, почему лучше было бы повасить во святилища камешекъ, и опроцергнувши эти основанія—въ такомъ напр. рода: «Давидъ, а вадь тотъ камешекъ пригодияся бы тамъ во святилища. Въ субботу, или другой тамъ какой праздникъ, когда нивло происходить во святилища чтеніе, или поученіе изъ книгъ Монсеевыхъ—singulis sabbatis legitus—, начали бы пладить дати. вотъ учитель и бросить бы на нихъ камешкомъ, Заснулъ бы также вто нибудь изъ слушателей,—тотъ же учитель, имчего не говоря, тихонько прицълился бы камешкомъ, попалъ бы и разбудиль бы спящаго. Но Давидъ не обращаетъ на это никакого вниманія. Да и то нужно сказать: ну что если бы учитель вдругъ попалъ въ какого нибудь родственника, или родственницу тъхъ женщинъ, которыя Давида хвалили, щрипъвал: Сауль поблюдиль тыслим, а Давидъ тымы? Вотъ было бы оскорбленіе! «Мы его хвалили, превозносили предъ другими, а онь такъ круто обкодится съ нами» и т. п.

Казнодзвя говорить, напонець, такъ: «Предлагаю болве основательную причину, почему Давидъ повъселъ во святелещъ не вамешенъ, но саблю Голіава. Этотъ вамешенъ слешномъ уже чванняся. Воть высыпаль народь смотрёть, чёмъ-то будеть воевать Лавидъ; а тотъ камешекъ идетъ себв въ пращу. Давидъ поднимаеть пращу, мой камешекь ворчить себв и какь би приговариваетъ: «вотъ смотрате-ка, что то будетъ тугъ дальше.» Пускаеть Давизь пращу, -- мой вамешекь свистить, кокъ би провозглащая още прежде стычки свою побъду, минуетъ терибинтовыя деревья—in valle terebinti 1),—минуеть цевты; чванится предъ терибинтомъ и цайтами, разсвиаеть для себя воздухъ, нбо и отъ него хотель быть видинымь. Достигнувши самой головы Голіава, не хотвль попасть куда нибудь тамъ въ боль, и серыться гав нибудь тамъ глубоко въ мозгу,--- но метитъ вамещевъ нашъ прямо въ лобъ Голіаса: Infixus est lapis in fronte еіия. Послів этого онъ началь еще больше чваниться и гордиться, что хорошо исполниль свою роль. Тогда Давидъ скавалъ: «милий камешекъ, слишкомъ уже ты чванишься. А сабля что? Нисколько не чванилась, но какъ прежде закрывала себа HORRAME: eduxit eum de vagina sua, tarb e nocre, dese beararo

1

ı.

Ŧ

ŗ

u

11

ij

ŋ

É

Ċ

1

<sup>1)</sup> I Царствъ 17, 2.

свисту, безъ всякаго шелесту отсъвщи голову, опять возвратилась себъ въ ножны. Ненужно было тебъ, вамешевъ, слашкомъ уже чваниться. А ты, скромная сабля, ступай во святилище. Эту гордость камешка выражаетъ св. Златоустъ: «Lapidem David e fistula rapit, fundae apponit et conferto vertice, in Goliath excussit, qui lapis, per inana volans, verberat avram, aërem scindit et violento impetu Goliath frontem impetit 1.)

Читатель видить, что въ исторіи Давида и Голіава Млодвяновскій нарочно уклоняєтся отъ той стороны факта, которая прямве и лучше всего могла бы доказать избранную имь тему. Онъ не обращаетъ нивавого вниманія на участь Голіава, такъ поплатившагося за свою чрезмірную гордость и чванство, но останавливается на такой частной нодробности факта, которая, очевидно, не имбеть ни малбашаго даже намека въ польку избранной казнодейей теми. Воображаемое чванство и гордость камешка Млодзяновскій думаєть подтвердить словами Златоуста. Но читатель видить, что и въ словахъ Златоуста положительно нътъ речи ни объ этомъ чванствъ, на объ этой гордости, и что только насильственное остроуміе Млодзяновскаго могло, на основанім помянутых словъ. приписать ничего невинному камешку Давица качества, такъ жестоко будто бы унивившія его предъ свроиной саблей POJIBOS.

Въ другомъ словъ, доказывая тему: только тотъ достовнъ имени человъка, кто милостивъ, кто творить дъла милосердія, Млодзяновскій, на основаніи нъсколькихъ словъ Тертулліана, строитъ такое измишленіе:

«Предложу я философіи вопросъ: можеть не быть одинь и тоть же человіть вийсті и не человіноми? — Философія отвовется сейчась же: «это несообразная вещь — быть чело-

<sup>&#</sup>x27;) III, 4-5.

въкомъ и не человъкомъ! Implicat contradictionen! Еслибы человыкъ могь быть вивсты и не человыкомъ, -- въ такомъ случай то могло бы быть и не томь, есть могло бы быть и не есть. Colmb morao dei dete e ne colmb. Cestas reologis, udele ha номощь и объясни философіи, которая еще не додумалась до того, можно ли быть человъкомъ и не человъкомъ. Но и св. теологія отрицательно отвідаєть на этоть вопрось. «Еслибы, говорить она, одинь и тоть же человёкь дёйствительно могь быть в не человъномъ, -- то в Слово, ставшее плотію, было бы человѣвомъ и не человѣвомъ. А между тѣмъ вѣра учитъ: е homo factus est—Богъ сталъ человъкомъ». -- Святая теологія! прошу выслушать воть что. Аббать Гваррике говорить, что Предвічное Слово такъ сокрылось во чреві Пресв. Лівы. что вавъ будто бы его в не было-est quasi non sit. - Но св. теологія думаеть еще экзаменовать мудраго аббата: «разсуди, выдь члень выры ясно гласить: Verbum caro factum est est - Слово стало плотію; какъ же ты говоришь: quasi non sit? - Мудрый аббать объясняется: «Предвъчное Слово потому во чревъ Пресв. Дъвы est quasi non sit, что sub silentio se premuit — скрывается въ молчанія, et sic omnipotens virtus ejus vacat, quasi nihil posset. И поелику Его всемогущая сила ничьмъ еще неванята, то quasi nihil posset. Значить, Предвічное Слово, оставаясь во чревъ пресв. Дъвы, было человъкомъ, но виъстъ съ темъ, действительно, какъ бы и не было имъ-est quasi non esset. Въ это время Оно еще не дълало добра людямъ, не исцеляло еще ни больныхъ, ни слепыхъ, ни хромыхъ; словомъ, всемогущество Его ничемъ еще не было занято». Сказавши это, аббатъ Гваррявъ, вавъ монахъ, любящій тишину, замолеъ, но только распрыль евангеліе Іоанна, нашель первую главу и показаль пальцемъ святой теологіи слівдующія слова: Medius avtem vestrum stetit, quem vos nescitis, ipse est, qui post me

venturus est 1). CB. Ioann's (Kpecturest)! Ecan Xpectocs cross VEC CDELH IDJEE-medius stetit, TO RARE DE STO OHE HOCKE TEST уже придеть? Если ты, св. Іоаннъ, узналъ Інсуса Христа еще въ то время, когда Онъ быль во чреве Аевы и возрадовами о Его примествін; то ужели ты не можеть узвать Его теперь, когда ему уже 80 леть? Ибо ты говоришь, что онъ придеть после тебя. Разве Інсусь Христось слишкомъ уже такпереивныся, что ты его не увижены! Темъ временемъ, пова св. теологія раздунивала надъ різшеніемъ этой трудности, двло улсниль первый въ подачв голоса и мысли (ибо древній) учитель Тертулліанъ. Онъ говорить: nascitur homo, Deo missus раждается человёнь, соединенный съ Богомъ, саго, Spiritu instructa—тело, исполненное Духа—nutritur, adolescit, operatur et Christus est. Значить Христось показался действительно Хри-CTOMB TOFIA TOREO, ROFIA HETARCE, BOSDACTARE, HAVARE TROрить добро. А пока Христось стокать себё только среди др-Ace - medius vestrum stetit. - a не говорыв еще ничего. еще не творыть чудесь, не было еще aperatur, - тогда онъ еще не повазался Христонъ-воплощеннымъ Словомъ, униженнымъ человекомъ. Только любвеобильных проповеди в благолетельныя чудеса поназали Его настоящимъ человеномъ—et Christus est. Тотъ не человъть, вто не человъчень, тоть не человъть, вто не дълаетъ другимъ добра» (что и требовалось доказать) 2).

Изъ приведенной выписки можно видъть, до какихъ геркумесовскихъ столбовъ простирается безперемонность насилія нашего казнодзън какъ надъ смысломъ словъ св. Писанія, такъ и надъ смысломъ словъ отеческихъ.

Если только что разсмотрѣнные нами пріемы Млодзяновскаго въ толкованія св. Писанія можно охарактеризовать об-

<sup>1)</sup> IORH. I, 16-27.

<sup>1)</sup> II, 165-166.

щимъ, болъе или менъе идущимъ иъ нимъ, названимъ сходаствческих, то тъ, къ разсмотрвнію которыхъ ин имбемъ теперь приступить, всего приличные могуть быть названы народными польскими. И если первые явилесь вавъ следствіе вапроса, обращеннаго отъ слушателей въ проповъднику, вапроса. обусловлевшагося характеромъ тогдашняго умственнаго образованія и требованіями современнаго литературнаго вкуса, то последніе суть уже плодъ обратнаго положенія дела, именно желанія самого пропов'єдника возд'яйствовать въ свою очередь на слушателей, желанія, опреділявшагося самымъ званісмъ первовнаго проповъдника, которое, какъ ни было извращено въ то время, все же оставалось званіемъ общественнаго наставника, учителя. И Млодвановскій, всёми мірами стараясь объ удовлетворенім умственныхъ прихотей своихъ слушателей, въ тоже время постоянно имъль въ виду осуществить и собственное желаніе, желаніе сказать имъ благовременное, сообравное съ обстоятельствами слово такого или другаго нравоученія. Но и вдісь, преслідуя свою субвективную ціль, Млодвяновскій должень быль встрітиться съ требованіями общественной жизни, общественнаго быта, воторыхъ никавъ нельзя было обойти и которыя до извёстной степени связывали свободу пропов'яднического воздействія. Пропов'ядникъ, разум'я ется, встии силами желаль того, чтобы высказываемое имъ слово вравоученія было какъ можно болье мьтко, чтобы оно какъ нельзя лучше достигало своей цёли; но въ тоже время онъ долженъ быль употреблять всевозможныя усилія и для того, чтобы сообщить слову своего правоученія возможную прикровенность, чтобы оно, это слово, не смотря на всю матящую не въ бровь, а въ глаяъ, очевидность соединеннаго съ нямъ вначенія, все таки не выходило язъ сферы намека. Но и этого еще мало Проповедникъ идетъ дальше; онъ делаетъ еще одну уступку общественнымъ требованізмъ. Чтобы и самый намекъ

не показался слишкомъ местимъ и невыносимниъ для умей ясновельможнаго шляхетства, казнодвъя постоянно старается приправлять его легкой шуткой, подслащивать веселымъ воморомъ. Выхлопотавши для себя такія гарантіи, казднодвъя, въ конців концовъ, оставался въ полной надеждъ, что горькія пилюли его нравоученія будуть приняты слушателями съ такимъ же удовольствіемъ, капъ и его остроумныя схоластическій измышленія.

Все это, вменно съ одной стороны желаніе кавнодзів исполнить свою проповёдническую миссію, а съ другойуступка объективнымъ требованізмъ жизни, не позволявшимъ говорить правды въ глава примо и серьевно и не ручавинися, по выражению самого Млодзяновского, за безопасность проповъднаго слова 1). -- все это выразвлось у нашего проповъдника въ техъ прісмахъ въ толкованіи св. Писанія, которые, какъ мы уже свазале, прилитиве всего могуть быть навваны народными польскими. Сущность ихъ- это особенный народный, польскій образъ возарвнія на библейскіе лица и предметы. Млодвяновсвій представляєть себ' всю исторію ветхаго и новаго зав'ята во всёхь частиващихъ сторонахъ библейскаго быта-не яначе, какъ въ формать жизни, выработанныхъ его отечествомъ-Рачью Посполитой, такъ что въ его разсказахъ библейская исторія является какъ будто исторіей самой Польши. Всв библейскія лица говорять и дійствують у Млодзяновскаго какъ истые пляхтичи. Всё политическія и общественныя должности, отношенія и т. п., встрівчающіяся въ Библін, казнодзів непремънно перепрещиваетъ польскими соотвътствующими названіями, царство еврейское постоянно называется у Млодвяновскаго не вначе, какъ милою Ръчью Посполитою израильскою. Воть въ этой Речи Посполитой происходила разъ, - такъ раз-

<sup>1)</sup> IV, 264.

сказываеть Млодзяновскій въ одномъ словъ, современномъ отреченію короля Яна-Казиміра, въ которомъ процов'влинкъ, соболъзнув (во второй части) о некогда неслыханномъ, по его словамъ, въ Польшт поступкт отречени короля, въ тоже время ващищаеть (въ первой части) права пляхетства, права посполитости, на которыя будто бы посягаль Янь-Казимірь, стремясь пріобрёсть для себя въ Польше absolutum dominium, -- въ Ръчи Посполитой израильской происходила разъ трансакия (полюбовная сдёлка) четвертаго короля израильскаго Ровоама, BOTOPARO GOMMARICE HEPARISTER HOCAB TPETERO interregnum 1), сь посполимыми рушеньеми ивранлысиимь. «Дёло было, продолжаеть Млодзяновскій, такъ. Умираеть Соломонь, его погребають въ городе и во гробе отца его Давида: sepultus est in civitate David patris sui. Послъ этого сейчасъ же сображся сольный сейми, ния котораго Electionis—явбранія короля: illuc enim congregatus erat Israël ad constituendum eum regem. Cenams играильскій, граждане и сыны Короны палестинской! А законный же это будеть сеймь? Вёдь это Ровоамь, вёдь это сынь Соломона, внукъ Давида! Такъ-то вы не хотите уважать линін вашихъ государей, хотите искать другой фамиліи, хотите уначтожать сукцессію, хотите ввести у себя полную элекцію! Изранльтяне отвічають: «да відь у нась была уже вольная элекція перваго вороля Саула, хотя ны и отдали ее въ руки примасу Самунлу: constitue nobis regem. И Давидъ въдь тоже прошель чрезь элекцію, вбо быль только ватемъ Сауловимъ. Правда, Давидъ съ матерью Соломона еще при жизни своей короноваль этого сына, но небольшая намъ была изъ него (Соломонато!..) утъха. Поэтому намъ нужно возстановить свои вольности. 2).

<sup>!)</sup> Эгний именемь навывалось въ Польше время от смерти одного короля до избранія другаго—время безкоролесья.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 320. Не нужно забывать при этомъ, что одною изъ главива-

И такъ далве въ томъ же родв разсназиваетъ Млодзяновскій. Межку прочемъ онъ говоретъ, что изравльтяне потому особенно недовольны были Ровоамомъ, что онъ хотъль ввести въ Ръчь Посполитую израильскую absolutum dominium, къ чему булто бы подговаривали короля его совътники 1). -- Мы привели **OSBA**YCHHYD выдержку. чтобы **CDASY** HALTEIHO какимъ міросоверцаніемъ водится проповъдникъ, вая и толкуя своимъ слушателямъ библейскую исторію, бибдейскую жизеь. О чемь бы не говорель Млодзяновскій, на все онъ смотреть съ своей національной, шляхетско-польской точки вржнія и все перевертываеть на польскій ладь. первосвищенникъ іудейскій всегда называется у него примасомъ и непременно играетъ роль, какъ и польскій примась, въ менуты междупарствія (interregnum). Всякое возстаніе ни бунть, описываемый въ Библін, наприм. бунть Корея противъ Моисея и Аврона, навывается непремънно рокомежь. Вси подати и другіе общественные сборы, упоминаемые въ

шихъ причинъ неудовольствія шляхты противъ Яна-Казиміра было желаніе втого короля, вызванное и съ настойчивостію поддерживавшееся его супругой—Маріей Людвикой, назначить себъ еще при жизни наслъдника, что сильно уже вадёвало честолюбіе пановъ, желавникъ, чтобы всякій король непремънно прошель чрезъ элекцію.

<sup>1)</sup> Воть въ какихъ чертахъ рисуеть Млодзяновскій это ненавистное и для него самого absolutum dominium, котораго добивались будто бы польскіе короли. Объясияя въ одномъ мѣстѣ стихъ кинги Бытія: Tulit Deus hominom et posuit eum in paradiso voluptatis (2, 15), проповѣдникъ говоритъ между прочимъ: «вѣроятно здѣсь выражается absolutum Dei dominium самодержавіе Господа Бога нашего. Адамъ, видно, могъ такъ отговариваться: «І осподи! Это мой край, мое наслѣдство, не отнимай у меня, Господи, моего отечества. Ты хочешь, Господи, взять меня какъ бы подъстражу, ворочаешь мною какъ Тебѣ угодно, переносишь меня съ мѣста на мѣсто. Прошу Тебя, Господи, не нарушай правъ моей вольности, подтвержденныхъ Тобою же». А Господь что?—«Слышникь, Адамъ? Я Господь. Я буду управлять тобою, а не ты самъ. Вольно мнѣ сдѣлать съ тобою что угодно: tulit ergo eum Dominus Deus». IV, 131.

Библін, называются акцизоми, подымными и т. п. Еврейскій военачальникь непремінно татулуєтся зетманоми; онъ разсиместь универсалы, ниветь подь собою полковникови, эсаулови и прочую старшину. Воть, напрям, вакь разскавываеть Млодвановскій въ одномь словів (на праздникь Ооми Аквивата), доказывая тепу: каука діблаети человіка великими. «Городь, называвшійся Каріафт.-Арбе, говорить св. Писаніє, быль разрушень безь всявихь затрудненій. Воть все описаніє войны: dalevitque ex ea Caleb tres filios Enac и потреби оттуду Халеви три сыны Гнаковы і). Названіє втого города значить січітая quatuor. Когда въ городів слишвомь много пановь, то легко ввать городь: тамъ воролевщина, тамъ духовенство, тамъ піляхетство, а тамъ горожане січітая quatuor; легко его завоевать, не будеть тамъ обороны, не будеть порадка, нбо это городь Сагіарь-Агре—січітая quatuor, городь четырекъ».

«Пришли въ другому городу Каріафъ-Сеферъ, что вначить civitas litterarum—городъ наувъ. Ввятіе его овавалось труднымъ. Халевъ, которому после раздела достался этотъ городъ, свываетъ рынарское коло: «господа, qui регсияметі Сагіарһ-Sepher et coeperit eam, dabo ei Axam filiam meam—вто возьметъ этотъ городъ штурмомъ, dabo ei Axam filiam meam—вто возьметъ этотъ городъ штурмомъ, dabo ei Axam filiam meam—въ награду за это будетъ моимъ зятемъ». Смотрите, одинъ городъ ввятъ, другой нетъ. А вакой же это? Сагіарһ-Sepher—городъ наувъ! Безонасность, крёпость, сила его состояла въ томъ, что онъ civitas litterarum. Науви все это дали ему».

«Теперь обратим» вниманіе на самое об'єщаніе Халева. Почему не об'єщаєть Халевь такъ: «сынь мой женится на дочери поб'єдителя», — но: «я выдамь за поб'єдителя свою дочь»? А потому, что онъ хорошо зналь, что сынь — вообще не охотникъ слушать отца въ дълъ женитьбы. Каждый сынь

The first track of the second

¹) Inc. Has. 15, 14.

думаеть себь: не будеть изъ этого ничего. А дочь идеть за кого ой сважуть: такая уже ихъ недоля»!.

«О такомъ предложени Халева начали подавать голоса. Первий полкосники такъ въродтно началъ говорить: «панъ зетмань/ не плохо, видно, еще пришлось тебь, когда ты трубишь о свадьбё да о танцахъ. Что пользы будеть, когда жоливры сдвлаются домосвдами, когда они обабятся? .. Но этому полковнику Халевъ могъ бы отвётить такъ: «и жолифръ. брать, когда время, можеть помышлять о женитьбё». После полновника держаль рычь каной нибудь тамъ скарбосый (войсвовый казначей): панъ гетманъ! Не хорошо обнаружевать. что въ казив ивту денегъ, что казна убога; взбунтуется и разбредется войско. Плохи умъ, значитъ, обстоятельства, когда гетманъ прибъгаетъ въ помощи валоговъ, когда плату объщаетъ не деньгами, а собственною своею дочерью. Гетманъ могъ бы отвъчать: «вогда я даю мою дочь, то я даю большое богатство. Dabo ei Axam filiam meam. A внаеть ли, что Аха значить adornata! Я, вначить, выдамь ее корошо пристроенною, съ большимъ приданнымъ. Dabo ei Axam, dabo adornatam». Но туть вырвался одинь щелкоперь: «милостивый пань, ну а сама дочка не такъ то, значитъ, хороша? Славная же будетъ инъ плата за мои вровавыя заслуги! •. - «Молчи, дурень, - заивталь ето-то ему, втожь не захочеть взять гетмановны, да еще при живомъ гетманв!». - Пришла наконецъ очередь говорить старшому консиліаржу, престарылому уже лытами и выроятно очень заслуженному въ домъ Халева. Повлонившись его гетианской малости, онъ началь такъ: милостивый благодътель! я усматриваю въ этомъ деле воть навое неудобство: не тебе жить съ мужемъ, но твоей дочев: Предположемъ (въ военнемъ дель выдь счастьемь управляеть Богь), предположемь, что счастье послужить человёку отважному но простому доброму но не образованному, и вотъ ты отдашь одинъ клейноть (сопровище) изъ своего дома— себъ не на угъху, а дочери на плачь. А еще куже было бы, еслибы Авса не захотъла вдругъ идти за него». Подобныя ръчи заставили Халева призадуматься. Дъло шло о родной дочери. Отцовская любовь заставляла его опасаться, чтобъ послъ Авса не жаловалась на него».

«Но, асновельможный гетмань (говорить уже оть себя проповъдникь), не задумывайся! Нъть, не можеть дочь твоя быть
несчастною, вышедши за того, ито возьметь этоть городь.
Что это за городь?—Сагіарһ-Sepher—civitas litterarum городь наукъ! Кто возьметь такой городь, великій то должень быть
человъкь. Туть нужно будеть воевать головою, разсудкомь,
ибо дёло идеть съ городомъ наукъ. Гетмановна, значить, выйдеть не за какого нибудь простака, а за человъка великаго,
умнаго. Быть твоемъ зятемъ великое дёло, но не меньшее и
дочери твоей быть женою умнаго человъка». Кто же взяль
тоть городъ?—Glossa moralis отвъчаеть: hanc avtem civitatem
debellavit Othoniel, qui secundum Hebrees, fuit valde litteratus. Такъто, наука дёлаеть человъка великимъ!» 1).

Филистимане, мадіанитине и другіе сосёди евреєвъ, съ которыми воевали короли и записны наранььскіе, постоянно навываются у Млодвановскаго тамарами. Любопытна наралель, которую проводить равъ Млодвановскій между этими и своими собственными настоящими татарами: «Палестинское королевство, говорить онъ, имёло также своихъ татаръ. Съ другими народами мы всегда довольно счастливо бъемся, но предътатарами рёдво рёдко не робёмы и не уходимь: такъ и неравлятиве предъ мадіанитинами: Tradidit illos in manus Madiam. Тольно въ томъ разница, что мадіанитане семь только лёть имёле верхъ надъ наранлытинами— septem авпів, а татары пришим нь намъ и опустощають насъ воть уже 241 годъ, не

<sup>&#</sup>x27;) IV, 461-462.

одни, вначить, уже семь лътъ. Мы понастроивали на нихъ иножество замковъ, оконовъ на Подолъ, Увраивъ и Руси: строили также в израильтяне противь мадіанитянь. На нашихъ поляхъ тятары постоянно вочують; вочевали и у израильтянъ маліаннтине. Татьры вытантывають и выпасывають у насъ хльбь, выпасывали и у израильтянь мадіанитяне. Татары забираютъ у насъ воловъ, овецъ, лошадей; забирали все это мадіанетяне в у израильтянъ, прибавивши еще и ословъ. покрывають наше поля, какь саранча; покрывали и ихъ поля маліанитяне. Сабля татаровая свободно теперь распоряжается у насъ; распоряжалась также и у израильтанъ сабля мадіанитская. На гравицахъ нашихъ постоянно вричать: татары идитя! Кричали также и у израильтянь: мадіанитяне вдуть! У насъ поляки по временамъ такъ говоратъ сама себъ: ради Боганужно увозить вещи, вымолотить хивоъ, запастись живностію и какъ можно скорве уходить. Тоже сдъимъ и Гедеонъ. Вымолотивши хивов, онв хотвив уйти. Но вдругь является ему arrejb. H np. 1).

Такіе же пріємы употребляєть Млодавновскій по отношевію в на новозавітной исторіи. Апостолы называются у него сенатомь, Рючью Посполитою, апостольскою; четыре евангелиста— это четыре канцлера ва этой Річн Посполитой. Інсусь Христось, король міра, посылаєть свояха пословь—учениковь вь просинціи, воеводства, посімым и т. п. Вообще у Млодавновскаго всегда замітно постоянное понолановеніе слишномь уже, такъ сказать, очеловічнаєть постунки свящевныха лиць, представлять вхъ въ світь обывновенныхъ человіческихъ порядковъ. Воть, наприм., накъ разсказываєть онь объвсцілевін теща Петровой: «Приходить Господь Інсусь въ домь св. Петра. Поздравляю тебя, св. Петрь, съ такивь великимь

<sup>1) 11, 344.</sup> 

гостемъ «Спасибо», отвъчаетъ Петръ. Чтожъ, Петръ, все у тебя въ домъ благополучно?-Петръ осматривается, и увидя, что теща лежить больнай, начинаеть безпоконться. Но Госполь не допустиль его до сильнаго безповойства. Евангеліе говорить: et tetigit manus ejus. Разв'я не могь Господь вылечить тещи Петровой однимъ своимъ словомъ и приназаніемъ? Равумвется могы! Но Господь нашъ котель поступить въ этомъ случав какъ лекарь или медикъ. Призовутъ медика, придетъ, немного постоеть или поседеть, и сейчась же ва пульсь въ рунв. Такъ поступиль и Господь вашъ. Илеть въ домъ Петра, сталъ, какъ ясно говоритъ св. Лука-stanssuper illam и, канъ небесный лекарь, щупаеть пульсь tetigit manus ejus. И горячка уходить предъ Источникомъ живни, накъ теплота предъ холодомъ. Теща Петрова после этого встала н начала служить при столь. Она могла сказать пожалуй: Петръ. сваже тамъ вухарвъ или (если не было ев) попроси сосъдей, пусть приготовять Господу чего вибудь повсть: я еще слаба, боюсь двигаться, только что выздоровеля, боюсь возврата болъзни. Но вътъ, ова сама начала служить» 1). Или, наприм, въ другомъ месте вотъ какъ говорить Млодеяновскій: «соби» разсь въ дорогу въ Римъ, чёмъ подвренель себя св. Петръ? Наша польская пословица говорить: на дорогу нужно навстыем. Собранся св. Петръ неъ Іоппін въ Римъ, неъ Іерусалима въ Капитолій, наъ Палестины въ римскую виперію, воть и подчуеть его небо въ Іоппін: явилась предъ Петромъ большая скатерть, или простыня, накрываеть столь, и говорить св. Петру: фив., св. Петръ» 2).

Если върить Млодзяновскому, то и на небъ, у Бога, существують такіе же порядки, какт и въ его милой Польшъ.

<sup>&#</sup>x27;) IV, 85.

<sup>2)</sup> IV, 105.

Воть какъ, напримеръ, въ одномъ слове онъ начинаетъ разсвавивать исторію Іова: «Господь Богь нашъ соввать равъне внаго сейме ли, или зенеральное коло; ибо св. Писаніе го-BODETS O HONE TORSEO BOTS TO: quadam avtem die cum venissent filii Dei, ut assisterunt coram Domino. И при небесномъ дворв я усматриваю политику, что теоя польская. Господь виветь ссиму, много на нее тратится, а она, не смотря на это, не всегда остается при Господі; тамъ вогда нивогда соберется. А между темъ жалованье идеть своимъ порядкомъ, LOXOLE TORO. Quadam die ut assisterunt, BOTD H BCE YCLYPE -- YUKвить ассистенцію—ut assisterunt. Въ одно время вивств съ этеми придеорными Господнеми, вивста съ этеми покоссыми прошингнуль и сатана: affait inter eos etiam sathan. Всевилешій Господь сейчась же узналь, вто ангель, а вто бысь, и спрашиваеть бёса: а знаешь ли ти Іова? Іова, которому нёть подобнаго на земль. Іова, уклоняющагося отъ вла: recedens a malo?—Въсъ отвъчаетъ: «внаю я этого твоего наперсинка; но рано еще слишкомъ ты канонизуещь его, Господи, да и за то TOALBO, TO OBE CHART'S COOK 38 BALOME: Vallasti cum. HETE. великь онь не добродетелью, а единственно тою лишь безопасностію, которою ты его снабдиль». Господа поляки! Не худо бы и вамъ подумать о валахъ и фортеціяхъ, когда и Вогъ, желая сдёлать Іова безопаснимъ, окружиль его валомъ. «Воть только пусти меня къ нему, кончаетъ сатана свою рѣчь, сейчась же запость, онь другую пессеку!» и пр. 1).

«Оъ самаго начала, разсказываеть въ другомъ мёстё Млодвеновскій, Господь Богъ нашъ быль безъ слугъ. Но после важотёлось ему имёть слугъ, и воть онъ задумалъ создать себё ихъ. А имёль онъ два дворца: одинъ горній на небё, а другой дольній — на вемлё. На небё Онъ сдёлалъ своими слугами

<sup>&#</sup>x27;) III, 78.

ангеловь, для дольнаго же дворца сотвориль Онъ Себъ только двухт, и при томъ иного рода слугь. Не хотелось Господу, чтобы они были холостыми, но захотелось ему непременно имъть женатыхъ. Незнаю, господа, что окружаете себя множествомъ слугь, какіе слуги лучше? А вотъ Господь Вогь вахотель имъть лучше женатыхъ, т. е. Адама и Еву. Господу Богу нашему не показалось приличнымъ, чтобы незамужняя женщина ходила восле хозяйства, не показалось приличнымъ, чтобы и не женатый Адамъ хозяйничалъ: потому что въ такомъ случай онъ больше думалъ бы о Евъ, чемъ о хозяйстве» 1).

Такое отношение "Млодвяновскаго из священной истории, нъ библейских лицанъ и предметамъ, характеривуя собою вообще искусственное и насильственное обращение нашего проповъдника съ священнимъ Писаніемъ, било весьма выгодно для его казнодевиських целей. Прикрываясь библейскими лицами. HO BEECTE CL TEME TRARTYS HIS BARE HACTOSINEES HOJSKOBE, навязывая имъ и мысли, и обычан, и даже страсти польскаго шляхетства. Млодзяновскій могъ весьма удобно, съ прим'ясью по временамъ даже некоторой ревиссти, высказывать свои взгляды на такія или другія стороны быта современнаго ему польскаго общества и подавать этому последнему такіе или другіе практическіе совіты. Но, съ другой стороны, танов переина чиваніе священно-библейской жизня на польско-пляжетскій ладъ, на ладъ простой, практической, житейской піляхетской обиходности, такое отождествление библейской истории съ польскою, не говоря уже о томъ, что делало библейскіе липа и предметы въ устахъ Млодвяновскаго исторически вевёрными самимъ себё, привело промё того въ результату, въ высшей степени неблагопріятному для ихъ священно-релгиюз-

<sup>1)</sup> II, 850.

наго авторитета. Сопровождаемое постоянно элементомъ илутки, который пропов'яникь стель вужнымь привнесть еще сила. это перевначиваные сняло съ библейскихъ лицъ и предметовъ ореоль священной неприкосвовенности и подвергло ихъ всёмъ причудивымъ прихотямъ самой грубой и безперемонной профанаців. Оно поддерживало въ пропов'ядник постоянию сміhocts, take chasats, addolegmeca, sadubatica, ce kene h ce yene онъ имветь двло, и доходить въ обращение съ священиями лицами и предметами до самой крайней, грубой, неприличной и кошунственной фамиліарности. Свободнымъ и до nec plus ultra безперемоннымъ обращениет съ инимыми шляхтичами, свободнымъ, нечемъ нестеснявшимся сужденість о минмых шляхетских порядиажь, навеодейя хочеть навенть прави и обычан HACTOMINES INJESTRUCE, BUCKASUBATE COOR MUCHE E BELLEGO OTносительно настоящихъ шлахетсихъ порядковъ, будучи увърень, что въ этой сферф онъ останется вполня безопаснымъ OTA ROCATO IMARKETCERTO BELLEGA, OTA PROSENIAS IIDETENSIA NYBствительнаго панскаго самолюбія, и что, вийсті съ возможностію вать вельзя болье удобно провесть соль своего вравоучевіч, онъ доставить даже и немалое удовольствіе своимъ слушателямъ. Опасеніями другаго рода-опасеніями осворбить священный и неприкосновенный авторитеть библейских лиць в предметовъ, увивить достоинство церковной каседры, не могъ стесняться нашъ назводетя; онь, съ одной стороны, принадлежаль самь вы ордену, принципи, котораго всего болве располагали въ пріобретенію его членами безстращія въ кощунствв, во очень удачному выражению одного нашего уважаемаго писателя 1); съ другой стороны, проминъ несколько леть нь Итавін и Франціи, онъ имель возможность наслышаться разнаго РОДА ПОЩУНСТВЕННЫХЪ ВЫХОДОВЪ, СОСТАВЛЯВШЕХЪ ОДНУ ИЗЪ МОД-

<sup>1)</sup> Ю. Ө. Самарина (въ «Иисьмахъ къ іслуиту Мартынову». См. ниже.

ныхъ манеръ тогдашней западной католической проповъди, на поприще которой и подвизались тогда преимущественно его собратья ісаунты. Нашему пропов'яднику было, такинъ обравомъ. не привыкать стать нь легкомысленно-шутливому -обращенію съ священными лицами на церковной канедрів. Изъ обътованной вемли польского католицивма-Италіи онъ вздумаль перенести его, въ своеобразномъ применения, и на свою родину. И воть, для того, чтобы сатирически пожурить кого нибудь, встати сделать какое нибудь пронеческое замечавіе, высказать какое нибудь остроумное сближение и т. п. въ этомъ родъ, Млодаяновскій не стісняется никакими лицами и предметами самаго религіознаго авторитета и смізло дізлаеть ихъ мищенью всвять своихъ остротъ, насмъщевъ и шутовъ. Млодзяновскій въ этомъ отношени даетъ полную волю своему языку. Самыя даже выраженія и термины онъ навъ будто нарочно подбираеть такіе, которые, дійствительно, представляя живіве и рельефиве мысль вазнодави, въ тоже время, по своей площадной тривіальности, менве всего приличны тімъ предметамъ, въ которымъ прилагаются.

Въ разныхъ видахъ проявлялась та кощунственная фамиліярность Млодзяновскаго съ священными лицами и предметами, о которой у насъ ръчь. Часто проповъдникъ навязываетъ священнымъ лицамъ мысли, чувства и побужденія, совершенно несогласныя съ ихъ достоинствомъ, при чемъ иногда считаетъ приличиемъ пошутить и посивяться надъ этими мыслями, чувствами и побужденіями. Хотя все это высказывается большею частію только въ видъ предположеній, которыя послъ опровергаются самимъ проповъдникомъ, но неприличная фамиліярность все таки остается неприличною фамиліярностію.

Вотъ, наприм., какъ начинаетъ разсказыватъ Млодзяновъ скій о посольствъ пророка Илів во вдовъ Сарептской:

«Принять Господь Вогь Илію въ свой консикть на свою провызію, и за лакеєвь и прислужниковь приставиль въ нему вороновъ, которые носели ему и обълъ и ужить, и притомъ noctornio ca macoma: corvi quoque deferebant ei panem et carnes mane, similiter panem et carnes vesperi (3 Цар. 17, 6). Значить Илія вль масо? Еслибы только на обвав, то еще бы начего: еслибы только во время болъвни, то и то бы сюда-туда, въ томъ-то и дело, что quotidie, каждый день, да еще на обеде H VABRE. Unia more del tare otrobopateca: «ne dominaa to штука кусокъ мяса, который воронъ можетъ принесть во рту». Къ тому же Илія биль настольно учтивъ, что постоянно двлелся тёмъ, что ему приносилось, не съёдаль всего самъ одинь, а постоянно делися, какъ говорить Toemams: verizimile est, quod illi corvi pascerent Eliam quotidie, quod ipse pasceret eos, dando eis reliquias ciborum. Спасибо тебъ, Илів, ты настоящій образъ правосудія Божія, justitiae vindicativae. Эти воронении служать тебъ, и ты ихъ не забываемъ, - дълешься съ ниме. Могъ Илія н тавъ думать себв: «о Господи мой! Развъ не могъ ты назначить мив для прислуги кого нибудь другаго, кромв птицы? А если уже птипу, то почему не орда, не коршуна, но ворона?» Но нътъ, Илія довольствуется и такимъ слугою, потому что онъ выгоденъ: deferebant ei., mane., et vesperi.. Совътъ господамъ: хоть слуга и не дорогой, словно твой воронъ, но если онъ выгоденъ, довольствуйся имъ».

«Теперь уже приступаю въ вопросу: почему это Господь не захотвиъ дольше держать Илію на своемъ содержанія, но отправиль его въ одной вдовъ: vade in Sarepta Sidonium? Не идеть ли въ Богу въ этомъ случать слъдующая польская поговорка: wole cię odziewać niz karmić (я согласенъ скортье одъвать тебя, чты кормить)? Иначе, зачёмъ же было сбывать Илію во вдовъ: ргаесері mulieri viduae, ut pascat te?«,

»Вёроятно Илія, какъ человёкъ монастырскій, постоянно скучаль мясомъ и говориль: » привыкь поститься, не всть мяса, а между тёмъ здёсь, живя не въ монастире и не имея всть чего другаго, я хоть и съ разрвшенія Господа Вога моего, но все же принужденъ унотреблять мясо. Госполи. вонврати меня въ монастырь! Пусть я не буду больше всть этого сивернаго мяса! »Но, пророкъ Илія, не нравится теб'є мясо, не вшь его, а довольствуйся однимъ хлебомъ. Выв есть же у тебя кивов. А можеть быть и потому Господь Вогь рвшелся отправить Илію во вдов'в, что Илія, видно, постоянно гореваль и маловался: »ну, всть помалуй достаточно, вато пить совершенно нечего, о винв и не спращивай, постоянно человъть должень опеваться одной этой водой. О. Господи, отправь меня въ какое нибудь другое мъсто! « Неизвъстно, о чемъ ты Илія безпоконшься: не послужать въ добру тебъ эте жалобы. Да знаешь ле ты, что мясо ангелы достають теб'я нев самой Ахаявовой вухни, а булочки, которыя ты вшь, съ самаго дарскаго стола, какъ говоритъ Тостатъ: Angelus Dei асcipiebat bis de cibis regis Achaab? Помни же, что накажеть тебя Богъ: ты не доволенъ, что тебъ дають, хочется тебъ еще в вина:-- не будеть же ты имъть не только вина, но и мяса, потеряешь ты и хорошій хивов, а будешь довольствоваться одивми лепешвами. Неприлично, впрочемъ, думать о святомъ мужь, будто онъ быль недоволень Господней провизіей. Зачёмъ же однако Богь висисаеть его къ одной вдовъ?« к проч. 1).

Объясняя въ одной проновъди начало притчи: Номо quidam fecit coenam magnam, Млодзяновскій дълаеть такое предположеніе на счеть евангелиста Луки: «Сегодня Евангеліе всиоминаеть вечерю велію—fecit coenam magnam. Какъ же вовуть

<sup>&#</sup>x27;) JI, 46, 49.

по вменя его милость ховянна, который подчуеть? Нѣвто quidam! И только? Видно не поподчивали тамъ этого св. Дуку, что писалъ нынѣщнее евангеліе,—такъ онъ и замолчалъ по-тому объ имени ховянна. Но св. Лука не былъ вастольнымъ писаремъ, застольнымъ евангелистомъ«1).

По поводу словъ I. Христа въ 70 ученивамъ при посольстей икъ на проповидь: manducate quae apponuntur vobis--- вшьте. что вамъ дадуть (Лук. 8, 9), Млодзяновскій говорить: -Ну. а если вакой набудь твой ученикъ. Госноди. нападеть на дой домъ, гдв что день то перь что обёдь то банкеть, ладомствъ цедая пропасть, разныхъ тамъ необынновенныхъ приправъ прия кал то и это все точень работ рстр двой ученикъ? Въ такомъ сдучав онъ, Господи, такъ разъвстся, наберется такого аппетиту, что уже посав и не захочеть возвратиться назадъ-ил обществу апостольскому. Но Господь думаль себь: мон желчь и оцеть отобьють у нихъ аппетить отъ нсявим в сластей«2). По поводу словъ Інсуса Христа въ твиъ же апостоламъ; nolite possidere neque virgam не берите съ собою ни посоха, (Мате. 10, 19), назнодевя говорить: эсв: Лука не упоминаеть ничего о посокв, Матоей вспоминаеть: virgam -- не берите ни посоха, а св. Маркъ допусваетъ, позволяетъ его; nisi virgam tantum — (не берите ничего) вроив одного посоха (Марв. 6, 8). Согласитесь между собою св. евангелесты: ибо одинъ изъ васъ допускаетъ, а другой запрещаетъ палкуі, Вітроятно Иродъ тамъ, или Каівеа, ходиль съ особенною какою-нибудь палкою, св. Матеею это не понравилось воть онь и говорить: neque virgam — не носите такого регимента. А св. Маркъ будучи товарищемъ уже престарълаго лътами апостола Петра, зная и видя, что онь имель слабыя ноги,

<sup>&#</sup>x27;) I, 218.

<sup>2)</sup> IV, 176.

гавъ что даже не могъ положить ихъ на вемлё, но, распитый на креств вверхъ ногами, обратиль ихъ туда въ небу, на вольный воздухъ, св. Маркъ, говорю, и дозволиль поэтому своему старику ходить съ палкою: nisi virgam in manu«1).

Объясняя слова ангела мироносицамъ: sed ite, dicite discipulis ejus et Petro, Млодзяновскій влагаетъ такія мысли ап. Петру: «Сдълавши что нибудь нехорошее, нужно бояться начальника, но не меньше нужно бояться и своихъ сотоварищей. Такъ и св. Петръ боялся своихъ соапостоловъ. «Не одинъ, думаль онъ, кинется на меня, всё сложатся мий по словцу. Тотъ всмомнить мий про мечь, тотъ про жолитрскій очагъ, а иной запоетъ мий и объ этой придверницій Каіаем, которой я постоянно повторяль: Non, non novi, nescio; ито нибудь сважетъ даже мий: а! здравствуй Non! здравствуй Nescio!. Не пойду я, поэтому, къ ученикамъ, не дамся ямъ на посмішнще». Чтоже Господь? Для того, чтобы придать св. Петру больше смілости, внушать ему охоту опять жить вмістій съ прочими учениками, не отходить отъ компаніи Інсусовой,—Господь и повеліваетъ ангелу отдільно произнесть имя Петра: et Petro«2).

По поводу словъ притие о десяти дъвахъ: Амен dice vobis, nescio vos, Млодановскій говоритъ между прочимъ: »Nescio. Господь Богь нашъ мудръ, но только какъ будто наъ книги. Сълъ Господь нашъ на судъ, сейчасъ же и книги раскрынсь: et libri aperti sunt; придетъ - Господь нашъ на посивдній судъ, и книги съ нашъ: liber scriptus proferetur. Въроятно теперь Онъ пришель безъ книги, вогда говоритъ этимъ дъвамъ: nescio vos. Нътъ, именно пришель съ книгами, и спросилъ: кго это? Отвъчали: глупыя дъвы. Посмотрълъ Господь въ книги, заглянулъ въ реэстръ, не нашелъ слова: »глупыя дъвы«, а потому и

<sup>&#</sup>x27;) IV, 176.

<sup>9)</sup> III, 580.

сказаль: пессіо vos. А чтожь это были за вниги? Книги, въ которыхъ записаны вмена предопредвленныхъ. Такъ говоритъ Евсевій Емесенскій: Deus, qui omnia scit, se nescire dicit, quoniam earum nomina non sunt scripta in libro vitae. Одни только мудрые предназначены къ небу« ').

Иногда шутливия и осворбительния предположенія проповъдника на счеть священиях лаць ваключають вы себв порядочную долю довольно явнаго бевстыдства и не чужды намёвовъ восьма не целомудреннаго свойства. И удивительнее всего, что предположенія съ такимъ характеромъ высказиваются Млодзановскить большею частію тогда, когда річь заходить объ ангелахъ-существахъ неземныхъ, которые поэтому должны быле бы быть ограждены отъ всявихъ представленій чисто земнаго характера. Не смотря однако на это, когда заходить річь объ-ангелахъ, Млодзяновскій впадаеть вногда въ такой тонь, отъ котораго, какъ справедиво замѣчаетъ по этому поводу одинь изъ критиковъ проповёдей Млодзяновскаго<sup>2</sup>), нужво красивть читателю. Воть, напр. что говорить нашъ проповъдникъ, объясняя стяхъ Евангелія: Rt introduntes in monumentum viderunt juvenem — и вошедим (мироносицы) во гробъ, увидели юношу (Марк. 16, 5): «Удивителень Промысль Господа Бога нашего! Не явился мироносицамъ ангелъ на дорогъ, не увидели оне его тогда, когда вознамерились идти во гробу, но тогда уже онв увидвли его, хогда вошли въ самый гробъ, introcuntes in monumentum. Это въроятно для наученія, что женщина тогда только можеть смотрёть на молодых в людей, когда войдеть уже во гробъ! Но відь Магдалина отреклась уже отъ свъта? А Марія Іаковлева и Соломія были уже въ

<sup>1)</sup> IV, 587.

а) Өсофанъ Провоповичъ. См. Труди К. Д. Академін 1865. Апрыль, стр. 680.

и в таки пусть главами не разбегаются, пусть на воношей не васматриваются. Разве когда будуть уже во гробе, тогда вольно имъ будеть и не опасаться всего этого «1).

Чаще всего кощунственная фаниліярность Млодаяновскаго выражается въ тёхъ выговорахъ и возраженіяхъ, которыя онъ дёлаетъ священнымъ лицамъ по новоду таняхъ или другихъ ихъ словъ или поступковъ. Въ этихъ безперемонныхъ выговорахъ и возраженіяхъ проповёдникъ позволяетъ себъ или накъ будто сердиться на священныхъ лицъ за ихъ слова и поступки, или поднимать на смёхъ эти слова и поступки, а иногда то и другое виёстё.

Такъ разскавивая въ одномъ слове объ Исааве, который »хотя быль уже очень старъ, но аппетить вивль превосходный и для котораго старшій синъ его Исавъ стреляль то зайцевъ, то разную пернатую дичь и этимъ очень прислужевался старику«, — Млодзяновскій дёлаеть такое обращеніе въ Іакову, послё того какъ голосъ этого послёдняго обнаружель предъ Исаакомъ ввейстную его, Іакова, хитрость: »Милый Іаковъ, вёроятно ты былъ большой простякъ. Если Исавъ говориль грубо — басомъ, то и тебё нужно было надуть свою губу. Вёроятно не находчивъ ты былъ слишкомъ и сероменъ, когда не могъ передразнить брата. А между тёмъ въ компанія вёдь бываеть часто, что одинъ, желая какъ равъ произнести что-вибудь такъ, какъ произносить другой, выдёлываеть и голосомъ и губами точь-въ-точь какъ этотъ послёдній« 2).

Въ другомъ словъ Млодвяновскій ділаетъ такой выговоръ евангелисту Лукь: «Господь на Оаворъ, съ боку при немъ стоятъ Моисей и Илія, а св. Петръ ведетъ такую орацію: Bonum est nos hic esse; faciamus hic tria tabernacula: tibi unum, Moysi

¹) III, 525.

<sup>1)</sup> IV, 462, 579.

unum et Eliae unum, a cs. Лука примонтываеть, что говориль это Петръ nesciens quid loquebatur, незная что говориль.

»Св. Лукаї св. Павла ты уже слишкомъ любишь: идешь вибств съ цвиъ въ Ранъ, Двянія Апостольскія равскавами почти елинственно о немъ только наполнаешь, за что св. Павель тоже не остается у тебя въ долгу: употребляеть твою кингу. равсиавываеть твое свангеліс; но въ св. Петру ты не слишкомъ что-то ласковъ. Вотъ и теперь такъ просто, безъ цере-MORIE TOROPHUL O HEME: nescions quid loquebatur, булто онъ не вналь что говориль. Св. Лука! хоть теперь Петръ еще Петромъ, посмотри, что будетъ, когда опъ выростетъ, сдвдается папой, останется примасомъ апостольского сената? А не вабывай при этомъ, что Петръ человъть горачій, не побоится онъ отсъчь чко и самому Малку: зачъмъ же тебв оскорблать его? А св. Лука говорить: «что правда, то правда: nesciens quid loquebatur!. Ho, cs. Jyra, novemy me the hecoraaшаешься съ Господомъ Христомъ? Петра самъ Христосъ квадить ва то, что онь глубовомысленно поняль многое, такъ что на свётё не было человека, который бы зналь то, что зналь Петръ: caro et sanguis non revelavit tibi, sed Pater meus, qui in coelis est, а ты, Лука, его порочить. Такъ-то обывновенно бываетъ: хотя иного самъ Христосъ хвалитъ, самъ помаванникъ Господень величаеть, но этому вному такъ и выръжеть правду навой небудь тамъ Лука и даеть ему титуль; nesciens, неучь. непонятлявий, человътъ съ неразвитымъ разсудкомъ» 1).

По поводу словъ еванг. Матеея: venit in civitatem suam пришель (Христось) въ свой городъ, Млодзяновскій дёлаетъ ему такой выговоръ: «Матеей святый! Развѣ ты не знаешь, какъ называется этотъ городъ, въ который Інсусъ пришелъ накъ въ свой? Почему же не называешь его по имени, почему

<sup>&#</sup>x27;) III, 63.

не нишешь, кагъ его пазыраля? Тамошніе обыватели обилатся и будуть жаловаться па тебя, что ты уменьшиль ихъ титуль. Да говорять, что и самь ты быль обывателемь этого города. Каква же у тебя любовь, какая благодарность къ своей родинь? Говорять еще, что ты быль тамъ и мытаремъ. О, когда нужно было собирать деньги, то ты зналь, видно, по имени этоть городъ, а теперь, когда представился случай помочь ему перомъ, провозгласить, что городъ Господа Інсуса назывался Капернаумомъ, ты умалчиваешь и не провозглащаешь, что это Капернаумъ. А св. Матеей по старому пишеть себь: venit in civi tatem suam» 1).

Равсказывая объ умовенія Господомъ апостольскихъ ногъ, Млодзяновскій дълаеть такое обращеніе къ ап. Петру.

•Господь умываеть ноги ученивань; Петръ отказывается. Но ради Бога, св. Петръ, что ты ва человътъ! Опять вотъвоть вызовень себв выговорь, брань. Развів ты забыль, что Господь побраниль уже разъ теба, сназавь тебя: поди прочь сатана, богда ты хотель протеветься Его воле? За чень же теперь ты по старому хочешь браниться съ Господомъ, - вачёмъ не допусваемь его умыть тебв ноги? Петръ говорить Господу: не умоещь ного моиже со съки. Пожалуй, это правда, Петръ; Опъ не будеть умывать вкъ тебь со спии: для въчности найдется другое занятіе. Но теперь Онъ умость ихъ. Для чего же умоеть? Господь отвічаеть: не спрашивай теперь, scies avtem postea. Петры и домашніе дворяней не любопытствуйте же знать обо всемъ, нбо и Петру свазано scies postea, potym otym 2). Это баня такъ помогла св. Петру, такой после нея набрался онъ селы и храбрости, что самъ одинъ ударилъ на всю толпу вовиства, шедшаго во Господу 3).

<sup>1)</sup> II, 147.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Объ этомъ послениюсловица.

<sup>. &</sup>quot;) IY, 91...

Въ другомъ мъств, разсказывая о томъ, что ап. Петръ, заключенный Иродомъ въ темницу, заснуль тамъ, -- Млодзяновсвій слідующемъ обравомъ возбуждаеть его оть сна: •Св. Писаніе описываеть, что Петръ спаль въ темниців между двумя воинами in ipsa nocte erat Petrus dormiens inter duos milites, а первовь молнлась за него безпрестанно—sine intermissione (Лвян. 12, 6). Ов. Петры! Кака ты мога уснуть между этими воннами-inter duos milites? Это внагъ страшный для насъ, а еще страшнъйшій для первовних вивній. Тогда только, значить, св. Петръ и его виючи будуть виёть поной отъ жолнёровь, когда жолнёры будуть спать. Да и то страшно: на одного Петра-два жоливра; а вы знаете, что wiele zlego-dwa na iednego (пословица). - Начну\_ ка я будить св. Петра. Эй, св. Петръ, не сои; эй, св. Петръ, не заимуривай глазъ! Потому что, если будеть смотрёть на все сквовь пальцы, то достаненныем жолафрамъ въ руки -- inter dues milites; будеть постоянно надъ тобою висыть стражаcustodes ante ostium; а когда ты, св. Петръ, бодрствуенъ, тогда тебъ, по узаконенному порядку, служать у алтаря діаконы к субъ-діаковы. -- Петръ святый, не спи! правда, что теперь ночь: in ipsa nocie; правда, что этимъ ты даешь примеръ ночью спать, а днемъ дълать что нибудь другое - ходить въ церковь, заботиться объ общественномъ благв. Для этого-то ты и усповоиваешься ночью: потому что было бы неприлично, если бы приходищимъ въ тебъ днемъ по дбламъ съ визитомъ давали такой отвыть: еще спить св. Петрь. Но дело въ томъ, что покущаются на твою жизнь, что утромъ поведуть тебя на смерть, а ты спишь себъ, необращая ни на что вниманія. Эй, не спи, св. Петръ! обрати внимание на то, что церковь молится за тебя непрестанно: sine intermissione. Примель первый чась, первовь молится до самаго девятаго часа, пришель вечерь, церковь отправляеть вечерню и повечеріе; предъ полуночью первовь поеть псалтирь; пришла полночь, перковь опять молится, отправляеть

утреню, а Петръ вивсто молитвы—по сну. Говорять, что сколько разъ проивль пётухъ, столько разъ св. Петръ молидся, обливалсь слезами. Но эти пётухи нёсколько, видно, какъ бы пс-портили, какъ бы соблазнили тебя, св. Петръ; потому что пётухи другимъ поютъ, а сами, между тёмъ, хоть еще день, идутъ уже снать. Такъ и ты, св. Петръ, сжишь себъ, хотя, сообразно съ установленнымъ тобою порядвомъ, и молится церковь.—Но такъ какъ Петръ по старому спитъ себъ, не пробуждается, то я перестану будить его, а лучше начну оправдывать его передъ вами, чтобы вы не соблазнились его сномъ.»

По поводу словъ Інсуса Христа въ ученивамъ, въ которыхъ Онъ предвъщаль имъ свои странанія, свою смерть и восвресеніе: tradetur gentibus, et illudetur, et flagellabitur et tertia die resurget и по поводу замъчанія евангелиста: et ipsi nihil horum intellexerunt—оне ничего изъ этого не поняли, —(Лук. 18, 31—34) Млодзяновскій говорить: •а почему жъ это вы, милые ученики, ничего не поняли? Неужели вы не понимаете, что значить tradetur-будеть предань, что вначить illudetur-будеть осивянь? Разви въ ваше время не было тавихъ, что пересмивають другь друга? Пожалуй, Петрь, ты действительно не понимаеть слова flagellabitur-будеть бичевань; воть потому-то тебя и должны преполсывать другіе praecinget et ducet (инъ тя полшеть и ведеть амо же не хощеши). Такъ-то, когда Господь говориль что нибудь хорошее своимъ ученивамъ, когда говориль напр., что вы будете судьями на небъ-judicabitis duodecim tribus, вогда объщаль, что и діаволь будеть ихъ бояться -daemonia subsjicientur, -- то они это понимали. А когда пришлось излагать ученіе о вреств, о страданій, о смерти и о людской влости, то они уже этого и не понимають. Епрочемы, самъ Ты, Господи, виноватъ, что учениви твои ничего не поняли. Ты взяль себв въ обычай говорить притчами, употреблять сравненія, говорить одно, а разуміть другое, Потому-то

теперь коть и ясно ты сказаль: occident—убыть меня, но учения думаля себь: «это притча, нужно это понямать мначе.» Ософилакть дошель до того, почему это Апостолы не поняли словь Господнихъ. Господь вставиль (wtracil) такое слово, котораго въ то время люди еще не употребляли. В ролтно Господь употребнять накой нибудь макаронизмя—сившанную рычь? О, не то! Но Господь нашъ прибавиль слово: resurget—воскреснеть, котораго тогда еще не употребляли» 1).

По поводу словъ Інсуса Христа въ Самарянкъ: da mibi bibere — дай мит напиться, Млодзяновскій говорить: »Господи мой, ты соблазнишь отцовъ духовныхъ; всякій изъ нехъ тоже будетъ говорить своему духовному сыну, или своей духовной дочери: da mibi bibere — пожалуйста пришли мит то-то, снабди тъмъ-то, сдёлай то-то. Но Господь Інсусъ самымъ дёлемъ учитъ свромности и умтренности въ этомъ отношеніи, ибо просить только о колодезной водъ, а не о водкъ <sup>2</sup>).

По поводу словъ Інсуса Христа: Ego sum pastor bonus—Я пастырь добрый, Млодзяновскій замівчаеть: «Господи, пожалуйста потише объ этомъ, а то какъ услышать фарисеи, что Ты самъ себя хвалишь, то наживешь Ты себі новый кресть, новыя преслідованія. Довольно Ты уже и такъ натерпівлся, не давай повода къ новымъ непріятностямъ 3).

На слова евангелиста Марка о мироносицахъ: et valde mane veniunt ad monumentum orto jam sole Млодзяновскій дѣлзетъ возраженіе въ такомъ видѣ: «не знаю, св. Маркъ, не записался ли ты, не забылъ ли ты что пишешь. Недавно ты подалъ вѣдомость христіанскому міру, что эти госножи встали сесьма рано valde mane, а чрезъ нѣсколько словъ прибавляешь: orto jam sole,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) III, 168;

<sup>5)</sup> II, 271.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) I, 60.

когда уже ввощло солнце. Развѣ это рано, когда уже ввойдетъ солнце? У сонливыхъ дъйствительно это весьма рано, valde mane 1).

По поводу словъ І. Христа: videte ficulneam—смотрите на фиговое дерево, Млодвиновскій дёлаетъ такое возраженіе: »А если Господи, не будетъ фиговаго дерева, то какъ же люди будутъ на него смотріть? У пасъ въ Польшів только великіе паны иміютъ фигарни, въ такомъ случай пусть они и смотритъ на это дерево; но око б'ёдняковъ незнаетъ фиговаго дерева.« з) По поводу словъ І. Христа: отате autem ut nen fiat fuga vestra in hyeme vel sabbato, пропов'ёдникъ говоритъ: »Что это за вима, которою гровитъ Христосъ? У насъ въ Польшів вимою самая лучшая и скорая санная дорога. Панство сидитъ себів въ шубахъ словно въ вабів. Въ такомъ случай судъ Божій не будетъ для нихъ тяжель.« з).

Весьма часто также кощунственная фамильярность Млодзяновскаго съ священными лицами и предметами выражается въ шутливыхъ сопоставленіяхъ ихъ съ предметами и сторонами простой житейской обыденности. Иногда пропов'ядникъ какъ будто нарочно усиливается видёть аналогію между самыми рысокими предметами религіозной сферы и между самыми пошлыми и даже грязными явленіями житейской дійствительности; въ этомъ случай его сопоставленія переходять въ явное богохульство.

Такъ, доказывая разъ ту мысль, что отъ примъра родителей зависить такой или иной нравственный характеръ дътей, Млодзяновскій говорить: «Объясню это наукой св. теологіи, членомъ въры о сыновствъ втораго лица Пресвятой Троицы. Сынъ Вожій есть imago Patris et verbum Patris. Знаете

¹) III, 528.

²) II, 442.

³) II, 413.

MM. HOSTOMY DOMETEMM. TO TAKOE BRINE DOMETEMECTRO. BAME отновство? Оно есть подражание родительству, отновству божественному. Сынъ предвичный-это imago Patris, образь отца. И ваши сыны, и ваше потомство это тоже вашь образъ. Отецъ сердитый -- и сынъ сердитый; отецъ облора, -- и сынъ обжора, потому что сынъ-это образъ отца. Сынъ Божій есть слово говорящаго Отца. И межъ людьми тожъ. Отецъ, ругаясь, употребляеть свеія и тавія слова, употребляеть ихъ и смиз: влянеть всяваго отець, клянеть и сынь. А почему? А потому что отповство людское есть подражание отповству небесному: Сыть Божій есть слово Отца, и сыть людской есть слово отца, говорить то и такъ, что и какъ говорить отепъ. Предвачный Сынъ есть персональное, личное веркало Отда. Людскіе сыны такое же веркало. Отецъ часто ходить вы корчиу: смев-зеркало, а потому и онъ делаеть тоже самое. Отепъ часто берется за рюмочку, тоже отображаеть и сынь; нбо это вервало. Пусть вто нибудь станеть предъ веркаломъ съ перстнемъ на рукв: было бы чудо, еслибы вивсто перстня отобразилось въчто другое. Такое же чудо в добрый сывъ отъ здаго OTES. « 1).

Толкуя въ одномъ словъ слова Апокалипсиса: haec dicit amen, testis fidelis et verus, Млодзяновскій говорить: »Почему это Господа Інсуса называють Амен? Еврейское слово амен вначить fiat да будеть. Святая Троица постановила опредъленіе: пусть Сынъ Божій распять будеть въ человъческомъ тъль, в Сынъ Божій дъйствительно быль распять и умеръ. Сынъ Божій хвалится разъ, что Предвъчный Отецъ постоянно слушаеть Его, но вмъсть съ этимъ и о себъ говорить, что Онъ амен; потому что и съ своей стороны постоянно соблюдаеть волю Отца. Почему же это такъ? Почему Отецъ и Сынъ

<sup>&#</sup>x27;) III, 11—12.

постоянно слушають и исполняють волю другь друга?—А потому, что между нами есть Духь Святый, есть обоюдная любовь. Напротивь, когда отець говорить сыну: учись, а сынь
смотрить какь бы скорбе улизнуть, о, тогда уже сынь не
амен! Когда отець говорить: сынь, собирайся-ка на войну, а
сынь отвёчаеть: мнё жениться хочется, о, тогда сынь уже
не амен, нёть, не говорить fiat, пускай такь будеть! Въ свою
очередь иногда и отець не слушаеть своего сына, когда тоть
просить его о чемь нибудь; просить нанр. сынь новаго платья,
отець и не думаеть шигь его; просить денегь, не даеть
отець. Оть чего же такая родительская немилость? А оттого,
что сынь не амен, не слушаеть воли отца. Отець не любить
сына, а сынь отца; нёть между нами Св. Духа, нёть любяв. « 1).

По поводу словъ І. Христа: Pater maior me est, проповъднивъ дълаетъ такое сопоставленіе: «На небъ не могъ Христосъ сказать: Pater maior me est, но какъ только ступилъ на землю, то сейчасъ же научился явыку, столь обыкновенному на землъ. Иногда бываетъ, что отецъ храбрый и мужественный воинъ, а сынъ сидитъ себъ дома; отецъ былъ судьею земскимъ, уъзднымъ, а сынъ судьею сельскимъ; отецъ панъ на цълыя волости, а сынъ панъ на иъсколько морговъ земли. Говори же, поэтому, бъдняжка сынъ: Pater maior me est.« 2).

По поводу словъ І. Христа о Св. Духѣ: non loqueretur a semet ipso, не отъ себя глаголати имать, Млодзяновскій говорить между прочимь такт: «Не знаю служить ли это похвалой для Духа Св. Потому что между людьми едвали хорошо, когда кто нибудь, на сеймикѣ тамъ или въ другомъ какомъ мѣстѣ говоритъ не самъ отъ себя, но такъ, какъ будто его заторговали: non loqueretur a semet ipso. И дѣйствительно тутъ

ı) II, 109.

²) I, 140.

ношло въ дъло de me accipiet онъ взялъ, его нодкупили. Однако же Беда говоритъ, что вдъсь завлючается похвала Дуку Св., выражается единство Его существа и ученія съ І. Христомъ. « 1).

»Что это вначить, говорить въ другомъ мёстё Млодаяновскій, что Лухъ св. является разъ въ виде голубя, а другой разь вь видь огня, между темь какъ Сыяв Божій, разь соединившись съ природою человъческою, уже викогда не повидаль ел? Нужно уже было и Св. Духу, принявши разъ видъ голубя, всегда ватёмъ показываться въ этомъ видё. Я усматриваю здёсь образецъ дворовъ. Самъ его милость дасковъ. словно твой голубовъ, можно въ нему и приступать, дастъ онъ себя и погладить, словомъ настоящій помаванникъ Господень; вто нибудь даже иногда и затронеть его, - молчить. Но воть эти его прислужники, тв, которые за нимъ следуютъ. - огонь, а не люди, такъ вдругъ и выпалатъ, телько присыць. сейчась и вспыхнуть. Да и то впрочемъ правда: нёть на свётё человъка самаго спромнаго и тихаго, который бы не вывлъ своего огня; каждый когда небудь да вспыхнеть. Св. же Грегорій говорить, что вдёсь вообще выражается правительство. Какимъ же способомъ? Развъ такъ, что каждый правитель сначала словно твой голубъ, разговорится и съ Іоанномъ Крестителемъ, дастъ ему себя видёть, и иногда даже и погладить; но потомъ вдругъ делается тавимъ неприступнымъ, что даже и смотреть на него опасно: голубь обратился въ огонь, сначала нравился онъ, словно голубокъ, довольствовался горохомъ и неимъль, казалось, при этомъ накакой желчи; но потомъ ОНЪ СЛОВНО ТВОЙ ОГОНЬ. « 2).

По поводу словъ І. Христа въ апостолу Петру: tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo Ecclesiam meam, пропо-

<sup>&#</sup>x27;) I, 104.

<sup>7) 11, 217.</sup> 

въдникъ говоритъ: »Господи мой! далекая то еще вещь, что Ты созиждень перковь свою на Петръ aedificabo, лучше бы Тебъ свазать: aedifico, или aedificavi. Не знаю, не выражается ли этимъ то, что въ постройкахъ вообще уплываетъ слишкомъ много времени, а особенно, когда нужно строить перковь; пройдетъ годъ, а церкви нътъ, aedificabo, пройдетъ другой, а церкви опять нътъ, aedificabo.« 1).

Обширнъйшая гомилія о страданіяхъ І. Христа, 2) гдъ проповёднику приходилось имёть дёло съ самыми трагическими сыбытіями вемной жизни І. Христа и съ самыми священными н умилительными для христіанскаго чувства событіями христіанской исторіи, вся вавъ будто нарочно испещрена самыми кощунственными шутливыми выходками вазнодеви. Изъ словъ І. Христа, изъ обстоятельствъ Его страдавій онъ выковываетъ самые странные практические выводы, самые деракия ироническія сближенія и сопоставленія съ современною дійствительностію. Посмотрите, каково, напр., начало гомилів: »Еt hymno dicto и восплыше. Есть одна польская пословица: когда хотимъ выразить, что иной сделаеть что нибудь скоро и съ большою охотою, то говоремъ обывновенно: онъ дёлаеть это припаваючи. Поэтому и Господь нашь, желая повазать, что Онъ съ охотой, добровольно и съ радостію хочеть страдать ва насъ, при самомъ началь своихъ страданій началь пьть гимнъ hymno dicto.«

»Нутпо. Господь нашъ, при самомъ началѣ своихъ страданій веселъ, забавляется пѣніемъ—hymno dicto. А чѣмъ же кончилось для него это пѣніе? Великимъ крестомъ, полнымъ скорби голосомъ: Боже мой, Боже мой! Вскую мя еси оста-

<sup>1)</sup> IV, 126.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Она состоять изъ 77 стражиць и была говорена, комечно, въ изсколько пріемовъ.

видъ! Поучитесь отсюда люди, любящіе веселье, и будьте остороживе, когда и само Христово пвніе имвло такой печальный конець.« 1). Или воть напр., на удачу песколько выдержегь изъ дальнейшихъ страницъ гомиліи:

»Ubi erat hortus. Не смотрите, люди, восо, если духовенство пойдетъ иногда въ садъ, что за городомъ. Вотъ и Христосъ направляется за Іерусалимъ въ садъ.« 2).

ъЕт assumpto Petro et duodus filiis Zebedaei. Въ поступнахъ Господа нашего можно подмѣтить черты и воинскаго порядка. Онъ дѣлитъ свою армію на стражи, на караулы. Первый и самый сильный караулъ—это восемь учениковъ; второй—вооруженный Петръ, Іаковъ и Іоаннъ, и только послѣ этого уже идетъ и самъ Господь своею собственною особою. О, еслябы и мы поляки научились подобному охраненію нашихъ границъ; о, еслибы и мы постоявно имѣли бдительное око на нашихъ искаріотовъ! « ³).

\* Coepit contristari начать скорбъти и тужити. Между военными хитростями есть и такая: учинить видимое бъгство, нарочно обратить тыль, повидимому уступить непріятелю. Такт точно поступаеть теперь и Христось. Онъ начинаеть бояться, тужить, скорбъть для того, чтобы жиль міра даль ему битву, осмълился ударить на него, наступить.

»Соеріє. Да вёдь Господи, самъ же Ты отважелся на смерть за насъ. Нивто насильно не отнимаеть ни души изъ твоего тёла, ни твоего здоровья, самъ Ты добровольно жертвуешь ими за насъ, отчего же Ты теперь содрогаешься? Помнимъ мы хорошо, какъ Ты разсердился на Петра за то, что онъ отклонялъ отъ Тебя смерть, а теперь, когда смерть уже за плечами, Ты, Господи, и пугаешься, и скорбишь.

<sup>&#</sup>x27;) III, 847-348

<sup>2)</sup> III, 334.

<sup>3)</sup> III, 357,

Отвъчветь на это Іеропинь: Господы тужеть такь о погибели Іуды « ¹).

»Avulsus est ab eis. Удалился отъ нихъ на верженіе камнемъ. Вотъ какую тісную дружбу заключиль Господь съ своими учениками! Писаніе не говорить что Онъ отошель отъ нихъ avulsit se, но что быль какъ бы оторванъ оть иихъ avulsus est ab eis.«

\*Avulsus est. А на самомъ-то дѣлѣ Господь нашъ отошель отъ ученивовъ, самъ оставиль ихъ. Отчего же, однако, Евангеліе не говорить avulsit se, но avulsus est? Злѣсь выражается человѣческій обычай. Никто не хочеть совнаться, что онъ самъ удалился отъ кого-небудь, разошелся съ кѣмъ-нибудь; но постоянно твердитъ, что его отдалили, на другить это сваливаетъ. « <sup>3</sup>).

»Velum templi scissum est—вавъса церковная раздралась. Такъ всегда по смерти великихъ пановъ velum или завъса падаетъ. Объ иномъ говорятъ: »о, великій то панъ, съ денъгами!« А между тъмъ распадется завъса и покажетъ, сколько долговъ, недоимокъ, кредиторовъ! Velum scissum est.« 3) и т. п.

Во всёхъ представленныхъ нами примёрахъ легкомысленнаго фамильаренчанья проповёдника съ священными лицами и предметами, во всёхъ этихъ предположеніяхъ, выговорахъ, возраженіяхъ, сближеніяхъ, сопоставленіяхъ, кощунство казнодзём есть кощунство, такъ сказать, мыслей, т. е. выражается въ фалі шивости и неприлачіи мыслей, которыя казнодзёя позволяеть себё такъ или иначе пріурочивать къ священнымъ лицамъ и предметамъ. Но если не во всёхъ тирадахъ первой части проповёдей Млодзяновскаго оно выражается въ такомъ

<sup>&#</sup>x27;) III, 359.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) III, 362.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) III, 498.

болье, такъ свавать, матеріальномъ видь, зато во всыть виражается въ другомъ ведь, болье, такъ сказать, формальномъ. Мы говоримъ о вощунствъ тона, съ воторымъ Млодзяновскій повволяеть себв трактовать священныя леца в предметы, о кощунстви словь, выраженій, эпитетовь, сь какимь онь осмідевается обращаться нь немъ, иле просто говореть о немъ. Этоть тонь — тонь постоянной, легкой и вроняческой шутка и эти слова и выраженія, заимствуемыя пропов'ядникомъ изъ простой, домашней, непринужденной и откровенной, разговорной річи, ділають то, что библейскіе разсказы Млодзяновскаго даже въ техъ случаяхъ, когда въ нихъ евтъ ни прямо кошчественных мыслей, не слешкомъ явной фальшевой постановки предметовъ, постановке на шляхетскій ладъ и т. п., -даже и въ этихъ, говоримъ, случаяхъ претятъ своимъ грубымъ непримейемъ. Посмотрите, напр., вакъ, говоря въ одномъ словъ о посольствъ Моисея и Аарона въ Фараону, Млодзяновскій трактуетъ Монсея:

•Сговорились Монсей в Ааронъ противъ египетскаго вороля Фараона, и оба имъли предлогъ—свободу народа. Св. Писаніе говоритъ: ingressi sunt—пришли. Думалъ себь Фараонъ: прійдутъ или не прійдутъ? Ingressi sunt—пришли. Ктожъ вынгралъ, эти ли двое Монсей в Ааронъ, или Фараонъ? Проигралъ вороль египетскій! Конституція осталась за тіми двумя, конституція самого Господа Бога нашего, который говоритъ о Монсей: сольцій te deum Pharaonis—Я поставиль тебя богомъ для Фараона. Господи мой! выростуть роги 1) у этого Монсея. Сляшкомъ уже ты возвышаещь его. Если онъ уже богъ, то чего жъ еще не достаетъ ему?«

»Удивительная вещь! Этотъ Монсей, который нивль быть богомъ Фараона, сталь богомъ Аарона, ибо Өсодорить упо-

¹) Пословица которая значить: слишкомь уже будеть чениться Монсой.

мянутое мёсто читаеть такъ: constitui to Deum Aaronis. Некоромо, когда свётская власть сёдлаеть священство, когда то, что вмёло итти на мертвы, на огонь и кадило, нужно все собирать и отдавать на Монсея. Однако какая же большая равница—Фараонъ и Ааронъ! Такъ-то, терни любевное духовенство, чревъ Фараона достанется видно и Аарону.«

»Какъ же началь действовать противъ Фараона этотъ любезный Монсей, сділавшійся богомь? А воть оказаль какую мелость-спустель вмёя! Сторона Фараонова тоже спустила своихъ вибевъ. Тамъ одинъ вибй, а вдёсь ихъ много и всь они далеко сильные зива Монсеева. Зива Монсея началь шипъть на Фараона и его дворъ. О, милый божовъ Моисей, что жь толку въ этомъ шипънія! Воть тебъ и божокъ Моисей! Но Монсей заглянуль и въ рыбамъ, и заразиль рыбъ, et pisces mortui sunt Теперь уже началась потеха для Монсея. Но онъ еще не перестаетъ. Вотъ онъ насылаетъ жабъ и, говорить св. Инсаніе, ingredientur domum tuam et cubilum lecti tuiвойдуть жабы въ домъ твой и въ спальню твою. Увидъвши все происходившее, жабы, въроятно, начали квакать и болтать межь собою на своемъ явыкъ, о чемъ тамъ уже имъ захотъдось. Воть тебъ и Монсей! Не знаю, какъ дальше перевести воть что: Facti sunt ciniphes. Нашь Вуекь переводить: наслаль Монсей мощект и потомъ прибавляетъ: т. е. ещей, или клопоск. И воть савлался Фараонъ вшивымъ. Подходя въ целованію его руки, египтяне говорили вфроятно: пфе! смердитъ! А чёмъ же?--клопами! Вотъ тебё и Монсей! Но онъ наслалъ еще и мухъ. Върно одна изъ нихъ съла сейчасъ же на носу у Фараона. А подданные говорили: »смотрите вонъ мужа сидитъ на носу у Фараона! « ¹).

Или воть какь въ другомъ мёстё разсказываеть Млод-

<sup>1)</sup> IV, 41-42.

вяновскій объ І. Христь: «Началось царствованіе І. Христа на нашемъ свётё, и быль это государь, который вездё проявляль великое мелосердіе, ходиль съ великой диссимуляціей: dissimulans peccata hominum propter poenitentiam. Xoth vacto ему порядочно таки—воспользуюсь нашей пословицей — nodkyривали подъ нось, но онъ какъ бы вовсе и не чувствоваль etoro: linum fumigans non extinguet—(ibha kypauaca ne yraсить). Такъ, попревали его страною, изъ которой онъ мель, попрекали темь, что онь какъ-то поссориль нежду собою домашнихъ: veni enim separare hominem adversum виим (Мато. 10, 35). Да и на то роптали, что и верховой вздовъ изъ него не такъ-то хорошій, потому что вздиль онь не на конв, а на осяв, а между темъ забыля, что по его воле погибла когда-то . такая великольпная конница: equum et ascensorem dejecit in маге, такъ что самое море стало называться не бълымъ, иле чернымь, но Краснымь, -- краснымь оть крови непріятель-CEOЙ. « 1).

Мы покончили съ нравоучительнымъ экзегезисомъ Млодвяновскаго, составляющимъ исключительное содержаніе первой части во всякой почти его проповёди. Надвемся, что приведенныя выдержки съ нашими къ нимъ примѣчаніями достаточно познакомили читателя съ тѣми пріемами при толкованіи св. Писанія, какіе употреблялъ Млодзяновскій для достиженія своихъ гомилетическихъ цёлей. Одни изъ этихъ пріемовъ мы подвели подъ категорію схоластическихъ, другіе охарактеривовали названіемъ народныхъ. Какъ тѣ, такъ и другіе изъ нихъ тѣсно соединены и перемѣщаны между собою, постоянно дополняютъ другъ друга; съ другой стороны, какъ тѣ, такъ и

<sup>1)</sup> II, 7.

другіе разсчитаны на одняхъ и тёхъ же слушателей. Если смотрёть отрывочно на пріемы послёдняго рода, т. е на тё, сущность которыхъ состоить въ народности возарвнія на биб-Jenckie Jeha k hpermeth. To momeo hdrate ky saelwachiw. To эта пресловутая первая часть выпроповедяхь Млодзяновского, ванимающихся толкованіемъ св. Писанія, носить на себі, покрайней мёрё въ одной своей половинё, характеръ такъ называемаго просто-народнаго вкуса, разсчитана на пониманіе и сочувствіе простаго народа. Въ проповала Млекиненияло, вообще много качествъ, котория часто невольно вызывають въ четателъ мысль, что проповёдникъ ниёль въ виду главнымъ образомъ простой народъ. Такъ, обращая вниманіе на языкъ Млодзя-HOBCRAFO, BULLENS, TTO OH'S GREETERS IN ECEPHTCA CAMORO OTERSленною, такъ сказать, народностію. Казнодзів вывосить его нев самых глубових родников народной живни: онъ постоянно пускаеть въ оборотъ народныя пословицы, поговорки и вообще все то, что называется общимъ именемъ народнаго говора. Обратите съ другой стороны внимание на необычайный драмиатизмъ езложенія, который служить другимь всегдашнимь и непременнить спутникомъ проповединческой речи Млодеяновскаго, сообщая ей удивительную живость, картинность, выпувлость, впечатлительность и дёлая ее чревь это самое въ высшей степени легкою и удобною для помиманія и для воспринятія. У Млодвяновскаго все, о чемъ бы онъ ни повель рвчь, представляется живымь, говорящимь в действующимь; у него одушевляются, начинають мыслить, чувствовать и говорить самые даже неодушевленные предметы. При этомъ и самъ проповъдникъ представляется разговаривающимъ и дъйствующемъ совитство съ темя лицами и предметами, которые онъ выводить на сцену. Намътивши какой нибудь библейскій фактъ, Млодзяновскій кочеть не просто разсказать его, но, такъ скавать, воспроизвесть, реставрировать его въ такомъ точно видъ,

въ какомъ онъ, по мевнію казнодзви, происходиль на самов дълъ. Вслъдствіе всего этого проповъдь Млодаяновскаго перкодить въ драмматическое действіе, въ которомъ проповедних нграеть роль за себя и за другихь двиствующихь. И вашем воображенію представляются какъ на ладони всё тё разнооравныя видоизивненія голоса, все то многообравіе местовъ, т водвеженій в неуловимихъ перемінь физіогномическихъ, котрыми казнодева старался оттёнить, отдёлить, обособить свя собственную роль отъ ролей прочихъ действующихъ и кажди ваъ этихъ последнихъ отъ другихъ. Еслибы наиъ не было въ въстно напередъ, что польскіе проповъдники вообще допусвали на церковной канедръ местикуляцію, выходившую совершенно изъ гранецъ прилечнаго церковно-ораторскаго дъйствованія и переходившую въ актерство, то читая проповід Млодзяновскаго, мы невольно пришле бы въ такому заключения Потоку что даже положенная на бумагу и преданная печат казнодейнская річь Млодеяновскаго ясно и рельефно говорит намъ о томъ, какъ она была произносима, говоритъ, чи нначе она и не могла быть произносима, что произношение е было именно такое, а не иное. Такъ много живости и драгмативма въ самыхъ этихъ повидимому мертения буквал, наполняющих лежащіе предъ нами четыре огромные тома проноведей Млодвяновскаго. Говоримъ: повидимому мертвыхъ бугвахъ; потому что, вогда мы освободние ихъ отъ архивной шли и принялись за чтеніе, то он' ваговорили въ намъ словю живыя. Говоримъ это не для красоты слога, а передаемъ наше встинное, действительное впечатленіе. Теперь можно себе представить, какое впечатавніе онв производили на твать, дл вого онъ быле двествительно живыми буквами, т. е. на слушателей Млодвяновскаго. Если проповёдь послёдняго стала настоящимъ драмиатическимъ представленіемъ, то слушателяю приходилось превращаться—превращаться, разумъется, съ удозольствіемь—изъ слушателей въ зрителей. На помощь ихъ воображенію и внутреннему чувству, и безъ того имёвшимъ достаточное воличество пищи въ тёхъ образахъ и комбинаціяхъ, которыя рисовало предъ ними само слово проповёдника, этотъ проповёдникъ вывываль еще и внёшнее ихъ же собственное чувство, и то, что по чему либо не могло быть хорошо воспринято работой разсудка и фантазіи, съ избыткомъ вознаграждалось простымъ внёшнимъ ощущеніемъ зрёнія, иредъ которымъ постоянно были выводимы казнодзёей живыя картимы, имёвшія и то еще преимущество, что онё были не нюмыя, а гоборящія.

Всв эти вившнія качества казнодзійской річи Млодкановскаго, делавшія мысль его столь выпуклою, столь осявательною, явно, повидимому, говорять о томъ, что Млодвяновскій нивль вь виду простой народь, что на простой народь была разсчитана вся эта впечатлительная, облегчавшая пониманіе, дававшая обильную пищу простому вившнему чувству, вившняя обстановка казнодзвиской рвчи. Но всв такія предположенія на счеть просто-народности этой пресловутой первой части проповёдей Млодзяновского, разрушаются саминь же Млодзяновскимъ. Онъ нёсколько разъ и притомъ категорически ваявляеть, что эта первая часть была преднавначаема имъ исключетельно для панось, т. е. для тогдашней интеллегенцін, и что предъ простыми людьми онъ въ этомъ отношенів, т. е. въ отношенів первой части, чувствуєть себя постоянно въ дому. »Боюсь я васъ, простые люди« такъ начинаеть одно свое слово Млодвяновскій. «Оть чегоже это?-Боюсь, чтобы вы на меня не жаловались. За что же это? Вы вёроятно такъ будете говорить: »мы также ходимъ въ церковь какъ и иже милости, мы такіе же люди, такъ и паны, а мевду твиъ ксендзе казнодатья постоянно сочиняеть переую часть казанья какь бы для пановь, а для вась оставляеть только еторую часть. « Хорошо вы говорите, спасибо вамъ! Поэтому я поправлюсь и сдёлаю переую часть настоящаго слова для людей простыхъ. « 1). «Не хорошо должнику на трибуналь, — начинаеть другое свое слово Млодяновскій, — потому что сейчась же готово рышеніе: плати. Чувствую свой долгь и я вмёсть съ св. апостоломъ Павломъ: Sapientibus et insapientibus debitor sum. Что слово, то уплата долга. Такъ накъ простые люди жалуются на меня, что ими постоянно не достаеть переой части моего казанья, то я въ настоящій разъ хочу выплатить имъ свой долгь. 2).

Послё такого прямого заявленія намъ остается новнакомить читателя съ тою пищей, которою Млодзяновскій думаль питать людей простыхь въ нарочно составленной для
нихъ первой части нёкоторыхъ своихъ проповёдей (такихъ
проповёдей у Млодзяновскаго всего три или четыре). При этомъ
самъ собою возникаетъ вопросъ: что мёшало первой части
проповёдей Млодзяновскаго, занимавшейся толкованіемъ свящ.
Писанія, и предзначавшейся, по его словамъ, для паносъ,
что мёшало ей, не смотря на всё, повидимому, столь благопріятныя обстоятельства, быть пригодною и для простаго народа, дотого мёшало, что заставило Млодзяновскаго нёсколько
разъ нарочно устранвать для этого необразованнаго народа
особенную первую часть?

Если явывъ Млодзяновскаго въ одной, пожалуй большей даже, своей половинъ, отличается всъми признаками животрепещущей народности, вато въ другой своей половинъ онъ антинароденъ. Въ выдержкахъ, приведенныхъ нами изъ первой, толкующей св. Писаніе, части проповъдей Млодзяновскаго, читатель хорошо замътилъ присутствіе довольно значительнаго

<sup>1)</sup> I, 95.

<sup>3)</sup> I, 184. Cm. eme: II, 58.

элемента латени. Въ ту пору была вообще мода-и въ разговорахъ, и въ письмъ мъшать свой природный язывъ съ да-Тинью, воторая была тогда въ такомъ же почеть, въ какомъ въ не такъ давнее время быль въ нашемъ аристократическомъ кругу явыкъ францувскій, словомъ, была мода щеголять такъ навываемою макароническою рёчью. Проповёдники не отставали отъ укоренившагося вълитературй и жизни обычая. Они тоже старались пестрить свою рычь различными изречениями на ла-THECROM'S ASSIRB, BRATIME HOS REACCHIECKEN'S INCATERED IN 110-Этовъ, или же просто какими нибудь школьными нравоучительными сентенціями и афоризмами. Какъ мы уже не разъ говорели. у Млодвановстаго, вследствие его решемости толковать въ первой части своихъ проповёдей свящ. Писаніе, не было ппирокой возможности вдаваться за прінсканіемъ матеріала въ сферы внв христіански церковныя и въ особенности въ модную для того времени сферу языческого классицизма. Вследствіе этого, в макаронизмами у Млодвяновского являются главнымъ образомъ приводимие имъ на латинскомъ языкъ тексты св. Писанія и изреченія отцевь, учителей и писателей церковныхъ. Правда, эти тексты и изреченія непосредственно послів своего приведенія большею частію переводятся Млодвановскимъ на польскій язывъ и въ такомъ случай какъ бы теряють уже характеръ макаронизмось. Но, съ одной стороны, это делается съ ними только непосредственно после ихъ приведенія; въ дальнейтемъ же теченія рёчи, когда переводъ, сдёланный въ началь, легво могь вабыться людьми не посвященными въ таинства латини, Млодзяновскій приводить эти тексты в изреченія, или отдёльныя фразы и выраженія изъ нихъ, уже безъ всяваго перевода. Съ другой стороны, и начальный переводъ приводимыхъ Млодвяновскимъ текстовъ св. Писанія и ивреченій отцевъ церкви не всегда представляется Млодзяновскимъ. Нередко они приводятся проповёдникомъ просто безъ всякаго

неревода. И какъ порочно, тамъ, где текстъ приводится съ авною целью высказать какое нибудь остроумное сближение, казноденя оставляеть его безь перевода, какъ бы не желая сразу же открыть вейнь и каждому, въ чемъ туть дёло, и предоставляя всякому самому догадаться и понять казнодевасвую вагадву. Кощунственно приспособивъ, напр., въ Імсусу Христу одну польскую поговорку, именно свазавши, что Ему порядочно таки подвуривали подъ носъ, но что Онъ, по своей диссимиляцій, какъ бы вовсе не заміталь и не чувствоваль этого, Млодвяновскій какъ бы мимоходомъ приставляеть свода безъ перевода выв'єстный стихъ прор. Исаін: linum fumigans non extinguet, льна курящася не учасить (Ис. 42, 3; такъ же Мате. 12, 20). Ну, гдф было простому человьку понять всю соль кавнодебискаго каламбура, не смотря на то, что этоть последній быль выскавань по поводу самой народнейшей поговорки?!. Ко всему этому надобно прибавить еще и то, что промъ текстовъ св. Писанія и изреченій цервовних писателей у Млодаяновскаго есть и другіе, уже настоящіе, макаронизмы. Такъ, у него часто встръчаются датинскія слова и фразы. бывшія для того времени, такъ свазать, техническими, вменно термины и фравы схоластико-богословскіе, термины и фравы тогдашней юристиви и т. под.; попадаются также и латинскіе стишки, въ родв известнаго уже читателю отвыва иностранцевъ о польской шляхть: Nobiles Poloni и пр. Понятно, что для простыхъ людей быле недоступны всё эти, такъ дорого цёнившіеся въ то время, уврашенія тогдашняго слога, стоявшія бовъ-о-бовъ съ самыми характерными отпрысками живой народной рычи и тымъ самымъ парализировавшія ты результаты, ROUXT, HOBEREMONY, JETRO MORHO GIJAO ORERATE OTE STEETS OTпрысковъ для людей простыхъ. Если такъ, то для чего же употреблялись, на что быля разсчитаны самые эти отпрыски живой народней різчя? По нашему мнізнію, всі эти пословици, ноговорки, всё эти народные обороты рёчи, были пущены Млодзяновскимъ въ кодъ какъ лучшее средство проявить и усилить тотъ элементы шутки, которымъ онъ счелъ нужнымъ прикрывать свою казнодзъйскую мораль. Легкую, шутливую сатиру, остроумную пронію и т. п., всегда удобнёе выразить пріемами живой народной рёчи. И это можно сказать по отношенію не къ одному только польскому, но и ко всякому другому живому языку.

Налве, никакой драмматизмъ изложенія, никакое актерство произношенія не могли, если можно такъ выразиться, размятчеть я преблеветь въ пониманію простаго человіва той краймеискусственной правоучительной мысли, которою отличается часть проповедей Млодаяновскаго толкующая св. Инсаніе. Мы не товорамъ уже о логической искусственности, которая господствуеть въ этой части его проповёдей и которая, будучи непосредственнымъ плодомъ умственнаго направленія тогдашняго въка, явно разсчитывалась на умы сколько нибудь знакомме съ сходастическими тонвостями. Нётъ, мы хотимъ обратить внимание на искусственность правоучительной мысли Млодвяновскаго, на искусственность его морали. Читатель уже внаеть, въ чемъ состоить эта искусственность. О чемъ бы ни ваговориль, о чемь бы ни началь разсказывать Млодзяновскій, въ каждой его фразв, въ каждой чертв его разсказа непремънно заплючается болье или менье токкій намень на какія нибудь факты и отношенія въ тогдашней Різчи Посполитой. Трудно было человику простому разгадать и понять вси эти тонків намеки, трудно было ему отрішнться отъ простаго вначенія библейскаго разскава и постоянно, такъ сказать, ловить слова казнодейи съ цівлію найти въ нихъ праміненіе къ современнымъ событіямъ и отношеніямъ, какъ это дёлали паны; трудно было простому человану видать настоящій смысль во всвиъ этихъ сближеніяхъ, сопоставленіяхъ, сарказмахъ и пр.,

словомъ, во всёхъ этихъ концептахъ. Дла всего этого требовалась значительная доля своеобразной тонкости ума, которов могло надёлить только тогдашнее образованіе. Мы уже ве говоримъ о томъ, что въ большинстве случаевъ мораль Млодзяновскаго не далась бы простому человеку по самому своему содержанию. Всё намеки Млодзяновскаго большею частію характара политически-соціальнаго, всё оне, т. е., задёвають такія отношенія, существованія которыхъ, быть можетъ, и не подоврёваль простой человёкъ, мало вообще понимавшій во всёхъ этихъ шляхетскихъ интригахъ, во всёхъ этихъ насущнихъ вопросахъ шляхетской живни.

Наконецъ, желаніе Млодзяновскаго и на церковной каеедрѣ не покидать обязанности профессора theologiae positivae дѣйствительно заставляло его дѣлать иногда замѣчанія чистоученаго характера, яменно библіологическія, филологическія и т. п. Очевидно, что всѣ эти замѣчанія могли быть доступны только людямъ получившемъ школьное образованіе. Только ниѣя въ виду подобныхъ людей, проповѣдникъ и могъ осуществить свое желаніе остаться профессоромы и на церковной каеедрѣ.

Млодаяновскій хорошо виділь я понималь ті свойства своей первой части, которыя ділали ее доступною для однихь только пановь. И такъ какъ между его слушателями было много и простаковь, которые «также ходили въ церковь, какъ и иль милости и были такими же людьми, какъ и наны», то, не желая постоянно оставаться предъ ними въ долгу, онъ иногда (очень рідко впрочемь) рішался устранвать первую часть собственно для нихъ. Сохраняя существенный характеръ все таки первой части, т. е. такой части, которой вполнів прилично было бы названіе рагіія гідісціае и въ которой извівстное нравоученіе выскавывалось бы не прямо и простю, эта предназначенная для люда (какъ навывается попольски прос-

той народъ) первая часть имёла въ виду быть приспособительною въ его понятіямъ какъ по своему содержанію, такъ и въ особенности по своей формѣ. Къ каждой проповёди Млодвяновскаго съ такою первою частію какъ нельзя лучше идетъ отвывъ, который разъ влагаеть въ уста своимъ образованнымъ слушателямъ самъ кавнодеёл, объясняя одинъ евангельскій стихъ. «Вы говорите иногда: «эхъ, мудрое къ то было казанье въ прошлую недёлю (воскресенье)—съ самымъ остроумнымъ толкованіемъ! А нынъшнее казаньичко хорошо было бы въ с сель».—«Нечего этому удивляться», оправдываетъ себя проповёдникъ. «Самъ Господь Інсусъ иной разъ проповёдовалъ на горё, а иной—въ доливё, или равнинё. Гора значить высокое слово, а равнина—слово равное, полевое, сельское» 1).

Какою же вазнодзейской пищей Млодзиновскій думаль питать внимавшій ему людь?

«Предполагая устроить переую часть настоящаго моего слова для людей простыхъ, говорить равъ Млодвяновскій, я составлю ее по обычаю старому—старому, старшему даже, чёмъ обычай скавыванья гомиліи. Гомилія началась только съ отцами церкви, а тёмъ способомъ, которымъ я буду говорить сегодня свое слово, проповёдывали еще Іеремія, Іевекінль, Насанъ къ Давиду, да и самъ І. Христосъ. Такимъ же способомъ проповёдываль и св. Климентъ влександрійскій, имъ же апостольствоваль и Варлаамъ къ Іосафу царевичу. Т. е. я буду выскавывать и доказывать свои мысли посредствомъ притисй и уподобленій» 2).

Посмотримъ, что ва притичи и уподобленія у нашего пропов'ядника.

Въ одной проповъди, желая отвратить слушателей отъ

<sup>1)</sup> IV, 502.

<sup>&#</sup>x27;) I, 95.

грёха словомъ вли языкомъ, Млодзяновскій показываеть предъ неми нёкоторыя свойства языка (тема). Сказавши прежде всего, что язывъ свщь обоюдкая-и жеалить, и бранить сыльств. проповёдника ва подтверждение этого разсказываеть следующее: «Однет пант заяваль разъ своего повара и говореть ему: любенный поварь, завтра у меня будуть госте: смотри не пей же, не ходи уже въ корчму, а поговоривши съ влючникомъ, приготовь-ка тамъ хорошій об'язь. Но только воть что, прошу тебя: приготовь, между прочинь, такія два GAIDAR. TTOOM OAHO BEE HEXT OMAO CAMOR AVAILLER, RARGE TOALKO ти можешь савлать, а другое-самое худшее, чтобы можно было отравить имъ, какъ говорять, и самого бёса. За это удъ получишь отъ меня награду. Я увъ прикажу тамъ писничему. чтобы даль теб'в самой лучшей, панской воден, да, вром'в того, и изъ платья вое-что подарю тебв. Поваръ повлонился пану въ ноги. «Хорошо, говорить, добродалью ласкавый, только я прошу еще и о прибавий жалованы, въ такомъ случай, если нсполню приказаніе пана лучше, чёмъ желаеть самъ панъ». Не объщаю никакой прибавки, отвътиль пань, но върно получень и ее. Наперель только посмотою, какъ ты исполнины мое приказаніе. Пришель назначенный день. Положившись на повара, панъ назвалъ множество гостей, и все съ такою приговорною вежьть приглашать: его милость просить откушать тавого блюда, лучше вотораго вы нивогда еще не вли. Гости посъвзжанись. Всв они были изъ такихъ, что готовы всть во всю силу, особенно чужое. Усёвшись, заняли оне столь. Вдругь поваръ вбёгаетъ въ пану изъ кухни. «Ваща милость, я самъ принесу тъ кушанья, только уже извините ваша милость, они будуть на одномъ блюдь. Ваша милость будете потышаться, ванъ одни будутъ хвалить, а другіе ругать. Только уже прошу о прибавий валованья». - «Хорошо, хорошо, отвитель пань. только пожалуйста, скорбе несн». Поваръ между томъ давно

уже приготовиль кушанье, но только сврываль ого, потому что всявій засматриваль, любопытствуя знать, что это будеть за кушавье. Не отврывши некому шимуки, поваръ стремительно бълеть въ пану, врича: кушанье готово! Самое лучшее и самое худшее: разступитесь, место, место!. Панъ всталь, гости тоже, всё броселись. Поваръ открываеть блюдо, а на блюдь языкь/ И сказаль умный поварь: языкь есть вещь самая лучшая, языкъ есть вещь и самая худшая. Вотъ и кушанье одно на одномъ и томъ же блюдъ и наилучшее и наихудшее. Паны гости! подумайте, какіе у васъ языки!». «Языки выдаети каждаю», говорить дальше проповедникь, продолжая отврывать свойство явыка. «Какъ вотъ теперь, весною, ремлись въ навовъ короски или жрущи, выровлись въ это же время и пчелы. Спустя немного, поровки запрашивають въ себв пчель на пиршество. Нъвоторыя пчелы и говорять между собою: ну, да будеть ли тамъ что всть? Другія отвівчають: развів вы не видите, какое панство эти коровки, какія они большія; не такая мелюзга, вакъ мы. Вірно тамъ будеть - всего вдоволь. Нёпоторыя молоденькія пчелы все таки захотели было съесть свой вавтрань. «Пойдемъ, скавали оне, съедимъ таки что нибудь, да и росы небесной напьемся». Но потомъ таки равсудили сами съ собою: нътъ, не нужно, а то испортимъ себъ объдъ. Кътому же коровки будутъ насъ упрекать. «Вы уже, скажуть, вли». Не хорошо будеть совнаться, а еще хуже свазать: ей Вогу, не вли, потому что это запрещають намъ старшіе. «Воть прилетвли плелки на паръ. Коровки успъли уже между тёмъ понаставить цёлыя кучи навозу н другой всякой дряни, и начали припрашивать пчелокъ: кушайте, милые гости! Пчелки, привыкши въ цвётамъ, не захотвли и нюхать того, запросивъ, однакоже, корововъ на паръ н въ себъ. Прилетаютъ воровки съ своимъ большимъ жужжаньемъ. Пчелки выставили предъ ними свои купланья. Накрыли столь, словно скатертью, превосходными бёлыми сощинами (сотовый ячейки), состоящими изъ очекь, въ каждое очко поналивали разнаго меду. Наложили также множество отличныхъ цвётовъ, пахучаго зелья. Никакая картина не могла быть лучше, никакіе духи не могли быть искуснёе. Но коровки начали сердиться, роптать, все отталкивать, и улегёли наконецъ, не поблагодаривши даже».

«Языкь, продолжаеть Млодвяновскій, это грабитель, онь снимаеть всё укращенія съ человёка, выдаеть глупость, мнемую ученость. Самая первая въ Европъ школа по множеству собранных вивств ученых, -- это Парижская Сорбонна. Одинъ RES TAREXE YECHNIS TACTO XOLLIE HA LECTYTH, HO HETEFO IIDE этомъ не говориль, а только многда то потрясаль головою, то навлонать ее вакь бы высказывая свое одобреніе. Никто хорошо не вналь его, всё думали, что онъ видно что нибудь да внаетъ. Но разъ какъ то прервалось его молчание и онъ выдаль себя: сваваль что-то, но совершенно не въ делу. Къ несчастью, при этомъ случав какъ будто нарочно не было того человъка, который поставиль своею обязанностію слёдить за этимъ молчаливымъ господиномъ и непременно выведать, что въ немъ завлючается. Спрашеваетъ одного изъ бывшихъ на JECHYTE: TO ONE TAME TARGE CRASALE? TOTE OTBETAGTE: CRAваль тамъ что-то, не естати. Встрътиль другаго, спрашиваеть и другаго: быль на диспутв?-Быль.-Чтожь тамъ сказаль такой-то?-Э! онь разрёшиль и разрёшиль наилучшинь обравомъ самый головоломный вопросъ, самое трудное недоумъніе. Какъ же это! Я слишаль, напротивь, что онь казался дуракомъ. - О, нътъ. Онъ разръщиль такой вопросъ, такую трудность, отвётить на которую всё прочіе ученне не смёли и неумъли. Именно вотъ тавую трудность: до тъхъ поръ никто не могъ сказать, знаетъ ин онъ что нибудь; никто не смель утверждать, ни что онъ умень, ни что онъ дуракъ. А какъ

заговориль, то всё сразу же увидёли, что онь ничего не знаеть».

Ко всему этому казнодава присоединяеть, наконець, еще одинь разсказь, но не опредыля уже съ какою цёлью. «Забо-лёль разь одинь человёкь, лечиль его докторь. Больной спрашиваеть доктора: «Господинь докторь! завтра пятница, что я буду ёсть?» Докторь отвёчаеть: можешь ёсть рыбу, но только ёшь ее начиная съ хвоста. Почему же не съ головы? спрашиваеть больной. А потому, что хвость у рыбы, это какь бы парусь, не застоится онъ никогда на одномъ мёстё, а постоянно вертится, и въ слёдствіе такого движенія онь живёе и вдоровёе. «Въ такомъ случай, сказаль больной, хорошо бы приготовить лабикь моей жены, никогда она не перестаеть болтать». А та отзывается: прикажи-ка лучше изготовить свои ноги. Никогда онё не имёють отдыха, все волочатся отъ корчмы до корчмы» 1).

Въ другомъ словъ, ввявши текстомъ слово Евангелія: Dedit illum matri suae u dade (Інсусъ) его (сына Наинской вдовы) матери его, Млодзяновскій довазываеть тему, что при смерти лучше всего надъяться на мать, потому что вотъ и Господъ І. Христосъ не отдалъ умершаго и воскрешенняго Имъ сына Наинской вдовы ни душеприкащикамъ, ни родственникамъ, ни даже женъ его, но dade его матери его.

Почему же не отдаль душеприкащикамь? спрашиваеть Млодзяновскій. Въ отвъть на это, онъ между прочимь разсказываеть следующее: «Заболель одинь богатый человёкь. Ксендзы и говорять ему: сделай завещаніе». Это, вероятно, для вась завещаніе сделать?» отвечаль умирающій. «О, знаю я, куда идуть всё эти фундаціи. Еслибы костеламь отдавали все то, что имъ принадлежить, не нуждались бы они и въ галеристь

<sup>&#</sup>x27;) I, 95--98.

(самая медкая монета). А то куда ндуть всё эти фундацівії. Пришли пріятели, родственники и тоже напомнили ему о завъщанія; но онъ по прежнему не обращаль на это никакого вниманія. Когда же ксендвы начали грозить ему, что не вохоронять его въ костель, а пріятели, что совершенно отстунятся отъ него, тогда онъ приняися дёлать завёщаніе. [[DERASAIL подать себв множестве бумаги, начинить перьевъ, налить черперь и вийти всёмь изъ компаты. Пишеть онъ завъщание одинъ часъ, пишетъ другой, пишетъ и третій, и наконенъ, будтобы окончивши, завричаль: а есть тамъ вто? — Всё начали толинться въ его номнату. Тогда онъ обращается нъ наждому ват нанболее внаменитых своих пріятелей и родственнивовъ съ такою рёчью: «не дамъ я прочитать тебё того, что вдёсь написано, но прежде для удостоверенія вавёщанія прошу подmecatica». Подписались. Онъ опять приказывають выйти всёмъ нать комнаты и оставить при немъ только священняка, воторому хотвль повёрять свое завещание. Когда это било исполнено, онъ дъйствительно отдаль священнику завъщание. тоть прочеть въ немъ только следующія слова: «душу отдаю Богу, тело владбищу, а вет всего остальнаго вто что возыметь, то и его». Чтожь это за завъщание? -- спрашиваеть духовникъ въ недоумъніи. А оно и долино быть какъ разъ тавимъ, отвъчаетъ больной. Потому что въ самомъ деле, вогда люди выполняють завъщание? Когда они удовлетворяють волъ покойника? Поэтому, чтобы не осворбить имъ Бога, раскватывая все имъющее остаться после меня бевъ всяваго на те права, лучшежъ я дамъ ниъ на это право и позволение: ито можеть что захватить, то и его. Но ты, всение, воть тамъ-то н тамъ-то найдень пять тисячь талеровъ, пусть это будетъ на серебряный чимборіуми (дарохранительницу), а воть тамъ и тамъ пать тысячь червонныхъ злотыхъ: на эти деньги пусть покроють колокольню, устроять великій алтары и міжную или

мраморную врестильницу; пусть также поволотять для всендва казнодзъя ванедру, ибо на ней возвъщается слово Божіе».

«Одинъ святой, разсказываетъ еще по этому поводу нашъ проповъдникъ, будучи въ восхищени, видълъ на небъ множество разныхъ палациосъ. Въ одномъ палациъ сидъло 12 апостоловъ съ 13-мъ св. Павломъ, въ другомъ—необъятное число мучениковъ, въ иномъ св. дъвъ и т. п. Заглянулъ онъ еще въ одинъ палациъ, а тамъ сидитъ только одинъ евангелистъ Іоаннъ. Святый спросилъ: почему это св. Іоаннъ сидитъ одинъ? Ему отвъчали: этотъ палациъ устроенъ для св. душеприкащиковъ: и вотъ до сихъ поръ, кромъ св. Іоанна, которому, какъ душеприкащику, Іисусъ Христосъ поручилъ свою Матеръ, не нашлось викого, ктобы также свято выполнилъ свое душеприкащество. И ждетъ св. Іоаннъ, пока-то народится другой, кто спасется единственно за честно выполненное душеприкащество».

«Почему не отдаль родственникамь? - с грашаваеть далве назнодевя. А вотъ почему: «Жиль въ одномъ городъ знаменитый юристь, опытивищій во всёхь дёлахь Статута-и граждансвихь, и уголовныхь, и государственныхь. Советоваль онъ каждому, совътоваль на ту и другую сторону и браль съ той и другой стороны. Но кому посовътуетъ правильно, тотъ ужъ непремънно выиграетъ дъло. Словомъ, это былъ человъвъ oraculum concilii, совъты его были словно Божів совъты. Насобираль онъ много денегь, нажиль большое имущество. Но вотъ наконецъ и къ нему пришла смерть и застала его на духовномъ завъщанін. При жизни слишкомъ уже онъ быль свупъ для души своей. Между тъмъ какъ другіе сыпали за свои и чужія души цізыми тысячами, сотнями, или по крайней мізріз талерами, онъ за свою когда-тамъ-когда положить денежку или полушку: довольно было съ него и этого. При смерти однако разшедрился. Призвавши своего племяника, который имвль остаться единственнымь его наследникомь, онь пачаль TARE CODETO ODOCETE E JAME SERJOHATE OPO: «MEL ODOSPÍCHACO

бъдняка ты сдълаешься настоящимъ паномъ. Въдь это наслъдство не осталось мив отъ предвовъ, все оно пріобратено однимъ мною. Ты наслъдчень поэтому мои собственные труды. Прошу же тебя, савлай добро моей душв: по всвив монастырямъ раздай столько-то, по церквамъ столько-то, всякому священнику на мшу дай червонный влотый, всякому нишему-талеръ, на сиротъ и богоугодныя заведенія столько-то, да вромъ того и на каждый Божій годъ столько-то». Хоть и все отдай, мой благодътель, отозвался племянникъ. «Я тебя завъщаніемъ не связываю, продолжаль дядя, не хочу ввести тебя этемъ въ разныя затрудненія и хлопоты». О, мой благод втель, свазаль на все это племянникъ, въдь и у меня таки есть душа. Богъ меня побей! Знаю я, что не понесу, съ собою ничего на тогъ свъть: все сдълаю по твоей воль! Настало погребение, а подалній на монастыри, ордена и госпиталя не видать. Торгуется племянникъ и съ ксендзами: «Довольно будетъ на мшу, по старому обычаю, двенадцать или пятьнадцать грошей. Для моего дяди и безъ этого даже можно было бы. Въдь и знаю, отци, когда вы бывало просили у покойника совътовъ, то объщали ему много, много, а теперь даже и мин за душу его отслужеть не хотите». Нищимъ вибсто талера, -- по шелягу. А монастыри и цервви пусть довольствуются своими фундаціями. Къ тому же теперь вышель ваконъ, чтобы новыхъ фундацій не делали; все эти многочисленныя подаянія и записи на монастыра и первви, приводящія шляхту въ убожество, всё ихъ мы истробнив во время конфедерацій. Да и нь орденскимь генераламъ и епископамъ напишемъ, чтобы все это уничтожили». Поступая и разсуждая такимъ образомъ, встрътиль онъ разъ одного человъка, почтеннаго на умнаго, который началъ выговаривать ону и упревать ого за все это. Но племянинеъ не обращаль на это вниманія. Когда же тоть началь стращать его модекныя явыками: «всь объ этомя узняють и будуть роптать: послё дяди, сважуть, взяль такь много, а мемлу тёмъ начего не даль за его душу», тогда племяннять отей-тиль на это следующее: «Да вёдь все это я дёлаю невь почтенія вы моему покойному дядё. Умирая, онь заклиналь меня, чтобы и следоваль его путемь. И действительно, при живни всё счатали его самымъ умнымъ человекомъ, а между тімъ начего за душу свою онь не даваль. Поэтому, еслябы и теперь сталь давать за его душу, то меня сочли бы глупцомъ, который хочеть поправлять умнаго человека. Да и и уже не следоваль бы въ такомъ случай по его пути. Я не должень любить души его больше, чёмъ сколько онь самъ дюбиль ее: внчего онъ не дёлаль при сеоей жизни за свою душу, и и теперь ничего не дёлаю за нес. А за то, что и все таки даль кое-что за нее на мшу, то пусть уже простить меня Господь Богь».

«Предложу в наконецъ причину, продолжаетъ назидовъя, почему этого воскресшаго не отдалъ Спаситель и самой жень. Кто нибудь сейчась замётить: не отдаль потому, что тотъ еще не виблъ ее. Гдв могла взяться жена у человека. воторому только что исполнилось 18 льть? - Но другой вто нибудь скажеть на это: простякь! не внаеть что говорить. Иное дело гай нибудь; а въ жидовстви чуть тольно бахурь (молокососъ) виветъ 15 или 16 летъ, какъ уже и женится. Но положимъ, что онъ не выбль еще жены, потому что действительно в нигдв не начитываль объ этомъ у отцовъ цернви. Но мы спросимъ: въ случай, еслибы онъ имвлъ жену, отдаль ин бы его Христось жень?-- Правда, встречаются и честныя жены, любящія и по смерти своихъ мужей; но не всегда. Воть напр. накова была одна жена: умираеть одниъ русскій человінь деревенскій, на богатый на бідный, -- и говорить своей жень: пожалуйста, продай воть того вола, и все, что за него возьмешь, отдай священнику на церковь. Умеръ.

Погребли его. Пришель день ярмарки. Русская привазала привазала привесть назначеннаго вола и держать его при себь, а сама вызла жирнаго каплуна и сидить себь на ярмаркь. Пришель одинь покупщикь, спрашиваеть: что за этого вола? Русская отвъчаеть, что продаеть его не иначе, какъ вивсть съ каплуномъ. Покупщикь отошель. Подходить другой, ръшился купить то и другое и спрашиваеть, что за каплуна и что за вола?—>За вола последнее слово, даже и не торгуйся, нужно дать девять грошей, а за каплуна тридцать злотыхъ. Мумику показалось это сибшнымъ, но недорогимъ и покупка совершилась. Русская идеть после этого къ священику и отдаеть ему на перковь девять грошей, т. е. ту сумму, которую выручила за вола, какъ и приказываль ей мужъ. « 1).

Наконецъ, въ одномъ мъстъ, не опредъляя никакой темы, а только сказавши по поводу взятаго текста: aliam parabolam proposuit eis: »Господь Інсусь разсказываеть притчи, поэтому в. я, подражая ученію моего Господа, предложу вамъ ніжоторыя притчи-, Млодзяновскій пов'єствуєть между прочинь савдующее: «Готовясь въ пропореди, одинъ вазнодевя начитался довольно св. отповъ, потомъ всталъ и началъ ходить по комнать, какъ бы пришентывая свое казанье. Потомъ отвориль овно своей. Хатенди и увидёль тамь за овномъ пелую тьму детавших комаровъ, которые обратились въ нему съ такою просьбою: всенже казнодзъя, позволь и намъ пойти на твою проповёдь. Но вы будете кусать тамъ людей, - отвёчаетъ казнодавя; довольно съ нихъ и того, что и имъ порядочно нагрызу голову; а тутъ еще в вы вивств со мною станете наносить имъ непріятности. - Право, не будемъ пусать никого, говорять комары. Ну, въ такомъ случав-продолжаеть проповъднивъ-вы будете напъвать тамъ на уши монхъ слуша-

<sup>&</sup>quot;) II, 58-57.

телей свою обычную піссенку и этимъ жужжаньемъ доведете ихъ до того, что всё они начнуть дремать во время моей проповеди. »Не будемъ напевать напавой песенки, отвечають комары, напротивь будемь каждому говорить на чхо: слушай! и чревъ это оважемъ тебъ услугу: тебя охотиве въ такомъ случат начнутъ слушать. Скалившись надъ комарами и опасаясь опечалить ихъ отказомъ, но не желая, съ другой стороны, и внустить ихъ въ церковь, прововъднить сказаль: Ну, хорошо; можете идти на мою проповёдь; но только пусть ни одинь изъ вась не влетаеть въ церковь теми дверями, которыми входять люди, а также, по выходь изъ церкви, прилетайте опять ко мир скола.«-- Полетьля вомары, быля въ церкви, во время проповъди дъйствительно викого не укусили напротивъ всякому нашептивали на ущи: слушай! Темъ временемъ, заклинатели духовъ, замътивъ, что въ перковь налетъло Такое множество комаровъ, начали говорить: это чары; въ самомъ деле, отнуда же, такан тыма конаровъ? Сказавши это. они сейчась же бросилесь из вройну и въ св. водв и начали выгонать комаровь. Тв сначала взлетели въ верхъ храма но потомъ должны были совершению улетьть изъ него. Прилетають на домъ въ проповеднику и хралетов ему: • были мы на проповъди, никого не укусили. Но только насъ жто-то гоняль все въ одну сторону, какъ бы принявивая намъ, чтобы мы только нёкоторымъ слушателямъ нашентывали на уши: слушай. Но мы не взирая на это, всякому таки напоминали, чтобы слушаль тебя со вниманіемъ. « В хорошо вы ділали, снаваль имъ на это казнодзёя; потому что проповёдь говорится не для одного, а для всёхъ. Но только воть въ чемъ дело: какъ вы влетели въ перковь? Влетать дверями я запретиль, а чрезъ ствну не могли же вы пролвять. Комары отвъчали:« тамъ въ одномъ мъстъ разбито целое окно, а въ других окна и рамы не цвим, такъ, что и воробей можетъ проветьть. Воть туда-то и вошле мы! « Подовдите же комары, вакь соберется народь, выйдеть язь своей нужды, то вежить вставить окошко, а разбитыя рамы полнить. Тогда уже вы не проберетесь въ церковь.

»Явияся разъ. продолжаетъ расказывать Молзяновскій въ втомъ ве словъ, явился разъ одной чаровниць (EDITABLE) бъсъ, но только безносый. Чаровница сказала, плюнующи: фе! вакой ты гадвій, бевъ воса! Услашавши это, дьяволь приделаль себь вивсто носа длинную трубну и вдругь сь этой трубки начало у него что-то напать. Высь говорять чаровняць: попробуй! та ему въ ноги. Бѣсъ ее палкой. Видя, что ве шутки, чаровница решилась наконецъ попробовать, да и ставала сейчась же при этомъ: ничего, что то славное. чиель. Чаровенца занавала себ'й такой же вось, какой быль у беса, а это вменно быль алембики съ дленною трубною 1). пачала перегонять, и явилясь такая же самая капля, какую она пробовала вот вышеупомянутой дьявольской трубочки: это была водка. — Я расваваль эту повысть противь тёхъ, что въ правдники предъ объднею или проповъдію, да и въ другое время, выоть горбляу. Пусть они астерегаются: въ то время они унотребляють эту дьавольскую каплю. Но когда пьють во время в умівренно, для второвья; тогда вто дарь Господа Бога наmero. « 2).

Вотъ какого характера притии Млодановскаго. Читатель видить, что всё онё относятся въ разряду народно-норальных анендотовъ в побасенски. Самъ назнадейя даетъ имъ въ одномъ мёстё самое соотвётствующее назване, вменно назване басиеми. «Не вужно, — обращается онъ въ одной томили въ своимъ образованными слушателямъ по поводу

<sup>&#</sup>x27;) Alembik-это кубъ дая перегонки чего нибудь.

<sup>1)</sup> II, 880 - 381.

начала одной евангельской притчи: Simile est regnum - обращается, желая какъ бы оправдаться в извиниться предъ ними вь томъ, что ради присутствовавшихъ въ церкви простыхъ людей, онъ долженъ быль вногда угощать и ихъ-людей образованныхъ-слишкомъ уже можетъ быть пресными для нихъ и народными вовабулами, -- не нужно обижаться в оспорбляться, если проповедникъ разскажеть иногда какую нибудь басчку. Самъ Христосъ ванимался притчами. Начнутъ, упрекать Тебя Господи, что эте притчи неприличен. Отъ Тебя, вакъ отъ Небесного Учителя ожидають речей необывновенныхь, расказываеть имъ какія-то аллегорів. Видите, вакъ Господь нашъ не хотель быть singularis, видите, какъ онъ приспособлялся и въ народу. « 1)-Приспособляться въ народу-это. дъйствительно, прекрасное дъло. Но очевидно и то, что въ своемъ приспособлени Млодвянорскій переходить всё міры и границы. Приспособляясь въ нариду съ целію преподать ему нравственные урови, казнодетя не возвышается надъ нимъ, какъ церковный учитель; напротивт, онъ какъ будто нарочно принижается до уровня народныхъ возгрвній, оливается съ народными, часто сусвърными, представлениями и износить на церковную ванедру то, что большею частью народъ и безъ него зналь, что онь самь себь выработаль при пособіи техь небогатыхъ средствъ, которыя имълъ подъ руками, и о чемъ онъ частенько самъ себъ разснавываль для нравоучительной вабавы съ улыбною на устахъ. Очевидно, что такую же правоучительную забаву хотфль доставить народу в Млодзяновскій и не нашель для этого лучшаго средства, какъ воспольвоваться темь же матеріаломь, который быль въ обращенін у самого же народа. Инстивтивно народъ, быть можетъ, ожидаль отъ проповъдника чего-то другаго, большаго, словомъ-

<sup>1)</sup> II, 238.

не того; но чего именно, — онъ не могъ дать себь отчета. А между тыть занимательность разсказа и искусство разскащика брали свое, — и онъ съ удовольствіемъ слушаль въ церкви свои же собственные вокабулы. Млодзявовскій не разъ осмѣливается ставить свои побасенки въ параллель съ примъчами І. Христа, оправдывать свое балагурство на церковной каседрѣ примъромъ І. Христа. Вообще онъ не разъ кочеть видъть аналогію между многими чертами своего казнодзѣйства и проповѣдническою дѣятельностію І. Христа. Такъ, въ одномъ напр мѣстѣ онъ говорить, что въ проповѣдяхъ І. Христа, подобно тому какъ и у него — Млодзяновслаго, была своя первая часть и своя вторая часть 1) Нечего и говорить, что все это выходки того же легкомысленнаго и безтактнаго балагурства, которымъ сплоть и рядомъ наполнена пресловутая первая часть проповѣдей Млодзяновскаго.

Казнодавйское художество Млодвяновскаго проявлялось не въ одномъ нравоучени Съ равною, если не съ бельшею силою оно проявилось и въ панегиризмѣ, и при этомъ искусственность, составлявшая какъ бы привиллегію первой части проповѣдей Млодвяновскаго, прорывалась и во вторую часть. Въ нѣкоторыхъ праздничныхъ проповѣдяхъ, особенно въ проповѣдяхъ на правдники патроновъ польскихъ, прочитавши въ первой части, — употребимъ собственное выраженіе Млодзяновскаго, — лекцію theologiae positivae во второй части казнодвѣя произноснять панегирикъ празднику или патрону.

Панегиривъ свой Млодзиновскій опреділяєть именемъ реторики Начиная свой панегиривъ Станиславу Костию, Млодзиновскій говорить: «Кончивши лекцію theologiae positivae, нужно навістить и сосідей, т. е. находящуюся за стіной въ нашемъ

<sup>&#</sup>x27;) III, 113.

коллегіум'й (въ Познани) риторику. И подобно тому какъ я прошель только что Евангеліе толкованіемъ, такъ точно и всю живнь блаженнаго Костки пройду и переплету похвалою elogio. Возьми, Катонъ, Crysim (sic)и скрой ее въ рукв: на сцену выступаеть Флорида-Florida 1). «Пусть истати будеть мнв, говорить Млодзявовскій въ другомъ маств, воспользоваться въ настоящемъ словв и риторикой. 1). Эта риторика состоитъ главнымъ образомъ въ необычайной игръ словъ и мыслей. Вотъ какъ напр. Млодзяновскій переплетаеть elogio жизнь ісвунта Станислава Костви: «Разв родившись, Станиславъ виблъ двужв матерей: одну изъ дома Крицкихъ, другую - болъе внаменитую; вбо ангельскій младенець могь вивть только небесную мать. Отцомъ вивлъ ваштеляна, а самъ былъ каштелемь (замкомъ) или civitas altissimi, въ которомъ онъ выставляль противь міра свою невинность. Когда мать носила его во чревъ, то на грудяхъ ея было начертано Въ отечество ему досталась Польша, в въ lesus. этомъ поль вырось райскій цептокъ. Названт быль Станиславоми: неприлично было великому епископу (т. е. другому патрону Польши — Станиславу Шепановскому, епископу Кравовскому) оставаться бевъ великаю клирика, твиъ особенно внаменитаго, что не хотёль быть пастыремь, но оставаясь овечной, хотёль быть подобнымь Агнцу Божію. Съ 16 лёть началь заниматься наукой, будучи самъ сыноми престола мудрости. Съ молоду казался непонятливымъ, не котълъ слишкомъ мудрить. Поёхаль для науби въ Вёну, съ молоду приспособляясь и пріучиваясь къ тому ордену, призваніе котораго обълькать весь сельть (т. е. въ ордену ісвунтовъ). Разъ постигла его тамъ больвиь, вменно его ударило о постель, но

<sup>1)</sup> IV, 288.

<sup>\*)</sup> IV, 19.

онь отокочиль до самаго неба. Въ бользии сильно желаль екусить святьйшей Евхаристіи, ибо ничто въ мірв не было ему такъ по вкусу, какъ Агнецъ Божій. Діаволь бросался на него въ видъ пса; но эта костка не ему имъла достаться. Три раза бросался на него діяволь, и три раза быль отогнанъ крестомъ, это для того, чтобы три креста-гербъ Коствовъ постоянно оставался въ употреблении. Пресв. Дъвой наущенъ быль поступить въ монашество; -- это для того, чтобы вы не на всёхъ тёхъ гнёвались, воторые совётують постуцать въ нашъ орденъ. Выходя изъ Вини, нехотиль испать вірских одеждь, ибо не имьль и мірских правовь. Настигнутый погоней, повазался ей сподыми старикоми, вначить уже сенатороми неба» и т. д. и т. д. и т. д. 1). Подобное же elogium сплетаеть Млодзяновскій въ слові на Рождество Хри. . слово и въ честь воплощенному Слову. Выписываемъ изъ него нъвоторыя строви: «Поистиннъ Богъ есть совровенный—Deus absconditus, ибо выдаль себя одними только Словоми Во врецени Сынъ Божій избраль себь матерью ту, которая имьеть своимъ гербомъ рупо Гедеоново: она имъда родить Агнца Божія, который должень быль сограть прозябшій мірь. Захотьть Богь повазать argumentum или доводь любви по отношевію въ міру, и употребиль для этого конклюзію Бога, т. е. Пресвятую Деву; но вогда вошель въ нее medius terminus, т. е. второе лице св. Троицы, то вышель вакь бы не по формъ Божіей: sui eum non receperunt (ceou eto не пріяща» и т. п. 2).

Но не для однихъ патроновъ польскихъ, не для однихъ праздинковъ отверзались для похвалы казнодзъйскія уста Млодзяновскаго... Въвъ его быль въкомъ похвальнаго панегиризма преимущественно по отношенію къ живымъ лидамъ. Все низ-

<sup>&#</sup>x27;) IV, 2⊱8.

<sup>&#</sup>x27;) IV, 849.

шее и благодътельствуемое ими, находившееся подъ ласнавой протекціей, собщило кстати и не кстати высказывать заявленія самой льстввой нохвалы высшимъ и протекторамъ. Млодвановскій тоже нивль своихъ благодітелей и все это были знатеййшів тогда въ Польшів, магнатсвія фамилін: Лещинскисть, Опаленскиху, Любомірскиху, Косткову и проч. в проч. Вотъ для льстивыхъ похваль этемъ лицамъ. ласбовымъ въ казнолефъ. и отвервались часто уста нашего проповъдника. Всь подобных похвалы разсвяны большею частію въ тракованіляє Млодвановскаго. Объясняя известное место св. Писанія со воевозможныхъ сторонъ, казнодайя находить иногда возможнымъ дать ему и хвалебное толкование но отношению въ тому или другому лицу, той или другой фамилін. Все искусство похвады завлючалось, вакъ и вездъ, въ удачномъ и остроумномъ приснособленів. Тавъ, въ одномъ своемъ трибунальскому словъ, из которомъ присутствоваль и маршаль (председатель трибунальсвій) Янь Лещинскій, вавнодзів по поводу словь пророва Ieppmin; Virgam vigilantem ego video (1, 11) я вижу жевль бодрствующій, даеть между протимь и такое толкованіе: «70 толвовниковъ вийсто словъ; virgam vigilantem читаютъ virgam «писит»—я вижу жеваль 1) такъ сказать, лещинскій. 3) И подлинно жезль этоть для нашей Короны асть жезль бофремвующій. Онь дважды быль на стражь приматства. Опать дранитель пенати (ванциерь) это тоже настоящее опо Короны, смотрящее за общественнымъ благомъ: virga vigilans.. Но чтоже? Этоть жезль-жевль Лещинскій, virga «писим»; потому что, дъйствительно, въ наще время, уже четыре раза была въ этомъ домѣ печать (т. е. достоинство ванцлера).

<sup>1)</sup> Жевломъ выражалась должироть трибущальскаго маринала.

<sup>2)»</sup> Дъло въ томъ, что nucus значить оръховый, а оръхъ попольски leszczyna (лещина): жезлъ оръховый—жезлъ лещинскій. Очевидно игра словъ.

<sup>3)</sup> I, 166.

Но если въ словать воскресныхъ и праздничныхъ льстивыя похвалы высказываются Млодзяновскимъ отривочно и какъ бы мемоходомъ, то въ словахъ надгробныхъ эти похвалы составляють главное и существенное, и здёсь отпрывалось инрокое поприще для ораторскихъ словомявитій. Въ тогдашнее время въ надгробномъ словъ проповъдникъ долженъ быль по-KASATA BCC CBOC MCRYCCTBO M BCM CBOM DEBHOCTA BT BOCKBARCвін не только покойника, но и той фамиліи, къ которой принадлежаль покойникь. Мы уже не разь говорили, что одною изъ главнейших и нанболее чувствительных слабостей тогдашней шляты была родоветость. Такая иле другая ея степень опредвиялась тогда, съ одной сторовы, древностію и знаменитостію происхожденія навъстной фамилін, а съ другой-многочисленностію ез связей сь другими знаменатыми фамилізми. Все это проповедники должны были выставить на видь всемъ присутствовавшимъ. Само собою разумвется, что для этого они пусвались въ безконечныя гербословія и родословія. Отсюда образовался тоть своеобразный гербословный и родословный явывъ, который, быть можетъ, и быль понятенъ для того вречин, но въ которомъ теперь трудно иногда добиться симсла. Названіе герба, какъ фамильной вывёски, играло въ этомъ случав первостепенную роль.

Восхваленіямъ фамилій посвящена какъ первая, такъ в вторая часть надгробныхъ проповедей Млодзяновскаго. Но в здёсь, какъ в вездё, казнодзёя сохраняеть свой неизмённый обычай. Взявши какое-нибудь мёсто св. Писанія для истолкованія въ первой части, онъ прежде даеть ему много различныхъ толкованій и только на концё приспособляеть его къ своему предпріятію. Въ настоящихъ случаяхъ предпріятіемъ его было—восхвалить покойника в его фамилію. Вслёдствіе этого Млодзяновскій, подобно всёмъ прочимъ духовнымъ ораторамъ своего времени, прінскиваеть такіе тексты, такія мёста св.

Писанія, въ которыхъ бы непремённо встрётилось названіе герба той или другой фанилін. Въ остроунномъ приснособленін полобных текстовь для такой или нвой похвалы Млодвановскій оказывается такамъ же мастеромъ, какъ и въ другихъ разнаго рода приспособленіяхъ. Въ словъ напр., на погребеніе Людовики изъ Бнина Опаленской, Старостины Меназыржицкой, принадлежавшей въ фамилін, гербомъноторой была лодка или корабль. Млодзяновскій взяль для толкованія между прочинь следующій стихь Бытія: De omnibus viventibus, de omni carne, bina introducas in arcam... ex vulucribus in species suas. (Choba Божін въ Ною-6, 19-20). Протолеовавши это мёсто, казнодейя говорить наконець, что подъ лодкою или кораблеми Ноя разумвется лодка Опаленсвихъ. Кто же вошель въ эту лодку? спрашиваетъ Млодзяновскій. Вошель въ нее конь Корециихъ, зубри Лещинскихъ и ихъ же нельмосный (Helmшлемъ на гербъ) лесь, вошель медельдь Пшистемскихъ, чревъ домъ Даниловичей вошель lewart Фирлеевскихъ, вошли также вепрь (dzik) Дынофовскихъ, волкъ Гостынскихт; -- вошли птицы: чревъ кровь Костковъ вошель бълый орель князей Ма вовецияхъ, чрезъ домъ внязей Чарнковскихъ вошель грифъ Збоговскихъ вошелъ Мълепвихъ. чревъ HOME ястребъ Но мало того, что вошли. Вошедши въ лодку Опаленскихъ, всв эти животныя и птицы еще пріобрели себя этимъ какую-то новую почесть, такъ что можно приспособить сюда слова, которыя говорить Богъ Ною apud Basilium Selevcensem: Esto honoratior animantium Dominus, quam Adamus; dedit ille nomen, tu salutem conferes. Будь Ной, будь лодка Опаленская паномъ всёхъ этихъ животныхъ и птицъ славнъйшемъ и знаменитъйшемъ, чъмъ самъ первый отецъ. Всй эти ввири въ полоняжи, спиясахо powiezach, lewantach, имъли свои внаменитые панскіе сенаторскіе титулы—dedit illis nomen, но всв эти звъри и высоколетающія птицы въ додив Опаленскихъ какъ-то пріобреди

себъ еще и спасеніе—tu salutem conferes. Какъ же это? Приведу здёсь слова Тостата, описывающаго, какихъ жевотныхъ не было въ ковчегъ: Non intraverunt са, quae nascuntur е соггирtionibus, которыя родятся е соггириопівия—наъ гноя, изъ падаля, изъ порчя. Испортился Арій, испортился Тусъ, всвортился Лютеръ, испортился Кальвинъ—nascuntur е corruptionibus, такихъ лодка Опаленская не принимаетъ. Ни одинъ Опаленскій пикогда не быль на аріаниномъ (социніаниномъ), ни лютераниномъ, ни кальвинистомъ, ни другимъ какимъ нибудь еретакомъ«1).

Л. Мацъевичь

(Окончаніе будеть).

<sup>,</sup> IV, 598.

## НРАВСТВЕННЫЯ И РЕЛИГІОЗНЫЯ ПОНЯТІЯ У ДРЕВ-НИХЪ ГРЕЧЕСКИХЪ ФИЛОСОФОВЪ.

(Продолженіе.)

Общественная діятельность Соврата, вавъ философа, относится къ самому прътущему періоду національнаго развитів грековъ. Интересы политической, общественной и умственной живни сосредоточиваются въ это время въ Анинакъ: люди, одушевленные честолюбіемъ, равно какъ и тв, которые жакдали образованія, наконецъ всь, желавшіе пожить веселе и пріятно, степались сюда изъ всехъ странъ Греціи и находили здёсь удовлетворение разнообразнымъ своимъ потребностямъ. Въ жизни Асивъ соединяются лучшія, типическія черты прежняго племеняяго развитія въ одинъ широкій, многосторонній образъ аопиской демократія, мивой, воспріничивой и діятельной. Такое многосторовнее и вибств сосредоточенное, вполне определившееся направление народной жизни въ Асинать, кажь ивръстно, начинается со времени Персидскихъ войнъ. Эти войны безспорно вивли решительное значение въ отношения къ- общественному и національному развитію грековъ. Націо-. нальное самосовнаніе, мужественная увіренность въ своихъ силахь и превосходстви надъ всими другими народами, въ отношения въ которымъ у гревовъ не было теперь иного названія, кром'в названія варваровъ, -- вотъ наиболіве очевидные, весьма важные по своимъ последствіямъ, плоды Персидскихъ войнъ. Существовало убіжденіе у грековъ, что вмъ по прирогъ принадлежитъ право господства надъ другими народами 1). Греческіе философы основывають высшее призваніе своего нарола на такихъ отличительныхъ свойствахъ, въ следствіе которыхъ въ отношеніи къ нему все остальное челов'ячество является какъ бы противоположностію: по этимъ своимъ отличательнымъ свойствомъ греческій народъ, съ точки зрівнія фидософовъ, есть не просто одинъ изъ равноправныхъ членовъ въ великой семью человючества, но высшая, превосходнойшая половина его, преднавначенная въ господству и свободъ, а всъ аругіе народы сравнительно съ греками образують противную часть человъчества, -- нязшую, неспособную въ свободному развитію. По вагляду, высказанному Платономъ въ его республякв, разумъ составляеть отличительную черту греческой національности, равно далекую и отъ изнеможенности и слабости восточныхъ народовъ, а также отъ грубости нравовъ, дикой энергін, свойственной народамъ сввернымъ. Такъ выравылось національное самосознаніе грековь въ отношенів въ другамъ народамъ. Что же насается внутренней стороны жизни въ этотъ періодъ преобладанія аттическаго племени, то отличительною чертою національной жизни грековь въ самомъ началь этого періода является переходь отъ процевтанія поэвін къ болье врвлому возрасту практической и умственной двательности.

Этотъ наиболье блестящій періодъ врівлости и полноты національнаго развитія грековъ выпаль на долю аттическаго илемени. Первоначальныя историческія условія живни этого племени какъ нельзя болье благопріятствовали развитію въ немъ того крівпкаго общественна о духа, который высоко сто вть надъ односторонностями другихъ племенъ, гармонически

<sup>1)</sup> Βαρβάρων δ' Ελληνας ἄρχειν είκος, άλλ' οὰ βαρβάρους. Cu. Grundriss der Griechischen Litteratur, Bernhardy I, 47,—гдъ приводится эта цитата.

соединяя въ себъ свойственния имъ черты натуральнаго харавтера. Аттическое племя, сравнительно съ іонійскимъ, живпинть среди счастливой природы, владело меньшемъ матеріальнымъ благосостояніемъ, далеко менёе поэтому было предано чувственнымъ удовольствіямъ; матеріальная сторона мивни не была здёсь въ такой сеепени преобладающею, какъ это мы видимъ у іонійцевъ. Вивств съ твиъ, карактеръ аттического племени быль чуждь и другой крайности; ему не свойствень тоть духь общежитія суроваго, совершенно замкнутаго, односторонне направленнаго подавлявшаго всявую свободу внанвидуальнаго развитія, которымъ отличается дорическое племя. Аттиви неспособны были, подобно дорянамъ, основать устройство общественной своей живни на преобладанім одного богатаго власса, вле допустить у себя одигархію. Въ характеръ національной жизни аттиковъ невозможна была нивакая одностбронность; вдесь не было міста для одной какой либо преобладающей черты, прежде всего потому, что племя это съ древивншихъ временъ дробилось на отдёльныя партів, различныя какъ по образу жизни, такъ и по своимъ политическимъ стремленіямъ. Разделеніе это имело совершенно натуральный карактеры, ибо главнымъ образомъ зависило отъ раздильности страны. Такъ навъстны партів педіевъ, діаврієвъ, параліевъ. Эти отдъльныя части населенія распредёлялись по совершенно различнымъ, представлявшимъ неодинаковыя условія для быта жителей, мёстностямь: партія педіевъ состояла нав аристовратовь, вмёвшехъ свои поместья въ равнине, діакрів-ото были беднаки, населявніе гористую часть Аттики, а паралів-жители приморскихъ мъстъ, занимавшіеся торговлею и желавшіе смъщаннаго правленія. Эта раздівльность населенія, въ связи съ разностію свойственных имъ привычекъ и стремленій, была главнъйшимъ условіемъ внутревняго постоянняго движенія и развитія народа, который, вольдствіе происходившей въ немъ

борьбы нартій, не могь остановиться и замкнуться въ какой лебо односторонне опредъленной форм'в общественнаго устройства. Но если, по причинъ внутренняго броженія элементовъ и столкновенія неодинавовыхъ стремленій, вымгрывала подвижность и живучесть племени, то вийсти съ тимъ недоставало объединенія и сосредоточенія силь, столь важнаго условія для прочнаго развитія общественнаго духа. И въ этомъ отношенів не было недостатва въ благопріятныхъ, счастливыхъ по своимъ послёдствіямъ, понытвахъ ийвоторыхъ отдёльныхъ личностей содыйствовать удовлетворенію этой важивищей потребности народа. Законодательство Солона, власть Пивистратидовь, въ особенности Клисоена, последовательно и много способствовали образованію врецваго государственнаго организма изъ отдёльных частей населенія. Законодательство Солона послужило основою для абянской политики и дальнейшаго духовнаго развитія народа. Хотя по этому законодательству надворъ ва нравственностію и высшее управленіе ділами предоставлялись высшему влассу, но вибств съ твиъ народъ также быль привлечень въ интересамъ обществинной живни, ибо ему усвоялось тёмъ же законодательствомъ самое дёятельное участіе въ собраніяхъ, въ судебной практикъ, въ дълахъ вонискихъ, въ общественномъ воспитанін. Преобразованія Клисоена содъйствовали дальнъйшему развитію государственнаго единства и усиленію общественнаго духа; ими устранялись тъ препятствій въ достиженію этой цівли, которыя заключались въ сохранявшемся по преданію разділенія населенія по группамь, пренятствія, состоящія въ томъ, что вибств съ твиъ раздъленіемъ свявывались также частвые обычан и привиллегіи, не совивствия съ потребностію объединенія и сосредоточенія общихъ интересахъ. Персидскія войны, вызвавшія чрезвычайное напряжение силь и одушевление народа, окончательно поднали и укрвинан общественный духъ асинянъ. Ге-

гемонія Асинъ, подати побъяденныть, морское могущество, развитие торговли, -- все это, обезпечивая матеріальное благосостояніе грандань, отпривало свободу для двятельности духовных сель, а общественный духь, достигний въ это время вовножной высоты развитія, представляль общирный матеріаль и многочесление поводы возбужденія нь этой дівательности. Счастіе питало энергію дізтельных силь общества и усили. вало въ немъ интересъ въ образованію. Превмущественный характерь дестельности духовныхь свль этого времене есть творчество: деятельность эта была не столько трудомъ, сколько средствомъ духовнаго наслажденія для народа, им ввшаго возможность, при обезпеченности матеріальнаго состоянія, развить въ себъ потребность и вкусъ въ изящнымъ и возвышеннимъ впечативніямь, почерпаемымь вь области испусства; він, а также въ сферв разнообразныхъ общественныхъ самое направление, именно ношеній. Тоже преоблазаніе TBOD Tectba. ведемъ и въ умственной MH **ГБЯТЕЛЬНОСТЯ** этого времени. Въ этомъ отношения преобладающая характеристическая черта есть стремленіе нь образованію вдей. Эта цёль въ умственной деятельности разсматриваемой нами эпохи есть господствующая въ такой степени, что мы не замівчаемъ ваботанвости объ изыскании и пріобретения точныхъ знаній. Побуждение въ процессамъ чисто умоврительнаго харавтера проявляется съ такою энергіею и сопровождается такимъ чувствомъ убъяденія въ могуществі разума человіческаго, что при этомъ еще не могли развиться никакія опредъленныя требованія относительно опытнаго изученія дійствительности. Нельзя - не привнать въ этомъ случав внаменательнымъ тотъ фактъ, что Аристотель, жившій уже во времена упадка общественнаго духа и обычновенно признаваемый эмпирикомъ, кота и указываетъ на существенныя черты метода, свойственнаго опытному взученію вещей, но далье общихь опредыленій нендетъ.

тогда какъ всё процессы и формы образовательнаго мишленія, изъ которыхъ слагается такъ называемий дедуктивный методъ, у него изъясняются съ такою полнотою и многосторонностію, TTO LIE BCOTO HOCEBAYIOHLATO BROMONE LO HAMIELE ARCE METERO не оставалось прибавить къ висказанному имъ въ отомъ отношенін. И этоть факть имветь ближайшую связь съ общимъ хараатеромъ умственной діятельности грековъ. Потребность образованія идей, стремленіе къ уразумівнію всего, что представлялось въ жизни и делгельности, били слишкомъ велики ня того. Чтобы возможна была зайсь какая либо соразмирвость между цвлями и средствами въ ихъ осуществленію. Но если нельзя искать у грековъ точныхъ научныхъ знаній, если современный ученый можеть съ улыбкой сожальнія ввирать на соверщенно автскія соображенія и вымыслы древиихь философовъ, то заблуждаются однаго тв, которые думають, что нечему учиться у древнихь. Почему мы находимъ возможнымъ относеться въ гревамъ съ неподдёльнымъ чувствомъ уваженія и ивумленія, когда изучаснь ихъ абательность и стремленія въ области нолитики, повзін, в искусства, но какъ скоро діло вдеть о греческих философахь и философів, является тотчась ифриа современных научных внаній, высказываются сворбные возгласы о томъ, что въ древности не пользовались индуктавнымъ методомъ, что тогда больше размышляли, чемъ изучали? Для насъ совершенно нонатно, если въ такомъ родъ относился въ древней философіи Баконъ; возставая противъ древнихъ философовъ, въ особенности Аристотеля, онъ воеставаль противъ схоластики, для которой авторитетъ Аристотеля едвали не равень быль авторитету церкви; теперь же древиля философія есть не болье, какъ предметь историческаго изученія. Смотря же съ этой, т. е. исторической точки врвнія на древнюю фило-:00фію, ин должны признать, что и вдёсь отразились съ весменьшем аркостію тв же воликія и себжія силы національнаго

духа, деятельность воторыхь такт, тщательно изучается въ нолитивъ, повеји и искусствъ древних грековъ. Но этого мало: греческая философія есть первоначальный источингь, давній мевнь многимь велекимь идеямь, васающимся отноменій человъва въ обружающему его міру и живим человіческой, которыя навсегда сдёлались общимъ достоянісмъ всего образованнаго человъчества. Присоединимъ въ этому еще и то замъчаніе, что это тревожное испавіє истины, поторому древній фелософъ съ Hemperbator lymen take mperane, sta harbeas mordenhas въра въ могущество разума, и главное-убъядение въ томъ, что истина достойна сама по себь быть прлію всёхь ствемленій живни челов'ячоскі, —вс'й эти черты, карактеристическія для древней философіи, сообщають философскимь ученіямь древних благородний, возвышенный тонъ, неотразимо дёйствующій на всянаго изучающаго ихъ. Аристотель препрасно виразель мысль, общую всёмь древениь философамь; онь говорить. что все необходимве философіи, но нвчего нвтъ више и достойные ел. Широкое развитие общественнаго духа въ Асинахъ, было преимущественным условіемъ, вовбуждавшимъ и поддерживавшемъ творческое одушевление духовныхъ силь народа. Въ особенность, что касается философін, то первоначальная исторія ся вдёсь глубово скрывается во взаимодёйствія меёній н столкновенін ндей, возникавшихъ меносредственно изъ жизни и въ свяви съ господствовавшимъ тогда духомъ общительности и свойственною аомнянамъ склонностію къ діялектическимъ собесёдованіямъ. Послёдняя черта въ особенности для васъ важна. Афинане выработали искусство разговора, въ которомъ они умёли соединять съ весельнъ остроуміемъ серьевный интересъ мисли: въ следствіе навика къ умственной общительности въ непосредственной живой форм'в беседы, діалектическій смысль развить быль у никь до изумительной утоиченности, они умёли обращаться съ грудивашние вадачами, обладали способностію

дегко усвоивать изъ и обработывать помощію діадектическаго развитія мисли: находчивость, проницательность, способность углубляться въ тончайшіе оттіння мысль, не опусвая при этомъ нат виду ни одной изъ всёхъ возможныхъ трудностей вопроса, -таковы свойства діалектики афинских философовъ; но самов важное достоинство ен закиючается въ томъ, что порядовъ развитія мысли при этомъ совершенно чуждь всего искусственнаго и провсходить такъ, что по видимому философъ, следя за ходомъ своей мысли и ввлагая процессь развитія ея, и самъ еще не знаеть, какимъ именно результатомъ долженъ заключиться этотъ процессъ мысли. Вотъ почему нередно одно и тоже повятіе равлично равсматривается у того же философа, смотря по равличию точекъ врвнія, воторыя при этомъ принимаются во вниманіе, и однако мы не встрѣчаемъ попытокъ во что бы то ни стало различные способы рёшенія одного вопроса привести въ OLHOMY RAKOMY JUGO SARJEOTCHIEC; JUME TOJEKO, BCB TAKIS DEMOнія представляются философу возможными, котя бы далеко не сходильсь одно съ другемъ, этого было для него достаточно, чтобы съ полнымъ безпристрастіемъ удержать ихъ, оставивъ вопросъ вервшеннымъ окончательно. Древніе философы не задавались прлью, подобно многимь новрешемь, построить смстему совершенно последовательную, по возможности законченную во всихъ частяхъ. Конечно у нихъ мы не найдемъ этого рода последовательности, которая состоить въ томъ, чтобы во всякомъ случав оставаться вёрнымъ разъ принатой точке врвнія, не отступая ни предъ вакими парадоксами, не боясь накакихъ несообразностей, но смело ихъ допуская; зато у древняхъ аеннскихъ философовъ есть последовательность другаго рода, требующая не обходить искусственно трудности, встречающися при решеніи вопроса, но оставлять ихъ отврытыми, не маскировать противоръзій и несообразностей, какъ скоро онв соеденяются съ постепениямъ развитиемъ установленнаго

вожертнія на предметь, словомь последовательность требующая върности истинъ, свободной отъ всявихъ предразсудновъ и предванятыхъ ндей. Изъ того настроенія общительности, свойственнаго грекамъ, на которое мы указале выше, развилась у авинянъ любовь въ собестдованію (бістріві) перешедшая, всятдствіе живости и воспріничнисти ихъ нрава, въ страсть къ многоричю и даже въ болтливость: въ этомъ отношения аекнсвій народь представляеть совершенную противоположность спартанцамъ, которые, какъ извъстно, отличались краткостью и скатостію річн. Нигді не было такого простора для духовной общительности, какъ въ Асинахъ. Религіовный культъ и соединенныя съ нимъ игры, въ особенности веселыя торжества въ честь Діониса, бани и гимназів, различнаго рода мастерсвія, многочисленныя валы, преднавначенныя для собесёдованій, государственная жизнь, хозяйственныя предпріятія — все это представиямо многочисленные поводы для подвижной афинской демопратін въ обм'вну идей и мевній и обильный матеріаль для остроумной діалектической обработки. Діалога, созданный авинским народомъ, проникнуть добродущемив тономъ общежитія н соединяеть въ себъ утонченную діалектику съ драмматическою жевостію представленія; споры политичесьня партій были для абинянъ предварительною школою, образовавшею ихъ діалектическую способность. И эта діалектическая способность является преобладающею, харавтерною чертою мышленія аннскихъ философовъ.

Характеръ народной жавни въ Асивахъ, на который мы указали здёсь, объясняетъ въ нёкоторой мёрё какъ форму, такъ и содержаніе философіи Сократа. Извёстно, что Сократъ философскія размышленія свои развиваль въ формё собесёдованій при непосредственномъ личномъ отношеніи къ согражданамъ и друвьямъ. Никто прежде Сократа не умёль такъ пользоваться искусствомъ методическаго разговора, имѣющаго харакъ

теръ нагляднаго развитія мысли, возбужденной жакимъ либо жезненнымъ вопросомъ. Нечего подобнаго им не встръчаемъ въ превней исторів философія. Такая подвижная, вовлеченная въ равнообразныя случайности в столкновенія будинчной жизни. форма философствованія могла явиться только въ Аспнахъ, гдв, какъ мы видвли, вполив открытая и доступная всвиъ общественная жизнь представляла многочисленные поводы въ сближенію сограждань, во взаниному сообщенію мыслей и возбуждевію споровъ. Въ этомъ отношенія ве особенности наглядно отразвися характеръ напіональной общественной жизни въ Аоннахъ на типической личности Сократа. Его жизнь и деятельность представляють исключительно характерь общественности. Обивновенно прима день онт проводиль среди народа: съ ранняго утра онъ появляяся въ мёстахъ публечныхъ, въ гемнавіяхъ, преднавначенныхъ для тёлесныхъ управненій, въ школахъ, гдв училось юношество; его видвли также на торговыхъ площадяхъ, гдв наибольшее количество собиралось народа; легко представить, сколько поводовъ, разнообразныхъ столкновеній, при такомъ образъ жизни, являлось Сократу въ тому, чтобы начать разговоръ и найти собесбаниковъ и слушателей среди народа столь впечатлетельнаго, склоннаго въ любопытству в равговору. Нужно при этомъ замётить, что Сократь охотно вступаль въ разговоръ со всёме безразлично, не требуя не отъ кого платы за свои поучительныя бесёды и даже не признавая ва собою имене наставника. Сократь бесековаль съ политиками, софистами, вознами, художниками и молодими людьми, искавшими извъстности и внаній. Собесьдованія Сократа больнею частію происходили въ присутствів многихь слушателей нивли характерь публичный. Но при этомъ понятно и то, что особенный способъ собесвдованій, свойственный Соврату, сально будавшій двательность мысле въ способномъ слушатель, привлекаль многить въ философу въ такой степени, что некоторые

пріобратали привычку повсюду сладовать за нимъ въ качества постоянникъ слушателей, собесадниковъ и друвей его. Слава его имени миогихъ привлекала къ нему даже изъ другихъ городовъ Греціи.

Какъ разнообразни быле лечности, съ которыме преходилось бесёдовать Соврату, столь же бевъ сомнёнія разнородни были и предметы, на которыхъ останавливался Сократъ въ своихъ собестдованіяхъ. И конечно такіе предметы могли занм-СТВОВАТЬСЯ ТОЛЬКО ИЗЪ ВРУГА Непосредственныхъ интересовъ общественной двятельности и частной жизин лиць, съ которыми случалось Соврату вести бесёду. Само собою разумёнтся также, что вся сила и значение философских бесёдъ Сократа завыючается не въ предметахъ, о которыхъ онъ виблъ случай говорить, а именно въ томъ особевномъ способъ мыслящаго равсивтреванія даннаго вопроса, въ томъ настроенія мысле. которое даеть единство собесёдованіямъ Сократа, не смотря на разнородные предметы, входящіе въ содержаніе ихъ. Однако какъ ни быле разнородны предметы Сократовскихъ бесъдъ, и самые эти предметы даже въ отношении въ внутренней, характеристической, собственно философской сторонв этихъ бесвяв, имвють безспорную важность. Это значение ихъ, характеристичесвое для собесёдованій Соврата, завлючается въ томъ, что обращаясь постоянно въ разсмотрению предметовъ взятыхъ прямо изъ круга обычной живни и касавшихся близко существенных интересовъ лицъ собесбдовавшихъ, -- Сократъ въ связи съ этими предметами, по поводу ихъ, останавливался исключительно на вопросахъ вравственныхъ. Признавая безплодными, ни въ чему не ведущими, попытки въ ръшению вопросовъ относательно вещей и явленій природы, Сократь, какъ говорить о немъ Ксенофонтъ, всегда охотно беседовалъ о человеческихъ двлахъ, изследуя о томъ, что благочестиво, что безбожно, что преврасно, что постыдно, что справедливо, а что несправедливо, въ чемъ состоитъ обдуманность и глупость, мужество и трусость, кавово должно быть государство и чёмъ долженъ быть человёвъ государственный, каковы должны быть правительство и правитель и иное подобнаго рода, что по его убёждению, каждаго знающаго все вто дёлаетъ добрымъ и благороднымъ человёкомъ 1).

Въ какомъ направления разсматривалъ подобные вопросы Сократь и какъ онъ решаль ихъ, это конечно зависело отъ его личности. Но что вообще онъ охотно взбираль подобные вопросы для своихъ собесвдованій-это объясняется изъ характера жизни и общества, среди котораго постоянно вращался Соврать. При необычайной возбужденности общественнаго духа въ то время, для котораго опорою было политическое могущество, направление деятельных силь въ тогдашнемъ абинскомъ народъ было исключительно правтическое. Это была пора наибольшей политической силы, время цвётущаго матеріальнаго благосостоянія, которымъ абиване быле обязаны своему морскому могуществу и развившейся въ следствие его торговле; это было также время наиболье свободнаго и самаго широкаго народнаго участія въ ділахъ общественныхь. Легко видіть отсюда уже, что въ это именно время наиболее поводовъ представлялось для возбужденія вопросовъ, имінощихь нравственно-соціальный характеръ и наибольшій интересъ соединялся съ попятками въ ихъ разръшенію. Въ этомъ отношеніи, вавъ замёчаетъ Гротъ 2), Соврату стоило только явиться въ народномъ собраніи, въ дивастеріи, или даже въ театръ, дабы слышать споры о томъ, что справедино и несправедино, что похвально, и что постыдно, что полезно, и что вредно. Объ общей распространенности подобных вопросовы вы то время

<sup>1)</sup> Xen. Mem. I, 1, 16.

<sup>2)</sup> Histoire de la Grece XII. 255.

можно судеть также изъ того, что софисты и реторы, которые въ качестве воспитателей и наставниковъ польвовались самою шировою популярностью, избирали для своихъ ръчей и диопутовъ предметы, имъвшіе непосредственную связь съ вопросами нравственними и соціальними. Протагоръ прямо говориль о себъ, что онъ берется учить юношество добродътели, полагая ее въ искусстве говорить о делахъ общественных и частныхъ и управлять ими. Вообще, въ обовкъ указанных здёсь отношеніяхъ, т. е. какъ въ отношенія къ вифшией форм'я выскавыванія, тавъ и относительно содержанія, философская авательность Соврата представляеть много общаго съ воспитательною дъятельностію софистовъ. Софисты также, какъ и Сократъ, сообщали свои наставленія юношеству въ формв собесвдованій; кром'й того предметы этихъ собес'йдованій также завиствовались изъ круга обычныхъ явленій и интересовъ жизни практической, или по крайней мёрё вмёли ближайшее отношеніе въ ней. Есть однавоме и въ этомъ отношения черты отдичающія Сократа отъ софистовъ, и черты эти, какъ бы ни казались на первый взглядь малозначительными, прамо указывають на существенное достоинство философской даятельности Соврата. ставящее ее далеко выше тых огранцченных, хотя вывыших бевспорное вначение въ то время, пелей, которымъ служник софисты. Дівтельность Соврата иміля вполив отврытий, публичный характеръ и совершенно была чужда всякахъ корыстныхъ видовъ. Напротивъ, софисты, заявляя о своей воспитательной дъятельности, явиясь въ обществъ въ качествъ наставниковъ во всеоружін знаній и всячесних талантовъ, требовали вознагражденія отъ всёхъ обращавшихся въ нивь за наставленіями, н по этой причинъ давали урови только избраннымъ, въ какомъ лебо частномъ домв, въ саду, но всегда вдали отъ толим. Объясненіе такого отличительнаго характера дівтельности Сократа EDOCTOM BY TOM'S BRUSAN HA HOC. ROTODIA CAM'S OH'S, MAN HO EDAN'S

пей ибрв, оть лица его, Платона вискавиваета на извъстной защетительной речи. Здесь убительность Сократа изобряжается нать осуществление высшаго призвания, предизвиаченныго ему волею боговъ. Такой взглядъ Сократа на свою деятельность въ обществъ, равнымъ образомъ безкорыстное служение общему благу, бывшее следствіемъ этого взглида, обнаруживаютъ необычайную энергію нравственных побужденій его личноста. Если Сократь съ особенною живостію чувствоваль въ себі ndecytcteie edabcteenents cens, to cidenieeie es ocymecteleнію соотвітственной имъ діятельности, при философсиомъ настроенія мысли, само собою сливалось у него съ не менте сильнымъ побуждениемъ въ вспомоществованию и другимъ доходить то того же сознанія правственных задачь. Ибо какь скоро совраются иравственныя побуждения со всею очевидностию непосредственнаго присутствія ихъ въ самой природів человіти, то вивств съ темъ натурально возниваеть убъядение въ общеобявательномъ значенім муть для всёхъї в во всёхъ родахъ поломеній и дівательностей въ обществів. Отсюда дівательность Сократа, имъвшая въ основъ стремление въ возбуждению въ обществъ нравственнаго сознавія и потребности въ нравственневъ самовоспитания, представляетъ заравтеръ отврытой умственной общительности со всёми безь равличія. Въ какомъ же направленін развиваль Сократь свою общественную діятелі ность, имъя въ виду осуществленіе, посредствомъ ея, правственнаго образованія общества иля, по крайней мірів, возбужденіе сознанія о задачать и способать такого образованія? Собесьдованія Сопрата наглядно представляють то убъяденіе его, что уиственная двятельность, обращенная въ изследованию. вопросовъ правственных, есть единственный путь въ самовоспитанію правственному. Пробужденіе умственной дівательности въ обществе въ этомъ именно направления и было призваниемъ Сократа. Въ объяснению такого карактера деятельности Соката могуть служить следующіх вамечанія. Отсутствіе систеатыческаго уиственнаго образованія въ обществе абывскомъ ыло навболее заметнымь, существеннымь недостатномь, котоый естественно человыку съ философскимъ настроеніемъ мысли. ажовъ быль Сократь, представлялся единствечною причиною СВПОРАДОЧНОСТВ и уклоненія отъ требованій разума въ деятельныхъ стремленіяхь народа и частныхъ лиць. При вивомъ, впе-**ІЗТЛИТЕЛЬНОМЪ** ХАРАКТЕРВ АСИНСКАГО НАРОДА, ПРИ СУЩЕСТВОВАВпомъ тогда способъ общественнаго образованія, ниввшемъ въ MAY HE VMCTBEHHOE, A SCRETCHECKOE DASBETIE AMATCALHUM CEAL зоспитаніе характера на началахъ народной живни, -- непобъя-HUMB CABACTBIENE STORO CELAO TO, TTO BE MESHERHO-HDARTETEскихъ возарвніяхъ общества, при всей натуральной кропости ихъ, не могло быть ни опредъленности, ин последовательности, ни ясной сознательности-вообще твхъ достоиствъ въ логическомъ отношения, которыя свейственны обществамъ, обладамщемъ систематическимъ умственнимъ образованиемъ. Въ заменъ STEIL LOCTORECTER VECTBEREARO DESBRIG EN HADOLE SORRCHOMS преобладали двательныя побужденія; тогда несравненно менже размишлали о жизни, нежели сколько действовали и пользовались, наслаждались ею. Потому-то и самыя возарвнія, быншія въ общемъ употребленія, прамо образовались изъ жизни, помимо всякаго вліянія рефлексія и несостоятельности въ догическомъ отношения, вывли натуральную, вывненную силу. Съ тавинь карантеромъ народныхъ возареній, бывшихъ въ общемъ употребленія, ближайшую связь вибють всв увлекательных черти, представляемыя напіональною жизнію грековъ: энергія двательных правтических стремленій, типическая выражительность въ проявленіяхъ чувства, въ совданіяхъ фантавів, блескъ остроумія, нашвия, довърчиває общятельность, увлекательность слова, величественный, мужественный характерь действій. Зато навыка въ логически стройному мышлению совершенно не

было тогда въ обществе. Затемъ, по причине отсутствия въ то время систематической умственной двятельности, которыя нивла бы научный характерь, Соврать въ своихъ сущеніяхъ о значение знани въ жезни правтической пользовался не ръдко вагляднымъ примъромъ техническихъ искусствъ, въ отношенія въ воторымъ необходамы спеціальныя свёдёнія, какъ главней пес условіе въ усвоенію вхъ. Вопросъ о томъ, насколько необходимо и какое значение имбеть въ области правственныхъ дваствій знавіє ихъ сущности, этоть вопрось Сократь могь разскатривать тольно по аналогіи съ тёми опытными указаніями относительно невосредственнаго правтического значенія знаній, вавія представлялись ему въ технических искусствахь. Какъ для того, чтобы быть плотникомъ, кувнецомъ, архитекторомъ, воричемъ, необходимо знаніе этихъ искусствъ, и какъ знаніе этих искусствь само по себё образуеть людей годныхь въ всполнению ихъ, такъ точно, по Сократу, не только нельва быть справедлевимъ, мужественнымъ, вообще добродътельвымъ, незная, что такое мужество, справедивость, добродътель, но в нечего более не требуется для этого какъ только такое знаніе добродітелей, т. е. знаніе вух сущности. Знаніе ву смыслі Сопрата оченено ость села деятельная, энергія, раждающая стремление въ осуществлению содержащагося въ немъ. Но не всякое знаніе имветь такое вначеніе: то, что обыкновенно привнается внаніемъ, т. е. безсовнательно образовавшіяся представленія, а также мивнія неопредвленныя и не выражающія существеннаго, отрицаются или по крайней мъръ признаются Сопратомъ недостаточными, следовательно не истиними, тогда вань истичность есть необходимый привнать действительнаго, удовлетворительнаго вполий знавія. И такой признавъ принадлежить только тому знанію, которое вполей соотвётствуеть сущности предмета, выражаеть неизмённую постоянную природу его, и потому остается безъ перемъны при эсъкъ случайностяхь и изивненіяхь, сопровождающихь бытіе вещи: только такое знавіе можеть вивть равное значеніе для всёхъ, пбо обладаеть достоинствомъ, независимымь отъ мивній и субъективныхъ распоряженій человёческихъ, какъ сущность веши остается безъ неремёны при всёхъ случайностяхъ ея существованія. А какъ по Сократу знаніе сущности добродътеля есть уже сама добродътель, то поэтому, что сказано о внанів, тоже самое относится и въ добродътели, т. е. добродътель, какъ понимаетъ ее Сократъ, имъетъ значение вполив самостоятельное, независимое оть того, что думають объ ней люди; достоинство ея есть безусловное и неизменное. Это не вначить, что добродетель не вместь существенной связи съ желаніями и расположеніями человіжа, но вначеніе, достоинство добродів-Teje he majo he sabecete ote toro, rejacte in min he rejacte ее человъть, привнаеть ли онъ ее выгодного для себя, или невыгодною, одобряется она или неодобряется выпълнос; совершенно наобороть, мевнія о томь, что желательно и что нежелательно, что достойно похвалы, и что подлежить осуждению, наконепъ что поистинъ выгодно и что дъйстветельно вредно,-тавія мижнія только въ такой мёрё имёють вначеніе, въ какой проистевають изъ знанія сущности добродётелей и по меньшей мъръ не противоръчать этому знанію. Это именно сознаніе Сократа о бевусловномъ достоинствъ добродътели очевидно высказывается въ той его мысли, что кто знаеть, что такое добродътель, тоть не можеть не желать ее, что знающій добродітель по необходимости будеть стремиться въ осуществлению ел. Но если такое имъетъ вначение для человъка внание о томъ, что такое добродётель вообще, а также въ частности, что такое важдая добродётель по своей сущности, то ясно отсюда, вакъ важно было въ главахъ Соврата научить людей искусству пріобретенія такого рода знаній. Однако же, хотя Сократь и сознаваль ясно, какого внанія искаль онь самь и требоваль отъ своихь

согражданъ, но въ дъйствительности, по собственному его привнанію, ни у него, ни у другихъ совершенно еще не было нодобнаго знанія. Поэтому прамо и положительно Сократь не могь назыснить и того, какъ именно достигается требуемое знаніе. Только неправымъ путемъ, посредствомъ тщательной критяки митній, бывшихъ въ общемъ употребленіи, руководимой яснимъ понятіємъ о томъ, что такое знаніе, для Сократа вняснянсь постепенно тё возможные способы, помощію которыхъ дъйствительно можеть быть достигнуто подлинное, достовърное знаніе, и тоже самое тёмъ же путемъ дълалось понятивить и для иткоторыхъ другихъ участниковъ въ собестарованіяхъ Сократа.

Легео видёть, какія важныя удобства представляла для Сократа обычная въ Асенскомъ обществе форма собеседованій для такой критики, кмёвшей цёлію возбудить въ обществе совнаніе неудовлетворительности утвердившихся въ жизни представленій, а эместе съ тамъ вызвать тоть же интересъ из знанію или, что тоже, из истинной добродётели, которымъ быль одушевлень самъ онь. По замечанію Грота, бистрие переходи отъ вопроса из отвёту въ разговоре были тогда лучшимъ и необходимёйшимъ средствомъ из возбужденію и поддержанію вниманія, ибо въ то время привычка из размышленію точному и последовательному была еще слишкомъ мало развита.

Въ собестдованіяхъ Сократа обыкновенно требуется отъ собестдинка, чтобы онъ высказаль общее понятіе, опредълнять сущность предмета, о которомъ идетъ ръчь. Но собестдинкъ, не понимая сначала сущности предложеннаго вопроса, ограничивался большею частію указаніемъ на одинъ или нъсколько случаевъ изъ цълаго ряда тъхъ, которые обыкновенно подравующей при употребленіи иззванія того предмета. Выскавывая подобнаго рода отвъты, собестдинкъ очевидно руководился привычною для него ассеціаціею идей, напоминавшихъ

ему тв событія и обстоятельства, которыя относились къ предмету разговора. Помимо всякаго размышленія о предметв. онъ высказываль просто тв представленія о немъ, какія образовались въ его сознаніи случайнымъ образомъ, подъ вліяніемъ живыхъ впечатавній действительности, или же усвоены были отъ другихъ. Совратъ долженъ былъ объяснять собесъднику смыслъ своего вопроса или же непрямо давалъ чувствовать вначение его, напоминая о другихъ случаяхъ не вполив сходныхъ съ твив, которые названы собесваникомъ, а между твиъ принадлежавшихъ въ области того же понятія. Подобными замъчаніями Сократа неизбъяно вызывалась въ умъ собесъдника попытка въ обобщению неопредъленнаго множества однородныхъ явленій, чёмъ безъ сомевнія дело не оканчивалось, ибо подобные опыты обыкновенно оказывались недостаточными во многихъ отношеніяхъ. Признави, которые при этомъ указывались, иногда были таковы, что не имёли общаго вначенія, или не вполнъ были существенны, или наконопъ высказывались въ количествъ нодостаточномъ для полной опредъленности понятія, образованнаго изъ нихъ. Всв подобные недостатии представляли для Соврата разнообравые поводы въ дальнёй шей вритивё в продолжению разговора, такъ что собестдования Сократа представляють обывновенно значительный объемъ, показывающій какъ медленно совершается при этомъ пропессъ мысли, съ какими чрезвычайными, но для насъ совершенно несуществующими в потому мало понятными, трудностами соединалось тогда дело совнательнаго обобщающаго мышленія. Къ поясненію сказаннаго можеть служить следующій примерь: речь ндеть о мужествв. Лахесь собесвдникь Сократа, говорить, что ничего нътъ легче, какъ сказать, кого следуетъ признавать мужественнымь. Мужественны тоть, вто вы вачестви воина сохраняеть свой пость на войнё противь врага и не убъгаеть. Сопрать объясняеть, что когда онъ спрашиваеть о

мужествъ, то здъсь нужно ниъть въ виду не только сражающихся на войнь, но и тыхь, которые оказываются мужественными находясь на морь во время бури, а также мужественно переносящих больянь, былность, уныющих обувдывать свои желанія, воздерживаться отъ удовольствій и т. д. Итакъ въ чемь же состоить мужество вакь нёчто такое, что во всёхь увазанныхъ видахъ или проявленіяхъ мужества, не смотря на различие ихъ, остается одникъ и тъмъ же? Лахесъ, побуждаемый подобными указаніями Сократа, высвазываеть такое определеніе мужества, въ которомъ действительно содержится признавъ общій для всвиъ означенныхъ выше случаевъ. Мужество, по этому опредвленію, есть твердость (хартеріа) души. Но какъ первое опредвление было слишкомъ узко, такъ это последнее слишкомъ широко и потому столь же неудовлетворительно, нбо твердость души обнаруживается нередко въ действияхъ, не заслуживающихъ одобренія, въ дёлахъ постыдныхъ, а между тымь вайсь предположено разсмотрыть мужество какь добродётель. Очевидно, что только соединенная съ благоравуміемъ твердость души есть мужество. Отсюда далье опредъляется мужество какъ знаніе о томъ, чего должно и чего не следуеть бояться на войнё и во всёхь других случаях. Здёсь мы видемъ, какъ Сократъ въ своихъ разговорахъ наглядно показываль, что значить знать и какь достигается дъйствительное внаніе вещи. Когда Сократь на ряду съ тіми дъйствіями или событіями, воторыя были указываемы какъ рътающія данный вопрост, сопоставляль много и другихъ подобныхь дваствій, то онь достигаль такимь образомь двоявой цвли. Собесваникь не только видвлъ при этомъ недостаточность своего отвёта и уразумёваль смысль вопроса, но кромё того всябдствіе сопоставленія многихь различнихь случаевь, но относящихся въ одному общему представленію, онъ нау-

<sup>&#</sup>x27;) Laches Plat, 190 и далье.

чался совнательно разграничивать общее отъ частнаго въ наблюдаемыхъ фантахъ и выработывать отсюда опредёленныя понятія посредством'є раздёленія существеннаго и важнаго отъ несущественнаго и малозначительнаго.

Въ другатъ случаятъ, когда сужденіе, подлежавшее вритакъ, основивалось на неопредъленномъ значение навъстнаго выраженія, недостаточность подобнаго рода сужденій заключалась въ томъ, что въ нахъ висказывались столь же общіе н неопределенные прязнаки предмета, насколько неясно и неопредъленно было само выражение, по причина многоразличнаго употребленія его на практикв. Подобныя выраженія, служащія къ обовначению неопределеннаго множества извёстнихъ лействій. всегда ваключають въ себъ многосложный матеріаль представденій, чувства и сужденій, сопровождающих раздичнаго рода примъненіе его на практикъ. Для практического употребленія слова эта сложность идей, чувствъ и стремленій возбуждаемыхъ EMB BB HAMEMS COSHAHIR, HE COCTABLISTE TYPECTBETEALHARO 88трудненія, ибо при этомъ не слово употребленное нами служить основаніемь того, что мы думаемь о предметь, вакь понимаемъ его; совершенно наоборотъ самое свойство привычныхъ намъ представленій и вообще отношеніе нашего непосредственнаго совнанія въ предмету руководить нами при выборъ слова. Поэтому им несколько не затрудняемся въ каждомъ данномъ случав найти подходящее болве или менве слово, и даже делаемъ такой выборь безсовнательно; здёсь повторяется всякій разъ натуральная исторія образованія словъ: слово образуется когда уже есть матеріаль для него въ нашемъ совнания. Когда же требуется, наобороть, опредвлять, что разумъется и что должно разумъть подъ извъстнымъ словоиъ, то въ этомъ случав необходимъ рефлексъ, необходимъ анализъ многоравличныхъ поводовъ его употребленія; польнуясь словомъ на практикъ, мы осуществляемъ только одинъ

случай его примъненія, а при изъясненіи его смисла надобно имъть въ виду всв возножния случан употребленія его. Итакъ въ сущности и здесь, т. е. когда въ собеседованиять Сократа предложенный вопросъ требоваль изъясненія синсла, заплючаюшагося въ данномъ выражения, точно также возбуждались тв же процессы сознательнаго размышленія съ целью обравовать опредъленное понятіе. »Такъ какъ ты знасель по гречески, то скажи, что вначить сффрозовто, спраниваеть Сократь Хармида. Σωφροσόνη, по мивнію Хармида, означаєть благоприличное и сдер-BARROC HOBERCHIC BO BECME to rocaling Rayra Epat siv Rai hopy i), BE походев, разговорв и подобных случаяхь. Сократь замётиль по поводу втих словъ Хармида, что сдержанность (во вижинихъ пріемахь) не всегда одобряется, напр. въ гимнастических в упражнені ть: меленность въ чтенін, писанін также не васлуживаеть похвалы; во всемъ подобномъ напротивъ требуется споресть и подвижность. Тогда Хармидъ попытался яваче опредёлять то, что называлось словомъ оффосбул, именно, адёсь вазалось ему, нужно разунать стыдливость и скромность; но достаточно было Соврату напомнять одно изречение Гомера, что стыдъ не добро въ человий нуждающемся, и Хариндъ вслидъ затимъ неperogets as hobony ondegenenio toro me nosatis; tenede ons говорить, что смеросбул означаеть даланіе свеего (со са савтой прастану). И адёсь опеть можно многое разумёть, что не заслужеваеть названія добродётели: такъ когда человокъ шьеть себв платье, или обувь и под., то это тоже есть делание своего. - Далве говорится, что подъ двланіемъ своего надобно разумёть дъланіе добраго, для чего признается затэмь необходимымь повчание себя: но тожко при этомъ условии можно делать до-" брое канъ свое (т. е. сознательно). Итанъ отсюда мы выдемъ, пакъ одно выражение, бывшее для всякаго хорошо невъстнымъ н повидемому совершенно понятнымъ могло служать источны. · комъ для многоравличныхъ сущеній при ререой пошитей, вызважной Сократомъ, къ точному опредёлению его смысла или того, что должно разуметь при употреблении его, какъ обоз начаемую имъ добродётель.

Встретивнись однажды съ Эвтифрономъ, мредомъ, и узнавъ о намърения его объявить въ судъ о преступления своего отца, виновнаго въ человъкоубійствъ, Соврать вступаеть съ нимъ въ разговоръ о благочестін, такъ какъ тотъ не сомиввался, что намерение его преследовать своего отца за человевоубійство есть діло благочестія. На вопрось Сократа, что благочестиве и что безбожно, Эвтнфронъ отвёчаеть, ссылаясь для приміра на свой поступокь, что преслідующій виновнаго въ чбійстві вли святотатстві, вто бы ни быль совершившій подобное преступленіе, ділаєть угодное богамъ, а кто этого не двидеть, тоть поступаеть бозбожно. И здёсь, по обывновенію. Сограть поясняеть своему собесёднику, что онь спрашиваеть вообще о благочестів, а не объ отдёльныхъ действіяхъ, навываемых благочестивыми. Эвтифронъ говорить после втого, что угодное богамъ благочествво, а что выъ непріятно, то в есть веблагочестивое. Сократь, основываясь на учение о богахъ, которое высказано прежде самниъ Евтифрономъ, замъчаеть, что такъ какъ бывають разногласія между богами, то пріятнее одному Богу можеть быть неугодно другому. Эвтифронъ наспольно наманяеть теперь прежий свой отвать, говора, что благочестиво поступаеть тоть, кто далаеть угодное для всёхъ боговъ. Соврать объясняеть далее Эвтифрону, онь въ своемъ определение указываетъ только на относительний признать благочестія, не выражающій сущности его, нбо два благочестивыя не потому благочестивы, что угодны богамъ, а наоборотъ потому только пріятны богамъ, что благочестивы. Всякое благочестивое дъйствіе прежде всего долянобить справедливимъ, дабы бить благочестивимъ. Руководимий такин соображеніями Соврата, Эвтифронь опредвияеть наконецъ благочестие какъ тотъ видъ справедливости, который обнаруживается въ дъятельности, носвященной богамъ, т. е. въ исполнении всего должнаго, обязательнаго въ отношении къ богамъ, смовомъ всего, что входитъ въ составъ богопочитания. Однако и при этомъ остается еще вопросъ объ основании, но которому должно различать истинное богослужение отъ ложнаго, для чего требуетса относящееся сюда знание.

Изъ этого разговора мы можемъ видеть, съ ваниъ искусствомъ Сократъ умель привязывать свои поучительныя бесвды къ совершенно случайнымъ обстоятельствамъ своихъ постоянных стольновеній съ согражданами. Эта характерная черта собесвдованій Сократа, сообщая виз простоту в бевзискусственность, такъ сказать, непреднамфренность, даеть намъ понять, вакое жевое и вивств глубокое двиствіе должны были производеть оне на современниковъ Сократа: ибо сохраняя всегда въ своихъ разговорахъ серьезность и важность мысле, овъ въ тоже время съ удивительною ловкостію задумываль и развиваль ихъ примънительно въ понятіямъ и положенію собесъдника. Но приведенный выше приміръ представляеть кромів того и другую еще болве важную сторону: нав него им видимъ ясно, вавъ Сократъ, силою своей діалективи, доводилъ собеседника постепенно до совнанія, что въ каждомъ предметь съ необходимостію предполагается и мислится ивчто невамбиное, независимое, вполив устойчивое, въ чемъ заключается его истина и существенность. Въ отношения же въ добродътельножь действіямь и предпотамь, относящимся въ жизни человътеской, о которыхъ постоянно бесъдоваль Сократь, это звачеть, что во всякой добродътели, во всехь предметахъ, вибющихъ отношеніе въ нашей діятельности, есть пічто невыблемое, везавесящее отъ нашахі метній и желаній, есть нічто таков, съ чвиъ по необходимости ин должны сообразовать

свои сужденія и стремленія, дабы они могли имъть истинность и виъств нравственное вначеніе.

Примъры изъ разговоровъ Соврата, приведениме выше, достаточно объясняють какъ способъ развитія, свойственный діалентив его, такъ и цёль ея. Что насается во первыхъ метола свойственнаго собеседованіямъ Сократа, то сущность его, вакъ это видно изъ предыдущаго, въ томъ, что разсматривая опредъленіе, выскаванное собестанняюмъ, Сократъ или исключаль нав него все, что не должно въ немъсодержаться, но что однаво подразумъвалось, если высказано было болже надлежащаго. — наи же присоединяль нь нему многое, что должно въ немъ содержаться, но что было оставлено собесёлникомъ безъ вниманія, а это обывновенно случалось, какъ скоро вивсто того. чтобы высказать общее понятіе, онъ останавливался на частномъ случай его приложенія. Для образованія вполні опреділеннаго понятія требуется вменно полное разграниченіе содержащагося въ немъ отъ всёхъ другихъ сопривосновенныхъ понатій. Къ этой ціли приводять обобщеніе и разграниченіе существеннаго отъ несущественнаго, относятся ле эте процессы въ изсавдованію фактовъ или же словъ языка, обозначающихъ сложный психическій матеріаль представленій, чувствь, симпатій, антипатій, сужденій, воспоминаній, когда этоть матеріаль требуется преобразовать въ опредёленныя, вполей соотвитствующія сущности вещей, вовзрівнія. Тотъ и другой пріемы логическаго мышленія осуществляются у Сократа въ самомъ процессв разговора. Высвазанное здвсь относительно метода Сократовских бесёдъ, въ немногихъ словахъ, но совершенно точно, обозначено у Аристотеля. Онъ говорить, что Сократь положиль начало употребленію метода индуктивнаго обобщенія сувденій в образованія опреділеній 1). Итакъ очевидно теперь,

<sup>1)</sup> Met. Arist. A. 6 M. 4.

что нивлъ ви виду Сократъ, когда, называя себя ничего невнающемъ, обращался въ согражданамъ съ различными вопросами повидемому съ цёлію научиться у нихъ тому, чего самъ не зналъ, при чемъ однако оказивалось, что и всё другіе только воображають себя знающими. То знаніе, котораго съ такимъ неутомимымъ рвеніемъ искалъ Сократъ и не находель не у вого, завлючается въ ясномъ сознание общаго и сушественнаго въ формъ опредъленныхъ понятій. Опредъленная мысль о предметь, вполнъ соотвътствующая существенному содержанію его, -- вотъ что по Сократу есть дійствительное внаніе. Такого рода знаніе, хотя бы относилось въ вещамъ обыденнымъ и общензвъстнымъ, не дается непосредственно, помимо личнаго труда и умственныхъ усилій; и тогда, какъ мы заимствуемъ понятія у другихъ, также необходимъ самостоятельный умственный трудъ, превращающій чужое въ нашу собственность Тімъ большихъ усилій мысли пребовалось во времена Сократа для образованія общихъ логическихъ понятій, вогда способность въ совнательному логическому мышленію совершенно была не развита и самый карактеръ народа жовой, впечатлительный, а также свладъ языка, представляли непреодолимыя трудности въ развитію вь обществ! навыка мыслить въ формъ логически опредёленных, общехъ повятій. Воть почему философія греческая посчё Аристотеля возвращается въ прежней односторонне чувственной точкъ врънія на вещи. Отвлеченно-вдемльное направление мысли было менве сродно греческому уму, чёмъ пластически-реальное возврёние. Понятно, отъ чего этотъ трудъ мышленія, необходимый для совнательнаго образованія общихь понятій и опредёленій, въ главахь Соврата есть столь велявій и многозначительный подвигь, что въ этомъ именно трудв онъ видитъ высшее призвание своей живни и ради него быль готовъ переносить лишенія, ненависть и плеветы враговъ, наконецъ съ твердостію истиннаго мудреца подвергприться строгому приговору суда. Необычайное одушевление Сократа къ безпрерывному труду самосознающаго мышления выразилось тякже въ томъ убъждение ето, что въ знания, достижимомъ указаннымъ выше путемъ, не только заключается добродётель, что оно имъетъ нравственное достоинство, какъ подвигъ, проистекающій изъ чистой любии къ истанъ, не также, что внъ знанія нътъ добродётель, нътъ нравственной жизни, что вся добродётель есть знаніе. Это возгръніе есть основа, изъ которой изъясняется образъ мыслей Сократа въ нравственномъ и религіозномъ отношеніи.

Объясненный выше харавтеръ собесбдованій Соврата какъ въ отношени формальномъ, такъ и относительно содержания, показываеть, что мы напрасно стали бы искать у него опредъленной теоріи о началахъ нравственной и соціальной жизни. Сократь не вивль въ виду, да и не могь образовать связной доктрины, предпринять опыть положительнаго рашенія вопросовъ тавъ глубово и съ тавимъ постоянствомъ ванимавшихъ его мыслящій духь. Этого не могло быть потому, что онъ училь только мыслить, будиль умственную деятельность своими бесёдами, подвергая въ нихъ критическому анализу тв представленія и мивнія о разнообразныхъ предметахъ, которыя были такъ привычны для всякаго и высказывались всегда безъвсяваго сомнинія въ достовирности ихъ. Въ этомъ состояла сущность философствованія Сократа. Впрочемь изъ сказаннаго не следуеть, что собеседованія его не приводили ни къ чему положительному. Разоблачение многихъ предразсудновъ, унвутоженіе слівной візры въ то, что надлежало еще обсудить, чувство неудовлетворенія, которов Сократь несомнівню поселяль въ душв многихъ въ отношени во всякому механическому образу дійствій, совершаемых подъ вліяніем привычных возврвній, -все это имветь уже то положительное достопиство, что вывывало у многихъ строгую обдуманность, разсудительность въ слове и леле. Конечно плоды положительнаго стремденія Сократа болье принадлежать последующему времени. Но тъмъ више и многозначительнъе его васлуга, чъмъ на болъе отдаленное отъ него время простираются следствія его девтельности. Это положительное стремленіе, какъ мы видівли, было ваправлено въ тому, чтобы показать, въ чемъ и какъ нужно искать внанія, выяснеть логическія требованія относительно знанія, и такія требованія Сократь развиваль примънительно къ задачё повнанія важиващих в необходимейщих в предметовъ человъческой дъятельности общественной и частной. Поэтому относительно предметовъ, на которыхъ превму**мественно** сосредоточивалось вниманіе его, по самому характеру своей деятельности, Сократь могь высказывать только опредъленія, вибющія значеніе формальное. Здёсь прежде всего виветь мёсто то возврвніе его, котораго мы неоднократно касалесь, именно о значенія знанія. Такъ какъ Сократь лично быль одушевленъ исканіемъ знанія, и это исканіе выразилось въ отношения въ вопросамъ нравственнымъ, то отсюда понятна тенлениія его видіть въ знаній не только важиващій мотивъ практическо-правственных действій, но даже исключительный источнить ихъ. Безъ сомивнія знаніе, въ смыслів Сопрата, вивло такое значеніе, по мірт достиженія его, прежде всего въ его личности. Все, что онъ испытываль въ своемъ правственномъ сознанія, весь многосложный психическій матеріаль движеній чувства и воли, подъ вліяніемъ умственной онергім, переработывался въ болве или менве опредвленныя понятія, ввъ того же источника почерпавшія дівтельную свою силу, нвъ котораго сами происходили. Вотъ почему первъе всего, Сократь быль убъждень, что достаточно знать что и каки дълать, дабы быть человфвомъ добродфтельнымъ.

Такое возвржніе Соврата относительно знанія послужило ему началомъ для разграниченія нравственныхъ дъйствій, какъ

вполев находещихся во власти человена, отъ той сферы человітесних діль, которая непосредственную связь вийсть съ религіозними візрованіями. Необходимо нужное, говорить Ксенофонтъ о Сократь, онъ совътоваль далать такъ, какъ только можеть быть сдёлано, по его мевнію, навлучшемъ обравомъ. Но относительно всего того, о чемъ нельзя предвидёть, канъ случится, побуждаль (дружей) обращаться въ богамъ и отъ нихъ узнавать, следуеть де предпринимать что лябо подобное. И тв, которые желають корошо управлять общественными и домашними дълами, не могутъ обойтись безъ предскаваній. Хота искусство шлотника, кузнеца, вемледёльца, начальствующаго вадъ людьми, или надсмотрщика, за подобными делами, должность счетчива, домоправителя и полководца. котя подобныя занятія признаваль подлежащими изученію и свободному избранію по усмотрівнію человіва, однакожь важнвишее во всемъ этомъ, говорняъ онъ, удержали боги въ своей власти и скрыли отъ вворовъ человека. Ибо и тотъ, кто обработаль хорошо поле, незнаеть, его собереть на немъ. жатву, на тотъ, кто прекрасно устроиль жилище, не въ состоянім предвидеть, кому прійдется жить въ немъ; полководцу неизвёстно, будеть ли спасительно его предводительство на войнь, и для государственнаго человька остается не рышеннымъ, одажется ли половнымъ для государства его правительство; столь же мало внаеть человъкъ набравшій себъ прекрасную жену, чтобы наслаждаться ею, не будеть ли онь несчастливъ ради ед. Текъ же, которые думають, что ничто изъ всего этого не есть дело божества (багромогом), но все вависить оть человъческого благоразумія, онь называль безумными; безумными онъ признаваль также и всехь ищущихъ предзнаменованій относетельно тіхь вещей, которыя бо в предоставили человъческому повнанию. Вообще онъ говориль, что нужно изучать и посредствомъ изученія приводить въ исполненіе все

что по установленію боговъ дольно быть научаемо; а что недоступно познанію, о томъ узнавать отъ боговъ посредствомъ предсваваній, ябо бога сообщають отвровенія тімь, въ которымь: они милостивы. 1).

Тавимъ образомъ дено, что, по Соврату, человъку не дано внать о посейдотвівкь своекь дійствій, кота бы продпріятія и тела его основивались на знаніи. Всё тё разнообразния занятія, упоминаемыя Совратомъ въ приведенныхъ словать, BARN TARIS, O HOCABACTBISTS ROTODNES HOLLSS SHATL, ONOBBILHO, no eto mphino, othogras er objecte ne nomenamen men no крайней мёрё не вполеё подлежащей изученію и повнанію. ибо важиванее въ подобнихъ дълахъ, именне последствия ихъ, не могуть быть напередь навёстны. Поэтому, если Сократь равличаеть оть всёхъ подобнаго рода дёль тоть роль дёлтельности, который вполий зависить оть знанія и приводится въ исполнение только вследствие изучения, то такое различие можеть состоять только въ томъ, что этоть родь двятельности, какт, выбющій свое основаніе только въ знанів. каже и относительно последствій не представляєть ничего сомнительнаго: таковы вменно всё добродётельныя действія, въ собственномъ смыслё нравственныя действія; исполняя ихъ, человъвъ не имъетъ нужды обращаться къ богамъ и узнавать ихъ волю. Относетельно нравственных действій воля божества ненеменна: человену остается только изучать ихъ, и основываясь на внанів, приводить въ исполненіе. Съ этой точки вранія правственная жизнь есть нёчто установленное разъ на всегда богами, не подлежащее перемвнамъ, и повнание человъческое именно имъетъ пълью опредълить этотъ незыблемый характерь правственной жизни. Безъ сомивнія этоть взглядь Соврата на отличительный марактеръ вравственных действій

Xen. Memor. I, 1, 6-10.

обнаруживается и въ томъ замічательномъ явленія взъ жизни Cordata, ato enorga que oudabrahis chones abacteis, ons ocuжался на внутренній демоническій голось, который, по временамъ, чувствовалъ въ себв. О демонв Сократа било много толковъ, и мы не беремся рёшать вопросъ о томъ, что нужно разуметь вдесь; мы не видимъ даже и особенной важности въ подобномъ вопросв. :Для насъ явленіе это замічательно Toasko be tome othomenia, 410 ono acho horarmerete, erre - нонималь Сократь различіе между добродіченим и тіми дійствіями, которыя можно назвать безразиччними въ нравствоиномъ отношения, каковы практическия ванатия и вообще поступки случайние, зависящие отъ обстоятельствъ. Демонъ Сопрата вижел значение въ его жизни только отринательное, ибо TOALKO IIDEROCTEDETARL OTA HEROTODIATA HAMEDENIA, HO RIKOTAR ни въ чему не побуждаль; кроме того и те намеренія, къ воторымъ въ разникъ случаять жизни Сократа относилсь демоническіх предостереженія, им'йють характерь безраздичний въ правстаеннимъ отношения. Итанъ демонический голосъ виблъ для Сократа тавое же вначеніе, какое вообще онь усволеть . предсказаніямь. Въ собственно правственной двательности Сократь не нувдался въ предстережениять демона; въ этомъ отношени его убъядение было таково, что вполив достаточно для достоинства и непогрешительности действій одного знанія о томъ, что и какъ дълать. Но если отличетельный признавъ нравственной двятельности состоить въ темъ, что она основывается на одномь знанія, то это потому, что только въ этой области и возможно знаше. Въ самомъ деле, им знаемъ уже, что, позмевнію Сократа, природа и законы ся явленій ве могуть быть предметомъ знавій человіческихь, это область детельности божества; но и авленія живни человіческой не stě se pasnož měpě moshabasmu. M se stoř objecte bce, měневависамо отъ дъйствій человъка, мотя бы и въ связи съ ними, однимъ словомъ всё случайности и обстоятельства жезни, составляють также дёло боговъ. Не ясно ли отсюда, что HO BELLELY CORPATA, SHABLE TAKOE BE HMBETS SHAVERIE, BARGE ны обытновенно усволемъ свободъ, но область повнаваемаго, какъ она опредвляется у Сократа, вполив совпазаеть съ об-HACTINO CROSOGILI, TARE HARE BOO HOSSECONOC, HOSSECONICO OTE свободы человіна, привнается діломъ боговъ и отъ того подлежащимъ знанію. Различіє между познавлемимъ в не повивваемимъ у Сонрата тоже самое, какое мы дълаемъ между свободнымъ и необходимимъ. Потому-то знаніе по Сократу одно сообщаеть правственное достоинство двествіамъ человъка; безъ внанія они теряють свой свободний карактерь и суть тоже, что событія въ прародь, неподлежащія правственной опфивь. Незнаніе-это не только порокъ, но ифчто совершенно противоположное духу, темное и недвательное; различіе между добродітельними в безиравственними дійствіями собственно есть по Сократу противоположность между разумностію и глупостію: разумъ величайшая сила въ человъвъ призванная въ осуществлению правственных прией. Наконецъ, приписывая бовусловное значеніе въ правственномъ отношенія янанію, Сократь сміло утверждаеть, что несправедивость, сделанная сознательно, если признать это возможнымъ, выше справедивости безсовнательной.

Особенность действій, подлежащих вравственной опенке, кака свазано, по Сократу, состоять ва тома, что для всякаго внающаго сущность этого рода действій, последствія иха не могуть быть сомнительни. Именно безусловное достоннство нравственных действій требусть, чтоби необходимим последствіемъ иха для человена было осуществленіе его кисшаго блага. Во всека родаха занятій, при неякома предпріятія вий собственно нравственной деягольности оставлях немействимь

для человъка, будутъ ли результаты такихъ занятій и предпріятій благодътельны для него. Но что васается добродътелей, то здъсь относительно послъдствій ихъ не можетъ быть никакого сомнѣнія; все прекрасное есть витьств и доброе, это значитъ, что все заслуживающее одобренія, слѣдовательно въ особенности добродътели, необходимо ведетъ къ добру, осуществляєтъ вакое либо благо.

Какъ необходимое последствие добродетельных в дествив. благо, осуществляемое ими, очевидно ничего неимветъ общаго съ теми вившними, случайными преимуществами и благопріятными условіями живни, въ которыхъ обыкновенно видетъ счастіе. Счастіе, понимаемое въ истинномъ значеніи этого слова, не есть что либо слепое, случайное, независящее отъ нравственнаго достоинства человъка. Какъ добродътель основывается на знаніи, такъ и благо осуществляемое ею, вполив вависить оть человъка. Такое счастіе прежде всего заключается въ мудрости, иначе говоря, оно не отлично отъ добродътели, но состоитъ въ самой добродътели. Точно ли всъ люди, спрашиваеть Соврать, желають себв счастія (єв прастегу)? И не въ томъ ли счастіе, чтобы пріобрёсть какъ можно болье благь? Но накія же есть блага? На это всякій, пожалуй, сважеть, что благо есть богатство, что оно состоить въ вдоровьё, прасотё и прочих телесных совершенствахь. Равнымъ образомъ знатное происхождение, силы и почести въ отечестив, не менъе суть блага. Быть равсудительнымъ, справедливымъ, мужественнымъ, -- нельзя ли все это также причислить въ благамъ? Мудрость и блажнолучіе (вотохеїа) тоже суть блага. Но благополучіе не то ли самое, что и мудрость? Ибо всякій внающій свое діло, посредствомь знаній, достигаеть благосостоянія. Слёдовательно, мудрость вездів даеть людямъ способность достигать успаха въ своихъ далахъ. Безъ сомивнія и всв бляга, исчисленныя выше, составляють счастіе, только ко-

гда приносять намъ пользу, а гля этого необходию умёнье употреблять ихъ. Итанъ скажи ради Зевса, есть ли какая нибудь полька отъ всёхъ пріобрётеній безъ разсудительности и мудрости? Значить всё блага, о которых в говорилось, надобно понимать не такъ, что они сами по себв суть блага, а слвдующимъ образомъ: если ими управляетъ невъжество, то они бывають тогда большемть вломъ, чёмъ отсутствее ихъ, а когда находятся подъ властію разсудительности и мудрости, то становатся темъ большимъ благомъ, а сами по себе не заслуживають не того, не другаго названія. Итакъ что же остается ваключить изъ нашихъ словъ? Не то ли, что ничто изъ сказаннаго на хорошо, на худо, но что одна только мудрость есть поистинъ благо и одно невъжество (фильса) дурно 1)? Этотъ выводъ виветь тоть синсль, что счастіе или благо завиммается въ добродътеля, ибо, какъ говоритъ Ксенофонтъ, Сократь признаваль мудростію справедливость и всякую добродетель, или, какъ тамъ же говорится, подъ мудростію онъ разумћиъ познаніе прекраснаго и добраго, следовательно всего того, что делаеть человека добродетельнымь. Такимъ образомъ въ приведенномъ выше мъстъ, слъдуя неопредъленному смыслу наяванія блага, подъ которымъ разумёлось обыкновенно очень многое, онъ указываетъ два различные вида благъ, блага въ значение физическомъ, какъ натуральныя совершенства и вившнія благопріятныя условія жизни, и другой порядовь благь моральныхъ. При сопоставлении ихъ очевидный перевъсъ по достоинству оказывается на сторонъ последнихъ, ибо въ соботвенномъ и безусловномъ смысле счастіе человева заключается въ правственных качествахъ, въ правственномъ направлении двиствій, между тымь бакь вижшнія благопріятныя условія жизни въ такой мере заслуживають названія благь, насколько

<sup>&#</sup>x27;) Ввидемъ 279.

въ пріобрётенія в польвованія ими осуществляются добродітельныя вачества.

Какъ на ведико чувство удовлетворенія, соединенное съ добродѣтельными подвигами, которое и есть безъ сомвѣнія то, что составляетъ высочайшее благо человѣка, въ смыслѣ Сократа; но это чувство нерѣдко возмущается тѣми неблагопріятными внѣшними условіями и обстоятельствами жизни, которыми большею частію сопровождается добродѣтель. Натуральное чувство человѣка требуетъ, чтобы и во внѣшней обстановѣ жизни было соотвѣтствіе нравственному его достоинству, что не всегда бываетъ. Безъ сомнѣнія здѣсь, въ этомъ сознавіи несоотвѣтствія между добродѣтелью и внѣшнимъ положеніемъ человѣка добродѣтельнаго, источникъ той твердой вѣры въ безсмертіе и будущую блаженную жизнь, которую Сократъ высказываетъ своимъ друзьямъ въ послѣднія минуты своей жизни.

Танимъ образомъ понятіе о благѣ у Сократа не имѣетъ точно опредѣленнаго смысла. Благо представлялось ему или какъ состояніе человѣка добродѣтельнаго, или какъ ненябѣжное слѣдствіе добродѣтельныхъ дѣйствій, которое если не вполнѣ осуществляєтся на вемлѣ, то должно безъ сомнѣнія завершиться въ будущей жизни. Несомнѣнно только, что вѣра во внутреннюю необходимую связь между добродѣтелью и счастіемъ человѣка есть основное убѣжденіе Сократа.

И это убъщение представляеть опять новую форму, въ которой онъ проводиль постоянно общую мысль своей филосфіи, что знаніе добродътель есть сама добродътель. Кто знаеть, что такое добродътель по сущности своей, тоть не можеть не видёть, какт необходимо добродътель соединяется съ счастіемъ, или проще, что добродътель—это и есть высшее благо. Итакъ, если всякій желаеть блага, то быть не можеть, чтобы знаніе добродътель, какъ скоро достигается, оставалось празднымъ. Никто не желаеть худшаго; поэтому если дъйстви-

Digitized by Google

тельно вто лабо лучшему предпочитаетъ худшее, т. е. добродътели поровъ, то только по незнанію, считая худшее за лучшее. Эта мысль Соврата объясняетъ для насъ то направленіе его разсувденій, по которому во всякомъ добродътельномъ дъйствім или свойствъ онъ главнымъ образомъ отыскиваетъ полезное какъ тождественное съ добрілмъ, какъ достойное предпочтенія, дълаемаго по внушенію благоравумія.

Аристотель, говоря объ этомъ возарвнін, по которому сущность добродетели полагается въ знаніи ея, признаеть его недостаточнымъ; ибо вромъ опредъленнаго знанія необходимы еще для образованія добродетеля натуральныя нобужденія, какъ матеріаль или средство, помощію котораго осуществияется добродетельное качество. Въ этомъ случае Аристотель выскавывается какъ теоретикъ, для котораго теоретическое знаніе имветь самостоятельное значение и потому, какъ скоро относится въ правтической жизни, различается отъ деятельности осуществляющей. Сократъ не понималь даже возможности такого внанія, которое можеть быть не діятельнымь; доказательствомъ недоступности явленій физической природы человіческому познанію у него служить между прочинь то, что человъкъ не можетъ производить явленія эти, какъ находящіяся въ исключительной власти боговъ. Самосовнаніе-вотъ по Сопрату источникъ доступныхъ человъку знаній, но самосовнаніе у него тоже, что самоопределеніе, знаніе тождественно съ волею. Сократъ вращался въ мірѣ двятельныхъ побужденій и страстей практической анвин. Вся его двятельность происходила отерыто предъ лицемъ народа предприичиваго, жившаго исвлючительно практическими интересами. Сократъ видель, какъ часто страсть, увлечение ослепляеть и даетъ совершенно ложное направленіе деятельности человека. Поэтому онъ не могъ сомерваться въ томъ, что только ясная совнательность

существенно необходина для достоинства и соответственнаго истин'в характера действій. Саносовнаніе есть сила, тормествующая надъ неопределенными влеченіями чувственной природы, упорядочевая и приводя ихъ въ соответствіе съ мудростію в справеданностію. Итакъ необходино стремиться къ образованію сознательных уб'яженій; въ этомъ одномъ уже вавлючается нравственняя васлуга. Но могь ле при этомъ думать Сопрать, чтобы внаніе такого рода, непосредственно относящееся въ деятельнымъ побужденіямъ и освещающее ихъ, могло оставаться праздвымъ, совершенно лишеннымъ энергін. Это было для Соврата немыслимо уже потому, что внаніе, кать онъ понималь его, не мометт, прямо сообщаться отъ одного въ другому, но каждимъ должно бить образовано носредствомъ лачнаго умствевнаго труда, вбо самосовнавів, -- воть источнивь требусмаго имъ знавія. И дъйствительно, Сократь ничего почти въ формъ положительной не сообщалъ другимъ; онъ только номогаль, по словамь его, рождению мыслей у другихъ.

٠,

٤

Что Сократь положительным образом вичего не сообщиль своим современникамь, не быль представителемь определеннаго ученія, но ограничивался большею частію формальними определеніями и требованіями,—это изъясняется также тёмь, что онь не имёмь въ виду и не могь внести что лябо новое въ самое содержаніе идей, свойственных народной жизни грековь. Вся цёмь его дёятельности заключалась тольке въ томь, чтобы, пробуждая самосознавіе, содёйствовать чрезь то обществу въ разграниченію въ области нравственных мийній более существенных элементовь и образованію изъ нихъ ясных понятій о тёхь идеяльных требованіяхь, которыя всегда жили более или менёе въ духё греческаго народа. Наиболее общиль и основнымь изъ нихъ было требованіе единства, гармоніи личнаго благосостоянія наждаго съ осуществленіемъ блага общаго. Въ дёлгельнеоги, посмищенной достиженію блага

общаго, завлючается добродётель; нтавъ добродётель должна быть источникомъ личнаго счастія для важдаго.

Это настроеніе Сократа, эта самоотверженная преданность добродітели, состоящей существенными образоми вы заботивости о благі общаго, находить для себя поддержку вы его возвріній на діятельность Божества, новсюду открывающаго мудрое попеченіе о благі человіжа. Какь вы человіжі могущество его опреділяется знанісми, таки и Божеству свойственно всемогущество, равное его всевідінію. Віра во всевідінію Божества есть основаніе твердаго убінденія вы томы, что ничто вы мірів не существуєть безь мудрой ціли, и все, что тольно есть, устроено наилучшими образоми.

Не важется ли тебь, говорить Соврать Аристодему, что виновникъ бытія людей (δ έξ άργης ποιών άνθρώπους) дароваль ниъ для ихъ пользы различные органы чувствъ: глаза для того, чтобы оне видели, что можно ведёть, и уше дабы оне слышимое слышали. Не видишь ли, что люди, сравнительно съ прочеми тварами, живуть какъ боги, ибо и по душъ и по тълу далеко превосходатъ ихъ. Ибо ни существо, воторое было бы подобно быку и въ тоже время обладало бы разсудкомъ, не могло бы исполнять свою волю, на то, которое, имея руки, лишено было бы разума, не имело бы надъ первымъ действительнаго преимущества. А ты, хотя получиль оба преимущества (разумъ и руки), думаешь однаво, что боги не ваботатся о тебь, -- что еще остается выв савлать, дабы ты убъдшася въ яхъ ваботливости о тебъ?.. Неужели ты дунаень, что боги могле внушеть людямъ увёренность въ ихъ могуществе производить полезное и вредное, еслибы въ самомъ дёлё не въ состояни были этого делать и люди, имея такую веру, столь долгое время обманывались бы; не замічая своего заблужденія? Не видишь ли ты, что наиболее долговременныя и самыя мудрыя учрежденія человіческія, государства и народы, отличаются богопочтеніемъ, и что достигшіе вполнё врёдаго вограста и наиболёе владёющіе разумомъ въ особенности заботятся о благочестіи. Добрый Аристодемъ, подумай, что и твой духъ управляетъ, какъ хочетъ, своимъ тёломъ, въ которомъ живетъ. Поэтому ты долженъ признать, что и разумъ, находящійся во всемъ, упорядочиваетъ все такъ, какъ это кажется ему лучшимъ и никакъ не думать, что если твой глазъ обнимаетъ много стадій впереди, то глазъ Божества не способенъ все видёть равомъ или, что котя твоя душа можетъ въ одно время думать о вещахъ здёшнихъ и находящихся въ Египтъ и Сицили, а божественный разумъ не въ состояние виёстё заботиться обо всемъ 1).

Сваже мев, Эвтидемъ, приходелось не тебв размышлять о томъ, съ какою заботливостію боги устроили все, въ чемъ люди нуждаются?--Нетъ, поистине, не случалось еще.--Но ты OZHAKOME SHARME, TTO DDEMLE BEEFO HAME HYMENE CHETE, ROTOрый и даровали боги. А такъ какъ необходимъ для насъ и отдыхь, то они предоставили также ночь, прекрасиващую усповоительницу. - Въ самомъ дълъ, и это достойно признательности. — Солнде даеть намъ внать о временахъ дня и прочихъ BEMAND; HORJERY ME HORLE TEMBO H HERETO BEATTH HEALSS, TO боги устронии такъ, что въ это время звъзды служать для васъ показателями времени, а луна не только указываетъ времена почи, но и разделение времени по месяцамъ помогаетъ намъ делать. Такъ какъ мы нуждаемся въ пище, то боги сообщили вемле растительную силу и приспособили къ этому времена года, воторыя дають вамь не только необходимое, но в весьма многое и разнообразное, что служить въ наслажденію. - И это свидетельствуеть о любви ихъ на человену. - Далее, что они дали намъ воду, столь неоцененное благо, которая

<sup>1)</sup> Xon. Memor- 1, 4. 5, 14 m garbe.

въ совонупности съ землею и временами года производить и умножаеть все поленное для насъ, вспомоществуеть нашему питанію и, примъшивалсь въ шищь, деляеть ее мягче, здорове и вкусиве, и такъ какъ вода нужна для насъ въ большемъ количестив. то боги изобильно одарили насъ ею, —и объ этомъ что ты думаешь? — Изъртого также видна ихъ попечетельность. — И ванъ ты думаешь о томъ, что они даровали намъ огонь. ноторый есть средство противъ колода, темноты, пособнить во ECSEON'S HCRYCCTE'S H BO BCOM'S, TO HSTOTOBLEDT'S MOGH LLE своей пользы?.. И что солице, сайлавши повороть замою, при-CHERRETCS BY MANY. COOCHIAS BUBLOCTH OLHOMY, A TO, ALS TOPO прошло уже время, высушивая, а после этого опять поворачиваеть, изъ опасенія саблать намь вредь излишених маромь, H TTO OHO, MOCTHERINE BY CHOCKY OTCTYLICHIN TOFO HYHRTA, ROторый даеть, намъ тувствовать, что еслибы оно продолжало удаляться, то колодъ убиль бы насъ, снова поворачиваеть и приближется въ намъ, совершая такой круговороть въ той сторонъ неба, отвуда оказываеть наиболье благотвориое для насъ дъйствіе. —Я думаю тенерь, скаваль Эвтидемъ, не состоить ли вся двятельность боговъ въ томъ, чтобы заботнъся о благосостоянів людей? Тольно одно нобуждаеть меня сомнівваться въ этомъ, именно, что и другія твари принимають участіе въ тель же благоденнихъ. Но не очевидно ли, сказаль на это Секратъ, что. и последнія также раждаются и питаются ради людей? Ибо вакое другое существо, вром'я челов'яка, пользуется столькими выгодами отъ ковъ, овецъ, лошадей, быковъ, ословъ н другинь?.. Подумай также и о томъ, что такъ какъ существують многоразличныя преврасныя и полезныя вещи, то боги дали человеку чувства, приспособленима къ повнанию всякой вещи и делающія для нась возножнымь пользованіе всеми тёми благами, что они дали намъ разумъ, помощію котораго научаемся разсуждать и припоминать обо всемъ наблюдаемомъ

чувствами и опредвлять полезность всякой вещи, изобрётать способы въ наслаждению благами и отвращению всего вреднаго. наконецъ дали намъ способность разумёнія (Ерипуевау), при помощи поторой, чрезъ обучение, сообщаемъ другъ другу все поленное и сообща польнуемся имъ, установляемъ ваконы и устранваевъ общественныя дёла (подіссобрада). А что я говорю тебе истену, продолжаеть Сократь, -- въ этомъ ты можеть удостовериться, если только не будень надеяться увидеть боговъ, но удовольствуещся тъмъ, что, смотря на ихъ дъла, будешь благоговёть предъ нами и почетать. Ибо не только другіе боги, посылая свои дары, остаются скрытыми, но и Вожество, упорядочивающее и сохраняющее прин мірь, въ которомъ вавлючено все преврасное и доброе, Божество дълающее то, что всв блага, употребляемыя наме, не только не истощаются, но пребывають всегда въ состояни свёмести и вдоровья, и дающее всему способность быстрве мысли непограшительно осуществлять его волю, — в это Болество, не смотря на то, что им видемъ величайтія ёвь его дёль, приводя все BE HODSLORE, OCTACTOS CAMO HOBELHMENTE 1).

Въ одномъ мъстъ апологія Сократь говорить слъдующее: Теперь я, мужи явинскіе, не ради себя намърень предолжать свою защитительную ръчь, какъ это можеть покаваться кому либо, но ради вась, чтобы вы, осудивь меня, не совержили преступленія въ отношенія къ тому, что дано вамъ Богомъ. Ибо если вы осудите меня на смерть, то трудно будеть вамъ найти другаго подобнаго, (скажу нъсколько смъшное) бодро возсъдающаго на хребтъ города, по воль Божества, какъ бы на конъ, большомъ и благородномъ, но вслъдствіе своей величивы неповоротливомъ, для котораго поэтому необходимо восбуждающее средство. Подобнымъ образомъ, кажется мнъ, Вогъ

<sup>1)</sup> Xen. Mem. IV, 3.

приставиль меня въ городу съ тою цёлію, чтобы я постоянно возбуждаль вась и всянаго уговариваль и укораль бы, не нереставая прим день быть витств съ вами. Другаго подобнаго мев, вы не легко отыщете, и если последуете моемъ словамъ, то пощадите меня 1). Въ этихъ не многихъ словахъ Сократъ (или Платонъ отъ лица Соврата) обозначаетъ сущность и значеніе своей философіи. Вся діятельность Соврата била направлена главнымъ образомъ въ пробуждению въ современномъ обществъ уиственнаго сознанія идеальных вравственных требованій. Своими бесёдами онъ будиль діятельность мысли у сограждань. И хотя онь быль верень лучшинь стремленіямь или темъ началамъ жизня, которыя были свойственны напіональному духу грековъ, но деятельность его мысле, при возбужденномъ своемъ состоянін, сама по себв приводила его къ недовольству и вритивъ современнаго порядка вещей въ жизни общественной. Во выя техъ же идеальных стремленій, которыя такъ близки были духу народа въ более древнія времена чистоты и строгости нравовъ, Совратъ не могъ относиться въ современной жизне съ познимъ признаніемъ са состоятельности. Такъ, онъ сомиввается въ годности всякаго гражданина въ участію въ дёлахъ общественных; необходимымъ условіемъ такого права онъ признаетъ предварительное образованіе: но онъ не удовлетворяется также существовавшею доселв системою общественнаго образованія. Онъ недоумъваетъ, и конечно признаеть не нормальнымъ явленіемъ то, что всякому искусству можно научиться, но нътъ никого, кто бы могъ учить до-- бродетели, равумея въ этомъ случай развитие умственныхъ силь. Страннымъ вазалось ему и то, что для всёхъ техничесвихь занятій избираются люди свёдующіе именно по этимъ двлямъ и въ тоже время къ участію въ двляхъ обществен-

<sup>1)</sup> Apolog. Socr. 80.

ныхъ привывается всякій. Не таковъ должень быть истивный порядовъ въ устройстви общественной жизни. Положение и участіе въ ней для каждаго гражданина должно опредёляться не случайностями, не преимуществами происхожденія, или состоянія, но призвавіемъ в умственнымъ развитіемъ. Каждый долженъ оставаться на томъ мёстё, на которомъ поставленъ и быть върнымъ своему призванію 1). Отсюда требовсякій набираль иля себя положеніе ваніе, чтобы авятельности-вполнв соответственные и родъ способностямъ своимъ и внаніямъ. Понятно изъ этого, что Сократь не могь сочувственно относиться къ демократін; отсюда же понятно и то, что онъ не быль личностію популярною: только вемногіе, лучшіе люди того времени, въ состоянів были глубоко чтеть великій умъ и столь же велекій характеръ личности Соврата. Трагическая судьба его служить тому доказа-TEJECTRONS.

(Продолжение будеть).

П. Линицкій



<sup>1)</sup> Поястивъ, мужи венискіе, должно бить тавъ: гдъ вто самъ себя поставить, считая свое положеніе за дучнее, или на вавое мѣсто назначень начальникомъ, тамъ онъ и долженъ, по моему мифнію, оставаться, не боясь инкавой опасности и не принимать въ расчетъ ни смерти, ни иного чего, заботясь только о томъ, чтобы не совершить постиднаго. И далже, прилагая въ себѣ это положеніе. Сократъ говорить, что онъ на самомъ дѣлѣ тодько тогда поступилъ бы преступно, еслибы, вопреки повельнію Бога, въ которомь онъ не сомивъвается, и по которому онъ обязанъ быль посвятить жизнь свою философіи (філософойтот раб баїу (тіру), испытанію бакъ себя, тавъ и другихъ,—изъ-за одного страха смерти, или ради подобнаго чего либо, оставиль свой постъ. Ароюд. Socrat. 28 стр.

## РЕАЛИЗМЪ ВЪ ОБЛАСТИ НАУКЪ О ДУХЪ И ВЪ ОСОБЕННОСТИ—О НРАВСТВЕННОСТИ ').

Популярность такъ называемаго «реализма».—Положительный (позитивный) характеръ всякой науки.—Научное изслёдованіе фактовъ. Индукція и дедукція.—Искуство обособляетъ, наука обобщаетъ.—Науки о духѣ, именно богословіе и этика, и степень ихъ научнаго достовиства въ виду требованій естествознанія.—Реалистическій характеръ богословія и върв, какъ органъ для уразумѣнія всякой реальности.—Трудность приложенія реалистически-индуктивнаго метода въ области систематическаго богословія, особонно этики.—Необходимость индуктивнаго показанія законосообразности движенія нравственной жизни въ организмѣ человѣчества. Понятіе о соціальной этики въ отличіє отъ этики личной и индивидуальной.

І. Никто не станеть отрицать, что потребность изследованія фактост является на первомъ плане въ новейшемъ научномъ сознаніи. Направленный сюда интересъ господствуетъ тавъ сильно, что едва можно равсчитывать на участіе и пониманіе многихъ, канъ скоро ито-нибудь рёщается выступить предъ читателями съ философскими отвлеченностями или бого-

<sup>1)</sup> Изъ сочинскія: Die Moralstatistik und die christliche Sittenlehre. Versuch einer Socialethik auf empirischer Grundlage von Alexander von Gettingen, Doctor und ord. Professor der Theotogie in Dorpart. Erlang. 1868. Это сочиненіе представляєть, по нашему миѣнію, замѣчательную попытку усиленія научнаго элемента въ нравственномъ богословім. Авторъ хочеть сражаться съ современнымъ матеріализмомъ его собственнымъ любимымъ оружіемъ, именно видукцією. Прежде чѣмъ судить о степени усиѣпіности этой

Словскими и догматическими дедунціями. «Оть фактовь въ мыслямь», воть лозунгь нашего времени: «если послёднія и окажутся неудачными, то первые останутся непоколебимыми.»

Извёстною популярностію пользуются поэтому всё тё системы, которыя, какъ напр. большая часть естественныхъ наукъ. утверждаются на опыть. Почти для всего теперешняго ученаго міра есть что-то особенно манящее въ «индукціи,» подобно тому, какъ для путника, истомленнаго зноемъ, въ оазисъ съ его источнивами. За жаждою идей, величественных философскихъ обобщеній, савдуеть, говорать, совершенно естественный голодь, который ищеть удовлетворенія себів въ твердой пищі историческихъ реальностей. Слова Гете о «животномъ на сухомъ пастбищь» едва ли когда находили себь такой громкій и продолжительный отвивъ. Мыслитель, защищающій умовравіе, для многить важется теперь чистымъ мечтателеми, есля не безумцемъ. Лашь такъ счетають возможныть находить «свъкій и доставляющій вдоровую пищу луги», гдё глубово входять «въ полную человъческую жизнь» и наждый новый шагь въ такомъ направленіи находять уже интереснымь.

нопытки (тёмъ болъе, что общирный трудъ автора еще не конченъ), мы желали бы познакомить читателей ближайшимъ образомъ съ самымъ этимъ сочинениемъ—чрезъ переводъ и теколькихъ главъ его, особенно важныхъ для этой цёли, чего не замѣнили бы отрывочныя выписки въ критической статъв. Авторъ сознается самъ, что его миѣнія могутъ по мѣстамъ вести къ недоразумѣніямъ (таковы напр. въ настоящей главъ, первой во введеніи, иткоторым мысли о свободъ, въ разборъ которыхъ, какъ и другихъ, мы теперь не входимъ). Во всякомъ случать, полагаемъ, вта нопытка серьезнаго ученаго и искрепмо върующаго писателя достойна вниманія какъ дѣятелей положительныхъ, точныхъ наукъ, къ сожалѣнію, ставящихъ неръдко богословіе вовсе внъ круга евонхъ интересовъ, такъ и дѣятелей духовнаго просвтщевія, также, къ сожалѣнію, не всегда обращающихъ достаточно вниманія на общее современное движевіе, въ области науки, какъ будзо съ другими науками и, въ частности, съ точными, богословіе не можетъ или не должно имѣть ничего общаго.—И. Зайцевъ.

Сказаннаго было бы уже достаточно, чтобы видим были и потребность въ предлагаемомъ мною изслъдованіи, и интересь его. Можно бы равсчитывать на сочувствіе многихъ научнообразованныхъ людей, безъ особенныхъ объясненій, только объявних, что я предлагаю имъ не этическія умозрѣнія, не богословскую діалектику, а массу историческихъ данныхъ, сгруппированныхъ въ цѣлостный образъ по точному методу, что я, какъ бы измученный безплодною моральною работою мысли, подобно раскаявшемуся и помилованному Сизифу, обратился кътрезвой дѣйствительности и съ математическою доказательностію развиваю предъ ними «законы» нравственнаго движенія по точному методу, на основаніи наблюденій, сопровождаемыхъ вычисленіями.

Но дёло не такъ просто. Частію неясность понятій, которыя соединяють со словами: реальность, факты, опыть, индукція, точный методь и др., частію трудность приміненія этого метода къ наукамъ о дукі, и именно къ богословію и богословской этикі, побуждають меня предварительно оріентировать читателя въ этой общирной области, въ которой реализмъ и идеализмъ такъ часто ведуть безполезную борьбу между собою, даже вредять другь другу, вмісто того, чтобы соединиться вмість и такимъ образомъ исправлять другь друга.

Если бы это хотя въ нёкоторой мёрё вообще осуществилось, то «матеріализмъ» не сдёлался бы столь страшнымъ противникомъ людей вёры. Мы впродолженіи нашихъ разсужденій не разъ будемъ имёть случай видёть, что дёлтели наукъ о духё обязаны ему большою благодарностію. Онъ учить ихъ nolens volens мыслить реалистически, и услуга была бы взаимною, если бы и онъ захотёль научиться отъ нихъ тому, чтобы призвать и міръ духа великимъ міромъ взаимно связанныхъ, только отличныхъ отъ матеріальныхъ, реальностей.

И. Совершенно справедливо положеніе Дройзена, выставменное имъ противъ Боеля: одинъ и тотъ же методъ познанія и
излідованія не можеть иміть одинаковаго приложенія въ важдой
науві. Если напр. приложить экспериментальный и нумерическій методъ въ исторія, въ такомъ случай она измінить своей
существенной задачі, опустить изъ виду господствующіе собственно въ мей законы причинности и не будеть объяснять дійствія и значенія личностей, т. е. она не возвысится, напротивъ,
много потеряеть, если захочеть стать просто одною изъ естественных наувь і). «Дійствительно, не должны ли равличаться
методы наувь между собою но своимъ предметамъ, какъ чувственныя орудія для различныхъ формъ чувственнаго воспріятія, какъ органы для различныхъ отправленій ихъ? Можно ли
ходить руками и совершать пищевареніе ногами, глядіть на
тоны и слушать цейта?»

Если это положеніе справеднию, то, съ другой стороны, несомивню и то, что всв науки, имва общую цвль, должны владіть также, въ извістномь смыслів, и общими средствами для достиженія своей ціли. Иначе взаимное пониманіе между ними было бы рітительно невозможно. Внутреннее единство ихъ, въ которое мы всів вірниъ, уничложнось бы. Науки постоянно стремятся познать, т. е. просліднть въ законахъ движенія и развитія, мысленно обнять какую-нибудь область дійствительнаго міра, будеть ли это міръ матеріальный, міръ духовный, міръ прошлаго, но связанный съ теперешнимъ временемъ, сохранявшійся въ документахъ или преданіяхъ, наконецъ современный міръ, но образовавшійся и развивающійся изъ прошедшаго. Отсюда ність никакой свободной отъ предположеній (уогацязетлидізове) науки, а есть только наука положительная.

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Sybels histor. Zeitschrift. Bd. IX. 1863. S. 6.

Даже то, что называють «чистою наукою,» напр. математику, какъ предположеніе точной естеотвенной науки, и могиту, какъ основаніе всякой науки о духф, также мало може
мыслить безъ даннаго предмета, какъ «чистый разумъ.» Никогдя
и ни въ накомъ случать не можетъ родиться міросочерцави
изъ «чистаго разума»; но непосредственная увтренность и
бытін міра и доступности нажему часятьдованію встять вещей
составляєть необходимое условіе всякаго мышленія. Точно такъ
«чистая (геіпе) наука» всегда долина обращаться въ умственному воспроизведенію законовъ, которые выражаются въ природів и исторія, въ пространственно и временно обусловиенвомъ движенім матеріальныхъ и духовныхъ силъ, и которые
деляны быть отыскиваемы на основаніи данныхъ опыта.

Въ эторъ симсив и считаю сслкую науку положительном, т. е. она раждается изъ рефлектирующей (nackdenkender, г posteriori) двятельности, а не изъ творческой (vordenkender, а priori).

Кто не хочетъ признать этого, вто, пускаясь въ область «чистаго разума», отчаявается въ объективномъ познаніи истины, разрушаеть мостъ между я и Божівмъ міромъ и, наконецъ, парить въ туманную высоту идеализма, съ которой міръ вактуществующій исчезаеть и только само «я» производить идеальный міръ изъ себя, тотъ, со своимъ скептицизмомъ или своею спекуляцією, въ концё концовъ долженъ дойти до того, что будетъ отрицать всякую науку или отчается вовсе въ изследованіи истины. Даже крайній идеализмъ Фихте должень быль, наконецъ, сдёлать salto mortale, ринувшись съ этой, кружащей голову, высоты «чистаго мышленія,» «чистаго бытія я», — въ потокъ реальнаго, «міроваго бытія», правда, только для того, чтобы погрузиться въ него, какъ «я». Такъ сопринасаются прайности! Отъ Сцилы абсолютнаго сомивнія и отъ Харибды абсолютнаго умозрёнія насъ можеть охранить только осторож-

ность, которая позноляеть говорить фактамъ и органави, данными намъ Богомъ, прислущивается въ шуму мастерской исторіи, чтобы въ ея тонакъ находить не только всянаго рода прекрасныя мелодіи, но и эммомы гармоніи, завоны многосложно свяванныхъ между собою движеній. Больше слуха и аржнія, больше наблюдательной и воспіріничной чувствительности въ двиствительности,—и громкая проповёдь фактовъ будеть двлять науку болёе и болёе такою, какою она должна быть прежде всего: положижельною.

Конечно, я не такъ узко понимаю терминъ «положительная наука», какъ Контъ. Онъ со многими реалистами антлійской и французской школы исключаетъ «метафизическое и теологическое» изъ области положительно фактическаго 1). Онъ думаетъ: «метафизическое и теологическое объяснение явлений» должно уступить «дъйствительному прогрессу науки», т. е. «конкретно-вмпирическому методу изслъдованія.» Хорошо. Только «конкретно-эмпирическое,» изъ котораго хотять выводить «законы послъдовательности», не должно быть ограничено однимъ чувственнымъ и матеріальнымъ. Именю, въ области исторіи какдое дъйствіе, даже каждое слово и каждая плодоносная мысль должна быть признана фактомъ, который заключаетъ въ себъ также реальности духовнаго, богословскаго и метафизическаго жарактера 2).

<sup>1)</sup> Cp. Comte: Cours de philosophie positive IV. S. 325 f. Tarme cm. Dr. Stewart: elements of the philosophy of the human mind. Vol. II, chapt. 4.

<sup>2)</sup> Въ последние три года въ одномъ изъ нашихъ периодическихъ, не мало читаемыхъ, изданий доктрина Конта въ ел нервоначальномъ видъ (впрочемъ, съ некоторыми изменениями въ частностяхъ) проводится, къ со-жалению, съ такою настойчивостию и такимъ единодушиемъ между сотрудниками, какия достойны были бы лучшей задачи,—и еще къ большему сочжалению, почта безъ всякаго противодействия со стороны приверженцевъ другихъ возэрений (встречается оно, даже въ резкихъ формахъ, въ Кос-

Ш. Наука некогда не можеть довольствоваться твиъ, — да это даже вовсе и не ся задача, - чтобы отрывками констатировать единечные факты или описывать ихъ и представлять въ ихъ единичной особности. Стлоприть Милль въ своей «Системъ ACAYETEBHOÈ E SELYETEBHOÈ JOINES> YEASHBACTE TOU HÈLE ALE научнаго изученія фантовъ, именно: простое описаніе ихъ, obsachenie exp (norabanie exp ndequenon cbase) u ndedckasaнів ить (опредвленіе условій, при поторыть подобные или твже самые факты могуть повторяться). Но онь самь признаеть. что «первый изъ этихъ трекъ пріемовъ не стоять имени научной индукцін: потому что научнымъ прісмомъ по индуктивному методу всегда служеть «обобщение длиних» оныта» — или, «пріемъ, по которому мы заключаемъ: что истиню въ приложенін къ извёстнымъ мыдиведуумамъ мерёстнаго власса. истинно во всв времена, при подобныхъ же обстоятельствахъ» 1). Индуктивный методъ есть средство возводить факты, полученые чревъ наблюдение, въ одной общей причинной связи. Поэтому я могу определеть сущность его-какъ созведение (Zurückdeutung) natidennsixe nymene onsima danmuueckuxe

мось; но этотъ журналъ ндетъ санъ въ одномъ же направленія съ контистами, только далье ихъ). Нельзя, намъ кажется, не пожелать въ интересахъ и научныхъ, и религіозно-практическихъ, чтобы въ нашей духовной литературъ появлялось болье статей, гдъ обращалось бы серьезное вниманіе на эту доктрину. Н. З.

¹) Ср. Mill: System der deductiven und inductiven Logik; deutsch von I. Schiel. 2. Ausgabe. 1864/8 Bd. I. S. 353. 362. 340. Дюбо также справедяво опровергаеть миние знаменитаго нолитико-эконома I. В. Сэя (Traité d'économie politique p. 13. ff.), по которому будто бы должна существовать одна чисто-описательная наука, которая, какъ напр. по его убъжденію, статистика, можеть вовсе не задаваться вопросомъ о законь деиженія. Ср. Дијаи: Traite de statistique 1840. р. 46. ff. «Всякая наука поконтся на сосдиненіи фактовъ, собранныхъ съ цълію достигнуть знанія законовь, по которымъ они совершаются.»

отношеній ки общими законами или принципами 1). Такими обравоми они совмищаети ви себи то и другое, наблюденіе и ваключеніе.

Впрочемъ дедукція отнюдь не исключается индуктивнымъ методомъ въ необходимо положительной наукв: нбо всякая индукція поконтся на предположенів, что въ человіческой природъ есть способность въ составлению общихъ логическихъ ваплюченій, есть вёра въ принципъ, въ послёднее основаніе, въ идеальную связь міра, природы и исторів. Иначе были бы не-BOSMONRIA BE TOJOBBEE HE ENTOPOCE RE SAROHY ABENCHIS, HE NOнимание его. Только каждое абстрактное, теоретическое утвержденіе, каждое эсинтетическое сужденіе«, но терминологіи Канта, каждый результать общаго заключенія, всякая »дедувиія« изъ общихъ принциповъ всегда должна быть подчинена контролю и повёрке трезъ энцунцію«, т. е. чрезъ эмпирическіе ваконы, добытые a posteriori путемъ анализа. Бевъ поняманія в дара дедувцій мы им'яли бы исключительно только группы эмиириче скихъ единичныхъ фактовъ (collocation u colligation, по Миллю), но никогда не нашли бы закона, мотивирующаго и объясняющаго принципа, чего мы именно и ищемъ, и никогда бы не дошли до системы познанныхъ законовъ, науки -- какъ организма мыслей, отображающаго действительность.

Поэтому индукція и дедукція всегда должим идти рукаобъ-руку, если мы не хотимъ вдаться въ ненаучный реализмъ (эмпиризмъ, одностороннюю индукцію) или въ туманный спекулятивный идеализмъ (догматизмъ, одностороннюю дедукцію). Такимъ образомъ мнѣ вмѣстѣ съ Льюисомъ, Миллемъ, Дюфо, Ванеромъ и др.<sup>2</sup>) представляется правильнымъ соединеніе

<sup>1)</sup> Tarme Lotze: Mikrokosmos. Ideen zur Naturgeschichte und Geschichte der Menschheit. Bd. III. S. 610.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. Ad. Wagner: Die Gesetzmässigkiet in den scheinbar willkürlischen menschlichen Handlungen vom Standpunkte der Statistik. 1864 I. 572

объихъ, именно такого реда соединеніе, чтобы индуктивный методъ служиль дедукціи отчасти основаніємъ и точкою оноры, отчасти повърочнымъ началомъ (correctiv) и контролемъ.

Во всякомъ случай положетельная наука должна заниматься аналогическими рядами или грумпами фактовъ, которые она наблюдаетъ, чтобы открыть законъ ихъ движенія, а не индивидуальными единимными явленіями и ихъ нагляднымъ очертаніемъ. Даже тамъ, гдй, какъ въ богословіи — наукі откровенія, дійствительно единственные въ своемъ роді предметы подлежать изслідованію, они должны быть ивучаємы чрезъ сравненіе, т. е. должны являться запомоми въ члени являться запомоми въ члени являться запомоми въ члени являться становленной Богомъ призинной связи. Иначе невозможно обращаться съ ними, какъ съ предметами научнаго изслідованія.

IV. Чисто инванвидуальное, насколько въ немъ идеальное и въчное выражается въ временныкъ и историческихъ формахъ, долженъ уловлять жудомскимъ и должно восиронаводить искусство.

Смещене объих областей часто можно замечать даже у знаменитейных мужей науки. Такъ, намъ кажется, Шопенацурк въ 3-й части своего главнаго труда, содержащей впрочень много прекраснаго, лежно ставить задачею искусства обобщене, понимая подъ красотою »представленный въ совериенстве родовый характеръ (1). Искусство должно углубляться

Dufau: De la methode d'observation dans son application aux sciences morales et politiques. Paris, 1866. p. 48.—Mill: a. a. O. I, p. 48 ff. G. Cornwall Lewis: A. Treatise on the metods of observation etc. London. 1852. vol. 1. p. 341; Cp. vol. II, p. 21.

<sup>. 1)</sup> Cp. Schopenhauer: »Die Welt als Wille und Vorstellug. Leipzig. Brockhaus. 1819. Buch III, S. 320. Подобное заблужденіе, только вытежающее совству изъ другаго основанія, встрачается и у Кетле, когда онъ безъ дальнъйшихъ разсужденій выставляеть средняю человъка типомъ препраснаго (»Ueber den Menschen« übers. v. Riecke p. 576. Système social. p. 267 ff).

въ индивидуальное и представлять общіе законы в нёшней и внутренней визик въ характеристичномъ единичномъ явленія, какъ типъ.

Съ другой стороны, я думаю, что напр. Дройзень въ помянутомъ сочинени, въ справеданной полемите своей противъ Боклева натуралистического объяснения истории, впаль въ противоположное заблуждение. Онъ протестуетъ противъ вывода общахъ завоновъ изъ статистическихъ данныхъ, напр. о незаконно раждавникъ женщенахъ; «каждый частный актъ подобнаго рода, говорить онъ, виветь свою исторію, часто трогательную и потрясающую; эни одна изъ павіпихъ тавимъ образомъ не станетъ усповоивать себе тёмъ, что статистическій законъ объясняеть « ея паденіе; въ угрызеніяхъ совъсти, испытываемыхъ среди безсонныхъ ночей, иная изъ нихъ основательно убъдится, что это индивидуальное Х (которое Бокль игнорируеть) --- безмірной тажести, что оно обнимаеть все нравствен. ное достоинство человъка . Это прекрасно и тепло прочувствовано; но, мив кажется, не выветь научнаго значенія. Кто станеть отридать, что Маргарита въ темничной сценв глубже и непосредственеве трогаеть насъ, чвиъ обнимающее тысячу случаевъ статистическое наблюдение надъ убійствомъ дътей и его различными причинами. Но последнее въ научномъ отношеній можеть имъть гораздо большее значеніе и даеть возможность яснье изучить законы движенія, хотя бы ближайшимъ образомъ только эмпирическіе, въ психологической и правственной области, -- ясные многихь художественныхъ произведеній, взятыхъ вмёстё. Есть извёстная доля истины въ томъ, что научный законъ составляеть эсамое враткое выражение для объединенія многихъ тысячь разскавовъ«, что онъ »разъясняетъ явленія и заміняєть ихт пеструю форму праткою формулою«¹).

<sup>1)</sup> Cm. Moleschott: Kreislauf des Lebens. 1857. S. 437.

Тавимъ образомъ я могу свазать съ *Кетле*: »научный статистивъ объединяетъ, белистристъ, художнивъ обособляетъ и, благодаря тому, представляетъ обществу яркія вартины«. Этнографическія сочиненія *Риля*, разсматриваемыя съ эстетической, художественной сторовы, являются въ высшей степени интересными монографіями и приковываютъ въ себъ конкретнымъ описаніемъ; однакожъ въ научномъ отношеніи они вибють второстепенное значеніе. Искусство иллюстрируетъ общіе законы сильнымъ изображеніемъ характеровъ, наука отвлекаетъ изъ совокупности конкретныхъ единичныхъ явленій общую истину, т. е. стремится возвести ихъ къ обусловливающей ихъ причинной связи и такимъ образомъ понять ихъ.

Есть и наука искусства (эстетика), потому что искусство само составляетъ дъйствительную область жизни, а все живое, реальное движется по извёстнымъ внутреннимь законамъ, въ изследованию которыхъ человекъ иметть таниственное, преодолимое, во, къ сожалвнію, редко удовлетворяемое влеченіе. Такъ напр. Лессинъ старался чисто индуктивнымъ путемъ, чревъ аналевъ худомественныхъ твореній, отыскать ваконы и развить широкую теорію, изъ которой бы можно было вывести искусствъ. Дильтей, новъйшій последометодъ отдёльныхъ ватель Лессинга'), справедливо замѣчаетъ: васлуга Лессинга состоить въ томъ, что онъ повазаль, какъ »даже инстинктивная двятельность гомерического генія объясняется изъ отпрытыхъ выъ (Лессингомв) ваконовъ стиля, основанныхъ на природъ поэвін. И въ созданіяхъ геніальныхъ міръ является цьпью непрерывной мотивации. Поеть должень не только правильно понять мотивацію въ моральномъ мірі, но и представить ее такъ живо, чтобы она была вполнъ проврачною «. Но почему, всявдствіе того, эхудожественная мотивація«, какъ странно вы-

<sup>1)</sup> Cp. Preuss. Iahrbb. 1867. Hft. II. S. 117 ff.

ражается Дильтей (стр. 134), нигде не допусваеть свободы? Развъ свобода исключаетъ законы и мотивы, или прекращается тамъ, гдв проявляется внутренній порядокъ? Следуеть ли отказать въ свободе музыкальному произведению, наприм. Баховсной Фугв на томъ основанія, что художникъ управляется внутренними, математически опредёлимыми законами гармоніи и чувствуетъ въ себъ стремленіе таинственную загадку мелодіи, какъ актъ своей музыкальной индивидуальности, выразить въ превосходной ритмической архитектоникв, по вакону гармонів? Виргилій и Овидій, конечно, эсвободно« творили свои гекваметры, и однако у того и другаго представляется своеобразный метрическій ваконъ стиля, что недавно статистически довазаль Аробишь въ своемъ замвчательномъ и трудолюбивомъ изслёдованіи<sup>1</sup>). Даже художественную производительную силу человъка, по различнымъ произведеніямъ искусства, его талантъ напр. для драмы, можно научно исчислять, намерять и возводеть въ общемъ законамъ. Мы встречаемъ у Кетле целый травтать о »Развитіи литературнаго таланта«, въ различные возрасты жизни 2), и о среднемъ человъвъ (homme moyen) въ его типическомъ вначеніи для правиль прасоты. Капъ первый опыть, этоть трактать еще далеко не совершень. Темъ не менъе авторъ доказываетъ, какъ справедливо замъчаетъ Вагнеръ в), что даже въ чисто индивидуальной повидимому области гені-

<sup>1)</sup> Cp. Bericht der K. sächs. Gesellschaft der Wissensch. 1866. S. 75—139: »Ein statistischer Versuch über die Formen des lateinischen Hexameters: Также см. Е. Förstemam: numerische Lautverhältnisse in Griech. Lat. und Deutschen«, in Kuhn's Zeitschrift für vergleichende Sprachforschung. I. S. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cp. *Quételet*: Systeme social 1848 p. 123 ff. und: Ueber den Menschen und die Entwickelung seiner Fähigkeiten. Versuch einer Physik der Gesellschaft. 1835. Deutsch von. A. *Riecke*. Stuttgart. 1838. S. 219 ff. und S. 564.

<sup>3)</sup> Сравни интересное и замъчательное сочинение доктора А. Barнepa: «Statistik» in *Bluntschli's* Sfaatsworterbuch Bd. X. Separatabdr. S. 72.

альнаго творчества, кратко: вездё, гдё только жизнь заявляеть себя, мы можемъ предположить доступную намъ причинную связь общаго характера, и слёдоват предметъ гочныхъ начиныхъ измсканій 1). До точности въ полнома смыслё слова наука, какъ методическое познаніе связи и законовъ движенія предмета, достигаетъ только тогда, когда она можетъ дёлать и то, что Милль и Льюмсв называють предсказапіема. Чёмъ глубже проникаемъ мы въ сущность и особенный характеръ предмета научнаго изслёдованія, въ области ли природы или въ области исторіи, тёмъ способнёе становимся предугадывать вли даже съ полною достовёрностію опредёлать будущія формы его движенія. Совершенная наука была бы тожественна съ пророчествомъ, еслябы только человёческій духъ могъ совершенно возвыситься надъ частнымъ и проблемматическимъ знавіемть.

Такъ какъ это невозможно, такъ какъ абсолютная наука, какъ познаніе послёднихъ основъ и общей причиной связи вещей, яменно въ области историческаго и свободнаго движенія, немыслима и недостимия для человъка; то мы должны понятіе о точной наукъ ограничить методическими изслыдовандеми извъстнаго реальнаго предмета, котораго быте и взаимную связь ви частяхи мы можеми, вслыдствие тщательныхи, провъренныхи опытови и наблюденій, констатировать и возводить, ки общими законами и принципами.

V. Какъ часто говорять нынѣ о богословів вообще, особенно объ этикѣ, что она вовсе не наука, а развѣ что искус-

<sup>&#</sup>x27;) Ср. Rümelin: «zur Theorie der Statistik» in der Tub. Zeitschr. für die gesammte Staatswissenschaft 1863 S. 658: «Развитіе геніальнаго человъка ничьмы неменье закономърно, какъ и развитіе простышаго тайнобрачнаго растенія; по при разсмотръніи развитія человъка законъ скрывается подънеуловимымъ множествомъ нарушающихъ и видонзмыняющихъ его коеффицентовъ явленія.

ство, вменно искусство жить богоугодно и умереть съ надеждою на блаженство. Въ такомъ случай редигія была бы искусствомъ, а теологія была бы только ученісмъ объ этомъ искусстві, ученісмъ, указывающимъ правила и средства для достиженія помянутой ціли. Такъ І. С. Милль і) утверждаеть; этика искусство, а не наука. «Наука занимается только тімъ, что можеть быть выражено въ наъявительной формі, а отнодь не тімъ, что выражается въ повелительной. Повелительная форма есть характеристическая черта искусства, отличающая его отъ науки».

Здёсь, конечно, понятіе искусства употреблено въ самомъ общирномъ, т. е. чисто техническомъ, смыслё <sup>2</sup>), и этика такимъ обравомъ можетъ быть поставлена подъ одну категорію съ повареннымъ искусствомъ, такъ какъ отъ обёнхъ требуется указаніе извёстныхъ полезныхъ цёлей и опредёленныхъ средствъ, опредёленныхъ дёйствій для ихъ достиженія; состоитъ ли «счастіе», которое, по Миллю, есть цёль всёхъ правилъ «практики», въ удовлетвореніи совёсти («сужденія нравственнаго вкуса») или полости рта («сужденія гастрономическаго вкуса»).

<sup>1)</sup> Ср. I. S. Mill: а. а. О. Вd. II, S. 574 ff. und 584. «Методъ этики, говорить Милль, не можеть быть никакой другой, какъ методъ искусства или (?) практики вообще». «Общій принципъ, на основаніи котораго должны быть обсуживаемы всё правила практики, и критерій, которымъ всё они должны быть испытываемы, состоить въ содъйствіи счастію человіка или—лучше—всёхъ чувствующихъ существъ. Содъйствіе счастію есть послёдній принципъ теологіи». Здёсь, какъ и у Бентама (Deontology or the science of morality. London. 1834. Deutsch. Leipzig. 1844. 2 Вd.) мы находимъ лишь чисто формальное понятіе о счастіи.

<sup>2)</sup> Ср. такое же пониманіе искусства (въ отношенін къ вопросу: политика есть ли искусство?) у К. *Льюиса*: A Treatease en methods of observation and reasoning in politics. London. 1852. vol. II, chap. 19, p. 141. 149 ff. Также ср. *Whewell*: Philosophy of the inductives Sciences. B. XI chap 8. *Mill's* Essays p. 124. 152.

Легко повазать, что въ основъ этого взгляда нъть правильнаго понятія объ этикъ. Этика дотоль не будеть имъть усивха и будеть находиться внъ круга точныхь наукъ, пока будуть ограничнать ея предметь единственно тъмъ, что должено дълаться. Конечно, законы нравственной жизни никогда не могуть быть понимаемы безъ иден долга въ отличіе отъ естественныхъ законовъ (Naturgesetz 1). Но долга является пишь тогда истинно нравственнымъ, когда онъ одушевляетъ волю столь сильно, что она выражается въ строго последовательномъ мотивированномъ движеніи; именно это-то движеніе воли, основывающееся на глубокой причинной связи, на реальномъ законъ «мотиваціи», этика собственно и должна изучать, ивслёдуя его въ его происхожденія и цёли 2).

<sup>1)</sup> Болье подробное развитие этой мысли находится въ академической рычи автора: «Kants Pflichtbegriff mit Beziehung auf unsere Zeit». Dorpat 1865.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Основное заблуждение Шопенгацира состоить именно въ томъ, что мотивація и понятіє о долгъ (Pflichtsbegriff) должны исключать другь друга. Со своимъ обыкновеннымъ презрительнымъ тономъ онъ выставлясть (Grundprobleme der Ethik. 1841. S. 121) положевіе, напомвнающее приведенное положение Милля: «теологическая этика существенно заповыдуеть» и поэтому можеть нивть двло лишь съ однинь «десятословіемь». Она «всегда говоритъ только о долеть, о законъ, какъ предписанін, и никогда не говорить о закон' мотиваціи». Уже Канть не служить ли доказательствомъ, что то и другое понятіе, о долгѣ и мотпвѣ (Beweggrund), вовее не исключають себя взаимно? Милль также, кажется, разумыль поль своею этикою въ императивномъ смыслѣ только теологическию мораль, а научное показаніе мотивированно-связной діятельности опъ хочеть назвать фэтологія» (ср. а. а. О. II. Buch IV, S. 449 ff.). Но этичь сиова исключается всякое понятіе о долгъ и отвітственности и полое превращается въ «характерологію» (Charakterologie), какъ недавно Л. Банзень съ точки эрвнія Шопенгауэра думаль озаглавить эту науку. Она должна, по его митнію, образовать мость между психологією и этикою. Книга содержитъ много интересныхъ педагогическихъ указаній, но не свободна отъ саркастического пессимизма Шопеницуэра (Ср. Dr. 1. Bahnsen: Beiträge zur Charakterologie. Mit besonderer Berücksichtigung pädagogischer Fragen. 2 Bde Leipzig. Brockhaus, 1867).

Упрекъ въ ненаучности касается нынв отнюдь не одного богословія, но наукъ о дух'в вообще, психологія какъ и этики. философіи какъ и исторіи, даже всёхъ философсивхъ наукъ. Естествовнаніе, это младшее двтя Менервы, хочеть быть совершенно незавесимымъ, - не то обнять, не то задушить всв науви прежде, чёмъ успёло ясно сознать само себя, даже прежде чвиъ установило свое понятіе и опредвлило свои границы. Безиврность его притязаній не особенно доказываеть его врвиость. Bene distinguere не составияеть его врвикой стороны. Углубляться въ свой предметь и въ сознании свояхъ предъловъ свободно, но осторожно, совершать движение, невыдаваться изъ своей сферы, но служить въ ней съ върностію въ маломъ и въ тоже время съ одушевленною преданностію, -- вотъ энось (дос) начин. Но верный энось естествовнания становется фальшивымъ пасосомь, пустою, ненаучною фравою, какъ скоро оно открытія и наблюденія, какія оно въ состоянів кълать своими средствами, бовъ дальнейшаго переносить въ совершенно незнакомую ему область и эмпирическіе законы природы, равно вавъ специфическій родъ ихъ действія чисто догмавапечатываеть карактеромь абсолютной необходимости и вталкиваеть ихъ въ область духовной жизни.

Мы согласны, что каждая наука должна быть основана на фактическомъ наблюденіи. Индуктивный пріємъ и точный методъ имѣетъ свои права и въ духовныхъ наукахъ, даже въ славнѣйшей и древнѣйшей изъ нихъ, богословіи. Мы также не желаемъ «теологіи риторики», но желаемъ истинной «теологіи фактовъ». Отъ дней Бакопа донынѣ замѣтно постоянное стремленіе поставить тщательное наблюденіе на мѣсто грезъ теоретиковъ. Человѣкъ можетъ сымышлять только ложное въ наукѣ, какъ и въ религіи; а всѣ истины, открываемыя имъ, суть чистые факты или законы, которые исходятъ отъ Твор-

ца 1). Только им не должны, подобно естественнымъ наукамъ, признавать факты и считать индукцію возможною лишь тамь, где можемъ положеть подлежащій виследованію предметь подъ микроскопъ или въ реторту, подъ анатомическій ножъ или въ тигель. Даже често-воображаемое есть фактъ, когда оно виветъ свой корень въ народной фантазін или въ болізаненно-возбужденномъ чувствъ и опредъляетъ въ причинной связи человъческія действія. Патологія души точно также должна защищать себя на форумъ науки, выставлять въ свъть свое право rdamanceba, kary n natologis těla. Jame actrologis, kota взятая сама по себъ она не наука, потому что не основывается рвшительно ни на какомъ предметв, а единственно предполагаетъ его, можеть быть однакожь предметомь серьезнаго ваучнаго изследованія въ той мере, насколько достоверно, что астрологическія сужденія или предравсудка оказывали величайшее вліяніе на самые сильные умы всемірной всторіи 2). Есть же наука о мисахъ и сусвъріяхъ (мисологія); почему же не слъдуеть быть и наукв о человъческихь предравсудкахь, когда эти последніе деступны такому сопоставлению и группированію, .9то возможно отсюда выводеть законъ ихъ происхожденія а ваконы ихъ распространенія.

Но въ чему все это говорится? Ужели богословіе со своими частными науками принадлежить также въ той сферѣ на-

<sup>1)</sup> Cp. Carey: «die Grundlagen der Socialwissenschaft deutsch v. C. Adler. München. 1863. Bd. I. s. 7.

<sup>3)</sup> Потому и утвержденіе Дюбо (Traité de statistique 1840. р. 47) должно быть видоизм'внено; онъ совершенно справедливо отказываетъ астроногіи, въ отличіе отъ астрономіи, въ научномъ характер'в, такъ какъ она является глупою и химеричною въ своемъ стремленіи «опреділять человіческую судьбу по теченію зв'іздъ»; но въ силу того, астрологія не можетъ быть пісключена изъ сферы научнаго изслідованія, какъ утверждаеть Дюбо. Ср. подобный же взглядъ у Quélelet, Système social р. 63, гдії астрологія вмість съ хиромантією выставляется какъ шарлагамство.

учныхъ предметовъ, которые имъютъ только патологическій интересъ? Съ своей стороны я не могу прямо противоръчить словамъ Мефистофеля: «какъ трудно избълать ложнаго пути»! Вездъ, гдъ богословіе, какъ наука, остается невърнымъ своимъ источникамъ, и не уравумъваетъ своего особеннаго предмета тъмъ органомъ, которому только онъ доступенъ и понятенъ, оно легио сбивается съ прямаго пути.

Богословіе смёло можеть ставить себя въ ряду остальных ваучных системь; его право на это не только въ томь, что оно, какъ показывлеть исторія, служило какъ бы мостомь, чрезь который сокровища языческой и древнеклассической науки перенесены были въ новёйшее время надъ дикимъ потокомъ движенія варваровъ; совершенно помимо этого, оно должно съ рёшительностію, съ полною самоувёренностію утверждать и приводить въ совнанію другихъ свою специфическую особенность, какъ наука въ истинномъ и полномъ смыслё слова.

VI. Думають, что богословіе преимущественно имветь дедуктивный или чисто-конструктивный характерь, будто бы оно выходить изъ общихъ принцеповь, которыхъ признаціє на віру требуется напередь; или будто бы оно выставляєть аксіомы, которыхъ чисто гипотетическій характерь очевидень. Такое мнівніе совершенно ложно.

Богословіе не создаеть христіанства, какъ будто бы христіанство бозъ него не существовало, и не въ томъ его задача, чтобы впервые возбудить въру въ него. Напротивъ, основное предположение его есть историческое бытіе христіанства въ связи съ существующими памятниками откровенія, которые сами составляють неотъемлемую часть его исторіи. Уже историко-критическій разборъ и объясненіе этихъ источниковъ есть специфически паучная задача. Только матеріалистическое остроуміе Молешота можеть дерзко и бездоказательно утверж-

дать <sup>1</sup>), что «путь откровенія ведеть лишь къ молять, а не къ маслідованію», какъ будто одно исключаєть другое и *ота* et labora не имбеть некакого смысла для мужа науки <sup>2</sup>).

Только любовь даеть пониманіе. Равнодушіе вли пренебреженіе еще никогда не были производительны для науки. Картевіанское: de omnibus dubitandum est имѣеть свое относительное оправданіе только тогда, когда сомивніе относится из нашей познавательной способности и точности познанія. И вдёсь пополняющею, обратною стороною его, положительно плодоносящею и творческою силою для научной работы всегда будеть увёренность въ двйствительной живой связи подлежащаго изслёдованію Богоданнаго предмета, кратко: впра, которая раждается изъ внутренняго, таниственнаго, личнаго соприкосновенія, изъ живой связи между мною и моимъ предметомъ, и уже должна такъ или иначе предсуществовать.

«Я нашель органь», говорить Фихме въ своемъ сочинения: «Назначение человека», «которымъ я постигаю всякую реальность. Не знаніе этоть органь, потому что каждое знаніе предполагаеть нечто высшее своего основанія и это восхожденіе простирается въ безконечность; стъра служить органомъ, —вера, это свободное успокоеніе при взгляде, естественно представляющемся намъ (bei der sich uns natürlich darbietenden Ansicht); она-то впервые подтверждаеть знаніе и возвышаеть до увёренности, до убёжденія то, что безь нея могло бы быть только обольщеніемъ. Потому вёра, моральное убёжденіе есть основаніе всякаго другаго убёжденія» 3). «Уничтожь первона-

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Moleschott: Der Kreislauf des Lebens. Dritte Auflage. 1857. S. 13 und S. 18.

з) Здёсь у автора говорится еще изсколько словь о характер'я собственно протестантского богословія. Н. З.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Cp. I. G. Fichte: «Die Bestimmung des Menschen», Berlin. 1800. S. 193 и S. 289. 303. «Всякое мое убъжденіе», читается на 194 стр., «есть

чальную вёру», говорить *Якоби*, «и всякая наука станеть пустою, будеть издавать звуки, но не будеть говорить и отвёчать». Да, мы знаемь чрезь одну вёру, что мы имёемъ тёно и что кромё насъ существують другія тёла и другія мыслящія существа,—истинно чудесное откровеніе, откровеніе природы, которое не только повелёваеть, но и вынуждаеть всёхъ и каждаго *бюрить* и чрезь вёру воспринимать вёчную истяну» 1).

Никогда и ни въ какомъ случав я не могу постигнуть двиствительности безъ посредства ввры, образующей необходимый союзъ между субъектомъ и объектомъ, союзъ, безъ котораго совершенно не существуетъ для меня реальность. Всякій «реализмъ» покоится на непосредственно достовёрномъ убъжденія. Безъ этого убъжденія остается въчная пропасть между «я» и «не—я», между мною и міромъ, между человівкомъ

только въра и она исходить изъ настроенія (Gesinnung), а не изъ разума». Также см. поздивищее сочиненіе: Ueber das Wesen des Gelehrten und seine. Erscheinungen in Gebiete der Freiheit. Berlin. 1806. S. 95.

<sup>1)</sup> Cp. Iacobi, Werke, Bd. IV, 1. Briefe über Spinosa S. XLII und 223. «Каждое доказательство предполагаетъ уже нъчто доказанное, принципъ чего есть откровение. Элементъ всякаго человъческого познанія и дъйствія есть выра». Якобы въ своемъ письме въ Мендельсону (а. а. О. S. 210 ff.) выставляеть значение вёры для чувственных вещей. «Мы родимся въ вёрё н должны оставаться въ въръ. Точно также, какъ мы всть родимся въ обществъ и должны оставаться вь обществъ. Какъ можемъ мы стремиться къ увъренности, если увъренность неизвъстна намъ уже напередъ, и какъ она можетъ быть известною намъ иначе, какъ не чрезъ то, что мы уже познаемъ съ увъренностію? Это ведеть къ нонятію непосредственной увъренности, которая не только не пуждается ни въ какомъ доказательствъ, но совершенно исключаеть всв доказательства. Убъждение чрезъ доказательство есть увъренность изъвторыхъ рукъ, основывается на сравненіи и никогла не можеть быть вполив твердымь и совершеннымь». Всего страннве кажется инв, когда мужи «соціальной науки» возстають противъ «въры», между тъмъ какъ весь соціальный организмъ, кончая денежными оборотами, основывается на въръ (кредить, довъріи). Соціальная физика, равно какъ соціальная этика, немыслимы безъ віры.

и человівомъ, между человівкомъ и Богомъ. Безь этого убіжденія, которое носить характерь твердой уверенности, всякое посредствуемое знаніе, следовательно наука становится напрасново, жалкою мукою Тантала. Впора напр. въ причинную связь въ области природы есть предположение для каждаго, направленваго сюда, научнаго изследованія. Нервъ нашей любви въ исторіи коренится въ вёрё въ фактическую связь человёческихъ действій, въ существующій въ духовной области міровый порядовъ. Физіологь, психологь, метафизивъ-всв они вовсе не принядись бы за свои научныя изследованія, еслибы они не были пронявнуты такимъ убъядоніемъ, что и здесь существують последовательные законы движенія. Пропитанное абсолютнымъ скептицизмомъ сознание есть и-будетъ научно безплоднымъ, потому что побуждение въ изследованию превра-, шается тогда, міровая загадва становится міровымъ хаосомъ, вся міровая исторія безсмысленною суетою, живая исторія отдъльныхъ человъческихъ сердецъ безпричинною, безпъльною TPEBOTOW 1).

Въ этомъ смысле и богословская наука требуетъ въры въ свой предметъ или личиаго, полнаго доверія, отношенія въ движущему центру его. Тогда изъ грамматико-историческаго изученія, изъ критики памятниковъ будетъ развиваться то содержаніе, которое мы называемъ, по исторической личности Христа, христіанствомъ. Никто, будь онъ самый рьяный противникъ христіанство, не можетъ отрицать, что соно, какъфактическое явленіе, имеетъ свою величественную исторію. Христіанская религія, основанное на вере во Христа отношеніе искупленнаго человечества къ Богу, есть совершенно неопровержимый психологическій и историческій фактъ, и такой

¹) Cp. I. Ritter: «Encyclopädie der philos. Wissenschaften». 1864. III. S. 625.

фантъ, ноторый больше, чёмъ всякій другой, связанъ съ міровимъ движеніемъ. Было бы безуміемъ, еслибы захотёля приписать явленію христіанства меньше фантичности, чёмъ чисточувственнымъ явленіямъ природы. Даже идея Штрауст о свободно совдавинейся сагів, объ образованіи мисовъ въ до-хрихристіанскій періодъ, если только хочетъ имёть притазаніе на ваное нибудь научное значеніе, не отрицаетъ причинной связи между началомъ и продолженіемъ. Безъ сомнівнія ненаучность его метода и его результатовъ даетъ видёть 1), что сила христіанства, духовно обновившая міръ, его тогдашнее вліяціе и его настоящій видъ не могуть быть выведены и объяснены по его теоріи.

Во всякомъ случай, исторія христіанства, съ законами ел движенія, остается широкою почвою для научнаго изслідованія, котя особий характеръ предмета можеть увеличивать трудность этого изслідованія.

VII. Указанная трудность богословских изследованій увеличивается по той мёрё, какъ мы удаляемся изъ области эвзегетическаго и историческаго богословія и входимь въ область систематическаго, догматики и этики. Здёсь мы имёемъ дёло уже не съ писанными свидётельствами, которыя мы можемъ подвергнуть исторической критике, а, по видимому, съ кореннымъ свидётельствомъ (Ur-Runde) христіанскаго сердца, которое ускользаетъ отъ научнаго изследованія и наблюденія, необходимо принадлежащаго точному методу. Общее положеніе Руссо, что много философіи нужно для того, чтобы наблюдать вещи, которыя всего ближе къ намъ, здёсь въ особенности приложимо.



<sup>&#</sup>x27;) Ср. напримъръ полное приведение доказательствъ на это въ связи съ воскресенисть Інсуса у М. Этельпардта: Schenkel und Strauss. Zwei Zeugen der Wahrheit. Erlangen. 1864. S. 168 ff.

Однаво счетать научныя изследованія по догмативе в этивъ плоломъ чисто внутренняго самонаблюденія значило бы ложно понимать характеръ его. И адесь, въ области христіанскаго въроученія и нравоученія, дело не въ апріорическомъ построени изъ внутренняго сознанія правственнаго субъекта. - Напротивъ, объектъ вдёсь есть фактически и исторически данное. Теологъ долженъ оставить себъ только ту задачу. чтобы чрезъ анализъ и синтевъ данныхъ факторовъ и элементовъ отыснивать и уразумъвать представияющуюся въ Божественномъ отвровения истину въ ед величественной связи. Дело идеть такимь образомъ единственно о связномъ воспроизведенін подлинно (urkundlich) христіанскаго, хотя бы и въ формъ, кавую причяли христіанское ученіе и христіанская живнь въ церковномъ обществъ и въ частномъ члень его, именно: догматизирующемъ и этизирующемъ субъектв. И здвсь историческій матеріаль весьма обилень. Призракь чисто субъективнаго. конструктивнаго пріема начезаеть, какъ скоро систематическое изложение стремится не въ возбуждению или доказательству спасительной въры и спасительной жизни, и мучить само себя надъ этимъ самоотверженно, хотя совершенно напрасно; но . стремится возпроизвести христіанскую религію, утвердившуюся на извёстныхъ памятникахъ и сложившуюся извёстнымъ обравомъ въ церкви, какъ личную собственность индивидуума, свойственной ей внутренней связи, словомъ: въ видъ соотвътствующаго организма мыслей.

Эта вадача, повидимому, свромная, впрочемъ едва выполнимая, по трудности эмпирическаго наблюденія правственной жизни, никогда не будеть рёшена именно въ религіозноправственной области, если отдёльная личность будеть разсматриваема единственно на основаніи худо понимаем й свободы выбора и воли, совершение изолированно отъ общества, такъ свавать, какъ нравственный микрокосмосъ 1).

Я разумить вятьсь не то, нь сожильного, еще слишкомъ распространенное мивніе, по которому нравственная вообще не виветь неканиль законовъ, какъ область вола; это мавніе, подобно древнему поверхностному пелагіаниему, смотрить на волю какь на tabula rasa или какъ на ввукъ, который человъкъ можетъ издавать такъ или иначе по своему желанію. Также совершенно вив круга монув мыслей стоить представление о полномъ равновесии моральныхъ силъ, которыя должны получать свое направление отъ неизвъстно гдъ зараждающагося, чревъ какое-то generatio aequivoca происходящаго авта воли, направленіе, которое во всякое игновеніе можеть снова переміннться, какь скоро только человікь захочеть этого, пратко: убъщение въ абсолютной или только относительной незакономприости (Gésetzlosigkeit) движенія воли, убъяденіе, тожественное съ неявною мыслію объ абсолютномь, т. е. безпричинномъ (motivlosen) и неразумномъ самоопредъленін воля.

Безъ сомнёнія, весьма многіе еще представляють дело такимъ образомъ. Когда Адамь Вагнерь решается показать

<sup>&#</sup>x27;) Какъ близка эта опасность, показываеть последнее сочиненіе Д. О. Лабманна: »Ueber den individuellen Beveis für die Freiheit des Willens « Ein Kritischer Beitrag zur Selbsterkenntniss. Stuttgart. 1866. Здёсь правственная основная проблема понимается совершенно индивидуалистически (стр. 145: »здёсь дёло вдеть о явленій чисто индивидуальномъ, которое остается частнымъ дёломъ каждаго человёка«) и поэтому неразрёшена, мало того, даже не поставлена правильнымъ образомъ. Ср. стр. 145 заключ.—Лотце въ своемъ »Микрокозмъ« (Ideen zur Naturgeschichte und Geschiehte der Menhschheit, Leipzig. 1856, 3 Bde), разсматривая отдёльнаго человёка, какъ міръ самъ въ себё, какъ микрокозмъ«, умёлъ нябёжать абсолютнаго индивидуальнама и атомизма, но, мий кажется, все таки не проникъ въ глубокое значеніе органической связи человёчества, по

произвольныхъ, повилемому, атаст-**\*законоспобразность** въ віяхъ . то онъ конечно предполагаеть указавное мивніс общепаспространеннымъ, но, съ своей стороны, старается выставить несостоятельность его. Противъ него считають нужнымь вовражать, что решительно ничего нельзя вывести вав неограначеннаго самоопредвленія, потому что оно есть проявволь. а произволъ-химера 1). Пова еще не вышла изъ головы у многихъ Боклева мысль, булто бы эччение о свободной воль тожественно съ идеею случая въ правственной области« "), само собою разумвется, не можеть быть рыче о реализив, объ эмпирической и точной наукъ въ области этики. »Свобола безпричиннаго самоопредвленія есть абсурдь; никто не можеть отрицать постоянной условности и въ духовной жизни.« Лотце, у котораго я заимствую это изречение, остроумно называеть безпричинное самоопределение »своболого, недоступного наблюденію. « 3) При такомъ самоопредвленін не било бы ни возможности, ни интереса въ познавания человъка. При немъ всякое воспитаніе было бы единственно біеніемъ воздуха, всякая работа, всякая борьба была бы безнадежною и безплодною. Весь пруговоротъ исторіи являлся бы демоническою пронією. Міръ духа сталь бы игрою случая и на этомъ пути прямо обезбо-(entgöttlicht). Идея эквинбристической свободы есть, навъ говорить Шеллинги въ одномъ мъстъ, эгубительная язва всякой морали» и въ тоже время »банкротство разума« 4).

отношенію къ нравственной солидарности членовъ его; также ср. Лотце: Allg. Physiologie des körperlichen Lebens S. 134.

<sup>&#</sup>x27;) Hildebrandt: lahrbb. für Nationalökonomie und Statistik. 1865 r. Bd. 1V. S. 287.

<sup>2)</sup> Cp. Buckle: Gesch. der Civilisation in England, übers. von Ruge. Th. I, S. 10 u S. 17.

<sup>3)</sup> Cp. Lotze: Mikrokosmus Bd. I, S. 157, 159,

<sup>4)</sup> Cp. Liebmann a. a. O. S. 124.

Я согласенъ таениъ обравоиъ съ Форлендеромъ, когда энь утверждаетъ предъ лицемъ новъйшей философія, что невозможно считать свободу произволомъ и мысль о законосообразномъ самоопредъленія воли, точно такъ какъ и о законо сообразности человъческихъ дъйствій, прямо причисляетъ уже тъ этривіальностямъ въ области новъйшей этической науки 1).

Но мы можемъ допускать и понимать ваконосообразную зъязь въ ея реальности лишь тогда, когда мы вовьмемъ челозъка какъ нравственное существо, вит его особности (Fürsichsein), будемъ равсматривать его въ живомъ отношеніи его какъ члена съ обществу, семейству, общинт, народу, церкви и пр. Да, мы дозжины стараться повнавать его какъ элементь въ общемъ историческомъ движеніи человъчества, чтобы изъять его изъ чисто матеріальныхъ законовъ развитія и такимъ образомъ мыслить его какъ »отображеніе великой міровой дъйствительности« и какъ гражданина высшаго міра <sup>2</sup>).

Доколъ человъкъ принимается за единичное существо, или общество является только совокупностью (Addition) многихъ индивидуумовъ, которые управляются своею свободою, чуждою

<sup>&#</sup>x27;) Cp. Vorländer: »Die moralische Statistik und die sittliche Freiheit«; in der Tübinger Zeitschr. für die ges. Staatswissenschaft von Mohl etc. 1866. Bd. 22, Heft 4, S. 480 ff. Подобно Drobisch: Die moral Statistik und die Willensfreiheit. 1867, S. 55, 60 ff. in seine Recension von Quetelet's Schrift (sur la statistique morale etc.) in Gersdorf's Leipzig. Rep. VII, I. 1649, S. 38: »Выше свободы«, читается здёсь согласно съ de Decker и von Меснеп, »которая есть потребность отдёльнаго человёка, стоить порядокъ, который есть потребность общества, «

<sup>.</sup> в) Ср. Lotze a. a. О. I, S. 439: »Въ движении свободы, которая не блуждаетъ неопредъленно и не хочетъ плода, не выжидая медленнаго развитія растенія, но съ сознаніемъ придерживаясь твердыхъ предъловъ селщенной для нея необходимости и слъдуя путемъ указываемымъ ею, человъкъ становится тъмъ, чъмъ онъ является въ древнихъ гадательныхъ представленіяхъ преимущественно передъ всъми тварями: совершеннымъ отображеніемъ великой дъйствительности, малымъ міромъ, »микрокозмомъ.«

правиль, или важдый своимь особымь закономь самоопредёленія, до тёхь порь будеть продолжаться хаось и мы должны отчаяваться какь въ связно послёдовательномь прогрессё, въ цёли исторін, такь и въ возможности установить »реалистическое изученіе« въ духовно-правственной области, хотя бы съ нёкоторою надеждою на успёхь.

Поэтому и этика, какъ настанваль уже Шлейермахерь, совершенно немыслима безъ исторического изследования. Она отыскиваетъ собственно общіе законы историческаго прогрессивнаго явиженія. т. е. законы афиствій и явленій въ оргаьный человъчества или въ отдёльныхъ группахъ его. Справедливо поэтому онъ называетъ исторію альбомомъ ученія о нравственности, сборникомъ картинъ, иллюстрацій въ нему. Этива же является объясненіемъ этихъ вартинь, такъ свавать, наукою о законъ тяжести, опредъляющемъ движение жизни въ духовно-правственномъ коллективномъ тёлё, равно и въ отдельных массахь часновь (личностяхь, зарактерахь) человьческаго общества. Индивидуумы участвують въ организаціи и органическомъ развитіи общества, смотря по отношенію ихъ, какъ членовъ, къ цълому, и постоянное взанмодъйствіе между цванив и единичным составляеть необходимое условіе существованія, роста и прогрессивнаго движенія организма.

VIII. Весьма многіе особенпо вяз тіхть, которые лишь поверхностно знавомы съ нравственною статистикою, думають, что такимъ коллективнымъ обсуживаніемъ нравственныхъ вопросовъ и твердымъ признаніемъ законосообразности человітеснихъ дійствій подкапывается отвітственность человіте за его дійствій подкапывается отвітственность человіте за выстией степени странно. Правда, несомнітно, что нікоторые, смітшвая неопреділенное (vagen) понятіе необходимости съ механическию необходимостію природы, выводили слишкомъ поспітшным заключенія въ этомъ отношенія; довольно назвать

3

3

только Данквардти, Молетота, Фишера, Ловенгардта и др. Но нельзя такихъ заключеній признать справедливими и строгими, такъ какъ отвътственность человъка стоить и падветь ст мыслію о томъ, что все, что отдёльны**й чело**вёвъ думаеть или дёлаеть, онъ дёлаеть не по отношению только въ себв самому, вакъ будто бы его мисли и двествія не имван ниваеого вначения для другихъ и онъ не обязанъ быль давать отчеть о нихь решительно накому, кроме себя самого. Напротивъ, чемъ глубже отдельный человеть всею нравственною жизнію своею является вдвинутымь въ строй общей человьческо-правственной жизни, чёмъ больше онъ долженъ говорить себъ, что ни одна мысль его, ви одно слово, ни одно движевіе воли и ни одно дело его но безследвы или безразличны. а важдое явияется звёномъ въ великой цёни исторической приченной связи, въ той или чной мёрё плодоноснимъ сёменемъ на поль общечеловъческаго труда, тымъ больше будетъ со-**ЗНАВАТЬ ОНЪ И ДОЛЖЕНЪ СОВНАВАТЬ СВОЮ ОТВЪТСТВЕННОСТЬ М** взвъшивать свои внутреннія и внішнія дійствія на вісахъ совъсти.

Безъ сомнёнія, часто индивидуальная виновность не будеть имёть мёста при такомъ пониманія правственной жизни. Въ взвёстномъ смыслё можно искать и находить почву для всякой вины индивидуума въ общирнёйшемъ или тёснёйшемъ круге, въ которомъ движется нравственная коллективная личность. Это однакожь не уничтожаетъ выдавидуальнаго вмёненія, а только выставляеть въ истинномъ свётё постоянное взаимодёйствіе между коллективною и единичною личностію, что я надёюсь впослёдствіи показать наглядвёе (in concreto).

Страхъ предъ натуръ-детерминиямомъ, отрицающимъ всакую свободу, не можетъ удерживать насъ отъ того, чтобы признавать дъйствительность органической причинной связи въ нравственномъ міръ и вникать съ любовію въ истинъ въ самую сущность дёла. Чему факти учать, того не слёдуеть пугарься 1). Основательное и всестороннее явслёдованіе фактовъ можеть только содействовать намъ въ разрёшенія міровой загадки, насколько это доступно намъ. То во всякомъ случаё для меня несомиённо, что нравственный міръ не менёе управляется Божественными законами, какъ и физическій 2). Конечно, законы правственнаго міра, сообразно съ сущностію его, слагаются своеобразно. Что божественная необходимость, какъ божественное міроправленіе, даже со включенієми чудесь и откробенія, не упичтожаєть связи и свободы деиженія воли, но только подчиняеть волю высшему міровому плану,—повазать это воть главная задача предпринимаєго мною ваучнаго мяслёдованія 3).

При этомъ очень многое зависить отъ точнаго опредъденія того, что мы называемъ *закойом*ю и чёмъ различаются

<sup>1)</sup> Я держусь въ этомъ отношения древняго извъстнаго изречения Ениктета: Ταράττει τε'ς ανθρώπες è τα πράγματα, αλλά τα περί των πραγμάτων δόγματα Encheiridion, cap. X.

<sup>\*)</sup> Я долженъ согласиться въ этомъ отношени, хота съ извъстными оговорками, съ многочисленными замвчаніями новъйшихъ моральныхъ статистиковъ, особенно французской школы. См. ниже ч. І, 1 гл. З. Ср. прекрасное мъсто у Кетле: »Systeme social« стр. 9: »а имъю цълію своею единственно доказать, что Божественные законы и принципы управленія міромъ (именно нравственнымъ міромъ) существуютъ тамъ, гдѣ многіе упорствуютъ видѣть одинъ безпорядочный хаосъ. Вездѣ въ матеріальномъ мірѣ мы находимъ законы, необходимости которыхъ мы должны подчиняться. Почему же мы питали бы тичеславную гордость считать себя свободными въ возвышеннѣйшемъ порядкѣ вещей, гдъ мальйшія уклоненія сопровождаются весьма важными послыдствіями?« Затѣмъ онъ говоритъ (слѣд. стр. 16. 18) о таннственной связи, по которой каждый индивидуумъ можетъ быть разсиатриваемъ канъ необходамая часть цѣлаго, соціальнаю тыла, которое имъетъ свою спеціальную физіологію (стр. XII).

<sup>3)</sup> Позволяемъ себъ обратить особое вниманіе читателя на эти слова: въ виду ихъ ръшительное сужденіе о взглядахъ автора на свободу, на основаніи одной этой главы, было бы преждевременно. Н. З.

между собою законы природы и нравственности, эмпирическіе н абсолютные законы. Весьма обывновенно поспашное закаюченіе по вначаціи отъ навёстваго количества постоянных ланных (gleichbleibender Daten), отъ чисто фактической правильности явленій въ естветвенно необходимой и бевусловной связи ихъ. Сившивають временную пресиственность (Succession) и пространственное сосуществование (Coëxistenz) съ причинною свявію (Causalnexus) и воть, бевь глубокаго, ваучно точнаго разбора дёла, готовъ закъ называемый эзаконъ природы«, воторый однавожь можеть быть признань существующимъ и доказаннымъ только тамъ, гдъ, при неръдко запутанной систем' причинь, изъ техь же самых причинь правельно вознавають тёже самыя дійствія. И въ этомъ случай мы можемъ говорить, какъ справеднию вамъчаеть Милль 1), TOJERO OGE SMUNDEN CONTRE SAROHANE, TARE KARE ME HE BE COстояни процакнуть до последней определяющей причины.

Даже и тамъ, гдъ отискана будетъ причиная связь для всъхъ одинаковихъ фактовъ, индуктивний методъ, которий мы опредълни какъ «восведение (Zurückdeutung) найденныхъ путемъ опита фактическихъ отношений къ общимъ движущимъ началамъ, » всегда долженъ еще обращать внимание на качество дъйствующихъ моментовъ; потому что причина можетъ дъйствовать частию какъ движущая сила природы (механическая причивность), частию какъ возбуждение или раздражение (Reis, динамико-органическая причинность); такимъ образомъ духовные элементы воли (импульсы) могутъ проникать и вторгаться въ ходъ вмпирической «необходимости природы;» вслёдствие чего, фактические результаты (дъйствія) испытывають сущест-

<sup>1)</sup> Cp. Mill: System der deductiven u. inductiven Logik. Bd. II, S. 42, 468. Сравн. также 443 стр. его полемнку противъ злоупотребления словом необходимость отожествляемымъ съ принуждениемь.

венное измёненіе, хотя сами законы природы не нарушаются отъ Фого.

Во всякомъ случай нувно осторожно обращаться со словами «законъ и необходимость,» легно подающими новодъ въ влочнотреблению ими. Въ нихъ лежитъ вся полнота различнихъ отношеній, которыя должни быть отділены другь оть друга точнымъ анализомъ для того, чтобы потомъ, безъ опасности впасть въ запутанность, вмёть возможность подводить ихъ подъ одно главное понатіе, изъ котораго можно было бы выводить и изъяснять вань то, что мы новываемъ законоже природы (всегда равную себв, постоянную форму причинной связи, обусловленной матеріально и въ этой сферь необходимой), такъ и то, что мы навиваемъ, въ общеревйшемъ смисле, прасственным законом (остающееся всегда равныть себв, нормеpyromee (normativ) supamenie motuseposausaro asemenia boan). И здёсь и тамъ мы имеемъ причивную связь, восходящую къ болве глубокому или болве високому основанию (въ Законодателю), но опредвляемую въ различныхъ отношениях в различнымъ обраномъ, — тамъ въ формв механической необходимости (натуръ-детерминизмъ), вдёсь въ формё духовной необходимости (внутренній детерминивых), т. е. такой необходимости, поторая при случай (eventuell) становится правственнымъ принужденіемъ противъ возможности реанціи, возможности «и иначе поступать» (формальной свободы воли). Съ указанной точки врвнія замічательные труды Вагнера для точнаго опреділенія н ограниченія понятій «законь и законообразность» требують, быть можеть, исправленія. Понятія «необходимость и свобода» не будуть болье, какь кажется ему, непримираними противоphqiann 1).

<sup>1)</sup> Ср. Ад. Wagner: Die Gesetzmässigkeit in d. scheinbar willkürlichen menschl. Handlungen. 1864 Тh. 1. S. 787, гдв между прочимъ читается: «Законосообразность и свобода воль составляють еще противоръчія

Но трудная проблема единства необходемости и свободы никогда также не будеть разръшена, по моему убъщенію, если не стануть понемать отгельнаго челована въ его назначенін вавъ члена цълаго, члена мудро устроеннаго высшаго міра. Иначе ин будемъ имъть только безсвязныя дъйствія народовъ (Wölkergewühl) и кучи муравьевъ, а не міровую исторію и нравственный міровой порядокъ. Конечно, при всемъ этомъ не сабдуеть отрицать, что правственное развитие и течение жизни отдёльной личности совершается также по законамъ, которые, ванъ реальная область научнаго, психологическаго и этическаго изследованія, могуть представлять большой интересъ. Даже опредълженое цифрами статистическое наблюдение отнюдь не следуеть ограничивать однимь «наблюденіем» надъ массами » И недевидуумъ есть организмъ, заменутый самъ въ себя, движущійся по свойственнымъ ему законамъ, - организмъ, въ которомъ находится большое разнообравіе силь и массъ, феноменовъ движенія и действій, которыя могуть быть изчисляемы, анализируемы, группируемы и научно изоледуемы. Реалистическая наука въ извъстномъ смыслъ всегда даже и должна начинать ст конвретнаго и единичнаго и посредствомъ наблюденія фактовъ искать познанія элементовъ индивидуальной жизни. Но, по свазанному выше о различім между искусствомъ и наукою, научное изследование достигаеть удовлетворительнаго результата лишь тогда, когда оно взъ разнообразія единичныхъ фактовъ, сначала являющихся отрывочными, извлекаетъ общій господствующій законъ. И въ особенности въ правственной области изследование видивидуальнаго и личнаго прі-

въ теперешиее время.» Странно! Но моему, какъ слёдуетъ взъ сказаннаго, и та и другая обусловливаются внутреннею необходимостію. А думаю: «гдё нётъ закона, тамъ нётъ и вмёненія; гдё нётъ вмёненія, тамъ нётъ и свободы;»—или: «гдё нётъ закона, тамъ нётъ порядка; гдё нётъ порядка, тамъ хаосъ; гдё хаосъ, тамъ нётъ свободы!»

обрътаетъ истинно научное достоинство только тогда и въ той мъръ, дакъ выводятся отсюда обще-человъческіе законы, т. е. законы движенія воли, имъющіе значеніе для всёхъ людей.

Какъ индиведуумы, люди всё различны. Каждый имветъ свой особеный центръ тяжести, около котораго онъ движется, смотря по своему темпераменту, природному складу (naturell) и характеру. Но только какъ членъ органически разчленившатося цёлаго онъ есть нравственное существо, можетъ дёйствовать какъ нравственное существо и можетъ быть понятенъ какъ такое существо. Потому что не способъ, какъ отдёльная личность мыслитъ, желаетъ въ отличіе отъ другихъ,—составляетъ предметъ научной этики; но она имбетъ своею задачею изследовать законы деиженія св области воли и долга св отмощеніи къ сущности человівчества вообще. Поэтому я говорю: она удовлетворитъ своей задачё изслёдованія законовъ нравственнаго движенія только какъ соціальная этика.

По моему метнію, это относится и въ христіанскому правоученію, если послёднее недолжно чисто вазунстически учить тому, что тоть или другой христіанинь должень дёлать и что повволительно ему дёлать въ частныхъ особыхъ случаяхъ, но излагаетъ то, что христіанинъ, какъ членъ христіанскаго живаго организма, членъ церкви, новаго человёчества, испытываетъ и производитъ и своею долею помогаетъ другимъ осуществлять. Безъ ученія о царствів Божсіємъ христіанское правоученіе рёшительно и немыслимо. Отъ субъективизма и идеализма этиба можетъ избавиться, только въ такомъ случать, когда поставять на первый планъ органическій коллективный характеръ предмета ея изследованія и когда пониманія явленій въ индивидуумть будуть искать съ точки вртнія его органическаго отношеній въ цёлому. Реалистическое наблюденіе должно быть расширено до наблюденія надъ массами въ отно-

шенін въ правстреннымъ организмамъ и ихъ сложному движенію. (Gruppenbewegung).

Я, конечно, не отридаю, что довольно часто повволяють легвомысленную вгру понятіемъ »организми«. Бевъ сомивнія Рошерь въ своей національной экономін вибль право назвать DTO HOHATie OZHEMB DEST CAMMED TENHENDO, CB ROTODIMB RAKдый, безъ дальевищих разсумденій, думаеть обращаться какъ ему угодно. Но самъ Рошерь, вакъ мужъ науки объ обществъ и представитель реализма, не можеть однакожь обойтись безъ него 1). И въ Кор. 12 гл. находимъ самое лучшее описаніе соціальнаго организма. Вивств съ Рошероми я принимаю опредвление Лотие, по которому организмомъ называется эвсякая система массь, по природь сложившаяся (т. е. путемъ рожденія, роста, развитія на основанів Божественнаго порядка творенія) и поддерживающаяся въ свойственныхъ ей формахъ при перемёнё своихъ состояній«. Такимъ образомь органическое противоположно нетолько безжизненному. механическому, но также всему чуждому ваконовъ (геденовеп) иля управляемому однимъ произволомъ. Только мив кажется, выраженіе: -система массъ« несвободно отъ недоразумінія. Можно мыслеть подъ этемъ именемъ также сложное пълое (Zusammengesetztes), части котораго, по атомистическому міровозврвнію, существують раньше цвлаго. Не точеве ле поэтому навывать организмомъ цёлое, разчлененное разнообразно (einheitlich) **ДВИЖ**УЩееся MSBRALDH онриника свободно. ВЪ **воторомъ** HESLP **HAXOLATCA** codóm, взаимодъйствім между обусловливающемъ жизнь и развитіе (возраставіе) цёлаго. Въ этомъ смыслё и

<sup>1)</sup> Cp.-Roscher: Grundlagen der Nationalökonomie 5 Aufl. 1864. S. 23 и 26, гдв онъ называетъ »организмомъ« даже народное хозайство (такъ и на 113 стр.). Народъ есть организмъ,—это върно; но народное хозайство?—Пъщеварение организмъ ли, или оно только предполагаетъ организмъ и совершается въ немъ?

человъчество есть организмъ, а въ человъчество есть различные отдъльныя группы, семейство, народъ, государство, церковь), образованныя органически.

Живое (gliedliche) отношеніе из цёлому (zur Gesammtheit), поторому принадлежить индивидуумь какъ человёкь и какъ христіанинь, становится однимь изъ существеннёй шихъ предположеній для вдраваго и плодотворнаго самонаблюденія и самонознанія. Пока этика остается только личною и индивидуальною, дотолё она не будетъ имёть характера точной на уки и не будетъ признаваема наукою со стороны реализма, имёющаго мёсто и въ области наукъ о духё 1).

<sup>&</sup>quot;) Въ следующей главе, которую мы также намерены предложить читателямь вы переводе, авторы старается показать эпотребность «—въ отличе оть этики въ бя обычномы виде, какъ индивидуальной, —социальной этики на эмпирическомы основания, а затемы, въ отличе оть современной, такъ называемой, правственной статистики съ ся стремлениемы подводить все поды естественную связы, т. е. признавать единственно социальную физику (physique sociale), —эпотребность социальной эмики. Н. З,

## СПОРЪ ГРЕКОВЪ СЪ ЛАТИНЯНАМИ ОБЪ ОПРЪСНОВАХЪ И КВАСНОМЪ ХЛЪБЪ ВЪ ТАИНСТВЪ ЕВХАРИСТІИ.

Западная церковь, какъ извъстно, съ ижкотораго времени усвонла себъ обычай совершать таинство евхаристів опресновахъ. Восточная церковь присмотрелась въ этому падному обычаю впервые въ половинъ XI въка и начала обличать его вакъ нововведение, несогласное ни съ словомъ Божіниъ, ни съ практивою древней церкви. Западная церковь, наперекоръ этому, стала доказывать, что опреснови въ овхаристін-не нововведеніе, а древній обычай и даже божественное установленіе. Завязался такимъ образомъ споръ между греками и латинянами о хлебе ввасномъ и пресномъ, - споръ самый важный после спора объ исхождения Св. Духа, повторявшийся всякій разъ при такъ называемыхъ попыткахъ къ соединенію церевей и тянувшійся съ половины XI го до самаго XVIII въва включительно, если не съ одинаковою силою и энергіею, то всегда почти съ одинаковымъ упорствомъ съ той и другой стороны. Какъ на многочисленны в разнообразны сочиненів, написанныя въ этомъ споръ съ объяхъ сторонъ, но всь они выходать нев однахь и техь же общехь и главныхь ноложеній, выработанныхъ въ этомъ спорф, и сосредоточиваясь около этихъ положеній, только такъ или иначе, болье или менье развивають ихъ. Задача настоящей нашей статьи-представить эти общія и главемя положенія, не вдаваясь въ подробности этого знаменитаго спора <sup>1</sup>).

Первве всего спорящіе обращались въ примвру Інсуса Христа, установившаго это таинство, - и вдесь одни доказывали, что І. Христосъ установиль это таниство на клюбь квасномъ, другіе-что на хаббв пресномъ. Узнать точно это, т. е. на вакомъ клебе Інсусь Христосъ совершиль евхаристію, можно было бы лешь тогда, вогда бы точно опредвленъ быль самый день совершенія ся. Если Інсусь Христось совершиль свою пасху и установиль таниство евхаристій въ самый день іудейской пасхи, т. е. 14 нисана, то безъ сомнёнія онъ употребиль хлабь прасный, потому что въ этоть день, по закону, не долженствовало быть ни одной врошки вваснаго жабба во всей Іудев. А если Іисусъ Христосъ совершиль паску и установиль евхаристію до празднива іудейсвой пасхи, то Онь употребиль клюбь квасный, какой обывновенно употреблялся у іудеевъ въ дни непаскальные. Латиняне усиливались доказать первое, греви последнее. Но евангелисты говорять объ этомъ предметь не одинаково: евангелисть Іоаннъ прямо говорить: прежде праздника пасхи...а три первые евангелисты (синонтвки)—вы первый день опръсночный, вы оньже подобаше пасху экрети...Это давало объимъ спорящимъ сторонамъ равносильное оружіе, по крайней мірів съ виду. Коснемся нівсколько частиће доказательствъ тёхъ и другихъ, какими одни стара-

<sup>1)</sup> Подробная исторія втого спора изложена въ книгъ М. Io. Gotter. Hermanni: Historia concertationum de pane azymo et fermentato in coena Domini, Lipsiae, 1787. Этою книгою главнымъ образомъ мы и пользовались. Пользовались также кое-гдъ изданіемъ Gornelii Will: Acta et scripta, quae de controversiis ecclesiae graecae et latinae saeculo undecimo composita extant, Lipsiae et Marpurgi, 1861; и еще сочиненіемъ Karl Werner: Geschichte d. apologetischen und polemischen Literatur d. christlichen Theologie. Dritter Band, 1864.

лись докавать, что Інсусъ Христосъ совершиль свою пасху днемъ раньше іудейской пасхи (13 нисана, а другіе—что Онъ совершиль ее въ самый день іудейской пасхи (14 нисана).

- 1) Іуден, собираясь погубить Інсуса Христа, ваботились о томъ, чтобъ это сдёлать не ев праздникъ да не молея будеть св людехь: вакь же бы они рышелись убить Его въ такой великій праздникъ, какъ первый день опресноковъ?говорили греки. Латинане отвёчали, что хотя действительно синедріонъ клопоталь объ этомъ прежде, но онъ могъ и перемінять свое рішеніе, вогда представился удобный случай умертвить ненавистного ему человъка хоть и въ такой великій правдникъ. Это-совершенно въ духв іудеевъ, которые многократно покущались наложить на Него руки именно въ правдняки: изъ ненависти въ Нему они могли теперь забыть и законъ....Впоследствін другіе прибавили, что и законъ не могь служить іудеямъ въ этомъ случай помихою: законъ запрещаль виъ только произносить смертные приговоры въ день правдимчный, но они и не произносили смертнаго приговора Імсусу, а произнесъ его Пилать-двичневъ; оне только обвиняли Інсуса. Что же васается исполненія смертныхъ приговоровь, то законъ позволяль это исполнение и въ правдничные дни, после обеда (Ле-Кіень; смотри Werner, Gesch. apologet. und polemish. Literatur, В. 3, S. 103); стало быть, нёть начего невозможнаго въ томъ что они распяли Інсуса послів об'яда, въ первый день опрівснововъ.
- 2) Евангелистъ замѣчаетъ, что когда Івсусъ Храстосъ, указавъ на вечери на своего предателя, сказалъ ему: емсе тоо-риши, сотвори скоро, то нѣкоторые изъ учениковъ подумали, что это значитъ: «пойди купи, что нужно для правдника;» слѣдовательно, выводили греческіе писатели, правдникъ тогда еще не начался, потому что можно было еще дѣлать покупки; къ правднику еще только готовились. Латиняне отвѣчали, что

эта преднолагаемая покупка могла относаться не въ вавтрашнему только дию, а и въ сегоднешнему, въ который только что начался еще праздникъ, и что танія покупки, нужныя для праздника, можно было по закону дёлать и въ самый праздникъ (Исх. 12, 16).

- 3) Когда утромъ, послё тайной вечери, Івсусъ Христосъ приведень быль на судъ въ Пилату, то іуден не вошли за Нямъ въ преторъ, да не осквернятся, но да ядять пасху: стало быть, говорили греви, они еще не вли пасхи, а только соберались всть ее ввечеру того дня. Латиняне отвёчали, что подъ пасхою вдёсь разумёется не агнецъ пасхальный, которыя приносимы и съвдаемы были ими чревъ всё седмь дней опрёсночныхъ, слёдовавшихъ за пасхою, и которыя, также какъ и агнецъ, назывались пасхою (Второзак. 16, 2).
- 4) Когда вели Інсуса Христа на распятіе, то встрётили Симона Киривейскаго, грядущаго съ села...Если бъ это было въ первый день опресночный (т. е. 15 нисана), Симонъ не выходиль бы на поле работать, а правдноваль бы этотъ велиній праздникь сперва въ храм'в, а нотомъ у себя въ дом'в.—Симонъ—отв'ячають латвияне,—если только онъ быль іудей, что впрочемъ весьма сомнительно 1), могъ быть въ этотъ праздникъ на ноле не для работы, а для прогулки; такая проходка на изв'ястное разстояніе не воспрещалась іудеямъ и въ праздники.
- 5) День осужденія Інсуса Христа, распитія и смерти Его трансты навывають пликоми посцю, а слідующую за

<sup>1)</sup> Изъ древнихъ, по кр. мъръ сколько извъстно, только Иларій, Августинъ и папа Левъ думали, что Симонъ Киринейскій быль язычникъ; всё же прочіе полагали, что онъ былъ іудей, пользовавшійся притомъ общею извъстностію. На это будто бы и наменаютъ слова ев. Марка (15, 21), прибавленныя къ имени Симона: омину Александросу и Руфосу.

никь субботу-селикими днеми субботы. Натовъ пасцъ наз-BAH'S TAR'S HOTOMY, TTO BE STOTE HETORE BETOPONE HATERRAIACE паска, а суббота-велекою субботою потому, что она случилась теперь на другой день после пасхи, т. е. въ первый день опреснововь, который и безь субботы быль уже правдникомъ, (Лев. 23, 5, 6) а въ соединенія съ субботою должень быль считаться великимъ правдникомъ, равно какъ и суббота отъ соединенія съ этимъ правдникомъ долина была считаться великою субботою. Итакъ въ пятокъ, когда іуден только что начинали еще праздновать свою пасху, Івсусь Христось быль уже на преств, и іуден спішнин перебить Ему голени, чтобъ не осталось на преств тело до следующаго велигаго дия.-- Илможь пасил, отвъчали латичане, совствъ не то значить, что ввечеру его начиналась паска, а просто вначить пятокъ, случившійся во время дней пасхальныхь. Въ настоящемъ случав онъ наль на первый день опресновов; но еслибы паль и на второй, третій и какой угодно изъ семи дней оприсночных, во всяком случай онь все быль бы паток посчю: потону что дни опреснововъ навиваются въ Инсаніи и днями пасхи, или, по крайней мёрё во всё семь дией опрёсночныхъ приносимы быль жертвы, воторыя назывались посжольными и посжою. Равнымъ образомъ и суббота, говорили датинене, названа у Ісавна великимъ двемъ не потому, какъ думаютъ греки, что она случилась теперь въ первый день оприсночный, а потому, что случелась во второй. Она всегда называлась такь, въ какой бы день пасхальной сединцы ни приходилась..

6) Вогда умерь Інсусь Христось, Іосифь аримаеойскій покупаеть плащаницу, а жени—ароматы для Его погребенія; но этого ови не могли ділать въ первый день опріспочній, говорили греки.—Такія діла благочестія, благотворительности,—отвічають латимаес,—и торговля вещами, нужными для этихъ діль, ни въ какой праздникь не были запрещены іудеянь. А

одинъ датинскій писатель весьма пеудачне замічаєть на это, что Іоснфу для такого добраго діла, какъ погребеніе мертвеца, могли продать плящаницу сепретно, кота лавки и были ваперты. Другой (Іас. Нуасіпіния бетгу) основательніе замічаєть, что выраменіе св. Марка объ Іоснфі: и купись плащаницу вичего еще не говорить о времени этой покупки. Іоснфь погъ кунить влящаницу за день и даже ва нісполько діней до смерти Івсуса Христа. Это предположеніе восненно подтверждають всі прочіе свангелисты, ничего не говорящіе объ этой покупкі; а Матеей называєть эту плащаницу только чистою, т. с. новою, недавно еще пріобрівтенною. Притомъ же св. Матеей говорять даліве: и положом є св носоми осоєми гробів, стожсе масіченіе греба въ камени; но кто же станеть утверждать, что это изсіченіе греба въ камени Іосифъ сділять теперь же, къ пятовъ вечеромь?

7) Евангелисть Іоаннъ премо говорить, что последнию вечерю Інсусъ Христось совершиль премсов правоника масжи, т. е. наванунъ празднава. Латинскіе полемисты вли сомиъваются, что описанняя Іоанномъ (гл. 13) вечеря есть та самая, о которой говорять другіе еванголисты какь о послёдней вечери Христовой; вля же, противополагая этому выражению Іоанна свидетельства другихъ евангелистовъ--- о томъ, что Імсусъ Христось совершиль скою вечерю се персый дель оприсприный, вивіда подобаше окрети насяч, -- вираженіе Іовина объясняють вавь выбудь въ свою пользу. Такь, напр., говорять, что ногда Іоаннъ говорить: прамеде правдника пасли, то онъ разумбеть здёсь день естественный (naturalis), который у обрость отличаяся отъ двя селщенисто или мертоство твиъ, что начинался отъ полумочи и предолжался до сабдующей помуночи, чогда какъ день свящевный очитался отъ вечера до вечера. Итанъ выражение комина прежеде правдника пасжи · вижчить только--- проще полунони вечера даскальнаго, съ воторой полуночи уме начиналов сотественный день правденка; л. с.

выходить все-таки, что Інсусъ Христосъ совершиль послёднюю вечерю свою вечеромь 14 нисана. Греческие отцы, напротивъ, преимущество въ этомъ случать дають свидетельству Іоанна, и противоръчащия ему свидетельства другихъ евангелистовъ примирають, больщею частию, темъ, что у другихъ евангелистовъ первый день опръсночный принимается не въ собственномъ и строгомъ смысле, а въ томъ, въ какомъ мы, напр., навываемъ первымъ страстнымъ днемъ великій понедёльникъ, — т. е. въ смысле предпразднества, приготовленія въ днямъ насхи и опрёсноковъ, какое приготовленіе начиналось у іудеевъ еще съ 10 нисана 1).

8. Въ годъ сперти Храстовой правдникъ Патдесатницы налъ из день воспресний, какъ это подтверждаетъ древнее преданіе, принимаемое и западною перковію. Теперь, если считать по іудейскому счету, со втораго дня опрівснововъ (Лев. 23, 15) сень седьмиць между Пасхою и Патидесалницею, то

<sup>1)</sup> Изъ повъйшихъ нисатолей Сеппъ (см. Werner, В. 3, S. 105) прекрасно примирилъ повидимому противоръчивыя показанія свангелистовъ о времени последней вечери. Выражение трехъ первыхъ свангелистовъ тр тросто том абором-но нему-простой гебранимь, происшедий отъ неимънія въ еврейскомъ языкъ сравнительной степени: поэтому просос стоить здёсь вийсто протерос; протерос же значить прежній, предшествующіц. Такимъ образомъ правильный переводъ этого м'вста долженъ быть таковъ: «въ день, предшествовавшій дию опръспоковъ» и значить первые евангелисты инсколько не противоричать Іоанну, который прямо говорить: прежде праздника пасхи. Примъры подобныхъ гебранзмовъ есть н въ другихъ мъстахъ евангелія, напр. у Іоанна (1, 15) первъе мене бъпо греч. побтос ил бу. Еслибъ сипоптики разумбан не канунъ дней оприсночныхъ, а самый первый день оприсноковъ, то, говоритъ Сеппъ, приизвительно из еврейскому словосочинению, они сказали бы: та ила των άξύμων, или хаса μίαν εών άξύμων, нодобно тому, какъ говорили во едини от сибботь (Мато. 28, 1. Лук. 24, 1 и пр.), разумва нодъ эчниъ первый день посли субботы.

день Пасхи долженъ будетъ пасть на пятницу, а первый день опресночный на субботу. Стало быть І. Христось быль уже на кресте, когда іуден вакалали агица пасхальнаго, и во гробе, когда они правдновали первый день опресночный. — Ложно это преданіе, отвечали латиняне. Скоре нужно думать, что день Пятьдесятницы паль на субботу. Іудеямъ вапрещалось внушать пищу въ субботу до принесенія въ храме утренней жертвы; почему когда апостоловь по полученіи ими Св. Духа въ Пятьдесятницу, некоторые заподозрили въ пьяномъ положеніи, Петръ съ того и началь речь свою противъ этого, что еще рано, еще только третій чась дня, еще т. е. не принесена субботняя жертва, которая приносилась около 6-го часа<sup>1</sup>).

9. Наконець, — разсумдали греки, — І. Христу, истинной новой паскі, заміннящей собою ветхозавітную прообразовавтную Его, такъ сказать, приличнію и естественнію было умереть въ тоть самый день и чась, въ который іуден закалаля

Бароній и Белларминъ также признавали, что въ годъ смерти Христовой гудейская Пятьдесятница пришлась въ воспресенье; но они не соглашались съ следующимъ отсюда выводомъ грековъ относительно нерваго для опресноковъ и дня Пасхи въ этотъ годъ (что след. т. е. первый день опреснововь быль въ субботу, а Паска 14 нисана-въ пятницу). Они утверждали, что іуден въ этотъ годъ начали считать седыь седыщь до Пятидесятивцы не со втораго дня опръсноковъ, какъ это было ниъ обычно (Лев. 23, 5—15; сн. Второз. 16, 9, 10. Древности І. Флавія, кн. 2, гл. 10), а съ третьяго, потому что второй день применся теперь въ субботу. Гуден въ тотъ день, съ котораго начинали счетъ седмицъ до Пятидесятницы, должны были рано утромъ сжать въ полъ снопъ ячменя и принесть его въ храмъ, по закону; но въ субботу, -- говорять Бароній и Белляриннъ, -- гуден не могли ничего работать, след. и жать; не могли повтому и начать счеть дней патидесатинцы съ этого дня, а должны были начать его съ следующаго: оттого-то Пятьдесятница и пришлась тогда въ воскресенье. Все это Бароній и Веллярминъ говорять голословно, кажется, для того только. чтобъ не согласиться съ греками. См. Graeci theologi dissertatio, --приложеніе въ Германна Historia concertationum de pane azymo et fermentato, pag. 464, 465.

своего прообразовательнаго агнца, т. е. 14 насана; на ате нажется наменаеть и апостоль, вогда говорить: паска наме за ны пожрень бысть Христось. А если тавь, то последняя вечеря; совершенная Инт наменуне своей смерти, совершена была 13 нисана. Латанане отвечаля на это, что таков сближене, помалуй, остроумно, но отвюдь не необходимо и совершенно произвольно, потому что Інсусъ Христось будеть и не въ самый день и часъ прообразовавшей Его паски іудейской.

Во слыстви времени, по охлажления первыхъ страстей нолемических», вачали появляться и накоторыя небольшів уступки съ объявъ сторонъ въ этомъ споръ. Такъ нъвоторые вать датинских писателей (Рупертъ, Павелъ Бургоскій, Малдонать, Іосифь Спалагерь и др.) не могли не согласиться съ греческими въ томъ, что Інсусъ Христосъ совершиль свою пасху днемъ раньше іудейской. Основаніе для этого они находели впрочемъ не въ представлениять выше доволять гречесникъ, а въ одновъ историческомъ преданіи. Было, говорять, у іудеевъ преданіе, по которому требованось, -- въ томъ случав, когда паста преходелась въ нятнену, - переносить ее на следующій день, чтобъ не сходилось витесть два правднина, въ которые запрещено было коронать мертвыхъ, и въ поторые повтому могла угрожать онасность отъ гніенія не похороненныхъ труповъ въ жаркихъ странахъ Іуден. Въ годъ смерти Христовой паска случилась въ пятвицу; евреи поэтому перенесли правднование ея на субботу, т, е. съ 14 на 15 е писана; но Івсусъ Христось хотель совершить свою пасху не по преданізмъ іудейских старцевъ, а по Закону Божію, а потему и отправдноваль ее вечеромь 14 нисана. Этимъ вменно, -говорять защетники сего мивнія, — в примираются противорванныя свазанія евангелистовь о времеви совершенія Інсусомъ Хрис-

томъ последней вечери. Первие три свяжгелиста говорять приивнительно вы тому, жаке слидовало совершать паску по закожу, и потому день вечери Христовой называють первымъ дненъ опръсночнымъ, а тавже днемъ, се опъже подобание экрети паску (Лук. 22, 7); а Ісавнъ говорить примъщечельно нь тому, кань тогда было у іудеевь на самом двяль, и потому о томъ же саномъ двё выражается, что онъ быль прежде праздника паски (воан. 18, 1). Ивкоторые и изъ греческихь висателей (напр. Мятрофанъ Критопуль, XVII в.) принемали это мивніе, и въ такомъ только случав согламались съ датинанями въ томъ, что Інсусь Христосъ установиль виство евхаристів 14 нисава. Другіе иза латенских инсатевей, но принимая этого мейнія, зам'ячали противъ него, обычай переносить паску съ питницы на субботу не быль еще извътенъ во время Інсуса Христа, а явижся нозме,---что если бы этогь обычай быль уже при Інсусь Христь, то и Онт. навъ всякій вообще іудей, не могь бы нарушить его, цияче ва одно это моган бы осудивь Его. Навонецъ, Петавій и Ле-Кірнь і) придумали вовую причниу, почему Інсусь Христесь совершиль свою нослёднюю цаску не въ одно время со вейми іудеми. Причина та, что сами іуден не одинавово будто бы опредвиям день своей пасхи. Партія фариссевь держамась CRECTERIS CORNECTERTO, HADTIS CREATERED - AVERATO: PASHEHA MOжду тіми и другими была въ одномъ дий. Імсусъ Христосъ соверіниль свою пасху вийсть съ фаркселия, наих державшь-MECA SEROHHATO CTECHENE BROMBHE: A V BRATORS COO. ROTORNE большею частію принадлежали въ партіи саддувейской (Дван. 5, 17), паска чиваа начаться еще только съ следующаго двя. Поэтому и евангелисты не одинаково говорать объ этомъ2).

<sup>1)</sup> Werner, B. III, S. 100, 101.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изъ древнихъ отцевъ св. Іоаннъ Златоустъ также дуналъ, что іуден въ годъ смерти Кристовой перепесан празднованіе Паски съ 14 ни-

Но уступая ивсколько другь другу въ равсупденіи дня последней вечери Христовой, спорившие писатели ни за что не согдащались между собою относительно того клаба. на которомъ совершена была эта вечеря. Совершиль ла Інсусъ Хри-СТОСЪ СВОЮ ПАСКУ ВЪ ОДИНЪ ДЕНЬ СО ВСВИН. ІУДЕЯМИ, ИЛИ ТОЛЬКО съ фариссии, или не совершиль ее отдельно оть всехъ іу-ACCES, --- BO BCSEOM'S CAYTAS, FORODELIN ARTEHERS, STO ACAMERICAвовала быть наска законняя, съ горькими травами и опресноками: вначе Одъ арелся бы нарушетелемъ закона, и враги Его, **УВНАВЪ Объ этомъ отъ Туди предателя,** поставили бы Ему въ вину, чего однакожъ мы не видимъ, когда они на судъ искали лиссвидительства на Него и не находили. На вопросъ, откуда Інсусь Христось могь ваять опреснови въ томъ случае, если Онъ совершиль свою паску раньше іудейской, -- ващитники этого мевнія отвічають, что при слишкомь большомь потребленія опрёсноковъ во дни пасхальные ихъ могло быть очень много готовых въ Герусалимъ горандо раньше пасхи, еще съ 10-го нисана. Греческіе писатели съ своей стороны упорне отстанвали противъ латинскихъ свой хлабъ ввасный. нихъ, воторые полагале, что Інсусъ Христосъ совершилъ свою последнюю паску по закону (Михаилъ Керулларій, Левъ Болгарскій и другіе), утверждали, что вкусивъ агеца пасхальнаго и опрёснововъ и тёмъ завершивъ ветхозавётную пасху, - пасху

сана на следующій день; не опъ полагаль, что причною этого была сильная ненавноть ихъ из інсусу, по воторой они, когда представился имъ удобный случай погубить его, скоръе рёшились отдалить могщій помёщать ихъ замыслу праздникъ и тёмъ явно нарушить законъ, чёмъ упустить такой удобный случай (Бесёд. 84 на Матеея). За Златоустомъ это оригинальное мийніе повториль Ософиланть болгарскій. См. у Германна, рад. 181, 182. Но Ософиланть, кажется, одних только изъ всёхъ восточнихъ писателей, допускаль, что інсусъ Христосъ точно установиль таниство онаристім на опрёснокахъ. См. Patrol. Curs. Completus, patr. graec. tom. СХХІІІ, рад. 66 и слёд.

новую, таниство новаго завъта Онъ должень быль преподать и на новомъ веществъ, на хлъбъ ввасномъ, который еще быль тогда въ употребленіи, потому что іуден только съ слъдующаго вечера имъли начать вкушеніе опръсноковъ 1). Но другіе изъ греч. писателей, и нажется съ большею основательностію, полагали, что Інсусъ Христосъ въ послъдній разъ совствъ не совершаль іудейской пасхи,—что послъдняя вечеря Его была прощальною вечерею и вмъстъ новою таниственною, а отвюдь не пасхальною, іудейскою 2). Изъ евангелія не видно,—разсумдали эти писатели,—никакихъ слъдовъ присутствія на этой вечери агида пасхальнаго: горькихъ травъ, опръсноковъ; самый образъ совершенія ел інсусомъ Христомъ не похомъ на празднованіе пасхи, вакъ оно заповъдано у Моисел и совершалось по преданіямъ іудейскимъ. Правда св. Лука говорить, что уче-

і) Нівкоторые ваз греческих писателей, стараясь во что бы то им стало доказать, что Івсусь Христось установаль тавиство евхаристів на хлібі квасномъ, прибігали подъ-чась из крайностямъ и допускали странности. Такъ, если віркть латинявамъ, греки говорили, что еслибь во время совершенія Інсусомъ Христось, какъ Богъ Всемогущій, могъ, какъ бы в откуда бы то інсусъ Христось, какъ Богъ Всемогущій, могъ, какъ бы в откуда бы то інсусъ Христось, какъ Богъ Всемогущій, могъ, какъ бы в откуда бы то інбыло, вдругъ предложить, или же и опрісноки обратить въ хлібі квасный. А Максимъ Маргуній, епископъ квопрскій (конца XVI и начала XVII віжа) выдумаль даже сказку, будто по совершенія Інсусомъ Христомъ законной пасхи на опрівснокахъ, для совершенія евхаристія принесень быль (кімъ-то и откуда-то) тайно сосудь съ хлібічи ввасными, нокрытый цвітами, чтобъ не разсмотріль Іуда предатель. Негмаппі, рад. 184. 185; сн. Махіта Вівіюtь. vet. ратгит tom. XXVII, р. 601.

<sup>\*)</sup> Такого митнія быди и многіє изъ древнихъ отцевъ и учителев. См. напр. ариd Іо. Alb. Fabricium, Biblioth. graec. lib. V. сар. 37 § 4. Держались этого митнія и иткоторые изъ западныхъ писателей, котя оно и песлагопріятствовало латвискому ученію объ опрівснокахъ; каковы напр. Marcus Antonius de Dominis, Nicolaus Toimardus, Bernardus Lamuus, Augustinus Calmetus, Hieronymus Vecchietus. Послідній за это митніе приговоренъ быль даже къ тюремному заключенію, а кинга, въ которой онъ высказаль это митніе—къ сожженію. Негмаппі, рад. 231, св. 156.

HHER IIDEFOTOBERE HRCLY (22, 18), HO OTERS MORETS GITTS, TTO оне только купиле агвца паскальнаго, опреснововъ, горьмать травъ и прінскали горницу для правдвика: въ этомъ смысле н говорить Лука: угомоваста пасху. Закланіе же пасхальнаго агица и вкушение его и оприснововъ вывло быть еще завтра. Отсюда и объясилются слова Інсуса Христа, свазанныя вна-TAND STOR BETEDE: MCCAGRICUS COMMONIBUS ACTUS TECHNICAS сію сь вами прежде даже не прішму муки; глагомо бо SAME, AND OFFICEAR HE WHAME NORW OWS HER, CONDENCE CHOHчаются во царствін Божін (22, 15, 16); т. в. 1. Христось какь бы такь говорить: экакь я ни желаль жеть съвани вынашнюю паску, однавожь не буду исть са. Завтра, когда настанотъ время всть се, меня уже не будеть съ вами. После этих слова Она берета общеновенный хлаба, ваной въ тоть вечерь вли еще всв ізден, т. е. квасный, в преподлеть въ немъ новую паску - тёло свое, затёмъ -- по вечери -- беретъ чашу, также не паскальную, а обывновенную, и преподаеть взъ вея кровь свою.

Другое доказательство того, что Інсусь Христесь установиль таниство причащенія на хлібів ввасномь, греческіе несатели находиля въ самомъ названій этого хліба. У трехъ первыхъ евангелистовъ и у апостола Павла, говорящихъ объ установленіи таниста причащенія, хлібів, употребленный Спасителемь, называется погречески йртос; а вмя это, — говорили греки, — гій только ни употребляется въ св. Писаніи, всегда и везді означаетъ хлібів поднавшійся, всисшій, т. е. квасный. Хлібів безквасный въ Писаніи называется или просто опрісноємь — «ζομο», опрісновами «ζομα, или же и хлібів», но непремінно съ прибавленіемъ прилагательнаго опрісночный — «фтос «ζομο».

<sup>&#</sup>x27;) Убъжденіе въ томъ, что Інсусъ Христосъ установиль таниство евхаристін на хлъбъ квасномъ, было такъ сильно у грековъ, что вырази-

Ноправда! отвъчале сащетинки опресновов, и приводиле MÉCTA RARE REL BETTATO, TARE E MODERO SASÉTA, PAÉ ÉPROS COвебиь необрачаеть хибох кваскаго. Така, напрямерь, Авразиь предъ угожения трехъ странниковъ объщесть принести имъ жавые й вогом од лодине. а потомъ преказываеть Сарръ чекореть угощеність и испочь им потробники-букрофіас. Хайби mnelborenis by betrong if hobour sabith hashbriotce aprol пробетия, а они, безь сомивны, были прасные (Дев. 2, 11). О намей исалионивець говорить: жлыби пебесный даде или, жанбы ангельскій яде человіни: вы обовнь сачавих манна навывается по гречески фресс. Інсусь Христось по воспресенія своемъ преложиль въ Еммаусё плебъ предъ двума ученивами. и постелет вит въ этомъ предомления кайба. Это было на второй или третій день іудейской пасля, вогда по всей іудей употреблянивь одни опреднови; а между тамы длебь этогь у оранрелиста навывается бросо 1), и т. д. Итакъ, заплючали датиискіе полемисти, если дабов, употребленный Спасителемъ на последней вечери, навывается бреос, то отсюда не следуеть необходиме, что этогь хавов быль красный.

дось, такъ сказать, въ наглядномъ памятникъ атого святъйшаго учрежденія. Если върить Георгію митрополиту корцирскому (XIII в.), въ Константинополь, δν τῷ σκ υσφυλακείφ τοῦ μεγάλου παλατίου быль золотой сосудь, украшенный драгоційными камиями, въ которомъ хранилась часть кліба, собственноручно освященнаго Снасителемъ на тайной вечери. На сосудъ была ганая надвись: ἐνθάδε κείται ὁ θείος ἄρτος, δν ὁ Χριςός τοῖς μαθηταίς ἐν τὴ ἄρα τοῦ δείπνου διένειμεν, ἐιπῶν λάβετε, φάγετε τοῦστό ἐςι τό σῶμά μου. Драгоційную святыню эту виділи и нікоторые датинскіе епископы, по взятін Константинополя крестоносцами, и хотіли было скрыть ее, но Богь не попустиль.

Левъ Алдацій смёстся надъ этою видункою грековъ. Негмапаі, рад. 186, 187.

<sup>&#</sup>x27;) Митрофанъ Критопулъ несправедливо, кажется, замъчаетъ противъ втого, что Ениаусъ былъ дорожня явическая, а не іудейская. Confes. eccles. orientalis, cap. IX.

Отъ установителя таинства, Інсуса Христа, полемисты обращались за решеніемь спорнаго вопроса въ Его апостоламь и вообще по всей древней церкви. Греки большего частію утверждали, что какъ Інсусъ Христосъ установиль такиство евхаристін на квасномъ хлёбъ, такъ и апостолы в вся древняя жристіанская церковь всегда совершали его также на квасномъ хльбь: на опръсновать совершаля это тайнство только еретики, -евіониты, аполленаристы і) и армяне. Латинская церковь также совершала это такиство на квасновъ хлебе, к только въ поздевете сравнительно время отступила отъ этого древнаго обычая, введши у себя опраснови. Когда именно это случелось, -- грене думале объ этомъ различно, одни относя начало этого отступленія въ VI-му віну, другіе-по временамъ Карла Велинаго, иные но временамъ Фотів; но всё были согласны въ томъ, что опреснова-отступление отъ древнято обычая и нововведение. Лативане напротивъ утверждали, что какъ Імеусь Христось установиль таннетво евхаристів на опріснокахъ, такъ на опръснокахъ же совершали его всегда и апостолы и вся Тревняя церковь. Положевіе это они подтверждали след, соображениями. Апостолы на танома нажнома деле, кака совершение таинства евхаристи, не могли отступить ни на marь отъ примъра и заповъди своего Учителя; а отъ примъра апостоловъ не могла отступить церковь, особевно римская, основанная первымъ двъ апостоловъ, и строгая хранительница всвит вообще апостольских преданій. Что насается того, что вь двевней церкви вірующіє приносиля въ алтерю общеновенный хльбъ, употреблявшійся въ домашнемъ быту, и что веъ втихъ приношеній и освящались дары евхаристіи, и устроялись вечери любви, и вообще снабдъваемы были нуждавшіеся; то этоть факть, начего не говорить еще въ пользу кваснато клабов.

<sup>1)</sup> Аполлинаристы не употребляли опрёсноковъ въ свхаристів; почему греки обявняли вкъ въ этомъ--мы увидиць пиже.

Пресний длебь быль въ то время сямымь общеновеннымь и употребательнымъ у людей біздныхъ, вакими и были почти всі первенствующіе храстіане: его-то они я приносили въ алтарю, его осващали и отъ него причащались Даже если допустить, какъ утверждають нъкоторые, что обыкновеннымъ общеущотребительнымъ въ то время быль хлебь врасвый, то и это еще не будеть говореть рашительно противь опраснововь. стно, что изъ разнообразныхъ приношеній древней перкви одни употреблались, на вечери любви и на другія нужды вёрующихъ, а другія -- собственно для освященія вы такистві евхаристів. Въ чисяв первыхъ были и медъ, и модоко, и развые плоды и овощи; влась же быль и хлабь выясный: но для освящения въ овхаристім и причащенія віремую приносился только хлібь присный и еще вино... Наконець употребление оприснововъ въ доеней церкви, по словамъ датививъ, доказивается еще сведетельствами многить древних отцевь и соборовь, начиная съ свидательства св. Епифанія Кипрскаго 1). Сама греческая

<sup>1)</sup> Замъчательно вто сведътельство: на него ссыдались не только защетнями, не и противники постоянило употребленія опръсноковъ въ евхаристів. Въ инить о ересяхъ (haeres. XXX, n. 16) св. Ецифаній пишеть οδη εβίοημταχη: Μυστήρια τελούσι κατά μίμησιν των άγίων εν τη έχπλησία από ενιαυτού είς εγιαυτόν δια αξύμων παι το άλλο μέρος τού поспріог ді болгос помо т. е. «таниства совершають, по подражанію святымъ въ церкви, отъ года въ годъ на опреснокахъ, а другую часть таниства на одной водё». Здёсь, очевидно, не строго-определено выражение nasa irinian con alian en en en propositio continue es церкви. Защитники постолинаго употребленія опреснововь, относя это выражение къ слову бій Аборму-на опресновахъ, выводять отсюда, что употребленіе опрівсноковъ было общимъ обычаемъ въ церкви, которому старались подражать в еретики евіониты. Но если такъ, то жата. пінлогу том фубом нужно относить и къ другимъ словамъ Енифанія— фиб вусор. той віс викором, ді вджос шбиов, и так. обр. выводить отсюда, что въ древней церкви евхаристія совершалась и одинь разь въ годь (что, ка-

церковь первоначально на опресновать совершала евхаристію, H TOJERO CE TEXE HODE, RARE CHICHETH CTAJE YTBCDEJATE GESV-Словную необходимость ихъ въ этомъ таниствъ, она ввела у себя, въ противодъйствие этемъ еретикамъ, кавбъ квасний 1). Эти довавательства постояннаго употребленія опрёснововь въ древней церкви были такъ слабы и мало основательны, что добросовъстнъйшіе изъ самихъ же латинянъ не могли согла-CHILCE CP HENE H HE COLECTICS CP LDGESMH OTHOCHICAPHO повдивания опоявления опреснововъ въ церкви, в такимъ обравомъ по этому вопросу завязался споръ уже не между греками и латинянами, а между самими латинянами. Яковъ Сирмондъ, а за нимъ и нъкоторые другіе, доказывали, что до поздиваниаго времени, даже до X въка, и въ церкви греческой, и въ церкви римской употреблялся въ евхаристін одинь хтібь квасный. Хотя Інсусь Христост установиль это тавиство на опресновахъ, потому что въ то время была пасха іудейская; но впостолы, совершая это тавиство въ Его воспоминание, не имали не только нужды, но и возможности удержать въ немъ опресноки. Опреснови вкушались іудеями одну только неделю въ

жется, означають слова «оть года въ годь») в на одной водь (т. е. безъ вина), чего не хотять и сами защитники опресноковъ. Итакъ нельзя не согласиться съ мивніемъ техъ, которые хата и (илдиу тфу адіфу относять къ цлодірга техорої, и въ этихъ словахъ Епифанія видять указаніе его на отступленіе евіонитовь отъ общаго обычая церкви; т. е. думають, что Епифаній хотёлъ сказать этимъ только то, что евіониты стараютом нодражать церкви и въ совершеніи таниства евхаристіи, только совершають его не по церковному, а по своему.—Таковы же, какъ Епифаніево, и даже еще болье неопредъленны, а иткоторыя и положительно подложны—свидътельства папы Александра і (іі в.), 16-го толедскаго собора (VII в.) и другія, приводимыя латинянами въ доказательство постояннаго употребленія опръсноковь въ древней церкви.

<sup>1)</sup> Постоянное употребленіе опръснововь въ древней церкви доказывали: кардиналь тумберть, Оома Акванять, Вароній, lo. Ciampinus, lo. Mabillonius и многіе другіе.

годъ; во все же остальное время обывновеннымъ клабомъ и у нихъ, не говоря уже о язычникахъ, быль клюбь квасный: а евхаристія совершалась почти ежедневно и на хльбв обывновеннымъ, приносимомъ върующими. На этотъ именно хабоъ и увавивають Двян. 2, 42; 20, 7; 1 Кор. 11, 27 и вообще всь свижтельства древности, называющія этоть хабов panis usitatus, а самую евхаристію—fermentum.—Hanonent, какъ во всвят почти подобныхъ споракъ, явились и въ этомъ споръ избравшіе такъ-называемый средній путь: такіе срединники были и изъ дативянъ и изъ грековъ, и выскавали много равнообразных мевній по этому вопросу. Такъ Петръ антіохійскій (ХІ в.) допускаль, что въ римской церкви, действительно, въ самомъ началь могли употребляться опреснови въ евхаристінпо причина множества жившихъ въ Рима іудеевъ; но этотъ обычай, говориль онт., быль скоро отменень, вместе съ другини іудейскими обычаями, самими же апостолами. Нівто латинянъ Nicolaus Comnenus 1) подагаль, что апостоль Петръ удержаль въ Римъ опръснови, а Павель, учитель языковъ и противникь імдейства, введь въ греческихь перквахь жаббь квасвый. Ивые думали, что до появленія ереси евіонитовъ и въ церкви римской и въ церкви греческой употреблялись опръснови; потомъ, въ противодъйствіе этимъ еретикамт, вьеденъ быль въ церкви хлёбъ квасный: греческая церковь отселе и удержала у себя навсегда этотъ хлъбъ, а латинская, вогда утахла свіонетская сресь, опять возвратилась на прежнему обычаю и возобновила употребленіе опрівсновов в да Гревъ Осодоръ Продромосъ полагалъ, что до ереси евіонитовъ гречесвая первовь бевраванчно употребляла и хавов ввасный и опръ-

<sup>&#</sup>x27;) Praenotion. Mystagog. Patavii, 1697. Resp. III, sect. V, § 5, pag. 174.

²) Samuel Basnagius; недзвъстный авторъ греч. сочиненія 'Ігра блюбуни, приводимый apud Nicolaum Comnenum, loc. supra cit.

снови <sup>4</sup>); а ибноторые, наконемъ, утвержжали, что не до ерест только, но и послё ереси евіонитовъ, и не одна только церковь греческая, но и латинская безразлично употребляли то хлёбъ прёсный, и притомъ латинская чаще употребляла хлёбъ квасный, чёмъ прёсный <sup>8</sup>).

Сошедшись, хоть ивсколько, относительно практики древней церкви по спорному вопросу, полемисты наши опять равошлись решительно, когда вопросъ объ опреснокахъ и квасномъ идъбъ поставеле еще такимъ образомъ: какъ учетъ вообще свящ. Писаніе о томъ и другомъ хлібов, и что такое тоть и другой клюбъ самь въ себе? Понятное дело, что въ рѣшенін такъ поставленнаго вопроса нельзя уже было обойтись безъ аллегорій, натяжень и насилованій прямаго смысла св. текста, безъ разныхъ искусственныхъ сближеній и сопоставленій. При этомъ наждая сторона черезъ чуръ уже превозносила свой живбь и унижала чужой. Опреснови явились у предъ изшествіемъ ихъ изъ Египта, -- разсуждали грева, - они установлены были Монсеемъ въ воспоминание таквой работы евреевъ въ Египтв и суть, поэтому, символы страданія в сворби, жлюбы озлобленія (Второз. 16, 3). Поэтому они не могутъ служить веществомъ для нашей новой пасхи, которая-вся радость, вся-веселіе; время и значеніе ихъ прошло; они и воспоминанія о Господ'в не дають, и не возвъщають смерти Его... Соль же и ввасность употреблены Інсусомъ Христомъ вавъ сравненія высшихь таинъ царствія. Вы еств соль земли; импите соль въ себъ... Подобно есть царствів небеснов квасу, вго же вземин жена скры

<sup>1)</sup> Замъч. на правила апостольскія. См. Hermanni, рад. 15.

<sup>1)</sup> Іоаннъ Бона, Августинъ Калметъ и др.; изъ грековъ Накита, архіепископъ Никомидійскій, лично диспутировавшій по вопросу объ опріснокахъ и квасномъ хлібії съ Петромъ Гавелбергскимъ, въ XII в.

сь тремь мирамь муки. Жена, ийшающай закваску въ муку, овначаеть церковь; три мары, означають Отпа. Сына и Св. Луха, и проч. Другимъ важивищимъ свидетельствомъ въ пользу кваснаго кавба греческимъ полемистамъ казалось то мёсто изъ вниги Бытія, въ которомъ описывается встрвча Авраама Мелхиседеномъ. Мелхиседенъ-образъ Сына Божія, Інсусъ Христось есть іврей во въкь по чину Мелхиседекову... Но Мелхиседевъ изнесъ Аврааму клібь (разумівется квасный) и вино: этоть хлёбь и вино были предъизображениемь того хлёба и вина, на которомъ и Христосъ совершилъ свое таинство. Следовательно, таниство это и первоначально не могло, и теперь не можеть быть совершаемо иначе, какъ только на квасномъ ильбъ Латинскіе полемисты, съ своей стороны, представляли гревамъ, что въ свящ. Писаніи, за исключеніемъ одного только мъста, въ воторомъ царствіе небесное уподобляется закваскъ, нагде не говорится о ней въ добромъ смысле и значении, тогда какъ объ опресновать всегда говорится въ добромъ смысле, безврасіе всегда есть символь честоты и истивы. Спаситель, напр., внушаль своимъ ученикамъ блюстися от кваса фарисейска, т. е. лицемфрія. Ап. Павель пишеть въ вориноянамъ: не въсте ли, яко маль квась все смъщение тлить ')? Очистите убо ветхій квась, да будете ново смъшеніе, якоже вств безквасни... Тъмже да празднуемь не въ квасъ ветсь, ни вы кваст элобы и лукавства, но вы безквасимы чистоты и истины.

Послё того, что мы внаемъ объ опрёсновахъ в ввасномъ хлёбё, продолжали греви, причащаться теперь опрёсновамъ

<sup>1)</sup> Кстати замітить здісь, что въ греческомъ тексті это выраженіе апостола читается такъ: маль квась все смішеніе кеасить—Сорої, а въ Вульгаті—маль квась все смішеніе соггитрії—портить, тлить. Греки упрекали латинять, будто они наміренно исказили это слово апостола, чтобъ унизить хлібъ квасный и возвысить свои опрісноки.

вначить приступать въ іудейской трапеві, находиться подъ свию закона, а не во свъть благодати; и Христосъ такимъ христіянив инчиоже пользуеть, вань говорить апостоль. Притомъ же, соблюдающие одно изъ завона должны, по настоящему, соблюдать и весь законъ: странно, поэтому, почему эти опресночники еще не обрезываются... Въ такомъ случае они были бы, но врайней мере, последовательные, верные саминь себъ; а то теперь они-ни настоящіе іуден, ни христіане, но подобны леопарду, у котораго шерсть, какъ говорить Василій Великій, ин совершенно бъла, на совершенно черна.-- Латинане противъ втого доказывали, что они не іуден, проводя подробную параллель между іудейскимъ употребленіемъ опрёснововъ и своимъ собственнымъ и показывая, что между тъмъ и пригнив вътъ начего общаго. Но-прибавляли они-если въ веткомъ завътъ, по особенному совъту воли Божіей, кваст въ извъстныя времена изъимаемъ быль изъ всей Іуден и народу Божію вообще вапов'ядано было приносить Богу приношенія безквасныя; то, безъ всякаго сомнёнія, тавже самому Богу угодно было изъять всявій квась и изъ жертвопринощенія тёля Христова, какъ негодный для этого ведикаго такиства.

Наконецъ, полемисты наши разсматривали достоинства и недостатии того и другаго клъба въ самомъ себъ, думая въ самой природъ того или другаго изъ нихъ найти основанія для его годности или негодности въ таинствъ причащенія. Уже самое названіе греческаго клъба, разсуждали греви, говоритъ въ его пользу. "Артос такъ называется или потому, что онъ брегос, т. е. совершенный, которому не недостаетъ ничего нужнаго для совершенства, ни соли, ни кваса; или потому, что онъ бърге и бъргат — возвышаетъ, и возвышается, т. е. питаетъ, возвышаетъ, поднимаетъ, укръплаетъ человъка, самъ предварительно поднявшись и возвысившись отъ соли и кваса. Ввасный клъбъ навлучщимъ обравомъ соотъйтствуетъ таинству

плоти Христовой. Сившеніе кваса и муни превосходно мображаеть Христа-Бога и человёка: Слово облеклось плотів подобно тому, какъ квасъ смъщивается съ мукою... Закваси есть жизнь и душа клібба, и кліббь квасный изображаєть ківую, отъ всякаго прираженія смерти свободную, плоть Хрестову. Тело Христово единосущно нашему, поэтому должи быть живымъ теломъ, какъ и наше. Но клебъ евхаристи ниветь свою жизнь и теплоту оть закваски. По апостолу Іанну, трів суть свидівтельствующій на звили: дужь, вод и прось, и эти тріе-въ одномъ, именно въ твав Христовомъ При распятів изъ него истекла вода и кровь, но духъ остака въ немъ. Это обожествленное тело и полается намъ въ екиристін, содержащей притомъ въ себів и истекцую изъ него провь и воду. Теплота, или духъ, вода и кровь, теснъйших образомъ соединены здёсь между собою, и вкупная квасны дявбь евхаристін, мы такимъ образонь вкущаень живую щоп Христову... Запраска изміняють всю массу муни: такь Христось, соединяясь съ нами теснейшемъ союзомъ чрезъ осыщенный хайбъ, совершенно изивняеть насъ, проникаетъ, умичаеть, наполеть божественнымь Духомь душе наши, дабы, подобно тому какъ таниственный оный хлёбъ приправленъ соль н врасомъ, я мы, по заповъди верховнаго Учителя нашего, были солью земли и квасомь царствія небеснаю. Въ высномъ клюбь три элемента: мука, ввасъ и вода; такъ и во Христь-естинномъ клюбь животномъ-божество, душа человъческая и толо, или же три оныя свидотельствующія на земли-духь, сода и крось. Кромъ того, пасха наша Христось есть радость и веселіе: эту радость и веселіе павлучшимь образонъ выражаеть клебъ квасный. Самъ полнявшійся и возвисившійся, хлібов этоть, будучи освящень, поднимаєть и возвышаеть горь сердца внушающихь отъ него. Христіанскія торжества, врасуясь этимъ естиннымъ живбомъ радости (а не

печальнымя опрысновами іудейскими), души поверженныя долу поднимають, слабыя укрыпляють, сокрушенные испыляють. питають, сохраняють, подобно тому какь клёбь квасный питаеть, украпляеть, поддерживаеть тало, или какь закваска проникаеть, расширяеть и поднимаеть ту массу, въ которой примъшивается. Что же общаго съ этимъ имфють датинскіе опреснови? Опреснова не есть клеба. она не достовна вмени хлъба; онъ не имъетъ ни соли, ни кваса, и потому ничъмъ не отличается отъ бевдушнаго камия, отъ куска сукой глины. Какое же отношеніе, какая связь этой мертвой массы съ живою плотію Богочелов'вка?! Приносящіе опр'вснови совершають мертвую жертву, приносять и вкушають мертвую плоть. Танить образомъ они впадають въ заблуждение Аполинарія, еретичествовавшаго, что Сынъ Божій приналь отъ Дівы плоть безъ души и равума. Эту-то мертечю плоть Христову и изображають собою латинскіе опрісники, лишенные квасававъ бы душе, и соли-вавъ бы ума 1).

Латиняне, хоть и называли грековъ манихеми за то, что они приписывали квасному хлъбу такую живую и живительную силу, не могли однакомъ удержаться, чтобы съ своей стороны не восхвалить опръсноковъ и не унизить греческаго артоса. Опръснокъ имъетъ несравненное превосходство предъ артосомъ, — разсуждали они: по своей простотъ, несложности и частотъ онъ всего лучше изображаетъ чистъйшую, чуждую всякой закваски гръха, плоть Богочеловъка. Опръснокъ приготовляется изъ грана муки и чистъйшей воды посредствомъ огня:



<sup>1)</sup> Отсюда, изъ этого самими греками придуманнаго соотношенія между ересью Аполлинарія и освященіемъ опрѣсноковъ въ евхаристія, и вышло упомянутое выше обвиненіе аполлинаристовъ. Поздиѣйшіе греч. писатели (напр. Митрофанъ Критопулъ) приняли за фактъ историческій то, что древнѣйшіе говорили въ иномъ смыслѣ, и стали утверждать, что Аполлинарій и его послѣдователи совершали танистве евхаристіи на опръсмокахъ.

танъ сложелось и естество Вогочеловъна во утробъ Марів. Гранъ муни, безъ всякой примъси закваски, уподобляется плоти, которую Христось восприяль оть Авы безь всякой примеси мужескаго искуса; въ эту плоть, какъ вода въ муку, вливается чиствишая душа; ту и другую субстанцію восприняло Слово Боміе, и при посредств'й теплоты своего бомества, какъ бы при посредствъ огня, соединило въ одномъ своемъ лець. же касается кваснаго хавба, то, во первыхъ, изъ чего состоить эта запраска, которую такъ превозносять греки? Гумберть химически разбираеть тв элементы, изъ которыхъ составляются дрожжи, чтобъ доказать, что въ нихъ много развыхъ нечистоть. Вовторыхь, какъ пріобрівтается, откуда берется греками этоть квасный хлёбь? Они понупають его готовымь у всякаго встрвинаго, мужчина ли то будеть или женщина,--покунають его даже въ общекъ торговыхъ давияхъ, и оттуда прямо приносять нь трапезв Господней. Нечего и говорить уже, конечно, что этого хибба ихъ касаются иногда руки скверныя и нечистыя. То ли дело нашъ опрессовъ? Мы принамаемъ его для освященія не иначе, какъ послів того уже, когда діаконы съ вподіаконами, или же и сами священники, облаченные въ свящ. одежды, окропивъ, изнесутъ его изъ ризницы съ пъніемъ псалмовъ. Наконецъ, непонятно, какимъ образомъ, какъ говорять грепи, - завваска или ввась, животворить тело Христово, а хибов безквасный делаеть тело Христово мертвымъ, бездушнымъ. Положимъ можно еще въ извъстной мърж допустить, что квасъ есть какъ бы душа хлёба; но когда хлёбъ этотъ измъняется въ тело Христово, - ужели и тогда прасъ остается его душею? Или эта душа превращается теперь въ душу Христову? Или Христосъ свою душу оставляетъ, а пранимаеть душу кльба? Да и что это вообще за душа тыла Христова? Развів то, что Христось преломиль и подаль апостоламъ своимъ. Онъ назвалъ душею, а не теломъ своимъ?

Разрѣ дуща можеть быть преломляема и снѣдаема? Какое евангеліе научило вась (т. е. грековъ) этому? Кто наъ апостоловъ училь объ этомъ животвореніи тѣла Христева за васкою? Только манихов и оригенисты могуть проповѣдывать такія вещи! 1)

Такимъ образомъ, кромт несогласія съ священнымъ Писавіемъ в предавіемъ, греви въ употреблеціи дативанами опрісномовъ находили еще жидовство и аполлинаризмъ, а латинине въ употребленія гроками кваснаго длёба открыли манадейство и оригенизмъ. Но и это не все еще. Нъкоторые изъ грековъ. въ нылу увлеченія, употребленіе опрёснововъ навывали прямо учрежденіемь явическимь и жертвопринощеніемь демонскимь 1). а латенянь не только вменовали азумитами, но даже болье. говорили, что они об хресодаерае адд' асоподаерае (Максимъ Маргуній). Съ своей стороны датяняне прозвади грековъ еретивани прозинитами и ферментаріями, и првоторые изъ няхь (напр. Беллярминъ) доказывали не преимущество тольно, а положительную необходимость опреснововь въ евхаристія, называя этоть свой обычай особеннымь пунктомь ученія христіанскаго и наволическим догматомъ. Кромв того. если върнть греческимъ историкамъ, -- латиняне, по взятін Константинополя въ 1204 году, повергали на землю, топтали ногами, бросали въ мъста нечистыя греческие св. дары евхаристін. Такимъ обравомъ въ концъ концовъ оказалось, что ни греки у латипянъ, ни латиняне у грековъ не признавали истиннымъ и явиствительнымъ таинства евхаристія. На флорентин-



<sup>1)</sup> Apud Cornellium Will, p. 257, 258.

<sup>\*)</sup> Были даже мучении за это ложное убъждение. По свидътельству неизвъстнаго автора Tractatus contra errores graecorum (помъщ. въ XXVII томъ махімае Bibliothecae vet. patrum, стран. 590—618), въ его время (XIII в. сожжено было живыми 12 греч. монаховъ (кажется въ Кипръ): dicebant enim praedicti monachi sacramentum latinorum lutum esseet non sacramentum, et quod sacrificantes vel sumentes ex eo more gentilium daemoniis immolarent. Max. Bibl. tom. XXVII, р. 600, сн. Hermanni pag. 368.

скомъ соборѣ спорящіе согласились было признавать дѣйствительнымъ и истиннымъ таниство евхаристін, будеть ли оно совершено на хлѣбѣ хвасномъ или прѣсномъ; но это согласіе такъ и осталось только на словахъ. Въ тотъ же самый день, когда торжественно прочтенъ быль въ церкви Флорентійской актъ соединенія или уніи грековъ съ латинявами, ни одинъ епископъ греческій, не смотря на желаніе напы, не хотѣлъ священнодѣйствовать вмѣстѣ съ латинянами и никто изъ грековъ не пріобщился отъ опрѣснововъ; а на другой день послѣ этого папа даже не позволиль присоединеннымъ грекамъ торжественно совершить свою литургію во Флоренціи. 1). Строгое раздѣленіе въ этомъ отношеніи существуетъ между греческою и датинскою церковію и до нашихъ дней 2).

Что свазать вообще объ этомъ знаменитомъ спорѣ гревовъ съ латинянами и латинянъ съ грекамв? — Много лашняго, невѣрнаго, натянутаго, преувеличеннаго, даже фанатическаго высказано и обнаружено въ этомъ спорѣ и съ той и съ другой стороны; но преимущество исторической правди—всетаки на сторонъ грековъ, а не латинанъ.

Архин. Августинь.

<sup>1)</sup> Исторія Флорентійскаго собора, Москва, 1847. стр. 175, 176.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Подчасъ проявляется и старый санатиань при этомъ. Такъ уже въ наши дни одинъ австрійскій проповѣдникъ—католикъ публично, съ церковной каседры, возвѣстилъ: in eucharistia schizmaticorum (т. е. православныхъ) ipse diabolus sedet, и оправдывалъ это изреченіе новѣйшимъ богословіснъ ісзунта Перроне, одобреннымъ въ Римѣ. См. Труды пісвской дух. акад. 1867, т. 4, стр. 325.

### OBBIBIEHIA.

#### объ издании

### XPUCTIANCKAFO 4TBHIA

въ 1871 году.

Издаваемый съ 1821 года С.-Петербургскою духовною Авадеміею журналь «Христі иское Чтеніе» будеть выходить и въ будущемъ 1871 году внигами отъ 10 до 12 и болве листовь важдый мёсяць, не считая въ томъ числё приложеній и »протоколовъ васёданій академическаго Совёта«. Переводъ священныхъ книгъ ветхаго вавъта съ еврейскаго на русскій явыкъ, собраніе семволовъ и вёроевложеній Православной Перкви отъ временъ апостольских до нашихъ дней, съ ученымъ разборомъ ихъ текста, обстоятельствъ происхожденія и догматичесвой важности, профессора И. В. Чельцова; окончание сочиненія повойнаго преосвященнаго Филарета: св. поовижницы восточной церкви, — в перевода каноническаго права Православной Церкви, составленнаго митрополетомъ православныхъ румунъ Андреемъ фонъ-Шагуна; опыты самостоятельных в изслыдованій по всёмь отраслямь богословскихь начкь, заграничным корреспонденціи, статьи библіографическаго содержанія и проч. составляють программу Христіанскаго Чтенія и на ваступающій 1871 годъ.

Сверхъ того редакція надвется въ наждой книжкв Христіанскаго Чтенія наступающаго, года предлагать читателямъ

Современное Обозръніе текущих событій, относящихся въ живни Церкви, и отъ времени до времени пом'ящать въ особыхъ приложеніяхъ неизданные памятники древне-русской письменности изъ принадлежащихъ академической библіотекъ рукописей.

Въ последней вниже »Христанского Чтенія», будетъ помещенъ подробный систематическій указатель всёхъ статей напечатанныхъ въ журнале съ 1821 по 1870 годъ включительно.

Подписная цёна за годовое изданіе: въ С.-Петербургі, безь доставин на домъ 6 р., съ доставию и пересылкою во всі губерніи 6 р. 60 к. Въ видахъ облегченія подписчиковъ, редакція, по приміру прошедшихъ годовъ, допусваетъ равсрочку уплаты за журналъ по полугодно,—за ручательствомъ, впрочемъ, лицъ и містъ начальственныхъ.

### въ редакціи продаются:

- 1) Христіанское Чтеніе « ва 1822, 1823, 1824, 1826, 1827, 1833, 1836, 1839, 1840, 1843, 1844, 1845, 1846 и 1847 годы. Цёна за эвземпляръ каждаго изъ этихъ годовъ, вмёсто прежней (5 р. безъ пересылки, съ пересылкою 6 р.) назначается 3 р. безъ пересылки, и 4 р. съ пересылкою. Выписывающіе журналъ за всё исчисленные годы (всего за 14 годовъ) одновременно, пользуются уступкою 50%, т. е. платятъ по 1 р. 50 к. за годовый экземпляръ (12 княгъ), безъ пересылки, за которую нужно прилагать на 5 фунтовъ для каждаго годоваго экземпляра.
- 2) »Христіанское Чтеніе« за 1848, 1849, 1850, 1851, 1852, 1853, 1854, 1855, 1856, 1857, 1858, 1859, 1860, 1861, 1862, 1863, 1864, 1865, 1866, 1867, 1868 и 1870 годы. Цена за окремиляръ наждато года 6 р. февъ мересылки, и 6 р. 60 в. съ мересылкого:

3) Беспові имсе во святых вот пашего Іоанна Златоустаго, въ русскомъ переводъ, напечатанныя въ Христіанскомъ Чтевін ва развые годы, можно получать и отдёльными книгами, по следующимъ ценамъ:

Бесподы на псалмы, двя тома. Цёна 3 р. на нересылку ва 2 ф.

Бесльды къ антиохийскому народу. Цена 2 р. на пересылку за 2 ф.

Беспові на разных миста св. Писанія, три тома; цёна 1 р. 50 к., на пенесыну за 6 ф. Каждый томъ отдёльно по 4 р. 50 к., на нересыну за 2 ф.

Бестьды и слова на разные случаи, два тома. Цена 3 р. на перес. за 2 ф.

Бестові на еванзеліе от Іоанна, два тома. Цена 2 р., съ перес. 2 р. 50 к.

Бестовы на 1 е посл. св. апостола Павла кв Кориноянамь, два тома. Цёна 1 р. 50 к., съ пересыякой 2 р.

- 4) Письма св. Іоанна Златоуста къ разным лицамь, цъна 1 р., на пересылку за 2 ф.
- 5) Церковная исторія Евсевія Памфила. Ціна 2 р,, на пересыну за 2 ф.
- 6) Письма преп. Өеодора Студина, два тома. Цена 2 р. 50 в., на пересыяну за 4 ф. Отдёльно 1 томъ—1 р., н на перес. за 2 ф., 2-й—1 р. 50 в., и на пересыяну за 2 ф.

Редакція просить гг. иногородныхъ подписчивовъ адресовать свей требованія прямо и исключительно »въ редакцію Христіанскаго Чтенія при С.-Петербургской Духовной Академій«, съ точнымъ обозначеніемъ губерній, увзда, города или почтовой конторы, въ которую следуетъ доставлять журналь, вванія, виени, отечества и фамилія подписчика.

### 1871 FOATS.

(ГОДЪ ВТОРОЙ)

### "PYCCKAN ASTOUNCE"

#### **FASETA**

# ПОЛИТИЧЕСКАЯ и ЛИТЕРАТУРНАЯ 52 №№ ВЪ ГОДЪ (ИЗДАНІЕ БЕЗЦЕНЗУРНОЕ)

Выходить въ Москвъ одинъ разъ въ недълю, по слъдующей программъ: 1. Внутреннее обозръніе. 2. Политическое обозръніе. 3. Статьи по вопросамъ внутренней жизни и внъщней политиви. 4. Отдълъ петагогическій. 5. Внутренняя и иностранная корреспонденція. 6. Судебная хроника. 7. Библіографія. 8. Новые законы. 9. Фельетонъ.

Каждый выпускъ газеты ваключаетъ въ себв не менъе 20 страницъ in  $4^\circ$ .

Подписная ціна съ пересылкою въ годъ-месть рублей, а въ полгода три рубля пятьдесять копіскъ.

Иногородные надписывають свои требованія: въ Москву, въ контору редакція »Русской літописи« при типографіи А. И. Мамонтова и Ко.

Редавторъ-издатель М. Щепкинк.

## ВЫШЛА ВЪ СВЪТЪ И ПОСТУПИЛА ВЪ ПРОДАЖУ ТОЛЬКО ЧТО ОТПЕЧАТАННАЯ КНИГА:

•Опыть Исторіи библейской женщины« Прот. К. Л. Кустодієва. С. Петербургъ. 1870 г. Ц. 1 р., съ пересымкою 1 р. 20 к.; на лучшей бумагъ 1 р. 20 к., съ перес. 1 р. 40 коп.

Спладъ вниги у *С. Л. Никольскаго* (С.-Петербургъ, Большая Садовая, противъ Юсунова сада, д. *Куканова*, квар. № 18), къ которому в благоволять адресоваться гг. никгопродавцы.

Выписывающіе книгу отъ *С. .А. Никольскаго*, вийсто мединах денегь, могуть посыдать почтовыя марки п при требованіи не менье 10 экв. за пересыдку ничего не придагають.

О ПРОДОЛЖЕНИ ВЪ 1871 ГОДУ ИЗДАНІЯ: ДУХОВНАГО ЖУРНАЛА

## "СТРАННИКЪ,"

ГАЗЕТЫ

,,СОВРЕМЕННЫЙ ЛИСТОКЪ" и народной газеты

### "МІРСКОЕ СЛОВО."

При Господнемъ содъйствій, съ благословенія свитьйшаго Сунода, уже около одиннадцати льтъ подвизаясь на избранномъ нами поприщъ періодической духовно-литературный дъятельности, мы ръшились и въ будущемъ 1871 г. продолжать изданіе своего духовнаго журнала «Странний»—въ томъ же духъ и направленіи.

Надвемся на милость Божію, что извёстное читателямъ наше усердіе въ общему благу и общее сочувствіе въ нашему посильному во Христё дёланію — не ослабіють и въ настоящемъ году. Насъ ободряєть въ особенности то, что кромі находящихся уже у насъ въ запасі статей, намъ обіщань нікото-

рими изъ опытивнених въ духовной живни дюдей целый радъ бюграфій и общенавидательных замітонь. Вообще мы сочтем своимъ долгомъ не упустить мать виду ничего такого, что могло бы служить къ улучшенію нашего духовнаго журнала.

Равнымъ образомъ, мы постараемся по возможности улучшить изданіе и тёхъ повременныхъ листновъ, которые издаются при нашемъ журналів, подъ особою редакцією,—то есты «Современнаго Листка» политическихъ, общественныхъ и литературныхъ изв'єстій, и народной газеты «Мірское Слово».

Условія подписки на каждое изъ повременныхъ наших изданій и на будущій 1871 годъ остаются почти тіже, что были въ нынішнемъ году. А именю:

Странникъ, состоящій изъ 12 внижекъ, (важдыя три книже составять одинъ томъ, съ общамъ счетомъ страницъ), съ приложеніемъ къ біографическимъ статьямъ портретовъ, и т. п., безъ доставки и пересылки: \$ р. 50 к. с.; съ доставкою на домъ въ С.-Петербургѣ: 4 р., съ пересылкою иногороднымъ тоже 4 р. (въ томъ числѣ за упаковку 15 к. с.).

Современный Листовъ, изъ 104 №М, безъ доставки и пересылки: 3 р. 50 к., съ доставком въ С.-Петербургъ: 5 р.; съ пересылкого явогороднымъ тоже 5 р. (въ томъ числъ за упановку 80 к. сер.).

Мірское Слово—взъ 24 № безъ доставки и нересылки— 75 к.; съ доставкою въ С.-Петербургъ 1 р.; съ пересылков иногороднымъ тоже 1 р. (въ томъ числъ за упаковку (13<sup>3</sup>.4 к.).

Требованія на всё три означенныя язданія адресуются невыючительно такъ: вт редакцію духовнаю журпала «Странмыкь» вт С.-Петербурнь. Възвидахъ точнаго и своевременнаго оъ нашей стороны удовлетворенія гг. подписчиковъ, мы покорчие просим ихъ благовременно присылать свои требованія брию обозначать свои адресы, которые могли бы быть реціею отпечатами безъ затрудненія и задержии.

Редавторъ дух. журнала Странникъ, Протогерей В. Гречулевичь.

### ЭЧИНЕНІЯ ПРЕОСВЯЩЕННАГО ФИЛАРЕТА ЧЕРНИ-ГОВСКАГО.

- Ученіе евангелиста Іоанна о Словѣ. Изданіе 1869 года. Цѣна 1 руб. 25 коп.
- Православное Догматическое Богословіе въ 2-хъ частяхъ. Цівна 2 руб. 50 коп.
- Исторія Русской Цервви въ 5 періодахъ. Ц. 3 руб. Отдёльно періодъ 5-й. Ц. 70 коп.
- Историческое Ученіе объ Отцахъ Церкви въ 3-хъ томахъ. Цёна 5 руб.
- Историческое Ученіе объ Отцакъ Церкви (въ сокращеніи). Пъна 50 коп.
- Обзоръ Русской Духовной Литературы въ 2-хъ отдъленіяхъ. Цъна 3 руб.
- Русскіе Святые за 12 місяцевъ. Цівна 5 руб.
- Святые Южныхъ Славянъ въ 2-хъ отделен. Цена 1 руб.
- ) Беседи о страданіях в Спасителя, съ портретомъ автора. Ціна 2 руб., а безъ портрета 1 руб. 50 ком.
- 0) Слова, Беседы и речи въ 4-хъ частявъ. Цена 3 руб.
- 1) Опыть объясненія посл. Апост. Павла въ Галатамъ. Цева 75 воп.
- Историческій Обворъ півснопівневь и півснопівнія Греческой Церкви. Ц. 1 руб. 25 коп.
- 3) Лугь Духовный. Ціна 1 руб.

- 14) Историко-статистическое описаніе Харьковской епархін въ б отделеніяхъ. Ц. 3 руб.
- 15) Общій Обворъ Черниговской епархів. Ц. 75 коп.
- 16) Историко-статистическое описаніе Черниговской епархів. Цівна 50 коп.
- Крупицкій Батуринскій монастырь. Ціна 30 коп.
   За пересылку не прилагается.

Лицамъ служащимъ вниги высылаются и по безденежнымъ адресамъ, съ тъмъ только, что деньги уплачиваются не повже мъсяца по получения внигъ.

Цена внигамъ удещевлена противъ прежняго на  $10^{\circ}/_{\circ}$ , а на многія даже на  $20^{\circ}/_{\circ}$ .

Съ требованіями обращаться: «Въ Черниговъ, въ наставниву Черниговской семинаріи Өеодору Ивановичу Дмитревскому».

### овъ изданіяхъ МОСКОВСКАГО ОБЩЕСТВА ЛЮБИТЕЛЕЙ ДУ-ХОВНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ

### НА 1871 ГОДЪ.

Московское Общество любителей духовнаго просетщенія постепенно расширяеть пругь своей діятельности. До 1869 г. оно иміло одно изданіе: Чтенія вы Московскомы Общества любителей духовнаго просетщенія, которое выходило вы неопреділенные сроки, иногда черевы годы и даже больше. Вы 1869 г. Общество предприняло другое изданіе: Московскія Епархіальныя Видомости, выходящія еженедільно, а для неопреділенно выходившихы Чтеній навначило четыре выпуска вы годы. Вы 1870 году вы каждомы № «Епархіальныхы Віздомостей» стали поміщаться Воскресныя Беследы в сы нихы

дълаться оттиски для цешевой продажи и даровой раздачи народу.

Всть эти изданія будуть продолжаться и вы 1871 году, только въ нёсколько изміненномъ видё и подъ одною общею редакцією секретаря Общества и редактора «Епархіальныхъ Вёдоностей», Ризтоложенскаго священника Виктора Петровича Рождественскаго, при содпиствіи членовь Общества, духовныхъ и свётскихъ, извёстныхъ своею ученостію и спеціальными познаніями въ той или другой отрасли духовной и свётской науки, изъявившихъ желанів принять діятельное участів въ томъ или другомъ изданів.

При Обществю любителей духовнаго просвыщения существують отдёлы: отдёль церковной исторіи и археологіи, по првимуществу русской и вы частности московской; отдёль по изданію Чтеній въ Обществь, отдёль по изданію воспространенію духовно-правственных внягь въ народь. Во всёхь сихь отдёлахь принимають участіе лица, спеціально знакомые съ тою или другою отраслію внанія. Труды ихь будуть помещаемы въ наданіяхь Общества, равно какь будеть постоянно сообщаемо о действіяхь того, или другаго отдела. Все это обещаеть изданіямь Общества твердую постановку и единство направленія, достаточно уже выяснившагося какь изь семинётней деятельности Общества, такь и изь харавтера изданія Московскихь Епархіальныхь Вюдомостей въ теченіи двухь лёть.

Хотя при Обществъ нътъ педагогическаго отдъла, но нъкоторые члены спеціально занниаются дъломъ педагогів и принимають дъятельное участіе въ засъданіяхъ Московскаго Кометета грямотности, въ учреждаемыхъ имъ коммиссіяхъ и другихъ педагогическахъ обществахъ и совътахъ. Ихъ занятія и ученые труды, уже изданные ими, ручаются за то, что педа-

ничать Епархіальных вы вы вы обществы. То же долино сказать и окритическом отдыль. Замічательныя сочиненія вы иностранной и русской литературі, по всімы отраслямь знаній, боліве или меніве относящихся вы ціли и задачі Общества любителей духовнаго просвіщенія, также обозрініе періодических изданій, указаніе замічательных вы томы или другомы отношеніи газетных статей, разборы учебниковы и внигы для народнаго чтенія—все это войдеть вы программу какы Епархіальных відомостей, такы и Чтеній вы Обществів.

Московскія Епархіальныя Видомости въ литературномъ своемъ отделе, по возможности, представлели статьи по всьмъ отраслямъ ученой и практической деятельности, но върныя газетной вадачь-сообщать свыдёнія о современныхъ выенівхь жиння в оббужденія ихъ, онт отдавали прешнущество твиъ статьямъ, которыя общедоступно обсуждали вопросы, въ настоящую минуту занимающіе общество, сопросы дил. Въ этомъ отноменія она старались не опустить инчего замачательнаго въ религіозной и общественной ділтельности. Онв отоквались на религозные вопросы (напр. о взаимнообщения иностранвыть церквей съ православною и отношения раскола въ вравославію и др.), на правительственныя роформы, на нужды духовенства, на учение вопросы и сочинения, на педагогику, народное образованіе, правственно-религіозное состоявів народа, отношения духовенства въ народу, и т. п. Для того, чтобы представить очервы визни и двятельности русскаго дуковенства какъ общественной, такъ и литературной, въ «Московскихъ Епархіальных в Відомостяхь помінцаемы были обозрінія оффи-стей, тавже духовныхъ газетъ и журналовъ; въ нервомъ случай рисовалась практическая сторона живни духовенства, во второмъ его ученая и литературная двятельность.

Но все это-сопросы дия. Задача газеты въ томъ и состоить, чтобы, по возможности, скорбе знакомить своего читателя съ современниме явленіями и давать на своихъ странецахъ болве или менве удовлетворительное обсуждение ихъ, притомъ такое, которое по своей общедоступности, краткости н законченности, удовлетворяло бы требованіямъ равнородной массы читателей, имфющихъ неодинаковую подготовку къ повиманію того или другаго явленія, того или другаго вопроса. Здёсь нельзя имёть въ виду только спеціалистовъ. Между тёмъ большая часть явленій общественной и ученой жизни, большая часть современных вопросовъ требуеть ученой, спеціальной разработви, общирнаго изложенія, указаній на нервоначальные матеріалы, документы, вообще на такъ навываемые источники. вритическаго отношенія въ нижь и т. под. Такого рода сочивенія не могли и не могуть вийть миста въ еженедівльномъ изданіи, ограниченномъ извістнымъ разміромъ, условливаемымъ общедоступноступо цены онаго. Не говоримъ уже объ изследовавіять богословскихь, герминевтическихь, библіодогическихь, исторических, археологических, и другихъ. Даже педагогическія и критическія статьи не всё и не всегда могли и могутъ находить місто на страницахъ нашей газеты, по недостатку мъста. Если мы и давали мъсто въкоторимъ общирнымъ изследованіямъ, то въ следствіе только неотступнаго желанія авторовъ и неимвнія другаго ввданія, не столь рёдко появляющагося, какъ доселя выходили Чтенія въ Обществъ. Между твиъ, какъ мы сказали вище, двательность Общества любителей духовнаго просвіщенія постепенно расширяєтся; вийсті съ свиъ увелечивается и число ученыхъ и литературныхъ трудовъ членовъ Общества.

Чтенія є Московском Обществь любителей духовнаю просепщенія выходящів четыре раза въ годъ, въ настоящее время, при оживленной діятельности членовъ Общества,

не въ состояни удовлетнорить всемь требования втой деятельности. Отатьи членовъ Общества, не находящін себ'я вінств «въ Епархізльния Видомостих» и усрающія ситересь атъ нензвъстно погла могущей быть вовновности напечатанія шть вь Чтеніяхъ, или лежать домидалсь очереля, или находять себв ирсто ва брасава періобалескихи маховиську и Ансимар, перович яхъ. Все это можеть парадизировать двительность членовъ Общества. Вы виду всего этого Общество дюбителей духовного просевидения нашло нужными унеличить выходь инвасиь. Чтеній и вивсто четырехв выпуснова въ года, сделать двенящать, такь что вь теченій каждаго місяца будетт выподеть книжва оть 5 до 7 метатныхъ листовъ. Программя изъ оставися премния Какъ превде въ нихъ отражанись двительность Общества любителей духовнаго просвещения; такъ и теневь они булуть выражением двятельности того же Общества, тонько увеличившейся и расшириешейся. Общество, тлубеко предачное пашати перваго своего попечителя, покойнаго Митрополича московского Филарет», будеть, по примъру прежнихъ жеть, помъщать въ Чтеніять неизданныя его сочиненій, есь матеріали, относиціеся, къ его живня и авательности. Общество обращается по всвые, инвиния у себя что жибо по этому предмету, или MOTYMEMS COORDITS! OTS COOR, CS indocedoso Hel Octabuts coorщенівив интеріаловь для напечатанів игь въ Чтонівть Общества, или даже храненів въ отдёль библютени, исплючительно посвященноми собранию печетными соченений; манускомирова n Beskunt hundpislost, ofrochiques i no where he are hoofe or the angle of the commence of внаменитато Ісрапка.

Воспросния беспом первонячанно во дей недал снередь печатаемия въ «Епархіальных Вёдомостать педал своевы то пе печатаемия въ «Епархіальных Вёдомостать педал своевы то печатаемия персодания въ печатаеми пето отпеста дей своевы печата пето отпеста печата 
1871 году. Камдая бесёда отдёльно съ пересывою стинть 1 кап. Воскресние бесёды слави выходять съ педёли инсопустной спасионнало отда. Содержаність ихъ служить свансывское чте-шіс, внасуд берется предметь для бесёды цев чтенія апоскальскиго, ібы насегонщее время образовался при Обществ'й особый отдёлую для составленія и наденія бесёдь, полорый и должень выработать программу ихъ на будущій годъ.

Условія подписки на изданія Общества любителей духовнаго просвіщенія въ 1871 году.

Московскія Епархіальныя Вівдомости будуть издаваемы по прежней программ'я еженедівльно, и на прежних условіяхъ, именно:

Годовая цима бевъ доставки и пересыли 3 руб. 50 к., съ пересылкою иногороднымъ—4 руб., съ доставкою въ Москвъ—4 руб. 50 коп. Полугодовая 2 руб. съ пересылкою 2 руб. 30 коп., съ доставкою 2 руб. 50 коп.; за при мъсяца 1 руб., съ пересылкою 1 руб. 15 коп., съ доставкою 1 руб. 25 коп.; съ доставкою 48 коп. Отдъльные № по 10 коп.

Чтенія є Московском в Обществю любителей духовнаго просвищенія будуть издаваться по прежней програмив, ежемвсячно, книжками отъ 5 до 7 печатных в листовъ. Годовая цвиа без 4 доставан, и пересыли — 4 руб., съ доставаро и перелярю 5 руб.

Воспросным бесполь будуть выходить евенедёльно листими. Цёна каждаго листва—1 коп; За цересылку въ села Московской губерній, а также и во всё мёстности Россійской имперіи ничего не примагается. Годовая чюна—50 коп, получедовам 25 ком., за три; масяще—12 коп., за мюсяще —4 коп. Можно получать и прежніе листы 1869 года съ нелёни масопустной по 1871; годъ. Дівид всяго мадація—50 к., отдально краковій листову—1 коп. Подписка на всё изданія Общества принимается ст Москев, ет епархіальной библіотекть ст Высокопетровском монастырь; ет редакціи «Московских Епархіальных Въдомостей»—на Донской, ет приходъ Ризположенской церкви, ет квартирь священника Рождественскаго; и у всёхъ извёстных кингопродавцевъ въ Москве и Петербурге.

Сельскіе причты Московской епархін и всё иногородные подписчики благоволять адресоваться съ своими требованіями прямо и исключительно: въ Редакцію Московскихъ Епархіальныхъ Въдомостей. Въ случай неисправнаго полученія Вёдомостей, Чтеній, или Бесёдъ, редакція удовлетворяеть всё справедливыя требованія подписчиковъ.

# объ издании еженедъльной газеты ВЪСТНИКЪ РУССКИХЪ ЕВРЕЕВЪ.

Съ 1-го января 1871 года будетъ издаваться еженедёльно, въ С.-Петербурге, на русскомъ языке газета, подъ названіемъ »Вестникъ Русскихъ Евреевъ«.

Самое названіе газеты повавываеть, что она будеть служить органомъ русскихъ евреевъ, но и при такомъ ея назначеніи редакція должна имъть въ виду не только еврейскихъ, но и русскихъ читателямъ евреямъ современные вопросы и событія съ той точки врънія, съ какой смотрить на нихъ образованное русское общество. Вмъстъ съ тъмъ и русскіе читатели найдуть въ нашей газетъ возврънія на тъже вопросы и событія, обусловленныя настоящимъ положеніемъ евреевъ въ Россіи и въ другихъ странахъ, а также ихъ религіозными и соціальными понятіями. Такое соединеніе взглядовь въ органі русских евреевь мы считаемь самымь лучшимь средствомь для разъясненія такихь вопросовь, относительно которыхь могуть иногда господствовать различныя и даже совершенно противоположныя мейнія, какь въ русскомь, такь и въ еврейскомь обществі.

Взаимное соглашеніе этихъ мивній, безпристрастные изъ нихъ выводы и праміненія разнихъ теоретическихъ воззріній на права и бытъ евреевъ къ дійствительнымъ потребностямъ нынішняго времени—будутъ главною цілью нашего изданія. Строго держась такого направленія, мы будемъ постоянно избігать всякихъ різкостей, колкостей и тімъ еще боліве какихъ либо личныхъ нападеній; но станемъ обсуждать каждый общій вопросъ, а равно и каждый отдільный фактъ съ тімъ спокойствіемъ, какое всегда придаетъ полемикі правственное достоинство и силу убіжденія, не возбуждая напрасно вражды между двумя несогласными въ чемъ-либо сторонами

### программа нашей газеты слъдующая:

- 1. Распоряженія правительства. Въ этомъ отділів, вромів передачи сущности всіхъ общихъ правительственныхъ распоряженій, будуть вполнів помівщаемы распоряженія относящіяся къ евреямъ.
- II. Передосыя статьи, въ которыхъ—согласно съ темъ, что мы сказали выше о направлени нашей газеты—будутъ высказываемы вегляды самой редакцін на вившнія и внутреннія событія изъ жизни политической, гражданской и общественной въ Россіи и въ другихъ странахъ. При этомъ особенное вниманіе будеть обращено редакцією: во первыхъ, на такіе вопросы и событія, которыя ближайшямъ образомъ касаются евреевъ; и во вторыхъ, на такія законодательныя мёры, принимаемыя какъ въ Россія, такъ и за гранвцею, которыя имёютъ

применя вин коспенное влівніє на гражданское положеніе ж юбпротивенный быть свресты

ПІ. Внутренній извісстій. Здісь будуть поміщаться доставляемы изъ разных мість Россій сообщенія о положеній и потребностяхь евреевь, живущихь въ Россій, а также деріспій о делинь отдільныхь случакь, исторые по напу-либо васента индересовь еврействно наколенів.

IV. Иностранныя изевстія. Сюда будуть входить известія о текущих политических событіяхь, совершиющихся вив предвловь Россіи.

У. Торговые бюллетени.

VI. Опользвучено-лимературный. Здрсь читателя найдить: статья исхорического содержанія вообще, а дажна наслідованія о прошедшей и современной жини, еврейского народа; разборд и переведы сратей или извречена нат такихобщирных сочиненій, которыя посвящены еврейскому вопросу; популярно изложенныя статьи научного содержанія но всёмъ отраслямь человіческаго знанія; очерки, повісти и разсказы изъ жизни евреевь; стихотворенія оригинальныя и переводныя.

VII. Смівсь, состоящая изъ мелкихъ замістовъ, анекдотовъ, некрологовъ и т. д.

VIII. Рекламы и объявленія.

мірстоми подомів націєй парети ми избрали. С.-Петербургъ, валь общій для весій Росесіи: цевтрю іся заминистрагизной и эмственной діятельности.: При тепоме, условін, іми можемъ-пользоваться піраму особини выгодами, прими не пользоваться піраму русеко-еврейскім органии. Такт, ми будемъ въ-постонній сообщать нашимъ читателямь, безотлагательно всё принцтальсявенния распораженія, із также, и перайций нольта-

ческій извістія, и руководствоваться при этомъ самыми матеріалами и источниками, какихъ нельзя вийть въ другихъ пачинкъ городахъ. Вромі того—и это чрезвычайно зажно—издавая «Вістникъ Русскихъ Евресть» въ С.-Петербургі, им тімъ самымъ отстранимъ отъ нашей газети тамія містния, разнообразныя вліянія, какимъ неизбімно доліно подчиняться камьо провинціяльное изданіе въ особенности ме имінощее такую спеціальную задачу, какая предстоитъ намъ.

»Въстникъ Русскихъ Евреевъ с будетъ, выводить: одинъ разъ въ недвлю, по воскресевьямъ. Каждый нумеръ будетъ со-держать не менве одного листа въ 16 страницъ (in 40).

### подписная цъна:

|                  | •                    | На годъ. | На полгода. |
|------------------|----------------------|----------|-------------|
| Въ СПетербургъ   | безъ доставки        | 5 p.     | 2 p. 50 m.  |
| •                | съ доставкою на домъ | 6 p.     | <b>3</b> p. |
| Съ пересылкою во | всв города Имперіи   | 6 p.     | 3 p.        |

### подписка принимается:

- 1) Въ конторъ »Въстника Русскихъ Евреевъ въ С.-Петербургъ, по Офицерской улицъ, д. Лытиной, № 51.
- 2) Въ книжномъ магазинъ Александра Өеодоровича Базунова, въ С. Петербургъ, на Невскомъ Проспектъ, у Казанскаго моста, въ д. Ольхиной, № 30.
- 3) Въ Москвъ, въ книжномъ магазинъ И. Г. Соловьева, на Страстномъ бульваръ, д. Алексъева.
- 4) Въ Одессъ, въ конторъ газеты »Колъ М'вассеръ« на Полицейской улицъ, домъ Трахтенберга.
- Въ Кіевъ, въ книжномъ магазинъ С. Литова, въ собст. домъ, на Крещативъ.

#### —XVIII—

- 6) Въ Каменедъ-Подольскъ, въ жинжномъ магазинъ С. Литова.
- 7) Въ Вильнъ, въ внижномъ магазинъ М. Миндельсона, на Нъмецкой улицъ, д. Левенсона.
  - 8) Въ Ковић, у г. Иврания Леви, въ собств. домћ.
  - 9) Въ Минскъ, у III. III. осберга.
- 10) Въ Динабургъ, у Г. М. Рабиновича, въ д. Фрид-

Редакторы вздатели: {А. Цедербауму. {Д-ру А. И. Гольдельблюму.

Въ той же редавціи продаются слёд. вниги по слёдующимъвнамъ съ пересывою:

- 1) Историч. книги св. Писанія ветхаго завъта, въ усск. пер. съ евр., М. Гуляева. Ц. 2 руб.
  - 2) Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 50 воп.
  - 3) Беспды сельскаго священника, 25 бесбять. Ц. 50 к.
  - 4) Яковь Косьмичь Амфитеатровь. Ц. 75 воп.
- 5) Беконъ Веруламскій, Куно-Фишера (съ портретомъ Зевона). Ц. 50 воп.
- 6) Южно-русское проповъдничество XVI и XVII гъковъ. Цъна 60 коп.
- 7) Христіанская наука, или основанія св. герминевпики, твореніе блаж. Августина. Ц. 75 коп.
- 8) Динамика вещества, сочин. Вебера, перев. съ нъмецкаго. Ц. 50 коп.
  - 9) О чинъ православія. П. 50 воп

У половоны стальных на олаванскій ялыко по 90 год

J. J. 50 60

iki **b**adasikenae

18 The marging to the September of September 18 September

, silita

149 Zeviounis apuntationita.

- 15) Императоръ Юстиніань и его заслен для церкви. П. 50 коп.
- 16) Сочиненія студентов Кіевскої духовной Академіи. Т. І. Ц. 1 руб.
  - 17) Михаиль Керулларій. Ц. 56 к.
  - 18) Софроній патріархь іврусалимскій. Ц. 40 к.
- 19) Ученів св. отцевь повижниковь о благодати Божівй. Ц. 50 к.
  - 20) О времени крещенія св. Ольги. Ц. 30 к.
- 21) Кіевт ст его древнъйшим училищем академіею. Два тома. Ц. 3 р.

22) Философія отщен и учителей церкви (періодъ древних апологетовъ кристіанства). Ц. 2 р.

23) Кто быль первый митрополить кісьскій? Ц. 25 к.

24) Диевнике протојерен И. М. Скворцова.

25) Ветхозасътная исторія, его же. Ц. 60 к.

- 26) О богослужении правосл. церкви, его же. Ц. 75 к.
- 27) О видажь и степеняжь родства, его же. Ц. 40 к.
- 28) Изслъдованіе о Талмудъ. Ц. 50 к.
- 29) Очерки быта древних вервеев. Ц. 70 к.
- 30) Сборнике изв лекцій бысших наставников Кіевской дух Академіи, архин. Инновентія, прот. И. М. Скворцева, П. С. Авсеньева (архин. Өсофана) и Я. К. Анфитеатрова. П. 3 р. 50 к.

31) Пятидесятильтній юбилей Кіевской духовной

Академіи, 28 Сентября 1869 года. Ц. 1 р. 50 к.

32) Голост правды, или слово подолянина къ собрать ямъ-католикамъ, жителямъ западныхъ губерній Россійской Имперіи. Кіевъ. 1870 г. Ц. съ пересылкою 1 руб.

33) О Богослуженіи воскресном и праздничном в се соединенной церкви Англіи и Ирландіи. Кіевъ. 1870 г. Ц. 30 коп.

4. Киша до порос

35. покрисись Христофора Филалета, вы переводъ на современый русскій языкы. Ц. 3 р.

- 36. Сборник статей для народных школь. Ц. 50 к.
- 37. Патрархв Кирилля Лукарись и его заслуги для православной церкви. Ц. 75 в.
- 38. Блаженный Августинь какь психологь. К. Скворцова. Ц. 1 р. 50 к.
- 39. Послыдніе іни жизни преоселщ. Филарета митрополита Московскию. Ц. 50 в.
- 40. Земная жизнь Господа нашего Іисуса Христа. Перев. съ нъм. Х. Орды. Ц. 1 р.

Печатано по опредвлению Совъта Академін. Ректорь А. Филареть.

Digitized by Google

