

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

150c 3977 44 @)

## ученыя записки

## **ИМПЕРАТОРСКАГО**

# MOCKOBCKAI CHARAGES BEPCITETA.

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ десятый.

MOCKBA. 1888.

Digitized by Google

LSOC 3977.44 (10)



HARVARD COLLEGE LIBRARY



## УЧЕНЫЯ ЗАПИСКИ императорскаго

## MOCKOBCKATO YHUBEPCUTETA.

ОТДЪЛЪ ИСТОРИКО-ФИЛОЛОГИЧЕСКІЙ.

выпускъ десятый.

MOCKBA. 1888. 1 LSoc 3977.44 (10)



## УЧЕБНИКЪ ЛОГИКИ

#### СЪ ПОДРОВНЫМИ УКАЗАНІЯМИ

## HA NCTOPIHO N COBPEMENHOE COCTORNIE STON HAVKN

въ Россіи и другихъ странахъ.

Васлуженнаго Ординарнаго Профессора Московскаго Университета
М. ТРОИЦКАГО.

#### книга третья.

Логика геометрии и наукъ о духъ.

#### Выпускъ І.

Классификація Наукт.— Опредпленіє Философіи.— Логика Геометріи. Логика Психологіи.

> MOCKBA. 1888.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ

#### ПЕРВАТО ВЫПУСКА.

| Г                             | Л    | A F | B A | I.   |    |   |   |       |   |   |    |
|-------------------------------|------|-----|-----|------|----|---|---|-------|---|---|----|
| Классификація наукъ           | •    |     |     |      | ٠. | • | - | <br>• | • | • | 3  |
| Г                             | Л    | A B | A   | II.  |    |   |   |       |   |   |    |
| Эпредъленіе философіи и его и | act0 | кіq |     |      |    | • |   |       |   | • | 38 |
| Г                             | Л    | A B | A   | III. |    |   |   |       |   |   |    |
| Погика Геометріи              | •    |     |     | . •  | ٠. | • | • | <br>٠ | • |   | 51 |
| η.                            | Л.   | A B | A   | IV.  |    |   |   |       |   |   |    |
| Логика Психологіи             |      |     |     |      |    |   |   | <br>• |   |   | 76 |

По опредъленію Историко-филологическаго факультета ИМПЕРАТОРСКАГО Московскаго Университета печатать разръщается. 18 апръля, 1888 года.

Деканъ В. Ключевскій.

### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Въ объяснение состава издаваемой нами *третьей* книги «Учеб ника Логики», считаемъ нужнымъ сказать слъдующее.

По плану, третья книга должна содержать Логику Наукъ. Мы ръшились ограничить ее Логикою Наука о Духю, единственно съ тою цёлью, чтобы не задерживать надолго изданія послёдней части нашего Учебника. Въ этой ръшимости насъ поддержали примъръ Д. С. Милля, или, точнъе сказать, тъ основанія, которыми руководился творецъ системы современной Логики, излагая Логику Наукъ въ тъхъ же границахъ. Теоріи Общей Логики, т. е. дедукцін, и индукцін или началъ, — отвлечены преимущественно отъ пріемовъ свойственныхъ математикъ и наукамъ физическимъ; такъ что, въ Общей Логикъ, ссылающейся постоянно на примъры математики и естествознанія, логика математики и логика естествознанія, скрытно, уже изложены въ такой мірь, которая почти достаточна для «Учебника». Между тъмъ науки о духъ требуютъ особеннаго приноровленія общихъ логическихъ методовъ изследованія къ природе своего предмета; и, поэтому, не могуть обойтись безъ спеціальныхъ методологическихъ указаній.

Прибавленіе *Логики Геометріи*, къ логикъ наукъ о духъ, преслъдуетъ только косвенную цъль: закончить изложеніе общихъ логическихъ теорій разъясненіемъ логическато смысла терминовъ

пнализа и синтеза. Ученые, мало знакомые съ современною обработкою Логики, часто предполагають, что эта наука, не коснувшись методовъ анализа и синтеза, не касается самой сущности своего предмета. Такой предразсудовъ не можетъ быть искорененъ безъ прямого разъясненія истиннаго отношенія логическаго анализа и синтеза къ индукціи и дедукціп; а это разъясненіе не легко дать, не прибъгая къ сравненію логическаго анализа и синтеза съ геометрическимъ. Косвенною цълью нашей Логики Геометріи опредълились и самыя границы ея изложенія.

Естественнымъ введеніемъ въ Логику Наукъ, въ какихъ бы предълахъ послъдняя ни излагалась должна, служить классификація наукъ. Но вопросъ о классификаціи наукъ окончательно не разръшимъ безъ указаній на отношеніе наукъ къ философіи. Такимъ образомъ, слъдуя естественнымъ потребностямъ этой части Логики, мы начинаемъ ея изложеніе Классификаціею наукъ, присоединяя къ послъдней опредъленіе Философіи

1888 года, 16 Апрѣля. Москва.

## ЛОГИКА ГЕОМЕТРІИ

И

наукъ о духъ.

### ЛОГИКА ГЕОМЕТРІИ И НАУКЪ О ДУХЪ.

#### ГЛАВА І.

#### Классификація наукъ.

1. Наукою въ строгомъ смыслѣ называется совокупность ученій, содержащихъ общія истины, излагаемыя въ такомъ порядкѣ, какой опредѣляется близостью ихъ сходства и взаимной зависимости, и сопровождаемыя раскрытіемъ тѣхъ пріемовъ, какими повѣряется ихъ достовѣрность.

Такимъ образомъ, наука отличается:

- 1) Оть *поэзіи*, существеннымъ содержаніемъ которой являются вымыслы.
- 2) Отъ *дъловой* литературы, заключающей въ себъ просьбы, требованія, распоряженія, приказанія, соглашенія, разсчеты и проч., а не какія нибудь истины.
- 3) Отъ собранія народныхъ *примптз*, пословицу и такъназываемыхъ *размышленій*,— такъ какъ достовърность издагаемыхъ въ нихъ истинъ ничъмъ не гарантирована, иди гарантируется недостаточно.
- 4) Оть матеріалов науки, какими служать описанія частных фактовь, приблизительныя обобщенія и такь-называемые эмпирическіе законы.

- 5) Отъ результатовъ изслъдованій, не достигающихъ характера достовърности. Сюда относятся ученія, содержащія однъ *впроям- ности* и простую *мыслимость*.
- 2. Наука имъетъ своимъ предметомъ или природу, или тъ приемы, съ помощью которыхъ человъкъ можетъ распоряжаться ею въ своихъ цъляхъ. Науки занимающіяся природою называются теоретическими, или науками въ тъсномъ смыслъ; науки занимающіяся пріемами человъческой дъятельности, называются практическими, науками объ искусствахъ, и просто искусствами.
- 3. Науки теоретическія или науки въ тъсномъ смыслъ раздъляются, далье, на *отвлеченныя* (абстрактныя) и конкретныя. Отвлеченными называются ть науки, которыя изслъдують явленія природы, т. е. ихъ законы; конкретными же ть, которыя объясняють существующія въ природь вещи, изъ законовь ея явленій.
- 4. Распоряжаться природою можно только при знакомствъ съ ен законами; съ другой сторо ны, знаніе законовъ природы служить ключемъ къ объясненію исторіи существующихъ вещей, ихъ современнаго состоянія и послъдующей судьбы. Слъдовательно, науки практическія, точно также какъ и конкретныя, зависятъ отъ наукъ отвлеченныхъ; поэтому отвлеченныя науки, по всей справедливости, называются основными. Основныя науки, согласно разницъ главныхъ отдъловъ явленій природы, распадаются на нъсколько большихъ группъ, излагаемыхъ, по степени ихъ родства и взаимной зависимости, въ слъдующемъ порядкъ:

*Логика* (какъ ученіе объ общихъ условіяхъ научнаго характера истинъ).

Математика.

Механика.

Молекулярная физика.

Xимiя.

Біологія.

Психологія.

5. Въ раздъленіи наукъ на теоретическія и практическія, отвлеченныя и конкретныя, равно какъ и въ дъленіи наукъ отвлеченныхъ, начало взаимной зависимости наукъ проведено весьма удовлетворительно. И это имъетъ свои неоцъненныя выгоды въ установленіи метода конечной разработки всъхъ наукъ, и ихъ послъдовательнаго изученія. Нътъ сомнънія, что искусства, какъ практика, появляются раньше теоретическихъ наукъ, и даютъ поводъ къ возникновенію правилъ по указаніямъ опыта. Но эти правила остаются простымъ матеріаломъ практической науки, до тъхъ поръ пока знаніе законовъ тъхъ явленій, надъ которыми оперируетъ какое нибудь искусство, не откроетъ пріемовъ, съ помощью которыхъ можно распоряжаться ими, въ виду преслъдуемой этимъ искусствомъ цъли, и такимъ образомъ не дастъ критерія нажитой раньше практической эмпиріи.

Тоже примъняется къ наукамъ отвлеченнымъ и конкретнымъ. Несомнънно, что обработкъ тъхъ и другихъ наукъ предшествуютъ частныя описанія и эмпирическія обобщенія. Эмпирія тъхъ и другихъ наукъ имъетъ различный характеръ. Науки отвлеченныя, имъющія дъло съ явленіями, именно ихъ законами, опираются на частныя описанія явленій, и полученные отсюда, между прочимъ, эмпирическіе законы. Науки конкретныя имъютъ дъло съ существующими классами вещей, и опираются на ихъ естественную исторію, состоящую также изъ частныхъ описаній и эмпирическихъ обобщеній. Но если науки отвлеченныя могутъ обработываться независимо отъ конкретныхъ, то конкретныя, въ своей окончательной обработкъ, т. е. какъ объясненіе существующихъ вещей и ихъ исторіи,—какъ науки дедуктивныя, могутъ появляться не раньше наукъ отвлеченныхъ.

Это достаточно обнаруживаеть, какимы могучимы орудіемы кы усовершенствованію всёхы наукы мы обладаемы вы этомы началь взаимной зависимости наукы и построенной на ней классификаціи. Но научный порядокы, какы замычено выше, опредыляется не

однимъ началомъ взаимной зависимости, но также началомъ наибольшаго сходства или родства научныхъ истинъ. А это послъднее начало-слъдуетъ признать-проведено недостаточно удовлетворительно въ классификаціи отвлеченныхъ наукъ. Несомивнио, что указанная ісрархія основныхъ совпадаеть съ важнъйшими разницами въ плассахъ явленій. Однако, очевидно, что значение нъкоторыхъ изъ нихъ, сравнительно съ другими, въ вышеизложенной классификаціи, является преувеличеннымъ. Несомнънно, что явленія духа или сознанія гораздо больше отдъляются отъ явленій напр. организаціи, чъмъ послъднія отъ явленій химическихъ сочетаній, молекулярныхъ или механическихъ движеній. Очевидно также, что математику, которая въ большинствъ своихъ истинъ есть только методъ, а не знаніе природы, нельзя вводить въ число наукъ о природъ, подобно механивъ или физивъ. Наконецъ, логика, какъ наука о наукахъ, должна, очевидно, составлять не звъно въряду наукъ, а естественное введеніе въ этотъ рядъ. На этомъ основаніи, мы считаемъ необходимымъ пополнить вышеприведенную классификацію нъкоторыми добавочными чертами, какъ это указано въ слъдующей таблицъ:

#### $H a y \kappa u$ :

Введеніе: Логика.

Науки Теоретическія.

Отвлеченныя.

Конкретныя.

Науки Практическія.

I

#### Математика.

Ариометика.

Алгебра.

Геометрія.

II

#### Науки физическія.

(Науки о веществъ и движеніи).

Механика.

Молекулярная физика

Химія.

Біологія.

Астрономія.

Статика.

Динамика. Минералогія.

Ботаника. Зоологія.

Ит. д.

Напр.

Агрикультура.

Искусство морепла-

ванія.

Артиллерійское ис-

кусство.

Медицина.

III

#### Науки нравственныя.

(О духъ или сознаніи связанномъ съ веществомъ и движеніемъ).

Психологія.

Субъективный анализъ духа. Физіологія духа. Патологія духа.

Конкретныя части Психологіи.

Ученіе о характерахъ. Психологія

животныхъ.

Соціологія.

И проч.

Напр Грамматика.

Реторика.

Эстетика.

Педагогія. Политика.

Право.

Этика.

#### А. Исторія классификаціи наукъ.

- (1) Изложенная нами классификація наукъ, въ своихъ сущест-. венныхъ чертахъ, составляетъ одну изъ величайшихъ услугъ, оказанныхъ наукъ O. Контомъ. Не то это значитъ, чтобы слъды такой классификаціи не встрічались раньше Конта, или чтобы всв позднъйшіе писатели, раздъляющіе его точку зрвнія, находились отъ него въ исторической зависимости. Заслуга Конта, которой у него никто не въ состояніи оспорить, состоить въ указаніи глубочайшаго начала классификаціи наукъ, — именно начала ихъ взиимной зависимости. Онъ первый, наизучшимъ образомъ, поставиль его, и первый даль ему превосходное осуществленіе, въ дъленіи наукъ на теоретическія и практическія, абстрактныя и конкретныя, и въ іерархіи абстрактныхъ или основныхъ наукъ. Г. Спенсеръ и Бэнъ измънили классификацію Конта въ слъдующихъ существенныхъ пунктахъ: къ числу наукъ отвлеченныхъ они прибавили логику; а астрономію и соціологію отнесли къ наукамъ конкретнымъ; -- въ классификацію наукъ они ввели психологію, которой Г. Спенсеръ далъ мъсто между науками конкретными, а Бэнъ, съ большимъ основаниемъ, между абстрактными или основными.—Что касается начала наибольшаго сходства, побуждающаго къ дополнительному деленію наукъ на математическія, физическія и нравственныя, то это начало, впервые, въ высокой степени осуществлено въ классификаціи Д'Аламбера, поддержано въ Англіи Д. Стюартома, и проводится въ наше время Ліяромъ и Рабъе во Франціи, и Вундтомъ въ Германіи.
  - (2) Первый опыть подробной классификаціи наукъ принадле жить Бэкону. Бэконъ начинаеть общимь дёленіемъ всего человіческаго ученія (doctrina) на три части, соотвітствующія тремъ способностямъ разумной души человіка: исторію, поэзію и философію. «Исторія относится къ памяти, поэзія къ фантазіи, философія къ разуму». Исторія «иміть своимъ предметомъ недівлимыя вещи (individua), ограниченныя пространствомъ и временемъ». Это прилагается и къ исторіи естественной,—не смотря на то, что

она повидимому занимается не недълимыми, а видами (species) ихъ. «Предметомъ поэзіи служатъ также единичныя вещи, измышленныя по сходству съ тъми, которыя упоминаются въ истинной исторіи». Философія «не останавливается на недълимыхъ,—содержитъ не первыя впечатлънія ихъ, а отвлеченныя отъ нихъ понятія, и вращается въ сочетаніи и раздъленіи послъднихъ, согласно съ закономъ природы и очевидностью самыхъ вещей». Для ясности дъла, не слъдуетъ упускать изъ виду, что Бэконъ отожествляетъ исторію съ наблюденіемъ, и философію съ науками (scientiae): «мы считаемъ, говоритъ онъ, исторію и опытъ (experientia) за одно и тоже, точно также какъ философію и науки».

Исторію Бэконъ раздъляєть на естественную (naturalis) и гражданскую (civilis). «Въ исторіи естественной передаются дъйствія и произведенія природы, —въ исторіи гражданской — человъка». Въ естественную исторію входять: исторія нормальныхъ образованій природы (generationum); исторія уклоненій отъ нормъ (praeter-generationum); и исторія механическихъ произведеній или механическихъ искусствъ. По ціли преслідуемой исторією, она раздівляєтся на повъствовательную, и индуктивную (или обработанную въ ціляхъ индукціи), которую Бэконъ называеть въ другихъ містахъ экспериментальною. Гражданскую исторію Бэконъ ділить на три части: исторію церкви, исторію литературы, и исторію гражданскую въ тісномъ смыслів, къ которой относить: мемуары, древности и настоящую исторію (historia justa).

Въ число прибавленій къ гражданской исторіи Бэвонъ вносить: ръчи (orationes), переписку (epistolae) и изръченія (apophtegmata).

Поэзія разділяется Бэкономъ на повіствовательную, драматическую и параболическую (басни, притчи, загадки, сравненія).

Философія имъетъ три предмета: Бога, природу и человъка. Философію Божества Бэконъ называетъ не наукою, а только «искрою науки (scientiae scintilla)», такъ какъ содержаніе ея видитъ не въ «созиданіи въры, а въ опроверженіи атеизма». Такимъ образомъ, философія, какъ совокупность наукъ, ограничивается собственно двумя частями: философіею природы и философіею

человъка. Отдъльныя части философіи должны быть предварены какъ бы общимъ введеніемъ въ оныя, составляющимъ своего рода науку, называемую Бэкономъ «первою философіею». Это не средневъковая метафизика; отъ частныхъ наукъ о природъ и человъкъ первая философія «отдъляется не столько содержаніемъ и предметомъ, сколько границами», въ которыхъ они излагаются. Содержаніе первой философіи должно быть ограничено истинами общими всъмъ или многимъ наукамъ, или такими, которыя относятся ко всъмъ или многимъ отдъламъ природы.

Философія природы раздёляется на спекулятивную или теоретическую, и оперативную или практическую. Теоретическая философія природы имъетъ своимъ предметомъ изследованіе причинъ, которыя Бэковъ, следуя Аристотелю, делить на четыре рода: матеріальныя, дъйствующія, формальныя и конечныя. Часть философіи природы, изследующую причины действующія и матеріальныя, Бэконъ называеть физикою; а другую, изучающую два остальные рода причинъ, метафизикою. Впрочемъ, подъ формами Бэконъ разумъетъ не какія нибудь сущности нефеноменальнаго міра, а тв феномельныя свойства частныхъ вещей, отъ которыхъ зависять всъ другія свойства ихъ. Практическая философія природы составляеть приложеніе физики и метафизики,—послівдней только въ ея ученіи о формахъ, —и распадается на механику, и магію (искусство преобразованія или превращеніи субстанцій). Органомъ философіи природы Бэконъ признаетъ математику, которую раздёдяеть на чистую и прикладную.

Философія человъка, составляющая цъль всъхъ другихъ наукъ, есть собственно только часть науки о природъ. «Она состоитъ изъ двухъ частей, такъ какъ разсматриваетъ человъка или отдъльно, или совмъстно съ другими людьми,—въ обществъ. Первую, говоритъ Бэконъ, мы называемъ философіею человъческой природы (humanitatis), вторую—общественною философіею (philosophia civilis seu socialis)». Философія человъческой природы содержитъ, во-первыхъ, общее ученіе о человъкъ и, во-вторыхъ, частныя ученія о тълъ и душъ человъка. Къ общему ученію Бэконъ относитъ ученіе о личности человъка и ученіе о связи души съ тъломъ. Наука о тълъ человъка распадается на четыре части,

соотвътственно четыремъ благамъ человъческаго тъла: здоровью, красотъ, силамъ, удовольствію. Бэконъ называетъ эти части: медициною, косметикою, атлетикою и ученіемъ объ удовольствіяхъ (voluptaria). Наука о душъ человъка раздъляется на ученіе о духъ человъка, или разумной душъ, относящееся къ религіи или богословію, и ученіе о душъ чувственной, общей человъку съ животными, составляющее собственный предметь философскихъ изследованій. Последнее содержить въ себе две части: науку о свойствахъ и способностяхъ души, и науку объ упражненіи послёднихъ. Бэконъ придерживается дёленія всёхъ способностей души на два класса: умственныя (разумъ, разсудокъ, воображеніе, память) и практическія (желаніе, воля). Отсюда наука объ упражнени способностей распадается на два отдъла: логику (искусство изобрътенія, сужденія, запоминанія, передачи). и мораль (ученіе объ образців или о благів, и ученіе о воспитаніи души, или георгику души). - Философія общественная заключаетъ въ себъ слъдующія части: ученіе объ обращеніи, ученіе о веденіи дълъ, и ученіе объ управленіи. Послъднее распадается на экономику и политику.

Классионкація наукъ Бэкона можетъ быть наглядно представлена въ слёдующей таблицё:

Нормальныхъ

#### Исторія.

образованій. Повъствовательная. Уклоненій. Индуктивная. Механическихъ изобрътеній. Исторія церкви. Исторія лите-ратуры. / 2. Гражданская Мемуары. Древности. Настоящая Исторія (historia торія (historia justa). Прибавленія къ ( Ръчи. гражданской Переписка.

Изръченія.

исторіи.

Поэзія.

Повъствовательная. Драматическа Параболическая.

#### Философія.

- 1. Первая философія.
- 2. Философія природы:

| 1) | Теоретиче-<br>ская. | 1. Физика.                | Ученіе о началахъ ве-<br>щей.<br>Ученіе объ образованіи<br>вещей.<br>Ученіе о разнообразіи<br>вещей. |  |  |  |  |
|----|---------------------|---------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|    |                     | 2. Метафизика. {          | Ученіе о формахъ вещей.<br>Ученіе о конечныхъ причинахъ.                                             |  |  |  |  |
| 2) | Практиче-           | 1. Механика.<br>2. Магія. | `                                                                                                    |  |  |  |  |

Великое прибавленіе къ философіи природы:

Математика. Нистая (Геометрія. Ариеметика. Алгебра). Смішанная (Ученіе о перспективів. Музыка. Астрономія. Космографія. Архитектура. Ученіе о машинахь).

- 3. Философія человъка:
  - А. Какъ недвлимаго:
  - О связи дущи съ тъломъ. 2) Ученіе о тілів Косметика. Косметика. Атлетика. Ученіе объ удовольствіяхъ.
  - 3) Ученіе о душъ человъка.
    - (1) О способностяхъ души.
    - (2) Объ упражненіи ихъ:

Догика. 

Ученіе объ изобрѣтеніи, сужденіи, запоминаніи, сообщеніи.

Мораль. 

Ученіе о благѣ.
Ученіе о воспитаніи души.

В. Какъ общества. 

Ученіе о дѣлахъ.
Ученіе объ управленіи.

3. Д'Аламберъ, составившій планъ знаменитой французской «Энциклопедіи», первый томъ которой появился въ 1751 году, руководствуется основными идеями Бэкона, и принимаетъ его дъленіе человъческихъ знаній на три отдъла: исторію, философію, и поэзію. Въ подробностяхъ влассификаціи Д'Аламбера отразились частію внушенія декартовой философіи, частію успёхи наукъ после Бэкона. Къ исторіи церкви (преданій) Д'Аламберъ прибавляєтъ исторію священную (откровенія). Исторія естественная обнимаетъ однообразіе или правильное теченіе природы, - какъ оно наблюдается вообще въ небесныхъ твлахъ, животныхъ, растеніяхъ и т. д.; — затъмъ, уклоненія отъ ея обычнаго теченія и, наконецъ, видоизмъненія, вносимыя въ нее искусствомъ человъка, или употребление ся произведений. Мъсто Бэконовой первой философіи занимаєть у Д'Аламбера общая метафизика или онтологія, предметомъ которой поставлена часть вещей, указанныхъ Бэкономъ для первой философіи, —а именю изследованія о возможности, существованіи, необходимости и т. д. Философія человъка совпадаеть съ наукою о душь, или пневматологіею, и распадается на логику и мораль, какъ обнимающія теоретическое и практическое ученіе о способностяхъ души. Притомъ мораль заключаетъ въ себъ и науки общественныя. Философія природы имфеть своимъ предметомъ тыо, и раздыляется на метафизику, и общую физику тыль (ученіе о протяженіи, непроницаемости и проч.), математику, или ученіе о томъ свойствъ тълъ, которое называется величиною или количествомъ, -- и частную физику, подъ которою разумъется вся совокупность частныхъ наукъ о твлахъ. Подъ повзіею Д'Аламберъ разумъетъ вообще изящныя искусства. Сущность классификаціи Д'Аламбера можеть быть передана въ следующей таблицъ:

#### Исторія.

Мемуары.

Древности.

Полная Ис-

- 1. Священная. Церковная.
- 2. Граждан-Собственно ская гражданская. (древняя и новая).

торія. Исторія литературы.

Однообразія природы.

3. Естествен-Уклоненія природы. ная.

Искусства. Употребленіе Ремесла. природы. Мануфактуры. 1. Богословіе.

2. Пневматологія.

Искусство Логика Искусство за Искусство пе

Обща Мораль Частная.

3. Философія природы: 1. Метафизика тълъ, и оби

> 2. Математика.

Чистая.

Физико-і

Сившани

Зоологія.

Астроновія ( физика. **Метеорол**огія Космологія.

> Вотаника. RIMNX.

3. Частная

oria. OJOria. едъліе. водство.

| ,                                          | 10           |  |  |  |  |
|--------------------------------------------|--------------|--|--|--|--|
| •                                          | 1            |  |  |  |  |
|                                            |              |  |  |  |  |
| <u>-</u>                                   |              |  |  |  |  |
|                                            | Знаки.       |  |  |  |  |
| Норго оба (Грамма-                         | Пособія.     |  |  |  |  |
| Наука объ { Грамма-<br>органъръчи. { тика. | Построеніе.  |  |  |  |  |
| \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \      | Синтаксисъ ) |  |  |  |  |
| Науки о каче- 🖍 Реторика                   | і. кітологиФ |  |  |  |  |
| ствахъ рѣчи. (Пінтика                      | Критика.     |  |  |  |  |
|                                            | Педагогія.   |  |  |  |  |
| в. Объ обязанностяхъ).                     |              |  |  |  |  |
| жиру- Встественная Экономика.              |              |  |  |  |  |
| пру- Экономика.                            |              |  |  |  |  |
| i). ( Hominica.                            | 1            |  |  |  |  |
| a.                                         | Į            |  |  |  |  |
| етика. { Численная.                        | 1            |  |  |  |  |
| С Алгебра.                                 |              |  |  |  |  |
| трія. { Элементарная.                      |              |  |  |  |  |
| Трансцендентная (Теорія кривыхъ).          |              |  |  |  |  |
| мка. { Статика.<br>Динамика.               |              |  |  |  |  |
| триче ( Космографія.                       |              |  |  |  |  |
| Астро Хронологія.                          |              |  |  |  |  |
| иія. Гномовика.                            |              |  |  |  |  |
| Ka.                                        |              |  |  |  |  |
| reka.                                      |              |  |  |  |  |
| ит. д.                                     |              |  |  |  |  |
| ескія:<br>Імпід / Простая.                 |              |  |  |  |  |
| риія. { Простал. Сравнительная.            | İ            |  |  |  |  |
| Moria.                                     |              |  |  |  |  |
| (                                          |              |  |  |  |  |
| Гигіена.                                   |              |  |  |  |  |
| цина. Патологія.                           |              |  |  |  |  |
| Семіотика.                                 | •            |  |  |  |  |
|                                            |              |  |  |  |  |
| жая. Сериній. Акрургія. Фармація           | ı.           |  |  |  |  |
|                                            |              |  |  |  |  |
| o.oria.                                    |              |  |  |  |  |
| noria.                                     |              |  |  |  |  |
| Oria.                                      |              |  |  |  |  |

Поэма Эпиче-Музыка. ская. Мадригалъ. Повъство-Эпиграмма. вательная. Живопись. Романъ. И т. д. Скульптура Трагедія. Драматиче Комедія. Архитек-Опера. тура. Гравиро. Парабованіе. Аллегорія. лическая.

4. Замъчательное предупреждение классификации О. Конта мы находимъ въ опыть Нейля Арнотта. Бэнъ излагаетъ его слъдующимъ образомъ. «Докторъ Нейль Арноттъ, говоритъ онъ, въ своемъ сочинени по физикъ, отпечатанномъ въ 1828 году, сдълалъ почти популярною классификацію болъе сообразную съ духомъ новаго времени. Онъ дълитъ главныя науки на четыре класса, сообразно четыремъ великимъ категоріямъ законовъ, управляющихъ природою,—а именно: физику, химію, науку о жизни, науку о духъ. Онъ разсматриваетъ математику какъ науку служащую необходимымъ введеніемъ во всъ другія науки,—такъ какъ она есть наука о количествъ или о мъръ, но онъ думаетъ, что ее не слъдуетъ включать въ число естественныхъ наукъ, подобно физикъ или химіи. По его мнънію, всъ науки даютъ происхожденіе искусствамъ.

«Въ трактатъ изданномъ позднъе и озаглавленномъ «Взглядъ на человъческій прогрессъ», докторъ Арноттъ отмътилъ еще съ большею точностью различіе между науками и искусствами, и разницу наукъ конкретныхъ отъ абстрактныхъ.

«Науки конкретныя суть тъ, которыя изучають вещи: астрономія, географія, минералогія, геологія, ботаника, зоологія, исторія человъка. Наука или философія абстрактная изучаєть веленія, и обнимаєть четыре главныя части: физику, химію, біологію, науку о духъ. Искусства раздълены на четыре группы: механическія, химическія, физіологическія и нравственныя».

5. О. Конто ищеть «положительнаго», т. е. строго-научнаго начала самой классификаціи наукь. «Это начало, говорить онь, есть необходимое слёдствіе одного лишь простого приложенія положительнаго метода къ самому вопросу о классификаціяхъ, который, подобно всякому другому вопросу, долженъ подлежать рёшенію съ помощью наблюденія, а не соображеній à priori. Это начало состоить въ томъ, что классификація должна выходить изъ самаго изученія классификуемыхъ предметовъ, и опредъляться реальнымъ родствомъ и естественною связью, представляемыми ими, такъ чтобы классификація была сама выраженіемъ самаго общаго факта, открываемаго при идущемъ вглубь сравненіи обнимаемыхъ ею предметовъ.

«Такимъ образомъ, прилагая это основное правило въ подлежащему случаю, мы должны приступить въ классификаціи различныхъ положительныхъ наукъ, слъдуя той взаимной зависимости, которая дъйствительно существуетъ между ними, а эта зависимость, чтобы быть реальною, можетъ вытекать только изъзависимости соотвътственныхъ явленій».

Приступая къ исполненію этой вадачи, Конть обращаеть предварительное вниманіе на два следующія деленія всехь наукъ: а именно, во-первыхъ, на теоретическія и практическія, и во-вторыхъ, абстрактныя и конкретныя.

Науки теоретическія, или науки въ собственномъ смыслъ, обнимають наши знанія о природь; а науки практическія, или искусства, содержатъ тъ пріемы, которые мы извлекаемъ изъ наших в знаній о природів, для изміненія послівдней въ свою пользу. Такимъ образомъ первыя служатъ основаниемъ вторыхъ. Знание законовъ явленій природы позволяеть намъ предусматривать посавднія; а предусмотрвніе дозволяеть двйствія, видоизміняющія ихъ въ нашу пользу. И такъ, искусства или науки практическія, должны быть отдёляемы отъ наукъ теоретическихъ, какъ производныя отъ основныхъ. Отдъльная разработка тъхъ и другихъ тъмъ нужнъе, что каждое искусство зависитъ обыкновенно не отъ какой нибудь одной, а отъ многихъ или даже отъ всёхъ главныхъ теоретическихъ наукъ. Такимъ образомъ, «истинная теорія земледвлія требуеть глубоваго сочетанія знаній физіологическихъ, химическихъ, физическихъ, и даже астрономическихъ и математическихъ.

Теоретическія науки Контъ разділяєть, даліве, на абстрактныя и конкретныя. Абстрактныя, или общія, «иміють предметомъ открытіе законовъ, управляющихъ различными классами явленій, разсматривая всі мыслимые случаи»; «конкретныя же, частныя, описательныя, называемыя также иногда науками естественными въ собственномъ смыслів, состоять въ приложеніи этихъ законовъ къ дійствительной исторіи различныхъ существующихъ вещей». Такимъ образомъ, науки отвлеченныя называются «основными»,— науки конкретныя— «вторичными». Разницу между обомии классами наукъ можно замітить, напр., сравнивая, съ одной стороны, общую физіологію, а съ другой, зоологію и ботанику

въ собственномъ смыслѣ. Въ самомъ дѣлѣ, очевидно, что изучать вообще законы жизни, и опредѣлять въ частности способъ существованія каждаго живого тѣла, составляетъ два труда совершенно различнаго характера. Послѣднее изученіе притомъ необходимо опирается на первое.—Тоже прилагается къ химіи относительно минералогіи; первая есть очевидно раціональное основаніе послѣдней. Въ химіи разсматриваютъ всѣ вовможныя сочетанія молекулъ, и во всѣхъ вообразимыхъ обстоятельствахъ; въминералогіи же разсматриваютъ изъ этихъ комбинацій только тѣ, которыя оказываются реализованными въ дѣйствительномъ устройствѣ земного шара, и подъ вліяніемъ только тѣхъ обстоятельствъ, которыя свойственны ему».

«Философіи основных» (абстрактных») наук», замѣчаетъ Контъ, представляющей систему положительных» понятій относительно всѣх» порядков» наших» реальных» знаній, достаточно, по этому самому, чтобы составить ту первую философію, которой искаль Бэконъ».

Отдъливши основныя науки отъ прикладныхъ и конкретныхъ, Контъ приступаетъ къ классификаціи первыхъ. Контъ напоминаетъ, что главная цъль, преслъдуемая этимъ энциклопедическимъ трудомъ, состоитъ въ расположеніи основныхъ наукъ «въ порядкъ ихъ естественной связи, и соотвътственно ихъ взаимной зависимости; такъ чтобы можно было изложить ихъ, не впадая нигдъ въ какой бы то ни было порочный кругъ». Но зависимость наукъ можетъ быть последствіемъ только соответственной зависимости явленій. Теперь, «первый взглядъ на совокупность естественныхъ явленій заставляеть нась разділить ихъ, сообразно съ установленнымъ нами началомъ, прежде всего, на два главныхъ великихъ класса: первый, обнимающій всё явленія тёлъ неорганическихъ, второй -- всъ явленія тълъ органическихъ. Въ самомъ дълъ, последнія сложнее и частнее первыхь; они зависять отъ предыдущихъ, которыя, напротивъ, нисколько отъ нихъ не зависятъ. Отсюда, явленія физіологическія необходимо изучать не иначе, какъ послъ явленій тълъ неорганическихъ».

Обращаясь къ физикъ неорганической, Контъ дѣлитъ ее на физику небесную, или астрономію,—будетъ ли она геометрическою, или механическою,—и на физику земную. Астрономія изучаеть явле-

нія всеобщаго тяготвнія, которыя оказываются самыми общими, самыми простыми, самыми абстрактными изъ всвять явленій природы; поэтому ими и должна начинаться философія природы. Такимъ образомъ астрономія должна предшествовать земной физикъ. Послъдняя, въ свою очередь, дълится на двъ доли, смотря потому, изучаются ли земныя тъла съ точки зрънія механической, или химической. Отсюда—физикъ въ тъсномъ смыслъ, и химія. «Послъдняя, для изученія строго методическаго, требуетъ очевидно предварительнаго знанія первой, потому что всъ явленія химическія необходимо сложнъе физическихъ; они зависять отъ послъднихъ, не имъя сами обратнаго вліянія».

Переходя въ физивъ органической, Контъ замъчаетъ, что «всъ живыя существа, представляютъ два существенно различныхъ порядка явленій: одни относятся въ недълимому, другіе—въ виду, особенно живущему обществомъ. Разница эта имъетъ основное значеніе главнымъ образомъ въ приложеніи въ человъку. Послъдній порядовъ явленій очевидно сложнъе и частнъе перваго; онъ зависитъ отъ него, не имъя обратнаго вліянія. Отсюда, два веливіе отдъла физиви органической: физіологія въ тъсномъ смыслъ, и физива соціальная, основанная на первой».

Такимъ образомъ, основная философія естественно делится на пять наукъ: астрономію, физику, химію, физіологію и соціальную физику. Въ этотъ перечень основныхъ наукъ должна быть введена еще математика. «Въ настоящемъ состояніи развитія нашихъ положительных знаній, я думаю, слёдуеть разсматривать математическую науку, не столько какъ составную часть философіи природы въ собственномъ смыслъ, сколько какъ истиное, коренное, со времени Декарта и Ньютона, основание всей этой философіи, -- хотя, говоря точно, она есть вмісті то и другое». Конть раздъляетъ ее на три части: математическое исчисление (calcul), составляющее абстрактную часть математики, общую геометрію и раціональную механику, -- составляющія ся конкретную часть. Чистымъ органомъ естественной философіи служить собственно абстрактная часть математики; «геометрія же и механика должны быть разсматриваемы, напротивъ, какъ истинныя науки о природъ, основанныя, какъ и всъ остальныя, на наблюдении, хотя, всявдствіе крайней простоты своихъ явленій, онъ допускають безконечно болъе совершенную ступень систематизаціи, котораю иногда могла приводить къ непризнанію опытнаго характера ем первыхъ началъ. Но объ эти физическія науки имъютъ ту особенность, что въ настоящемъ состояніи человъческаго ума, онъ употребляются и будутъ употребляться какъ методъ, гораздо больше чъмъ какъ прямая наука. Какъ самая общая и простая, наука математики естественно становится во главъ всъхъ другихъ основныхъ наукъ. Такимъ образомъ, классификація всъхъ наукъ и вообще человъческихъ знаній по Конту можетъ быть, въ концъ, представлена въ слъдующей таблицъ:

Теологическая. Исторія. Философія. Метафизическая. Положительная (Науки). Hayĸu: Теоретическія. Практическія (искусства). Абстрактныя. Конкретныя. Математика. Исчисленіе. Геометрія. Механика. Астрономія. Физика. Химія. Физіологія. Соціологія.

6. Классификація Г. Спенсера. Г. Спенсеръ не указываетъ спеціальныхъ цёлей, преслёдуемыхъ его классификаціею наукъ, а ограничивается указаніемъ общаго логическаго начала классификаціи. «Истинная классификація, говоритъ Спенсеръ, обнимаетъ въ каждомъ классё такіе предметы, которые имёютъ больше общихъ свойствъ другъ съ другомъ, чёмъ со всёми предметами, исключенными изъ ихъ класса. Кромё того, свойства общія предметамъ сведеннымъ въ одну группу, и не принадлежащія другимъ предметамъ, должны быть важнёе всёхъ тёхъ, которыя могутъ принадлежать другимъ предметамъ, т. е. должны покрывать большое число свойствъ подчиненныхъ». Итакъ, «если науки допускаютъ классификацію, послёдняя можетъ имёть мёсто только при сведенім

въ одинъ влассъ предметовъ сходныхъ, и при отдъленіи отъ нихъ въ другіе классы предметовъ отъ нихъ отличныхъ, соотвътственно данному выше опредъленію».

Примъняя свое начало классификаціи къ теоретическимъ наукамъ, Г. Спенсеръ находитъ Контово дъленіе ихъ на абстрактныя и конкрентныя не удовлетворительнымъ. «Самое широкое естественное деленіе наукъ состоитъ въ разделеніи ихъ на два класса: науки имъющія предметомъ абстрактныя отношенія, въ которыхъ представляются намъ явленія, и науки имъющія предметомъ самыя явленія. Отношенія какого бы то ни было порядка имъютъ болъе родства другъ съ другомъ, чъмъ съ какимъ бы то ни было предметомъ. Предметы какого бы то ни было порядка имъютъ болъе родства другъ съ другомъ, чъмъ съ какимъ бы то ни было отношениемъ. Пусть пространство и время, какъ нъкоторые думають, суть только формы мысли, или, -- какъ думаю я самъ, -- формы вещей, сдълавшіяся формами мысли вслъдствіе организованнаго и наследственнаго знанія вещей, - все же остается върнымъ то, что пространство и время безусловно отличны отъ обнимаемыхъ ими вещей, и что науки занимающіяся только пространствомъ и временемъ отдълены глубокою разграничительною линіею отъ наукъ занимающихся вещами заключенными въ пространствъ и времени. Пространство есть отвлеченная идея, обнимающая всв отношенія сосуществованія. Время есть отвлеченная идея обнимающая всъ отношенія преемства. И такъ какъ отношенія сосуществованія и преемства, въ своихъ общихъ и частныхъ формахъ, суть единственный предметь логики и математики, то последнія составляють классь наукь, отличный гораздо больше отъ другихъ наукъ, чвиъ эти различаются между собою.

«Науки, занимающіяся не пустыми формами, въ которыхъ являются намъ вещи, а самыми вещами, допускаютъ подраздъленіе, не столь глубокое, какъ выше указанное дъленіе, но глубже всякаго другого дъленія между науками разсматриваемыми порознь. Онъ раздъляются на два класса, различающіеся и жарактеромъ, и цълью, и методами. Каждое явленіе болье или менье сложно,— есть обнаруженіе силы многоразличными способами. Отсюда два предмета изслъдованія: мы можемъ изучать порознь различные

способы обнаруженія силы, и можемъ изучать ихъ въ ихъ отношеніяхъ, т. е. насколько они содъйствуютъ произведенію сложнаго явленія... Хотя истины, получаемыя первымъ способомъ изслъдованія, конкретны, насколько онъ относятся къ объективной реальности, но онъ также и абстрактны, насколько относятся къ способамъ существованія, разсматриваемымъ отдъльно одинъ отъ другого; между тъмъ какъ истины, получаемыя вторымъ способомъ изслъдованія, конкретны въ собственномъ смізслъ, такъ какъ онъ представляютъ факты въ состояніи ихъ сочетанія, т. е. такими, какъ они существуютъ въ природъ».

Поэтому, Г. Спенсеръ представляетъ главныя дъленія теоретическихъ наукъ въ слъдующей таблицъ:

Г. Спенсеръ настойчиво указываетъ на то, что термины абстрактный и конкретный употребляются имъ не въ томъ смыслъ, какъ у Конта. У послъдняго, термины абстрактный и общій, въ приложеніи къ наукамъ, совпадаютъ. По Спенсеру, «слово абстрактный прилагается къ факту, отдъленному отъ совокупности обстоятельствъ частнаго явленія; слово же общій прилагается къ факту, резюмирующему или представляющему многіе сходные факты». Держась этого словоупотребленія, Г. Спенсеръ считаетъ себя въ правъ утверждать, что три указанные имъ класса наукъ различаются не по степени общности, а только по степени ихъ абстрактности.

Въ видахъ дальнъйшихъ изслъдованій, мы передаемъ нъкоторыя черты данной Г. Спенсеромъ, таблицы наукъ конкретныхъ:

Паука конкретная.

Всеобщіе законы непрерывнаго перераспредъленія вещества и движенія,—Развитія и Разложенія.

Законы дъйствительно происходящаго перераспредъленія. Среди небесныхъ тълъ въ ихъ взаимныхъ отношеніяхъ какъ массъ (Астрономія).

Между молекулами какого бы то ни было небеснаго тъла:

Астрогенія Пеихологія Пеихологія Соціологія Пеихологія Соціологія Оправодогія Соціологія Соціологі

По поводу возраженій Г. Спенсера на классификацію О. Конта, Д. С. Милль замітиль: «Во всякой классификаціи можно найти ошибки. Есть сотни способовъ расположенія по классамъ какого нибудь собранія предметовъ; и почти всегда можно кое-что сказать противъ самаго лучшаго изъ нихъ, и въ пользу самаго худшаго. Но достоинство классификаціи зависить отъ цілей, къ осуществленію которыхъ она предназначается. Мы указывали на ціли, которыя иміла въ виду Контова классификація. Спенсеръ не доказаль, чтобы она не отвінала этимъ цілямъ; а мы не можемъ сказать, чтобы его собственная соотвітствовала цілямъ столь же важнымъ». Притомъ самый порядокъ основныхъ наукъ въ трехъ классахъ Спенсера мало отличается отъ указаннаго Контомъ.

7. Классификація Бэна. Бэнъ не одобряєть Спенсерова дѣленія основныхъ теоретическихъ наукъ на три класса. Разница между математикою и ближайшею «абстрактно-конкретною» наукою, т. е. раціональною механикою или кинематикою, совсѣмъ не такъ велика, какъ это полагаетъ Г. Спенсеръ. Притомъ, практически, это не имѣетъ значенія. Какова бы ни была разница между науками абстрактными и абстрактно-конкретными, математика все таки будетъ предшествовать механикъ, въ логическомъ порядкъ наукъ. Затъмъ, терминъ конкретный Г. Спенсеръ употребляетъ совсъмъ не въ обычномъ смыслъ; обыкновенно, подъ конкретными науками разумъютъ то, что разумълъ подъ ними

Контъ,—т. е. науки классификаціи и описаній, стремящіяся стать изъ эмпирическихъ дедуктивными. Кто не усвоитъ Спенсерова смысла этого термина, тотъ не пойметъ основательности раздёленія наукъ на абстрактно-конкретныя и просто конкретныя, на которой настаиваетъ Спенсеръ. Поэтому Бэнъ считаетъ не основательнымъ отступать отъ Контова дёленія наукъ на абстрактныя и конкретныя, но признаетъ за классификацією Спенсера дейважныя заслуги: она даетъ мёсто логикъ впереди математики, и включаетъ психологію въ число теоретическихъ наукъ. Отсюда Бэнъ даетъ классификацію наукъ, которая можетъ быть представлена въ слёдующей таблиці»:

Науки теоретическія.

Абстрактныя:

Дошка (какъ ученіе объ общихъ ( началахъ логическихъ правилъ).

Математика.

Механика (наука о движеніяхъ массъ).

Молекулярная физика. (Сцъпленіе, теплота, свъть и проч.).

Химія.

Біологія.

Психологія.

## Конкретныя:

Конкретныя части Механики (астрономія, ученіе о паденіи тълъ на землю, статика, гидростатика, динамика, гидродинамика, акустика).

Конкретныя части Біологіи (ботаника, зоологія, анатомія и физіологія человъческаго тъла).

Конкретныя части Психологіи (ученіе о характерахъ и проч.).

Науки имъющія дъло съ явленіями мъстныхъ свойствъ (метеорологія, минералогія, геологія, географія).

Наука соціальная, иначе политика теоретическая, или соціологія. Филологія.

Практическія (искусства).

Напр.

Земледъліе.

Мореплаваніе.

Металлургія.

Артиллерія.

Машиностроеніе.

Красильное искусство и другія вътви промышленности.

Медицина.

Этика.

Логика (какъ система правилъ).

Эстетика.

Реторика.

Грамматика.

Педагогика.

Политика (практическая).

Юриспруденція.

Право.

Политическая экономія.

Бэнъ замвчаетъ, что иныя практическія науки, какъ политика, политическая экономія, юриспруденція, право, даже этика, могутъбыть обрабатываемы и теоретически, какъ конкретныя теоретическія науки. Притомъ каждая практическая вътвь знаній проходитъ двъ ступени развитія: чисто эмпирическую, когда знанія почерпаются изъ одной практики искусства,—и научную, когда къ объясненію и направленію искусства прилагается теорія, т. е. одна или нъсколько наукъ теоретическихъ. Искусства становятся практическими науками только на послъдней ступени своего развитія.

Ясно также, что въ настоящее время можно настаивать на систематическомъ порядкъ только основныхъ или абстрактныхъ теоретическихъ наукъ, который опредъляется характеромъ изучаемыхъ ими явленій, т. е. ихъ сравнительною простотою и взаимною зависимостью.

Изъ этого видно, что самыя важныя отличія Бэна отъ Конта, въ ученіи о классификаціи наукъ, состоять въ томъ, что Бэнъ вводитъ въ число основныхъ теоретическихъ наукъ теоретическую логику, и психологію, а науку общественную или соціологію причисляеть къ наукамъ конкретнымъ.

8. Таковы существенныя черты исторіи классификаціи наукъ.. Мы дополнимъ наше изложеніе ея слъдующими подробностями.

Локкъ, въ своемъ дъленіи науки, придерживается древнихъ образцовъ. «Все подлежащее операціямъ человъческаго ума, говорить онъ, обнимаетъ: 1) природу вещей, какъ онъ существуютъ сами по себъ, ихъ отношенія и ихъ способъ дъйствія; 2) то чтодолженъ дълать человъкъ, въ качествъ свободнаго и разумнагодъятеля, для достиженія какой нибудь цъли, особенно счастія; 3) средства къ достиженію познаній этихъ двухъ предметовъ, и къ передачъ ихъ. Поэтому я думаю, что наука можетъ быть раздълена собственно на три вътви:

- «1) Фоску или философію природы. Цълью ея служить истина теоретическая (speculative). Въ этотъ классъ вводится все представляющееся человъческому духу; напр. Богъ, ангелы, духъ, тъломим модификаціи каждаго, каковы число, фигура и т. д.
- «2) Практіхії, или искусство пользоваться своими способностями и дъйствіями для достиженія добраго и полезнаго. Важнъйшая

вътвь его есть мораль или этика, цълью которой служитъ изысканіе правилъ человъческихъ дъйствій, ведущихъ къ счастью, и средствъ къ выполненію ихъ; она предписываетъ не какую нибудь пустую теорію, а справедливость и сообразное съ нею поведеніе.

«З) Σημειστική, или ученіе о знакахъ. Такъ какъ самые употребительные знаки суть слова, то ее назвали также, довольно справедливо, Λογική, логикою. Цъль ея—разсмотръть природу знаковъ, которыми духъ пользуется для разумънія вещей, или для объясненія ихъ другимъ». — Локкъ считаетъ это трехчастное фъленіе всъхъ предметовъ нашего ума «самымъ общимъ и самымъ естественнымъ».

Адамъ Смитъ, подобно Локку, держится дъленія древней философіи «на физику или философію природы, этику или нравственную философію, и логику». «Такъ какъ духъ человъческій и Божество, какова бы ни была ихъ сущность, суть составныя части великой системы вселенной, — части самой высокой важности, то, поэтому, все чему въ древнихъ школахъ учили объ ихъ природъ, составляло часть системы физики».

Такимъ же образомъ, докторъ Кампбеллъ причисляетъ къ физикъ (или физіологіи) не только естественную исторію, астрономію, географію, механику, оптику, гидростатику, метеорологію, медицину, химію, но также естественное богословіе и психологію.

Д. Стюарть утверждаеть, что допускаемое предыдущими писателями смышеніе столь разнородныхь вещей, какь духь и матерія, въ одной наукь, называемой физикою, не можеть быть оправдано съ логической точки зрынія. «Не смотря на всы эти авторитеты, говорить онь, трудно принять распорядокь, который, вводя въ классъ астрономіи, механики, оптики и гидростатики, — столь отличныя отъ нихь ученія естественнаго богословія и философіи человыческаго духа, отдыляеть отъ двухь послыднихь науки столь близкія къ нимь, этику и логику. Человыческій духь, какь и окружающій его матеріальный мірь, составляеть, правда, часть великой системы вселенной, но можно ли представить двы части одного цылаго, болые различныя и болые діаметрально противоположныя во всыхь своихь характеристическихь свойствахь? Не принадлежить ли одинь собственно наблюденію, —той способ-

ности, которая имъетъ дъло съ перцепціями и впечатлъніями органовъ тълесныхъ, - а другой - исключительно рефлексіи,операціи, дающей знать о всёхъ обычныхъ навыкахъ ума, отдъляя мысли отъ чувственныхъ предметовъ, и даже пытаясь отделить ихъ отъ чувственныхъ образовъ? Можно ли сдълать большее злоупотребление знаками ръчи, прилагая тоже имя къ двумъ вътвямъ науки, привлекающимъ нашу любознатель. ность въ направленіяхъ совершенно противоположныхъ, и способныхъ создавать умственные таланты, если не совершенно несовмъстимые, то по крайней мъръ ръдко встръчающиеся въ одномъ и томъ же лицъ? Въ частности, слово физика, которое отъ долгаго и постояннаго употребленія ограничено явленіями матеріи, не можетъ не поражать насъ своею аномаліею и недостаткомъ логики, когда оно прилагается къ явленіямъ мысли и сознанія?» Поэтому Д. Стюартъ одобряетъ Д'Аламберово дъленіе философіи на науку о духъ и науку о веществъ.

Разсужденія Д. Стюарта, конечно, остались не безъ вліянія на мнінія англійскихъ ученыхъ, протестовавшихъ противъ классификаціи О. Конта, не выділяющей психологіи изъ біологіи. Этимъ протестомъ особенно извістенъ Стюартъ Милль, отділяющій отъ наукъ физическихъ науки о духі, къ которымъ онъ относитъ психологію, этологію, соціологію, и такія практическія науки какъ этика, политика и проч. Эта особенность не мішаєть Д. С. Миллю одобрять Контово діленіе наукъ на абстрактныя и конкретныя, равно какъ и его іерархію основныхъ или абстрактныхъ наукъ относительно первыхъ пяти членовъ, т. .е математики, астрономіи, физики, химіи, біологіи.

Вьюэлль (Whewell) составиль плассиоикацію наукь, выходя изъ началь шотландской оплософіи. Она представлена имъ въ сліддующей таблиці:

| Классификація.                                  | Науки.                                                     | Основныя идеи.                                                      |
|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Науки чистой мате-                              | Геометрія                                                  | Пространство. Время. Число. Символъ. Предълъ.                       |
| Чистыя науки о движеніяхъ.                      | Чистая чеханика<br>Формалььзя астро-<br>номія.             | Доиженіе.                                                           |
| Механическія науки.                             | Статика                                                    | Причина.<br>Сила.<br>Матерія.<br>Инерція.<br>Давленіе жидкости.     |
| Вторично-механиче-<br>скія науки (фи-<br>зика). | Акустика.<br>Оптика и проч.                                |                                                                     |
| Аналитико-механи-<br>ческія (физика).           | Электричество<br>Магнетизмъ и проч.                        | Полярность.                                                         |
| Аналитическая на-                               | Химія                                                      | Элементъ (Сложеніе).<br>Химическое сродство.<br>Субстанція (атомъ). |
| Аналитико - класси-<br>фикаціонныя на-<br>уки   | Кристаллографія Систематическая минералогія                | Симметрія.<br>Сходство.<br>Степени сходства.                        |
| Науки классифика-                               | Систематич. зооло-<br>гія.<br>Сравнительная ана-<br>томія. |                                                                     |
| Органическія науки.                             |                                                            | Конечная причина.                                                   |
| (Метафизика)                                    | Психологія                                                 | Духовное волненіе.<br>Мысль.                                        |

| Классификація.          | Hауки $.$                                                                      | Основныя идеи.             |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
| Палетіологическія науки | Геологія<br>Распредъленіе растеній и животныхъ.<br>Глоссологія.<br>Этнографія. | Историческія причи-<br>ны. |
|                         | Естественное Бого-                                                             | Первая причина.            |

Во Франціи, Жорже Бентаме, на основаніи Хрестоматіи Іеремін Бентама, сділаль опыть классификаціи наукь по началу дихотоміи, направленный къ исправленію и пополненію классификаціи Д'Аламбера. Классификація Бентама, строго дихотомическая, оказывается въ высшей степени искусственною. Къ той же ціли стремилась и классификація Ампера, представляющая гораздо боліве интереса. Характеръ ея можно видіть изъ слідующей таблицы, представляющей основныя діленія наукъ теоретическихъ и практическихъ:

| ологическія.  | 1. Космологическія въ<br>собствен, смыслъ | Математическія < | Математическія вы<br>ствен. смысль<br>Физико математич. |
|---------------|-------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------|
|               |                                           | Физическія <     | Физическ. въ соб. сы<br>Геологическія                   |
|               | 2. Физіологическія                        | Естественныя     | Фитологическія                                          |
|               |                                           | Медицинскія :    | Физико-медицинскія.<br>Собственно медицинс              |
| оодогическія. | Ноологическія въ собственномъ смыслъ.     | Философскія      | Философскія собствея<br>Моральныя                       |
|               |                                           | Ноотехническія   | Ноотехническ. собств<br>Дидагматическія.                |
|               | Соціальныя                                | Этнологическія   | Этнологическ. собстя<br>Историческія                    |
|               |                                           | Политическія     | Физико-обществен Этногенетическія                       |

ритмологія. [Аритмографія. Матем. анализъ. Теорія функцій. Теорія въроятностей.

вометрія. (Синтетическая. Аналитическая и проч.

еханика. [Кинематика. Статика и проч.

ранологія. [Уранографія. Астрономія и пр.

бщая Физика. [Эксперимент. Физика. Химія и проч.

ехнологія. Технографія. Промышлен. Физика и проч.

гологія. [Физическ. Географія. Минералогія и проч.

риктотехнія. [Разработка минъ. Минер. Физика и проч.

отаника: Дитографія. Анатомія и Физіологія растеній и проч.

рологія. [Зоографія, Анатомія животн. Зоономія, Физіологія животн. вотехнія.

едицинская физика. [Фармацефтика. Діэтетика и проч.

итіена. Профилактика и проч.

осологія. [Носографія. Патологич. Анатомія и проч.

едицинская практика. [Діагностика. Спеціал. Терапія и проч.

сихологія. [Психографія. Логика. Методологія и проч.

нтологія. [Онтотетика. Теодицея и проч.

тика. |Этографія. Моральн. Практика и проч.

елесіологія.

ехнэстетика. [Философія изящныхъ искусствъ и проч.

поссологія. [Лексикографія. Глоссономія. Филос. языковъ и проч.

итература. [Библіографія. Сравнит. Литература и проч.

едагогика. [Теорія воспитанія и проч.

тнологія. [Этнографія. Сравнительн. Географія и проч.

рхеологія. [Мнеміографія. Археологич. Критика и проч.

сторія. [Хронографія. Сравнит. исторія. Философія исторіи и проч. продогія.

оціальная Экономія. |Статистика и пр.

оенное искусство. [Тактика. Стратегія и проч.

омологія. [Номографія. Юриспруденція. Сравнит. Законодательство. Теорія Законовъ.

олитика. [Дипломатія. Гибернетика. Теорія власти и пр.

Изъ писателей нашего десятильтія обращаеть на себя вниманіе своею плассификацією Бурдо. Онъ признаетъ семь следующихъ основныхъ наукъ: Онтологію, Математику, Динамику, Фи-

Раздълени

| Предметы | наукъ. |
|----------|--------|
|----------|--------|

## Феноменологія, Анализъ фактовъ:

1. Положительная Онто- ) догія или Логика, на- 🚶 ука о реальностяхъ.

Элементарныхъ, или твердыхъ.

Элементарная Онтоло.

гія, т. е. объ идеяхъ

Сложныхъ, или пер мфиныхъ.

2. Метрологія или Математика, наука о величинахъ.

Элементарная Матема-

объективныхъ.

Онтологія спеціалы т. е. объидеяхъс ективныхъ.

3. Тезеологія или Ди- ) Элемент.Динамика, т.е. намика, наука о по-

тика, т. е. о числахъ.

Спеціальная Матема ка, т. е. о протя ніи.

ложеніяхъ.

ка, наука о модаль-

4. Пойологія или Физи- \ Элемент. Физика, т. е.

о равновъсіи.

Спеціал. Динамика, о движеніи.

5. Кразеологія или Хи- 1 Элемент. Химія. т. е.

ностяхъ.

о постоянныхъ модальностяхъ.

Спеціальн. Физика, о модальностяхъ мфичивыхъ.

мія, наука о сочетаніяхъ.

о субстанціяхъ твердыхъ (fixes).

Спеціальн. Химія, о субстанціяхъ вижныхъ (muables)

6. Морфологія, наука о | Элемент. формахъ.

Морфологія, т. е. о матеріалахъ. Спеціальн. Морфоло т. е. о способ строенія.

7. Праксеологія, наука о функціяхъ.

Элемент. Праксеологія, т. е. о функціяхъ соматическихъ.

Спеціал. Праксеол т. е. о функціяхъ хическихъ.

зику, Химію, Морфологію, Праксеологію. Характеръ его классификаціи можно видёть изъ следующей таблицы:

| ٠ | ~  |  |
|---|----|--|
|   | ο. |  |

BBnin.

внологія (Коцчолоуіа), Синтезъ отношеній. Методы наукъ. Общихъ, или совокуптныхъ, или ряда. ности. витетельная Онто-Общая Онтологія, т. е. Методъ интуиціи. гія, т. е. объассоотожествленіи объ н идей. илей. нительн. Матема-Общая Математика, т. Методъ дедукцій. е. объ уравненіи века, т. е. объотноеніи величинъ. личинъ. внит. Динамика, т. Общая Динамика, т. е. о законахъ коллёка-Методъ наблюденія. орезультатахъдъй. ціи. внит. Физика, т. е. Общая Физика, т. е. о Методъ экспериментасоотношеніяхъ моединствъфизическихъ піи. льностей. силъ. Общая Химія, т. е. о внит. Химія, т. е. тепеняхъ сложенія. законахъ сложенія Методъ интеграціи. (composition). Общая Морфологія, т.е. вият. Морфологія, о законахъ конфор-Методъ сравненія. елобъ отношенияхъ **Гастическихъ.** маціи. Общая Праксеологія, т. ввит. Праксеологія, е. объ отношеніяхъ е. о законахъ функ-Методъ связи (connexion)

ціонированія.

Ліярь держится распространеннаго діленія наукъ на математическія, физическія и нравственныя. «Предметы наукъ, говорить онъ, могуть быть разложены на три главныя группы: 1. предметы математическіе, —число и фигуры; 2. предметы физическіе, —явленія природы инертной и природы живой; 3. предметы нравственные, — человіть и человіть событія. Отсюда три главныхъ порядка наукъ: 1. Науки математическія; 2. Науки физическія; 3. Науки нравственныя». —Точно также, Рабые разсматриваеть въ слітующемь порядкі методы наукъ: —физическихъ или физіологическихъ; математическихъ; нравственныхъ.

Изъ новъйшихъ писателей Германіи, Масарикъ остается на почвъ классификаціи Конта и Г. Спенсера, а Дюрикъ и Вундтъ держатся трехчастнаго дъленія наукъ на математическія, естественныя, и нравственныя или гуманныя. Дюрингъ, вслъдъ за Г. Спенсеромъ и Бэномъ, ставитъ логику въ одну группу съ математикою. Вундтъ, въ отдълъ наукъ естественныхъ, удерживаетъ іерархію О. Конта, разсматривая ихъ въ слъдующемъ порядкъ: механика, физика, химія, біологія. Науки нравственныя онъ называетъ терминомъ Д. С. Милля: науки о духъ.

Изъ Русскихъ писателей вопросомъ классификаціи наукъ занимался Н. Я. Гротъ. Онъ принимаетъ шесть основныхъ наукъ: Космологію, Геологію, Фитологію, Зоологію, Психологію, Соціологію. Каждая изъ нихъ обработывается въ четырехъ видахъ: какъ конкретная, конкретно-абстрактная, абстрактная, и абстрактно-конкретная. Напр. Зоологія—какъ Зоографія, Зоогенія, Біологія, Зоономія.

Ampere, A. M. Essai sur la philosophie des Sciences, ou Exposition Analytique d'une classification naturelle de toutes les connaissances humaines. 2 Parties. 1838.

Bacon, Instavratio Magna. Ed. Bouillet. 1854.

Bain, A. Logic. 1870.

- Bentham, G. Essai sur la Nomenclature et la Classification des principales branches d'art-et-science; ouvrage, extrait de Chrestomatie de Jeremie Bentham. 1823.
- Bourdeau, L. Theorie des sciences. Plan de science integrale. 2 Voll. 1882. Paris.
- Campbell. Philosophy of Retoric. Booc. 1. Chap. 1.
- Comte, A. Cours de philosophie positive. Tom. 1. 2 ed. 1869.
- Гроть, Н. Я. Въ вопросу о плассификаціи наукъ. 1884.
- Janet, Paul. Traité élementaire de philosophie. 1874.
- Krug, W. T. Versuch einer neuen Eintheilung der Wissenschaften. 1885
- Liard. La Logique. 1884.
- Locke, Works. A new Edit. 1823.
- Masaryk, Th. G. Versuch einer Concreten Logik. (Classification und Organisation der Wissenschaften.) 1887.
- Mill, D. S. A System of Logic. ratiotinative and inductive. In two Volumes. 8-th. edit. 1872.
  - Auguste Comte and Positivism. Sec. edit. 1866.
- Peirce, C. S. La Logique de la science. Revue philos. par Ribot. Vol. VI. et VII.
- Rabier, C. Leçons de Philosophie. II. Logique. 1880.
- Smith, A. An Inquiry into the Nature and Causes of the Wealth of Nations. Vol. III. Booc. V. 1828.
- Spencer, H. Classification of sciences. 3-th. edit.
- Stewart, D. Oeuvres, trad. p. Buchon. Histoire abregée des sciences metaphysiques etc. 1822.
- Whewell. Nowum Organum Renovatum. 3-th. ed. 1854.

#### ГЛАВА II.

#### В. Опредъление философии и его история.

1. Хотя ученія называемыя философскими, появились въ Греціи еще въ конців VII-го візка до Р. Х., однако имя философіи, какъ названіе такихъ ученій, появилось, повидимому, не раньше временъ Сократа. Ксенофонть упоминаеть о лицахъ называвшихъ себя «философствующими».

У Платона терминъ оплософія получаеть ивкоторую опредвленность. Онъ отличаеть оплософа отъ софиста и политика. Философъ идеть далве вещей чувственныхъ или явленій: «оплософы, это тв, которые способны постигать ввчное и неподвижное; которые отдають свою любовь тому, что во всвхъ случаяхъ существуеть двйствительно». (Rep. 480). Такимъ образомъ, оплософъ стремится къ познанію того, что Платонъ называетъ «идеями» или «міромъ идей»,—ввчныхъ образцовъ или формъ смвняющихся вещей.—Но Платонъ не двлаетъ рвшительнаго различія между оплософіею и науками; въ нвкоторыхъ мъстахъ онъ называетъ философіею и всякую науку. Въ одномъ изъ его разговоровъ встрвчается выраженіе: «о геометріи или какой нибудь другой философіи».

Такое же употребление нашего термина встръчается и у Аристотель не отдъляетъ отъ философіи ни математики, ни естествознанія; въ одномъ мъстъ онъ говоритъ о трехъ философіяхъ: математической, физической и богословской. Но собственнымъ предметомъ философа онъ признаетъ, въ другомъ мъстъ, «первую философію», которую послъ него назвали метафизикою.

Терминъ философіи опредълился повидимому совершенно случайно, всябдствіе фактическаго разділенія ученых изсябдованій. Съ одной стороны, называвшіе себя философами ограничивались въ своихъ ученіяхъ метафизикою, философіею религіи, психологіею, догикою, этикою, эстетикою и подитикою. Это именно мы наблюдаемъ не только у Платона и Аристотеля, но и у ближайшихъ къ нимъ философовъ, именно школы стоической и школы эпикурейской. Съ другой, въ періодъ александрійскій, явились великіе труды по математикъ, астрономіи, механикъ и другимъ наукамъ, принадлежавшие людямъ не претендовавшимъ на имя философовъ. Естественно, что въ той же Александріи, гдф явились представители науки, помимо философовъ, остались и философы, не претендовавшіе на занятіе науками математическими и естественными. Это именно мы и наблюдаемъ въ такъ-называемой неоплатонической философіи, имъвшей такой успъхъ между первыми мыслителями христіанства.

Вслъдствіе этихъ традицій, курсъ философіи въ среднихъ въкахъ, — такъ-называемой схоластической, — ограничивался существенно тремя доктринами: метафизикою (которая раздълялась на онтологію, — ученіе о бытіи вообще, — раціональную космологію, раціональную пневматологію, и раціональное богословіе), логикою и этикою.

2. Въ новое время понятія о философіи крайне расходятся между собою еще и донынъ.

Въ европейскихъ университетахъ читается до сихъ поръ собственно курсъ сходастической философіи: догика, метафизика и этика, къ которымъ прибавляютъ иногда одну, или нъскодько, изъ слъдующихъ наукъ: психологію (не метафизическую), эстетику, философію права, философію религіи, философію исторіи, политику.

При этомъ, большинство преподавателей философіи новыго времени стараются обработывать философскія ученія по методамъ строго-научнымъ, съ помощью дедукціи, опирающейся на индукцію или на опытъ; но меньшинство остается върнымъ ученію объ особомъ источникъ философскихъ истинъ, какъ независимыхъ отъ опыта, или ученію о понятіяхъ и познаніяхъ à priori.

- 3. Новая философія разработывалась однако по преимуществу внѣ школы; и здѣсь-то мы встрѣчаемъ наибольшее разнообразіе въ мнѣніяхъ о ея предметѣ и объемѣ. Въ виду рѣзкой критики, направленной противъ метафизики школами Локка и Канта, и стремленія нѣкоторыхъ философовъ видѣть въ ней всю суть философіи, нѣкоторые писатели новаго времени высказываютъ мысль, что философія есть ничто иное какъ собраніе зипотезъ относительно природы вещей, имѣющихъ цѣну только въ смыслѣ постановки вопросовъ, или какъ временная антиципація научныхъ рѣшеній (нѣкоторые позитивисты Англіи). Другіе допускають, что философія имѣетъ дѣло съ однѣми впроятностями, и потому не имѣетъ ничего общаго съ науками, которыя обладаютъ достовѣрностью (Бурдо). Наконецъ, третьи считаютъ ее системою знаній, которая, впрочемъ, у нѣкоторыхъ не исключаетъ гипотетическаго и проблематическаго элементовъ.
  - 4. Писатели, разсматривающіе философію какъ систему знавій, раздъляются, главнымъ образомъ, на три класса. Одни противоподагають философію исторіи, поэзіи и богословію, отожествляя философію съ наукою или системою наукъ. Во главъ этихъ писателей стоять Бэконь, и его продолжатели, Дидро и Д'Аламберь. Бэконъ прямо заявляеть, что подъ философіею онъ разумветь науки; но раздъляетъ философію на первую, или первичную (Philosophia prima) и вторую, или вторичную (Philosophia secunda). Подъ первою философіею онъ разумъеть науку объ аксіомахъ общихъ всемъ или многимъ наукамъ, - при чемъ подъ аксіомами разумъетъ не только аксіомы въ смыслё математики, но и то что называють «законами природы»; — слъдов. науку о началах всъхъ наукъ, не столько въ смыслъ общихъ или основныхъ понятій, -- такъ какъ и это не исключается его выраженіями, —сколько въ смыслъ самыхъ широкихъ реальныхъ предложеній. Подъ второю философією овъ разумъетъ науки о природъ и науки о человъкъ. Естественное богословіе онъ принимаеть въ свою классификацію ученій, но не признаетъ наукою въ строгомъ смыслъ. Математику считаетъ не наукою о природъ, а органомъ этой науки.

Подъ вліяніемъ Бэкона и Д'Аламбера работаль О. Конть. Не отрицая философіи богословской, вслёдъ за этими обоими писателями,—и философіи метафизической,—однако не въ смыслё тёхъ

же писателей, а въ смысле схоластической онтологіи, -- онъ останавливается, впрочемъ, только на философіи какъ наукъ: богословіе и метафизика представляють для Конта ранніе, незрълые, ненаучные опыты истолкованія природы. Философія какъ наука, или система наукъ, названа имъ положительною, -- терминъ, встръчавшійся и раньше Конта, напр. у Гертли, въ томъ же самомъ смыслъ, -т. е. въ смыслъ философіи какъ науки, - и подавшій поводъ къ названію всей системы Конта, со всёми ея особенностями, даже ошибками, позитивизмомо по преимуществу. Следуетъ замътить, что Контъ неоднократно заявляль, что онъ считаеть дъломъ возможнымъ, котя и будущимъ, научную обработку искусствъ и исторіи, и следов. имееть передь глазами широкую классиоикацію философіи Бэкона и Д'Аламбера; но, для собственнаго опята философіи положительной, ограничиваеть ее такъ-называемыми имъ абстрактными или основными науками. Притомъ, подобно Д'Аламберу, онъ не только не даетъ, въ своей классификаціи наукъ, мъста для «первой философіи» Бэкона, но заявляетъ прямо, что подъ первою философіею Бэкона нельзя разуміть ничего другого, кромъ абстрактныхъ наукъ, которыя Бэконъ относилъ ко второй философіи.—Къ взглядамъ Бэкона, Д'Аламбера и О. Конта (взглядамъ, общимъ впрочемъ и множеству другихъ писателей XVII и XVIII въка, въ томъ числъ Гоббсу, Декарту и проч.), примыкаетъ учение о томъ же предметъ Г. Спенсера. Для него философія, также, почти тожественна съ наукою; но онъ точнве следуетъ традиціямъ Бэкона, давши опыть «первой философіи» въ смыслъ Бэкона, подъ именемъ науки «о первыхъ началахъ».

Вторая группа писателей разумѣетъ подъ оидосооіею преимущественно науки о духѣ, и даже психологію, съ вѣкоторымъ количествомъ наукъ практическихъ, въ смыслѣ школьной оилосооіи. Это особенно распространено въ Англіи, гдѣ психологія достигла впервые блестящей разработки.

Наконецъ, третья группа, не отдъляя философіи отъ науки, поставила своею задачею, ограничить объемъ первой сравнительно съ послъдпею. Всъ попытки этой группы сводятся къ соединенію «первой философіи» Бэкона, съ нъкоторою «второю философіею», не вполнъ сливающеюся съ науками о природъ, или матеріи и движеніи, и съ науками о духъ. Самымъ простымъ ръщеніемъ

этого вопроса является приложеніе Бэконовой идеи «началъ общихъ всёмъ или многимъ наукамъ», къ наукамъ о природе, и въ наукамъ о духв. Философія духа должна излагать начала общія наукамъ о духѣ; оплософія природы-начала общія наукамъ о природъ (Ибервегъ, Сетъ). Этотъ взглядъ можетъ быть распространенъ и на любой отдълъ наукъ. Отсюда можно говорить о философін уголовнаго права (Франкъ), философін искусства въ Голландін (Тэнъ), философіи архитектуры во Грецін (Гутин), философін французской революцін (П. Жано); и т. д. Номецкіе позитивисты (Авенаріусъ, Паульсенъ, Герингъ и др.), примыкая къ идев такой положительной или научной философіи, настанвають особенно на томъ, что содержание философии должно составляться не началами вообще, а спеціально тэми классами началь, которыя называются понятіями, терминами, и выступають въ опредъленіяхъ. Система самыхъ общихъ понятій въ системъ спеціальныхъ наукъ, -- вотъ что собственно должно составлять содержание фи-

5. Спращивается: какое изъ опредъленій философіи, указанныхъ нами, должно быть признано наиболье върнымъ?

Прежде всего замътимъ, что игнорированіе школьного опредъленія объема философіи должно привести ко многимъ практическимъ затруднеміямъ. Если бы философія означала только совокупность наукъ, то, очевидно, что для кафедры философіи, подлѣ кафедры различныхъ наукъ, не оставалось бы мѣста. Между тѣмъ, кафедры философіи существуютъ во всѣхъ университетахъ, и существованіе ихъ нигдѣ не признается излишествомъ, по той простой причинѣ, что на долю кафедры философіи остаются многія науки, на которыя не претендуютъ другія кафедры, каковы именно: лошка, метафизика, этика и нѣкоторыя другія. Закрывши кафедры философіи, мы не могли бы придумать, къ какой другой кафедрѣ пріурочить эти ученія; а это доказываетъ ясно, что школьное опредѣленіе философіи имѣетъ свои твердыя основанія, и что философія въ школьномъ смыслѣ должна быть предметомъ преподаванія, наряду съ предметами другихъ кафедръ.

6. Но эти практическія соображенія не дають теоретическаго ръшенія нашего вопроса. Школьная философія тянется изъ среднихъ въковъ, и не можетъ быть отнесена далъе неоплатонической

школы. У Платона и Аристотеля, какъ мы видъли, былъ и другой, болъе широкій взглядъ на философію, къ которому близко примкнули величайшіе мыслители новаго времени, какъ Бэконъ, Гобосъ, Декартъ, Д'Аламберъ, О. Контъ, Г. Спенсеръ и другіе. Теперь спрашивается: изъ-за практическихъ удобствъ преподаванія, должны ли мы подчиняться схоластическимъ традиціямъ, ограничивая философію курсомъ логики, метафизики и этики?

Думаемъ, что на это слъдуетъ отвъчать отрицательно, имъя въ виду практику самой школы. Кто проследитъ программы преподаванія философіи, въ три последнія столетія, въ европейскихъ университетахъ, особенно во Франціи и Германіи, тотъ убъдится въ двухъ безспорныхъ фактахъ: во-первыхъ, перечисление философскихъ ученій до сихъ поръ еще колеблется; во вторыхъ, существуеть несомивнное стремление къ расширению ея объема, или къ сближенію со взглядами на философію, господствовавшими когда-то въ древности, и господствующими до сихъ поръ внв европейской школы. Такимъ образомъ, въ наше время, въ программу преподаванія философіи во французскихъ школахъ вводится, кромъ догики, метафизики и этики, еще сабдующее: психологія, теодицея (Луи Прево), начала философіи права, эстетики, политической экономіи (П. Жанэ). Въ нъмецкихъ университетахъ, къ тому же курсу философіи, кромъ указанныхъ ученій, прибавляють также ондософію исторіи. Такія же колебанія и дополненія замътны и въ англійскихъ школахъ.

6. Очевидно, что современная школа наклониа къ расширенію объема философіи. Но спрашивается: какъ далеко оно должно идти? Кто можетъ указать основательно, съ полнымъ теоретическимъ правомъ, истинные предълы философіи?

Прежде чъмъ приступить къ указанію пути, которымъ, по нашему мнънію, можно притти къ ръшенію этого вопроса, сдълаемъ . нъсколько предварительныхъ замъчаній.

Изъ критики разнообразныхъ опредъленій философіи вытекаютъ несомнънно, прежде всего, два вывода. Во-первыхъ, философія не можетъ быть отдълена отъ науки; нельзя исключить изъ философіи, ни въ школьномъ, ни въ болъе широкомъ смыслъ, такихъ наукъ, какъ психологія, логика, эстетика. Во-вторыхъ, понятіе философіи не совпадаетъ, по объему, съ понятіемъ науки; потому что первое

шире послъдняго. Отожествляя философію съ наукою, мы должны были бы все не-научное признать не-философскимъ; — слъдов. исключить изъ философіи ученіе о нравственныхъ впроятностяхъ (теодицея, философія религіи), и ученіе о мыслимости нефеноменальныхъ вещей (метафизика). А на это не согласится вполнъ ни одна философская школа: безъ философіи религіи и метафизики, для большинства философовъ, нътъ философіи.

7. Но если философія не отожествима съ наукою, иначе выходить изъ предвловъ последней: то не следуеть ли опредвлять философію какъ науку, съ прибавленіемъ теоріи религіи и метафизики, какъ ученій имеющихъ самое высокое практическое значеніе, но лишенныхъ очевидности научныхъ истинъ, или не составляющихъ какой нибудь доли системы знаній?

Нъкоторыя совпаденія благопріятны этому утвержденію. Прежде всего, философы новаго времени, какъ Бэконъ, Д'Аламберъ и другіе, держались приблизительно такого взгляда. Особенно онъ совпадаетъ съ знаменитымъ дъленіемъ философіи Конта — на богословскую, метафизическую и положительную. То, что Конть смотрить на двъ первыя философіи только какъ на незрълыя попытки объясненія природы, за недостаткомъ науки, — не имъетъ большого значенія, если смотръть на нихъ съ нашей точки зрвнія, какъ на выраженіе двухъ способовъ мышленія о вещахъ, не достигающихъ значенія знанія, но оставляющихъ человъку вопросы въры, утишаемые благопріятными ей ръшеніями въ формъ простыхъ въроятностей и возможностей. Есть и другое совпадение такого взгляда на оплософію съ обстоятельствами двла. Все историческое, описательное, эмпирическое, съ строгой точки зрвнія ученыхъ, защищавшихъ этотъ взглядъ на философію, не составляеть науки въ строгомъ смыслъ; но тоже самое утверждается всегда и относительно философіи: въ простой эмпиріи нътъ ничего философскаго.

Но эти благопріятныя изложенному взгляду обстоятельства не уничтожають многихъ серьезныхъ возраженій.

Прежде всего, если философію отожествить съ наукою, дополняя послёднюю философіею вёры и метафизикою: то мы, въ нёкоторой степени, возбудимъ одно изъ предыдущихъ возраженій. Собственнымъ тёломъ философіи останется наука, и только, въ



заключеніи, она выйдеть на два шага изь ея предвловь. Кафедра философіи вь такомъ широкомъ смысль, не можеть существовать рядомъ съ другими кафедрами. Писатели державшіеся такого
взгляда на философію, сами ограничивались разработкою не многихъ наукъ. Такъ, О. Контъ находилъ, что въ его время нельзя
думать о созданіи практическихъ и конкретныхъ наукъ—въ курсъ
положительной философіи, и потому ограничилъ его для себя
только науками абстрактными или основными. Притомъ Контова
обработка послъднихъ, напр. біологіи, ясно показываетъ, что въ
курсъ положительной философіи О. Конта, мы имъемъ дъло не
съ системою спеціальныхъ наукъ, а съ нъкоторою философіею
науки, съ нъкоторою особенною обработкою спеціальныхъ наукъ,
ограниченною самымъ общимъ содержаніемъ ихъ. Такъ именно
иные писатели,—напр. Д. С. Милль,—и разсматриваютъ цъль,
которую, въ своемъ «Курсъ» преслъдовалъ О. Контъ.

8. Отсюда вытекаетъ слъдующее полное заключеніе. Философія не можетъ быть отдълена отъ науки; но также не можетъ вполнъ и совпадать съ нею. Она должна, такимъ образомъ, совпадать съ спеціальною наукою только въ нъкоторой мъръ, или быть не наукою, а научною или положительною, не отказываясь, въ своемъ послыднемъ слови, быть также проблематическою и липотетическою.

Но теперь спрашивается: чэмъ мы можемъ оправдать это отделение научной философіи отъ науки? Въ какихъ предълахъ онъ должны совпадать, и съ какого пункта одна не покрываетъ другую?

Мивніе многихъ позитивистовъ во Франціи, Англіи и Германіи о философіи, какъ ученіи о началахъ науки могло бы разрвінить это затрудненіе,—если подъ началами мы будемъ разуміть не одни понятія,—какъ это дівлаютъ нівмецкіе позитивисты, слівдуя схоластической традиціи (потому что понятія не ведутъ дальше опредівленій),—а понятія, или термины, или еще точніве опредівленія, вмівстів съ аксіомами и законами природы,— какъ это понимаетъ, напр., Г. Спенсеръ, въ своемъ ученіи о «первыхъ началахъ». Тогда Бівоново дівленіе философіи на «первую» и «вторую» помогло бы раздівлить научную философію—на первую, въ смыслів Спенсерова ученія о первыхъ началахъ, и вторую, въ

смыслъ ученія о началахъ наукъ теоретическихъ и практическихъ, абстрактныхъ и конкретныхъ.

Такимъ образомъ, мы ръшили бы вопросъ объ отношении оилософи къ наукъ, сообразно съ изложенными практическими удобствами. Но остается вопросъ о теоретическомъ обосновании такого ръшения.

9. Очевидно, что для этой цёли мы должны имёть какое нибудь основание въ самой истории философии, и въ твхъ потребностяхъ человъка, какими она была вызвана. Если это потребности не фиктивныя, и если онв существують до сихъ поръ, то онъ позволять намъ найти эдъсь искомое нами основание. Потребности эти, какъ видно изъ самаго термина философіи (фідософіа) скрываются въ стремленіи человіна къ мудрости. Подъ мудростью, какъ искомымъ философіи, никто изъ древнихъ не разумъль ту или другую совокупность спеціальныхъ знаній. Мудрость признавалась древними не за простое накопленіе всякихъзнаній, а за высшее умственное достоинство человъка, заключающееся въ способности его отнестись разумно ко всякому вопросу, теоретическому и практическому, -т. е. если не ръшить его самостоятельно, то по крайней мъръ одънить предлагаемое другими ръшеніе. Мудрость древнихъесть такимъ образомъ умственная самостоятельность и способность правильно оріентироваться во всякомъ вопрост теоріи и практики. Теперь, если это достоинство не прирождено, а пріобрътается или созидается, - что и давало ему, въ глазахъ древнихъ, значение добродътели, --то, очевидно, что она состоитъ въ постепевно наживаемомъ запасъ руководящихъ началъ, -т. е. въ нъкоторомъ minimum'ю общих знаній, составляющихъ способность къ ръшенію всъхъ частных вопросовь, теоретическихъ и практическихъ, или, по крайней мъръ, къ разумънію и опънкъ такихъ ръшеній.

Такое понятіе о мудрости, какъ ціли философіи, достаточно оправдываеть опреділеніе послідней, какъ системы ученій о началахь науки, заканчиваемой ученіями выходящими изъ ея преділовъ. Смысль такого опреділенія тоть, что спеціальность составляеть профессію, но знаніе началь должно отличать всякаго, умственно вполнів образованнаго человівка.

Сообразно съ этимъ изложениемъ, составъ философии можетъ быть представленъ слёдующимъ образомъ:

Введеніе въ философію: Логика.

1. Положительная или научная философія:

Теоретическая.

Практическая.

Абстрактная.

Конкретная.

Первая философія. Вторая философія.

- 1. Философія математики (количества).
- 2. Философія науко физических (природы):
  Начала Механики. Напр.
  Начала Молеку- Начала Статики.
  лярной физики. Начала Зоологіи.
  Начала Біологіи.

Напр. Начала Медицины.

3. Философія наукт правственных (духа). Начала Психо- Философія языка. логін. Начала Соціологін

Начала Грамматики (философская грамматика). Начала Реторики (философская реторика). Начала Эстетики. Начала Педагогіи. Начала Политики. Философія права. Начала Этики.

- Проблематическая философія:
   Философія в фры или религіи.
- 3. Гипотетическая философія: Метафизика.
- 10. Спрашивается: философія въ такомъ смысль можеть ли быть предметомъ особой кафедры? Безъ сомньнія. Второй вопросъ: найдутся ли, въ наше время, преподаватели философіи въ этомъ смысль? Сомнительно; причина та, что обработка философіи въ такомъ широкомъ смысль только начинается. Достаточно сказать,

что, еще до сихъ поръ, «первая философія» не дифференцировалась отъ метафизики, и только у Г. Спенсера нашла впервые нѣкоторую обработку. Что касается философіи природы и философіи духа въ требуемомъ смыслѣ, то хотя опыты обработки различныхъ частей ихъ существуютъ, но дѣло далеко не доведено до того, чтобы уже въ настоящее время та и другая могли составить основу преподаванія философіи въ школѣ.

Установивши обоснованный такимъ образомъ взглядъ на оплосообю, мы все таки должны имъть ее въ виду только какъ desideratum университетскаго преподаванія, которое должно приноравляться къ средствамъ даннаго времени, и лишь постепенно измънять ея школьную программу.

Мы замътили, что программа современнаго преподаванія философіи колеблется; явленіе это, послъ сдъланныхъ нами замъчаній, вполнъ понятно. Чтобы регулировать это колебаніе, есть одно средство,—а именно: рядомъ съ широкою программою философіи, какъ она начертана выше,—представить и тотъ minimum философскихъ ученій, который долженъ всегда принадлежать кафедръ философіи. А для этого также надобно найти какіе нибудь устои въ самомъ понятіи о философіи, или по крайней мъръ въ ея исторіи.

Слёдуеть заметить, что хотя подъ мудростью въ широкомъ смыслё разумёлось у древнихъ всякое высшее умственное образованіе, получаемое путемъ изученія наукъ, однако, въ тёсномъ смыслё, только то, которое руководить къ дёятельности безкорыстной, иначе чуждой прямой пользы, какъ собственнаго ея мотива. Очевидно, что съ послёднимъ взглядомъ на мудрость не расходится опредёленіе философіи, какъ системы ученій о началахъ всёхъ наукъ. Но точно также очевидно, что, съ этой точки зрёнія на мудрость, нёкоторыя науки должны быть признаны философіею во всемъ своемъ объемѣ, иначе выдёляться изъ круга остальныхъ философскихъ ученій какъ философскихъ наукъ. Таковы именно: логика (наука о достовёрности истины), эстетика (наука о красотѣ въ искусствъ), наука о правѣ человѣка (наука о естественной справедливости) и этика (наука о нравственномъ долгѣ

или о добродътели). Это показываеть, почему эти науки болъе или менъе постоянно вводились въ курсъ школьной оплософии. Если им прибавимъ теперь къ этому вполнъ философскія ученія, именно философію въры и метафизику, и взглянемъ на психологію, какъ на естественное введеніе въ этотъ циклъ наукъ и дисциплинъ, — то minimum школьной философіи можетъ быть представленъ въ слъдующей таблицъ:

- 1. Введеніе въ философію:
  - 1. Психологія.
- 2. Философскія науки:
  - 2. Логика.
  - 3. Эстетика.
  - 4. Наука о правъ человъка.
  - 5. Этика.
- 3. Философскія ученія:
  - 6. Философія въры или религіи.
  - 7. Метафизика.

Психологія, какъ предметъ кафедры философіи, должна состоять преимущественно въ субъективномъ анамизъ духа, предоставляя другія части этой науки другимъ кафедрамъ: физіологіи, патологіи, зоологіи и т. д. Связью всѣхъ этихъ изученій духа въ настоящее время могли бы быть устроенныя при университетахъ психологическія общества.

Этотъ minimum философскихъ ученій, какъ принадлежности кафедры философіи, достаточно оправдываетъ, почему нѣкоторые отожествляютъ философію съ науками о духѣ: философскія науки, и общее введеніе въ школьную философію, представляютъ, дѣйствительно, теоретическое и практическія ученія о духѣ.

Въ нашей литературъ опыты опредъленія философіи мы встръчаемъ у Сидонскаго, Новицкаго, Надеждина и др. Особенно замъчателенъ опытъ В. Лесевича.

- Гроть, Къ вопросу объ истинныхъ задачахъ философіи. 1886 года.
- **Лесевич**ъ, В. Опытъ критическаго изслъдованія основоначалъ позитивной философіи. 1886 года.
  - Письма о научной философіи. 1878.
- Надеждинг, Ө. Опыть науки философіи. 1845.
- Новичній, О. Объ упрекахъ дълаемыхъ философіи, въ теоретическомъ и практическомъ отношеніи, ихъ силъ и важности. 1838.
- Prévost, Louis: Programme d'un cours élementaires de philosophie, ou Tableaux synoptiques de la philosophie et de son histoire, 1872.
- Сидонскаго, Ө. Введеніе въ науку философіи. 1833.

### ГЛАВА III.

# Логика Геометріи.

- 1. Методъ Геометріи существенно *дедуктивный*, т. е. заключается въ дедукціяхъ простыхъ и сложныхъ, сопровождаемыхъ преобразованіемъ предложеній, или такъ-называемыми «непосредственными» умозаключеніями (разложенія, замищенія, превращенія и т. д.).
- 2. Дедуктивный методъ Геометріи носить названіе *анализа* и *синтеза*.

Анализъ геометровъ есть ничто иное какъ изысканіе или открытіе, — съ помощью дедуктивныхъ и «непосредственныхъ» умозаключеній, — составныхъ частей демонстриціи истинности или ложности данной теоремы, и правильности или неправильности ръшенія данной проблемы.

Простъйшій видъ анализа получается тогда, когда данное предложеніе (заключающее въ себъ теорему, или ръшеніе проблемы) выводится изъ какого нибудь начала (или началъ), или какого нибудь доказаннаго предложенія (или предложеній); и наоборотъ: когда изъ даннаго предложенія выводится какое нибудь очевидное слъдствіе, сообщающее очевидность и самому предложенію.

Анализъ усложняется, когда къ началамъ или доказаннымъ предложеніямъ подходять съ помощью предложеній еще не доказанныхъ; и наоборотъ: когда къ очевидному слъдствію приходятъ

Digitized by Google

съ помощью промежуточныхъ, еще неочевидныхъ слъдствій. Цъль аналитическаго процесса здъсь достигается тъмъ, что промежутуточныя звънья, получая свою очевидность отъ конечнаго, сообщаютъ ее и данному предложенію.

- 3. Когда истинность даннаго предложенія доказывается косвенно, именно посредствомъ ложности предложенія ему противоръчащаго (propositio contradictoria), очевидной изъ нелъпости выводимаго изъ него слъдствія: то такой способъ аналитическаго доказательства называется редукцією, или сведеніємъ, къ нелъпости (Reductio ad absurdum). Отсюда нъкоторые математики переносятъ названіе редукціи на геометрическій анализъ вообще.
- 4. Какъ скоро всъ составныя части геометрической демонстраціи найдены: изложеніе ихъ въ обратномъ порядкъ составить то, что геометры называють синтезомо въ тъсномъ смыслъ.

Впрочемъ, новые геометры употребляютъ терминъ синтезъ и въ другомъ, болѣе широкомъ смыслѣ, разумѣя подъ нимъ: вопервыхъ, процессъ демонстраціи обратный анализу и вполнѣ зависимый отъ послѣдняго; и, во-вторыхъ, дедукцію изъ данныхъ началъ, независимую отъ предшествующаго анализа. Только въ послѣднемъ случаѣ синтезъ является орудіемъ открытія новыхъ истинъ, хотя и не столь могущественнымъ какъ анализъ.

1) Изъ предыдущаго изложенія видно, что съ общей логической точки зрвнія, между анализомъ и синтезомъ геометровъ нвтъ существенной разницы. Тотъ и другой есть дедукція: анализомъ называется цвпь дедуктивныхъ умозаключеній, идущая отъ даннаго, подлежащаго вопросу, къ тому что уже извъстно или безспорно; синтезъ же есть цвпь дедуктивныхъ умозаключеній, идущая отъ извъстнаго къ тому что подлежить вопросу. Следовательно, съ логической точки зрвнія, тотъ и другой оказываются соритами и регрессивными и прогрессивными; и такимъ образомъ, употребляемые некоторыми логиками названія соритовъ регрессивныхъ аналитическими, а прогрессивныхъ синтетическими, не совпадають съ геометрическимъ смысломъ анализа и синтеза.

2) Методъ анализа и синтеза есть изобрътение древнихъ, но излагается подробно и точно только писателями новаго времени. Полное и точное изложение того и другого впервые сдълано было французскимъ математикомъ Дюгамелемъ. Методъ анализа объясняется у Дюгамеля следующимъ образомъ. "Какъ скоро требуется найти, говорить онъ, доказательство какого нибудь даннаго предложенія, то сначала ищуть, не можеть ли оно быть выведено, какъ необходимое следствіе, изъ предложевій уже принятыхъ: въ случав успвха, оно и само должно быть принято, и такимъ образомъ будетъ доказано. Если же не замъчаютъ, изъ какихъ извъстныхъ предложеній оно могло бы быть выведено, то ищутъ, изъ какого, еще не принятаго предложенія его можно было бы вывесть, и тогда вопросъ сводится къ доказательству истинности этого последняго. Если оно можеть быть выведено изъ принятыхъ предложеній, то оно будеть признано истиннымъ, и следовательно доказавнымъ; если нетъ, то ищутъ вновь, изъ какого, еще не принятаго предложенія оно могло бы быть выведено, и копросъ сводится къ доказательству истинности этого последняго. Такъ продолжають до техъ поръ, пока не достигнуть предложенія признаннаго истиннымъ, и тогда истина даннаго предложенія будетъ доказана.

"Отсюда видно, что этотъ методъ, называемый анализомъ, состоитъ въ установлени цъпи предложеній, начиная подлежащимъ доказательству и оканчивая извъстнымъ, — предложеній такого рода, чтобы, начиная съ перваго, каждое было необходимымъ слъдствіемъ за нимъ слъдующаго; откуда вытекаетъ, что первое есть слъдствіе послъдняго, и поэтому, также какъ и оно, истинно".

Дюгамель замвчаеть, далве, что "часто удобнве выводить слвдствіе изъ какого нибудь предложенія, чвиъ найти какое нибудь другое предложеніе, котораго оно могло бы быть слвдствіемь". Поэтому, анализъ можеть имвть и другое направленіе, —итти отъ даннаго предложенія къ его слвдствіямъ. Какъ скоро данное предложеніе, и выводимыя изъ него слвдствія, суть предложенія взаимно замвстимыя или совершенно равносильныя (эквивалентныя): то истинность послвдняго слвдствія будеть доказывать истинность каждаго предыдущаго, и въ концв —самого даннаго предложенія.

До сихъ поръ рѣчь шла объ аналитическомъ методѣ доказательства теоремъ. Аналитическій методъ рѣшенія проблемъ Дюгамель излагаетъ слѣдующимъ образомъ. Для рѣшенія предложенной проблемы, послѣдняя преобразуется въ другую, состоящую съ нею въ такой связи, что съ рѣшеніемъ второй рѣшается и первая. Если вторая проблема не разрѣшается сама по себѣ, то ее пытаются свести къ третьей, рѣшеніе которой дало бы рѣшеніе второй, какъ рѣшеніе второй даетъ рѣшеніе первой. "Если нельзя непосредственно рѣшить и эту третью, то ее, точно также, пытаются свести къ четвертой, и т. д., до тѣхъ поръ, пока не получится проблема, рѣшеніе которой извѣстно". Вслѣдствіе требуемой связи каждой новой проблемы съ предыдущею, рѣшеніе послѣдней приведетъ къ рѣшенію и данной.

Другой видъ того же метода, въ приложении къ ръшению проблемъ, получается тогда, когда новая проблема состоитъ съ данною въ обратномъ отношении, т. е. когда ръшение новой получается изъ допущеннаго или предположеннаго ръшения данной, или когда отъ предположеннаго ръшения данной проблемы идутъ къ его слъдствиямъ. Для того чтобы правильность ръшения послъдней проблемы доказывала правильность ръшения данной, требуется чтобы условия преобразуемыхъ одна въ другую проблемъ были взаимно замъстимы или равносильны.

«Синтез» отличается отъ анализа только превращениемъ порядка теоремъ или проблемъ, ограниченныхъ, съ одной стороны, даннымъ предложениемъ, а съ другой—чёмъ нибудь извъстнымъ».

Обращаясь, затёмъ, къ синтетическому методу доказательства теоремъ, Дюгамель замёчаетъ слёдующее: «этотъ методъ состоитъ въ отправленіи отъ предложеній признанныхъ истинными, и въ выводё изъ нихъ другихъ, какъ йхъ необходимыхъ слёдствій, а изъ этихъ— новыхъ, и т. д., пока не достигнутъ даннаго предложенія, которое тогда и само становится признаннымъ за истинное.... Отсюда видно, что если аналитическое доказательство теоремы извёстно, то можно сейчасъ же получить и ен синтетическое доказательство, превращая порядокъ предложеній».

О синтетическомъ методъ разръшенія проблемъ Дюгамель говоритъ: «По методу аналитическому, данную проблему сводять къ другой, другую къ третьей, и т. д., пока не придутъ къ про-

блемъ, ръшеніе которой извъстно. Методъ синтетическій состоить напротивъ, въ отправленіи отъ этой послъдней,—въ выводъ изъ ея ръшенія — разръшенія предпослъдней, изъ разръшенія предпослъдней—ръшенія ей предшествующей, и т. д., пока не достигнуть данной проблемы, получая такимъ образомъ ея разръшеніе».

Можно, конечно, испробовать дедукцію данной теоремы изъ какихъ нибудь отдаленныхъ началь безъ предварительнаго анализа: но неизвъстность надлежащихъ точекъ отправленія для такого рода дедукціи дълаеть затруднительнымъ успѣшное употребленіе этого метода. Что же касается рѣшенія проблемъ, то методъ дедукціи безъ предварительнаго анализа Дюгамель признаетъ здѣсь рѣшительно неприложимымъ. Такимъ образомъ, при данности теоремъ или проблемъ, аналитическій методъ оказывается или самымъ надежнымъ, или единственнымъ во всѣхъ случаяхъ сложныхъ демонстрацій; и синтезъ является здѣсь только новымъ, обратнымъ изложеніемъ результатовъ анализа, съ цѣлью облегченія сообщенія другимъ найденныхъ демонстрацій или рѣшеній.

(Этимъ, замътимъ мы, не затрогиваются случаи простыхъ умозаключеній, гдъ обращеніе отъ даннаго предложенія къ какому нибудь извъстному началу или ихъ совокупности, и выводъ перваго изъ послъднихъ, не позволяютъ проводить яснаго различія между анализомъ и синтезомъ).

Притомъ, Дюгамель не отрицаетъ возможности дедукціи безъ опредѣленной цѣли, т. е. безъ данности теоремы или проблемы. «При извѣстности нѣкоторыхъ истинъ, можно попытаться вывесть изъ нихъ новыя, не имѣя другой цѣли, кромѣ пріобрѣтенія познаній, которыхъ нѣтъ и самая природа которыхъ нисколько не предусматривается».

3) Примъръ анализа и синтеза, извлеченный нами изъ Эвклида, приводится нами при изложеніи его ученія объ этихъ методахъ. Примъромъ же демонстраціи, называемой сведеніемъ къ немъпости (reductio ad absurdum) можетъ служить доказательство шестого предложенія первой книги Элементовъ Эвклида, приведенное нами въ ІІІ гл. Логики Началъ (стр. 79).

# Исторія ученій объ анализт и синтезт.

1) Терминъ "анализъ" встрвчается уже у Аристотеля, преимущественно въ общемъ логическомъ смыслъ раздпленія или разрпшенія. Употребленіе того же термина въ спеціальномъ смыслъ геометровъ Паппъ Александрійскій приписываетъ, первому, Платону; однако исторически достовърное ученіе о геометрическомъ методъ анализа и синтеза не встрвчается раньше Эвклида, знаменитаго древняго автора «Элементовъ» геометріи.

Въ новое время, учение объ анализъ и синтезъ устанавливалось постепенно, отчасти вслъдствіе глубовой перемъны въ логическихъ теоріяхъ, введенной ученіемъ Бэкона объ индукціи, и опирающейся на ней дедукціи. Гоббсь, въ своей Логикъ, останавливается на ацализъ и синтезъ, какъ научныхъ методахъ открытія причинных отношеній. Все изложеніе Гоббса показываеть, что изъ круга умозаключеній, ведущихъ къ этимъ открытіямъ, онъ не исключаетъ и того, что Бэконъ назвалъ индукцією; но самый терминъ индукціи избъгается Гоббсомъ. Раздъльное ученіе объ анализъ въ логическомъ смыслъ представлено впервые Ньютономъ, который разумьеть подъ этимъ терминомъ, во первыхъ, наведене, и во-вторыхъ, процессы подготовляющіе къ наведенію, или ведущіе къ опредвленіямъ. Не столь полно Ньютоново понятіе о синтезъ; но этотъ пробълъ восполненъ послъдующими писателями въ Англіи. Самое обстоятельное изложеніе логическаго смысла анализа и синтеза появилось въ Логикъ Бэна. Следуетъ вамътить при этомъ, что начиная Гоббсомъ, и оканчивая Бэномъ, въ Англіи всегда отличали общее логическое значеніе обоихъ терминовъ отъ спеціальнаго геометрическаго.

Между тъмъ, во Франціи, ученіе объ анализъ и синтезъ имъло другую судьбу, начиная съ Паскаля и Логики Поръ-Рояля. Паскаль представилъ теорію научнаго метода, въ которой нельзя не узнать обобщенія метода геометровъ, именно ихъ анализа и синтеза, обобщенія, оставляющаго во всей неприкосновенности ихъ дедуктивную природу. Митніе Паскаля, нашедшее свое выраженіе въ Логикъ Поръ-Рояля, внесло большую сбивчивость въ понятія о научномъ методъ, отчасти не исчезнувшую и до сихъ поръ во

Франціи, Германіи и, у насъ, въ Россіи. Напр., многіе авторы, имъя въ виду ученіе Паскаля, стали отрицать всякое доказательство индуктивнаго порядка, и ограничивать научный методъ одною дедукцією, опирающеюся на опредъленія. Другіе, не отрицая достоинства наведенія, полагали, что методъ анализа и синтеза не имъютъ ничего общаго съ наведеніемъ и, поэтому, стали учить о методахъ двоякаго рода: во-первыхъ, индуктивномъ, и, во-вторыхъ, аналитическомъ и синтетическомъ. Третьи пошли еще дальше и, признавая связь реальной дедукціи съ индукціею, стали учить отдъльно, во-первыхъ, объ индукціи и дедукціи и, во-вторыхъ, объ анализъ и синтезъ. Къ счастью, путаница эта, вмъстъ съ распространеніемъ логическихъ сочиненій англійскихъ писателей, особенно Милля и Бэна, постепенно исчезаетъ: термины — анализъ и синтезъ, какъ замъняемые другими, болье точными, перестаютъ играть роль въ терминологіи общей логики.

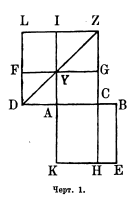
2) Эвклидъ такъ опредъляетъ анализъ и синтезъ геометровъ: "Άνάλυσις μεν, οὐν ἐστὶ λῆψις τοῦ χυτουμένου ως ὁμολογουμένου διὰ τῶν ἀχολουθων Ἐπὶ τι αληθὲς ὁμολογουμένον. Συνθεσις δε λῆψις του ὁμολογουμένου διὰ τῶν ἀχολουθων ἐπὶ τὴν τοῦ χητουμένου χατάληζιν ἡ χατάληψιν". Т. е. "Въ анализъ берутъ подлежащее вопросу какъ безспорное, чтобы придти отсюда къ какой нибудь безспорной истинъ. Въсинтезъ же берутъ безспорное, чтобы придти отсюда къ заключеню или ръшеню относительно подлежащаго вопросу".

Эвилидъ даетъ эти опредъленія анализа и синтеза въ XIII-й книгъ своихъ Элементовъ, вслъдъ за демонстрацією пяти предложеній, и сопровождаетъ ихъ анализомъ послъднихъ. Для примъра, приведемъ доказательство перваго предложенія, съ послъдующимъ его анализомъ.

Демонстрація предложенія: "Если прямая линія разділена въ крайнемъ и среднемъ отношеніи, то квадратъ наибольшаго отрізка, увеличеннаго половиною цілой прямой, будетъ въ пять разъ больше квадрата половины цілой прямой.

"Пусть прямая AB (черт. 1) раздълена въ крайнемъ и среднемъ отношении въ точкъ С, и пусть AC будетъ наибольшій отръзокъ; проведемъ прямую AD въ направленіи AC и положимъ, что AD равна половинъ AB; говорю, что квадратъ построенный на прямой CD будетъ въ пять разъ больше квадрата построеннаго на прямой DA.

Построемъ на прямыхъ АВ, СВ квадраты АЕ, ВZ; проведемъ прямую ВZ и продолжимъ ZC до точки Н. Такъ какъ прямая АВ раздълена въ крайнемъ и среднемъ отношени въ точкъ С, то прямоугольникъ, построенный на линіяхъ АВ и ВС, равенъ квадрату, построенному на линіи АС. Но такъ какъ прямоугольникъ, построенный на линіяхъ АВ и ВС равенъ прямоугольнику СЕ, то и квадратъ, который будетъ построенъ на линіи АС, равенъ квадрату ZY; \*) слъдов. прямоугольникъ СЕ равенъ квадрату ZY. И



такъ какъ линія ВА вдвое больше АD, линія ВА равна линіи КА, и АD равна АY, то прямая КА будетъ вдвое больше АY. Но линія КА такъ относится къ линіи АY, какъ прямоугольникъ КС относится къ прямоугольнику СY (1, 6); слъдовательно прямоугольникъ КС вдвое больше прямоугольника СY. Но сумма площадей LY и YC вдвое больше площади СY (43, 1); слъдовательно прямоугольникъ КС равенъ суммъ площадей LY и YC (43, 1). Но доказано, что прямоугольникъ СЕ равенъ прямоугольнику ZY; слъдов. цълый квадратъ АЕ равенъ площади YFLIZGCAY. Но линія ВА вдвое больше АD; слъдов. квадратъ, построенный на прямой ВА вчетверо больше квадрата, построенный на прямой ВА вчетверо больше квадрата, построенные квадрата DY. Но квадратъ АЕ равенъ площади YFLIZGCAY; слъдов. площадь YFLIZGCAY вчетверо больше квадрата DY. Слъдов. цълый квадратъ DZ въ пять разъ больше квадрата DY. Но DZ есть ква-

<sup>\*)</sup> Линія GZ равна линін IZ.

дратъ, построенный на прямой DC, и YD есть ввадратъ, построенный на прямой DA; слёдовательно, квадратъ построенный на прямой CD въ пять разъ больше квадрата, построеннаго на прямой DA. Слёд. и проч.

Анализь той же теоремы безь фигуры.

Пусть прямая AB раздълена въ крайнемъ и среднемъ отношеніи въ точкъ С; пусть AC будетъ наибольшій отръзокъ, и положимъ, что прямая AD равна половинъ AB; говорю, что квадратъ построенный на прямой CD впятеро больше квадрата, построеннаго на прямой DA.

Такъ какъ квадратъ построенный на прямой CD впятеро больше квадрата построеннаго на прямой DA, и квадратъ построенный на CD равенъ двумъ квадратамъ, построеннымъ на прямыхъ CA и АD, вмъстъ съ двойнымъ прямоугольникомъ, построеннымъ на линіяхъ СА и AD (4, 2), то квадраты, построенные на прямыхъ СА и АД, витстт съ удвоеннымъ прямоугольникомъ построеннымъ на СА и АD, будутъ впятеро больше квадрата построеннаго на прямой AD; следов., по вычитаніи, квадрать построенный на прямой СА, вивств съ удвоеннымъ прямоугольникомъ, построеннымъ на прямыхъ СА и AD, будеть вчетверо больше квадрата прямой АD. Но прямоугольникъ, построенный на прямой ВА и АС, равенъ удвоенному прямоугольнику, построенному на прямыхъ СА и АD; ибо прямая ВА вдвое больше прямой АВ, и прямоугольникъ построенный на прямыхъ АВ и ВС равенъ квадрату построенному на линіи АС (17, 6), ибо АВ разділена въ крайнемъ и среднемъ отношенін; прямоугольникъ, построенный на прямыхъ ВА и АС, вивств съ прямоугольникомъ, построеннымъ на АВи ВС, вчетверо больше квадрата построеннаго на АД. Но прямоугольникъ, построенный на прямыхъ ВА и АС, вмёстё съ прямоугольникомъ построеннымъ на прямыхъ АВ и ВС, есть квадратъ прямой АВ (2, 2); слъдов. квадратъ, построенный на прямой AB, вчетверо больше квадрата, построеннаго на прямой AD. А это потому (кор. 20.6), что прямая ВА вдвое больше AD.

## Синтезъ.

Такъ какъ квадратъ, построенный на прямой ВА вчетверо больше квадрата построеннаго на прямой АД, и квадратъ, построенный на линіи АВ равенъ прямоугольнику, построенному на линіяхъ ВА и АС, витесть съ прямоугольникомъ, построеннымъ на прямыхъ АВ и ВС. (2, 2), то прямоугольникъ на прямыхъ ВА и АС вмъстъ съ прямоугольникомъ, построеннымъ на прямыхъ ДВ и ВС, будетъ вчетверо больше квадрата построеннаго на прямой AD. Но прямоугольникъ, построенный на ливіяхъ ВА и АС, равенъ удвоенному прямоугольнику построенному на ливіяхъ DA и AC, и прямоугольникъ, построенный на прямыхъ АВ и ВС, равенъ квадрату, построенному на линіи АС; следов. квадрать, построенный на прямой АС, вивств съ удвоеннымъ прямоугольникомъ, построеннымъ на прямыхъ DA и AC, вчетверо больше квадрата построеннаго на DA; квадраты прямыхъ DA и AC, вмёстё съ удвоеннымъ прямоугольникомъ, построеннымъ на линіяхъ DA и AC, впятеро больше квадрата построеннаго на прямой DA. Но квадраты прямыхъ DA и AC, вивств съ удвоеннымъ прямоугольникомъ, построеннымъ на линіяхъ DA и AC, образуютъ квадратъ, построенный на СD (4. 2); слъд. квадратъ, построенный на прямой СД, впятеро больше квадрата, построеннаго на линіи ДА; что и следовало доказать».

Паппъ Александрійскій, въ 7-й книгъ своихъ "Математическихъ собраній" выражается о томъ же предметъ (въ переводъ на латинскій языкъ Галлея) слъдующимъ образомъ: "Locus de resolutione inscriptus, Hermodore fili, ut paucis dicam, propria quaedam est materia in eorum usum designata, qui perceptis communibus elementis, in Geometria facultatem sibi comparare desiderant investigandi solutiones propositorum problematum; et in hunc finem solummodo utilis. Traditur autem a tribus viris, Euclide, nempè Elementorum scriptore, Apollonio Pergaeo et Aristaeo seniore. Procedit vero per modum resolutionis et compositionis. Resolutio autem est methodus quà a quaesito quasi jam concesso.

per ea quae deinde consequentur ad conclusionem aliquam, cujus ope compositio fiat, perducamur. In resolutione enim, quod quaeritur ut jam factum supponentes, ex quo antecedente hoc consequatur expendimus; iterumque quodnam fuerit ejus antecedens; atque ita deinceps, usque dum in hunc modum regredientes, in aliquid jam cognitum, locoque principii habitum, incidamus. Atque hic processus analysis vocatur, quasi dicas, inversa solutio. E contrario autem in compositione, cognitum illud, in resolutione ultimo loco acquisitum, ut jam factum praemittentes; et quae ibi consequentia erant, hic ut antecedentia naturali ordine disponentes, atque inter se conferentes, tandem ad constructionem quaesiti pervenimus. Hoc autem vocamus synthesin.

"Duplex autem est analyseos genus: vel enim est veri indagatrix, dicitur que theoretica; vel propositi investigatrix, ac problematica vocatur.

Эти слова Паппа могутъ быть переданы следующимъ образомъ: "Такъ называемая мава о разръшении, -- Гермодоръ, сынъ мой, - говоря кратко, содержить некоторую отдельную матерію, предназначенную для пользы тъхъ, кто, усвоивши общіе элементы, желаль бы пріобръсть способность къ отысканію ръшеній предложенныхъ геометрическихъ задачъ; только для этой цъли она и полезна. Предлагается она тремя лицами, Эвклидомъ, именно составителемъ "Элементовъ", Аполлоніемъ Пергейскимъ и Аристеемъ старшимъ. Здъсь поступають по способу разръшенія и сложенія. Разрёшеніе есть методъ, которымъ отъ подлежащаго вопросу, какъбы уже безспорнаго, посредствомъ того, что затъмъ слъдуетъ, приходятъ къ какому нибудь заключенію, дозволяющему построеніе. Потому что, въ разръшеніи, предполагая искомое какъ бы уже найденнымъ, мы ищемъ, изъ чего другого оно могло бы следовать, -- затемъ, изъ чего могло бы следовать это другое, и т. д. до техъ поръ, пока, отступая такимъ образомъ, мы не напали бы на что нибудь дъйствительно извъстное и признанное Такого рода процессъ называется анамизомъ, -- такъсказать обратным ръшением. Въ сложени же, наоборотъ, то дъйствительно извъстное, что было получено въ концъ анализа, и то что тамъ следовало одно за другимъ, располагая въ естественномъ порядкъ, какъ предшествующее одно другому, приходимъ, наконецъ, къ построенію искомаго. Это мы называемъ синтезомъ.

Анализъ бываетъ двоякаго рода: именно, или доказывающій истинность, и называемый теоретическим, или ръшающій задачи, и называемый проблематическим.

2) Гоббсь признаеть анализь и синтезь геометровь операціями спеціальными, которыя не могуть быть разсматриваемы въ такъназываемой общей логикъ, -т. е. въ логикъ дедукціи и логикъ началъ, --- котя всякій научный методъ есть или анализъ, или синтезъ, или сочетание того и другого. «Методъ философствования, говорить онь, для техь кто ищеть просто знанія, не задаваясь какою-нибудь опредъленною цълью, есть отчасти аналитическій, отчасти синтетическій; -- именно, въ переході отъ внішних ощущеній къ открытію началь-аналитическій, а въ дальнейшемъсинтетическій». Гоббсъ доказываетъ последнее утвержденіе следующимъ образомъ. «Методъ философіи, говоритъ онъ, есть кратчайшій способъ открытія действій посредствомъ известныхъ причинъ, и причинъ посредствомъ извъстныхъ дъйствій... Такимъ образомъ, наука есть знаніе те бюті или причинь; всякое другое знаніе, такъ-называемое-тя бті, есть ощущеніе или остающееся отъ него воображение или воспоминание». Последнее знание достигается естественно или непосредственно; а первое есть произведение умозаключеній. Теперь спрашивается: что такое-умозаключеніе?-Умозаключеніе, учить Гоббсь, есть или сложеніе, иначе сочетаніе, или дъленіе, иначе разръшеніе. Гоббсъ объясняеть это слъдующими примърами. Если кто-нибудь издалека видитъ нъчто, какую-нибудь вещь, то, даже не произнося никакихъ словъ, онъ имфетъ ту самую идею этой вещи, изъ-за которой, потомъ, пользуясь словами, называетъ ее толомо. Затъмъ, подступивши ближе, и увидъвши, что эта вещь извъстнымъ образомъ перемъщается, онъ получить о той же вещи новую идею, ради которой назоветь ее одушевленною. Наконецъ, когда ставши по близости, онъ видитъ ея фигуру, слышитъ голосъ и замъчаетъ другія вещи, служащія знаками разумнаго духа, онъ будетъ имъть и третью идею, хотя бы для нея не было еще никакого имени, ту именно, изъ-за которой мы называемъ что-нибудь разумнымь. И наконецъ, когда онъ понимаетъ всю вещь какъ одну, уже виденную вполне и раздельно, его идея этой вещи составляется изъ трехъ предыдущихъ; такимъ путемъ духъ слагаетъ вышеназванныя идеи темъ же порядкомъ, какимъ тъ отдъльныя имена тьло, одушевленное, разумное, слагаются въ одно имя тъло одушевленное разумное, или человъкъ. Такимъ же образомъ, изъ понятій четырехсторонняю, равносторонняю и прямоуюльнаю сдагается идея квадрата. Потому что духъ можеть имъть понятіе о четырехстороннемь, отдъльно отъ понятія о равностороннемъ, и понятіе о равностороннемъ, отдъльно отъ понятія о прямоугольномъ, а эти отдёльныя понятія можетъ свявъ одномъ понятіи или одной идев квадрата. Отсюда ясно, какимъ образомъ духъ нашъ сдагаетъ свои понятія. Наоборотъ, если кто видитъ присутствующаго человъка, то имъетъ полную идею его; если же, при его удаленіи, последуеть за нимъ только взоромъ, то не удержитъ идеи тъхъ вещей, которыя были знаками разума; но идея одушевленнаго будетъ присуща взору, и такимъ образомъ, изъ цълой идеи человъка, т. е. тъла одушевленнаю разумнаю, выдъляется идея разумнаю, и остается только идея тыла одушевленнаю; затымь, «спустя немного времени, на большемъ разстояніи, не удержится и идея одушевленнаго, и останется только идея тыла; и наконецъ, когда, при большемъ разстояніи, тело станетъ незаметнымъ, весь образъ его исчезаетъ изъ глазъ». Это будеть примъромъ разложенія или разръшенія.

Въ предупреждение недоразумвній, Гоббсь, въ самомъ концв своего трактата по логикъ, дълаетъ замъчаніе, которое не было достаточно оцінено, знакомымъ съ его догическимъ трудомъ, авторомъ Logique du Port-Royal. «Иному, говоритъ онъ, можетъ показаться, что къ этой главъ о методъ относится и то искусство геометровъ, которое они называють логистикою, т. е., посредствомъ котораго, предполагая подлежащее вопросу истиннымъ, приходятъ путемъ умозакдюченій или къ извістному, чімъ можеть быть доказана истина подлежащаго вопросу, или къ невозможному, изъ чего можетъ быть понята ложность того, что предположено. Но это искусство не можетъ быть изложено въ этомъ мъстъ. Причина-та, что этотъ методъ не можетъ быть ни приложенъ къ дълу, ни даже понять никъмъ, кромъ тъхъ кто знакомъ съ геометріею; и сами геометры могутъ пользоваться логистикою тёмъ лучше, чъмъ больше каждый изъ нихъ знаетъ теоремъ, и чъмъ живъе представляетъ ихъ себъ; такъ что въ дъйствительности логистика не отдълима отъ геометріи. Потому что этотъ методъ

имъетъ три части: первая состоитъ въ отысканіи, между неизвъстнымъ и извъстнымъ, равенства, называемаго уравненіемъ (equatio); а это уравненіе можеть быть найдено только твми, кто запасся знаніемъ природы, свойствъ и преобразованій (transformationes) пропорціи, -- сложенія линій и поверхностей, ихъ вычитанія, умноженія и дъленія, съ извлеченіемъ корней; а это уже дъло не зауряднаго геометра. Вторая часть состоить въ томъ, чтобы, по найденному уравненію, умъть судить: можеть ли быть выведена изъ него истинность или ложность вопроса, или же нътъ? А этодъло еще высшаго знанія. Третья-та, чтобы, нашедши уравненіе, пригодное для рішенія вопроса, разрішить послідній такъ, чтобы истинность или ложность его стала очевидною; чего, въ труднъйшихъ вопросахъ, нельзя сдълать безъ знанія природы приводинейныхъ фигуръ. А имъть готовое знаніе природы и свойствъ криволинейныхъ фигуръ, --это---верхъ геометрическихъ знаній. Къ этому савдуеть прибавить, что для отысканія уравненій не существуєть никакого метода, и каждый успъваеть здісь. настолько, насколько обладаеть естественною проницательностью».

3) Ньютон разумъетъ подъ анализомъ наведение и тъ умственныя операціи, на которыя оно опирается, -т. е. ближайшимъ образомъ, произведение опытовъ и наблюдений; а подъ синтезомъдедукцію изъ началь добытыхъ путемъ наведенія. «Въ философіи природы, -- говорить онъ, -- точно также какъ и въ математикъ, изслъдованіе трудныхъ вещей путемъ анализа должно бы всегда предшествовать методу синтеза. Такой анализъ состоитъ въ произведеніи опытовъ и наблюденій, въ выводф изъ нихъ общихъ завлюченій, и въ устраненіи твхъ возраженій противъ последнихъ, какія только не заимствуются изъ опытовъ и другихъ извёстныхъ истинъ. Что касается гипотезъ, то въ эспериментальной философін они должны быть оставлены безъ вниманія. И хотя-бы выводъ изъ опытовъ и наблюденій путемъ наведенія не даваль доказательства общихъ заключеній, все-таки это самый лучшій путь вывода, какой только допускается природою вещей, и можеть быть признанъ твмъ болве строгимъ, чвмъ наведение будетъ болъе общимъ... Такимъ путемъ анализа мы переходимъ отъ сложнаго къ простому, и отъ движеній къ производящимъ ихъ силамъ; и вообще отъ дъйствій къ причинамъ, и отъ частныхъ причинъ къ болъе общимъ, пока выводъ не сдълается самымъ общимъ. Методъ же синтеза состоитъ въ томъ, что найденными причинами пользуются какъ началами, для объясненія явленій, вытекающихъ изъ ихъ дъйствій, и для оправданія этихъ объясненій».

4) Логика Поръ-Рояля отожествила научный анализъ и синтезъ съ анализомъ и синтезомъ геометровъ. «Методомъ вообще, —читаемъ въ этой логикъ, —можно назвать искусство расположенія многихъ мыслей въ надлежащей послъдовательности, съ цълью — или открытія истины, какъ скоро она еще неизвъстна намъ, — или доказательства для другихъ, какъ скоро она намъ уже извъстна.

«Такимъ образомъ, есть два рода методовъ: одинъ-для открытія истины, который называють анализомь или методомь разрышенія, и который можно назвать также методома изобратенія; и другой-для убъжденія въ ней другихъ, какъ скоро она найдена, называемый синтезомь или методомь сложенія, и который можно назвать также методомь ученія... Анализь состоить, главнымь образомъ, во вниманіи къ тому что есть извъстнаго въ подлежащемъ ръшенію вопросъ: искусство сводится здъсь къ извлеченію, изъ такого испытанія, множества истинъ, способныхъ вести къ познанію искомаго... Оба эти метода отличаются только какъ путь, который дёлають поднимаясь изъ долины на гору, отличается отъ пути, который дълають нисходя съ горы въ долину; или какъ отличаются два способа, какими можно пользоваться для доказательства, что извъстное лицо происходитъ отъ Людовика Святого: - одинъ состоитъ въ томъ, чтобы доказать, что это лицо имъетъ отцомъ такого-то, который былъ сыномъ такого-то, а последній другого, и т. д., до самого Людовика Святого; а другой, когда начинаютъ Людовикомъ Святымъ, и показываютъ, что онъ имълъ такихъ-то дътей, а эти дъти-другихъ, нисходя до того лица, о которомъ идетъ дъло. И этотъ примъръ тъмъ болъе годенъ въ данномъ случав, что, какъ извъстно, для отысканія неизвъстной генеалогіи, надобно восходить отъ сына къ отцу; между темъ какъ для объясненія ея другимъ, послъ того какъ она найдена, всего обыкновеннъе-начинать стволомъ, указывая на отпрыски. Тоже дълается обыкновенно и въ наукахъ, гдъ, послъ употребленія анализа, для отысканія какой-нибудь истины, пользуются другимъ методомъ, для изложенія найденной.

"Отсюда можно понять, что такое анализъ геометровъ. Онъ состоитъ въ следующемъ: какъ скоро имъ предложенъ вопросъ, котораго истинности или ложности, если это теорема, и возможности или невозможности, если это проблема, — они не знаютъ: то они предполагаютъ, что это такъ и есть, какъ предлагается; и если, испытывая то что отсюда вытекаетъ, приходятъ къ какой нибудь ясной истинъ, относительно которой предложенное оказывается необходимымъ послъдствіемъ, то заключаютъ изъ этого, что предложенное имъ истинно; а затъмъ, отправляясь отъ того, что предложенное имъ истинно; а затъмъ, отправляясь отъ того, что предложенное имъ истинно; в слъдствіе необходимаго вывода изъ предложеннаго, они впадаютъ въ какую нибудь нельпость или невозможность, то они заключаютъ, что предложенное имъ ложно и невозможно. Вотъ что можно сказать общаго объ анализть»...

Нъкоторая неясность выраженій и сравненій не позволяєть усумниться въ томъ, что Логика Поръ-Рояля, подъ научнымъ анализомъ и синтезомъ разумъетъ, подобно геометрамъ, двъ формы дедукціи, иначе такъ-называемые сориты, или цъпи умозаключеній, опирающихся на принципы, т. е. опредъленія и аксіомы, какъ въ геометріи. Это подтверждается общимъ мнъніемъ, что глава о методъ, въ Логикъ Поръ-Рояля, принадлежитъ Паскалю,—и взглядомъ послъдняго на методъ наукъ, который онъ изложилъ во фрагментахъ своего «Трактата о пустотъ».

Паскаль замвчаеть здвсь, что изучение истины можеть преследовать три главныя цвли: открытие последней, ея доказательство, какъ скоро ею уже владвють", и наконець отдвление истиннаго оть ложнаго. "Геометрия, говорить онь, отличающаяся во всвхъ трехъ родахъ изследований, объяснила искусство открытия неизвестныхъ истинь; это — такъ-называемый ею Анализъ». Паскаль считаеть безполезнымъ разсуждать объ анализв, после столькихъ сделанныхъ по этому предмету работъ; и останавливается на одномъ синтезв, или доказательстве ("демонстрации" геометровъ). "Способъ доказывания истинъ уже найденныхъ, и объяснения последнихъ, двлающаго доказательство непреодолимымъ, —вотъ все что

я могу дать; а для этого я долженъ только объяснить методъ, который при этомъ наблюдается геометріею; потому что она въ совершенствъ преподаетъ его въ своихъ примърахъ, хотя и не предлагаетъ о томъ никакого разсужденія.

«Я не могу лучше объяснить путь, которымъ должно слъдовать, чтобы сдълать доказательства убъдительными, какъ указавши тотъ, который наблюдается геометріею...

«Итакъ, я хочу объяснить, что такое доказательство, - изъ примъра доказательствъ геометріи, которая почти одна, между встми человтческими науками, имтеть ихъ съ характеромъ непреодолимости; потому что она одна соблюдаетъ истинный методъ, между тъмъ какъ другія науки, вслъдствіе естественной необходимости, подвержены нъкотораго рода сбивчивости (confusion), понятной во всей тонкости только однимъ геометрамъ".--Въ чемъ же состоитъ этотъ истинный методъ научныхъ доказательствъ? Паскаль отвъчаетъ на это, прежде всего, указаніемъ на метолъ. который еще выше геометрическаго, и который состояль бы въ томъ, чтобы не употреблять ни одного термина, не опредъливши его значенія, — и не давать ни одного предложенія, не доказавши его изъ истинъ уже извъстныхъ. Но этотъ методъ, какъ онъ ни хорошъ, «абсолютно невозможенъ, говоритъ Паскаль; потому что очевидно, что первые термины, которые мы захотвли бы опредвлить. предполагали бы впереди себя другіе, потребные для ихъ объясненія; и точно также, первыя предложенія, которыя мы хотвли бы доказать, предполагали бы впереди себя другія предложенія; и такимъ образомъ, ясно, мы никогда не достигли бы до первыхъ» терминовъ и предложеній. За то возможенъ другой, менве убъдительный, но не менъе достовърный методъ: это-тотъ, которымъ пользуется геометрія. «Последній определяеть не все и доказываетъ не все, и въ этомъ уступаетъ первому; но онъ предполагаетъ только вещи ясныя и твердыя, вследствіе ихъ естественнаго свъта; и вотъ почему онъ совершенно истиненъ».

Этихъ краткихъ извлеченій изъ трактата Паскаля достаточно, чтобы понять, въ какомъ смыслё онъ обработаль теорію метода,— анализа и синтеза,—въ Логикъ Поръ-Рояля.

5. Предыдущіе писатели, весь научный анализъ и синтезъ, или по крайней мъръ, большую долю его (какъ Ньютонъ) сводили къ



различнымъ видамъ умозавлюченій. Кондильяю впервые сділаль попытку свести ихъ къ умственнымъ операціямъ, не заключаюшимъ въ себъ никакихъ умозаключеній, полагая при этомъ, что такъ понимаемый имъ анадизъ и синтезъ есть не только орудіе практики, но и собственный органъ науки. Чтобы объяснить свой взглядъ на этотъ предметъ, Кондильякъ делаетъ следующее предположение. Пусть какому нибудь зрителю дали взглянуть, только на одно мгновеніе, на какую нибудь богатую и разнообразную сельскую мъстность: несомнънно, говоритъ Кондильякъ, что такой эритель, при такомъ условіи увидить все, но изъ всего видъннаго ничего не будетъ знать. «Чтобы получить знаніе этой мъстности, недостаточно видъть ее всю разомъ, а нужно видъть каждую часть ея одну за другою, -и вивсто того чтобы объять все однимъ взглядомъ, последовательно переходить отъ одного предмета въ другому, съ остановкою на каждомъ. Порядовъ наблюденія ихъ указанъ самою природою: это тотъ, въ какомъ она представляетъ ихъ: одни изъ нихъ особенно притягиваютъ къ себъ взоры; всв другіе какъ бы располагаются передъ последними. Вотъ предметы, которые подлежать наблюденію въ самомъ началь; какъ скоро ихъ относительное положение замъчено, другие размъщаются въ промежуткахъ между ними, каждый на своемъ мъстъ. Тогда различаютъ всъ предметы, формы и расположение которыхъ схвачены, и обнимаютъ ихъ однимъ взглядомъ. Теперь, порядокъ между ними въ нашемъ умъ не преемственный, а современный. Это разложение, и обратное сложение, и есть то что называють анализомь. Итакъ, анализовать значить не что иное, какъ наблюдать свойства какого нибудь предмета въ порядкъ преемства, чтобы придать имъ въ умъ тотъ порядокъ современности, въ какомъ они существуютъ. Это именно природа и заставляетъ всъхъ насъ дълать. Такимъ образомъ, анализъ, извъстный, какъ думаютъ, однимъ философамъ, извъстенъ всъмъ. Нътъ такихъ швей, включительно до самыхъ мелкихъ, которыя бы не были убъждены въ томъ. Потому что, если вы дадите имъ въ образецъ какое нибудь платье непривычной формы, и предложите имъ сдълать такое же, онъ естественно попробують раздълать и сдёлать вновь этотъ образець, чтобы съуметь сшить требуемое платье. Итакъ, онъ знають анализь не хуже философовъ,

и знають его пользу гораздо лучше тёхь, которые упорно настаивають на томь, что для пріобрітенія знаній существуєть другой методь».—Ясно, что Кондильякь разуміветь подь анализомь (называн этимь именемь разложеніе и сложеніе), разложеніе цілаго на его составныя части, посредствомь отвелечнія одніжь оть другихь, и возстановленіе того же цілаго, посредствомь воспроизведенія его разложенныхь частей и ихь отношеній, по даннымь памяти, вспомоществуємымь непосредственнымь наблюденіемь. Несомнівню, что это и есть первоначальный и ясный смысль терминовь анализь и синтезь; но очевидно также, что онь не обнимаеть собою тіль, боліве тонкихь и косвенныхь операцій, которыя этими терминами названы у геометровь, и у Гоббса и Ньютона,—т. е. аналитическихь и синтетическихь умозаключеній.

6. Самое полное понятіе объ анализъ и синтезъ представлено Бэномъ. «Общую идею коррелятивныхъ терминовъ анализъ и синтезъ, говоритъ онъ, трудно выразить надлежащимъ образомъ, благодаря разнообразію ихъ употребленій. Химическій анализъ, математическій анализъ, логическій анализъ, съ соотвътственными синтезами, сходные въ основъ, имъютъ и черты разницы.

«Общая идея анализа — раздъленіе; — синтеза — сложеніе или сочетаніе». Но сочетаніе безь предшествующаго дъленія не есть синтезъ. «Между тъмъ какъ человъкъ науки, по самой природъ послъдней есть аналитикъ, — поэтъ или художникъ, дълающій сочетанія, не предваряя ихъ анализомъ, не есть синтетикъ. Синтезъ, какъ противоположность анализу, есть сочетаніе послю анализа. Онъ пользуется въ цъляхъ построенія результатами анализа.

«Простышее пояснене обоихъ соотносительныхъ процессовъ представляютъ примъры химическаго анализа. Химикъ работаетъ надъ смъсью или сочетаніемъ матеріальныхъ тылъ,—напримъръ, какого-нибудь новооткрытаго минералла, какой-нибудь воды, какого-нибудь страннаго продукта найденнаго въ очагъ, или въ желудкъ отравленнаго человъка. Онъ раздъляетъ и отожествляетъ различные элементы сложности. Какъ скоро дана вода какого-нибудь минеральнаго источника, онъ устанавливаетъ точно, какія соли и газы распущены въ ней, и въ какой пропорціи».

«Обратный синтезъ будетъ состоять въ возстановленіи данной сложности, съ помощью нъсколькихъ элементовъ, взятыхъ въ надлежащихъ пропорціяхъ. Такимъ образомъ, установивши точно составныя части какой-нибудь минеральной воды, можно затъмъ произвести эту воду искусственно»...

Анализъ логическій есть «обыкновенный научный анализъ, если исключить отсюда частный случай математики. Здёсь анализъ въ существё тоже что обобщеніе, будетъ-ли то—понятій, или предложеній. Что такое синтезъ, обнаружится позднёе.

«Процессы уподобленія, отожествленія, классификаціи, обобщенія, отвлеченія, определенія, суть различныя стороны, формы или стадіи одной и той-же основной операціи. И анализъ есть другой видъ, другая сторона того же протея. Отожествлять, классификовать, и отвлекать, есть тоже самое, что разделять или анализовать, насколько это допускается самымъ случаемъ, - такъ какъ разділеніе здісь уже не дійствительное (actual), какъ въ химіи, а только умственное или идеальное. Отожествлять и сводить въ одинъ илассъ прозрачныя тела, значить тоже, что делать отвлекающее выдъленіе, или анализъ, свойства называемаго прозрачностью; иначе-разсматривать ихъ отправленія, силы и дъйствія въ отдъльности отъ всёхъ другихъ силъ, свойственныхъ индивидуальнымъ прозрачнымъ тъламъ. Вода-жидкость, но на это не обращается вниманія; адмазъ обладаетъ чрезвычайною способностью отраженія, но это не идеть на замічаніе; обів субстанціи изучаются лишь въ томъ, общемъ имъ свойствъ, которое называется прозрачностью.

«Изследованіе природы вращается исключительно на этомъ отвлекающемъ дёленіи. Тёла составлены изъ кучи силь или свойствъ, связанныхъ неразрывно, однако следующихъ каждое своимъ путемъ, безъ всякой помёхи со стороны другихъ. Вода, какъ прозрачное тёло, обладаетъ точно такою же способностью, какою обладаютъ и алмазъ и горный хрусталь, какъ прозрачныя тёла; другія свойства, которыми оба тёла различаются между собою, не находятся ни въ какой зависимости отъ прозрачности, и не имёютъ на нее никакого вліянія. Отсюда, духъ, обладающій весьма ограниченными силами вниманія, и легко задерживаемый и затрудняемый развлекающими обстоятельствами, находитъ удоб-

нымъ оставлять безъ вниманія всѣ сопровождающія свойства, и сосредоточивать свои силы исключительно на предметѣ текущаго изученія».

«Такимъ образомъ, отвлечение и анализъ, если и не тожествецны, то суть тотъ-же самый фактъ, разсматриваемый съ небольшою разницею. Подъ отвлечениемъ разумъется отдъльное разсмотръние кого-нибудь одного пункта сходства, оставляющее въ тъни всъ другія сопровожденія;—такъ, прозрачность изучается сама по себъ, опуская изъ виду специфическій въсъ и всъ другія свойства тълъ. Анализъ означаетъ совершенно тоже самое; только идетъ въсколько дальше. Онъ предполагаетъ, что, въ свою очередь, можетъ быть отвлечено каждое свойство конкретнаго даннаго,—прозрачность, жидкость, специфическій въсъ; такъ что вода, какъ цълое, можетъ быть анализована, или раздълена (умственно), на нъкоторое число различныхъ свойствъ, перечисленіе которыхъ и дастъ полный отчетъ относительно дъйствія воды».

«Чъмъ дальше идетъ отвлечение и обобщение, тъмъ дальше идетъ анализъ. Когда, обобщивши всъ механическия движения, и образовавши отвлеченную идею, или аналитическое отдъление молярной или механической силы, мы приступаемъ къ отожествлению механическаго момента съ молекулярными силами, мы дълаемъ новый анализъ; мы отдъляемъ свойство силы отъ его исключительной связи съ движениемъ массъ, и разсматриваемъ его какъ движение материи, будетъ-ли оно въ большихъ или малыхъ аггрегатахъ».

Затымъ Бэнъ указываетъ соотвытственное значение синтеза. «Какъ анализъ есть мысленное раздыление, и раздыльное изложение всыхъ функцій какой-нибудь конкретной вещи,—напримыръ воды, желыза, крови,—такъ синтезъ есть возстановление цылаго въ ихъ аггрегаты. Его силу можно видыть въ предположении какого-нибудь новаго аггрегата, напримыръ жидкаго алмаза,—металла со всыми свойствами свинца, за исключениемъ ыдкости. Его можно также объяснить указаниемъ на сообщение свыдений о какомъ-нибудь минераллы помимо конкретнаго образца».

Указавши на логическое значение анализа какъ отвлечения, Бэнъ переходитъ къ логическому употреблению того же термина въ смыслъ наведения. Такъ какъ «отвлеченныя свойства или по-

нятія и суть то, что входить въ *индуктивных обобщенія* природы,— потому что каждый индуктивный законь есть только сочетаніе ихъ по два или по нъскольку,—то анализъ становится приложимымъ къ индуктивному открытію. Невозможно никакое широкое наведеніе безъ соотвътственнаго широкаго обобщенія по крайней мъръ двухъ понятій, т. е. безъ равносильнаго аналитическаго раздъленія».

Бэнъ замъчаетъ, что терминъ анализъ употребляется въ значенім индукцім еще у Аристотеля, и затэмъ у позднайшихъ его последователей. Такое употребление анализа, по контрасту терминовъ анализъ и синтезъ, привело къ употребленію последняго въ смыслъ дедукціи. Названіе дедукціи синтезомъ вполиъ точно въ приложении къ дедукціямъ сложнымъ, -- къ выводу явленія или закона изъ сочетанія двухъ или нісколькихъ законовъ; но къ простымъ дедукціямъ оно едва ли приложимо, - замъчаетъ Бэнъ Простой силлогизмъ, по словамъ Бэна, можетъ быть разсматриваемъ даже какъ анализъ (конечно, сравнительно съ энтимемою).-Къ этимъ замъчаніямъ Бэна мы прибавимъ съ своей стороны, что всякое наведение, какъ дающее законъ природы, т. е. реальное предложение, есть существенно функція синтетическая: анализъ въ наведеніи есть только подготовка и обработка синтеза. Вотъ почему нельзя не согласиться съ заключеніемъ Бэна, что названіе индукціи анализомъ, а дедукціи синтезомъ, не можетъ принести никакой пользы. Логика нашего времени должна оставить эти термины-какъ популярные и неточные въ ихъ спеціальныхъ значеніяхъ-вив круга своей основной терминологіи.

Переходя, наконецъ, къ геометрическому анализу и синтезу, Бэнъ заявляетъ, что такъ-называемый математическій или геометрическій синтезъ есть ничто иное какъ дедукція, и проводитъ ту мысль, что, при данныхъ началахъ и раньше доказанныхъ предложеніяхъ, геометрическій синтезъ можетъ и не быть простымъ изложеніемъ, или возстановленіемъ въ цълости, данныхъ анализа. Можно отъ принципа перейти къ частному случаю, т. е. получить послъдній путемъ дедукціи изъ этого принципа, —иначе синтетически, —и безъ предварительнаго анализа того же случая. Еще легче получить новую истину путемъ пробы какого нибудь сочетанія из-

въстныхъ началъ и доказанныхъ предложеній. Следовательно, противоположение въ геометрии анализа синтезу, какъ операции открывающей-операціи излагающей, не совстви точно. Но чтоже такое анализъ геометровъ? Есть ли это индукція, или вообще операція отличная отъ дедукціи? Нисколько. Объ этомъ анализв «намъ говорятъ, что онъ идетъ отъ неизвъстнаго къ извъстному. Если бы кто нибудь подозръваль или догадывался (не будучивъ томъ увъренъ), что квадратъ гипотезы треугольника равенъ суммъ квадратовъ его сторонъ, и допуская это утвержденіе, сділаль бы попытку связать его нитью геометрического умозаключенія съ установленными предложеніями геометріи, операція эта названа была бы аналитическою или регрессивною, сравнительно съ синтетическимъ или прогрессивнымъ ходомъ, какъ онъ описанъ выше. Въ дъйствительности, однако, умственная операція въ обоихъ случаяхъ, по существу, одна и таже; оба случая разнятся только при поверхностномъ разсмотръніи, какъ изслъдованіе-идущее отъ причины къ дъйствію, и отъ дъйствія къ причинь. Допуская истинность первой догадки, мы должны разсмотреть, какія предложенія требуются ближайшимъ образомъ для ея опоры; и затымъ какія другія предложенія могли бы поддержать эти, и т. д., до тъхъ поръ, пока не придемъ къ теоремамъ уже доказаннымъ. Дъйствительная работа, на каждомъ шагу, есть только дедуктивная: мы придумываемъ предложение, и выводимъ изъ него слъдствія; если последнія совпадають съ нашимъ случаемъ, то это предложение или предложения и будуть тв какия намъ нужны; а если они отыскиваются между истинными предложеніями геометріи, мы достигли нашей цъли: мы доказали нашу догадку, и ввели ее въ цвиь геометрическихъ дедукцій...

«Итакъ, между тъмъ какъ синтезъ имъетъ повсюду отношеніе къ научнымъ процессамъ дедуктивнаго и сочетавающаго характера, анализъ относится къ обобщенію или наведенію, всюду, за исключеніемъ математики, гдъ онъ есть лишь видъ дедуктивнаго синтеза, приспособленнаго къ ръшенію спеціальныхъ задачъ»...

Въ новъйшей нъмецкой логической литературъ отражаются ученія объ анализъ и синтезъ англійскихъ писателей, ближайшимъ образомъ Еэна. Такъ Вундта характеризуетъ слъдующимъ обра-

зомъ логическій анализъ и синтезъ: «Каждое отдъльное научное изследование состоить или въ расчленении какого-нибудь сложнаго предмета на его составныя части, или въ сочетаніи какихънибудь относительно-простыхъ фактовъ, въ целяхъ полученія сложныхъ результатовъ. Анализъ и синтезъ, поэтому, суть самыя общія формы изслівдованія, которыя входять во всів другія, какъ ихъ неизбъжныя составныя части. Такимъ образомъ, на нихъ опираются ближайшимъ образомъ двъ пары сложныхъ методовъ: во-первыхъ, отвлечение, съ обратною ему детерминацием (дополненіемъ опредъленія посредствомъ принадлежностей [propria] и случайностей [accidentia]); и во-вторыхъ, наведение, съ обратною ему дедукцією. Отвлеченіе основано на изследованіяхъ аналитичесвихъ: детерминація есть операція синтетическая. Индукція опирается преимущественно на анализъ фактовъ; дедукція связываетъ вновь, полученные путемъ анализа, элементы. Впрочемъ, этимъ указывается только преобладающее направление умственныхъ операцій; потому что сложный характеръ этихъ методовъ обнаруживается именно въ сочетаніи анадиза и синтеза при ихъ приложении».

Изъ русскихъ писателей по логикъ, учившихъ объ этомъ предметь, Карпов сближается съ Ньютономъ. «Метода аналитическая, говорить онь, предначертываеть ходь мышленія оть частей къ цвлому, отъ отдвльнаго къ общему, отъ явленій къ основанію, словомъ-отъ многаго къ одному, и съ формальной своей стороны обыкновенно представляетъ намъ рядъ наведеній». Метода же «синтетическая предначертываеть ходъ мышленія отъ цілаго къ частямъ, отъ общаго къ отдъльному, отъ основанія къ явленіямъ, словомъ--отъ одного ко многому,--и съ формальной своей стороны осуществляется какимъ-нибудь рядомъ силлогизмовъ». Владиславлево считаетъ анализъ и синтезъ однимъ изъ трехъ видовъ дедукціи; (два другіе онъ видитъ, во-первыхъ, въ доказательствахъ и опроверженіяхъ, и во-вторыхъ, въ дополненіи индукцій дедукціями). Очевидно, что здёсь Владиславлевъ не отдёляется отъ Паскаля и Логики Поръ-Рояля, хотя и не сводить всей дедукціи къ анализу и синтезу. Но въ описаніи трехъ видовъ анализа и трехъ видовъ синтеза, сливаетъ оба процесса не только съ индукцією, но и съ отвлеченіємъ и описаніями. Такимъ образомъ, ученіє Владиславлева объ анализъ и синтезъ представляєть наименъе обработанную часть его логическаго труда.

Ученіе о геометрическомъ анализъ и синтезъ прекрасно изложено профес. *Бугаевымъ*, въ послъдней главъ его Планиметріи. (Москва. 1883. Изданіе Салаевыхъ).

Bain. Logic. 1870. Tom II.

Condillac. Logique. 1801.

Hobbes, Th. Opera philosophica. Amsterd. 1668. Computatio sive Logica.

Карпов. Систематическое изложение Логики. 1856.

La Logique, ou L'art de penser (Du Port-Royal). 6-me edit. 1720.

Newton. Optices. Liber III.

Pascal. Opuscules philosophiques, publiés et annotés par E. Havet. 1864.

Владиславлевъ. Логика. 1872.

Wundt. Logik. Band II, 1883.

## глава іу.

## Логика Психологіи.

1. Психологія, по своему предмету, отдъляется, съ одной стороны, отъ наукъ физическихъ, т. е. наукъ о веществъ и движеніи,—съ другой, отъ той вътви наукъ нравственныхъ, которая носитъ названіе соціологіи, иначе отъ наукъ политическихъ, общественныхъ. Духъ, какъ предметъ Психологіи, есть вся сумма психическихъ фактовъ, отличающихъ индивидуальное существованіе органическихъ произведеній природы.

Психическими фактами называются факты сознанія, страдательнаго и дъятельнаго, или явленія чувства, ума и воли, обладающія, на высшей ступени органической природы, той особенной связью, или тъмъ особеннымъ единствомъ, которое называется личностью.

Психическіе факты, какъ дъйствительность, обнаруживаютъ соотвътствующія имъ поменціи или способностии. Поэтому, вопрось о психическихъ фактахъ издавна переводился въ вопрось о психическихъ способностяхъ. Такимъ образомъ, всъ вопросы Психологіи могутъ быть сведены къ слъдующимъ тремъ: во-первыхъ, о количествъ и качествахъ психическихъ способностей; во-вторыхъ, объ образованіи или естественной исторіи ихъ; и вътретьихъ, о законахъ ихъ обнаруженія и образованія, иначе о законахъ теченія и развитія психическихъ явленій.



- 2. Психологія, какъ наука о духѣ должна быть отличаема отъ метафизики духа, или ученій о нефеноменальной сущности души, и ея существованіи внѣ связи съ тѣломъ. Практическое значеніе такихъ ученій тѣмъ нагляднѣе, что они возникаютъ въ отвѣтъ на внушенія религіозной вѣры человѣка, и содъйствуютъ разрѣшенію вызываемыхъ ими недоумѣній. Но это не измѣняетъ теоретической природы разсматриваемыхъ ученій. Метафизика духа, какъ и всякая другая метафизика, есть система гипотезъ выходящихъ изъ области науки, какъ системы достовѣрныхъ истинъ.
- 3. Научные или положительные методы обработки предмета Психологіи представляють въ настоящее время цёлую систему, въ центрё которой стоить психологія въ тёсномъ смыслё, называемая субгективною, иначе субгективным анализом духа, и психологическим анализом по преимуществу. Это—изученіе психическихъ способностей изъ самыхъ психическихъ явленій, или по руководству самонаблюденія.

Такъ какъ факты индивидуальные служатъ только матеріаломъ для науки, т. е. для ея обобщеній,—то очевидно, что субъективный анализъ духа, какъ вътвь науки о духъ, не можетъ ограничиваться наблюденіями изслъдователя только надъ своимъ собственнымъ духомъ. Внутреннее наблюденіе, самонаблюденіе, составляющее органъ субъективной психологіи, означаетъ наблюденія надъ собою всъхъ людей, сравниваемыя и провъряемыя представителями субъективнаго анализа.

Данныя субъективнаго анализа духа должны служить точкою отправленія для всёхъ остальныхъ изслёдованій духа. Никакой объективный анализъ психическихъ фактовъ не мыслимъ безъ предварительнаго знакомства съ ними по руководству самонаблюденія.

Субъективная психологія не исключаеть ни одного изъ средствъ научнаго изслъдованія. Въ классификаціяхъ и опредъленіяхъ пси-

хическихъ явленій, она издавна выступала какъ наука описательная. Своими открытіями простъйшихъ законовъ психическихъ явленій,—каковы напр. законы ассоціаціи,—она обязана индукціи, которую съ такимъ успъхомъ прилагали къ обработкъ этого предмета, послъ Бэкона, въ Англіи. Наконецъ, болье строгимъ объясненіемъ состава нашихъ внъшнихъ ощущеній, напр. зрительныхъ,— потомъ сложныхъ душевныхъ волненій,— каковы напр. чувство красоты, чувство нравственнаго долга,— и сложныхъ явленій нашей воли, мы обязаны преимущественно психологической дедукціи. Вообще, элементарные законы духа могутъ быть открываемы только съ помощью индукціи; объясненіе же изънихъ законовъ сложныхъ, равно какъ и сложныхъ формъ психическаго существованія, составляетъ задачу психологической дедукціи.

Субъективная наука о духъ ограничивалась до сихъ поръ отдъльными изследованіями трехъ порядковъ психическихъ фактовъ, называемыхъ чувствомъ, умомъ и волею. Подъ чувствомъ разумъются при этомъ какъ внъшнія ощущенія, такъ и душевныя волненія. Недостатовъ такого рода психологическихъ работъ заключается прежде всего въ томъ, что онъ не проливаютъ яснаго свъта на тотъ синтезъ нсихическихъ фактовъ, который называется личностью. Очевидно, что ученіе объ индивидуальныхъ характерахъ людей, какъ различныхъ пропорціяхъ сочетанія психическихъ способностей, не затрогиваетъ вопроса объ устройствъ личности, и ея естественной исторіи. —Затъмъ, послъ многихъ обобщеній, достигнутых в современною психологіею, и захватывающихъ всъ основные порядки психическихъ явленій, содержаніе субъективной психологіи нельзя, безъ насилія, втиснуть въ отдёльныя изследованія объ этихъ порядкахъ. Правильно ли, напр., излагать законы ассоціаціи въ ученіи объ умъ, когда въ нихъ мы имъемъ законы не одного ума, а всвхъ вообще классовъ психическихъ явленій, —иначе сказать, общіе законы человъческого духа? Очевидно,

что ученіямъ объ умѣ, чувствѣ и волѣ, должно предшествовать нѣкоторое ученіе объ общихъ свойствахz и законахz духаz.

4. Субъективному анализу духа противополагается объективное изучение послъдняго, т. е. изучение психическихъ фактовъ изъ ихъ физическихъ или тълесныхъ сопровожденій.

Психические факты находятся въ постоянной связи съ нъкоторыми тълесными сопровожденіями ихъ, и прежде всего съ физіологическими функціями органовъ тёла. Связь эта, въ большей или меньшей мъръ, признавалась во всъ времена. Повседневный опытъ показываеть, что перемёны въ тыл отражаются въ состояніяхъ духа, и состоянія духа имъють свое выраженіе въ тъль. Спрашивается: что это за связь?—Связь духа, или сознанія, съ состояніями тъла, т. е. съ фактами молярнаго и молекулярнаго движенія, не должна быть принимаема за превращеніе сознанія въ движенія, или движеній въ сознаніе, а должна разсматриваться только какъ неизмънное сопутствіе психических в физических в фактовъ, въ смыслъ ихъ количественнаго соотвътствія, или эксиваленціи. Психическій факть, и его физическій эквиваленть въ функціяхъ тъла, должны быть разсматриваемы какъ одинъ психологическій факть, имінощій дві стороны, психическую и физическую. Эквиваленція психическихъ и физическихъ фактовъ наблюдается не только въ отдъльныхъ случаяхъ ихъ возникновенія,

<sup>\*)</sup> Чувство замъченнаго здъсь недостатка, въ современной обработкъ субъективной исихологіи, и было побужденіемъ къ составленію сочиненія, изданнаго нами въ свъть подъ именемъ: «Наука о духъ. Общія свойства и законы человъческаго духа». Сдъланныя нами замъчанія достаточно разъясняють предметь и цъль этого сочиненія. Мы считаемъ долгомъ указать здъсь только на общій планъ задуманнаго нами труда. Наука о духъ (субъективная) должна распадаться, по этому плану, на двъ части: общую и спеціальную.

Общая часть должна состоять изъ двухъ отделовъ, содержащихъ:

І. Ученіе объ общих свойствах и законах человіческаго духа. (Издано).

II. Ученіе объ общих формах человіческого духа. (Не издано).

Спеціальная часть должна содержать ученіе объ отличительных пли спеціальных свойствах, формах и законах человіческаго духа. (Не издано).

но и въ самомъ порядкъ ихъ теченія, т. е. въ самыхъ законахъ духа. Изученіе духа въ связи съ его физіологическими сопровожденіями составляеть физіологическую вътвь Психологіи, или физіологію духа.

Вследствіе связи функцій органовъ тела съ веществомъ последнихъ, связь психическихъ явленій съ отправленіями органовъ тела распространяется и на самое анатомическое строеніе ихъ. Есть множество фактовъ, доказывающихъ количественное соотвётствіе психическихъ явленій и анатомическихъ элементовъ мозга и нервной системы. Важнейшимъ вопросомъ эквиваленціи такого рода является вопросъ о локализаціи психическихъ способностей въ различныхъ частяхъ мозга, т. е. объ ихъ анатомическихъ эквивалентахъ. Такимъ образомъ, физіологія духа должна заключать въ себе некоторый родъ анатомическаго анализа психическихъ фактовъ.

Установленію корреляціи психическихъ и физическихъ явленій существованія человъка, весьма благопріятны всъ случаи разстройства физіологическихъ функцій тъла, какъ и всъ поврежденія и природные недостатки анатомическаго строенія его органовъ. Недостатки и порча строенія и функцій органовъ тъла представляють драгоцънныя данныя для ръшенія положительныхъ вопросовъ о связи исихическихъ и физическихъ фактовъ, съ помощью отричательныхъ случаевъ, или по методу разницы. Такимъ образомъ, параллельно физіологіи духа, должна быть своя патологія духа, съ примыкающими къ ней ученіями о слъпорожденныхъ, глухонъмыхъ, кретинахъ; и т. д.

5. Субъективный анализъ духа, каковы бы ни были его термины, есть собственно психологія современнаго цивилизованнаго человъка, поддерживаемая физіологією и анатомією его тъла. Это подаеть поводъ ко многимъ дальнъйшимъ вопросамъ. Первымъ изъ нихъ является слъдующій: психическія способности, наблюдаемыя въ современномъ цивилизованномъ человъкъ, принадлежали ли ему

въ состояніи его первобытной дикости?-Исторія культуры или цивилизаціи человъка заставляеть отвъчать на этоть вопросъ отчасти отрицательно. Новъйшіе историческіе труды этого рода позволяють принять за фактъ, что высшія способности ума, чувствъ, воли и личности человъка, образуются постепенно, только съ прогрессомъ его общественности и государственности, и не свойственны людямъ въ состояніи ихъ первобытной дикости. Изслъдование главнаго орудія этого прогресса человъческой культуры, именно членораздъльной ръчи человъка, проливаеть свъть на самые ранніе зачатки собственно человъческаго сознанія, въ доисторическій періодъ существованія людей. Такимъ образомъ, рядомъ съ субъективною и объективною психологіею, должно существовать изучение духа, представляющее сочетание субъективнаго и объективнаго методовъ, которое можно бы назвать историко-культурного психологіего человъка, вырастающею на почвъ субъективнаго анализа, исторіи культуры и лингвистики.

- 6. Съ послъднею вътвью Психологіи тъсно связана такъ-называемая сравнительная психологія человъка, —т. е. изученіе не общаго психическаго типа человъка, какъ въ сейчасъ разсмотрънной, а множества такихъ типовъ, наблюдаемыхъ во множествъ расъ, народовъ, обществъ. Сравнительная психологія можетъ быть разбита на три главныя части: 1) психологію расъ и народовъ (Völkerpsychologie); 2) психологію половъ, возрастмовъ, и 3) психологію общественныхъ типовъ. Выше было замъчено о сущности индивидуальнаго характера людей. Обобщенія индивидуальныхъ характеровъ, съ точки зрънія расъ, половъ и т. д., и даетъ тъ общности (типы), которыя составляютъ предметь сравнительной психологіи человъка.
- 7. Психическіе факты не ограничены областью существованія людей; очевидно, что и Психологія не можеть быть наукою только о человъкъ. Рядомъ съ психологією человъка должна быть ncu-

хологія животныхъ. Психологія животныхъ имъетъ богатый матеріаль въ наблюденіяхъ надъ бытомъ и жизнью животныхъ; но эти наблюденія объщають стать данными для точнаго ученія о душь животныхъ, повидимому, только въ связи съ обработкою сравнительной внатоміи или морфологіи. Такимъ образомъ, психологія животныхъ должна быть пронаведеніемъ сочетанія, точно также, двухъ методовъ изслъдованія: субъективнаго (далеко не такъ надежнаго здъсь, какъ въ психологіи человъка) и объективнаго.

## А. Исторія ученій о задачахь и методахь Психологіи.

1) Начало психологическихъ ученій положила древность; но въ первый періодъ ея обработки, который простирается до самыхъ новыхъ временъ, точнъе до Бэкона и Докка, -- метафизические вопросы и методы ученія о духв не отдвлялись отъ научныхъ, и скорве господствовали надъ последними. До Платона, мы встрвчаемъ собственно два оригинальныхъ, отчетливо выраженныхъ взгляда на духъ человъка, и оба метафизического характера; а именно: - съ одной стороны. Анаксагора, который училъ о душъ, какъ началъ невещественномъ въ вещественной природъ, — съ другой — Демокрита, признававшаго ее началомъ матеріальнымь, образующимся изъ тонкихъ атомовъ эфирнаго или огненнаго свойства. У Платона проводится метафизическій взглядъ на душу, родственный Анаксагорову, съ тою особенностью, что Платонъ не считаетъ природу души человъка, -- какъ и души міра, которой она есть порожденіе, - чуждою всякой вещественности, - но признаетъ ея составъ сложеннымъ изъ двухъ началъ, -- матеріи и идеи; послъдняя, начало въчное, и ссужаетъ ей свойство безсмертія. - Такимъ же образомъ, и Аристотель занимается душею преимущественно какъ идеею, какъ идеальною формою человъческаго тъла; но, между его сочиненіями, до насъ дошли три книги «О душъ, въ которыхъ можно видъть попытку научной обработки Психологіи, правда, первую и далеко не освободившуюся отъ вліянія его метафизики.—Неоплатоники, отцы церкви, и ученые среднихъ въковъ и временъ возрожденія, не внесли въ такое положеніе Психологіи никакой существенной перемъны.

- 2) Коренная реформа въ обработкъ Психологіи связана съвеликимъ именемъ Бэкона, который, очертивши различіе между методами научными и ненаучными, не только указаль последующимъ психологамъ истинный путь успъшной психологической работы, но и достаточно отчетливо сдълалъ на немъ нъсколько шаговъ. Очерчивая строгую область науки, онъ не приняль, въ свою новую классификацію наукъ, средневъковой метафизики, давши этому термину другое значеніе. Затъмъ, не исплючая богословія изъ круга ученыхъ изследованій, онъ призналь его не наукою, а только «искрою науки», и именно апологетикою въры; и къ богословію, следовательно въ область, стоящую вне науки, -- относить ученіе о существъ или субстанціи души, т. е. ея простотъ, безсмертіи и т. д. Все научное ученіе о душт онъ ограничиваетъ изслтдованіемъ, во-первыхъ, опособностей души, и во-вторыхъ, ихъ упражненія. Такъ какъ послёднее составляєть содержаніе логики и морали, то на долю Психологіи какъ науки остаются у Бэкона только вопросы о способностях или свойствах человъческой души. Въ общемъ учени Бокона о научномъ методъ указанъ и научный методъ обработки Психологіи. Методъ этотъ-научная, или строгая, индукція, и основанные на ней выводы силлогистич ескаго жарактера, т. е. дедуктивные..
- 3) Локко содъйствоваль опредъленію задачь и методовъ Психологіи, какъ своимь общимь ученіемь о предълахо компетенціи человъческаго ума и человъческой науки, такъ и спеціальными изслъдованіями вопросовъ психологическаго характера. Локкъ, первый,
  установиль то общее убъжденіе всъхъ выдающихся мыслителей
  нашего времени, что человъческое знаніе и человъческая наука
  ограничены однимъ кругомъ явленій, внутреннихъ и внъшнихъ,—
  иначе кругомъ состояній нашего сознанія; а на самыя вещи, вызывающія эти состояній сознанія, или испытывающія ихъ, не
  простираются. Духъ доступный наукъ, какъ и матерія доступная
  наукъ, суть только два порядка явленій, психическихъ или внутреннихъ, и физическихъ или внъшнихъ. Вопросъ о томъ, что такое духъ, какъ вещь отличная отъ состояній нашего сознанія,
  также научно не ръшимъ, какъ и вопросъ о томъ, что такое ма-

терія, какъ вещь отличная отъ нашихъ ощущеній, или отъ того, чёмъ она представляется намъ въ послёднихъ.

Пока существовала увъренность въ возможности познанія вещей въ себъ, или нефеноменальной сущности ихъ, кратко, въ возможности знаній метафизическихъ, многія психологическія теоріи, повидимому по вопросамъ далекимъ отъ метафизики, были тъмъ не менье окрашены въ метафизическій цвыть. Сюда именно относится древняя теорія о началахъ знанія, приносимыхъ въ міръ душею раждающагося человъка, или прирожденных ей; сюда же принадлежить схоластическая теорія способностей души-какь отдільныхъ одна отъ другой психическихъ силъ, какъ индивидуальныхъ агентовъ обитающихъ въ ней, и дъйствующихъ то согласно, то наперекоръ одинъ другому. Но какъ только Бекономъ, и затъмъ еще разче Локкомъ, очерченъ былъ собственный кругъ человаческаго знанія, съ исключеніемъ изъ него такъ называемой метаонзики, тотчасъ же должны были обнаружиться несостоятельныя метафизическія черты указанных нами психологических теорій. Это именно мы и встръчаемъ въ философіи Локка. Его знаменитый «Опыть о человъческомъ умъ» посвященъ существенно и прежде всего опроверженію теоріи врожденных вначаль знанія и поведенія, въ формъ ли предложеній, или идей. Локкъ настанваеть, и доказываеть убъдительныйшимь образомь, что весь матеріаль человъческаго знанія получается изъ двухъ источниковъ, именю: вившнихъ ощущеній, и «рефлексіи», обращенія духа къ собственнымъ операціямъ, выражающагося въ самонаблюденіи. Этимъ ученіемъ уже указывался истинный методъ обработки предмета Психологіи, т. е. состояній сознанія, или психических в явленій, — а именно такъ-называемый историческій, генетическій, или аналитическій, доискивающійся, прежде всего, простейшихъ элементовъ всёхъ психическихъ явленій, и ихъ проствишихъ отношеній. Къ тому же приводило прямое опровержение объекта прежней психологи, психическихъ силъ, какъ индивидуальныхъ агентовъ, обладающихъ каждый своею организаціею. «То было заблужденіе, говорить Локкъ, когда способности описывались и представлялись какъ особые агенты; потому что на вопросъ, что могло варить пищу въ нашемъ желудев, быль уже готовый и весьма удовлетворительный отвътъ: пищеварительная способность. Что такое побуж-

даеть что нибудь къ выходу изътвла? Способность экспульсіи. Что такое движеть? Способность къ движенію. Точно также и въ духв понимали способность интеллектуальную или умъ... Но способность (faculty), возможность (ability) и сила (power) суть различныя имена для одного и тогоже дела; те обороты речи, переложенные на болъе понятныя слова, сводятся къ тому, что пищеварение совершается чэмъ нибудь что можетъ варить пищу; движение-чэмъ нибудь что можетъ двигать; и пониманіе-чти нибудь что можеть понимать. Способности суть свойства существъ, но сами не суть существа; принадлежать діятелю, но сами не суть дійствующія лица. Выраженіе способность означаеть возможность что нибудь делать; и говорить такимъ образомъ, что воля свободна или не свободна, воля даетъ направленіе уму, умъ слушается или не слушается воли, - также нелёпо, какъ говорить, что способность къ пінью поеть, способность къ танцу танцуеть, или способость въ танцу дъйствуетъ на способность пънья. Способности суть отношенія (relations), а не дъятели \*).

Есть еще одна психологическая теорія, запечатявнная метафизическимъ характеромъ; и хотя изобличеніе ея ложности окончательно совершилось позднве Локка, однако начало ему положено также Локкомъ, и также содвиствовало строгой постановкв
методовъ психологической работы. Это — ученіе объ «образахъ»,
«оттискахъ», или «видахъ», «идеяхъ», которыя будто бы, разъ
принятыя отвнв, или созданныя самимъ духомъ, получаютъ
самостоятельное индивидуальное существованіе, въ видв двятелей
второго порядка, сохраняясь въ памяти, какъ общемъ «магазинв»
или «резервуарв» всвхъ идей, — и то выступая изъ темноты памяти
на сввтъ воспоминанія, воображенія, представленія, сужденія,
то опять, до времени, погружаясь во мракъ памяти. Локкъ не
останавливался на этомъ пунктв, но прямо заявилъ, что онъ
«память» не отличаетъ отъ «воспоминанія», и что памяти до
воспоминанія или помимо воспоминанія не признаетъ.

4) Такимъ образомъ, Локкъ отчасти положительнымъ ученіемъ, отчасти критикою психологическихъ предразсудковъ, установилъ,

<sup>\*)</sup> Въ этомъ мѣстѣ, какъ и въ другихъ этой исторін, мы пользуемся нашимъ изслѣдованіемъ подъ заглавіемъ: Нъмецкая Психологія въ текущемъ стольтіи.

что предметомъ психологическихъ изученій должны быть только психическія явленія, или наблюдаемыя въ этихъ явленіяхъ свойства духа, -- и что методъ изученій этого рода долженъ быть аналитическій или индуктивный. Такъ это и было понято въ шотландской школъ, ея лучшими представителями, между которыми выдаются Ридь и Д. Стюарть. Вскорь, однако, оказался не выясненнымъ характеръ психологической индукціи; - т. е., ограничена ли она, въ своихъ средствахъ, одними наблюденіями, или можетъ пользоваться и экспериментами. Одинъ изъ критиковъ, современный Д. Стюарту, отрицаль последнее, и отсюда выводиль заключеніе, что ученіе о духъ, какъ опирающееся на одно наблюденіе, не имфемъ никакого, ни научнаго, ни практическаго значенія. — Стюарть замічаеть, что такое заключеніе касается уже ни однихъ психологовъ, но и школы такихъ астрономовъ, какъ Тихобраге, Кеплеръ, Галилей. «Я охотно допущу, говоритъ онъ, что новая физика большею частью своихъ открытій обязана умной экспериментаціи. Соглашусь также, что отличіемъ изысканій учениковъ Бэкона, отъ изысканій прежнихъ школь, служить не столько усовершенствованіе искусства наблюдать явленія вселенной, какъ они намъ представляются, сколько счастливое приложеніе къ двлу именно этого великаго средства.

«Но дълая эту уступку искусству опытовъ, какъ самому полезному вспомогательному средству изученія природы, и соглашаясь безусловно съ особенными преимуществами наукъ, въ которыхъ можно пользоваться имъ, -- я считаю однакожь позволительнымъ прибавить, что не умъю открыть ни малъйшаго отношенія между этими посылками и заключеніемъ, какое хотять вывесть изъ нихъ. Разность между такимъ анализомъ и наблюденіемъ состоитъ единственно въ сравнительной быстроть, съ какою оба дълають свои открытія; или скорве въ сравнительной легкости, съ какою мы владъемъ этими двумя орудіями при изысканіи истины. Открытія, къ которымъ они ведутъ, по своей природъ совершенно одинаковы; такъ что можно сказать съ увфренностью, что все признанное истиннымъ по одному изъ нихъ, будетъ таковымъ же и по другому. Прибавимъ еще, что для философа наилучшее право на славу состоить въ томъ, когда въ своихъ изследованіяхъ онъ получаетъ счастливые результаты именно въ тъхъ отдълахъ на-

уки, гдъ производство опытовъ почти не возможно, гдъ для открытія законовъ природы мы принуждены собирать и осторожно связывать множество случайныхъ наблюденій». Изъ такого рода соображеній Д. Стюарть выводить, что чеслибы даже и было вфрио, что всвиъ нашимъ знаніемъ о духв мы обязаны одному наблюденію, во всякомъ случав было бы несправедливо заключать отсюда, что философія духа менве полезна чвив (экспериментальная) оизика. Безъ сомивнія, въ изученій первой предстоить преодолъвать величайшія трудности; но эта черта не можеть быть поводомъ къ тому, чтобъ унижать важность сообщаемыхъ его заключеній». Затэмъ Д. Стюартъ ставитъ вопросъ: върно ди, что фидософія духа опирается только на наблюденіе, — а не наблюденіе и опыты?—На этоть вопрось онь отвінаеть отрицательно. «Мнъ кажется, говоритъ онъ, что такое положение недостаточно даже въ разсуждени нашихъ перцепций, --- хотя это самый правдоподобный примъръ, какой только критикъ могъ представить въ свою пользу. Безъ сомнънія, мы не можетъ разлагать ихъ буквально въ тягелъ; но эту операцію развъ нельзя исполнить при помощи пріемовъ принаровленныхъ къ природъ предмета? Безупречное доказательство этому мы видимъ въ «Теоріи зрвнія» Бервли, и особенно въ его анализъ средствъ ссужаемыхъ опытомъ для оцънки разстоянія и величины предметовъ. Это замъчаніе Д. Стюарть прилагаеть и въ другимъ влассамъ психическихъ явденій. «Кто захочеть, говорить онь, войти въ этоть предметь глубже, тотъ узнаетъ какъ широка область экспериментаціи въ наукъ о духъ, наблюдая употребленіе, сдъланное изъ этого органа изслъдованія, въ анализъ явленій связанныхъ съ нашими умственными способностями; напр., явленій вниманія, ассоціаціи, навыка вообще, памяти, воображенія, и послъ всего-явленій представляемых употребленіем языка, какъ органа мыслей и умозаключенія.

«Вся жизнь философа предположившаго себѣ извѣстную цѣль, есть длинный рядъ опытовъ надъ своими собственными способностями; и превосходство духа, какое онъ доказываетъ превосходнымъ употребленіемъ ихъ, выходитъ въ особенности изъ общихъ правилъ, въ какихъ онъ можетъ быть никогда не давалъ себѣ игрочитало отчета, но которыя выведены имъ изъ этихъ опытовъ...

«Что касается духа других», то, безспорно, мы весьма рѣдко имъемъ средства подвергать его формальнымъ и преднамъреннымъ опытамъ: но и здъсь есть масса исключеній изъ общаго предположенія, которое я опровергаю. Какая цѣль воспитанія направляемаго систематически и разсудительно? Не приложеніе ли къ дѣлу тѣхъ правилъ, какія извлечены нами изъ собственныхъ и чужихъ опытовъ надъ лучшими средствами къ раскрытію и обработкѣ умственныхъ способностей и нравственныхъ началъ? — Я не говорю уже объ относительномъ достоинствѣ тѣхъ рѣдкихъ и столь драгоцѣнныхъ для нашей наблюдательности фактовъ; —разумѣю слѣпыхъ и глухихъ, когда они были поставлены въ состояніе давать отчетъ въ своихъ перцепціяхъ, своихъ чувствахъ и своихъ особенныхъ навыкахъ мысли...

«Но если философія духа не можеть производить надъ духомъ другихъ большое количество опытовъ, то въ жизни человъка она находить широкое поле наблюденій надъ умственными и нравственными явленіями, глубокое изученіе которыхъ можетъ дать заключенія столько же удовлетворительныя, какъ и тв какія мы могли бы получить распоряжаясь опытами. Разница между этими двумя началами знанія остается здёсь въ одномъ имени: первый самъ собою даетъ нашему уму результаты совершенно сходные съ тъми, для которыхъ второй потребоваль бы пріемовъ болъе легкихъ и скорыхъ, если бъ имълъ къ этому средства. Едва ли можно выдумать какой нибудь опыть, который бы не быль уже исподненъ рукою природы, когда въ неисчерпаемомъ разнообразіи характеровъ и склонностей человъка она даеть изумительное количество различныхъ наблюденій, вытекающихъ изъ сочетанія твхъ способностей и твхъ элементарныхъ началъ, какія человвкъ носить въ своемъ сознаніи: общество дикое, и различныя ступени цивилизаціи; всв званія, профессіи, свободныя и механическія; крестьянинъ погруженный въ предразсудки, человъкъ поклоняющійся модъ; безконечные оттынки характера, смыняющіеся съ дътства до старости; чудеса произведенныя искусствомъ во всъхъ частяхъ нашего господства; законы, управленія, промышленность, религія, и за всъмъ этимъ сокровища человъческой мысли, лежащія въ нашихъ библіотекахъ, - не есть ли все это одна широкая экспериментація природы, которая въ наше назиданіе расположила въ неизмъримой лъстницъ различныя ступени умственныхъ способностей человъка, и такимъ образомъ показываетъ намъ всемогущее вліяніе воспитанія на развитіе его духа?»

5) Т. Броуна характеризуетъ предметь науки о духъ слъдующимъ образомъ. Философія вещества и философія духа совершенно согласны въ томъ отношеніи, что «наше знаніе въ той и другой ограничено вещественными и духовными явленіями. Названіе матеріи мы даемъ неизвъстной причинь различныхъ чувствъ, какихъ по устройству нашей природы, не можемъ не относить къ какой нибудь вевшней вещи какъ ихъ причинв. Что такое она независимо отъ нашего ощущенія, мы не знаемъ; но какъ подлежащее нашимъ ощущеніямъ, мы разсматриваемъ ее какъ нъчто протяженное, и следовательно делимое, непроницаемое, подвижное (mobile); и эти качества, или какія нибудь другія, которыя мы нашли бы нужнымъ включить для выраженія частныхъ субстанцій различно действующих в на наши чувства, - и составляютъ все наше опредъление материи, такъ какъ въ дъйствительности составляють и все наше знаніе о ней. Надвяться узнать что такое она сама по себъ, безусловно независимо отъ нашего ощущенія,было бы очевидною нелъпостью; потому что во всъхъ отношеніяхъ она доступна нашему знанію только посредствомъ ощущеній, т. е. чувствъ нашего духа; и эти простыя чувства духа должны зависьть, въ конць, столько же отъ законовъ субстанціи производящей на него эти впечатленія. Поэтому, какое бы знаніе мы ни пріобръли о ней, оно будеть только относительное, и должно быть таково при всвхъ обстоятельствахъ; если бы вмёсто немногихъ вившнихъ чувствъ, которыя насъ связывають съ нею въ настоящее время, мы получили ихъ столько сколько быть можетъ существуетъ качествъ матеріи, при настоящемъ положеніи для насъ неразличимыхъ, то и при такомъ, увеличенномъ числъ вившнихъ чувствъ, мы узнали бы только гораздо большее число качествъ матеріи, но отнюдь не самую сущность матеріи, какъ она существуетъ безъ отношенія къ духу.

«Если наше знаніе о веществъ относительно, то и наше знаніе о духъ таково же. Мы знаемъ его какъ подлежащее чувствамъ уже существовавшимъ; а воспріимчивость его къ другимъ чувствамъ, какія не происходили въ немъ, но при другихъ обстоя-

тельствахъ могутъ происходить, мы знаемъ также мало, какъ, предполагается, слъпой знаетъ о цвътахъ, или какъ, при всъхъ своихъ чувствахъ, мы знаемъ о тъхъ качествахъ, какія матерія могла бы намъ открыть, если бы наша организація была другая. Такимъ образомъ, о сущности духа мы не знаемъ ничего, безъ отношенія къ тъмъ состояніямъ или чувствамъ, какія составляютъ или составляли наше минутное сознаніе».

Основою науки о духъ долженъ быть, по Броуну, внутренній опыть. Припоминая методъ психологическихъ изслъдованій до Бэкона и Локка, Броунъ замъчаетъ: «мы пришли, наконецъ, и къ той важной истинъ, кажущейся теперь такою наглядною, что духъ нашъ узнается всего лучше изъ наблюденія представляемаго имъ ряда перемънъ, и всъхъ предшествующихъ и сопутствующихъ имъ обстоятельствъ;—что, пытаясь изъяснить его явленія, мы должны прежде всего узнать, что это за явленія; и что наше усиліе открыть путемъ діалектическихъ тонкостей, à priori, различныя чувства входящія въ составъ частной мысли или страсти,—походило бы на усиліе открыть путемъ одной логики, безъ помощи наблюденія или опыта, различные цвъта входящіе въ составъ солвечнаго луча».

Собственный предметь психологическаго изученія составляють законы перемінь испытываемых духомь. «Духъ, говорить Броунь, подобно тілу, съ которымь онъ связань, или вещественнымь предметамь, которыми оно окружается, можно очевидно разсматривать какъ субстанцію обладающую извістными качествами, доступную различнымь впечатлініямь или видоизміненіямь, которыя, существуя преемственно или какъ его минутныя состоянія, и составляють всі явленія мысли и чувства. Общія обстоятельства, въ какихъ слідують другь за другомь эти переміны состоянія, или, другими словами, законы ихъ преемства, подлежать указанію, и явленія могуть быть сведены къ различнымъ классамъ, согласно ихъ взаимному сходству въ предшествующихъ и послідующихъ обстоятельствахъ, или въ какихъ нибудь другихъ имінющихъ наглядную аналогію».

Первымъ звъномъ въ ряду перемънъ испытываемыхъ духомъ стоятъ наши внъшнія ощущенія; и это доказываетъ коренное значеніе нашей физической системы для жизни нашего духа.

«Мозгъ, и различные нервы вившнихъ чувствъ въ непрерывномъ соединеніи съ нимъ, взятые вмісті, образують, можно сказать, одинъ великій органъ, --- который я назвалъ бы кратко чувствилищнымъ органомъ (sensorial organ) — существенный для жизни и для непосредственнаго произведенія тэхъ духовныхъ явленій, въ которыхъ состоять наши ощущенія, и можеть быть притомъ въ нъкоторой мъръ видоизмъняющій, прямо или косвенно, и всъ другія явленія духа». Относительно самой природы «связи этого великаго чувствилищнаго органа съ ощущающимъ духомъ, мы никогда не будемъ въ состояніи знать что нибудь больше того, что заключается въ простомъ фактъ, что извъстному состоянію духа предшествуетъ непосредственно извъстное впечатлъніе на нервную систему». Опредъленіе всъхъ органическихъ перемънъ, присутствіе которыхъ всегда сопровождается извъстными явленіями въ нашемъ духв и видоизмвненіями его различныхъ операцій, и отсутствіе которыхъ, по этому самому, влечеть за собою отсутствіе этихъ явленій и этихъ видоизміненій, должно составдять содержание физіологического или физического учения о духв.

Предметомъ философіи духа въ тёсномъ смыслё должна служить не вившняя зависимость психическихъ явленій отъ нашего тъла и окружающихъ его вещей, - а внутренняя этихъ явленій другъ отъ друга. Разницу между первою и последнею Броунъ объясняетъ следующимъ примеромъ. «Предположимъ, что, гуляя по лугу, мы обращаемъ глаза въ извъстную сторону и замъчаемъ дубъ; т. е. присутствіе дуба, или лучше отражаемаго имъ свъта, причиняетъ извъстное новое состояніе духа, которое мы называемъ ощущениемъ арвнія, — впечатленіе, которое на деле принадлежить только нашему духу, но которому онъ, какъ мы имъемъ полное право предполагать, не подлежаль бы безъ присутствія свъта. Это частное ощущеніе есть, поэтому, слъдствіе присутствія свъта, отражаемаго дубомъ, и мы получаемъ его въ силу впечатлительности духа ко внъшнимъ вещамъ. Но это впечатлъніе духа, имъющее своею непосредственною причиною внышній предметь, не есть единственная духовная перемвна, какая происходить при этомъ. Другія переміны послідовали за нею, безъ всякаго другого внъшняго впечатлънія. Мы сравниваемъ дубъ съ какимъ нибудь другимъ деревомъ, виденнымъ прежде, и поражаемся его величественностью и красотою; воображаемъ въ какомъ бы видъ предстала передъ нами какая нибудь болъе привычная намъ сцена, если бы была украшена этимъ деревомъ, и какая открылась бы сцена, если бы это дерево было устранено съ своего мъста; думаемъ, сколько требовалось прожить льть, съ твхъ поръ какъ этотъ дубъ быль только жолудемъ, и размышляемъ о тъхъ перемънахъ, какія произошли въ маленькой исторіи, нашей собственной и нашихъ друзей, — и даже больше, о перемънахъ царствъ, рожденіи и смерти цълыхъ человъческихъ покольній, въ то время какъ онъ такъ правильно подвигался къ зрълости, подъ солнечнымъ сіяніемъ и бурею. Изъ всего этого разнообразія состояній духа, заключающихся въ этихъ процессахъ мысли, единственное состояние, какое можетъ быть приписано вившнему предмету, какъ его прямой причинъ, -есть первое ощущение дуба; остальное есть прямой результать не какой нибудь вившней вещи, а предшествующихъ духовныхъ состояній: за частнымъ духовнымъ состояніемъ, которое заключалось въ перцепціи дуба, следовало непосредственно то отличное состояніе, какое давалось воспоминаніемъ дерева заміченнаго прежде; за этимъ опять иное, въ которомъ заключалось сравненіе обоихъ, и преемственно всв исчисленные различные процессы мысли. Духъ нашъ, дъйствительно, не могъ, фезъ присутствія дуба, т. е. при отсутствій отражаемаго имъ свёта, существовать въ томъ состояніи, изъ котораго слагалось ощущеніе дуба. Но точно также и всякій вижшній предметь, безь этого перваго духовнаго состоянія, не произвель бы непосредственно ни одного изъ твхъ другихъ состояній духа, которыя следовали за этимъ ощущеніемъ. Есть, такимъ образомъ, весьма наглядная разница между духовными явленіями: это-разница въ ихъ отношеніяхъ къ ихъ причинамъ, внутреннимъ и внешнимъ».

Переходя къ подробнымъ указаніямъ на методъ обработки внутренней связи психическихъ явленій, Броунъ настаиваетъ на томъ, что этотъ предметъ не допускаетъ другихъ научныхъ изследованій кромъ тъхъ, которыя опираются на опытъ, и что эти изследованія не ограничиваются изученіемъ однихъ преемствъ. «Видъ философскаго изследованія, говоритъ онъ, допускаемый внутренними впечатленіями нашего духа, — есть тотъ же самый,

вакой допускается и нашими вившними впечативніями; т. е. въ нашемъ изследованіи мы должны разсматривать обстоятельства, при которыхъ они происходять, и тъ обстоятельства, какія слъдуютъ за ними, съ тъми отношеніями, которыя они обнаруживаютъ въ нашимъ внешнимъ ощущеніямъ и другь въ другу, и ничего болъе. Независимо отъ опыта, а priori, не возможно открыть какое бы то ни было основаніе, почему, въ дёлё нашихъ внутреннихъ чувствъ, одно состояніе духа должно сопровождаться твиъ частнымъ духовнымъ состояніемъ, какимъ составляется извъстное ощущение цвъта, а не тъмъ, какимъ составляется ощущеніе звука соловья, или запаха фіалки; или почему эти внішнія причины сопровождаются скорве ощущеніями звука и запаха, чъмъ ощущениемъ цвъта. Такимъ же образомъ, мы напрасно стали бы надъяться найти какое нибудь основаніе въ природъ самого духа, которое дозволило бы намъ предсказать, безъ помощи дъйствительнаго опыта, или, по крайней мъръ, аналогіи другихъ сходныхъ случаевъ, какія вибудь чисто умственныя перемъны состоянія; напр., что образъ какого нибудь предмета, прежде видъннаго нами при другихъ обстоятельствахъ, мгновеннымъ самостоятельнымъ внушеніемъ, вывоветь эти, уже болье не существующія обстоятельства; что встрітивши въ самой отдаленной землъ уроженца собственной страны, мы будемъ въ состояніи однимъ лишь словомъ какъ бы уничтожить на минуту всф моря и горы, отдъляющія его отъ родины.... Безчисленные примъры такихъ преемствъ мысли мы знаемъ изъ опыта, и только изъ опыта. Для насъ достаточно, однакожъ, установить простой фактъ, что внутреннія внушенія мысли за мыслью, безъ встрівчи съ какимъ нибудь вившнимъ предметомъ, происходятъ точно также какъ и ощущенія, когда встрічаются внішніе предметы;-подмътить общія обстоятельства вразсужденіи самого внушенія, и привести въ порядокъ начала, отъ которыхъ они обнаруживаются зависящими, какъ начада нашего умственнаго устройства». Покушаясь только на это, мы увърены по крайней мъръ, что не покушаемся на что нибудь такое что выходило бы изъ вруга человъческихъ работъ. Покушаться на что нибудь большее и усидиваться открыть въ одномъ изъ рядовъ нашихъ внутреннихъ чувствъ какое нибудь основаніе, какое могло бы, само по

себъ, вести насъ въ предсказанію ихъ существованія, или существованія другихъ умственныхъ впечатлъній, какія за ними слъдуютъ, значило бы надъяться открыть то, что не только выходитъ за предълы нашей способности предсказаній, но что и не позволило бы знать, что мы угадали, если бы случайно даже мы и успъли сдълать такое открытіе».

Основной предметъ психологическаго изслъдованія составляють преемства психическихъ явленій; но это не должно давать поводъ думать, что эти явленія не заключають въ себъ никакого изучаемаго сосуществованія, или сложности. «Не смотря на безуслов ную простоту духа, и слъдовательно всъхъ его чувствъ или минутныхъ состояній, наука о духъ, въ своихъ наиболье важныхъ отношеніяхъ, есть наука анализа, или процесса который виртуально тоже самое что анализъ; и только потому, что она есть въ этомъ, виртуальномъ смыслъ, аналитическая, и можно ожидать отъ ней какихъ нибудь открытій, по крайней мъръ какихъ нибудь важныхъ открытій.

«Въ самомъ дёль, едва ли можно сдёлать хоть одинъ шагъ впередъ въ умственной физикъ, не имъя нужды въ исполненіи нъкотораго рода анализа, которымъ какія нибудь сложныя (complex) чувства сводятся къ простымъ элементамъ, которые, какъ намъ нажется, виртуально содержатся въ нихъ. Въ духъ человъка все бываеть въ состояніи постоянной и въчно измъняющейся сложности, и одно чувство можетъ быть едва замътнымъ слъдствіемъ безчисленных чувствъ. Нътъ ни одного удовольствія, или скорби, или мысли, или страстнаго волненія, которое не могло бы-подъ вліяніемъ закона ассоціаціи-входить въ такія сочетанія съ другими удовольствіями, или скорбями, или мыслями, или страстными волненіями, чтобы потомъ навсегда составлять съ ними самое тъсное единство. Анализовать сложныя (complex), или кажущіяся сложными, явленія мысли, вытекающія изъ постояннаго действія того духовнаго начала, есть трудъ изследованія духа; какъ трудъ жимика — сводить сложныя тёла, надъ которыми онъ работаетъ какъ бы ни было внутрение и тъсно ихъ сочетание (combination),къ ихъ составнымъ элементамъ. Процессъ и орудія, посредствомъ которыхъ совершается эдесь анализъ, суть, действительно, столь же различны, какъ духъ и вещество, -- въ одномъ случав грубыя,



какъ вещество, въ другомъ простыя и духовныя, какъ самъ духъ. Аггрегатъ вещества мы анализуемъ, употребляя другое вещество, прибавляя субстанцію къ субстанціи, и разнообразя одинъ за другимъ внёшніе пріемы; сложныя явленія духа мы анализуемъ виртуально, простымъ размышленіемъ; тотъ же самый недълимый духъ есть и предметъ анализа, и орудіе анализа, и анализующій изслёдователь.

«Когда мы говоримъ, однакожъ, о соединеніи (union) отдъльныхъ мыслей и чувствъ въ одно сложное чувство или духовное волненіе, и объ аналитической способности мысли или ума, то не надобно думать, что я пользуюсь этими словами въ томъ же самомъ смыслъ, какъ они прилагаются къ веществу. Масса вещества, въ действительности, не есть одно тело, а множество смежныхъ тълъ, которыя можно на время разсматривать всв какъ имъющія отдъльное существованіе и какъ сопоставленныя вивств болве случайнымъ приложеніемъ, нежели какимъ нибудь существеннымъ соединеніемъ, а анализъ есть не больше того, что указывается его этимологіею, -- отділеніе ихъ одного отъ другого. Въ строгомъ смыслъ слова, такая сложность и такой анализъ не могутъ имъть мъста въ духъ. Самое сложное чувство есть всегда только одно чувство, потому что мы не можемъ дълить состояній или впечатлівній духа на отдівльныя, сами по себів существующія дроби, какъ можемъ ділить массу вещества на отдъльныя и сами по себъ существующія массы, --ни различать половину радости или скорби отъ цвлой радости или скорби. Понятіе золота и понятіе горы могутъ происходить порознь, и могутъ сопровождаться понятіемъ золотой горы; последнее и можно назвать сложеннымъ изъ двухъ, въ томъ смыслъ, въ какомъ я употребляю это слово, чтобы выразить просто, что называемое здёсь сложнымъ или составнымъ есть результать предыдущихъ чувствъ, къ которымъ, какъ бы они существовали вместе, чувствуется его отношеніе виртуальнаго равенства, или отношеніе, вакое имъетъ цълое въ заключающимся въ немъ частямъ. Но понятіе золотой горы есть опять столько же одно состояніе или чувство одного простого духа, какъ и каждое изъ отдъльныхъ понятій - золота и горы, которыя ему предшествовали. Дъйствительно, чувство вытекающее въ случаяхъ такого рода, по самой

природъ своей, кажется намъ такимъ образомъ сложнымъ; и это, по самому устройству нашего духа, даетъ намъ поводъ разсматривать то, что мы называемъ сложною идеею, какъ эквиваленть отдъльнымъ идеямъ, изъ которыхъ оно вытекаетъ, или какъ содержащее ихъ, какъ то, что для нашего понятія, но только для нашего понятія, поэтому только виртуально, или въ отношеніи къ намъ, изслъдователямъ, есть таково, какъ бы оно было составлено изъ отдъльно существующихъ чувствъ, точно такъ какъ существуютъ въ пространствъ элементы тъла.

«Это-то чувство отношенія извъстныхъ состояній духа и разръшаетъ всю тайну духовнаго анализа»...

- 6) Д. С. Милль опредъляеть предметь Психологіи следующимь образомъ: «Однообразія последовательности, последніе, или даже и производные, законы, по которымъ духовныя состоянія следуютъ другъ за другомъ, по которымъ одно состояніе причиняетъ другое, или по крайней мъръ служитъ поводомъ къ его слъдованію, —и образують предметь психологіи». Первоначальнымъ методомъ этой науки должна быть прямая индукція. «Простые и элементарные законы духа, говорить Милль, опредъляются обыкновенными методами экспериментальнаго изследованія, и никакимъ другимъ способомъ опредълены быть не могутъ». Найденные простые законы должны стать органомъ дедукціи законовъ сложныхъ, какъ и сложныхъ фактовъ психическихъ состояній. «Какъ скоро такимъ (экспериментальнымъ) путемъ, говоритъ Милль, найдено извъстное число элементарныхъ законовъ (духа), настоящею задачею науки будемъ-изследовать, какъ далеко эти законы могуть быть придагаемы къ объясненію действительныхъ явденій».
- 7) Взглядъ на задачи и методы Психологіи, выработанный въ Англіи Бэкономъ, Локкомъ и ихъ послёдователями, постепенно распространялся на материкё Европы, и прежде всего получиль осёдлость во Франціи. Психологическій анализъ, долженствующій замёнить собою схоластическую пневматологію, таковъ былъ девизъ философіи Кондильяка, Лароминьера, Роайе-Колара, Жуфруа; таковы же воззрёнія современныхъ ученыхъ Франціи, какъ Тэнъ, Рибо и др.

- 8) Германія, въ двив Психологіи, оказалась позади не только Англіи, но и Франціи. До половины XVIII-го стольтія философы Германіи смотръли на пневматологію и психологію еще глазами средневъковыхъ схоластиковъ. Съ половины XVIII-го столътія начинается движение благопріятное аналитической философіи Локка и его школы. Но съ появленіемъ сочиненій Канта, прежніе схоластическіе навыки опять стали брать верхъ, и болье строгая разработка науки о духъ появилась здъсь не раньше второй половины нашего стольтія. Между тымь литературная производительность німецких психологовь, какь въ прошломь, такь и въ текущемъ столътіи, была самою богатою. Это богатство нъмецкой психологической литературы, съ одной стороны, и незамътные успъхи Психологіи въ Германіи, съ другой, представляють наглядное доказательство-и правильности психологическихъ возгръній школы Локка, и несостоятельности опровергаемыхъ последнею предразсудновъ сходастини, съ которыми такъ долго, -- почти до нашихъ дней, — не хотвла разстаться нвмецкая психологія. Для характеристики методовъ Психологіи съ отрицательной стороны, мы считаемъ нужнымъ остановиться на нёкоторое время на этихъ тормазахъ успъшной психологической работы, -- на этомъ сходастическомъ наследстве немецкой психодогіи,
- 9) Нъмеције мыслители, начиная съ Лейбница и Вольфа, не могутъ, еще донынъ, освободиться вполнъ отъ того предразсудка, что область человъческихъ знаній идетъ далеко за предълы человъческаго опыта, -т. е. нашихъ наблюденій, и выводимыхъ изъ нихъ заключеній. Еще больше они върять въ знанія получаемыя изъ началъ прирожденныхъ, или данныхъ раньше всякаго опыта, à priori. Поэтому, неудивительно, что они, до последняго времени, не терали надежды проникнуть въ существо всёхъ вещей, или постигнуть вещи какъ онъ есть сами въ себъ, иначе независимо отъ внъшнихъ и внутреннихъ явленій. Монадологія Лейбница, ученіе Канта о трансцендентальныхъ формахъ двятельности человвческого ума, ученіе Фихте старшаго объ абсолютномъ «Я», -- Шеллинга объ абсолютномъ «Тожествъ», Гегеля объ абсолютной «Идеъ», ученіе Гербарта о монадахъ и Бенеке о «первыхъ элементахъ» тель и души, служать тому доказательствомь. Неудивительно, поэтому, что и нъмецкая психологія не знала строго-научной обработки,

даже у такихъ замъчательныхъ психологовъ, какъ Гербартъ и Бенеке. Основное психологическое учение обоихъ отличается совершенно апріорнымъ характеромъ, или представляетъ рядъ гипотезъ, не способныхъ стать когда-нибудь научными истинами.

- 10) Самою слабою стороною нъмецкой психологіи оставалась долгое время теорія психических способностей. Трансцендентальная философія Канта не только удержала средневъковую теорію способностей, какъ индивидуальныхъ дъятелей живущихъ въ человъческомъ духъ, но и раздълила ихъ на двъ системы: способности трансцендентальныя и эмпирическія: трансцендентальное и эмпирическое воображение, трансцендентальный и эмпирический разумъ, трансцендентальный и эмпирическій разсудокъ и т. д. Кантъ пытался составить точное описаніе операцій каждой способности, ихъ взаимной борьбы, вивств со взаимными услугами. При такомъ взглядъ на способности духа, мало было мъста для истиннаго научнаго анализа ихъ обнаруженій и ихъ образованія, ведущаго къ открытію твхъ общихъ законовъ, какіе управляютъ теченіемъ и развитіемъ психическихъ явленій. Вотъ почему, протестъ Гербарта и Венеке противъ Кантовой теоріи психическихъ силъ много способствовалъ ихъ славъ въ Германіи, хотя, на взглядъ строгій, ни тотъ ни другой вполнъ не освободились отъ этого «идола» нъмецкой психологіи. Гербартъ поставилъ, на мъсто Кантовыхъ психическихъ дъятелей, своихъ, также индивидуальныхъ, подъ именемъ обитающихъ въ душъ «представленій», то погружающихся въ темную область духа, то поднимающихся въ область ясную. Бенеке же не отказался отъ теоріи силь какъ самостоятельныхъ психическихъ дъятелей, но возставалъ противъ ихъ обобщенія, и полагаль, что реальныя «первичныя силы» души должны быть исчисляемы милліонами, хотя онв не прирождены человъку, а образуются во время сна.
- 11) Удержавши, въ той или другой мъръ, схоластическую теорію психическихъ способностей, нъмецкая психологія не могла достигнуть яснаго взгляда на собственный предметъ психологическаго анализа, т. е. внутреннюю зависимость психическихъ явленій. Мъсто ея занимаетъ, въ психологіи Канта и Фриза, внутренняя зависимость самостоятельныхъ психическихъ дъятелей, объясняющаяся сосуществованіемъ ихъ въ одномъ духъ, и

неизбъжностью встръчи ихъ дъйствій. При этомъ, господствующее положение оба психолога предоставляють способностямь трансцендентальнымъ. Эмпирическія способности находятся къ нимъ въ отношеніи подчиненія, доставляя имъ матеріаль для ихъ операцій: онъ же придають этому матеріалу свои, трансцендентальныя формы. Гербартъ сдълалъ изъ своихъ «представленій» міръ какихъто психическихъ монадъ, параллельно монадамъ міра; и всю внутреннюю психическую связь понимаеть какъ вліяніе другь на друга представленій, то «стъсняющее» и содъйствующее ихъ «потемнънію», то «освобождающее» отъ стъсненія, и содъйствующее ихъ «проясненію». Особенно поразителенъ взглядъ Бенеке. Последній полагаеть что внутренняя психическая связь есть реальное соединение безчисленнаго множества реальныхъ элементовъ души, которые онъ называетъ психическими «первосилами», и «впечатлъніями (Reize)», получаемыми извив, какъ всякой другой элементъ организма. Изъ этихъ-то элементовъ, путемъ ихъ соединенія и разнообразныхъ усовершенствованій последняго, которыя мы разсматриваемъ какъ исторію психическаго развитія человъка, и образуется самая душа человъка, въ его тълъ или организмъ, т. е. самая психическая субстанція. Связь указанныхъ психическихъ элементовъ въ составъ этой субстанціи становится постепенно настолько крыпкою, что Бенеке не затрудняется приписать этой субстанціи, -- не смотря на ея сложность, -- въчность безсмертія, или неразрушимость, съ разрушениемъ тъла человъка. Очевидно, что эта психологія весьма далека отъ истиннаго предмета науки о духв.

12) Нъмецкая психологія, претендовавшая, подобно схоластической, на проникновеніе въ самую сущность души, въ дъйствительности долго не могла дойти до того тонкаго взгляда на духъчеловъка, какой свойственъ психологіи англійской, отказавшейся отъ такихъ претензій. Однимъ изъ важнъйшихъ требованій повідней является правило, предписывающее никогда, ни при какихъ обстоятельствахъ, не забывать разницы, существующей между духомъ и тъломъ, и не переносить на первый черты хаватеризующія посліднее. Духъ, состоянія сознанія, мы должны ротивополагать вещамъ тілеснымъ, какъ состоянія простыя, не опускающія реальнаго сосуществованія, которое свойственно тілеснымъ субстанціямъ: психическое сосуществованіе, психическая

сложность только относительны. Духъ существуеть только въ преемствъ своихъ перемънъ; психическая сложность вытекаетъ только изъ чувства отношеній однихъ преемственныхъ состояній къ другимъ,—состояній послъдующихъ къ предыдущимъ. Психическое сосуществованіе есть такимъ образомъ послъдствіе психическаго преемства. Между тъмъ нъмецкіе психологи никогда не стъснялись, въ своихъ теоріяхъ, переносить на духъ аттрибуты матеріи, или разсматривать духъ какъ субстанцію сложную, по крайней мъръ допускающую реальную сложность своего существованія.

«Для нъмецкихъ психологовъ, духъ есть арена, открытая заразъ для множества впечатлъній или состояній, на которую они вступаютъ въ одно и тоже время, пребывая такимъ образомъ въ отношеніи пространственной сопредъльности или смежности; сходятся между собою, и расходятся, соединяются въ дъйствительныя сложности, и раздъляются; — подобно тому, какъ приближаются другъ къ другу, или удаляются другъ отъ друга, какія нибудь вещественныя субстанціи.

«Такой взглядъ былъ первоначально простымъ последствіемъ теоріи духовныхъ силь, какъ самостоятельныхъ агентовъ скрытыхъ за явленіями; это именно относится къ психологіи Вольфа, Канта, Фриза, и ихъ приверженцевъ. Въ самомъ дълъ, если въ духъ, не взирая на его простоту, можетъ современно существовать множество самостоятельныхъ духовныхъ агентовъ; то, почему же они не могли бы и современно дъйствовать? И дъйствительно, по теоріи Канта и Фриза, они иначе и не дъйствують, какъ современно; всъ они постоянно нуждаются во взаимномъ пособім, для исполненія своихъ функцій, — способности «трансцендентальныя» въ «эмпирическихъ», «эмпирическія» въ «трансцендентальныхъ», и затъмъ каждая «эмпирическая» или «трансцендентальная» въ другой «эмпирической» или «трансцендентальной». И если Гербартъ и Бенеке возстали противъ Канто-Фризовой теоріи силь, то это не помішало имь удержать, во всей полнотъ, вторую половину этой теоріи, -- современность приписываемыхъ имъ функцій; остался тотъ же самый механизмъ существующихъ рядомъ агентовъ, и только эти агенты приняли новую форму. Вмъсто современныхъ агентовъ-способностей, явились современные агенты - дъйствія, работающія, какъ и ихъ



предмъстники, въ формъ множества духовныхъ явленій, то мирно, то враждебно сходящихся другъ съ другомъ на аренъ духа; приближающихся другъ къ другу, или удаляющихся другъ отъ друга, или вступающихъ во взаимную борьбу. Такова именно, у Гербарта, борьба «противоположныхъ представленій», составляющая содержаніе его "Статики» и «Механики духа». Психологія Бенеке наполнена теоріями построенными на современности духовныхъ явленій; такова теорія отношенія «первосилъ» къ «впечатлъніямъ», теорія «подвижныхъ элементовъ»; \*) и т. д.

13) Рядомъ съ предразсудкомъ реальной сложности духовныхъ состояній, нѣмецкая психологія удерживаетъ до сихъ поръ и другой, еще болье грубый предразсудокъ, по которому состоянія сознанія только кажутся исчезающими, а на самомъ дѣлѣ, разъ возникши, никогда не исчезаютъ: ихъ кажущееся исчезновеніе есть только ихъ переходъ изъ одного положенія въ другое, изъ положенія «яснаго» въ положеніе «темное», или въ форму памяти. Чтобы обнаружить въ этомъ предразсудкъ остатки средневъковой грубости, укажемъ подробнье на относящееся сюда ученіе англійскихъ психологовъ, и средневъковую теорію памяти, противъ которой оно направлялось.

Издагая Локка, мы уже замътили, что онъ не допускалъ памяти, какъ способности отличной отъ воспоминанія, иначе отрицаль схоластическое ученіе объ ней, какъ «хранилищъ образовъ, идей въ темномъ состояніи». Подобно Локку, отрицали туже теорію и Юмъ, и Д. Стюартъ, и Броунъ, и Бэнъ. Броунъ принисываль этой теоріи происхожденіе ученія Гертли о физіологической ассоціаціи идей. Бэнъ замъчаетъ: «о сохраненіи» (сопѕегчатіоп, conѕегчатіоп, conѕегчатіоп, сопѕегчатіоп, отдъльно отъ «воспроизведенія», мы не знаемъ совершенно ничего. Я имъю что нибудь въ памяти —значитъ только: я могу, при извъстномъ поводъ, воспроизвести это, или сдълать это настоящимъ. Сохраненіе, отдъльно отъ воспроизведенія, есть вещь не существующая; воспроизведеніе и исполняетъ то, что мы разумъемъ подъ сохраненіемъ». Чтобы оцънить всю важность этого ученія индуктивной науки о духъ, надобно познакомиться съ сущностью схоластической теоріи памяти.



<sup>\*)</sup> Нъмецкая Психологія. Изд. 2-е. Томъ II. Глава II.

«Схоластическая теорія памяти составляєть центрь всего средневъковаго ученія объ умів, а по слабой обработкі другихъ отділовь духовныхъ явленій, плохо вяжущихся съ подобною теоріею памяти, и центрь почти всей средневъковой психологіи. Какъ собирается матеріаль памяти и какое ділается изъ него дальнійшее употребленіе, это были основные вопросы схоластической науки о духів. Такимъ образомъ ученіе о памяти состояло вътісной связи, съ одной стороны, съ ученіемъ объ ощущеніяхъ, съ другой, съ ученіемъ о процессів мысли. Главную роль въ цівлой теоріи памяти и ума играли такъ-называемыя представленія (repraesentationes)». \*)

Прежде всего слёдуетъ замётить, что «гергаеsentatio» схоластиковъ есть именно «представленіе чего нибудь въ мысли, идеальное,
умственное; во-вторыхъ, составляетъ нёчто отдёльное отъ самой
мысли или акта представленія: это только предметъ мыслимый,
вещь представляемая, вещь существующая и раньше акта представленія или мысли, слёдовательно, отъ этого акта независимая, но отъ которой существенно зависитъ бытіе этого акта.
Такая самостоятельная и независимая вещь, составляющая предметъ представленія или мысли, называлась также «идеею», «образомъ», «призракомъ», «видомъ», или «формой» (idea, imago, phantasma, species).

«Выраженная въ такомъ видъ, эта теорія охватываетъ всъ ея оттънки; но, очевидно, довольно темно. Чтобы подойти къ ея настоящему смыслу, надобно прослъдить ея историческую вентиляцію, стадіи постепеннаго очищенія отъ грубостей, какія она имъла первоначально, пока не стушевалась наконецъ до такой степени, что только получаемые изъ нея грубые результаты обнаруживаютъ, при историческомъ сравненіи, ея старый закалъ.

«Есть вещи, въ схоластическихъ теоріяхъ стараго времени, до того несообразныя, что передача ихъ въ сколько нибудь сносномъ видъ становится затруднительною. Къ такому разряду относится безъ сомнънія, и схоластическая теорія «представленій». Чтобы приблизительно стать на эту точку зрънія, слъдуетъ думать такъ, что духъ заключенъ въ тълъ, какъ иная жидкость заключена въ



<sup>\*)</sup> Тамъ-же.

закрытомъ сосудъ; т. е. соприкасается съ внутреннею поверхностью тыла, какъ вещь смежная съ нимъ. Такимъ именно образомъ, по этой теорін, духъ отдъляется отъ предметовъ дъйствующихъ на тъло, на его поверхность наружную, или такъ-называемые органы внешнихъ чувствъ. Такъ какъ, при такомъ центральномъ положеніи духа въ тіль, онъ не могь прямо соприкасаться съ предметами, то возникалъ вопросъ: какъ совершается акть вившинго или предметнаго ощущенія? — Отвъть быль такой, что нъчто изображающее предметы, нъкоторыя копіи ихъ, виды, образы, облики, идеи, препровождаются, черезъ извъстныя среды, напр. свътъ, воздухъ и проч., къ органамъ вившнихъ чувствъ; здёсь принимаютъ ихъ соотвётственные нервы, и ставять такимъ образомъ на той внутренней сторонъ тъла, къ которой прилежить духъ; а этотъ последній получаеть, поэтому, способность относиться къ нимъ непосредственно, т. е. безъ всякой, раздъляющей его отъ нихъ, духовной или вещественной среды. Такъ, напр., «представленія», «образы», или «идеи», посыдаемыя къ органу зрвнія, останавливаются въ свтчатой плевв глаза, и духъ подступаетъ къ нимъ съ внутренней стороны.

«При этомъ слъдуетъ обратить вниманіе въ особенности на два пункта. Представленія или идеи не остаются постоянно въ своемъ первоначальномъ мъстъ, — напр. идеи зрънія въ сътчатой плевъ глаза, гдъ духъ впервые знакомится съ ними, — а, спустя нъкоторое время, идутъ дальше, въ мозгъ, соотвътственными нервными путями; — напр. идеи зрънія, зрительными нервами, къ ихъ перекресту, и далъе, въ особое, приготовленное для нихъ мъсто; тамъ онъ и остаются впредь до востребованія. Первый актъ знакомства съ «представленіями» будетъ, по теоріи, ощущеніе, или внъшнее ощущеніе; мъсто временнаго покоя ихъ въ центръ мозга — мъстомъ «склада представленій», «магазиномъ» или «резервуаромъ» памяти; ихъ «обратный выходъ» изъ этого темнаго мъста, на свътлое пространство ретины, или другой соотвътственной части, будетъ воспоминаніе, воображеніе, воспроизведеніе.

«При этомъ, схоластики «реалисты» полагали, что кромъ «чувственныхъ видовъ», знакомящихъ духъ съ частными предметами, существующія вещи препровождають еще «умственные виды», ознакомляющіе духъ съ «эссенціями» вещей, съ сущностями родовъ и видовъ, —и которые отличались отъ другихъ подъ именемъ «понятій», или «общихъ понятій», играющихъ роль въ сужденіяхъ и силлогизмъ. Это разграниченіе существовало у всъхъ ученыхъ того времени, пока такъ-называемый «номинализмъ» не сталъ оспаривать присутствіе въ духъ такихъ общихъ сущностей, и ихъ привиллегированную роль въ процессъ нашего сужденія и умозаключенія.

«Ко всему этому прибавлялось много спеціальныхъ разсужденій и тонкостей; — напр. о той роли, какую въ этомъ входъ и выходъ «представленій» играютъ «животные духи», т. е. такъназываемыя нервныя жидкости, или нервные токи; о взаимныхъ столкновеніяхъ «представленій», объ ихъ поврежденіи, путаницъ, и вытекающихъ отсюда «иллюзіяхъ», галлюцинаціяхъ и т. д.» \*).

Гоббсъ утверждаетъ, что эта теорія «идей» и «памяти» сохранялась еще въ его время во всвхъ университетахъ Европы. «Во всвхъ университетахъ христіанскаго міра, — говоритъ Гоббсъ въ одномъ мъсть своего сочиненія «О человъкъ», — схоластическая оилософія, опираясь на нъкоторыя мъста изъ Аристотеля, научаетъ насъ, что, для произведенія зръкія, предметъ видимый посылаеть во всв стороны видимый видь (species), призракь или образъ или нъкое видимое существо, котораго принятие въглазъ и составляеть зрпніе. Чтобя произвести слышаніе, слышимый предметь посылаеть слышимый видь, который есть слышимый призракь, или нъкое слышимое существо, которое, входя въ ухо, ръшаетъ тамъ слышаніе. Также говорятъ, что для произведенія ума, предметь понимаемый посыдаеть видь умственный, который есть видимое умственное существо, и которое, проникая въ разсудокъ, дълаетъ то, что мы понимаемъ». «Я говорю это не съ твиъ, продолжаетъ Гоббсъ, чтобы выразить неодобрение обычаямъ университетовъ; но предполагая вскоръ говорить о вліяніи, какое они имъютъ на общественную жизнь, я долженъ пользоваться всвми случаями, чтобы показать, въ ихъ обычаяхъ, все что требуетъ реформы; а это, прежде всего, привычка къ ничего незначащимъ фразамъ».

<sup>\*)</sup> Тамъ же.

Чтобы наглядиве представить, что это за особенныя существа,зрительныя, слуховыя, умственныя и т. д., — называемыя именами «представленій», «идей» и т. д., —замітимъ, что «въ боліве мрачныя времена, схоластики были увърены, что это существа матеріальныя, вещественныя. Пока не были извістны законы оптики, думали, что изображение предмета на сътчатой плевъ глаза отражается отъ самого предмета, какъ маленькая вещественная конія его, проходить пространство, отдыляющее его оть глаза, и прониваетъ въ глазъ. Правда, впечатленія слуха, обонянія и проч., не давали, для этого предположенія, подобнаго нагляднаго повода; но это старались понимать по аналогій съ чувствомъ зрвнія. Въ концв временъ схоластики, понятія о вещахъ стали облагороживаться, и теорія «представленій» получила значительное улучшеніе; тв «зрительныя», «слуховыя» существа стали представлять себъ не матеріальными, а духовными, мысленными (intentionales), которыя, впрочемъ, исполняли тъже самыя путешествія въ глазъ, мозгъ, какъ и матеріальныя» \*). Приведемъ подлинныя слова одного изъ защитниковъ последней теоріи, именно Джона Фрэзера. «Если вы спросите меня, говорить онъ, какъ все это случается, я попрошу обратить внимание на следующия соображенія, которыя имъю честь предложить вамъ. Замътьте, прежде всего, что къ органу глаза посыдаются видимымъ предметомъ зрительные виды или идеи; что онъ представляють цвъть, фигуру этого предмета, и показывають его размізры, соотвітственно разстоянію. Безъ сомнанія, въ наши глаза не входять ни предметы, ни промежуточное пространство. Поэтому, для увъдомленія органа требуется третья вещь, отдъльная и отъ предмета, и отъ глаза, точно также какъ и отъ мъстнаго разстоянія. Эти виды пропускаются въ мозгъ посредствомъ оптическаго нерва, и слагаются въ магазинъ памяти; въ противномъ случав, воспоминание этихъ предметовъ продолжалось бы лишь столько, сколько ихъ присутствіе; а это воспоминаніе есть ничто иное, какъ воображеніе, или, лучше сказать, душа человъка, получающая посредствомъ воображенія интенціональные виды, которые уже были приняты отъ видимыхъ предметовъ посредствомъ органа глаза, и сложены въ

<sup>\*)</sup> Тамъ же.

резервуаръ (гесерtaculum) памяти. Далъе, когда мозгъ находится въ состоянии здоровомъ, эти виды сохраняются безъ всякаго поврежденія, точно также какъ и чинъ и порядокъ, въ которомъ они вступили; но если онъ охватывается грубыми парами, когда именно въ животныхъ духахъ и влагахъ случается неистовое движеніе, въ такомъ случав эти идеи то увеличиваются въ количествъ, то выростаютъ въ объемъ, то перемъняютъ мъста и смъшиваются съ другими видами, и проч., и проч.; и этому обману подвергается не одно воображеніе: онъ простирается и на внъшнія чувства, въ особенности зрънія и слуха. Потому что зръніе есть ничто иное, какъ проходъ интенціональныхъ видовъ черезъ кристалликъ до ретины, гдъ общее чувство и судитъ объ нихъ, а оптическіе нервы овладъваютъ ими и доводять до воображенія»...

Судя по времени процевтанія такихъ теорій, мы должны отнестись снисходительно къ ихъ тогдашнимъ защитникамъ. Но «если подобныя теоріи встрівчаются и въ нашемъ XIX віків, мы должны, не обинуясь, сказать, что это запоздалый остатокъ варварскаго состоянія физики и психологіи. А между тэмъ, наследство этихъ теорій составляетъ сущность всего ученія нъмецкой психологіи объ умів». Замізтимь, что «требуется очень немного искусства, чтобы схоластическая теорія «представленій» потеряла свой патріархально-грубый видь, оставаясь въ существъ темь же, что и прежде. Слишкомъ грубо, конечно, что «представленія» отражаются тэлами, проходять физическую среду, кристанликъ, ретину, зрительные нервы, и занимають надлежащее мъсто въ какой нибудь части мозга, откуда выдвигаются снова на показъ души, и совершаютъ «ретроцессію» до ретины и кристаллика, получая ясность, приближающуюся иногда, по степени, къ ясно-сти самыхъ ощущеній. Но если поставить діло такъ, что эти духовныя или интенціональныя вещи совершають тіже самые процессы не внъ духа, а въ самомъ духъ, --присутствуютъ напр. въ актъ ощущенія, потомъ уходять куда-то въ самомъ духъ. откуда снова появляются, и снова уходять, — смешиваются, по дорогъ туда и обратно, одна съ другою, и т. д.; то покажется, что туть, дъйствительно, больше чэмъ однъ «ничего незначащія фразы», --есть что-то похожее на дело; и этотъ-то призракъ чегото похожаго на дъло и есть именно то, что составляетъ душу

нъмецкой психологіи. Измъняется только сцена дъйствія, а всъ вымышленныя дъйствія остаются тъ же, и играють ту же самую роль, въ объясненіи воображенія, разсудка, мышленія и проч.» \*).

Теорія духовныхъ или «интенціональныхъ представленій» получила «существенное измъненіе съ успъхами физики, и болье здравыми понятіями о духъ, возникшими на развалинахъ сходастики. Прежде всего, стало безспорнымъ, что подобныя идеи не могутъ выходить отъ предметовъ, и путешествовать въ мозгъ. Декартъ въ особенности возставалъ противъ этой теоріи отражаемыхъ предметами «представленій»; и его авторитетъ изгналъ ить школь наивное мивніе, что духь можеть споситься съ идеями въ мозгъ, какъ вещь матеріальная сносится съ другою, или что въ духъ можетъ входить что нибудь снаружи, какъ различныя вещественныя субстанціи входять въ наше тело. Словомъ, у Декарта и въ его школь, духъ, такъ-сказать, замкнулся для всвхъ внъшнихъ вторженій; но теорія «идей», или «представленій», какъ особенныхъ вещей, далеко не исчезла. Попрежнему, онъ остались вещами сосуществующими съ духомъ, и намъстниками представляемыхъ ими предметовъ. Часть ихъ, у Декарта, приносится человъкомъ съ самымъ рожденіемъ (ideae innatae); часть происходить поздиве, --- но сохраняеть твже свойства: пребывание въ духв, въ качествъ вещей, отъ него самого отличныхъ. Лейбницъ пошелъ далье Декарта. Онъ предполагаль, что въ «монадахь» или душахъ существуютъ изначала копіи всёхъ предметовъ, что монады суть живыя зеркала цілой вселенной; что оні различаются, въ своемъ достоинствъ, по степени ясности этихъ, отъ въчности имъ присущихъ идей или образовъ, достигающихъ наивысшей ясности въ душъ человъка. Но и здъсь, первоначальное положение «идей»неясность и сбивчивость; только постепенно онв проясняются, выходя изъ глубины духа; но, пріобретши ясность и раздельность, не перестають, до востребованія, погружаться снова въ первобытное состояніе «темноты»... Это темное состояніе, для идей бывшихъ разъ въ состояніи ясномъ, будетъ память; а для идей не имъвшихъ этой доли, запасной складъ ихъ, готовый къ услугамъ. Ясное состояніе идей будетъ, смотря по обстоятель-

<sup>\*)</sup> Тамъ же.

ствамъ, ощущеніе, воображеніе, мышленіе и т. д.—Тоже положеніе идей, если только согласиться съ нимъ, подстрекаетъ къ вопросамъ: что же заставляетъ ихъ возвращаться въ ихъ прежнее темное состояніе? И какъ совершается это возвращеніе? Какъ онъ могутъ выходить оттуда снова, и что встръчается съ ними при этихъ переходахъ? Все это и есть основные вопросы нъмецкой психологіи у ея лучшихъ представителей, Фриза, Гербарта и Бенеке» \*).

Канть, Фризь, Гербарть, Бенеке, «уничтожили въ теоріи Лейбница прирожденный или первоначальный запась идей, и съ этимъ вмъстъ тотъ первоначальный процессъ, какъ онъ изъ идей «темныхъ» становятся «ясными»; но, затъмъ, ихъ продолжающееся существованіе, въ качествъ темныхъ идей, въ промежутки между ихъ первымъ появленіемъ въ духъ, и воспроизведеніемъ, ихъ переходы изъ этого темнаго состоянія въ прежнее «ясное», и всъ процессы и законы, какіе кому захотълось установить для этой «не существующей вещи», —все это осталось въ прежней силъ» \*\*).

14) Сходастическая теорія памяти связадась, въ німецкой психологіи, съ особенною теорією сознанія, начало которой положиль одинъ изъ главныхъ представителей шотландской философіи, Ридъ. «Ридъ понялъ сознаніе какъ операцію, сопровождающую всв другія духовныя операціи или состоянія, и именно параллельную имъ, и притомъ простую, или неразложимую на другія, болье элементарныя операціи». \*\*\*) Теорія эта была основательно опровергнута Броуномъ и позднъйшими писателями Англіи. «Въ системахъ философіи, говоритъ Броунъ, господствующихъ особенно въ этой части острова (въ Шотландіи), сознаніе обывновенно вводится въ классификацію, какъ одна изъ умственныхъ силь нашего духа, отличная отъ другихъ его силъ, также какъ последнія отличаются другь отъ друга. Такъ, у д-ра Рида она помъщена въ его «Каталогъ» умственныхъ способностей, какъ отдъльная, особенная сила; и онъ говорить, что это — умственная операція своего особеннаго рода, и догически определена быть

<sup>\*)</sup> Тамъ же.

<sup>\*\*)</sup> Тамъ же.

<sup>\*\*\*)</sup> Тамъ же.

не можетъ. Предметы ея суть наши наличныя страданія, удовольствія, надежды, страхи, желанія, сомнінія, мысли всякаго рода; однимъ словомъ, всв страсти, и всв двйствія и операціи нашего собственнаго духа, какъ скоро онъ находятся на лицо. И въ разныхъ мъстахъ своихъ сочиненій, которыя нътъ нужды приводить, онъ намекаетъ на его коренную разницу отъ другихъ силь духа, какъ на предметь, о которомъ не можеть быть и спора. Тъмъ не менъе, я долженъ признаться, что такая попытка какъ бы удвоять наши различныя чувства, принуждая ихъ составлять не сознаніе, а предметъ сознанія, какъ отдёльной умственной силы, - по моему мнёнію, не есть вёрная постановка духовныхъ явленій, и основана отчасти на сбивчивости мысли, и еще болве на сбивчивости рвчи. Ощущение не есть какой нибудь предметь сознанія, отличный отъ самого сознанія; напротивъ, всякое частное ощущение и есть сознание въ данную минуту; какъ частная надежда, или страхъ, или скорбь, или злоба, или просто воспоминаніе, можетъ быть действительнымъ сознаніемъ въ ближайшую минуту. Кратко, если бы духъ человъка, и всъ перемъны имъющія въ немъ мъсто, отъ перваго чувства, которымъ жизнь начинается, до последняго, какимъ она заключается, могли предстать передъ взоры какого нибудь другого мыслящаго существа, то оно различило бы въ немъ только извъстный рядъ чувствъ, т. е. извъстное число преемственныхъ состояній, которыя, правда, заключали бы разнообразіе внъшнихъ ощущеній, и мыслей, и страстей, какъ минутныхъ состояній духа, но при этомъ всв существовали бы индивидуально, и преемственно другъ за другомъ. Предполагать, что духъ существуетъ въ двухъ различныхъ состояніяхъ, въ одну и туже минуту, есть очевидная нельпость. Поэтому, цылому ряду состояній, каковы бы ни были эти жизненныя минутныя преемственныя состоянія, я и даю имя сознанія, — употребляя этотъ терминъ не для того, чтобы выразить какое нибудь новое, добавочное къ этому цвлому ряду, состояніе (потому что къ тому что уже было цълымъ, нельзя прибавить ничего, и духъ, какъ я уже сказаль, не можеть быть мыслимь существующимь заразь въ двухъ различныхъ состояніяхъ), — но просто какъ краткій способъ выраженія широкаго разнообразія нашихъ чувствъ; почти также, какъ я употребляю какое нибудь другое родовое слово, чтобы кратко выразить содержащіяся въ немъ частныя разницы. Сознанія не существуєть подів ощущеній, мыслей, страстей, точно также какъ не существуетъ четвероногаго или животнаго, какъ отдъльнаго существа, которое нужно прибавить къ волкамъ, тиграмъ, слонамъ и другимъ живымъ тварямъ, которыя я разумъю въ этихъ терминахъ». Переходя къ анализу такъ-называемаго внутренняю наблюденія, Броунъ замівчаеть: «Безспорно, что одинъ и тотъ же недблимый духъ, въ умственномъ изследовании, есть заразъ и предметъ и наблюдатель. Но благородное дарованіе памяти, которымъ снабдиль нась Творець, разрішаеть всю тайну этого страннаго парадокса. Въ силу этой способности, духъ нашъ, простой и недълимый, какъ онъ дъйствительно есть,какъ бы помножается на себя, и распространяется надъ всемъ длиннымъ рядомъ ощущеній и волненій, въ которыхъ онъ, кажется, живетъ снова, и живетъ неоднократно. Что касается самой памяти, то, конечно, нътъ спора, что отношение мысли къ мысли въ ней не получается; при ней одной не могло бы существовать никакой философіи, умственной или правственной, физической или метафизической. Такимъ образомъ, тому чудесному дарованію, которое позволяеть намъ сравнивать прошлое съ настоящимъ, мы обязаны этимъ чудеснъйшимъ изъ отношеній, по которому одно и тоже существо есть заразъ и предметъ, и субъектъ созерцающій самого себя и - подобно тому, какъ онъ бросаетъ взглядъ на предметы отъ него отдаленные - сравнивающій мысль съ мыслью, волнение съ волнениемъ, одобряющий свои нравственныя действія, съ темъ же довольствомъ, съ какимъ взираетъ на добродътели другихъ, кого онъ уважаетъ и любитъ, въ самой отдаленной націи или въкъ, — или же высказывающій приговоръ себъ, какъ бы преступнику, которымъ гнушается, который дрожить отъ сознанія проступка, предъ испытующими очами строгаго и всевъдущаго судьи».

Нъмецкіе психологи усвоили Ридову теорію сознанія, какъ операціи современной всъмъ другимъ явленіямъ духа, и соединили ее съ схоластической теорією памяти. Изъ такого сочетанія двухъ теорій вышло странное ученіе, "что "представленія", возникая въ актъ ощущеній, отправляются на дно души, въ

складъ памяти, - и это значить, уходять изъ сферы "сознанія", какъ параллельнаго или современнаго сознаваемымъ "представленіямъ"; наоборотъ, возвращаясь оттуда, вступаютъ въ область предметовъ сознаваемыхъ, или въ сферу сознанія. Такъ что сфера "сознанія" стала замънять Лейбницеву сферу "ясныхъ представленій", именно, не изміняя посліднюю, а сочетаваясь съ нею; ясность представленій и стала именно "сознательностью" ихъ, или показаніемъ того, что представленія составляють въ данную минуту предметъ сознанія. Наоборотъ, область "темныхъ" представленій стала, по контрасту, называться областью "безсознательной". Такимъ образомъ, въ понятіяхъ намецкихъ психологовъ, духъ сталъ существовать заразъ, уже не въ двухъ какихъ нибудь различныхъ состояніяхъ, а въ цълыхъ трехъ отдълахъ состояній, - изъ которыхъ первый дается сознаніемъ, какъ современнымъ множеству представленій; второй — множествомъ современно сознаваемыхъ представленій; третій — множесявомъ, также существующихъ, но безсознательныхъ представленій, хранящихся въ памяти. Духъ вышелъ не только "магазиномъ, наполняемымъ постепенно различными матеріалами", но и раздълился на двъ камеры: камеру-обскуру, безсознательную область памяти, и камеру-кляру, область сознанія. Къ этому уже не трудно прибавить другія подробности. Такимъ образомъ, у Фриза, усвоившаго эту теорію отъ Канта, возникъ вопросъ о рубежъ отдъляющемъ область сознанія, отъ области безсознательной; а это даетъ ему поводъ къ ученію о "горизонтв сознанія". И вотъ разгадка всёхъ относящихся сюда вопросовъ. Что такое — внутреннее наблюденіе? Это - особое направленіе сознанія на одно изъ сознаваемыхъ "представленій". Что такое—забвеніе? Бытіе представленій за "горизонтомъ сознанія". Что такое — воспоминаніе? Выходъ "представленій" изъ-за "горизонта сознанія"; и т. д. Но разъ пошедши по этой дорогъ объясненія, трудно остановиться: Представился новый вопросъ: почему представленія не остаются въ горизонтъ сознанія, а должны уходить за горизонтъ, и оттуда возвращаться только по временамъ? На этотъ вопросъ Фризъ отвъчаетъ кратко: — потому что новыя представленія "вытъсняютъ" старыя за "горизонтъ сознанія"!.. Повидимому, что можетъ быть страниве такого ученія?.. Однако Гербартъ, во всвять замъчаніяхъ о Фризъ, съ удовольствіемъ останавливается на этой теоріи "чытьсненія" представленій за горизонть сознанія; и вся Гербартова "Статика" и "Механика" духа занимается единственно разръшеніемъ этого страннаго вопроса. Правда, многое измънилось въ психологіи Гербарта; пропали Фризовы силы духа, какъ особенные агенты; но теорія памяти и воспроизведенія осталась та же, и измънились только термины: мъсто "горизонта" сознанія заняль порогъ сознанія, прикть равновьсія представденій"; и т. д.—У Бенеке—видоизмівненіе той же самой теоріи, и опять новые термины. Область сознанія сохранилась, и область безсознательная получила въ духъ такое широкое мъсто, что, кажется, онъ весь превратился въ какую-то таинственную темную лабораторію: это ученіе Бенеке о "следахь". Следы заменяють місто пинтенціональных представленій составляющихь память, но далеко не могуть быть названы только "темными представленіями" Фриза или Гербарта, — потому что изъ этихъ интенціональныхъ, "безсознательныхъ представленій" впервые и слагается субстанція нашего духа!!.. ").

В. Современное учение о задачахь и методахь Психологии изложено въ следующей речи.

<sup>\*)</sup> Тамъ же.

## Современное учение о задачахъ и методахъ Психологии.

(Ръчь произнесенная въ первомъ пувличномъ засъдани Психологическаго Общества, учрежденнаго при Императорскомъ Московскомъ Университетъ, 14-го марта 1885 года).

Въ послъднія два стольтія, когда науки физическія и математическія сдълали такіе огромные успъхи, многіе ученые задавали вопросъ: почему не случилось того же съ психологіею? Въ отвътъ на это обыкновенно указывалась особенность предмета психологіи, т. е. духа. Писатели, защищавшіе приложеніе къ изслъдованію духа тъхъ самыхъ методовъ, которымъ столько обязаны своими успъхами науки физическія, соглашались въ то же время, что эти методы должны быть приноровлены къ природъ духа, или его отличіямъ отъ тъла и матеріи, и что это приноровленіе представляетъ несомнънныя трудности.

Мы признаемъ върность этого замъчанія относительно главной причины замедляющей успахи психологіи; но мы думаємъ, что этимъ не исключается неблагопріятное имъ дъйствіе и нъкоторыхъ другихъ обстоятельствъ. Одно изъ нихъ, на которое, какъ намъ кажется, не обращалось до сихъ поръ достаточнаго вниманія, заключается въ обычной формъ психологического труда. Фихте младшій замвтиль въ свое время относительно нвмецкихъ философовъ, что «большая часть изъ нихъ, одиноко, подобно кротамъ, копають въ собственныхъ норахъ и опасаются недоброй встрвчи, прикасаясь въ подземнымъ ходамъ другихъ». Слова эти могли бы быть повторены относительно современныхъ психологовъ. Отсутствіе соединенныхъ усилій, характеризующее до сихъ поръ психологическія работы, не можеть не препятствовать успъхамъ психологіи. Къ этому заключенію мы приходимъ, разсматривая тъ великія услуги, какія учеными обществами оказаны естествознанію; и въ этомъ убъждаемся, обращая вниманіе на то разнообразіе, --- можно сказать, разнородность спеціальных в знаній, какія

необходимы для успъшной разработки психологіи. Для этого требуются услуги описательной зоологіи, антропологіи, физіологіи и анатоміи человіческаго тіла, этнографіи, политической исторіи, лингвистики, исторіи литературы и искусствъ, психіатріи и многихъ другихъ наукъ. Соединеніе въ одномъ лицъ спеціальныхъ знаній по столькимъ наукамъ, въ настоящее время, решительно не мыслимо. Единственнымъ выходомъ изъ затрудненія, создаваемаго такимъ положеніемъ діла, представлялось учрежденіе психологического общества изъ представителей всёхъ нужныхъ для ея разработки спеціальностей. Вотъ настоящая причина появленія нашего Психологического Общества, между другими обществами Москвы и Россіи, и вотъ почему учредителями его оказываются представители спеціальностей, принадлежащихъ всёмъ факультетамъ. Привлеченіемъ въ свой составъ новыхъ членовъ, Общество надвется развить намеченную организацію своихъ ученыхъ работъ.

Такъ какъ раздъленіе психологическихъ работъ между членами нашего Общества предръшено самымъ составомъ его, то главный предметъ, на который мы должны обратить наше вниманіе, заключается въ опредъленіи взаимной связи этихъ работъ, ихъ точекъ соприкосновенія въ общемъ дълъ, и тъхъ взаимныхъ услугъ, какія онъ могутъ оказывать другъ другу въ преслъдованіи различными путями той же цъли. Взаимное отношеніе всъхъ видовъ разработки предмета психологіи объясняется всего легче указаніемъ на задачи и методы этой науки. Поэтому я прошу позволенія, Мм. Гг., остановить ваше вниманіе на современномъ ученіи о задачахъ и методахъ психологіи.

Понятіе о духь, какъ предметъ психологіи, получается черезъ отвлеченіе, съ одной стороны, отъ предмета наукъ физическихъ, т. е. матеріи или тъла, съ которымъ онъ находится въ связи,— съ другой, отъ предмета наукъ соціальныхъ или политическихъ, т. е. отъ фактовъ общественности. Духъ—не общество, и не тъло: духъ есть вся сумма психическихъ фактовъ, отличающихъ индивидуальное существованіе живыхъ произведеній природы.

Психическими фактами называются факты сознанія, или факты чувства, ума и воли, которые достигають своего единства въ фактахъ личности.



Древніе весьма тонко отділяли психологію отъ наукъ соціальныхъ, называя ее ученіемъ о способностяхъ духа, или о душевныхъ, психическихъ способностяхъ. Но способности могутъ быть изучаемы только по ихъ обнаруженіямъ или явленіямъ. Психическія способности относятся къ психическимъ явленіямъ, какъ возможность къ дійствительности. Поэтому, изученіе первыхъ совпадаетъ съ изученіемъ посліднихъ.

Далье, психическія способности не представляють безусловнаго постоянства: имъ свойственъ между прочимъ тотъ важный видъ измъненій, который называють возрастаніемь, образованіемь, развитіемь, однимъ словомъ, исторією. Поэтому, съ вопросомъ о психическихъ способностяхъ связывается вопрось объ ихъ развитіи или генезисъ, — иначе сказать, вопросъ о естественной исторіи души.

Наконецъ, образованіе психическихъ способностей, находится въ тъсной связи съ ихъ обнаруженіемъ, — иначе съ теченіемъ психическихъ явленій, — и оба процесса не чужды извъстнаго постоянства. А это ведетъ къ вопросу объ управляющихъ ими законахъ.

Такимъ образомъ вопросы о духъ, или о фактахъ сознанія, могутъ быть сведены, въ концъ, къ тремъ вопросамъ: во-первыхъ, о количествъ и свойствахъ психическихъ способностей, въ соотношеніи съ ихъ обнаруженіемъ, или явленіями; во-вторыхъ, объ образованіи тъхъ же способностей; и въ-третьихъ, о законахъ ихъ обнаруженія и образованія,—иначе сказать, о законахъ теченія и развитія психическихъ явленій. Таковы основныя задачи изученія духа.

Между всеми методами разработки психологіи, наибольшій контрасть представляють два: во-первыхь, метафизическій, или гипотетическій; и во-вторыхь, положительный, или научный.

Метафизическій методъ изученія духа опирается на предположенія относительно самой сущности вещей. Метафизическій взглядъ на сущность духа имъетъ двъ главныя формы: спирипуализмъ и матеріализмъ. Типическимъ представителемъ спиритуализма можетъ быть поставленъ монадизмъ Лейбница, или Гербарта. По ученію Лейбница, духъ не есть названіе психическихъ способностей живыхъ существъ, а есть особое существо, могущее жить въ тълъ, но чуждое всякой тълесности, т. е. протяженности, дъ-

лимости. Выражансь словами Лейбница, духъ есть некоторая нематеріальная, но реальная единица, — монада, одаренная психическими способностями. -- Спиритуализму противоположенъ матеріализиъ. Последній признаеть психическія способности свойствами матерін, т. е. протяженной, дълимой субстанціи, особенно въ тъхъ ея формахъ какія намъ представляють тыла животныхъ. Матеріалистическій ваглядь на психическія способности и ихъ обнаруженія, со временъ французскаго ученаго Кабаниса, весьма распространенъ между физіологами и психіатрами. Основнымъ догматомъ современной матеріалистической доктрины служить признаніе тожества физіологических функцій органовь тыла и фактовь психическихъ, т. е. явленій сознанія.- Изъ этого видно, что спиритуализмъ и матеріализмъ, подобно другимъ метафизическимъ доктринамъ, не останавливаются на изученіи психическихъ способностей, по руководству психическихъ явленій и ихъ физическихъ сопровожденій, а ръшають вопрось о самой субстанціи, которой принадлежать эти способности; и въ своихъ ръшеніяхъ такъ расходятся между собою, что невольно наводять на мысль объ ихъ чисто гипотетическомъ характеръ. И это дъйствительно такъ. Философская критика, основанная Локкомъ, привела въ убъжденію, что наши знанія о вещахъ ограничены одними явленіями ихъ; т. е., что сущность ихъ, какъ онъ существують сами въ себъ,или какъ субстанціальныхъ причинъ явленій, недоступна нашему знанію; и следовательно, мненія о субстанціяхъ психическихъ и физическихъ явленій будуть всегда не только гипотезами, но притомъ еще такими, которыя выходять изъ круга научныхъ, какъ не подлежащія, по самой природъ своихъ предметовъ, никакой повъркъ, т. е. ни оправданію, ни опровержевію, съ помощью строго-научныхъ методовъ. Единственное испытаніе, какому могутъ быть подвергнуты гипотезы спиритуализма и матеріализма, есть испытаніе ихъ «мыслимостью», способное открыть сравнительную степеньихъ логической состоятельности. И, на этотъ разъ, мнъніе величайшихъ авторитетовъ по части логики — не на сторонъ матеріализма. Бэнъ замъчаетъ много разъ, что доктрина спиритуализма не заключаетъ въ себъ никакого внутренняго противоръчія. Гербертъ Спенсеръ идетъ дальше. Опредъливши различіе между фактомъ психическимъ и фактомъ физіологическимъ.

Г. Спенсеръ прибавляетъ въ заключение: «Скажемъ однажды навсегда, что если бы намъ надо было выбирать одну изъ двухъ крайностей, т. е. или превратить явленія психическія въ явленія физическія, или наоборотъ, физическія — въ психическія, то мы скоръе согласились бы на послъднее». «Легче обратить такъ-называемую матерію въ такъ-называемый духъ, - продолжаетъ онъ, чвмъ обратить духъ въ матерію; потому что последнее, въ действительности, совершенно невозможно». Но, повторяемъ, эта оцънка логической состоятельности спиритуализма и матеріализма не можетъ сопровождаться научною повъркою ихъ объективной истинности. Поэтому, психологическая наука не можетъ быть ни спиритуалистическою, ни матеріалистическою. Поэтому же, Психологическое Общество, созданное съ целью разработки психодогической науки, должно исключить изъ числа своихъ обсужденій вопросы спиритуализма, матеріализма и всякой другой метафизики души, - какъ вопросы научно-нервшимые. Само собою разумвется, что этимъ вовсе не дълается покушенія на метафизическую совъсть членовъ Общества. Метафизическія гипотезы не чужды нъкотораго теоретическаго значенія: онъ могуть содъйствовать цъльности исихологическаго взгляда и постановкъ психологическихъ вопросовъ; но, какъ выходящія изъ области научныхъ изслъдованій, должны оставаться дъломъ личнаго убъжденія, останавливая на себъ вниманія нашихъ собраній. — Методъ нашихъ психологическихъ работъ долженъ быть не метафизическій, а положительный, или строго-научный.

Положительный методъ изученія духа состоить въ приложеніи, къ психическимъ фактамъ всёхъ средствъ изслёдованія, способныхъ приводить къ научнымъ результатамъ, т. е. къ достовёрному знанію объ нихъ. Положительный методъ разработки психологіи представляетъ въ настоящее время цёлую связную систему отдёльныхъ методовъ, во главъ которыхъ стоитъ субъективное изученіе духа, называемое также субъективнымъ изслюдованіемъ, субъективнымъ анализомъ и психологическимъ анализомъ по преимуществу. Субъективный методъ изученія духа противополагается объективному: первый есть изученіе психическихъ фактовъ изъ нихъ самихъ; второй—изъ ихъ тълесныхъ сопровожденій. Основой перваго служитъ прямое наблюденіе надъ фактами сознанія;

основой второго — умозанлюченія объ этихъ фантахъ, по руководству ихъ физическихъ сопровожденій. На ділів, оба метода обыкновенно не отділимы другь отъ друга: и то или другое названіе усвояется имъ по перевісу того или другого характера, субъективнаго или объективнаго.

Последнее замечание справедливо и относительно того, что называють субъективнымъ анализомъ духа. Изученіе духа изъ самого духа отнюдь не означаетъ изученіе каждымъ только своего собственнаго духа. Психологія есть наука о духв. Всявая наука имъетъ своимъ предметомъ только общности; факты индивидуальные для нея служать простымь матеріаломь изученія или объясненія. Поэтому, субъективный анализъ духа есть изученіе его по руководству наблюденій-не только надъ собою, но и надъ другими людьми. Всякое замъчание изслъдователя надъ собою, надъ своими психическими способностями, и порядкомъ ихъ обнаруженія и образованія, можеть имъть значеніе общаго факта только тогда, когда будетъ повърено на опытъ другихъ. Органомъ наблюденія надъ другими, расширяющаго индивидуальный опыть изследователя, служить языкь, речь, словесность, литература, и всякая общепринятая и общепонятная символика психическихъ фактовъ. Всякій принятый символъ есть произведеніе смішаннаго характера, — явленіе субъективно-объективное. Отсюда ясно, что такъ-называемый субъективный: анализъ психическихъ фактовъ, будучи въ первой стадіи своего развитія, методомъ чисто субъективнымъ, въ последней становится методомъ субъективно-объективнымъ. Итакъ, внутреннее наблюдение, самонаблю деніе, на которое опирается субъективный анализъ духа, не есть индивидуальный опыть изследователя, а есть наблюденіе всехъ вообще людей надъ собою, надъ фактами собственнаго сознанія, сличаемое и провъряемое психологомъ въ его общности.

Субъективный анализъ духа имъетъ своихъ противниковъ въ лицъ Конта и нъкоторыхъ его послъдователей. Контъ считалъ внутреннее наблюденіе невозможнымъ, по крайней мъръ въ кругъ умственныхъ явленій; поэтому психологію онъ считалъ вътвію физіологіи, признавая методъ физіологическій, объективный, единственнымъ методомъ ея разработки. Мнъніе Конта было основательно опровергнуто не только логически, особенно Д. С. Мил-

лемъ и Г. Спенсеромъ, —но и самымъ фактомъ такого блестящаго и плодотворнаго субъективнаго анализа, какой представленъ въ трудахъ Александра Бэна и родственныхъ ему, по направленію, психологовъ Англіи и Франціи. Прямое наблюденіе надъ фактами сознанія будетъ всегда единственнымъ ключемъ къ нимъ и достовърность его показаній на счетъ этихъ фактовъ никогда не можетъ быть превзойдена никакими другими показаніями. Физіологъ, — замъчаетъ Льюисъ, — не могъ бы сдълать ни одного шага въ истолкованіи своихъ явленій, «если бы онъ не переводилъ ихъ постоянно на факты чувствованія. Безъ помощи внутренняго наблюденія, онъ не могъ бы видъть ничего, кромъ молекулярныхъ движеній въ нервныхъ процессахъ». Такимъ образомъ, каковы бы ни были недостатки субъективнаго анализа, но очевидно, что это—первое условіе всякой положительной психологической роботы.

Спрашивается: въ чемъ же состоитъ субъективный анализъ способностей духа и законовъ ихъ обнаруженія и образованія? Какіе пріемы изслёдованія обнимаетъ онъ?

Методъ субъективнаго анализа не исключаетъ ни одного изъ извъстныхъ пріемовъ научнаго изслъдованія; въ составъ его входять и описанія, и наведенія, и дедукціи. Чтобы убъдиться въ этомъ, достаточно обратить вниманіе на логическія условія научной классмонкаціи психическихъ способностей, или научной системы психическихъ фактовъ, получаемой съ помощью этого метода. Научная классификація психическихъ явленій должна выражать ихъ глубокія сходства и разницы: тв и другія открываются съ помощью анализа психическихъ фактовъ, обнаруживающаго ихъ составъ и ихъ последніе субъективные элементы. Такимъ образомъ, научная классификація психическихъ способностей не исполнима безъ тонкаго умственнаго разложенія ихъ обнаруженій, или психическихъ явленій; а такое разложеніе послъднихъ не осуществимо безъ наведеній и дедувцій, -т. е. безъ открытія нікоторых неизмінных порядков их встрічи и преобразованія, -- иначе, субъективныхъ законовъ духа. Справедливость этихъ разсужденій доказывается исторією классификаціи психическихъ способностей въ новое время; научная система психическихъ фактовъ получила больше прочности и развитія

только тогда, когда открытіе законовъ ассоціаціи положило начало ихъ дедуктивному объясненію. — Такимъ образомъ, безъ высшихъ пріемовъ научнаго изследованія, — безъ наведеній и дедукцій, не исполнима окончательно и самая первая задача субъективной психологіи, — т. е. установленіе научной классификаціи психическихъ способностей. Поэтому несправедливо мнёніе тёхъ, которые результаты субъективнаго анализа считаютъ чисто эмпирическими: чистая эмпирія не устанавливаетъ законовъ и не объясняетъ изъ законовъ. Субъективный анализъ имѣетъ всё достоинства положительнаго метода, не смотря на то, что составляетъ только одинъ изъ его видовъ въ приложеніи къ изслёдованію духа.

Второй видъ положительнаго психологическаго метода состоитъ въ объективномъ анализъ психическихъ фактовъ, т. е. въ изученіи ихъ изъ ихъ тълесныхъ или физическихъ сопровожденій. Если бы между психическими фактами и ихъ тълесными сопровожденіями существовала постоянная связь, то послъднія могли бы служить върными признаками первыхъ, и такимъ образомъ дать косвенное орудіе къ ихъ изученію. Между тъмъ связь эта не подлежитъ сомнънію, и премяе всего, связь психическихъ фактовъ съ физіологическими функціями органовъ тъла.

Изученіе связи духа съ функціями органовъ тіла составляло спеціальный предметь многихь изследователей духа. Самымь авторитетнымъ между ними является Бэнъ, съ своими выводами относительно этого предмета. «Вся твлесная система, — говоритъ Бэнъ, -- хотя не въ одинаковой степени, тесно связана съ духовными явленіями». Какъ на самое наглядное доказательство связи духа съ функціями тъла, Бэнъ указываеть на естественный языкъ, или выраженіе чувствъ; для живописца, скульптора, поэта, каждое чувство имъетъ свойственное ему выражение. — Вторымъ доказательствомъ тесной связи между духомъ и теломъ служатъ, для Бэна, вліянія перемінь въ тіль на состоянія духа, и состояній духа на перемъны въ тъль. Тълесное страданіе часто бываетъ причиною радикальнаго измъненія нравственнаго характера. Память усиливается и слабветь, смотря по состоянію тела. Съ другой стороны, внезапно возникающія волненія разстраивають тълесныя функціи. Органъ тъла, наиболъе тъсно связанный съ духомъ, есть мозгъ. «Факты, указывающіе на связь духа и мозга,—говоритъ Бэнъ,—многочисленны и неопровержимы». Работа мозга необходима для мысли, чувства и воли. — Теперь спрашивается: что-же это за связь между духомъ и тъломъ, между психическими явленіями и физіологическими фактами?

Отвътъ на этотъ вопросъ получается всего легче, когда мы имъемъ въ виду тъ послъдніе термины, въ которыхъ выражаются явленія духа и функціи тела. Явленія духа, это-факты сознанія, болъе или менъе яснаго или темнаго, пассивнаго или дъятельнаго. Льюисъ не принимаетъ этого обобщенія, отличая отъ сознанія чувствованіе (sentience), какъ психическій фактъ, которому не чужда и безсознательность. Это раздъленіе, -- отголосокъ шотдандскаго ученія о сознаніи, перенесеннаго Кантомъ и въ нъмецкую психологію, -- совстви не выдерживаетъ критики съ точки зрвнія новвйшаго психологическаго анализа, не признающаго сознанія сопровожденіемъ нашихъ чувствъ, а напротивъ полагающаго его именно только въ чувствахъ и ихъ воспроизведеніяхъ, т. е. идеяхъ. Безсознательное чувство есть тоже что безсознательное сознаніе, т. е. скрытое противорачіе въ самыхъ словахъ. Безсознательные психические факты суть популярное выражение фактовъ слабаго или неяснаго сознания: безсознательны въ строгомъ смыслъ только процессы физическіе, къ которымъ принадлежатъ и факты физіологическіе. Последніе сводятся къ другому общему термину, именно движению, -- молярному и молекулярному. Такимъ образомъ, вопросъ о связи духа и функцій органовъ тъла есть собственно вопросъ о связи фактовъ сознанія и движеній. Допускающіе гипотезу безсознательныхъ психическихъ фактовъ, молчаливо признаютъ, что факты сознанія и факты движеній не подлежать отожествленію. "Никакой сравнительный анализъ, -- говоритъ Лётце, -- не позволитъ намъ открыть въ химическомъ составъ нерва, въ напряжении, расположении и подвижности его мельчайшихъ частицъ, — причину, по которой звуковая волна, дошедшая до этого нерва, производила бы въ немъ. кромъ колебанія того-же свойства, еще сознаніе или ощущеніе звука. Мы можемъ изследовать раздраженіе по всей длине нерва, можемъ вызывать въ немъ тысячу разъ измъненія формы и превращение въ движения болъе и болъе тонкия и деликатныя; но мы никогда не придемъ къ доказательству того, чтобы движеніе, произведенное такимъ образомъ, могло перестать существовать въ формъ движенія, и возродиться подъ формою ощущенія свѣтового, слухового или вкусового. Всегда останется одинаковая пропасть между послъднимъ состояніемъ матеріальныхъ элементовъ, какое позволяютъ намъ подмътить наши средства, и первымъ появленіемъ ощущенія". Такимъ образомъ, при оцънкъ связи между явленіями психическими и физіологическими, мы должны устранить мысль объ ихъ тожествъ; а это, при доказанной связи тъхъ и другихъ, приводитъ, въ концъ, къ одному заключенію, именно къ утвержденію ихъ неизмъннаго сопутствія другъ другу.

Ученіе о сопутствім психическихъ и физіологическихъ явленій, какъ собственной формъ ихъ связи было высказано съ особенною силою Броуномъ и усвоено Д. Стюартомъ Миллемъ. Оба они не задумывались переносить на это сопутствіе характеръ причинной связи, такъ какъ въ последней не видели ничего кромф безусловно-постояннаго отношенія преемства. Когда Бэнъ внесъ въ логическую теорію причинной связи новую характеристику последней, въ смысле перенесенія и превращенія силы, или въ смыслъ такъ-называемаго соотношенія физическихъ силъ, тогда потребовалось опредълить отношение силы психической къ другимъ сидамъ природы. Нъкоторые писатели не колебались ввести первую въ кругъ последнихъ; такъ что психические факты являлись для нихъ простымъ преобразованіемъ фактовъ физіологическихъ, т. е. нъкоторыхъ молекулярныхъ движеній въ нервной системъ и мозгъ. Это уже выходило изъ указанныхъ выще границъ научнаго психологическаго изследованія. Бэнъ, вводя въ логику новую теорію причинности, не нашель возможнымъ распространить ее на отношеніе физическихъ и психическихъ фактовъ, и въ связь духа и тъла ввести что нибудь иное, кромъ ихъ сопутствія другь другу. Но это сопутствіе получило у него такое опредъленіе, далъе котораго не пошла современная наука. Бэнъ приходитъ къ своимъ выводамъ по этому предмету следующимъ образомъ.

Два метода, которыми опредъляется причиная связь, опираются, по ученію Бэна, на два факта: во-первыхъ, тотъ, что за наступленіемъ причины слъдуетъ наступленіе дъйствія; и во-вто-

рыхъ, тотъ, что отсутствие причины ведетъ за собою отсутствие слъдствія. Бэнъ доказываеть, что методъ удаленія причины не приложимъ къ ръшенію такого вопроса, какъ связь между духомъ и тъломъ. "Мы не можемъ, --говоритъ онъ, --разложить чедовъка на тъло и духъ. Мы не можемъ удалить духъ, чтобы посмотръть, исчезнетъ ли тъло. Мы можемъ уничтожить тъло, но не можемъ сказать, исчезаетъ и при этомъ духъ, — или нътъ; ибо тэмъ самымъ мы удаляемъ показатель духа, т. е. тълесныя его проявленія". Такимъ-же образомъ и методъ отсутствія причины не приложимъ къ главному органу психической дъятельности, т. е. къ мозгу. "Удаленіе мозга, правда, ведетъ за собою прекращение явлений духа; но, за исключениемъ самыхъ низшихъ организмовъ, оно ведетъ за собою прекращение и тълесной жизни". Только удаленіе мозга по частямъ можетъ вести къ въроятнымъ заключеніямъ относительно результатовъ его совершеннаго удаленія.—Но методъ сопутствія, или соотвотствія (concomitance or correspondence) вподнъ приложимъ къ этому предмету, — замъчаеть Бэнъ. Методъ сопутствующихъ измъненій не позволяетъ, однако, переносить на сопутствие психическихъ и физическихъ явленій-характеръ причинной связи,-какъ это делали Броунъ или Милль. Все что позволяеть установить этотъ методъ, сводится къ доказательствамъ той тесной связи сосуществованія, при которой одни факты становятся точными показателями другихъ, или находятся въ отношени количественной эквиваленціи. Такимъ образомъ, психологическій фактъ долженъ быть разсматриваемъ какъ "двусторонній", т. е. психическій и физическій въ одно и то же время; - не въ смыслъ тожества обоихъ фактовъ, а въ смыслъ соединенія этихъ разнородныхъ явленій въ одномъ фактъ сосуществованія. Идея, разсматриваемая отръшенно отъ своего физіологическаго сопровожденія, можеть вмість съ другою идеею оказаться, для нашего внутренняго наблюденія, въ составъ третьей. Такъ идея золота и идея юры находятся въ составъ иден золотой юры. Это-внутреннія связи цъльнаго психодогического факта, -- идеи золотой горы; т е. субъективныя связи трежъ психическихъ фактовъ, -- субъективная или внутренняя за-. висимость сложной идеи золотой горы отъ простыхъ идей золота и горы. Но цельный психологическій фактъ идеи золотой горы заключаетъ въ себъ еще оизіологическія сопровожденія этой идеи, въ которыхъ могутъ оказаться, съ нъкоторымъ преобразованіемъ, простъйшія оизіологическія явленія, сопровождающія идею зомота и идею горы. Это были бы внъшнія связи того же психологическаго факта, — связи физическихъ сопровожденій идеи зомотой горы. —Мы свободно двигаемся въ той и другой сторонъ пъльнаго факта психологіи, изучая его то съ субъективной, то съ объективной точки зрънія; но связь его объихъ сторонъ не имъетъ для насъ другого выраженія, кромъ сопутствія и эквиваленціи.

Отношение комичественнаго соотвътствия или эквивалении психическихъ и физическихъ явленій Бэнъ доказываетъ многочисленными фактами субъективной психологіи и физіологіи. Замівчательный примъръ такого соотвътствія представляетъ совпаденіе по отношенію во времени. «Мы имфемъ, --говорить Бэнъ, --съ одной стороны физіологическую очевидность, что нервная сила занимаеть своимъ проявленіемъ ніжоторое время, а, съ другой стороны, очевидность психическую, что эквивалентное время бываетъ занято ощущеніемъ, мыслью и хотеньемъ». Такимъ образомъ въ области ощущеній мы встръчаемъ эквиваленты физическихъ стимуловъ или раздраженій. «Есть, — говорить Бэнъ, — нъкоторый чувственный (sensational) эксисаленть тепла, пищи, упражнения му скуловъ, звука, свъта; есть опредъленная перемъна чувства, однообразное возрастаніе удовольствія и страданія, соотвътствующее возвышенію температуры на 10, на 20 или на 30 градусовъ. Точно также, соотвътственно каждой группъ обстоятельствъ, есть чувственный эквивалентъ алкоголя, запаховъ, музыки, спектакля». Разница между острыми, и массивными или широкими ощущеніями и волненіями имфетъ свои соотвътствія въ острыхъ и массивныхъ раздраженіяхъ, периферическихъ и экспентральныхъ.

Бэнъ не останавливается на эквиваленціи психическихъ и опзическихъ фактовъ, но распространяеть ее на самые законы психическихъ явленій, съ точки зрѣнія субъективнаго анализа: законъ относительности, законы ассоціаціи, законъ самосохраненія и т. д. Эти законы духа, устанавливаемые субъективною психологією, имѣють свои физическіе эквиваленты въ физіологическихъ фактахъ и ихъ порядкахъ.

Если фактъ психологическій не есть только психическій, но психическій и физіологическій вмѣстѣ, то, очевидно, что психологія, разрабатываемая во всей полнотѣ, не можетъ ограничиваться однимъ субъективнымъ анализомъ психическихъ фактовъ; или, что психологія, оставаясь наукою о духѣ, должна изучать его не только, какъ онъ есть самъ въ себѣ, для нашего непосредственнаго наблюденія надъ нимъ, но и въ связи съ его физіологическими сопровожденіями, или съ функціями органовъ тѣла, особенно нервной системы и мозга.

Связь духа съ тъломъ не ограничивается связью психическихъ фактовъ съ функціями органовъ тыла, а простирается на самые органы тъла, т. е. ихъ анатомическое строеніе. Это-неизбъжное последствіе отношенія функцій органовъ къ самымъ органамъ. Если функціи органовъ находятся въ зависимости отъ ихъ анатомическаго строенія и расположенія; если онъ могуть быть разсматриваемы какъ молекулярныя измёненія вещества послёднихъ, и следовательно находятся съ ними въ полной корреляціи, какъ проявленія ніжоторых потенцій свойственных веществу органовъ животнаго тъла: то очевидно, что психические факты, имъющіе свои эквиваленты въ физіологическихъ фактахъ, должны, всявдствіе этого, по тесной связи посявднихъ съ фактами анатоміи, имъть нъкоторые эквиваленты анатомическіе. Доказательства количественнаго соотвътствія фактовъ психическихъ фактамъ анатоміи безчисленны; 'и вниманіе Бэна обращено столько же на эквиваленціи анатомическія, такъ и физіологическія. Первое великое соотвътствіе этого рода, на которомъ останавливается Бэнъ, есть «съ одной стороны, разнообразіе и многочисленность нашихъ психическихъ актовъ, а съ другой, многочисленность нервныхъ элементовъ», т. е. нервныхъ волоконъ и клютокъ, -- насчитываемыхъ милліонами въ человъческомъ тълъ. «Какъ ни велико число и разнообразіе нашихъ духовныхъ состояній, говоритъ Бэнъ, но наша нервная система, при своемъ громадномъ объемъ и своей сложности, повидимому, отнюдь не уступаеть имъ въ этомъ отношеніи». Обширныя статистическія сравненія привели къ заключенію, что большое умственное превосходство сопровождается болве чвиъ обыкновеннымъ объемомъ и въсомъ мозга. Въ органахъ болъе умственныхъ внъшнихъ чувствъ, — арънія, слуха и осязанія, - «нервныя волокна имвють свои охраняющія и изолирующія оболочки, соотвітственно ясности и раздільности отдільныхъ частей впечативнія; между твиъ какъ въ органв обонянія, нервы составляють сплетеніе не покрытыхъ оболочками волоконъ, -- что соотвътствуетъ сліянію обонятельнаго впечатлівнія въ одно пълое, безъ раздъленія частей». Темный пигменть глаза, видимый сквозь зрачекъ, какъ темнокоричневая твнь, есть существенная принадлежность хорошаго врвнія. Албиносы и животныя бълаго цвъта уступають въ зръніи и обоняніи темноцвътнымъ. Последній примерь даеть поводь нь замечанію Бэна, проливающему свъть на всю важность изученія психическихь и анатомическихъ эквиваленцій. Припомнимъ, изъ сказаннаго раньше, что психическія явленія представляють сложности, образованныя изъ нъкоторыхъ простыхъ элементовъ, каковы, въ концъ, наши вившнія ощущенія. Поэтому, опредвленіе характера ощущеній, путемъ анатомическихъ эквиваленцій, въ отдельномъ лице, можетъ сообщить данныя для опредвленія характера того же лица въ его высшихъ психическихъ актахъ, въ явленіяхъ его ума, волненій, воли, потому что свойства элементарныхъ состояній могутъ отражаться на состояніяхъ сложныхъ. «Ничтожная разница въ пигментъ органа какого нибудь чувства, -- говоритъ Бэнъ, - сопровождающаяся большею впечатлительностью этого чувства, можетъ опредълить предпочтенія животнаго, вкусы и родъ дъятельности, -- другими словами, всю его судьбу. Въ человъкъ, обстоятельство тонкой впечатлительности одного или двухъ главныхъ чувствъ можеть заправлять всёмъ его характеромъ умственнымъ и нравственнымъ». - Между всеми вопросами касательно связи психическихъ и анатомическихъ фактовъ, величайшимъ остается вопросъ, поднятый френологами, - Галлемъ и его последователями, - относительно локализаціи психических в способностей въ отдельныхъ частяхъ нервной системы и ея главнаго органа, головного мозга. Труды френологовъ оказались несостоятельными передъ истинами субъективнаго анализа и повъркою на опытв принятыхъ ими теорій; но самый вопросъ относительно докализаціи психическихъ способностей, т. е. объ ихъ анатомическихъ эквивалентахъ, очевидно, остается открытымъ, и имъетъ въ свою защиту много извъстных фактовъ. Таковъ, напр., фактъ

сосуществованія способности зрительныхъ идей съ оптическими центрами. Труды Грасьёле, Брока, Томмази, Фрича, Ферье и другихъ, даютъ много основаній думать, что тв или другіе анатомическіе эквиваленты психическихъ способностей будутъ со временемъ найдены,—и могутъ, косвенно, пролить нъкоторый свътъ на исторію ихъ образованія.

Изъ этого видно, что полная разработка науки о духъ не можеть состояться безъ помощи не только физіологіи, но и анатомін. — Оканчивая наши замъчанія относительно изученія психическихъ фактовъ въ ихъ связи съ фактами телеснаго существованія, не забудемъ, что собственнымъ методомъ этого изученія остается одинъ и тотъ же, - методъ сопутствующихъ измъненій, Физіологія и анатомія здороваго тыла указывають собственно одинъ классъ такихъ измъненій, наблюдаемыхъ здоровомъ животномъ. Между тъмъ, есть другой классъ измъненій, составляющій предметь параллельныхъ изученій, -- патологін, патологической анатомін, психіатрін, ученія о сомнамбулизмъ и некоторыхъ другихъ доктринъ, относительно болезненныхъ измъненій строенія и функцій организма. Такія измъненія должны имъть свои психическіе эквиваленты въ разстройствахъ чувствъ, ума, воли и личности человъка, - разстройствахъ, сближаемыхъ нъкоторыми писателями съ явленіями сна, или съ предметомъ гипнологіи. Бользненныя физическія сопровожденія разстроенныхъ психическихъ явленій, равно какъ и тъ глубокія уклоненія отъ нормы бодрственной жизни человъка, какія мы находимъ въ сновидъніяхъ, представляютъ, въ одно и то же время, и средства для повърки заключеній физіологіи и анатоміи здороваго тъла, и цвлое поле новыхъ фактовъ, способныхъ освътить мельчайшія подробности психическихъ и физическихъ эквиваленцій.

Выше было замъчено, что изучение органическихъ сопровождений психическихъ фактовъ можетъ пролить свой свътъ на генезисъ психическихъ способностей. Не слъдуетъ преувеличивать этого ожидания. Субъективный анализъ психическихъ способностей, подкръпленный данными физіологіи и анатоміи, можетъ вести къ ръшенію вопроса только о развитіи современнаго человъка, современной личности, не проливая никакого свъта на развитіе личности въ исторіи человъка. Субъективный анализъ,

какъ произведение внутренняго наблюдения, слагающагося первовачально изъ личныхъ опытовъ изследователя, остается всегда обработною данныхъ индивидуального психического развитія, ограниченнаго ничтожнымъ періодомъ времени, въ исторіи человъчества и человъческого общества. При этомъ такой анализъ, хотя бы его результаты выражались въ общихъ терминахъ, будеть всегда собственно исихологіею человъка, и долженъ искать поддержии также въ данныхъ физіологіи человъка и анатоміи человъческаго тъла, ограниченныхъ современностью изслъдователей. Такимъ образомъ, пока мы будемъ изследовать факты своего личнаго психическаго существованія и останавливаться на психическихъ способностяхъ, свойственныхъ образованному человъку нашего времени, и притомъ въ средъ такъ-называемыхъ цивилизованныхъ народовъ, мы будемъ далеки отъ ръшенія вопроса о томъ: насколько психическія способности, наблюдаемыя при этихъ условіяхъ, принадлежали человъку раньше? Есть ли въ этомъ отношеніи разница между человъкомъ цивилизованнымъ и ликимъ?

Отвътъ на это можетъ дать только исторія человъка, разрабатываемая нынъ подъ именемъ исторіи его культуры или цивилизаціи. Труды Лёббока, Тэйлора могутъ служить образцомъ работъ этого рода. Изученіе культуры дикихъ или первобытныхъ народовъ, сравнительно съ народами культурными, привело ко многимъ открытіямъ, имъющимъ величайшую важность для ръшенія основныхъ психологическихъ вопросовъ, — а именно, о системъ психическихъ способностей человъка,—его ума, чувствъ, воли, личности, — могли образоваться только съ успъхами культуры человъческихъ обществъ; — что общественность и ея прогрессъ обусловливали собою то высокое развитіе личности, какое мы находимъ въ современномъ образованномъ человъкъ.

Доказательства историческаю развитія высшихъ способностей человъка опираются на результаты сравнительнаго изученія первобытной и исторической культуры, и разницъ послъдней у древнихъ и новыхъ народовъ. По опредъленію Тэйлора, "культура или цивилизація, взятая въ своемъ широкомъ этнографическомъ смыслъ, есть то сложное цълое, что обнимаетъ знаніе, върованіе, искусство, нравственность, право, обычай и всъ другія способ-

ности и навыки, пріобратаемые человакомъ, какъ членомъ общества". Сравнивая явленія культуры у народовъ дикихъ и высокоцивилизованныхъ, мы открываемъ факты, позволяющие судить о разницъ психическихъ силъ на различныхъ ступеняхъ культуры. Летурно, въ своемъ опытв соціологіи, такъ характеризуетъ псижическую развитость людей на крайнихъ ступеняхъ культуры; "Въ духовной жизни низшаго человъка господствуютъ аппетиты пищи, заглушая своимъ ревомъ всв другіе". Чувства людей къ женъ и дътямъ не развиты. Первобытный человъкъ живетъ только настоящимъ: такъ слабы его память, его воображение, его способность сочетанія идей. Непостоянство, непредусмотрительность, недостатовъ вниманія, - таковы психическія черты всехъ низшихъ человъческихъ племенъ. Какой контрастъ этого человъка съ человъкомъ культурнымъ, съ его властью надъ своими аппетитами, съ его развитыми чувствами живописца, скульптора, музыканта; съ чувствами любви простирающейся не только на жену и дътей, но и на родныхъ, друзей, согражданъ, иногда на все человъчество; съ понятіями долга и права; съ научною наблюдательностью и способностью научных наведеній и дедукцій!-Описанныя крайности психической развитости указывають на промежуточныя ступени. Между самою низшею ступенью развитія, какова у Тасманійца, и высочайшею, какъ у Шекспира, существують, по замъчанію Д. Г. Льюиса, "безконечныя градаціи".--Говоря о развитіи высшихъ психическихъ силъ человъка съ успъхами его культуры, хотятъ сказать, что самый дикій чедовъкъ надъленъ способностями ума, чувствъ и воли; но эти способности далеко не такъ возвышаются надъ соотвътственными свойствами животныхъ, какъ онъ возвышены у людей цивилизованныхъ. Последній изъ названныхъ нами писателей настаиваетъ даже на томъ, что умственныя способности древнихъ цивилизованныхъ людей далеко уступали такимъ же способностямъ новыхъ. "Трактатъ объ алгебръ, --говоритъ Льюисъ, -- который теперь одолжеть каждый школьникь, показался бы Пифагору и Гиппарку свиткомъ чародъя. Аристотель, при всемъ своемъ знаніи и геніальности, оказался бы ребенкомъ въ лабораторіи Либиха4. "Въ поэзіи Гете и Вордсворта есть гармоніи, какъ ритмическія такъ и нравственныя, которыя показались бы Софокду

или Данте диссонансомъ или темными загадками. Фуга Баха или симоонія Бетговена произвела бы на Перикла впечатлівніе безумнаго хаоса. Въ развити промышленности и механическихъ искусствъ, духъ не только пріобрель новыя силы, но и способности равняющіяся новымъ чувствамъ", сравнительно съ духомъ древнихъ грековъ. — Общій выводъ изъ этихъ фактовъ культуры человъка, - исторической, первобытной - у дикихъ народовъ, - и доисторической, открываемой доисторическою археологіею, -тотъ, что высшія явленія психическаго порядка и высшія психическія способности, суть медленное произведение общественной культуры человъка. Льюисъ направляетъ этотъ выводъ противъ тъхъ физіологовъ, которые хотвли бы ограничить разработку психологіи одними рессурсами физіологіи и анатоміи, съ прибавкою, въ той или другой мъръ, субъективнаго анализа. Не принимая въ разсчетъ соціальнаго фактора психическихъ явленій, мы викогда, по его мивнію, не проникнемъ "въ самое существо духа". Только исторія культуры "показываеть намь, какимь образомь человъческій духъ, изъ трехструнной лиры, съ которой можно сравнить его на заръ цивилизаціи, съ успъхами образованія превратился въ семиструнную". "Разумъ (intellect) и совъсть суть функціи соціальныя; и ихъ спеціальныя обнаруженія строго опредъляются соціальною статикою, т. е. состояніемъ общественнаго организма въ данное время, - которое въ свою очередь опредъляется ими. Языкъ, на которомъ мы думаемъ, и понятія, которыми мы пользуемся, складъ нашего духа и средства изследованія, - все это общественные продукты, опредъленные вліяніями коллективной мысли... Мы дышемъ соціальнымъ воздухомъ; такъ какъ то, что мы думаемъ, въ значительной степени зависить отъ того, что думали другіе<sup>4</sup>.

Не останавливаясь на общемъ выводъ относительно значенія культуры для развитія человъческаго духа, многіе изслъдователи предлагаютъ вопросъ о томъ, что составляло первое условіе всего прогресса человъка. Большинство изъ нихъ склоняется къ тому мнънію, что этимъ conditio sine qua поп человъческаго прогресса, этимъ главнымъ средствомъ успъховъ общественности, былъ языкъ, взятый въ самомъ широкомъ смыслъ орудія сообщенія одного человъка съ другимъ, и особенно членораздъль-

ная річь человіна. Почти всі изслідователи приходять нь тому выводу, что безъ помощи языка не возможны высшія умственныя операціи, и многіе, съ большою тонкостью, доказывали, что всъ другіе успъхи развитія общественности и человъческаго духа, находятся въ зависимости отъ умственной развитости человъка. Съ этой точки зрвнія, языкъ является своего рода ключемъ къ разгадкъ всей исторіи культуры человъка, и слъдовательно, косвенно, исторіи развитія его психических способностей. Взглядъ этотъ весьма энергично выраженъ авторомъ «Физіологіи мысли»,изследованія, помещеннаго въ Fortnightly Review за 1869 г. «Человъкъ, - говоритъ онъ, - какъ существо одаренное разумомъ, находится въ такой зависимости отъ употребляемаго имъ языка, которая не поддается достаточной оценке. Въ силу именно языка, онъ приходитъ къ такому искусному и совершенному исполненію большей части сложныхъ духовныхъ процессовъ, и если, пытаясь набросить мость надъ широкою пропастью, умственною и нравственною, отделяющею человека отъ низшихъ животныхъ наиболъе совершеннаго порядка, мы указываемъ на то, что онъ обладаетъ способностью говорить и пользоваться членораздёльнымъ языкомъ, то, въроятно, мы касаемся при этомъ той способности, которая, безконечно болье, чымь всы другія, имыла дыло съ постепеннымъ прогрессомъ, повидимому осуществившемся въ отдаленныхъ въкахъ, - прогрессомъ, который позволилъ нъкоторымъ человъческимъ расамъ пройти многія ступени цивилизаціи, отдъляющія людей, жившихъ въ состояніи дикости, отъ тёхъ, которые нынъ составляють цвъть европейской цивилизаціи».

Такимъ образомъ, наука о духъ связывается съ исторіею культуры, и еще тъснъе съ лингвистикою. Очевидно, что субъективный анализъ, во всей спеціальной психологіи человъка, можетъ давать только одну программу психологическихъ работъ, которая должна быть, и можетъ быть исполнена только съ помощью исторіи человъка. Историки, ожидающіе отъ психологіи данныхъ для разъясненія своего предмета, очень часто забываютъ, что психологія еще раньше нуждается въ услугахъ исторіи, для разработки своего собственнаго предмета; что, такимъ образомъ, объ науки находятся въ отношеніи взаимной зависимости, по способамъ ихъ обработки. Объемъ способностей цивилизованнаго человъка опре-

двияется простымъ субъективнымъ анализомъ; но тотъ minimum ихъ, которымъ владветъ человъкъ на ступени первобытной, и владвлъ на ступени доисторической, не подлежитъ опредвленію субъективнаго анализа. Образованіе духа, возрастаніе его способностей вполнъ доступно субъективному анализу только въ самомъ общемъ очеркъ, не отдъляющемъ человъка отъ животнаго; въ остальномъ онъ даетъ построенія, которыя могуть получить значеніе научныхъ истинъ, только послъ оправданія ихъ при помощи данныхъ исторіи. Тоже самое прилагается и къ твиъ спеціальнымъ законамъ, которые управляютъ историческимъ генезисомъ духа, открывающимся въ прогрессв его идей, върованій, чувствъ, нравовъ, права, науки. «Законы умственнаго прогресса, говоритъ Льюисъ, читаются въ исторіи, а не въ опытв индивидуальномъ составляющемъ фундаментъ субъективной психологіи. Тоже прилагается къ законамъ прогресса и другихъ цсихическихъ силъ. И если относительно первоначальнаго образованія психическихъ способностей, такъ мало можетъ говорить субъективная психологія человіка: то еще меніве можеть сказать объ этомъ оизіологія человъка и анатомія человъческаго тъла. Всъ показанія ихъ, какъ и показанія субъективнаго анализа, могуть относиться только къ воспроизведенію психическихъ способностей въ современномъ человъкъ; но и эти показанія, ни въ какомъ отношеніи, не могуть быть особенно важны. Физіологическій анализь органическихъ сопровожденій психическихъ фактовъ не простирается далеко даже въ предълахъ общей психологіи человъка. Тъмъ менъе можно разсчитывать на него въ области спеціальной психологіи, — въ изученіи развитія культурнаго духа. «Физіологія, говоритъ Льюисъ, вполнъ безсильна опредвлить различіе въ строеніи и отправленіяхъ дикаго и цивилизованнаго человъка той же расы», между темъ какъ психологія, опирающаяся на данныя исторіи, «нисколько не затрудняется въ опредъленіи замътной разницы въ духовной организаціи обоихъ». Не то это значить, чтобы не было соотвътственныхъ органическихъ измъненій въ обоихъ случаяхъ; но «въ чемъ они состоятъ, этого мы не можемъ усмотръть». Ни одинъ анатомъ не можетъ надъяться уловить различіе между рукой, совершающей самыя утонченныя и разнообразныя манипуляціи; и другой, не пріобрътшей ни одной изъ

этихъ способностей.—Историческій анализъ психическихъ фактовъ даетъ, такимъ образомъ, психологіи то, чего она не можетъ получить ни отъ субъективнаго анализа ихъ, ни отъ физіологическаго и анатомическаго изученія ихъ органическихъ сопровожденій.

Изученіе человіческаго духа изъ исторіи его культуры тісно сливается съ тъмъ, что называють сравнительною психодогіею человъка. Важнъйшимъ основаніемъ того и другой служить одна и таже наука, этнологія или этнографія. Въ спеціальныхъ пріемахъ изследованія и во взаимномъ обмене услугь оба изученія постоянно соприкасаются другъ съ другомъ; но это не мъщаетъ видъть ихъ разницы. Предметъ, съ которымъ имъетъ дъло историко-культурное изученіе духа, — именно образованіе высшихъ психическихъ способностей человъка, - есть спеціальный предметъ субъективнаго анализа, и вмёстё съ последнимъ, не выходитъ изъ предвловъ изследованія психическаю типа человека вообще, отличнаго отъ всвят другихъ типовъ животнаго царства. Такой общій психическій типъ человъка, составляющій, повторяемъ, собственный предметъ историко-культурнаго изученія духа, для сравнительной психологіи человъка, есть чистая абстракція. Психическая действительность сравнительной психологіи—не какой нибудь единый психическій типъ человіка, а множество такихъ типовъ, наблюдаемыхъ во множествъ расъ, народовъ, обществъ.

Сравнительная психологія человъка, переводящая насъ въ міръ конкретной психической дъйствительности, можетъ быть разбита на три главные отдъла:

1. То что Д. С. Милль назваль политическою этнологією, и что нѣмецкіе писатели называють народною психологією, или психологією народово (Völkerpsychologie). Это прежде всего, психологія человѣческихь рась, которыя нельзя отожествлять съ народами,—такъ какъ народы суть произведенія политической исторіи и могуть быть составлены или слиты изъ нѣсколькихъ рась. Но, затѣмъ, это, конечно, и психологія народовъ. Соотвѣтственно широкому употребленію греческаго термина ٤θνος, въ словѣ этнографія, мы можемъ это изученіе назвать этнопсихологіею. Названіе Д. С. Милля, усвоенное и Бэномъ, характеризуеть значеніе этой психологической науки для цѣлей наукъ политическихъ, или соціологіи.

- 2. Психологію половь и возрастовь. Изученіе психическаго типа женщины, въ отличіи отъ мужчины, и типа дитяти, въ отличіи отъ взрослаго человъка, едва ли можеть быть сведено съ широкаго поля сравнительной психологіи рась и народовъ, если мы хотимъ достигнуть основательнаго знанія этихъ типовъ. Гербертъ Спенсеръ считаетъ психологію половъ прямою главою сравнительнаго изученія психическихъ типовъ племенъ и народовъ.
- 3. Психологію общественных типовъ, которые до сихъ поръ составляютъ собственно предметъ не науки, а искусства, изящной литературы и художественной критики. Такая исихологія имъетъ дъло съ многочисленными разновидностями культурнаго типа человъка, измъняющимися съ движеніемъ исторіи цивилизаціи каждаго народа. Изящная литература древнихъ грековъ и римлянъ, равно какъ и богатая литература новыхъ народовъ, вмъстъ съ произведеніями другихъ изящныхъ искусствъ, даютъ для изученій этого рода неисчерпаемый матеріалъ.

Предметъ всъхъ отдъловъ сравнительной исихологіи человъка составляють различные психические типы его. Въ чемъ состоятъ эти разницы типовъ? — Типическія разницы психическихъ фактовъ существованія расъ, народовъ, половъ, возрастовъ и проч., суть тоже самое, что характеристическія черты этихъ фактовъ, или короче, характеры расъ, половъ и т. д. Подъ характеромъ весьма часто разумбють только нравственный характеръ; но это не есть научное употребление термина. По опредълению Бэна, характеръ означаетъ мъру или пропорцію развитія психическихъ способностей человъка. «Люди, говоритъ онъ, вообще обладають извъстными впечатлительностями или способностями чувства, силами воли, и дарованіями мысли; но все это имфетъ мъру, и можетъ быть представлено неодинаково въ различныхъ лицахъ. Поэтому, нельзя описать удовлетворительно индивидуальный духъ, указавши только на то, что онъ причастенъ нашей общей духовной природъ; надобно, кромъ того, изобразить его съ точки зрвнія пропорціи раскрытія главныхъ чувствъ, и т. д., общихъ человъчеству. Всв мы подвержены страху; всв обладаемъ нъжными чувствами; но одни въ большей, другіе въ меньшей степени». Эти разницы отдёльныхъ людей составляютъ ихъ индивидуальный характеръ. Но индивидуальные характеры допускають обобщенія, съ точки зрвнія расы, народа, пола, и т. д. Эти обобщенія, представляющіе характеры рась, народовь, половь, и т. д., и дають тв общности, которыя составляють предметь сравнительной психологіи человъка, т. е. различные типы людей, составляющіе разновидности общаго типа человъка, съ психической точки зрвнія.

Изучение того или другого, частнаго психическаго типа слагается изъ тъхъ же главныхъ частей, какъ и изученіе общаго типа человъка. Оно обнимаетъ, во-первыхъ, сумму особенностей составляющихъ изучаемый характеръ расы, народа, и т. д.; вовторыхъ, ихъ генезисъ или образованіе, съ точки зрвнія субъективнаго анализа, и исторіи; и въ-третьихъ, законы ихъ образованія и обнаруженій. Особенности, сочетаніе которыхъ составляетъ частный психическій типъ, подводятся Бэномъ подъ три отдъла: дъятельности, чувства и ума. "Въ отдълъ дъйствія, говорить Бэнъ, мы имвемъ такія важныя разницы, какъ лвность,общая или частная, - колебаніе энергіи, или постоянная твердость. Характеристическія черты чувствительности еще разнообразнъе: здъсь мы находимъ разницы въ раздражительности внъшнихъ чувствъ, въ общительности, въ чувствахъ почтительности, гнъва, эгоизма, и т. д. Особенности ума еще многочисленнъе: общая даровитость, общая умственная слабость, способность къ языкамъ, къ наукъ, къ искусству, къ практикъ, и многія другія свойства, еще болве спеціальныя."-Гербертъ Спенсеръ, отмвчая подобнымъ же образомъ частныя стороны изученія психическаго характера или типа, какъ предметъ сравнительной психологіи, останавливаетъ еще вниманіе на самой комбинаціи ихъ, т. е. суммъ психическихъ способностей въ составъ извъстнаго типа, называемой имъ "психическою массою" или "объемомъ" психическихъ силъ..

Что касается исторіи образованія частныхъ психическихъ типовъ, то здѣсь важны слѣдующіе замѣчанія. Исторія общественныхъ типовъ тѣсно связана съ исторією цивилизаціи; исторія типа женщины и типа дитяти—съ исторією психическихъ типовъ народовъ и расъ. Послѣдняя должна дать лѣстницу типовъ, представляющую послѣдовательныя ступени высшаго психическаго развитія человѣка. Что касается законовъ образованія частныхъ психическихъ типовъ, то они разділяются Бэномъ на первичные и вторичные. Къ первичнымъ относятся нікоторые общіе законы: субъективнаго анализа,—какъ законъ ассоціаціи; біологіи,—какъ законъ насліждственности, и физики,—какъ законъ сохраненія силы. Ко вторичнымъ — законы вліянія, на образованіе характера или типа, частныхъ обстоятельствъ, къ которымъ Бэнъ относитъ слідующія: физическія качества людей,—сравнительную силу или слабость различныхъ физическихъ органовъ; физическій образо жизни, во всемъ что относится къ пищі и заботамъ о здоровьи; физическую среду, въ которой поміщенъ человівкъ; различныя профессіи, или привычныя занятія; общественную среду; воспитаніе; степень индивидуальной свободы; наконецъ, общественныя учрежденія, законы, обычаи.

До сихъ поръ мы занимались исключительно психологіею человъка; а теперь должны замътить, что ею далеко не исчерпывается вся область изученія психическихъ фактовъ. Въ полномъ изслъдованіи послъднихъ, психологія человъка должна быть разрабатываема въ связи съ психологіею животныхъ.

Выше было замъчено, что психическій типъ человъка, для сравнительной психологіи последняго, есть абстранція, и останется такою до тъхъ поръ, пока мы будемъ изучать его отдъльно отъ другихъ животныхъ. Необходимость изучения психологии животныхъ, въ цъляхъ разработки психологіи человъка, признавалъ еще Аристотель: "въ настоящее время, - говоритъ онъ въ одномъ мъстъ своего трактата о душъ, - тъ которые пытаются глубже поставить вопросы этого рода, делають ошибку, останавливаясь на душъ одного человъка: они слишкомъ съуживаютъ область изследованія; необходимо придать ему более широты". Въ новое время, философія Декарта, не признавшая души въ животныхъ, не благопріятствовала разработкъ зоопсихологіи; не смотря на то, вследствие многихъ другихъ, более счастливыхъ условій, въ прошломъ и текущемъ стольтіяхъ изученіе души животныхъ сдёлало замёчательные успёхи, особенно со временъ великой революціи въ естественныхъ наукахъ, произведенной Дарвиномъ.

Важивншій вопрось касательно разработви психологіи животныхъ, связанъ съ вопросомъ объ исходномъ пунктъ всъхъ псижологическихъ работъ. Такимъ пунктомъ мы признаемъ субъективный анализъ духа; следовательно, по самой природе последняго анализа, психологію человъка мы дълаемъ естественнымъ введеніемъ въ психологію животныхъ. Между твиъ некоторые писатели высказывали противоположный взглядъ, и повидимому опирались при этомъ на твердыя основанія. Психологія животныхъ, съ извъстной точки зрънія, обнимаетъ и психологію человъка, и можетъ быть, вмъстъ съ послъднею, разсматриваема какъ одна и таже наука, - сравнительная психологія въ широкомъ смысле этого слова. При этомъ кажется естественнымъ, чтобы эта наука начинала свои изученія не съ человъка, а съ простайших животных, которыя могуть имать простайшія формы исихического существованія. Итти дотъ болье простого къ болъе сложному": это-одно изъ главныхъ правилъ логики; и не удивительно, что многіе настаивають на немъ, въ приложеніи къ разработкъ психологіи. Но,-какъ основательно замътиль Д. Г. Льюисъ, -- самъ, по его признанію, первоначально увлекавщійся этимъ методомъ, --попытки работы въ этомъ направленіи скоро убъждають въ ихъ несостоятельности, и въ необходимости следовать, въ психологіи, другому правилу логики, предписывающему итти "отъ болве извъстнаго къ менве извъстному""; следовательно, отъ психологіи человека — къ психологіи животныхъ. Мы никогда не поймемъ върно психическихъ явленій, если изучение ихъ начнемъ съ наблюдений надъ простейшими явлениями изъ жизни животныхъ. "Я нашелъ", говоритъ Льюисъ, "что (поступая такимъ образомъ) я постоянно впадалъ въ ошибки антропоморфических объясненій. Оказалось невозможнымъ дать и приблизительныя истолкованія, прежде чэмъ не будуть установлены главныя черты человъческихъ особенностей. Напр., наблюдая пчель за работой, мы видимь, что онв не трогають пчеловода, но жалять посторонняго, который мешаеть имъ. Толкованіе наше таково, что онъ знають своего хозяина, и сердятся, когда имъ мъшаютъ. Видя, что онъ поступаютъ, какъ поступаемъ и мы при сходныхъ обстоятельствахъ, мы толкуемъ ихъ дъйствія какъ свои собственныя; однако это очевидная ошибка.

"Приписывать пчеламъ наше знаніе и наши душевныя волненія, значить говорить метафорами. Пчелы безъ сомнѣнія обладаютъ чувствительностью, но не такою какъ мы. "И если мы станемъ говорить о психическомъ волненіи пчелы, и будемъ называть его гнѣвомъ, это ничто иное какъ антропоморфизмъ. Разрѣжьте пчелу на-двое, ея задняя часть будетъ наносить такіе же сильные уколы какъ и прежде: значитъ ли это, говоритъ Льюисъ, что эта часть будетъ испытывать гнѣвъ?"

Спрашивается теперь: что же нужно для того, чтобы психологія животныхъ могла быть освобождена отъ недостатковъ антропоморфизма?—Въ условія этого Льюисъ ставить исполненіе слъдующихъ трехъ правиль:

Первое: надобно исключить изъ круга нашихъ изследованій всё спеціальныя свойства человёка, всё его высшія способности, и остановиться только на свойствахъ общихъ человёку и животнымъ.—Но какъ достигнуть этого?—Средствомъ для такого исключенія должны служить результаты историко-культурнаго изученія человёческаго духа. «Животное, говоритъ Льюисъ, не обладая рёчью, не способно къ отвлеченному мышленію, и не можетъ обладать тёмь что называютъ разумомъ, точно такъ какъ безъкрыльевъ оно не можетъ летать».

Второе: способности общія человъку и животнымъ слъдуетъ всегда разсматривать не какъ тожественныя, а только какъ сходныя или похожія. Привода слъдующія слова Дарвина: «всъ животныя испытываютъ удивленіе, и многія изъ нихъ выказываютъ любопытство», Льюисъ замъчаетъ: «для насъ не ясно, насколько названныя чувства похожи на наши». «Что животныя разсуждаютъ, т. е. группируютъ опыты, составляютъ мнѣнія, выводы, — ръдко оспаривается компетентными наблюдателями». Тъмъ не менъе, логическіе процессы ихъ мы должны признать «логикой чувства, а не логикой знаковъ».

Третье: мы должны допустить различные психическіе типы животныхъ. Требованіе это всего легче объяснить указаніемъ на предметъ сравнительной психологіи человъка. Различные психическіе типы человъка суть разновидности одного и того-же типа. Относительно животныхъ, психическій типъ человъка, не смотря на вст разницы, есть одинъ и тотъ-же типъ. Между тъмъ, отно-

сительно человъка, итть единаго реальнаго психическаго типа животныхъ, а есть только множество различныхъ животныхъ типовъ. Типъ человъка есть послъднее звъно въ длинной цъпи животныхъ типовъ, изъ которыхъ каждый можетъ имъть свои разновидности. Не отридая у животныхъ основныхъ формъ чувствительности, психологъ, по ученію Льюиса, въ правъ сомнъваться, что бы эти формы были у нихъ однъ и тъже. Зръніе моллюска не похоже на зрвніе птицы. Тоже следуеть сказать и относительно умственныхъ способностей. «Рыба чувствуетъ крючекъ и бросается назадъ; но избавившись отъ страданія, снова неоднократно возвращается къ приманкъ, не смущаясь воспоминаніемъ объ испытанномъ ощущении и поранениемъ рта. Насколько иначе дъйствуетъ собака! Если она, пытаясь удовлетворить одной изъ своихъ потребностей, испытала боль, то она уже съ осторожностью подходить къ причинившему ее предмету, или можеть и вполит подавить свое желаніе, боясь возвращенія боли».

Такимъ образомъ, психологія животныхъ имъетъ дъло съ низшими психическими способностями, общими животнымъ и человъку, но не тожественными у тъхъ и другого, и различными у различныхъ видовъ животныхъ.

Собственный предметь сравнительнаго изучения животныхъ психическихъ типовъ — не качество психическихъ способностей, а ихъ комичество, т. е. ихъ сумма, объемъ, и интенсивность.

Спрашивается: чёмъ можетъ быть гарантирована вёрная постановка различія психическихъ типовъ животнаго царства? — Было время, когда изслёдователи надёялись достигнуть этого путемъ однихъ зоологическихъ наблюденій надъ внёшними признаками психической жизни животныхъ, — т. е. ихъ ощущеній, памяти, воображенія, привязанностей, навыковъ и т. д. Въ послёднее время высказывается однако недовольство результатами этого метода, и надежда достигнуть болёе строгихъ заключеній, соединеніемъ метода зоологическихъ наблюденій, — содержащаго въ себё значительную долю субъективности въ истолкованіи фактовъ животной жизни, — съ другимъ, чисто объективнымъ, методомъ сравнительной физіологіи, и сравнительной анатоміи или морфологіи. Выдающимся защитникомъ этого синтеза двухъ ме-

тодовъ въ разработкъ зоопсихологіи является итальянскій ученый, Сициліани.

Сициліани совершенно разділяеть точку зрівнія Бэна на связь исихических и физіологических явленій. Отрицая отношеніе превращенія однихь въ другія, Сициліани удерживаеть взглядь на ихъ корреляцію по закону эквиваленціи. Количественная равносильность психическихъ фактовъ ихъ физіологическимъ сопровожденіямъ и органамъ посліднихъ, такъ много освіщающая въ психологіи человіна, должна пролить свой світь и на психологію животныхъ. Поэтому Сициліани ставить два «постулята» для объективной разработки послідней: во-первыхъ, основательное знаніе научно-установленныхъ результатовъ зоологическаго, или точніве, зоопсихологическаго наблюденія; и во-вторыхъ, знаніе законовъ сравнительной морфологіи вообще, и законовъ нервной системы въ частности.

Сициліани не останавливается на общихъ требованіяхъ приложенія сравнительной анатоміи, или морфологіи, къ изученію психическихъ типовъ животныхъ, но требуетъ изследованія ихъ съ точки зрвнія двухъ законовъ последней: закона юмологій и закона аналогій. Психическія гомологіи соотвътствують тому, что мы называли разновидностями одного и того-же психическаго типа. Но между разновидностями различныхъ психическихъ типовъ, есть свой параллелизмъ, свои аналогіи. Съ этой точки эрвнія, естественная исторія развитія животныхъ психическихъ типовъ представляеть не одинь рядь, не одну лъстницу, на вершинъ которой стоить человъкъ, а нъсколько такихъ лъстницъ, -- одну, наиболъе длинную, съ человъкомъ на вершинъ, и множество болъе короткихъ, приставленныхъ къ первой, въ видъ ея развътвленій. Такой взглядъ на прогрессивное во многихъ направленіяхъ развитіе животныхъ типовъ устраняетъ сразу массу недоразумъній. «Сравнимъ», -- говорилъ Сициліани, «для примъра, последнюю группу позвоночныхъ, съ одною изъ высшихъ группъ безпозвоночныхъ: членистоногими (arthropoda). Съ морфологической точки зрвнія, а именно, съ точки зрвнія типическаго устройства нервной системы, низшія позвоночныя (рыбы костистыя, хрящевыя и до круглоротыхъ), безъ сомивнія имвють верхъ надъ высшими безпозвоночными; но въ психическомъ отношении (съ точки зрвния ума, промысловъ, общественной жизни), членистыя весьма далеко оставляють за собою рыбъ».

Сравнительною психологією животныхъ исчерпывается все несомнівнюе поле изученія психическихъ фактовъ. Нівкоторые писатели говорять еще о душі растеній. Такъ какъ психическіе факты
суть факты сознанія или чувства, то, очевидно, что, доказавши
чувства у растеній, мы расширили-бы поле психическихъ изслівдованій. Между тімь, авторы, компетентные въ вопросахъ логики,
сомніваются въ осуществимости такихъ доказательствъ. Какъ-бы
то ни было, несомнівню то, что отношеніе между раздраженіемъ
кожи животнаго, и рефлективнымъ движеніемъ, какое имъ вызывается, имітеть свою аналогію въ нівкоторыхъ явленіяхъ растительной жизни, и, конечно, такія явленія всегда будуть предметомъ интереса не только для ботаника или біолога, но и для
психолога.

Изъ этого обозрвнія задачь и методовь психологіи видно, какое центральное місто она занимаєть въ кругу другихъ наукъ, и почему къ ея разработкі привлекаются представители различличныхъ спеціальностей со всіхъ факультетовъ. Ни одна наука не способна такъ тісно связывать такую массу другихъ наукъ: психологія—ихъ естественный центръ. Такое положеніе нашей науки станетъ еще очевидніве, если мы обратимся къ нікоторымъ изъ ея многочисленныхъ приложеній.

Первое мъсто здъсь принадлежить тъмъ наукамъ, которыя всегда ечитались прикладною или практическою философіею, каковы: Лочика, Мораль, Философія Права, Эстетика. Въ прежнее время опорою всъхъ этихъ наукъ считалась Метафизика. Въ настоящее же, когда метафизика потеряла свое значеніе фундамента философіи, а сдълалась однимъ изъ ея послёднихъ словъ, не претендующихъ на научную достовърность, единственная наука, способная занять ея мъсто, есть психологія. Съ этимъ нынъ согласно огромное большинство лучшихъ представителей философіи (понимаемой въ смыслъ особеннаго предмета кафедры философіи). Правда, что въ настоящее время не много найдется изслъдователей, которые бы върили въ возможность разработки указанныхъ нами философскихъ доктринъ, безъ помощи изученія культуры человъка, первобытной и исторической; но анализъ тъхъ ея фактовъ, ко-

торые имъють особенное значение для постановки началь этихъ наукъ, зависить въ большей или меньшей степени отъ успъховъ психологіи.

Второе мъсто принадлежитъ Педаюшкю, Чтобы оцвить всю важность психодогіи для педагогики, припомнимъ то, что было нами сказано о связи духа и тела. Психические факты имеють свою внутреннюю связь, какъ факты физіологическіе свою внівшнюю связь; но тъ и другіе факты, равно какъ и связи ихъ, находятся, въ корреляціи, или неизмінномъ количественномъ соотвътствіи: по одному порядку фактовъ мы можемъ судить о другомъ. Ясно, что физическія изміненія, производимыя въ нашемъ тълъ внъшними вліяніями матеріальнаго свойства, могутъ вызывать соотносительныя перемъны въ нашемъ духъ. Но ясно также и то, что всякое психическое измъненіе, вызванное внішнимъ вліяніемъ нематеріальнаго свойства, т. е. вліяніемъ психическимъ, должно имъть своего представителя въ какомъ нибудь измъненіи оизическомъ, -- какомъ нибудь состояніи нашего мозга и другихъ членовъ тъла. Такое внъшнее психическое вліяніе на какой нибудь индивидуальный духъ могло-бы выходить изъ среды общещества. Но спрашивается: существують-ли вліянія такого рода?— Такія вліянія несомнінью существують и указываются всіми перемънами въ нашихъ душевныхъ состояніяхъ, которыя вызываются въ насъ другими посредствомъ знаково или символово. Между этими знаками первое мъсто принадлежитъ членораздъльной рвчи человъка, а второе - всякаго рода письменамъ. Нъсколько каракулекъ на бумагъ способны перевернуть всъ чувства человъка, измънить его взгляды, вызвать въ немъ новыя ръщенія. Эти вліянія—не физическія, а психическія, хотя и вившнія; т. е. психическія, при употребленіи такой ничтожной доли вліянія физическаго, съ какою последнее можетъ быть не принимаемо въ разсчетъ, при оцънкъ первыхъ.

Спрашивается теперь: какъ далеко простираются внёшнія психическія вліянія,—иначе вліянія общественной среды? — Дучшимъ отвётомъ на это служать факты воспитанія. Эти факты доказывають, что наслёдственныя способности человёка раскрываются настолько и такъ, насколько и какъ дозволяется это воспитаніемъ и общественною средою. «Организмъ Гёте,—говорить Льюисъ, въ общественной средв Карибовъ, далъ бы очень выдающагося Кариба, но не высоко парящій умъ съ впечатлительной природой». Фавты воспитанія показывають болье того: во-первыхъ, пріобрвтеніе совершенно новыхъ психическихъ способностей, которыя были чужды духу родителей и предковъ, — какъ это мы видимъ на такъ называемыхъ novi homines въ обществъ, — подобныхъ Цицерону, Наполеону первому, и т. д.; и во-вторыхъ, ослабленіе и подавленіе нъкоторыхъ наслъдственныхъ свойствъ, примъры котораго весьма не ръдки въ практикъ воспитателей.

Эти-то факты и составляють основанія педагогики. Педагогика, или искусство воспитанія, имфеть своею задачею указать средства желательнаго въ семействь, обществь или государствь, воспитанія психическихъ силь человька, т. е. раскрытія одньхъ, прюбрьтенія другихъ, и преобразованія или подавленія третьихъ. Очевидно, что это искусство, которое еще до сихъ поръ отличается полнымъ эмпиризмомъ, одираясь на отрывочные и часто сомнительные опыты воспитанія, — приметь совершенно другой характеръ, съ разработкою психологіи. Для педагогики психологія имфеть тоже значеніе, что физіологія и анатомія для медицины.

Наконецъ, мы не должны оставить безъ вниманія и наукъ политическихъ или общественныхъ, въ смыслъ теоріи, и въ смыслъ практики. Лучшіе авторитеты согласны съ томъ, что психологія составляетъ важное пособіе для изученія исторіи цивилизаціи общества, для теоріи общества и для практической политики. Мы уже замвчали, что исторія культуры общества, и историко-культурная вытве науки о человыческомы духы или личности, отдыляютея другь отъ друга только по преследуемымъ ими целямъ, но не отделимы по темъ взаимнымъ услугамъ, какія требуются отъ одной изъ нихъ для успъховъ другой. Относительно теоріи общества Бэнъ дълаетъ слъдующее замъчание: "Теорія общества, говорить онъ, -- состоить въ установленіи того, какимъ образомъ люди будутъ дъйствовать при какомъ нибудь данномъ правительствъ: она есть, слъдовательно, прямое приложение законовъдуха и характера. Поэтому, точное знаніе всего того, чему учить психологія, будеть необходимою подготовкою къ этому изученію". Особенное значеніе для этой цели Бэнъ придаеть той части

сравнительной психологіи, которую онъ, подобно Миллю, называеть политическою этологіею, т. е. ученію о характерѣ расъ и народовъ. Гербертъ Спенсеръ видить въ психологіи важное знаніе для практической политики. Изученіе психологіи, по его митьнію, поведеть къ здравой оцънкъ даже косвенныхъ и отдаленныхъ вліяній учрежденій на индивидуальный характеръ, и послужитъ нъкоторою преградою для важныхъ бъдствій, причиняемыхъ невѣжественнымъ законодательствомъ".

Въ виду услугъ, какія психологія можетъ оказать другимъ наукамъ и искусствамъ, наше Психологическое Общество поставило своею задачею разработку психологіи не только въ ея составъ, но и въ ея приложеніяхъ къ логикъ, морали, праву, эстетикъ, педагогикъ и т. д.

Вступая на путь психологических изследованій, наше Общество найдеть его протореннымь во всехь направленіяхь. Поэтому, первымь долгомь его должно быть ознакомленіе со всемь темь, что уже сделано и делается нашими предшественниками на поприще психологическаго труда, — особенно въ Англіи, Франціи, Германіи и Италіи.

Русское психологическое общество не найдеть у себя дома большой психологической литературы; но за то не найдеть так же массы тъхъ закоренълыхъ ложныхъ направленій въ разработкъ нашей науки, которыя такъ тормозятъ ея успъхи въ упоминутыхъ нами странахъ. Воспользуемся же выгодами своего положенія и, распространяя въ новыхъ покольніяхъ широкій взглядъ на задачи психологіи, и върное пониманіе ея методовъ, положимъ начало такимъ успъхамъ ея въ Россіи, которые бы въ состояніи были убъдить всякаго, что психологія есть единственная наука, способная оказать тъ услуги, какихъ ожидаютъ отъ теоретической философіи.

Appelt. Anthropologie. 1856.

Bailey. Letters on Philosophy of Human Mind. 1869.

Buin, A. The Senses and the Intellect. 1864. The Emotions and the Will. 1865. Mind and Body. 1873.

Ballauf. Die Elemente der Psychophysik. 1877.

Benecke. Lehrbuch der Psychologie als Naturwi ssenschaft. 4—te Ausg. 1877. Die Neue Psychologie. 1846.

Berkeley. The Theory of Vision.

Brentano, F. Psychologie vom empyrischen Standpuncte. 1874.

Brown, T. Philosophy of the Human Mind. 20—th edit. 1860.

Carus, K. G. Vorlesungen über die Psychologie. 1831. Psyche. 1846.

Condillac. Oeuvres completes. 1801. Essais sur l'origine des connaissances humaines. Traité des sensations.

Dittes, F. Lehrbuch der Psychologie und Logik. 1874.

Erdmann, J. D. Grundriss der Psychologie. 1840. Psychologische Briefe. 5-te Ausg. 1875.

Exner. Die Psychologie der Hegelschen Schule. 1842.

Fechner, A. F. Elemente der Psychophysic. 1860.

Fichte, J. H. Anthropologie. 3-te Ausg. 1876. Psychologie. 1864.

Fries: Handbuch der psychischen Anthropologie, 2-te Aufl. 1837.

Jouffroy. Mélanges philosophiques. 1833.

Hamilton W. Lectures on Methaphysics (Psychology) and Logic. 4 Voll. 1870.

Hartley. Observations on Man. 1749.

Herbart. Lehrbuch der Psychologie. 1816. Psychologie als Wissenschaft, neu gegründet auf Erfahrung, Methaphysik und Mathematik. 1824—25.

Hobbes. Th. Opera philosophica. Amster. 1668.

Hume, D. Philosophical Works. 4 Voll. 1826.

Kant, I. Sämmetliche Werke. Herausg von Rosenkranz. Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. 1838.

Krause. Von der Selbstschauung des Ich. 1829.

Lazarus, M. Das Leben der Seele in Monografien über seine Erscheinungen und Gesetze. 2-te Aufl. 3 Bde. 1882.

Lewes, G. H. Problems of Life and Mind. 2 Voll. 1874-75. The Physical Basis of Mind. 1877. Study of Psychology.

Locke. Works. 1823.

Lotze, B. H. Microkosmos. 3 Bde. 3-te Ausg. 1876—78. Medizinische Psychologie 1852.

Mill, D. S. A System of Logic ratiotinative and Inductive. 2 Voll. 8-th ed. 1872.

Mill, I. Analysis of Human Mind.

Ribot, Th. Les Maladies de la Mémoire. 4-e ed. 1886. Les Maladis de la Volonté, 4-e ed. 1887. Les Maladies de la Personnalité. 1885.

Siciliani. Psychogenie moderne.

Spamer. Physiologie der Seele 1877.

Spencer. Principles of Psychology. 2 Voll 1870-72.

Steinthal, H. Die Grundlegung der Mathematischen Psychologie. 1865.

Stewart, D. Elements de la Philosophie de l'Esprit humain, trad. par Peisse. 1845.

Su'ly, Sensations and Intuition. 1880. Illusions. 2-d. edit. 1882.

Taine, H. De l'Intelligence. 2 Voll. 1867.

Троинкій, М. Нъмецкая Психологія въ текущемъ стольтіи. 2-е изд. 1883. Наука о духъ. Общія свойства и законы человъческаго духа. 1882.

Volkmanu von Volkmar. Lehrburh der Psychologie vom Standpuncte des Realismus nach genetischer Methode. 1875.

Ulrizi. Leib und Seele. 2 Bde. 2-te Aufl. 1874.

Wundt. Vorlesungen über die Menschen-und Thierseele. 1863. Grundzüge der Physiologischen Psychologie. 2 Bde. 2-te Ausg. 1880.

4

Digitized by Google

