

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

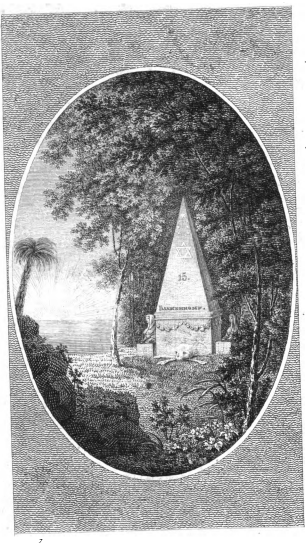
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







.



Благочестивых в лушь Натура есть чертого. Всю люди братья во немь, и всюмь Отецо имь вогь.

## отрывки

изъ

сочиненій

### Г. ЭККАРТСГАУЗЕНА.



C. Ttemepoypeö 1803.

94-2548

### отрывки

### изь Сочиненій Г. Эккартсгаузена.

- I. Наставленіе Жреца Натуры Клоаса Софрониму.
- II. О языкв и письмв.
- Ш. Приложение вышней Mameматики къ Химии.
- IV. О способности рода человънескаго къ совершенству.
- V. И±что изб внутренн±йшаго.

### Съ дозволенія

Санктпетербургской Цензуры.

# НАСТАВЛЕНІЕ КЛОАСА,

жреца натуры,

соф рониму.

Кто ко единству воспаряеть, Чисть оть всяких нечистоть Быть, како солнце, должень тоть. Путеш. Костиса, стран. 150.

### первый день весны.

Божественная Премудрость! Посли свъть Твой вь душу мою, жаждущую познанія, и одушеви меня вбдъніями, кои бы пріуготовили меня ко вышнему училищу Небеснаго блаженства, дабы я со дня на день болье и болье сближался сь Божествомь. Научи меня свящымь Твоимь истинамь, и укрьпи кь презрвнію человьческаго суемудрія и школьнаго высоконе приходящихо почерпать ymia, ученія истинной Мудрости изв уств Твоихв. Воспипай меня, пипомца Твоего, въ сына Опцу, въ гражданина Небу.

Так в молился Софроним в в первый весенній день, и праздноваль в сердць своемь праздникь оживающей Натуры.

Туть подошель кь нему Клоась, Жрець Премудрости, дабы раздълить сь нимь радость о возвращении весны.—

Вь такіе торжественные часы Натуры, сказаль Софрониму Клоась, подобныя души, встрвчаются вв великомв Храмъ творенія. Сходство их духа сводить ихь, какь путниковь, странствующих вв долинь смертности, для взаимнаго ободренія, вспоможенія, наученія и бесбдованія о обителяхь духовныхв, куда, любезный Софронимь, всь мы переселиться желаемь. Сядемь на семь пригоркь; отсюда увидимь мы все поле и рощу, гдь льсь начинаеть зеленьться, и гдь зефирь такъ пріятно ръзвится съ листочками. — Внемли наставленію любящаго тебя друга, которому извъстно стараніе твое и стремленіе ко истинь.

Жрець Натуры! отвычаль Софронимь: буду прильжно внимать каждому слову усть твоихь; престоль Истины во Храмь Натуры, вы коемь ты одинь изь первыхь Жрецовь ел.

Правда, отвъчаль Клоась, путь къ Истинъ идеть чрезь Храмь Натуры: но, сынь мой, сперва надлежить

пройши чрез Храм Благодаши. — Счасшлив шы, есшьли понимаешь слова мои!

Тушь возвель Клоась очи жы небу, возложиль руки на главу Софронима, и благословиль его благословеніемь Мудрыхь. Потомь сьль сь нимь на зеленомо пригорко, и продолжало: -Возлюбленнъйшій! Питомець Мудроспи! Добрый Софронимо! Возведи очи твои кb небу, и посмотри на солнце; низведи ихв долу, и посмотри на землю. Взгляни на неисчетную многоразличность их произведеній. Кто производить ихь? Кто сохраняеть ихъ? - Солнце. - Кто раждаетъ ихъ? — Земля. — И такъ Солнце и Земля сушь важившие предметы разсматриванія Мудрыхв.

Въ солнцъ жизнь, мужеская сила и плодотворность: въ землъ удобопріемлемость, возбужденіе, женское зачатіе и рожденіе вещей. — Все существуеть между Солнцемъ и Землею; все цвъметь, сохраняется и разрушается

опять между Небом и Землею: гдб же надежное искать человоку причины вещей, како не тамь, гдб органы творящей и производящей силы находятся?

Солнце и Земля да будуть предметами нашего разговора: первое, как в органь ниспосылающій, или дающій свыше; а посльдняя, как в органь возпріемлющій, или получающій долу.

Софронимо! все, здось насо окружающее, есть откровение Божества, — глаголы Вочнаго, — живая буква могущества, описующая славу Божію звоздами на тверди, и цвотами на семо необозримомо поло. Безконечный, который само себо законо, открываеть славу свою во законато вочнаго порядка Натуры, котя существо Его для насо неприступно.

Любезный мой Софронимо! 4 есть міра: (подо словомо Міро разумфемо мы цолое откровеній и явленій Божественных сило). И тако училища мудрости числято 4 міра:

- Божественный, ;
- 2. Духовный,
- 3. Стихійный,
- 4. Физическій.

Всь управляются по подобнымь законамь первоначальною силою. Вы Божественномы мірь открывается всесиліе Отца вы Премудрости Сына и производить все чрезь духь Любви, соединяющій Всемогущество сы Премудростію.

Вь Духовномь мірь господствуєть Сынь, вычал Премудрость, органь величества Божія, дыятельный умы и воля Безконечнаго, и подкладкою Его дыйствій суть духи, души, и человыхи, которыхы ищеть Онь соединить сь собою такь, какь Онь вы Божественномы мірь соединень со Отцемь, чрезы духь Любви, производящій совершенство и порядокь духовь и душь.

Въ Стихійномъ мірѣ господствуеть огнь и свьть. Огнь изображаеть Всемогущество, Свьть Премудрость; и исходящій изъ Огня и Свъта Духъ даеть форму стихійнымь существамь.

Въ Физическомъ міръ владычествуеть Земля и Солнце; Солнце какъ верхнее и дъйствующее, Земля какъ нижнее и страждущее Начало. Чрезъ дъйствія и воздъйствія производять они среднее физическое существо, приводящее все въ тълесномъ міръ въ физическое совершенство.

Такимъ образомъ одинъ міръ дъйствуеть на другой, одинъ міръ связанъ съ другимъ сходственными законами. И потому законы возхожденія вездъ одинаковы.

Какъ въ Божественномъ мірт изъ Отца и Сына исходить освящающій Духь: такъ и въ духовномъ мірт изъ Премудрости и Любви происходить Истина; такъ и въ стихійномъ мірт изъ Огня и Свъта происходить духъ Натуры; такъ и въ физическомъ изъ вещества Солнца и Земли выходить всеобщее вещество, или универсальная матерія существъ.

Совершенство существо состоито единственно во надлежащемо совокупленіи первобытныхо ихо Начало; и блаженство, происходящее изо совершенства ихо совокупленія, есть только слодствіе совершеннаго соединенія.

Законъ стремленія Сына къ Отцу, Слова къ Духу и человъку, — Свъта къ Огню, Земли къ Солнцу — есть тотъже, что и законъ притяженія.

Земля нъкогда потонеть въ Солнць, Огонь во Свъть, человъкъ въ въчномь Словъ, и сдълается съ нимъ едино: такъ какъ сіе Слово со Отцемъ едино есть. Въ семъ немногомъ, сынъ мой, состоить все знаніе внутренней и внъшней Натуры.

Высочайшее совершенство каждаго міра есть высочайшая црль дрйствующей вр каждомр мірь силы.

Вожественный мірь получаеть высочайшее свое совершенство чрезь единеніе Сына со Отцемь чрезь Духа.

Духовный мірь чрезі соединеніе духовь и душь сь вічнымь Словомь чрезь Любовь.

Спихійный чрезь соединеніе Свьта сь Огнемь чрезь духь Солнца.

Физическій мірь чрезь соединеніе Земли сь Солнцемь чрезь физическій духь Наптуры.

Такъ возстановляется форма совершенства въ каждомъ міръ чрезъ притяженіе двухъ крайностей въ истинномъ ихъ соединеніи и проницаніи другь друга.

Такъ въ каждомъ мірт пришягивающее есть сила, пришягиваемое есть то, въ чемъ сила дъйствуеть; а форма есть уже необходимое слъдствіе того. Вездъ подчиненность, порядокъ и постоянство.

Вь семь состоить вычный законь Божества, изь коего происходять всь процессы возбужденія, уподобленія и возрожденія; и сей законь изображается во всей Натурь опредьленными чертами. Такъ въ Божественномъ міръ сяла Отца всегда притягиваетъ Премудрость Сына, дабы наполнить все чрезъ Духа.

Такь въ духовномъ и моральномъ міръ Слава Божія, Божественное Слово, въчная Премудрость, притягиваеть души и духовъ, дабы благодатію соединить ихъ съ Собою, и возвысить въ подобіе Божіе.

Такъ въ стихійномъ мірѣ сила Огня притягиваетъ силу Свъта, чтобъ распространить всюду жизнь и возрастаніе чрезъ духъ Солнца.

Такъ въ физическомъ міръ Солице притягиваетъ Землю для образованія духа Натуры, который производить всюду плодотворность, существо и твореніе.

Сіи законы четырех вірово суть законы всеобщіе. Из вних вознаето человько связь верхняго со нижнимо, временнаго со вочнымо, премоннаго со непремоннымо, физическаго со метафизическимо.

Внашнія школы не вадають сихь законовь, и потому необходимо бродять во тымь: но ва училищах Премудрости, во внутреннемь, сохранились они са самаго откровенія их вабы со временемь быть для разума, блуждающаго ва лабиринть мнаній, Аріадниною нитью ка истинь.

Въ нашемъ училищъ Премудрости, любезный Софронимъ, научаемся мы, какъ человъкъ чрезъ познаніе Натуры можеть постепенно возходить къ познанію сверьхъ естественнаго. Но ищущій Премудрости изъясняеть Натуру не по явленіямь ея, въ коихъ она необходимо есть и пребудеть неизъяснима; а восходить къ началу ея, изъ коего явленія проистекають, и которое Начало извъстно Мудрымъ, и открыто имъ для того, чтобы они изъ законовъ откровенія нижняго Начала учились познавать законы откровенія вышняго Начала.

Первая наука в училищах наших называется Оземленное Небо, Coelum terrificatum, Uranogea; наука познанія неба и земли.

Мы не созидаемь своевольных системь, но поучаемся вычному порядку и законамь Натуры, дабы познавы Натуру, яко отпечатокь Божества, могли мы чрезы сей видимый отпечатокы представить себы невидимое вы вычномы порядкы Божіемы. Ибо вычный непостижимый Богы ничего не сотворилы невидимаго вы духы свыта, чего бы не показалы видимой и постижимой такы сказаты тыни: чрезы что слабая тварь, разсматривая видимое вы тылесности, можеты достигать кы истины невидимаго вы духовности.

Бого ничего не сотворило во вышней Истино, со чего бы не положило списка во нижней, дабы чрезо. понятное во нижней и чувственной истино, духо вознестись мого ко вышнему и невидимому.

Такъ равно и въ безпредъльномъ пространствъ Богъ не сотвориль ничего такого невидимаго и утонченнаго, чтобы въ предъльномъ пространствъ не было сконцентрировано въ видимое, дабы мы чрезъ ограниченное и постижимое достигали къ познанію и неограниченнаго и непостижимаго.

Ученіе Мудрыхв, любезный Софронимв, начинается не св пустыхвсловв, но св видимыхв истинв, которыя вв зеркалв Натуры представляютв видимо чувствамв нашимв то, что безв сего зеркала ввчно бы осталось для насв невидимо.

Дабы дать тебь нькоторое понятіе о семь ученіи, я хочу севодни сказать тебь ньчто о первомы и преимущественныйшемы образцы (Туриз) нижней Натуры, и показать тебь, что не обмань, не мечтательность и не сумазбродство; а опыты и чистый разумы царствують вы училищахы натихь.

Первый предметь изследованія нашего есть место бедственнаго пребыванія нашего — Земля. Познать есть е началь есть у насы первая степень. Мы не занимаемъ учениковъ нашихъ полкованіями обманчивыхъ явленій, но потчасъ ведемъ ихъ къ коренному Началу всъхъ физическихъ явленій.

Сіе коренное Начало сокрыто во внутреннъйшемь Земли; оно есть основаніе всьхь физическихь явленій, страдательное нижнее существо Натуры, сь которымь верхнее дьйствующее Начало, находящееся вь Солнць, производить всь явленія, виды и формы, какь-то все со временемь ты увидишь вь видимыхь экспериментахь.

Сіе нижнее Начало, внутреннъйшее Земли, учимъ мы воспитанниковъ нашихъ отдълять, очищать, и подвергать подъ дъйствіе силы Солнца, дабы они научились знать верхнія на Натуру дъйствующія силы и нижнія страдательныя соотношенія.

Опышы шако просшы, како сама Нашура. Тебь покажушь чистую, ошь нечистых примышеній ошдыленную, Землю; покажушь, како чрезь особен-

ную чистительную воду, которую сама Натура приготовляеть, возвышать и облагороживать сію Землю. Потомь собственными глазами увидишь ты, какь верхняя солнечная сила видимо дьйствуеть на оную, мало по малу проницаеть ее, соединяеть сь нею лучи свои, и преобразуеть ее совсьмы вы новое существо, коего свойства и силы превышають всякое чаяніе.

Когда все сіе увидишь ты своими глазами; когда опыть покажеть тебь все отношеніе солнечной силы кв чистой Земль: тогда обратять вниманіе твое на твое внутреннее, и чрезв подобіе возведуть тебя еще на вышнюю степень. Тебь скажуть: сынь! что сія простая чистая Земля, внутренньйшее физическаго міра, есть вы отношеніи кв оживляющему Солнцу: тоже есть твой духь вы отношеніи кв Богу.

чтобъ и тебъ сдълаться совершеннымъ, должно и тебъ очиститься водами Благодати и подвергнуться влеченію Божію: прочее все совершить Богь, такь какь Солнце совершаеть благородство Земли.

Чрезв очищение Земля становится способною кв принятию внвшняго луча Солнца: такв и твой духв чрезв покаяние, обращение и благодать, сдвлается способнымв кв принятию луча Божественной Премудрости.

Слезы раскаянія, теплота віры, суть средства, чрезі которыя лучи безконечной любви Его (Божественнаго Слова) на тебя дійствуюті: такі какі дійствуюті лучи солнечные чрезі сію чистительную воду на первоначальную Землю.

Когда ты увидишь, что дъвственная Земля назначена къ подобію Солица: то увъришься, что и духъ твой также назначень быть подобіемь Божіимь.

Ты удивишься увидя простые пути Натуры, как рабиствующая свыше сила Свъта мало по малу побъждаеть про-

тиводъйствующую силу тьмы и огня, и возводить подвергнутое ей существо, единственный предметь ея попеченія, вы такое совершенство, что оно потомы само вы состояніи всымы подчиненнымы ему существамы сообщать тоже совершенство.

Процессъ возрожденія твоего духа, любезный Софронимь, происходить тьмь же порядкомь вы твоемь внутреннемь, какы и перерожденіе чистой земли Натуры во внышности.

Человъкъ имъетъ два коренныя побужденія: одно изъ Бога, къ добру; другое отъ себя, ко злу. Побужденіе отъ себя ведетъ къ самолюбію — самоугодію — самодовольствію, какъ троякій корень зла: — побужденіе отъ Бога ведетъ къ любви Бога и ближняго и всеобщему доброжелательству, и есть корень всякаго добра.

Естественный человых склоненых ко злу, духовный человых добры; побужденіемы воли его есть истинное и благое, или самы Богы.

Таковый должень добровольно свое внутреннъйшее принести въ жертву и предать Богу, какв чистая земля, видънная тобою, подвергнута солнечным лучам Сіе простое преданіе себя привлекаеть благодать свыше, и человъку ничего инаго дълать не остается, како только содержать себя в семь страдательномь состояніи св чистымв сердцемв, ходить безпорочно во заповъдяхо Божіихо, и во время искушенія уже не согрьшать. Сей есть путь кв совершенству, такв какъ при посвященной Солнцу земль стараются только, чтобь она всегда освъщалась его лучами, и не осквернялась бы чуждыми вещами.

Воды Благодати, слезы раскаянія употребляются лучемь Любви свыше кь очищенію, дотоль, доколь Солнце совершенно не возобладаеть надь Землею, и не произведеть совершеннаго плода — возрожденной Земли.

Такъ и въ человъкъ совершенство есть то состояніе, когда Богь, овла-

дъв существенно сердцемь, учинится корнемь и пружиною всъхъ нашихъ дъйствій.

Какр скоро Земля, чрезв возобладаніе надв нею Солнца, совлечется всего земнаго и облечется вв златую ризу Царской дщери: то она не двйствуетв уже по земнымв свойствамв, понеже земное побужденіе вв ней умерло, и воскресло небесное; и потому она сама совершенствовать можетв.

Такъ и человъкъ, когда совлечется самости своей и облечется въ ризу благодати Духа Божія: то не живеть уже по чувственнымъ свойствамъ, по кореннымъ побужденіямъ гръха; но въ совершенномъ соединеніи съ Богомъ, которое соединеніе есть высочайшее таинство Религіи.

Како ты обрадуещься, когда само своими глазами увидишь великое дело Натуры, физическое возрождение; когда увидишь, како земля совлекается своей собственности, и подвижною силою солнечнаго свота, со которымо

она теперь вв совершенном вединствь, производить вст физическія чудеса! Изв сего, что чувственный опыть вв физическом в тебт представляеть, познай путь внутренняго твоего совершенствованія; и тогда духовное и Божественное будуть для тебя также ясны по опыту внутреннему, как в совершенствованіе и возрожденіе Натуры, о коем философы наши и не грезять.

Изъ простаго опыта, который ты увидишь, можешь ты извлечь слъдующія сравненія. —

Солнце имбеть предметомь притяженія своего только внутренныйшее Земли. — Богь имбеть предметомь привлеченія своего только внутренныйшее человька.

Внутренный ведеты происхождестая земля; она ведеты происхожденіе свое оты Солнца. — Внутренныйшее человыка, духы человыческой, ведеты свое происхожденіе оты Бога. Солнце касается только внутреннъйшаго въ землъ, пріемлющаго духъ Солнца, возвышающій ее въ подобіе Солнца. — Богъ касается только внутреннъйшаго въ человъкъ, духа его, который пріемлеть Духа Божія, возвышающаго его въ подобіе Божіе.

Въ одномъ Солнцъ находится вся причина превращенія внутреннъйшаго земли. — Въ одномъ Богъ находится вся сила превращенія внутреннъйшаго въ человъкъ.

Солнечный лучь производить все совершенствованіе внутренный аго чистой земли посредствомы духа свыта Натуры. — Божественное Слово, изы Бога исходящее, производить все совершенствованіе внутренный аго духа посредствомы Божественнаго Духа Любви.

Чрезъ таковое дъйствіе Солнца отнимется у земли совершенно огненное ея побужденіе, и вмъсто того дастся ей побужденіе изъ Свъта.

Чрезъ благодать Божественнаго Слова отнимется у человъка совершенно его самость и гръховное побужденіе, и вмъсто того дастся ему добродътельное.

Очищеніе Земли есть діло Солнца; от нея требуется одно только страдательное положеніе и воздійствіе (reactio).

Очищение духа нашего есть дѣло Божественнаго Слова. От духа требуется только страдательное положеніе, преданность и допущеніе очищать себя.

Среднее существо, чрезв которое внышній лучь Солнца очищаетв Землю, есть огненная вода, коею нечистыя влажности изсушаются, а сухость увлажается.

Средство, коимь Божественное Слово очищаеть духь нашь, есть духовная огне-вода Любви и Благодати. Любовь изсушаеть чувственность, Благодать увлажаеть сухость нашу

во разсуждени Бога, отверзаето ее и возвышаето.

Земля вы соединени сы Солнцемы получаеты все совершенство, и соединение ея не есть вообразительное, а истинное и существенное.

Духв нашь вы соединении съ Богомы получаеть все совершенство, и соединение его не есть также вообразительное, а истинное и существенное. Іоан: XIV. 17. VI. 56.

Очищеніе земли чрезь солнце есть совлеченіе ея самости, ея огненнаго побужденія, умерщвленіе огненной ея силы и новое оживленіе отв духа свьта, превращеніе вы солнечное существо.

Очищеніе духа нашего чрезь благодать Божію есть совлеченіе его самости, умерщвленіе гръховнаго его побужденія, новое оживленіе отв духа Божія, превращеніе вв Божественное существо.

При семь очевидно, что вы чистую землю входить нычто существенное изb солнца, совокупляется сb нею, пребываетb вb ней, соединяется сb перемьнившеюся существенно землею, и возводить ее по всьмы степенямы отчасу вы вышшее совершенство до самаго высочайшаго, какb-то опыть намы показываеть.

Неоспоримо, что и въ очищенный духъ человъческой входить нъчто существенное изъ Божественнаго, совокупляется съ нимъ, пребываеть въ немъ, дълаеть изъ него новую тваръ, и возводить его постепенно въ вышшее совершенство до совершеннаго исполненія человъческаго совершенства, которое есть преобоженіе.

Земля возводится Солнцемь вы новую тварь, умерщвляется и вновь оживляется.

Человъкъ возводится Благодатію въ новую тварь; ветхій въ немь умерщвляется, и новый возстаеть во славъ. Три точки въ прямой черть, ведущей къ физическому совершенству: очищение земли, освъщение ея солнцемъ, и соединение ея со свътомъ солнечнымъ.

Три пункта в прямой черть, ведущей ко моральному совершенству: очищение дужа, просвъщение, и соединение его с Богомь.

Очищеніе Земли находится по силь (objective) в Солнув, по двиствію (subjective) в Земль. Солнув есть основанів, Земля качество. Солнув сила, Земля подкладка (substratum).

Очищение человъческаго духа находится по силъ (objective) въ Божествъ, по дъйствію (subjective) въ человъчествъ. Божественное есть основаніе, человъческое служить качествомъ: Христосъ сила, духъ подкладка (substratum).

Совокупное дъйствіе силы Солица и способности земли производить новое рожденіе земнаго совершеннаго существа. Совокупное дъйствіе Божеской Благодати и человъческой въры производить новое рожденіе возрожденнаго человъка.

Земля мало по малу пріемлеть натуру Солнца, и какь бы паки раждается изь Солнца.

Человъкъ также мало по малу возпріемлетъ Божественную натуру, и какъ бы паки раждается изъ Бога.

Солнце въ возрожденной землъ существенно соединено съ нею.

Богb в возрожденном челов в к существенно соединен с нимb.

Земля совершенно проникнута и тингирована Солнцемь.

Человъкъ совершенно проникнутъ и помазанъ Духомъ Божіимъ. Іоан. х. 34.

Тингированіе Земли Солнцем' не есть смітеніе, но существенное превращеніе одного віз другое, віз одно.

Помазаніе человъка не есть смъшеніе человъческаго съ Божественнымь, но взаимное преображеніе и соединеніе въ Богъ. Предълы химических взнаній идуть не далье обнаженія земли: здысь кончатся всь химическія работы, и солнце заступаєть мысто Химика, и довершаєть то, чего искусство совершить не могло.

Предълы философских в знаній простираются только до познанія сущаго внутрь нась духа: туть престають всь моральныя ихь дьйствія; Богь вступаеть на мьсто моралиста, и самь то довершаеть, чего человькь совершить не можеть.

Не имъющіе опытнаго познанія о камнъ Мудрыхъ смъются, надъ нимъ: однакожъ онъ существуеть. Такъ и Богословы смъются надъ существеннымъ соединеніемъ съ Богомъ: однакожъ оно существуеть, и для многихъ есть истина не только по разуму, но и по опыту.

Сльтой не имьеть опытнаго знанія о свьть и цвьтахь, глухой о звукахь. По этому глухой и сльтой будуть истинные философы; ибо утвердясь на momb, что для них в ньть ны цвьтовь, ни тоновь, они всьх зрячихь и слышащих назовуть шарлатанами и сумазбродами.

Не полезные ли было бы, когда намы что либо покажется непонятнымы, стараться достать то чувство, которое доставляеть о томы понятіе, нежели отрицать оное потому, что мы не имымы кы тому чувства, слыдственно и понятія?

Вст нынт кричать: докажи мит на опыть: а никто не заботится о чувствь для опыта. Слтой кричить: я хочу самь видьть свтть! Глухой: я хочу самь слышать тоны! А ни одинь не ищеть врача, который бы отвориль имь чувство къ принятію сихь впечатльній: тогда бы и опыть тотда бы и опыт

происходить по истиннымь и вычнымь законамь Натуры, кои для чувственныхь человьковь еще сокрыты.

Но становится уже поздо, и мыдолжны прекратить нашу бестду. Солнце оставляеть горизонть, и вечерняя заря румянить уже хижину сельскаго трудолюбца; наступающій вечерь велить намь разстаться. Естьли Провидьнію угодно, то мы скоро опять свидимся; дни и часы вы его власти. — Прощай, питомець Мудрости! — до свиданія.

Клоасъ пошель на востокъ въ березовую рощицу; а Софронимъ провожаль его глазами до тъхъ поръ, какъ разстояніе мъста сокрыло уже его отъ глазъ его. Тогда обратно пошель онъ въ городъ, благодаря въ сердцъ Бога за сладостное утъшеніе, коимъ онъ насладился въ первый день весны. —

Перевелено съ манускрипта Авторскаго.

# языкъ и письмѣ,

AKO

единственных в средствах в образованія сердца челов в челов в

H

о связи духовныхъ силъ.

### всеобщій языкъ натуры.

### О языкѣ вообще.

- 1. Подо словомо Языко разумью я выражение нокоей неизвостной намо внутренней силы, которая даето намо чрезо то познавать себя; и во семо разумь все во Натурь имьето свой языко.
- 2. Съ силами каждаго существа сопряжены и средства къ обнаруженію ихъ, и между силами и средствами, и въ мъръ и въ образъ дъйствія ихъ, находится такая точная опредъленность, что каждая сила, какого бы то существа ни было, можетъ открывать себя своимъ образомъ и въ своей мъръ.
- 3. По сему можно сказать, что сила встх силь, или БОГЪ, ежедневно изрекаеть силы свои во всей Натуръ.

- 4. Движущее, оживляющее сей языкь, есть физическое слосо; произведение его есть физическая буква, отпечатокъ Божескаго глагола.
- 5. Каждая вещь в Натурь отличается от других по своим отношеніямь к прочимь. Между сими отношеніями простирается ць постепенностей, причинь, дьйствій и сльдствій силь, органовь и образовь, или формь.
- 6. Каждая степень есть буква; ньсколько буквь двлають слого: а всв вмвств составляють слово. Натура есть книга, или Писаніе, вы которомы Истина сы перваго дня творенія до конца міра сообщала и сообщать себя будеты тьмь, кои умьють читать сіе письмо.
- 7. Каждое существо есть изобразительный знако и живый образо внутренняго; а цолый міро есть собраніе такихо знаково Натуры вещей, изо коренныхо свойство, отношеній, составительныхо частей, дойствій и

страданія, по коимъ части цълаго содержатся между собою.

- 8. По чему вст формы, или виды, сушь живыя буквы великой азбуки: вся же Нашура есшь отверстая книга Любви, Истины и Премудрости Божеской.
- 9. Все существующее есть Іероглифь; каждое тьло есть образь невидимой, сходственной сы нимы, силы; почему свойства Натуры, собранныя вмысть, должны необходимо составлять неизмыняющееся оригинальное письмо, которое, какы отверстая книга, лежиты преды глазами всыхы, и вы которой мы, читая чувственные образа, можемы доходить до первоначальныхы формы. Но чтобы найти сіи первоначальныя буквы Писанія, надлежиты прежде узнать корень языка человыческаго.

#### О языкв человвческомв.

10. Человъческой языкъ отпличается от языка Натуры тъмъ, что сей открываеть внутреннія невидимыя силы, а онь духовныя и умныя.

- 11. Источнико языка находится во человоко: но происхожденія его не должно приписывать ни организаціи, ни преданію, или наученію; оно принадлежито ко произведеніямо вышь яго чина.
- 12. Ланко и Письмо суть вообще единственныя средства, чрезо кои челововко открываето свои силы и мысли. Дъянія принадлежато также ко которому нибудь изо нихо. Дъла суть либо языко, либо письмо говорящаго сердца.
- 13. Корень человъческаго языка находится въ самомъ человъкъ, т. е. причина и возможности и произведенія онаго находится въ умныхъ его силахъ.
- 14. А какъ умное въ человъкъ отлично от его чувственнаго: то и не должно искать корня языка ни въ организаціи, ни въ наученіи.

- 15. Въ организаціи не должно искать его потому, что человъкъ безъ умнаго корня не могь бы употреблять его:
- 16. Въ научении потому, что человъкъ безъ умнаго корня не могъ бы наумиться; слъдовательно корень всъхъ языковъ находится во внутреннемъ умномъ существъ человъка.
- Языко человъческій есть всеобщее средство ко образованію человъческому.
- 17. Языкъ и Письмо сушь всеобщія средства человъческаго образованія.
- 18. Чрезъ языкъ и Письмо изобрътены всъ художества и науки; слова дали признаки всъмъ открытіямь, а чрезъ буквы переданы они потомству.
- 19. Языкъ сдълаль людей человъками, поставиль оплоть противь страшнаго разлитія страстей ихь, ж

чрез**b слова пос**тановил**b имb разум**ные признаки.

- 20. Языко установило законы, соединило народы; сдолало возможнымо изложение Истории человочества чрезо переданныя формы сердца и души.
- 21. Чрезь Языкь душа моя сопрягается сь душею перваго, а можеть быть и посльдняго мыслящаго человька; онь есть изъявленіе нашего разума, чрезь который токмо онь образуется и разпложается.
- 22. Безb Языка не возможно было бы человьку пріобрьсть разумь; ибо чрезь языкь токмо разумь получаеть чувственную форму, по которой чувственный человькы можеть разумыть и по сравненіямь разсуждать.
- 23. Чрезъ Языкъ, или обнаружение внутренняго, усмотрълъ человъкъ единство въ множественности, невидимое въ видимомъ, и такимъ образомъ дошелъ до сравненъя причинъ съ дъйствъями, невидимаго съ видимымъ.

- 24. Языко не только есть средство ко союзу между человоками, но и между духами.
- 25. Каждому первому человъческому образованію долженствовало предшествовать нъкотораго рода ощущеніе невидимой дъйствующей силы; ибо по опытамь токмо достигаеть человъкь до отвлеченныхь понятій.
- 26. При встхи понятіяхи оби однихи видимыхи вещахи человими все еще походили бы только на звиря; на вышшую же степень разума долженствовало его возвести представленіе только невидимаго ви видимоми, силы ви дийствій: но бези языка сіе возхожденіе было бы невозможно.
- 27. Вев народы достигали своего образованія чрезв языкв: но ни одинв языкв не есть совершенный.
- 28. Успъхи образованія народнаго происходили всегда по мъръ успъховъ языка и писанія шъхъ народовъ: но всь они выражающь шокмо признаки вещей, а не самыя вещи.

- 29. Ощутительное несовершенство встх языков доводить разумь нашь до возчувствованія нужды вы познаніи единственнаго языка и письма, толь выразительных учтобы каждый звукь и каждая черта оных выражали натуру вещей.
- 30. Самая наклонность людей къ знанію многихь языковь, доказывающая стремленіе ихъ къ единству, даепів думать, что нъкогда быль такой совершенный языкь; и мы находимь слъды онаго въ древнъйшихъ преданіяхъ.
- 31. Языки вообще, кажется, суть только изложенія, или изрясненія слово Божественныхо; одино болье, другой менье; и потому одино языко совершенные другаго, и опредълять совершенство ихо должно по сравненію со первоначальнымо языкомо.
- 32. Как прежде разговора должна предшествовать мысль, и одино образь мыслей лучше другаго; из разных же образово мыслей безо сомновным только одино есть справедливойшій

и совершеннъйшій: то тоже самое заключить должно и о выраженіи мыслей, или языкъ.

- 33. Вст нынтшніе языки и письмена разных внародовь, кажется, суть только уклоненія от истиннаго первоначальнаго языка и письма; и как они ни невтрны, ни разнозначущи, ни неопредтленны, при всемь томы остаются еще признакомь первоначальнаго языка.
- 34. Изобрътенныя буквы не суть произвольные знаки. Первыя буквы были изображенія, или черты успъховь разума; первыя слова были выраженія воли, чувствь и ощущеній. Чрезь уклоненіе оть единицы человькь потеряль сей первобытный языкь. Множественное затмило единичное, шелука покрыла зерно: однакожь во всьхы языкахь первородная черта разума и чувства проницаеть сквозь толстую кору буквь.

## О первоначальномо языка.

- 35. Есть первоначальный языкь, который назовемь мы языкомо Севта, соотвътствующій первобытному достоинству человъческаго рода. Чрезь удаленіе отв единства человькы потеряль сей языкь, или слово, т. е. разумное и физическое слово, или Божественное изреканіе внутренняго.
- 36. Чъмъ болье человъкъ погружался въ вещественное, тьмъ болье терялся умъ его въ буквахъ, и тьмъ обильнъе въ словахъ и бъднъе въ смыслъ становился языкъ.
- 37. Как всякой язык весть средство, чрез которое дух со духомь, умь сь умомь, душа сь душею обращаться и сообщаться могуть: то и сей язык свыта быль также средствомь, чрез которое Бог открывался человых, и помощію котораго чувственныя твари могли обращаться сь умными тварями.

- 38. Языко свота есть средство ко союзу разумныхо тварей земной организаціи со духовными и умными существами вышнихо мірово.
- 39. Воспитаніе и образованіе чедовька началось сь перваго мгновенія бытія его. Наидревньйшее преданіе, вы коемы всь нити образуемаго человычества во всьхы народахы сходятся вы одно, даеты намы свыдыніе, что первобытные человыми имы элогимами. Но кто были сіи элогимы, какимы образомы они открывались человыку и поучали его: сіе для большей части людей остается понынь таинствомы, хотя наука сія никогда еще не пропадала, и между ищущими свыта всегда продолжалась.
- 40. Элогимы были умные духи свъта, сообщавшіе человъческому уму
  имя Божіе, или свойства Единицы, какъ
  бы въ нъкоторомъ отсвъчиваніи, т. е.
  они были святыя изліянія умнаго Свъта Божія, или самое Божество въ

сообщительности своей св разумными существами, чрезв которую человвческой умв просввщался; т. е. Элогимы суть разумнымв существамв сообщительный Богв.

41. Но когда человьки, оставя пути свыта, прилыпились болье кы видимымы образамы, нежели кы кореннымы началамы и формамы Свыта: то чрезы матеріальныя преграды остановили они чистое вліяніе сихы духовы свыта; и руководствуясь косвенными лучами свыта своего разума, который получали изы видимыхы образовы, стали видыть вещи вкось, чрезы отраженіе, а не вы прямомы уже изтеченіи свыта Божественнаго. Такимы образомы первородный языкы затмился, и изы сего затмынія произошли всы нывыщніе языки.

- О первобытных языках человь-
- 42. Первые языки человъческіе, бывь совершенные произшедшихь по-

сль, подходять ближе кь языку Свьта, какь вь словахь, такь и вь буквахь. Древньйшие изь нихь вь Азіи. Тамь находять языки преизобильные, основанные на маломь числь главныхь корней, оть которыхь происходящія слова составляють цьть новыхь понятій, правильно сльдующихь изь одного кореннаго слова и изьясняющихь порядокь раждающейся множественности.

- 43. Бенгальской языко имбето 700 коренных слово, которыя суть како бы стихіи разума, изо коихо составляются имена и глаголы.
- 744. Есть языки, во которыхо главныя слова основаны на корняхо, состоящихо только изо трехо букво, ко которымо придаваемыя прочія буквы показываюто только порядоко производства.
- 45. Чувственное изображение языка есть его письмо. Чъмъ древнъе и простъе письмена, тъмъ ближе под-

жодять они къ первоначальному письму Натуры.

- 46. Буквы письма Натуры суть токмо начертанія стихій разума. Точки их и простыя черты суть чувственныя изображенія началь, или идей; а связанныя суть чувственныя изображенія понятій разума.
- 47. Преданія Мистерій оставили намь изь древньйшихь времень первоначальныя письмена, изь коихь примьчательныйшія разпространены были до потопа Ноемь: другія же открыты были Авраамомь посль. Чрезь слово Теуть означались у нихь виды Божества, первые мысленные образа вещей.

Первые человѣки обладали языкомб Свѣта.

48. До паденія Божественный світь совершенно проницаль человіка, и по тому оні изрекаль свойства, или имена Божіи; слідовательно оні быль нікогда обладателемь языка Світа.

Чрезъ паденіе потеряль онъ сей святый свъть; сила ума и воли въ немь ослабъла; онъ сталь впадать въ заблужденія и погръшности, и должень быль искать снова сего Божественнаго Свъта.

- 49. Но как в чрезв паденіе сділался он в матеріальные, то не мог вуже имыть и чувства к в духовному Свыту и Слову; и как в ум вего способен в сталь познавать только чрезв формы и образа, а не чрезв первоначальныя идеи Свыта: то ему нужно стало такое средство, которое бы вмысть было и божественное и человыческое, дабы паки вознестись в в мір в Свыта.
- 50. Сіе средство было Божественное Слово, изглаголанная сила Свѣта Отца, вселившаяся въ человъчество. Посредствомъ сего токмо Слова могло человъческое соединиться паки съ Божественнымъ.
- Почему Христось и называется Словомь, которое для нась плоть

бысть, и вселися в ны. Ибо как увственное слово есть пріемник наших духовных выслей и силь: так христось быль пріемник полноты Божеских войствь, чрезв него токмо изреченных в.

- 52. Имя Божіе есть величайшее таинство ветхаго и новаго завъта: но не должно разумъть подъ симъ чувственнаго какого знака. Имя Божіе выражаеть всь Божескія свойства. Изрекать оное значить обнаруживать сіи свойства. Слово есть событіе и слъдствіе сего явленія. Такъ Отець изрекаеть себя въ Сынъ совершенно; а Сынъ должень изрекать себя совершенно въ насъ. Въ семъ заключается святость религіи.
- 53. Христось научиль нась пами имени Божію (\*); Божественныя сло-ва, вь немь заключавшіяся, предаль и намь. Какь онь со Отцемь есть еди-

<sup>(\*)</sup> Ioan. XVII. 6. 26.

но: makb и мы должны быть cb нимb едино, да все будеть едино во единомь.

- 54. Умѣть изрекать имя Божіе есть высочайшій языкь духа, языкь исполненный творческой силы и существа.
- 55. Дабы о семь получить нькоторыя, соотвытственныя ограниченности нашей, понятія, надлежить
  знать, что сила и обнаруживаніе силы вездь соединены внутренно. Вы
  духовномы Умы есть сила, Воля явленіе сей силы; по чему умы и воля
  образують умное Слово духа. Разумы
  и воля, мысль и ощущеніе выражаются вы духь такы, какы движеніе и
  ощущеніе вы физическомы: но вы дужовномы мірь умы сы волею составляеть одно существо, и потому
  все тамы сила и дьйствіе.
- 56. Поелику здрсь человрческій умр мыслить только по чувственнымь образамь, и по отвлеченіямь отр сихь чувственныхь образовь: то

путь ко сверьхчувственному было бы для него конечно заперто, естьли бы оно не имоло никакого органа, никакого средства ко созерцанію и испытанію сверьхчувственнаго.

- 57. Сіе средство дриствительно существуеть и изь него почерпаеть духь невьдомые обыкновенной философіи образа, чрезь которые можеть онь восходить кь вышнимь отвлеченностямь и чистьйшимь понятіямь.
- 58. Сіи средства суть коренныя формы ума, которыя можемь мы узнать изь Пневматологіи, науки, составляющей вышнюю и нашему стольтію невьдомую философію.
- 59. Умный мірі есть средній между физическимі и духовнымі; вышняя математика связывается тончайшею нитью сі пневматикою: ибо таthemata суть первоначальныя формы Натуры, оті коихі математика получила свое названіе, чрезі которыя доходимі мы до созерцанія вышнихі формі, переносимся ві новый мірі

ндей, и приближаемся къ Источнику чисть и разума, Богу.

# О азбукѣ первоначальнаго языка.

- бо. Какъ простой физической человъкъ, не научившись знать линій, не можетъ понять какимъ образомъ изчисляють разстояніе звъздъ и измъряють неизвъстныя ихъ величины; такъ мало можетъ понимать простой философъ сверьхчувственныя истинны, не узнавъ прежде формъ и средствъ, чрезъ которыя человъческой разумъ зръть оныя можетъ.
- 61. Сіи формы столь же существенно существують, какь линіи вы геометріи, по которымь мы видимь величины также подлинно, какь и числа вы ариеметикь, коими ихь изчисляемь; также подлинно, какь видимь свыть, вы которомы всь формы дылаются видимыми
- 62. Сіи формы содержатся въ писаніи въ духовномъ смысль, но невидимы очамъ матеріальнаго человъка.

который остается при одной мертвой буквь.

- 63. Сін свъта-формы были всегда извъстны немногимъ только, которые шли внутренними путями подъ руководствомъ свъта чистаго разума, или свъта Божія; и ученіе о сихъ формахъ составляло тайное училище Пророковъ: изъ котораго источника произмекли всъ мистеріи древнихъ.
- 64. Сін формы суть азбука вышияго Свьто-языка, поставляющаго нась вь связь сь умными существами вышнихь сферь. Умь получаеть чрезь то чистьйшія понятія; — воля чистьйшія невьдомыя прежде ощущенія, изь коихь происходить новый языкь, котораго слова уже не признаки вещей, а самое внутреннее ихь означають; — такой языкь, вь которомь принятіе свьта и передаваніе онаго суть тоже, что вь обыкновенномь языкь слово, или рьть.
- 65. Поелику ныньшнее состояніе человыка, какы говориты Гердеры, вы-

роятно есть среднее кольцо между двумя мірами: то можеть быть и здісь еще для разума и воли есть пути, коими мы примыкаемся кі будущему состоянію нашему.

- 66. Грубое физическое не имфетв ничего общаго св будущимв и умнымв; ибо какв вв царствв творенія все идетв по порядку и возходитв по степенямв формв и силь: то св духом соединяется только духв и св силою только сила.
- 67. Поелику царство человъческой организаціи есть система духовных силь: то степень вышняго совершенства можеть произойти токмо чрезь возхожденіе кь вышнимь силамь.
- 68. Сін вышнія силы могуть быть токмо духовныя силы, изходящія извединства чистьйщаго разума, такв какв иден изв нашего разума.
- 69. Духи суть како бы органы Божества, оживляемые онымо, подобно како начала нашихо идей нашимо разумомо.

- 70. Как в понятія соединяють разумь нашь сь идеями, а идеи соединяють нась сь умомь: так и духовныя силы соединяють нась сь вышними силами, а сіи сь Богомь.
- 71. А како Бого есть источнико чистьйшаго разума, или умный свыть; а духи его, како Священное Писаніе говорить, свытлыя пламена: то свыть токмо можеть соединить нась сы ними.
- 72. И сей свъть вы человъкъ есть Умь. Вы немы кроется Божественная искра; она должна вы насы разкрыться вы чистоть, и вознестись кы чистыйшимы формамы свыта.
- 73. Но како мы, будучи заключены во кору чувственности, не можемо зроть умнымо окомо нашего внутренняго безо чувственнаго посредства, во которомо бы чувственно усматривали мы сіи формы свота: то необжодимо нужна была и чувственная форма, на которой бы утвердясь духо нашо мого возходить потомо выше.

- O языкв и письмв для вышнихо мірово.
- 74. Въ буквахъ и письменахъ мы читаемъ мысли человъка; въ словахъ, или выраженіяхъ, чувствуемъ ощущенія его: такъ и къ сообщенію съ вышними духовными силами языкъ и письмо суть единственное средство. Слъдовательно долженъ быть языкъ и письмо и для вышнихъ міровъ.
- 75. Но гдт азбука сего языка? Гдт буквы сего письма? Какъ научиться читать, или выговаривать сій буквы?
- 76. Умь читаеть, сердце говорить. Такь во встх зыкахь, равно и вь семь языкь.
- 77. Познавать и чувствовать, видъть и ощущать начинаемъ мы прежде, нежели говорить; за тъмъ уже слъдуетъ выражение того, что сердце чувствуетъ и разумъ познаетъ.
- 78. Первый источнико встхо языково есть Божественный разумо, ибо Бого есть единица, а единица была прежде всего: то по сему Бого есть

источнико и всякаго языка и письма. Его познаніе есть Премудрость, Его чувствованіе Любовь, Его писаніе черты світа, Его слова пламена огненныя, Его буквы формы Премудрости, глаголы Его выраженія Любви, писаніе Его формы світа Премудрости, слово Его есть огнь Любви.

79. Каждый языко имбето во основаніе себь силу и явленіе силы: тако и языко Божескій. Чистришій разумо, яко сила, соединенный со чистришею волею, яко явленіемо сей силы, Любовь, Истина и Премудрость составляють письмо, слово и языко Божескій.

- 80. Учитель сего языка есть самы Богы, яко чистыйший разумы. Всымы языкамы научается человыкы чрезы подражание и внимательность кы выражениямы ощущений сердца и разума: такы равно и здысь.
- 81. Все въ Натуръ есть слово, какъ въ Божественномъ, такъ и въ духовномъ и физическомъ. Но чтобъ

разумьть сіи слова, должно напередь узнать буквы, или формы, и умьть ихь складывать. Первыя формы Божественной Премудрости суть вы Божественномы сіи буквы, вы умномы начала разума, вы физическомы стижіи.

- 82. Формы, по коимь Богь сіи буквы слагаєть, по коимь чистьйшій разумь все сотвориль и все сохраняєть, открыль Богь своимь Избраннымь вь живыхь чертахь свыта, которыя чрезь преданіе дошли и до нашихь времень невредимо.
- 83. Сіи формы можно назвать образованіями світа по законамі Единицы, ві которых человікі можеть зріть и читать Божественное.
- 84. Возчувствование озарения сего свъта есть духовный языкь, посредствомы которато человъкы сообщается съ вышними мірами.
- 85. Дабы получить о семь ясньйшее понятие, предсывы себь что человью дьлаеть, когда онь говорить,

или читаеть? При чтеніи разумь его видить черты свьта: вь разговорь онь выражаеть другому свои ощущенія сего свьта.

Въ обыкновенномъ языкъ органомъ дъйствующаго духа служить воздухъ, а легкое и языкъ суть его орудія; легкое чрезъ воздухъ даетъ матерію, а языкъ форму словамъ.

86. Представя Бога глаголющимь, найдемь, что и онь даеть себя намь познавать также чрезь письмо и языкь: первое для разума, вторый для сердца.

Отвъть на сей языкь есть чувство; ибо что въ физическомъ называется движеніе, звукь, голось и тонь: то въ дуковномъ чувство, или ощущеніе. Слъдствіе ощущенія опредъляеть качество духа.

- 87. Изліяніе Божескаго світа и пріятіє онаго нашимі умомі есть то, что иногда *вдохновеніемі* называли.
- 88. Чистое выдыханіе принятаго вдохновенія, или духовное дыханіе есть отвъть на вдохновеніе. Какь

собранные во зажигательномо стекло лучи свот становятся пламенемо: тако идеи становятся словами во нашемо сердцо.

- 89. Сіе вдыханіе и выдыханіе составляєть жизнь духа; вьчное познаваніе совершенства есть вьчное Богопоклоненіе, сокращеніе вьчнаго блаженства. Сей-то есть огнь сходящій сь небеси и пожирающій жертву нашея любви; возходящій вь небо виміамь жертвоприношенія, воня благопріятная Богу.
- 90. Возпринимать всегда новый свъть от Отца свътовь, источника Премудрости, и принящый свъть возвращать всегда съ чистъйшимъ наслажденіемъ духовной любви: въ семъ состоить небесное блаженство.
- 91. Премудрость есть неизсякаемый источнико красоты: Любовь неизсякаемый источнико радости. Изо Премудрости и Любви изтекаето все доброе и истинное, сопровождаемое блаженствомо и довольствомо. Зроть

жеизчерпаемую красоту всегда св новыми восторгами, — ввино наслаждаться радостію зрвнія ея и внутреннвишаго соединенія св нею — коль велико небесное блаженство! — Одна сія мысль даетв намв понятіе, что такое разумвлв Іоаннв, сказавв: Богв любы есть.

- 92. Никогда св симв существомв не разлучаться, ввино св нимв жить вв чиствишемв сообщени; ввино красотою Его наслаждаться и не утомляться ввино сввтомв Его насыщаться и не пресыщаться ежеминутно открывать миріады новыхв прелестей и вкущать миріады новыхв духовныхв радостей о! коль велико сіе блаженство! Какой языкв извяснить оное? Чье око видвло такой гармонической сввтв? Чье ухо слышало такіе согласные тоны?
- 93. Здёсь наслаждаемся мы удовольствием постепенно: но там вкушать будем удовольствие все вполнё. Там для

зрѣнія красоты духа я весь око, для слышанія гармоніи весь ухо, для ощущенія любви весь сердце. — Кто изобразить великость сего удовольствія?

94. Божественный источнико разума есть само Бого. Постепенным сообщенія Его, во которыхо мы одну единичность созерцать можемо, суть первыя буквы духовнаго языка-свота. Сін иден свота просвощаюто умо и возводято его ко Источнику чистойнаго разума.

#### О разговори на языки свита.

- 95. Полнота сего свъта есть Духь Божій. Онь научаеть нась зръть и познавать: Онь есть глаголь сего языка.
- 96. Пріятіе сего Духа внутрь и собраніе Его лучей свъта въ сердцъ составляеть отвъть на сін глаголы.
- 97. Мыслить и чувствовать составляеть существо духа. Духовный органь кь возпріятію свьта есть умь; воля есть сердце Духа.

Воля, принявь лучи свыта, обращаеть ихь вы свою сущность, и возвращаеть ихь первоначальному Источнику, изь коего они изтекли, стольже чистыми, какь приняла.

98. На сихъ въчныхъ отношеніяхъ царства духовнаго основывается первоначальный языкъ свъта; и сіе есть средство къ сообщенію духа съ духомъ, души съ душею.

### Непреложные знаки духовнаго письма.

- 99. Высочайшая Премудрость имбеть примоторые непреложные знаки кь сообщению намы своихы мыслей; и сій знаки составляють, такы сказать, парящее Божеское письмо: ибо каждая мысль, сообщаемая Имы своимы Избраннымы, имбеть аналогической знакы, какы-то сказанія и видынія Пророковы доказывають.
- 100. Сім аналогическіе, или сходственные, знаки составили образець, по которому Моисей все учредиль.

- IOI. Сін аналогическіе знаки составляють для человька азбуку духовнаго языка, посредствомы которой можеть оны еще и вы сей жизни чувственно зрыть высочайшія истины, человыческимы языкомы неизывснимыя.
- 102. Сіи сходственные знаки суть чувственные образа первоначальных силь открывающагося Божества, черты подобія Божія, ко которому все сотворено.
- 103. Они суть средства для человъческаго ума къ зрънію свъта Божественнаго.
- 104. Совокупность встхо формо Свтта называется во мистеріяхо Свттомо; поколику оно есть средство ко познанію сверьхчувственныхо предметово.
- 105. Сіи совокупленныя формы свѣта, составляя одно цѣлое, называются въ Писаніи созданная Премудрость.
- 106. Онъ сушь первоначальныя идеиБожескаго разума, по которому все-

ленная сопворена, супь образець всего пворенія.

0 разных вименах вычных формо свыта.

107. Совокупность сих форм свъта называется также зерцалом в, потому что в в них в отражаются Божественные лучи свъта, как в мысль в слов в, как смысл в в букв в. А как в чрез в то ум может все сравнивать и по сравненіям видьть: то сіе и называется созерцаніе, созерцать.

108. Самыя формы извъстны подъ разными наименованіями. Онъ называются знаки свойства свъта (figna proprietatis lucis), имена Божіи, свътлыя тоски, (puncta lucida), мъры (mensurae), врата Премудрости (portae ad introtum sapientiae), мосты (pontes): потому что онъ върно и безопасно переводять от чувственнаго къ сверъхчувственному. Называются также сислами, духовными сислами, послъдованіями свъта, храмоль, обителью

севта, ковсегомо завета, означая тьмь како бы союзь между Богомо и человскомо, долженствующій нъкогда последовать чрезовозсоединеніе: — въчный и непременный образо великаго союза любви.

- 109. Святое ученіе о формах в свьта было тайною наукою жрецовь; по сему учреждено все Богослуженіе вы ветхомы завыть, дабы все показывало человых сей вычный образецы Божественнаго свыта, и напоминало ему о великомы его назначеніи.
- 110. Сей Божественной первоначальной наукт, которая въ жреческихъ таинствахъ свято сохранялась, человъкъ въ началъ наученъ былъ отъ самаго Бога, и она есть первое основаніе всякаго откровенія.
- 111. Какъ человъкъ съ человъкомъ можетъ сообщаться и обращаться только посредствомъ разума и сердца, и средствомъ къ тому служатъ писъмо и языкъ: такъ и Божественныя идеи свъта были средствомъ сообще-

нія, во которомо человоко нокогда со Божествомо находился, созерцая свото во свото.

- 112. Сіи Божественныя идеи світа, ві коихі человікі могі созерцать Божественныя истины, были поучающіє Элогимы, непосредственныя изтеченія изі самаго Божества, составивній Божескую форму; и во вкушеній и пріятій сихі чистыхі изтеченій світа состоять будеті зрініе лицемі кі лицу.
- 113. Когда человъкъ, отчасу болъе погружаясь въ матеріальное, поставиль чувственность преградою втеченію сихъ чистыхъ идел свъта: то необходимо долженъ былъ потерять и сіе сообщеніе съ духовнымъ міромъ.
- 114. Только между немногими способными къ принятію сего свъта и составлявшими всегда Избранныхъ, продолжалось сіе сообщеніе; и сіи то во всякое время были раздаятели Божественнаго свъта, и назывались Провидцами истинъ, Пророками.

- О Божескомд сообщении языка свъта своимд Избраннымд.
- 115. Наконець Божественная Любовь избрала себь народь и возжелала коренныя истины Завьта Свьта ввырить чистьйшимь людямь изв сего народа; и кв незабвенной памяти оных облекла свыта-формы внышнею одеждою, учредя церемоніи и обряды, дабы чрезь возбужденіе вы человыках вниманія кв онымь, привесть их паки оть внышняго кв внутреннему.
- 116. Моисей призвань быль кы сему великому дьлу; оны принялы паки все содержание свыта-формы вы данномы законы; ибо законы есть порядокы всего, и все имыеты 10 положений, или правилы. Тогда сказалы народы: говори ты сы Богомы: ибо множественность неспособна приближаться кы единицы и принимать чистыя формы свыта. Почему необходимо было, чтобы опредылено было и временное мысто кы сохранению сихы формы

свъта; и сіе-то было причиною учрежденія Священства и наружнаго Богослуженія.

- 117. Сіи формы свъта, въ совокупности, суть чувственное изображеніе Божескаго совершенства и чертежь Божественнаго порядка, — чертежь, въ которомь всъ возможныя согласія и соразмърности обрътаются. Онъ суть то, что у Архитектора плань, т. е. формы порядка его идей.
- 118. Как Строитель видить вы плань мысли Архитектора о цьломы зданіи: так вы сих формах человыкы можеть видьть всь истины вселенныя.
- 119. Вселенная во времени уподобляется зданію, котораго одна часть лежить вь развалинахь, другая стоить цьла, а третья еще строится. Плань зданію давно сдьлань, и Богь сообщиль намь вь сихь формахь свьта такой чертежь, по которому мы настоящее, прошедшее и будущее видьть можемь.

- 0 Уримѣ и Тумимѣ Священни ковъ.
- 120. Сіи священныя формы составляли таинство Урима и Тумима Священников ; он суть врата в будущій Іерусалим небесные знаки божественнаго зодіака, который Всемогущество, Премудрость и Любовь Его протекають, и который на горизонть единицы видимъ человъку.
  - 121. Драгоцвиныя каменья были драгоцвиными изображеніями небесных истинь; вы нихы показаны существенныя формы; ибо подобный свыть, какы вы оныхы 12 каменьяхы, отражался вы 12 различныхы видахы: чымы означалось, что Божество какы во внутреннемы, такы и вы наружномы, вы разумномы и физическомы, дыйствуеть 12 различными образами.
  - 122. Въ сихъ формахъ Свъта состояли Божественныя откровенія всъхъ времень; изъ нихъ происходили пророчества, явленія и видънія. По че-

му Пророки и назывались Прозорливцами.

123. Священное писаніе содержить весь порядокь сихь формь свыпа вы божественномь, духовномь и физическомь смысль; а по тому и есть оно книга Свыта, или книга всьхь вещей.

#### 0 духовном взрвний и слышаний.

- 124. Какъ человъкъ здъсъ видишъ глазами, слышишъ ушами: такъ и тамъ долженъ онъ видъть духовными очами, слышать духовными ушами.
- 125. Духовное око есть разумь; имь видить онь вы формахь свыта то, что служить имь основаниемь, т. е. божественное. Духовное ухо есть воля; ею должень онь обымать выраженія формь свыта.
- 126. Сіе дълается такъ просто и естественно, какъ бы самое обыкновенное дъло. Какъ при свътъ Солнца человъкъ видитъ предметы сего физическаго міра: такъ при свътъ Бо-

жескомъ умъ Духа видитъ предметы духовнаго міра.

- 127. Какъ въ физическомъ міръ лучи и ихъ отраженія суть средства къ зрънію чувственныхъ предметовь: такъ формы умнаго свъта служать средствами къ духовному зрънію; и какъ сіяніе солнечное въ физическомъ міръ приносить вмъсть и теплоту, которою все оживляется и все раждается: такъ и сіяніе духовнаго свъта возбуждаеть духовную жизнь и раждаеть предметы внутренняго міра.
- 128. На сіе можеть быть скажуть: какь возможно, чтобы простыя формы, хотя вы нихь и можно созерцать истины, были вмьсть и производителями существенностей? Отвьтствуется: человькы имьсть умы и волю, разумы и чувство. Чрезы формы свыта умы его видить вещи вы чистыйшемы свыть красоты; и какы невозможно зрыть красоту не ощущая ея, а ощущеніе сіе есть любовь; красота же истины и добра состоить

въ прямомъ озареніи чистаго разума: то по сему блаженство, спокойствіе и удовольствіе бываеть слъдствіемъ ихъ.

О томд, что языкд Свёта есть наука чалд Свёта и о путяхд кд сей наукв.

129. И такъ языкъ Свъта есть наука, чрезъ которую научаемся мы познавать Бога, любить Его и покланяться Ему. Познаніемъ называется озареніе свътомъ сихъ формъ; любовію чувство сего озаренія. Первое есть Письмо свъта, второе огненный Языкъ.

130. Поелику же человъкъ въ семъ міръ чрезъ множественность вездъ разлученъ съ единицею; поелику множественность вездъ стоитъ преградою между имъ и единицею: то не возможно ему углубиться въ сію высокую науку находясь еще въ вихръ обыкновенной человъческой жизни.

- 131. И тако оно должено ото множества отделяться, и во тишино, собраво внутрь силы своего духа, возпарять со оными ко единиць. Сте дужовное дойствие называется молитьою.
- 132. Чрезъ сіе собраніе силь духа отвемлются препоны множественности, а сь ними подвемлется завъса, раздъляющая нась со свътомь, и мы начинаемь видъть царство истины: такимь образомь дълается возможнымь сообщеніе нашего ума со свътомь и соединеніе нашего сердца сь духовнымь міромь.
- 133. Тогда являются намо своты и пламена, силы и могущественности; мы тогда во міро сило, или могущественностей: а сіи-то и называются Духами.
- 134. Какъ въ физическомъ свътъ заключается сила, а въ физическомъ огнъ дъйствіе, или мощь: такъ и въ духовномъ свътъ, именуемомъ Премудростію, находится сила; а въ духов-

номь огнь, именуемомь Любовію, мощь. И то и другое сльдуеть тьмьже законамь. Какь огонь подкрыпляется безпрестаннымь движеніемь свыта: такь любовь подкрыпляется Премудростію; и всегдашнее зрыніе, возприниманіе и возвращеніе составляють жизнь дука.

- 135. Каждое дъйствие производится 7 силами. Тоже сказать должно и о свъть и огнъ. Онъ свътить, освъщаеть, гръеть, образуеть, раздъляеть, совокупляеть, и даеть видь. Сіи 7 силь свъта и огня должны содержаться и въ насъ. Силы свъта ума называются дарами духа Божія. 7 огненныхъ силь воли, или любви, суть духовныя и тълесныя дъла милосердія, или полнота силъ Свъта въ дъйствіи.
- 136. Седьмисвъщникъ Іезекіилевъ есть прекраснъйшій образь сей истины. 7 свътильниковъ содержатся въ дъйствіи чрезъ вливаемый въ два рога, или чащи, елей. Рога, или чащи,

означають духовное и тьлесное; а елей питаніе Любви, втекающей свыше оть свьта Премудрости.

- Таже самая истина представлена намь и вь Евангеліи чрезь свьтильники мудрых и юродивых двв. Огню потребна для горфнія пища, и для того елей вливается во лампаду. Потребно также начто такое, которое бы существенно питало во нась Премудрость и Любовь: а сіе нѣчто есть Благодать, духовный елей; обладательже сего елея есть Отець свьтовь. Монета, на которую сей елей покупается, есть отвержение себя, то есть: чтобы в нась царствовала не наша воля, не наша мудрость; Божія воля и Божія Премудрость; воля же Божія есть чистрищая Любовь, а разумь Его чистьйшая Премудрость.
- 138. В древних в Мистеріях в священный огнь означаль сію великую истину; и тоже значиль онь и у Евреевь.

- 139. Умб и воля составляють существо духа; разумб и свобода суть его качества. Умб должень стремиться кв Премудрости, воля кв Любви; Премудрость есть невъста, Любовь жених соединение Любви св Премудростію, свободы св умомв, есть связь небеснаго союза, кв которому ведутв насв формы свъта.
- 140. Чрезв нихв умв нашв познаеть красоту Божію, которая есть Его Премудрость. Изв сего познанія сльдуеть Любовь. Красота сія возхищаеть сердце наше, наполняя все наше существо; и вв семв состоить внутренный се соединеніе. Премудрость чрезв умв нашв производить вв сердць любовь, а св нею приходять кв намв дары: блаженство и святость, мудрость и разумьніе сокровенных вещей, выдыніе и наука, благоразуміе и совыть, крыпость и сила, слава и богатство, доброта и любовь, побыда и господство, честь и хвала.

#### ' О жизни духа.

- 141. Соединеніе воли съ умомъ, чувства съ познаніемъ, есть истинная жизнь Духа.
- 142. Въ чистотъ принимать свътъ Божественный, и въ чистотъ сохранять его въ сердцъ называется познавать и любить Бога.
- 143. Въ чистотъ возпарять дукомъ къ сему свъту свътовъ есть молитва; пребывать постоянно въ со. зерцаніи сего свъта есть вѣра.
- 144. Но въра безъ дълъ мертва; познаніе безъ любви познаннаго есть сила безъ дъйствія, свътъ безъ теплоты, который ничего не производить; духовная зима души. Гдъ же начинается Любовь, тамъ начинается духовная весна: цвътъ добродътели ея дъло; онаже постепенно приводить ее и въ зрълость.
- 145. Древо жизни цвътетъ во весь годъ, и всегда имъетъ и плоды и цвъты вмъстъ.

- 146. Сіе древо жизни, в коем в дриствують Премудрость и Любовь, есть Христось, и чрезь него токмо можеть снизойти вы нась вышній свьть и вышняя теплота.
- 147. Онв есть вмвстилище Божественных силь и могущественностей. Мы должны отнять ввтвь нашего ума и сердца отв древа міра, которое есть древо познанія добра и зла, и привить оную кв сему древу жизни, дабы она вновь приняла жизнь отв его существа.
- 148. Тогда Христось вы насы раждается; животворящій его свыть оживляеть и насы, согрывающая его любы согрываеть и наше сердце. Но Его свыть есть свыть Божественный, Его любовь любовь Божественная. Сила и мощь вы Немы, а чрезы Него и вы насы, происходять оты Отца силь.

- О возможности получить паки языко Света.
- 149. Когда мы начнемо изрекать святое имя Божіе: то Бого будето изрекать чрезо насо свою силу и мощь высочайшее таинство тачинство! во во во поставления и истинное богопоклоненіе!
- 150. Велико назначение человъка! Даже и въ состоянии его несовершенства открываемъ мы въ немъ способность слова, дъйствующаго съ силою и жизнію внъ его, какъ скоро духъ, душа и тъло соединяются въ произнесении слова.
- 151. Но истинный языко свота, исполненный силы и истины, есть только тото, во которомо духо слова проникаето внутрь, вещей, и совнутреннимо оныхо существенно соединяется.
- 152. Сей есть языко силы, производящій чудеса — языко, коимо обладало Христось, Господь сило и

встхт существь, чрезь который повельваль онь стихіямь — языкь, коимь смиренные слуги Господни чудодьйствовали вы Натурь. Но человым тогда токмо пріобрытаеть сей языкы и ділается обладателемь слова свыта, когда изы Божественнаго воплощеннаго слова исходящій Духі паки учинится вы человых словомы; тогдато божественное, духовное и физическое вы человыхы паки соединятся, и Христось, Сила встхі силь, Слово свыта міра, изрекаеть себя вы немь, яко всяческая во встхі. Аминь.

# ПРИЛОЖЕНІЕ ВЫШНЕЙ МАТЕМАТИКИ КЪ ХИМІИ,

сь присовокупленіемь новьйшихь

опытовъ

0

свътъ,

яко началь вещей.

#### HEEL OF EFFE

## HEALT METALS BEHINGER

Carumana Carumana Carumana

U

Some a decrease one.

Все в Натур следует одно за другимь; все связано одно с другимь и составляет цель.

Наши познанія состоять только вы томь, что мы одно кольцо сей цыпи сравниваемы сы другимы, и опредыляемы ихы разность.

Чъмъ большее число колецъ можемъ мы обозръвать въ сей цъпи, тъмъ обширнъе наши познанія; а кто видитъ всъ кольца цъпи, отъ перваго до послъдняго, тотъ имъетъ высочайшее познаніе.

Разумъ, который есть способность сравнивать между собою вещи и обозрѣвать оныя въ порядкъ, не можетъ довести насъ до сего высочайшаго познанія; ибо матеріалы, изъ которыхъ составляеть онъ свои понятія, получаеть онъ изъ чувствъ; чувства же обманывають, и принимая въ себя предметы уже сложные, не передають понятію нашему простыхь машерій.

Сверьх разума имбет челов вышшую способность, которая может сравнивать вст предметы въ восходящем и нисходящем порядкъ съ единицею, яко Началомъ.

Помощію сей силы, которую назову я смысломо, или высочайшею способностію разума, человово бываето во состояніи составлять понятія свои по прогрессіямо, и слодовательно получать чистое созерцаніе истины чрезо обозроніе состава своего понятія.

Машемашическая очевидность основана на сей силь; она какь вы Ариеметикь, такь и вы Геометріи происходить от одного начала, и составляеть изь него свои понятія.

Одинаковость идей наших со познаваемыми вещами доставляеть намь истинное познаніе. Мы тогда только познаемь предметь справедливо, когда мы понятія наши составляемь по тойже самой прогрессіи,

по которой Натура производить предметы, представляемые ею взору нашему.

Истина состоить вы правильной связи предстоящаго сы послыдующимы.

Мъра, которою хочу я измърять предметь, должна доставать во всю величину его: т. е. быть ему равною такъ и Разумъ, желающій познать истину, долженъ составлять понятіе свое, какъ Натура составляеть предметь, который онъ познать хочеть: тогда токмо видить онъ правильно.

Вст наши заблужденія происходять от того, что мы тоть опыть, изь котораго составляемь наши понятія, удаляемь от закона разума.

Законъ же разума состоить въ

Все идеть по прогрессіи оть одной единицы, и можеть разсматриваемо быть только вь возвратномь ходъ кь единицъ.

Bсе отb единаго, и все кb единому, говорили Древніе.



Созерцательныя ф: мы Математики суть Время и Пространство; по нимо составляето она свои понятія, и по тому получаето она свои истины, что время и пространство сопряжены неразрывно со матеріальными предметами, кои во Натуро всо во связи между собою.

Но есть вышшія созерцательныя формы выше времени и пространства, и онв-то называются прогрессією и соотношеніемь. Ибо прежде нежели можно сдълать себь понятіе о пространствь, надобно времени И имьть понятие о предметахь, одинь за другимъ слъдующихъ, или одинъ при другомо находящихся. Понятіе о предметахв, следующихв за другомь, составляеть прогрессію; понятіе о предметахв, другв при другь находящихся, называется соопношеніемь, связью. — И то другое выше пространства и времени, и сверьхчувственны.

Чтоже прогрессія и соотношеніе, как вышшія созерцательныя формы, могушь дашь разуму справедливыя понятія о вещахв, вь томь ньть сомньнія; поелику все существующее производится Натурою по прогрессіи и по соотношеніямь. Время означается движеніемь вы дьйствіи Натуры, и дълается намь примьтно вы посльдовательномо составь по числу, мьрь и в су. Потому мы во встх наших в идеяхь должны итти путемь Натуры и составлять свои понятія такв, какь она составляеть вещи, чрезь что оныя одинаковы будуть св ними; а сія одинаковость понятій св вещами есть совершенная истина; ибо мы познаемь вь вещи начало, связь форму.

Всь вещи имьють троякій образь сравненія:

- 1. Сb началомb, изb котораго онb произходять;
- 2. Съ самими ими и составными ихъ частьми;

3. Съ другими вещами, внъ ихъ и при нихъ находящимися.

Вошь масштабь сравненій, по которому единственно получаемь мы прямое созерцаніе

причинь — дьйствій — и сльдствій, силь — органовь — и формь, происхожденія — бытія и разрушенія.

Сей масштабь есть третье между двумя сравниваемыми вещами, помощію котораго разумь можеть все сравнивать; ибо все вы натурь связано одно сы другимы, и слыдовательно одно другому подобно.

Вст законы во мысленномо, числительномо и измърительномо сходны между собою, и ко толесному міру содержатся како: мысль — начертаніе — плано — зданіе, и слодовательно составляются, или строятся. Одно служито другому основаніемо: мысль начертанію, начертаніе плану, плано зданію. Во плано вижу я чертежо, во чертежо идею. Начершаніе есшь осуществленная идея,

Планъ исполненное начершаніе, Зданіе осуществленный планъ.

Такъ содержатся между собою причины — дъйствія — слъдствія — существенности — силы — органы — формы — тъла. Законъ вездъ одинаковъ.

Всѣ предметы вселенныя находятся или

- 1. въ рожденіи, или
  - 2. вр бышін, или
  - 3. въ разрушеніи ихъ.

Прошедшее, настоящее и — будущее — есть послъдованіе времени. За тъмъ слъдуетъ происхожденіе бытіе и — разрушеніе — аналогически.

И такь всь вещи можно разсматривать

- I. вb силахb,
- 2. вь дъйствіяхь, и
- 3. въ продолжени ихъ.

- I. bb uxb Havanaxb,
- 2. вb ихb составных в частях в и посредствах в, и
  - 3. въ ихъ цъломъ.

В в началь, продолжении и конць. —

Масштабь Натуры также троякь:

- 1. послъдованіе, или прогрессія,
- 2. СВЯЗБ,
- 3. возврать кь Началу.

Какъ все проистекаеть извединаго, и возвращается паки къ единому: то мъра долготы всей цъпи Натуры состоить изъ —

начала — средины и — конца — и как конець дълается всегда опять началомь: то из сего происходить неизмъримость Въчнаго; ибо мы непрестанно находить и познавать будемь новыя произведенія Премудрости и Любви, не бывь вы состояніи их визчерпать.

Всь тьла содержатся между собою по сему масштабу: — — они одинаковы — подобны — различны. И потому во Натурт два главные закона: законо удаленія и законо сближенія, между которыми есть средній законо, который отделенное всегда старается соединить со Началомо:

Сіи законы открываются како во разумномо, тако и физическомо.

- 1. Стремленіе внизв,
- 2. Стремленіе вверьхі, и
- 3. Законъ соединенія.
- 1. Сила летучести,
- 2. Сила тягот внія и
- 3. Средняя сила, соединяющая летучее съ постояннымъ.

И во человоко находимо мы тотже самой законо, что и во физической Натуро.

Законо нравственности есть стре-

Законъ чувственности стремленіе внизь; и

Законъ соединенія нравственнаго съ чувст еннымъ есть законъ моральный. Въ межаникъ также есть сила сопротивленія, сила движенія, и средняя, соединяющая сін объ.

И maкb сей законb научаетb насb → 3

прогрессіи — связи — возврашному ходу вещей —

происхожденію — бытію и — разрушенію.

Такимо образомо Натура показываето намо путь ото духовнаго ко толесному, ото летучаго ко постоянному по закону прогрессіи, и

Законо обрашнаго хода ото трлеснаго ко духовному, ото постояннаго ко летучему.

Но оба закона безb средняго закона соединенія не могутb произвесть ничего.

Съ симъ среднимъ закономъ всъ

связи, (connexion) сцъпленія, (cohésion) пришяженія и сродства

сходны.

г. 2. 3. Сравненіе— пропорція— разность.

Все различествующее можеть приведено быть чрезь сходное вы одинаковое.

Разности могуть приведены быть въ пропорціи, а пропорціи чрезъ сравненіе въ одинаковость, или тожество.

Все вышесказанное служить намь доказательствомь, что идеи наши, дабы быть правильными, должны сльдовать по прогрессіи, или итти посльдовательнымь порядкомь времени.

Но время означается движеніемю и дриствіемь, т: е: последованіемь дриствія Натуры; следовательно Химія, занимающаяся произведеніями Натуры и их разрешеніемь, не можеть иметь надежнейшаго пути кы достиженію обозренія всей цепи Натуры, какы тоть, которымы идеть сама Натура— вы составленіи, соединеніи и разделеніи вещей.

Прогрессія силь означается дьйствіемь; дьйствіе примьчаемь мы во времени; время въ движеніи и посльдовательномъ дъйствованіи Натуры.

По симь основаніямь строенія, такь сказать, разума, теорію котораго я написаль особо, я развискиваль нькоторые химическіе предметы, и вывель сльдующія положенія о свыть:

Законы Нашуры в составлени тругования в заключающся

вь законь сложенія, вь законь пришяженія, вь законь разложенія.

Сей всеобщій Химическій законь содержится в сльдующемь:

Натура безпрестанно старается летучее дълать постояннымь, а постоянное опять летучимь.

И пакъ вся Химія основывается на познаніи сихъ 3 главныхъ законовъ летучести, притяженія и отвердьнія, или постоянности.

Посредствомо ихо производито она начала, сродства, содружности, (aggregat), и производито первородныя матеріи (Urftoffe), матеріи (Stoffe), и формы толь по одинакимо законамо.

Прежде нежели я изъясню слъдствія, выведенныя мною изъ приложенія математическихъ основаній къ Химіи, за нужное почитаю объяснить разныя входящія въ сію систему слова, дабы читатель понималъ тоже, что я; и тогда изъясненіе мое будеть яснье.

Я разсматриваю всь химическія тьла вь троякомь состояніи, или существованіи ихь:

во состоянім газово, во состоянім текучемо, и плотномо,

или, что тоже будеть,

- вь началахь,
- посредствахв,
- содружностяхь:

или

вь первородныхь матеріяхь,

вь матеріяхь, вь формахь.

Подъ Силою разумью я причину; что либо производящую;

Подb *Органомb* средство, коимb сила то производить;

Подъ формою первое явленіе, для котораго сила дъйствуеть, или то, что есть цъль силы.

Подв Тъломо разумью я существо, чрезв силу, органь и форму произведенное; и когда оно подвержено чувствамь, то дълимое.

Под**b** Колитествомо разумью я пропорціональное содержаніе началь вещей по тислу.

Подъ Касествомъ пропорціональное содержаніе дъйствія въ посредствахъ, или органахъ, по мѣрѣ.

Подъ формою разумью я первое чувственное явленіе, которое чрезь число количествь и мьру качествь опредъляется къ протяженію.

И такъ Тъло есть по пропорціональнымъ соотношеніямъ количествь, качествь и формь опредьленный составь.

Подо словомо Притяжение разуможно я единственно связь начало, или количество.

Подь *Сродствомо* связь посредствь, или качествь.

Подъ Сцвпленіемъ связь содружносши.

Под *Матеріею* разумью я пюлько вещество тьль, начало явленій.

Чтоже неподвержено чувствамь, недьлимо чувственнымь образомь, а только умственно, то называю а Нумень, или непостижимое.

Состояніе, во которомо находятся Начала при составленіи тола, называю я сложеніемо.

Состояніе, въ которомъ находятся посредства при составленіи тъла, связью.

Состояніе, во которомо формы, яко первыя явленія, находятся при составленіи толь, называю я образованіемь; Вь минеральномь царствь кристаллизацією,

Вь растительномь прозябениемь, вь животномь ростомь.

Состояніе, во которомо находятся тола во совокупности ихочастей, называю я сгущеніемо, или плотностью.

Сіе извясненіе понятій почель я тьмь болье нужнымь, что я намьрень итти единственно путемь Натуры и разсматривать вещи такь, какь она ихь производить.

Вст явленія происходять во времени и пространствт.

Всъ предметы или слъдують одинь за другимь, или находятся другь подлъ друга.

И такъ надлежить ихъ всъхъ разсматривать во времени и пространствь, или въ прогрессіи и соотношеніи, которыя со временемъ и пространствомъ составляють одно.

Подо словомо Время разумою я признако, подо которымо я себо движение представляю.

Подв Пространством следствие движения, или протяжение по образу движения: чрезв что получаю я понятие о величинь.

Велигина есть то, что заключаеть вы себь пространство; она есть протяжение.

Протяженность могу я представить себь

во состояни газномо,

текучемb, или жидкомb, и

сгущенномв;

или: вb шонкомb, среднемb, и плошномb видb,

и слъдовательно составить себь понятіе о газномь \_ текучемь и \_ плотномь, и представлять себь тьло какь протяженность вы плотномы состояніи поды законами времени и пространства. А по сему понятія о времени и пространствь суть тоже, что и понятія о составленіи и составь вещей, или о образованіи и произведеніи.

Время означается движеніемь, движеніе посльдованіемь одного за другимь, а посльдованіе составленіемь: сльдовательно всь они суть и вы связи между собою, и одно; и что можно сказать обы одномы, тоже самое правильно сказать можно и о другомы. Сльдовательно всь аксіомы и задачи о времени и пространствы можно также приложить и кы составленію и составу вещей; сльдовательно вышняя Математика идеть и на Химію.

Ибо оная разсматриваеть тьла или вь ихь бытін, или вь ихь происхожденіи, или вь ихь разрушеніи, т.е.

по времени — въ протяжении, по пространству — въ бытии, по времени и пространству — въ разрушении.

Свьть, яко Начало существь, не имьеть самь по себь никакого чувственнаго вида; для нась онь тьма, то есть: свьть находится вы состояніи такой протяженности, для которой мы не имьемь чувства, дабы понимать его свьтомь. Высочайщая 
степень разширенія свьта есть тьма, 
и потому сіе состояніе есть только 
относительное.

Дабы изъ тьмы сдълался свъть, нужно ему соразмърнымъ образомъ стянуться: тогда является то существо, которое мы называемъ свътомъ, соразмърное всегда сосредоточенію своему.

Свътъ, яко Начало, не можно причислить къ веществу; онъ не подверженъ чувствамъ: но при всемъ томъ образуетъ великое протяженіе, въ которомъ всъ явленія вселенныя прочисходять, и чрезъ стягиваніе и разтиреніе онъ есть Начало всъхъ явленій.

Digitized by Google

Свъть, разсматриваемый яко Начало внъ дъйствія, содержится какъ математическая точка круга къ окружности; какъ сила къ протяженію, какъ причина къ дъйствію, какъ единица къ числамъ.

Повсемъстное протяжение свъта есть для насъ сверьхчувственно; ибо мы измърить онаго не можемъ. Онъ станови пся для насъ измъримымъ и по дъйствию своему постижимымъ тогда, когда мы видимъ его въ движении, въ видимой формъ времени.

Чрезъ сосредоточение свъта происходить дълимость: безъ сосредоточения же не можеть быть въ Натуръ никакой дълимости; ибо все, что раздълить можно, должно состоять изъ послъдующихъ одна за другою, или изъ находящихся одна при другой частей, т. е. должно состоять во времени и пространствъ, или въ прогрессии и во взаимномъ соотношении. И по тому прежде движения, которое означается временемъ, дълимость невозможна: такъ какъ безъ прогрессіи единицы не могуть быть числа, безъ прогрессіи точки не могуть быть линеи, безъ движенія силы не могуть быть дъйствія.

Свѣтъ имѣетъ силу разширяться и стягиваться, чрезъ что и производитъ онъ движеніе.

Повторяемое разширеніе и стягиваніе составляєть подвижность сврта и его упругость, по которой свьть разширяется, стягивается и опять разширяется. Такь дъйствуя всегда, Натура даеть всему движеніе и жизнь; такимь образомь начало сходится сь концемь, конець сь началомь, и образують кругь времени.

Свыть стремится кы формы, форма же производится движеніемы; а движеніе чрезы разширеніе и стягивыніе.

Безв сосредоточенія силы ньтв дьйствія, безв дьйствія ньтв явленія, безв явленія ньтв формы. Свѣтъ можетъ разшириться и стянуться, и опять разшириться.

Въ разширеніи дъйствуеть онь яко сила;

Въ разширеніи и стягиваніи вмьсть производить онь дьйствіе, жизнь, движеніе;

Въ разширеніи, стягиваніи и паки разширеніи производить онъ формы и существа.

Такимъ образомъ дълаетъ онъ все видимымъ,

живымb, существеннымb.

## О Свёте, яко причине видимости.

Видиместь раждается от движенія свъта.

Свъть въ разширеніи есть сила, производящая видимость; стягиваясь производить онь лучь, яко средство; таки разширеніемь луча своего производить блескь, сідніе, форму; та-

жимо образомо происходито видимый свото. Свото — лучь — сіяніе.

Такимъ образомъ дъйствуетъ свъть во всемъ

- 1. яко главное существо,
- 2. яко стягивающее,
  - 3. яко разширяющее.

И сіи двъ крайности соединяеть онь во вськь вещахь чрезь третіе.

Яко причина видимости, свъть имьеть два вида, или формы своихы крайностей: вы высочайшей степени разширенности оны черень; вы высочайшей степени сосредоточения оны быль. Изы сихы крайностей происходять 3 коренные цвыта:

Бълый и черный въ соединеніи, по пропорціи какъ I къ I, производять красный;

По пропорціи білаго кі черному какі 3 кі. производять желтый;

По пропорціи бѣлаго кѣ черному какь і кѣ і производять пурпуровой цвѣть;

По пропорціи чернаго кb бbлому какb  $1\frac{1}{2}$  кb 1. производятb синій.

Красный и желтый цвьты производять оранжевый.

> Синій и красный — фіолетовый. Желтый и синій — зеленый. •

Движеніе світа трояко, и каждое имбеть стремленіе кы своей формь.

Разширительная сила подобна перпендикулярному движенію и образуеть линію ,, | ,,

Стивательная подобна горизонтальному движенію и сb первою образуеть 4.

Разширительная, стягивательная и паки отражательная сила вмфств лроизводять круговое движение .

Изв сихв 3 коренныхв формв, по роду движенія, происходять всв прочія формы, какв-то видьть можно вв Акустикв на стеклянныхв дощечкахв.

Означающее движение время протекаеть пространство, и мьра времени размъряется по пространству, протеченному движеніемъ.

Въ Акустикъ пространство, пробъгаемое тономъ, означается сотрясеніемъ струны; ибо форма сотрясенія дълаеть тонъ. Тонъ есть слышимая форма сотрясенія при пробъганіи пространства, а фигура есть видимая онаго форма.

И так всякой тон в непремвино имбет свою опредвленную форму.

ВЪ какомЪ содержаніи свѣтъ при сотрясеніи, въ такомъже и при отраженіи.

При всяком в отражении дуль пробътаеть пространство, и чертить форму свъта.

Форма содержится по времени, какое пробътаеть лучь, и пространству, какое онь занимаеть.

Время — силь; пространство — упорности; а по силь и упорности содержится форма.

Весьма любопышны опышы сего всеобщаго закона, кошорые подобнымы

образомо приложить можно и ко другимо наукамо.

По однимъ законамъ свътъ обра-

формы лучей, формы тоновь, формы запаховь, формы тьль.

Машеріалами же сушь для зрвнія сввшв, для слуха сввшв и воздухв, для обонянія сввшв, воздухв и

вода,

Для вкуса и осязанія світь, воз-

Отраженіе, сотрясеніе, модификація, кристаллизація происходять по тьмь же законамь.

Но чтобь не удалиться далеко от главной цьли, обращусь къ прежней матеріи, предоставляя себь о сихъ предметахъ предложить мои опывты впредь особо.

Какъ содержатся между собою силы свъта и движенія въ прогрессіи: также содержатся они и въ своихъ дъйствіяхъ. Разширительная сила имъ етъ величайшую кръпость въ началъ, притягательная въ срединъ, отражательная въ концъ.

Какъ части разтягиваются, такъ онъ и стягиваются; какъ онъ стягиваются, такъ и опять отражаются.

Какъ сила свъта въ разширительности своей есть сила рожденія и происхожденія вещей;

Въ разширительности и стягивательности есть сила жизни и движенія;

А въ разширительности, стягивательности и отражательности есть сила продолженія:

Такимъ же образомъ свътъ по произведени видимости переходитъ къ произведению жизни.

# 0 свете, яко причине жизни.

Како во первой своей модификацін свото чрезо движеніе производить видимость и обнаруживается яко сила, средство и форма

свътъ — лучъ — и — сіяніи: по тъмъже самымъ законамъ производить онъ и жизнь.

Что во видимости свото и движение, то во жизни вещей свото и теплота: духо же, раждающійся изо свота и теплоты, есть сила жизни — средство жизни — форма жизни.

Свbmb — теплота — жизнь.

Какъ въ видимости свъть отражается въ 7 цвътахъ: такъ и въ жизненности дъйствуеть онъ въ 7 силахъ, а именно:

разширяеть, стягиваеть, отражаеть, смьшиваеть, раздыляеть, учреждаеть, или устроиваеть, осуществляеть.

Сіи 7 операцій происходять при каждомь действіи, на примерь:

Когда сажаю я съмя въ землю то оно

- 1. разтягивается,
- 2. пришягиваеть кь себь влагу,
- 3. отражаеть ее онять и начинаеть развернываться,
  - 4. находишся въ броженіи,
- отдъляетъ летучее отъ постояннаго.
- 6. устроивается,
- 7. колосипся, спановипся веще-

Разумь вы своихы операціяхы посльдуеть тому же закону.

На примърв: захотъл бы д написать стихи на цвътокъ: то

- Разширеніе. Умі мой разширяется; я разсматриваю умомі цвітокі— Умозрініе, умопредставленіе.
- 2. Стягиваніе. Все мною примъченное во ономо собираю — Пенятіе.
- 3. Отраженіе. Собранное стараюсь опять составить в другую форму— Размышленіе.

- 4. Круженіе, броженіе. Нахожусь еще ві нерішимости, перебираю, оборачиваю мои идеи Фантазія, или Воображеніе.
- 5. Раздъленіе. Ръшаюсь на то, или другое Разсужденіе.
- 6. *Устройство*. Располагаю, или привожу все то вы порядокы *Разумы*.
- 7. Осуществление. Пишу стихи Умь.

Сей всеобщій законо Натуры оказывается вездь, гдь есть жизнь, движеніе и произведеніе; и такимо образомо свьто все производито и сохраняеть.

Непрестанное движеніе свъта къ своему разширенію даеть ему различныя модификаціи; однь частицы его стягиваются, другія разширяются.

Сіе разтягиваніе и стягиваніе частиць свьта производить воздухь, или газь.

Воздухb образуется по движенію, разширенію, сжатію и паки разшире-

нію, и получаеть оть того три модификаціи, или качества.

Первая модификація производить самый летучій воздухь, или мефитической;

вторая жизненный; третья постоянный.

Сіи три рода воздуха суть первородныя матеріи вещей, происходящія из развиженія; и ими Натура по прогрессіи чрез разширеніе, притяженіе и отраженіе обработывает развиреніе, стихіи и тра по томуже неизмъняемому закону.

Гдъ разширение береть верьхв, тамь раждается летусее, газное.

Гдъ разширение и стягивание равны, тамъ текутее, или жидкое.

Гдь стагивание верьхь береть, тамь постоянное.

Непрестанное сражение сихо сило есть причина рождения, бытия и разрушения встхо вещей.

Такъ образуеть Натура постепенно количества, качества, формы и тъла по одному непремънному закону.

Сначала свыть приготовляеть для себя органы, чрезь которые бы дыствовать; потомы дыствуеть онь вы органы и составляеть форму; наконецы дыствуеть вы формы и образуеть тыхо.

И такъ рождение, бытие и разрушение тълъ производится свътомъ.

Частицы свъта, соединясь, производять матерію для тьла.

Omb образа соединенія и сжатія ихb зависить продолженіе ихb бытія.

При сильнъйшемъ сжатіи частицы свъта паки раздъляются, и тъла перемъняются, или перестають быть.

Свътъ, яко сила, есть основание всего существующаго; чрезъ него оно произошло. Каждая же сила дъйствуеть чрезъ органъ въ формъ.

Сила свъта имъетъ 3 дъйствія; и потому во первыхъ приготовляетъ себъ 3 органа, чрезъ которые потомъ она дъйствуетъ; далъе 3 формы, въ которых райствуеть; наконець 3 сущности, которыми она дриствуеть.

Органь свыта есть воздухь, который происходить, какь вышесказано, чрезь движение. Гдь разширительная сила береть верьхь, тамь происходить огненный воздухь.

Гдь стагивание и разширение равны, тамь дьлается чистый воздухь.

Гдь стягивание береть верьхь, тамь постоянный воздухь.

Первый воздухb есть первородная матерія всего летучаго;

Вторый есть первородная матерія всего жидкаго;

Трешій первородная машерія всего посшояннаго.

Чрезъ борьбу воздуховъ производятся стихіи: огонь, вода, земля.

По произшествии трехв родовв воздуха, они, движеніемв свъта, стал-киваются друго св другомв; и какв по свойствамв свъта, чрезв дъйствіе и противодъйствіе, они стараются притти вв равновьсіе: то отсюда

происходять огонь, вода и земля вы слъдующемь порядкь.

По закону стремленія вверьхо разширяющая сила старается отдьлиться отб стягивательной; а по закону стремленія внизо стягивательная сила старается удержать разширительную. Во сей борьбо сило происходито между воздухами возгараніе; является огонь, и старается привести себя во разширеніе.

Огонь есть явленіе, случающееся тогда, когда світь стремительно переходить из стягивательнаго состоянія вы разширительное.

Стягивательная сила, дъйствуютая противу разширительной, притягиваеть къ себъ нъкоторую часть газности; и когда разширительная и стягивательная силы приходять въ равновъсіе, то происходить вода.

Газное, отдрлясь отр текучаго, произвыдить высочайшую степень разширительности огня, или горючести; и когда текучее приходить вы равновый совется жидкое. Сконцентрированныя ихы части, которыхы не приметы ни газное ни текучее, остаются огнемы, и дылалаются матеріею земли.

И такъ Огонь есть явление того, когда свътъ стремительно пережодитъ изъ стягивательнаго состоянія въ разширительное;

Вода явленіе того, когда стягивательная сила світа приходить ві равновіте сі разширительною;

Земля есть явленіе того, когда стягивательная сила світа береть верьхі наді разширительною.

Такимъ образомъ происходитъ летучее, текучее, и постоянное въ вышнихъ странахъ.

Явленіе каждой стихіи опять имбеть 3 модификаціи.

Огонь вы явлении своемы, по сгущенному, текучему и газному состоянію, бываеты

- раскаляющимъ,
- 2. расплавляющимь,
- 3. возжигающимв.

Въ пълахъ, кои сперва раскаляющся, и пошомъ уже расплавляющся, частицы свъта находятся въ сплоченномъ состоянии.

Въ шълахъ, кои сначала расплавляющся, а пошомъ уже раскаляющся, частицы свъта не такъ сплочены.

Какъ огонь имъетъ 3 модификаціи, такъ равномърно и вода:

вь плошномь состояніи, во льдь, вь жидкомь, вь водь, вь газномь, вь парь.

Также образовала Натура и кислоты и соли по 3 модификаціямь:

летучія кислоты, среднія кислоты, стянутыя, острыя кислоты, летучія соли, среднія соли, стянутыя, острыя соли. Натура составляеть кислоты изь воды и газовь.

Digitized by Google

По различію газові, совокупляющихся сі водою, разныя бываюті и кислоты.

Качество кислоть зависить оть количества газовь; форма солей оть качества кислоть, чрезь стагиваніе производящихь форму: одно сь другимь связано,

Съ перемъною количества газовъ перемъняются качества кислотъ; съ перемъною качествъ кислотъ перемъною качествъ кислотъ перемъняются формы солей; а по формамъ пъла: — — все по закону

пришяженія, сродства, содружности.

Притяжение дъйствуеть вы началахь, или количествахь;

Сродство в посредствах , или качествах ;

Содружество въ формахъ.

Всякая существенная перемъна происходить въ Началахъ вещей по разности дъйствія и противодъйствія свъта и теплоты.

Законъ сродства подчиненъ закону притяженія; законъ содружности закону сродства.

Содружество формо происходито по закону сродства качество.

Качества и дъйствія происходять по количествамь силь.

Законъ Натуры есть стремление къ соединению съ ближайшимъ.

Подобное соединяется св подобнымв, оставляя отдаленныйшее, которое также ищеть соединиться св своимь подобнымь.

По сему закону происходять всь жимическія операціи.

Законо подобія состоито во сходственности большаго или меньшаго числа частицо свота: ото чего притяженіе зависить.

При разсматриваніи каждаго тьла надлежить замьтить три главные пункта:

> происхожденіе, бытіе, разрушеніе его.

Въ происхожденіи тьла сперва идеть

газное, пошомь жидкое, наконець плошное.

Въ быти тъла — въ плотномъ находится жидкое; въ жидкомъ газное — вездъ.

Вb разрушеніи трло переходить изь плотнаго состоянія вь жидкое, изь жидкаго вь газное.

И так В Химія должна наблюдать 3 закона:

- I. Законъ происхожденія и сложенія.
- 2. Законъ разръшенія и разложенія.
- 3. Законъ возсоединенія и возстановленія.

Всякое сложение в Натурь дьлается чрезь Начала. Летучее и газное сгущается посредствомы жидкаго, яко основания всякаго отвлесания.

Всь разрышения происходять чрезь средния вещества, которыя имькоть что нибудь общее св Началами тьль и ихь основаниемь, или которыя соразмърны съ лешучимъ и постояннымъ.

Всь разложенія происходять обрашнымь порядкомь сложенія. Какь Натура при происхожденіи тьла дьлала изь летучаго постоянное: такь и искусство, подражая Натурь, должно сперва сдьлать изь постояннаго летучее, потомь сіе летучее чрезь что нибудь среднее соединить опять сь чьмь нибудь постояннымь.

Всь Начала связуются чрезь притяженіе, или — количества дьйствують чрезь притяженіе;

Среднія, или качества, чрезъ сродство, или сходственность;

Формы чрезь подобіе.

При всякомо совершенномо соединеніи должно быть подобіе формо, равенство количество и единство началь.

Законы пришяженія, сродства и формі различны, хотя и подчинены одинь другому. Ві каждомі тівлі связь составных в частей сів закономі соразмірна.

Такъ все въ Натуръ производится свътомъ и теплотою.

Свътъ въ самомъ разширеннъйшемъ состояніи, яко наитончайшее, не льзя причислить къ тъламъ; поелику онъ не имъетъ для насъ ни тяжести, ни дълимости.

Но свъть чрезъ стягивательную свою силу можеть такь сплотиться, что удобень наконець произвести тяжесть и составить тьло.

Можеть быть ньсколькимы миліонамы частиць свыта нужно сплотиться, чтобы произвести высу одины граны. Но что большое количество свыта дыйствительно прибавляеты тылу выса, сіе давно доказалы Гомбергы опытомы своимы, дыланнымы вы Парижы еще вы 1705 году, сы зажига тельнымы стекломы нады регулюсомы антимоніи.

Тоже самое примъчаемъ мы при сожжении штла въ воздухъ свъща; оно шогда прибываешъ въ въсъ.

Сей воздухь вездь жаждеть свыта, и старается притянуть изытьль разлученныя частицы свыта; и оты такого дьйствія происходить теплотив. А какь сіи частицы свыта вездь сами ищуть соединиться, то всегда нькоторыя изынихь переходять выплотное состояніе: вы чемы и состоить законь одуховленія и отылесанія.

Первое производить Натура чрезь высвобождение теплоты, которая дьлается свытомь;

Второе чрезв сплочение частицв свъта.

При каждомо законо открываются три главныя дойствія. Когда воздухо утончается: то

- Жидкое переходить вы газное состояние;
  - 2. Упругость разширяется;
- Начала разлучаются, и переходять вы тончайшее состояніе.

При сгущеніи воздуха

- 1. Газное переходить вы жидкое;
- 2. Упругость стягивается;

### 3. Начала кръпко соединяются.

Изъ всъхъ сихъ опытовъ можно во первыхъ заключить, что теплота и стужа въ Натуръ суть ничто иное, какъ явленіе; и потому силами назвать ихъ можно только тогда, когда мы разсматриваемъ ихъ въ дъйствіи.

 Теплота есть следетвие разширенія;

Стужа есть следствие сжатия.

Органо, во коноромо теплота и стужа дойствуюто яко силы, есть воздухо.

Стужа и теплота суть качества, кои безь движенія быть не могуть.

Теплота есть математическое plus: стужа математическое minus; въ состояни покоя нъть ни plus, ни minus.

и такъ спрашивается: естьливъ Натуръ подлинно сила теплоты и сила стужи? Отвътствую: нътъ!

Нѣтѣ ничего подлиннаго, кромѣ свѣта; все прочее есть модификація, или образѣ явленія онаго.

Однако свътъ имъетъ органъ и форму?

Въ тълесной Натуръ, гдъ формы существують, не можеть быть дъйствія и противодъйствія безь того, чтобы форма не дъйствовала противь формы, тьло противь тьла; и въ семь смысль можно принять кислоту за дъйствующее, или за теплоту: а алкали за покоящееся, или стужу: ибо теплота дълается тогда, когда Начала, чрезъ круженіе, треніе и другаго рода движеніе, изъ покойнаго состоянія переходять въ подвижное; а стужа производится тогда, когда они паки приходять въ бездъйственное состояніе.

Теплота соразмърна съ дъятельностію, стужа съ бездъйствіемь. Гдъ части угнаны къ периферіи и остаются безъ дъйствія, тамъ чувствуется стужа; а гдъ онъ въ сильномъ дъйствіи, тамъ жаръ.

Но при всемb томb теплота и стужа остаются явленіями, произ-

отв дъйствія и противоимищикох кислоть сь алкалическими дъйствія Когда внутри происходить частями. сжатіе, или концентрація, тогда наружь, или вь окружности, бываеть разширеніе, т. е. когда алкалическія части внутри концентрируются, тогда кислота вырывается наружу, или къ периферіи, и причиняеть теплоту: естьлиже кислота внутри концентрируется, а алкали разширяется в наружности, тогда происходить стужа.

Сколько упругость прибываеть вы центрь, столько она уменьшается вы периферіи; сколько она уменьшается вы центрь, столько увеличивается вы окружности.

Сіе поперемьнное дьйствіе вездь бываеть, гдь теплота и стужа являются, какь-то разные новышіе опыты подтверждають.

Естьли подр словом матерія разумьть то, чрез что стужа и теплота производятся, или страда-тельное: то без сомивнія вообще

можно назвать кислоту матеріею теплоты, и алкали матеріею стужи.

Естьли же теплоту и стужу принять за формы, (или положенія, вы какихы чувственное ощущеніе теплоты и стужи бываєть:) то сіи положенія, или формы, производятся разширительною и стягивательною силами, которыя дають себя чувствовать холодомы и теплотою. И такы стужа и теплота не суть существа, а модификаціи только чувствующихы существы, кои направленіе матерій чувствують или такимы образомы, который называется теплотою, или такимы, который называется стужею.

И тако вст вышепомянутые опыты научають нась, что одинь свыть есть существенное вы Натурь.

Свътъ, причина всякаго движенія, производить всъ первоначальныя и послъдственныя матеріи, образуеть качества, количества, формы и тъла. Свьть производить все чрезь притяжение; есть причина летучаго и постояннаго вы Натурь; есть законы сцытления, связи и сродства тыль, чрезы который можно открыть законы притяжения, сродности и содружности, и по несомнымы правиламы опредылить: чрезы что Химия могла бы приведена быть вы правильную науку?

По симь опытамь я открыль:

- 1. Какъ разныя количества газовъ, въ извъстной пропорціи и смъщеніи, производять разныя кислоты?
- 2. Как в кислоты, по соразмърным в силам в притяженія, дълаются причинами кристаллизацій?
- 3. Какъ кристаллизаціи, по равному уменьшенію и увеличенію боковыхъ линій, перемъняются, въ слъдствіе положительнаго закона, и
- 4. Какв, чрезв изчисление времени наружнаго разрушения формы, можно опредвлить качество кислотв и сродство частей и степень притяжения •

Началь, находящихся между собою вы пропорціи, какы 1, 2, 3. Чрезы время разрушенія опредылить можно качество кислоть, которое опредылить сродство ихы; а сродство покажеть количество началь, или газовь; сіиже степень притяженія.

#### опыты.

Тьма есть свёто во разширении.

### Опышь.

Возьми стекло конической фигуры и держи его прямо противо свочи, тако чтобы коническая точка была во горизонтальномо положени противо огня; а естьли опыто будето днемо, то чтобы она была во перпендикулярномо положени противо солнца.

## Наблюденіе.

Замьть, что лучь, исходящій отв острея конуса, отчасу болье разширяется кы периферіи. Естьли сей лучь схватишь на бумагу: то увидишь, что оны кладеты на нее черную тынь, которая, чымы ближе конусы кы свычы подвигать будещь, тымы черные дылается; ибо разширеніе вы периферіи возрастаєть по мырь сыуживанья вы центы.

Естьли конусь отдалить отв свычи, то линія свыта свуживается, и по мырь того темная тынь умень-шается, и наконецы во все изчезаеть, и является свыть. И когда свыть является здысь вы центры, тогда разширеніе, и слыдовательно тыма и тынь, находится вы периферіи: а когда разширеніе бываеть вы центры, то свыть является вы периферіи.

Другой опыть, подтверждающій сію истину. Естьли стекляный ко-

нусь поставить на острее, и освытить перпендикулярно свытомы сверьху: то на бумагы изобразится такойже конусы свыта, противоположный стекляному. Какы же скоро стекляный конусы наклонить, и конусы свыта станеть разширяться: то тотчасы свыты уменьшится, и явится тынь, которая сы разширеніемы непрестанно увеличиваться будеты до того, что превратится вы самую черную тьму.

Свъть вы высочайшей степени своего сосредоточения образуеть точку, потомы линію, наконецы конусы. Чъмы ближе линіи объихы стороны конуса сходятся, тьмы эны свытлые; ярчайшій свыты бываеть вы соединеніи сихы двухы линій вы одну. Но оны не могуть соединиться безы уменьшенія наружной линіи и безы сокращенія протяженія.

Свето есть и тамо, гле не светито, не согреваето, и не зажигаето.

#### Опышь.

Возьми зажигательное стекло и держи оное противь солнца, не поднося кы зажигательной точкы никакого то тыла: то вы воздухы не будемы видно никакой концентраціи свыта, потому что свыты прозрачены. Какы же скоро поднесещь кы зажигательной точкы какое нибудь тыло: то тотчасы примытить свытую точку, компорая отчасу будеты становиться свытую; потомы начнеты согрывать, и, при великой концентраціи, зажжеты.

• И потому освъщать, согръвать, зажигать суть только модификаціи сосредоточенія свъта. Равнымь образомь не зажигать, охлаждать и потемнять суть модификаціи разширенія свъта.

И так частицы свъта въ разширенномъ ихъ состояни для насъ невидимы.

Выше приведенные опыты подтверждаются еще слъдующимъ примъчаніемъ:

Одинъ глазъ видитъ лучше другаго потому, что болье организованъ къ принятію луча въ сосредоточеніи его. Въ слабомъ глазъ свътъ болье разширяется, и потому онъ меньше видитъ.

И такъ вся теорія очковъ основывается на томь, чтобъ замѣнить недостатокъ слабыхъ глазъ помощію искусства, доставя имъ нужное сосредоточеніе частицъ свѣта.

Естьли глазь сосредоточиваеть частицы свьта болье, нежели должно: то видимые предметы кажутся больше; и мылкія тыла, коихь простыми глазами видыть мы не можемь, бывають намь видимы. Дабы тыло сды-

лалось видимо, потребно къ тому всегда пропорціональное освъщеніе; потому въ сумерки видимъ мы неясно, ибо нътъ пропорціональной колдентраціи свъта: въ темнотъ же предметы совсъмъ для насъ изчезають, ибо разширеніе свъта еще болье.

Стань противь горящей свычи, возьми вы руку увеличительное стекло, и смотри на него. Ты увидишь на стеклы двы свытлыя точки, которыя ничто иное, какы отраженный свыты от глазы. Зажми одины глазы, то и одна точка пропадеты; потомы зажми другой и открой прежній, то прежняя точка явится, а другая изчезнеты. Сін точки соотвытствуюты строенію глазы: чымы глаза лучше и острые, тымы тлаза куже и слабы, тымы точка шире.

Сіи истины еще болбе подтверждаются опытами надо зворьми, которые во потьмахо видято. Для ихо глазо свото еще и тогда, когда для наших уже тьма, то есть: вы наших глазах свыть бываеть вы разширенном уже состояни, когда у них онь еще вы концентрации.

Дабы свёт выло видимо и освёщало, нужено предмето страждущій.

## Опыть.

Свъть разширеніемь своимь производить тьму, а чрезь концентрацію свою, которая производить лучь, оказываеть вы темномы пространствы первыя свои формы.

Такь и живописець для изображенія всякихь предметовь имьеть нужду вь протяженномь, сгущенномь и среднемь, дабы сгущенное опять приводить вь протяженіе.

Протяжением у него полотно его; стущенность краски, которыя он в по разнымы тынямы цвытовы, или

по свъту и тьни (clair-obscur) располагаеть.

Возьми коническое сшекло и разшири лучь свъта, како во первомо эксперименть показано: то получишь грунть, или самую темную тьнь. — Возьми другое такоеже стекло, поставь его противо перваго, и сосредоточь вы немы лучь свыта: то чрезы разширеніе луча покажутся разныя оттьки тьней; потомь явятся три главные цвъта: красный, желтый и голубой, происходящіе изв тымы и свъта. Изъ сихъ произойдуть наконець `сложные цвъты: зеленый, пурпуровый и оранжевый; изв голубаго и краснаго фіолетовый; изв желтаго и голубаго зеленый.

Изъ краснаго и голубаго, естьли первый береть преимущество, пурпуровый.

Изв голубаго и желтаго, естьли голубой сильные, родится темнозеленый.

Изb желтаго и краснаго, естьли желтый беретв верьхв, золотой цввтв.

Такъ до безконечности разнятся цвъты по разнымъ модификаціямъ между двумя крайностями, т. е. между бълымъ и чернымъ цвътомъ, и производять тремя образами движенія, т. е. перпендикулярнымъ, горизонтальнымъ и круговымъ, всъ возможныя формы.

Возьми коническое стекло, и положи подр него брлую бумагу, потомою поднеси оное острымо концомо ко глазу: то тотчась явится черный цвъть, и по мъръ разширенія, отчасу будеть дълаться чернье.

Какъ же скоро черный цвъть по краямъ конуса смъщается съ бълымъ, или инымъ какимъ цвътомъ: то явится красный, потомъ бълый цвътъ.

Края чернаго цвѣта дѣлаютъ красный, а края бѣлаго голубой.

Когда бълый уменьшается въ концентраціи, тогда является голубой. Когда черный вы концентраціи уменьшается: то является красный, а во второй степени желтый.

Противодьйствіе свьта, раждающее вы уменьшеніи концентраціи своей цвьть голубой, производить за голубымь непосредственно желтый, а потомы зеленый цвьть.

Свыт разширяется, стягивается, и олять разширяется.

### Опышв.

Эластическая сила свъта, примъчаемая во всъх оптических экспериментах , есть уже доказательство
сего свойства; ибо все эластическое
разширяется, стягивается и опять
разширяется. Мы примъчаем тоже
как въ выпуклом , так и въ вогнутом стекл ; тъм и другим можем р
мы лучь свъта разширить, сжать и
опять разширить; и видим всегда

три дъйствія, перемьняющіяся по различію дъйствованія.

Такъ происходить чрезъ сосредоточение свъта теплота; а естьли встрътится тъло загарающееся, то и огонь: разширение же огня производить паки теплоту и свъть.

Матерія свята есть протяженіе, во которомо все оказывается чрезо стягиваніе, или сгущеніе свята.

### Опышв.

Свъть есть стущенность, тьма протяженность. Темное, бывь сконцентрировано, производить свътлое; а изъ темнаго и свътлаго происходять по прогрессіи всъ цвъты.

Возьми помянутое коническое стекло, и держи его такв, чтобв твнь его падала на бвлый предметв,

то явится черная тонь. Сконцентрируй сію тонь, или уменьши разширеніе, зажегши свочу: то черное тотчасо превратится во голубое, а при многихо свочахо увидишь разные цвоты по разности перемоняющагося разширенія и стягиванія.

Какъ свътъ со тьмою производить 7 цвътовъ: такъ онь съ теплотою производить 7 силь, или 7 оныхъ матерій; сіи же 7 матерій производять 7 направленій, или формь; а формы 7 тьль.

- Разширительная сила, которую древніе называли Юпитеромъ.
- 2. Стягивательная сила, которую древніе называли *Марсомъ*.
- 3. Сообщительная, или движущая сила, которую древніе называли Солицемб.
  - 4. Согръвательная и раждательная сила, названная от древних Венерою.

- 5. Чрезь раздъление связывающая сила, названная от древнихь Меркуріемь.
- 6. Пріемлющая и плодоносящая сила, названная отр древних *Луною*.
- 7. Ограничивающая и сплачивающая сила, названная от древних Сатурномъ.

Вст сін 7 силь имтють вы Натурт опредтленные органы, чрезы кои онт дтйствують, и чрезы дтйствіе производять положительныя образованія, или формы, вы которыхь онт являются, и вы которыхь онт развиваются.

Соединеніе силь будеть Сила силь. Кто хочеть соединить внышнія силы Натуры, тоть должень сперва научиться соединять вы себь внутреннія свои силы; ибо все вы Натурь выходить наружу изнутри, и внышній свыть познается внутреннимь.

Главнъйшія истины суть слъдующія:

- 1. Бого ничего не сотворило во внутреннойшемо, со чего бы не было отпечатка во вношнемо, чрезо видимость коего человоческой разумо можето ото подобія нижняго возходить ко вышнему образцу, или истино.
- 2. Бого не сотворило ничего невидимаго во духо, что бы не имоло видимаго отпечатка во толо, дабы человоко чрезо видимую тонь тола достигало невидимой истины, сокрытой во духо.
- 3. Такъ равно и въ невидимой безпредъльности Богъ не сотвориль ничего толь протяженнаго, чему бы не
  нашлось подобнаго въ видимомъ пространствъ. Безпредъльное сотвориль
  Богъ для себя, безпредъльнагожъ: а
  предъльное для насъ предъльныхъ человъковъ, дабы безпредъльное предъльное обнять и поглотить могло. Такъ
  все получило начало, (причину, законъ,)
  изъ коего оно проистекаетъ, и свою
  цъль, (конецъ, форму,) для которой
  оно сотворено, и связъ, которою оно

содержится, и которая производить вст случайности, орудности, образности, или: творящее, производящее и производимое — великій радіусь Вселенныя по началу — срединт и — концу, гдт центр Единицы открывается въ окружности множественности.

СПОСОБНОСТИ

РОДА ЧЕЛОВ В ЧЕСКАГО

кb

совершенству

И

БЛИЗКОМЪ СОВЕРШЕНІИ

избранныхъ.

Digitized by Google

# утъшительное посланів

#### кb

#### ожидающимъ.

Есть ли человъку возможность дъйствительно достигнуть совершенства? Находится ли оная въ существъ его?

Чтобы ръшить сей вопросъ, надобно прежде сказать: что есть совершенство? что есть достигать совершенства?

Все, что между трлами называется совершеннымь, состоить вы соразмьрной связи частей сы цылымы. — Сей законы внышняго міра должены быть закономы и внутренняго. И тамы совершенство должно состоять вы соразмырности частей сы цылымы.

Какія же части составляють существо человьческое? Не суть ли онь по внутреннему умь, воля, авлиность: по внашнему понятіе, ощущеніе, чувство?

Слъдоващельно между сими свойствами должно царствовать соразмърное согласіе по

закону, средству, цірли, кои натура существа ихі предписываеть имі кір сохраненію бытія ихів.

Что есть законо, то должно и оставаться закономь; что есть средство, должно и быть средствомь; что есть цоль, и быть цолю.

Превращение порядка сихо составных вастей, есть источнико встав несовершенство во Натуръ.

Разсмотря мірь, мы увидимь, что нравственность должна быть закономь, чувственность средствомь, совершенство цьлію. Но онь превращаеть сей порядокь, и дьлаеть чувственность зажономЪ, наслажденіе цѣлію, силы же свои употребляеть къ тому средствомъ.

Такимо образомо нарушается порядоко, — возстаето брань между чувственностію и нравственностію изо безпорядка происходито зло, которое не истребится, пока нравственность не одержито пободы и не возобладаето надо чувственностію.

Стремленіе кв сей побъдь и непрестанная брань между добромы и зломв показывають уже возможность совершенствованія. Совершенство состоить вв полномв покореніи чувственности закону нравственности; т. е. человьки тогда будуть совершенны, когда двятельность ихв согласоваться будеть св волею, покоренною закону разума.

Но что есть Разумb? Какіе его эаконы? \_\_\_

Источникъ Разума есть самъ Богъ; первая сила мыслящихъ силъ; въчные и непремънные законы Его единства опредъляють его совершен-

ство, и составляють собственные его законы, кои онь самь себь постановиль.

Сіи вітныя, непреміняемыя связи идей самаго Божества, ві отношеніи кі блаженству мыслящих существі вні его, суть чистые законы разума мыслящих существі.

Изв сего слъдуеть вопросв: какв можеть человъкь узнать сін законы?

Натура даеть на сie отвыть, показуя ему связь всыхь вещей по

закону, средству, цёли, которыя никогда не должны быть превращаемы, и не могуто превращены быть, не производя безпорядка.

Дъяшельность твоя да будеть покорена твоей воль, воля чистому разуму, а разумь закону Божію! — Воть всеобщее правило, вы коемы изобразуется законы совершенства.

Высочайшее совершенство и происходящее из него блаженство всего человъчества есть цъль творенія.

Средство кb сему вb ныньшнемb нашемb состояни есть гувственность, покоренная нравственности.

Законо есть чистый разумю, который тогда токмо можето назваться чистымо, когда, отделясь ото всего многосложнаго, перейдето во единичное, прилетится ко единице и сделается согласнымо соидеями Божества.

Изb сего согласія происходить порядокь, изb порядка соотношенія, или законы вещей. Такь постепенно идеть путь кь совершенству. Но гдь тоть свыть, который на семь пути свытить должень? Гдь искать намь сего свыта? Гдь его найти?

Въ сердцъ выдающихъ себя за учителей законовъ разума по большей части еще тьма; воля мірскихъ ученыхъ не руководствуеть къ тому; они обыкновенно остаются при въдъніи безъ исполненія. Что же изъ сего слъдуеть? —

Разумb остается безb силы, сердце безb мощи. —

Человъческой разумъ въ наши времена похожъ на свъщъ зимній, который освъщаеть, но ничего не произращаеть. Знанія безь исполненія суть зимніе дни души нашей. — Никогда ныньшніе философы не доведуть способность рода человьческаго кь совершенству, до совершенства. Разумь ихь не чисть оть предразсудковь: и не будеть чисть, пока воздымающіяся изь сердца облака страстей, будуть потемнять сей свьть.

Большая часть ищуть себя, а не Натуры, не Бога; — хотять возвести на престоль не Истину, а собственныя мивнія; — хотять, чтобь не солице чистаго разума свытило людямь; а лампадный свыть системь ихь освыщаль бы мірь.

Ко томужо они не имбюто мбры ко изморенію своихо мыслей и понятій по размору Натуры; также пото у нихо и восово ко взвошиванію истино такимо образомо, чтобо они мотли сказать: вото точный восо истины.

И естьлибь они и имьли все cie: то гдь сила для сердца, дабы покоришь волю и дъяшельность познаннымъ законамъ разума? Что пользы знать и не хотъть познаннаго?

Свътомъ и теплотою возраждается Натура: Премудростію и Любовію человъчество.

Премудрость есть исполнение чистрищих законов разума; —

Любовь есть гармонической тонь дьйствій по законамь разума учрежденной воли.

И такъ къ совершенствованію рода человъческаго потребны: сила для разума, дабы порядокъ вещей ясно познавать, и мощь для сердца, дабы познанный порядокъ гармонически исполнять.

Но сила и мощь не вb насb находятся; мы нівари слабыя и немощныя, понятія наши получаемb отb слабыхb чувствb, которыя и при самыхb опытахb насb обманываютb; и сими-то бренными орудіями обработываемb мы натуру нашего разума, который долженb править міромb! Онbто тоть идоль, которому мы куримь еиміамь, которому приносимь вы жертву наше и прочихы человьковы блаженство!

Познаніе собственнаго безсилія и немощи суть первыя ступеньки льствицы ко Премудрости. Искать совершенства тамо, гдо находится сила и мощь — се трудо искателя Истины! Разумный идето ко самому источнику, а не пьето изо лужо.

но гдт сей источнико совершенства? — Во Богт, и есть само Богь.

Какв солнце есть источникв света и теплоты, изв коихв жизнь и возрастание всей Натуры проистекають: такв Богв есть источникв Премудрости и Любви, дающій разуму нашему зрелость, воле порядочную деятельность.

Высота Его показываеть глубину, въ которую мы низпали; совершенство Его свидътельствуеть о нашемъ несовершенствъ и удаленіи. И такъ мы удалены отъ Премудрости и Любви — удалены отъ Источника совершенства.

Сльдовательно нужно приближиться, вознестись. Но кто дасть намь силу и мощь кь возхожденію? — Находятся ли онь вы нась? — Находятся ли хотя вы зародышь? Есть ли хотя почка, изы которой цвытокы распуститься могы бы? — Не везды ли растительность нисходить свыше? Не кроткій ли лучь солнца возращаеть неизчислимость цвытовь, развертываеть почку, одываеть деревья листьями и даеть имь цвыты?

И сердцу нашему нужень лучь свыше, и сей лучь Солнца духовнаго міра есть Благодать. Сія Благодать, сь перваго дня паденія заблуждшаго человька до посльдняго его жизни, зоветь его обратно. — Все вы натурь напоминаеть о совершенствь; все есть языкы любви, все взываеть: возвратись, возвратись! Кудажь? Къ блаженству, къ спокойствію, къ удовольствію, съ коими человъкъ чрезъ злоупотребленіе воли разлучился. Соединись паки съ Богомь, источникомъ твоего блаженства!

И такъ возсоединение приведетъ меня паки къ моему блаженству. Чтожъ называется возсоединениемъ? —

Религія есть ученіе о возсоединеніи св Богомв, источникомв нашего блаженства.

А как b Бог b един b, и один b путь возсоединения сb Ним b: то одно должно быть и учение, открывающее нам b сie возсоединение, или одна токмо Penusia (\*).

Сльдовательно Религія основывает ся на натурь нашего существа, на

<sup>(\*)</sup> Авторь береть слово религія вы грамматическомы его смысль. Ибо Латинское religio происходить от re ligo вновь связываю, или возсоединяю; и вы толь важномы смысль ньты ничего священные Религіи.

возможности кb совершенству, коего мы чрезb нее только достигаемb.

И такъ Религія есть великое воспитательное училище человъковъ, и цъль ея есть высочайшее совершенство человъчества.

Ктожь Учитель вы сей великой школь? — Едины Богы, яко источникы свыта. Токмо свыты даеты свыты; токмо солнце возвращаеты опять день; токмо оно снимаеты покровы сы предметовы, и токмо во свыты его дылаются они видимы. Такы открывающіяся во свыты солнца красоты натуры подаюты намы подобныя понятія обы откровеніи при свыть Религіи.

Дриствіе солнечнаго свъта есть умножать свъть отчасу болье, до совершеннаго полдня: дъйствіе теплоты его разпространять повсюду новыя благословенія, новую жизнь., до жатвы.

Равно и дъйствие Божеское есть — просвъщать Премудростию, благотво-

ришь Любовію; содълать нась мудрыми и добрыми: — се высочайщая цъль ero!

Теперь спрашивается: какимb образомb сіе совершается?

По законамь порядка. Богь есть существо совершенное, а совершенство есть порядокь и гармонія. Естьли кочешь знать, какимь образомь родь человьческой ведется кь высочайшему совершенству: то познай прежде степень несовершенства, на которой онь стоить. На сколько ступеней спустился внизь, на столько ступеней подняться должно; на сколько градусовь удалился, на столько и приближиться должно.

Человъкъ имъетъ три начала внутренняго существа: умъ, волю, самодъятельность, или чувственнымъ образомъ выражая: голову, сердце и духъ.

Умb, воля и самодъятельность человъческая удалились от порядка: чрезъ что человъкъ потеряль силу и

мощь, и происходящее изb нихb блаженство существа его.

Нравственность была его закономь; ибо нравственность есть порядокь, и происходить от Бога.

Чувственность долженствовала оставаться подчиненною нравственности: сіе было заповідь. Но человіть устранился от правственности и поддался чувственности: слідовательно порядокі сталі превращені; и какі чувственность сділалась его закономі, то долженствовалі оні необходимо испытать и дійствія ел.

Такъ разумъ погрязъ въ предразсудки, сердце въ заблужденія, самодъятельность въ гръхи, или дъйствія противу порядка.

Такъ испоршились три первыя начала въ человъкъ; такъ по симъ тремъ ступенькамъ сошелъ человъкъ съ блаженства въ бъдствіе: и по симъ же премъ ступенькамъ долженъ опять взойти, естьли хочетъ быть счастливъ.

Все человъческое совершенствование состоить вы восхождении по симь тремь ступенькамь. Онь должень паки достигнуть обладания

чистымь разумомь, порядочною волею,

и гармоническою самодъятель-

Сія гармоническая самодѣятельность можеть происходить изь порядочной токмо воли, подчиненной чистому разуму.

Потому самому Богь, пекущійся о воспитаніи встхь человтковь, какь отець, по непремьннымь законамь своей Премудрости учредиль и три эпохи воспитанія человтческаго рода.

Первая эпоха есть ветхій завьть вь младенчествь человьческаго рода.

Вторая состоить вы новомы завыть, для юношескаго возраста человычества.

Третія эпоха ві третьемі завіть обітованнаго царствія Духа Божія, для мужеских і літь человічества.

Въ вешхомъ завъшъ все заключено въ Героглифахъ, и всъ виды Премудросши сокрышы были въ живыхъ образахъ.

Въ новомъ завътъ пришелъ живый органъ Божества, и чрезъ примъры любви показалъ намъ на практикъто, что въ ветхомъ завътъ содержалось въ теоріи.

Наконець объщанный симь Божественнымь органомь Духь соединить ветхое сь новымь, и дасть теоріи Премудрости и практикь Любви дьятельность, дабы Премудрость и Любовь содьлались существомь, и получили видь называемый здьсь, совершенствомь.

По непремъннымъ законамъ порядка сіе постепенное образованіе человъковъ имъетъ также свой порядокъ, и оный долженъ прежде исполниться между свътоспособными, или Избранными; а изъ сего уже средоточія Премудрость и Любовь распространятся по землъ.

По въчнымъ законамъ вещей, всегда одни только способные ко свъту могли принимать свъть. Сихь-то однихь воспитываль въчный свъть, и съ ними заключиль завъть о приведении и другихъ ко свъту.

Привести все кЪ совершенству есть великій творческій планЪ Божества; вездЬ, гдЬ есть смерть, даровать жизнь; гдЬ слабость, тамЪ дать силу; гдЬ бездЬйствіе, тамЪ возбудить дьятельность: — се дьйствіе свьта Божія вЪ человькахЪ!

Сей цірли достигнуть можно токмо чрезі Премудрость и Любовь, и изі Премудрости и Любви исходящаго Духа.

Все указуеть на сіе; все есть прообразованіе, знаменіе, отпечатокь. До рожденія Спасителя все вы ветхомь завыть изображалось вы формахы Премудрости: а по смерти его, все выражается вы Духь его.

Все должно достигнуть существа: се есть вриный, непреложный законь. Но одинь Духь токмо даеть существо.

Премудрость и Любовь тогда только содблаются существомб, когда изб Премудрости и Любви исходящій Духб подчинить самодбятель ность любящей волб, а волю законодательствующей Премудрости: тогда сила, мощь и дбятельность соединятся.

Премудрость даеть силу, Любовь даеть мощь; а изь Премудрости и Любви происходящая самодъятельность человьковь даеть существо совершенствованію рода человьческаго. Такь блаженство, спокойствіе и удовольствіе паки снидуть на Израиля, и тогда Богь введеть народь свой, т. е. прильпленныхь кь нему, вь землю Ханаанску.

Что была бы Премудрость и Любовь без мощи? По непремьнным же законамь порядка Богь тогда токмо можеть даровать мощь, когда Премудрость и Любовь вы комы утвердятся.

Все слъдуеть порядку; во всъхь учрежденіяхь Божескихь есть гармо-

нія. Кто ратоборствоваль за Премудрость и Любовь, тоть только достоинь увьнчань быть мощію.

Премудрость вооружаеть; Любовь сражается; Духь даеть побъду, и возлагаеть лавровый вънець на главу побъдителя.

Ходь воспитанія рода человьческаго достоинь всякаго уваженія. Сперва даны были ему образа, яко скоточеловьку, который только и разумьль одну мертвую букву, и привязывался только кы ней; — потомы чрезы Евангеліе приведены человыкы кы исполненію закона; а наконецы изы теоріи и практики происходящій Духы подасты совершенство.

Въ ветхомъ завъть было начало совершенствованія рода человъческаго; тамь чувственные образа заключались въ буквъ: въ новомъ завъть Христосъ научиль насъ слагать сіи буквы по правиламъ Любви: въ третьемъ же періодъ Избранные научатся читать

книги Премудрости и Любви, и разу-

Такъ натуральный, духовный и божественный человъкъ, по тълу, дутъ и духу, приведенъ будетъ къ совершенству, и получитъ свътъ, жизнъ и силу.

Сія послѣдняя эпоха есть зрѣлище откровенія и совершенія всѣхъ таинствъ.

Вь сію-то эпоху Духа собственно свьть, сила и жизнь разпространятся повсюду: въра достигнеть созерцанія; предвкушеніе и предощущеніе будущей полноты превратятся въ истинное вкушеніе и насыщеніе, и слъпки отрывочных познаній приведутся въ цълое совершенное знаніе.

Но кто, скажуть иные, поручится намь за подлинность сей лестной надежды? — Самь Богь, Его совершенство, Его порядокь, и всь отношенія Натуры. — Онь, будучи совершень, не можеть ничего оставить несовершеннымь; все должно приведе-

но быть вы гармонію и порядовы чрезы Того, кто самы есть гармонія и порядовы.

Здёсь, на земль, произошель грёхь, и следствіями онаго были смерть и бердность человеческая: — здёсь же на земль должень грехь и истребиться, и смерть и бердность разрушиться.

Здъсь на землъ Христосъ пролилъ кровь свою, дабы произрастить паки на землъ жизнь: здъсь же должно древо сіе возрасти и принесть дужовные плоды.

Здесь, где Христось родился, пострадаль, быль поругань и умерь: здесь же должень онь и явится между своими во всей славь, и духомь своимь совершить высокую цель человыческаго искупленія.

Здось, гдо кресто его однимо есть юродство, другимо соблазно; здось должно открыться торжество его Премудрости.

Все внутреннее стремится на-

Все наружное должно получить видь и форму, чтобы сдълаться существомь: — такь и царствіе Божіе проникаеть изнутри наружу, и Духь Божій даеть силу и мощь и приводить все вь существо.

Совершенна ли будеть побъда надь смертію и адомь, естьли сила и мощь ихь не разрушатся еще здьсь, гдь они свиръпствують?

Адамъ сотворень быль не духомь, но совершеннымь духо - человькомь. Чрезъ гръхъ потеряль онъ свое совершенство и навлекъ зло и смертъ на своихъ потомковъ.

Примиритель, ведущій все паки ко совершенству, еще здось возстановить совершенно достоинство человока; и человочество, все что потеряло во Адамо, обрящеть во Христь. — Разумь во Христь есть Премудрость; сердце Любовь; самодолтельность влеченіе Духа Божія. Такимо-то образомо между Избранными водворится блаженство, спокойствіе

и удовольствіе, и утвердится царствіе Іисуса Мессіи, царствіе Премудрости и Любви.

Совершенная выработка и высочайшее совершенство человъческой натуры состоить вы соразмърности отношеній между разумомь, волею и дъятельностію человъка. Несоразмърность есть источникь всякаго неустройства и бъдствія.

Разум**b и воля безb д**bятельности тщетны.

Разумъ безъ любви дълается суровымъ и жестокимъ.

**Любовь** без**b** разума раззоряет**b**, а не созидает**b**.

Дъятельность безb любви умерщвляетb, а не оживляетb.

Все несчастие страннической нашей жизни происходить оть сихь несоразмърностей.

Дьло воскресшаго есть уничтожать несоразмърности. Къ сему ведетъ совершенное и великое Божеское воспитательное училище человъковъ. ЦБль онаго — возстановить повсюду гармонію и равномбрность в его народь, соединить повсюду дбятельность с в чистою волею, чистую волю с разумомв, а разумв с Богомв.

Ветхій завьть научаль способныхь ко свьту Премудрости вьчными и неизмьняемыми образами.

Новый завьть училь способныхь ко свьту Любви и практическому дьйствованію по примьру живаго органа Премудрости — Христа.

Отв сего времени для Избранныхв были двв поучительныя книги: книга ветхаго заввта, какв теорія всвхв истинв закона, и книга новаго заввта, какв книга исполненія всвхв образовв Премудрости чрезв Любовь.

Помощію сих двух вниг научились свытоспособные, чрезы премудрость и любовь, чрезы благодать и благословеніе свыше, ратоборствовать противы чувственности. Но что была бы Премудрость и Любовь безb силы? Что пользы вb вbчной войнb безb побbды?

Премудрость и Любовь без мощи не были бы наградою доброму. Наказаніем было бы им ть Премудрость, и тщетно сражаться св глупостями; им ть Любовь, и не им ть силы оказать ее: коль было бы бъдственно такое состояніе!

Нътъ ничего безъ цъли. Гдъ есть законъ и средство, тамъ цъль необжодимо есть. Гдъ Премудрость законъ, Любовь средство: тамъ неминуемо, рано или поздно, должна послъдовать и сила къ исполненію.

Такъ и Богъ Избраннымъ своимъ, даровавъ премудрость и любовь, подастъ и силу къ исполненію. Премънчивость временъ не препятствуетъ Творцувъ исполненіи его великаго плана.

Съмя сначала должно бышь брошено въ землю, потомъ покрышься инеемъ и снъгомъ, подвергнуться свиръпству дождей и бурь: но весною оно восходить и растеть, а льтомь созръваеть къ жатвь.

И царствіе Божіе имбето свое время жатвы. Совершенный не оставито ничего несовершеннымо, гармоничный приведето все во гармонію: во царство Благости и Правды должны господствовать равноморность и соразморность.

Въ человъкъ находятся два влеченія, которыя, естьли не состоять подъ закономъ разума и подчиненной ему воли, всегда другъ съ другомъ сражаются.

Изъ сей брани все зло въ міръ происходить. Одно есть влеченіе Нравственности: другое влеченіе Чувственности.

Одно влечеть кы разумному, то есть кы свободному дыствованію по всеобщимы законамы порядка: другое кы удовлетворенію всыхы чувственныхы склонностей и нужды.

Сіе послъднее поставляеть самаго себя цьлію, сосредоточиваеть все вы

себь, и смотрить на все прочее, выс его находящееся, как на средство кы достижению своей цыли, которою поставляеть себя.

И потому оно исполнено своенравія, своемыслія, своеволія. Оно превращаеть порядокь вещей, и есть мсточникомь всякаго зла.

Нравственность есть дъйствоваміе по въчнымь законамь разума, коего источникь единь Богь: чувственмость есть дъйствованіе человыха по скотскимь нуждамь.

Человъкъ есть существо разумнозувственное, или подъ чувственными законами находящееся разумное существо.

Чувственность и разумность суть главныя свойства, составляющія одинь предметь.

Чувственность имбеть человых общую со скотами: ею связань онь сь царствомь животныхь.

Разумы имьешь ,человых обще сь духами: чрезы него оны связаны сы царсшвомы Духовы.

Не разумный должено долаться скотскимо, а скотскій и чувственный человоко разумнымо; слодственно чувственность есть и пребудето всегда только средствомо ко цоли.

И потому источнико чистойшаго разума, который есть Бого, останется всегда первымо и безусловнымо; а чувственность условною. Чувственность не можето и не должна быть никогда закономо. Разстроенное равновосте тогда токмо возстановляется, когда чувственность паки подвертнется подо законо правственности; тогда престаето брань спорящихся сило, и является покой и блаженство.

Въ семъ состоитъ высочайшее совершенствование рода человъческаго, побъда свъта надъ тьмою, торжество добра надъ зломъ, царство Христово.

Нъкоторые, безъ сомирнія, возразять противь сего: какое увфреніе, какое доказательство на сіе? Гдъ находится цъль совершенства человъческаго? Какъ достичь оной? Линія ведущая ко ней, асимптота ли, эллипсись ли, циклоида ли, или иная какая кривая линія? — Я отвотствую на сіе: она есть прямая линія; ибо уклоненіе ото прямой линіи и было причиною состоянія добра и зла, во коемо мы ныно живемо. Мы найдемо удостовот рительный приморо сей истины во Натуро.

Найдено, что движеніе земли производится двумя силами: притягательною силою солнца, которое влечеть ее къ себъ, и собственною тяжестію, которая тянеть ее внизь.

Сіи двъ прошивныя силы причиною круговращенія земли.

Како она ни одному изъ спорящихся законово не слодуеть совершенно, а водится обоими: то движеніе ея образуеть кругь; во противномь же случат оно было бы перпендикулярное.

Сіе наблюденіе ведеть нась кь заключенію, что чувственное произощло оть двухь противоборствующихь силь, изь коихь ни одна не дьйствуеть на нась совершенно.

Пришягашельная сила разума влечеть существо наше кь себь, а тяготительная сила чувственности отвлекаеть оное назадь; и оть того мы кружимся безпрестанно вь перемьнчивости. Естьли же бы мы посльдовали совершенно закону притяженія, то вмьсто круга воспосльдовала бы перпендикулярная линія.

изошло добро ѝ зло; чрезъ сіе раздъленіе раздълились и силы наши, и отъ того послъдовала слабость и перемънчивость, которыя не престануть въ насъ существовать, пока силы въ насъ не соединятся, и чувственность не подвергнется законамъ притяженія: тогда гармонія цълаго паки возстановится.

О вы, жаждущіе Истины! Отрите слезы ваши о братьях ваших вочелов важь. Бог в удовлетворить каждому стремленію в свое время; и ваше стремление ко Свыту и Истинь, чрезь кои токмо зиждется человыеское блаженство, удовлетворено будеть.

Любовь, Истина и Премудрость, дщери Неба, сокрылись только внутрь святилища, а не во все изгнаны изр міра. Провидъніе закрыло ихр облакомю отр глазр непросвъщенныхр: но Избранные во встхр вркахр обращались ср ними.

Счастіе, отверженное землею, принято сими святыми сестрами; и когда время разторгнеть завъсу внутреннъйшаго святилища: то сь духомь Любви, Истины и Премудрости явится вмъсть и счастіе на земль; Духь же сей есть Духь Христовь.

Совершенство человьческое не есть мечта, но подлинность, котторая нькогда явлена будеть. Теперь вопрось: къмъ человъческій родь приведется вы оному, и какія средства къ тому?

Праведные находились всегда подр особеннымь полечениемь Божінмь:

Божество сообщалось всегда токмо съ свътоспособными; съ ними поставляло оно свои завъты, имъ открывало священныя свои таинства, ихъ научало дъйствовать и принятый ими свътъ проливать на прочія состоянія людей, по способности и удобопріемлемости каждаго.

Такъ Авраама содълаль Богъ праопщемъ своего народа, п. е. праопщемъ чадъ свъпа, Избранныхъ своихъ.

Отв сотворенія міра до наших времень продолжалась непрерывная цёль между свётоспособными, и вы срединё времени пріобщился ко нимы христосо, яко средоточіе свёта, по чину царесвященника Мельхиседека.

Ктожъ были сіи Избранные, сіи свътоспособные человъки? — Тъ, кои имъли нагую въру, какъ Авраамъ; приносили чистыя жертвы, какъ Исаакъ; и являли совершенную преданность, какъ Іаковъ; — кои не искали инаго свъта, кромъ Источника свъта, — Бога; — не имъли иной воли, кромъ

воли Сотворшаго ихв; — не хотвли иной двятельности, — не ходили вв иномв духв, кромв духа святыни Божіей. — Сіи во всв времена составляли сыновв Божіихв, званныхв и избранныхв; св ними предпріяль Богв великій планв свой человвуєскаго воститанія, проведя ихв самихв по степенямв младенческихв, юношескихв и мужескихв льтв. Прежде должны усовершенствоваться Избранные; прочіе же члены рода человвуєскаго воспитаются уже ими: таковы ввуныя и непреложныя судьбы Божіи.

Посмотри во Исторію древнойшихо времено рода человоческаго, разсмотри первую жизнь Патріархово: она была младенчество избранныхо, бого поступало со чадами свота како со дотьми; играючи, тако сказать, посовало во младенческія ихо души сомена Премудрости и познанія; со отеческою ножностію обнимало несовершеннолотнихо своихо любимцево во человочество, которые по паствамь и лугамь, при источникахь водь и по мрачнымь долинамь, ходили равно безь страха и не боясь зла; ибо отеческая рука и пастырской жезль его водили ихь.

По вступленіи человоково во отроческій возрасть великій Воспитатель ихо вступиль во другое отношеніе со ними. Во времена Моисеевы явился оно како Господь и Законодавець; ножное, снисходительное обхожденіе его превратилось во строгость, взыскательность и порядоко училищныя; начались приказанія и наказанія, исполненіе и награжденіе.

Здёсь человіческій роді является ві томі положеній, ві какомі бываеті отрокі вступающій ві школу: трі поді грозою и лозою учится опі различать буквы и слагать слова. Равно и человіческому роду ві Законі предложены были начала вышней Премудрости и Науки: здёсь все касалось чувственнаго человіка.

Потомь наступиль юношескій возрасть Избранныхь; созрышая почка развернулась, и принесла цвъть и плодь, и великій Воспитатель человьковь явился паки вь иномь видь. Христось, Богочеловькь, вступиль какь другв. Школьная суровость св строгимь порядкомь приказаній и наказаній изчезла; місто неволи заступила братская довъренность; прообразовательный законь Моисеевь получиль новую форму, и явился во свободномо духовномь, живомь ученіи Евангельскомв. Воспитатель вводитв слых дътей своих вы природныя ихы права, открываеть имь плань и цьль воспитанія, породу ихв состоянія, и назначеніе ихв.

Наконець чада свыта, принявь отв Отца теоретическое и практическое учение кы совершенству и блаженству ихы, содылаются мужами, получать силу и мощь поступать по сему учению, признаны будуть наслыдниками

царствія, и учиняться Соправителями во ономо.

Сіи суть три главныя эпохи, копорыми Бого Избранныхо своихо, и потомо весь человоческій родо, приведето ко совершенству. Тако животное перейдето во разумное, разумное во духовное: или чувственное переведется во разумное, разумное во высочайше умное.

И потому Библія есть краткая исторія постепеннаго развитія троякой жизни рода человіческаго, — есть плані воспитанія любимаго творенія Божія, человіка.

Ветхій завьть показываеть животному и чувственному человьку вы образахы все то, что нужно кы усовершенствованію разумнаго его существа: — здысь буква.

Евангеліе указуеть путь ко разумному исполненію сего и развитію совершенство духа.

А наконець изь Евангелія происходящій духь поставить на вышнюю степень человъческаго совершен-

Все сіе развивается и растеть Takb какь сьмя, цвьть плодъ. И троякое существо человъка, состоящее изъ тьла, души и духа, ведется къ совершенству. Чувственность должна подчиниться разуму, воля Богу; человькь должень соединиться Христомв. чрезЪ Христа а CO Опцемь.

Въчные свидътели сей истины суть кровь, вода и духь: — кровь образъ животнаго и чувственнаго человъка, вода духовнаго, а духъ Божественнаго.

Такь покоришся чувственное дужовному, духовное Божественному; такь вра препровелень в познанію, познаніе кь соединенію.

Такр. веткій завоть быль начало, новый есть продолженіе, а вокр. шка будеть совершеніе.

Симb образомф и способомb Богb приведеть кb совершенству сперва

встхи Избранныхи своихи почастно, а потоми весь человический роди.

Съ начала младенческимъ смысломъ, потомъ сражениемъ и борьбою; а наконецъ вънцемъ побъды.

КакЪ зимою почка сокрышаго подъ снътомъ и едва примъшнаго молодаго деревца находишся шолько въ возможности: шакъ зародышь нашего совершенствованія скрывался подъ строгостію законною ветхаго завъта.

Потомо весною почка вступаеть вы ближайшую связь сы солнцемы; оживленная его теплотою, одушевленная его свытомы, она зеленыеты, распускается и цвытеть. Наконецы наступаеты лыто, время полнаго развития внутренней силы жизни; растыние созрываеты и дылается сы плодомы насыщающимы.

Таков же ход и трех главных времен , міров , твореній и откровеній Божеских : — образованіе физической, разумной и духовной натуры челов ка и шествіе всего его существа ко возсоединению со Источникомо всякия жизни: во которомо соединении токмо и состоито бытие, сила и существо, гдо нокогда всо изморения времени по числу, моро и восу престануто, и Бого будето всяческая во всохо, или все во всемо.

Но какъ согласишь все это, скажуть на сіе нъкоторые, сь духомь времени? — Не видимь ли мы человьческой родь вы безпрестанномь круженіи, что онь возвышается и упадаеть, совершенствуется и уничижается до скота? Не всь ли народы, вышедши изь дикаго и грубаго состоянія и достигнувь высочайшаго просвыщенія, падають потомь и погибають паки вь сльпоть и невъжествь? —

Тако! ходо вещей премонныхо таково; восхождение и нисхождение есть жребий всего вношняго: но духо, внутри насо пребывающий, не истребляется, не перемоняется; оно развивается только, приемлето иныя формы, отбрасываето ихо паки, и проби-

вается сквозь вст возможныя препоны и сти предразсудков и заблуждений на свободу.

Тщетно угнътають его и заключають вы новыя формы: время разоре еть всъ сіи узы, и духь явится наконець чистымь и совершеннымь.

До пришествія Духа кротости и любви, духа Евангельскаго, нужна была строгость духа законнаго; до оживотно духом вотворенія духом в нужна была и убивающая буква.

Человъчество мало по малу выходило изъ невъжества и многобожія, и достигало эрълаго познанія единства Божія. Душевныя силы развивались безчисленными степенями образованія народовь въ Восточныхъ, Египетскихъ и Римскихъ нравахъ, законахъ и обычаяхъ; и всему сему надлежало быть до положенія начала къ усмотренію, понятію и познанію истинной идеи Религіи.

И вст идеи должны развиваться постепенножь. Народы соединяются,

вносящь предразсудки и мивнія свои вы чужія страны; другіе изы нужды пріємлють ихы и переплавляють вы свое существо, дабы со временемь, все очищающимь, опять ихы переплавить. Наконець духы Истины явите златомь, очищеннымь оты встхы нечистоть.

Такb закваска моральнаго вскисанія вездь находится; такb духb должень пробиваться сквозь всь заклепы, содрать всь корки, разорвать всь связующія его цьпи, и освободиться отвиредразсудковь, заблужденій и погрытностей. Сію же свободу найдеть оны только тогда, когда побъдить все препятствующее ему воспарять вы духовное его отечество и наслаждаться правами породы его.

Мы близки, повторяю я, кb сей важной эпохb совершенія Избранныхb, свbтоспособныхb людей, кои донынb жили разсbянно по лицу земли, посвящая уединенную жизнь свою Премудрости и Любви. Бывb неизвbстны

человькамь, вшайнь рабошали они надь спроеніемь святаго града внутренняго блаженства; перпьливо выжидали время; сь прискорбіемь взирали на средостьніе, раздъляющее человьковь оть человьковь; чувствовали во глубинь души глубокую рану, нанесенную братству человьческому, чувствовали тяготящія ихь цьпи и угньтающую скорбь; единое прозрыне вь будущность ободряло ихь; возведя взорь вь горняя, вь вышній и лучшій мірь, среди бурь ждали они времени искупленія, которое нынь приближается.

Для зрячих завтса внутренный шаго по немногу открывается; ковчегы завтта между свытомы и способными ко свыту является съобытованными силами.

Тенерь вопросb: какія средспіва даеть Богь своимь Совершеннымь, и вь чемь должны состоять сила и мощь его Избранныхь? —

Отвъть на сей вопрось давно уже сказань; давно Іоанновымь Іероглифическимь языкомь предвозвъщень. Духв, который Христось даств своимь Избраннымь, есть изв Премудрости и Любви исходящая Сила, сила Свыта, просвыщающаго внутренныйшее, и приводящаго все сокровенное
вы явленіе; — Духв, силою котораго
Апостолы и Пророки чудодыйствовали
и прорицали, и посредствомы коего,
какы Христось говорить, послыдователи Его еще большія чудеса сотворять.

Сей Дух Премудрости, въдающій вст тайны Божества и Натуры, вст почастныя знанія, открытыя въ наукахь, сольеть вы одно целое; сейто Дух даеть Избраннымы ясно познавать, какы и какимы образомы вст сокровища Премудрости неба и земли и познаніе оныхы находятся во Христь, яко Словь Божіемь.

Въчный законь царствія Божія тоть, чтобы свьть выражался вы двынатцати свытопріемных органахь. Такь земное солнце пробытаеть двынатувть знаковь зодіака; вы двынать

一大の大変のでは、こののはなるのでは、アンスでき

цати драгоцонных каменьях сіяль свото на священнической одеждо; двонати свотопріемных мужей избраль Христось Апостолами и проповодниками Евангелія своего: двонадцать духопріемных сердець будуть камнями во основаніе новаго его Іерусалима.

Уже отверсты двонапцать грать,

Уже отверсты двонатцать крато, (имбяй уши слыпати да слышито!) коими Избранные должны войши во Градо Славы.

Сіи враща суть двінапидать дужовных вистинь, чрез ком низходить сила и мощь на его Избранных в.

Сін исшины состоять:

- Въ совершенномъ познаніи Бога и Натуры;
- 2. В в знаніи видимаго и невидимаго св та, коим в св тоспособные ведутся к в созерцанію вс так истин в как в в разумном в так в то физическом вірв.
- 3. Въ знаніи и въдъніи встхъ дъйствій тройственнаго духа, Божественнаго, духовнаго и естественнаго.

- 4. В в знаніи и в в д в ніи в с в х в существо и существенностей вещей в в их в происхожденіи, бытіи и про-
- Възнаніи и въдъніи всъхъ отношеній, законовъ, раздъленій и разръшеній, жизни и смерти вещей.
- 6. Въ знаніи и въдъніи всъхъ гармоній, порядковъ, соразмърностей и связи вещей.
- 7. Възнаніи и въдъніи духовных в силь, связи разумнаго съ физическимъ міромъ.
- 8. Въ въдъніи и знаніи внъшней натуры тълеснаго міра и связи его съ другими мірами.
- Възнаніи и въдъніи встхъ составительных вастей свойство и дъйствій вещей въ духовномо и натуральномо царствъ.
- 10. Въ знаніи и въдъніи всей натуральной и духовной цъпи вещей.
- 11. Въ знаніи и въдъніи внъшняго и внутренняго, веткаго и новаго, прошедщаго и будущаго, преходя-

щаго и непреходящаго, добраго и злаго, яко древа познанія добра и зла.

12. Въ знаніи связи Божественнаго, духовнаго и физическаго, чрезь Іисуса Христа, посредника и Искупителя, яко древо жизни: который для разума есть путь познанія, для сердца истина, для духа жизнь.

Изб сихб знаній и вбдбній Избранные вб единство духа почерпають оббтованные дары силы, мощи, славы, величества, красоты, здравія, богат ства, духовные и толесные: духовные и толесные дары Духа Божія, яко оббщанное наслодіе Избранных , и плоды страха и любви, премудости и разума, совота и кропости, водонія и благочестія.

Все сіе Іоанні ясно выражаєть образовательнымі своимі языкомі.

Книга, изписанная внутрыуду и внъуду, есть книга Духа Божія и Натуры. Седмь печашей, запечашльвающих ее, означають семь препятствій человьку къ прозрънію внутрь вещей и познанію силь Духа и Натуры, запечатльвающих для него сію книгу.

Седмь очесь и седмь роговь Агица означають Бого-человьческое; седмь очесь число вышняго духовнаго познания; седмь роговь число вышнихь силь.

Сила, которую имбетв только Агнецв разрышать сіи печати, знаменуетв, что человько потеряль силу и мощь прозрывать вы духовный мірь; что оны сію силу и мощь паки получить можеть токмо чрезь единство силь; а сіе единство силь возможно токмо вы духь, исходящемы изы Богочеловька, и показующемы во свыть внутренныйшее всых существь.

Сей Агнецъ есть изглаголанное Слово, приносимое непрестанно Любовію въ жертву Всемогуществу.

Четыре живошныя, окружающія престоль агнчій, суть человьческія силы: умь и воля, способность ко

свъту, кръпость и постоянство н самодъятельность.

Сіи животныя полны очей, т. е. орудій познанія; крылья их возначають способность возлетать. Деннонощно возглашая — свять! свять! свять! — славословять они Любовь и Премудрость Господню.

Довольно сказано! — Кто имъеть духь разумънія, тоть пойметь.

Врата Іерусалима отверсты; хотящій войти да идеть вь духь! Онь узнаеть, что Богь живеть вь Сіонь, на горь святьй, и что Онь есть каждому ищущему прибъжище, и кръпость сынамь Израилевымь.

Враша Іерусалима отверсты: хотящій войти да входить!!!

н ѣ ч т о изъ

внутреннѣйшаго

для тьхь,

кои находятся еще

во ХРАМЪ

И

вь преддворіяхъ онаго.

пр

Было ли когда на земли всеобщее воспитательное Училище для человъковъ — всеобщее Училище Премудрости? И какія были его таинства? — Это быль вопрось въ теченіи нъсколькихъ въковъ, о которомъ были разныя сужденія.

Ежели такое училище Премудрости было: то что оно было? Произведение ли человъческое? Изобрътение ли какой нибудь острой головы, или слъдствие опыта? Или оно было плодътопечительности благонамъренныхъ и добродътельныхъ Мужей? —

Кто отвътствоваль на сей вопрось основательно, и кто могь и отвъчать?

Есть такое всеобщее Училище Премудрости, и оно преподаеть небесное учение во внутренный шемь духа, откуда всь знания проистекають.

Сіе училище Премудрости имьеть вы себь: вибшнее, внутреннее, внутреннойшее;

и cie

внышнее, внутреннее и внутренныйшее

связаны между собою; и только тоть, кто знаеть вньшнее, внутреннее и внутренныйшее, можеть отвычать на прежній нашь вопрось; ибо только онб одинь знаеть цылое. Но не было еще такого времени, чтобы выдающіе цылое разсказали о немь все.

Все, что во внутреннъйшемъ училища сего находится яко сила, во внутреннемъ есть дъйствіе; а во внъшнемъ форма, или Іероглифъ. И такъ училище Премудрости имъло свое

Преддворіе, Храмь, и Святилище.

Во встхо втахо токмо находившіеся во внутреннтишемо Святилищт прозръвали чрезъ Храмъ въ Преддворія; а для находившихся въ Преддворіяхъ и во Храмъ внутреннъйшее Святилище было еще заперто.

Во встх вы высты немногіе достигали от внутренняго ко внутренныйтему: большая же часть оставалась вы Преддворіяхы, и вст превратности и замышательства, случавшіяся вы семы училищь, касались только Преддворія; а Храмы и Святилище оставались всегда неизмыными.

Только форма подвержена законамо времени и переможнивости онаго; а духо во внутреннемо непреможнено и вочено.

Преддворія могли быть осквернены, обезображены, поруганы: но внутренній Храмь и внутренньйшее Святилище никогда.

Когда въ Преддворіяхъ воцарялся безпорядокъ: то духъ скрывался во внутреннее, и мертвая форма разпадалась. Естьли же какой дерзновенный осмъливался внесть ногу въ самый Храмь: то истина удалялась во внутреннъйшее, и Храмь изчезаль отъ глазъ буйныхъ и плотскихъ человъ-ковъ.

Во вибшнемь, вы Преддворіи, вы формь, вы Іероглифы находится буква;

Во внутреннемь смысль буквы;

Во внутреннъйшемь духв, просъбщающій смысль, оживляющій букву. —

И тако три Святилища, изо которыхо всегда одно во другомо находится: вношнее во внутреннемо, внутреннее во внутреннойшемо —

Святое, Святьйшее, Всесвятое, или Святая Святыхь —

Три міра, из которых важдый имбеть особыя созерцаемыя формы, особые предметы, особливый духь и бообое солнце, его освъщающее.

в Преддворіях в свыть солнца— во Храмь свыть чистаго разума— во Святилищь свыть Духа Божія.

Чрезь свыть повсюду получаемымы новыя откровенія; повсюду новыя развитія таинствь! — Кто быль когда вы состояній измынить имь? — Кто вы состояній предать ихь неспособному?

Во внутренный шемы царствуеть Премудрость;

во внутреннемь Любовь;

а изв Любви и Премудрости исходящій Духв долженв господствовать надв внышнимв.

Человъкъ — Нашура — Богъ — — вошъ предмешы Училища Премудроспи.

1.) Человоко во Преддворіи, 2.) Натура во Храмо, 3.) Бого во Святилищь.

Цірль училища Премудрости искони была та, чтобы человіка дзі преддворій его Я ввести во Храмі Натуры, а чрезі Натуру во внутреннійшее Святилище — кі Богу.

Средства во сему во внутренной шемо суть Божественныя, во внуч

треннемь духовныя, во вибшиемь естественныя.

Таинства сего Училища состоять вы соединении физическаго міра сы дужовнымь, духовнаго сы Богомы.

Оно во Преддворіе свое принимаеть людей всякой религіи; ибо цьль его та, чтобы соединить человьковь сь человьками, и человька сь Богомь.

Разность религій остается вы Преддворіяхь; а во Храмь входять братьями, и во Святилищь всь соединяются, яко Помазанники-(Христіане).

Училище Премудрости имбето 3 книги — —

- 1.) Библію, или Ветхій Завьть;
- 2.) Евангеліе, или Новый Завьть;
- 3.) Книгу Нашуры.
  Библія для ума,
  Евангеліе для сердца,
  Книга Нашуры для чувстві.

но чтобь понимать сін 3 книги, кужны 3 світа.

Свъть божественный для Библіи, или Ветхаго Завъта;

Свъть духовный для Евангелія, или Новаго Завъта;

Свъть естественный для книги Натуры.

Но высочайшій и чиствишій умв состоить вы томь, чтобы сіи 3 свыта взаимно другь друга просвыщали: свыть Божественный просвыщаль бы духовный, а духовный просвыщаль бы естественный.

Мы смотримь изв внышняго во внувнутреннее, изв внутренняго во внутреннышее;

Изb формы вb органb, изb органа вb силў;

Изъ явленія въ дъйствіе, изъ дъйствія въ причину;

Изb ока вb духb, изb духа вb душу.

И сіе зрвніе во сввтв есть одно изв внутренньйших в таинствв.

Воспишательное Училище рода человъческаго есть троякое:

внъшнее, внутреннее, внутреннъйшее.

Внішнее занимается чувствен-

внутреннее разумнымв, внутренныйшее умнымв.

Вибшнее училище бывало видимо и подвержено перемънамъ времени.

Внутреннее училище было невидимо, и состояло всегда въ соединеніи всъхъ мыслящихъ людей чрезъ разумъ и сердце.

Изв сего Училища каждый удобный ко свыту почерпаль для себя ученіе; и такимы образомы сіе Училище имыло у себя какы бы цементы, которымы связывало человыха сы человых ками и человыха сы Натурою.

Но сіе Училище весьма перемьнимось и впало вы ужасныя заблужденія, отдылясь оты внутренныйшаго. Внутренныйшее всегда было самое невидимое, и состояло вы соединеніи ко свыту способных в человыхов св Источником выша, Богомы.

Сей первоначальный свъть просвъщаль каждаго ко свъту способнаго во всъ времена.

Внутреннъйшее училище было училище Пророковъ, училище откровенія Духа Божіл.

Внутреннее было училище откровенія чрезь Натуру и религію.

Внашнее было училище эмблемма, заключавших в в себа главнайшие Іероглифы и образовательный языка, дабы чувственный человако мого всегда найти нить, указующую путь отв внашняго во внутреннее, отв внутренняго во внутреннайшее.

Во внутреннъйшемь, яко во Святилищь, хранятся всь таинства.

Сама Премудрость править вну-

Во Святилищь обитаеть Премудрость;

во Храмь Любовь;

вь Преддворіи должна бынь Испина,

которая чрезь чувственные образа ведеть кь разуму, а оть разума кь вышнему уму.

Премудрость, Любовь и Истина были, и навсегда останутся, в училищь Премудрости способами приведенія человьковь к великой цьли высочайшаго совершенства.

Сіи 3 училища от вначала міра были, болбе или менбе, связаны между собою: но высочайшее совершенство их в состояло в в самот внутренним внутреннято со вношним внутреннято вношним внутреннято со вношним внутреннято вношним внутреннято вношним внутреннято внутр

Внутреннъйшее, яко училище свъта Провидцовъ, или Пророковъ, есть Училище первоначальнаго свъта.

Внутреннее руководствуеть къ сему первоначальному свъту чрезъ Натуру и Религію.

Вибшнее содержить формы и образа внутренних истинь.

Изb сихb трехb Училищb мірb получилb всb истины, какія онb

имbemb — Божественныя, духовныя и физическія.

- 1.) Чрезъ ученіе Провидцовъ получиль онъ Божественныя истины внутренньйшаго;
  - 2.) Чрезъ ученіе Священниковъ и истинныхъ Естествовъдцовъ истины внутренняго;
- 3.) Чрезъ ученіе эмблеммы и мистерій, истины чувственныхы образовы Преддворія.
- 1.) Упражненіемь Провидцовь было научать познавать Бога, яко источника всякаго блага; ибо онь благь есть.
- 2.) Упражненіемь истинных Священниковь и Естествовь было научать любить Бога; ибо онь благь и истинень.
- 3.) А упражненіем Мистерій было представлять образа сих внутренних и внутренний и стинь; поелику он благи, истинны и изящны.

Таковъ ходъ свъща; и по сему масштабу можно судить обо всемь,

что свъть разпространяеть, какь бы что во внъшних преддворіяхь ни происходило.

Планъ сего великаго Училища состоипы въ слъдующемь:

- Очистить разумь человыка отв предразсудковь;
  - 2.) сердце отв заблужденій, и
- дъящельность отр страстей и соединить все чрезъ

Премудрость, Любовь, и Истину

во едино съ Тъмъ, который есть
Премудрость,
Любовь, и
Истина.

По сему брань между добромъ и эломь, истиннымь и ложнымь, гармоническимь и дизгармоническимь неминуема: но за сраженіемь сльдуеть побрда, за тьмою свыть.

Училище Премудрости имбеть 3 степени. — Человъкъ долженъ сперва вознестись на сіи степени въ самомъ

- себь, потомь можеть онь дьйствовать на другихь.
- 1.) Библія вводить нась вы пріуготовительное состояніе: — здысь господствуеть Законь.
- 2.) Евангеліе ведеть кь сраженію: здысь господствуеть Благодать.
- 3.) Наконець исполнение духа кь побъдь: здъсь Освящение.

И такь 1.) тамь ополчение,

- 2.) mymb мечь,
- 3.) а зафсь вънець.

На первой степени стоить Левить, на второй Священникь, на третьей Первосвященникь.

Такимь образомы человыхы изы Преддворія иденты во Святая, изы Святая во Святая Святыхы; и сей во Святилище вступившій Первосвященникы поучаеть прочихы чрезы Священниковы и Левитовы.

Но вступившій уже во внутренньйшее знаеть одного только Учителя, и сей учитель есть Христось. Вибл' тека его состоить изь Библіи, Евангелія, Натуры.

Метода его есть Истина и Любовь.

Ученіе его слідующее: Соединай разумі твой сі волею и дійствіями по образу того, который ві мысляхі, волі и діяніяхі своихі составляєть одно сі Единицею.

Одинакое побуждение, одинакий предметь — одинакая цьль да соединять тебя сь Богомь, сь самимь чобою и со всьми истинными Божими людьми, дабы ты во Христь содълался вы во в христь совсе во всемь.

Сіе ученіе есть экстракто Премудрости: оно выражается во училищо Премудрости слодующимо изреченіемо: Христосо есть всяческая во всвяд, или все во всемо :

# Правила для внышняго.

#### I

Удаляйся omb всего множественнаго, и ищи вездъ въ Наптуръ единства.

#### 2

Вопервых старайся сделаться едино во самомо себь, потомо вно себя во Натурь; наконець со человыками и тварями, тебя окружающими, дабы быть едино со Источникомо встара вещей.

## 3.

Богb есть самое простое существо, и только простое существо можетb сb Нимb соединиться.

#### 4.

Ищи Бога не вит себя, но вто себь, во внутреннъйшемь: тамъ его Святилище.

## 5•

Ищи Премудрости, а не знанія: знаніе кичить, а Премудрость дь-

лаеть смиреннымь; смиреніеже счастливымь.

6.

Не раздъляй никогда Натуры отв Бога, а разсматривай Бога вв Натурв: и ты получить чистое познание.

7.

умъ есть свъть внутренняго, и дълаеть все познавательнымъ: такъ какъ свъть во внъшнемъ дълаеть все видимымъ.

8.

Соединяй умь св опытомь, опыть св умомь: то разумь твой никогда не сдълаеть тебя Мечтателемь, а опыть бездушнымь Матеріалистомь.

9.

Не отвергай ничего; а все испытывай, и избирай доброе. Не порождай вы себь мыслей, а обращай мысли твои на предметы, како они суть вы природь, и учреждай ихо по составамы предметовы: тогда ты будешь

мыслить правильно. Большая же часть человъковъ принаравливаетъ Натуру къ своимъ идеямъ, и отъ того мыслять ложно. Ибо мы не должны творить сами, а дозволять въчному порядку творить въ насъ.

#### 10

Старайся отвращать разумь отв предразсудковь, сердде отв заблужденій, дъятельность отв безпорядочных рабяній, и ты учинишься Мудрымь.

#### II.

Но уму твоему потребна сила, чтобь познать предразсудки — сердцу. твоему, или воль, потребна мощь, чтобь одольть заблужденія и страсти; а дьятельности твоей нужень духь, чтобь побуждаль тебя кь порядку и открываль тебь устройство вещей.

#### I 2.

Но сію силу, мощь и духb получить ты можешь токмо отb Eдинаго; а сей Eдиный есть тотb, который

все ведеть ко единству — который ко Своимо пришель, и Свои его не приняли, и который принявшимо его дало власть быть чадами свота.

# Правила для внутренняго.

#### I.

Въруй въ Бога, и бойся Его. Въруя въ Него, и боясь Его со страхомъ любовнымъ, ты воздержишься от всего того, что не есть добро. Единственное добро есть Богь, и токмо то, что от Него происходить: от Него же происходить порядокъ и гармонія, кои суть Его законы. И такъ естьли ты въренъ пребудеть Его порядку: то сохранить Его законъ — облечеться въ ризу, преподобія, и ложному и злому въ тебъ мъста не будеть; понеже ты прилъпился къ порядку, къ единицъ.

2.

Будь прості , какі младенеці , который не знаеті зла; изгони изі себя всякую двоякость, всякое своенравіє, самоволіе, самолюбіе.

Сердце твое и умъ да будуть обращены всегда къ единицъ; цъль твоя во всемь да будеть Богь! — Сіе составить голубиную чистоту: змъиная же твоя мудрость состоять будеть въ избъганіи противныхъ предметовь, не теряя никогда изъ глазъ твоей цъли. Не говори ни о комъ зла, старайся терпьть себя и другихъ; охотно давай все нуждающимся безъ разбору: ибо ты даешь имъ даянія Божіи, и своего у тебя ньть ничего. Все, что бы ты ни имъль, есть даръ Божій; и потому давай, а Богъ твой воздасть тебъ.

3.

Люби истину: каждое твое слово должно носить печать ел. Не говори никакой лжи, и не льсти. Учись молчашь: но гдъ должно говоришь, шамъ говори правду.

4.

Учись воздержанію, и ты будешь чисть; стыдливость есть спутница црломудрія. Кто знаеть црну добра, тоть знаеть црну воздержанія. Кто воздерживается, тоть црломудрень: а кто црломудрень, тоть чисть. Воздержаніе сохранить тебя оть паденія.

5.

Будь терполиво, и учись сносить. Твердость твоя повергнето всякое эло подо ноги твои. Во спокойномо духо созерцается Божество, и кропость и сила сокрыты во терпоніи.

6.

Старайся ежедневно исправляться, отдълять въ сердцъ твоемъ зло отъ добра: сіе-то есть покаяніе. — Суди самъ себя и представляйся предъ солнце правды; оно тебя очистить.

7.

Бойся Бога и храни заповъди его. Заповъди Божін супь воля его; воля

его есть его порядоко; по порядку его учреждена вселенная. — Естьли ты стараться будешь во всемо исполнять законо: то воля твоя со волею Единицы будето едино, и сила и мощь, благодать и благословение будуто достояние твое.

8.

Старайся уклонять разумы отв предразсудковь, сердце отв худых склонностей, двятельность отв безпорядочных вряній. Старайся вездвосвободиться отв множественнаго, и вездвищи единицы; ибо только вы ней находится выра, любовь, надежда, согласіе, блаженство, спокойствіе и довольствіе.

9.

Будь милосердь къ бъднымъ, вдовицамъ и сиротамъ; пекись о притъсненномъ, и почитай каждаго человъка за брата твоето и за назначеннаго къ томуже блаженству.

Будь страннопріемень, почитай эмишихь, нерпи невьждь, прощай и люби враговь; заблуждшихь изводи на путь истинный; не ненавидь никакого невърнаго, и не притъсняй никого за деньги.

#### 10.

Молись! молись св упованіемв обо всемв. Да не возстанетв никогда вв душь твоей сомньніе, что молитва твоя услышана не будетв, естьли ты молиться вв духв и истинь. Не думай такв: я грышникв, и Богв меня не услышить. Поди кв Богу твоему; Онв не подаств камня чадамв своимв, просящимв у него хльба. Но молись вв духв и истинь; ибо Богв токмо дв молить выры обращаетв слухв. Богв, коему ты молиться, есть Богв любви, и все приближающееся кв Нему, влечетв кв Себь, дабы навсегда соединить св Собою.

#### II.

Изгони изв сердца твоего всякую печаль; ибо она обезсиливаетв духв. Веселость придаетв силы. Не уважай

слабости твоей, и не изнемогай отв твоих проступковь. Положись во всемь на Бога; Онь защищаеть своихь, укрыпляеть слабыхь, ободряеть немощныхь.

#### 12.

На мѣсто знанія ищи Премудрости; Премудростьже находится токмо у Духа Божія. Любовію отвори Духу сему твое сердце; оно возобладаеть имь, возпламенить его святою своею любовію; и изь сего священнаго пламени изшедшій свьть отверзеть все твоему духу.

# 13.

Отвращай склонность твою отв всего земнаго, и прильпляйся кв Богу. Не дьли ни разума твоего, ни сердца, ни дьятельности св міромв; ибо гдв раздьленіе, тамв слабость и немощь. Нравственность да будетв во всемв тебь средствомв, но не цьлію. Старайся всь силы твои привесть вв единство; ибо вв единствь находится вьу-

Digitized by Google

ная неизмѣняемость; и только въ сей въчной неизмѣняемости находится покой и блаженство.

# Правила для внутреннѣйшаго.

#### I.

Сердце, или воля должна, непосредственно искать Источника свъта: а сей источникъ свъта есть ІИСУСЪ ХРИСТОСЪ.

#### 2.

Сей Источнико свыта есть высочайшая сила притяженія, и влечето нась ко себь, когда мы влечь себя дозволяемь.

## 3.

Самоволіе и самость суть сила тяготтнія, гиттущая наст къ земль. Освобожденіе отт нея умножаеть силу притяженія свыше.

## 4.

Дозволять влечь себя должно быть главнымы нашимы стараніемы. Сы каждымь разомь таковой подвижности человых пріобрьтаеть вышній свыть.

## 5.

Чрезь сей свыть ознакомится онь сь такими предметами, которых прежде не видаль.

## 6.

## 7.

Какъ чувственный человъкъ видить все при свъть солнечномъ: такъ и человъкъ духовный зрить все при свъть міра духовнаго; и сіе эръніе есть Премудрость. — Предметы его суть Истины.

## 8.

Въ чувственномъ мірт все есть явленіе: дъйствительное же и непрежодящее находится только въ мірт духовномь, и происходить от Посредника между Богомь и человькомь — Слова.

## 9.

Слово сіе можеть вы насы содылаться плотію, получить существенность; и изы сего Слова, соды вы насы плотію, исходить Духы силы и славы.

#### IO.

Как солнце открывает в путнику всегда новые предметы: так Христось, свыть міра, открываеть всегда новые умные предметы шествующему за нимь. Ходить за Христомь значить получать непрестанныя откровенія его Любви и Премудрости.

#### II.

Христось можеть сдылаться для нась видимымь и ощутимымь; ибо онь до скончанія міра будеть сь нами.

# 12.

Кто знаеть Ero, тоть знаеть сежть: а кто знаеть свыть, теть

знаеть все. Но свъть человым познаеть только свътомь.

## 13.

Освъщать и согръвать есть свойство солнца. Оно имбеть свъть для того, чтобы творить видимыми предметы, раждаемые и содержимые его теплотою. Такb и Христось соединяеть вь себь Премудрость и Любовь. Любовь есть теплота духовнаго солнца, Премудрость есть свъть онаго. Любить и давать себя познавать, и ощущать любимому, есть единственное упражненіе Христа, — повсемьстное разпространение жизни, повсемъстное очищение, переходь отв пъмы и смерпи ко свъпу и жизни -призываніе кр воскресенію и царствованію сь Нимь.

## 14.

Единое воззрвніе во духо Христовомо можето во несколько минуто научить насо болое, нежели продолжительное упражненіе во какой либо наружной свътской наукъ въ цълые годы. Внъшнія науки не вводять нась во внутреннее вещей: одинь только лучь свъта изъ Источника Премудрости просвъщаеть внутреннъйшее и дълаеть намь оное видимымь.

## 15.

Кто не испыталь сего, тоть не можеть имьть понятія о сей великой истинь: почему весьма справедливо сказано, что плотскій человькь не понимаеть всего того, что духовно.

## 16.

Упованіе и въра во Христа отверзають око внутренняго нашего, и чрезъ него и въ немъ можемъ мы созерцать въ духъ и истинъ.

## 17.

У кого око еще не отверсто, тоть имьеть о истинахь духовнаго міра столькоже мало понятія, какь сльпой о цвытахь; ибо безь созерцательнаго предмета невозможно ни сличать, ни мыслить, ни понимать.

## 18.

Тоть же, чье око вь духь отверство, можеть видьнные имы предметы сдылать понятными другому, который ихь не видаль, не иначе, какы чрезь аналогію, или сходство. Божественное, духовное и физическое связаны между собою аналогически, то есть сходствомь. Но они всегда будуть различествовать между собою, такь, какь картина и самый предметь.

## 19.

Ни одино человово не можето ввести другаго во міро духовный. Ключь ко оному имото одино Христосо: но кто ището, тото обротаеть, и кто стучить, тому отверзается.

#### 20. -

Однакожъ сообщение си всегда бываеть по мъръ и соразмърно стремлению нашему къ истинъ. Чъмъ болье свъта.

#### 21.

И въ духовномъ міръ свътъ измъняется; и здъсь бывають также сумерки, утро и полдень: но сіе измівненіе находится не во Христь, солнць духовнаго міра, а вів насів, по премівнивости состоянія духа нашего, по законамів сближенія и удаленія. Почему бдівніе и молитва необходимы: бдівніе нужно, дабы світлое око наше не помрачилось чувственностію — молитва, дабы світь вівнасів, и мы во світь пребывали.

Конецъ.

gof lla

J. 27 ..

Digitized by Google



