

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

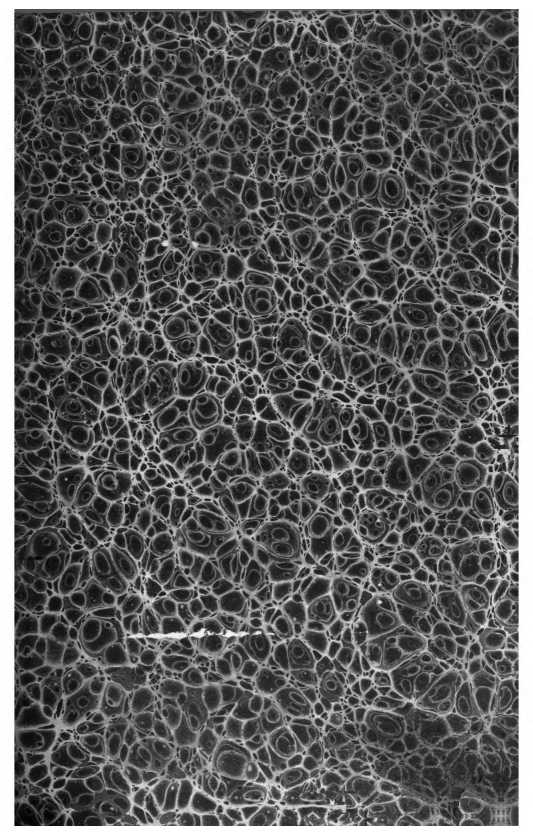
Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



### SMIRNOV

ISTORIIA KHRISTIANSKOI TSERKVI VOL. 3





# жеторія христіанской церкви.

выпускъ третій

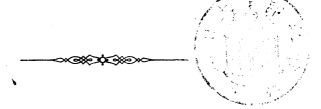
(1054—1880 r.)



Составиль примънительно къ программъ для духовныхъ семинарій

Евграфъ Смирновъ.

издание второе дополненное



С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія Дома Призр. малолетн. б'ёдн., Лиговка, д. № 16. 1880. 5405 .862

v, 3

## (KLCAP)

Отъ С.-Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры нечатать дозволяется. С.-Петербургъ, Января 23-го дня 1880 года.

Цензоръ Архимандрить Іосифъ.

Типографія Дома Призр. Малол'ятн. Б'ядн., Лиговка, д. Ж 16-

Предлагаемое второе изданіе моей Исторіи Христіанской Церкви дополнено новымъ отделомъ, обнимающимъ исторію Православной Восточной Церкви отъ взятія Константинополя турками по настоящаго времени. Этотъ отделъ составляетъ часть моихъ уроковъ по Церковной исторіи, которую я преподаваль въ Рязанской духовной семинаріи, и быль напечатань мною въ "Рязанскихъ Енархіальныхъ Въдомостяхъ" за 1874 годъ. Это объясненіе я считаю необходимымъ въ виду того, что въ іюньской и сентябрской книжкахъ "Душеполезнаго Чтенія" за 1879 годъ помъщена статья по исторіи Восточной церкви послъ взятія Константинополя турками, -- которая, по мъстамъ, до буквальности сходна съ моими уроками по Церковной исторіи, напечатанными въ "Рязанскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ" за 1874 годъ, а въ общемъ видъ представляется только незначительною передълкою ихъ.

Е. Смирновъ.

# ОГЛАВЛЕНІЕ

# Исторіи Христіанской Церкви.

# Періодъ третій.

| отъ | OK         | ончательнаго раздъленія церквей до настоящаго вре-<br>мени (1054—1880 г.)             |
|-----|------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|     |            | Cmp.                                                                                  |
| § 1 | ١.         | Характеръ этого періода                                                               |
|     |            | Отдѣлъ первый                                                                         |
| отъ | PA         | здъленія церквей до взятія Константинополя турками.                                   |
|     | A.         | Исторія церкви православно-каоолической (1054—1453 г.)                                |
|     |            | глава І.                                                                              |
|     | •          | Внѣшнее состояніе церкви.                                                             |
| § 8 | 3.         | Окончательное устройство православной церкви въ Россіи при Св. Владимір'в и Ярослав'в |
|     |            | глава II.                                                                             |
|     |            | Іерархія и церковное управленіе.                                                      |
| § 5 | <b>5</b> . | Управленіе патаршріее                                                                 |

| _        |                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | mp.                                     |
|----------|-------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| §        | 6.                | Отношение императоровъ къ патріархамъ. Замъчатель-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         |
| c        | _                 | нъйшие изъ патріарховъ этого времени                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 23                                      |
| 8        | 7,                | Имущества перквей. Содержание духовенства                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 26                                      |
|          |                   | ГЛАВА III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         |
|          |                   | Состояніе духовнаго просв'ященія и ереси.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         |
| <b>§</b> | 8.<br>9.          | Состояніе просв'ященія при Комнинахъ и Палеологахъ.<br>Зам'ячательные церковные писатели въ в'якъ Комниновъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 28                                      |
| •        | 4.0               | (1050—1250 r.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 29                                      |
| 8        | 10.               | Замъчательнъйшіе писатели въ въкъ Палеологовъ (1250—                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | - 01                                    |
| 8        | 11                | 1450 г.)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | $\begin{array}{c} 31 \\ 33 \end{array}$ |
| 8        | 12.               | Ересь богомильская                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 37                                      |
| 3        | 1~.               | Onopia Dapitatemini DD in Extende in 1200 in 1 | 91                                      |
|          |                   | ГЛАВА IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         |
| •        |                   | Вогослуженіе и христіанская жизнь.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         |
| \$       | 13.<br>14.        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 39<br>41                                |
|          |                   | Історія Римской церкви отъ окончательня<br>вленія церквей до реформаціи (1054—1517 г.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         |
|          |                   | ГЛАВА І.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                         |
|          |                   | Распространеніе римской церкви.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| \$       | 15.<br>16.        | Въ Европъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 46<br>49                                |
|          |                   | глава II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         |
|          |                   | Папство и монашество.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         |
| 9999     | 17.<br>18.<br>19. | Общій взглядъ на развитіе папской власти Состояніе папства съ половины XI в. до конца XIII в. Состояніе папства съ конца XIII в. до конца XVI в.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 52<br>53<br>70                          |

## — III —

| •      |                                                                                           | Cmp.             |
|--------|-------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| \$     | 20. Западное монашество въ XI—XV въкахъ. а, монашескіе ордена б, духовно-рыцарскіе ордена | 81<br>87         |
|        | глава III.                                                                                |                  |
|        | , Жизнь и богослуженіе.                                                                   |                  |
|        | 21. Состояніе нравственно-религіозной жизни въ римской церкви                             | 90               |
| Š      | 22. Состояніе богослуженія въ римской церкви                                              | 97               |
|        | ГЛАВА ІУ.                                                                                 |                  |
|        | Ученіе, ереси и секты.                                                                    |                  |
| 8      | 23. Главныя богословскія направленія на западів                                           | 99<br>108<br>112 |
|        | глава V.                                                                                  |                  |
|        | Подготовленіе реформаціи.                                                                 |                  |
|        | 26. Общее недовольство римскою церковію и стремленіе къ ея преобразованію                 | 117              |
| §<br>§ | 27. Виклефъ и Гуссъ                                                                       | 118<br>124       |

# Отделъ второй.

#### отъ взятія Константиноподя турками до настоящаго времени.

А. Исторія Церкви Православно-Қанолической . (1453—1880 г.г.).

### ГЛАВА І.

| B      | нъп         | пное состояние перкви почв игомв тарония                                                         | AME D. |
|--------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|        |             | · D                                                                                              | Cmp.   |
| _      |             | Взятіе Константинополя турками и паденіе Византійской имперіи                                    | 128    |
|        |             | Отношение турецкаго правительства къ Церкви при Магометъ II (1451—1481 гг.).                     | 130    |
|        |             | Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви при пре-<br>емникахъ Магомета до конца XVI столътія. | 134    |
|        |             | Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви въ XVII<br>и XVIII въкахъ                            | 139    |
|        |             | Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви въ<br>XIX стольтіи.                                  | 147    |
|        |             | Ворьба грековъ за религіозную и политическую независимость                                       | 153    |
| §<br>8 | 35.<br>36   | Основаніе самостоятельной Эллинской церкви                                                       | 156    |
| 3      | <b>J</b> U. | судьбы восточных христіань                                                                       | 160    |
|        |             | глава II.                                                                                        |        |
|        |             | Іерархія и Церковное управленіе.                                                                 |        |
| §      | 37.         | Права, власть и важное значение константинопольскаго патріарха                                   | 166    |

Digitized by Google

| Ş | 38.         | Искательство многими патріаршаго престода и гибель-  |             |
|---|-------------|------------------------------------------------------|-------------|
| Ŭ |             | ныя следствія сего искательства                      | 169         |
| 8 | 39.         | Замъчательнъйшіе патріархи отъ Геннадія до Самуила І |             |
| U |             | (1453—1764 r.r.)                                     | 172         |
|   | 40.         | Патріархъ Самуилъ I (1764—1780 г.г.) и произве-      |             |
|   |             | денная имъ реформа въ патріаршемъ управленіи.        | 178         |
| Ś |             | Состояніе іерархіи послѣ Самуила І                   | 180         |
|   |             | Современное состояние константинопольской иерархии.  | 183         |
| Š | 43.         | Способы содержанія константинопольской патріархіи и  |             |
| Ŭ |             | греко-восточнаго духовенства                         | 186         |
|   |             | 77 A 78 A 777                                        |             |
| • |             | ГЛАВА III.                                           |             |
|   |             | Духовное просвёщеніе и ученіе вёры.                  | •           |
| § | 44.         | Состояніе просв'ященія                               | 187         |
| Š | 45.         | Духовно-учебныя заведенія въ греко-восточной церкви  |             |
| Ŭ |             | въ настоящее время                                   | 192         |
| § | <b>4</b> 8. | Ограждение православія отъ латинской пропаганды .    | 194         |
|   |             | Попытки латинянъ къ завладению Св. местами въ Па-    | *           |
| _ |             | лестинъ                                              | $\dot{2}00$ |
| § | <b>50.</b>  | Новъйшія попытки папъ въ пользу уніи                 | 203         |
| § | 51.         | Ограждение православія отъ протестантства            | 205         |
| § | 52.         | Попытки англиканской церкви къ соединению съ пра-    | -           |
|   |             | вославною                                            | 209         |
| § | <b>53</b> . | Соборы, ограждавшіе православіе отъ латинянъ и про-  |             |
| _ | ,           | тестантовъ                                           | 212         |
| § | 54.         | Замъчательнъйшіе писатели греко-восточной церкви .   | 214         |
|   | . \         | глава іу.                                            | •           |
|   |             | Вогослуженіе и христіанская жизнь.                   |             |
| _ |             |                                                      |             |
|   |             | Состояние богослужения                               | 219         |
| Ş | 56.         | Состояніе христіанской жизни                         | 222         |
|   |             |                                                      |             |

# ИСТОРІЯ

# Христіанской Церкви.

## ПЕРІОДЪ ТРЕТІЙ.

отъ окончательнаго раздъления церквей до настоящаго времени (1054—1880 гг.).

§ 1.

#### Характеръ этого періода.

Послъ окончательнаго раздъленія церквей, совершившагося въ 1054 г., церкви восточная и западная живуть и действують отдъльно и независимо одна отъ другой. И та и другая церковь направляеть свою деятельность къ достижению своихъ собственныхъ интересовъ и цълей; взаимныхъ религіозныхъ интересовъ не существуетъ болбе. Восточная церковь, --- всегда такъ ревностно заботившаяся объ уясненіи и опредъленіи христіанскаго въроученія и веего церковнаго благоустройства и вполнъ достигшая этого въ періодъ вселенскихъ соборовъ, послѣ раздѣленія церквей поставила для себя задачею-твердое и неизмънное сохранение и охраненіе этого ученія и благоустройства во всей цплости и чистоть такъ, какъ то и другое утверждено было на вселенскихъ соборахъ. Къ этой задачъ сводится вся ея дъятельность въ періодъ времени отъ раздёленія церквей и до настоящихъ дней. Не смотря на всё притесненія отъ внешнихъ враговъ, особенно турокъ, которые въ половинъ XV въка окончательно поработили восточныхъ христіанъ, не смотря на разнообразныя происки латинянъ, она всегда оставалась и остается строго-православною. Въ этомъ случать большую услугу православной восточной церкви оказала церковь русская. устроившаяся въ союзъ съ церковію греческою. Послъ паденія Константинополя подъ оружіемъ турокъ, Россія, постепенно возвышавшаяся на степень первенствующей европейской державы, сдълалась центромъ древне-восточнаго православія; въ ней всегда находили и находять нравственную и матеріальную помощь всв восточные христіане въ борьб'в съ врагами православія. —Западная церковь, напротивъ, по отдъленіи отъ церкви восточной, въ своей жизни и дъятельности преслъдуеть другія цъли. Тамъ на первомъ планъ стоять стремленія усилить власть главы западной церкви, папы, поставить его въ независимое положение отъ власти свътской и, наконецъ, подчинить ему весь христіанскій міръ какъ въ духовныхъ, такъ и свътскихъ дълахъ. Въ преслъдовании этихъ цълей западная церковь забываеть все остальное и нисколько не заботится о сохраненіи въ цілости древняго православнаго віроученія и церковнаго благоустройства. Допустивъ у себя, еще до раздъленія церквей, нісколько нововведеній и отступленій отъ православнаго ученія и церковнаго благоустройства, она, и послѣ раздѣленія церквей, идеть тімь же путемь отступленій; вводить новые догматы, обряды, измъняетъ церковное устройство и т. п. Легкое и небрежное отношение въ древнему православию доводитъ западную церковь до того, что въ средъ ся развиваются новыя религіозныя общества съ ученіемъ и устройствомъ слишкомъ далекимъ отъ древне-православнаго. Образованіе новыхъ религіозныхъ обществъ на западъ совершается даже въ настоящіе дни.-Вотъ характеристическія черты исторической жизни церквей восточной и западной въ третій періодъ. Для болье удобнаго обозрынія жизни и дъятельности ихъ въ этотъ третій періодъ, последній можно раздълить на два отдъла, соотвътственно важнъйшимъ событіямъ въ жизни той и другой церкви: первый-отъ раздъленія церкей до паденія Византійской имперіи на восток и до начала реформаціи на западъ; второй-отъ паденія Византійской имперіи и начала реформаціи до настоящихъ дней.

въка, когда появились страшные завоеватели аравитяне-мусульмане. Въ теченіе VII-X въковъ они почти постоянно нападали на Византійскую Имперію и отнимали у нея постепенно одну область за другою. Греко-восточная церковь потеряла въ это время много своихъ епархій. Правда, въ XI въку могущество аравитянъ или, какъ ихъ называли въ средніе въка, срадинь, сильно поколебалось на востокъ, вслъдствіе распаденія ихъ обширнаго халифата (Багдадскаго) на множество враждебныхъ другъ другу государствъ, и Византійская Имперія (при Никифор' Фок' и Цимисхій) начала было отнимать у нихъ свои области; но это продолжалось не долго. Около половины XI въка во главъ магометанскаго міра на востокъ стали турки сельджуки, которые сдёлались еще болёе, чёмъ срацины, жестокими врагами Византійской Имперіи и греко-восточной церкви. Варварское племя турокъ сельджуковъ въ концъ Х въка проводило бродячную жизнь около Каспійскаго моря, въ странъ нынъшнихъ киргизовъ, и иногда помогало срацинамъ въ ихъ наобгахъ. Къ половинъ же XI въка сельджуки, подъ предводительствомъ своего султана Тогрульбека, мало-по-малу, начиная съ Персіи, стали завоевывать срацинскія царства Багдадскаго халифата. Принявши еще раньше магометанство и смёшавшись съ побъжденными срацинами, они продолжали ихъ борьбу съ христіанскимъ міромъ. Византійскій императоръ, Романъ Діогенъ, желая остановить ихъ нашествіе на Малую Азію, выступиль самъ противъ нихъ съ войскомъ; но въ 1071 г. въ Арменіи быль разбить на голову и взять въ плень. После этого сельджуки скоро завладели всею Каппадокією, Киликією, Исаврією, Иконією, и другими греческими областями, такъ что почти вся Малая Азія находилась въ ихъ рукахъ. Изъ этихъ областей образовалось въ Малой Азіи сильное иконійское сельджукское царство, столицею котораго была Никея. Такимъ образомъ для греко-восточной церкви были потеряны почти всь мало-азійскія епархіи. Въ то же время сельджуки завладьли сирійскими городами Антіохією, Дамаскомъ и другими, принадлежавшими Византійской Имперіи со временъ Никифора Фоки и Цимисхія. Они даже не разъ угрожали осадою самому Константинополю. Владычество туровъ сельджуковъ для христіанъ было гораздо тягостнее, чемъ владичество срацинъ, такъ какъ сельджуки были грубъе срацинъ, нравы которыхъ, вслъдствіе распространенія между ними образованія, значительно смягчились. Турки, по разсказамъ современниковъ, врывались въ дома христіанъ и грабили ихъ имущество; врывались во время богослуженія въ церкви, вскакивали

на престолы, опрокидывали и попирали ногами священные сосуды, ругали и били священниковъ и т. п. Угнетеніе и рабство были участію восточныхъ христіанъ. Къ несчастію, Византійскіе императоры не могли оказать никакой помощи христіанамъ, страдавшимъ подъ игомъ турокъ. Дозволяя туркамъ безнаказанно отрывать отъ имперіи цѣлыя области, они посвящали все свое время придворнымъ интригамъ. Только къ концу XI вѣка восточные христіане получили было нѣкоторую надежду на облегченіе своей участи, когда на освобожденіе Св. земли и гроба Господня поднялись съ запада, такъ называемые крестоносцы. Но и эта надежда не сбылась.

Крестовые походы, вмъсто ожидаемаго облегченія участи восточныхъ христіанъ, принесли имъ много зла; до сего времени притъсняли ихъ срацины и турки, теперь же стали притъснять латиияне. Крестовые походы начались по иниціативъ папъ. Убъждан крестоносцевъ освободить отъ власти невърныхъ Св. землю и гробъ Господень, напы имъли въ виду еще другую цъль-распространить, при пособіи ихъ, свое вліяніе на востокъ и даже подчинить себъ восточныя церкви. Для продаганды на востокъ латинства и своей власти, они посылали туда, вмъстъ съ крестоносными ополченіями, своихъ епископовъ, священниковъ и монаховъ, которые и чрезъ крестоносцевъ и сами лично дълали страшныя притъсненія восточнымъ христіанамъ. Притъсненія начались со времени перваго же крестоваго похода (1096 г.). Такъ, проходя чрезъ европейскія владенія Византійской имперіи, грубые престоносцы, возбуждаемые латинскимъ духовенствомъ, съ презрѣніемъ и непріязнію относились къ грекамъ и православной церкви; было даже нъсколько случаевъ, когда крестоносцы начинали грабить грековъ. Когда же они перешли въ Азію и стали мало-по-малу отнимать у туровъ греческія области, то своею насильственною пропагандою въ пользу латинства и папства совершенно стъснили православное населеніе востока. Только, благодаря хитрой политикъ Византійскаго императора Алексія I Комнина, нѣкоторыя малоазійскія области и города, отнятые крестоносцами у иконійскаго султана, напр. Никея остались свободными отъ вліянія латинянъ. Въ Сиріи же и Палестинъ они взяли ръшительный перевъсъ надъ православными. Такъ завоевавъ Антіохію (1098 г.), они поставили тамъ своего датинскаго патріарха и подчинили ему антіохійскую православную церковь. Православный патріархъ Антіохіи, престар'влый Іоаннь долженъ быль оставить свою канедру и искать убъжища въ Кон-

стантинопол'ь; тамъ онъ и умеръ. Тоже было и посл'в взятія крестоносцами Іерусалима (1099 г.); латиняне и здёсь поставили своего патріарха. Православный іерусалимскій патріархъ Симеонъ, подавшій первую мысль объ освобожденіи Св. земли и гроба Господня, быль забыть; онь удалился въ Кипръ и тамъ скоро умеръ. Хотя православные и выбрали ему преемникомъ Евфимія, но онъ, не имъя возможности устроить свою канедру въ Герусалимъ, проживалъ все время въ Константинополъ. Виъстъ съ тъмъ въ ванныхъ областяхъ латиняне поставляли своихъ митрополитовъ и епископовъ; напр. были поставлены митрополиты въ Вифлеемъ, Тиръ, Кесаріи, Назареть и другихъ городахъ. Всъ они съ подчиненными имъ епископами были въ зависимости отъ латинскаго іерусалимскаго патріарха. При такомъ усиленіи на востокъ латинской іерархіи естественно православныя церкви и монастыри поступили въ ихъ распоряжение. По праву завоевателей, латиняне считали и все православное население востока принадлежащимъ къ ихъ церкви и, поэтому, требовали отъ всёхъ безусловнаго подчиненія папъ. Если же со стороны православныхъ заявлялись попытки возстановить на востокъ значение православной церкви, то латиняне негодованіемъ отвергали ихъ. Такъ было, напр. въ чаль XII выка, когда Византійскій императоры Іоанны Комнины (1118—1143 г.) просиль крестоносцевь дозволить жить въ Антіохіи православному патріарху совм'єстно съ латинскимъ. Сами латиняне свидътельствовали объ усиленіи своей церкви на востокъ; во второй половинъ XII въка одинъ латинскій епископъ доносилъ папъ, что церковь (т. е. латинская) на востокъ начала процвътать и виноградникъ Господній началь пускать новыя отрасли (1)-

<sup>(1)</sup> Положеніе крестоносцевъ въ Палестинъ все-таки было не прочно. Іерусалимское королевство и другія небольшія княжества, основанныя ими силою оружія, оружіемъ только и могли поддерживаться. Поэтому, когда военная энергія крестоносцевъ стала ослабъвать, когда между ними начались раздоры, кристіанскія государства на востокъ быстро стали склоняться къ паденію. Къ тому же турки, желая во чтобы то ни стало уничтожить владанія крестоносцевъ, вели съ ними постоянную борьбу. Уже султанъ Нуррединъ (ум. 1173 г.) сильно ослабилъ крестоносцевъ, а султанъ Саладинъ въ 1187 г. отнялъ у нихъ Іерусалимъ и другіе города. Крестоносцы и латинское духовенство должны были удалиться или въ приморскіе города, остававшіеся въ ихъ рукахъ, или въ Европу. Только теперь возстановленъ былъ православный патріархъ въ Іерусалимъ. Византійскій императоръ, Исаакъ Ангелъ, находившійся въ дружескихъ отношеніяхъ съ Саладиномъ, исходатайствоваль это возстановленіе. Новые крестовые походы мало приносили пользы, — въ концъ XIII в. турки положили конецъ владычеству крестоносцевъ на востокъ.

Такого рода притесненія со стороны латинянъ испытывали со времени перваго крестоваго похода преимущественно церкви Сиріи и Палестины. Со времени же четвертаго крестоваго похода (въ началъ XIII в.) игу латинянъ подпала и Константинопольская Церковь. Въ 1195 г. Византійскій императоръ Исаакъ II Ангель быль низвержень съ престола, ослъплень и заключень въ тюрьму своимъ братомъ Алекспемъ III, который провозгласилъ себя императоромъ. Сынъ ослъщеннаго Исаава, царевичь Алексий, бъжалъ изъ Константинополя и отправился на западъ искать помощи противъ дяди. Въ это время на западъ приготовлялся крестовий походъ (четвертый), —и крестоносцы собирались уже въ Венеціи, чтобы оттуда отправиться на востокъ. Сюда же прибыль и царевичъ Алексви. Онъ просилъ крестоносцевъ прежде, чвиъ отправиться въ Палестину, помочь ему и его отцу въ возвращении императорскаго престола. Венеціанскій дожь, Генрихь Дандоло, разсчитывая, что изъ дъла царевича Алексъя Венеціанская республика можетъ много выиграть для своей торговли, убъдиль крестоносцевъ согласиться на его предложение. Къ тому же Алексъй объщалъ крестоносцамъ заплатить 200,000 марокъ серебра, снабжать ихъ, въ теченіе года, продовольствіемъ, послать съ ними въ Палестину, на годъ, 10,000 войска и навсегда содержать тамъ 500 рыцарей и, наконецъ, объщалъ подчинить восточную церковь папъ. Въ 1203 году крестоносцы подошли въ Константинополю и немедленно приступили къ осадъ. Малодушный Алексъй III ночью бъжалъ изъ Константинополя. Тогда греки сочли за лучшее возвести на престолъ сверженнаго Исаака Ангела, вивств съ его сыномъ Алексвемъ IV. Цъль похода крестоносцевъ была достигнута. только выполнить договоръ, заключенный съ ними царевичемъ. Хотя Исаакъ подтвердилъ этотъ договоръ, но выполнить его было трудно. Въ государственной казнъ денегъ не было; платить нечъмъ. Императоры объявили новые налоги, стали забирать церковныя драгоцівности, -- золотые и серебрянные оклады съ иконъ и сосуды. Но такія д'виствія возбудили крайнее недовольство грековъ, которое еще болъе усилилось, когда распространился слухъ, что царевичь Алексъй объщаль подчинить восточную церковь папъ. Крестоносцы, съ которыми царевичъ Алексъй вошелъ въ дружескія отношенія, своимъ поведеніемъ въ Константинопол'є также не мало раздражали грековъ; между ними и греками было уже нъсколько кровавыхъ столкновеній. Подоженіе діль въ Константинополі было самое натянутое. Вскоръ оно разръшилось возмущениемъ: народъ

потребовалъ избранія новаго императора. Этимъ воспользовался одинъ изъ предводителей возмущенія, нѣкто Алексий Мурзуфль. Царевичь Алексей IV, по его приказанію, быль удавлень, а старый и больной Исаакъ вследъ затемъ умеръ съ горя. Мурзуфль быль провозглашень императоромъ. Крестоносци, потерявъ со смертію Алексія IV всякую надежду получить об'єщанное, рішились сами вознаградить себя взятіемъ и разграбленіемъ Константинополя. Къ этому же подстрекало ихъ и латинское духовенство въ видахъ подчиненія восточной перкви пап'ь. Они вторично осадили Константинополь и скоро взяли его. Алексъй Мурзуфлъ, патріархъ Іоаннъ Каматиръ и тысячи грековъ бъжали. Крестоносцы же, эти, по выраженію одного современнаго описываемому событію 'историка (2), мужи крови, предали Константинополь огню и мечу. Они убивали поголовно всёхъ грековъ, не различая ни пола, ни возраста; грабили церкви и монастыри, расхищая драгоцънные церковные сосуды, оклады съ иконъ и одежды; грабили даже Св. мощи, древнія рукописи и книги, которыя впослёдствіи переправляли на западъ. Къ такого рода насиліямъ и жестокостямъ крестоносцы присоединяли еще поруганія, безчестили монахинь, вводили церкви лошаковъ, бросали иконы на землю и, сидя на нихъ, пиршествовали съ распутными женщинами и играли въ карты; награбленныя священныя одежды надъвали на своихъ любовницъ и въ такомъ видъ водили ихъ по городу; въ софійскомъ соборъ сажали на священное сопрестоліе распутную женщину и называли ее Св. Софією. Латинское духовенство не только не останавливало буйныхъ крестоносцевъ, но даже помогало имъ въ грабежъ и поруганіи святини. Словомъ, латиняне на этотъ разъ поступили съ Константинополемъ также варварски, какъ впоследствіи поступили съ нимъ османскіе турки.—Еще до взятія Константинополя между крестоносцами и, привезшими ихъ, венеціанцами заключенъ былъ договоръ какъ относительно раздёла добычи, такъ и устройства новой имперіи, избранія императора и патріарха. Поэтому, вскор'в по разграбленіи Константинополя, они устроили въ немъ свою, такъ называемую, латинскую имперію; императоромъ выбранъ былъ Балдуинь, графъ фландрскій, а патріархомъ одинъ венеціанецъ, Өома Мозорини. Папа Иннокентій ІІІ, прежде угрожавшій крестоносцамъ отлучениемъ отъ церкви за нападение на греческие города, вогда ему донесли о взятіи Константинополя, благословиль дело

<sup>(2)</sup> Ниниты Хоніата. Его истор. въ русси. перев. т. ІІ стр. 321.

крестоносцевъ и приказалъ какъ имъ, такъ и латинскимъ еписконамъ, вводить въ константинопольской церкви латинство. Такимъ образомъ церковь Константинопольская попала въ руки латинянъ. Въ ней учреждено было нъсколько латинскихъ митрополій и епископій. Православные епископы и священники были прогоняемы, лишаемы правъ и преслъдуемы. Впрочемъ, православное населеніе завоеванной Византійской Имперіи не хотело знать датинской іерархіи и не хотёло принимать латинства. Отсюда, поднялись жестокія преслъдованія на православныхъ и особенно на православное духовенство. Такъ, въ 1213 г. при императоръ Генрихъ И въ Константинополь прибыль папскій легать, Пелагій, присланный именно затъмъ, чтобы сдълать константинопольскую церковь вполнъ латинскою. Встрътивъ противодъйствіе со стороны православнаго духовенства и монашества, онъ началъ монаховъ ссылать въ заточеніе, священниковъ заключать вътюрьмы, православные храмы запирать и т. п. Онъ угрожаль даже смертію за неповиновеніе папъ. Только, по просьбѣ знатныхъ грековъ, угрожавшихъ удаленіемъ изъ Константинополя, въ случав продолженія преследованій, императоръ Генрихъ освободилъ изъ заключенія монаховъ и священниковъ и отперь церкви. Владычество латинянь въ Константинополь продолжалось до 1261 г. Въ то время какъ крестоносцы устроивали свою латинскую имперію, изъ областей падшей имперіи образовалось также несколько независимых государствъ. Изъ нихъ боле замѣчательнымъ было Никейское, основанное зятемъ императора Алексыя Ш, Өеодоромы Ласкарисомы, который считаль себя законнымъ обладателемъ императорской короны. Въ Никею переселились многіе греки изъ Константинополя; сюда же переселился и константинопольскій патріархъ. Мало-по-малу Никейское государство, подъ управленіемъ своихъ умныхъ и дальновидныхъ государей, ; усилилось до того, что могло вступить въ борьбу съ латинянами за обладаніе Константинополемъ. Въ 1261 году никейскій императоръ Михаиль VIII Палеологь, наконецъ, отнялъ у нихъ Константинополь и возстановиль Византійскую имперію, а вмёстё и православную Константинопольскую Церковь.

Едва только греко-восточная Церковь освободилась отъ враговъ христіанъ, какъ съ востока поднялись на нее враги-мусульмане. Это *турки османскіе*, которые, положивь конецъ Византійской имперіи, подвергли греко-восточную церковь страшному игу, прододжающемуся до настоящаго времени. Турки османскіе, тъснимые монголами, въ первой половинъ XIII в. изъ внутренней Азіи пе-

реселились на западъ въ Малую Азію. Здёсь они вначалё постунили на службу къ сельджукскому иконійскому султану; потомъ по разрушении Иконійскаго царства монголами, они, подъ предводительствомъ своего султана, Османа, укръпились въ горахъ Вионній и образовали разбойничье государство. Османъ сообщиль туркамъ свое имя. Сынъ Османа, Орханъ (1326—1360 г.) подчинилъ себъ Никомидію и большое число греческихъ городовъ въ Малой Азін и сділаль Бруссу своею столицею. Онъ первый приняль титуль надишаха и назваль ворота своего дворца высокою портою (Оттоманская Порта). Греческій императоръ Андроникь III Палеологь (1328 — 1341 г.) хотълъ было остановить успъхи османовъ, но (въ 1333 г.) подъ ствнами Никеи потеривлъ поражение, послв чего Никея отошла отъ Имперіи къ туркамъ. Во время своихъ завоеваній Орханъ пролиль много христіанской крови. Многіе изъ малоазійскихъ христіанъ, чтобы избавиться отъ смерти, или не лишиться свободы, принимали магометанство. Преемникъ Мирадъ I (1360-1389 г.), перешедши въ Европу, отнялъ у грековъ Фракію и городъ Адріанополь, который сдёлаль (1362 г. своею столицею. Сербы, болгары и венгры надъялись было соединенными силами остановить нашествіе Мурада на Европу, но были разбиты наголову. Своими жестокостями Мурадъ наводилъ ужасъ на всю Европу. Цёлыя тысячи европейскихъ христіанъ, особенно женщинъ и дътей, были отправляемы въ Малую Азію для заселенія пустынныхъ мість; тамь ихъ обращали, по большей части, въ магометанство. Особенно тяжело было для христіанъ распоряженіе Мурада, чтобы пятый изъ всёхъ военноплённыхъ свыше 15-лётняго возраста поступаль въ распоряжение султана. Такихъ, поступившихъ въ распоряжение султана, обучали турецкому языку и магометанскому ученію и зачисляли въ разрядъянычаръ. Напрасно Византійскій императоръ Іоаннь У Палеологь (1341—1391 г.) путешествовалъ на западъ и просилъ тамъ помощи, напрасно въ ожиданій помощи отъ папы онъ принялъ католичество, -- никто не помогалъ. Сынъ Мурада, Баязеть І (1389—1403 г.) завоевалъ Болгарію, часть Сербіи, Македонію, Өессалію и Элладу и принудиль Византійскаго императора Мануила ІІ Палеолога (1391—1425 г.) платить дань. Византійская имперія заключалась теперь почти въ одномъ Константинополъ. Баязетъ ненавидълъ христіанъ еще "болъе своего предшественника, --- и потому безъ пощады губилъ ихъ. Единственнымъ средствомъ спасенія было принятіе магометанства. Пораженіе, нанесенное Балзету Тамерланомъ, только на нъкоторое

время отсрочило паденіе Византійской имперіи. Посл'в непродолжительных безпорядков въ турецкой имперіи, посл'вдовавших за смертію Баязета, могущество турок скоро было возстановлено его преемниками Магометом I (1413—1421 г.) и Мурадом II (1421—1451 г.). Византійскій император Іоанн VI Палеолог (1425—1448 г.), отказавшійся было отъ дани туркам принуждень быль снова платить ее. А преемник его, посл'вдній Византійскій императоръ Константины XI (1449—1453 г.) просиль уже согласія Мурада на занятіе императорскаго престола, признавая себя его вассаломъ. Въ 1453 г., при Магометь II, Константинопольпаль, а съ нимъ и константинопольская церковь попала въ руки нев'єрныхъ.

### § 4.

#### Попытки къ соединенію церквей.

Въ половинъ XI в. послъдовалъ полный разрывъ между церквами восточною и западною. Вмѣсто прежнихъ мирныхъ отношеній, между ними установились отношенія непріязненныя. Своими жестокостями и поруганіемъ греческой святыни, во время крестовыхъ походовъ, латиняне сдёлали эти отношенія даже враждебными. Греки ненавидёли латинянъ, какъ еретиковъ и своихъ притъснителей, латиняне, въ свою очередь, ненавидъли грековъ, какъ схизматиковъ (какъ они ихъ называли) и какъ людей двоедушныхъ и коварныхъ. Враждебныя чувства неръдко доводили тъхъ и другихъ до кровавыхъ столкновеній. Но, не смотря на это, мы видимъ, греки и латиняне весьма часто предпринимаютъ попытки къ соединенію церквей. Были особенныя причины, которыя побуждали ихъ искать церковнаго союза. Папы, и по раздъленіи церквей, не теряли надежды подчинить своей власти греко-восточную церковь. Въ этихъ видахъ они всеми силами стремились возстановить общение церквей восточной и западной, понимая подъ возстановленіемъ общенія не союзъ между собою церквей, а подчиненіе восточной церкви западной, или что тоже, папъ. Греки по разсчетамъ политическимъ, съ своей стороны, также желали соединенія церквей. Политическое положеніе Византійской чипперіи въ описываемую эпоху было слишкомъ затруднительно. Одряхлъвшая имперія, при нападеніяхъ на нее турокъ, разныхъ варварскихъ народовъ и, наконецъ, крестоносцевъ, склонялась къ паденію. Разсчитывая, при содъйствіи папъ, которые въ то время имъли силь-

ное вліяніе на ходъ политическихъ д'яль во всей Европ'ь, защитить имперію оть многочисленных враговь и предохранить ее оть паденія, византійское правительство искало союза съ Римомъ. А такъ какъ папъ ничемъ нельзя было расположить въ свою пользу, какъ только изъявленіемъ желанія на соединеніе церквей съ подчиненіемъ восточной церкви западной, то византійское правительство во всъхъ переговорахъ съ Римомъ на первый планъ выставляло вопросъ о соединеніи церквей. Такимъ образомъ, съ одной стороны, разсчеты цодчинить восточную церковь, а съ другойразсчеты поправить политическія обстоятельства производили попытки къ соединенію церквей. Но одна уже эта разсчетливость говорила за непрочность попытокъ. При этихъ разсчетахъ искренности въ переговорахъ о соединении церквей не было ни со стороны латинянъ, ни со стороны грековъ, и тъ и другіе, подъ предлогомъ соединенія церквей, преследовали стороннія цели. Поэтому, когда эти стороннія цъли достигались или не достигались какоюлибо стороною, вопросъ о соединении церквей отодвигался на задній планъ. Непрочность попытокъ къ соединенію церквей много обусловливалась еще и тъмъ обстоятельствомъ, что онъ не имъли характера всеобщности, по крайней мъръ, на востокъ. Со стороны грековъ, главнымъ образомъ, хлопотали о соединеніи церквей императоры; греческая же іерархія въ большинстві и народъ всегда были противъ соединенія, такъ какъ видёли въ немъ подчиненіе восточной церкви папъ. Изъ множества попытокъ къ соединеню церквей, вообще неудачныхъ, особенно замъчательны двъ, доведенныя всевозможными хитростями и насиліями до конца и сопровождавшіяся печальными посл'єдствінми для греко-восточной церкви. Это, такъ называемыя уніи, ліонская (1274 г.) и флорентійская (1439 г.).

Въ 1261 г. латинская имперія въ Константинополь пала. Никейскій императоръ Михаилъ VIII Палеолого (1259—1282 г.), при содъйствіи генуезцевъ, отнялъ у латинянъ Константинополь и возстановилъ Византійскую имперію. Но положеніе возстановленной имперіи и ея государя было весьма затруднильное. Послъдній латинскій императоръ въ Константинополь Балдуинъ П, по паденіи имперіи, отправился на западъ и умолялъ папу и государей помочь ему возвратить потерянный престолъ. Папа Урбанъ IV, потерявшій, съ завоеваніемъ греками Константинополя, не менье Балдуина, принялъ его сторону, отлучилъ отъ церкви генуезцевъ за союзъ съ Палеологомъ и началъ дълать воззванія къ новому

крестовому походу противъ Константинополя. Тесть Балдуина, Капль Анжийскій, овладівшій тогда Неаполемы и Сициліею, дійствительно сталь готовиться къ войнъ съ Палеологомъ. Въ тоже время противъ Палеолога вооружались болгары, а латинскіе князьки Ахаін и Пелопонеса, оставшіеся независимыми по паденіи латинской имперіи, начали наступательныя движенія противъ Константинополя. Волненія внутри имперіи довершали запутанность д'влъ. Михаилъ Палеологъ вступилъ на императорскій престолъ незаконнымъ образомъ. По смерти (въ 1259 г.) никейскаго императора Өеодора П Ласкариса, престолъ долженъ былъ занять его малолѣтній сынъ Іоаннъ. Но Палеологъ хитростію и насиліями отстранилъ Іоанна отъ престола, а спустя немного даже ослъпилъ его. Такое злодъяніе возстановило противъ него патріарха Арсенія и народъ, Хотя Пелеологъ низложилъ и сослалъ въ ссылку Арсенія, послъ того какъ тотъ отлучилъ его отъ церкви, но недовольство противъ него не ослабъвало. Новый патріархъ Германъ, вслъдствіе народнаго ропота, долженъ былъ оставить каеедру. Когда же затыть поставлень быль патріархомь царскій духовникь Іосифь, снявшій съ Папеолога отлученіе, многіе изъ духовныхъ и мірянъ дошли до такого негодованія, что не хотъли признавать Іосифа патріархомъ и образовали сильную партію сторонниковъ Арсенія. Народъ встуцился даже за несчастного Іоанна Ласкариса. Въ никейской области нашелся сліной юноша, котораго жители Никеи признали за Іоанна Ласкариса и провозгласили своимъ царемъ. Палеологъ долженъ быль силою оружія отстранять новаго претендента на престоль.— Находясь въ такихъ затруднительныхъ обстоятельствахъ, хитрый Михаилъ Палеологъ разсчиталъ, что нападеніе Карла Анжуйскаго онъ можетъ остановить при помощи папы, а съ остальными внутренними и внъшними врагами управится собственными средствами. Въ этихъ видахъ, немедленно же по взятіи Константинополя, онъ вступиль въ снощенія съ папою Урбаномъ IV, а потомъ Климентомъ IV; посылаль къ нимъ нъсколько посольствъ съ богатыми подарками и съ предложеніями касательно соединенія церквей. Впрочемъ, переговоры съ этими папами не привели ни къ какимъ положительнымъ результатамъ, главнымъ образомъ потому, что паны не довъряли Палеологу. Только съ 1271 г., когда на папскій престолъ вступиль Григорій X, особенно сильно желавшій соединенія церквей, конечно съ подчинениемъ восточной церкви западной, переговоры о соединеніи пошли успішніве. Григорій, въ отвіть на предложенія Палеолога предшествовавшимъ напамъ, прислалъ ему

письмо, въ которомъ восхвалялъ его намъреніе пидчиниться апостольскому престолу и приглашаль на назначенный имъ въ 1274 г. ліонскій соборь для окончательнаго ръшенія вопроса о соединеніи церквей. При этомъ папа въ числъ условій соединенія выставлялъ принятіе греками латинскаго чтенія символа съ прибавленіемъ filioque и признаніе главенства папы. Палеологъ ръшился на соединеніе церквей на предложенныхъ условіяхъ, такъ какъ замыслы Карла Анжуйскаго смущали его. Посольство, привезшее письмо папы, было принято въ Константинополъ внимательно. Но греческое. духовенство, во главъ съ патріархомъ Іосифомъ, прежде покорнымъ императору, было противъ предложенной уніи. Палеологъ призвалъ къ себъ патріарха и епископовъ и началь уговаривать ихъ согласиться на соединение съ римскою церковію, представляя, что условія. предложенныя папою, исполнимы: поминать папу въ богослужении нисколько не противно восточной церкви, признавать его братомъ и даже первымъ не унизительно, что же касается права аппеляціи къ папъ, то оно на самомъ дълъ не будетъ существовать, такъ какъ "въ сомнительныхъ случаяхъ едва ли кому захочется плыть для этого за море". О чтеніи символа съ прибавленіемъ filioque императоръ ничего не говорилъ. Вообще онъ старался представить греческому духовенству дёло уній, какъ дёло, имѣющее характеръ политическій. Патріархъ и епископы, не смотря на эти убъжденія, все-таки не соглашались на унію. Патріаршій хартофилаксь, ученый · Іоаннъ Веккъ, по порученію патріарха, высказалъ даже предъ императоромъ, что латиняне, не названные еще церковію еретиками, на самомъ дълъ тайные еретики. Такое противодъйствие раздражило императора, — онъ заключилъ Векка въ тюрьму. Впрочемъ находя, что Веккъ, какъ человъкъ учений, можетъ много помочь дълу уніи, Палеологъ счелъ за нужное привлечь его на свою сторону, въ чемъ и успълъ. Веккъ сдълался горячимъ приверженцемъ уніи. Между темъ нужно было отпускать папское посольство и давать ответъ папъ. Палеологъ, ръшившійся уже на унію, написаль папъ, что онъ пришлетъ на ліонскій соборъ уполномоченныхъ отъ восточной церкви. Одно только затрудняло императора-это противодъйствіе главы гречейской церкви, патріарха Іосифа, который усибль уже разослать къ восточнымъ епископамъ окружное посланіе противъ соединенія съ латинянами. Но онъ и туть нашелся, предложиль Іосифу удалиться на время въ монастырь, съ тъмъ, что если унія не состоится, онъ опять займотъ свою каоедру, если же состоится, онъ совсемъ отважется отъ патріаршества. Іосифъ волей-не-волей

согласился. Теперь Палеологъ, заготовивъ съ единомышленными ему епископами грамату отъ греческаго духовенства къ папъ, снарядилъ посольство на ліонскій соборъ. Въ числъ пословъ были, между прочимъ, бывшій патріархъ Германъ и великій логофетъ Георгій Акрополить. Они прибыли въ Ліонъ, когда уже собрались тамъ папа и латинскіе прелаты. Папа принялъ пословъ ласково. Четвертое засъдание собора посвящено было вопросу о соединении первыей. Впрочемъ дёло поставлено было такъ, что разсужденій о разностяхъ между церквами накакихъ не допускалось. Прежде всего пана заявилъ собору, что, греки добровольно приходятъ въ повиновеніе римской церкви. Затъмъ прочитаны были письма къ папъ Михаила Палеолога и его сына Андроника и грамата отъ греческаго духовенства. Какъ въ письмахъ, такъ и въ грамать выражалась полная покорность пап'ь, только въ своемъ письм' императоръ просиль папу оставить грекамъ символь безъ чтенія filioque. Потомъ, великій логофеть Георгій Акрополить даль отъ имени Миханла Палеолога присягу въ томъ, что онъ отрицается отъ всякаго раздѣленія съ римскою церковію и объщаеть ненарушимо сохранять ея исповедание веры и признавать ем первенство. Такую же присягу дали отъ лица греческаго народа духовные, бывшіе въ числъ пословъ. Въ заключение всего пропъли: тебе Бога хвалимъ... и символь въры съ прибавленіемъ filioque. Такимъ образомъ унія между церквами восточною и западною состоялась. Греческіе послы, получившіе за свою уступчивость богатые подарки, возвратились въ Константинополь; вмёстё съ ними прибыло посольство и отъ папы. Палеологь быль весьма доволень исходомь дела на ліснскомъ соборь, такъ какъ вследъ же за утверждениемъ унии папа распорядился, чтобы между имъ и Карломъ Анжуйскимъ заключенъ былъ миръ. Оставалось только вводить унію въ 'греческой церки. Еще въ ожиданіи пословъ съ ліонскаго собора Палеологъ употреблялъ всъ средства, не исключая и насильственныхъ, чтобы склонить греческое духовенство на унію. Когда же послы привезли унію, онъ объявиль раздёленіе между церквами несуществующимъ и потребоваль, чтобы всв признали это деломъ совершившимся. Патріархъ Іосифъ объявленъ былъ низложеннымъ, а на мъсто его возведенъ быль приверженець уніи Іоаннь Веккь. Вы богослуженій приказано было поминать Григорія X, какъ "верховнаго архіерея апостольской церкви и вселенскаго папу. Но дъло уніи слишкомъ было не прочно. Только императоръ съ партією своихъ приверженцевъ приняль ее. Всъ же вообще греки, и духовные и міряне, не желавшіе

и не искавшіе уніи, не хотъли имъть никакого общенія съ римскою церковію. Со стороны православныхъ стали раздаваться проклятія на уніатовъ, съ ними не хотели иметь никакихъ сношеній, считали даже за оскверненіе прикосновеніе къ нимъ и разговоръ съ ними. Палеологъ котълъ было ласками привлечь на свою сторону православныхъ. Когда же это не удалось, онъ взялся за насильственныя средства: начались ссылки, заключенія въ тюрьмы. ослѣпленіе, отсѣченіе рукъ, рваніе ноздрей и т. п. Преслѣдованія падали больше всего на духовенство. Императоръ не щадилъ даже своихъ родственниковъ. Въ тоже время Веккъ старался привлечь къ уніи своими посланіями и сочиненіями. Но ни насильственныя мъры императора, ни сочиненія Векка не приносили пользы, -- греки не принимали уніи.--Между тъмъ въ Римъ узнали, что въ греческой церкви уніи не существуєть. Папа Григорій X и следовавшіе за нимъ не тревожили еще Палеолога. Но папа Николай Ш желалъ видеть унію на самомъ дёлё. Въ этихъ видахъ онъ прислалъ въ Константинополь легатовъ, которымъ поручилъ настоять на полномъ введеніи уніи съ принятіемъ латинскаго чтенія символа и съ подчинениемъ папъ. Положение Палеолога было критическое. Но съ своею обычною хитростію онъ усибль выйти изъ затрудненія. Пословъ приняли великолёпно; всюду оказывали имъ почтеніе; императоръ увъряль ихъ въ своей преданности папъ и уніи; приказалъ составить отъ греческаго духовенства грамату, въ которой излагалось ученіе римской церкви, принимаемое будто бы церковію греческою (подписи епископовъ въ граматъ были поддъльныя) и вручиль ее легатамъ; показываль имъ тюрьмы, въ которыхъ заключены противники уніи; наконецъ, двоихъ противниковъ уніи отослаль даже къ папъ на судъ, которыхъ, впрочемъ, папа возвратиль безъ наказанія. Такою хитрою политикою Палеологъ успокоиль Николая III, такъ что тотъ заключиль съ нимъ тайный союзъ противъ Карла Анжуйскаго. Въ 1281 г. на папскій престолъ вступиль Марминь IV. Этоть папа не дался въ обманъ Палеологу. Зная, что унія не существуєть въ греческой церкви, онъ съ презрѣніемъ отослалъ пословъ Палеолога, а самого его отлучилъ отъ церкви. Палеологъ, раздраженный такимъ поступкомъ папы, запретилъ поминать его при богослуженіи; но уніи все-таки формально не уничтожаль. Карль Анжуйскій, не связанный болье запрещеніемъ папы, началь войну съ Палеологомъ, но этотъ, благодари своей хитрой политикъ, одержалъ надъ нимъ верхъ. За пораженіе Карла папа еще разъ въ 1282 г. отлучиль отъ церкви

Палеолога. Но Палеологъ въ томъ же году умеръ. Съ его смертію окончилась и ліонская унія. Сынъ и преемникъ его Андроникъ ІІ (1283—1328 г.) сталъ рѣшительно на сторону православныхъ. Въ 1283 г. въ Константинополѣ собранъ былъ соборъ, на которомъ осуждено было главное римске заблужденіе—ученіе объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. Въ тоже время судили и преслѣдовали уніатовъ, и прежде всего Векка, который былъ низложенъ и сосланъ въ заточеніе. Церкви, въ которыхъ совершалось уніатское богослуженіе, были освящены вновь, какъ оскверненныя. Чрезъ нѣсколько десятилѣтій не осталось и слѣдовъ ліонской уніи на востокъ.

Подобный же исходъ имъла и унія флорентійская. Къ началу XV ст. Византійская имперія окончательно была стеснена турками. Византійское правительство, по прим'вру прежнихъ летъ, искало помощи на западе и главнымъ образомъ у папъ. Съ этою цълію греческіе императоры послъднихъ временъ имперіи часто сами лично вздили на западъ, какъ напр. Тоаннъ Г Палеолого (1341—1391 г.) и Мануиль II Палеолого (1391—1425 г.). Но помощи западъ не оказывалъ никакой. Преемникъ Мануила, Іоаннъ VI Палеологь (1425—1448 г.), предвидя скорое и неизбъжное паденіе имперіи подъ оружіемъ турокъ, рішился для спасенія ея испытать послёднее средство-подъ предлогомъ соединенія церквей, подчинить греко-восточную церковь папъ, и за это получить помощь отъ западныхъ государей. Въ этихъ видахъ онъ началъ переговоры съ папою Естеніем» IV. Папа согласился на предложеніе императора. Между ними условлено было составить вселенскій соборъ изъ представителей греческой и латинской церквей и на немъ рѣшить соединеніе. Предположено было также пригласить на соборъ западныхъ государей, съ темъ чтобы, по окончании собора, убедить ихъ подать помощь Византійской имперіи. Послі долгихъ переговоровъ о мъстъ собора, наконецъ, назначили его въ Ферраръ. Папа принялъ на свой счетъ провздъ и содержание во время собора греческихъ епископовъ. Въ концъ 1437 г. отправились въ Феррару императоръ Іоаннъ Палеологъ, Константинопольскій патріархъ Іосифъ, уполномоченные отъ восточныхъ патріарховъ и нъсколько греческихъ епископовъ. Отправился на соборъ даже русскій митрополить Исидорь, родомь грекь, давно уже согласившійся на унію. На первыхъ же порахъ пе прибытіи въ Феррару греческіе іерархи испытали нъсколько оскорбленій отъ латинянъ. Такъ папа требоваль, чтобы патріархь Іосифь, при встрвув съ нимъ. поцеловаль, по латинскому обычаю, его туфлю, и только после ре-

шительнаго отказа со стороны Іосифа, оставилъ свое требованіе. Прежде открытія собора происходили частныя сов'ящанія между треческими и латинскими отцами о въроисповъдныхъ разностяхъ. На этихъ совъщаніяхъ со стороны грековъ особенно выдавались Маркъ, митрополить Ефесскій (онъ же представитель іерусалимскаго патріарха) и Виссаріонь, митрополить Никейскій. Маркъ Ефесскій не сдёлаль никакихь уступовь въ пользу латинскаго ученія. Наконецъ, 8 окт. 1438 г. папа, по соглашенію съ императоромъ, открыль соборъ, хотя изъ западныхъ государей никто не прівхаль. Главнымъ спорнымъ вопросомъ было латинское ученіе объ исхожденіи Св. Духа и от Сына. Греческіе отцы поставили этотъ вопросъ на почву каноническую и доказывали, что латинская церковь поступила неправильно, когда внесла въ никейскій символь filioque, вопреки положительному запрещеню третьяго вселенскаго собора делать прибавление къ символу. Латиняне, напротивъ, утверждали, что латинская церковь въ этомъ случав не ввела новаго ученія, а только раскрыла то, которое заключалось символь. Въ такого рода спорахъ прошло 15 засъданій. Греческіе отцы, особенно Маркъ Ефесскій, какъ и прежде, оставались не уступчивыми. За это папа началъ стёснять ихъ содержаніемъ. Между тъмъ въ Ферраръ появилась чума. Подъ этимъ предлогомъ пана въ 1439 г. перенесъ соборъ въ Флоренцію. Здісь продолжались споры о томъ же предметь. Только латиняне перенесли вопросъ о filioque съ почвы канонической на догматическую. Они доказывали, что ученіе объ исхожденіи Св. Духа и от Сына правильно само въ себъ, и подтверждали это мъстами изъ Св. писанія и древнихъ отеческихъ писаній, съ произвольнымъ толюованіемъ. Греческіе отцы, съ своей стороны, возражали на это, что изъ приводимыхъ латинянами мъстъ Св. писанія и отеческихъ твореній нельзя выводить латинскаго ученія объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. Іоанну Палеологу была крайне непріятна неуступчивость греческихъ отцовъ. Онъ сталъ убъждать ихъ придти къ соглашенію съ латинянами. Виссаріонъ Никейскій, досель жаркій противникъ латинянъ, склонился къ соглашенію, признавъ, что латинское выраженіе и от Сына, соотв'єтствуєть употребляемому греческими отцами выраженію: чрезь Сына. Но Маркъ Ефесскій быль противъ этого и назвалъ латинянъ еретиками. Палеологъ всетаки продолжалъ дъйствовать въ пользу соединенія. Съ своими приверженцами онъ составилъ такое изложение учения о Св. Духъ: греки, признавая, что Духъ Святой исходить отъ Отца, не отвергають, что онъ исходить и отъ Сына. Но Маркъ Ефесскій и другіе отвергли это изложеніе. Латиняне, между тъмъ требовали полнаго принятія ихъ ученія о Св. Духв. Императору ничего не оставалось дёлать, какъ убъжденіями и угрозами заставить греческихъ отцовъ исполнить это требованіе. Онъ такъ и сділаль. Волею-неволею греческіе отпы должны были согласиться на требование императора. Вмъстъ съ тъмъ они согласились и на признаніе главенства папы. Относительно же обрядовыхъ разностей большихъ споровъ не было: Латиняне согласились одинаково допускать обряды какъ латинской, такъ и греческой церкви. Когда, такимъ образомъ, всеми неправдами дело соглашенія приведено было въ вонцу, составленъ быль акть соединенія церквей, въ которомъ, между прочимъ, изложено было латинское ученіе о Св. Духв и главенствв папы. Этотъ актъ подписали всѣ греческіе епископы, кромѣ Марка Ефесскаго и патріарха Іосифа; последній въ это времи умеръ. Папа, не видя подписи Марка, откровенно сказаль: мы ничею не сдплами. Все-таки актъ торжественно быль прочитань въ соборной церкви на латинскомъ и греческомъ языкахъ, и въ знакъ общенія и единенія греки и латиняне обнялись и поцёловались. Папа на радости далъ грекамъ корабли, и они отправились домой. По возвращении въ Константинополь. Палеологъ имълъ случай убъдиться, какъ не прочно соединеніе церквей, вынужденное обстоятельствами и совершенное при посредствъ разныхъ происковъ и насилій. Тъ же греческіе епископы, которые согласились на унію въ Флоренціи, по прівздв Константинополь, отказались отъ нея, выставляя на видъ то, что ихъ тамъ принудили согласиться на соединение съ латинянами. Греческое духовенство и народъ, узнавъ объ уніи, пришли въ раздраженіе, и уніатовъ считали за еретиковъ. Вокругъ Марка Ефесскаго сгруппировались всё защитники православія. Патріархи Александрійскій, Антіохійскій и Іерусалимскій были также противъ уніи. Они составили въ 1443 г. въ Іерусалимъ соборъ, на которомъ произнесли отлучение на всёхъ приверженцевъ. Хотя Палеологъ, въ видахъ распространенія уніи, возводиль на патріаршій Константинопольскій престоль одного за другимь, приверженцевь уніи, Митрофана Кизикского и Григорія Мамму, своего бывшаго духовника; но унія мало подвигалась впередъ. Да и самъ императоръ, не получивъ съ запада ожидаемой помощи, относился холодно къ дълу уніи. Онъ умеръ въ 1448 году. При его преемникъ, не задолго до паденія Константинополя, восточные патріархи еще разъ произнесли осуждение на унию на соборъ въ Константинополъ

1450 г.). Здъсь же они низложили уніата Григорія Мамму и возвели на патріаршій престоль православнаго *Аванасія*. Когда въ 1453 г. Константинополь взять быль турками, о флорентійской уніи не время уже было думать.

## ГЛАВАИ.

## ІЕРАРХІЯ И ЦЕРКОВНОЕ УПРАВЛЕНІЕ.

§ 5.

# Управленіе патріаршее.

Управленіе греко-восточною церковію, какъ и въ прежніе вѣка, сосредоточивалось въ рукахъ четырехъ православныхъ патріарховъ — Константинопольскаго, Александрійскаго, Антіохійскаго и Іерусалимскаго. Константинопольскій патріархъ, занявшій еще съ VII в. первенствующее положение въ ряду прочихъ патріарховъ, сохраняль за собою это положение и теперь. Онъ стоить во главъ всёхъ важнёйшихъ событій церковно-исторической жизни, принимаетъ дъятельное участие въ разръшении обще-церковныхъ вопросовъ и своимъ авторитетомъ даетъ силу тъмъ или другимъ ръщеніямъ. Прочіе патріархи востока, находясь подъ игомъ магометанъ и латинянъ и имъя въ своемъ управлении небольшія паствы (3), принимають меньшее участіе въ обще-церковныхъ дёлахъ и пользуются меньшимъ авторитетомъ сравнительно съ патріархомъ константинопольскимъ. При всемъ томъ патріархи Александрійскій, Антіохійскій и Іерусалимскій не были въ подчиненномъ отношеніи къ патріарху Константинопольскому. Взаимныя отношенія всёхъ вообще восточныхъ патріарховъ представляютъ собою союзъ равныхъ по достоинству и власти іерарховъ. Константинопольскій патріархъ, вследствіе чисто внешних и случайных причинь, быль только первымъ между равными. Онъ не имълъ права повелъвать прочими патріархами и не могъ безъ ихъ въдома и согласія одною своею властію рішать обще-церковныя діла. Исторія попытокъ къ соединенію церквей вполнѣ подтверждаеть это. Константинопольскіе им-

<sup>(3)</sup> Были случаи, когда восточные патріархи, тѣснимые магометанами и латинянами, совсѣмъ оставляли свои каседры и, пользуясь однимъ патріаршимъ титуломъ, проживкий нъ Константинополъ или другихъ мѣстахъ.

ператоры и патріархи, какъ скоро переговоры о соединеніи церквей принимали серьезный характеръ, всегда приглашали къ участію восточныхъ патріарховъ. Такъ въ первой половинъ XIII в., когда шли переговоры латинянъ съникейскимъ императоромъ Іаанномь Ликою (1222—1255 гг.) и патріархомъ Германомь, Германъ положительно, сказаль папскимъ легатамъ, что безъ восточныхъ патріарховъ ничего нельзя рѣшить. Во время ліонской уніи императоръ Михаилъ Палеологъ употреблялъ всв старанія получить согласіе на унію Александрійскаго патріарха Аванасія III, проживавшаго въ то время въ Константинополъ, а на флорентійскомъ соборъ восточные патріархи, въ лицъ своихъ уполномоченныхъ, принимали самое живое участіе во всёхъ совещаніяхъ по вопросу о соединеніи церквей. Если же случалось, когда константинопольскій патріархъ переступалъ предѣлы своей власти и хотѣлъ рѣшать обще-церковное дёло безъ согласія восточныхъ патріарховъ, то последніе давали ему твердый отпоръ. Такъ было после Флорентійскаго собора, когда патріархи Александрійскій, Антіохійскій и Іерусалимскій осудили уніатскаго константинопольскаго патріарха Митрофана Кизикскаго, а потомъ низложили другаго такого же патріарха Григорія Мамму. Еще менъе возможно было подчиненіе восточныхъ патріарховъ патріарху константинопольскому въ делахъ внутренняго управленія патріархатами. Каждый патріархъ, при содъйствіи разныхъ должностныхъ лицъ и учрежденій, управляль находившимися въ его завъдываніи перквами вполнъ самостоятельно и независимо одинъ отъ другаго.

Какъ и въ предшествовавшіе вѣка, патріархи не были единоличными правителями церкви; соборная форма управленія существовала и теперь, и патріархи раздѣляли свою власть съ соборами. Въ настоящій періодъ мы болѣе не видимъ Вселенскихъ соборовъ, такъ какъ вопросы вѣры, для разрѣшенія которыхъ они преимущественно составлялись, всѣ были опредѣлены, и нужды въ такихъ соборахъ не представлялось; теперь мы видимъ только соборы помпетные. Они были двоякаго рода: соборы частные, состоявшіе изъ одного какого-либо патріарха съ подчиненными ему митрополитами и епископами, и соборы общіе, въ которыхъ принимали участіе всѣ или нѣкоторые патріархи сами лично или чрезъ своихъ уполномоченныхъ. Соборы перваго рода, или иначе синодъ, постоянно дѣйствовали. Кругъ ихъ дѣйствій былъ весьма общиренъ: вмѣстѣ съ патріархомъ они имѣли высшій надзоръ за всѣми частями церковнаго управленія, разбирали дѣла о ересяхъ и еретикахъ (напр. по поводу ереси богомильской и споровъ варлаамитовъ и паламитовъ), производили судъ надъ епископами и митрополитами и даже иногда надъ патріархами, избирали кандидатовъ на епископскія и патріаршія канедры и тому подобное. Соборы же втораго рода составлялись весьма рѣдко: стѣсненныя политическія обстоятельства препятствовали восточнымъ патріархамъ собираться на нихъ. Только особенно важныя дѣла, касавшіяся всей вообще греко-восточной церкви, побуждали ихъ, не смотря на всѣ неудобства и препятствія, составлять общіе помѣстные соборы. Къ такого рода дѣламъ относится, напр., попытка олатинить восточную церковь при посредствѣ флорентійской уніи; по поводу этой уніи, какъ упомянуто было выше, состоялось два собора въ Іерусалимѣ (1443 г.) и Константинополѣ (1450 г.).

# § 6.

# Отношеніе императоровъ къ патріархамъ. Замѣчательнѣйшіе изъ патріарховъ этого времени.

Византійскіе императоры издавна принимали большое участіе въ церковныхъ дълахъ и имъли сильное вліяніе на представителей церковной власти-патріарховъ. Тоже было и въ настоящій періодъ церковно-исторической жизни. Восточные патріархи, занимавшіе свои кафедры въ странахъ, не входившихъ въ составъ имперіи, впрочемъ, были свободны отъ вліянія императоровъ, кромъ развъ тъхъ случаевъ, когда они проживали въ Константинополъ. Константинопольскіе же патріархи испытывали отъ нихъ большое стъсненіе. Стъсненіе это выражалось преимущественно участіємъ императоровъ въ ихъ избраніи и низложеніи. Избраніе и низложеніе патріарховъ вполнѣ зависѣло отъ нихъ; духовенство въ этомъ случав имвло второстепенное значение. Порядокъ избранія патріарховъ былъ такой. Епископы, составлявшіе пом'єстный соборъ, или синодъ, избирали трехъ кандидатовъ, писали ихъ имена на бумажкахъ и полагали бумажки въ особый сосудъ; первая вынутая бумажка указывала имя избраннаго патріарха. Но такъ какъ въ синодъ, во время избранія патріарха, предсёдательствоваль императоръ, или находился его уполномоченный, то дъло избранія направлялось такъ, что жребій падаль на лицо, предназначенное императоромъ. Избирая то или другое лицо на патріаршую канедру, императоры не обращали большаго вниманія на достоинства и спо-

собности избираемыхъ; имъ нужно было имъть на патріаршей каөедръ людей, вполнъ имъ преданныхъ, могущихъ своимъ авторитетомъ поддержать ихъ, или, по крайней мъръ, людей неспособныхъ вредить и овазывать какое-либо противодъйствіе. Одинъ византійскій историкъ (4), говоря объ избраніи преемника патріарху Мануилу въ половинъ XIII в., дълаетъ такое замъчаніе: "цари вообще хотять, чтобы патріархами были люди смиренные, недалекіе по уму, которые бы легко уступали ихъ желаніямъ, какъ признаннымъ постановленіямъ". Другой историкъ (5) XIV въка даеть такое же точно свидетельство. Говоря объ избраніи на патріаршій престолъ императоромъ Андроникомъ II Палеологомъ (около 1320 г.) Герасима, человъка, покрытаго съдиною, но простого и почти потерявшаго отъ старости чувство слуха, который "даже и ногтемъ не насался эллинской учености", онъ замъчаеть, что онъ по своей необразованности и простотъ былъ послушнымъ орудіемъ царя. Цари, продолжаеть онъ, на такія высокія міста и выбирають такихь людей, чтобы тъ безпрекословно подчинялись ихъ приказаніямъ, какъ рабы, и чтобы не оказывали имъ никакого противодъйствія. А Іоаннъ Кантакузенть, соправитель Андроника III Младшаго, употребиль следующую хитрость при избраніи въ патріархи священника своей домашней церкви, Іоанна Калекаса. Члены синода не согмашались избрать его; Кантакузенъ уговорилъ ихъ поставить его архіепископомъ; когда же тѣ согласились на это, онъ потребоваль, чтобы избради его и въ патріарха, такъ какъ онъ, какъ и всв епископы, имъетъ право на занятіе патріаршей каоедры. Если патріархъ былъ неугоденъ императору, то последній всегда имель возможность низвергнуть его. Обыкновенно въ такихъ случаяхъ императоры прибъгали въ интригамъ, добывали, при посредствъ ихъ, доносы и обвиненія на патріарховъ, по большей части, несправедливые, и заставляли архіереевъ произносить осужденіе на нихъ и низлагать. Такимъ образомъ, низложение совершалось съ соблюденіемъ всёхъ, установленныхъ законами, формальностей, хотя бывали случаи, когда императоры обходились и безъ этого. Примъровъ низложенія патріарховъ въ описываемую эпоху большое число. Вотъ нъкоторые изъ нихъ. Въ концъ XII въка Исаакъ Ангелъ низложилъ и заточиль одного за другимъ четырехъ патріарховъ Василія Каматира, Никиту, Леонтія и Досифея. Также распоряжался

<sup>(4)</sup> Георгій Акрополинъ. Его літопись въ русскомъ переводі глава 53 страница 121.

<sup>(5)</sup> Никифоръ Григора. Его исторія въ русскомъ перевод'є страница 283.

патріаршею ваоедрою и *Михаиль VIII Палеолого* въ XIII вѣвѣ. Низложивъ благочестиваго патріарха *Арсенія*, онъ поставилъ на его мѣсто *Германа*; когда этотъ оставилъ каоедру, поставилъ *Іосифа*; низвергнувъ этого за противодѣйствіе уніи, поставилъ *Іоанна Векка*; даже и этого удалилъ было съ каоедры и возвратилъ только въ угоду папскимъ легатамъ. По поводу низложенія Арсенія и поставленія Іосифа въ Константинопольской церкви образовался даже цѣлый расколъ, такъ называемый *арсеніанскій*, который окончился только въ 1312 году.

Вслёдствіе такого произвольнаго со стороны Византійскихъ императоровъ распоряженія патріаршею ванедрою не рідко случалось, что ее занимали люди недостойные и неспособные. Но съ другой стороны, въ описываемое время, мы видимъ и несколько замечательныхъ патріарховъ, проходившихъ свое служеніе достойнымъ образомъ. Таковы, напр., изъ патріарховъ константинопольскихъ второй половины XI в. Николай Грамматикъ, известный своею любовію въ просвъщенію и любимый народомъ; XII в. Михаиль Каракуа, благочестивый и просвъщенный патріархъ; Козьма Аттикъ, отличавшійся святою жизнію и благотворичельностію; Михаиль Анхіалій, ревностный защитникъ православія противъ латинянь; Өеодосій, человъкь честный и правдивый; XIII в. Арсеній, человъвъ строгой и благочестивой жизни; Аванасій, строгій отшельникъ и ревностный исправитель нравовъ клира; его обличеній боялись даже царскія діти; XIV в. Іоаннь Гликись, просвіщенный и трудолюбивый пастырь и друг. Изъ прочихъ восточныхъ патріарховъ изв'єстни немногіе, такъ какъ отъ многихъ изъ нихъ сохранились одни только имена. Изъ александрійскихъ патріарховъ замѣчательны: Николай I, (около 1200 г.), переписывавшійся съ палою Инновентіемъ III объ освобожденіи отъ туровъ Египта при помощи крестоносцевъ; Николай II, бывшій на соборѣ въ Константинополь, низложившемъ Арсенія, и державшій его сторону; Аванасій ІІІ, принимавшій живое участіе въ ділахъ константинопольской церкви во время ліонской уніи; XV в. Филовей, осудившій вивств съ другими патріархами флорентійскую унію. Изъ ісрусалимскихъ патріарховъ замічательны: Лазарь (около половины XIV в.), подвергавшійся страшнымъ истязаніямъ за въру отъ туровъ въ Египтъ; Іоакимь (XV в.), осудившій флорентійскую унію и друг.

## § 7.

## Имущества церквей. Содержаніе духовенства.

Имущества церквей, движимыя и недвижимыя, въ описываемуюэпоху подверглись значительному сокращению. Съ одной стороны византійскіе императоры, для поправленія разстроеннаго состоянія государственных доходовъ, или просто для удовлетворенія личнаго корыстолюбія, захватывали себ' церковныя имущества, съ другойтурки и крестоносцы, по праву завоевателей, отнимали у церквей ихъ достояніе. Такъ, еще въ Х в. императоръ Никифоръ Фока, для удовлетворенія своей страсти къ корыстолюбію, присвоиль себъ нъкоторыя перковныя земли и запретилъ закономъ дълать духовныя завъщанія въ нользу церквей. Того же домогался во второй поливинъ XI въка Испакъ Комнинъ (1057-1059 г.), для поправленія разстроенныхъ финансовъ государства; но встрѣтилъ сильное противодъйствие со стороны тогдашняго патріарха Михаила Керулларія. Въ XII в. императоръ Мануилъ Комнинъ (1143 — 1180 г.) вновь поднялъ вопросъ о недвижимыхъ церковныхъ имуществахъ и повторилъ законъ Никифора Фоки противъ ихъ увеличенія. Еще сміть и безцеремонніте обращались императоры съ движимою церковною собственностію, именно съ церковными драгоцвиностями, такъ какъ ихъ скорве и удобнве можно было обратить въ ценные знаки. Императоръ Алексий I Комнина (1081 — 1118 г.), приготовляясь къ войнъ съ Робертомъ Гвискаромъ, взялъ изъ константинопольскихъ церквей золотые и серебряные оклады съ иконъ и обратилъ ихъ въ деньги, не смотря на недовольство духовенства и ропотъ народа. А императоръ Исаакъ Ангелъ (1185-1204 гг.), въ первое свое правленіе, допустилъ настоящее святотатство. Онъ, по разсказу одного византійскаго историка (6), бралъ изъ церквей священные сосуды и употреблялъ ихъ за собственнымъ столомъ, снималъ съ крестовъ и евангелій оклады и дълалъ изъ нихъ для себя ожерелья и цъпи и т. п. Въ оправданіе своего святотатства онъ утверждалъ, что царямъ позволительно все дълать и что между Богомъ и императоромъ въ управленіи земными дълами отнюдь нътъ несоединимаго и несъютимаго разстоянія. Тоть же Исаакъ съ своимъ сыномъ, царевичемъ Алексвемъ, окончательно ограбиль всё церковныя драгоцённости, для уплаты кре-

<sup>(6)</sup> Никиты Хоніата, т. II, стр. 122 и 122.

стоносцамъ четвертаго похода объщаннаго вознагражденія за возвращение имъ престола. Съ завоеваниемъ же Константинополя крестоносцами, въ началъ XIII в., всъ движимыя и недвижимыя церковныя имущества были присвоены латинянами. Тоже было и въ другихъ восточныхъ патріархатахъ. Тамъ сначала отняли у церквей всѣ ихъ имущества турки, а потомъ латиняне во время крестовыхъ походовъ. Послъ отнятія у латинянъ Константинополя, недвижимыя имущества, принадлежавшія константинопольской церкви. если не всѣ, то, по крайней мѣрѣ, нѣкоторыя были возврашены ей. Императоръ Михаилъ Палеологъ, по разсказу Пахимера (7) немедленно же по взятіи Константинополя, почтиль церковь дареваніемъ ей доходовъ, приписалъ къ ней нъкоторыя села, а другія пожаловаль въ пользу священнослужителей. Въ другихъ же патріархатахъ посл'є паденія на восток в государствъ, основанныхъ крестоносцами, церковныя имущества перешли опять къ туркамъ; у церквей изъ недвижимыхъ имуществъ оставались только церковныя зданія, которыя, впрочемъ, время отъ времени подвергались разрушенію и грабежу со стороны турокъ.

Если недвижимыя церковныя имущества сокращались все болье и болье и даже совсьмъ отнимались у церквей, то духовенство, получавшее прежде средства къ жизни главнымъ образомъ отъ недвижимыхъ имѣній, теряло одинъ изъ важнѣйшихъ источниковъ своихъ доходовъ. Даже въ Константинопольской церкви недвижимыхъ имѣній было такъ мало и они такъ были разорены, что доходовъ съ нихъ не хватало на содержаніе патріарха и его клира. Въ XIV в., при патріарх в Гликис в, на константинопольском в синодъ два раза обсуждаемъ былъ вопросъ о матеріальномъ вспомоществованіи константинопольской церкви со стороны епархій, подподчиненныхъ патріарху, — и въ 1324 г. синодъ, действительно, обложиль епархіи ежегодными податями въ пользу патріарха. Вообще же, за скудостію и разоренностію недвижимыхъ имѣній, единственнымъ источникомъ содержанія духовенства въ описываемую эпоху были сборы за совершеніс церковных требь и пожертвованія въ пользу клириковъ. Количество этихъ сборовъ и пожертвованій зависьло отъ расположенія и усердія православныхъ христіанъ. Въ ведикой константинопольской церкви доходы въ пользу клириковъ собиралъ и хранилъ великій скевофилаксъ. Затъмъ ежемъсячно собранные доходы раздълялись между клириками.

<sup>(7)</sup> Т. 1, стр. 158 и 153.

сообразно должности каждаго. Такъ, лица, принадлежавшія въ первой пятерицю, а также протопапа (изъ шестой пятерицы) получали двойную часть; принадлежавшія во второй пятерицѣ — полторы части; въ третьей—одну часть съ четвертью; прочіе же влириви получали по одной части.

#### ГЛАВА Ш.

СОСТОЯНІЕ ДУХОЗНАГО ПРОСВЪЩЕНІЯ И ЕРЕСИ.

§ 8.

Состояніе просвѣщенія при Комнинахъ и Палеологахъ.

Оживленное движение въ пользу духовнаго просвъщения, начавшееся въ греко-восточной церкви съ половины IX въка, въ послъдующіе въка, особенно при императорахъ изъ фамиліи Комниновъ (1050—1250) и Палеолодовъ (1250—1450 г.), усилилось еще болье. Многіе изъ Комниновъ и Палеологовъ обладали богословскимъ образованіемъ, любили заниматься богословскими вопросами сами и оказывали покровительство научной богословской деятельности другихъ. Средоточіемъ просвъщенія какъ свътскаго, такъ и духовнаго, были Константинополь и Оессалоника или Солунь. Характеръ ученой и литературной д'ятельности этого времени быль тотъ же, какой приняла она въ IX въкъ. Это-собирание творений древнихъ греческихъ отцовъ и учителей церкви, тщательное изученіе ихъ и составленіе, на основаніи ихъ и съ заимствованіями изъ нихъ, новыхъ сочиненій. Изученіе древне-отеческихъ твореній вызывалось, между прочимъ, попытками въ соединенію церквей. Одни хотели найти въ писаніяхъ отцовъ оправдание особенностямъ въ учении римской церкви, другіе-и большинсто,-напротивъ, искали и находили въ нихъ опроверженія. Съ изученіемъ отеческихъ твореній богословы этого времени соединяли еще изученіе языческихъ писателей и философовъ древне-классическаго міра, вследствіе чего многіе изъ нихъ обладали обширными познаніями и въ свътскихъ наукахъ. Слъдствіемъ такого стремленія къ духовному просвъщенію въ въка Комниновъ и Палеологовъ было замъчательное обиліе богословской литературы. Мы видимъ много писателей, замъчательныхъ и посредственныхъ, которые въ своихъ сочиненіяхъ васаются всёхъ отраслей богословскаго знанія. Такъ они излагають догматическое ученіє; ведуть полемику съ латинянами и еретиками; опровергають магометанъ, іудеевъ и даже язычниковъ; составляють толкованіе на Св. Писаніє; изъясняють каноны церкви; пишуть нравоучительныя сочиненія и т. п. Но въ произведеніяхъ писателей этого времени, за исключенімъ весьма немногихъ, незамѣтно живой, самостоятельной дѣятельности; почти всѣ они были только хорошими компиляторами.

# § 9.

# Замѣчательные церковные писатели въ вѣкъ Комниновъ (1050 — 1250 г.).

Въ ряду церковныхъ писателей въ въкъ Комниновъ, первое мъсто занимаеть 1) Михаиль Псель (ум. 1105 г.). Его литературная дъятельность вполнъ обрисовываетъ характеръ и направденіе просвъщенія его времени. Онъ хотьль знать всь науки и обо всемь писать. И дъйствительно, онъ быль богословъ, философъ, историкъ, математикъ, ораторъ и даже врачъ. Въ одномъ изъ своихъ сочиненій, въ родь энциклопедіи, онъ говорить о догматическомъ и нравственномъ ученіи, излагаетъ коротко содержаніе всёхъ наукъ и, въ заключение, трактуетъ о поваренномъ искусствъ. Михаилъ Иселлъ воспитывался въ Афинахъ, около половины XI в. былъ въ Константинополъ учителемъ философіи и сенаторомъ, а потомъ воспитателемъ дётей императора Константина Дуки (1059-1067 г.), и имълъ большое вліяніе на управленіе. Въ правленіе своего воспитанника Михаила VII впалъ въ немилость при дворъ и удалился въ монастырь (оволо 1076 г.). Изъ сочиненій Пселла богословскаго содержанія болье замьчательны: толкованіе на Писнь Писней, главы о Св. Троиць и о лиць Тисуса Христа.

2) Өеофилакть, архіепископъ ахридскій въ Болгаріи (ум. около 1107 г.). До своего посвященія въ санъ архіепископа онъ быль воспитателемъ сына императора Михаила VII, Константина Порфиророднаго, почему, будучи уже архіепископомъ, переписывался съ лицами изъ царской фамиліи. Өеофилактъ былъ образцовымъ цастыремъ; онъ много заботился объ исправленіи нравовъ своей паствы. Въ богословской литературѣ онъ замѣчателенъ преимущественно какъ толкователь Свящ. Писанія. Ему принадлежатъ толкованія на весь Новый Завѣтъ, кромѣ Апокалипсиса, и изъ Вет-

- хаго Завъта на нъвоторыхъ малыхъ пророковъ. Въ своихъ толкованіяхъ Өеофилактъ держится преимущественно толкованій Св. Іоанна Златоуста, такъ что часто только сокращаетъ его бесъды. Вмъстъ съ толкованіями Златоуста, толкованія Оеофилакта были всегда въ большомъ уваженіи въ русской церкви. Кромъ того Оеофилактъ писалъ и по поводу разностей въ ученіи и обрядахъ латинской церкви съ греческою, въ духъ христіанскаго миролюбія.
- 3) Евфимій Зигабень (ум. после 1118 г.), монахъ Константинопольскаго монастыря. Онъ быль замічательный богословь и экзегеть своего времени. Своею ученостію онъ пріобрѣль благосилонность императора Алексія I Комнина и находился въ близкихъ отношеніяхъ въ нему. Алексій Комнинъ, сильно заботившійся объ обращеніи, появившихся въ его время, богомиловъ, а также другихъ еретиковъ, приказалъ ученымъ богословамъ собрать все, написанное отцами въ опровержение всъхъ еретиковъ христіанской церкви; затвиъ, изъ собраннаго такимъ образомъ, матеріала поручиль Зигабену составить полемическое сочинейе. Плодомъ трудовъ Зигабена было извъстное сочинение: Догматическое всеоружие **πραθοςλαθμού επρω** (πανοπλί α δογματική της δρθοδόξον π'ιστεως) ΒΈ 24 главахъ. Въ этомъ сочинении опровергаются всв ереси, начиная съ Симона Волхва, со включениемъ іудеевъ, магометанъ и латинянъ, и кончая современнымъ Зигабену богомильствомъ. Только въ трактатахъ о современныхъ еретикахъ, богомилахъ, Зигабенъ является самостоятельнымъ писателемъ (онъ сообщаетъ о нихъ историческія свідінія); остальное же у него все компиляція. Замічательны также толкованія Зигабена на всё евангелія и на псалмы. Въ нихъ онъ приводить такія м'яста изъ толкованій древнихъ отцовъ, которыя безъ него остались бы неизвъстными.
- 4) Евстафій, архіенископъ солунскій, жившій и дійствовавшій почти въ теченіе всего XII віка. Онъ быль родомъ изъ Константинополя, воснитывался въ монастырів, гді приняль санъ монашескій. Потомъ сдівлался діакономъ софійской церкви въ Константинополів и вскорів пріобрівль славу великаго учителя краснорівчія. Въ 1175 г. онъ поставленъ быль въ архіенископа солунскаго и проходиль свое служеніе съ величайшею ревностію. Евстафій всего себя посвятиль на служеніе своей паствів,—во время несчастій утіналь и поддерживаль бідствующиль жителей Солуни, заботился о чистотів ихъ нравовъ и особенно ревностно трудился надъ исправленіемъ монашескаго образа жизни. Отъ него осталось много словь, посланій и писемъ. Всів они дышать ревностію Св.

Іоанна Златоуста. Евстафій вооружается главнымъ образомъ противъ внѣшняго и лицемѣрнаго богопочтенія мірянъ и монаховъ и внушаеть, что только внутреннее расположеніе души имѣетъ цѣну предъ Богомъ и облагороживаетъ человѣка. По своему благочечтію, ревности по вѣрѣ и вообще по высокимъ нравственнымъ качествамъ, Евстафій занимаетъ первое мѣсто въ ряду образцовыхъ 
пастырей церкви этого времени. Кромѣ сочиненій богословскаго содержанія, онъ писалъ еще, когда былъ учителемъ краснорѣчія, комментаріи на Гомера, которыя обнаруживаютъ въ немъ большую ученость.

5) Николай, епископъ Метонійскій въ Мессинѣ, жившій во второй половинѣ XII в. Онъ былъ однимъ изъ ученѣйшихъ богослововъ своего времени. Въ его время страсть къ изученію древней философіи, особенно платонической, и увлеченіе ею доходили до униженія и забвенія христіанскаго вѣроученія. Весьма многіе отдавали преимущество языческой философіи предъ христіанствомъ и даже насмѣхались надъ простотою и безъискуственностію христіанскаго вѣроученія. Такое направленіе просвѣщенія вызвало Николая Метонійскаго на полемику съ языческою философіею. Онъ написаль: "опроверженіе богословскихъ началъ Прокла — платоническаго философа". При составленіи этого сочиненія онъ руководствовался твореніями Григорія Богослова. Кромѣ того Николай писаль сочиненія о заблужденіяхъ римской церкви, и главнымъ образомъ по вопросу объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына.

Въ числъ замъчательныхъ писателей XII в. слъдуетъ еще упомянуть о *Оеодоръ Вальсамонъ*, хартофилаксъ Константинопольской церкви, а впослъдствіи антіохійскомъ патріархъ, и *Іоаннъ Зонаръ*, монахъ одного изъ восточныхъ монастырей. Оба они, и особенно первый, были замъчательными законовъдами своего времени и оставили изъясненія на правила апостольскія и соборныя.

## § 10.

## Замъчательнъйшіе писатели въ въкъ Палеологовъ (1250-1450).

Въ вътъ Палеологовъ весь литературный интересъ сосредоточивался на полемикъ съ латинянами, такъ какъ преимущественно въ это время происходили серьезныя попытки къ соединенію церквей. Кромъ того, въ это время Константинопольскую церковь занимали споры варлаамитовъ и паламитовъ; и поэтому поводу

писано было нъсколько сочиненій. Замъчательнъйшіе писатели этого времени следующіе: Никифорь Влеммидь, жившій въ половинъ XIII в., ученый и благочестивый монахъ. При Никейскомъ императоръ Өеодръ П Ласкарисъ (1255 — 1259 г.), ему предлагали патріаршій престоль, но смиренный иновь отказался отъ него ради уединенной и подвижнической жизни. Никифоръ Влеммидъ быль замъчательный философъ и богословъ; очень многіе изъ грековъ того времени обязаны ему своимъ образованіемъ. Замѣчательно, что въ то время, какъ правительство хлопотало о соединеніи церквей по полититическимъ разсчетамъ, а народъ не хотълъ никакого соединенія съ латинянами, какъ съ своими врагами, Никифоръ Влеммидъ одинъ только подавалъ голосъ за соединеніе церквей по побужденіямъ чисто религіознаго характера. Безстрастный, холодный ко всёмъ мірскимъ разсчетамъ, онъ желалъ соединенія церквей для блага церкви. Въ этихъ видахъ онъ писалъ сочиненія въ пользу уніи, въ которыхъ старался сблизить въ ученіи объ исхожденіи Св. Духа, латинское выраженіе ex filio съ употреблявшимся въ восточной церкви выражениемъ per filium.

Во время ліонской уніи, во второй половинѣ XIII в., писали противъ латинянъ: Георій Машампаръ, библіотекарь великой Константинопольской церкви; его сочиненія не дошли до насъ; Константино Акрополитъ, великій логофетъ; его сочиненія впослѣдствіи, съ его согласія, были сожжены, такъ какъ они возбуждали религіозные споры; много было и другихъ писателей, большею частію безъименныхъ.

Въ XIV въвъ замъчательны: Нилъ Кавасила, архіепископъ Солунскій (около 1340 г.). Онъ былъ жаркимъ противникомъ латинянъ и поборникомъ православія. Оставилъ слъдующія полемическія сочиненія: о причинахъ раздпленія церквей и о первенство папы.—Григорій Палама, также архіепископъ Солунскій. Онъ происходилъ отъ знатныхъ и богатыхъ родителей, но, не смотря на это, захотълъ лучше проводить нищенскую и подвижническую жизнъ на Авонъ, куда и удалился. Около 1347 г. Іоаннъ Кантакузенъ поставилъ его архіепископомъ Солунскимъ. Долгое время проходиль онъ свое пастырское служеніе и всегда былъ ревностнымъ пастыремъ. Когда извъстный Варлаамъ выступилъ съ своими обвиненіями авонскихъ монаховъ въ ереси исихастовъ, Палама горячо защищалъ ихъ и написалъ по этому случаю нъсколько сочиненій. Противъ латинянъ Палама написалъ сочиненіе объ исхожденіи Св. Духа отъ одного Отца. Кромъ того отъ него осталось нъсколько

пропов'вдей. — Николай Кавасила, племянникъ Нила Кавасилы и посл'в Паламы архіепископъ Солунскій. Онъ быль челов'вкъ ученнів ішій, съ мистически-благочестивымъ настроеніемъ образа мыслей. Подобно своимъ предшественникамъ, онъ быль противникомъ латинянъ и защитникомъ аеонскихъ монаховъ. Отъ него остались сл'вдующія сочиненія: изъясненіе на литургію, семъ книгъ о жизни во Христь, слово на ростовщиковъ и опроверженіе на Өому Аквината.—Іоаннъ Кантакузенъ, въ половинъ XIV в., правитель Имперіи, а съ 1355 г. монахъ на Афонъ. Онъ зам'вчателенъ своими апологетическими сочиненіями противъ магометанъ и іудеевъ. Въ половинъ же XIV в. писалъ противъ іудеевъ свои апологетическія сочиненія Өеофанъ, архіепископъ Никейскій.

Изъ писателей XV въка замъчательны: Симеонь, архіепископъ Солунскій (ум. 1429 г.). Это — быль одинь изъ ревностнъйшихъ и образованнъйшихь пастырей XV въка. Симеонъ быль противникомъ уніи съ латинянами и постоянно вооружался противъ нея въ своихъ проповедяхъ и сочиненияхъ. Онъ оставилъ после себя замѣчательнѣйшее сочиненіе: о въръ, обрядахь и таинствахь церковных. Въ этомъ сочинении онъ, съ одной стороны излагаетъ православное ученіе, съ присоединеніемъ опроверженія на еретиковъ, въ томъ числъ и латинянъ, а съ другой-даетъ превосходнъйшія изъясненія о храмъ, дерковныхъ обрядахъ и таинствахъ.— Маркъ, архіепископъ ефесскій, жившій въ половинѣ XV вѣка. Его дъятельность въ пользу православія и ревность по въръ извъстны изъ исторіи флорентійской уніи. На смертномъ одрѣ онъ умоляль патріарха Константинопольскаго Геннадія продолжать борьбу съ латинянами. Изъ сочиненій его изв'ястны: посланіе о флорентійскомь соборь, окружное посланіе ко всымь живущимь на земль о томъ же соборъ; разсуждение объ освящении даровъ и друг.

# § 11.

## Ересь богомильская.

Ересь богомильская стоить въ тъсной связи съ ересями павликіанскою и особенно евхитскою, распространившимися въ X и XI въкахъ во Оракіи. Въ своихъ системахъ павликіане и евхиты возобновили древнія гностико-манихейскія воззрѣнія. Эти воззрѣнія изъ Оракіи распространились въ сосѣдней Боларіи и въ XII въкъ сформировались здѣсь въ особую еретическую систему, извѣстную подъ именемъ богомильства (8). Отъ павликіанства богомильство отличается главнымъ образомъ твмъ, что два начала — доброе и злое — признаетъ несамостоятельными, а подчиняетъ ихъ еще высшему доброму существу и въ этомъ случав напоминаетъ тотъ древній персидскій дуализмъ, по которому доброе (Ормуздъ) и злое (Ариманъ) начала объединялись въ одномъ въчномъ Верховномъ Существъ (Церуане Акерене). Отъ евхитства же богомильство отличается только полнотою и законченностію системы, такъ что составляеть какъ бы дальнъйшее развитие евхитства.—Учение богомиловъ следующее. Высочайшій Богъ имель первороднаго сына. Сатанана, который занималь после него первое место и начальствоваль надъ всёми ангелами. Гордый сознаніемъ своего могущества и славы, Сатанаилъ захотълъ сдълаться независимымъ отъ отпа и съ частію подчиненныхъ ему духовъ возмутился противъ него. За это онъ вивств съ отложившимися духами низверженъ былъ съ неба. Но Сатанаилъ не смущается этимъ, и задумываетъ основать свое независимое царство. Такъ какъ божественное достоинство и творческая сила не были еще отняты у него, то онъ сотворилъ изъ хаоса новое небо и новую землю. Вмёстё съ тёмъ онъ образоваль и тело перваго человека, Адама, но попытки его сообшить этому тылу живую душу казались неудачными. Въ такой крайности Сатанаилъ обратился въ Высочайшему отцу съ просьбою послать свое божественное дыханіе для оживленія челов'єка. При этомъ Сатанаилъ предлагалъ, что онъ будетъ властвовать надътълесною природою человъка, а Отецъ-надъ духовною, и что человъкъ своею духовною природою замънитъ Отцу отпадшихъ ангеловъ. Высочайшій Отецъ сжалился надъ неудачею Сына и послалъ свое божественное дыханіе. Явился первый человъкъ Адамъ. Такимъ же образомъ сотворена была и Евва. Но скоро Сатанаилъ сталъ сожалъть объ объщании, данномъ Отцу, относительно владычества надъ духовною природою человъка, такъ какъ онъ завидовалъ людямъ, которые имъли заступить мъсто отпадшихъ ангеловъ. Поэтому онъ ръшился совершенно покорить себъ родъ человъческій. Для этого, вошедши въ змія, онъ обольстилъ Евву и произвель оть нея Каина и сестру его Каломену. Онъ разсчитываль, что его собственное потомство возметъ перевёсъ надъ потомствомъ Адама и внесеть въ человъческій родъ испорченность и растлъніе.

<sup>(8)</sup> Названіе ереси бысмильской производять отъ славянскихъ словъ: Богъ, и милуй, или: Богъ и милый (любезный).

Дъйствительно, Каинъ убилъ сына адамова, Авеля; представитель злаго начала поразилъ представителя добра. Послъ этого Сатанаиль успёль подчинить себё весь родь человёческій, такъ что только немногіе изъ людей им'ти понятіе о своемъ первоначальномъ назначенін-замінить падшихъ ангеловъ и немногіе достигали этого назначенія. Доведенные до забвенія своего предназначенія, люди считали самого Сатанаила за Верховнаго Бога; Моисей, бывшій орудіемъ его, чрезъ законъ, данный іудеямъ, особенно распространилъ такое представление о Сатанаилъ. Долгое время держалъ онъ, такимъ образомъ, въ порабощении родъ человъческий. Наконецъ, Высочайшій Богъ ръшился освободить человъчество отъвласти Сатанаила. Въ 5500 г. отъ сотворенія Сатанаиломъ видимаго міра Онъ произвель изъ себя втораго (младшаго) сына, который и есть Іисусь или Слово, и который, какъ глава и начальникъ ангеловъ, называется у богомиловъ еще Михаиломъ. Іисусъ явился въ міръ въ эфирномъ тълъ, имъвшемъ только видъ тъла человъческаго, прошедши чрезъ Дъву Марію незамътно, такъ что она сама не знала, какъ нашла его младенцемъ, лежащимъ предъ нею въ пещеръ. Вся жизнь Іисуса среди людей также была призрачная, хотя онъ дъйствоваль и училь такъ, какъ описано въ евангеліяхъ. Сатанаилъ, считая Его за обыкновеннаго человъка, стремящагося поколебать его владычество надъ людьми, довель его до смерти, которая была, конечно, призрачною. Но Іисусъ чрезъ три дня явился Сатанаилу во всемъ своемъ божественномъ величіи, оковаль его ценями и отняль у него божественное достоинство и божественное имя, заключавшееся въ конечномъ слогъ его имени иль или эль, --послъ чего онъ сталъ называться просто Сатана. Затемъ Іисусъ вознесся на небо, занялъ второе после Отца место и получилъ власть надъ всеми ангелами. Для продолженія и окончательнаго совершенія діла его на землі Отець произвель изъ себя еще вторую силу, Святаго Духа, который и действуеть на души людей. Души богомиловъ, ощущающія въ себ'в д'вйствіе Св. Духа, принимающія Слово Божіе и сообщающія его другимъ душамъ, есть истинныя богородицы. Люди съ такими душами не умирають, но, отбросивши тълесную оболочку. какъ бы во снъ, переселяются въ царство небеснаго Отца. Послъ того какъ Духъ Святой совершить дело освобожденія людей отъ матеріи и ихъ души займуть мѣсто въ царствѣ небеснаго Отца, все придеть въ первоначальный видъ. Матерія, въ томъ числѣ и тьла человѣческія, обратится въ хаосъ, а Інсусъ и Духъ Святой возвратятся въ Отца,

изъ котораго истекли.--Изъ теоретическаго ученія богомиловъ вытекали ихъ взгляды на православную дерковь, ея в рованія и учрежденія. Считая только себя просв'ященными Св. Духомъ, они смотръли на церковь, какъ на плотскую, на православныхъ христіань, какь на людей, въ которыхъ плотское начало береть перевъсъ и т. д. Таинства церкви они отвергали. Крещеніе, напр., называли крещеніемъ водою; вмісто его совершали свое крещеніе, которое называли духовнымъ. Оно состояло въ томъ, что на вступающаго въ ихъ общину они полагали евангеліе Іоанна (апокрифическое), произносили надъ нимъ молитву: отче нашъ и призывали Св. Духа. Таинство Евхаристіи также отвергали въ томъ убъжденіи, что истинное общеніе со Христомъ есть духовное. Почитаніе Пресвятой Богородицы, Святыхъ, ихъ мощей, почитаніе иконъ и Креста Господня-все отвергали, какъ плотское. Въ жизни богомилы были строгими аскетами, -- удалялись отъ браковъ, неупотребляли мясной пищи и т. п. Источникомъ своего ученія они признавали все Св. писаніе новаго зав'ята, кром'я евангелія Іоанна, вмъсто котораго у нихъ было свое апокрифическое Іоанново евангеліе; изъ Ветхаго же Завъта они принимали только псалмы и пророковъ. Кромъ того у нихъ въ большомъ употребленіи были аповрифическія сочиненія. Въ устройствъ своей общины богомилы хотъли подражать апостольской церкви, —у нихъ было 12 апостоловъ, надъ которыми возвышался еще главный начальникъ секты.

Въ первый разъ богомильская ересь была открыта Византійскимъ правительствомъ въ началѣ ХП вѣка. Въ Константинополѣ ходили о ней темные слухи. Императоръ Алексій І Комнинъ обратилъ на нихъ вниманіе, и послѣ розысковъ, соединенныхъ съ пытками, ему удалось узнать, что во главъ секты стоить монахъ Василій. Пригласивъ къ себъ этого монаха, императоръ притворно высказаль свое желаніе сділаться членомь его общества и просиль разсказать объ ученіи богомильскомъ. Василій поддался хитрости и открыль все, относящееся до секты. Между твив, во время его бесёды съ императоромъ въ сосёдней комнать, отделенной только завъсою, сидъли скорописцы и записывали его слова; здъсь же собраны были высшія духовныя и светскія лица. Поэтому, когда Василій кончиль и приподнялась зав'яса, сей чась же начался надъ нимъ судъ. Василій не отказывался отъ своихъ словъ. Его заключили въ тюрьму. Вмёстё съ нимъ схватили многихъ другихъ богомиловъ, въ томъ числъ и 12 апостоловъ, и также заключили въ тюрьму. Одни изъ нихъ призна и себя принадлежащими жъ сектъ,

другіе не признали. Чтобы узнать, кто изъ захваченныхъ дѣйствительно принадлежитъ къ богомильской ереси, императоръ употребиль слѣдующее средство. Объявивъ, чтобы всѣ готовились къ смертной казни, онъ приказалъ поставить на площади два костра и при одномъ изъ нихъ крестъ. Тѣ, которые, идя на казнь, молились предъ крестомъ, признаны были не принадлежащими къ сектѣ и послѣ наставленія были отпущены. Прочіе же посажены были въ тюрьмы на пожизненное заключеніе. Созженъ былъ одинъ только Василій (1119 г.). Не смотря на такія строгія мѣры, секта богомиловъ не уничтожилась. Въ тайнѣ, — особенно по монастырямъ, — она продолжала существовать. Въ послѣдствіи въ ХШ в. патріархъ Германъ (1221—1239 г.) въ своихъ бесѣдахъ вооружался противъ богомильскихъ мнѣній. Изъ Болгаріи богомильскія мнѣнія, вслѣдствіе близкихъ сношеній русской церкви съ церковію болгарскою, пронивли и въ Россію.

# § 12.

#### Споры Варлаамитовъ ѝ Паламитовъ.

Около сороковыхъ годовъ XIV въка въ Константинополь прибыль изъ Калабріи монахъ Варлаамъ, человъкъ образованный. Побывавъ въ Оессалоникъ, онъ посътилъ Аоонъ. Здъсь одинъ простодушный пустынникъ, проводившій жизнь созерцательную, сообщиль ему, что авонскіе пустынники удостоиваются созерцанія божественнаго септа телесными очами, приготовляясь къ этому искуственными средствами. Именно, садясь въ углу своихъ келій, они крепқо прижимають въ груди подбородовъ, устремляють глаза на носъ, удерживають по возможности дыханіе и впадають въ грустное настроеніе; затімь, если они находятся въ такомъ положеніи долгое время, грустное настроеніе сміняется неизреченною радостію и при этомъ является блистающій свёть, который они называють несотворенными божественными. Монахи, достигавшие такого созерцаня, называли себя покоящимися (গ্রতাইর্প ζοντες). Варлаамъ, выпытавши у довърчиваго пустынника эти свъдънія, сталь обвинять авонскихъ монаховъ въ ереси мессаліанской, называя ихъ исихастами, квістистами, омфалопсихами и т. п. Онъ даже донесь объ нихъ императору Андронику Ш Палеологу (1328—1341 г.г.) и Константинопольскому патріарху Іоанну. Въ 1341 г. собранъ быль въ Константинопол'в соборъ по этому делу. Между темъ сторону авонскихъ

монаховъ принялъ извъстный тогда Григорій Палама, державшійся, вибсть съ авонскими монахами, созерцательнаго, мистическаго направленія. Возражая Варлааму, онъ говориль, что тоть свои свёдёнія объ искуственномъ приготовленіи къ созерцанію божественнаго свъта заимствоваль отъ простыхъ монаховъ, а не отъ образованныхъ; но въ тоже время и Палама утверждалъ, что видимый тълесными очами свъть, въ которомъ является Божество, есть божественный, несотворенный. Такой, напр., свёть быль на Өаворъ во время Преображенія Господня, который видели апостолы. Варлаамъ обвинялъ, послъ этого, и самого Паламу въ двубожіи. На состоявшемся въ 1341 г. соборъ присутствовали Палама и Варлаамъ. Здъсь объ авонскихъ монахахъ не разсуждали. Вопросъ поставленъ былъ теоретическій, именно-видимый тёлесными очами свёть, въ которомъ является Божество, есть ли свътъ Божественный и несотворенный, или сотворенный. Палама доказывать, что слёдуеть отличать Существо (обоба) Божіе отъ проявленія или обнаруженія Его дъйствованія (ἐνέργεια); Существо Божіе невидимо, тѣ же аттрибуты, при которыхъ оно проявляется, напр., свъть, видимы тълесными очами; свъть этоть, какъ принадлежность Божества, есть несотворенный. Варлаамъ продолжалъ утверждать, что свътъ, въ которомъ является Божество, не есть принадлежность Божества, что онъ есть твореніе, такъ какъ кром'в Бога нівть ничего несотвореннаго, и что мижніе Паламы ведеть къ двубожничеству. Соборъ склонился на сторону Паламы и произнесъ осуждение на Варлаама. Варлаамъ послъ этого удалился въ Калабрію и перешель тамъ въ латинство. Но споры не кончились. Въ Константинополъ у Варлаама остались ученики, которые продолжали нападать на мненія Паламы. Таковь Георіїй Акиндинь. Поэтому, въ томъ же 1341 г. собрался еще соборъ, на которомъ Акиндинъ былъ осужденъ и потомъ сосланъ въ заточеніе, а ученіе Паламы утверждено-Вскоръ затъмъ умеръ императоръ Андроникъ. За малолътствомъ его сына государствомъ управляли его мать Анна и опекунъ Іоаннъ Кантакузенъ. Анна и патріархъ Іоаннъ приняли сторону Варлаамитовъ, а Кантакузенъ-Паламитовъ. Въ 1345 году патріархъ и императрица успъли составить соборъ и осудили на немъ Паламу. Но скоро Кантакузенъ самъ сдълался императоромъ и на соборъ 1347 г. низложилъ патріарха за принятіе мнѣній Варлаама. Затѣмъ въ 1351 г. еще быль соборъ по поводу техъ же споровъ. На этомъ соборъ мнънія Варлаамитовъ защищаль извъстный ученый того времени Никифорь Григора. Но Палама и здёсь одержаль полную

побъду. Его ученіе вновь было утверждено. Варлаамитовъ, и между прочимъ Григору, преслъдовали, но не смотря на это, онъ продолжалъ полемику съ Паламитами, въ которой принялъ участіе знаменитый писатель того времени, Николай Кавасила. Послъ Кантакузена, который въ 1355 г. поступилъ въ монастырь, правительство не поддерживало споровъ и они окончились сами собою.

#### ГЛАВА IV.

#### БОГОСЛУЖЕНІЕ И ХРИСТІАНСКАЯ ЖИЗНЬ.

§ 13.

# Состояніе богослуженія.

Чинъ богослуженія въ греко-восточной церкви опредёленъ быль вполнъ еще въ предшествовавшіе въка. Въ описываемое время перемьнъ никакихъ не произошло; тъхъ отступленій отъ древняго богослужебнаго чина и нововведеній въ немъ, какія существовали въ это время въ церкви западной, мы не видимъ въ церкви греко-восточной. Напротивъ, церковь восточная, въ виду отступленій церкви западной, поставила для себя задачею сохранение богослужения въ древнемъ его чинъ. Такъ, она особенно настаивала, чтобы крещеніе совершалось чрезъ погруженіе, а не чрезъ обливаніе, какъ это было въ церкви западной, чтобы муропомазание совершалось виъстъ съ крещениемъ и не епископами только, но и священииками, чтобы Евхаристія совершалась на квасномъ хльбь, а не на опръснокахъ, чтобы всъ върующіе, не исключая и мірянъ, причащались подъ обоими видами т. е. Тъла и Крови Христовой и проч. Сохраненіемъ древняго богослужебнаго чина восточная церковь неръдко доказывала свою правоту въ спорахъ съ латинянами. же заявлялись попытки нарушить древній богослужебный чинъ, напр. со стороны датинянъ во время господства ихъ въ Константинополь, или во время ліонской и флорентійской уніи, то православные востока сильно возставали противъ этого и съ негодованіемъ отвергали вводимые латинскіе обряды. Но, сохраняя установившійся богослужебный чинъ, восточная церковь, по требованію времени и обстоятельствъ, дълала добавленія къ нему, которыя, вирочемъ, не касались сущности богослуженія, какъ въ церкви западной. Добавленія эти заключаются, главнымъ образомъ, въ уста-

новленіи новихъ праздниковъ и въ составленіи новихъ церковнихъ писнопиній. Такъ, въ концъ XI в. установлено было празднованіе въ честь трехъ святителей Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго въ 30-й день Января. Поводомъ къ этому послужили споры о томъ, кто изъ этихъ святителей заслуживаетъ больше чести; по предложенію Іоанна, митрополита Евхаитскаго, установлено было празднованіе всёмъ тремъ святителямъ въ одинъ день. Въ XII в. установленъ былъ праздникъ происхожденія честныхъ древь и животворящаю креста, въ 1-й день августа. Случай ус-, тановленія слідующій. Византійскій императорь *Мануиль I Ком*нинь (1143—1180 г.) и русскій внязь Андрей Богомобскій въ одинъ день, 1 августа 1164 г., одержали побъду первый надъ турками, второй надъ болгарами (камскими). При этомъ они видъли одинаковое осънение своихъ войскъ свътомъ, изшедшимъ отъ Креста Господня и иконъ, бывшихъ въ войскъ. Въ память такой явной помощи Божіей православнымъ противъ враговъ христіанства установленъ упомянутый праздникъ, получившій свое названіе отъ обычая выходить въ этотъ день съ крестомъ и иконами на ръки и источники. Кромъ того установлено было много праздниковъ въ Святыхъ. Изъ пъснопъній въ описываемое время составлено было особенно много каноновъ и аканистовъ Спасителю, Божіей Матери, святителямъ и проч. Такъ въ XI в. Никита Стивать, монахъ Студійскаго монастыря, написаль канонь Святителю Николаю, Іоаннь, митрополить евхаитскій каноны І. Христу, Божіей Матери, Ангелу Хранителю, тремъ святителямъ Василію Великому, Григорію Богослову и Іоанну Златоустому и друг. Въ XII в. Өеоктисть, монахъ Студійскаго монастыря, пересмотрълъ минею на ноябрь мъсяцъ и сдълалъ въ ней нъкоторыя добавленія. Его Минея сходна съ нынъшнею ноябрскою минеею. Въ XIII в. императоръ Оеодоръ Ласкарисъ составилъ канонъ Богоматери, съ тропарями и стихирами, объ утоленіи бідъ; въ XIII же вікі Іоаннь Кукузель, начальникъ императорскаго хора, впоследствии авонский монахъ, ляль и составляль мелодіи для стихирь, тропарей, кондаковь и вообще для всей церковной службы, а также сокращаль и измѣналь тексть пъснопъній. Въ XIV Өеолиппъ, митрополить филадельфійскій, составилъ каноны: о страшномъ Судъ, Господу І. Христу и Богоматери, а Исидоръ Бухирасъ, патріархъ Константинопольскій, составиль акаеисты Архангелу Михаилу, Іоанну Предтечъ, Святителю Николаю и друг. Во второй половинъ XIV въка прославился своею пъснію Богоматери: о тебъ радуется — Григорій Кукузель. Но самымъ плодовитымъ писателемъ церковныхъ пѣсней въ XIV в. былъ патріархъ константинопольскій Филовей (ум. 1,376 г.). Онъ составилъ много каноновъ, акавистовъ, тропарей, модитвъ и проч. Въ XV в. извѣстны были своими богослужебными пѣснями Симеонъ Солунскій и Маркъ Ефесскій. Ихъ пѣснопѣнія въ настоящее время не употребляются въ богослуженіи.

# § 14.

#### Состояніе христіанской жизни.

Христіанская жизнь въ греко-восточной Церкви въ описываемую эпоху представляеть мало свътлыхъ и привлекательныхъ сторонъ. Нравственная порча, обнаружившаяся въ восточныхъ христіанахъ въ предшествовавшіе въка, въ XI — XV нхъ достигла громадныхъ размфровъ. Святыя истины христіанской нравственности или были забыты, или сдёлались мертвыми, неприлагаемыми къ жизни, правилами. Одинъ византійскій историкъ (9), поставляя общій упадокъ нравственности въ связи съ исчезновеніемъ обычая учить народъ въ домахъ, въ семейномъ кругу. чрезъ священниковъ, такимъ образомъ характеризуетъ нравственное состояние современнаго ему общества: "души всего христіанскаго кіра блуждають точно по какой-нибудь непроходимой и безводной пустынъ. Безсовъстность дошла до того, что за одинъ оволъ дають съ той и другой стороны страшнъйшія клятвы, какія не посмъеть даже передать перо писателя. Все слилось въ безразличную массу люди впали въ безсмысленное состояние и не стало человъка, который могь бы самъ рышить, что полезно и какими признаками отличается благочестіе отъ нечестія". Действительно, греки такъ глубоко упали въ нравственномъ отношении, что даже въ международныхъ сношеніяхъ получили позорное прозвище лживыхъ, мукавыхъ и льстивыхъ (10). Если мы и встрвчаемъ въ греческомъ обществъ проявленія повидимому благочестивой настроенности, каковы постройки императорами церквей, монастырей, раздаваніе мидостыни, усердіе въ богослуженію, стремленіе многихъ проводить монашескую жизнь и т. п., то, въ большинствъ случаевъ, это было

<sup>(9)</sup> Никифоръ Григора. Его исторія въ русск. переводъ, т. 1, стр. 177 и 178

<sup>(10)</sup> Никита Хоніатъ. Его исторія т. ІІ, стр. 325 и 356. Несторъ. Его иттопись по Лавр. списку подъ 971 г. стр. 37. Изданіе Моск. 1864 г.

только религіознымъ лицемъріемъ. Лицемъріе такъ было сильно, что квстафій Солунскій писаль противь этого, особенно ненавистнаго ему порока, особое сочинение. Нравственная порча проникла во всв классы общества. Императорскій престоль представляеть намъ почти непрерывный рядъ злодъяній и преступленій: исторія интригъ, разнаго рода насилій, жестокостей и даже убійствъ, которыми сопровождалось вступление на престоль византійскихъ императоровъ этого времени, извъстна. Въ жизни императоры были. по большей части, людьми безъ религіозныхъ убъжденій и нравственныхъ правилъ; весьма часто они продавали свое православіе за ожидаемую съ запада номощь и весьма часто въ дълахъ управленія и въ отношеніяхъ къ поддажнымъ являлись жестокими тиранами, попиравшими всв правственные законы. Высшіе классы общества проводили жизнь распущенную, грабили казну для удовлетворенія особенно развившейся въ то время страсти къ роскоши и задачею всей своей жизни поставляли придворныя интриги и заговоры противъ императоровъ. Чиновники отягощали народъ поборами и разоряли цёлыя области. Простой народъ, забитый, ограбленный, обнищавшій и нев'яжественный, ограничивая благочестіе исполнениемъ однихъ обрядовихъ предписаний закона, погрязалъ въ суевъріяхъ. Впрочемъ суевърія составляли въ то время принадлежность всахъ классовъ общества, не исключая и императоровъ. Астрологія, магія, прорицанія, гаданія и т. п. были въ большомъ ходу. "Извъстно, говоритъ Хоніатъ (11), что наши императоры и шагу не смъють ступить, не посовътовавшись напередъ съ положеніемъ звёздъ". Действительно, покорность астрологіи доходила до того, что императоры не хотъли начинать сраженія, или не перевзжали изъ одного дворца въ другой, если по астрологическимъ соображеніямъ приходилось то и другое въ несчастные дни. Императоры върили также въ волшебниковъ, гадателей и прорицателей и нисколько не стыдились обращаться къ нимъ съ запросами о своемъ царствованіи или своихъ преемникахъ. Андроникъ Комнинъ обращался, напр., къ одному гадателю на мутной водъ и всъ бредни его принималь за истину (12). Исаакъ Ангелъ, постоянно совътовавшійся съ астрологами, не оставиль безъ вниманія и почитаемаго народомъ прорицателя Васильюшки, и однажды посътилъ его со всею своею свитою (13). Даже такой образованный

<sup>(11)</sup> Его исторія въ Русск. перевода т. ІІ, стр. 258.
(12) Хоніатъ. Его Исторія т. 1, стр. 427.

<sup>(13)</sup> Хоніатъ, т. II, стр. 130.

человькь, какъ историкъ Никита Хоніать, разділяль народную въру въ чудеса магіи, въ разнаго рода примъты и признавалъ магическую силу за такъ называемыми константинопольскими талисманами (14). Духовенство, отъ котораго следовало бы ожидать истинно-христіанской жизни, также было деморализовано. Многіе изъ патріарховъ, забывая свое святительское служеніе, принимали участіе въ придворныхъ интригахъ, а нѣкоторые изъ нихъ положительно вели жизнь распущенную. Георгій Акрополить разсказываетъ (15) о патріархъ первой половины XIII в. Максими, что онъ былъ угодникомъ женщинъ, которыя въ свою очередь ему сильно покровительствовали, и что этимъ покровительствомъ только можно объяснить возведение его въ столь высокій санъ. Григора разсказываетъ (16) слъдующее о патріархъ второй половины XIII в., Нифонть: "имъ успъла овладъть низкая любовь къ пріобрътенію, къ мірскому блеску и славѣ; она направила къ этимъ предметамъ весь его природный смыслъ и всю его сообразительность. Не стану говорить о имшности его платья, о рьяныхъ и статныхъ лошадяхъ, о роскоши стола и обо всемъ, что нъжитъ тъло, но и не развиваетъ въ немъ толстоты и не портитъ цвъта лица. Свободное время онъ удъляль и женскимъ занятіямъ, не съ принужденіемъ себъ или безъ удовольстія, а со страстію, которой, повидимому, не въ состояніи быль противиться. Такое настроеніе расположило его принять на себя заботы объ управленіи женскими монастырями, частію для того, чтобы извлекать себъ выгоды изъ построекъ, а частію и для того, чтобы имъть возможность постоянно бывать тамъ для кутежа и пирушекъ". Епархіальные архіереи вмъсто того, чтобы заниматься управленіемъ своими епархіями, прівзжали часто безъ нужды въ Константинополь и подолгу проживали здёсь, интригуя другъ противъ друга и противъ патріарха. По разсказу Григоры (17), строгій інатріархъ Аванасій (въ концѣ XIII в.), выпроваживая изъ Константинополя епископовъ и митрополитовъ въ ихъ епархім и запрещая другимъ прітажать, говорилъ: "проживая здъсь, пусть не наговаривають другь на друга и на меня самого,они, обязанные быть учителями міра. Каждому, говориль онъ, слъдуеть пасти врученную ему паству, какъ патріархъ пасетъ столич-

<sup>(14)</sup> Хот. т. І, стр. 187—190 и т. П, стр. 409 и 419.

<sup>(15)</sup> Его Латопись въ русск. перевода, стр. 38.

<sup>(16)</sup> Григора. Его Исторія т. І, стр. 253 и 254.

<sup>(17)</sup> Его Истор. т. І, стр. 174 и 175.

ную, и руководить своихъ овецъ, находясь при нихъ же, а не проживать въ столицъ, и только получать оттуда доходы". Лица прочихъ степеней клира также не отличались благочестивою жизнію: небрежное исполнение обязанностей своего служения было общею ихъ чертою. Нравственная порча коснулась даже монашескаго сословія. Древніе монастырскіе уставы не соблюдались строго. Монахи выходили изъ своихъ монастырей, появлялись въ большихъ городахъ, особенно въ Константинополъ, разъъзжали и ходили по улицамъ и площадямъ, втирались въ дома богатыхъ и даже въ дворцы императорскіе и проводили вообще жизнь распущенную (18). Никита Хоніатъ разсказываетъ (19), что когда ослівиленный Исаакъ Ангелъ, при помощи крестоносцевъ занялъ императорскій престолъ, то окружилъ себя нечестивъйшими и богоненавистными иноками, только гонявшимися за царскими трапезами; объдая вмъстъ съ Исаакомъ, поглощая разнаго рода самую свъжую, самую жирную рыбу и попивая цёльнейшее, старинное душистое винцо, эти иноки предсказывали ему скорое обновленіе зрвнія и устройство подъ его властію всесв'єтной имперіи. Евстафій Солунскій, заботившійся о возстановленіи строгости монашеской жизни и написавшій съ этою цілію нісколько сочиненій, о современных ему монахахъ замъчаетъ (20), что многіе изъ нихъ хлопотали о чудесности въ своихъ обителяхъ, часто говорили о собственныхъ своихъ видъніяхъ, будучи сами сыты толковали о духовномъ насыщеніи и и утъщеніи добродътелію, о неусыпномъ своємъ бдініи и проч. И когда разсуждая такимъ образомъ, привлекаютъ кого въ монашество, а тотъ выставитъ свои немощи и трудность подвига, ведутъ пругую ръчь — о святости безъ труда, объ углаженной дорогъ въ рай и под. И вотъ, опустошивши карманъ новопостриженнаго и разграбивши его имущество, они предоставляють бъдняку голодать и нуждаться. Если же онъ какъ нибудь выскажеть ропоть, тотчасъ бросаются на него: "и что ты за человъкъ? какая въ тебъ сила? какая изъ тебя польза?"-и грозять подвергнуть большей епитиміи, ссылаясь на церковныя правила и монастырскій уставъ, по которому всякій изъ братіи обязанъ быть нестяжательнымъ (хотя сами они обременены стяжаніями).—Противъ такой нравственной испорченности греческаго общества возвышали свой голосъ нѣкоторые

<sup>(18)</sup> Григора. Его истор. т. I, стр. 175 и 176.

<sup>(19)</sup> Его истор. т. II, стр. 299.

<sup>(20)</sup> Дух. Въстн. 1866 г. 3, стр. 278 и 279.

изъ ревностныхъ пастырей Церкви. Въ этомъ отношеніи особенно замѣчателенъ вышеупомянутый патріархъ Аванасій, строгій аскетъ на патріаршемъ престолъ. При вступленіи его на престолъ всѣ возлагали на него свѣтлыя надежды; думали, что на землѣ воскреснетъ истина и сойдетъ съ неба правда (21). Дѣйствительно, онъ ревностно взялся за исправленіе нравовъ мірянъ, клира и монаховъ; посдѣднихъ онъ, между прочимъ, водворилъ въ монастыряхъ и, такимъ образомъ, очистилъ отъ нихъ площади и улицы (22). Но противъ Аванасія возмутились всѣ архіереи, монахи и міряне, которые не могли долѣе сносить его духовной суровости, — и онъ долженъ быдъ оставить престолъ. И к о бы могъ одинъ, восклицаетъ Григора (23), остановить этотъ постепенный упадокъ Церкви, когда не могъ этого сдѣлать и патріархъ, при всемъ своемъ желаніи? «.

Впрочемъ, не одни только мрачныя стороны представляетъ намъ жизнь восточныхъ христіанъ этого времени; мы видимъ въ ней и свътлыя стороны. Церковь никогда не оскудъвала праведниками: они были и въ описываемое время. Кромъ истинно-благочестивыхъ пастырей Церкви, съ которыми мы встрвчались въ настоящемъ періодъ, было много и другихъ благочестивыхъ христіанъ. Только люди добродътельные, въ эту эпоху политическихъ волненій и упалка государственной и общественной жизни въ имперіи, скрывались вдали отъ общества; поэтому, мы не видимъ проявленій ихъ благочестивой д'ятельности, хотя и знаемъ, что многіе изъ восточныхъ христіанъ претерпъвали всевозможныя бъдствія и преслъдованія за віру отъ срацинь, турокъ и латинянь и не отпадали отъ въры, а нъкоторые принимали даже мученичество. Не всъ также монастыри и монахи были деморализованы. Студійскіе и авонскіе монастыри съ своими иноками были прекраснымъ исключеніемъ. Въ студійскихъ монастыряхъ сохранялись вполнѣ правила Өеодора Студита и монахи Студійскіе всегда отличались строгостію жизни и ревностію по въръ. Авонъ по истинъ сдълался Святою горою. Здёсь во свей строгости возстановлено было древнее монашество отшельническое и общежительное. Одни иноки подвизались въ совершенномъ уединении одиночно, или по два и по три вмъсть; другіе соединялись въ общежитія, подъ управленіемъ одного

<sup>(21)</sup> Григора т. І, стр. 178.

<sup>(22)</sup> Григора т. І, стр. 176.

<sup>(23)</sup> Григора т. І, стр. 178.

аввы, избираемаго ими на годъ, вмъстъ совершали богослужение и и вмъстъ добывали трудомъ средства къ жизни, хотя жили въ отдъльныхъ келіяхъ и, получая на свое содержаніе припасы отъ монастыря, имъли каждый свое отдъльное хозяйство; иные же, наконецъ, проводили жизнь вполнъ общежительную по тъмъ правиламъ, которыя далъ великій Пахомій,—не имъли своей собственности, носили одинаковое платье, ъли одинаковую пищу, несли одинаковые труды по добыванію средствъ къ жизни, подчинялись одинаковымъ правиламъ послушанія и т. п. Вообще же всъ авонскіе иноки проводили жизнь въ молитвъ и трудахъ.

# Б. Исторія римской церкви отъ окончательнаго разд'яленія церквей до реформаціи (1054—1517 г.г.).

#### ГЛАВА І.

### Распространеніе римской церкви.

Миссіонерская дѣятельность римской церкви въ XI—XV вв приняла характеръ, несвойственный христіанству. Мирный путь распространенія евангельскаго ученія, при посредствѣ проповѣди и убѣжденія, былъ оставленъ; римская церковь, при обращеніи негѣрующихъ, охотнѣе допускаетъ теперь насильственныя мѣры—огонь и мечъ. Она не стѣсняется даже посылать своихъ миссіонеровъ вътѣ страны, гдѣ дѣйствуютъ православные миссіонеры, вытѣсняеть ихъ и увлекаетъ въ латинство крещенныхъ въ православную вѣру; не стѣсняется также пропагандировать свое ученіе между православными христіанами восточной церкви, какъ будто бы они были язычниками.—Такимъ образомъ распространено было христіанство—

§ 15.

### Въ Европѣ

1) у Вендовъ. Еще въ VI въкъ въ съверной и восточной Германіи, отъ Вислы до Эльбы, по ръкамъ и по берегамъ Балтійскаго

моря жили славяне, называвшіеся у германцевъ Вендами. Они раздълялись на нъсколько племенъ, между которыми болъе извъстны Оботриты, Вильцы, Полабы, Поморяне, и друг. Венды вели постоянныя войны съ германцами за свою свободу и народность и потому непріязненно относились къ германскимъ пропов'ядникамъ христіанства. Около половины XI в. одинъ вендскій король, Готташалькь, получившій христіанское воспитаніе и крещенный, рышительно приступиль было къ обращенію своихъ подданныхъ, въ 1066 году ожесточенные венды схватили его и принесли въ жертву своимъ богамъ. Только въ XII в., когда земли, занимаемыя Оботритами, Вильцами и другими племенами, завоеваны были германскими князьями и особенно когда герцогъ саксонскій Генрихъ Левъ (1142—1162 г.г.) устроилъ нъсколько крестовыхъ походовъ противъ Оботритовъ, христіанство было упрочено между ними. Въ. то же время среди славянскихъ племенъ, на половину уже истребленныхъ, поселено было много нъмцевъ, которые содъйствовали какъ обращенію ихъ въ христіанство, такъ и германизаціи ихъ. Болье мирнымъ путемъ распространялось христіанство между поморянами, жителями нынъшней Помераніи. Польскіе короли давноуже стремились подчинить ихъ себь; наконець, это удалось въ 1121 году Болеславу Ш Кривоустому, который сдёлаль своимъ. ленникомъ герцога поморянъ, Вартислава. Вмёстё съ тёмъ Болеславъ отправилъ къ поморянамъ Оттона епископа бамберискато для распространенія между ними христіанства. Посл'є довольно продолжительной деятельности Оттону удалось упрочить въ Помераніи христіанство, такъ что къ концу XII в. поморяне всѣ были уже христіанами.

2) у Поруссовъ. Поруссы, народъ литовскаго племени, издавна,—послѣ ухода готовъ и другихъ германскихъ народовъ,—поселились въ нынѣшней восточной Пруссіи по сю сторону Вислы. Всѣ попытки обратить ихъ въ христіанство, начиная съ Х и до ХШ в., оставались безуспѣшными; поруссы безжалостно умерщвляли нѣмецкихъ и польскихъ проповѣдниковъ. Съ начала ХШ в., по благословенію папы, противъ нихъ начались крестовые походы, учрежденъ былъ даже орденъ прусскихъ рыцарей. Но и это не помогло,—поруссы храбро отбивались отъ навязываемой имъ новой вѣры; орденъ прусскихъ рыцарей почти весь былъ истребленъ. Только съ 1228 г., когда противъ поруссовъ выступилъ орденъ пъмецкихъ рыцарей, завоевавшій всѣ ихъ земли и построившій много крѣпостей, они должны были смириться и принять крещеніе. Это

было уже въ концъ XIII въка. Виъстъ съ упроченіемъ христіанства въ Пруссіи упрочилась и германская народность, такъ' что поруссы скоро потеряли свои національныя особенности.

- 3) въ Лифляндіи, Эстляндіи и Курляндіи. Эти страны населяли нагоды финскаго и литовскаго племени: ливы, латыши, эсты, куры и друг. Первоначально христіанство распространялось между ними изъ Россіи въ форм'в православнаго восточнаго испов'вданія. Такъ въ 1030 г. Великій князь Ярославъ построилъ въ землъ эстовъ городъ Юрьевъ (Деритъ) съ православными храмами, а преемники его посылали къ обитателямъ Лифляндіи священниковъ. Но вскоръ православные миссіонеры вытъснены были отсюда миссіонерами латинскими. Въ 1186 г. въ Лифляндію прибылъ съ бременскими или любекскими купцами одинъ латинскій каноникъ Мейнгардъ съ другими миссіонерами, построилъ въ Икскуль церковь и занялся обращениемъ Ливовъ. Нѣкоторые изъ нихъ, дѣйствительно, крестились. Но вскор'в Ливы начали подозр'ввать въ пропов'вдникахъ христіанства воинственные замыслы, и потому, по смерти Мейнгарда, получившаго уже епископскій сань, выгнали отъ себя его преемника Бертольда локкумскаго, а крещенные изъ нихъ стали смывать съ себя крещеніе въ Двинь. Бертольдъ, впрочемъ, скоро воротился съ крестоноснымъ ополченіемъ и началось крещеніе огнемъ и мечемъ. Хотя онъ погибъ (1198 г.) въ борьбъ съ Ливами, но преемникъ его Альбрехтъ Бухсгевденъ продолжалъ насильственное обращение Ливовъ. Онъ построилъ городъ Ригу, въ которомъ утвердилъ свою епископскую канедру, и основалъ духовно-рыцарскій орденъ меченосцевъ, назначеніемъ котораго было силою оружія покорять христіанству невърующихъ обитателей Лифляндіи. Орденъ построилъ много кръпостей и замковъ, отнялъ у русскихъ Юрьевъ (Дерптъ) и, при помощи оружія, въ XIII в., обратилъ въ христіанство всёхъ обитателей Лифляндіи, Эстляндіи, и Курляндіи, хотя національности ихъ и не успълъ уничтожить, при всемъ своемъ фанатизмъ.
- и 4) въ Литвъ. Литовцы, обитавтие между Россією и Польшею, были грубыми язычниками. Но вслъдствіе частыхъ сношеній съ русскими и особенно вслъдствіе брачныхъ союзовъ ихъ князей съ русскими княжнами, въ началъ XIII в. они стали мало по малу склоняться къ православному христіанству. Такъ въ 1246 г. князь ихъ Миндовъ принялъ православіе, хотя и не искренно, равно какъ принимали православіе и другіе ихъ князья въ XIII и XIV въкахъ со многими изъ своихъ подданныхъ. Къ латинянамъ же

литовцы вначалъ относились крайне непріязненно, такъ какъ распространение ими христіанства огнемъ и мечемъ у Ливовъ и Поруссовъ было извёстио имъ и они опасались подобной же участи. Но во второй половинъ XIV въка Литва совершенно случайно сдълалась страною католическою. Великимъ княземъ литовскимъ въ то время (въ 1381 г.) быль Ягелло, крещенный въ православную въру и носившій имя Іакова. Ему предложили руку наслъдницы польскаго престола Ядвиш подъ условіемъ соединенія Литвы съ Польшею и крещенія 'Ягелло и всёхъ литовцевъ по латинскому обряду. Ягелло согласился и въ 1386 г. въ Краковъ вмъстъ съ датинскимъ крещеніемъ получилъ руку Ядвиги. Возвратившись въ Литву, онъ началъ насильно крестить своихъ подданныхъ; при чемъ оказалось, что многіе изъ нихъ приняли еще прежде православное крещеніе. Но и этихъ принуждали принимать латинство, такъ что некоторые изъ нихъ за свою верность православію поплатились жизнію. Хотя, вследь за крещеніемъ литовцевъ, латинство объявлено было върою господствующею, но православіе тамъ никогда не уничтожалось.

# § 16.

## Внѣ Европы.

1) въ Азіи. Въ Азіи латиняне устроивали разнообразныя миссін; они вели пропаганду между православными, д'влали попытки обращать маюметань и язычниковь. Но между православными, равно какъ и магометанами они не имъли никакого успъха. Православные и безъ латинскихъ миссіонеровъ были христіанами; отъ нихъ требовали подчиненія папъ, чего они не могли выполнить. не измъняя христіанству. Магометане же были настолько фанатичны, что не хотъли даже вступать въ разсужденія о христіанской въръ. Между язычниками-татарами и монголами, правда, латинскіе миссіонеры им'ти ніткоторый успіткь, но, кажется, между этими народами еще успъшнъе ихъ дъйствовали миссіонеры несторіанскіе. Въ началъ XI въка несторіанскіе купцы проникли въ одно татарское царство во внутренней Азіи, къ сѣверу отъ Китая, и обратили въ христіанство самаго царя. Этотъ дарь въ разсказахъ восточныхъ и западныхъ христіанъ сдёлался извёстнымъ подъ именемъ пресвитера Іоанна, такъ какъ онъ будто бы вмъсть съ крещеніемъ получиль й пресвитерскій санъ. По тімь же разсказамь, царское и пресвитерское достоинство съ темъ же именемъ Іоаннъ

переходило и въ его преемникамъ. Въ половинъ XП в. слухи объ этомъ царъ священникъ и его христіанскомъ царствъ, въ преувеличенномъ видъ, дошли до Рима, и здъсь ръшено было подчинить его апостольской церкви. Папа Александръ Ш отпранилъ къ пресвитеру Іоанну письмо, въ которомъ называлъ его любезнъйшимъ во Христъ сыномъ, знаменитъйшимъ и величайшимъ царемъ ин довъ, святъйшимъ изъ священниковъ и т. п. Какія послъдствія имъло посланіе папы-неизвъстно. Вскоръ (въ 1202 году) и самое христіанское татарское царство пало подъ оружіемъ предводителя монгольскихъ ордъ Чингисхана. Дочь пресвитера Іоанна сдълалась женою Чингисхана; по этому и последній склонялся къ несторіанскому христіанству. Когда по смерти Чингисхана, монголы пронивли въ переднюю Азію и въ Европу, на Запад'в явилась мысль обратить ихъ въ христіанство. Въ 1245 году папа Иннокентій IV отправиль миссіонеровь къ великому хану Куюку и его полководцу въ Персіи Байджу. Но последній, въ отвъть на предложение подчиниться папъ, потребоваль, чтобы самъ папа. если хочеть сохранить свою землю, подчинился великому хану, котораго всевышній Богъ сдёлаль владыкою всего міра. Самъ же Куюкъ, впрочемъ, довольно благосклонно отнесся къ миссіонерамъ. Поэтому, миссіи продолжались. Въ 1249 г. Людовико ІХ Святой отправиль миссіонеровь къ хану Мангу, но успъха не было и на этотъ разъ, хотя Мангу принялъ христіанское имя. По смерти Мангу громадное царство монголовъ раздълилось между его братьями: одинъ властвовалъ въ Персіи, другой въ Китаъ. Монголы въ Персіи, съ своими ханами, вскор'в приняли магометанство и христіанскія миссіи между ними прекратились. Въ Китай же папы продолжали посылать миссіонеровъ. Такъ въ 1275 г. папа Григорій Х послаль туда двухъ доминиканцевъ вмѣстѣ съ венеціанцемъ • Маркомъ Поло, прославившимся описаніемъ своего путешествія въ Китай и пребыванія тамъ. Доминиканцы, впрочемъ, воротились назадъ, но Маркъ Поло достигъ Китая, пріобрълъ благосилонность великаго хана Кублая, и прожиль тамъ до самой смерти послълняго (1293 г.). Все-таки онъ не успълъ ничего сдълать для христіанства. Но замізчательні вішим в всіх виссіонеров межлу монголами быль францисканець Іоаннь де Монте Корвино, посланный въ Китай папою Николаемь IV (1288-1292 г.). Пришедщи въ Пекинъ, онъ успълъ расположить въ пользу христіанства самого хана и нъкоторыхъ монголовъ; пособіемъ для этого послужили ему историческія картины изъ Ветхаго и Новаго Завѣта, которыя онъ показываль съ приличными объясненіями. Крещенные имъ монголы образовали въ Пекинъ христіанскую общину въ 6,000 человъкъ; для нихъ Корвино перевелъ на Монгольскій языкъ Новый Завътъ и Псалмы. По его просьбъ папа Климентъ V въ 1307 г. послаль ему на помощь семь епископовъ, а самого его назначилъ архіепископомъ. Въ тоже время Корвино боролся съ несторіанскимъ духовенствомъ, которое также вело пропаганду между монголами въ Китаъ. Послъ смерти Корвино папы продолжали посылать въ Китаъ миссіонеровъ. Но въ 1369 г., когда монгольская династія въ Китаъ была низвержена, и монголы были изгнаны, основанная Корвино христіанская община погибла безъ слъда. Съ этого времени латинскія миссіи во внутренней Азіи совершенно прекратились.

2) Въ Западной Африкт и Америкт. Открытія европейцевъ въ Западной Африкъ и Америкъ въ XV въкъ дали возможность римской церкви заняться обращеніемъ народовъ, населявшихъ новооткрытыя земли. Съ древнихъ временъ європейцамъ извъстна была только съверная и съверовосточная Африка; западная же и южная оставались совершенно неизвъстными. Въ XV в. Португальцы познакомили Европу и съ этими частями Африки. Въ этомъ отношеніи замъчательны морскія экспедиціи португальскаго принца, Генриха Мореплавателя (1394—1463 г.). При немъ открыты были острова Канарскіе, Азорскіе и западный берегъ Африки до Верхней Гвинеи. Послъ него Варооломей Діазъ (въ 1486 г.) пошелъ еще дальше въ откиртіяхъ, а Васко-де-Гама совершилъ первое плаваніе вокругъ Африки мимо Мыса Доброй Надежды. Въ некоторыхъ новооткрытыхъ странахъ особенно на островахъ, португальцы зайели свои колоніи и упрочили свое господство. Вм'єсть съ господствомъ они принесли сюда и христіанство: Папа Евгеній IV (1431—1447 г.) призналъ за Генрихомъ Мореплавателемъ право на владъніе новооткрытыми землями, только подъ условіемъ распространенія въ нихъ христіанства. Въ концъ же XV в. открыта была Америка (1492 г.) Христофоромъ Колумбомъ. Португальцы и Испанцы, виъстъ съ завоеваніями, принесли и сюда христіанство. Но они были дурными проповъдниками; ихъ алчность къ золоту, грубое и жестокое обращение съ туземными жителями, индійцами, возбуждали въ последнихъ ненависть къ новой религии. Къ чести римскихъ миссіонеровъ, именно доминиканскихъ монаховъ, пришедшихъ въ Америку съ португальцами и испанцами, нужно сказать, что они, сколько возможно было, старались обуздывать жестокость и насилія завоевателей. Одинъ изъ нихъ, испанскій епископъ Варооломейде-ласъ-Казасъ (ум. 1566 г.) вихлопоталъ даже у Карла V указъ
(1517 г.), которымъ запрещалось обращать американскихъ индійцевъ въ рабство, и тъмъ спасъ ихъ отъ совершеннаго истребленія.
Этотъ же епископъ положилъ основаніе христіанскому просвъщенію 
между новообращенными туземцами. Но уничтоженіе одного зла 
повело за собою другое, не менъе постыдное; вмъсто индійцевъ 
португальцы и испанцы стали употреблять на работы негровъ, 
которыхъ привозили изъ Африки и продавали, какъ обыкновенный 
рабочій скотъ.

#### ГЛАВА Ш.

Папство и монашество.

§ 17.

#### Общій взглядъ на развитіе папской власти.

Папская власть, поставленная на такую высоту Николаемо I. послѣ него въ X и въ первой половинѣ XI вѣка упала въ значительной степени, съ одной стороны вслёдствіе вмёшательства свётскихъ владътелей въ дъла папства и церкви, съ другой-вслълствіе нравственной распущенности и неділтельности папъ и духовенства. Но съ половини XI въка, когда неустройства и безчинія на папскомъ престол'в прекратились, папство снова начинаетъ усиливаться. Прежде всего папы стараются освободиться отъ подчиненія императорской власти и, послі упорной борьбы, во второй половинъ XI и началъ XII в., достигаютъ своей цъли; они дълаются вполнъ независимыми и неограниченными властителями церкви. Устранивши вмѣшательство свѣтскихъ владѣтелей въ дѣла с церкви, паны простирають свою власть дальше. Принявши за основаніе, что церковь тогда только можеть быть вполн'я свободна, когда свътская власть будеть дъйствовать подъ контролемъ власти духовной, они стремятся поставить въ зависимость отъ себя царей и народы не только въ дълахъ духовныхъ, но и свътскихъ. Въ началь XIII выка папству, въ лиць Иннокентія III, удается достигнуть и этого. Папская власть стоить теперь выше власти государей; папы распоряжаются императорскими и королевскими коронами и судьбами народовъ. На такой власти папство держалось въ теченіе почти всего XIII стольтія, а затьмъ снова начинается

его упадокъ. Государи западной Европы начинаютъ тяготиться опекою папъ и, мало на малу освобождаясь отъ нея, въ свою очередь, снова въ большей или меньшей мъръ, подчиняютъ ихъ своему вліянію. Это совершается въ XIV и XV въкахъ. Въ это же время папство впадаетъ въ крайнее нравственное растлъніе, про-исходитъ множество безпорядковъ на папскомъ престолъ, совершается множество злоупотребленій въ церкви. Противъ всего этого со стороны государства и общества заявляются протесты, которые оканчиваются реформацією.

# § 18.

## Состояніе папства съ половины XI в. до конца XIII въка.

Генрихъ III, низложивъ на соборъ въ Сутри въ 1046 г. трехъ, бывшихъ въ то время, папъ, возвель на папскій престоль Климента П (1046-1048 г.), а, по смерти его, Дамаса П, умершаго вскоръ послъ избранія. Распоряжаясь по своему произволу папскимъ престоломъ, онъ окончательно подчинилъ напъ своему вліянію, такъ что они были не больше, какъ его покорными вассалами. Но это крайнее полчинение панства свътской власти было началомъ его освобожденія. Идеи лженсидоровскихъ декреталій о папскомъ всевластіи, утвердившіяся прочно въ западномъ христіанскомъ міръ, оставались въ силь и во время униженія папской власти. Оть папъ требовались только энергія и твердость воли, чтобы снова, —какъ это было при Николав I,-провести эти идеи въ жизнь. И папы второй половины XI въка, дъйствительно, своею энергіею и твердостію успъли мало по малу поставить себя въ независимое положеніе отъ свътской власти. Впрочемъ, мысль объ освобожденіи папства и церкви отъ светской власти зародилась первоначально въ монастыряхъ (преимущественно клонійской конгрегаціи). При всеобщей деморализаціи западнаго христіанскаго міра, только въ нѣкоторыхъ еще монастыряхъ было живое сознание упадка церковной жизни и только здъсь время отъ времени заявлялись желанія исправить эту жизнь. Ревнители о благъ церкви, выходившіе изъ монастырей, стремились прежде всего вывести папство изъ безсилія и униженія, въ которомъ оно находилось, и затёмъ, при посредствъ панской власти, уничтожить всъ церковные безпорядки, особенно симонію и разврать духовенства. Первое м'ясто въ ряду такихъ ревнителей принадлежитъ монаху Клюнійскаго монастыря Гильдебрандту и аббату авельжской пустыни Петру Дамини.

Гильдебрандтъ первый подалъ папамъ мысль объ устранени императорскаго вліянія на дѣла церкви и самъ принималъ дѣятельное участіе въ достиженіи этой цѣли, еще до своего вступленія на папскій престоль.

Борьба папъ съ императорскою властію за свою независимость началась при преемник Дамаса, Льев 1Х. Но смерти Дамаса, римляне прислади къ Генриху III посольство съ просьбою назначить папу. Генрихъ назначилъ своего родственника епископа Брунона. Отправляясь въ Римъ, Брунонъ пригласилъ съ собою туда же Гильдебрандта, съ которымъ познакомился провздомъ чрезъ Францію. Гильдебрандть согласился, но только подъ тёмъ условіемъ, чтобы тотъ явился въ Римъ къ качествъ простого пилигрима и тамъ предложилъ свое избраніе въ папы на волю народа и клира. Брунонъ такъ и поступилъ; клиръ и народъ признали его папою и онъ вступилъ на престолъ подъ именемъ Льва IX (1048-1054 г.). Планъ Гильдебрандта объ освобождении панства отъ императорскаго вліянія началь осуществляться; участіемь римскаго народа и клира въ избраніи Льва устранялось уже нікоторымь образомь императорское избраніе его. Новый папа окружиль себя людьми, желавшими уничтожить недостатки и злоупотребленія въ жизни. Между прочимъ, Гильдебрандтъ сдъланъ былъ нардинальнымъ иподіакономъ. Подъ вліяніемъ этихъ людей Левъ съ жаромъ принялся за церковныя реформы. Подъ своимъ предсёдательствомъ онъ держалъ нъсколько соборовъ въ Римъ, Реймсъ, Майнцъ и Мантув, на которыхъ постановилъ строгія правила противъ симоніи и разврата духовенства. Епископы и священники, зараженные тымъ или другимъ порокомъ, были низвержены, или преданы ному покаянію; при этомъ наравнъ съ развратомъ преслъдовались и законные браки духовныхъ лицъ. Левъ IX не оставлялъ безъ вниманія и политики. Такъ, онъ старался примирить Генриха III съ королемъ венгерскимъ Андреемъ и отлучилъ послъдняго отъ церкви, когда тетъ обманулъ его. Въ тоже время папа вооружался противъ норманновъ, которые нападали на церковныя владънія; но предводительствуя лично противъ нихъ войсками, онъ попалъ нимъ въ пленъ, а затемъ, по освобождении, вскоръ умеръ. смерти Льва IX, Гильдебрандть опять употребиль хитрость, чтобы поставить избраніе новаго папы вні зависимости оть императорской власти. Онъ отправился въ Генриху III, во главъ посольства отъ римлянъ, и доложиль ему, что римскій народь и клирь желають имёть папою Гебіарда, епископа Эйкштадскаго, родственника Генрика—человъка

весьма близнаго и преданнаго ему. Императоръ, не имъя ничего возразить противъ избраннаго кандидата, долженъ оылъ удовлетворить желаніе римлянъ, хотя и сильно не желаль этого. Гебгардъ встунилъ на цанскій престолъ подъ именемъ Bиктора  $\Pi$  (1055—1057 г.). Этотъ папа дъйствоваль въ духъ Гильдебрандта и его партіи; особенно онъ вооружался противъ симоніи. При выборѣ преемника Виктору Гильдебрандтъ ръшился совствить обойтись безъ сношенія съ императорскою властію, темъ болье, что Генриха ІІІ въ это время ' не было уже въ живыхъ (ум. 1056 г.) и императорскій престоль перешелъ къ его малолътнему сыну Генриху IV. Гильдебрандтъ устроилъ дъло такъ, что народъ и влиръ, безъ сношенія съ императорскимъ дворомъ, провозгласили папою тогданняго аббата монте-кассинскаго монастыря, который и вступиль на папскій престоль подъ именемь Стефана IX. Но находя еще неудобнымъ вступать въ открытую борьбу съ императорскою властію, Гильдебрандть позаботился представить германскому двору удовлетворительныя объясненія; прибывъ въ Германію, онъ доложилъ императрицъ, что Стефанъ выбранъ въ папы безъ сшошенія съ нею, вследствіе народнаго возмущенія. Стефанъ IX въ продолжение своего осьмимъсячнаго управления дъйствоваль вполнъ подъ вліяніемъ партіи Гильдебрандта, который сдъланъ былъ теперь кардинальнымъ архидіакономъ. По смерти Стефана партія графовъ тускуданскихъ, желавшая захватить папскій престоль въ свои руки, поставила папою Бенедикта Х. Гильдебрандть быль въ это время въ Германіи; кардинали, не имъя возможности остановить избранія Бенедикта, подъ предводительствомъ Петра Даміани, удалились изъ Рима. Но Бенедиктъ не долго быль папою. Гильдебрандть, возвратившись изъ Германіи, избралъ во Флоренціи своего напу Николая  $\Pi$  (1058—1061 г.), который вскор'в и вступиль въ Римъ при содъйствіи Готфрида, герцога Лотарингскаго и Тосканскаго, союзника Гильдебрандта. Николай II, -- конечно, по внущению Гильдебрандта, -- прежде всего позаботился установить такой порядокъ избранія папъ, при которомъ вліяніе народнихъ массь и светскихъ владетелей, въ томъ числъ и императоровъ, не имъло бы мъста. Въ 1059 году на латеранскомъ соборъ, въ этихъ видахъ, было постановлено, что избраніе папы принадлежить коллени кардиналовь т. е. епископамъ, пресвитерамъ и діаконамъ, состоящимъ ири папъ и его канедральной церкви. Прочій же клиръ, а также народъ должны только согласовать выборъ вардиналовъ; что же касается императора, то,было постановлено на соборъ, --- онъ утверждаетъ избраніе папы, на-

сволько это право предоставлено ему отъ апостольскаго престола. Формальное соборное опредъленіе, по разсчетамъ Гильдебрандта, должо было на будущее время поставить избраніе папъ внъ всяваго чуждаго вліянія. Вторымъ дівломъ Николая, по мысли тогоже Гильдебрандта, было заключение мъстнаго союза съ норманнами. Досель папы находились съ ними во враждебныхъ отношенияхъ и неръдко подвергали ихъ анаеемъ. Но теперь въ Римъ разсчитали, что норманны изъ враговъ могуть сделаться полезными для папскаго престола союзниками, если папа формально признаетъ за ними права ихъ на завоеванныя ими въ южной Италіи земли. Николай постарался привести этотъ планъ въ исполненіе. Онъ самъ отправился къ норманнамъ, снялъ съ нихъ всв анаеемы прежнихъ папъ и утвердилъ за ними всѣ ихъ владънія. Въ замѣнъ этого норманскіе князья Ричардъ и Роберть Гвискаръ, по предложенію папы, признали себя ленниками папскаго престола и обязались защищать какъ Николая, такъ и его преемниковъ отъ всъхъ враговъ. Для норманновъ такія условія были выгодны; сами они ничего не теряли, а между тъмъ, по приглашению папъ, могли законнымъ образомъ совершать свои опустошительные набъги. Это и случилось, когда Николай, для обезпеченія себя со стороны графовъ тускуланскихъ, предложилъ Роберту Гвискару опустошить ихъ владенія. Папа Николай II не оставляль и церковныхъ реформъ, предпринятыхъ его предшественниками. Симонія и развратъ, равно какъ и законные браки духовныхъ лицъ, преслъдовались еще съ большею, чъмъ прежде, настойчивостію. / Епископовъ симонистовъ положено было низвергать, а поставленныхъ ими клириковъ, — такъ какъ ихъ было много, — подвергать церковному покаянію; клирикамъ, имъвшимъ связи съ женщинами, запрещено было совершать богостужение и участвовать въ церковныхъ доходахъ; въ народъ распространено было мивніе, что священники зараженные симонією и николаитской ересью т. е. имъющіе связи съ женщинами, не истинные пастыри, и что въ богослужении, совершаемомъ ими не должно принимать участія и т. п. Такія крутыя міры произвели большія волненія въ западной церкви. Народъ въ своемъ презрѣніи къ священникамъ, получившимъ санъ за деньги и состоявшимъ въ законныхъ и незаконныхъ связяхъ съ женщинами, доходиль до фонатизма и хотьль оставаться совсьмъ безь священниковъ. Такъ было въ Медіоланъ и во Флоренціи, гдъ народъ формально отвергъ все свое духовенство.-Преемникъ Николая П, Александръ II (1061—1073 г.) выбранъ былъ порядкомъ, установленнымъ на латеранскомъ соборѣ 1059 г. т. е. коллегіею нардиналовъ и утвердился на папскомъ престолѣ, несмотря на то, что партія, противная Гильдебрандту, опиравшаяся на императорскую власть, избрала своего папу. Александръ II чувствовалъ себя уже настолько независимымъ отъ германскаго двора, что въ 1072 г. призывалъ въ Римъ на судъ самого Генриха IV по жалобамъ на его притѣсненія саксонцевъ, а раньше воспрепятсвовалъ ему развестись съ своею женою. Церковныя реформы продолжались и при этомъ папѣ.

По смерти Александра II (1073 г.), кардиналь Гильдебранть, заправлявшій церковными д'влами и избраніемъ папъ въ теченіе последнихъ двадцати леть, решился, наконецъ, самъ занять папскій престоль. Избранный коллегіею кардиналовь, онъ вступиль управленіе церковію подъ именемъ Григорія VII (1073 — 1085 г.); германскому двору послано было только простое из-, въстіе объ его избраніи. Григорій заняль папскій престоль въ то время, когда, по его разсчетамъ, удобно было осуществить тъ идеи о папскомъ всевластіи, которыя давно созрели въ его голове и сформировались въ цъльную систему. Усвоивъ себъ давній взглядъ римской церкви на папу, какъ на намъстника Христова на землъ, Григорій хотіль подъ панскимь владычествомь основать всемірную оеократическую монархію. Какъ верховный повелитель этой монархіи, папа, по его представленію, долженъ властвовать не только надъ духовными, но и надъ всеми светскими властими. Всякая власть въ міръ, и духовная и свътская, не исключая и императорской, ниже папской власти и должна находиться въ подчиненіи у ней; такъ какъ всякая власть получаеть свое освящение и свой авторитеть оть паны. Въ случав злоупотребленій со стороны властей духовныхъ и свътскихъ, напа имъетъ право лишать ихъ преимуществъ, соединенныхь съ ихъ званіемъ и отдать эти преимущества кому либо другому по своему усмотрънію. Словомъ, папа, но мысли Григорія, имбеть власть раздавать какъ епископскіе омофоры, такъ и королевскіе и императорскіе вънцы. — Для осуществленія этихъ идей сдедано было достаточно предшественниками Григорія, по его внушенію. Ему самому предстояло если не довести до конца дъло возвышенія папства, то по крайней мъръ, облегчить достиженіе этой цели последующимъ напамъ. Григорій началь съ уничтоженія брачной жизни духовенства, такъ какъ въ этомъ уничтожени видълъ средство въ возвышению папства; по его соображениямъ, влирики, несвязанные съ міромъ своею брачною жизнію, скорте и

удобнъе могли примкнуть къ папскому престолу и сдълаться его ревностныри слугами. Повторивъ на соборъ въ Римъ въ 1074 г. опредъленія прежнихъ папъ противъ разврата и брачной жизни духовенства. Григорій постановиль-вськъ священниковъ, продолжающихъ связи съ женщинами, низлагать немедленно. А для того, чтобы это опредъление не оставалось только на бумать, онъ разосладъ по всюду своихъ легатовъ, которые должны были слъдить за его выполнениемъ, и въ тоже время противъ женатыхъ священниковъ возбудилъ монаховъ, а чрезъ нихъ и народъ. Начались возмутительныя преслёдованія женатыхъ священниковъ; доходило даже до кровопролитій. Какъ бы то ни было, воля Григорія исполнилась; священниковъ, состоявшихъ въ бракъ, не было болъе. Но разврата въ духовенствъ онъ не уничтожилъ. Гораздо труднъе было выполнить другой планъ для возвышенія папской власти,--уничтожить инвеституру т. е. право свътскихъ владътелей раздавать духовныя должности посредствомъ врученія кольца и пастырскаго жезла. Въ 1075 г. Григорій открыль въ Рим'я второй соборъ, на которомъ, запретивъ инвеституру, постановилъ-всъхъ духовныхъ, получившихъ свои должности отъ свътскихъ владътелей ири посредствъ инвеституры, низлагать, а свътскихъ владътелей, производящихъ инвеституру, отлучать отъ церкви. И это опредъленіе Григорій захотьль привести въ исполненіе. Діло началось съ Германіи. Папскіе лагаты явились къ Генриху IV и представили ему замъчанія относительно норядка замъщенія духовныхъ должностей на будущее время. Генрихъ, отправлявшійся въ то время на войну съ савсонцами, согласился выполнить требованія папы. Но, возвратившись изъ похода, онъ по прежнему и еще хуже сталъ производить инвеституру. Тогда (1076 г.) папа потребовалъ его къ себъ въ Римъ на судъ. Генрихъ, оскорбленний притязательностію папы, съ насмъшками отослалъ отъ себя его пословъ, собралъ въ Вормсъ (1076 г.) изъ германскихъ епископовъ соборъ и приказалъ имъ низложить Григорія. Григорій, получивъ постановленія собора, въ свою очередь на соборъ въ Римъ отлучилъ отъ церкви Генриха и всёхъ епископовъ, бывшихъ на соборё; въ тоже время онъ объявиль Генриха лишеннымъ королевского достоинства, разрѣшилъ отъ присяги его подданныхъ и поручилъ германскимъ князьямъ выбрать новаго вороля. Распоряженія папы не имъли бы никакого значенія, если бы Генрихъ своимъ деспотизмомъ не возстановилъ противъ себя германскихъ князей и если бы они, поэтому, не нерешли на сторону пани. Собравшись на сеймъ въ Трибуръ, князън

ръшили, что если Генрихъ въ теченіи года не получитъ разръшенія отъ папы, то будеть лишенъ престола. Въ тоже время они просили папу прибыть на сеймъ въ Аугсбургъ для суда надъ королемъ; до того же времени Генрихъ долженъ былъ оставить управленіе и жить частнымъ лицомъ. Оставленный всеми, Генрихъ решился во что бы то ни стало примириться съ папою и съ этою цълію отправился въ Италію. Свиданіе короля и папы произошло въ замкъ тосканской маркграфини Матильды, Каноссъ. Генрихъ, въ продолжение трехъ дней, съ утра до вечера, стоялъ на дворъ замка, въ одеждъ кающагося и съ босыми ногами, не принимая цищи, и умоляль папу о снятіи отлученія. Папа простиль его, но подъ темъ условіемъ, чтобы его дело было разобрано германскими князьями на сеймъ. Генрихъ, впрочемъ, скоро понялъ свою оплошность и решился вступить въ открытую борьбу какъ съ паною, такъ и князьями. При такомъ оборотъ дъла, германскіе князья выбрали своимъ королемъ Рудольфа Швабскаго, который и началъ войну съ Генрихомъ. Папа призналъ Рудольфа королемъ, а Генриха снова наложилъ отлучение (1080 г). Но Генрихъ не падаль духомъ. Собравь приверженных ему епископовъ, онъ въ свою очередь на соборахъ въ Майнцъ и Бриксенъ (1080 г.) повторилъ низложение Григорія и выбралъ новаго папу Климента Ш. Между тъмъ, и политическія дъла его поправились. Рудольфъ швабскій въ одномъ сражени былъ убить и Генрихъ упрочиль за собою власть въ Германіи. Теперь онъ ръшился покончить дьло съ напою. Въ 1084 г. онъ взялъ Римъ, возвелъ на папскій престолъ Климента и получиль изъ рукъ его императорскую корону. Григорій же заперся въ замкъ св. Ангела и ръшительно отказывался отъ всякихъ переговоровъ съ Генрихомъ. Генрихъ ушелъ изъ Италіи только тогда, когда на помощь Григорію пришель норманискій герцогь Роберть Гвискаръ. Этотъ взялъ Римъ и освободилъ папу. Но Григорій не могъ утвердиться въ Римъ, такъ какъ римляне были недовольны поведеніемъ его союзниковъ, норманновъ. Поэтому онъ удалился въ Салерно, гдв и умеръ (1085.).

Три папы, — Викторъ III (1085—1087 г.г.), Урбанъ II (1087—1099 г.) и Пасхамисъ II (1099—1118 г.г.), — управлявшіе церковію посл'є Григорія, были его учениками и старались поддерживать его планы. Поэтому, борьба съ императорскою властію за инвеституру продолжалась и при нихъ. Ходъ борьби тотъ же, что и при Григорії. Папы требуютъ уничтоженія инвеституры, подвергаютъ императоровъ отлученію отъ церкви, составляютъ противъ нихъ политичес-

кіе союзы и вообще изыскивають средства оградить себя отъ ихъ насилій; императоры, — Генрихъ IV, а потомъ сынъ его Генрихъ V, приходять съ войсками въ Италію и выгоняють папъ изъ Рима. Урбану II особенно посчастливилось въ этой борьбъ. Проповъдію о крестовомъ походъ въ Палестину противъ невърныхъ, на соборахъ въ Пьяченит и Клермонт (1095 г.) онъ возбудилъ фанатическое одушевленіе въ народнихъ массахъ и съумьль воспользоваться этимъ одушевленіемъ для своихъ цѣлей; сформировавшееся крестоносное ополченіе, прежде похода въ Палестину, выгнало изъ Рима поставленнаго Генрихомъ IV папу Климента, —и Урбанъ спокойно занялъ престолъ. Настойчивость папъ въ борьбъ съ императорами принесла свои плоды. Второй (24) преемникъ Пасхалиса, Калликсть П (1119-1124 г.) добился того, что Генрихъ V и германскіе князья заключили съ нимъ выгодный для папства договоръ относительно инвеституры. Въ 1122 г. на сеймъ въ Вормсть, при участіи папскихъ легатовъ, были опредълены съ одной стороны права папы, съ другой-права императора въ назначени на духовныя должности. Папъ, какъ духовному главъ, предоставлена была духовная инвеститура т. право избирать и посвящать епископовъ и аббатовъ, согласно церковнымъ законамъ, виъстъ съ вручениемъ имъ кольца и жезла, императору, какъ свътскому главъ, предоставлена инвеститура свътская т. е. право раздавать темъ же епископамъ и аббатамъ имперскіе лены и брать съ нихъ ленную присягу. Это, такъ называемый, вормскій конкордать. Одно только въ немъ было невыгодно для папства, это прибавка, на которой успълъ настоять императоръ, чтобы въ Германіи епископы выбирались въ его присутствіи. Все таки въ следующемъ 1123 г. этотъ договоръ между церковію и государствомъ былъ утвержденъ на первомъ латеранскомъ соборъ (25). При преемник Калликста Гонорію II (1124—1130 г.), впрочемъ, изъ Вормскаго конкордата была вычеркнута прибавка объ избраніи епископовъ въ присутствіи императора. На это согласился, по предложенію папскаго легата, императоръ Лотарь II при своемъ браніи въ 1125 г.

Вормскимъ конкордатомъ папство окончательно устранило вліяніе свътской власти на дъла церкви. Папамъ возможно было теперь приступить къ дальнъйшему осуществленію осократическихъ плановъ Гильдебрандта. И мы видимъ дъйствительно, болье энерги-

<sup>(24)</sup> Первымъ преемникомъ Пасхалиса быль Геласій II.

<sup>(25)</sup> Въ римской деркви этотъ соборъ считается ІХ Вселенскимъ Соборомъ

ческіе преемники Гонорія вступають въ борьбу съ царями и народами не только за сохраненіе пріобр'єтенной независимости церкви, но и за верховное господство церкви надъ государтвомъ. Папа Иннокентій II (1130—1143 г.), не стесняясь, началь уже открыто заявлять, что императоры свое достоинство получають какъ ленъ отъ папы (26). Но этому же пап' пришлось начать упорную борьбу съ римлянами за свое свътское господство. Въ его правленіе германскіе императоры Лотарь II и Конрадъ III мало занимались дълами Италіи. Следствіемъ этого было то, что здесь монархическія начала ослабъли и въ замънъ ихъ стали упрочиваться начала республиканскія. Но стремленія итальянцевъ къ самоуправленію встрічали отпоръ въ епископахъ и папъ, которые пользовались въ Италіи правами свътскихъ владътелей. Поэтому изъ среди народа стали раздаваться голоса и противъ свътской власти јерархіи. Представителемъ такого церковно-политическаго движенія быль одинъ молодой духовный Арнольдъ Брешіанскій. Изучая древнихъ философовъ, онъ особенно увлекся идеальною республикою Платона и мечталъ основать такую республику въ Римъ, а изучая Св. Писаніе, пришелъ къ уб ъжденію, что церковь и ісрархія его времени совершенно уклонили сь отъ церкви и јерархіи временъ апостольскихъ. Вслъдствіе сего онъ началъ проповъдывать, что клиру вообще неприлично свъттское господство и что папство, обладающее духовною и свътскою властію, не есть христіанское. Съ своею пропов'єдію Арнольдъ обошелъ многіе итальянскіе города и явился въ Римъ. Папа Иннокентій II поспъшиль на второмъ (27) латерансконъ соборъ осудить его и его ученіе, почему онъ долженъ быль бъжать въ Швейцарію. Но мысли Арнольда приняты были многими; въ 1143 г. римляне отказали Инновентію въ повиновеніи въ свётскихъ делахъ, а, по смерти его въ томъ же 1143 году, вступили въ открытую борьбу съ его преемниками Делестиномъ П и Луціемъ П. Возвратившійся изъ Швейнарін Арнольдъ образоваль въ Римъ республику съ сенатомъ и со всёми древне-республиканскими учрежденіями. Папа Луцій хотъль было силою возстановить свою власть, но при штурмъ Ка-

<sup>(26)</sup> Послъ коронаціи императора Лотаря II въ 1133 г. онъ велълъ написать картину коронаціи и поставить въ Латеранской цекви. Лотарь изображенъ былъ на картинъ кольноп реклоненнымъ предъ папою, а надпись гласила: «ко роль подходитъ къ воротамъ, подтверждая прежде клятвою права Рима; послъ того онъ дълается ленникомъ папы, отъ котораго получаетъ корону».

<sup>(27)</sup> Этотъ сбооръ считается въ римской церкви Х Вселенскимъ соборомъ-

питолія быль убить (1145 г.). При такомъ положеніи діль, преемникъ его, Евгеній Ш (1145—1153 г.) должень быль бъкать изъ Рима. Онъ удалился во Францію, гдъ нашель поддержку у своего учителя и друга аббата Бернарда Клервосскаго, который у современниковъ пользовался репутацією святаго и пророка. По вліянію Бернарда, Евгеній всюду признанъ былъ законнымъ папою. Въ то же время Бернардъ, по поручению папы, началъ проповъдывать крестовый походъ (второй). Это еще болье придало значенія Евгенію, такъ что онъ въ 1152 г. могъ заключить съ римлянами договоръ и возвратиться въ Римъ, хотя Арнольдъ не отказывался отъ своей республики. Въ 1153 г. Евгеній умеръ. Преемникъ его, Адріань IV (1154—1159 г.) одержаль окончательную поб'єду надъ Арнольдомъ, наложивъ на римлянъ интердиктъ, а новый императоръ Фридрихъ І Барбаросса (1152—1190 г.) помогъ напъ схватить и казнить Арнольда (1155 г.). Но освободившись отъ одного противника своей власти, папа вскор'в долженъ былъ вступить въ борьбу съ другимъ, гораздо опаснъйшимъ. Императорская власть въ Италіи, какъ замічено было выше, въ посліднее время значительно ослабъла. Задачу возстановить ее во всей силъ принялъ на себя Фридрихъ Барбаросса. Отсюда, столкновение между нимъ и папою было неизбъжно. Поводъ къ столкновенію подалъ самъ Адріанъ. Заявляя открыто свои притязанія на верховное господство въ Италіи, онъ неосторожно затронулъ самаго Фридриха, высказавши въ письмъ къ нему, что императорское достоинство есть лень папы. Фридрихъ захотълъ доказать противное. Въ1158 г. онъ пришелъ въ Италію и держаль на Ронкальских поляхь сеймъ, на которомъ опредълены были права императора по отношенію къ Италіи. Между прочимъ, на сеймъ было заявлено, что отъ подчиненія императору не изъяты и епископы и что пана, если пользуется свътскою властію, то не по божественному праву, а 🔌 по раположению королей, давшихъ ему эту власть. По поводу подобныхъ заявленій начались горячіе переговоры между папою и императоромъ. Адріанъ страшно разгнівался и хотіль было предать Фридриха отлученію, но вскор'в умеръ. Адріанъ IV положилъ начало той борьбъ папъ съ императорами изъ дома потенштауфеновъ. которая велась цёлое столётіе. Эта борьба грозила папству, съ его духовною и свътскою независимостію, серьезною опасностію, и потому оно употребляло всъ усилія, чтобы окончить ее съ успъхомъ. При выбор'в преемника Адріану кардиналы разд'єлились; одни — и большинство — выбрали Александра III (1159 — 1181 г.), жаркаго противника императора, другіе Виктора IV (1159—1164 г.), его

приверженца. Фридрихъ воспользовался этимъ обстоятельствомъ, чтобы подчинить своему вліянію папство. Онъ созваль соборь и потребовалъ къ своему разбирательству обоихъ папъ. Викторъ явился, но Александръ ръшительно высказался противъ вмъшательства императоровъ въ дъло избранія папы и не только не пошель на соборъ, но даже предалъ отлучению какъ Фридриха, такъ и Виктора. Хотя послъ этого Фридрихъ призналъ законнымъ папою Виктора и въ 1167 г. успълъ выгнать изъ Рима Александра и посадить на престолъ своего втораго напу Пасхамиса III (1164—1168 г.), -- Александръ въ союзъ съ ломбардскими городами, продолжалъ энергически отстаивать свои права на папскій престолъ. Съ теченіемъ времени дъла Фридриха въ Италіи приняли неблагопрілтный оборотъ, и онъ вынужденъ былъ въ 1177 г. просить у Александра мира, который и быль заключень на выгодныхь условіяхь для послѣдняго. Незадолго до этого Александръ III одержалъ другую еще болье блистательную побъду надъ англійскимъ королемъ Генрихомъ II (1154-1189 г.). Въ Англіи, папы Пасхались II и Иннокентій II, добившись уничтоженія инвеституры, поставили церковь и јерархію въ положеніе независимое отъ королевской власти. Недовольный этимъ, Генрихъ II рѣшился снова подчинить церковь государству. Съ этою цёлію онъ поставиль архіепископомъ Кентерберійскимъ своего канцлера Өому Бекета, человъка вполнъ ему преданнаго, а затъмъ на сеймъ въ Кларендонъ (1164 г.) провелъ постановление (16 кларендонскихъ статей) о подчинении англійской іерархіи власти короля и народа. Но Генрихъ сверхъ ожиданія встрътиль противника своимь постановленіямь въ Оомъ Бекеть, который, принявши архіепископскій сань, сделался горячимь поборникомъ і рархическихъ интересовъ. Хотя Бекетъ и подписалъ кларендонскія постановленія, но вскор'в началь публично раскаяваться въ этомъ и просиль папу разръшить его отъ клятвы, данной при подписи. Генрихъ былъ раздраженъ поведеніемъ своего бывшаго канцлера, почему последній должень быль бежать во Францію. Папа приняль, конечно, его сторону. Такъ какъ Генрихъ нуждался въ поддержев паны въ предпринятомъ имъ завоеваніи Ирдандіи, то и решился примириться съ Бекетомъ. Въ 1170 г. последній возвратился въ Англію. Но Бенеть все-таки не хотель уступить королю; онъ немедленно отлучиль отъ церкви всъхъ епископовъ, принявшихъ кларендонскія постановленія. Генрихъ, узнавъ объ этомъ, пришелъ въ страшнейший гневъ и высказалъ желаніе освободиться отъ неуступчиваго противника. Четыре ры-

немъ предоставилъ ее своему сыну. 'Съ такимъ же успъхомъ Иннокентій III проявляль свою власть и надъ другими государями западной Европы. Французскаго короля Филиппа Августа застаниль принять снова отверженную имъ супругу Ингебургу (1201 г.); Леонскому королю (въ Испаніи), Альфонсу ІХ, женившемуся на своей племянниць, приказаль развестись съ нею; Португальскаго короля Санчо І, отказавшагося платить дань апостольскому престолу (по договору съ Александромъ III), принудилъ снова платить ее и друг. Но самую блистательную побъду Иннокентій одержаль надь Англійскимь воролемь Іоанномь Безземельнымь. Въ 1207 г. папа, вопреки желанію короля, назначиль Кентерберійскимъ архіепископомъ своего кардинала Стефана Лангтона. Іоаннъ Безземельный не захотъль его принять. Папа наложиль по этому случаю на Англію интердикть (1208 г.). Но король и этимъ не смутился, —онъ началъ преследовать епископовъ за выполнение интердикта. Тогда папа отлучилъ его отъ церкви (1209 г.) и, когда эта мара не подайствовала, объявиль лишеннымь престола (1212 г.), поручивъ французскому королю Филиппу Августу вступить въ управленіе Англіею. Въ тоже время противъ короля возстали подданные, ненавидъвшіе его за его жестокость. Положеніе Іоанна Безземельнаго было крайне затруднительно. Желая во что бы то ни стало удержать за собою корону, онъ счель за лучшее покориться пап'ь; приняль Лангтона, освободиль отъ преследованія епископовъ и призналъ даже себя ленникомъ папы, обязавшись платить ему ежегодную ленную подать. После этого папа возвратиль ему корону. Со времени основанія латинской имперіи въ Константинопол'в (1203 г.) Инновентій простираль свое вліяніе и на значительную часть востока. Свое блестящее правленіе Иннокентій заключиль четвертымь (30) латеранскимь соборомь (1215 г.), на которомъ, кромъ множества епископовъ, аббатовъ и пріоровъ, присутствовали многіе изъ государей Западной Европы. Постановленія собора касались в вроученія, каноническаго права, церковной дисциплины и проч.

Послѣ Иннокентія III на папскій престоль вступиль Гонорій III (1216—1227 г.). Императорь Фридрихъ II, освободившись со смертію Иннокентія III отъ его стѣснительной опеки и получивъ возможность дѣйствовать по отношенію къ Италіи самостоятельно,

<sup>(30)</sup> Эготъ соборъ считается въ римской церкви XII вселенскимъ соборомъ.

безъ сомнинія поссорился бы съ этимъ папою. Но Гонорій быль человъвъ добрый и уступчивый, и потому между нимъ и императоромъ установились мирныя отношенія. Къ тому же Фридрихъ постоянно ласкалъ папу надеждою предпринять крестовий походъ въ Палестину, какъ онъ объщаль это еще пап'в Иннокентію. Гонорій, впрочемъ, не дождался этого похода. Следующій папа Григорій IX (1227—1241 г.) настоятельно уже потребоваль отъ Фридриха крестоваго похода. Для этого папы собственно крестовый походъ былъ неваженъ; ему хотвлось заставить императора исполнить свое объщание. Дъло въ томъ, Фридрихъ, пользуясь уступчивостію предшественника Григорія, началь мало по малу возстановлять свою власть въ Италіи и, что опаснев всего было для папства,не захотель отделить Сицилійской короны отъ германской. По настоянію Григорія Фридрихъ, наконецъ, въ 1227 году отправился въ Палестину. Но такъ какъ въ его войскахъ появились бользни. то онъ чрезъ три дня воротился. Папа, не обращая вниманія на причину возвращенія, предаль императора отлученію за непослушаніе. Но и Фридрихъ въ свою очередь не обратилъ вниманія на. отлученіе папы, -- не получивши разрѣшенія, онъ въ 1228 г. опать предприняль крестовый походь (пятый), посредствомь мирныхь переговоровъ возвратилъ отъ турокъ Іерусалимъ, возложилъ на себя Іерусалимскую королевскую корону (на которую имълъ право вслъдстве бракосочетанія съ Іолантою, насл'єдницею ісрусалимскаго королевства) и въ 1229 г. возвратился на западъ. Папа былъ недоволенъ и успъхами Фридриха и его возвращениемъ. Все-таки въ 1230 г. они примирились. Но вскоръ между императоромъ и папою началась борьба на жизнь и смерть. Фридрихъ, поддерживая политику отца и деда, продолжалъ съ особенною настойчивостію и даже жестокостію упрочивать свою власть въ Италіи и Сициліи. При этомъ коснулся и папскихъ владеній. Григорій соединидся съ ломбардскими городами для открытой борьбы съ императоромъ и въ 1239 г. снова предалъ его отлученію. Тогда Фридрихъ обратился съ посланіемъ къ князьямъ и кардиналамъ, въ которомъ, высказавъ всѣ несправедливости папы по отношенію къ нему, называлъ Григорія врагомъ всёхъ государей и об'єщаль вскор'є освободить всёхъ оть папской тиранніи. Григорій отвічаль на это своимъ посланіемъ ко всемь князьямь и прелатамь земли, въ которомъ выставдяль Фридриха человъкомъ совершенно невърующимь (31). Нача-

<sup>(31)</sup> Въ доказательство этого папа приводилъ въ своемъ посланіи такого

## § 19.

### Состояніе 'папства съ конца XIII въка до начала XVI въка.

Целестинь У, проводившій до своего избранія на папскій престоль (1294 г.) жизнь отшельническую, быль совершенно незнакомъ съ мірскими ділами, и потому въ наступившія трудныя времена оказался неспособнымъ правителемъ церкви. Это понимали его кардиналы и особенно кардиналь Кайетань, желавшій самь занять папскій престоль. Діло устроено было такъ, что Целестинъ самъ отказался отъ престола, а на его мъсто выбранъ Кайетанъ, принявшій имя Бонифація VIII (1294—1303 г.). Новый папа быль человікь умный, энергичный, но вы высшей степени честолюбивый и увлекающійся. Онъ поставиль своею задачею возвратить папству то вліяніе, которымъ оно пользовалось при Григоріъ VII и Иннокентів ІІІ. Но, благодаря отчасти своему характеру, отчасти дурно сложившимся обстоятельствамъ, Бонифацій уронилъ папство еще болье. Къ концу XIII въка все сильнъе и сильнъе стали раздаваться голоса противъ вмёшательства папъ въ свётскія дёла; государи начали заботиться объ освобожденіи отъ папскаго вліянія, и одинъ изъ нихъ, французскій король, Филиппь IV Красивый (1285-1315 г.) нанесъ папскому всемогуществу, въ лицѣ Бонифація VIII, первый жестокій ударъ. Филиппъ Красивый велъ войну съ англійскимъ королемъ Эдуардомъ І. Бонифацій, по обычаю прежнихъ временъ, предложилъ свое посредничество. Филиппъ, не желая вмѣшательства папы, отвергъ его предложеніе. Уже это одно сильно раздражило Бонифація. Но еще въ большее раздраженіе пришель онь, когда Филиппь, для покрытія военныхь издержекь, обложилъ податями французское духовенство. Дапа ръшился сво ею властію остановить короля. Въ 1296 г. онъ издаль буллу, въ которой, не называя, впрочемъ, Филиппа по имени, угрожалъ отлученіемъ отъ церкви всёмъ мірянамъ, налагающимъ подати на духовенство, и всемъ духовнымъ, платящимъ подати. Филиппъ отвечалъ на буллу запрещеніемъ вывозить изъ Франціи драгоцінные металлы. Тавъ какъ, вследствіе такого распоряженія, папа терялъ свои доходы во Франціи и въ то же время итальянскіе купцы обвиняли его въ подрывь ихъ торговли, то онъ долженъ быль уступить. Булла была объяснена имъ такимъ образомъ, что духовенству не запрещается дълать добровольныя пожертвованія на нужды государ-

ства. Примиреніе между папою и королемъ на время состоялось; Филиппъ принялъ даже предложение папы о посредничествъ. Но, когда Бонифацій, въ своей роли третейскаго судьи. началъ поддерживать англійскаго короля, враждебныя отношенія между имъ и Филиппомъ начались снова. Вскоръ вражда перешла въ борьбу на жизнь и смерть. Въ 1301 г. Бонифацій отправиль, къ Филиппу легатомъ одного французскаго епископа, который такъ дерзко объяснялся съ королемъ, что тотъ приказалъ арестовать его, какъ государственнаго преступника, не обращая вниманія на требованіе папы передать это діло ему на судь. Такой поступокъ Филиппа привель папу въ величайшій гибеь; онъ немедленно написаль ему такого рода письмо: "бойся Бога и сохраняй Его заповеди. Желаемъ, чтобы ты зналъ, что въ духовныхъ и временныхъ дълахъ ты подчинень намъ..... Думающихъ иначе мы считаемъ еретиками". Въ тоже время онъ послалъ другое письмо, въ которомъ приглашалъ Филиппа съ французскимъ духовенствомъ прибыть въ Римъ или лично, или прислать уполномоченныхъ для объясненій по дъламъ французскаго государства. Но Филиппъ, сжегши оба папскія письма, отвіналь ему такимь образомь: "да знаеть твоя величайшая глупость, что во временныхъ дёлахъ мы не подчинены никому..... Думающихъ иначе мы считаемъ безумными". Затъмъ, чтобы заинтересовать въ борьбъ съ папою всю французскую націю, Филиппъ созвалъ въ 1302 году депутатовъ отъ всъхъ сословій государства. Депутатамъ внушено было, что папа своими требованіями покорности отъ французскаго короля посягаетъ на права и независимость Франціи. Ученый юристь, Петрь Флоть, съумъль весьма искусно развить эту мысль. Депутаты высказались за короля и торжественно заявили, что онъ получилъ корону непосредственно отъ Бога, а не отъ папы. Съ этимъ согласилось и французское духовенство. Бонифацій быль взбішень подобными заявленіями. Собравши въ Рим'в соборъ, онъ разразился на немъ страшными ругательствами: Петра Флота назваль Ахитофеломъ, поклонникомъ діавола и Ваала, а французское духовенство своею безумною дочерью. Затёмъ вскоре последовала знаменитая булла unam sanctam (начальныя слова), въ которой Бонифацій развиль весьма ясно и опредъленно осократическую систему Григорія VII. Онъ говорилъ: Христосъ вручилъ церкви два меча (36), символъ двухъ

<sup>(36)</sup> Папа приводиль въ этомъ случат мъсто изъ Евангелія Луки глава 22 страница 38.

• властей духовной и свътской. И та и другая власть установлена на пользу церкви. Духовная власть находится въ рукахъ папы, а свътская въ рукахъ королей. Духовная власть выше власти свътской, какъ душа выше тела и поэтому, какъ тело находится въ подчиненіи у души, такъ и свътская власть должна находиться въ подчинении у духовной. Только при этомъ подчинении свътская власть можеть съ пользою служить церкви. Въ случав влоупотребленій свётской власти она должна быть судима властію духовною; духовная же власть ни отъ кого не судится (37). Отдълять свътскую власть отъ духовной и признавать ее самостоятельною, значить вводить дуалистическую ересь-манихейство; а, напротивъ, признавать за напою всю полноту духовной и свётской власти, значить признавать необходимый догмать въры. На эту буллу Филиппъ отвъчалъ новымъ собраніемъ представителей государства, на которомъ юристъ Вилыельмо Ногаре обвинялъ папу въ разныхъ преступленіяхъ и предложиль уполномочить короля арестовать его для суда. Бонифацій не выдержаль болье; въ 1303 году онь провляль Филиппа, наложиль на Францію интердикть и отрішиль все французское духовенство. Филиппъ собралъ третье собраніе. Здісь его ловкіе юристы обвинили Бонифація въ симоніи и другихъ преступленіяхъ, даже не существовавшихъ, напр. въ волшебствъ; вслъдствіе чего рішено было немедленно собрать вселенскій соборь въ Ліон' для суда надъ папою и для оправданія короля. Между тімь Вильгельму Ногаре поручено было арестовать Бонифація и представить на соборъ. Ногаре отправился въ Италію; къ нему присоединился еще одинъ давній врагъ папы, кардиналъ изъ фамиліи Колонна, изгнанной Бонифаціемъ при вступленіи на папство. Посланные нашли папу въ городкѣ Ананыи. Чтобы обезоружить своихъ враговъ, онъ встретилъ ихъ, сидя на престоле и въ полномъ папскомъ облачении. Но тъ, не обративъ на это вниманія, арестовали напу въ его же домъ и такъ грубо и жестоко обращались съ нимъ, что онъ, освобожденний чрезъ три дня жителями Ананьи, по возвращении въ Римъ, сошелъ съ ума и вскоръ умеръ (1303 г.).

Преемникъ Бонифація, Бенедиктъ XI, сознававшій, что его предшественникъ дъйствовалъ слишкомъ круто, старался примириться съ Францією; но онъ чрезъ восемь мѣсяцевъ умеръ (1304 г.). При выборѣ новаго папы кардиналы раздѣлились,—кардиналы, пре-

<sup>(37)</sup> Папа ссылался при этомъ на мъсто изъ 1-го посланія Кор. глава 2 страница 15.

данные французскимъ интересамъ, желали видъть на папскомъ престолъ француза, преданные же интересамъ бонифаціева папства. желали видъль на престолъ италіанца. Избраніе происходило въ Перуджін и длилось 11 м'всяцевъ. Жители соскучились долгимъ избраніемъ, разобрали крышу съ той церкви, гдъ происходилъ выборъ, не давали вардиналамъ всть и пить и требовали скорвищаго соглашенія въ выборь. Партія французская. наконенъ, взяла перевъсъ, -- выбранъ былъ папою архіепископъ Бордосскій Бертранъ, принявшій имя Климента V (1305—1314 г.). Филиппъ Красивый. безъ сомивнія имвиній вліяніе на выборъ, взяль новаго папу въ свои руки. Получивъ изв'ястіе объ избраніи Бертрана, онъ, не объявляя ему объ этомъ, предложилъ сдёлать его папою, подъ условіемъ, если онъ сдёлаеть нёкоторыя уступки. Честолюбивый Бертранъ далъ клятву, между прочимъ, уничтожить всв распоряженія Бонифація относительно Филиппа, осудить Бонифація и уничтожить орденъ тамиліеровъ. Послів этого ему объявлено было объ его избраніи. Опасалсь встретить непріятности въ Рим'в за свою уступчивость Франціи, папа Клименть рішился остаться во Франціи навсегда, вызваль туда кардиналовь и въ 1309 г. утвердиль свое мъстопребывание въ Авиньени. Здъсь папы находились до 1377 г., и это почти семидесятильтнее пребывание ихъ въ Авиньень извъстно въ исторіи подъ именемъ Авиньенскаго плыненія папъ. Авиньенскіе папы (38) начиная съ Климента V, стали въ полную зависимость отъ французскихъ королей и дъйствовали подъ ихъ вліяніемъ; въ тоже время они почти всі вели жизь недостойную званія верховныхъ первосвященниковъ, чёмъ еще болёе ослаблялось ихъ вліяніе. При всемъ томъ и авиньенскіе папы сремились играть роль всемірных повелителей если не во Франціи, то въ другихъ государствахъ. Но это имъ не удавалось. Сознаніе независимости свътской власти отъ духовной созръло уже повсюду. Вслъдъ за Франціею вситупила съ протестами противъ напскихъ притязаній Германія. Напрасно папы посылали туда отлученія и интердикты; — на нихъ никто не обращалъ вниманія. Въ 1338 г. манскій императоръ Людовикь Баварскій, герцоги и курсфирсты рівшились даже торжественнымъ автомъ засвидътельствовать независимость себтской власти отъ духовной; на одномъ собраніи, заявивъ,

<sup>(38)</sup> Авиньенскіе папы посяв Климента V: Іоання XXII (1316—1334 г. съ антипапою Николаемъ V, Бенедикта XII (1334—1342 г.), Климента VI (1342—1352 г.), Иннокентій VI (1352—1362 г.), Урбана V (1362—1370 г.) и Григорій XI (1370—1378 г.).

что панскія притязанія на распоряженіе императорскою короною незаконны, они ръшили на будущее время въ избраніи императора обходиться безъ папскаго утвержденія. Тоже самое проведено было и въ Золотой булль (1356 г.) императора Карла IV. Англія, находившаяся со временъ Іоанна Безземельнаго въ полномъ порабощени папамъ, во время авиньенскаго пленения папъ, мало по малу освободилась отъ ихъ вліянія. При Эдуардъ III (1327-1377 г.) прекращена была ленная подать папамъ и отмънена апелляція въ Римъ. даже въ Италіи власть папъ значительно упала. Въ церковной области только по формъ признавали папу повелителемъ, а на самомъ дълъ ни онъ, ни его намъстники и легаты не имъли никакого вліянія на управленіе. Вся власть нахолилась въ рукахъ аристократическихъ фамилій, а въ 1346 г. въ Римъ учреждена была даже республика извъстнымъ демагогомъ Коло Ріенци. Республика, впрочемъ, существовала недолго. Въ 70-хъ годахъ XIV стольтія многіе города церковной области совсьмъ даже отложились отъ папы и приступили къ свободному флорентійскому союзу. Ревнители папства опасались за совершенное уничтоженіе папской власти въ Италіи, если папы будуть оставаться въ Авиньенъ, и потому приглашали ихъ возвратиться въ Римъ. Это понимали и сами папы. Григорій ХІ (1370—1378 г.), запасшись наемными войсками для покоренія отпавшихъ городовъ церковной области, перенесъ, наконецъ, свою резиденцію въ Римъ (1377 г.). Здёсь онъ и умеръ (1378 г.).

Со смертію Григорія XI въ римской церви начался, такъ называемый великій расколь. Въ напской куріи большинство кардиналовъ составляли французы, пріёхавшіе изъ Авиньена. Они настаивали на избраніи въ напы француза, но народъ римскій требоваль, чтобы папою быль римлянинъ. Выбранъ быль, наконецъ, итальянецъ Урбанъ VI [1379—1389 г.], человѣкъ крутаго и даже жестокаго характера. Новый папа началъ свое правленіе исправленіемъ нравовъ клира; коснулся и кардиналовъ. Оскорбленные этимъ, французскіе кардиналы, захвативши папскія драгоцѣнности, ушли изъ Рима, объявили избраніе Урбана не дѣйствительнымъ и выбрали своего папу Климента VII [1379—1394 г.], который вскорѣ поселился въ Авиньенѣ. Климента признали вся Франція, Неаполь и Испанія, Урбана—остальныя государства. Такимъ образомъ въ Римской церки явилось двоевластіе [39]. Западный христіанскій міръ,

<sup>(39)</sup> Папы во время великаго раскола—римскіе: Урбань VI (1379—1389 г.),

привывшій смотръть на папу, какъ на единаго главу церкви, очень соблазнился этимъ явленіемъ, а папы, какъ римскіе, такъ и авиньенскіе, своею распущенною жизнію, интригами, ругательствами и проклятіями другь на друга усиливали соблазнъ еще болье. Въ тоже время церковная дисциплина упала; разныя церковныя злоупотребленія, особенно симонія, стали обнаруживаться въ большихъ размърахъ. При такомъ положении церковныхъ дълъ, въра въ необходимость видимой главы церкви начала колебаться на западъ; стали раздаваться голоса уже не противь свытской власти напы, а противъ его главенства въ церкви; стали распространяться мысли, что вселенскій соборъ выше папы и можеть судить его и что, въ настоящемъ случав, только при посредствв вселенскаго собора можно достигнуть прекращенія раскола и уничтоженія церковныхъ злоупотребленій. Подобнаго рода мысли развивались преимущественно во Франціи, въ парижскомъ университетъ, а отсюда распространялись по другимъ государствамъ и всюду были принимаемы съ сочувствіемъ. Посл'в нікоторыхъ переговоровъ, западныя государства согласились, наконецъ, принять решительныя меры для прекращенія папскаго раскола. Въ 1397 г. на сеймъ во Франкфуртъ представители государствъ ръшили пригласить обоихъ папъ авиньенскаго и римскаго добровольно отказаться отъ своего сана. Въ этомъ смыслъ сдъланы были имъ предложенія, но ни тотъ ни другой папа пе хотълъ отказаться отъ власти. Въ 1408 г., впрочемъ, удалось было, уговорить обоихъ панъ, римскаго Григорія XII и авиньенскаго Бенедикта XIII, -- согласиться на личное свиданіе другъ съ другомъ для ръшенія вопроса о сложеніи сана тьмъ и другимъ. Но оба папы пустили въ ходъ разныя хитрости, и свиданіе не состоялось. Тогда кардиналы французскіе и римскіе, раздосадованные действіями своихъ папъ, вошли между собою въ соглашеніе и ръшились для прекращенія папскаго раскола созвать соборъ. Соборъ отъ имени двухъ коллегій собранъ былъ въ 1409 г. въ Пизъ. Въ то же время и папы собрали свои соборы, на которыхъ отрицали законность пизанскаго собора. въ Пизъ, кромъ кардиналовъ, епископовъ и аббатовъ, присутствовало много магистровъ богословія и докторовъ каноническаго

Банифацій IX (1389—1404 г.), Иннокентій VII (1404—1406 г.), Григорій XII (1406—1415 г.), Александъ V (1409—1410 г.), Іоаннъ XXIII (1410—1419 г.); Авиньенскіе: Климентъ VII (1379—1394 г.) и Бенедиктъ XIII (1394—1424 г.).

права. Франція и Англія, особенно поддерживавшія этоть соборь, прислали на него своихъ уполномоченныхъ. Но не смотря на исвреннее желаніе освободить церковь отъ двоевластія, соборъ, вслідствіе своихъ необдуманныхъ дійствій, не достигъ ціли. Утвердивъ то положеніе, что папа можеть быть судимъ соборомъ, соборъ пизанскій потребоваль къ суду обоихъ папъ. и, когда тѣ не явились, объявиль ихъ низложенными. Затёмъ поднять быль вопрось о преобразованіи церкви во главть и членахъ. Но кардиналы постарались уб'вдить соборъ, предварительно церковныхъ преобразованій, дозволить имъ выбрать новаго папу, подъ руководствомъ котораго и могутъ быть произведены реформы. Выбранъ быль напою Александръ V. Въ этомъ заключалась вся ошибка собора. Александръ, ссыладаясь на то, что для предполагаемыхъ преобразованій необходимы приготовительныя работы (на самомъ же дёлё онъ опасался потерять при преобразованіяхъ нѣкоторыя изъ своихъ привиллегій), распустиль соборь съ объщаніемъ созвать его вновь чрезъ три года. Такимъ образомъ соборъ не сдълалъ ничего, только римская церковь въ добавление къ двумъ панамъ получила еще третьяго. Каждый изъ трехъ папъ считалъ себя законнымъ и, что хуже всего, признаваемъ былъ такимъ въ тояъ или другомъ государствъ. Александръ V въ 1410 г. умеръ. Какъ говорили тогда, его отравиль кардиналь Валтасарь Косса, занявшій посл'є него папскій престоль подъ именемъ Іоанна ХХШ. Новый папа пользовался дурною репутаціею, — въ молодости онъ быль морскимъ разбойникомъ, а предъ избраніемъ •на престолъ, былъ правителемъ-тираномъ Болоньи. Обезпечивъ себъ кое какъ обладание Римомъ, Іоаннъ XXIII, согласно объщанію папы Александа, назначиль въ 1412 г. соборъ въ Римъ, распорядившись предварительно, чтобы разбойники заняли всѣ дороги къ Риму и не пропускали епископовъ. Вследствіе этого на соборъ явились только немногіе епископы. Не желая церковныхъ преобразованій, папа хотёлъ изъ собора сдълать комедію; комедією онъ и окончился. Засъданіе собора открыто было пеніемъ песни: пріиди, творець Духь. Въ это время въ церковь, гдъ происходилъ соборъ, влетълъ большой филинъ; отцы такъ были напуганы этимъ явленіемъ, что папа нашель нужнымъ закрыть соборъ. Между тъмъ парижскій университеть, во главъ съ своимъ канцлеромъ Іоанномъ Жерсономъ, настоятельно требоваль церковныхъ преобразованій. Того же домогался и императоръ Сигизмундъ. Папа Іоаннъ волей не волей долженъ былъ согласиться на созвание всеобщаго собора. Соборъ былъ

открыть не въ Рим'в, гдв папа могь им'вть вліяніе на его р'вшенія, а въ німецкомъ городі Констанцю въ 1414 г. На немъ присутствовали папа Іоаннъ со множествомъ епископовъ, аббатовъ и священниковъ, императоръ Сигизмундъ съ курфирстами, герцогами и графами, послы отъ разныхъ государствъ, ученые богословы. Вообще этотъ соборъ быль однимъ изъ многочисленнъйшихъ и либеральнъйшихъ на западъ. Но и этотъ соборъ не сдълалъ ничего по части церковныхъ преобразованій, не смотря на то, что горячо принялся за дёло. Прежде всего соборъ установилъ, чтобы, при ръшеніи вопросовъ, голоса подавались не поголовно, какъ было прежде, а отъ каждаго изъ четырехъ государствъ: Германіи, Франціи, Англіи и Италіи. Представители этихъ государствъ должны были каждый вопросъ обсудить предварительно въ особомъ собраніи и потомъ свое ръшение представить въ общее собрание собора. Этимъ постановленіемъ папа окончательно обезоруживался; епископы, кокорыхъ онъ привезъ съ собою множество, послъ этого не могли имъть большаго вліянія на ръшенія собора. Затэмъ Констанцкій соборъ, подобно пизанскому, утвердилъ положение, что соборъ имъетъ право судить цапъ. Іоанну XXIII послъднее особенно было непріятно, такъ какъ онъ чувствоваль за собою много преступленій, за которыя соборъ могь и его привлечь къ суду. Действительно, собору вскоръ представлена была записка, въ которой папа обвинялся въ распутной жизни, убійствахъ, симоніи, невъріи и т. п. Зная, что соборъ осудить его за эти преступленія и низложить, Іоаннъ счелъ за лучшее обжать съ собора. Но его чрезъ нъсколько времени схватили, привезли на соборъ и, послѣ разслѣдованія его преступленій, торжественно низложили. Оставалось еще двое папъ. Григорій XII прислаль свое отлученіе отъ престола; но Бенедивть ХІІІ, переселившійся между тімь въ Испанію, не сдавался ни на какія убъжденія, почему и быль объявлень низложеннымь. Теперь нужно было собору приниматься за церковныя преобразованія. Но кардиналы опять предложили избрать прежде папу. Ихъ поддержали итальянцы, французы и англичане. Выбранъ быль Мартинъ V (1417—1431 г.). Этотъ поставиль дело такъ, что Констанцкій соборъ отложилъ церковния реформы до другаго собора, который папа объщаль созвать въ скоромъ времени. Представителямъ государствъ, участвовавшимъ въ соборъ, удалось только заставить цану вавлючить съ каждымъ государствомъ отдъльные конкордаты относительно исправленія нікоторыхъ церковнихъ недостатковъ. Въ 1419 году соборъ быль закрыть. Въ правление Мартина всв антипапы перемерли и расколъ прекратился. Въ тоже время Мартинъ упрочилъ свою власть въ Римъ. Но о преобразованияхъ церковныхъ онъ мало заботился. Правда, въ 1431 г. онъ назначилъ было, согласно своему объщанию, всеобщий соборъ въ Базелъ, но въ томъ же году умеръ.

Преемникъ Мартина Евгеній IV (1431—1447 г.) долженъ быль открыть Базельскій соборь, такъ какъ приглашенныя Мартиномъ на соборъ дина собрадись уже въ 1431 г. въ Базель. Новый папа отправилъ туда своего кардинала, подъ предсъдательствомъ котораго и открылся соборъ. Евгеній разсчитываль, что соборъ будеть д'яйствовать вполнъ по его указаніямъ. Но оказалось не то; базельскій соборъ на первыхъ же порахъ, именно по дълу и усситовъ, заявилъ намърение дъйствовать самостоятельно. Вследствіе этого папа объявиль соборь закрытымь. Но базельскіе отцы не хотали этого знать. Подтвердивъ положеніе прежнихъ соборовъ, что всеобщій соборъ выше папы, они потребовали Евгенія на судъ и, въ случав отказа, угрожали ему низложеніемъ. Послѣ нѣкоторато сопротивленія папа, вынужденный обстоятельствами, долженъ былъ въ 1433 г. отмънить свое распоряженіе о закрытіи собора. Но миръ былъ не продолжителенъ. Базельскій соборъ взялся за церковныя реформы и прежде всего провелъ нъсколько постановленій противъ неограниченной власти папы. Евгеній, конечно, не захотыть согласиться съ этимъ. Началась полемика. Базельскіе отцы утверждали, что соборъ выше папы и, поэтому, папа долженъ повиноваться собору, а папа говорилъ, что соборъ вполнъ зависить отъ папы и постановленія соборныя тогда только получають авторитеть и силу закона, когда они утверждаются папою. Чтобы покончить съ опасными реформаторскими стремленіями базельцевъ, Евгеній въ 1437 г. ръшился перенести соборъ въ Италію. Въ это время шли переговоры между папою и греческимъ правительствомъ о назначении собора для обсуждения вопроса о соединеніи церквей. Евгеній настояль, чтобы этоть соборь открыть быль въ Италіи и предложиль базельскимь отцамъ перейти сюдаже. Базельцы отказались. Евгеній все-таки объявиль соборъ въ Базелъ закрытымъ и въ 1438 г. назначилъ новый соборъ въ Феррарь, перенесенный затымь во Флоренцію. Не смотря на это. базельскій соборъ продолжаль свои засёданія и немедленно посл' . открытія собора въ Феррар'є объявиль папу Евгенія низложеннымъ. Евгеній за это отлучиль всёхь базельскихь отцевь оть церкви. Послѣ этого базельскій соборъ сталь по немногу сокращаться; многіе изъ епископовъ оставили его и даже перешли на сторону папы.

За то оставшіеся не смущались ничьмъ; на мьсто Евгенія они выбрали новаго папу Феликса V. Но папскій расколь всьмъ быль памятень, потому избраніе новаго папы встрвчено было съ неудовольствіемь. Только немногіе германскіе курфирсты признали Феликса. Все таки базельскій соборь, продолжавшійся съ перерывами и въ разныхъ городахъ до 1449 г., значительно ослабиль папскую власть. Его реформаторскія постановленія приняты были во Франціи и Германіи и здёсь, на основаніи ихъ, духовенство и церкви поставлены были въ болье независимое положеніе отъ папы. Во Франціи въ 1438 г. появилась такъ называемая прагматическая санкція, а въ Германіи въ 1448 г.— впискій конкордать, которыми опредълялись отношенія церквей французской и германской къ папь.

Евгеній IV, покончивъ діло съ греками, всі свои стремленія направиль къ тому, чтобы уничтожить последствія базельскаго собора. Того же домогались и его преемники (40). Но папскій деспотизмъ до того былъ ненавистенъ, что во второй половинъ ХУ въка почти во всъхъ государствахъ западной Европы настойчиво стали заявляться желанія ограничить вліяніе папъ на дёла м'єстныхъ церквей. И потому домогательства папъ неограниченно властвовать надъ всъми ценквами имъли мало успъха; волей неволей они должны были дёлать уступки въ духё базельскихъ постановленій, хотя въ принципъ не признавали этихъ постановленій и осуждали ихъ. Такимъ образомъ во многихъ государствахъ ограничено было право папъ на пользование церковными доходами, равно какъ право на раздачу духовныхъ мъстъ и имъній. Что касается вліянія папъ на политическія діла западных государствъ. то объ этомъ во второй половинъ XV в. папы уже не хлопотали. Они понимали, что время всемірно-оеократических идей, Гильдебрандта прошло. Только въ Италіи и главнымъ образомъ въ церковной области папство могло еще пользоваться свътскою властію. На упроченіе этой власти преемники Евгенія IV до реформаціи и обратили все свое внимание. Они хотъли свою церковную область сдёлать настоящимъ государствомъ, по образцу прочихъ государствъ, а себя государями. Слёдствіемъ такого направленія папской поли-

<sup>(40)</sup> Преемники Евгенія IV до реформація: Николай V (1447—1455 г.), Калмиксть III (1455—1458 г.), Пій II (1458—1464 г.), Павель II (1464—1471 г.), Сиксть IV (1471—1484 г.), Иннокситій VIII (1484—1492 г.), Александрь VI (1492—1503 г.), Пій III, Юлій II (1503—1513 г.), Левь X (1513—1521 г.).

тики было то, что папство болве, чвмъ когда либо приняло свътскій характеръ. Папы преследовали исключительно светскія цели; своею духовною властію они пользовались только какъ средствомъ въ достижению этихъ целей. Такимъ образомъ верховные первосвященники и намъстники Христа превратились въ китрыхъ политиковъ, интригановъ, воиновъ, роскошныхъ и сладострастныхъ тирановъ и т. п. На прим. Сиксть IV (1471 — 1484) кром' того, что велъ жизнь развратную и покровительствовалъ домамъ терпимости въ Римъ ради полученія съ нихъ доходовъ, во все свое правленіе интриговаль противъ Венеціанской республики, въ видахъ пріобрътенія владіній для своихъ родственниковъ. Этотъ папа не считаль предосудительнымъ принять участіе въ покушеніи на убійство членовъ флорентійской фамилін Медичи. Иннокентій VIII (1484—1492 г.), прозванный въ насибшку въ одной современной поэмв истиннымь отцемь отечества за заботливость объ устройствъ своихъ 16 незаконнорожденных сыновей и дочерей, до самой своей смерти вель войну съ Неаполемъ. Онъ же получаль жалованье отъ турецваго султана Баязета II за то, что держалъ у себя въ плену его брата, и въ тоже время проповедываль противъ турокъ крестовый походъ. Александръ VI (1492—1503 г.), изъ фамиліи Борджіа, быль однимъ изъ нечестивъйшихъ папъ всъхъ временъ. Онъ хотълъ устроить для своего дома большое наследственное государство въ Италіи, и для достиженія этой цёли не стёснялся въ средствахъ. Насилія разнаго рода, грабительства, убійства, отравленія были для него обывновеннымъ дъломъ. Развратъ Александра также былъ поразителенъ, — его обвиняли въ кровосмѣшеніи съ своею родною дочерью Лукрецією. Въ злодъяніяхъ папа уступалъ развъ своему незаконнорожденному сыну, кардиналу Цезарю Борджіа, который, ради денегь и власти, убиваль и отравляль римскихъ аристократовъ; его братъ и зять были въ числъ его жертвъ. Папа Александръ закончилъ свою нечестивую жизнь позорною смертію. Онъ умеръ отъ яда, который приготовилъ самъ для одного богатаго кардинала; послёдній, узнавъ о предстоявшей ему участи, подкупилъ папскаго повара и за столомъ конфета съ ядомъ вмѣсто кардинала подана была папъ. Своею тиранніею Александръ наводилъ ужасъ на весь Римъ, и потому смерть его встръчена была съ "невыразимою радостію", но отзыву современниковъ. Юлій II (1503— 1513 г.) быль не больше, какъ храбрымъ солдатомъ и способнымъ полководцемъ; все свое правленіе онъ провелъ въ интригахъ и войчахъ. Церковная область при немъ сдълалась могущественнымъ

государствомъ Италіи. Наконецъ, Левъ X (1513—1521 г.) быть не больше какъ сластолюбивымъ и роскошнимъ свътскимъ владътелемъ; онъ исключительно посвятилъ себя житейскимъ удобольствіямъ. Искусства и науки, которымъ Левъ покровительствовалъ, доставляли ему утонченныя наслажденія. Религія и церковъ при этомъ папъ совсъмъ были забыты. Самъ папа относился скептически къ христіанству, а его приближенные открыто даже высказмвали свое невъріе и смъялись надъ всъмъ святымъ. При Львъ X началась въ западной церкви реформація.

## § 20.

#### Западное монашество въ XI-XV вънахъ.

#### а, монашеские ордена.

На западъ, еще въ Х въкъ, -- въ противодъйствіе правственной распущенности, охватившей всв классы общества, между прочимъ. и монашество, — предприняты были попытки возстановить во всей строгости древній монашескій образъ жизни, зав'ящанный Бенедиктомъ Нурсійскимъ. Явилась, такъ называемая, клюнійская конгрегація, которая и возстановила уставъ Бенедикта. Но и клюнійская вонгрегація не много сдёлала для возвышенія нравственности. Нравственная распущенность царила во всей силь въ XI и послыдующихъ въкахъ какъ среди мірянъ и духовенства, такъ и среди монашества; монастырская дисциплина, съ теченіемъ времени, ослабла даже въ влюнійскихъ монастыряхъ. Поэтому, полытки осуществить, при посредствъ монашескаго образа жизни, идеалы жизни истинно-христіанской продолжаются и теперь. Люди съ благочестивою настроенностію души оставляють мірскую жизнь, собирають вокругъ себя приверженцевъ и основывають новыя монашескія об-- щества, или, такъ называемые на западъ, ордена, съ. тъми или другими правилами жизни и обътами, исполнение которыхъ составляеть отличительный признакъ принадлежности къ ордену. Папы покровительствовали всемъ новоустрояемымъ орденамъ, такъ какъ находили въ нихъ опору для своей власти. Изъ монашескихъ орденовъ, полвившихся въ западной Церкви въ XI — XV въкахъ, болье замъчательны следующіе:

Ордень систерсійскій или бернардинскій. Онъ основань биль въ 1098 году однимъ дворяниномъ изъ Шампаньи, Робертомъ. Робертъ еще въ молодыхъ лѣтахъ постунилъ въ одинъ мус

изъ нищенскихъ орденовъ — францинсканскаго. Впослъдстви, — именно въ XVI въкъ, —орденъ кармелитовъ прославился особенно въ своей женской половинъ, при аббатиссъ кармелитокъ, *Терезіи*.

Ордень францисканскій. Основателемь его быль Францискь (род. 1182 г.), сынъ вуща въ г. Ассизи. Это былъ человъвъ съ нъжнымъ, любящимъ сердцемъ, стремившійся съ самыхъ раннихъ лъть посвятить всего себя на служение Богу и обществу. Религіозныя видінія развивали и поддерживали въ немъ эти благочестивыя стремленія; только Францискъ не зналь, какъ осуществить нхъ. Слова евангелія о посольствъ апостоловъ на проповъдь безъ золота и серебра, безъ посоха и сумы, ръшили его призвание. Францискъ, принявъ обътъ совершеннаго нищенства, савлался (1208 г.) странствующимъ проповъднивомъ поваянія и любви во Христу. Вскор'в вокругъ него собралось несколько учениковъ, которыми онъ и образоваль ордень меньших братьевь или миноритовъ (первоначальное наименование ордена францисканцевъ). Главными обътами миноритовъ были-совершенная (апостольская) нищета, цъломудріе, смиреніе и послушаніе, а главнымъ занятіемъ-проповъдь о покаяніи и любви ко Христу. Такимъ образомъ орденъ Франциска принялъ на себя задачу помогать церкви въ устроенія спасенія душь человьческихь. Папа Иннокентій III, въ которому явился Францискъ, хотя не утвердилъ его ордена, но дозволиль ему и его товарищамь заниматься проповёдничествомъ и миссіонерствомъ (1209 г.). Въ 1223 г. орденъ торжественно былъ утвержденъ буллою папы Григорія III; при немъ миноритамъ дано было право всюду пропов'вдывать и совершать испов'ядь. Вм'аст'в съ тъмъ образовалась и женская половина ордена. Дъвица Клара изъ Ассизи въ 1212 г. собрала вокругъ себя нъсколько благочестивыхъ женщинъ и основала орденъ клариссиновъ, которому въ 1224 году Францискъ даль уставъ. Клариссинки составили второй влассъ ордена Франциска. А въ 1221 году Францискъ основалъ еще третій влассь ордена (терціаріи), въ которому принадлежали міряне, выполнявшіе только на половину строгіе объты миноритовъ. Внутреннее устройство ордена, по правиламъ Франциска. было такое: во главъ его стоялъ minister generalis, обыкновенно проживавшій въ Рим'в, монастырями цілой области завіздываль minister provincialis, а каждымъ отдельнымъ монастыремъ minister gvardianus. Кром'в того, въ силу об'вта послушанія, весь орденъ находился въ полномъ подчинении у папы. По смерти Франциска (1226 г.) его орденъ распространился уже по всемъ странамъ Западной Европы и считалъ у себя тысячи монаховъ.

Ордень доминиканскій. Онъ основань быль, -- въ одно время съ францисканскимъ, однимъ священникомъ и каноникомъ въ Осмъ (въ Испаніи), Домиником (род. 1170 г.). Въ концъ XII и началъ XIII в. въ римской церкви появилось много еретиковъ, которые нашли себъ пріють въ южной Франціи и производили здёсь большія волненія. Доминикъ, познакомившись въ пробадъ чрезъ южную Францію съ ея еретическимъ населеніемъ, ръшился заняться обращеніемъ еретиковъ. Съ этою целью онъ несколько леть [съ 1205 г.] съ ревностію и самоотверженіемъ странствоваль съ проповёдію по южной Франціи и имёль довольно значительный успъхъ. Не довольствуясь этимъ, Доминикъ ръшился для обращенія еретиковъ основать, спеціально назначенный для этой цёли, ордень, Папа Инновентій III даль ему разрішеніе [1215 г.), а Гонорій III утвердиль уставь ордена, составленный Доминикомь на основании правиль Августина. Главнымъ занятіемъ ордена но этому уставу должно было быть обращение къ церкви еретиковъ. Но Гонорій, въ твхъ же видахъ утвержденія католической ввры, предоставиль еще ордену право заниматься всюду пропов'єдничествомъ и совершеніемъ испов'єди. Отъ занятія пропов'єдію орденъ Доминика, во время его утвержденія, названъ быль орденомь братьевь-проповъдмиков»; впоследствій же въ честь основателя онъ сталь называться доминиканскимъ. Въ 1220 г. Доминикъ въ уставъ своего ордена сдёлалъ существенное измененіе, присоединивъ, по примеру францисканцевъ, къ главнымъ обътамъ братіи нищенство. Къ этому побудило его то обстоятельство, что еретики, обращениемъ которыхъ долженъ былъ заниматься орденъ, особенно вооружались противъ свътской жизни и богатства церковной іерархіи. Орденъ Доминика примкнулъ къ ордену францисканцевъ и въ другихъ отношеніяхъ. Такъ въ немъ появился второй классъ, составившійся изъ обращенныхъ Доминикомъ къ церкви женщинъ еретичекъ, а, вскоръ но смерти Доминика, появился третій классь [третій ордень ополченія Христова], составившійся изъ мірянъ, посвятившихъ себя на борьбу съдеретиками. Внутреннее устройство Доминиканскаго ордена также сходно было съ францисканскимъ; только глава доминиканцевъ, имъвшій свою резиденцію, какъ и глава францисканцевъ, въ Римъ, назывался машстромъ, а начальники отдъльныхъ монастырей и монастирей цілой области-пріорами. Вообще орденъ Доминика весьма близко подходилъ въ ордену Франциска. Различіе ваключалось только въ томъ, что онъ, сообразно своей задачѣ обращать еретиковъ и утверждать католическую вѣру, принялъ по преимуществу ученое направленіе и дѣйствовалъ, какъ орденъ ученый, въ средѣ высшихъ сословій. По смерти Доминика [1221 г.] его орденъ какъ и францисканскій, распространился по всей Западной Европѣ.

Ни одинъ монашескій орденъ, — за исключеніемъ впосл'ядствіи ордена ісзуитовъ, -- не пріобреталь въ римской церкви такого важнаго значенія, какое пріобръли нищенскіе ордена францисканскій и доминиканскій. Причина этого заключалась въ особомъ, отличномъ отъ другихъ орденовъ, характеръ и направлении ихъ дъятельности. Монахи другихъ западныхъ орденовъ (кромъ отчасти премонстратовъ), согласно своимъ обътамъ, должны были проводить жизнь вдали отъ общества и заботиться только о своемъ спасеніи; участія въ церковнихъ дёлахъ имъ не било предоставлено; даже пастырская д'вятельность, при посредств' в которой они могли бы -оказывать вліяніе на общество, была положительно запрещаема имъ папами. Отсюда, они не могли пріобръсти большаго значенія въ церкви и обществъ. Ордена же францисканскій и доминиканскій, напротивъ, предназначены были своими основателями дъйствовать среди общества въ видахъ и интересахъ церкви, и папы не только не препятствовали этому, но еще облегчили имъ выполнение такого предназначенія, предоставивъ сочленамъ того и другаго ордена широкое право повсюдной пастырской дъятельности. Такимъ образомъ францисканцы и доминиканцы заняли мъсто въ средъ церковной ісрархіи, или, лучше, составили изъ себя особаго рода ісрархію, находящуюся въ непосредственномъ распоряженіи папскаго престола. Благодаря такому положенію въ церкви, нищенствующіе монахи на первыхъ же порахъ принимаютъ живое участие во всъхъ родахъ духовной дъятельности. Они являются миссіонерами, проповъдниками, духовниками, учеными богословами и философами (41), профессорами университетовъ (42), совътниками и агентами папъ и т. п. Кромъ того доминиканцы въ 1232 г., когда, такъ называемая, инквизиція предоставлена была ихъ ордену, являются въ роли судей надъ еретиками и вообще противниками въры и церкви. Въ

<sup>(41)</sup> У доминиканцевъ— Оома Аквинскій, у францисканцевъ Бонавентура и Дунсъ-Скотъ.

<sup>(42)</sup> Напр. въ Парижскомъ университетъ доминиканцы присвоили себъ каеедру богословія въ 1230 г., а францисканцы въ 1249 г. Занимали они также профессорскія каседры въ университетахъ Германіи, Англіи, Испаніи.

тоже время францисканцы и доминиканцы, по крайней мъръ на первыхъ порахъ, когда обътъ нищеты соблюдался ими во всей строгости, были представителями благочестивой жизни. Все это вижсть взятое упрочило ихъ важное значеніе въ церкви. Къ сожальнію, нищенскіе ордена, всл'ядствіе т'всной связи съ папствомъ и служенія его интересамъ, мало-по-малу уклонились отъ своего первоначальнаго назначенія --- содъйствовать спасенію человъческих душъ. Всю свою дъятельность и все свое вліяніе они стали употреблять исключительно на распространение и утверждение папской Основной объть обоихъ орденовъ-апостольская нищета-при этомъ быль забыть, и ихъ строгая дисциплина сменилась, особенно въ ХУ въкъ, распущенностію. Въ орденъ францисканцевъ, вслъдъ же за смертію Франциска, начались безконечные споры изъ за объта нищеты. Въ этихъ спорахъ интересны только казуистические доводы, которыми одна партія францисканцевъ доказывала возможность имъть собственность, не нарушая объта нищеты. Напр. говорили что пріобр'ятеніе имущества для святой ціли не противорічить евангельской нищеть; что другое дьло владыть имуществомъ и другое дъло пользоваться имъ; въ первомъ случат будетъ нарушение объта нищеты, во второмъ нътъ. Согласно этому, имущества францисканцевъ числились за римскою церковію, а пользовались ими они сами. Споры окончились въ XV ст. распаденіемъ францисканцевъ на два новыхъ ордена, изъ которыхъ обсерванты оставались болъе върными Франциску. Доминиканцы же безъ всякихъ колебаній оставили нищенство, оправдывая себя тімь, что обіть нищеты они даютъ лично за себя, а не за орденъ.

Изъ остальныхъ монашескихъ орденовъ римской церкви XI— XV въковъ слъдуетъ упомянуть развъ объ *орденъ августинскомъ*, появившемся въ половинъ XIII в. и получившемъ отъ папы Александра IV въ 1256 г. привиллегіи нищенскаго ордена. Къ этому ордену принадлежалъ впослъдствіи *Лютеръ*.

## б, духовно-рыцарские ордена.

Кромъ орденовъ монашескихъ въ тъсномъ значении слова, въ западной церкви въ средніе въка полвились еще ордена на поло-ину монашескіе, на половину мірскіе. Это такъ называемые духовно-рыцарскіе ордена. Въ появленіи ихъ выразилось общее направленіе западной средневъковой жизни, когда церковь привлекала на служеніе себъ всъ классы общества, въ томъ числъ и ры-

царство. Ближайшимъ поводомъ къ появлению духовно-рыцарскихъ орденовъ послужили крестовые походы.

Первыми духовно-рыдарскими орденами были іоанниты и тамплієры. Еще задолго до перваго крестоваго похода граждане Амальфи основали (1048 г.) въ Герусалимъ страннопріемницу Св. Іоанна крестителя, для призранія б'ядных и больных пилигриммовъ; при страннопріимницѣ устроено было, и братство. Въ 1099 г., когда въ Іерусалимъ крестоносцами основано было христіанское королевство, члены этого братства приняли монашескій уставъ и стали называться братьями страннопріимницы Св. Іоанна Крестителя, или просто іоаннитами. Главную обязанность ихъ составляли гостепріимство и уходъ за больными. Въ 1118 году, второй настоятель іоаннитовъ, Раймундъ-де Пюи къ этимъ обязанностямъ присоединиль еще обязанность защищать оружіемъ пилигриммовъ. Последняя обязанность вскоръ сдёлалась главною, и іоанниты исключительно посвятили себя на борьбу съ невърными. Образовался такимъ образомъ духовно-рыцарскій орденъ. Напа Инновентій ІІ (1130—1143 г.) утвердилъ его. Іоанниты раздълялись на три власса: рыцарей, священниковъ и служебныхъ братьевъ; во главъ же ордена стояль гроссмейстерь. Учрежденія ордена съ спеціальною цёлію вести борьбу съ невърными встръчено было въ Европъ съ сочувствіемъ; вслъдствіе чего въ пользу іоаннитовъ стали дълать больщія пожертвованія, такъ что они вскоръ сділались богатыми собственниками почти во всёхъ христіанскихъ странахъ. Но вмёстё съ темъ іоанниты отстали отъ прежней строгости нравовъ. По завоеваніи Іерусалима Саладиномъ (1187 г.) іоанниты переселились въ Птолеманду, а отсюда на островъ Кипръ, затъмъ на островъ Родосъ (1309 г.), почему стали называться родосскими рыцарями. Въ 1522 г. турки отняли у нихъ Родосъ, и съ тъхъ поръ родосцы скитались по Европъ, пока Карлъ V не отдалъ имъ въ ленъ островъ Мальту (1530 г.). Отсюда, они стали называться мальтійцами.

Въ томъ же 1118 г., когда получилъ свое начало орденъ іоаннитовъ, только нѣсколько раньше, основанъ былъ въ Іерусалимѣ и орденъ тампліеровъ. Девять французскихъ рыцарей, подъ начальствомъ Гугона де Пайена, соединились въ общество и приняли на себя, кромѣ монашескихъ обѣтовъ, еще обѣтъ защищать пилигриммовъ и вести борьбу съ невѣрными. Іерусалимскій король Балдучинъ ІІ, находя учрежденіе такого общества полезнымъ для своего слабаго государства, подарилъ рыцарямъ для жительства часть своего дворца, построеннаго на мѣстѣ Храма Соломенова или вблизи

его. Отсюда рыцари получили свое название тамплиеровъ (храмовниковъ). Папа Гонорій II утвердиль (1128 г.) общество тамиліеровъ, какъ духовно-рыцарскій орденъ. И этотъ орденъ встрѣтилъ сочувствіе на западъ и къ нему, также кавъ и къ іоаннитамъ, стали стекаться большія богатства. Устройство ордена тамиліеровъ было такое же, какъ и устройство ордена іоаннитовъ. Посл'я завоеванія Іерусалима (1187 г.), а потомъ Птолеманды (1291 г.), тампліеры переселились на островъ Кипръ, а отсюда вскоръ перещли въ западную Европу и проживали въ своихъ богатыхъ помъстьяхъ. Средоточнымъ пунктомъ ихъ быль Нарижъ. Французскій король Филиппь IV Красивый, опасаясь замысловь рыцарей противь государства и желая отнять у нихъ ихъ громадныя богадства, началъ съ 1307 г. взводить на орденъ страшныя обвиненія. За темъ вскоре онъ конфисковаль орденскія имущества, направиль противь рыцарей инквизицію и предаваль ихъ страшнымъ пыткамъ. Папа Климентъ V, проживавшій въ то время въ Авиньенъ и бывшій въ полной зависимости отъ Филипда, принужденъ былъ содъйствовать уничтоженію ордена. Въ 1312 г. папскою буллою орденъ тампліеровъ объявленъ быль еретическимъ и уничтоженнымъ. Последній гроссмейстерь его *Іаковъ-де Моле* сожжень быль въ 1314 году.

Третьимъ болѣе замѣчательнымъ духовно-рыцарскимъ орденомъ былъ орденъ тевтонскихъ рыцарей странноприимицы пресвятой Дпви Маріи. Онъ возникъ въ 1190 г. во время осады Птолемаиды изъ братства, состоявшаго при нѣмецкомъ госпиталѣ, основанномъ въ св. землѣ, для призрѣнія нѣмецкихъ пилигриммовъ, бременскими и любекскими купцами. Генрихъ Вальпотъ былъ преобразователемъ братства въ орденъ и первымъ его гроссмейстеромъ. Назначеніе ордена было тоже, что и другихъ духовно-рыцарскихъ орденовъ. Папа Целестинъ Щ (1191—1198 г.) утвердилъ этотъ тевтонскій орденъ. Въ 1226 г. тевтонцы переселились въ Европу и посвятили здѣсь себя на борьбу съ язычниками въ Пруссіи. Здѣсь же они основали самостоятельное государство и мало—по малу потеряли характерь ордена.

Подобные же ордена и съ подобными же задачами стали появляться и въ Европъ. Такъ въ 1202 г. основанъ былъ орденъ меченосчето въ Лифляндіи, соединившійся въ 1237 г. съ тевтонскимъ.

#### главаш.

### Жизнь и богослужение.

§ 21.

Состояніе нравственно-религіозной жизни въ римской церкви.

Въ нравственно-религіозной жизни римской церкви XI—XV вѣковъ мы видимъ почти однѣ только мрачныя стороны; по крайней мѣрѣ,
немногія ея свѣтлыя стороны совершенно теряются между мрачными. По отзывамъ писателей и соборовъ описываемаго времени, какъ
іерархія римской церкви, такъ и всѣ классы общества всѣхъ странъ
Западной Европы были заражены страшными пороками. Грубое буйство, жестокости и насилія всякаго рода, властолюбіе, деспотизмъ,
корыстольбіе, грабительства, сладострастіе, развратъ во всѣхъ видахъ и т. п. пороки и преступленія были обыкновеннымъ явленіемъ
въ жизни западныхъ христіанъ. Казалось, западный христіанскій міръ
не зналъ и не хотѣлъ знать никакихъ нравственныхъ законовъ въ
своей жизни и дѣятельности.

При обозрѣніи исторіи папства, на первый взглядъ представляется, что папы съ половины XI и до конца XIII въка были, или, по крайней мъръ, старались быть, представителями строгой нравственной жизни. Но на самомъ дълъ этого не было. Папы этого времени въ большинствъ были свободны только отъ обыкновенныхъ житейскихъ пороковъ. Предъ судомъ же чистаго Евангельскаго нравственнаго ученія всв они, не исключая и такихъ дъятелей, какъ Григорій VII, признанный въ римской церкви святымъ, и Иннокентій III, являются людьми далеко не безупречной нравственности. Ненасытное властолюбіе, особенно неизвинительное въ намъстникахъ св. Петра, было главнымъ порокомъ всъхъ папъ; остальные ихъ порови и даже преступленія составляють результать этого порока. Преследуя свои властолюбивыя цели, папы не стеснялись въ средствахъ; смотря по обстоятельствамъ, они пускали въ ходъ или коварство и интриги, или насилія и жестокости. Изъ исторіи папства мы видели, какимъ путемъ оно достигло своего могущества. Всв отношенія папъ къ свътскимъ владътелямъ, городамъ, народу строились исключительно на обманъ и интригахъ. Стоитъ вспомнить тольво, съ какимъ коварствомъ и ожесточениемъ папы вели борьбу съ императорами изъ фамиліи поленштауфеновь и съ какимъ злорадствомъ они встретили погибель этой благородной фамиліи. - Если же отъ напъ XI-XIII въковъ мы обратимся въ напамъ въковъ XIV и XV, то увидимъ такую глубокую испорченность въ намъстникахъ Ап. Петра, какую трудно встрътить въ обывновенныхъ людяхъ. Въ начал'в XIV въка папство, съ переселеніемъ въ Авиньенъ, сдълалось образцомъ безнравственности. Петрарка, свидътель жизни авиньенскихъ папъ и всъхъ мерзостей, совершавшихся при ихъ дворъ, называетъ Авиньенъ третьимъ Вавилономъ. Непомфриая роскошь, развратъ, симонія, презръніе ко всему священному составляли принадлежность почти всёхъ авиньенскихъ папъ. Пышность и сладострастіе панскаго двора вошли въ пословицу. Въ Авиньенъ стекались всв праздные люди и всв развратныя женщины южной Франців. При Климентъ VI (1342—1352 г.) женщины имъли свободный доступъ въ папскій дворецъ. Самъ Клименть жиль съ своею любовницею и быль ея рабомъ. -- Симонія, противъ которой вооружались папы конца XI въка, при авиньенскихъ папахъ производилась отврыто и сами папы были первыми симонистами. Нуждаясь въ деньгахъ для своей роскошной жизни, они присвоили лично себъ замъщеніе всёхъ доходныхъ духовныхъ должностей и раздавали ихъ за деньги. Случалось, что за деньги папы освобождали монастыри. церкви и цълые церковные округи отъ надзора мъстныхъ епископовъ и подчиняли ихъ непосредственно себъ. Вообще за золото въ Авиньенъ можно было купить какую угодно церковную должность, выиграть неправое дёло, получить отпущение грёховъ и т. п. Не лучше были напы и во время папскаго раскола. Грязныя перебранки напъ римскихъ и авиньенскихъ и усилія соборовъ пизанскаго и констанскаго положить конецъ папскимъ злоупотребленіямъ подтверждають это. Симонія во время раскола дошла до такихъ размфровъ, что дальше уже некуда было идти. О папахъ второй половины XV въка нечего и говорить. Стоитъ вспомнить только развратныхъ деспотовъ Сикста IV и Иннокентія VIII, или Александра VI, этого злодъя въ папской тіаръ.

За папами по пути безнравственности слѣдовали папскій дворь, епископы и клирики низшихъ степеней. Папскій дворь, или такъ называемая, папская курія, отличался такимъ-же распутствомъ и продажничествомъ, какъ и сами папы. Продажничество существовало даже послѣ временъ Григорія VII, стремившагося уничтожить его. Курія дѣлала все за деньги. Съ поставляемыхъ епископовъ, напр., брали за все—за листъ бумаги, чернила и церо. Спорныя дѣла рѣшались курією въ пользу того, кто ботыпе давалъ денегъ.

Легаты, отправлявшіеся въ разныя страны по порученіямъ папъ, при исполнении своихъ миссій, наживались всевозможными способами. Бернардъ Клервосскій (XII в.) разсказываеть съ удивленіемъобъ одномъ легатъ, который воротился изъ своего посольства совершенно безъ денегъ. Нечего и говорить, что образъ жизни, поведеніе сановниковъ папскаго двора были свътскіе. Свътскость, преследованіе мірских интересовъ вообще составляли отличительную черту всей западной іерархіи. Епископы смотр'єли на свои должности, какъ на оброчныя статьи, какъ на источникь доходовъ для удобной и роскошной жизни; пастырскія же обязанности они считали дъломъ второстепеннымъ и даже излишнимъ. Одинъ реймсскій архієпископъ (Манассія—во второй половинъ XI в.) откровенно высказываль, что "реймское архіепископство составляло бы нѣчто хорошее, если бы только для полученія доходовъ можно было не служить миссу". Желаніе его сбылось со временемъ, когда, послів уничтоженія владеній крестоносцевь на востоке, въ римской церкви появилось много безмъстныхъ епископовъ, ноставляемыхъ по заведенному порядку для восточныхъ епархій. Эти епископы нанимались служить у епископовъ, управлявшихъ епархіями. Посл'єднимъ послѣ этого, дъйствительно, оставалось только пользоваться доходами и жить въ свое удовольствіе. Симонія и разврать, были также главными пороками епископовъ, какъ и папъ. Одинъ историкъ изъ XIII в. (43), говоря о порокахъ предатовъ римской перкви, замъчаетъ, что они не пастыри, а расхитители, не прелаты, но пидаты; что они изъ объятій своихъ любовницъ идутъ совершать богослужение и т. п. Клирики низшихъ степеней были не лучше своихъ ісрарховъ. Папа Григорій VII, въ видахъ возвышенія нравственности духовенства, окончательно ввель безбрачіе въ клиръ и вообще запрещаль всёмь клирикамь вступать въ связи съ женщинами. Но утверждение безбрачія не только не возвысило нравственности духовенства, а повело его еще къ большей распущенности. Клирики, дъйствительно, со времени Григорія, не вступали въ законные браки, но за то вступали въ незаконныя связи съ женщинами и распутничали самымъ наглымъ образомъ. Связи ихъ съ женщинами получили даже силу законности. Такъ называемый конкубинать признаваемь быль явленіемь нормальнымь вавъ пра-

<sup>(43)</sup> Y Гизелера II, 2, crp. 290. Jac. a vitriaco hist. occident. cap. 5 de negligentia et peccatis Praelatorum:—dum nihil gratis accipiebant, nihil gratis conferebant;—non Praelati, sed Pilati;—nocte in lupanari, manè in altari; filiam Veneris noctè tangentes, filium Virginis Mariae manè contrectantes.

вительствомъ, такъ и обществомъ. Народъ благосклонно смотрель на конкубинатовъ, особенно на такихъ, которые не мъняли своихъ наложницъ. Вообще же клирики постоянно мъняли своихъ наложницъ, или развратничали одновременно со многими женщинами. По свидътельству соборовъ и писателей, клирики предались даже противоестественному разврату. Епископы нисколько не заботились объ уничтоженіи разврата въ духовенствъ. Правда, случалось, епископы иногда привлекали клириковъ къ ответственности за развратную жизнь, но это делалось ими для того, чтобы получить съ нихъ побольше денегъ за право разврата. Вмёстё съ тёмъ клирики вели жизнь роскошную: пользуясь хорошими доходами, они устроивали себъ богатое щегольское платье, заботились до обжорства о хорошемъ столъ, заводили хорошихъ лошадей и т. п. По своему образованію клирики стояли на низшей степени. По отзыву одного средневъковаго писателя, священники знали латинскій языкъ, —на которомъ совершалось богослуждніе и на которомъ писались всѣ сочиненія, не много лучше чъмъ арабскій. Посль этого понятно. что клирики римской церкви ни сколько не походили на христіанскихъ клириковъ. Это были люди свътскіе и изъ свътскихъ худшіе. Своими пастырскими обязанностями они совершенно пренебрегали. Да они въ большинствъ и не проходили сами лично своего служенія; нищенствующіе монахи за условленную плату исполняли за нихъ всв ихъ обязаниности. "Какое зрвлище, —восвлицають писатели того времени (44), представляль для христіанина тогдашній христіанскій міръ: церковь опустела, пастыри оставили свои наствы и ввърили ихъ наемникамъ". Ко всему этому нужно прибавить еще, что въ средъ духовенства, по крайней мъръ, **итальянскаго**, въ концѣ XV вѣка распространилось антирелигіозное направленіе. Лютерь, посттившій Римь въ началь XVI в. страшно пораженъ былъ богохульствомъ римскихъ священниковъ при совершеніи таинства евхаристіи. Даже при папскомъ дворъ о догматахъ католической церкви, о текстахъ священнаго писанія говорили не иначе, какъ шутя, о таинствахъ въры отзывались съ презръніемъ (45).

Въ нравственно религіозной жизни мірянъ было также много недостатковъ. Нравы западнаго средневъковаго общества отличались поразительною грубостію. Духъ христіанства, не смотря на

<sup>(44)</sup> Указ. у Ранке т. І Стр. 47.

<sup>(45)</sup> Ранке т. І. Стр. 59.

то, что последнее давно распространилось на западе, еще не проникъ въ народную жизнь. Кулачное право, считавшееся законною привиллегіею свободныхъ людей, существовало еще и тенерь; сильный безнаказанно тёсниль слабаго вопреки всёмъ законамъ нравственности и справедливости. Прославленное рыпарство въ сущности было не болье, какъ выражениемъ грубой физической силы. Дикая страсть къ войнъ и военнымъ подвигамъ, совершенно противная нравственнымъ христіанскимъ понятіямъ, считалась главнимъ достоинствомъ рыцаря. Кромъ того рыцарство, вскоръ же послъ своего появленія, въ большинствъ, приняло характеръ учрежденія разбойничьяго. Вообще воинственный духъ былъ отличительною чертою быта средневъковаго общества; рыцарство было его обнаруженіемъ. Войны, описаніемъ которыхъ наполнена вся средневъковая исторія, были постоянныя и велись съ варварскимъ ожесточеніемъ, такъ что походили не столько на правильныя войны, сколько на разбойничьи набъги. Вороющія стороны не щадили ни пола, ни возраста и подвергали все опустошенію, грабежу и разрушенію. Грязная чувственность и разврать шли рядомъ съ грубостію нравовъ. Пастыри церкви въ этомъ случав были примвромъ для паствы. Перковное освящение брака на западъ вошло въ силу только въ концъ среднихъ въковъ, а до тъхъ поръ вънчание не считалось необходимостію. Не только простой народъ, но даже короли, князья и вообще знатные люди не желали стёснять себя христіанскими браками; внъ брака быль полный просторъ грубымъ половымъ наслажденіямъ для всёхъ. Впрочемъ, мало уважались и браки, заключенные съ благословленія церкви; произвольное расторженіе ихъ, ради чувственныхъ наслажденій не ръдкость. — При такой нравственной распущенности западнаго общества трудно ожидать, чтобы оно обладало истинными религіозными познаніями. Религіозное невъжество въ массахъ народа было полное. Церковная жизнь на западъ сложилась такимъ образомъ, что у народа отняты были всъ средства въ религіозному образованію. Пастыри-учители не учили своихъ пасомыхъ; проповъдей почти совсъмъ не было; чтеніе св. писанія было запрещено мірянамъ; совершеніе богослуженія на латинскомъ языкъ было непонятно и потому не могло содъйствовать религіозному воспитанію народа; литература составляла достояніе немногихъ избранныхъ. Следствіемъ религіознаго невежества было господство суевърій въ западномъ обществъ. Суевърія поражаютъ своею громадою. Астрологія, некромантія, магія, алхимія, каббалистика, въра въ колдовство были въ большомъ ходу на западъ. Подобныя суевърія распространились особенно со времени крестовыхъ походовъ, вогда западъ познакомился съ востокомъ, колыбалью всъхъ суевърій. Астрологи при дворахъ королей играли такую же роль, какъ и при дворъ византійскихъ императоровъ того времени. Даже ученые, въ родъ Оомы Аквинскаго и Бакона, не сомнъвались въ истинности астрологическихъ и магическихъ бредней и дозводяли себь о томъ и другомъ роспространяться въ своихъ сочиненіяхъ. Но особенно распространена была въра въ колдовство. Ловкіе обманщики и обманщицы, пользуясь народнымъ невѣжествомъ, выдавали себя за колдуновъ и колдуній; но чаще случалось, народъ самъ видёлъ колдуновъ и колдуній въ тёхъ или другихъ лицахъ, отличавшихся особенностями характера и жизни. Поэтому, колдуны и колдуны были вездь; было время, когда всьхъ женщинъ подозръвали въ сношеніяхъ съ діаволомъ. Даже ісрархія върила въ колдовство. Противъ колдуновъ и колдуній поднимались пресл'єдованія, какъ противъ еретиковъ; изв'єстны, такъ называеные, процессы колдуній, оканчивавшіеся обыкновенно кострами. Въ 1484 г. папа Иннокентій VIII отправиль въ Германію двухъ дегатовъ съ спеціальною цёлію отыскивать колдуновъ. Еще болёе поражають суевърія религіозныя въ тъсномъ значеніи слова. Послъ крестовыхъ походовъ въ римской церкви появились такія святыни и въ такомъ видъ, что ими должно возмущаться разумное религіозное чувство. Крестоносцы приносили, изъ св. земли разныя вещицы, не имъющія никакого отношенія къ религіи, напр. землю, превесныя вётви и т. п. Всё эти вещицы дёлались амулетами и имъ приписывалась сверхъестественная сила. Этого мало. На западъ съ возвращениемъ крестоносцевъ распространились подложныя святыни. Такъ, въ Шартръ показывали срачицу, молоко, волосы отъ Пресвятой Дѣвы Марін; нешвенный хитонъ Спасителя показывали, въ несколькихъ экземплярахъ, въ Трире, Антверпене, Риме, Бременъ и другихъ мъстахъ; въ Антверпенъ, Римъ и Ахенъ показывали praeputium Christi; въ монастырѣ ворбейскомъ въ XIII ст. находилась между прочимъ, часть Бороды Ноя; въ XII в. разсказивали, что тела трехъ волхвовъ перенесени изъ Константинополя въ Медіоланъ и положены въ церкви Св. Петра; въ XIV и XV въкахъ толковали, что ангелы перенесли домъ Пресвятой Богородицы изъ Назарета въ Далмацію, а потомъ въ Лоретто. Всемъ этимъ святынямъ и сказаніямъ была полная въра. Іерархія не только не ваботилась объ уничтожении такого суевърія, но еще поддерживала: его. Уваженіе народа къ святынямъ ложнымъ или действительнымъ

было выгодно для нея въ матеріальномъ отношеніи. Іерархія даже сама, въ тъхъ же корыстолюбивыхъ видахъ, выдумивала чудеса и сказанія о нихъ распространяла въ народі. Подложными чудесами и откровеніями особенно прославились нищенствующіе монахифранцисканцы и доминиванцы. Между доминиванцами и францисканиами происходили ожесточенные споры относительно ученія о непорочномъ зачатіи Пресвятой Дівы Маріи. И ті и другіе для полтвержденія своихъ мибній видумывали разныя откровенія и знаменія. Францисканцы заставляли св. Бригитту шведскую видіть явленіе Богоматери, увърявшей въ своемъ непорочномъ зачатіи, а поминиканцы заставляли тоже дёлать другую святую Екатерину Сіенскую, которой, напротивъ, Богоматерь открыла, что Она рождена во гръхахъ. Доминиканцы пошли еще дальше францисканпевъ. Въ 1506 г. въ Бернъ въ монастыръ доминиканцевъ начались странныя откровенія. Одному довольно ограниченному и легковърному монаху Ісперу, стали являться по ночамъ сначала души, находившіяся въ чистилищь, которыя убъждали его усилить свои бичеванія, потомъ Богородица, св. Варвара, Екатерина, доказывавшія рожденіе Богородици во грахахъ. Дошло до того, что Богородица, въ одно явленіе, принесла Іецеру съ неба письмо на имя паны Юлія II и въ доказательство подлинности откровенія и письма прожгла ему правую руку раскаленнымъ гвоздемъ. Въ тоже время въ монастыръ появилась икона Божіей Матери, которая источала слезы и разговаривала съ Предвъчнымъ Младенцемъ о неразумии францисканцевъ, отнимающихъ у Него преимущество быть единственнымъ изъ людей, зачатымъ безъ цервороднаго гръха. Подобныя явленія и чудеса были такъ поразительны, что на нихъ обратило вниманіе правительство. Оказалось, что все это устроивали поминиванскіе монахи. Опасаясь неблагопріятнаго для себя исхода этого дела, последніе задумали избавиться отъ Іецера. После неукачной попытки отравить его во время причастія, нісколько доминиканцевъ явились къ нему ночью по обычаю подъ видомъ Богородицы и другихъ святыхъ и сильно измучили его. Но Ісперъ. замътивши при истязаніяхъ въ числъ явившихся небожителей монастырскаго повара, убъжаль изъ монастыря и донесъ обо всемъ нравительству. Аббать монастыря и три доминиканца, вследствіе этого, поплатились жизнію на костр'в въ 1509 г. Подобныхъ продълокъ было множество на западъ.

## § 22.

# Состояніе богослуженія въ римской церкви.

Римская церковь еще въ предшествовавшій періодъ допустила у себя много уклоненій отъ порядковъ богослуженія церкви вселенской. Въ настоящій періодъ она продолжала идти по тому же пути отступленій. Болье замьчательныя особенности римской церкви въ богослужении, получившия начало въ описываемую эпоху. завлючаются въ следующемъ. Таинство крещенія въ римской церкви стало совершаться чрезъ обливание или окропление, а не чрезъ погружение. Такая форма совершенія этого таинства, существовавшая въ нъкоторыхъ западныхъ церквахъ еще въ VIII в., окончательно установилась на западѣ не ранѣе XII вѣка. По крайней, мъръ, въ спорахъ между восточною и западною церквами при Фотів и Михаиль Келулларів объ этой особенности римской церкви не было говорено. Допустивъ обливаніе, римская церковь узаконила практику, допускавшуюся церковію въ исключительныхъ случаяхъ (прещеніе больныхъ, заключенныхъ) и отступила отъ общеупотребительной церковной практики. Въ таинствъ Евхаристии римская церковь стала употреблять, вмёсто дробящаюся хлёба. И въ этомъ случав она поступила нераздробляемый (постіи). вопреки установленію этого таинства Спасителемъ и практикъ Вселенской церкви. До XII в. на западъ, также какъ и на востокъ, причащались всв подъ обоими видами т. е. Тъла и Крови Христовой. Въ XII же въкъ римская церковь ввела у себя причащеніе мірянъ подъ однимъ видомъ т. е. только Тела Христова, предоставивъ причащение подъ обоими видами исключительно іерархіи. Это нововведение римская церковь оправдываеть заботливостию о томъ, какъ бы, при многочисленномъ стеченіи народа, не пролить св. Крови; въ доказательство же правильности новой практики схоластическіе богословы приводили то соображеніе, что Тало Христово необходимо предполагаеть въ себь присутствіе Крови (сопсоanitantia corporis et sangvinis). Но и оправданіе новой практики и доказательство ен правильности не выдерживають критики. Если причащение одного Тала Христова есть въ тоже время и причащение Крови, то римская церковь должна была отказать въ причащении Кровію и іерархіи. Напротивъ, причащеніе Кровію римская церковь ставить привиллегіею іерархіи. Такъ, действительно,

и было; устраненіе мірянъ отъ причащенія Кровію вышло именно изъ стремленія возвысить еще болье іерархію надъ мірянами. Впрочемь, въ видъ особенной милости, папы дозволяли нъкоторымъ мірянамъ, напр: королямъ, причащаться и Кровію. За устраненіемъ мірянъ отъ причащенія Кровію естественно послъдовало совершенное устраненіе младенцевъ отъ причащенія, такъ какъ младенцы по физіологическимъ причинамъ не могутъ быть причащаемы св. хлъбомъ.

Особенности римской церкви въ богослужебныхъ временахъ заключаются въ томъ, что она ввела у себя нъсколько новыхъ праздниковъ, которымъ не знаетъ Вселенская Церковь. Такъ въ XIII в. установленъ былъ праздникъ Тъла Христова для прославленія чуда непосредственнаго явленія Господа І. Христа въ освященномъ Хльов. Поводомъ къ установленію этого праздника послужило ткое обстоятельство. Въ Люттих одна монахиня, во время вы, увидъла луну, на которой была вчадина, и затъмъ, объяснила, будто ей открыто въ сновидении, что это явление означаетъ то, что въ кругъ праздниковъ не достаетъ праздника въ честь тъла Христова. Поэтому случаю сначала въ епархіи Люттиха, а потомъ, при папъ Урбанъ IV (1264 г.), во всей римской церкви учрежденъ вышеупомянутый праздникъ. Онъ празднуется въ четвертокъ, слъдующій за троицынымъ днемъ. Другой новый праздникъ Непорочна-10 зачатія Пресвятой Дъвы установлень в ХП вікі. На западі къ XII в. стало развиваться ложное ученіе о непорочномъ зачатіи Пресвятой Лівы. Это ученіе и вызвало установленіе праздника. Ліонскіе каноники, приверженцы ученія о непорочномъ зачатіи Пресвятой Дъвы, для прославленія этого чуда около 1140 г. стали праздновать день непорочнаго зачатія (8 дек.). Въ XIII в., францисканцы, съ особенною настойчивостію проводившіе ученіе о непорочномъ зачатіи, ввели этотъ праздникъ во всёхъ своихъ вахъ, а въ XIV и XV вв. онъ сдълался всеобщимъ въ римской церкви.

Въ заключение о богослужении римской церкви нужно замътить, что оно въ описываемую эпоху мало—по малу стало терять характеръ религіозно—правственный и заключилось почти въ однъ только обрядовыя формы. Все дъйствующее на внъшнія чувства въ богослуженіи особенно поощрялось и развивалось въ римской церкви. Такъ, иконы дълались изваянныя, въ видъ статуй; съ свътскими украшеніями; живописныя иконы напоминали также свътскія картины; по крайней мъръ, въ изображеніяхъ святыхъ лицъ не было-

той строгости и важности, которыми всегда отличались иконы Восточной церкви. Различныя религіозныя церемоніи и процессіи, которых в полвилось множество, совершались въ римской церкви съ блестящею обстановкою, напоминающею увеселительныя театральныя зрѣлища. Богослужебная музыка получила свѣтскій характеръ и т. п.

#### ГЛАВА ІУ.

УЧЕНІЕ, ЕРЕСИ И СЕКТЫ.

§ 23.

# Главныя богословскія направленія на западъ.

Въ ІХ и Х въкахъ на западъ господствующимъ направленіемъ въ духовномъ просвъщени было библейско-практическое. Весь богословскій интересъ сосредоточивался тогда на изученіи св. Писанія по толкованіямъ древнихъ учителей. Изученія догматовъ церкви, независимаго отъ изученія св. писанія, не было; а отсюда не било и богословской науки. Но въ XI и особенно XII въкахъ, на западъ пробуждается любовь къ занятіямъ отвлеченными богословскими вопросами и вмъстъ съ тъмъ стремление привести все содержаніе церковнаго в роученія въ научную систему. Такое пробужденіе умственной діятельности совпадаеть съ политическимъ возвышениемъ папства и церкви и съ распространениемъ на западъ философіи Ділатона и особенно Аристотеля. Результатомъ начавшагося умственнаго движенія было появленіе на западѣ богословской науки, развившейся соотвётственно двоякому направленію, принятому ею, въ двухъ главныхъ формахъ--- въ формъ схоластики и мистики.

Сущность богословской науки, извъстной подъ именемъ схомастики (46) заключалась въ стремленіи объединить между собою откровеніе и философію, въру и знапіє. Значеніе откровенія и философіи, при этомъ объединеніи, представляется въ такомъ видъ. Откровеніе давало матеріалъ для богословія, философія — форму. Истины откровенія должны были всегда оставаться неприкосновенными; въ этомъ именно и состоитъ характеристическая черта схола-

<sup>(46)</sup> Отъ schola-школа, scholasticus-начальникъ, глава школы, профессоръ, ученый и т. д.



стики, что она сущности церковнаго в роученія не касалась и все то, во что въровала церковь (правильно или неправильно-все равно) принимала за обсолютную истину. Философія же (діалектика собственно) должна была обработывать, уяснять, доказывать и приводить въ порядокъ матеріалъ, данный откровеніемъ. Отсюда, какъ говорили въ средніе віка, философія была прислугою богословія (philosophia theologiae ancilla). Напримъръ. Разсматривая церковное ученіе, что всь люди согрѣщили въ Адамѣ, или — что Богъ сдълался человъкомъ, или-что Христосъ всегда присутствуетъ въ Евхаристіи, схоластика все это принимала за непреложным истины но при этомъ она задавалась разследованиемъ вопросовъ. како могли вев люди согрешить въ Адаме, почему Богъ сделался человекомъ, какъ Христосъ можетъ всегда присутствоватъ въ Евхаристіи. Понятно, что при разрѣшеніи поставляемыхъ такимъ образомъ вопросовъ быль полный просторъ для діалектическихь умозаключеній и всевозможныхъ соображеній разума. Здёсь именно и было дёло философіи съ ея діалектикою. И схоластическіе богословы, д'яйствительно, всегда отличались необыкновенною плодовитостію мыслей в самымъ утонченнымъ діалектическимъ остроуміемъ. Далье, дъломъ философіи было-вей отдільные пункты віроученія, разсмотрінные pro и contra, объясненные и доказанные со всёхъ сторонъ, привести въ одно цълое и изложить въ связи и послъдовательности т. е. создать богословскую систему. Уясненіе и доказываніе; по началамъ разума, отдёльныхъ пунктовъ вёроученія и приведеніе ихъ въ строго-логическую систему направлялось въ схоластическомъ богословіи въ тому, чтобы показать, что истины откровенія, какъ находянія свое подтверждение и обоснование въ разумъ и выводимыя изъ началь разума, становятся предметомъ не въры, но знанія. Такимъ образомъ конечною цълію схоластики было возвести въру на степень знанія. Изръченіе Анзельма кентерберійскаго (ум. 1109 г.)—credo. ut intelligam—вполнъ характеризуетъ эту конечную цъль. Въ своихъ стремленіяхъ къ достиженію предположенныхъ задачъ и пѣлей схоластика произвела много хорошаго, но также и много дурнаго. Главная заслуга схоластики состоить въ томъ, что она своими изс.тьдованіями и доводами дала церковному в роученію ясность; точность и определенность и привела его въ порядовъ и систему. Уродливия же стороны схоластики заключаются въ слъдующемъ. Въ подтверждение богословскихъ истинъ схоластические богословы весьма часто приводили множество пустыхъ и мелочныхъ доказательствъ, считая ихъ однако важными; возбуждали въ области бо-

гословія множество неліпых и курьезных вопросовь и разрішали ихъ также нельно и курьезно; упраживлись въ діалектическихъ спорахъ, поставляя на первомъ планъ не сущность того или другаго в'вроученія, а ловкость и изворотливость въ доказательствахь; ностроенныя ими богословскія системы представляли изъ себя сборники богословскихъ истинъ, хотя изложенныхъ въ связи и последовательности, но запутанныхъ, не соотвётствующими дёлу, безконечными дробленіями, раздёленіями и подраздёленіями. Словомъ, схоластические богословы обращали свое внимание исключительно на формальную сторону дёла; для нихъ важно было не самое вёроученіе, а постановка его. Отсюда произошло то, что съ одной стороны схоластика въ своихъ системахъ богословія возвела на степень догматовъ множество неправильныхъ ученій, существовавшихъ въ римской церкви или только въ зародышт или въ видт отдельныхъ мненій, а съ другой-съ теченіемъ времени, при полномъ господствъ схоластики, все богословіе римской церкви заключилось въ одну только форму, и догматы церкви не иначе можно было мать, какъ только въ томъ видъ, въ какомъ представила ихъ схоластика. Живая и дъятельная въра, равно какъ разумныя изслъдованія въ области религіи, но не подходящія подъ схоластическіе пріемы, совершенно уничтожались схоластикою.

Параллельно съ схоластическимъ направлениемъ въ богословии шло мистическое (47). Богословы схоластического направленія стремились къ постиженію церковнаго вёроученія разсудкомъ при посредств'ь сложных в логических в умозаключеній; богословы мистическаго направленія, на обороть, хотели постигать догмать чувствомъ, при посредствъ внутренняго созерцанія и углубленія человъка въ самаго себя. Мистика утверждала, что человъкъ можетъ мознать Бога и все откровенное учение не чрезъ діалектическія доказательства, а чрезъ возвышение духа къ Богу въ формъ непосредственнаго созерцанія. Находясь въ состояніи созерцанія и экстаза человъкъ ощущаетъ въ своей душъ присутствіе Божества, чувствуетъ себя исполненнымъ и просвъщеннымъ Имъ. Въ этомъ и заключается непосредственное, внутреннее познаніе Бога. Оно есть слабая степень того познанія, которое будеть им'єть м'єсто въ будущей жизни. Чтобы достигнуть здёсь на землё созерцанія и познанія Божества, мистики говорили, нужно пройти нъсколько стуненей самоусовершенствованія. Въ сущности они предлагають три ступени. Первая-это очищение т. е. освобождение духа, при по-

<sup>(47)</sup> Отъ μύειν-запирать, запрывать глаза.

средствъ аскетизма, отъ узъ чувственной природы. Вторая—освящеміс т. е. внутренняя чисто духовная жизнь, когда духъ живетъ и дъйствуетъ совершенно свободный отъ вліяній чувственнаго міра. Третья—исполненіе т. е. существованіе въ Богъ, который наполняетъ все существо человъка; исполненный присутствія Божества, человъкъ находится въ состояніи озаренія и экстаза, который проявляется здъсь на землъ въ дъйствіяхъ божественнаго характера (чудесахъ, пророчествахъ и проч.).

Слёды схоластического направленія въ богословіи замётны еще въ IX в. у Алкуина и особенно у Іоанна Эригени. Въ половинъ ХІ, в. Беренирій Турскій и Лафранкь Бекскій въ спорахъ о пресуществленіи въ первый разъ на запада применили къ богословію діалектику Аристотеля т. е. пользовались схоластическимъ методомъ. Но только во второй половинъ XI в. ученикъ и послъдователь Лафранка Анзельмы, архіенисковы Кентерберійскій (ум. 1109 г.) упрочиль въ западномъ богословін схоластическое направленіе. Это быль остроумный и глубокій мыслитель. Онъ первый не выставилъ задачу схоластики-возвысить въру на степень знанія, но и сдълалъ попытки осуществить ее въ своихъ сочиненияхъ. Изъ его сочиненій особенно замѣчательно подъ названіемъ Cur Deus homo? Здёсь онъ развиль и доказаль церковное ученіе объ удовлетвореніи Бога за грѣхъ человька такимъ образомъ. Своимъ грѣхомъ человъкъ оскорбилъ правду Божію. Это оскорбленіе требуетъ удовлетворенія. Но принести удовлетвореніе за оскорбленіе безконечнаго существа человъкъ, какъ существо конечное, не могъ. Это могъ сдълать только самъ же Богъ; почему онъ и сдълался человъкомъ. Въ сочиненияхъ Monologium и Proslogium Анзельмъ сдълаль попытку изъ основаній разума доказать обще-религіозную истину-бытіе Бога и положиль начало, такъ называемымъ, онтологическим доказательствамь бытія Божія.—Посль Анзельма схоластическое направление въ богословии упрочивалось все более и боле. Парижъ быль главнымъ средоточіемъ сходастики. Здёсь въ началіз XII в. явился знаменитый схоластикъ Петръ Абеляръ (род. 1079 г., ум. 1142 г.). Это быль человъкъ, обладавшій громадною ученостію и утонченнымъ діалектическимъ остроуміемъ. Онъ имълъ величайшій успъхъ; цълыя толны учениковъ всюду слъдовали за нимъ. Даже Бернардъ Клервосскій былъ нізкоторое время въ числів его учениковъ. Въ своихъ воззрѣніяхъ Абеляръ пошелъ дальше Анзельма. Анзельмъ, держась положеній Августина, утверждалъ, въра должна предшествовать разумънію. Абеляръ, напротивъ, училъ,

что въра должна основываться на разумъ, что въровать тогда только можно, когда при помощи разума будуть доказаны истины, подлежащія въръ. Такимъ образомъ, по Абеляру, истинность откровеннаго ученія обусловливалась исключительно доказательствами отъ разума; за самымъ откровениемъ онъ не признавалъ авторитета. Эта смълая мысль была высказана имъ въ сочинении "введеніе въ богословіе". Въ этомъ же сочиненіи, касаясь ученія о Св. Троицъ и объясняя его своеобразно, онъ провелъ взглядъ на отношеніе лицъ Св. Троицы между собою, похожій на савелліанскій. Все это было причиною того, что на Абеляра возстали очень многіе на запад'в и особенно богословы мистическаго направленія, соблазнявшіеся его положеніемъ объ отношеніи въры къ знанію. Въ 1121 г. на соборѣ въ Соассонъ Абеляра заставили бросить въ огонь свое сочиненіе. Впрочемъ, онъ и послѣ этого не отказался отъ своихъ воззрѣній. Впослѣдствіи онъ снова обработалъ свое "введеніе" и издалъ его подъ названіемъ "христіанское богословіе". Здёсь опять проводились тёже мысли. Къ этому онъ присовокупиль еще пъсколько сочиненій и между прочимъ подъ названіемъ "да и нътъ" (sic et non). Въ немъ, въ опровержение того, что въра не можеть основываться на авторитеть, Абелярь изложиль всь выдающіяся противорічня церковных писателей въ воззрінняхь на догматы. Снова начались преследованія на Абеляра. Бернардъ Клервосскій, одинъ изъ горячихъ мистиковъ своего времени, особенно вооружался противъ него за то, что онъ осмъиваетъ въру простыхъ людей, наноситъ поругание отцамъ и все приписываетъ разуму. На Сенскомъ соборѣ въ 1140 г. Абеляръ объявленъ былъ еретикомъ; вслъдъ затъмъ напа осудилъ его сочинения на сожженіе, а самаго подвергъ монастырскому заключенію. Впрочемъ, вскорф послъ этого Абеляръ примирился съ Бернардомъ и поселился въ Клюнійскомъ монастырь, гдь до самой своей смерти (1142 г.) проводилъ жизнь подвижническую. Въ лицъ Абеляра схоластика нъсколько уклонилась оть своихъ началъ. Своимъ положеніемъвъра должна основываться на разумныхъ доказательствахъ-онъ внесь въ богословію раціоналистическія начада, которыя грозили подорвать самую сущность церковнаго вфроученія. Схоластики, слъдовавніе за Абеляромъ, подъ вліяніемъ упрековъ со стороны мистиковъ, понимали эту опасность, и потому положили для себя правиломъ въ своихъ изследованіяхъ о догматахъ основываться на авторитеть откровенія и церковныхъ писателей. Въ такомъ случать они выбирали изъ сочиненій церковныхъ писателей, особенно Августина, догматическія положенія (sententiae) и развивали ихъ діалектически. Отсюда, такихъ схоластиковъ называли сентенціаріями. Таковъ, напр. Петръ Ломбардъ, сначала учитель богословія, а потомъ епископъ Парижскій (ум. 1164 г.). Онъ оставилъ четырс книш сентенцій, въ которыхъ, собравши, главныя догматическія положенія церковныхъ писателей, сдълалъ попытку построить, при помощи діалектики, систему богословія. Его сочиненіе было въ такомъ уваженіи, что на него впослъдствін писали комментаріи.

Въ XII в. схоластики занимались главнымъ образомъ обработкою отдёльных в пунктовъ вёроученія; попытки создать богословскую систему были рѣдки и слабы. Неудержимое стремленіе къ систематизированію богословскаго матеріала проявляется только въ ХИ г. Къ этому расположило схоластиковъ знакомство ихъ съ физикою и метафизикою Аристотеля, заимствованными изъ Испаніи у арабовъ и въ арабскомъ переводъ, тогда какъ прежде они были знакомы только съ его діалектикою. Для каждаго болье или менье замѣчательнаго схоластика теперь было деломъ первой важности написать свою богословскую систему, или, какъ тогда называли, summa theologiae. Александръ Галесъ (ум. 1246 г.), учитель богословія въ Парижѣ, первый написаль такую сумму въ 4-хъ частяхъ. Особенность его системы та, что въ ней строго-логически разграничиваются между собою какъ отдъльныя богословскія положенія, такъ и частные вопроси, заключающиеся въ положенияхъ. Отсюда, у Галеса множество раздъленій и подраздъленій. Такова же сумми н Альберта Великаго (ум. 1280 г.), ученаго епископа регенсбургскаго, съ тою особенностію, что въ ней весьма удачно развиваются всв частности изъ одного общаго начала. Но знаменитъйщимъ изъ схоластиковъ-суммистовъ и даже схоластиковъ всъхъ временъ быль ученикъ Альберта Оома Аквинский (ум. 1274 г.), принадлежавшій къ ордену доминиканцевь. Это быль основательный и глубокоиысленный философъ-богословъ своего времени. Изъ всъхъ современныхъ схоластиковъ онъ одинъ только вполнъ понималъ Аристотеля, что и доказадъ многочисленными комментаріями на его сочиненія. Вся жизнь этого челов'вка прошла исключительно въ ученыхъ трудахъ. Мъстомъ его дъятельности были Кельна, гдъ онъ былъ (съ 1249 г.) учителемъ богословія, Парижъ, гдѣ онъ въ университеть занимать канедру богословія (съ 1257 г.) и, наконецъ, Италія, куда напа призываль его для поднятія наукъ. Слава его такь была велика, что современники называли его "ангельскимъ учителемъ". Вскоръ послъ его смерти доминиканци возвели

его (1286 г.) въ званіе доктора ордена, а папа Іоаннъ ХХІІІ причислилъ (1322 г.) въ лику святыхъ. Өома Аквинскій писалъ весьма много. Последнее издание его сочинений состовляеть громадныхъ томовъ. Изъ сочиненій особенно замічательно—summa totius theologiae tripartita. Это-полная богословская система, превосходящая всё такого же рода системы основательностію, полнотою и строгологическимъ построеніемъ. Въ первой части этой системы развивается ученіе о Богъ, во второй-о человъть, въ третьей-о Богочеловъкъ. Въ свою систему Оома ввелъ и учение о нравственности (во второй части). Доминиканцы почитали сочиненія своего доктора наравнъ съ библією и были того убъжденія, что въ нихъ заключается вся богословская и философская мудрость; почему вполив основательнымъ богословомъ признавали того, кто изучилъ сочиненія Өомы. Да и вообще вся римская церковь высоко ставила сочиненія Өомы, —его summa и въ настоящее время считается лучшею, богословскою учебною книгою, такъ какъ она кромъ основательности и полноты отличается еще ясностію. Изъ всёхъ схоластиковъ только францисканецъ Іоаннъ Дунсъ Скотъ (ум. 1308 г.). могъ несколько равняться съ Оомою, хотя во всякомъ случав онъ ниже последняго. Францисканцы, соперники доминиканцевъ, въ Скотв пріобрели своего доктора ордена. Іоаннъ Дунсъ Скоть быль родомъ изъ Англіи и здёсь, будучи учителемъ богословія въ Оксфордѣ, заявилъ себя непобъдимою діалектикою. Францисканцы постарались доставить ему каоедру богословія въ парижскомъ университеть, гдъ сосредочивалось тогда все богословское просвъщение. Здъсь въ диспуть съ доминиканцами онъ одержалъ поличю побъду. Впрочемъ Скотъ не долго пользовался своею славою, —онъ вскорф (1308 г.) умеръ въ Кельнъ. Прозвание "утонченный учитель", данное Скоту современниками вполнъ опредъляеть характеръ его дъятельности. Это быль самый утонченный діалектикъ изъ всёхъ схоластиковъ. Съ необыкновенною находчивостію и остроуміємъ разръщаль онъ всв затруднительные и темные вопросы въ богословской области. Но дальше искуственныхъ діалектическихъ тонкостей Скотъ не пошелъ. Построение богословской системы, равно какъ и самый догмать, его мало занимали; все его внимание обращено было на раздъленіе и различеніе понятій, на отыскиваніе новыхъ вопросовъ н противоръчій и удачное разръшеніе ихъ и т. п. Это доказываютъ заибчательнъйшія изъ его сочиненій: "вопросы на 4 книги мибній" и "обоюдные вопросы". Скоть писаль хотя и меньше Өомы, но все таки много. Но у него самая варватская латинская ръчь.-

цомъ считается доминиканецъ Генрихъ Эккарть (ум. 1329 г.). За нимъ следуетъ также доминиканецъ, Іоаннъ Таулеръ ум. 1361 г.), презванный учителемъ возвышеннымь и озареннымь. Послёдній проповъдывалъ строго-аскетическое отречение отъ міра и себя самаго, чтобы достигнуть созерцанія Божества въ собственной душт. Его замъчательное сочинение "послъдование объдной жизни Христа". Въ XV в., нодъ вліяніемъ изв'єстнаго ученаго богослова Іоанна Жерсона (ум. 1429 г.), сочувствовавшаго мистическому направления, мистика приняла направление болбе практическое, выражавшееся проповідію только объ истипно-благочестивой жизни. Самымъ заивчательнымъ представителемъ практической мистики былъ Оома Кемпійскій (ум. 1471 г.), субпріоръ одного монастыря. Ему, кром'ь множества другихъ сочиненій аскетическаго характера, принадлежить о подражаніи Христу въ 4-хъ книгахъ. Это сочиненіе, получившее всемірную изв'єстность и пользующееся и въ настоящее время всеобщимъ уваженіемъ, дышеть искреннимъ и умилительнымъ благочестіемъ. Подражаніе Христу Оома Кемпійскій понимаеть, какъ полнъйшее самоотречение и преданность волъ Божией.

# $\S$ 24.

# Новые догматы въ Римской церкви.

Въ Римской церкви, во время господства схоластики и при ен содъйстви, какъ замъчено было выше, появились новые догматы. Изъ нихъ болъе выдающимися представляются—ученія о сверхдолжныхъ заслугахъ святыхъ, объ индульгенціяхъ и чистилищть. Всъ эти ученія были слъдствіемъ искаженія схоластическими богословами-систематиками идеи искупленія.

Ученіе о сверхдолжных засмувах святых вышло изъ педагіанскаго взгляда схоластическихъ богослововъ на состояніе человѣка до и послѣ грѣхопаденія и изъ такихъ же взглядовъ на оправданіе и спасеніе его. По представленію ихъ (напр. Анзельма и особенно Дунсъ Скота), первобытная правда (Justitia originalis), состояла исключительно въ чрезвычайныхъ дарахъ благодати (dona supernaturalia). Грѣхопаденіе повело за собою только отнятіе этихъ даровъ; правственныя же силы человѣка остались тѣми же, какими были и до грѣхопаденія съ тѣми же совершенствами и недостатками, какій изначала сообщены были его природѣ Творцемъ. Только до паденія недостатки человѣческой природы, подъ воздѣйствіемъ благодатныхъ даровъ, не обнаруживались; съ отнятіемъ же послѣд-

нихъ они стали, напротивъ, обнаруживаться. Отсюда, искупленіе, по воззранію схоластических богослововь, должно было состоять и состояло только въ возвращении человъку первобытной правды т. е. сверхъестественныхъ даровъ благодати. Благодать, въ силу заслугъ Господа І. Христа, и возвращается человъку. О возстановденіи же нравственных силь челов ка въ искупленіи у схоластическихъ богослововъ нътъ ръчи, такъ какъ онъ не подверглись порчв. У нихъ и грвхопаденіе и искупленіе представляются какимъ-то придическимъ актомъ. Согръщилъ человъкъ, — у него отнята благодать, искупленъ онъ І. Христомъ. — благодать ему возвращается. И въ томъ и другомъ случав благодать придается ему внашнимъ образомъ. Но I. Христосъ, продолжають латинскіе богословы, искупиль людей только отъ первороднаго грёха и отъ носявдствій его-въчныхъ мученій. За гръхи же, совершенные послъ искупленія, человъкъ долженъ самъ приносить удовлетвореніе (satis factio) своими подвигами, — и это для него возможно, такъ какъ онъ, вслъдствіе неиспорченности его нравственныхъ силь, можеть делать самъ лично много добрыхъ дель. Есть люди, каковы святые, которые дълаютъ столько добрыхъ дълъ, что не только покрываютъ ими свои собственные грахи, но еще имъють въ нихъ избытокъ. Этоть избытокъ въ добрыхъ делахъ и есть ихъ сверхдолжная заслуга. Въ доказательство своего ученія о сверхдолжныхъ заслугахъ святыхъ схоластическіе богословы неправильно приводили заповѣди Спасителя о жизни нравственно-совершеннѣйшей, напр. удаленіи отъ брака, произвольной нищетъ, какъ будто, заповъдуемая Спасителемъ, совершеннъйшая жизнь можетъ быть чъмъ-то стороннимъ для проводящаго ее, а не составляетъ потребности человъческой природы, стремящейся къ высшему совершенству. Нашедши у святыхъ сверхдолжныя дёла, схоластическіе богословы (Александръ Галесъ) назвали ихъ сокровищницею сдъланнаю сверхъ должного святыми (thesaurus supererogationis perfectorum).

Эта сокровищница сдѣлалась основою для индульнений. Индультенціи есть не больше какъ слѣдствіе злоупотребленія покаянною дисциплиною. Въ древней Вселенской Церкви было въ обычаѣ на кающихся налагать епитиміи. Въ римской церкви, при всеобщей распущенности нравовъ въ средніе вѣка, епитиміи, налагаемыя на кающихся, напр. посты, казались трудными для выполненія. Услужливая іерархія стала дѣлать послабленія; она замѣняла епитиміи другими дѣйствіями, болѣе легкими и удобными, назначала, напр. кающемуся посѣщать ту или другую церковь и т. и., и за это про-

щала гръхи. Этого мало, -- сообразно съ внышнимъ юридическим ь строемъ занадно-церковной жизни, представилось возможнымъ заженить епитиміи взносами денегь на доброе дело, напр. на перковь или на бъдныхъ. Денежныя епитиміи были въ обычать въ Х въкъ. Такимъ образомъ за деньги давалось увольнение отъ епитимій, дълалось снисхождение т. е. индультенція. Другими словами, за деньги можно было получить отпущение граховъ. Вы конца XI в. начались крестовие походы. Крестоносцы предпринимали такіе подвиги, которые, по взгляду латинянъ, равнялись выполненію всякаго рода епитимій. Паны, бывшіе главными заправителями крестовыхъ походовъ, въ видахъ привлеченія большаго числа людей къ участію въ нихъ за подвиги крестоносцевъ стали давать имъ булды, въ которыхъ прописывались индульгенціи т. е. отпущеніе граховъ и не только сделанныхъ, но даже и техъ, которые будутъ сделаны. А такъ какъ въ крестовыхъ походахъ можно было уча-«ствовать не личными только подвигами, но и денежными пожертвованіями на крестоносныя ополченія, то папы находили законнымъ давать индульгенціи и за денежныя пожертвованія. Вскор'в папы поняли, что отпущение граховъ составляеть хорошій источалкь доходовъ; поэтому они стали раздавать индульгенціи и помимо крестовыхъ ноходовъ, и получали за нихъ хорошія деньги. Словомъ. индульгенціи обратились въ коммерческую операцію. Въ XIV и XV ві кахъ торговля индульгенціями приняла характеръ скандалезный. Ею возмущалось всякое истинное религіозное чувство. ческіе богословы, когда индульгенціи стали входить въ большее употребленіе, приняли на себя заботу дать этому злоупотребленію догматическую основу. Выходя изъ того взгляда, что І. Христосъ принесь удовлетворение божественному правосудію только за первородный гръхъ и спасъ людей только отъ въчныхъ мученій и что за гръхи, совершенные послъ искупленія, человъкъ долженъ приносить удовлетвореніе самъ лично своими подвигами, и тымъ избавлять себя отъ временныхъ наказаній, следующихъ за каждымъ гръхомъ, они утверждали, что епитими и есть тъ подвиги, которые удовлетворяють божественное правосудіе за грѣхи (48). Епитиміи у схоластическихъ богослововъ, такимъ образомъ, ставятся наравит со всякаго рода подвигами и добрыми дълами. Но не вся-

<sup>(48)</sup> По православному ученю, епитими суть духовно-врачебныя средства способствующия возвышеню правственныхъ силь человъка, а ни какъ не полвиги, избавляющие отъ гръховъ.

кій челов'якъ им'веть столько подвиговь и добрыхъ д'яль, чтобы онъ могъ принести ими удовлетвореніе за свои гръхи и освободить. себя отъ временныхъ наказаній. Въ этомъ случав ему на помощь является церковь. Въ распоряжени ея, или лучше, папы находится сокровищница сверхдолжныхъ заслугъ святыхъ. Паца беретъ изъ. этой сокровищницы столько добрыхъ дёлъ, сколько нужно для удовлетворенія за грѣхи извѣстнаго лица, и переносить ихъ на это лицо. На основании такого вменения добрыхъ дель одного лица другому и производится отпущение гръховъ съ выдачею индульгенцій. Существующіе при этомъ денежные взносы сходастическіе бо-гословы обходили молчаніемъ. Для нихъ важно было объяснить возможность отпущенія гръховъ человъку, ни чего не сдълавшему для такого отпущенія.—Въ тесной связи съ ипдульгенціями и съ ученіемь о сверхдолжных заслугахь святых стоить ученіе о иистилищь (purgatorium). Ученіе о чистилищь есть искаженіе православнаго ученія о неръшительномъ состояніи душъ по смерти и молитев за нихъ. Находя, что за грвхи, совершенные послв искупленія, человъкъ долженъ нести временныя наказанія, схоластическіе богословы принимали, что эти наказанія постигають человіка въ этой земной жизни и, если онъ не освободилъ себя отъ нихъ нодвигами, то следують за нимь въ жизнь загробную. Въ загробной жизни, говорили они, есть такое особое мъсто, куда поступають души по смерти и гдъ терпять наказанія, очищающія оть грфховъ, не оплаченныхъ въ жизни. Это мфсто и есть чистимиче. Схоластические богословы допускали даже, вмъстъ съ народными фантастическими представленіями объ этомъ предметь, существованіе въ чистилищ'в вещественнаго огня. Чтобы освободить души изъ чистилищнаго огня. -- для этого нужно опять обратиться къ сокровищниць сверхдолжныхъ заслугь святыхъ и получить индульгенцію на имя освобождаемой души. Пана Сиксть IV въ 1477 г. окончательно установиль тотъ догматъ, что души умершія освобождаются отъ чистилища, при посредства индульгенцій; при этомъ онъ замъчалъ, впрочемъ, о полновисности своихъ молитвъ за гръшниковъ.

Ученія о сверхдолжных заслугах святых и индульгенціях и чистилищё приводять къ печальнымъ выводамъ. Человекъ спасается, какъ рабъ, за плату; самый актъ спасенія представляется какимъ-то контрактомъ, торговымъ договоромъ. Отношеніе Божества къ человеку здёсь измёряется, какъ чувственная, пространственная вещь извёстнаго количества и протяженія. Заслуги Спасителя при

этомъ дѣлаются, если не излишними, то, по крайней мѣрѣ, непонятными и малозначительными, а личность человѣка уже совершенно исчезаетъ и теряется, потому что одна личность замѣняетъ другую своими заслугами. Личная порочная жизнь ничего не значила для индульгенцій, дававшихся не только за предковъ, но и за все потомство на тысячи лѣтъ (49).

§ 25.

#### Сенты въ римской церкви въ XI-XV вѣнахъ.

Перковная жизнь на западъ въ XI-XV въкахъ представляла весьма много ненормальнаго. Папы пользовались своею духовною властію, только для пріобрътенія мірскаго господства и являлись не столько јерархами церкви, сколько деспотами, попиравшими вст законы правственности и справедливости; епископы, также въбольнинствъ не отличавшіеся правственностію, заботились только о мірскихъ интересахъ; клирики поражали своимъ невъжествомъ и распутствомъ; народъ, при отсутствіи всякаго знакомства съ истинами христіанства, погружень быль въ суеверія. Какъ въ іерархіи. такъ и въ паствъ римской церкви замъчается полное или забвеніе. или непонимание техъ целей, въ достижению которыхъ должны стремиться истинные христіане. Словомъ, церковная жизнь на западъ приняла чувственное направленіе, и римская церковь, поэтому, представляла изъ себя не столько божественное учреждение, сколько чедов'вческое. Такое омірщеніе церкви въ людяхъ, дорожившихъ интересами религіи, возбуждало недовольство и протесты. эти неръдко доходили до того, что недовольные строемъ жизни въ господствующей церкви отдёлялись отъ нея и образовывали самостоятельныя религіозныя общества, въ основ' которыхъ лежало стремление возстановить истинную церковь. Но вооружаясь противъ злоупотребленій въ господствующей церкви, отділявшіеся отъ нел сами переступали границы дозволеннаго и становились септантами. Такимъ образомъ, вследствие недовольства римскою церковию м стремленія реформировать ее, въ XI-XV въкахъ на западъ появились следующія секты-каварова и альбигенсова, петробрусіана. вальденсовь, апостоликовь и друг.

Кавары и альбигенсы. Въ XI и особенно XII вѣкахъ на западѣ въ разныхъ мѣстностяхъ появилось множество сектантовъ. Ихъ на-

<sup>(49)</sup> Характ. протестанства в. 1. Архим. Хрисанов. 1868 г. стр. 90 и **91** 

зывали различно-манихенми, булгарами, публиканами, ткачами и проч. Они же называли себя каварами, такъ какъ свою секту считали истинною, чистою церковію, а также добрыми модьми (въ южной Франціи). Во время крестоваго похода въ началь XIII в. противъ еретиковъ южной Франціи, въ числъ которыхъ было значительное большинство канаровъ, ихъ называли альбигенсами отъ города Альби, считавшагося ихъ центромъ. Ученіе канаровъ положительно сходно съ ученіемъ восточныхъ павликіанъ и богомиловъ. Поэтому, а также въ виду того, что канаровъ называли булгарами, публиканами (павликіанами), съ достовърностію полагають, что секта ихъ занесена на западъ изъ Болгаріи, гдъ былъ центръ богомильства. Богомильскія мысли могли очень дегко привиться на западъ, такъ какъ ихъ удобно было положить въ основу оппозиціи противъ господствующей церкви. Въ основъ въроученія касаровъ, также какъ павликіанъ и богомиловъ, лежитъ манихейскій дуализмъ. Но при этомъ одна часть канаровъ допускала абсолютный дуализмъ, два самостоятельныя начала, доброе и злое, съ двумя твореніями; другая—принимала дуализмъ относительный, считая злое начало палшимъ духомъ который первый внесъ въ мірозую жизнь злой элементь. На таинства, почитание креста, иконъ и вообще на всю обрыдовую сторону религіи канары смотрели, какъ и богомилы. Вместо крещенія водою у нихъ было духовное крещеніе, совершавшееся чрезъ возложение рукъ и апокрифическаго евангелія Іоанна на крещаемаго; они въровали, что при посредствъ этихъ дъйствій сообщается Духъ Святой. Отрицая евхаристію въ православномъ смыслъ, они говорили, что ежедневно причащаются, принимая пищу. освященную молитвою "Отче нашъ". Бракъ отвергали и жили съ женами какъ съ сестрами. Іерархію и папство отвергали; на папу. между прочимъ, смотръли, какъ на антихриста. На ветхій завъть жаоары смотръли также, какъ и богомилы, не придавая ему никакого значенія. Секта ихъ раздълялась на слушателей, върующихъ и избранных или совершенных. Наконецъ въ жизни канары являлись строгими аскетами. Вообще въ сектв канаровъ развита была преимущественно практическая сторона дуализма, а не теоретическая Отвержение всей церковной внъшности и обрядности и жизни подъ непосредственнымъ водительствомъ Св. Духа-ея характеристическія особенности. Во второй половин ХП в. канары особенно усилились въ южной Франціи, гдъ имъ покровительствовали даже владътельные графы и бароны. Папы предпринимали разныя мъры для уничтоженія еретиковъ, но ни убъжденія, ни строгости не приводи-

ли къ цъли. Свътские владътели южной Франціи не сдавались ни на что. Напа Иннокентій Ш (1198—1216 г.) особенно горячо взядся за обращение еретиковъ. Въ 1198 г. онъ отправилъ въ южную Францію дегатовъ съ неограниченными полномочіями. Но только Ломинику, присоединившемуся къ нимъ, удалось обратить нъкоторыхъ. Легаты же мало имели успеха; одинь изъ нихъ, Петръ Кастельнскій былъ даже убить (1208 г.). Теперь Инновентій ръшился поднять на еретиковъ крестовый походъ. Крестоносное войско, состоявшее изъ саныхъ отчаянныхъ разбойниковъ, вступило въ Южную Францію и начало огнемъ и мечемъ обращать еретиковъ. Такъ, при взятіи города Безьера, было побито ими 20,000 человъкъ; при этомъ папскій легать, въ виду нерешительности крестоносцевь, какъ бы вместь съ еретиками не умертвить католиковъ, кричалъ: "бейте ихъ; ибо Господь знаетъ своихъ!" Цълыхъ двадцать лътъ опустошали они южную Францію и, наконецъ, очистили ее отъ еретиковъ. Римская церковь позаботилась, чтобы еретики не появлялись и на будущее время. На соборъ Тулузском въ 1229 г. были постановлены строгія правила относительно разыскиванія еретиковъ и ихъ наказанія. А папа Григорій IX въ 1232 году учредиль для этого инквизиціонный судь, который предоставиль доминиканскому ордену. Иннокентій ІУ (въ 1259 г.) дозволиль въ судь инквизиціи употреблять пытки.

Петробрусіане обязаны своимъ происхожденіемъ священнику южной Франціи Петру Брюисскому. Последній, въ начале XII в., выступиль съ проповъдію противь всей церковной внъшности. Выходя изъ того возэрьнія, что истинная церковь находится въ сердцахъ върующихъ, онъ говорилъ, что молиться можно на всякомъ. ивств и притомъ въ сердцв. Поэтому, приказивалъ своимъ послвдователямъ разрушать церкви, ниспровергать алтари, жечь иконы, кресты и т. д. Крещеніе младенцевъ, совершеніе евхаристіи, безбрачіе также были имъ отвергаемы. Особенность этой секты состоить въ томъ, что она стремилась реформировать церковь путемъ революціи. Петръ Брюисскій въ 1124 г. быль сожжень на кострѣ народомъ, вооружившимся противъ него за истребление иконъ. Послъ негопредводителемъ секты быль Генрихъ Лозаннскій. Этотъ вооружался главнымъ образомъ противъ духовенства. Иослъ долгихъ похожденій онъ быль схвачень, осуждень и заключень въ темницу, гдв и умерь (1149 г.). Петробрусіане впоследствій слились съ канарами въ южной Франціи.

Секта вальденсово получила свое начало во второй половинъ

XII в. оть Петра Вальда, люнскаго куща. Это — быль человъкъ глубоко религіозный, любившій читать священное писаніе, которое было переведено для него двумя духовными лицами. Чрезъ это чтеніе онъ познакомился съ церковію апостольскаго въка и, сравнивая ее съ церковію римскою, пришель къ объжденію, что римская церковь далеко отступила отъ той. Внезанная смерть одного изъ друзей Вальда послужила поводомъ къ ръшительному шагу. Онъ роздаль свое имѣніе бѣднымъ и, въ видахъ возстановленія апостольской церкви, сдёлался странствующимъ проповёдникомъ покаянія и обращенія на путь истинный. Къ нему пристали другіе, и такимъ образомъ образовалось цёлое общество странствующихъ проповъдниковъ. Ихъ называли ліонскими нищими, униженными, саботатами (по обуви). Предосудительного въ проповъди этихъ людей ничего не было. Но все-таки ліонскій архіепископъ запретиль имъ проповъдь, а папа предалъ (1184 г.) ихъ даже проклятію, такъ какъ казалось оскорбленіемъ для іерархіи притязаніе ихъ на учительство въ церкви. Къ тому же вальденсы утверждали, что истинными учителями въ церкви могуть быть только добровольно принявшіе на себя подвигь апостольской нищеты. Вальдъ быль изгнанъ изъ Ліона; онъ долгое время пропов'ядывалъ въ Италіи, Германіи, поселился, наконецъ, въ Богеміи и здёсь умеръ (1197 г.). Носледователи его также разсеялись, но въ некоторыхъ мъстахъ основали свои общины. Вальденсы вначалъ не имъли въ виду отлагаться отъ господствующей церкви, но, когда сама церковь отвергла ихъ, они стали въ оппозицію въ ней. Ихъ протесты направлены были главнымъ образомъ противъ римской іерархіи. Вооружаясь противъ нея, они дошли до отрицанія іерархіи вообще, а затімъ и до отрицанія священнодійствій, совершаемыхъ іерархическими лицами. Такъ, они отвергали папство. право іерархіи разрѣщать отъ грѣховъ и вообще исповѣдь, причашеніе и т. д. Затьмъ посльдовательно они дошли до отрицанія почитанія иконъ и мощей. Такимъ образомъ, вальденсы, въ своихъ стремленіяхъ возстановить апостольскую церковь, примкнули отчасти къ канарамъ. Въ жизни вальденсы являлись людьми высоконравственными. Почерпая правила жизни исключительно изъ Евантелія, они хотели выполнять буквально всё заповёди Спасителя. п потому отвергали всякую самозащиту, войну, присягу и т. д. Лаже католики отзывались одобрительно объ ихъ жизни. Попытки Папы Иннокентія Ш возвратить вальденсовъ къ церкви и преобразовать ихъ общество въ монашескій ниществующій орденъ не удались, такъ какъ разногласія ихъ съ церковію были слишкомъ велики.

Секта апостомиковъ появилась въ XIII въкъ. Основателемъ ея быль Герардо Сегарелли. У него, также какъ и у Вальда, было стремленіе возстановить апостольскую жизнь. Въ 1260 г. онъ, опоясанный веревкою, босой и съ непокрытою головою, выступилъ въ Пармъ съ проповъдію покаянія. Своими проповъдями и наружностію онъ увлекъ многихъ, такъ что вскоръ вокругъ него образовалось цёлое общество, которое онъ назвалъ орденомъ апостомиковъ. Но папа не утвердилъ этого ордена и даже проклялъ его; вслъдствие этого Герардъ окончательно разошелся съ церковию и и началь ожесточенную полемику съ ней. Онъ особенно нападаль на роскошь и богатство клириковъ; а римскую церковь называлъ апокалипсическою блудницею. За это онъ былъ схвачевъ и сожженъ въ Пармъ (1300 г.). Его мъсто въ сектъ занялъ Дольчино, сынъ одного священника. Этоть выступиль съ апокалипсическими пророчествами противъ римской церкви. Онъ утверждалъ, что скоро наступитъ новый (четвертый) періодъ церковной жизни, когда папа и вся церковная і рархія будуть низвержены и церковь будеть преобразована Св. Духомъ въ духовную общину. Онъ даже назначалъ годъ наступленія этого періода. Цёлыя тысячи фанатиковь слёдовали за этимъ новымъ пророкомъ. Римская ісрархія, конечно, вооружилась противъ него со всею силою. Но Герардъ, избътая преслъдованій, удалился въ Далмацію, а потомъ, явившись въ Италіи, утвердился съ своими приверженцами на одной горъ и долгое время отбивался отъ цълаго крестоноснаго ополченія. Только голодомъ довели его до невозможности продолжать борьбу. Онъ едался и быль сожжень на кострѣ (1307 г.). Многіе изъ его поелъдователей также погибли на кострахъ.

# ГЛАВА V.

## подготовление реформации.

§ 26.

Общее недовольство римскою церковію и стремленіе къ ея преобразованію.

Въ появлении сектантскихъ обществъ на западъвисказался ръзкій протесть противь испорченности римской церкви. Но въ XI-XV въкахъ не одни только сектанты возставали противъ недостатковъ господствующей церкви; кромё ихъ мы видимъ во всёхъ слояхъ западнаго христіанскаго общества множество недовольныхъ тогдашнимъ положеніемъ церковныхъ дёлъ. Только эти недовольные не отдёлялись, подобно сектантамъ, отъ церкви, а, оставаясь въ ней, требовали церковныхъ преобразованій. Въ XIV и особенно XV въкахъ, когда злоупотребленія папства и іерархіи дошли до крайней степени, требованія церковныхъ реформъ стали раздаваться отовсюду и съ особенною настойчивостію. Папство, шзвратившее христіанство до того, что церковь, это царство Божіе, обратилась въ царство человъческое, папское, было ненавистно всъмъ. Вев, --и государи съ своими правительствами, и ученые, и епископы, и клирики, и народъ, --- во имя евангелія и апостольскаго христіанства требовали преобразованія церкви во главт и членахъ. Требовали, — чтобы папа отказался отъ своей светской власти и ограничился одною духовною; чтобы и духовною властію онъ пользовался безъ насилій и произвола, въ границахъ, опредёленныхъ церковными законами; чтобы въ жизнь іерархіи и клира введена была строгая дисциплина и вообще улучшена ихъ нравственность; чтобы всв церковныя злоупотребленія, въ томъ числе и индульгендін, были уничтожены; чтобы религіозное знаніе было очищено отъ схоластическихъ наростовъ и основывалось на Св. Писаніи; чтобы въ народъ распространено было религіозное образованіе; чтобы вообще возстановлено было благочестие въ церкви и т. д. Ученые богословы въ своихъ сочиненіяхъ весьма основательно доказывали необходимость подобныхъ реформъ. Парижскій университеть быль центромъ, откуда распространялось реформаторское движеніе. Отсюда именно выходили ученые поборники реформы, напр. канцлеръ университета Іоаннъ Жерсонъ (ум. 1429 г.), ректоръ университета Николай фонъ Клеманжъ (ум. 1440 г.) и друг. Подобние люди были выразителями желаній современнаго имъ общества. Папи, конечно, не хотьли знать никакихъ реформъ. Тогда понытки произвести ихъ стали принимать на себя правительства и даже частныя лица; правительства стремились достигнуть этого при посредствъ реформаторскихъ соборовъ Пизанскаго, Констанскаго и Базельскаго, частныя лица, напр. Джонъ Виклефъ въ Англіи, Іоаннъ Гуссъ въ Богеміи и друг. разсчитывали на содъйствіе ученыхъ и народныхъ массъ. Но попытки такъ и остались попытками. Западное христіанское общество все еще находилось подъ обаяніемъ папскаго всемогущества и страшилось сдълать ръшительный шагъ, а съ другой стороны папы XV въка были настолько изворотливы, что всегда находили средства разрушить всъ реформаціонные планы. Все-таки эти попытки проложили путь настоящей реформаціи.

# § 27.

# Виклефъ и Гуссъ.

Англійскій богословь, Джонь Виклефь (род. 1324 г., ум. 1384 г.), выступилъ съ своими реформаторскими стремленіями во второй половинъ XIV въка. Обстоятельства благопріятствовали ему. Въ то время (при Эдуардъ III) англійское правительство мало-помалу начало высвобождаться изъ-подъ опеки папства и потому благосклонно смотръло на его противниковъ. Виклефъ началъ тъмъ, что въ 1356 г. издалъ сочинение "о последнихъ временахъ церкви", затъмъ во время (съ 1360 г.) борьбы оксфордскаго университета съ нищенствующими монахами, сталъ устно и письменно докавывать несостоятельность монашества. Къ этому времени относится, между прочимъ, его сочинение "о бъдности Христа", въ которомъ нищенствующіе монахи представлены въ весьма невыгодномъ свъть. Въ 1366 г., когда англійское правительство отказалось платить ленную подать пап'т. Виклефъ выступилъ съ сочинениемъ въ защиту правительства. За это онъ сдъланъ былъ профессоромъ и докторомъ богословія въ Оксфорд'в (1372 г.). Въ 1374 г., по порученію своего правительства, Виклефъ, въ числъ другихъ, отправлялся къ папскому двору въ Авиньенъ для переговоровъ о церковныхъ дълахъ. Здёсь онъ лично познакомился съ испорченностію папства и, по возвращеніи, открыто сталь пропов'ядывать, что папа есть "анти-

жристь". Въ своихъ нападвахъ на папство Виклефъ дошелъ до того, что отвергалъ въ принципъ священство, поставляя не посвящение, а личное благочестіе того или другаго іерархическаго лица источникомъ его правъ на управление и священнодъйствие въ церкви. Нищенствующіе монахи воспользовались этими и подобными мыслями Виклефа, чтобы обвинить его въ ереси. Они выбрали изъ его сочиненій и лекцій 19-ть положеній и отправили ихъ къ пап'в Григорію XI, какъ еретическія. Назначенъ быль судъ надъ Виклефомъ (въ 1378 г.). Но на этотъ разъ, благодаря защить аглійскаго правительства, онъ избъжалъ осужденія, удовлетворивши судъ приличными объясненіями. Между тъмъ наступилъ папскій расколъ. Виклефъ снова выступилъ противъ папства и пошелъ еще дальше въ своихъ реформаторскихъ планахъ. Онъ отвергалъ совсемъ епископскую степень въ цервви и предлагалъ возстановить, какъ онъ говориль, апостольское пресвитеріанское устройство; отвергаль совершенно Св. преданіе, поставлял Св. писаніе единственннымъ источникомъ и нормою въроученія; ученіе о чистилищъ и индульгенціяхъ также отвергалъ; таинство елеосвященія не признаваль необходимымъ; устную исповедь считалъ насиліемъ совести и потому предлагаль довольствоваться внутреннимь раскаяніемь человъка предъ Богомъ; ученіе о дійствителеномъ присутствіи Христа въ евхаристіи отвергаль, допуская, подобно Беренгарію Турскому, только Его духовное присутствіе; богослуженіе съ его искуственностію, блестящими церемоніями отвергаль и предлагаль устроить его какъ можно проще: священникамъ предлагалъ дозволить брачную жизнь, а монашеское сословіе уничтожить или, по прайней мітрів, монаховъ считать наравит съ мірянами. Вообще Виклефъ стремился въ дълъ въры, если ни совсъмъ уничтожить. то. но крайней мъръ, ограничить всякое посредство между Богомъ и человъкомъ, и спасеніе человъка поставить въ зависимость отъ его личнаго отношенія къ Искупителю. Для распространенія въ народ'в религіознаго знанія Виклефъ основаль общество благочестивыхъ мужей, которые должны были пропов'ядывать народу Евангеліе; вм'єсть съ тымь онъ началь переводить Св. Писаніе на англійскій языкъ. Все это, и особенно попытки дать народу возможность читать Св. писаніе, было причиною того, что противъ Виклефа снова начались преслъдованія. Въ 1382 г. на соборъ въ Лондонъ его учение въ 24 положенияхъ, было осуждено, какъ еретическое. Слабый король Ричардъ II успълъ только защитить личность Виклефа. Послѣ этого Виклефъ удалился изъ Оксфорда въ приходъ Люттерворть, гдф и умеръ. Въ своемъ уединеніи не задолго до

смерти онъ написалъ сочинение trialogus, въ которомъ изложилъ свои реформаторския мисли. Впослъдствии Виклефъ еще нъсколько разъ былъ осужденъ—папою Іоанномъ ХХШ на римскомъ соборъ 1412 г. и на соборъ Констанскомъ 1415 г. У Виклефа остались послъдователи не только изъ среды народа, но и изъ высшихъ классовъ общества. Ихъ называли еретиками лоллардами. Но такъ какъ англійское правительство, подъ давленіемъ папства, отказало имъ въ своемъ сочувствіи и даже помогало церкви преслъдовать ихъ, то они не имъли никакого значенія. Все-таки мысли Виклефа пустили глубокіе корни какъ въ Англіи такъ и другихъ странахъ.

Въ болъе привлекательномъ свътъ является предъ нами другой поборникъ реформы, Іоаннъ Гуссъ профессоръ богословія въ Пражскомъ университетъ въ Богеміи. Виклефъ въ своихъ реформаторскихъ стремленіяхъ дошелъ до отрицанія весьма существенныхъ пунктовъ въ религіи; Гуссъ, напротивъ, возставая противъ злоупот ребленій римской церкви, оставался на почвъ церковной и даже больше, — онъ былъ поборникомъ древняго православія. Гуссъ родился въ 1369 году въ одномъ мѣстечкѣ въ южной Богеміи, Гуссинеци, образование получиль въ Пражскомъ университетъ, въ которомъ съ 1398 года занялъ каоедру богословія. Въ то время мысли' о поврежденіи церкви занимали многихъ; высказывались онъ и въ Богеміи. Вмѣстѣ съ этимъ въ Богеміи въ XIV вѣкѣ возникло стремленіе возстановить древнее православіе, пропов'яданное тамъ Св. Кирилломъ и Меоодіемъ. Богослуженіе на словянскомъ языкъ и причащение мірянъ подъ обоими видами состовляло первый предметь желаній богемцевь. Іоаннъ Гуссь, занявши профессорскую каоедру, сдълался горячимъ поборникомъ реформы перкви въ слысть возвращения ея къ древнему православию. Вскоръ ему пришлось открыто заявить свои реформаторскія стремленія. Въ 1402 году онъ занялъ должность проповедника въ Виолеемской часовнъ (такъ называлась частная вновь построенная богемцами церковь). Въ своихъ проповъдяхъ, которыя произносились на славянскомъ языкъ, онъ училь народъ въръ и жизни по Евангелію; при этомъ ему приходилось дълать ръзкіе отзывы о католическихъ. священникахъ и монахахъ. Въ тоже время Гуссъ познакомился съ сочиненіями Виклефа, привезенными изъ Оксфорда его другомъ, Іеронимомъ Пражскимъ, и отнесся къ нимъ съ полнымъ сочувствіемъ, не разділяя, впрочемъ, крайнихъ воззріній Виклефа. Все это было причиною того, что поборники латинства стали обвинять Гусса въ ереси Виклефа. Вскоръ произошло столкновение. Въ Прагу

прибыли два англійскіе богослова, последователи Виклефа, и, между прочимъ, выставили двъ картины, изъ которыхъ на одной было мэображено вшествіе Спасителя въ Іерусалимъ, въ сопровожденім учениковъ, а на другой-вшествіе папы въ Римъ въ сопровожденіи кардиналовъ; Спаситель быль изображенъ въ терновомъ вънцъ, а папа въ тройной золотой коронъ и т. п. Въ университетъ начались толки объ этихъ картинахъ. Гуссъ, не одобряя англичанъ за ихъ выходку, высказался все-таки противъ папства въ духъ Виклефа. Но въ университетской корпораціи большинство голосовъ предоставлено было иностранцамъ (50), которые, по побужденіямъ чисто національнымъ, были противъ Гусса и богемскихъ, членовъ университета; поэтому иностранные члены университета составили (1408 г.) опредъленіе, въ которомъ осуждалось 44 положеній Виклефа. Но Гуссъ исходатайствовалъ у короля Венцеслава декретъ (1409 г.), которымъ большинство голосовъ предоставлялось богемскимъ членамъ университета. Такимъ образомъ національная и реформатская партія въ Богеміи взяла перевъсь; богемцы, во главъ / съ Гуссомъ стали ръщительно высказываться противъ римской церкви. Теперь противъ Гусса выступилъ пражскій архіепископъ Сбинко. Онъ послалъ на него доносъ въ Римъ, -и оттуда въ 1410 г. пришла булла, повел'вавшая сочиненія Виклефа сжигать, а посл'єдователей его привлекать къ суду; къ этому присоединено было запрещеніе пропов'ядывать въ частныхъ церквахъ. Гуссъ послаль къ папъ аппеляцію; въ которой доказываль, что въ сочиненіяхъ Вик-, у лефа весьма много истиннаго; пропов'ядыванія же въ Виелеемской часовнъ не оставлялъ. Папа потребовалъ было его въ Римъ; но, благодаря заступничеству короля и университета, дёло Гусса окончилось мирно въ Прагъ. Вскоръ вышло новое столкновение у Гусса **съ** римскою іерархією. Напа Іоаннъ XXIII, устраивая крестовый походъ противъ своихъ политическихъ враговъ, прислалъ въ 1412 г. въ Богемію буллу, въ которой даваль полныя индульгенціи всёмъ крестоносцамъ. Гуссъ возсталъ противъ этого въ своихъ проповъдяхъ и сочиненіяхъ, а его другъ, Іеронимъ Пражскій, сжегъ папскую буллу. Народъ быль на ихъ сторонъ; началось волненіе. Теперь послъдовала нован булла (1413 г.) съ отлучениемъ Гусса отъ церкви и интердиктомъ на Прагу. Гуссъ написалъ аппеляцію къ Самому Господу I. Христу, такъ какъ не надвялся найти справедливости на земять. Въ тоже время онъ издалъ сочинение "о церкви", въ ко-

<sup>(50)</sup> Богемцы имъли одинъ голосъ, а нъмцы и поляки три голоса.

торомъ доказываль, что истинная церковь должна состоять изъ върующихъ, а такъ какъ напа отпалъ отъ въры, то онъ не есть членъ Церкви, и его отлучение не имъетъ значения. Все-таки архіепископъ Пражскій усцёль вытёснить Гусса изъ Праги. Между тёмъ открылся Констанскій соборь (1414 г.). Такъ какъ Гуссъ еще прежде издалъ аппеляцію къ вселенскому собору, то его потребовали въ Констанцъ. Императоръ Сигизмундъ далъ ему даже охранную грамату. Прибывъ въ Констанцъ, Гуссъ долженъ былъ долгое время ждать допроса, послѣ котораго его немедленно арестовали. Императоръ Сигизмундъ не захотълъ настоять на его освобождении, не смотря на данную имъ охранную грамату. Соборъ отнесся такъ жестоко къ Гуссу потому, что ему показалось ересью требование Гусса, чтобы ложность его мивній была доказана на основаніи Св. Писанія. Вообще Констанскій соборь, не смотря на либерализмъ нікоторыхъ своихъ членовъ, смотрълъ на реформу церкви слишкомъ узко, разумъя подъ нею только ограничение папскаго произвола. Пока на соборъ ръшалось дъло папы Іоанна XXIII, Гуссъ сидълъ въ тюрьмъ, гдъ его продолжали подвергать допросамъ. Послъ семимъсячнаго заключенія его снова позвали въ торжественное засъданіе собора и, - такъ какъ онъ продолжалъ требовать опровержения своихъ миъній на основапіи Св. Писанія, -- осудили какъ еретика на сожженіе. 6 іюля 1415 года Гуссъ умеръ на востръ. Другъ его, Іеронимъ Пражскій, прибывшій вмість съ пимь въ Констанць, также быль сожженъ (1416 г.), послъ продолжительнаго тюремнаго заключенія.

Но реформаторское движение въ Богемии не кончилось сожженіемъ Гусса. Богемпы, поддерживавшіе его до и во время собора, послъ его смерти, возстали почти поголовно противъ римской церкви. Дело произошло такимъ образомъ. Съ согласія Гусса, его последователи, называемые иусситами, ввели у себя причащение мірянъ подъ обоими видами и, когда Констанскій соборъ, уже послѣ сожженія Гусса, отвергъ такое причащеніе какъ еретическое, ръшились оружіемъ завоевать себь чашу. Къ гусситамъ пристали многіе богемскіе граждане и дворяне. Предводителемъ ихъ былъ нъкто Іоаннъ Жишка. Онъ съ 40,000 приверженцевъ укрѣпился на одной горъ, которую назвалъ  $\theta$ аворомъ (отсюда названіе гусситовъ таборимы) и началь ожесточенную борьбу съ поборниками латинства. Вскоръ борьба приняла громадные размъры. Въ 1419 г. умеръ богемскій король Венцеславъ. Наслёдникомъ его быль императоръ Сигизмундъ; но богемцы отказали ему въ присягъ за его "въроломство" въ дълъ Гусса. Такимъ образомъ поднялась вся Богемія.

Папа Мартинъ V посылалъ въ Богемію нёсколько врестоносныхъ ополченій; но ничего не достигъ. Гусситы съ усибхомъ отражали всь нападенія. Второй предводитель ихъ (съ 1424 г.), Прокопь большой своими побъдами надъ крестоносцами наводилъ ужасъ на сосъднія страны. Въ такомъ положеніи находились дъла до открытія Базельскаго собора (1431 г.), который, между прочимъ, принялъ на себя заботу примирить гусситовъ съ церковію нутемъ переговоровъ и уступокъ. Къ этому времени, въ своихъ реформаторскихъ взглядахъ, гусситы распались на двъ партіи. Одни изъ нихъ болъе умъренные, соглашались на примирение съ церковію, если только будетъ введено причащение подъ обоими видами, будетъ дозволена проповедь на родномъ языке, у клира будутъ отобраны церковныя имущества и учрежденъ будетъ надъ ними строгій церковный судъ. Такіе гусситы изв'єстны подъ назнаніемъ каликстиновъ (отъ calix чаша) утражвистовь (отъ uterque-оба). Другіе гусситы (табориты собственно), въ своемъ ожесточении противъ римской церкви дошедшіе до фанатизма, требовали, кром'в того, уничтоженія иконопочитанія, отміны тайной исповіди и т. п. Базельскій соборь пригласилъ для переговоровъ гусситскихъ депутатовъ, которые и явились (1433 г.) въ числъ 300. Продолжительныя совъщанія не имъли успъха; гусситы отправились домой. Соборъ послаль вследъ за ними посольство съ предложениемъ уступовъ; именно соборъ соглащался выполнить четыре требованія каликстиновъ. Последніе, поэтому, и присоединились къ церкви, хотя не долго пользовались выговоренными уступками. Въ 1462 г. папа Пій ІІ объявиль всъ уступки, сдъланныя имъ базельскимъ соборомъ, не дъйствительными; послъ чего каликстины только тайно пріобщались подъ обоими видами. Табориты же и послъ уступокъ базельскаго собора оставались непримиримыми врагами церкви; но и они, потерпъвъ въ 1434 г. жестокое пораженіе отъ католическихъ войскъ, должны были смириться. Впоследствіи, около 1450 г., остатки ихъ образовали небольшую общину подъ именемъ богемскихъ и моравскихъ братьевъ, которая, отказавшись отъ употребленія оружія, стремилась въ тиши уединенія устроить жизнь своихъ членовъ на основаніи чистаго евангельскаго ученія. Въ XVI в. эта община особенно распространилась и стала въ одинъ уровенъ съ религіозными обществами, возникшими послъ реформаціи.

# § 28.

#### Возрожденіе наукъ и гуманисты.

Въ XV в. въ умственной жизни запада совершился переворотъ, извъстный подъ названіемъ возрожденія наукь. Это возрожденіе наукъ имъло весьма важное значеніе въ дълъ подготовленія реформаціи римской церкви. До XV в. на западъ, во время господства схоластики, была въ ходу одна только наука-богословская; другія области человъческаго знанія находились въ полномъ пренебреженіи. Въ XV в., съ паденіемъ схоластики, область знаній значительно разширяется; науки такъ называемыя свътскія, получають праве гражданства и дълаются предметомъ серьезнаго изученія. На первый разъ особенно развилось изучение группы наукъ историко-фимологических». Такой перевороть въ умственной жизни запада совершили греки. Въ XV въкъ они вошли въ особенно близкія сношенія съ западомъ, сначала на Флорентійскомъ соборъ, а затъмъ послѣ паденія Константинополя. Послѣ паденія Константинополя греческіе ученые цілыми толпами приходили на западъ, приносили съ собою сочиненія древнихъ классическихъ писателей и здісь пробуждали любовь къ изучению ихъ. Не только ученые, но даже просто образованные люди запада стали заниматься изученіемъ языковъ греческаго и латинскаго по сочиненіямъ классическихъ писателей; всё стремились вникнуть въ духъ и жизнь классическихъ народовъ. Даже еврейскій языкъ и произведенія еврейской литературы не были забыты. Изобрътение книгопечатания въ XV ст. дало возможность заниматься изученіемъ классиковъ большему числу лицъ. Любовь въ изученію влассичесской литературы простиралась до того, что на западъ составилось убъждение, что изучение классиковъ есть необходимое условіе всякаго образованія и влассическое образование составляеть высшую степень человъческазе образованія вообще; поэтому филологія и другія науки, им'йющія съ нею непосредственную связь, назывались нуманнъйшими (humaniora). Италія была центромъ, гдѣ началось и откуда распространялось это гуманистическое (классическое) просвъщение. Сюда прежде всего пришли ученые греки и здъсь нашли пріють и покровительство даже у владътельныхъ лицъ. Сами папы, напр. Левъ Х, покровительствовали классическому образованію. Но особенною любовію въ этому образованію отличались владітели Флоренціи изъ

фамиліи *Медичи*. Въ 1440 году Козьмою Медичи основана была во Флоренціи Academia Platonica которая сдёлалась разсадникомъ гуманизма. Изъ Италіи гуманистическое просвещеніе распространилось въ Германіи, Франціи, Англіи. Гуманисты появились вездё; составляли изъ себя общества, заведывали школами, университетами и т. д.

Новое направленіе, принятое просв'ященіемъ, отразилось различно на религіозныхъ возэрвніяхъ западнаго общества. Въ Италіи следствіемъ изученія классиковъ было распространеніе языческаго міровоззрѣнія, которое, перемѣшиваясь съ христіанскимъ, привело итальянское общество въ новому (классическому) язычеству. Религіозныя понятія до того были перепутаны, что въ Рим' часто см'єшивался Христосъ съ Меркуріемъ, Мадонна съ Венерой, въ честь Виргилія, Горація, Платона и Аристотеля совершались религіозныя церемоніи (51). Даже кардиналы и епископы смотр'вли на Евангеліе, какъ на греческую минологію. Словомъ, въ Италіи мъсто религіозныхъ суевбрій, надъ которыми смізліся гуманизмъ, заступило невъріе. Не то было въ другихъ странахъ и особенно въ Германіи. Здёсь гуманисты стремились обратить свои историкофилологическія познанія на служеніе религіознымъ интересамъ. Главнымъ дёломъ ихъ было изучение Св. Писанія Ветхаго и Новаго Завъта на тъхъ языкахъ, на которыхъ оно написано, при пособіи филологіи и критики. Естественно, что гуманисты, вооруженные знаніемъ Св. Писанія и гуманнъйшихъ наукъ находили въ ученім и устройстві римской церкви весьма много несообразностей ■ старались съ своей стороны содъйствовать уничтожению ихъ. Оружіемъ ихъ въ борьбѣ противъ недостатковъ и злоупотребленій римской церкви были, главнымъ образомъ, сатира и насмъшка. Изъ множества такого рода гуманистовъ особенно замъчательными представляются Іоанно Рейхлино и Еразмо Роттердамскій.

Іоаннъ Рейхминъ (ум. 1522 г.) въ свое время стоялъ во главъ германскихъ гуманистовъ. Онъ былъ юристъ и занималъ должностъ предсъдателя швабскаго союзнаго суда. Совершивъ нъсколько путемествій въ Италію, онъ сдълался жаркимъ поборникомъ гуманизма. Главнымъ занятіемъ Рейхлина было изученіе еврейскаго языка и еврейской письменности; своими трудами въ этой области онъ положилъ начало филологическому толкованію Ветхаго Завъта. Составленная имъ грамматика еврейскаго языка долгое время была

<sup>(51)</sup> Характ. протест. Арх. Хрисанов в. 1, стр. 43.

# ОТДѣЛЪ ВТОРОЙ.

отъ взятія константинополя турками до настоящаго времени.

# А. Исторія церкви православно-канолической (1453—1880 г.г.).

#### ГЛАВА І.

внъшнее состояние церкви подъ игомъ турецкимъ.

§ 29.

Взятіе Константинополя турками и паденіе Византійской имперім.

Къ половинѣ XV вѣка Османскіе турки до того стѣснили Византійскую имперію, что она заключалась почти въ одномъ только Константинополъ съ предмъстіями. Византійскимъ императоромъ въ то время быль Константинь XI Палеолог (1449—1453 г.г.), по своимъ дарованіямъ и мужеству заслуживавшій лучшей участи. чъмъ какая постигла его и его имперію. Султаномъ же турецкимъ быль Mагометь  $\Pi$  (1451—1481 г.г.), человыть властолюбивый и воинственный. Этотъ ръшился положить конецъ существованию Византійской имперіи. Всв земли вокругъ Константинополя были уже въ его рукахъ; оставалось взять только самый Константинополь. Лля этого онъ началъ строить по обоимъ берегамъ Константинопольскаго пролива крыпости. Греки, -- опасаясь погибнуть голодною смертію, такъ какъ ни одинъ корабль не могъ проникнуть въ Константинополь, не подвергаясь обстрѣливанію изъ крѣпостей, —протестовали противъ этого несколько разъ. Но Магометъ на последній ихъ протесть отв'вчаль, что если вто будеть еще напоминат:. ему о кръпостяхъ, съ того съ живаго будетъ снята кожа. Предвидя, послъ такого отвъта, неизбъжную гибель имперіи, Консталтинъ прибътъ къ послъднему средству, -- обратился за помощію къ папъ Николаю V. Но папа, вмъсто какой-либо дъйствительной помощи, прислалъ въ Константинополь своего легата, бывшаго московскаго митрополита Исидора, чтобы упрочить здёсь флорентійскую унію. Надежда получить, при посредств'в папы, помощь отъ

западныхъ государей заставила Константина оказывать расположеніе легату. Ему дозволено было даже совершить миссу въ софійскомъ соборћ. Но противъ этого возстали народъ, духовенство и особенно монахи. Греческіе священники, совершавшіе съ легатомъ миссу, были отлучены, а престоль, на которомъ она совершалась; быль освящень вновь, какъ оскверненный. - Между тъмъ Магометь, подготовивши средства для завладенія Константинополемь. въ началѣ 1453 года подступилъ къ городу съ огромнымъ войскомъ и обложилъ его со всёхъ сторонъ. Чтобы воодушевить свои войска, онъ объщаль имъ отдать городъ на разграбленіе, а жителей въ рабство. У греческаго императора было не болъе восьми тысячь войска, считая въ томъ числъ и генурзцевъ, прибывшихъ, по просьбъ Константина, въ количествъ пяти сотъ человъкъ. Борьба была неравная; всетаки греки долгое время защищались упорно. Наконецъ, въ ночь съ 28 на 29 мая 1453 г. Константинополь быль взять турками. Императоръ Константинъ погибъ на ствнахъ города; погибъ и патріархъ Аванасій. Народъ въ ужась бъжить въ церкви просить помощи свыше; вопли молящихся заглушаются вриками побъдителей. Турки подступають нь церквамь, разбивають двери и начинають безчеловъчное избіеніе всъхъ. Въ тоже время они предаются грабежу, и церкви прежде всего подвергаются опустошенію. При этомъ выказался весь религіозный фанатизмъ турокъ. Иконы Христа Спасителя, Богородицы и святыхъ они влачили по улицамъ; надъ мощами святыхъ ругались; церковные сосуды употребляли для питья вина; ризами покрывали лошадей вмъсто попонъ; похищенныя въ церквахъ сокровища навьючивали на священниковъ въ оковахъ и т. п. Въ порывѣ фанатизма нъкоторые изъ янычаръ взялись было ломать мраморъ, которымъ быль украшенъ софійскій храмь; но Магометь запретиль это, чтобы сохранить зданіе храма для мечети. Четыре дня продолжались убійства и грабежъ. Тысячи грековъ погибли; оставшіеся въ живыхъ и неуспъвшіе бъжать обращены были въ рабство.

Въ XV въкъ, на востокъ, кромъ Византійской имперіи, существовало еще нъсколько греческихъ и славянскихъ государствъ, образовавшихся, главнымъ образомъ въ XIII в., изъ областей, входившихъ нъкогда въ составъ имперіи. Таковы, напр., въ Европъ Сербія, Молдавія, Албанія, Боснія, мелкія пелопонезскія государства, въ Азіи царство Трапезундское и друг. Нъкоторыя изъ этихъ государствъ, напр. Сербія, были уже подъ властію турокъ, хотя и нятьли собственныхъ правителей, другія же были независимы. По

завоеваніи Константинополя Магометь ІІ рёшился покорить и эти остатки надшей имперіи. Такимъ образомъ окончательно завоевани были имъ въ 1459 г. Сербія, въ 1459 и 1460 годахъ пелопонезскія государства, которыми владівли братья Константина XI Оома и Димитрій (только нъсколько приморскихъ городовъ осталось въ рукахъ венеціанъ); въ 1461 году завоевано было царство Трапезундское, въ 1463 г. Боснія, въ 1467 г. Албанія и т. д. только Черногорія, благодаря неприступному положенію страны. отстояла свою самостоятельность. Всё эти завоеванія сопровождались страшными, бъдствіями для жителей. Города обращены были въ развалины; церкви и монастыри ограблены и разрушены; тысячи христіанъ побити; оставшіеся въ живыхъ тысячами были отводимы въ плънъ для заселенія опустошеннаго Константинополя и его окрестностей, или обращаемы были въ рабство турецкимъ офицерамъ и солдатамъ. На мъстахъ своего жительства были оставляемы только нринявшіє магометанство. Къ привятію посл'єдняго турви принуждали жестокостями и насиліями, и если вто оставался непоколебимымъ въ въръ, того предавали мучительной смерти. Особенно жестокимъ преслъдованіямъ за въру подвергались христіане, зачисленные въ полки янычаръ, -- волей-неволей они дълались магометанами.

# § 30.

# Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви при Магометь II (1451—1481 г.г.)

Турки смотрѣли на покоренныхъ ими восточныхъ христіанъ съ крайнимъ презрѣніемъ. Воспитанные въ правилахъ корана, они были твердо убѣждены, что магометанство есть единственно истинная религія и что они, содержащіе эту религію, истинные правовориме; всѣ же другіе народы, содержащіе иную вѣру, и особенно христіане, не больше какъ невърные, райя, глуры. Отсюда, имъ представлялось дѣломъ естественнымъ и угоднымъ Богу—или обращать всѣхъ въ магометанство, даже огнемъ и мечомъ, по заповъди и примѣру своего пророка, или,—если это неудавалось,—поворять и порабощать, какъ враговъ своей религіи. Восточные христіане, непринявшіе магометанства, по мнѣнію турокъ, необходимо должны были, поэтому, поступить къ нимъ въ рабство; турки думали, что христіане, какъ невѣрные, именно и предназначены быть рабами, а они, правовѣрные, господствовать надъ ними.

Магометь II раздёляль общія мусульманскія возэрёнія на христіанъ. Но, при всемъ своемъ религіозномъ фанатизмѣ, онъ, какъ хорошій политикъ и притомъ человѣкъ не чуждый естественнаго чувства справедливости, находиль, что, въ интересахъ государственныхъ, весьма неудобно, тотчасъ же по завоевании Византійской имперіи, налагать на грековъ рабство со всёми его ужасными последствіями. На развалинахъ Византійской имперіи Магометъ хотълъ создать имперію Турецкую со всти отправленіями государственой жизни. Для этого нужно было прежде всего заселить опустоше нный Константинополь и его окрестности, устроить государственнное управленіе, особенно надъ покореннымъ народонаселеніемъ, возстановить промышленность, торговлю, завязать сношенія съ европейскими государствами и т. п. Всего этого онъ не могъ сдълать съ своею полудикою ордою, способною только на грабежи и убійства; греки были ему необходимы. Кромв того Магометь на первыхъ порахъ опасался возстанія грековъ, такъ какъ ихъ всетаки было больше турокъ. Поэтому, какъ скоро онъ завоевывалъ то или другое христіанское государство, -- греческое или славянское, —оставляль свои жестокости и делался благосклоннымь къ жителямъ. Благосклонность Магомета къ христіанамъ бывшей Византійской имперіи выразилась прежде всего и главнымъ образомъ въ въромернимости, такъ какъ онъ понималъ, что въра всегла имъла важное значение въ ихъ государственной жизни. Вслъдъ же за завоеваніемъ Константинополя, онъ издаль указь, которымь, приглашая разбъжавшихся жителей возвратиться въ городъ, предоставдиль имъ свободу въ дёлахъ вёры и совёсти. Вслёдствіе этого многіе изъ грековъ, дъйствительно, возвратились въ Константинополь, а другіе даже добровольно переселились сюда изъ другихъ областей имперіи. Въ концъ 1453 года Магометъ еще опредъленнъе заявилъ свое покровительство Христіанской въръ и Церкви. Узнавъ, что въ Константинополъ нъть патріарха, онъ дозволиль христіанамъ избрать его. По этому случаю въ Константинопол'в составился соборъ изъ сосъднихъ еписконовъ, членовъ и должностныхъ лицъ патріаршаго сунода, а также изъ знатныхъ мірянъ, на которомъ единодушно выбранъ былъ въ патріархи ученый и благочестивый монахъ Геннадій Схоларій (ум. 1464 г.). По обычаю прежнихъ временъ, онъ посвященъ былъ ираклійскимъ митрополитомъ. Затёмъ новый патріархъ представлялся султану, который принялъ его весьма благосилонно. Магометь II въ этомъ случав старался показать грекамъ, что онъ замѣнилъ для нихъ ихъ христіанскихъ государей. Онъ не только призналь Геннадія въ сан'в патріарха и утвердилъ за нимъ всв патріаршія права и преимущества, но подариль еще ему, - какъ это дёлали византійскіе императоры при представленіи новоизбранныхъ патріарховъ, омофоръ, серебряный жезлъ, мантію, богато убраннаго бълаго коня и 1,000 червонцевъ. На подаренномъ конъ, въ сопровождении знатнихъ турецкихъ сановниковъ. Геннадій торжественно возвратился изъ султанскаго дворца въ свою патріархію, которая назначена была султаномъ при храм' В Св. Апостоловъ (1). Новый патріархъ весьма понравился Магомету, такъ что онъ впослъдствии нъсколько разъ бывалъ въ его патріархіи и вступаль съ нимъ въ разсужденія о христіанской въръ. Вслъдъ за поставленіемъ Геннадія Магометъ издаль на его имя фирмана за своею подписью и печатью, которымъ опредълялъ положение церкви и ея клира въ своемъ государствъ. По этому фирману, — патріарху предоставлялась полная свобода въ управленіи церковными делами, и запрещалось кому бы то ни было вмешиваться въ его распоряженія; какъ патріархъ, такъ и епископы съ священниками и діаконами освобождались отъ поголовной и вообще отъ всъхъ податей; христіанскія церкви поставлены были полъ покровительство правительства, при чемъ запрещалось обращать ихъ въ мечети, кромъ, конечно, тъхъ, которыя были уже обрашены въ оныя; всемъ христіанамъ дозволено было свободно отправлять свое богослужение и праздновать свои праздники; насильственное обращение ихъ въ магометанство было запрещено; церковныя имущества оставлены были неприкосновенными; даже частныя имущества духовныхъ лицъ, въ случав ихъ смерти и неоставленія наследниковъ, запрещалось отбирать въ казну. Этого мало, -- Магометь II предоставиль константинопольскому патріарху такія права, какихъ онъ не имълъ при византійскихъ императорахъ; ему дана была гражданская власть надъ христіанами, такъ что онъ имъль право, независимо отъ турецкихъ судей, разбирать и гражданскія дъла христіанъ по древнимъ греческимъ законамъ. Соотвътственно такому важному значенію патріарха въ гражданскомъ управленіи, ему данъ былъ почетный титулъ милетъ-баши (глава націи) и должность его была сравнена съ должностями перваго класса, такъ что онъ сталъ въ одинъ рангъ съ трехбунчужными пашами и получиль право засёдать въ высшемъ правительственномъ мёстё Ту-

<sup>(1)</sup> Великольный софійскій храмъ быль обращень въ мечеть, всльдъ жеза завоеваніемъ Константинополя.

рецкой имперіи—Диванъ. Вмѣстъ съ тъмъ ему назначено было жалованье отъ казны и дано было право имѣть при себъ нолицейскую стражу.—Такимъ образомъ турецкое правительство на первыхъ порахъ отнеслось къ христіанской церкви весьма благосклонно. Положеніе христіанъ въ Турціи не объщало быть тажелымъ и тъмъ болье, что поголовная подать—хараджъ,—наложенная на нихъ въ пользу султанской казны, была довольно умѣренная (2), равно какъ и десятина, которую, сверхъ подати, должны были платить христіане турецкимъ землевладъльцамъ за право пользованія ихъ землею, была не особенно обременительна (3).

Но оказывая благосклонность христіанамъ, Магометъ II руководствовался, главнымъ образомъ, политическими соображеніями; расположенія къ христіанамь, какь христіанамь, у него не было, хотя онъ и уважалъ патріарха Геннадія за его личныя качества. Словомъ, при своей оффиціальной благосклонности, проистекавшей изъ государственныхъ разсчетовъ и естественнаго чувства справедливости, Магометь оставался врагомъ Церкви, какъ мусульманинъ и деспотъ. Поэтому, вев права и преимущества, предоставленныя имъ христіанамъ, были весьма не прочны. Самъ Магометъ постарался доказать это своими действіями. Тавъ храмъ Св. Апостоловъ, при которомъ была патріархія, по его приказанію, быль отобранъ отъ Геннадія и обращенъ въ мечеть, вследствіе чего Геннадій перенесь свою патріархію къ храму Всеблаженной. Патріархъ Іоасафать I Кокка (1466—1468 г.г.) лишень быль имъ бороды и низложенъ съ каеедры за то, что недалъ разръшенія одному, любимому имъ, греку на новый бракъ при жизни законной жены. Освободивъ, (фирманомъ на имя Геннадія) патріарховъ отъ податей, Магометъ, съ теченіемъ времени, когда явилось много искателей патріаршаго престола, не стіснился наложить подать и на нихъ, въ видъ пескезія (съ 1469 г.), платимаго патріархами при вступленіи на канедру, и хараджа (съ 1475 г.), платимаго ежегодно. По приказанію же Магомета, возобновившаго обычай византійскихъ императоровъ, чрезъ каждые пять лёть производился на-

<sup>(2)</sup> Словомъ харадже обозначалась подать за право существованія на завоеванной турками земль, или лучше выкупь раба за свою голову и жизнь. Ее обязаны были платить всь христіане мужескаго пола отъ семи до шести десятильтняго возраста, кромь увъчныхъ.

<sup>(3)</sup> Турецкіе вельможи и чиновники сділались землевладільцами тотчасъ же по завоеваніи Константинополя, такъ какъ они получили въ свое владініе кочти всів помістья и угодья бывшихъ подданныхъ Византійской имперіи.

боръ здоровыхъ и врасивыхъ христіанскихъ мальчиковъ семи и нѣсколько менѣе лѣтъ, въ размѣрѣ одной десятой части всего христіанскаго населенія. Эти мальчики, послѣ соотвѣтствующаго воспитанія, поступали въ разрядъ янычаръ, или опредѣлялись къ другимъ государственнымъ должностямъ. Такого рода наборъ составдялъ подать, извѣстную подъ названіемъ десятины дътией; въ этой подати все зло заключалось въ томъ, что христіанскія дѣти воспитывались въ магометанствѣ.

# § 31.

## Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви при преемникахъ Магомета до конца XVI стольтія.

Положеніе восточных христіанъ при Магометь II все-таки было сравнительно сносное. Не то было при его преемникахъ. Султаны, слъдовавшіе за Магометомъ, не считали нужнымъ въ свочихъ отношеніяхъ къ Церкви руководствоваться его государственными соображеніями, такъ какъ сознавали, что существованіе Турецкой имперіи въ Европъ упрочено и что греки и славяне покорены окончательно и не имъютъ ни силъ, ни средствъ свергнуть наложенное на нихъ иго. Поэтому, какъ деспоты и фанатики, они съ одной стороны не хотъли ничего знать о тъхъ правахъ и пре-имуществахъ, которыя предоставлены были христіанамъ Магометомъ II, и отчасти ограничивали ихъ, отчасти совсъмъ отнимали, съ другой—преслъдовали и угнетали христіанъ всъми возможными способами.

Преемникомъ Магомета П былъ сынъ его Ваязетъ П(1481—1512 г.г.). Это былъ государь слабохарактерный, любившій болье спокойную и роскошную жизнь, чьмъ военныя занятія, что, однако, не мышало ему быть, по временамъ, жестокимъ по отношенію къ своимъ подданнымъ какъ туркамъ, такъ ѝ христіанамъ. Пьянство, которому Баязетъ, вопреки магометанскому закону, подвергался постоянно, доводило его до того, что онъ не рыдко, по одному капризу, умерщвялять самыхъ приближенныхъ къ нему лицъ. Изъ-за пустыхъ же причинъ онъ дёлалъ притесненія и христіанамъ. Такъ, когда умеръ (1489 г.) патріархъ Сумеонъ Трапезундскій, Баязетъ присвонить себе его имущество; при чемъ забралъ и церковныя книги, сосуды и иконы. Преемникъ его Нифонтъ началъ было отстаивать права патріархіи на это имущество, но Баязетъ до того разгнѣвался, что приказалъ выгнать его изъ патріархіи и города. Натріарся

ха Іоакима (1499—1504 г.) Баязеть низвергь съ ваеедры за то, что онъ дозволиль въ одномъ христіанскомъ приходѣ построить новую церковь. Этотъ султанъ весьма часто низвергалъ и другихъ патріарховъ, въ видахъ пелученія большаго пескезія съ вновь поставляемыхъ. Кромѣ того Баязетъ, вопреки фирману Магомета II, отнялъ у христіанъ церкви и дозволялъ туркамъ насильственно обращать христіанъ въ магометанство. При этомъ нѣкоторые изъ христіанъ запечатлѣли свою твердость въ вѣрѣ мученическою смертію. Таковы напр.: Іоаннъ Трапезундскій (пострад. въ 1492 г.) и Іоаннъ Эпиротъ (пострад. въ 1500 г.).—Послѣ благосклоннаго отношенія къ Церкви Магомета II, насильственныя дѣйствія Баязета представлялись христіанамъ до того возмутительными, что они дали ему прозваніе христоненавистника и врага христіанъъ.

Следующій султань Селимь І (1512—1520 г.) царствоваль блистательно, - побъдилъ персовъ (1414 г.), завоевалъ у мамелюковъ Сирію и Египеть (1514—1517 г.) и проч. Но это быль кровожаднъйшій султанъ. Опасаясь притязаній на свой престолъ со стороны своихъ братьевъ и родственниковъ, онъ приказалъ всёхъ ихъ умертвить; даже отца своего, Балзета, хотя тотъ отказался отъ престола въ его пользу, приказалъ отравить. Отъ такого султана христіане не могли ожидать ничего хорошаго. Дъйствительно, Селимъ страшно ненавидълъ ихъ и подвергалъ еще большимъ преследованіямь, чемь его предшественникь. Приписывая свои победы божественному покровительству за свое правовъріе, онъ пришелъ въ мысли выразить свою благодарность Богу обращениемъ въ магометанство христіанъ. Для этого отнималъ у нихъ церкви, истребляль книги, заставляль насильно принимать магометанство, а отказывавшихся предаваль пыткамъ и смерти. Правда, Селимъ бываль иногла и благосклонень къ христіанамъ; напр., послѣ завоеванія Сиріи и Египта, постивъ Іерусалимъ, онъ ласково приняль іерусалимскаго патріарха Доробея и подтвердиль особымь указомъ, чтобы всв церкви и монастыри были въ его власти, чтобы православный іерусалимскій патріархъ имълъ первенство предъ представителями другихъ въроисповъданій и чтобы все духовенство было свободно отъ поголовной подати (хараджа). Но подобнаго рода благосклонность была явленіемъ случайнымъ и проистекала изъ разсчетовъ; Сирія была только что завоевана, и потому Селиму нужно было на первыхъ порахъ привлечь къ себъ покоренное населеніе объщаніями.

Преемникъ Селима Сомиманъ II (1520—1566 г.г.) пользуется у

туровъ почетнымъ титуломъ Великаго. Дъйствительно, онъ былъ замътательнымъ полководцемъ; своими завоеваніями въ Европъ, Азіи и Африкъ онъ разширилъ предълы Турціи и возвелъ ее на высшую степень могущества. Но и этоть султань, подобно своимъ предшественникамъ, до фанатизма преданъ былъ мусульманству, и потому быль страшнымъ врагомъ христіанъ. Давши клятву, при самомъ вступленіи на престолъ, губить христіанъ, онъ не отступался отъ нея во все свое правленіе. Не ограничивансь преслідованіемъ христіанъ въ частныхъ, отдільныхъ случаяхъ, Солиманъ предпринималъ противъ нихъ нъсколько общихъ мъръ. Такъ въ 1526 г. онъ съ своими улемами задумалъ омусульманить христіанъ, или, по крайней мъръ, стъснить ихъ въ отправлении богослужения отнятіемъ церквей. Улемы нашли, что Константинополь въ 1453 году взять быль Могометомъ II силою оружія, и потому предложили примънить къ дълу, изданный будто бы Магометомъ II, законъ, -- чтобы какъ въ Константинополъ, такъ и другихъ городахъ, которые взяты сидою, не было христіанскихъ церквей. Предполагалось христіанскія церкви или разрушить, или обратить въ мечети. Улемы предполагали, что христіане не докажуть своихъ правъ на свободу въроисповъданія, такъ какъ фирманъ Магомета ІІ патріарху Геннадію сгоръль во время бывшаго въ патріархіи пожара. Только большими подарками турецкимъ властямъ и особенно визирю Ибрагиму христіане избавились отъ угрожавшей имъ опасности. Визирь присовътываль тогдашнему патріарху Іереміи І (1520—1544 г.г.) найти янычаръ, бывшихъ при взятіи Константинополя Магометомъ, которые могли бы засвидетельствовать, что этотъ городъ сдался добравольно. За большія деньги найдены были три престар'ялые янычара, которые и дали показаніе въ пользу христіанъ. Страшный законъ былъ прістановленъ. Все - таки турецкіе фанатики постарались вознаградить себя за неудачу темъ, что, по ихъ настоянію, съ храма Всеблаженной, при каторомъ была патріархія и который быль центромъ единенія христіанъ, приказано было снять кресть. Это было въ началъ правленія преемника Іереміи, Діонисія (1544—1552 г.г.). Въ 1562 г. Солиманъ предприняль и привель въ исполнение другую мъру, направленную къ стеснению христіанъ. Онъ приказаль отобрать отъ христіанскихъ церквей, монастырей и епископій всі и безъ того немногочисленныя, оставленныя имъ, имънія и продать яхъ въ пользу казны временно т. е. такъ, чтобы правительство имъло право чрезъ три поколънія перепродать ихъ вновь.

Естественно, что церкви, монастыри и епископіи пожелали оставить за собою свои имънія и потому принуждены были платить султану большія суммы денегъ. Вследствіе этого церкви впали въ страшную бъдность и неоплатные долги. Съ тою же цълію стъснить христіанъ Солиманъ приказалъ запереть ворота храма Воскресенія въ Іерусалим' и отпирать ихъ для богомольцевъ только за установленную плату въ пользу казны. По распоряжению Солимана, за входъ въ храмъ Воскресенія богомольцы изъ западной Евроны платили больше другихъ; греки-вдвое меньше западныхъ, армяне-нъсколько меньше грековъ, а копты-меньше армянъ; только грузины и абиссинцы освобождены были отъ платы. Но самымъ жестокимъ стѣсненіемъ для христіанъ въ правленіе Солимана была подать, извъстная подъ названіемъ десятины дътей. Ведя постоянныя войны и теряя множество воиновъ, Солиманъ, для пополненія своихъ полковъ, весьма часто обращался къ этой подати. Въ его правленіе десятина дътей или, какъ еще называли ее, подать душь производилась самымъ варварскимъ образомъ. Порядка, установленнаго Магометомъ II при отбывании этой повинности христіанами. не существовало болье. Сборъ христіанскихъ дьтей производился уже не чрезъ пять лътъ, а чрезъ четыре, три, два и даже чрезъ одинъ годъ и вообще тогда, когда была нужда въ этомъ; собиралось не опредвленное количество дътей съ извъстнаго населенія, а часто отбирались всё здоровыя и красивыя дёти; при этомъ возрастъ дътей не принимался въ разсчетъ, -- брали не только отъ шести до семи лътъ, но и отъ семи до пятнадцати. Появление сборщиковъ дётей въ христіанскихъ городахъ и селеніяхъ было равносильно нашествію непріятелей. Сборщики отнимали у родителей ихъ дътей силою, а если родители скрывали ихъ, то подвергали ихъ пыткамъ и неръдко доводили до смерти. Отобранныя у христіанъ дъти воспитывались въ магометанствъ и, поступая впослъдствіи въ войско янычаръ или на службу при двор'в султана, достигали весьма часто важныхъ должностей въ государствъ. Это обстоятельство было причиной того, что нъкоторые христіанскіе родители добровольно отдавали своихъ детей, а некоторые брали детей у турокъ и отдовали ихъ вмёсто своихъ. Какъ бы то ни было, только церковь отъ этой подати душъ теряла весьма много своихъ членовъ. Подать, наложенная на христіанъ Магометомъ ІІ въ вимъ хараджа, постоянно возраставшая при его преемникахъ, въ правленіе Солимана увеличивалась еще болбе. Турки сами не платили податей; поэтому вся тяжесть государственных расходовь ложилась на христіанъ, а при Солиманъ эти расходы были весьма значительны.

Преемникъ Солимана, Семимъ II (1566—1574 г.г.), называвшій. себя разрушителемь выры христіань, относился къ нимъ также жестоко, какъ и его предшественники. Въ 1569 году онъ наложилъ арестъ на доходы всъхъ церквей своего государства, -- за исключеніемъ церквей въ Константинополь, Адріаноноль и Бруссь, -- съ дозволеніемъ христіанамъ выкупать ихъ. Христіане вынуждены были отдавать последнія средства и даже продавать церковную утварь, чтобы внести выкупъ. Въ 1571 году, когда турецкій флотъ быль разбить на голову западными союзными государствами, Селимъ до того озлобился, что приказалъ было избить всёхъ христіанъ въ Константинополъ, не щадя ни пола, ни возраста. Только благоразумныя представленія великаго визиря остановили ваварское распоряжение. Паши были такимиже варварами, какъ и самъ султанъ. Вотъ примъръ обращенія ихъ съ христіанами. Около 1570 года въ Іерусалимъ прибылъ новый паша; монахи давры Саввы Освященнаго въ большомъ числъ пришли съ подарками поздравить его. Паша подарки взяль, по, указывая на то, что нельзя допустить, чтобы въ одномъ монастырѣ проживало такое множество народа, --приказалъ многихъ изъ нихъ тутъ же умертвить. Селимъ одобриль распоряжение своего чиновника.

Следующій султань Мурадь ІІІ (1574—1595 г. г.) быль человъкъ корыстолюбивый, роскошный и въ высшей степени сладострастный. Для удовлетворенія своего корыстолюбія и роскоши онъ браль взятки съ своихъ пашей, а паши въ свою очередь отнимали последнее у несчастныхъ христіанъ, темъ более, что они, какъ и всъ вообще турецкіе чиновники, жалованья отъ казны не получали. Грабительства и насилія пашей произвели то, что города, населенные христіанами, запустъли, поля ихъ оставались необработанными и т. п. Отъ грабительствъ не были изъяты и христіанскія церкви. Въ 1584 г. одинъ грекъ-отступникъ донесъ Мураду, что храмъ-Всеблаженной, при которомъ была патріархія, владъеть несмътными сокровищами. Въ тоже время фанатики изъ турокъ представили ему, что въ Константинополъ съ увеличениемъ магометанскаго населенія, ощущается недостатокь въ мечетяхь. Мурадъ, побуждаемый съ одной стороны корыстолюбіемъ, съ другой-фанатизмомъ, сделалъ распоряжение отобрать у христіанъ все церкви п. обратить ихъ въ мечети. При этомъ онъ указывалъ на то, что привиллегіи, данныя Магометомъ II христіанамъ, относились только къ тому времени, когда Кенстантинополь быль пустъ и была нужда въ христіанскомъ населеніи, между тѣмъ какъ теперь онъ населенъ съ избыткомъ мусульманами. Патріархъ Ісремія П (1572—1594 г. г.) съ твердостію возсталь противъ такого распоряженія, ссылансь на фирманъ Магомета П; но Мурадъ приказаль заключить его въ тюрьму и затѣмъ сослаль въ заточеніе на островъ Родосъ. Во время этого заточенія храмъ Всеблаженной и еще одна церковь были отняты (1586 г.) у христіанъ, ограблены и обращены въмечети. Таже участь постигла бы и другія церкви, если бы христіане не откупились золотомъ и если бы за нихъ не вступились иностранные посланники. Теперь патріархія перенесена была сначала и на короткое время къ храму Богородицы Утѣшительницы, потомъ къ храму св. Димитрія, а, наконецъ, (1603 г.) къ храму св. Георгія въ фанарть (4), гдѣ она остается и донастоящаго времени.

Преемникъ Мурада, Магометъ Ш (1595—1603 г.г.), кромъ того, что быль человъкъ корыстолюбивый и распутный, отличался еще необыкновенною жестокостію. По его приказанію, девятнадцать его родныхъ братьевъ были удавлены предъ его глазами, а беременныя жены его отца, Мурада, брошены въ море. Христіане въ его правленіе ужасно страдали, главнымъ образомъ, отъ насилій и грабительствъ пашей и янычаръ. Паши грабили также, какъ и въ правление Мурада и вследствие техъ же причинъ. Янычары, начавшіе въ концѣ XVI и началѣ XVII вѣка вступать въ бракъ (который имъ прежде былъ запрещенъ) и сдълавшіе, такимъ образомъ, свой отрядъ наслъдственнымъ, разсъялись по всей турецкой имперіи и захватили насильственно всѣ лучшія земли. Буйство и своеволіе ихъ было такъ велико, что ихъ боялись сами султаны. Христіанамъ, проживавшимъ въ однихъ мъстностяхъ съ янычарами, приходилось испытывать отъ нихъ самыя наглыя насилія, -они грабили ихъ имущество, отягощали ихъ работами, отнимали у нихъ женъ и дочерей и т. п.

§ 32.

## Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви въ XVII и XVIII въкахъ.

Съ началомъ XVII въка отношенія турецкаго правительства къ Церкви нисколько не измънились, или, если измънились, то къхуд-

<sup>(4)</sup> Такъ назывался одинъ кварталъ въ Константинополъ.

шему. Турція, еще въ концъ XVI въка, вошла въ близкія сношенія съ Западною Европою и преимущественно съ безнравственною и своекорыстною Венеціанскою республикою. Это сближеніе отозвалось на туркахъ весьма невыгодно въ нравственномъ отношеніи; между ними въ громадныхъ размърахъ развились корыстолюбіе, продажничество, страсть къ нѣгѣ и роскоши. Отсюда на всѣ последующие века пошла страшная неурядица во всехъ отправленіяхъ государственной жизни Турціи. Султаны являются предъ нами, по большей части, корыстолюбивыми, сладострастными, трусливыми и ленивыми деспотами; великіе визири, управляющіе отъ ихъ имени государствомъ, употребляютъ свою власть только на то, чтобы продавать чиновничьи мъста, угнетать и грабить народъ; паши дълаютъ тоже въ своихъ областяхъ и, не чувствуя надъ собою сильной правительственной руки, весьма часто возмущаются противъ правительства и объявляютъ себя независимыми; всв вообще турецкіе чиновники, при отсутствіи государственнаго жалованы, торгуя законами и справедливостію, заботятся объ удовлетвореніи своей алчности къ золоту и выжимаютъ последние соки изъ жителей; въ войскахъ дисциплина упала, -- янычары почти постоянно производять бунты, грабежи и убійства. Вообще въ XVII и XVIII въкахъ турецкое правительство представляется страшно демораливованнымъ. При такомъ правительствъ на долю христіанскихъ подданныхъ Турціи выпадало одно только угнетеніе. Къ этому нужно - прибавить еще, что турецкое правительство могло безнаказанно угнетать христіанъ, такъ какъ турки, съ XVII или еще съ XVI въка, начали играть свою роль въ системъ политическаго равновъсія Европы и потому не слишкомъ опасались заступничества за христіанъ со стороны европейскихъ государствъ.

Нѣтъ нужды говорить объ отношеніи турецкаго правительства къ христіанамъ при каждомъ султанѣ въ отдѣльности въ XVII и XVIII вѣкахъ; всѣ они своею ненавистію къ христіанамъ похожи одинъ на другаго и на султановъ XV и XVI вѣковъ. Такъ, и въ XVII и XVIII вѣкахъ султаны, по временамъ, заявляютъ дикое желаніе истребить всѣхъ христіанъ. Напр., Мурадъ IV (1623—1640 г.г.), когда къ Константинополю подступили казаки, рѣшилъ было такое истребленіе, изъ опасенія, чтобы къ нимъ не присоединились константинопольскіе христіане; только благоразумные члены Дивана отговорили привести въ исполненіе это рѣшеніе. Тоже было въ 1768 году, когда русскія войска разгромили войска турецкія. Султанъ Мустафа III пришелъ въ страшный гнѣвъ и

положиль истребить христіань на всемь пространств'я своей имперіи, подозрѣвая ихъ въ сочувствіи къ Россіи. Представленія патріарха Самуила и знатныхъ грековъ, подкръпленныя подарками приближеннымъ султана, отвратили угрожавшую опасность. Также, какъ и прежде, деспотически и насильственно обращаются султаны или ихъ визири съ константинопольскими патріархами, --безъ всякаго суда низлагають ихъ, ссылають въ заточеніе, а ніжоторыхъ даже умерщвляють. Такъ, въ XVII в. патріархъ Кириллъ Лукарисъ, по приказанію Мурада IV, нъсколько разъ былъ ссылаемъ въ заточение и, наконецъ, задушенъ (1638 г.); патріархъ Кириллъ беррійскій также задушенъ (1639 г.); патріархи Парееній ІІ и Парееній ІІІ—удавлены (1650 и 1657 г.г.). Последняго греко-восточная церковь ублажаеть какъ священномученика. Низложенія же и заточенія патріарховъ въ XVII и XVIII вѣкахъ были постоянныя. Было время (съ 1622 по 1700 г.), когда въ продолжение 77 лътъ на константинопольскомъ патріаршемъ престолъ смънилось 48 патріарховъ, хоти нѣкоторые изъ нихъ по два, по три и даже по пяти разъ были возводимы на этотъ престолъ и низводимы. Вообще было ръдкимъ явленіемъ, когда патріархъ умираль, занимая патріаршій престолъ. Правда, греческие архіерен своими интригами часто давали поводъ турецкому правительству такъ произвольно распоряжаться патріаршимъ престоломъ, но чаще турецкое правительство само, по своимъ видамъ, низлагало и затачало патріарховъ. Причина низложенія была всегда одна и таже-корыстолюбіе турокъ. Понадобятся султану или великому визирю деньги, — они низлагають одного патріарха и ставять на его місто другаго, который, по обычаю, вносить пескезій; не внесеть патріархъ обычной ежегодной подати (хараджа), —его низлагають и ставять другаго, съ которымъ повторяется тоже; отправится патріархъ, съ дозволенія турецкаго правительства, въ Россію для сбора пожертвованій, его, по возвращеніи, обвиняють въ измінь, низлагають и отбирають имущество и т. п. Поступая такимъ образомъ съ патріархами, турецкое правительство довело натріаршеское достоинство до крайняго униженія; должность патріарха сділалась обыкновенною должностію чиновника, назначаемаго и увольняемаго правительствомъ. О жаловань в отъ казны патріархамъ, которое назначилъ имъ Магометь II, теперь не было и ръчи. Оно не существовало въ дъйствительности и прежде. Въ XVII въкъ турецкое правительство сдълало унизительнымъ для патріарховъ и самый порядокъ назначенія и утвержденія ихъ. Прежде вновь избранный или назначенный патріархъ мино

представлялся султану и отъ него принималь знаки утвержденія въ своемъ достоинствъ. Но въ 1657 году такое представленіе было отмънено, и утвержденіе патріарховъ предоставлено великому визирю. Такой порядокъ существоваль до самыхъ позднъйшихъ временъ.

Всв вообще восточные христіане въ XVII и XVIII ввкахъ испитывають такія же насилія и жестокости со стороны турокъ, какія испытывали и прежде. Янычары, по прежнему, во время возмущеній, прежде всего нанадають на христіанъ. Такъ въ 1730 году бунтовавшіе янычары напали на константинопольскую патріархію и потребовали отъ патріарха Паисія ІІ большую сумму денегъ. Не получивъ ея, они ворвались во храмъ, изрубили въ куски мощи, вылили св. муро, попирали ногами Св. Дары, уничтожили много иконъ и т. п. Отъ янычаръ не отставала и турецкая чернь, подстрекаемая муллами и улемами. Взрывы фанастической черни противъ христіанъ на всемъ пространствъ общирной турецкой имперіи въ XVII и XVIII въкахъ были весьма часты и всегда сопровождались страшнымъ избіеніемъ христіанскаго населенія.—Гражданскія права христіанъ въ XVII и XVIII въкахъ стёсняются и ограничиваются все болъе и болъе; сравнительно съ турецкимъ населеніемъ, населеніе христіанское является совершенно безправнымь. Христіане платять тяжелыя и невыносимыя подати, тогда какъ турки или совствиъ не платять податей, или платять весьма умеренныя. Гнеть оть податей въ то время усиливался еще отъ способа взиманія ихъ. турецкое правительство не само непосредственно собирало попати, а отлавало ихъ на откупъ. Откупщики, по большей части евреи, старались, вибств съ пашами, выбрать всеми способами не только уплаченную правительству сумму, но еще пріобръсти барыши. Отсюда, страшныя вымогательства и притъсненія христіанъ были діломъ обыкновеннымъ. Слідствіемъ всего этого было срашное обнищание христіанъ. Далве, служба военная и гражданская для христіанъ закрыта была совсёмъ. Турецкое правительство смотрѣло на христіанъ, какъ на рабовъ, не имъющихъ права, по восточнымъ обычаямъ, носить оружія, и потому не допускало ихъ до военной службы. Только на службу во флотъ допускались христіане, именно жители острововъ Архипелага, какъ хорошо комые съ морскимъ дъломъ, но и здъсь имъ не давали важныхъ должностей. Правда, съ конца шестидесятыхъ годовъ XVII стольтія греки стали занимать при турецкомъ дворъ должности драгомановъ и не рѣдко пріобрѣтали большое значеніе въ управленіи дѣлами по сношеніямъ съ иностранными государствами, но только на эту

должность и назначались греки и притомъ изъ немногихъ знатныхъ греческихъ фамилій; эти греки изв'єстны подъ именемъ фанаріотовъ (5). Вообще же греки-христіане не допускались ни къ какимъ правительственнымъ должностямъ. Но самымъ главнымъ ствсненіемъ для грековъ въ гражданскомъ отношеніи было то, что они лишены были права давать на судъ свидътельскія показанія противъ мусульманъ. Спорныя дъла между христіанами разбирались, обыкновенно, духовными ихъ властями, но если христіанинъ нить дело съ мусульманиномъ, то въ такомъ случат оно разбиралось турецкимъ судьею-кадіемъ. На судѣ у кадія показаніе и свидътельство христіанина одного или нъсколькихъ не принималось въ уваженіе, и мусульманинъ, представивши свидътелей мусульманъ, всегда могъ выиграть дъло, хотя бы и неправое. Стъсненія простирались даже на мелочныя условія жизни христіанъ. Такъ, ни одинъ христіанинъ не имълъ права носить бълой или зеленой чалмы; зеленый цвътъ, какъ цвътъ пророка Магомета, вообще быль запрещень христіанамъ. Для христіанъ головнымъ уборомъ должна была служить только феска. Далъе, ни одинъ христіанинъ не имъль права появляться вблизи мечетей и т. п. Всъ эти мелочныя стёсненія оскорбляли національное чувство грековъ. Безнравственность христіанъ, среди господствующаго турецкаго племени, была такъ велика, что бывали случаи, когда турки, особенно турецкіе чиновники и паши, безнаказанно лишали ихъ свободы и дълали своими рабами; обращение ихъ съ рабами-христіанами было самое варварское.

Съ безправностію гражданскою соединялась безправность религіозная. Той свободы въ исповъданіи своей въры, какая была объщана христіанамъ Магометомъ II, давно не было. Турки стъсняли христіанъ и въ отправленіи богослуженія, и въ совершеніи разныхъ христіанскихъ обрядовъ и т. п. Не довольствуясь этимъ, они не ръдко употребляли насильственныя мъры къ обращенію ихъ въ Магометанство. Правда, къ половинъ XVII въка подать душь, съ которою соединено было неминуемое обращеніе христіанскихъ

<sup>(5)</sup> Фанаріотами они называются отъ квартала въ Константинополъ-фанаря. Здёсь, после паденія Византійской имперіи, поселились некоторыя изъ знатныхъ греческихъ фамилій, которыя, съ перенесеніемъ сюда же патріархіи, усилились, разбогатели и образовали изъ себя особое въ среде греческаго населенія аристократическое сословіе фанаріотовъ. Фанаріоты стремились быть представителями греческой націи, часто вмешивались въ церковныя дёла и жерёдко производили большіе безпорядки въ патріархіи.

дътей въ магометанство, прекратилась, главнымъ образомъ, потому, что турки стали завидовать участи, ожидавшей такихъ дътей на султанской служов, — темъ не менье въ XVII и XVIII въкахъ насильственное обращение христіанъ въ магометанство продолжалось. Тъ притъсненія и насилія, которыя испытывали христіане, сами по себъ служили уже для турокъ средствомъ къ обращенію ихъ въ мусульманство. Гнетъ отъ невыносимыхъ податей, бъдность, презрительное обращение турокъ, соединенное съ оскорбленіями, постоянный страхъ за жизнь, честь, свободу, имущество и т. п. --- все это вынуждало христіанъ, не твердыхъ въ въръ, искать улучшенія своего положенія въ мусульманствъ. Такимъ образомъ обращалось въ мусульманство весьма много христіанъ какъ изъ среды грековъ, такъ и славянъ. Особенно много было отпаденій отъ храстіанской въры въ Босніи, Албаніи, Герцоговинъ и Анатоліи; несчастные отступники, подъ давленіемъ безчеловічныхъ притісненій, изміною своей въръ часто спасали свою жизнь. Но у турецкаго правительства, кромф обычныхъ притесненій христіанъ, было въ рукахъ еще довольно сильное средство къ обращению ихъ въ мусульманство. Это два закона: одинъ, освобождавшій христіанина отъ наказанія, наложеннаго судомъ, даже отъ смертнаго приговора, если онъ изъявляль желаніе принять мусульманство, другой, -- опредълявшій смертную казнь всякому отступнику отъ мусульманства, или только хулителю его. Приложение этихъ законовъ къ практикъ часто вело за собою совращение христіанъ въ магометанство. Первымъ закономъ турки пользовались такимъ образомъ: обвиняли христіанина въ дъйствительномъ или мнимомъ преступленіи, назначали наказаніе (6) и затімъ предлагали ему принять мусульманство, чтобы быть свободнымь отъ наказанія. Слабый въ вере, обыкновенно. уступаль такой силь и делался отступникомь. Также пользовались турки и вторымъ закономъ. Христіанина, котораго почему-либо хотълось туркамъ обратить въ мусульманство, схватывали, приводили къ судьъ и объясняли, что онъ или хулилъ Магомета, или объщалъ сдълаться мусульманиномъ, или уже принялъ мусульманство, но теперь отказывается онъ него и т. п. За такимъ обвиненіемъ, слъдовало назначение смертной казни; избавиться отъ нея можно было только действительнымъ принятіемъ мусульманства, что и случалось.

<sup>(6)</sup> Турецкіе судьи, по свидѣтельскимъ показаніямъ даже двухъ только магометанъ, могли опредѣлять смертную казнь.

Но не смотря на жестокости и притесненія со стороны турокъ, не всъ христіане, принуждаемые въ отступничеству, дълались отступниками. Многіе изъ пихъ претерпъвали всевозможныя мученія и, оставалсь непоколебимыми въ въръ, умирали смертію мучениковъ. Такихъ греко-восточная церковь, по всей справеддивости, почитаеть какъ святыхъ мучениковъ. Подвиги самоотверженія и терпънія этихъ мучениковъ новаго времени не менъе славны, какъ и подвиги мучениковъ первыхъ въковъ христіанства. Ихъ заключали въ окови, въ темници, морили голодомъ, подвергали жестокимъ побоямъ и пыткамъ и, въ концъ всего, или рубили имъ головы, или сожигали на кострахъ, или вѣшали. Вотъ нѣсколько примъровъ мученичества, изъ которыхъ, между прочимъ, видно и то, къ какимъ средствамъ прибъгали турки, чтобы обратить коголибо изъ христіанъ въ магометанство (7), Въ 1657 г. въ Смирну случайно прибыль одинь христіанинь Николай, по прозванію Караманъ. Поссоривщись съ къмъ-то, онъ въ сильномъ гнъвъ высказалъ угрозу, что сделается туркомъ. Турки воспользовались этимъ. привели его къ кадію и сказали, что онъ изъявилъ желаніе принять мусульманство. Но Николай объясниль, что онъ никогда не отречется отъ Христа. Тогда кадій приказаль его бить, заключиль въ тюрьму, морилъ голодомъ, -- Николай все-таки оставался непреклоннымъ. Наконецъ, его насильно обръзали, въ надеждъ, что онъ покорится своей участи и приметъ магометанство, но Николай всетаки говорилъ, что онъ христіанинъ и туркомъ никогда не булетъ. Опять тюрьма и новыя мучительныя пытки, -- но ничто не могло поколебать его веры. Въ заключение всего турки повесили его и тьло его бросили въ море. Подобный же случай быль въ Константинополь въ 1672 году. Одинъ христіанскій мальчикъ, Николай. но желанію своего отца, учился турецкой грамота у одного турка. Турокъ, восхищаясь прекрасными способностими своего ученика, захотьль обратить его въ магометанство. Съ этою целію онъ написалъ магометанское исповедание веры и, въ виде урока, заставилъ прочитать Николая. Бывшіе при этомъ турки сказали Николаю, что онъ теперь магометанинъ; когда же тотъ отказался отъ магометанства, представили его кадію. Кадій съ своей стороны убъждаль его принять магометанство, объщая ему богатство и почести. но все напрасно, -- Николай оставался христіаниномъ. Его заключили въ

<sup>(7)</sup> См. кныгу «Христіанскіе мученики, пострадавшіе на востокъ со времени завоеванія Конставтинополя турками». Перев. свяп. Соловьева 1862 года.

тюрьму, подвергали пыткамъ и, наконецъ, отрубили голову. Или воть еще случай, бывшій въ 1680 году. Во время одного народнаго праздника, недалеко отъ Константинополя, турки для забавы снимали съ христіанъ фески и надъвали на нихъ свои чалмы. На праздникъ быль одинъ христіанинъ Ангелись, на котораго также надъвали чалму. На другой день турки приступаютъ къ нему и говорять, что онъ теперь мусульманинь, такъ какъ надъваль бълую чалму. Ва отказомъ Ангелиса отъ мусульманства последовали-судъ, въ полномъ смыслъ турецкій, убъжденія принять мусульманство, тюрьма, пытки и, наконецъ, казнь.-Женщины-христіанки также твердо переносили мученія за свою въру и оставались върными ей до смерти. Такъ въ 1725 году пострадала одна богобоязненная христіанка Аргира родомъ изъ Бруссы. Она была пов'єнчана съ христіаниномъ, но въ тоже время имъла несчастіе понравиться одному турку. Туровъ обвинилъ ее предъ судомъ въ объщании сдълаться мусульманкою. Аргира заявляла суду, что она такого объщанія никогда не давала и навсегда останется христіанкою. Ее били и заключили въ узы; потомъ опять допрашивали, тиранили и снова заключали въ тюрьму. Судъ въ такомъ видъ продолжался надъ нею целыхъ иятнадцать леть. Несчастная умерла въ темницъ отъ продолжительныхъ истязаній. Подобная же участь постигла въ 1764 году христіанку дівицу, Акилину. Отець ея, убившій во время ссоры турка, чтобы избъжать смертной казни, принялъ мусульманство и хотёлъ сдёлать мусульманкою свою дочь. Когда же Акилина не только не послушалась отца, но еще объявила, что готова за свою въру претерпъть мученическую смерть, онъ отлалъ ее на волю турокъ. Тъ представили ее на судъ кадію, предъ которымъ она также повторила, что никогда не отречется отъ Христа. За это ее нъсколько разъ привязывали къ столбу и били палками такъ жестоко, что весь полъ покрывался кровію и кусками ея истерзаннаго тела. Умирающую уже, ее отправили въ домъ къ матери, которая прежде убъждала ее не отрекаться отъ своей въры. Вскоръ она умерла отъ жестокихъ истязаній. Въ числъ мучениковъ, ублажаемыхъ греко-восточною церковію, есть, между прочимъ, одинъ, родомъ русскій, по имени Павелъ, бывшій невольникомъ въ Константинополъ, пострадавшій въ 1683 году.

## § 33.

## Отношеніе турецкаго правительства къ Церкви въ XX стольтіи.

Въ XIX столъти Турція вступила въ новый періодъ своей государственной жизни. До сего времени она смотръла на европейское просвъщение съ отвращениемъ, хотя и находилась въ постоянныхъ сношеніяхъ съ европейскими христіанскими государствами; теперь же турецкое правительство начинаеть заявлять стремленіе пересоздать европейскую цивилизацію въ Турціи и ввести послівднюю въ кругъ европейскихъ государствъ. Но это стремленіе обусловливалось не внутреннею потребностію націи, а соображеніями государственными. Турецкая Имперія явно клонилась къ упадку и обнаруживала всъ признаки близкаго разложенія. Султаны не имъли никакой власти и были только игрушкою въ рукахъ страшныхъ янычаръ, возводившихъ и низводившихъ ихъ съ престола по своему произволу; паши, управлявшіе отдаленними провинціями, поставляли себя въ независимое положение отъ султанской власти; народъ находился въ крайней бъдности отъ грабительствъ чиновниковъ; янычары только производили бунты и постоянно проигрывали сраженія; многія области Турецкой Имперіи, во время неудачныхъ войнъ, отошли къ сосъднимъ государствамъ.

Для возстановленія внутренняго и внішняго могущества своей имперіи султаны XIX въка признали лучшимъ средствомъ произвести въ ней нъкоторыя реформы по европейскому образцу и вступить въ еще болъе близкія отношенія съ заподно-европейскими государствами. Прежде всего имъ нужно было освободить себя отъ гнета янычаръ и улемовъ, ограничивавшихъ ихъ власть до крайности. За это взялся еще Селимъ Ш (1789—1807 г.г.); онъ хотълъ уничтожить корпусъ янычаръ и завести войско сформированное по европейски, но его предпріятіе не удалось, вслёдствіе фанатической привязанности турокъ къ старинъ. Великій муфтій объявилъ Селима недостойнымъ престола, а янычары низложили его и чрезъ годъ умертвили. Mахмудъ II (1808—1839 годы) продолжалъ его -реформаторскія попытки. Этотъ окружиль себя людьми, сочувствовавшими задуманнымъ преобразованіямъ и, при помощи ихъ, дъйствительно, произвель некоторыя реформы, или, по крайней мере положиль имъ начало разрушениемъ старинныхъ формъ государственной жизни. Такъ-онъ ограничилъ вліяніе великаго муфтія и улемовъ на государственныя діла; уничтожилъ корпусъ 10\*

янычаръ (1826 г.), хотя и съ страшнымъ кровопролитіемъ; организоваль на европейскій образець войско; сділаль нісколько постановленій, направленныхъ противъ старо-турецкаго варварства, напр. отмънилъ (1826 г.) законъ о правъ султана на наслъдство по смерти всякаго чиновника, объявиль уничтоженнымь обычай убивать. во избъжание претендентовъ на престоль, всъхъ дътей мужскаго пола, рожденныхъ дочерьми и сестрами султановъ; положилъ начало преобразованию государственнаго управления на началахъ европейскаго государственнаго устройства, назначивъ жалованье чиновникамъ (1838 г.) и проч. Съ европейскими государствами Махмудъ вошелъ въ самын тесныя сношенія и старался всёми мёрареформы и что ми доказать имъ, что въ Турціи начались она достойна войти въ составъ европейскихъ государствъ. Европейскія государства, хотя и постарались наложить на возрождающуюся Турцію свою стъснительную опеку, все таки содъйствовали реформаторскимъ планамъ султана, насколько это входило въвиды каждаго изъ нихъ.

При такомъ направленіи д'вятельности Махмуда, отношенія турецкаго правительства къ христіанскому населенію Турціи должны были бы измёниться. Самъ Махмудъ, во время путешествія по Болгаріи и Фракіи въ 1837 году, въ видахъ пріобретенія симпатій христіанскаго населенія, внушаль всёмь чиновникамь обходиться съ его христіанскими подданными также милостиво, какъ и съмагометанскими. Но какъ Махмудъ, такъ и его чиновники, при всъхъ своихъ реформаторскихъ стремленіяхъ, оставались все-таки мусульманами и слъдовательно фанатичными врагами Христіанъ. Самыя реформы, предпринятыя султаномъ, клонились исключительно къ поддержанію колебавшагося мусульманскаго міра, и поэтому существеннаго вліянія на положеніе христіанскаго населенія Турціи не могли имъть. Словомъ, для облегченія участи своихъ христіанскихъ подданныхъ Махмудъ своими реформами ничего не сдёлалъ. По этому, какъ въ прежнія времена, такъ и при немъ христіане испытывали много бъдствій. Кромъ обычныхъ притьсненій, обусловливавшихся безправнымъ положеніемъ христіанъ въ государствъ, въ его правление они и всколько разъ испытывали страшныя нападения со стороны турокъ, клонившіяся къ поголовному истребленію ихъ. Такъ въ 1821 году, когда вспыхнуло возстание морейскихъ грековъ. турки произвели страшное избіеніе невиновныхъ въ возстаніи грековъ константинопольскихъ. Тоже было и въ другихъ мъстахъ; турки безпощадно убивали всёхъ безъ разбора грековъ, где бы они

ни попадались, грабили и разорали церкви и т. п: Послѣ наваримскаго пораженія турецко-египетскаго флота (1827 г.) Махмудъ пришель въ такой гнѣвъ, что въ первый моментъ рѣшился было издать приказъ истребить всѣхъ христіанъ, проживающихъ въ Турціи. Не исполнивъ этого, онъ все-таки постарался самъ пробудить въ своихъ туркахъ фанатическую ненависть къ христіанамъ особою прокламаціею къ деревенскимъ начальникамъ. Она начиналась такъ: "если правда, —съ чѣмъ каждый разумный человѣкъ согласится, —что мухаммедане имѣютъ враждебную ненависть къ невѣрнимъ (христіанамъ), то" и т. д. И фанатическая ненависть турокъ къ христіанамъ, послѣ такой прокламаціи, только усилилась. Самыя реформы сулгана и близкія связи его съ христіанскими государствами возбуждали въ туркахъ туже фанатическую ненависть къ христіанамъ.

Преемникъ Махмуда, Абдулъ-Меджидъ (1839—1861 г.г.), продолжая реформы своего предшественника, коснулся уже существенныхъ сторонъ быта христіанъ. Онъ вступилъ на престолъ въ несчастное для Турціи время. Египетскій паша Мегемедъ-Али, давно уже сдълавшійся независимымъ, разгромилъ не задолго предъ тымь турецкія войска и угрожаль самому существованію султанской фамиліи. Только европейская дипломатія спасла домъ Османа отъ уничтоженія. Отчасти въ благодарность за это, а глажнымъ образомъ для привлеченія еще большихъ симпатій въ западно-европейскихъ государствахъ къ Турціи, правительство Абдулъ-Меджида ръшилось произвести коренныя реформы. Министръ иностранныхъ дёлъ Решидъ-Паша, бывавшій нёсколько разъ на западё, быль главнымь дёятелемь въ этихъ реформахъ. Онъ составиль знаменитый государственный акть, извъстный подъ названіемъ Гюльианскаго иатти-шерифа (8), который, не много спустя послъ вступленія Абдуль-Меджида на престоль, и быль обнародовань съ величайшею торжественностію, въ присутствіи депутатовъ отъ всёхъ націй, подвластныхъ Турціп, между прочимъ и константинопольскаго патріарха съ архіереями и фанаріотами. По обнародованіи султанъ и высшіе государственные чины дали присягу въ томъ, что этотъ гатти-шерифъ будетъ выполненъ. Содержание его слъдующее. Въ началъ заявляется объ упадкъ оттоманской имперіи; затъмъ предлагаются мёры для возстановленія ея. Это-новыя узаконенія,

<sup>(8)</sup> Такое названіе гатти-шернов получиль отв кіоска въ Гюльганть, на берегу Мраморнаго Моря, гдё онь быль обнародовань.

завлючающіяся въ томъ, что султанъ объщаеть встьмъ безъ различія своимъ подданнымь, къ какой бы религіи или сектв они не принадлежали, а) полную безопасность жизни, чести и имущества, б) правильное распредъленіе и взиманіе государстевнныхъ податей и в) опредъление рекрутскаго набора и срока военной службы. Вивств съ твить этимъ гатти-шерифомъ уничтожались разныя злоупотребленія въ турецкомъ судів и администраціи — отдача на откупъ государственныхъ доходовъ, тайная, безъ суда, казнь чиновниковъ и вообще всъхъ подданныхъ, отбираніе въ казну имънія осужденныхъ и т. п. Въ заключение гатти-шерифа высказывалась мысль, что всё эти реформы имёють цёлію поддержаніе религіи (т. е. ислама), правительства, націи и государства. Въ 1843 году, по единодушному настоянію европейскихъ посланниковъ, угрожавшихъ, въ случав отказа, оставить Турцію на произволъ судьбы, Абдулъ-Меджидъ объявилъ уничтоженнымъ страшный для христіанъ законъ, по которому христіанинъ, обращенный въ мусульманство и затымь возвращавшійся въ церковь наказывался смертію. Въ 1854 году, по настоянію англійскаго правительства, --которое въ это время взяло Турцію подъ свою опеку и желало доказать всей Европъ, что возрождающаяся Турція достойна стать въ ряду цивилизованныхъ государствъ, султанъ предоставилъ своимъ христіанскимъ подданнымъ право давать свидетельскія показанія въ уголовныхъ дълахъ за и противъ мусульманъ, а въ 1855 году издаль фирмань, которымь уничтожалась, позорная для христіань, поголовная подать (хараджэ) и замёнялась привлеченіемъ христіанъ къ военной службъ. Въ началъ 1856 года вскоръ послъ окончанія Крымской войны, по настоянію Англіи и Франціи, — желавшихъ показать, что не одна только Россія заботится объ участи восточныхъ христіанъ, -- Абдулъ-- Меджидъ издаль иатти-пумаюнь (т.: е. собственноручный декретъ), который замъчателенъ не менъе Гюльганскаго гатти-шерифа. По этому государственному акту христіане виоли сравнивались въ правахъ съ мусульманами. Въ немъ султанъ прежде всего подтвердилъ объщанную христіанамъ Гюльганскимъ гатти-шерифомъ безопасность жизни, чести и имущества, равно какъ и послъ предоставленныя права; затъмъ объщалъ имъ еще новыя права и льготы, изъ которыхъ главнъйшія заключаются въ следующемъ. Христіане будуть управляться не духовенством своимъ, какъ было прежде, а совътомъ духовныхъ и свътскихъ. лицъ, избранныхъ изъ среды ихъ; патріархамъ и высшимъ духовнымъ лицамъ будетъ назначено жалованье отъ казны; придостройкѣ новыхъ церквей и поправкѣ старыхъ будутъ сдѣланы облегченія; свобода совѣсти будетъ для всѣхъ полная, такъ что никто не будетъ принуждаемъ перемѣнять свою вѣру (слѣдовательно и мусульманинъ, принявшій христіанство); христіане будутъ допускаемы въ правительственныя учебныя заведенія, ко всѣмъ гражданскимъ должностямъ и къ военной службѣ; въ Диванѣ вмѣстѣ съ мусульманами будутъ засѣдать и представители отъ христіанъ и т. п. Даже позорныя для христіанъ названія—глуръ, клфиръ,—даваемыя имъ мусульманами, строго запрещались въ этомъ гатти-гумаюнѣ.

Послъ всъхъ этихъ реформъ и узаконеній, восточнымъ христіанамъ не оставалось ничего болбе желать; положение ихъ подъ владычествомъ туровъ, должно было бы сдёлаться счастливымъ. Действительно, это и могло быть, если бы всё эти узаконенія были приведены въ исполненіе. Но они, къ несчастію, остались только на бумагъ. Турецкое правительство, издавая упомянутые законы, никогда серьезно не думало объ ихъ выполненіи; оно действовало подъ гнетомъ европейской дипломатіи и заботилось только о томъ, чтобы успоконть объщаніями европейскія государства. Чтобы выполнить всв, данныя христіанамъ, объщанія, турецкое правительство должно было сдълаться само христіанскимъ, равно и всё турки должны были сдёдаться христіанами, чтобы допустить такое выполненіе. Лухъ и понятія турокъ, какъ мусульмань, не допускали предположенныхъ улучшеній быта восточныхъ христіанъ. Поэтому, всв гатти-шерифы и гатти-гумаюны имъють значение пустыхъ объщаний на бумагъ, никогда не выполняемыхъ. Это подтверждаютъ факты, изъ дыйствительных отношеній къ восточным христіанам турецкаго правительства и туровъ при Абдулъ-Меджидъ. Гюльганскій гаттишефиръ, поразившій на первыхъ порахъ турокъ своею гуманностію, вскоръ пробудиль въ нихъ старый мусульманскій фанатизмъ. Они никакъ не могли примириться съ мыслію, чтобы презрѣнные гя-. уры сдълались гражданами государства, чтобы ихъ нельзя было безнавазанно грабить и убивать, какъ рабовъ, какъ враговъ ислама. Вследствіе этого начались въ разныхъ местахъ Турецкой имперіи возмущенія противъ христіанъ. Въ Адріанополь, Смирнъ и во многихъ городахъ Малой Азіи турки совершали вопіющія неистовства противъ христіанъ. Турецкія власти относились къ этому равнодушно. Въ Албаніи въ 1843 году фанатизмъ турокъ выразился страшнымъ избіеніемъ христіанъ. Турки врывались въ христіанскія селенія, грабили, жгли ихъ и т. п.; даже въ городъ Вранъ

деркви были разрушены, мущины убиты, жены и дъти отведены въ плънъ. Только, по настоянию России, турецкое правительство озаботилось прекратить такое кровопролитіе. Въ 1846 году въ дълъ албанскихъ мусульманъ, принявшихъ католичество, правительство Абдулъ-Меджида доказало, что законъ о казни отступниковъ ислама отмъненъ только на бумагъ; мусульмане-католики поплатились страшными истязаніями. Законъ 1854 года о правъ христіанъ давать свидетельскія показанія въ судахъ за и противъ мусульманъ также остался безъ приложенія на практикъ. Вотъ случай, какъ турецкіе суды относились въ этому закону. Одинъ христіанинъ въ процесст съ туркомъ хотълъ сослаться на свидътеля христіанина; но судья зам'єтиль, что свид'єтельство христіанина противъ мусульманина не имбетъ цвни предъ Богомъ. Когда же христіанинъ сослался на законъ, дозволявшій принимать такое свидівтельство, судья ожесточился и сказаль: "собака! Порта можеть предоставлять христіанамъ все, что ей угодно, но мы не знаемъ никакого другаго закона, кромъ корана". Отъ закона 1855 года объ отивнъ поголовной подати и замънъ ея военною повинностію осталось отменение не самой подати съ христіанъ, а только ея стараго названія хараджь, такъ какъ и турецкое правительство и турки никогда не могли допустить, чтобы изъ христіанъ составились отряды войскъ, которые могли бы впоследствіи вооружиться противъ нихъ самихъ, и потому, вмёсто действительной военной службы христіанъ, правительство наложило на нихъ военную подать не меньшую хараджа. Гатти-гумаюнъ 1856 года также не сопровождался никакими благод втельными последствіями для христіанъ; всѣ привиллегіи, предоставленныя имъ, остались толькообъщаніями. Этотъ гатти-гумаюнъ послужиль даже поводомъ въ пребужденію фанатизма турокъ, какъ и гатти-шерифъ. Не говоря о мелкихъ взрывахъ мусульманскаго фанатизма, сопровождавшихъправленіе Абдулъ-Меджида, припомнимъ только страшную ръзню христіанъ въ 1860 году въ Дамаскъ и на Ливанъ, которая была слёдствіемъ гатти-гумаюна. Замёчательно поведеніе турецкихъ чиновниковъ въ этомъ дель. Кромъ того, что они допустили резнюхристіанъ, они сами готовы были помогать кровожаднымъ друзамъвъ ихъ жестокостяхъ надъ христіанами. Собравшись въ 1860 году въ Дамаскъ на совъщаніе, они высказали, что гатти-гумаюнъ противоръчить духу и буквъ корана и что настоящее тревожное положеніе діль можеть быть улучшено только всеобщимь истребленіемъ христіанъ. Затемъ, когда коммиссія, составленная изъ турокъ, при участіи одного англичанина, приступила къ суду надъ друзами, турецкіе чиновники поставили дѣло такъ, что три тысячи друзовъ освобождены были отъ суда по недостатку уликъ. Вообще турецкое правительство въ описываемыя, ближайшія къ намъ, времена ничего не сдѣлало для улучшенія быта своихъ христіанскихъ подданныхъ, хотя и издало много законовъ въ пользу ихъ. При всемъ томъ нужно сказать, что положеніе восточныхъ христіанъ въ наше время сравнительно становится замѣтно лучше; но этимъ они обязаны не султанскимъ фирманамъ и не турецкимъ министрамъ—прогрессистамъ, а заступничеству европейскихъ государствъ и европейскому просвѣщенію, которое, хотя и медленно, распространяется между народами, подвластными Турціи, не исключая и самихъ турокъ.

## § 34.

#### Борьба грековъ за рилигіозную и подитическую независимость.

Греки, подчинившись, съ паденіемъ Константинополя, туркамъи испытывая отъ нихъ страшныя притесненія, не теряли, однако, надежди снова пріобръсти утраченную политическую и религіозную независимость. Одушевляемые этою надеждою, они весьма часто поднимали оружіе противъ своихъ притъснителей. Впрочемъ, на первыхъ порахъ послѣ паденія Константинополя, мы видимъ только отдъльныя личности, возстававшія на защиту своей въры и національности. Это-народные греческіе герои, въ которыхъ сознаніе тижести рабства было особенно сильно и которые, поэтому, не могли примириться съ своимъ рабскимъ положеніемъ. Таковъ, напр., албанскій герой-князь Георгій Кастріоть, прозванный турками Скандербегомг. Онъ отданъ былъ своимъ отцомъ въ заложники Мураду П (1421—1451 г.г.), послѣ завоеванія послѣднимъ Албаніи, воспитанъ быль при турецкомъ дворъ и сдёлался однимъ изъе дучшихъ турецкихъ военачальниковъ. Но своей въры и народности Жастріотъ не забываль. Въ 1430 году онъ ушель въ Албанію, объявилъ себя независимымъ ен владътелемъ и вступилъ съ турками въ упорную борьбу. Цълихъ тридцать лътъ отражалъ онъ, съ небольшимъ войскомъ, всв ихъ нападенія и всегда съ уснёхомъ, такъ что Магометъ II принужденъ былъ въ 1461 году заключить съ нимъ миръ и признать его независимымъ государемъ Албаніи. Только, но смерти его, въ 1467 году турки овладъли Албаніею. Подобные же борцы за въру и народность появлялись и въ послъдующія времена въ разныхъ мъстахъ Турецкой имперіи. Обыкновенно, они собирали вокругъ себя храбрыхъ и отважныхъ дружинниковъ и являлись мстителями туркамъ за ихъ неистовства противъ христіанъ. Своимъ мужествомъ предводители свободныхъ дружинъ поддерживали во всъхъ грекахъ мыслъ о возможности свергнуть турецкое иго.

. Но въ XV-XVII въкахъ греки ничего особеннаго не могли сдёлать для своей независимости; XVIII и XIX вёка были для н ихъ гораздо счастливъе. Въ это время Турція дошла до крайней степени государственнаго безсилія, а единовърная грекамъ Россія, на которую они издавна привыкли смотръть, какъ на свою естественную защитницу и освободительницу, напротивъ, заявила себя могущественною державою. Съ другой стороны, сами греки въ это время сознали въ себъ достаточно силъ, чтобы вступить въоткрытую борьбу съ турками. Греческое населеніе острововъ Архипелаг а издавна отличалось, сравнительно съ другими греками, нъкоторымъ благосостояніемъ, благодаря тому, что оно давало изъ своей среды турецкому правительству хорошихъ моряковъ во флотъ и за это пользовалось нъкоторыми льготами. Изъ этихъ льготъ самою важною была та, что островитяне имъли право свободнаго плаванія по всвиъ морямъ въ имперіи. Пользуясь этимъ, они завели у себя хорошія суда, развили торговлю, промышленность и проч. Во время войнъ ХУШ въка морская торговля грековъ-островитянъ приняла обширные размѣры, и они, располагая большими денежными средствами, отчасти подъ предлогомъ торговли, отчасти для охраненія ея отъ морскихъ разбойниковъ, стали заводить вооруженные корабли, изъ которыхъ во всякое время можно было составить болъе или менте значительный флотъ. Такимъ образомъ греки были обезпечены, по крайней мъръ на первый разъ, въ средствахъ для борьбы съ турками. Въ тоже время они стали принимать мъры къ поднятію народнаго образованія, и для этого заводили школы у себя на родинъ и посылали своихъ дътей въ заграничныя учебныя заведенія. Молодое покол'вніе, воспитываемое на древне-греческой литературъ, сравнивая счастливыя времена древней свободной Греціи съ ея настоящимъ униженнымъ положеніемъ подъ игомъ турокъ, естественно проникалось стремленіемъ къ свободъ и укръплялось въ мысли о необходимости свергнуть ненавистное турецкое иго. Въ 1768 году началась война между Россіею и Турціею. Греки сочли это время удобнымъ для завоеванія себъ независимости. Поэтому, едва только русскій флоть, подъ начальствомъ Орлова, по-

явился въ Средиземномъ Морф, греки Мореи и острововъ Архипелага поголовно возстали; ихъ моряки присоединились къ русскимъ и дъйствовали съ ними заодно противъ турокъ. Хотя, по удаленіи русскихъ, турки жестоко отомстили возставшимъ грекамъ, но последніе не падали духомъ. Ихъ поддерживала надежда на освобожденіе и тъмъ сильнъе, что, по заключенному между Россіею и Турцією послів войны миру въ Куйчукъ-Кайнарджи (1774 г.), Россія получила прово покровительствовать православнымъ христіанамъ на востокъ. Во вторую войну Россіи съ Турцією, начавшуюся въ 1787 году, греческіе патріоты снова взялись за оружіе; двъ эскадры, сформированныя русскими въ Средиземномъ моръ подъ управленіемъ греческихъ моряковъ, наносили большой вредъ туркамъ. Въ мирный договоръ, заключенный послъ этой войны Яссахь (1791 г.), опять была включена статья о правъ Россіи покровительствовать восточнымъ христіанамъ. Такимъ образомъ, при посредствъ договоровъ Куйчукъ-Кайнарджскаго и Ясскаго, греки сдёлали первый шагъ къ пріобретенію независимости. Въ началь нынъшняго стольтія усилія ихъ свергнуть турецкое иго продолжаются. Въ Парижъ между учившимися тамъ греками образовалось литературное общество, подъ названіемъ иетеріи (друзей музъ), которое вскоръ перешло въ тайное политическое и распространилось по всей Европъ. Цълію его было освобожденіе Греціи. Къ этому обществу принадлежали греки, проживавшіе въ Европ'в и, между прочимъ, находившіеся на русской службъ графъ Іоаннъ Каподистрія и князь Александрь Ипсиланти. Многіе изъ европейцевъ (ученые, поэты) также примкнули къ гетеріи и, сколько возможно, содъйствовали осуществлению ея цълей. Да и вся вообще Европа сочувственно относилась къ дълу освобожденія грековъ. Воодушевляемые симпатіями европейцевъ и надъясь на матеріальную помощь съ ихъ стороны, греки приступили, наконецъ, къ решительнымъ дъйствіямъ. Въ 1821 году Ипсиланти, во главъ отряда вооруженныхъ грековъ, вторгся въ Дунайскія княжества и произвель тамъ возстаніе. Предпріятіе его не имело, впрочемъ, успеха; турки успъли возстановить спокойствіе въ Дунайскихъ княжествахъ, и Инсиланти долженъ былъ спасаться бъгствомъ. Но вслъдъ же затъмъ нроизошло поголовное возстание грековъ въ Мореъ и на островахъ Архипелага. Началась упорная и кровопролитная борьба; турки старались смирить грековъ варварскими мфрами, греки, при всякомъ удобномъ случав, отввчали имъ такимъ же варварствомъ. Европейскій правительства долгое время смотрѣли на возстаніе

грековъ, какъ на бунтъ и потому предоставили ихъ собственной Съ вступленіемъ на престолъ императора  $\mathit{Huкonas}\ \mathit{I}$ (1825 г.) бездъйствие европейской политики прекратилось. По его настоянію, Россія, Англія и Франція, заключивъ между собою до-, говоръ, потребовали, чтобы Махмудъ II прекратилъ безчеловъчную рѣзню грековъ и, когда тотъ отказался отъ этого, рѣшились поддерживать свое требованіе оружіемъ. Слёдствіемъ этого быль наваринскій бой (1827 г.), въ которомъ турецко-египетскій флотъ въ какіе-нибудь четыре часа весь быль истреблень союзнымь флотомъ Россіи, Англіи и Франціи. Султанъ, обвиняя во всёхъ б'ёдствіяхъ Турціи Россію, издаль въ 1827 г. оскорбительную для нея прокламацію, отвітомъ на которую со стороны Россіи было объявленіе войны. Война (1827—1829 г.г.) была въ высшей степени несчастна для Турціи. Последняя принуждена была заключить съ Россією тяжелый для нея мирный договорь въ Адріанополь (1829 г.). но которому, между прочимъ, обязалась признать независимость Греціи. Это діло окончательно было рішено въ 1830 году,—возставшія греческія провинціи признаны были самостоятельнымъ государствомъ, которому усвоено было названіе Греческаго или Элмискаю. Въ составъ его вощии: Морея, Средняя Греція до ръки Аспропотамоса и нѣкоторые острова. Правленіе въ немъ было первоначально республиканское (до 1833 г.), а потомъ монархическое, которое существуеть тамъ и въ настоящее время.

§ 35.

### Основаніе самостоятельной Эллинской церкви.

Основаніе независимаго Эллинскаго государства повело за собою и основаніе самостоятельной Эллинской церкви. Епархіи, вошедшія въ составъ новаго государства, до начала возстанія грековъ въ 1821 году подчинены были константинопольскому патріарху. Во время возстанія, сопровождавшагося страшными безпорядками, сношенія элладскихъ егископовъ съ константинопольскимъ патріархомъ были весьма затруднительны, и потому по необходимости прекратились. Въ это смутное время каждый элладскій епископъ управлялъ церковными дѣлами своей епархіи самъ по себѣ, ни отъ кого независимо, хотя въ 1822 году народнымъ собраніемъ возставшихъ грековъ, для высшаго завѣдыванія церковными дѣлами и былъ назначенъ церковный министръ (епископъ). Но въ тоже время эллал-

скіе епископы не заявляли той мысли, что они признають себя независимыми отъ константинопольскаго натріарха. Въ 1830 году, когда съ прекращениемъ военныхъ дъйствій анархія въ Элладъ мало-по-малу стала уничтожаться, начались сношенія съ патріархомъ константинопольскимъ. Сношенія началь самъ Констанцій І. Онъ написалъ президенту Греческой республики, графу Каподистріи письмо, въ которомъ высказывалъ желаніе, чтобы элладскія епархіи снова вошли съ нимъ въ общение. Каподистрия, для возстановления общенія, объщаль послать къ патріарху уполномоченнаго епископа. Но начавшаяся въ юной республикъ борьба партій, жертвою которой быль Каподистрія, остановила посольство. Вследствіе этого от- / ношенія элладской ісрархіи къ константинопольскому патріарху оставались попрежнему неопредъленными. Но теперь стали уже высказываться мысли, что для Эллинской церкви должно быть свое особое управленіе. Въ 1833 году прибылъ въ Элладу назначенный для нея король, баварскій принцъ Оттонь, съ нъмецкими чиновниками. Устройство церковныхъ дълъ было первою заботою новаго правительства. Съ этою цълію назначена была комиссія изъ трехъ духовныхъ и четырехъ мірянъ, которая пришла къ такому заключеню, что церьковь эллинская, существующая въ независимомъ государствъ, должна быть самостоятельна въ своемъ управленіи и независима отъ церковной власти, находящейся въ иномъ государствъ, и что для управленія ея должень быть учреждень постоянный сунодъ. Правительство Оттона, само содъйствовавшее такой постоновкъ вопроса объ управлении Эллинскою церковію, собрало митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ и предложило имъ на разсмотрвніе проэкть комиссіи. Затвиь, когда собранные архіереи изъявили свое согласіе на этотъ проэктъ, съ некоторыми, впрочемъ, замъчаніями относительно участія королевской власти въ церковныхъ дълахъ, правительство торжественно обнародовало составленный имъ регламенть объ устройствъ управленія Эллинской церкви. Въ немъ говорилось: "Православиая, восточная, апостольская церьковь королевства Греческаго, духовно не признающая иной главы, кром'в Основателя Христіанской в'вры, Господа и Спасителя нашего Іисуса Христа, по правительственной же доли своей им вющая своимъ верховнымъ начальникомъ короля Греціи, автокефальна и независима отъ всякой другой власти, при ненарушимомъ сохраненіи догматическаго единства во всемъ, издревле чтимомъ всеми православными восточными церквами (чл. 1). Верховная церковная власть находится, подъ верховнымъ надзоромъ короля,

въ церкви; в, наблюдение за исполнениемъ клириками свсихъ обязанностей; г. заботы о религіозномъ обученіи народа, на сколько оно не касается государственнаго устройства и законовъ государства; д. наблюдение за церковною дисциплиною; е. испытание намъревающихтя поступить въ влиръ и рукоположение ихъ; ж. освяніе храмовъ; з, исполненіе религіозныхъ и церковныхъ обязанностей. опредъляемыхъ догматами, догматическими книгами и основаннымъ на нихъ устройствомъ православной церкви и прочее. Къ внёшнимъ относятся: а, опредъленіе относящихся къ церковнымъ обрядамъ процессій и проч., на сколько это не противоръчитъ принятому чиноположенію церкви; б, распоряженія, касающіяся духовноучебныхъ заведеній, благотворительныхъ и исправительныхъ учрежденій, назначенныхъ для влириковъ и т. д. Дела перваго рода сунодъ рішаеть, какъ сказано объ этомъ въ регламенть, независимо отъ гражданской власти, дъла же втораго рода, какъ имъющія отношеніе къ государству, съ утвержденія правительства. Въ такомъ видъ сунодъ Эллинской церкви существуеть и въ настоящее время.

## § 36.

# Постоянное участіе Россіи въ облегченіи бѣдственной судьбы восточныхъ христіанъ.

Въ описываемую эпоху притъсненій и страданій восточные христіане ни въ одной христіанской странв не встрвчали такого участія въ своей бъдственной участи, какое встрътили они въ единовърной имъ Россіи. Христіанскій западъ только на первыхъ порахъ послѣ паденія Константинополя заявилъ было имъ свое сочувствіе попытками поднять противъ турокъ крестовый походъ, . но затъмъ, когда попытки эти не удались, западные христіане какъ бы забыли о страданіяхъ восточныхъ христіанъ и сочли за лучщее пользоваться ихъ бъдственною участію для достиженія своихъ цълей — распространенія между ними латинства или протестанства. Россія же, съ самаго паденія Константинополя и кончая новъйшими временами, всегда оказывала восточнымъ христіанамъ всякаго рода всномоществованія. Такъ, всябдъ же за паденіемъ Константинополя, только что выбранный константинопольскій патріархъ Геннадій Сходарій вошель въ сношенія съ митрополитомъ всея Руси св. Іоною и просиль его о помощи и утъщеніи. Съ радостію исполниль Іона эту просьбу. По его убъжденію великій князь Московскій Василій II Темный (142—1462 г.г.)

сделаль пожертвование въ пользу Константинопольской патріархіи. которое и было отправлено поназначению съ рускимъ посломъ: при немъ Іона написалъ патріарху задушевное письмо, въ которомъ объщалъ "ради Христовой любви присылать и впредь, что у него найдется". Въ княженіе Іоанна Васильевича III (1462—1505 г.г.) патріархъ іерусалимскій Іоакимъ присылаль вь Россію за милостынею "для искупленія Гроба Господня отъ невърныхъ" протосинкелла Іосифа. По этому случаю митрополитъ московскій Өеодосій писалъ (въ 1464 г.) замѣчательное посланіе въ новгородцамъ и исковичамъ, въ которомъ убъждаль всъхъ подать Іосифу милостыню, какую кто можеть. Іосифъ, собиравшій, согласно этому посланію, пожертвованія, воротился на востокъ, конечно, съ значительными дарами. При Іоаннъ Васильевичь было еще нъсколько подобныхъ сношеній съ востокомъ, но подробныхъ извёстій о нихъ не сохранилось. Боле сохранилось извъстій о сношеніяхьсь Россіи съ востокомъ изъ, временъ вняженія Василія III Іоанновича (1505—1533 г.г.) и послъдующихъ государей; при чемъ благотворительность русскихъ востоку стояла на первомъ планъ. На поминъ душъ своихъ родителей Василій Іоанновичь, вскор'в же по вступленіи на престоль, сділаль значительныя пожертвованія авонскимь монастырямь. Вслёдствіе этого авонскіе монахи прислали (въ 1509 г.) князю съ своими старцами благодарственныя граматы, въ которыхъ называли его своимъ кормителемъ и ктиторомъ. Вследъ за авонскими старцами прибыли въ Москву посланные изъ Сербіи съ просьбою о милостыни для церквей и монастырей. И эти говорили, что не имъютъ иного ктитора, кромъ православнаго Государя Василія Іонновича. Князь благосклонно приняль авонцевь и сербовь и снова послаль съ ними значительныя пожертвованія (9). Въ 1515 году Василій Іоанновичь даль авонскимь монастырямь жалованную грамату на свободный прівздъ ихъ иноковъ въ Россію для сбора милостыни. Послѣ этого авонскіе старцы постоянно посѣщали Россію и повсемъстно производили сборы. Можно сказать не преувеличивая, что аеонскіе монастыри съ этого времени поддерживали свое существованіе единственно благодаря пожертвованіямъ русскихъ.

<sup>(9)</sup> Вотъ, для примъра, размъръ пожертвованій русскихъ государей на Авонъ. Съ старцами въ 1509 году послано было десять сороковъ соболей и десять тысячъ бълокъ; затъмъ въ 1515 г. послана была новая жертва, которая вивстъ съ данною прежде старцамъ простиралась до 1000 р. (сумма въ то время весьма значительная) (Смотр. Снош. Россіи съ востокомъ т. І стр. 29 и 23.

Въ 1516 году въ московскому великому внязю и митрополиту обращался за помощію константинопольскій патріархъ Өеолепть І, для чего прислалъ съ граматою одного изъ своихъ митрополитовъ. Посланный возвратился изъ Москвы съ щедрыми подарками. Даже отдаленная Синайская обитель присылала въ Василію Іоанновичу за милостинею своего старца. На Синай послано вещами, соболями, овливами, лисицами и рыбымъ зубомъ на 600 золотыхъ. Еще чаще являются въ Москву за милостынею посланные съ востока въ царствованіе Іоанна Васильевича Грознаго (1533—1584 г. г.). И Грозный разсылаль свои пожертвованія по всему востоку съ истинно царскою шедростію. Всѣ четыре восточные патріарха пользовались милостынею царя, всв четыре присылали ему граматы, въ которыхъ благоларили за дары и просили вновь о вспомоществованіи. Напр... въ 1557 году Константинопольскій патріархъ Діонисій прислаль своего митрополита и просиль о пожертвованіи на постройку каменной ограды вокругъ патріархіи. Царь послалъ ему на этоть предметъ соболями на 1000 золотыхъ. •

Въ 1565 году последовала отъ царя новая милостыня константинопольскому патріарху, а также митрополитамъ и епископамъ патріархата, въ разм'єр'є 1570 рублей. Такіе же богатие дары получали и другіе патріархи. Въ 1559 году послано александрійскому патріарху разной рухляди на 1000 золотыхъ, іерусалимсвому на 1000 же золотыхъ, антіохійскому на 200 золотыхъ и т. д. Какъ дороги были для востока милости царя, видно, между прочимъ, изъ того, что константинопольскій патріархъ въ одной изъ своихъ граматъ называлъ Грознаго ктиторомъ патріархіи, а александрійскій впосл'єдствін писаль Өеодору Іоанновичу, что если-бы Грозный не присылаль милостыни, александрійская патріархія разорилась бы до конца. О пожертвованіяхъ Грознаго на восточные монастыри и говорить нечего, -- старцы многихъ монастырей постоянноприходили въ Москву, получали подарки отъ паря, производили сборы по Россіи и возвращались съ значительнымъ запасомъ средствъ. Особеннымъ расположениемъ царя, какъ и въ прежнія времена, пользовались авонцы. Грозный, кром'в того, что подтвердиль за ними право во всякое время прівзжать въ Россію за сборомъ милостыни, хлопоталь за нихъ предъ султаномъ Солиманомъ І. Въ 1551 году онъ посылалъ къ нему грамату, въ которой просилъ его объ облегченіи дани съ авонскихъ монастырей. Особенно замізчательна послъдняя милостыня Грознаго востоку,---на поминъ души царевича Іоанна роздано было царскими посланными на Авонъ и въ Константинополь и его окрестностяхь до 6000 рублей. Өеодорь Іоанновичь (1584—1598 г.г.) также быль щедрь на милостыню востоку. какъ и его отецъ. Не говоря уже о множествъ восточныхъ монаховъ, приходившихъ въ Россію за милостынею и всегда получавшихъ ее, замътимъ только, что при немъ лично посътили Россію патріархи антіохійскій Іоакимъ (въ 1586 году) и Константинопольскій Іеремія II (въ 1588 году). Оба они приняты были въ Россіи съ ведичайшимъ вниманіемъ и получили щедрые подарки особенно константинопольскій. Съ последнимъ Өеодоръ Іоанновичъ послалъ дружелюбную грамату къ Султану Мураду III, въ которой просиль о благосклонномъ отношении къ подателю ея, Іереміи. Кромъ того царь и самъ часто посылалъ всемъ восточнымъ патріархамъ и архіереямъ дары или чрезъ приходившихъ монаховъ или чрезъ своихъ чиновниковъ и купцовъ, напр. чрезъ извъстнаго Коробейникова. Константинопольская патріархія, послів ограбленія ея Мурадомъ III, устроилась единственно благодаря щедрости Өеодора Іоанновича. — Борисъ Годуновъ (1598—1605 г.) также много благотворилъ востоку. Милостыни его простирались до сотней и тысячъ золытыхъ въ одинъ разъ, напр. патріарху іерусалимскому однажды послано было более двухъ тысячъ золотыхъ, кроме церковныхъ одеждъ и сосудовъ. Царствование первыхъ государей изъ дома Романовыхъ Михаила Өеодоровича (1613—1645 г.г.) и особенно Алексъя Михайловича (1645—1676 г.г.) было по преимуществу временемъ благотворительности всему востоку. При Михаилъ Осодоровичъ пріъзжалъ въ Россію іерусалимскій патріархъ Өеофанъ и возвратился съ богатыми подарками, -- кромъ вещей ему дано было болъе двухъ тысячь рублей деньгами, каковая сумма по тому времени была весьма значительная. При немъ же монахи восточныхъ монастырей не только дълали сборы въ Россіи, но и начали поселяться навсегда въ Россіи. При Алексъъ Михайловичъ Россію посътили всъ четыре восточные патріарха и множество восточныхъ митрополитовъ, архіепископовъ, епископовъ, настоятелей монастырей, монаховъ, и простыхъ мірянъ, —и всв возвращались св большими пожертвованіями. Царскіе дары всёмъ этимъ посётителямъ, сверхъ пожертвованій отъ частныхъ лицъ, нужно считать многими тысячами. Сокровищница Алексъя Михайловича была неистощима для милостыни; весь востокъ понималъ, это и спѣшилъ воспользоваться ею.

Послѣ времени Алексѣя Михайловича прівзды въ Россію за милостынею высшихъ іерархическихъ лицъ востока значительно сократились; тѣмъ не менѣе благотворительность русскихъ восточнымъ

христіанамъ продолжалась въ значительныхъ размітрахъ. Не касаясь подробностей всёхъ пожертвованій, заметимъ только, что въ XVIII и XIX въкахъ уполномоченные отъ восточныхъ церквей и монастырей, какъ и въ прежнія времена, прівзжають въ Россію, производять на всемь ея пространствъ сборы и отправляють ихъ на востокъ, или, съ разръшенія русскаго правительства, основывають въ Россіи свои монастыри, подворья, часовни, пріобретають для нихъ разныя угодья-земли, дома, лавки и т. п. и доходы отъ всего этого также препровождають на востовъ. Съ другой стороны русское правительство и общество, при удобныхъ случаяхъ, отправляють на востокъ непосредственно сами свои пожертвованія въ пользу восточныхъ христіанъ. Въ настоящее время пожертовованія русскихъ востоку, обыкновенно, совершаются такимъ образомъ. Попросьбамъ патріарховъ, или другихъ высшихъ іерархическихъ лицъ востока, русское правительство отправляеть на востокъ (почи каждый годъ) значительныя суммы денегь, такъ называемыя жилостынныя дачи, а русскій св. Сунодъ разрѣшаеть уполномоченнымъ отъ той или другой восточной церкви или монасытыря производить въ предълахъ Россіи сборъ добровольныхъ пожертвованій; только при этомъ разръшеніе дается на опредъленный срокъ (10); во всъхъ церквахъ Россіи учреждены кружки для сбора тѣхъ же пожертвованій подъ спеціальнымъ наименованіемъ: "въ пользу Гроба Господня" и "на улучшеніе быта православныхъ въ Палестинь"; на тотъ же предметь, равно и на всв восточныя церкви и монастыри (сообразно волъ жертвователей) принимаются пожертвованія въ присутственныхъ мъстахъ духовнаго въдомства, въ редакціяхъ духовныхъ журналовъ и газетъ; во времена чрезвычайныхъ бъдствій, постигающихъ восточныхъ христіанъ и въ настоящее время, - напр. въ шестидесятыхъ годахъ, когда кандіоты терпізли жестокія преслівдованія отъ фанатичныхъ мусульманъ, — для сбора пожертвованій составляются особые комитеты; кромъ того русскіе благотворители отправляють на востокъ свои пожертвованія и другими путями. Со-, бираемыя такимъ образомъ пожертвованія въ пользу восточныхъ христіанъ едва ли уступають по количеству пожертвованіямъ прежнихъ временъ. Напр. въ цятидесятыхъ годахъ, присланный отъ александрійскаго патріарха, за сборомъ милостыни епископъ собралъ до девяноста тысячь рублей, кром'в церковныхъ одеждъ, сосудовъ и

<sup>. (10)</sup> Изъ отчетовъ г. Оберъ-прокурора Св. Сунода за последніе годы видно, что разрешенія производить сборы даются ежегодно, даже несколькимъуполномоченнымъ въ одинъ и тотъ же годъ.

прочей церковной утвари; сборъ "на Гробъ Господень" простирается ежегодно свыше десяти тысячъ рублей, а на улучшеніе быта
православныхъ въ Палестинъ свыше тридцати тысячъ рублей; въ
духовныхъ журналахъ и газетахъ почти постоянно печатаются свъдънія о пожертвованіяхъ на востокъ, которыя въ сложности состовляютъ тысячи рублей; въ пользу кандіотовъ въ одинъ только 1867
годъ и при посредствъ одного духовнаго въдомства собрано было болъе ста тысячъ рублей. Сверхъ всего этого русскій св. Сунодъ ежегодно отпускаетъ суммы на содержаніе духовно-учебныхъ заведеній
на востокъ, посылаеть для бъдныхъ восточныхъ церквей церковныя
одежды, сосуды, въ славянскія земли богослужебныя книги и проч.

При такихъ постоянныхъ пожертвованіяхъ со стороны Россіи, бъдственная участь восточныхъ христіанъ значительно облегчалась, какъ неръдко свидътельствовали объ этомъ они сами. На русскія деньги они строили новыя церкви, поправляли старыя, возобновляли монастыри, заводили училища, устраивали больницы, пріюты, выкупали христіанъ изъ рабства, патріархіи платили долги, откупались отъ турокъ и т. п.-Кромъ матеріальной помощи Россія для облегченія бъдственной участи восточных христіанъ пользовалась всегда и своимъ политическимъ вліяніемъ. Русскіе посланники въ Константинопол'в всегда являлись и являются покровителями восточныхъ христіанъ. Всв новыя христіанскія государства образовавшіяся и образующіяся въ настоящемъ стольтіи изъ областей разрушающейся Турецкой имперіи, обязаны своимъ существованіемъ Россін; таковы Румынія, Сербія, Эллинское королевство и, наконецъ, жняжество Болгарское. Русскіе императоры настоящаго XIX въка являются, такимъ образомъ, во всемъ блескъ и величіи истинно-христіанскихъ государей-защитниками православной върн и освободятелями отъ рабстсва христіанскихъ народовъ востока.

#### ГЛАВАШ.

#### ІЕРАРХІЯ И ЦЕРКОВНОЕ УПРАВЛЕНІЕ.

§ 37.

Права, власть и важное значеніе константинопольскаго патріарха.

Въ положении константинопольскаго патріарха при турецкомъ владычествъ произошла существенная перемъна. Турки, слъдуя общимъ всему востоку теократическимъ воззрѣніямъ, не полагали раздъленія между властями духовною и гражданскою (почему и султанъ является у нихъ сколько духовнымъ, столько же и гражданскимъ владыкою). Свои теократическія воззрѣнія они перенесли и на патріарха константинопольскаго; если онъ былъ духовнымъ главою христіанъ, то вм'єсть съ темъ долженъ быль быть, по ихъ воззрѣнію, и гражданскимъ гдавою ихъ. Турецкое правительство такъ, дъйствительно, и поставило патріарха;, признавъ за нимъ права и власть, принадлежавшія ему, какъ верховному начальнику христіанъ въ церковныхъ делахъ, оно сделало его и гражданскимъ начальникомъ ихъ, главою націи, и для этого облекло его соотвътствующими правами и властію. Къ предоставленію патріарху гражданской власти побуждало турецкое правительство еще и то обстоятельство, что, для него было гораздо удобнъе управлять многочисленнымъ христіанскимъ населеніемъ чрезъ самихъ же христіанъ т. е. при посредствъ патріарха и подчиненнаго ему духовенства. Такимъ образомъ при турецкомъ правительствъ константинопольскій патріархъ явился съ двойными правами и властію — церковными и гражданскими. И тъ и другія права перечисляются въ султанскихъ бератахъ, выдаваемыхъ каждому вновь назначаемому патріарху.

Права и власть константинопольскаго патріарха въ церковномъ отношеніи остались въ сущности тѣми же, какими онъ пользовался и при византійскихъ императорахъ. Онъ есть верховный духовный начальникъ всѣхъ православныхъ христіанъ константинопольскаго патріархата (11). Служеніе его пожизненное, такъ что онъ, по из-

<sup>(11)</sup> Следовательно, отъ подчиненія ему изъяты патріархаты александрійскій, антіохійскій и іерусалимскій. Кроме того въ прежнее время (до 60-хъ годовъ XVIII в.) изъяты были автокефальныя архіепископіи Охридская въ

браніи сунодомъ и утвержденіи въ сан' турецкимъ правительствомъ, собственно не можеть быть свергнуть съ престола. Причинами низложенія могуть служить только оскорбленіе имъ царскаго величества, отступление отъ догматовъ въры и безпорядочное управленіе. Какъ верховный духовный начальникъ, патріархъ управляетъ чрезъ подчиненныя ему лица и учрежденія встми церквами и монастырями патріархата; избираеть и поставляеть по своей воль митрополитовъ и епископовъ, вслъдствіе чего турецкое правительство должно давать утвердительные бераты еписканамъ только по предложенію патріарха; слъдить за поведеніемъ митрополитовъ, епископовъ и всего клира; производитъ судъ надъ всъми духовными лицами, начиная съ митрополитовъ. епископовъ и кончая ни шими клириками; подвергаетъ виновныя духовныя лица наказаніямъ по церковнымъ правиламъ и въ извъстныхъ случаяхъ лишаетъ ихъ степеней; при этомъ турецкое правительство, въ случав жалобъ на митрополитовъ и епископовъ, можетъ арестовывать ихъ. и подвергать суду только съ согласія патріарха и при участіи его чиновниковъ; патріарху же принадлежить высшій церковный судъ и надъ мірянами, такъ что онъ можеть отлучать ихъ и лишать церковнаго погребенія. Кром' того патріархъ константинопольскій имъетъ исключительное право освящать св. муро и пользоваться правомъ ставропини т. е. чрезъ водружение собственнаго патріаршаго креста, при основаніи какой-либо церкви или монастыря. поставлять тъ церкви и монастыри подъ свое непосредственное въдение и вив зависимости отъ местных епископовъ. Наконецъ, ему одному принадлежить право созывать соборы изъ митрополитовъ и епископовъ патріархата и председательствовать на нихъ.

Гражданскія права и власть константинопольскаго патріарха представляють явленіе новое въ Восточной церкви и напоминають въ нѣкоторомъ отношеніи папство прежнихъ временъ съ его свѣтскою властію. Сфера гражданской юрисдикціи патріарха гораздо обширнѣе церковной; какъ *мава націи* т. е. своихъ единовѣрцевъ (12), онъ есть гражданскій начальникъ христіанъ не только кон-Болгаріи и Ипекская въ Сербіи, а въ новъйшее время изъяты также автокефальная митрополіи Кипрская, Бълградская (въ Сербіи) и Болгарскій экзархатъ. Владыка Черногорскій всегда пользовался правами автокефальнаго епископа.

<sup>(12)</sup> Турецкое правительство не различало и не различаетъ своихъ христіанскихъ подданныхъ по національностямъ; для него, по его теократическимъ воззръніямъ, всъ Христіанскіе подданные, исповъдующіе одну въру, составляютъ и одну націю, и потому оно, сдълавъ константинопольскаго патріарха

смантинопольскаго патріархата, но и вообще всьхъ православныхъ христіанъ, подвластныхъ Турціи. По этому, патріархъ, при содъйствіи епархіальнаго духовенства, наблюдаеть за поведеніемъ ихъ, какъ гражданъ, по отношению къ правительству и обществу, слъдить за выполненіемъ ими постановленій и распоряженій правительства и т. п. При этомъ, въ случав нарушенія ими твхъ или другихъ правительственныхъ распоряженій, или въ случав маловажныхъ проступковъ и преступленій, совершенныхъ ими, каковы, напр., нарушение общественнаго спокойствія, кража и проч., имъетъ право подвергать ихъ своему суду. Для этого 🖢 патріарха есть особенное судебное мъсто съ штатомъ чиновниковъ, есть полицейская стража и тюрьма, въ которую онъ можетъ заключать виновныхъ. Онъ имълъ даже право ссылать виновныхъ на галеры безъ предварительнаго разръшенія на то турецкаго правительства. Кром'в діль, такъ называемыхъ, уголовныхъ, патріархъ разбираетъ и гражданскія дёла христіанъ. Таковы, напр., дёла о зав'єщаніяхъ имущества, наслёдствахъ, дёла по долговымъ обязательствамъ и проч. Решенія патріарха по всёмъ этимъ деламъ признаются турецкимъ правительствомъ имѣющими обязательную силу.

Какъ церковными, такъ и гражданскими правами и властію патріархъ пользуется при участіи своего сунода, который остался при немъ въ прежнемъ видѣ и въ тѣхъ же отношеніяхъ къ нему, въ какихъ былъ при византійскихъ императорахъ. Только со временъ патріарха Самуила І (1764—1780 г.г.), произведшаго нѣкоторую реформу въ патріаршемъ управленій, сунодъ поставленъ былъ въ нѣсколько иныя отношенія къ патріарху, какъ объ этомъ будетъ изложено ниже.

Всѣ почетныя права и привиллегіи, принадлежавшія константинопольскому патріарху въ прежнія времена, остались за нимъ и при турецкомъ владычествѣ. Такъ, онъ по прежнему называется Всесвятьйшимъ, Архіепископомъ Константинополя, Новаго Рима и Вселенскимъ патріархомъ; по прежнему при немъ остался его дворъ, состоящій изъ тѣхъ же должностныхъ лицъ съ раздѣленіемъ ихъ на пятерицы и т. п.

Такимъ образомъ права и власть константинопольскаго патріарха при турецкомъ владычествъ не только не уменьшились, но еще увеличились. Правда, на практикъ патріархъ не всегда имълъ

главою націи (милетт-баши), темъ самымъ подчинило ему въ гражданскомъ отношеніи всекъ его единовърцевъ, подвластныхъ Турціи.

возможность свободно пользоваться своими правами и властію всл'ёдствіе деспотизма турецкаго правительства, но все-таки вышеупомянутыя права и власть всегда считались принадлежностію патріаршаго сана, и патріархъ всегда быль лицемъ почетнымъ и имфющимъ важное значеніе. Такимъ онъ является и въ глазахъ турецкаго правительства и въ глазахъ христіанъ. Турецкое правительство видело и видить въ натріарх в представителя болье десяти милліоновъ своихъ иновърныхъ подданныхъ; при его посредствъ оно имъетъ возможность поддерживать въ христіанскомъ населеніи порядокъ управленія, обнародовать между христіанами свои распоряженія и настаивать на выполненіи ихъ и т. п. Словомъ, патріархъ съ своею духовною и гражданскою властію, которую турецкое правительство имфетъ возможность по своему произволу направлять для осуществленія своихъ видовъ, является для него важнымъ чиновникомъ въ государствъ. Христіане, и именно греки, также всегда смотрели и смотрять на патріарха, какъ на своего представителя, только, конечно, съ другой точки зранія. Крома того, что онъ для нихъ лицо священное, какъ первий іерархъ церкви, они видять въ немъ представителя своей національности въ смыслъ чисто политическомъ. Потерявъ съ паденіемъ Константиноноля свою политическую самостоятельность и лишившись въ императорахъ политическаго центра, связывавшаго ихъ въ одно государственное целое, греки сосредоточили всё свои политическія симпатін на константинопольскомъ патріархъ. Патріархъ является у нихъ носителемъ ихъ національнаго единства; вокругъ него, какъ политическаго центра, группируются всъ греки и въ немъ видять залогъ возстановленія своей политической независимости.

## § 38.

### Искательство многими патріаршаго престола и гибельныя слъдствія сего искательства.

Обширныя права и власть константинопольскаго патріарха, а также влінтельное и почетное положеніе его въ государствѣ естественно располагали многихъ изъ греческаго духовенства къ искательству патріаршаго престола. А такъ какъ греки издавна отличались страстію къ интригамъ и проискамъ всякаго рода, то при искательствѣ патріаршаго престола претенденты на него не стѣснялись въ выборѣ средствъ для достиженія своихъ цѣлей. Еще въ

правлевіе Геннадія Схоларія (1453—1459 г.г.), въ самое тяжелое для константинопольской патріархіи время, явились такіе претенденты на патріаршій престоль; Геннадій, огорченный ихъ происками, добровольно оставиль каоедру. При четвертомъ преемникъ Генналія, Марки (въ 1469 г.), искательство патріаршаго престола проявилось уже во всей силь. Первымъ выступилъ трапезундскій монахъ Сумеонъ. Онъ прибылъ въ Константинополь, вместе съ другими трапезундскими переселенцами, послѣ завоеванія Трапезунда Магометомъ II въ 1461 году. Здёсь Сумеонъ и его соотечественники, изъ которыхъ нъкоторые приняли мусульманство, стали хлопотать о захвать патріаршаго престола въ свои руки. Воспользовавшись неудовольствіемъ клириковъ на патріарха Марка, тившагося о поддержаніи строгой церковной дисциплины, транезундцы оклеветали его предъ султаномъ и просили низложить его, а на мъсто его поставить Сумеона; при этомъ они поднесли султану 1000 червонцевъ, а Сумеонъ отказался на будущее время отъ содержанія, назначеннаго патріарху отъ казни. Магометъ много смъялся надъ неразуміемъ грековъ, которые не только предлагали ему деспотически поступать съ патріархами, но еще платили это деньги; однако согласился на ихъ предложение, — низложилъ Марка и' приказалъ поставить Сумеона. Съ этого времени вошло уже въ законъ, чтобы каждый новый патріархъ, при вступленіи на престоль, даваль султану подарокь-пескезій, самь не получая отъ казны содержанія. Сумеонъ не долго быль патріархомъ; противъ него возстали на соборъ очень многіе греческіе архіереи. Мачиха Магомета, христіанка Марія покончила волненія въ потріархіи возведеніемъ на престолъ своего духовника, одного митрополита Діонисія (1470—1474 г.г.), человька вполнъ достойнаго патріаршества, при чемъ, чтоби получить разръшение султана, поднесла ему 2000 червонцевъ. Нескезій сталь, такимъ образомъ, возрастать все больше и больше. Посл'в Діонисія Сумеонъ трапезундскій опять заняль патріаршій престоль со взносомь 2000 золотыхъ и продержался на немъ нъкоторое время (до 1475 года), пока не явился новый искатель патріаршей канедры въ лицъ сербскаго монаха Рафаила, который предложилъ султану за возведение его на патріаршій престоль вносить ежегодно по 2000 червонцевь и кром'в того при возведеніи обязался дать 500 червонцевъ. Предложеніе принято, —Сумеонъ низверженъ (13), а Рафаилъ возведенъ (1475—1476 г.г.).

<sup>(13)</sup> Впосатдетвін (1483—1489 г.г.) онъ опять быль патріархомъ.

Съ этого времени патріархи, кромѣ пескезія, обязаны были платить еще ежегодную подать-Xараджъ. Въ послѣдующія времена пескезій и хараджъ постоянно возрастали, потому что постоянно являлись искатели патріаршаго престола, увеличивавшіе ихъ. Такъ, въ концѣ XVI столѣтія, по низложеніи Іереміи ІІ (въ 1584 г.), невѣжественный монахъ IIахомій купилъ патріаршій престолъ за 10,000 золотыхъ, а, послѣ низложенія Пахомія, въ 1585 году, митрополиту  $\Theta$ еолепту патріаршая ка $\Theta$ едра обошлась въ 20,000 золотыхъ. Бывали случай, когда полученіе патріаршаго престола становилось 100,000 золотыхъ и даже 150,000, такъ какъ, кромѣ подарковъ султану, вновь назначаемые, патріархи должны были давать еще подарки великому визирю, придворнымъ чиновникамъ, евнухамъ, женамъ султана и проч.

Подобнаго рода искательства патріаршаго престола сопровождались гибельными последствіями для всей греческой церкви. Симо-- нія, начало которой положено было въ прежнія времена, развилась въ громадныхъ размърахъ. Всв патріархи, не исключая и достойнъйшихъ, палучали санъ за деньш. Отъ патріаршаго престола симонія распространилась и во всей греческой іерархіи. Патріархи, чтобы возвратить суммы, затраченныя при получении престола, отдавали митрополичьи и епископскія канедры за деньги, а митрополиты и епископы въ свою очередь за деньги ставили священниковъ и діаконовъ. Далье, патріаршую каоедру, при такомъ способъ замъщенія ея, занимали, по большей части, люди недостойные, или неспособыме; достойныхъ и способныхъ было весьма немного. Къ тому же еще какъ тъ, такъ и другіе постоянно смънялись. Отъ всего этого происходило разстройство во всемъ церковномъ управленіи. Постояннаю въ одномъ направленіи пастырскаго надзора и руководства въ церкви не было. Достигая престола интригами и недостойные патріархи заботились только объ удовлетвореніи своего честолюбія и корыстолюбія. Патріархія, находясь въ рукахъ такихъ людей, бъднъла все болъе и болъе и въ неоплатные долги. Наконецъ, искательство патріаршаго престола всегда служило для турецкаго правительства поводомъ къ деспотическому и презрительному обращенію съ патріархами и со всіми христіанами. Такъ, напр., въ 1671 году, по поводу неустройствъ въ патріархіи, великій визирь позволиль себ'в патріарха Діонисія и его клиръ называть "собаками безъ въры и закона".

### § 39.

# Замъчательнъйшіе патріархи отъ Геннадія до Самуила I (1453—1764 г.г.).

Между многими недостойными константинопольскими патріархами описываемаго времени, какъ замѣчено было выше, были и достойные, отличавшіеся умомъ, ученостію, благочестіємъ и способностію къ управленію. Изъ такихъ патріарховъ замѣчательнѣйшими представляются слѣдующіе:

1. Геннадій, въ мір'в Георгій, Схоларій (1453—1459 г.г.). Онъ быль первымъ константинопольскимъ патріархомъ при турецкомъ владычествъ, первымъ по времени и достоинствамъ. Еще до избранія своего на патріаршій престоль онъ быль лицомь замічательнымь между греками. При императоръ Іоаннъ Палеологъ (1425—1448 г.г.) Схоларій занималь должности сначала вселенского учителя т. е. главнаго начальника и профессора высшей конскантинопольской школы (14), а потомъ члена верховнаго совъта и государственнаго судіи. Въ 1437 году онъ, какъ лицо, приближенное къ императору, вивств съ нимъ отправлялся на ферраро-флорентійскій соборъ и здёсь дъйствоваль въ примирительномъ духъ. Но когда его заботы о примиреніи остались наспрасными и латиняне продолжали настаивать на уніи въ смысл'в подчиненія Восточной церкви, Схоларій тайно убхаль въ Венецію и такимъ образомъ не подписался подъ актомъ объ уніи. По возвращении на востокъ, онъ, витстт съ Маркомъ Ефесскимъ, сдъдался жаркимъ противникомъ уніи, а по смерти Марка сталъ во главъ ревнителей православія. Оставивъ государственную службу и принявъ монашество, онъ посвятилъ всего себя на борьбу съ латинянами; писалъ въ опровержение ихъ сочинения, распространялъ такия же сочиненія въ народъ и т. п. Ученость, благочестіе и ревность по въръ Схоларія обратили на него вниманіе всъхъ грековъ, въ тяжкое для нихъ время завоеванія турками Константинополя, вся в детвіе чего они единодушно выбрали его на патріаршую каоедру. Пользуясь уваженіемъ и расположеніемъ самого султана Магомета ІІ, Геннадій ревноство взялся за устройство діль патріархін и церкви. Ему предстояло много трудовъ. Храмы были въ развалинахъ, или ограблены; патріархія, бывшая при софійскомъ храмѣ, попала въ руки турокъ; православный народъ, пораженный бъл-

<sup>(14)</sup> Какъ показываетъ и самое название Схоларій.

ствіями, упаль духомъ. Геннадію нужно было изыскивать средства, устроивать храмы, въ томъ числъ и храмъ Св. Апостоловъ, при которомъ была назначена патріархія, утішать и поддерживать народъ. И все это онъ дълалъ, насколько было возможно въ то тяжелое время. Но едва только Геннадій началъ приводить діла въ порядовъ, какъ его постигли разныя огорченія. Храмъ Св. Апостоловъ быль отнять турками, и онъ принужденъ быль устроивать новую патріархію при храм'в Всеблаженной; монахи и влириви выступили противъ него съ происками и интригами, когда онъ началъ искоренять старое зло-симонію. Доведенный до бользни всѣми этими неудачами и огорченіями, Геннадій рѣшился оставить престолъ. Въ 1459 году онъ собралъ соборъ, далъ на немъ отчетъ въ своемъ управленіи и сложилъ съ себя санъ, хотя архіереи, народъ и даже султанъ удерживали его отъ этого. Послъ того онъ поселился въ одномъ монастыръ и здъсь умеръ (1464 г.). Греческая церковь причислила этого достойнъйшаго святителя къ лику святыхъ.

- 2) Максимъ (1476—1483 г.г.), прозванный современниками за ученость философомъ. Дъйствительно, онъ отличался большою ученостію и замѣчательнымъ даромъ краснорѣчія. Вмѣстѣ съ тѣмъ это былъ пастырь глубоко-благочестивый. Въ его правленіе церковь наслаждалась спокойствіемъ; поэтому, всю свою заботливость онъ обратилъ на нравственное просвѣщеніе своихъ пасомыхъ и средствомъ для этого избралъ главнымъ образомъ проповѣдь. Каждый воскрестный и праздничный день Максимъ говорилъ проповѣди какъ въ патріархіи, такъ и въ другихъ церквахъ и пріобрѣлъ чрезъ это величайшую любовь у паствы. Магометъ ІІ относился и къ этому патріарху, какъ нѣкогда къ Теннадію, съ уваженіемъ и любилъ бесѣдовать съ нимъ о христіанской вѣрѣ. По предложенію султана Максимъ перевелъ на турецкій языкъ символъ вѣры и написалъ на него изъясненіе. Греческая церковь причислила и этого святителя къ лику святыхъ.
- 3) Іеремія І (1520—1544 г.г.). Этоть пастырь отличался мудростію въ управленіи и заботливостію о благѣ церкви, за что и пользовался величайшимъ уваженіемъ и любовію своихъ пасомыхъ. Но и этому достойному святителю пришлось испытать много огорченій отъ происковъ клириковъ и монаховъ. Въ 1523 году Іеремія отправился въ Іерусалимъ на богомолье. На пути нѣкоторые изъклириковъ возстали на своего патріарха, возвратились въ Константинополь, привлекли на свою сторону нѣкоторыхъ епископовъ и знат-

ныхъ грековъ и, увеличивъ подарокъ султану, поставили на мъсто Іереміи одного митрополита Іоанникія. Іеремія, узнавъ объ этомъ составиль въ Іерусалимъ, виъстъ съ патріархами іерусалимскимъ, антіохійскимъ и александрійскимъ, соборъ, на которомъ отлучиль отъ церкви Іоанникія и его приверженцевъ. Затъмъ онъ возвратился въ Константинополь. Народъ, не хотъвшій знать Іоанникія, встрътилъ Геремію, какъ истиннаго пастыря и отца и выхлопоталъ у султана Солимана I его возстановленіе. При этомъ Іеремія заявиль себя съ самой лучшей стороны. Когда визирь потребоваль за его возстановление 500 червонцевъ пескезія, онъ ръшился отказаться совствы отъ патріаршества и только, послт усиленныхъ просыбъ народа, дозволилъ внести за себя требуемую сумму. Утвердивщись на канедръ, Іеремія съ обычнымъ своимъ благоразуміемъ принялся за управленіе церковію. Особеннымъ предметомъ его за ботливости было устройство и украшеніе храмовъ. Между прочимъ, его трудами константинопольская патріархія приведена была въ благоустройство. Благоразумію же этого патріарха греческая церковь обязана спасеніемъ храмовъ отъ разрушенія, которое предприняло было турецкое правительство.

- 4) Іоасафъ ІІ (1552—1564 г.г.), пастырь просвъщенный и добродътельный. Онъ былъ избранъ на патріаршую каоедру, безъ всякихъ интригъ, "общимъ голосомъ архіереевъ, клириковъ, архонтовъ (знатныхъ грековъ) и народа". Въ свое двънадцатилътнее правленіе онъ сдълаль много добра для церкви. Такъ онъ успъль понизить пескезій на 1,000 червонцевь; обстроиль вновь патріархію; патріаршій храмъ украсиль приличною утварью; заботился объ исправленіи нравовъ клириковъ и духовномъ просв'єщеніи и проч. Но пастыри, подобные Іоасафу, не могли нравиться распущеннымъ клирикамъ патріархіи и своевольнымъ фанаріотамъ., И ть и другіе добились того, что Іоасафъ быль низложенъ. Въ 1564 г. Іоасафъ созвалъ большой соборъ, при посредствъ котораго предполагалъ "исправить и вразумить клириковъ, смирить архонтовъ и удержать ихъ отъ разныхъ худыхъ притязаній". Но соборъ, по проискамъ клириковъ и фанаріота Михаила Кантакузена, обвинилъ самаго Іоасафа въ симоніи и, не принявъ отъ него никакихъ объясненій, низложиль этого достойньйшаго патріарха.
- 5) Іеремія II, по прозванію Траносъ (свѣтлый). Онъ быль выбранъ на патріаршую канедру соборно въ 1572 г. и въ первый разъ занималъ ее до конца 1579 г. Греческая церковь нашла въ этомъ патріархѣ пастыря просвѣщеннаго, дѣятельнаго, справедливаго и

безупречнаго въ жизни. При предшественникъ Іереміи, корыстолюбивомъ Митрофанъ, симонія производилась открыто. Іеремія счелъ первымъ своимъ долгомъ по вступленіи на канедру принять строгія и ръшительныя мъры противъ этого зла. Онъ созвалъ соборъ, на которомъ, на основаніи древнихъ каноновъ, было постановлено подвергать рукополагавшихъ и рукополагаемыхъ за деньги изверженію изъ сана. Далье, ревностный патріархъ обратиль вниманіе и на другія стороны церковной жизни. Продолжая діло Іоасафа, онъ заботился о поднятіи духовнаго просвъщенія, особенно между клириками; строго следиль за выполнениемъ всеми уставовъ и правилъ церковнаго благочинія, подвергая виновныхъ въ нарушеніи ихъ отлученію отъ церкви; ревностно оберегалъ православіе восточной церкви отъ пропаганды латинянъ и протестантовъ; наконецъ, будучи чуждъ постыдной страсти корыстолюбія, свойственной многимъ бывшимъ до него патріархамъ, всё средства, стекавшіяся въ патріархію, онъ обращаль на пользу церкви. Въ патріархіи онъ устроилъ много новыхъ зданій, между прочимъ, для пом'вщенія прі-Бэжавшихъ въ Константинополь епископовъ, а самый храмъ Всеблаженной украсилъ такъ великольно, что современники называли его земнымъ небомъ. Такимъ образомъ управлялъ Іеремія церковію въ теченіе семи лѣть съ половиною. Въ 1579 г. онъ быль низложенъ по приказанію султана, и мъсто его занялъ прежде бывшій патріархъ Митрофанъ, подготовившій его низложеніе. Впрочемъ, Митрофанъ на этотъ разъ занималъ патріаршую канедру только девять мъсяцевъ. По смерти его, въ 1580 г. Іеремія снова быль возстановлень. Теперь для Іереміи и для греческой церкви наступили самыя тяжелыя времена. Митрофанъ въ короткое время своего управленія надёлаль множество долговь; для уплаты ихъ Іеремія вынуждень быль ділать сборы съ архіереевь, которые были крайне недовольны этимъ. Родственники Митрофана, желавшіе доставить патріаршую канедру одному изъ своей среды, воспользовались этимъ недовольствомъ, составили сильную партію изъ клириковъ и архіереевъ и начали хлопотать о низложеніи Іереміи. Доходило до того, что они дълали на него самые наглые доносы. будто онъ завлекаетъ янычаръ въ монашество, турчанокъ въ христіанство, переписывается съ папою противъ султана и т. п. Дѣло кончилось тъмъ, что, по наущению противниковъ Іереміи, одипъ грекъотступникъ, такъ вооружилъ султана противъ Іереміи, что тотъ приказалъ схватить его и заключить въ тюрьму. Это было въ 1584 г. Затемъ Іеремія сосланъ быль на островъ Родосъ; патріаршую же

каеедру заняль на короткое время невъжественный монахъ Пахомій, а потомъ племянникъ Митрофана, Өеолептъ. Но какъ противъ того, такъ и другаго были очень многіе; народъ продолжалъ считать законнымъ патріархомъ низверженнаго Іеремію. Посл'я многихъ стараній сочувствующіе Іереміи архіереи и влирики добились, наконецъ, того, что въ 1587 году Іеремія быль возвращень и въ третій разъ вступиль на патріаршую канедру. Теперь достойному святителю предстояло еще больше трудовъ. Въ его отсутствие храмъ Всеблаженной быль ограблень и отнять турками, патріархія впала въ неоплатные долги. Для собранія средствь на устройство патріархіи при храм'в Богородицы утпиштельницы и на уплату долговъ Іеремія въ 1588 г. отправился въ Россію, откуда возвратился въ 1590 г. съ значительнымъ запасомъ пожертвованій. Во время путешествія чрезъ западную Русь онъ прилагалъ всѣ старанія въ тому, чтобы ослабить тамъ латинскую пропаганду. Занимаясь по возвращеніи устройствомъ своей патріархіи, святитель по прежнему особенно ревностно заботился о поддержаніи церковной дисциплины. Такъ въ 1593 г., при участіи александрійскаго патріарха Мелетія Пигаса, онъ собраль въ Константинополь соборь, на которомъ было строго подтверждено, чтобы монахи подчинялись своимъ епархіальнымъ архіереямъ, чтобы никто не былъ поставляемъ за деньги, чтобы люди недостойные не были рукополагаемы въ священники, чтобы священныя лица не носили роскошныхъ и драгоценных одеждь и т. п. Въ 1594 г. Іеремія умерь въ сане патріарха и на патріаршей канедръ.

•6) Кириллъ Лукарисъ (1621—1638 г.г.). Это былъ одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ патріарховъ по паденіи Константинополя. Сво-имъ обширнымъ умомъ, умѣренностію, добродѣтелями, ревностію по вѣрѣ и, наконецъ, несчастіями въ жизни онъ напоминаетъ святителей древнихъ временъ церкви. Кириллъ былъ воспитанникомъ знаменитаго александрійскаго патріарха Мелетія Пипаса (умершато въ 1601 году), который далъ ему прекрасное первоначальное образованіе въ венеціанскомъ греческомъ коллегіумѣ и затѣмъ въ падуанскомъ университетѣ. По окончаніи образованія, Лукарисъ принялъ монашество и вскорѣ же выступилъ на поприще церковной дѣятельности. Въ 1593 году, по порученію Мелетія, въ званіи его экзарха, онъ путешествовалъ въ западную Россію и поддерживалъ здѣсь православныхъ въ борьбѣ съ латинянами, хлопотавшими о введеніи уніи. На брестскомъ соборт (1549 г.), рѣшившемъ унію, Кириллъ былъ въ числѣ главныхъ защитниковъ православія.

За это со стороны латинянъ и уніатовъ поднялись на него такія преследованія, что онъ принуждень быль спасать свою жизнь бегствомъ. Вследъ за путешествіемъ въ Россію Кириллъ предприняль путешествіе въ западно-европейскія страны для изученія иностранныхъ въроисповъданій въ видахъ болье усившной борьбы съ ними. Въ 1600 году, по поручению того же Мелетія, Кириллъ во второй разъ отправлялся въ западную Россію для устройства дёль церковныхъ. Въ 1601 году, по смерти Мелетія и по его зав'ящанію, Кириллъ быль поставленъ въ александрійскаго патріарха. Около двадцати лътъ занималъ онъ александрійскую канедру и своимъ мудрымъ управленіемъ пріобрѣлъ въ это время величайшее уваженіе не только въ своемъ патріархать, но даже и въ константинопольскомъ. Въ константинопольской церкви, безъ его участія, не рѣшалось ни одно важное дѣло (напр. избраніе патріарховъ). Въ 1613 г. константинопольская церковь, оставаясь безъ патріарха, предложила ему даже управленіе патріархатомъ, и Кириллъ болъе года управляль имъ съ званіемъ мъстоблюстителя. Вліяніе его и уважение въ нему возрастали все болъе и болъе, такъ что въ 1621 году, по смерти константинопольского патріарха Тимофея Т. онъ единодушно былъ избранъ на константинопольскую канедру-Теперь наступила для Кирилла пора самой живой деятельности и вмѣстѣ съ тѣмъ пора несчастій. Главною заботою его было огражденіе православія отъ латинской пропаганды. Въ борьбъ съ іезуитами онъ провелъ все свое патріаршество, пять разъ былъ возводимъ на патріаршій престолъ и четыре раза низводимъ и, наконецъ, въ 1638 году запечатлълъ мученическою кончиною свою ревность за православіе (15).

7) Паисій П, занимавшій патріаршую каседру съ 1726 года, четыре раза. Этоть патріархь замічателень только тімь, что вы первое свое патріаршество издаль соборное постановленіе о низшемь клирі. Постановленіемь требовалось, чтобы въ священный сань возводились только люди образованные и почтенные по жизни, при чемь опреділились наказанія за нарушеніе такого постановленія. Эта міра вызвана была настоятельною необходимостію, такь какь, при безпорядкахь въ церковномь управленіи и при недостаткі школь весьма часто случалось, что міста священниковь отдавались людямь совершенно неученымь. Въ первое время, послів пізданія, постановленіе Паисія иміло нікоторое значеніе, но потомь все приняло прежній видь.

<sup>(15)</sup> Смотр. § 44.

#### § 40.

#### Патріархъ Самуилъ I (1764—1780 г.г.) и произведенная имъ реформа въ патріаршемъ управленіи.

Въ 1764 году на константинопольскій патріаршій престоль вступиль Самуиль I. Онъ принадлежаль къ одной изъ знатныхъ и богатыхъ фанаріотскихъ фамилій; отличался умомъ, образованіемъ, строгостію жизни, твердостію характера и административными и политическими способностями. Къ его времени патріархія находилась въ такомъ же печальномъ положеніи, въ какомъ была въ прежніе въка. Поставленіе и низложеніе патріарховъ вполнѣ зависѣ ло отъ корыстолюбиваго турецкаго правительства; искательства патрі аршаго престола, сопровождавшіяся интригами и подкупами, продолжались. Управленіе патріархатомъ было безпорядочное; долги патріархіи были чрезмърные и т. п. Самуилъ болъе чъмъ кто-либо сознавалъ такое положеніе дёль и рёшился сдёлать попытки къ уничтоженію упомянутыхъ злоупотребленій при посредствъ нъкоторыхъ реформъ въ патріаршемъ управленіи. Вскор'є же по вступленіи на престолъ онъ приступилъ къ преобразованію патріаршаго сунода. Онъ установиль правиломь, чтобы въ сунодъ непремънными и постоянными членами были восемь старъйшихъ архіееревъ, епархіи которыхъ находились вблизи Константинополя. Кром'в того, по его закону, въ составъ сунода вошли еще четыре мірянина (архонты) изъ знатныхъ грековъ и купцовъ, а также одинъ изъ чиновъ патріаршаго двора, именно великій логофеть, который, при турецкомъ владычествъ, подучиль важное значеніе, такъ какъ только чрезъ него патріархъ сносился съ турецкимъ правительствомъ. Всё эти лица, подъ предсъдательствомъ патріарха, собственно и составляли сунодъ. Далъе, Самуилъ установилъ, что-бы въдънію этого сунода подлежали всъ дъла, касавшіяся всего патріархата, и чтобы они рѣшались непремънно при участіи патріархата и всъхъ членовъ сунода или, по крайней мфрф, большинства.

А чтобы и патріархъ безъ сунода, ни члены сунода безъ патріарха не могли постановлять рѣшеній, онъ установиль, чтоби ко всѣмъ важнымъ бумагамъ и документамъ, исходящимъ изъ патріархіи прикладывалась патріаршая печать; печать-же была раздѣлена на четыре части, изъ которыхъ каждая хранилась у одного изъ четырехъ старѣйшихъ архіереевъ, а у патріарха оставался средній столбчикъ

или влючъ печати. Архіереи, хранившіе части печати, должны были постоянно находиться въ Константинополь, и патріархъ не имъль права высылать ихъ въ епархіи. Такимъ образомъ, чтобы приложить печать въ дъловой бумагъ, необходимо требовалось присутствіе патріарха и четырехъ сунодальныхъ архіереевъ, а за этимъ необходимо следовало и совместное обсуждение и решение дель. Въ частности Самуилъ предоставилъ суноду завъдываніе финансовыми дълами патріархіи во избъжаніе произвольныхъ распоряженій со стороны патріарховъ, а также право избранія и низложенія патріарховъ. При этомъ было постановлено, что турецкое правительство тогда только можеть низложить патріарха или утвердить новаго. когда получить о томъ формальное представление сунода. Закономъ же было постановлено, чтобы расходы, потребные при избраніи новаго патріарха, простирались не свыше 40,000 піастровъ (2,000 рубл.).—Всв эти постановленія Самуила были утверждены султаномъ Мустафою III. Своею реформою Самуилъ достигъ повидимому того, что турецкое правительство само отказалось отъ произвольнаго распоряженія патріаршимъ престоломъ и отъ громалныхъ поборовъ съ патріарховъ. Искательства патріаршаго престола, послѣ того какъ установленъ былъ опредѣленный порядокъ избранія патріарховъ, также должны бы прекратиться; управленіе церковію должно бы было измѣниться къ лучшему послѣ преобразованія сунода. Дъйствительно, реформа Самуила могла бы сопровождаться такими благими послёдствіями, если бы онъ имёль возможность примънить ее вполнъ къ практикъ, такъ чтобы турецкое правительство и греки навсегда остались эфрными ей. Къ сожалфнію, этого не было, --поэтому, и постановленія Самуила не произвели существенныхъ перемънъ въ жизни церкви.

Изъ другихъ дъйствій Самуила особенно замѣчательны—мѣры, предпринятыя имъ для погашенія долговъ патріархіи, и попытки, въ нѣкоторой степени увѣнчавшіяся успѣхомъ, поставить константинопольскаго патріарха во главѣ всѣхъ христіанъ востока не только въ гражданскомъ, но и церковномъ отношеніи, съ подчиненіемъ ему самостоятельныхъ, автокефальныхъ церквей. Долги патріархіи, о когорыхъ Самуилъ замѣчалъ, что они тяжелѣе египетскихъ пирамидъ, сильно смущали его. Къ погашенію ихъ онъ пригласилъ всѣхъ епархіальныхъ архіереевъ, которые, поэтому, при самомъ вступленіи на кафедры, давали письменныя обязательства въ уплатъ извѣстной части долговъ, а до уплаты вносили проценты. Стремленія подчинить константинопольскому престолу автокефальныя церкви

обусловливались, сложившимся издавна, положеніемъ константинопольскаго патріарха въ ряду другихъ патріарховъ и важнымъ его значеніемъ въ гражданскомъ отношеніи при турецкомъ правительствъ. Эти стремленія проявлялись и у прежде бывшихъ патріарховъ: но Самуилъ первый решился осуществить ихъ на практикв, между прочимъ, съ цълію ввести строгій порядокъ управленія и въ автокефальныхъ церквахъ. Такъ, въ 1766 году онъ съ своимъсунодомъ избралъ и рукоположилъ патріарховъ антіохійскаго и александрійскаго, безъ сношенія съ церквами антіохійскою и александрійскою, какъ будто бы канедры этихъ патріарховъ были подчинены ему. Впрочемъ, ни къ чему дальнъйшему такое распоряженіе не повело. Не то было съ автокефальными архіепископіями Ипекскою въ Сербіи и Орхитскою въ Болгаріи. Воспользовавшись разными обстоятельствами, Самуилъ успъль такъ поставить дъло, что, по желанію сунода, съ распоряженія турецкаго правительства, въ 1766 году Ипекская, а въ 1767 году Охридская архіепископіи были формально подчинены константинопольскому патріарху.—Въ заключение о Самуилъ I нужно сказать, что онъ былъ ревностнымъ борцомъ за православіе противъ латинянъ (на островъ Хіось въ 1766 г.) и покровителемъ дуковнаго просвъщенія. Въ 1768 году Самуилъ былъ низложенъ съ каседры сунодомъ, въ силу предоставленной ему самимъ же Самуиломъ власти. Главною причиною низложенія была выставлена его излишняя строгость. Вь 1772 году онъ во второй разъ занялъ патріаршую канедру и пробыль на ней съ небольшимъ годъ, а затъмъ опять былъ низложенъ, какъ человъкъ тяжелый и излишне строгій. Удалившись на островъ Халки, Самуилъ прожилъ тамъ до своей смерти въ 1780 году.

#### § 41.

#### Состояніе іерархіи послѣ Самуила І.

Реформа Самуила I, какъ замѣчено было выше, не принеслатой пользы, какой можно было ожидать отъ нея. Поэтому, и послѣ Самуила мы видимъ тоже произвольное распоряжение патріаршимъ престоломъ со стороны турецкаго правительства и тѣже поборы съ патріарховъ. Съ другой стороны греческіе епископы и фанаріоты такъ сжились съ интригами, что не могли обойтись безъ нихъ. Въ этомъ случаѣ реформа Самуила нисколько не повліяла на нихъ. Напротивъ, въ ней суподальные архіереи и допущенные въ сунодъ

фанаріоты находили оправданіе своимъ интригамъ и проискамъ; каждый изъ нихъ считалъ себя въ правъ контролировать дъйствія натріарха, находить въ его управленіи дъйствительные или мнимые недостатки, содъйствовать его низложенію и, наконецъ, хлопотать за своего кандидата на патріаршій престолъ. Такимъ образомъ, греческая іерархія и послѣ Самуила I, не смотря на его реформу, страдала отъ тъхъ же золъ-деспотизма правительства и интригъ фанаріотовъ и разныхъ искателей патріаршаго престола. Особенно много объдствій перенесла ісрархія въ патріаршество Гриюрія V и во времена, слъдовавшія непосредственно за его мученическою кончиною. Въ первый разъ Григорій вступилъ на каоедру въ 1798 году и занималь ее полтора года. Это быль пастырь замъчательный. Онъ велъ жизнь строго аскетическую, отличался точнымъ исполненіемъ своихъ обязанностей, твердостію убъжденій и ревностію по въръ. Не смотря на краткость своего правленія, онъ успъль сдёлать много добраго, - возобновиль, напр., обветшавшую патріархію, устроиль въ ней, съ разръшенія правительства, типографію и занимался изданіемъ полезныхъ книгъ. Его управленіе было строго-правдивое; онъ ревностно следилъ за деятельностію подчиненныхъ ему епископовъ, преслъдовалъ безпорядки и злоупотребленія и т. п. Сунодальныхъ архіереевъ, напр., которые, живя въ Константинополь, заботились только объ удовольствіяхъ жизни, онъ выслаль въ ихъ епархіи, оставивъ при себъ только немногихъ. Такой строгій патріархъ не могь нравиться, привыкщимъ къ безпорядкамъ, архіереямъ и клирикамъ. Они оклеветали его предъ правительствомъ, какъ человъка безпокойнаго и неспособнаго управлять народомъ, почему онъ быль низложенъ и сосланъ на Авонъ. Нослѣ шести-лѣтняго пребыванія на Аоонѣ, въ 1806 году Григорій вторично быль приглашень на патріаршество, но чрезь два года быль опять низложень и сослань на Авонь. На этоть разъ низложеніе последовало вследствіе того, что прежде бывшій патріархъ Каллинико поднесъ большую сумму денегъ одному приближенному султана, который и сдёлаль его за это патріархомь вмёсто Григорія.—Въ третій и последній разъ Григорій быль избранъ на престолъ въ 1818 году. Въ это время между греками замътно уже было сильное броженіе; мысль объ освобожденіи отъ турецкаго ига занимала многихъ; средства для борьбы съ турками подготовлялись дъятельно. Положение патріарха было весьма затруднительное. Съ одной стороны онъ не могъ не сочувствовать стремленію грековъ завоевать себъ политическую и религіозную независимость, съ дру-

гой-онъ быль ответственнымь лицомь предътурецкимь правительствомъ за спокойствіе и повиновеніе всіхъ его христіанскихъ подданныхъ. При такомъ положении дълъ требовалась съ его стороны особенная осторожность въ дъйствіяхъ. И Григорій держаль себя, дъйствительно, какъ мудрый пастырь; его сочувствие національному д'ялу грековъ, его участіе въ подготовленіи средствъ для священной борьбы съ врагами христіанства было тайною какъ для турецкаго правительства, такъ и для большинства самихъ грековъ. Лица, подготовлявшія возстаніе грековъ, понимали опасное положеніе патріарха и предлагали ему заблаговременно удалиться изъ Константинополя. Но онъ не соглашался на это, такъ какъ считалъ для себя, какъ пастыря, позорнимъ оставлять свою паству въ такія бъдственныя времена; при томъ-же его бъгство могло еще болъе ожесточить турокъ и подать поводъ къ совершенному истребленію христіанъ. Онъ спокойно ожидаль хода событій и ръшился пожертвовать, вмёстё съ другими, жизнію, за вёру и народность.-Въ 1821 году началось возстаніе въ Дунайскихъ княжествахъ. Едва только было получено извъстіе объ этомъ въ Константинополь, какъ султанъ потребовалъ, чтобы патріархъ отлучилъ и проклялъ возставшихъ. Григорій, опасаясь, въ случав отказа, поголовнаго избіенія христіанъ, вынужденъ быль повиноваться. Отлучительная грамата, наполненная страшными проклятіями возставшимъ, торжественно прочитана была въ церкви, въ присутствіи турокъ, знавшихъ греческій языкъ (16). Вскор'в пришло изв'єстіе о возстаніи грековъ въ Пелопонезъ. Турки страшно озлобились на патріарха, такъ какъ Пелопонезъ былъ его родиною, —начали обвинять его въ содъйствіи возставшимъ и ръшили, наконецъ, умертвить его. 10 апръла 1821 года, въ цервый день Пасхи, явился въ патріархію правительственный чиновникъ, собралъ сунодальныхъ архіереевъ и потребовалъ именемъ султана, чтобы они выбрали новаго патріарха. Выбранъ быль Евгеній Писидійскій, который тотчась же и отправился къ великому визирю за утвержденіемъ. На Григорія, между тъмъ, напала вооруженная толпа, схватила его и повела къ допросу, послъ котораго онъ немедленно былъ повъщенъ въ воротахъ патріархіи. Новый патріархъ Евгеній, возвращаясь отъ визиря, съ ужасомъ долженъ былъ смотръть на повъшенное тъло своего предшественника. Тъло Григорія находилось на висълицъ въ продол-

<sup>(16)</sup> Есть преданіе, что патріархъ и члены сунода, вскоръ же послъ изданія отлучительной граматы, сияли отлученіе и проклитіе съ возставшихъ, въ виду 10го, что то и другое произнесено ими невольно, по принужденію.

женіе трехъ дней, потомъ было отдано евреямъ, которые долго влачили его по улицамъ и, наконецъ, бросили въ море. Греки замѣтили мѣсто, гдѣ оно было брошено, достали его и успѣли препроводить въ Россію, именно въ Одессу, гдѣ оно и было похоронено. Чрезъ пятдесятъ лѣтъ, въ 1871 году, когда свободное Эллинское королевство праздновало пятидесятилѣтній юбилей особожденія грековъ отъ турецкаго ига, тѣло патріарха Григорія, этого поборника вѣры и національной свободы торжественно было перенесено изъ Одессы въ Аеины.

Мученичество Григорія было только началомъ жестокостей турокъ по отношению къ греческому духовенству. Сунодальные и другіе архіереи, находившіеся въ Константинополь, или были заключены въ тюрьмы, или казнены. Въ Адріанополъ въ іюнь 1821 года повъщенъ быль бывшій патріархъ Кириллъ VI, проживавшій здёсь послъ своего отреченія отъ престола въ 1818 году; вмъсть съ нимъ казнены были еще три епископа и много знатныхъ грековъ. Преемнику Григорія, Евгенію, пришлось претерпъвать страшныя истязанія. Чрезъ двінадцать дней по вступленіи его на канедру турки. ворвались въ патріархію, схватили патріарха, влачили его, били, вырывали изъ его бороды по волоску и, наконецъ, ограбили его и натріархію. Онъ забольль оть перенесенных имъ истязаній и спустя нъкоторое время умеръ. Преемника Евгенія, Аноима Ш (1822—1824 г.г.), --когда по поводу его низложенія въ 1824 г. произошло народное волненіе, турки хотьли было умертвить и не привели своего намъренія въ исполненіе только потому, что боялись европейцевъ, которые очень негодовали за убійство Григорія. Вообще всвхъ, казненныхъ турками во время возстанія, митрополитовъ архіепископовъ и епископовъ насчитывають до осмидесяти. Казненныхъ изъ низшаго духовенства нужно считать сотнями. Такъ, напр., когда въ началъ возстанія въ Константинополъ всь храмы были разрушены и духовенство стало отправлять богослужение подъ открытымъ небомъ, турки умертвили свыше пятидесяти духовныхъ липъ.

## § 42.

#### Современное состояніе Константинопольской іерархіи.

Ужасныя бъдствія, постигшія константинопольскую іерархію во время борьбы грековъ за независимость, окончились съ окончаніемъ возстанія. Но іерархическія неустройства, существовавшія съ давнихъ временъ

въ греческой церкви, все таки продолжались, такъ какъ существовали причины, вызывавшія ихъ. Это гнеть правительства и борьба партій въ средѣ самой ісрархіи. Только въ новъйшія времена сдѣланъ решительный шагь въ устраненію этихъ причинъ, а съ ними и іерархическихъ неустройствъ. Въ 1856 году турецкимъ правительствомъ изданъ былъ знаменитый гатти-гумаюнъ, которымъ объщаны были разныя реформы въ пользу христіанъ. Между прочимъ, предполагалось произвести улучшенія и въ іерархическомъ стров церкви. Вследствіе этого въ 1858 году образована была при патріархіи особая временная коммиссія изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ, которая, согласно данной ей инструкціи, должна была составить новыя лучшія правила для избранія патріарха, такія же правила для избранія митрополитовъ и епископовъ, выработать новый лучшій способъ составленія при патріархіи сунода и проч. Коммиссія выработала, между прочимъ, слъдующія правила для избранія патріарха. Въ случав упраздненія патріаршаго престола, при патріархіи составляется особое избирательное собраніе. Въ составъ его входять изъ духовныхъ лицъ: всв митрополиты, составляющие патріаршій сунодъ, и вообще всъ находящеся во время избранія въ Константинополь митрополиты, и изъ мірянъ: великій логофетъ и два другихъ важныхъ чиновника патріаршаго двора, члены смѣшаннаго при патріархіи совъта (17), нъсколько важныхъ гражданскихъ и военныхъ чиновниковъ (изъ христіанъ), представители отъ ученой корпораціи, отъ купечества, цеховъ, светскіе представители отъ всёхъ епархій патріархата и проч., всего изъ мірянъ боле 60 человъкъ. Къ назначенному для избранія дню всѣ присутствующіе интрополиты представляють въ собрание запечатанные пакеты съ обозначениемъ кандидатовъ на патріаршество; такіе же пакеты присылають митрополиты, находящиеся въ епархіяхъ. По вскрытіи пакетовъ, имена всъхъ указанныхъ кандидатовъ вносять въ особый списокъ; при этомъ избиратели міряне имъютъ право предлагать своихъ кандидатовъ, если, впрочемъ, въ пользу последнихъ будетъ третья часть духовных членовъ собранія. Далье, заготовленный такимъ образомъ списокъ представляется правительству, которое имбетъ право устранить отъ избранія неугодныхъ ему лицъ, если бы они оказались въ спискъ, о чемъ и извъщаетъ собрание чрезъ

<sup>(17)</sup> Смъщанный совъть (изъ духовныхъ и свътскихъ лицъ) предполагалось учредить при патріархіи для завъдыванія гражданскими дълами христіанъ, также вслъдствіе объщаній гатти-гумаюна. Онъ впоелъдствіи и былъ учрежденъ.

24 часа. Затъмъ начинается самое избраніе. Сначала и духовные и свътскіе члены виъсть изъ кандидатовъ, означенныхъ въ спискъ, избирають, тайною подачею голосовь, троихь, а потомъ изъ этихъ троихъ одни уже митрополиты и епископы, безъ свътскихъ членовъ сунода, избирають, также тайною подачею голосовь, одного, который и объявляется патріархомъ. Объ избранномъ немедленно доносять султану, который должень непремьню утвердить его въ сань. Въ заключение новый патріархъ представляется мино султану Такимъ образомъ, этими правилами совершенно устранялось вліяніе турокъ на избраніе патріарха. Прежде турецьюе правительство пользовалось неограниченнымъ правомъ утвержденія и могло утвердить и не утвердить избраннаго на натріаршую каседру; теперь же оно безусловно должно было утверждать избраннаго и пользовалось только правомъ отстраненія отъ избранія, по чему-либо неугодныхъ ему, кандидатовъ на патріаршество. Съ другой стороны новыми правилами ослаблядись происки сунодальныхъ апхіереевъ при избраніи патріарха, такъ какъ въ избраніи принимали участіе не только отсутствующіе митрополиты, но и множество мірянъ.

Въ 1860 году новыя правила избранія патріарха введены были въ церковную практику. Въ этомъ году отказался отъ каоедры патріархъ Кирилл VII (1855—1860 г.г.). Сунодъ воспользовался этимъ случаемъ, представилъ на утверждение правительства новыя правила и, по утвержденіи ихъ, произвель выборь новаго патріарха. По новому способу избранъ быль Iоакимъ II (1860—1863 г.г.), Преемники Iоакима Софроній III (1863—1867 г.г.), Григорій VI (1867—1871 г.г.), Аноимь VI(1871—1873 г.г.), Іоакимь II(во второй разъ съ 1873—1878 г.г.) и Іоакимъ III (съ 1878 г.) избраны были также установленнымъ новыми правилами порядкомъ. Такимъ образомъ избраніе константинопольскаго патріарха въ настоящее время есть діло духовенства и мірянъ и является избраніемъ церковно-народнымъ. Съ преобразованіями сунода въ прежнія и въ настоящія времена и измъ-, неніемъ порядка избранія патріарха, права и преимущества посл'єдняго остались теже, вакими онъ всегда пользовался; изменились только формы проявленія патріаршей власти.

3

#### § 43.

# Способы содержанія константинопольской патріархіи и греко-восточнаго духовенства.

Въ способахъ содержанія константинопольской патріархіи и вообще греко-восточнаго духовенства, въ описываемую эпоху турецкаго владычества, произошли существенныя перемёны. Недвижимыя церковныя имущества, составлявшія ніжогда одинь изь главныхь источниковъ содержанія духовенства, отошли отъ церкви въ значительномъ количествъ еще во времена византійскихъ императоровъ; турецкое правительство постепенно отнимало и последние остатки недвижимой церковной собственности. Такимъ образомъ, единственнымъ источникомъ содержанія духовенства остались сборы за совершение церковных в требъ. Но эти сборы имели место, главнымъ образомъ, въ практикъ низшаго духовенства и служили средствами содержанія по преимуществу для него одного; высшее же духовенство, патріархъ и патріархальные архіереи, или не им'вли возможности по своему положенію пользоваться этимъ источникомъ доходовъ, или, если пользовались, то онъ былъ недостаточенъ для ихъ содержанія. Поэтому, въ описываемую эпоху, мы встрічаемся съ новыми источниками содержанія высшаго духовенства-съ разнаго рода пошлинами и приношеніями въ его пользу. Такъ, —на содержаніе патріархіи установились ставленныя пошлины съ митрополитовъ и еписковъ при ихъ посвященіи; пошлины съ епископовъ, прі взжающих въ патріархію по епархіальным в деламь; приноше нія отъ епископовъ новому патріарху при посвященій его; ежегодные сборы на содержаніе патріархіи съ епархій патріархата; пошлины отъ засвидътельствованія патріархомъ духовныхъ завъщаній православныхъ, умирающихъ въ Константинополъ; пошлины съ имущественныхъ исковъ, разбираемыхъ и ръшаемыхъ патріархомъ. Сверхъ того въ пользу патріарха поступало имущество умершихъ митрополитовъ и епископовъ, не отказавшихъ его никому по духовному завъщанію. На содержаніе епархіальныхъ архіереевъ также установились ставленныя пошлины съ низшаго духовенства за посвящение и поставление въ церковныя должности; ежегодные сборы съ церквей и съ духовенства при объёздё ими епархій; приношенія отъ духовенства при назначеніи на епархію; сборы съ мірянъ, получающихъ наследства. Что касается размера всехъ этихъ

средствъ содержанія, то нужно сказать, что они не вездѣ и не всегда одинаковы,—все зависить отъ большей или меньшей состоятельности и обширности епархій и приходовъ. Такъ, напр., на островахъ, гдѣ населеніе зажиточнѣе,—и средства содержанія духовенства лучше. Вообще же средства содержанія греческаго духовенства довольно ограниченны, такъ какъ они получаются исключительно отъ народа, а народъ находился и находится въ бъдственномъ положеніи. Особенно ограниченно содержаніе низшаго духовенства, вслѣдствіе чего оно весьма часто вынуждено бываетъ изыскивать средства для своего существованія на сторонѣ—въ занятіяхъ ремеслами, торговлей и проч., что весьма вредно отзывается на его пастырскомъ служеніи.

#### ГЛАВАШ.

духовное просвъщение и учение въры.

§ 44.

## Состояніе просвъщенія.

Тяжелое иго, наложенное турками на православныхъ грековъ послѣ погрома ихъ имперіи, отозвалось весьма печальными послѣдствіями на ихъ духовномъ просв'ященіи. Правда, и во время византійскихъ императоровъ религіозное образованіе было чуждо большинству греческаго народа; но въ то время существовали всъ средства къ духовному просвъщению, было много ученыхъ богослововъ, были императоры, обладавшіе богословскимъ образованіемъ и покровительствовавшіе ему, и потому каждый грекь, если желаль, имъль полную возможность удовлетворить своимъ стремленіямъ къ просвёщенію. Съ паденіемъ же Константинополя и наступившимъ затімъ турецкимъ владычествомъ, погибли почти всъ средства къ просвъщенію. Разрушая города, церкви и монастыри, турки уничтожали вмёстё съ тёмъ и средства къ просвёщеню-школы, библютеки, древнія рукописи, ученые богословскіе труды и т. п. Такимъ образомъ, съ наступленіемъ турецкаго владычества, греки, если бы и желали, не имфли возможности удовлетворять своимъ стремленіямъ къ просвъщению. Съ другой стороны ужасы турецкаго владычества

поставили грековъ въ такое положение, что въ нихъ заглушалось и самое стремленіе къ просвъщенію; при заботахъ о сохраненіи своей жизни, о насущномъ пропитаніи, имъ некогда было думать о просвъщении. Лица, стоявшия во главъ греческой нации, патріархи и фанаріоты, —большею частію заняты были своими интригами, и потому заботы о просвъщени были у нихъ на второмъ планъ. О повровительствъ просвъщению со стороны турецкихъ властителей не могло быть и рвчи; турецкое правительство, какъ мусульманское, всегда было противъ всякаго просвъщенія, а тъмъ болье противъ просвъщенія своихъ рабовъ христіанъ. Слъдствіемъ такого положенія діль быль упадокь просвіщенія вь греческой церкви. Не говоря уже о народной массъ, даже въ средъ духовенства и фанаріотовъ уровень религіознаго образованія значительно понизился. Патріаршій престоль и архіерейскія каоедры не р'ядко занимали люди малопросвъщенные; священники же и діаконы едва только умъли читать, писать и совершать по навыку богослуженіе.

При всемъ томъ просвъщение въ греческой церкви не могло совсъмъ угаснуть и не угасло; самая жизнь церкви требовала просвъщения и вызывала къ дъятельности на этомъ поприщъ лучшихъ людей изъ среды грековъ. Заботы о просвъщени вызывались, главнымъ образомъ, двумя обстоятельствами: съ одной стороны необходимостію приготовлять на іерархическія должности просвъщенныхъ по мъръ возможности кандидатовъ, а съ другой—необходимостію ограждать православіе отъ латинской и протестантской пропаганды. По этому, не смотря на неблагопріятныя условія для духовнаго просвъщенія, мы видимъ въ греческой церкви просвътительную дъятельность и въ видъ школьнаго религіознаго обученія и въ видъ научнаго изученія св. истинъ въры въ соединеніи съ литературными богословскими трудами. Только дъятельность эта, по условіямъ и обстоятельствамъ времени, не была обширна.

Въ описываемую эпоху у грековъ школы были друхъ родовъ: низшіл и высшіл. Низшіл—это начальныя школы грамотности, въ воторыхъ учащіеся обучались чтенію и письму, а потомъ знакомились съ богослужебными книгами и употребленіемъ ихъ въ церкви. Назначеніе этихъ школъ состояло какъ вообще въ начальномъ обученіи дѣтей, такъ вчастности въ приготовленіи священнослужителей и клириковъ. Они устроивались, обыкновенно, при церквахъ: помѣщеніемъ для нихъ служила или таже церковь (отдѣленіе для женщинъ), или домъ священника, или, наконецъ, обученіе происходило подъ открытымъ небомъ. Учителемъ чаще всего бывалъ или священникъ той церкви, при которой была школа, или монахъ. Раздъленія на классы въ низшихъ школахъ не было.

Высшія школы отличались отъ низшихъ только более общирнымъ курсомъ обученія; правильнаго же устройства, похожаго , хотя бы на устройство современныхъ среднихъ учебныхъ заведеній, не было. и въ нихъ. Впрочемъ, въ нихъ были особые учителя, болве или менъе извъстные своею ученостію, которымъ полагалось иногда определенное жалованье. Учениками этихъ школъ не редко бывали влирики и монахи даже въ эрбломъ возрастъ. Они изучали науки и общеобразовательныя и богословскія. Общее образованіе заключалось по преимуществу въ изученіи греческихъ писателей. Богословіе изучалось по систем' Іоанна Дамаскина "точное изложеніе православной Въры"; болъе успъвшіе воспитанники читали отцевъ перкви съ тодкованіими на нихъ. Но эти высшія школы не могли много сделать для духовнаго просвещения, такъ какъ съ одной. стороны курсъ ихъ вообще былъ необщирный, а съ другой-число ихъ было весьма ограниченно, при ограниченномъ же числъ учашихся (отъ 15 до 50 человъкъ на школу). При томъ же всъ эти школы не имъли характера учрежденій, прочно устроенныхъ: въ одно время онъ находились въ хорошемъ состояніи, въ другоеупадали такъ, что и совсъмъ закрывались. Средства ихъ были весьма скудны, -- даже учители не получали содержанія, а если получали, то ничтожное: только любовь многихъ изъ нихъ къ своему національному просв'ященію побуждала ихъ посвящать себя школьной дъятельности. Таковы, напр., были высшія школы: патріаршая (въ Константинополь), Янинская, Мосхопольская (въ Албаніи), Патмосская, Авонская и друг. Патріаршая школа основана была вскоръ же по паденіи Константинополя патріархомъ Геннадіемъ. Въ ней получили первоначальное образованіе, между прочимъ, такіе просвъщенные патріархи, какъ Максимъ филосовъ и Іеремія ІІ. Эта школа находилась въ удовлетворительномъ состояніи только при лучшихъ патріархахъ, но вообще никогда не была въ цвътущемъ положении. Школа въ Янинъ основана во второй половинъ XVII въка; въ свое время она была въ больщой славъ. Въ концъ XVII в. здъсь былъ учителемъ Мелетій, впослъдствін митрополить авинскій, авторь церковной исторіи, а въ XVIII въкъ знаменитый Евгеній Булгарись, человікь ученый, оказавшій большую услугу греческому просвещенюю переводомъ на греческой языкъ лучшихъ въ то время руководствъ по богословію, логикъ.

метафизивъ и риторивъ (18). Мосхопольская школа, основанная въ концъ ХУІІ въка, въ ХУІІІ въкъ называлась даже академіею; но въ концъ этого въка, вмъстъ съ городомъ Мосхополемъ, она была уничтожена турками. Школа Патмосская основана въ 1711 году ученымъ і еромонахомъ Макаріемъ. Русскій паломникъ Барскій съ восторгомъ описываетъ учительскую деятельность Макарія и говорить, что къ нему сходились ученики со всёхъ острововъ и даже изъ Константинополя, что онъ преподавалъ богословскія и философскія науки и воспиталь много "премудрыхь и искустныхь мужей" изъ мірянъ и духовенства. Но эта школа славилась только при Макарів. Авонская школа была основана въ 1753 году, въ Ватопелскомъ монастыръ, патріархомъ Кирилломъ V, при содъйствіи духовенства и мірянъ. Предполагалось эту школу устроить въ большихъ размърахъ: приготовлено было помъщение для 500 учениковъ; главнымъ начальникомъ и учителемъ назначенъ былъ вышеупомянутый Евгеній Булгарись съ содержаніемь въ 1000 піастровь (въ •то время жалованье весьма значительное). Онъ оправдалъ возлагаемыя на него надежды, -- Авонская школа, или, какъ ее называли, академія съ самаго же основанія была въ цвътущемъ состояніи; число учащихся постоянно увеличивалось. Но чрезъ пять лътъ, съ удаленіемъ Булгариса, школа пришла въ упадокъ, а затімь совсёмь закрылась. Было въ Греціи и еще нѣсколько такихъ же школъ. Неуловлетворяясь образованіемъ, какое давали греческія школы, болбе даровитые и состоятельные греческіе юноши отправлялись искать высшаго просвъщенія на западъ. Ближе всего была въ нимъ Италія, гдъ, благодаря греческимъ ученымъ, бъжавшимъ сюла послъ паденія Константинополя, научная дъятельность находилась въ цвътущемъ состояни (19). Сюда, главнымъ образомъ, и направлялись греки, искавшіе просвіщенія. Падуанскій университетъ и коллегіумъ Св. Аванасія въ Римъ, въ первые два стольтін послъ паденія Константинополя, особенно были переполнены ими. Затъмъ греки искали просвъщенія въ университетахъ Германіи и другихъ западныхъ государствъ, причемъ нъкоторые изъ нихъ, не довольствуясь образованиемъ въ одномъ университетъ, отправлялись въ другой и въ третій слушать уроки того или другаго знаменитаго ученаго. Но, получая образованіе въ западныхъ ўчебныхъ заведеніяхъ, греческіе юноши не рѣдко увлекались латинскими и

<sup>(18)</sup> Впоситдетвін онъ быль епископомь Славянскимъ и Херсонскимъ въ Россіи. (19) Смотри § 28.

протестантскими мивніями; поэтому, у грековъ явилось стремлеве отправлять своихъ молодыхъ людей въ русскія учебныя заведенія. Дъйствительно, въ концѣ прошедшаго и особенно въ настояшемъ стольтіи, когда русскія учебныя заведенія получили надлежащее устройство, греческіе юноши стали обращаться и въ Россію за просвъщеніемъ. Русскія духовныя академіи, особенно Кіевская, и духовныя семинаріи на югѣ Россіи весьма часто видѣли и видятъ до настоящаго времени въ своихъ стънахъ воспитанниковъ изъ грековъ и другихъ православныхъ народностей востока. Этимъ воспитанникамъ дѣлаются всевозможныя облегченія и предоставляется полное матеріальное обезпеченіе во время обученія. Также и въ русскихъ университетахъ не рѣдкость встрѣтить воспитанниковъ съ православнаго востока.

Что касается высшаго духовнаго просвъщенія въ греческой церкви, то оно сосредоточивалось не въ школахъ, а въ монастыряхъ. Монастыри, уцълъвшіе отъ турецкаго погрома, обладали замічательными собраніями древнихъ книгъ и рукописей. Таковы, попреимуществу, монастыри авонскіе, которые, благодаря своему почти неприступному мъстонахождению, и послъ падения Константинополя болье или менье были свободны отъ турецкаго гнета. Здёсь, въ тиши уединенія, монахи занимались изученіемъ Св. Писанія и писаній отеческихъ, а также сами писали богословскія сочиненія. Авонскіе монастыри были, такимъ образомъ, средоточіемъ духовнаго просвъщенія въ греческой церкви въ XVI, XVII и даже въ XVIII въкахъ. Сюда стремились просвъщеннъйшие изъ грековъ даже тъ, которые получали образование въ западныхъ университетахъ, и здъсь посвящали себя ученой богословской дъятельности; таковы, напр., ученые, извъстные и въ Россіи, іеромонахъ Савва. котораго русскій великій князь Василій Іоанновичь вызываль для разбора своей библіотеки, монахъ Максимъ Грекъ, присланный вмъсто Саввы, Пахомій Логофеть, также переселившійся въ Россію и посвятившій ей свою ученую д'ятельность и друг. Сюда же, на Авонъ, уходили многіе патріархи и архіереи и здёсь нерёдко посвящали себя богословскимъ занятіямъ.

#### § 45.

#### Духовно-учебныя заведенія въ греко-восточной церкви въ настоящее время.

Вмѣстѣ съ политическимъ и религіознымъ возрожденіемъ грековъ въ настоящемъ стольтіи, духовное просвъщеніе также значительно возвысилось въ средѣ ихъ. На православномъ востокъ стали появляться духовно-учебныя заведенія, болье или менье правильно организованныя и съ соотвѣтствующимъ курсомъ обученія. Таковы училища на островѣ Халки, въ Іерусалимъ и Авинахъ.

Богословское училище Великой Христовой Церкви, въ бывшемъ Троицкомъ монастыръ, на островъ Халки основано въ 1844 году при константинопольскомъ патріархѣ Германь IV исключительно для приготовленія служителей церкви высшихъ іерархическихъ степеней. Воспитанники при самомъ поступленіи дають обязательство посвятить себя духовному званію и уже, во время обученія, или по окончаніи курса, принимають рукоположеніе; въ случать же отказа отъ выполненія обязательства, сверхъ возвращенія суммъ, употребленныхъ на ихъ содержаніе, лишаются права получить дипломъ. Училище содержится на средства константинопольской патріархіи и епархіальных архіереевъ, при пособіи отъ русскаго правительства (2,000 р. въ годъ). Въ немъ изучаются богословскія науки-догматическое и нравственное богословіе, священная и церковная исторія, толкованіе Св. Писанія и проч., а также общеобразовательныя-философія, гражданская исторія, физика, математика и языки греческій, латинскій, турецкій, французскій и даже славянскій. Курсь въ училищь, вообще сходный съ курсомъ нашихъ духовныхъ семинарій, семильтній; при чемъ первыя иять лъть посвящаются больше на изучение общеобразовательныхъ наукъ, а последніе два года-богословскихъ, и сверхъ того въ эти два года воспитанники, посвященные въ санъ іеродіакона, упражняются въ составлении и сказывании пропов'вдей, а также въ преподаваніи въ приготовительномъ классъ. Воспитанниковъ въ Халкинскомъ училищъ вообще немного, но оно усиъло уже воспитать нъсколько лицъ, занимающихъ архіерейскія канедры. Вообще Халвинское училище поставлено хорошо и въ учебномъ и въ воспитательномъ отношеніи. Этимъ оно обязано главнымъ образомъ

своему первому схоларху, митрополиту Константину Типаль дому, который всю свою жизнь посвятиль делу воспитанія и образованія юношества.

Въ 1845 году јерусалимскій патріархъ Кириллъ ІІ основаль такое же богословское училище въ Герусалимъ для приготовленія священниковъ и народныхъ учителей. Оно помъщаетя въ крестномъ монастырв и содержится на средства іерусалимской патріархіи, или лучше на средства Храма Гроба Господня. Кириллъ предполагалъ наполнить училище исключительно арабами, но оно слълалось скоръе греческимъ, чъмъ арабскимъ, вслъдствіе недостатка въ арабскихъ воспитанникахъ. Обязательства посвятить себя пуховному званію не требуется; только каждый воспитанникъ обязанъ прослужить три года по назначенію патріарха. Курсъ обученія въ іерусалимскомъ училищѣ такой же, что и въ халкинскомъ, только нъсколько уже того, такъ какъ въ немъ нъкоторыя изъ богословскихъ и общеобразовательныхъ наукъ не преподаются. Воспитанниковъ, окончившихъ полный курсъ въ іерусалимскомъ училищъ немного, --они большею частію поступають на должности народныхъ учителей въ Палестинъ.

Съ образованіемъ самостоятельной церкви въ Эллинскомъ королевствъ, Анини сдълались средоточіемъ духовнаго просвъщенія въ этой церкви. Въ 1837 году здёсь открыть быль университеть и при немъ богословскій факультеть, а въ 1843 году открыто еще иерковное училище. Богословскій факультеть при университеть устроенъ по образцу германскихъ богословскихъ факультетовъ, но подражаніе протестантскому образцу оказалось неудачнымъ: съ одной стороны недостатокъ въ профессорахъ богословскихъ наукъ, съ другой-увлечение нъкоторыхъ профессоровъ богословія протестантскими взглядами (таковъ, напр., Фармакидъ) не даютъ возможности поставить факультеть соотвётственно его назначенію. Перковное училище, основанное на капиталъ братьевъ *Ризаріевъ* (20) и называемое по ихъ имени Ризаріевскимь, по воль жертвователей, должно было воспитывать только техъ молодыхъ людей, которые горовятся на служение церкви; но оно не оправдало своего назначенія, --- вм'єсто средняго духовно-учебнаго заведенія, оно сділалось скорве свытским средним учебным заведеніем. Поэтому, правительство въ 1856 году открыло еще три малыя семинаріи, съ курсомъ ниже среднихъ духовно-учебныхъ заведеній. Содержатся эти семинаріи на счеть обязательных сборовь съ монастырей и

<sup>(20)</sup> Богатые купцы, проживавшіе долгое время въ Россіи (въ Нъжинъ).

добровольных пожертвованій духовенства и народа. Устройство ихъ сходно съ такого же рода свётскими учебными заведеніями; только въ нихъ воспитанники живутъ всё вмёстё и образованіе ихъ приспособляется къ ихъ будущему обязательному служенію въ санё священниковъ.

## § 48.

#### Огражденіе православія отъ латинской пропаганды.

Латинская пропаганда въ греко-восточной церкви послѣ паденія Константинополя не только не ослабѣла, но еще болѣе усилилась. Въ прежнія времена происки латинянъ сдерживались еще православною гражданскою властію. Если нѣкоторые изъ византійскихъ императоровъ хлопотали объ уніи, то это было дѣломъ ихъ однихъ; прямой же пропаганды латинства между своими православными подданными они все-таки не допускали. Теперь же, когда не стало сдерживающей гражданской власти, латинская пропаганда обрушилась непосредственно на православныя народныя массы. Всѣ средства, какія только были въ распоряженіи папъ, и при томъ самыя безчестныя, напр., обманы, подкупы, подлоги, насилія разнаго рода и т. п. были употреблены на то, чтобы распространить на православномъ востокъ католицизмъ.

Въ концъ XV и первой половинъ XVI въковъ латинская пропаганда была еще довольно слаба; папы въ это время заняты были борьбою съ реформаціонными стремленіями на западів и самою реформацією (21). Пропаганда шла только между православнымъ населеніемъ южной части Пелопонеза и Албаніи и на островахъ Срелиземнаго моря, находившихся еще во владении Венеціанской республики. Константинопольскій патріархъ Максимъ Философъ сносился (1480 г.) по этому случаю съ венеціанскимъ дожемъ, котораго просиль о защить православных на островь Крить оть притязаній латинскаго духовенства, а преемникъ его Сумеонъ въ 1484 г. собраль соборь, на которомь, для предостереженія православныхь, полтвердилъ осуждение флорентійской уніи. Какими насиліями сопровождалась здёсь пропаганда, можно видёть изъ одного случая, бывшаго въ началѣ XVI въка при патріархѣ Пахомів. Одинъ одатинившійся гревъ, діаконъ Арсеній, явился въ Пелопонезскій городъ Монемвасію, выгналь отсюда, при помощи латинскаго вене-

<sup>(21)</sup> Смотри § 19.

ціанскаго правительства, православнаго митрополита и самъ заняль его мъсто. Пахомій отлучиль его отъ церкви, послѣ чего Арсеній, устрашившись народнаго волненія, бъжаль.

Со второй половины XVI въка пропаганда начинаетъ усиливаться. Особенною ревностію и настойчивостію въ этомъ случать отличался папа Григорій ХШ (1572—1585 г.г.). Воспользовавшись стремленіемъ грековъ получать образованіе въ Италіи, онъ въ 1577 году основалъ въ Римъ коллегіумъ, спеціально назначенный для греческихъ юношей, а въ 1581 году устроилъ при немъ церковь во имя Св. Аванасія для совершенія богослуженія на греческомъ языкъ. Коллегіумъ св. Аванасія обладаль богатыми средствами, такъ что могъ предоставить своимъ воспитанникамъ даровое обучение и содержание, вслъдствие чего онъ всегда быль полонъ греками. Основание его папа выставляль деломь обыкновенной благотворительности, на самомъ же дълъ это учебное заведение предназначено было для пропаганды латинства. Правда, отъ греческихъ воспитанниковъ не требовалось принятіе латинства, имъ предоставлялась полная свобода въ дёлё вёры, но все воспитание происходило въ духв католическомъ. Следствіемъ этого было то, что, но окончаніи образованія, греческіе юноши весьма часто оставались православными только по имени, а 'нъкоторые открыто дълались уніатами, или католиками. По возвращеніи на родину они лись пропагандистами напской власти (22).

Проведя такую, вполнѣ іезуитскую (23), мѣру, Григорій обратилъ вниманіе на дѣйствительную пропаганду латинства на востокѣ. Въ его время началъ уже свою всесвѣтную дѣятельность ордень іезуитовъ, основанный (1540 г.) съ спеціальною цѣлію поддерживать и распространять папскую власть, и члены ордена успѣли уже проникнуть на востокъ. Григорій усилилъ дѣятельность іезуитовъ и наводнилъ ими весь востокъ.

Въ 1583 году онъ отправилъ туда цѣлую организованную іезуитскую миссію, снабженную большими матеріальными средствами. При содѣйствіи посланниковъ католическихъ государствъ, прибывшіе іезуиты получили отъ турецкаго правительства разрѣшеніе поселиться даже въ самомъ Константинополѣ. Способы, какими іезуиты всегда и вездѣ достигали своихъ цѣлей, извѣстны. Это — во-

<sup>(22)</sup> Изъ среды греческихъ воспитанниковъ Коллегіума Св. Аванасія неръдко выходили замъчательные ученые. Таковъ, напр., отступникъ отъ православія Левъ Алляцій.

<sup>(23)</sup> Папа Григорій XIII принадлежаль въ ордену ісзунговъ.

спитаніе и образованіе молодого покольнія, благотворительность. проповъдь и интриги. Всъ эти способы они примънили и къ православному востоку. Такъ, съ разръшения турецкаго правительства, они основали (въ 1600 году) въ Константинополъ (въ Галатъ) свой коллегіумъ; затымъ какъ здысь, такъ и въ другихъ мыстахъ стали заводить школы, пріюты, больницы, страннопріимные домы и т. п. При посредствъ всъхъ этихъ учрежденій, іезуиты естественно стади въ близкія отношенія къ православнымъ, выставляли себя и папу благодътелями грековъ, пріобрътали ихъ довъріе и незамътно. при всякомъ удобномъ случав, старались склонять ихъ къ латинству. Въ тоже время они писали сочиненія противъ греко-восточной церкви и въ защиту римской, издавали католические катихизисы и распространяли тъ и другіе между православными; не стъснялись даже перепечатывать въ Римъ православныя книги съ внесеніемъ въ нихъ латинскихъ мніній и распространять ихъ по востоку, выдавая за написанныя и изданныя самими же православными. Что касается іезуитскихъ интригъ, то онъ проявлялись во всей силь, когда православные выступали на борьбу съ ними.

Пропаганда іезуитовъ не могла укрыться отъ православныхъ іерарховъ, которые, насколько возможно было, старались противодъйствовать ихъ проискамъ. Изъ борцовъ за православіе въ конць XVI въка особенно замъчательны патріархи константинопольскій Іеремія ІІ и Александрійскій Мелетій Пигасъ, бывшій нікоторое время мъсто-блюстителемъ патріаршаго престола въ Константинополь; оба они своими поученіями и посланіями старались разоблачить латинскую пропаганду. Іеремія, кром'в того, на константинопольскомъ соборѣ (1583 г.) отвергъ новый календарь (24). такъ называемый Григоріанскій по имени папы Григорія XIII, распространеніемъ котораго въ восточной церкви іезуиты пользовались. какъ средствомъ для пропаганды папской власти. Къ несчастію для восточной церкви, послъ смерти Гереміи (1594 г.), начались большія неустройства на константинопольской патріаршей канедрь, сопровождавшіяся частыми смінами патріарховь, чімь ісзунты и воспользовались для своихъ цёлей. Они даже привлекли на свою сторону патріарха Рафаила II (1603—1607 г.г.), такъ что тотъ лалъ

<sup>(24)</sup> На соборъ было указано, что календарь есть нововведение римской церкви, что какъ въ старомъ *Юліанскомъ* календаръ есть неправильности въ численіи, такъ равно и во вновь вводимомъ Григоріанскомъ; но при старомъ счисленіи сохраняется каноническое постановленіе Никейскаго собора о времени празднованія Пасхи, что невозможно при новомъ.

православную митрополію одному уніату и вель чрезь него подозрительную переписку съ Римомъ. — Но въ двадцатыхъ годахъ XVII въка ревностнымъ борцомъ противъ іезуитовъ выступилъ знаменитый константинопольскій патріархъ Кирилл Лукарись (25). Онъ зналь близко всв происки језунтовь еще по западно-русской церкви, и потому, по вступленіи въ 1621 году на патріаршій престоль, . сталь разсылать пастырскія посланія, въ которыхь, разоблачая ихъ козни, убъждаль православныхъ не имъть съ ними общенія. Посланія производили свое д'яйствіе. Іезуиты страшно озлобились на Кирилла и стали хлопотать о его низложеніи. Они поднесли великому визирю 20,000 талеровъ, оклеветали Кирилла въ дружбъ съ европейцами и измънъ и добились, наконецъ, того, что онъ 1623 году быль низложень, а за другіе 20,000 талеровь сослань въ заточеніе. На м'ясто Кирилла поставленъ единомышленникъ ісзунтовъ Григорій. Но и Григорій, и сльдовавшій за нимъ Аноимъ не долго занимали каоедру; первый быль низложень, какъ незаконно избранный, а второй самъ отказался отъ каоедры, страшась произведенныхъ имъ же самимъ волненій въ патріархіи. тыть за Лукариса началь ходатайствовать предъ турецкимъ правительствомъ англійскій посланникъ по порученію своего короля, который приняль живое участіе въ несчастномъ константинопольскомъ патріарх в изъ уваженія въ его учености. Вследствіе этого въ 1624 году Кираллъ былъ возстановленъ и опять началъ борьбу съ іезунтами: онъ по прежнему писалъ пастырскія посланія, говорилъ проповъди и издавалъ и распространялъ книги, направленныя противъ латинскихъ заблужденій и іезунтовъ. Іезунты не могли равнодушно смотреть на деятельность Кирилла; опять лись ихъ интриги. Они склоняли самого Кирилла на унію, няли его, по обычаю, въ измень, вооружили противъ него православныхъ архіереевъ, поднесли, наконецъ, великому визирю 20,000 талеровъ за его низложение и достигли было своей цёли. Но православные, а также англійскій и голландскій посланники, покровительствовавшіе Киридлу, съ своей стороны представили визирю такую же сумму, и Кириллъ остался на канедръ. Въ 1628 году језунты затёнли новое дёло противъ Кирилла. Онъ устроилъ въ константинопол' типографію, въ которой, между прочимъ, печаталъ книги противъ латинянъ. Іезуиты донесли великому визирю, что Кириллъ въ своей типографіи печатаетъ книги въ опроверженіе мусульман-

<sup>(25)</sup> Смотри § 39.

ства и въ доказательство этого указывали на сочинение Кирилла. въ которомъ онъ, доказывая божество Іисуса Христа, опровергалъ возраженія іудеевъ и магометанъ. Доносъ достигь своей цёли,типографія была разрушена, начальникъ ея, ученый монахъ Метакса, долженъ быль спасать свою жизнь бъгствомъ, Кириллъ также долженъ былъ укрыться въ домъ голландскаго посланника. Іезуиты торжествовали, пока не вступились въ это дело посланники англійскій, голландскій и шведскій. Они потребовали, чтобы всъ обвиненія противъ Кирилла были строго разслѣдованы. Оказалось, что книга, на которую указывали іезуиты, была издана имъ въ Лондонъ и въ давнее время, что мъста въ другихъ книгахъ Кирилла, на которыя указывали іезуиты, какъ на противумусульманскія, им'єють важнаго значенія и проч. Напротивь, по разследованію оказалось, что сами істуиты, проживая на востокъ, своими интригами доставляють одно безпокойство правительству, - почему отъ него вышло распоряжение объ изгнании и взуитовъ изъ всъхъ городовъ Турцін; только, въвидв исключенія, дозволено было остаться двумъ іезуитамъ при церкви французскаго посланника. Такимъ образомъ Кириллъ изъ этой борьбы вышелъ побъдителемъ и продержался на канедръ до 1632 года. Въ этомъ году противъ него выступиль одинь епископь, воспитанный іезуитами и ихъ приверженецъ, Кириллъ беррійскій. Онъ объщалъ турецкому правительству большую сумму денегъ и быль поставленъ въ патріархи, а Лукарись низложенъ. Но чрезъ шесть дней новый патріархъ въ очередь быль низложень, такь какь не могь внести объщанныхъ денегь, а между тъмъ народъ просиль, чтобы каоедра опять была предоставлена Лукарису, и последній быль возстановлень въ третій разъ. Въ 1633 году Лукарисъ снова былъ низложенъ по разнымъ проискамъ, между прочимъ, и іезуитскимъ, такъ какъ іезуиты всетаки оставались на востокъ, хотя и тайно, и снова былъ возстановленъ чрезъ сорокъ дней. Наконецъ, въ 1634 году последовало новое низложение Кирилла, а въ 1637 году возстановление. Это было уже въ пятый и последній разъ. Противъ Кирилла поднялась страшная злоба іезунтовъ, опять усилившихся въ Константинополъ; они рѣшились во что бы-то ни стало погубить его. Въ 1638 году, въ отсутствіе султана Мурада IV, въ Константинополь пришло извъстіе, что казаки завладъли Азовомъ и подступаютъ уже къ Константинополю. Іезуиты уснёли убёдить визиря, что виною всего этого патріархъ, призвавшій казаковъ. Донесли объ этомъ Мураду. который и приказаль предать смерти Кирилла. Вслёдствіе этого

его схватили, посадили на корабль будто для отправленія въ ссылву, но среди моря, туть же на корабль, задушили его, а тыло бросили вь море.—Такой же участи въ 1650 и 1657 годахъ подверглись, по интригамъ іезуитовъ, патріархи Парфеній ІІ и Парфеній ІІІ,—первый быль брошенъ въ море, а второй удавленъ. Но за то слъдующій патріархъ Парфеній IV (1657—1660 г.г.) ревностно и съ успъхомъ боролся съ іезуитами. При немъ іезуиты привезли изъ Франціи книгу "Щитъ въры", въ которой доказывалась правота римской церкви, и распространяли ее на востокъ. Парфеній выхлопоталъ дозволеніе разослать увъщательныя граматы объ уничтоженіи этой книги, вслъдствіе чего православные публично сожигали экземпляры ея на рынкахъ.

На помощь језунтамъ въ XVII вък паны стали отправлять на востокъ, въ качествъ миссіонеровъ, монаховъ другихъ орденовъ. Папа Адріань VI (въ 1622 г.) основаль въ Рим'в общество распространенія католической втры (Sacra congregatio fidei propagandae). Это общество, между прочимъ, должно было заботиться о приготовленін миссіонеровъ и устройствъ миссій на православномъ востокъ. И, вотъ, въ XVII и XVIII въкахъ произошелъ громадный наплывъ въ Турецкую имперію миссіонеровъ-монаховъ всевозможныхъ орденовъ: доминиканцевъ, францисканцевъ, бернардинцевъ, кармелитовъ и т. п. Миссіонеры основывали на всемъ пространствъ Турецкой имперіи свои монастыри, школы, открыто ходили съ проповедію по городамъ и селеніямъ, совращая православныхъ раздачею денегъ, разръшеніемъ постовъ и увъреніями, что великая константинопольская церковь учить также, капъ они, что она находится въ единеніи съ римскою церковію. Въ начал'я XVIII в'яка такого рода пропаганда латинскихъ миссіонеровъ на крайнемъ востокъ, особенно въ Антіохіи, до того усилилась, что православные пришли въ крайнее смущеніе. Патріархи константинопольскій Іеремія III, антіохійскій Аванасій и іерусалимскій Хрисанов въ 1722 году вынуждены были составить по этому случаю въ Константинополь соборъ, на которомъ, разоблачивъ духъ латинской пропаганды, осудили 8 пунктовъ латинскаго лжеученія: главенство напы, filioque, опръсноки, чистилище, постъ въ субботу, отверженіе младенцевъ отъ причащенія и проч. Соборное опредъленіе на греческомъ и арабскомъ языкахъ было распространено по всему

Но какъ эти, такъ и всѣ послѣдующія усилія латинской пропаганды на востокѣ не привели къ той цѣли, какую имѣли въ виду папы съ своими миссіонерами. Правда, въ теченіе четырехсотлътняго турецкаго господства, они совратили въ латинство, а большею частію въ унію не мало православныхъ, основали на востокъ нъсколько епархій, поставили туда своихъ епископовъ, архіепископовъ и даже патріарховъ, --- но все это было слишкомъ далеко отъ окатоличенія православнаго востока и подчиненія грековосточной церкви папъ. Совращенные, въ общей массъ православныхъ и на пространствъ четырехъ въковъ, составляютъ незначительное число и притомъ представляють собою худшихъ членовъ Церкви; латинскія епископіи, архіепископіи и патріархіи на востокъ существують скорбе для колоній католиковь, оставшихся тамъ еще посл'в крестовыхъ находовъ, или поселившихся въ посл'вдующія времена, чъмъ для совращенныхъ православныхъ, и притомъ, большею частію, существують безь нужды, а ради громкаго титула, ради фальшиваго увъренія, что восточная церковь подчиняется папъ. Латинская пропаганда даже не произвела сближенія православныхъ съ католиками; напротивъ, она усилила въ православныхъ то нерасположение, какое они имъли къ нимъ въ прежнія времена.

#### § 49.

#### Попытки латинянъ къ завладѣнію св. мѣстами въ Палестинѣ.

Въ связи съ пропагандой латиняне, въ течение всего четырехсотлътняго владычества турокъ, вели ожесточенную борьбу съ православными за обладание св. мъстами въ Палестинъ. Эта борьба сопровождалась обманами и насилиями со стороны латинянъ и опять только усиливала ненависть къ нимъ православныхъ. Православные, владъя св. мъстами (26), всегда допускали въ нихъ всъхъ иновърцевъ, не исключая и котоликовъ, для поклонения и совер-

<sup>(26)</sup> Св. мъста въ Палестинъ, после завоеванія Іерусалима арабами въ 638 году, при Халифъ Омаръ, естественно остались въ обладаніи православныхъ, такъ какъ въ то время не было еще отдёлившихся отъ Церкви латинянъ. При владычествъ крестоносцевъ въ Палестинъ св. мъста были отняты отъ православныхъ латинянами и даже православный патріархъ іерусалимскій былъ пзгнанъ; но когда въ 1187 году Султанъ Саладинъ отнялъ у крестоносцевъ Іерусалимъ, св. мъста онъ опять отдалъ во владъніе православнымъ, возстановивъ въ Іерусалимъ и превославнаго патріарха. Затъмъ, когда турецкій султанъ Селимъ I (въ 1517 году) отнялъ Палестину у египетскихъ султановъ, онъ съ своей стороны подтвердилъ, чтобы всъ церкви въ Палестинъ были во власти православнаго іерусалимскаго патріарха (въ то время

шенія богослуженія. Для этой цали иноварцы имали въ храма Воскресенія Христова свои малые престолы. Но латинянамъ этого было мало, -- стремясь подчинить восточную церковь папъ, они хотъли завладъть и св. мъстами. Изъ безчисленныхъ попытокъ къ этому замъчательны слъдующія. Такъ, въ въ XVI въкъ, въ правленіе Солимана (1520—1566 г.г.), францисканскіе монахи, им'євшіе съ XIV в. свой монастырь на Сіонской горь, отняли еще у православныхъ обманомъ веливолъпный храмъ Рождества Христова, устроенный надъ пещерою Рождества Христа Спасителя въ Виолеемѣ (27).—Въ концѣ XVI вѣка, при іерусалимскомъ патріархѣ Софронів, одинъ богатый западный богомолець хотвль отнять у православныхъ Голгофу и внесъ турецкимъ судьямъ 6,000 золотыхъ. Но патріархъ внесъ вдвое больше и удержалъ Голгофу за православными. - Въ тридцатыхъ годахъ XVII стольтія, когда на востовъ появились іезунты и вели ожесточенную борьбу съ Кирилломъ Лукарисомъ, латиняне на нъкоторое время овладъли было какъ храмомъ Воскресенія съ св. пещерою (Гробомъ Господнимъ), такъ и Голгофою. Они подкупили великаго визиря, который убъдилъ султана Мурада IV, что св. мъста еще Солиманомъ I отданы латинянамъ, а не грекамъ, для чего поддълалъ документы. Но іерусалимскій натріархъ Өеофань отправился въ Константинополь и успъль, при содъйствіи Лукариса, выхлопотать указь, подтверждавшій права православных на св. и ста. Послі этого православные вступили во владъніе не только Храмомъ Воскресенія и Голгофою, но и Виолеемскимъ храмомъ, отнятымъ у нихъ латинянами XVI въкъ. Во второй половинъ XVII въка на помощь латинянамъ выступили Франція и Австрія. Французскій посланникъ при турецкомъ дворъ, маркизъ Ноантель очень настойчиво домогался

патріархомъ быль Дороеей). Такимъ образомъ обладаніе св. мъстами, по праву владънія изначала, подтвержденному всеми завоевателями, принадлежало и принадлежить православнымъ. Латиняно съ своими попытками къ завладънію св. мъстами являются не болье, какъ хищниками чужаго достоянія.

<sup>(27)</sup> Дъло произшоло такимъ образомъ. Въ Великую Субботу вст виелеемскіе православные монахи ушли въ Іерусалимъ, оставивъ въ монастыръ одного зажигателя лампадъ. Но вслъдъ за ними и этотъ отправился также въ Іерусалимъ, отдавъ ключи отъ св. вертепа Рождества одному францисканцу и поручивъ ему вечеромъ засвътить лампады въ вертепъ. На дружой день францисканцы не отдали ключей. Турецкій кадій, къ которому обратились православные по этому случаю, подкупленный францисканцами, ръшилъ дъло въ ихъ пользу, и такимъ образомъ францисканцы остались владътелями Виелеемскаго храма.

передачи св. мъстъ латинянамъ, но, не успъвъ ничего сдълать въ Константинополь, рышился своимъ вліяніемъ дать перевысь латинянамъ въ Палестинъ. Отправившись въ 1673 году въ Іерусалимъ, онъ дозволяль себъ разнаго рода насилія надъ православными. Такъ, напр., однажды ночью онъ вошелъ въ Храмъ Воскресенія съ топорами и тамъ хотълъ вырубить изъ-подъ престола православныхъ часть столба, къ которому былъ привязанъ Спаситель. Къ счастію, православные узнали объ этомъ; произошло большое волнение во всемъ Іерусалимъ, - и Ноантель съ позоромъ долженъ быль оставить Храмъ. Но вскоръ обстоятельства измънились. Послъ войны съ австрійцами, по Карловицкому миру, заключенному при посредствъ Франціи, турецкое правительство обязалось отдать св. ивста во владвніе латинянь. Посланники австрійскій и французскій настаивали на выполненіи обязательства, всябдствіе чего турецкое правительство нъсколькими фирманами (1691, 1700 и 1706 г.г.) предоставило латинянамъ обладаніе св. мъстами. Послъдніе воспользовались предоставленнымъ имъ правомъ съ нетерпимостію. достойною только магометанъ: разрушили въ Храмъ Воскресенія главный престоль православныхъ, стоявшій предъ Гробомъ Госполнимъ, выкинули всъ украшенія ихъ, разрушили въ Виелеемскомъ храмъ иконостасъ, устроенный ими и т. п. Это было самое тяжелое время для православныхъ. Завладъвъ св. мъстами, латиняне еще съ большимъ рвеніемъ принялись за пропаганду. Въ именно время, какъ упомянуто было выше, латинскіе монахи производили большое волненіе между православными въ іерусалимскомъ и антіохійскомъ патріархатахъ. Въ Іерусалимъ латиняне пріобръли такое значеніе, что возымъли мысль своими насиліями совсёмъ вытёснить оттуда православныхъ. Въ 1756 году, въ день Вербнаго Воскресенія, они произвели нападеніе на церкви православныхъ въ Герусалимъ и ограбили всъ церковныя украшенія. Но это нападеніе послужило вь пользу православнымъ. Іерусалимскій патріархъ Парфеній обратился съ жалобою къ султану Осману III. Турецкое правительство, само недовольное притязаніями западныхъ государствъ, разсмотръло всъ фирманы, по которымъ владъли св. мъстами греки и латиняне, и нашло, что фирмани, данные грекамъ, древнъе, а потому новымъ фирманомъ 1757 года возвратило имъ прежнія права на владеніе св. местами, предоставивъ и католикамъ соучастие въ богослужении. Послъ этого православные, если и не вполнъ вступили въ обладение св. мъстами, по крайней мъръ. латиняне не имъли первенства. Въ 1808 году главная јерусалим-

ская святыня, Храмъ Воскресенія надъ Гробомъ Господнимъ сгорвль; осталась только часовня Гроба Господня. Патріархи ісрусалимскій Поликариъ и константинопольскій Каллиникъ, при участіи вліятельныхъ грековъ, выхлопотали у турецкаго правительства Хатти-шерифъ, которымъ возобновление храма предоставлялось православнымъ. Латиняне желали сами принять участіе въ возобновленіи храма, такъ какъ съ этимъ соединялось право на обладаніе имъ, и потому всёми мёрами старались остановить постройки; но православные успали довести дало до конца, хотя и съ великимъ трудомъ и издержвами: болъе четырехъ милліоновъ рублей стоило возобновленіе храма, но только третья часть этихъ денегъ употреблена на постройки, остальное же пошло на подарки турецкимъ чиновникамъ. Въ 1811 году латиняне, благодаря содъйствію католическихъ посланниковъ, снова получили отъ турокъ исключительное право на владение Св. Гробомъ, такъ что православнымъ совсёмъ воспрещено было совершать богослужение внутри Гроба Господня. Только въ 1820 году это право предоставлено было имъ снова. Въ половинъ настоящаго столътія новое усиленіе католиковъ и притесненія православныхъ въ обладаніи св. местами вызвали войну между Россією и Турцією, послѣ которой установилось хотя терпимое равновъсіе между тыми и другими.

§ 50.

## Новъйшія попытки папъ въ пользу уніи.

Попытки папъ подчинить своей власти восточную церковь на основаніи упіи не прекращаются и въ ближайшія къ намъ времена. Напа Пій ІХ (1847—1878 г.г.), самъ бывшій нѣкогда миссіонеромъ, съ особеннымъ рвеніемъ нѣсколько разъ предпринималътакія попытки. Вскорѣ же по вступленіи на папскій престолъ, отправляя въ Константинополь по политическимъ дѣламъ своего легата, онъ въ началѣ 1848 года отправилъ съ нимъ же ко всѣмъ восточнымъ христіанамъ энциклику (окружное посланіе). Въ началѣ ея папа обращается къ уніатамъ и католикамъ, проживающимъ на востокѣ, а потомъ, говоря словами энциклики, "къ тѣмъ, кои хотя чтутъ Христа, но отдѣлились отъ общенія съ престоломъ Апостола Петра" т. е. къ православнымъ христіанамъ востока. Не стѣстяясь фактами исторіи, онъ съ поразительною недобросовѣстностію увѣряетъ ихъ, что древняя іерархія православно-восточной церкви принимала постановленія и опредѣленія папъ, какъ правителей со-

борной церкви, и высказываеть сожаленіе, что современная православная іерархія отказываеть въ этомъ каседрів Св. Петра. Въ своикъ доказательствахъ главенства римской церки папа извращаетъ симслъ св. писанія и ложно перетолковываеть факты церковной исторіи. Въ завлюченіе посланія папа убъждаеть восточныхъ христіанъ войтти въ общеніе съ каседрою Ап. Петра и принять ученіе объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына и главенство папы, об'вщая съ своей стороны сохранение всёхъ ихъ догматовъ, обрядовъ и богослужебнаго чина. - Это посланіе не произвело никакого дъйствія на восточныхъ христіанъ. Многіе ученые богословы восточной церкви писали возраженія на папскую энциклику. Константинопольскій патріархъ Анеимо VI отъ лица всей восточной церкви отвътилъ папъ въ томъ смыслъ, что общеніе между церквами восточною и западною возможно только посл'в уничтоженія всёхъ нововведеній римской церкви. Вмъсть съ тъмъ всь восточные патріархи, константинопольскій Анеимъ, александрійскій Іероеей, антіохійскій Менодій и іерусалимскій Кириллъ, въ 1848 году 6 мая, за своею подписью и подписью членовъ своихъ сунодовъ издали замѣчательное "Окружное посланіе единой, святой, соборной и апостольской Церкви ко всемъ православнымъ христіанамъ (28) въ 23 членахъ. Въ немъ патріархи высказывають, что православное ученіе должно бы содержаться всегда неизменнымь; но злой духъ посемль Перкви раздёленіе и ереси. Изъ такихъ ересей пекоторыя исчезли и исчезають, а нъкоторыя нарождаются вновь, чтобы исчезнуть современемъ. Въ прежнія времена сильно волновала Церковь ересь аріанская, а въ настоящее время такою же волнующею ересью является папство. Далье, въ посланіи приводятся доказательства того, что папство есть ересь, именно перечисляются всв заблужденія римской церкви: ученіе объ исхожденій Св. Духа и отъ Сына, кропленіе вибсто погруженія въ таинствъ крещенія, отнятіе у мірянъ Божественной чаши и причащение только подъ однимъ видомъ хлъба. употребленіе опръсноковъ, исключеніе изъ литургіи благословенія Св. Даровъ, устраненіе крещаемыхъ младенцевъ отъ муропомазанія, запрещеніе брака священникамъ, непогръшимость папы и вообще извращение древняго апостольского чина совершение почти всъхь таинствъ. Съ особенною силою въ Окружномъ посланіи опровергается ученіе объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына и о главенствъ папы-въ отвъть на папскую энциклику. Окружное посланіе

<sup>(28)</sup> Переводъ въ Христ. Чт. 1849 годъ т. П.

устанавливаетъ правильное пониманіе мёстъ Св. Писанія, приводимыхъ паною въ доказательство своего главенства, а также подвергаетъ критическому разбору факты изъ исторіи церкви, на которые ссылается папа, и показываетъ ихъ настоящее значеніе. Послѣ рѣчи о заблужденіяхъ римской церкви патріархи прибавляють: "изъ всего этого всякій можетъ заключить, какъ неблагочестно, не согласно съ правилами соборовъ покушаться на измѣненіе нашихъ догматовъ, литургій и прочихъ священнодѣйствій и какъ съ другой стороны благопотребно и благочестно исправить новизны, время вторженія которыхъ въ церковь римскую мы опредѣленно знаемъ". Въ заключеніе высказывается, что эпциклика Пія ІХ подлежитъ осужденію, какъ посланіе нечестивое и душепагубное: "такимъ мы и объявляемъ его въ соборной Церкви"—заключаютъ патріархи (чл. 18).

Не дождавшись добровольнаго подчиненія восточных христіанъ, Пій IX обратился къ старымъ средствамъ, чтобы достигнуть своей цъли. Въ началъ 1862 года онъ издалъ буллу, въ которой залвилъ предъ цълымъ свътомъ объ учреждении новой особой "конгрегации пропаганды для дёлъ восточнаго обряда", такъ какъ существующая въ римской церкви общая конгрегація пропаганды обременена другими миссіями и мало занимается пропагандой на православномъ востокъ. Въ своей буллъ, для руководства конгрегаціи, онъ, между прочимъ, высказываетъ, что не только не стремится къ уничтоженію чина богослуженія и обрядовъ восточной церкви, но, напротивъ, предписываетъ сохраненіе ихъ. Въ 1868 году Пій ІХ сділалъ еще попытку. Созывая въ Римъ соборъ для утвержденія новаго догмата о непогръщимости папы, онъ отправилъ новое посланіе къ епископамъ восточнаго обряда съ праглашениемъ на соборъ и съ выраженіемъ желанія относительно подчиненія ихъ римской каедръ. Но константинопольскій патріархъ Григорій VI даже не приняль этого посланія. - Вообще и въ новъйшія времена попытки папъ подчинить себъ восточную церковь оказываются также неудачными, какъ и въ прежнія времена.

§ 51.

#### Огражденіе православія отъ протестантства.

Протестанты также старались привлечь къ своему ученю православныхъ грековъ, хотя не съ такою настойчивостію, какъ католики, такъ какъ протестантство вообще менёе католичества про-

ство. Тюбингенцы и послъ этого отвъта писали Іереміи, но онъ отказался совсъмъ отъ переписки.

Такимъ образомъ, благодаря твердости патріарха Іереміи, его ясному пониманію догматических разностей между православіемъ и протестантствомъ, попытки протестантовъ привлечь на свою сторону православную Церковь оказались неудачными. Также неудачны были и попытки ихъ вести прямую пропаганду на востокъ. Во время переписки съ Іереміею и впоследствіи, протестанты появились на востокъ, имъли свои кирки и молитвенные домы, входили въ близкія сношенія съ греками и пріобрѣтали ихъ расположеніе, какъ враги ненавистнихъ имъ латинянъ, распространяли между православными свои катихизисы и проповъди (30), -- но успъха не имъли почти никакого: ихъ въроучениемъ увлекались только единичныя личности изъ среды православныхъ. Обвиненія, раздававшінся въ XVII въкт на православно-восточную Церковь, въ лицъ знаменитаго патріарха Кирилла Лукариса, будто она заражена протестанствомъ--одна только клевета ся враговъ. Кириллъ Лукарисъ, какъ извъстно, путешествовалъ по протестантскимъ землямъ, между прочимъ, по Англіи и Голландіи; былъ знакомъ лично съ знаменитыми протестантскими богословами; по порученію Мелетія Пигаса, еще до своего патріаршества, переписывался съ ними, указывая на невозможность соединенія протестантской церкви съ православною; во время патріаршества въ Константинополь, быль въ дружескихъ отношеніяхъ съ посланниками протестантскихъ государствъ, главнымъ образомъ, англійскимъ и бельгійскимъ, и пользовался ихъ покровительствомъ; въ борьбъ съ іезунтами Кириллъ противоноставляль политическому вліянію католическихь пословь такое же вліяніе пословъ протестантскихъ и не безъ успѣха. Всѣ эти обстоятельства послужили для іезуитовъ поводомъ въ обвиненію Кирилла въ протестантизмъ, именно въ кальвинизмъ. Въ первый разъ іезуиты распустили слухъ о кальвинизмѣ Кирилла въ 1630 году. когда имъ неудалась попытка свергнуть его съ патріаршей каоелры послѣ разрушенія греческой типографіи. Затѣмъ, когда этотъ слухъ распространялся болье и болье, въ 1632 году въ Константинополь появилась даже книга, напечатанная въ Женевь, полъ названіемъ "испов'єданіе православной в'єры", наполненная кальвинскими мыслями, и авторомъ ея выставлялся Кириллъ Лукарисъ. Къмъ именно написана эта книга, неизвъстно, но токько не Ки-

1

<sup>(30)</sup> Мартинъ Крузій издаль на греческомь языка 4 тома протестантских пропов'ядей.

ридломъ Лукарисомъ. Вѣроятно, подлогъ сдѣланъ іезунтами, которые послѣ появленія книги добились таки низложенія Кирилла съ натріаршей кафедры. Кальвинисты не считали нужнымъ доказывать подлога, можетъ быть, даже сочувствовали этой продѣлкѣ. Всѣ обстоятельства борьбы Кирилла съ іезунтами и его постоянно-православный образъ мыслей въ теченіе почти сорока-лѣтняго патріаршества въ Александріи и Константинополѣ несомнѣнно доказываютъ, что онъ не могъ быть авторомъ кальвинской книги и всѣ обвиненія его въ кальвинизмѣ являются чистою клеветою. Восточная Церковь всегда смотрѣла на Кирилла, какъ на православнаго и послѣ смерти его торжественно засвидѣтельствовала объ этомъ на соборахъ.

#### § 52.

#### Попытки англиканской церкви къ соединенію съ Православною.

Въ XVI въкъ, во время реформаціонныхъ движеній на западъ, отпала отъ римской церкви и Англія, образовавшая самостоятельную церковь, такъ называемую, англиканская церковь одно отвергла въ католичествъ, другое удержала, напр., іерархію, и въ тоже время приняла обще-протестантскія и вчастности кальвинскія начала въроученія. Такимъ образомъ, она заняла среднее положеніе между католичествомъ и протестантствомъ, но положеніе крайне неопредъленное. Неопредъленность въроученія англиканской церкви такъ велика, что она не могла имъть и не имъетъ своей богословской системы. Слъдствіемъ такой неопредъленности было появленіе въ ней нъсколькихъ церковныхъ партій, организовавшихся въ особыя религіозныя общества, и эта же неопредъленность послужила причиною, почему въ англиканской церкви появились стремленія къ соединенію съ Православною.

Стремленія въ соединенію заявлены были въ началѣ XVIII в., но только въ настоящее время приняли серьезный характеръ.—Въ 1715 году прибылъ въ Англію для сбора милостыни архіепископъ опваидскій Арсеній. Ему пришлось разсуждать о религіозныхъ вопросахъ съ англиканскими епископами, которые, сознавая неустойчивость своего въроученія, рѣшились войдти чрезъ него въ сношешенія съ православною Церковію о соединеніи съ нею перкви англиканской. Они составили проектъ конкордата между православ-

ною восточною Церковію и "православнымъ касолическимъ останкомъ британскихъ церквей", какъ они называли себя, а также написали объяснительную записку, въ которой изложили, въ чемъони согласны съ православнымъ ученіемъ и въ чемъ несогласны. Все это было отправлено ими чрезъ Арсенія константинопольскому патріарху Іеремін III; при этомъ они просили принять ихъ въ общеніе, но безъ отмѣны тѣхъ разностей о которыхъ писали. Разности же заключались въ томъ, что они не признавали обязательности опредвленій Вселенскихъ соборовъ наравнъ въ Св. Писаніемъ, недопускали поклоненія Пресвятой Богородиць, молитвеннаго обращенія къ ангеламъ и Святымъ, почитанія иконъ и пресуществленія Св. Даровъ въ таинствъ евхаристіи. - Арсеній, отправившійся изъ Англіи въ Россію, заинтересоваль предложеніемъ англиканскихъ епископовъ русскій Сунодъ и императора Петра Великаго. Поэтому, англиканскіе епископы вступили въ переписку и съ русскими епископами и обращались съ просьбами о содъйствіи соединенію къ Петру Великому. Между тъмъ, Арсеній изъ Россіи отправиль на востокъ предложенія англикань, и въ 1721 году последоваль на нихъ ответь восточныхъ патріарховъ. Патріархи высказали, что православная Церковь, при принятіи въ общеніе "каоолическаго останка Британіи", не можетъ сдёлать никакихъ уступокъ, что принятіе въ общеніе съ нею возможно только подъ условіемъ принятія всего ея въроученія и всьхъ постановленій и опредъленій Вселенскихъ соборовъ. Послъ такого отвъта англиканскіе епископы не прекратили переписки; они отправили на востокъ чрезъ Россію свои объясненія, а русскихъ снова просили о содъйствіи. Въ 1723 году русскій Св. Сунодъ ув'єдомляль ихъ, что ихъ объясненія отосланы къ восточнымъ патріархамъ и что императоръ Петръ Великій желаль бы, чтобы они прислали въ С.-Петербургъ двухъ богослововъ для разсужденія о тёхъ пунктахъ англиканскаго въроученія, изъ-за которыхъ выходить разногласіе. Вследъ же за этимъ увъдомленіемъ Св. Сунодъ отправиль къ нимъ, присланное Іеремією, посланіе восточныхъ патріарховъ; въ посланіи высказывалось коротко, что православная Церковь, содержащая ученіе въры, опредъленное на Вселенскихъ соборахъ такъ, какъ оно преподано самими апостолами, не можетъ сдълать никакихъ уступокъ англиванскимъ епископамъ. При посланіи же было препровождено къ нимъ "изложение православной вѣры" Іерусалимскаго собора 1672 года, направленное противъ протестантовъ. -- На этомъ отвътв прекратились всв сношенія. Предполагавшіеся переговоры въС.-Петербургѣ не состоялись, вслѣдствіе послѣдовавшей вскорѣ (1725 года) смерти Петра Великаго.

Въ настоящемъ столътіи религіозное броженіе въ англиканской церкви такъ усилилось, что снова вызвало въ средв ея попытки искать опоры въ соединении съ православно-восточною Церковію. Многіе ученые англиканскіе богословы, сознавая ненормальное положеніе своей церкви, устремились къ изученію древнихъ отцовъ и учителей Церкви и вообще всей христіанской древности, чтобы тамъ найти разрѣшеніе вопроса объ истинно-церковномъ вѣроученіи и устройствъ. Избранный путь естественно привелъ многихъ изъ нихъ къ сознанію, что, въ настоящее время, единственно только православная восточная Церковь осталась върною истинному христіанскому віроученію и устройству. Слідствіемь этого было то, что ученые англиканскіе богословы къ изученію древней христіанской Церкви присоединили еще изучение православно-восточной церкви въ ея настоящемъ состояніи, задаваясь мыслію подготовить соединеніе съ нею церкви англиканской. Одинъ изъ нихъ, ученый Пальмерь стремленія къ соединенію перенесь на практическую почву, -- въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ онъ съ величайшимъ усердіемъ велъ въ С.-Петербургъ переговоры съ Св. Сунодомъ о соединеніи церквей. Пальмеръ же перевелъ на англійскій языкъ православный катихизись, чтобы ознакомить англиканъ съ-православнымъ въроученіемъ. Въ шестидесятыхъ годахъ, съ новымъ оживленіемъ пробудились тіже стремленія къ соединенію. Въ Америкъ, гдъ англиканская церковь имъетъ большое число своихъ последователей, образовался, такъ называемый Греко-Русскій Комитеть, а въ Англіи Ассоціація Восточной Церкви. И то и другое учрежденіе имбеть задачею путемъ литературы знакомить англиканъ съ восточною Церковію, а православныхъ съ англиканскою и вырабатывать основнія для ихъ соединенія. Д'язтели по вопросу о соединеніи церквей пришли уже къ уб'яжденію, что Никеоцареградскій сумволь (безь прибавленія filioque) есть единственно **п**стинное выраженіе върованія древней Вселенской Церкви, ученіе Вселенскихъ соборовъ обязательно для всякой пом'єстной церкви, что существенный признакъ нравославія помъстной цержви есть истинное епископство, существующее по преемству отъ апостоловъ (31) и т. п. Вообще подготовка къ соединенію церквей со стороны англиканъ ведется дъятельно.

<sup>(31)</sup> Англикане утверждають, что епископство въ англиканской цервая 14\*

#### § 53.

#### Соборы, ограждавшие православие отъ латинянъ и протестантовъ

Православная церковь, какъ и въ предшествовавшіе вѣка, для огражденія православія отъ лжеученій, составляла соборы, на которыхъ, опровергала лжеученія, составляла изложенія православнаго вселенскаго ученія вѣры. Относительно латинскихъ заблужденій восточная церковь высказала свое сужденіе давно, поэтому въ опесываемую эпоху соборы касаются латинства только по требованію частныхь случаевъ; всё же вниманіе ихъ обращается на новыя лжеученія, возникшія на западѣ съ появленіемъ протестанства. Изътакихъ соборовъ болѣе замѣчательны соборы въ Константинополю 1638 года, въ Ассахъ 1643 года и въ Іерусалимъ 1672 года.

Появленіе, въ тридцатыхъ годахъ XVII стольтія, въ Константинополь, изданнаго въ Женевь отъ имени Кирилла Лукариса "Исповъданія въры", наполненнаго кальвинскими мыслями, произвело большое смущение между православными не только въ Константинополь, но и въ другихъ мъстахъ. Нужно было торжественное засвидътельствованіе, что это исповъданіе не есть выраженіе ученія восточной церкви. Вследствіе этого, патріархи Өеофиль і русалимскій и Митрофанъ александрійскій прибыли въ Константинополь со многими изъ своихъ епископовъ и здёсь въ 1638 году- составили соборъ, подъ предсъдательствомъ константинопольского патріарха Кирима беррійскаго. На собор'в предано проклятію кальвинистическое испов'вданіе, а также всь, принимающіе его за православное; тому же подвергся и предполагаемый авторъ его Кириллъ Лукарисъ. Такъ какъ Кириллъ беррійскій, предсъдатель собора, быль личный врагъ Лукариса и сторонникъ језуитовъ, то онъ не хотълъ видъть подлога, почему анаеематствованіе коснулось и лица Лукариса. Съ другой стороны, жакъ впоследствіи объясниль соборь і русалимскій, Кирилль Лукарись осужденъ былъ въ 1638 году за то собственно, что не написалъ опроверженія на преписываемое ему испов'яданіе, а не за кальвинизмъ. Но последующие соборы провели правильный взглядъ на это дело.

Послѣ мученической кончины Лукариса, толки о его кальвинизмѣ не прекращались. Теперь сами протестанты и кальвинисты стали разглашать, что восточная церковь согласна съ ними въ уче-

существуеть по преемству отъ апостоловъ, что еще должно быть подтверждено историческими изслъдованиями.

Tectaine

ie etca :

OPU, EL

ABOCIANT

IVZ jemi:

NV BI

TPEONE

HOBMA JI .

ictra. E

MUNION).

1014

OHCTE

ca "II:

DOM:

H(Tail

HHO!

THE

HIC

(i) E

(m)

нри

(Tir.

1

Gii:

D.

ніи, что патріархъ Лукарись держался кальвинскаго ученія, доказательствомъ чему служить упомянутое исповъдание, что и патріархъ *Парфеній I* (1639—1644 г.г.) держится того же ученія и потому не осуждаетъ ни Лукариса, ни его исповеданія. Эти толки особенно сильно распространялись въ Молдавіи, Валахіи и Западной Россіи и производили тамъ смущеніе. Молдавскій господарь, Василій Лупуль по этому случаю обратился къ патріарху Парфенію и просиль его, для уничтоженія клеветы, собрать соборь въ Яссахъ, который и состоялся въ 1643 году. Предсъдателемъ собора былъ представитель патріарха, Порфирій, митрополить никейскій; въ числъ членовъ, нъсколькихъ греческихъ и молдавскихъ епископовъ. быль также кіевскій митрополить, знаменитый Петръ Мошла. Разсмотръвши всъ главы женевскаго исповъданія, отцы собора нашли, что всь онь, за исключением седьмой, наполнены кальвинскими мыслями, которыхъ восточная церковь никогда не раздёляла. Такъ признаны были кальвинскими мнфнія о предопредфленіи, о таинствахъ, о преданіи и проч. Поэтому, всё такія мненія были осуждены соборомъ, равно объявлены отлученными и всъ принимающіе эти мивнія. Лично же Кирилла Лукариса соборъ не осудиль, находя приписываніе ему кальвинскаго испов'яданія ложнымъ. этомъ же соборъ разсматривалось "Изложение въры руссовъ", составленное Петромъ Могилою и направленное противъ всъхъ латинскихъ и протестантскихъ заблужденій. Впоследствіи (1672 г.) это изложеніе, разсмотрѣнное и одобренное всѣми восточными патріархами, издано подъ названіемъ "Православное испов'яданіе в'тры соборной и апостольской восточной церкви".

Въ 1672 году снова собранъ былъ соборъ, по поводу тѣхъ же толковъ о кальвинизмѣ, въ Іерусалимѣ (32). Латиняне продолжали обвинять православныхъ въ кальвинизмѣ все на основании того же кальвинскаго исповѣданія. Ученый іерусалимскій патріархъ Досиеєй, путешествовавшій для сбора милостыни по Валахіи и Болгаріи, узналъ подробно объ этихъ клеветахъ, а также о личности и дѣятельности Лукариса, и рѣшился дать всѣмъ твердое и торжественное свидѣтельство православія восточной церкви. Собравъ соборъ, онъ предложилъ снова разсмотрѣть женевское исповѣданіе. Въ третій разъ оно было рвзсмотрѣно и въ третій разъ осуждено. Но теперь, сверхъ осужденія, составлено было соборомъ изложеніе православнаго уче-

<sup>(32)</sup> Собственно соборъ былъ въ Виедеемъ, но его принято именотать іерусалимскимъ.

нія о Церкви, таинствахъ и вообще о тѣхъ предметахъ, относительно которыхъ заблуждались протестанты и кальванисты. Это изложеніе, какъ сказано въ соборномъ опредѣленіи, составляетъ не только обличеніе клеветы враговъ, "въ подтвержденіе которой они представляютъ подложимя и вмѣстѣ нечестивыя главы какого-то человѣка подъ именемъ Кирилла", но и "правило вѣры, обличающее новые догматы". Такимъ образомъ, соборъ положительно назвалъ кальвинское исповѣданіе подлогомъ и тѣмъ оправдалъ Кирилла Лукариса, замѣтивъ, кромѣ того, что Церковь знаетъ только православнаго патріарха Кирилла Лукариса и никогда не знала его кальвинствующимъ.

## § 54.

#### Замъчательнъйшіе писатели греко-восточной церкви.

Упадовъ просвъщенія въ греко-восточной церкви не помѣшалъ все-таки появленію въ ней болье или менье замѣчательныхъ церковныхъ писателей. Защита православія отъ латинской и протестантской пропаганды побуждала православныхъ богослововъ къ литературной богословской дъятельности. Направленіе ихъ сочиненій обусловливалось временемъ т. е. было по преимуществу полемическое противъ католиковъ и протестантовъ. Изъ такихъ писателей болье замѣчательны слъдующіе.

1) Геннадій Схоларій [ум. 1464 г.] первый константинопольскій патріархъ при турецкомъ владычествъ. Жизнь и дъятельность его извъстны. По своему всестороннему образованію онъ примыкаеть въ церковнымъ писателямъ лучшихъ временъ Византійской имперіи. Отъ него осталось много сочиненій по всёмъ отраслямъ богословскаго знанія: догматическихъ, богословско-полемическихъ, богословско-философскихъ, правственныхъ, каноническихъ, множество бесъдъ, поученій и писемъ и даже нъсколько церковныхъ пъснопъній. Но сочиненія его, большею частію, остаются въ рукописяхъ. Изъ догматическихъ сочиненій Геннадія замічательно "Исторія віры". Оно составляеть отвъть на вопросъ Магомета II о предметь христіанскаго въроученія. Въ немъ Геннадій излагаетъ, съ основательными доказательствами, ученіе о единомъ Богъ и Его свойствахъ, о Св. Троицъ, о воплощени Сына Божія, о воскресении мертвыхъ и будущей жизни. Особенно много онъ писалъ сочиненій полемическихъ-противъ латинянъ. Таковы, напр., четыре его сочиненія

мо вопросу объ исхожденіи Св. Духа. Въ нихъ Геннадій представиль всесторонній разборь латинскаго ученія объ исхожденіи Св. Духа "и отъ Сына",—излагаеть причины появленія этого ученія у латинянь, приводить доказательства, почему восточная церковь отвергаеть это ученіе, объясняеть изреченія отцовь, приводимыя неправильно латинянами въ пользу своего ученія, опровергаеть латинянь изреченіями западныхъ учителей, принимающихъ только мсхожденіе отъ Отца и т. п. Кром'в того противъ латинянь Геннадій написаль н'єсколько сочиненій по вопросу о чистилищ'в. У Геннадія есть даже сочиненіе "противъ безбожниковъ или автоматистовъ", напечатанное въ опроверженіе язычествующаго философа Плевона и его почитателей. Изъ сочиненій богословско-философскихъ зам'єчательны о душть человъческой, о состояніи души послю смерти, а изъ сочиненій нравственнаго содержанія о служеніи Богу или Евангельскомъ законю.

- 2) Мануилъ Пелопонезскій, занимавшій должность великаго ритора при константинопольскомъ патріархѣ и начальника патріаршей школы въ цервой половинѣ XVI нѣка. Изъ сочиненій его особенно замѣчательно "Апологія", въ которой онъ опровергаеть всѣ латинскія заблужденія—ученіе о Св. Духѣ, объ опрѣснокахъ, чистилищѣ, главенствѣ папы и т. п.
- 3) Пахомій Русань, авонскій монахь, называвшійся Ракендитомъ т. е. рубищеносцемъ, живийй также въ первой половинъ XVI въка. Онъ, между прочимъ, оставилъ догматическія разсужденія о бытіи Бога, о домостроительствь воплощенія, бестду о божественной важности и пользъ книгь Св. Писанія. Въ видахъ противодъйствіи латинской пропагандь, онъ собираль сочиненія грече-«скихъ писателей противъ латинянъ и распространялъ ихъ съ присоединеніемъ своихъ примъчаній. Сочиненіе Пахомія противъ неуважающихъ святыни", служитъ опроверженіемъ протестантскихъ мыслей, хотя при написаніи его Пахомій едва ли им'єль ихъ въ виду. Въ бесъдъ о важности и пользъ книгъ Св. Писанія Пахомій убъждаеть своихъ современниковъ изучать евангеліе на томъ языкъ, на которомъ оно написано и вообще доказываетъ возможность изученія Св. Писанія, не смотря на б'єдственныя времена; при этомъ онъ опровергаетъ возраженія нев'яжественных в людей противъ просвъщенія восбще.
- 4) Гавріиль Северь (ум. 1616 г.), митрополить филадельфійскій (въ Малой Азіи), управлявшій же во все цвремя своего тархипа-стырскаго служенія (1577—1616 г.) православною паствою въ Ве-

неціи. Живя съ своими пасомыми среди латинскаго населенія, онъестественно должень быль предохранять ихъ отъ увлеченія латинствомъ и опровергать латинскія заблужденія. Памятникомъ его ревности за православіе остались его сочиненія о святыхъ таинствахъ (33), о пяти разностяхъ латинской церкви т. е. объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, о главенствъ папы, о чистилищъ, о причащеніи подъ однимъ видомъ и объ опръснокахъ.

- 5) Максимъ Маргуній (ум. 1602 г.), епископъ цитерскій, проживавшій большею частію въ Венеціи. Подобно современнымъ ему церковнымъ писателямъ, онъ писалъ противъ латинянъ объ исхожденіи Св. Духа, издавалъ опроверженія противъ совратившихся вълатинство грековъ (Андрея, архіепископа колосскаго, и Георгія Метохита). Кромѣ того Маргуній переложилъ на живой разговорный языкъ житія святыхъ и Люствицу Іоанна Лѣствичника, а также оставилъ много словъ и писемъ.
- 6) Мелетій Пипаст (ум. 1601 г.), патріархъ александрійскій и нѣкоторое время (въ концѣ XVI в.) мѣстоблюститель патріаршаго константинопольскаго престола. Это быль образованнѣйшій святи, тель (34) и ревностнѣйшій защитникъ православія. Изъ его сочиненій болѣе замѣчательны: поучительныя бесподы, катихизист въ видъ разговора т. е. въ вопросахъ и отвѣтахъ, строматы, противъ мнънія о чистилищю. Въ своемъ катихизисѣ, излагая православное ученіе, Мелетій касается и латинскихъ заблужденій. Но особенно много отъ Мелетія осталось посланій къ частнымъ лицамъ и цѣлымъ народамъ, между прочимъ, и къ западно-русскимъ христіанамъ. Въ нихъ онъ излагаеть и православное ученіе и опровергаеть латинскія нововбеденія.
- 7) Георій Коррезій (ум. около 1660 г.). Онъбыль родомъ изъ Хіоса, учился въ Падуанскомъ университеть и, по возвращеніи на родину, быль врачемь. Будучи искустнымъ богословомъ, онъ писалъ и противъ латинянъ и противъ протестантовъ Таковы его сочиненія о главенство папы, объ исхожденіи Св. Духа, о таинствахъ, о предопредпленіи, о благодати и свободъ, о почитаніи св. иконъ. Кромъ того онъ оставиль цёлую "систему православнаго богословія", остающуюся въ рукописи.
- 8) Нектарій (ум. 1676 г.), патріархъ іерусалимскій. Онъ оставиль замѣчательное полемическое сочиненіе противъ латинянъ о

<sup>(33)</sup> Направленное и противъ протестантовъ, почему въ 1671 году частъего была издана однимъ језуитомъ.

<sup>(34)</sup> Первоначальное образованіе получиль въ падуанскомъ университетъ.

*плавенствъв папы*, въ которомъ собралъ все, что было сказано восточными церковными писателями въ опровержение этого главенства. Оно издано въ Яссахъ его преемникомъ Досиосемъ въ 1682 году.

- 9) Досивей (ум. 1707 г.), патріархъ іерусалимскій. Онъ написаль "исторію іерусалимскихъ патріарховъ", которая составляетъ почти единственный источникъ для исторіи іерусалимскаго патріархата. Здѣсь Досивей касается событій и въ другихъ патріархатахъ, а также латинской и протестантской пропаганды, не вездѣ, впрочемъ, отличаясь точностію.
- 10) Мелетій (ум. 1714 г.), митрополить авинскій. Онъ первый написаль на греческомь языкі исторію христіанской церкви (3 тома), которая и до настоящаго времени служить руководствомь въ греческихъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ.
- 11) Илья Минятій (ум. 1714 г.), епископъ вернивсвій (въ Морев). Онъ быль образованный богословъ и замѣчательный проповѣдникъ. Его внига "Камень соблазна, или историческое поясненіе о началѣ и причинѣ раздѣленія между восточною и западною церквами" переведена была въ концѣ прошедшаго столѣтія на русскій языкъ.
- 12) Александръ Гелладій, жившій въ первой половинѣ XVIII вѣка. Это быль образованний грекъ, закончившій свое образованіе въ Англіи и много путешествовавшій по Европѣ. Въ 1714 году онъ издаль книгу подъ названіемъ: Настоящее состояніе греческой перкви, которую посвятиль русскому императору Петру Великому (35). Въ ней онъ говорить о состояніи просвъщенія у грековъ, о школахъ высшихъ и низшихъ, а также по поводу протестантскихъ заблужденій, излагаетъ православное ученіе о поминовеніи усопшихъ, о добрыхъ дѣлахъ, о пресуществленіи въ евхаристіи, объ иконахъ, почитаніи святыхъ и проч.
- 13) Константинъ Икономосъ (ум. 1857 г.), греческій священникъ, бывшій во времена патріаршества Григорія у риторомъ константинопольской патріархіи. Изъ его сочиненій особенно замъчательно "о семидесяти толковникахъ", въ которомъ онъ доказиваетъ превосходство перевода семидесяти предъ всёми другими переводами, особенно протестантскими. "Священный катихизисъ" Икономоса нъсколько разъ былъ издаваемъ и до настоящаго вре-

<sup>(35)</sup> Книга издана въ Россіи отъ Академіи наукъ; она на латинскомъ изыкъ.

мени пользуется извъстностію. Изъ полемическихъ сочиненій Икономоса замъчательно изслъдованіе "о трехъ степеняхъ церковной іерархіи", направленное противъ протестантовъ, вчастности противъ пресвитеріанъ. Кромъ того Икономосъ составилъ историческій каталогъ константинопольскихъ епископовъ и патріарховъ.

- $\cdot$  14) Констанцій I (ум. 1859, г.), константинопольскій патріархъ. Онъ получилъ образование въ киевской духовной академии, гдѣ изучилъ классическіе языки и пріобрѣлъ любовь къ археолотическимъ изслъдованіямъ. Его "историческое и этнографическое Константинополя" пріобрівло извівстность даже между западными учеными. Констанцій писаль сочиненія и противъ латинянъ и противъ протестантовъ. Такъ, извъстно его полемическое сочинение противъ и вуита Боре, написавшаго книгу "Вопросъ о святыхъ мъстахъ". Констанцій опровергаетъ въ своемъ сочиненіи всѣ доводы Боре́ въ пользу латинянъ и, между прочимъ, нелъпое мнъніе, будто восточная церковь потеряла право на св. мъста въ Палестинъ еще со временъ патріарха Фотія, такъ какъ отделилась отъ церкви римской. Противъ протестантовъ Констанцій написаль разсужденіе "о секть анабаптистовь" (одной изъ протестантскихъ сектъ).
- 15) Захарій Мана (ум. 1877 г.), архіепископъ вирскій. Онъ составиль историческій списокъ константинопольскихъ епископовъ и патріарховъ, доведенный до 1834 года. Этоть списокъ, въ переводѣ на русскій языкъ, помѣщенъ въ "Христіанскомъ чтеніи".

## ГЛАВА IV.

### БОГОСЛУЖЕНІЕ И ХРИСТІАНСКАЯ ЖИЗНЬ.

§ 55.

## Состояніе богослуженія.

Турецкое иго имъло неблагопріятное, вліяніе и на состояніе богослуженія въ греко-восточной церкви. При завоеваніи Византійской имперіц, храмы или были разрушены совсёмъ, или обращены въ мечети, или, наконецъ, ограблены. Тъже случаи разрушенія, обращенія въ мечети и особенно ограбленія повторялись и во все время турецкаго владычества. Въ то же время турецкое правительство запрещало строить храмы вновь, если въ извъстной мъстности населеніе было смъшанное, а разръшало только починивать старые. Въ мъстностяхъ же съ исключительно христіанскимъ населеніемъ хотя и дозволялось строить новыя зданія для храмовъ, но самая постройка ихъ соединена была съ величайшими затрудненіями и расходами; турецкіе чиновники всёми возможными способами препятствовали постройкамъ, и только значительными дарками можно было умилостивить ихъ. Такимъ образомъ, восточные христіане испытывали стъсненія прежде всего въ отношеніи ивсть для богослуженія. Храмовь или было недостаточно, или они по своему устройству не соотвътствовали своему назначению. И до настоящаго времени христіанскіе храмы на восток поражають своею бъдностію. Они устраиваются въ обыкновенныхъ продолговатыхъ, болъе или менъе большихъ, зданіяхъ безъ куполовъ и крестовъ и мало отличаются отъ жилыхъ домовъ. Иконостасы очень просты: это-голое дерево безъ позолоты и безъ всякихъ украшеній, иконъ не много и тъ безъ кіотъ. Церковная утварь крайне бъдна: священныя облаченія-терстяныя или ситцевыя и только въръдкихъ храмахъ шелковыя, сосуды почти вездё мёдные или оловянные безъ всякихъ изображеній. — Самое совершеніе богослуженія не обходилось и не обходится безъ стесненія отъ турецкихъ чиновниковъ и вообще турокъ, попреимуществу въ техъ местахъ, где смешанное населеніе. Звонъ въ колокола вездѣ былъ запрещенъ, крестные ходы тоже, погребальныя процессіи если разрішались, то за особую плату и т. п. Кром'в того, часто случалось, что турки безъ

всякихъ стѣсненій являлись въ христіанскіе храмы во время богослуженія и производили здѣсь безпорядки. Въ этомъ случаѣ туркамъ благопріятствоваль старый законъ Омара, по которому двери христіанскихъ храмовъ должны были быть открыты и днемъ и ночью для каждаго мусульманина. Въ нѣкоторыхъ же случаяхъ турецкое правительство устраивало прямой надзоръ за богослуженіемъ христіанъ. Такъ, во время служенія константинопольскаго патріарха, всегда находится, при дверяхъ храма, турецкая, стража, а въ іерусалимскомъ Храмѣ Воскресенія, можно видѣть внутри самаго храма турецкихъ сторожей въ чалмахъ, съ трубками и. т. п. Такой надзоръ, конечно, всегда крайне стѣснялъ христіанъ и оскорблялъ ихъ религіозное чувство.

Но не смотря на такія стъсненія, богослуженіе въ греко-восточной церкви совершалось и совершается по древнему только оно лишено прежней торжественности и благольнія. Богослужебнымъ языкомъ былъ языкъ древне-греческій; --- но такъ какъ часто и священники мало понимали его, то нъкоторыя богослужебныя книги унотреблялись на живомъ разговорномъ языкъ. Церковныя пропов'єди также произносились на разговорномъ язык'ъ. Относительно проповъдничества нужно замътить, что въ грековосточной церкви постановка его несколько иная сравнительно съ русскою церковію, что, впрочемъ, не составляетъ никакого нарушенія древняго богослужебнаго чина. Именно, въ русской церкви каждый священникъ обязанъ говорить проповёди; въ греческой же священники, большею частію, пропов'ядей не говорять, а для этого издавна существують тамъ особыя лица, такъ называемые вемикіе риторы при патріархіи и іерокириксы по епархіямъ. Великій риторъ обязанъ проповъдывать въ константинопольской церкви, а іерокириксы по епархіи, для чего они переходять съ м'яста на мъсто. Проповъдничество въ греко-восточной церкви имъло большое значеніе, такъ какъ было почти единственнымъ средствомъ религіознаго обученія народа.

Но оставаясь неизмѣннымъ, чинъ богослуженія, по требованію времени и обстоятельствъ, принялъ нѣкоторыя дополненія, въ видѣ новыхъ чинопослѣдованій, новыхъ праздниковъ и пѣснопѣній. Изъ чинопослѣдованій въ описываемую эпоху вновь составлены два: а) обрядъ и чинъ принятія въ церковъ возвращающихся въ нее по отпаденій въ магометанство и б) чинопослъдованіе, какъ принимать обращающихся отъ папской ереси къ кавомической и православной Деркви. Составленіе того и другаго чина было вы-

звано обстоятельствами времени. Отпадшихъ въ магометанство било очень много, было много случаевъ и возвращенія ихъ въ Церковь. И такъ какъ отпадали они въ отроческомъ и въ зреломъ возрастъ, то, при принятии ихъ обратно въ Церковь, установлено было дълать различіе между ними по возрастамъ. Отпавшіе въ отрочествъ, следовательно безсознательно и весьма часто не по своей воль, были принимаемы въ Церковь снисходительно: согласно чинопослъдованію, они должны были только въ теченіе сорока дней поститься и молиться, а затёмъ ихъ вводили въ храмъ, гдё священникъ совершалъ надъ ними муропомазаніе. Но отпавшіе въ врёломъ возрасть были принимаемы послъ продолжительной епитимии въ течение шести и семи лътъ. — Чинъ принятія обращающихся отъ напской ереси вызванъ быль главнымь образомь случаями возвращенія православныхь изъ латинской уніи. Онъ составленъ былъ согласно опредвленію константинопольскаго собора 1484 года въ третье патріаршество Сумеона Трапезундскаго; сообразно древнимъ церковнымъ канонамъ, соборъ постановилъ принимать обращающихся изъ латинства чрезъ муропомазаніе. Но въ 1756 году константинопольскій патріархъ Кирилъ V на соборъ, при участіи патріарховъ Матеея александрійскаго и Парфенія іерусалимскаго, осудивъ флорентійскую унію, постановиль признавать датинское крещеніе недійствительнымь и перекрещивать приходящихъ отъ уніи или латинства. Это постановленіе, какъ противное древнимъ канонамъ церкви, ставившее латинянъ, на одну степень съ язычниками, магометанами и іудеями, произвело волненіе даже между членами собора.

Что касается новыхъ праздниковъ, то въ это время устанавливаемы были только празднованія памяти мужей, причисленныхъ Церковію къ лику святыхъ. Такъ причислены были къ лику святыхъ нѣкоторые благочестивые патріархи, подвижники и мученики, и празднованію пямяти ихъ посвящены особые дни. Напр., память Марка Ефесскаго положено праздновать 13 января, Нифонта, патріарха константинопольскаго, 11 августа, Геннадія и Максима Философа 17 ноября, преподобнаго Өеофила, авонскаго подвижника,— 8 іюля, мучениковъ—Георгія Серба—11 февраля, Іоанна Янинскаго 18 апрѣля и проч.

Изъ церковныхъ пъснопъній въ это время составлялись, главнымъ образомъ, каноны на разные праздничные дни. Въ числъ пъснописцевъ извъстны Геннадій Схоларій, написавшій канонъ на память Григорія Паламы, Пахомій Русанъ, составившій восемь каноновъ на разные дни; Николай Малаксъ (ум. послъ 1573 г.), про-

топапа навплійскій, занимавшійся въ Венеціи изданіемъ греческихъ богослужебныхъ книгъ и вносившій въ нихъ свои собственныя пъснопънія, изъ которыхъ стихиры въ службахъ Андрею Первозванному (30 ноября), на зачатіе св. Анны (9 декабря) и пророку Даніилу съ тремя отроками (17 декабря) внесены и въ славянскую минею. Какъ пъснописецъ извъстенъ также Мелетій Сиригъ (ум. 1662 г.), ученый протосинкеллъ константинопольской патріархіи. Будучи въ 1645 году въ Кіевъ, онъ написалъ канонъ всъмъ печерскимъ угодникамъ.

§ 56.

#### Состояніе христіанской жизни.

На редигіозно-правственную жизнь восточных христіанъ турепкое иго имъло самое пагубное вліяніе. Тяжедый политическій гнетъ, граничившій съ рабствомъ, неустройства и злоупотребленія въ церковной іерархіи, упадокъ просвъщенія, стъсненія въ совершеніи богослуженія—все это въ совокупности произвело то, уровень нравственности въ средъ грековъ понизился еще болъе, чьмъ во времена существованія Византійской имперіи. Подъ вліяніемъ всёхъ этихъ неблагопріятныхъ условій греки мало по малу стали забывать евангельскія начала нравственности, а тімь меніве осуществлять ихъ въ жизни. Напротивъ, живи среди мусульманъ и притомъ въ рабскомъ состояніи, они бывали вынуждены примъняться къ обычаямъ и нравственнымъ понятіямъ своихъ господътурокъ, весьма часто воспринимать тв и другія и проводить въ своей жизни. Поэтому, жизнь большинства грековъ, какъ христіанъ, во времена турецкаго владычества, представляетъ мрачнуюкартину. Патріархи и епархіальные архіереи въ своихъ д'виствіяхъ являлись похожими на турецвихъ чиновниковъ, также интриговали другъ противъ друга, также отличались честолюбіемъ, корыстолюбіемъ, деспотизмомъ и страстію къ роскошной жизни. Авонскій монахъ писатель, Пахомій Русанъ, въ своей бесёдё "о важности и пользъ книгъ Св. Писанія" даеть такую характеристику енархіальнымъ архіереямъ: "попрошайки и рабольпные восходятъ на каредры и отовсюду собирають деньги ни на что потребное; не хотять они видіть человіка, любящаго мудрость, считая это обли-

ченіемъ своего невъжества; называють такихъ сумасбродами, безпокойными, непослушными, малодушными, потому что не подчиняются глупостямъ ихъ". Низшее духовенство, грубое и невъжественное, не понимая своего пастырскаго призванія, также заботилось только о поборахъ съ своихъ прихожанъ, обращая совершеніе церковныхъ требъ и таинствъ въ прямую торговлю. По отзывамъ. путешественниковъ, греческое низшее духовенство поражаетъ своею небрежностію въ совершеніи богослуженія ч какимъ-то безсознательнымъ неуваженіемъ къ святынъ. Греки высшаго сословія, фанаріоты, благодаря своей страсти къ интригамъ, соединенной забвеніемъ всякихъ нравственныхъ правиль, пріобрѣли на востокъ такую же незавидную славу, какую на западъ ісзуиты. Что касается греческой народной массы, то на ен нравственномъ складъ попреимуществу отразилось пагубное вліяніе турецкаго ига: въ средъ простого народа, подъ тяжестію безвыходнаго рабства, зам'тно сталь проявляться религіозно-нравственный индифференцизмъ. Индифферентизмъ-однихъ грековъ доводилъ до отступничества отъ въры, такъ что они съ поразительною дегкостію дівлались мусульманами (36) или уніатами, а другихъ дълалъ холодными и равнодушными къ своей въръ. Религіозное равнодущіе такихъ грековъ проявлялось, между прочимъ, въ ръдкомъ посъщени храмовъ, въ уклонени отъ исповъди и св. причащенія и т. п. Подъ вліяніемъ мусульманскихъ понятій, многіе греки утратили христіанскій взглядъ на таинство брака; между ними сталъ распространяться обычай начинать брачную жизнь послѣ обрученія, а самое таинство брака откладывать на неопределенное время. Некоторые же, не стесняясь, выдавали своихъ дочерей въ замужество за мусульманъ, женились на мусульманкахъ, а иные просто отдавали своихъ дочерей въ турецкіе гаремы. Наконецъ, турецкій законъ о прощеніи христіанину всякаго преступленія, даже убійства, подъ условіемъ принятія имъ мусульманства, повліяль на грековь развращающимь образомь, возможность избъжать наказанія открывала широкую дверь всевозможнымъ преступленіямъ между ними.

Но въ описываемую эпоху мрачнаго турецкаго владычества йравственная жизнь восточныхъ христіанъ не была лишена и

<sup>(36)</sup> Были случаи отпаденія въ магометанство и епископовъ, такъ въ 1685 году Александръ, епископъ ризейскій—въ Трапезундѣ, поссорившись съ своимъ митрополитомъ, перешелъ въ мусульманство и сдѣлался трапезундскимъ пашой.

всётлыхъ явленій. Мы видимъ въ греко-восточной церкви благочестивыхъ патріарховъ, подвижниковъ, доблестныхъ ревнителей прабвославія и мучениковъ за въру. Всё эти свътлыя личности являются предъ нами истинными христіанами, носителями святости, всегда присущей Церкви Христовой на земль. Авонскіе монастыри какъ въ прежнія времена славились, такъ и теперь славятся своими подвижниками. Наконецъ, съ начавшимся, въ уближайшія къ намъ времена, политическимъ и религіознымъ возрожденіемъ восточныхъ христіанъ, замътно начинается улучшеніе и въ ихъ нравственномъ состояніи.



# опечатки.

| Стран.          | CTPOR.         | 1                                       | Напечатано:         | Слъдуетъ читать:  |
|-----------------|----------------|-----------------------------------------|---------------------|-------------------|
| 34              | 17             | снизу                                   | казались            | оказались         |
| 49              | ì              | , ,                                     | Іоаннъ              | Іоанна            |
| 51              | 16             | >                                       | откыртіяхъ          | открытіяхъ        |
| $5\overline{2}$ | 10             | сверху                                  | Глава III           | Глава II          |
| 58              | $\ddot{2}$     | • · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ревностныри         | ревностными       |
| 88              | 20             | •                                       | учрежденія          | учрежденіе        |
| 91              | 1              | снизу                                   | ботыше              | больше            |
| 93              | $\overline{5}$ | сверху                                  | предались .         | предавались       |
| 119             | 13             | снизу                                   | ни                  | , че              |
| 136             | 11             | ,                                       | прістановленъ       | пріостановленъ    |
| 142             | 14             | сверху.                                 | фанастической       | фанатической      |
| 144             | 13             | ,                                       | храстіанской        | христіанской      |
| 147             | 2              | >                                       | въ ХХ столътіи      | въ XIX столътіи   |
| 151             | 12             | снизу                                   | шефиръ              | шерифъ            |
| 158             | 15             | сверху                                  | правителкства ,     | правительства     |
| 159             | 17             | снизу                                   | • канононовъ        | каноновъ          |
| 160             | 5              | сверху                                  | намъревающихтя      | намъревающихся    |
| 161             | 15             | *                                       | сношеніяхъсъ Россіи | сношеніяхъ Россіи |
| 161             | 9              | снизу                                   | Іонновича           | Гоанновича        |
| 164             | 13             | сверху                                  | руссхихъ            | русскихъ          |
| 164             | 15             | •                                       | иьош                | почти             |
| 172             | 20             | >                                       | наспрасными         | напрасными        |
| 178             | 18             | снизу                                   | архіееревъ          | архіереевъ        |
| 180             | 13             | сверху                                  | Орхитскою           | Охридскою         |
| 188             | 10             | снизу                                   | друхъ               | двухъ             |
| 193             | 6              | >                                       | горовятся           | готовятся         |
| 204             | 4              | •                                       | совершеніе          | совершенія        |
| 213             | 4<br>2         | >                                       | рвзсмотрѣно         | разсмотръно       |
| 215             | 14             | >                                       | противодъйствіи     | противодъйствія   |
| Оглав.          | § 5            |                                         | патаршіее           | патріаршее        |

