

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

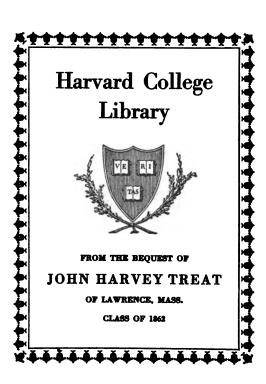
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







roh

# ТРУДЫ

# КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

## 1884.

(Годъ двадцать пятый).

#### Hebaps. - No 1.

| Содержаніе:                                                                      | Страницы:  |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| I. Блаженнаго Августина, епископа иппонійскаго,                                  |            |
| (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ,                                          | •          |
| книга восемнадцатая                                                              | 1 32       |
| П. Изъ чтеній по догматическому богословію.<br>Архимандрита Сильвестра           | 3-40       |
| ±                                                                                |            |
| III. О штундизив. П. Петрушевскиго                                               | 41 - 76    |
| IV. По поводу защиты славнофильства въ Православновъ Обозрвнія, Н. И. Линицкаго. | 77 94      |
| V. Житіе я хоженье Данила русьскыя земли игумена. 1106—1108 г. В. Н. Малинина.   | 95—111     |
| VI. Письмо высокопреосвященнаго Филарета, ин-                                    |            |
| трополита Московского, къ ректору Кіевской                                       |            |
| духовной Аваденія Инновентію Борисову, спи-                                      | •          |
| скопу Чигиринскому. Сообщиль Н.М. Дроздово                                       | 112-115    |
| VII. Александръ Динтріевичъ Вороновъ. И. Игн.                                    |            |
| Малышевскиго                                                                     | 116 135    |
| III. Некрологъ и надгробныя ръчи                                                 | 136 - 144  |
| ІХ. Извъстія Церковно-Археологического Общества                                  |            |
| при Кіевской Академіи (за м. ноябрь 1883 г.).                                    |            |
|                                                                                  | 145-146    |
| Х. Объяваенія                                                                    | 1-8        |
| $T$ руды Кіевской дух, $A$ кадеміи $^{u}$ выходять по прежней п                  | грограммъ. |

Цвна 7 рубл. съ пересылкою.

КІЕВЪ. Типографія Г. Т. Корчакъ-Новицкаго, Михайловская улиц., собственный домъ.

# HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND Bb 1884 ТОДУ

### при кієвской духовной академіи

будуть издаваться

по прежде утвержденнымъ программамъ:

## 1, Труды Кіевской Духовной Академіи.

Журналъ научнаю содержанія и хараптера. Въ немъ будуть помінцаемы научныя статьи по всімь отраслямь наукь, преподаваемых въ духовной академіи, по предметамь общеванимательныя, по изложенію доступныя большинству читателей. При журналь будуть продолжаться переводы твореній блаженнаго Іеронима и Августина.—Изъ твореній бл. Іеронима въ слідующемь 1884 г. будуть издаваться его толнованія на ветхозавітныя иниги; изъ твореній бл. Августина—его твореніе о градь Божіемь.

## 2, Кіевскія Епархіальныя Відомости.

Программа изданія следующая: Отдель оффиціальный, Высочайшіе манифесты и повеленія, сунодальные указы и правительственныя распоряженія, относящіяся въ Кіевсвой епархіи, местныя административныя распоряженія и известія и проч. Отдель неоффиціальный, местныя церковныя историностатистическія известія и достопримечательные письменные памятники, хроника местная и общецерковная, известія о замечательных событіяхь церковной жизни въ церкви руссиюй, восточной, западной и проч. Объемъ изданія будетъ увеличенъ.

"Труды Кіевской Духовной Академін" будуть выходить ежемпьсячно квижками от 10 до 12 листовь. "Епархіальныя Въдомости" будуть выходить два раза въ мъсяцъ, въ 8-ю д. л., не менъе трехъ листовъ.

Цвна за 1005 съ пересылкою: Трудовъ Кіевской Духовной Академін—7 р., Епархіальныхъ Відомостей 5 р. Цвна Епархіальныхъ Відомостей вмисти съ Трудами—11 р.

Адресь: въ Редавцію Кіевскихъ Епархіальныхъ Вѣдомостей, ими Трудовъ, при Кіевской духовной Академіи, въ Кіевъ.

## БЛАЖЕННАГО АВГУСТИНА ОГРАДЪ БОЖІЕМЪ,

#### книга восемнадцатая.

Говорить о распространени земнаго града совмъство съ градомъ небеснымъ отъ времени Авраама и до конца міра, и приводить предсказанія о Христъ какъ сивилль, такъ особенно священныхъ пророковъ, писавшихъ съ основанія римскаго царства.

#### ГЛАВА І.

O томъ, что было сказано въ предыдущихъ семнадцати книгахъ, доведенныхъ до времени Спасителя.

Я даль объщание писать о началь, распространени и неизбъжномъ концъ двухъ градовъ, изъ которыхъ одинъ— градъ Божій, а другой—градъ настоящаго въка, гдъ странствуетъ теперь и градъ Божій, пасколько овъ принадлежитъ въ человъческому роду. Но прежде, насколько мив помогла благодать Христова, я опровергъ противниковъ града Божія, которые Создателю его, Христу, предпочитаютъ своихъ боговъ и съ пагубною для себя злобою ненавидятъ христіанъ. Это я сдълаль въ первыхъ десяти книгахъ. Что же касается того тройственнаго объщанія, о которомъ я только-что употминуль, то начало обоихъ градовъ изложено мною въ слъдующихъ за десятою четырехъ книгахъ. Потомъ въ одной книгъ, которая приходится пятнадцатою книгою настоящаго творен, бл. Августива ч. 6.

Digitized by Google

сочиненія, говорится объ ихъ распространеніи отъ перваго человъка до потопа; и затъмъ, какъ въ исторіи, такъ и въ нашемъ сочиненіи оба града продолжають идти также совивстно до Авраама. Но начиная съ патріарха Авраама времени царей Израильскихъ, — на чемъ мы закончили щест. надцатую внигу. -- и отъ этого времени до иришествія плоти самаго Спасителя, до которато доходить семнадцатая книга, мое сочинение повъствуеть о распространении одного только града Божія, хотя въ настоящемъ въкъ этотъ градъ не жиль обособленно, но оба они, вабъ и съ начала, ксегда вивств, преимущественными съ той или другой стороны успъхами въ родъ человъческомъ, сообщили временамъ различный характеръ. Это я сдёлаль для того, чтобы съ перваго момента, какъ обътованія Божін начали быть болье ясными, и до самаго рожденія отъ Дъвы того, въ Комъ должно было исполниться обътованное сначала, судьбы Града Вожія, не переплетансь съ противоположными судьбами другаго града, обрисовались отчетливъе; хотя до отвровенія новаго завъта онъ ходилъ не во свътъ, а въ тъни. Теперь же считаю нужнымъ сдълать то, что опустиль: воснусь и судебъ другаго града со времени Авраама на столько, чтобы читатели сами могли оба ихъ сравнить между собою.

#### ГЛАВА П.

О царяхъ и эпохахъ зе́мнаго града, съ которыми совпадаютъ хронологическія даты о жизни святыхъ, начиная съ рожденія Авраама.

Итакъ общество смертныхъ, разсвянное на землв повсюду и, при всевозможномъ различіи мъстныхъ условій, соединенное однакоже извъстною общностію одной и той же природы,—вслъдствіе того, что каждый ищетъ своей пользы и удовлетворенія споимъ желаніямъ, а того, къ чему опъ

стремится, или не достають никому, или достаеть не всвыть, -не будучи тождественно, по большей части раздвляется само противъ себя, и часть, которая пересиливаеть, угнетаеть другую. Побъжденная подчиняется побъдительниць, предпочитая, вонечно, не только господству, но и самой свободъ хоть какой нибудь миръ и спасеніе; и это-до такой степени, что тв составляли предметь великаго удивленія, боторые предиочитали лучше погибнуть, чвив переносить рабство. Ибо у всвуъ почти народовъ высказывелся нвкоторымъ образомъ голосъ природы, по которому они лучше желали покориться побъдителямъ, отъ которыхъ случалось быть побъюденными, чэмъ подвергнуться уничтоженію оть нстребительной войны безъ конца. Изъ этого вышло, что не безъ двиствія Промысла Божія, во власти котораго содержится, чтобы каждый посредствомъ войны или покорялся самъ или поворялъ другихъ, одни обладали царствами, а другіе подчинялись царствующимъ. Но между иногими вемными царствами, на которыя раздвляется общество земныхъ выгодъ или желаній (которое мы вообще называемъ градомъ сего міра), мы видимъ два царства, сдівлавшіяся знаменитвишими всвуь остальныхъ, сперва Ассирійское, затвиъ Рамское, разграниченныя и различенныя между собою вакъ по времени, такъ и по мъсту. Ибо какъ первое возникло прежде, а второе послъ: такъ то возникло на BOCTORB, a это на западъ; и при томъ съ концемъ перваго совпадаетъ начало последняго. Что же касается остальныхъ царствъ и остальныхъ царей, то я назваль бы ихъ резервами тёхъ двухъ.

Итакъ, Нинъ былъ уже вторымъ царемъ Ассиріянъ, наследовавшимъ отцу своему Белу, первому царю того царства, когда въ земле Халдейской родился Авраамъ. Было въ то время еще небольшое царство Сикіонское, съ котораго известный всесторонній ученый Маркъ Варронъ, пиша о

племени народа римскаго, начинаетъ какъ съ времени древняго. Отъ царей Сикіонскихъ онъ переходить въ Аоинянамъ, отъ Аониянъ въ Латинянамъ, а отъ этихъ въ Римлянамъ. Но до основанія Рима царства Сикіонское и Асинское представляются весьма незначительными въ сравнении съ Ассирійскимъ. Правде, и по признанію Саллюстія, римскаго историка, въ Греціи были весьма знамениты Асиняне, но болье благодаря мольь, чымь на самомъ дыль. Ибо, говоря объ Аоннянахъ, Салдюстій замічаеть: "Дівянія Аоннянъ, вакъ я думаю, были довольно велики и блестящи, однако нъсколько менъе значительны, чъмъ какъ говоритъ о нихъ мольа. Но поелику среди нихъ явились писатели съ великимъ талантомъ, то дъла ихъ во всемъ міръ превозносятся, кавъ двла величайшія. Доблесть совершавшихъ ихъ представинется такою высокою, какою только могли выставить ее на словахъ великіе таланты". Не малую славу придали этому городу еще науки и философія, такъ какъ занятія этого рода процвитали тамъ по преимуществу. Но что касается политического значенія, то ни одно госудорство въ первыя времена не было сильное и не распространялось такъ далеко и широко, какъ Ассирійское. Повъствують, что тамошній Царь Нинъ, сынъ Вела, всю Азію, которан по счету называется третьею, а по величинъ оказывается ною частію всего земнаго шара, повориль до самыхъ предъловъ Ливін. Власть его на востовъ не распространялась на однихъ только Индійцевъ; но и этихъ по смерти его поворила его жена, Семирамида. Такимъ образомъ, всъ, какіе только были въ твхъ странахъ народы или цари, повиновались господству и власти ассирійцевь и делали то, что имъ привазывалось. Итакъ, Авраамъ родился въ этомъ царствъ среди Халдеевъ во времена Нина.--Но поелику событія греческія намъ гораздо болве извъстны, чвиъ Ассирійсвія, и тв, которые искали первыхъ древнихъ следовъ племени римскаго народа, последовательность исторических періодовъ вели чрезъ Грековъ къ Латинянамъ, а отъ нихъ къ Римлянамъ, которые и сами суть Латиняне: то мы, должны, где нужно, упомянать царей Ассирійскихъ, чтобы видно было, какъ Вавилонія, этотъ какъ-бы первый Римъ, разрасталась параллельно странствующему въ семъ міре граду Божію; но событія, которыя должны быть включены въ настоящее сочиненіе для сравненія того и другаго, т. е. земнаго и небеснаго града, мы вынуждены брать отъ Грековъ и Латинянъ, у которыхъ и самый Римъ является какъ-бы второю Вавилоніею.

когда родился Авразмъ, вторыми царями были: Итакъ. у Ассиріянъ Нинъ, у Сикіонянъ Европсъ; а первыми парями были: у тъхъ Белъ, у этихъ Эгіалей. Когда же, по выходъ Авраама изъ Вавиловіи, Богъ объщаль ему, что отъ него произойдетъ великое потомство и о свиени его благословятся всв народы, Ассиріяне инвли четвертаго царя, а Сикіоняне пятаго. У первыхъ царствоваль сынъ Нина, послъ матери своей Семираниды, которая, говорять, умерщилена была имъ, когда осмълилась осквернить сына вровосмвсительнымъ соитіемъ. Нъкоторые думаютъ, **UTO** она построила Вавилонъ, хотя она могла только возобновить его: богда и какъ построенъ онъ, объ этомъ сказали мы шестнадцатой книгъ. Сына Нина и Семирамиды, который послъ матери наслъдоваль царство, одни называють Ниномъ, а другіе Ниніемъ, производя имя его отъ отца. Царствомъ же Сивіонскимъ управляль въ Телисіонъ. Въ его царствованіе были такія безмятежныя счастливыя времена, что, когда онъ умеръ, его почтили, кавъ бога, жертвоприношеніями и играми, которыя, говорять, н установлены были впервые въ честь его.

#### глава Ш.

При каких в царях в Ассирійских в и Сикіонских в у стольтняго Авраама по обътованію родился Исаак, а у шестидесятильтняго Исаака от Ревекки произошли близнецы Исавг и Іаковг.

Въ его же время у столътняго Авраама, по обътованію Божію, родился сынъ Исаакъ отъ Сарры, воторая, будучи безплодною и состаръвшеюся, потеряла уже надежду на потомство. А у Ассиріянь быль тогда патымъ царемъ Аралій. У самого-же Исаава на шестидесятомъ году родились близнецы Исавъ и Гаковъ, которыхъ родила сму Ревекка, когда еще быль живь дедь ихъ Авраамь и имель сто шестьдесять льть отъ роду: онь умерь ста семидесяти пяти льть, когда у Ассиріянь быль царемь старшій Ксерксь, называвшійся также Баллеемъ, а у Сикіонянъ Оуріакъ, которому нъкоторые дають имя Оуримаха. Это были седьные цари. Въ одно время съ внуками Авраама возникло царство Аргоссцевъ, въ которомъ первымъ царемъ былъ Анахъ. Нельзя не упомянуть, что, по свидътельству Варрона, Сивіонане приносили жертвы и у гроба седьмаго своего царя, Оуріака. При осьмыхъ царяхъ, ассирійскомъ Армамитръ, Сикіонскомъ Левкиппъ, и при первомъ царъ Аргосскомъ, Инахъ, Богъ говорилъ въ Исааву и повторилъ ему тъ самыя два обътованія, которыя даны были отцу его, т. е. что потомству его будетъ принадлежать Ханаанъ и что о съмени его благословятся всъ народы. Тоже самое объщано было и его сыну, внуку Авраама, который назывался сначала Іаковомъ, а потомъ Изранлемъ, когда у Ассиріянъ царствоваль уже девятый царь Бслохъ, у Аргоссцевъ второй, сынъ Инаха Фороней, а у Сивіонянъ оставался еще Левкиппъ. Въ это время Греція, Аргосскомъ царъ Форонеъ, сдълалась болье извъстною нъвоторыми установленіями законовъ и учрежденіемъ судовъ.

Однако, когда умеръ иладшій брать Форонея, Фегой, надъ его могнаою построенъ быль храмъ, въ которомъ его чтили, кокъ бога, и приносили ему въ жертву быковъ. Полагаю, что такой почести удостоили его потому, что въ своемъ удћав (ибо отецъ даль обоимъ имъ по области, въ которыхъ они, при жизни его, царствовали) онъ установиль священныя мъста съ жертвенниками для почитанія боговъ и научилъ времена по мъсяцамъ и годамъ, вакъ какое изъ нихъ измъряется и высчитывается. Удивляясь этой новости, люди въ то врсмя еще невъжественные, или думали, что опъ, посяв смерти, сдвавася богомъ, наи желави, чтобы быль такинь. Ибо и Іо, воторая, впослёдствій названная Изидою, чтилась въ Египтъ какъ всликая богиня, была, говорять, дочерью Инаха; хота другіе пишуть, что она пришав въ Египетъ царицею изъ Евіопіи, и такъ какъ управляла египтинами съ шировою властію и справедливо, введа много для нихъ полезнаго и положила начало наукамъ, то, послъ смерти, ей оказали тамъ божескую честь и почитаніе, что считали уголовнымъ преступленіемъ, если вто называль ее человъкомъ.

#### ГЛАВА IV.

О временахъ Іакова и сына его Іосифа.

При деситомъ царъ Ассирійскомъ Балев и девятомъ Сикіонскомъ Месаппъ, котораго нъкоторые называють еще Кефисомъ (если только, впрочемъ, эго быль одинъ человъкъ съ двумя именами и если тъ, которые въ своихъ сочиненияхъ поставили другое имя, не разумъли подъ нимъ другаго лица), когда третьимъ царемъ Аргоссцевъ былъ Аписъ, умеръ ста восьмидесяти лътъ отъ роду Исаакъ и оставилъ послъ себя своихъ близнецовъ ста двадцати лътъ; изъ нихъ младщій Гаковъ, принадлежащій къ Граду Божію, о кото-

ромъ мы иншемъ (между тънъ какъ старшій быль отвергнуть), имъль двенадцать сыновь, изъ конхъ тоть, который назывался Іоснфомъ, своими братьями, при жизни еще деда ихъ, Исаака, проданъ былъ купцамъ, проходившимъ Египетъ. Но Іосифъ, когда ему было тридцать лътъ отъ роду, состояль на службь у фараона, возвысившись уничиженія, которое претерпвав. Истолковавши по божественному внушению сны царя, онъ предсказаль, ступять семь лать плодородія, изобиліе которыхъ истощать следующія за ними другія семь леть голода; за это сдвлаль его начальникомъ Египта, освободивъ изъ темницы, куда ввергла его цъломудренияя невинность: потому мужественно сохраняя се, онъ съ госпожею, воспылавшею къ нему нечистою любовію и грозившею оклеветать его предъ легковърнымъ господиномъ, не согласился на блудъ, вырвавшись изъ ея объятій и бросивъ даже одежду. Во второй годъ семи голодныхъ лътъ прибыль въ Египетъ къ Іаковъ со всёми домочадцами, будучи ста тридцати какъ самъ онъ отвъчалъ на вопросъ царя (Быт. XLVII, 9). Іосифу же было тогда тридцать девять лътъ, если къ тридцати годамъ, которые онъ имълъ, когда былъ осыпанъ отъ царя почестями, прибавить семь лёгь плодородія и два года голода.

#### ГЛАВА У.

О царъ Аргосскомъ Аписъ, котораго Египтяне подъ именемъ Сераписа почтили божескими почестями.

Въ это время царь Аргоссцевъ Аписъ, переплывши на корабляхъ въ Египетъ, сдълался, когда здъсь умеръ, величайшимъ изъ всъхъ Египетскихъ боговъ, Сераписомъ. Почему онъ и по смерти названъ не Аписомъ, но Сераписомъ, весьма удовлетворительное объяснение даетъ Варронъ. Такъ какъ гробъ, въ который владется умершій и который тенерь всв называють σαρχοφάγος, по-гречески называется σορός, и послъ похоронъ его начали чтить въ этомъ гробъ, прежде чъмъ построили ему храмъ; то сперва онъ названъ былъ, какъ бы Соросъ и Аписъ, Сораписъ, а потомъ, съ перемъною одной буквы, какъ это обыкновенно бываетъ, Серанисъ. И относительно его было тавже постановлено, чтобы каждый, кто сказаль бы, что онъ быль человыкь, подвергался смертной базни. А такъ кабъ почти во всвяъ храмахъ, въ которыхъ чтили Изиду и Сераписа, стояла и статуя, которая пальцемъ прижатымъ къ губамъ, повидимому приглащала хранить молчаніе; то Варровъ дунаеть, что это означаеть, чтобы молчали о томъ, что они были люди. Но тоть быбъ, вотораго одержимый удивительною сустностію Египеть содержаль въ честь Аписа съ величайшею роскошью, назывался просто Аписомъ, а не Сераписомъ, потому что его чтили живаго безъ саркофага. Когда этотъ быкъ умиралъ, и послъ поисковъ дъйствительно находили теленка того-же самаго цвъта, т. е. вибющаго такія-же бълыя пятна; то считали это чвиъ-то чудеснымъ и совершившимся по божественному о нихъ промышленію. Дъйствительно, для ихъ обольщенія демонамъ не трудно было показать зачинающей и стельной воровъ призравъ подоблаго быка, воторый-бы только она одна видъла; затъмъ уже похоть матери привлечетъ то, что на плодъ ея отразится твлеснымъ образомъ. Достигъ laковъ при помощи разноцвътныхъ налочекъ, что овцы возы рождались разныхъ цвътовъ (Быт. ХХХ, 37-42). что люди могутъ производить въ зачинающихъ животныхъ при помощи дъйствительныхъ цвътовъ и предметовъ, то демоны весьма легко могутъ дблать при помощи ложныхъ образовъ.

#### ГЛАВА ТІ.

При каких и царях в Аргосском и Ассирійском Іаков умерь въ Египтъ.

Итанъ Ачисъ, царь Аргосскій, а не Египетскій, умеръ въ Египтъ. Ему насабдовать въ управлени царствомъ сыпъ его Аргосъ, отъ имени котораго получили свое название Аргосъ, а затъмъ Аргосцы; при предшествовавшихъ-же царяхъ ни городъ, ин народъ этого имени еще не носили. Итавъ, когда у Аргосцевъ царствовалъ Аргосъ, у Сикіонянъ Эратъ, а у Ассиріянъ продолжаль спре царствованіе Балей, умерь въ Египтъ Іаковъ ста сорова семи лътъ; при чемъ, чувствуя приближение смерти, благословиль своихъ сыновъ и внуковъ отъ Іосифа и парекъ весьма ясное пророчество о Христъ, говоря въ благословении Гудъ: Не оскудъето киязь отг Іуды и вождь отг чресль его, дондеже пріидуть отложенная ему и той чаяніе языковь (Быт. XLIX, 10). Въ царствование Аргоса Греція стала пользоваться зерновымъ хаббомъ и заниматься земледваьческими пострами, употребляя свиена, запесенныя со стороны. И Аргоса, послв его смерти, вачали считать богомъ, построивъ въ честь его храмъ и принося жертвоприношенія. Раньше, въ его царствованіе, эта почесть воздана была частному, убитому громомъ человъку, Омогиру за то, что онъ первый впригъ воловъ въ плугъ.

#### ГЛАВА VII.

Во время какихъ царей умерз въ Египтъ Іосифъ.

При двънадцатомъ царъ Ассирійскомъ Мамить, одиннадцатомъ сикіонскомъ Племнев, и при остававшемся еще въ живыхъ Аргосскомъ Аргосъ, умеръ въ Египть Іосифъ ста десяти лътъ (Быт. L, 25). По смерти его народъ Божій, удивительнымъ образомъ умножансь въ числь, прожилъ въ Египтъ сто сорокъ пать лъть сперва, пова живы были зпавшіе Іоснов, спокойно; а потомъ, такъ какъ размноженіе его возбуждало зависть и казалось подозрительнымъ, онъ до самаго освобожденія своего оттуда, угнетаемъ былъ преслъдованіями (среди которыхъ, впрочемъ, силою божественною не переставалъ размножаться) и работами нестерпимаго рабства. Въ Ассиріи же и Греціи оставались въ продолженіе этого времени тъже самыя царства.

#### глава уш.

Во время каких у царей родился Моисей, и религія каких богово возникла во тоже время.

Итавъ, когда у Ассиріянъ царствовалъ четырнадцатый царь Сафръ, у Сикіонянъ двінадцатый Ореополись, а у Аргосцевъ пятый Кріазъ, родился въ Египть Моисей; чрезъ него народъ Божій освободился отъ египетскаго рабства, въ поень онь должень был в томиться, чтобы возжелать помощи своего Создателя. Нъкоторые полагають, что въ царствовавіе упомянутыхъ царей жиль Прометей, который, говорить, изъ глины образоваль людей: потому что, какъ утверждають, быль самымь лучшимь учителемь мудрости; хотя, впрочемь, не указывають, какіе были въ его время мудрецы. О братъ его Атаасъ говорять, что онъ быль великій астрологь: это дало поводъ въ выныслу представлять его носящимъ небо; хотя его именемъ называется гора, высоти которой, въроятиъе всего, и вызвала народное повърье о ношенія неба. Съ того времени въ Греціи начало появляться и мпого другихъ басенъ; и до самаго времени Кекропса, царя Авинянъ, въ царствованіе котораго тоть же народь сталь называться и чрезъ Моисея именемъ И при которомъ извель евреевъ изъ Египта, многіе умершіе, благодаря невъжественному и пустому обычаю и суевърію Грековъ, были

отнесены въ числу боговъ. Между ними была жена царя Кріаса Мелантомика и сынъ ихъ Форвасъ, который, послъ отца, быль шестынь царемь Аргосцевь, равно и сынь седьмаго царя Тріопа, Іасъ, и девятый царь Сеенедай, или Сеенелей, или Соспедъ: у различныхъ писателей онъ называется раздично. Въ эти времена, по свазаніямъ, жиль и Меркурій внукъ Атласа отъ дочери Маін: о чемъ толкустся даже въ самыхъ распространенныхъ сочиненіяхъ. Онъ славился знаніемъ многихъ наукъ и искусствъ, которыя передаль и людямъ; этимъ заслужилъ онъ, что по смерти его объявили или даже вообразили богомъ. Поздиве, говорять, жилъ Гервременамъ кулесь относящійся, впрочемь, RЪ тѣмъ жe Аргоссцевъ: хотя невоторые полагають, что онъ раньше Меркурія, но, ца мой взглядь, они ошибаются. Въ какое бы, впрочемъ, время они ни родились, у историковъ вполнъ достовърныхъ, писавшихъ объ этихъ древнихъ событіяхъ, считается несомивинымъ, что оба они были люди и удостоены божескихъ почестей за то, что оказали смертнымъ много благодъяній по улучшенію удобствъ настоящей жизни. Что же касается Минервы, то она гораздо древивс. Говорять, что она во времена Стигія явилась въ дъвичьемъ возрасть на озерь, называемомъ Тригонъ; почему звалась и Тритоніей. Не подлежить сомнівню, что она была изобрівтательницею многихъ искусствъ, и тъмъ легче сочтена была богинею, чъмъ менъе извъстно было ся происхожденіе. А что распъваютъ о ней, будто она родилась изъ головы Юпитера, то это нужно относить къ поэзіи и баснямъ, а не къ исторіи и событіямъ действительнымъ. Впрочемъ, когда жиль самъ Огигій, во времена котораго быль ведикій потопъ, -не тотъ всемірный потопъ, отъ вотораго не спасся никто изъ людей, за исключеніемъ находившихся въ вовчегь, и о которомъ не знаетъ ни греческая, ни латинская исторія народовъ, но потопъ все же гораздо большій, чвиъ какой

быль поздиже во время Деккаліона, — относительно этого историческіе писатели разпогласять. Такъ, Варронъ начинаеть свою внигу, о которой я выше упомянуль, съ этого времени, и древиже потона Огигіева, т. е. случившагося во время Огигія, не представляеть ничего, съ чего могъ бы перейдти къ исторіи римской. Наши же писатели хроникъ, сперва Евсевій, а потомъ Іеронимъ, слёдуя во всякомъ случав какимъ либо предшествовавшимъ историкамъ, полагаютъ, что потопъ Огигія былъ спустя боле чёмъ триста лётъ въ царствованіе втораго Аргосскаго царя Форонея. Но когда-бы этотъ потопъ ни былъ, Минерва чтилась уже, какъ богиня, когда въ Аечнахъ царствовалъ Бекропсъ, при которомъ, говорятъ, возобновленъ или построенъ и самый городъ.

#### ГЛАВА ІХ.

Когда построенз городз Авинянз и какую причину его названія приводить Варронь.

Ибо Варронъ приводитъ такую причину названія Анинъ этимъ именемъ, взятымъ безспорно отъ Минервы, которая по-гречески называется 'Αθήνα. Когда тамъ неожиданно появилось оливковое дерево, а въ другомъ мъстъ выступила вода: эти чудеса обезпокоили царя, и онъ послаль въ Аполдону Дельфійскому спросить, какой они имъють смысль и чего требують. Аполлонъ отвъчаль, что оливковое дерево означаетъ Минерву, а вода-Нентуна, и что отъ воли гражданъ зависитъ, именемъ кого изъ двухъ боговъ, которыхъ означають тв символы, назвать дучше городь. Кевропсь, получивши этотъ отвътъ оракула, созвалъ для подачи голосовъ всъхъ гражданъ обоего пола (здъсь тогда было въ обычав, чтобы и женщины участвовали въ публичныхъ совъщаніяхъ). И вотъ, по совъщанія, мужчины подали мивнія за Нептуна, а женщины за Минерву, и такъ какъ одною

женщиою оказалось больше, побъдительницею осталась Минерва. Тогда разгивванный Нептунъ опустошиль земли Аоннянъ взволновавшимися морскими водами: пбо демонамъ по трудно разбрасывать на болже далекія пространства Rabia Чтобы смягчать его геввъ. Авиняне, угодно волны. говорить тотъ же авторъ, подвергии женщинъ тройному навазанію: ни одна изъ нихъ послв этого не должна была подавать голоса, никто изъ рождающихся не долженъ былъ принимать имени матери, нисто не долженъ быль называть ихъ Аопивиками. Такимъ образомъ, этотъ городъ, мать и кормилица свободныхъ наукъ и столькихъ и столь великихъ философовъ, - городъ, славиве и прекрасиве котораго Греція не представляла вичего, благодаря издъвательству демоновъ, получиль ими Аечиъ отъ спора своихъ боговъ, мужчины и женщины, и отъ побъды женщины черезъ женщинъ; но, потерпъвъ поражение отъ побъждениаго, принужденъ былъ наказать и самую побъду побъдившей, стращась болъе водъ Нептуна, чъмъ оружія Минервы. Ибо въ лицъ такъ наказанныхъ, побъждена и побъдикция Минерва: она пе помогла своимъ набирательницамъ даже настолько, съ потерею съ того времени права голоса и съ отчужденіемъ сыновей отъ именъ матерей, онв могля по врайней мъръ называться Афинянвами и считаться достойными имени той богини, которой своимъ голосовавіемъ доставили побъду надъ богомъ-мужчиною. Чего и сколько-бы нельзя было сказать по этому поводу, если бы ръчь наша не спъщила перейдти къ другимъ предметамъ?

#### глава х

Что Варронъ передаетъ о названии Ареопага и о потопъ Девкалюна.

Маркъ Варронъ не хочетъ однакоже давать въры басно словнымъ на счетъ боговъ вымысламъ, чтобы не думать чего-

нибудь недостойнаго ихъ величія. Поэтому онъ не допускаеть, чтобы Ареопагъ, въ которомъ разсуждалъ съ Аоинянами апостоль Павель (Двян. XVII, 19) и отъ котораго всв сенаторы Абинскіе назывались ареопагитами, получивь свое имя отъ того, что Марсъ, по-гречески Арус, когда на этомъ поль (радо) судили его двънадцать боговъ по обвиненію въ человъкоубійствь, быль оправдань шестью голосами; ибо вогда при произнесении приговора голоса делились по ровну, оправдание обывновенно предпочиталось обвинению. Вопреви этому наиболье распространенному мивнію, онъ старается на основаній не пользующихся извъстностію сочиненій подысвать нъвое иное объяснение этому имени, чтобы не думали, будто Аоиняне Ареопагъ назвали именемъ Марса и поля, кавъ-бы Марсовымъ полемъ, т. е. въ оскорбление божествамъ, воторымъ, по его мивнію, чужды ссоры и тяжбы. Варронъ утверждаеть, что это сказание о Марсъ пастолько-же ложно, насколько и сказаніе о трехъ богинахъ, Юнонъ, Минервъ и Венеръ, что, ради полученія золотаго яблока, онъ спорили передъ Парисомъ какъ судьею, о превосходствъ своей врасоты; хотя последнее служить предметомъ и повествованія, и представленія въ півній п плясвахъ, при громів театральныхъ рувоплесканій во время игръ, установленныхъ для умилостивденін боговъ, услаждающихся такими своими истинными или дожными преступленіями. Варронъ этому не върить изъ опасонія, какъ-бы не помыслить чего-нибудь ствующаго природъ и нравамъ боговъ. Однако, приводя не баснословное, а историческое объяснение названию Донав, заносить въ свое сочинение споръ Нептуна и Минервы относительно того, чымпъ именемъ долженъ назваться городъ,-споръ такого свойства, что, когда они обнаружили соперничество проявлениемъ чудесныхъ знаменій, Аполлонъ, къ которому обратились за совътомъ, не ръшился разбирать ихъ,

но чтобы покончить распрю между богами, вавъ Юшитеръ трехъ упомянутыхъ богинь посладъ въ Парису, такъ и онъ отослалъ ихъ въ людямъ, на судъ которыхъ Минерва побъдила большинствомъ голосовъ и въ то же времи потеривла поражение въ лицв своихъ наказанныхъ избирательницъ, отвоевавши у мужчинъ, обазавшихся ей противпивами, Аонны, но потерявши право считать дружественныхъ женщинъ Аоннянками. Въ эти же времена, по свидътельству Варрона, при Аоинскомъ царъ Кранав, преемнивъ Кекропса, а по свидътельству нашихъ историковъ, Евсевія и Іеронима, еще при жизни самого Кевропса, быль потопъ, названный Девколіоновымъ отъ того, что Девкаліонъ царствоваль въ тъхъ странахъ, гдъ этотъ потопъ по преимуществу имъль мьсто. Но потоиъ этогъ отнюдъ не простидо Египта и сопредъльныхъ съ нимъ странъ.

#### ГЛАВА. ХІ.

Когда Монсей извель народь изъ Египта, и при какихъ царяхъ умерь преемникъ Монсея, Інсусъ Навинъ.

Итабъ, Монсей извелъ народъ Божій изъ Египта въ самое последнее время царствованія Афинскаго царя Кекронса, когда у Ассиріянъ царствовалъ Аскатадъ, у Сикіонянъ Марафъ, у Аргосцевъ Тріонасъ. Онъ сообщилъ изведенному народу полученный отъ Бога на Синайской горъ законъ, который называется ветхимъ завътомъ, потому что въ немъ заключаются земныя обътованія; а чрезъ Іисуса Христа имълъ быть завътъ новый, въ которомъ объщается пебесное царство. Такой долженъ былъ наблюдаться порядокъ, такъ какъ во всякомъ человъкъ, преуспъвающемъ въ Богъ, промсходитъ то, о чемъ говорить апостолъ въ словахъ: не прежде духовное, но душевное, потолго же духовное; в такъ оно на дълъ, какъ онъ говорить: первый человъкъ

от земли, перстент; вторый человых ст небесе небесный (1 Кор. XV. 46-47). Монсей управляль народомы Божінны сорокы лёть вы пустынё, и умеры ста двадцати лёть, пророчествовавь о Христь подъ телесными образами вы учрежденіи Скиніи, священства, жертвоприношеній и вы другихы многихы таинственныхы установленіяхы. Монсею преемствоваль Інсусы Навины, и введши народы вы обытованную землю, водворилы его тамы, побёдикы по божественному полномочію народы, которые тыми мыстами обладали. Управлявши по смерти Монсен народомы двадцать семы лыть, умеры и оны при восемнадцатомы Ассирійскомы цары Аминты, при шестнадцатомы Сикіонскомы Коракы, при десятомы Аргосскомы Данаю и при четвертомы Афинскомы Эрихфонів.

#### ГЛАВА ХІІ.

О культах ложных богов, установленных Греческими царями в промежуток времени от исхода Израиля из Египта до смерти Іисуса Навина.

Въ теченіи этого времени, т. е. отъ исхода Израиля изъ Египта до смерти Інсуса Навина, чрезъ вотораго этотъ народъ получилъ обътованную землю, Греческими царями установлены были ложнымъ богамъ культы, которые въторжественныхъ празднествахъ воспроизводили воспоминаніе о потопъ, объ освобожденіи отъ него людей и о тогдашней бъдственной жизни ихъ, кавъ они то поднимались на возвышенности, то спусбались на равнины. Ибо и восхожденіе и нисхожденіе по священной дорогъ Луперковъ толвуются вътомъ сыбслъ, будто подъ ними разумъются люди, которые, по причинъ наводненія, взбирались на вершины горъ, а вогда вода убывала, спускались внизъ. Въ тъ же времена, говорятъ, Діонисій, называемый также Либеромъ-отцемъ и по смерти причисленный въ богамъ, показаль въ Аттикъ своему Творев. бл. Августвив ч. 6.

гостю виноградную дозу. Тогда же установлены музывальныя игры въ честь Аполлона Дельфійскаго, чтобы умплостивить гивь его, всявдствіе котораго, думали, Греція поражена была безплодіємъ за то, что не защитила его храма, сожженнаго царсиъ Данаемъ, когда онъ опустошалъ Грецію войною. Установить эти игры надоумиль его же оравуль. Въ Аттивъ эти игры Аполлону первый установилъ дарь Эрихооній, — и не ему только, но и Минервів, на играхъ въ честь которой въ награду побъдителю давалась маслина, потому что открытие ся плода приписывается Минервъ также, вавъ Либеру отврытие вина. Въ эти же годы, вавъ разскавывають, царь Критянь Всанов, котораго другіе писатели называють другимъ именемъ, похитилъ Европу; отъ родились Радаманов, Сарпедонъ и Миносъ, которыхъ наиболве распространенное мивніе считаеть сыновьями Юнитера отъ этой женщины. Но чтители такихъ боговъ историческою истиной считають только то, что мы сказали о царъ Критавъ; а что распъваютъ о Юпитеръ поэты, чему апплодирують театры, что празднують народы, то считають баснословнымъ вымысломъ, чтобы имъть поводъ къ установленію игръ для умилостивленія божествъ хотя бы ными ихъ преступленіями. Въ это же время въ Тиріи пользовался извъстностію Геркулесъ, - не тотъ, о которомъ упоминали мы выше, а другой: въ исторіи, которая сохраниется тайнъ, говорится вавъ о многихъ Либерахъ-отцахъ, такъ и иногихъ Геркулесахъ. Этотъ-то именно Геркулесъ, воторому приписывають двваадцать великихъ дълъ, но между коими не упомпнають убійства Африканца Антея, тавъ какъ оно относится въ другому Геркулесу, сжегъ, какъ разсказывають они въ своихъ сочиненіяхъ, самъ себя Эть съ тьмъ мужествомъ, съ какимъ побъждалъ довищъ, но съ какимъ не могъ вытерпъть бользни, которая обезсиливала его. Съ это-же время царь, или своръе тиранъ

Вузирисъ, приносилъ своихъ гостей въ жертву богамъ своимъ. О немъ разсказываютъ, что онъ былъ сыномъ Нептуна отъ матери Ливіи, дочери Эпафа. Чтобы Нептунъ совершиль. это прелюбодвяніе, конечно, считается невврнымъ, изъ опасенія вавести преступление на боговъ; а приписывается это поэтамъ и театрамъ, чтобы было чёмъ умилостивлять боговъ. Говорятъ также, что родителями Авинскиго царя Эрихвонія, въ посавдніе годы котораго умерь Інсусь Навинь, были Вулкань и Минерва. Но такъ какъ Минерву выдають за девотвенницу, то говорять, что Вулканъ при взаимномъ между ними споръ, возбужденный страстію излиль свия въ землю; отсюда рожденному отъ этого съмени человъку и дано такое имя. Ибо греческое слово вріс означаеть спорь, а хобо - землю; изъ этихъ двухъ словъ и сложилось ими Эрихооній. Нужно признаться, впрочемъ, что болбе ученые подобныя вещи отвергають и не допускають ихъ въ отношеніи въ своимъ богамъ; по ихъ словамъ, баснословное это метние произошло отъ того, что въ храмъ Вулкана и Минервы, который въ Аоннахъ былъ одинъ для нихъ обоихъ, найденъ былъ подвидышъ — мальчикъ, обвитый дравономъ, предсвазавшимъ ему великое будущее: такъ какъ родители этого мальчика были неизвъстны, то, ради общаго храма, его назвали сыномъ Вулкана и Минервы. Выше приведенная басия, однако, лучше ужит эта исторія, объясняеть происхожденіе имени Эрихеоній. Но намъ, впрочемъ, что до этого? Пусть одно изъ этихъ сказаній, какъ предметь правдивыхъ сочивеній, назидаеть людей религіозныхъ, а другое, кабъ сюжеть лживыхъ игръ, услаждаетъ вечестивыхъ демоновъ; но въдь эти религіозные люди чтуть ихъ, какъ боговъ; и потому хотя не допускають въ отношенін къ нимъ подобныхъ вещей, не могуть очистить ихъ отъ всяваго преступленія: такъ кавъ - по ихъ же требованію дають имь игры, въ которыхь постыдно представляются вещи, якобы благоразумно отрицаемыя.

и боги этими ложными и гнусными играми умилостивляются. Пусть въ этихъ играхъ басня воспъваетъ преступление несомивнио ложное; но услаждаться ложнымъ преступлениемъ есть уже преступление истинное.

#### ГЛАВА. ХШ.

Какія басни измышлены въ то время, когда Евреями начали управлять Судіи?

По смерти Іисуса Навина, народъ Божій имълъ Судей, во время которыхъ для Евреевъ поперемвино чередуются то уничиженныя состоянія біздствій за ихъ гріхи, то состоянія утвшетельнаго благоденствія по милосердію Божію. Въ это время измышлены басян: о Триптодемъ, якобы овъ по поведънію Церкви крыдатыми змъями, летая снабжаль нуждающися страны пшеницею; о Минотавръ, якобы это животное заключено было въ Лабиринтв, изъ котораго, вошедшіе въ него люди, блуждая безъ конца, не могла выдти; о Центаврахъ, икобы они имъли въ одно и тоже время природу коней и людей; о Церберв. будто это треглавый песъ преисподней; о Фриксъ и сестръ его Гелль, якобы они бъжали, везомые бараномъ; о Горгонъ, у которой якобы вийсто волось были зийи, и она обращала въ камии смотръвшихъ на нее; о Беллерофонтъ, будто его возиль прылатый понь, названный Пегасомь; о Анфіонв, будто пріятными звуками цитры онъ смягчаль и привлеваль въ себъ намни; о мастеровомъ Дедаль и его сынъ Икаръ, будто они летали, устроивъ себъ врылья; о Эдипъ, будто онъ заставилъ ибкое четвероногое съ человъческимъ лицемъ чудовище, называвшееся Сфинвсомъ, погибнуть отъ паденія съ кругизны, послъ того какъ разръшилъ ему загадку, которую оно имъло обыкновение задавать, какъ неразръщимую, -объ Антев, котораго убиль Геркулесь, будто опъ быль сыномъ Земли, потому что, падая на землю, поднимался обык-

новенно съ большими силами; и многія другія, о которыхъ я умалчиваю. Вст эти басни до самой Троянской войны, которою Маркъ Варронъ заканчиваеть вторую квигу о племени народа римскаго, изобрътательность людская по поводу исторій, содержавшихъ въ себъ истинныя дъявія, BEREMMEN такъ, что онв не служили въ укоризну богамъ. Но затъмъ нъкоторые сочинили о Юпитеръ, будто онъ похитилъ красивъйшаго мальчиба Ганимеда для удовлетворенія свосй гнуспой страсти: мерзость эту учиниль царь Танталь, а басня приписала Юпитеру, —или будто Юпитеръ въ видъ золотаго дождя явился для сонтія съ Данаей, чёмъ дается понять, что женское цвломудріе было подкуплено золотомъ. Случилось ли это въ то время на самомъ дъль, или было вынышлено, или же сдълано другими, а приписано Юпитеру,во всякомъ случат нельзя и выразить словами, сколько зла предполагалось въ человъческомъ сердцъ, чтобы оно нетолько могло терпъливо переносить подобную ложь, но даже охотно ей върило; между тъмъ бабъ чъмъ съ большимъ вто благочестіемъ чтилъ Юпитера, тъмъ съ большею строгостію должны были бы наказывать тёхъ, кто осмъливался говорить о немъ такое. На дълъже они не только не гиввались на сочинявшихъ подобные вымыслы, а напротивъ боялись даже, чтобы сами боги на нихъ не разгиввались, если подобные вымыслы о нихъ не будуть разыгрываться даже въ театрахъ. Въ эти времена Латона родила Аполлона, -- не того Аполлона, къ оракуламъ котораго обращались обыкновенно за совътомъ, какъ упомянуто нами выше, а того, о которомъ говорять, что онъ вивств съ Геркулесомъ пасъ стада царя Адмета, но котораго также считають богомь, такъ что весьма многіе, и даже почти всь, полагають, что эго-одинь и тотъ же Аполлонъ. Тогда же воевалъ въ Индіи и Либеръотець, который въ своемъ войскъ имъль многихъ женщинъ, называвщихся вабханками, знаменятыхъ не столько мужествомъ, сколько неистовствомъ. Нѣкоторые пишутъ, что этотъ Либеръ былъ побъжденъ и заключенъ въ оковы, а нѣкоторые—что онъ и убитъ въ сраженін Перссемъ, и не умалчивають о мѣстѣ его погребенія; тѣмъ не менѣе въ имя его, какъ бы бога, нечистыми демонами учрежденъ былъ культъ, или лучше—святотатство вакханалій, неистовая мерзость которыхъ, спустя уже много лѣтъ послѣ, привсла сенатъ въ такой стыдъ, что онъ запретилъ совершать ихъ въ Римѣ. Въ это же время, когда умерли Персей и его жена Андромеда, ихъ съ такою увѣренностію считали взятыми на небо, что не стыдились и не боялись указывать ихъ изображенія между созвѣздіями и называть послѣднія ихъ именами.

#### ГЛАВА ХІУ.

#### O nosmaxz-meo.oraxz.

Въ тотъ же періодъ времени существовали поэты, которыхъ называють теологами за то, что они писали о богахъ, -- но о богахъ такихъ, которые были хотя веливими людьми, но все же людьми, или были стихіями этого, сотвореннаго истинянымъ Богомъ, міра, наи же по волѣ Творца и за свои заслуги облечены были начальствованіемъ и властію; и если рядомъ со многими пустыми измышленіями оди свазали нечто о единомъ истинномъ Богв, то, почитая вийсти съ Нимъ другихъ, которые не суть боги, и требуя имъ служенія, приличествующаго только одному Богу, -- во всякомъ случать Ему правильно не служили и не могли даже сами отстать отъ баснословной гнусности своихъ боговъ. Это были Орфей, Музей и Ливъ. Но эти теологи боговъ чтили, а сами къ богямъ не причислены; хотя Орфея градъ нечестивыхъ, не знаю какимъ - то образонъ, ставить во главъ подземнаго вульта или върнъе-святотатства. Жена же царя Асаманта, по имени Ино, и сынъ его,

Мелицертъ, погибли, бросившись добровольно въ море, и людсвое мнъніе причислило ихъ въ богамъ, какъ и другихъ современныхъ имъ людей, Кастора и Поллукса. Не подлежитъ сомнънію, что эту мать Мелицерта Грски называли Левкотеею, а Латины Матутей; и тъ и другіе считали ее однакоже богиней.

#### ГЛАВА ХУ.

О паденін Аргосскиго царстви, во время котораго Пикъ, сынъ Сатурна, первый приняль отцовское царство у Лаврентянъ.

Въ это время Аргосское царство окончило свое существованіе, перешедши въ Мивены, откуда быль родомъ Агамемнонъ; и возникао царство Лаврентинъ, въ которомъ первымъ паремъ былъ Пивъ, сынъ Сатурна. У Евресвъ тогда судією была женщина Деворра. Чрезъ пее действоваль Духъ Божій, ибо она была и пророчицей; котя пророчество ея не настолько ясно, чтобы мы могли показать отношение его во Христу безъ пространного толбованія. Въ то время уже несомивнио царствовали въ Италіи Лаврентине, отъ которыхъ, послъ Грековъ, ясибе выводится происхождение Римлянъ. Продолжало еще существовать впрочемъ и Ассирійское царство, въ которомъ двадцать третьимъ царемъ былъ Лампаръ, когда первымъ царемъ Лаврентинъ сдълался Пивъ. Насъ не васается, что думають объ отцъ его, Сатурнъ, чтители боговъ твхъ, не допускающіе мысли, что онъ быль человъкомъ; другіе писали о немъ также, будто онъ царствоваль въ Италія прежде сына своего, Пика, и Виргилій въ извъстивищемъ сочинени своемъ говоритъ о немъ:

Онь родь дикій и разсъянный по высокимь горамь Соединиль, даль законы ему и назваль Лаціу номь:

Потому что онъ безопасно въ тъхъ странахъ укрывался. Утверждають, что были въка золотые при царъ томъ!).

Bce ero считается поэтическимъ вынысломъ. Върнъе же что отцемъ Пива быль Стердей, которому. утверждають, какъ весьма опытному земледъльцу, принадлежить, говорять, мысль удобрять землю скотскимъ навозомъ, названнымъ отъ имени его stercus; по словамъ же въкоторыхъ, его звали Стервуціемъ. По какой бы, затімъ, причней ни названъ быль онъ Сатурномъ, несомнънно однако, что этого Стерцен или Стервуція за заслуги его сділали богомъ земледілія. Подобнымъ же образомъ приняли въ число такихъ боговъ и сына его Пива, который, говорять, быль превосходнымь авгуромь. и военачальнивомъ. Отъ Пика родился Фавнъ, второй царь Лаврентанъ; и этотъ считается, или считался у нихъ богомъ. Тавія божественныя почести воздавались умершимъ людямъ до Троянской войны.

#### ТЛАВА XVI.

О Діомедь, который посль разрушенія Трои быль причислень къ богамь и спутники котораго, говорять, превращены были въ птицъ.

По разрушенін Трои, — этомъ, всюду восивтомъ и даже дътямъ весьма хорошо знакомомъ, разрушеніи, которое и по великости своей и благодаря превссходнымъ сочиненіямъ писателей чрезвычайно извъстно и славно, и совершилось въ царствованіе сына Фавна, Латина, отъ котораго получило свое названіе царство Латинъ, между тъмъ какъ царство Лаврентинъ прекратило свое существованіе, — побъдители-Греки, оставивъ разрушенную Трою и возвращаясь по домамъ, страдали и погибали отъ различныхъ и ужасныхъ



<sup>&#</sup>x27;) Virg. Aeneid. Iib. VIII. v. 321-325.

бъдствій; тънъ не менье и изъ нихъ пополнилось боговъ вхъ. Такъ богомъ сделали Діомеда, который, говорять, въ наказаніе, свыше ниспосланнос, не возвратился бъ своимъ, а спутники его, вакъ выдають они это уже не за баснословную и поэтическую ложь, а за историческую истину, превращены были въ птицъ, которымъ онъ, и сдълавшись, какъ думають, богомъ, ни самъ не могъ возвратить человъческой природы, ни вакъ недавній небожитель не испросиль ее отъ царя своего Юпитера. Говорять, что существуетъ даже и храмъ его на Діомедовомъ островъ, не далеко отъ горы Гаргана въ Апуліи, и тъ пернатыя летаютъ вокругъ этого храма, живутъ тамъ и выказываютъ удивительную услужливость, что набирають въ носъ и производять орошеніе; и если туда приходять Греви или имъющіе происхожденіе отъ Грековъ, то онъ не только бывають сповойны, но и ласкаются въ нимъ; а если чужестранцевь, то взлетають на головы и наносять имъ такіе тяжкіе удары, что даже убивають. Для подобной войны онь, говорять, вооружены достаточно връпвимь и величичь влювомъ.

#### ГЛАВА ХУН.

Что думаль Варронь о невъроятных превращеніяхь людей.

Для подтвержденія этого Варронъ разсказываеть другія не менъе невъроятныя вещи о знаменитой волшебницъ Цирцеъ, которая превратила въ животныхъ и спутниковъ Улисса, и объ Аркадцахъ, которые, влевомые ровомъ, переплывали нъкое озеро, превращались тамъ въ волковъ и жили вмъстъ съ подобными же звърями въ пустыняхъ той страны. Если они потомъ не ъли человъческаго мяса, то чрезъ девять лътъ, переплывши обратно то же озеро, снова превра-

щались въ людей. Варропъ называетъ даже по имени нъкоего Деменета, который будто бы, отвъдавъ жертвы, которую Аркадцы приносили обыкновенно своему богу Ликею, закалывая мальчика, превратился въ волка, и принявши снока на десятомъ году человъческій образъ, упражнялся въ кулачномъ бою и остался побъдителемъ на олимпійскомъ состязаніи. Историкъ полагаетъ, что въ Аркадіи Пану-Ликею и Юпитеру-Ликею выдумано такое имя не почему либо другому, какъ по причинъ такого превращенія людей въ волковъ, которое, думали они, могло, совершаться только божественною силою. Ибо волкъ по-гречески называется  $\Delta$ охос: видоизмъненіемъ этого слова и является имя Ликеа. Варронъ говоритъ, что и римскіе Луперки произошли какъ бы отъ съмени этихъ мистерій.

#### ГЛАВА XVIII.

Уто нужно думать о превращеніяхъ, которыя совершались съ людьми видимо искусствомъ демонскимъ.

Читающіе это быть можеть ожидають, что сважень мы объ этомъ врайнемъ издъвательствъ демоновъ? А что намъ свазать, кромъ того, что нужно бъжать изъ среды Вавилова? Эта пророчесвая заповъдь (Ис. ХLУШ, 20) имъетъ тоть духовный смыслъ, что мы изъ града сего въка, который есть общество нечестивъйшихъ и людей и ангеловъ, стопами въры, любовію спосиъществусмой, должны чрезъ преуспъяніе находить убъжище въ живомъ Богъ. Ибо чъмъ большую мы видимъ власть демоновъ въ этой низменности, тъмъ кръпче должны прилъпляться къ Ходатаю, при помощи котораго изъ низменности мы восходимъ въ высочайшему. Въдь если бы мы сказали, что этому не слъдустъ върить, то еще нашлись бы и теперь люди, боторые стали бы увърать, что опи нъчто подобное или самымъ достовърнымъ

образомъ слышали, или даже испытали сами. Ибо и мы, бывши въ Италіи, слышали подобное объ одной мъстностн этой страны, гдв, говорили намъ, женщины, содержащія постоялые дворы и обладающія такими скверными искусствами, дають обывновенно, какимъ **XOTHT** или путещественниканъ въ сырѣ нѣчто такое, отъ чего мгновенно превращаются въ выючныхъ животныхъ Taсвають на себв кавія-нибудь нужныя тяжести, и по окончаніи работы, снова принимають прежній свой видъ. При этомъ ихъ смысль не двлается животнымъ, а остается разумнымъ и человъческимъ, подобно тому, какъ Апулей въ своемъ сочиневім подъ заглавіемъ: "Золотой осель", разсказываеть о себъ дъйствительный или вымышленный случай, будто онъ, принявши ядъ, сдълался осломъ, сохраняя человъ. ческую душу.

Все это или ложно, или до такой степени необывновен. но, что по справедливости не заслуживаетъ довърія. Однаво нужно върить санымъ твердымъ образомъ, что всемогущій Богъ можетъ сдълать въ напазаніе ли, или для нія, все, что захочеть, а демоны, по могуществу свосй природы (ибо она-тварь ангельская, хотя по своей собственной винъ и здая), могутъ дъдать только то, что попускаетъ Онъ, совътовъ котораго тайныхъ много, а несправединваго ни одного. Но если демоны и дълаютъ нъчто такое, о чемъ идеть у насъ рвчь, то конечно не новыи творять природы, а изміняють по виду ті, которыя сотворены истиннымь Богомъ: такъ что онъ важутся не тъмъ, что онъ на самомъ двав. Итавъ я полагалъ бы, что не только душу, твло демоны ни коммъ образомъ не могутъ своимъ искусствомъ или властію превратить въ дъйствительные члены и формы животныхъ: но образы человъческой фантазіи, которые и въ мышленін и въ сновидьніяхъ принимають видъ безчисленнаго множества различныхъ вещей и хотя не суть твла, однаво

съ удивительною своростію принимають твлесныя формы, вогда твлесныя чувства бывають усыплены или притуплены, могуть вакимъ - то непопятнымъ образомъ принимать для чувствъ другихъ тълесные образы; такъ что самыя тыла людей находятся въдругомъ м'вств, оставансь, правда, живыми, но въ состояни усыпления чувствъ гораздо болве тяжеломъ и глубокомъ, чъмъ во время сна, а извъстный фантастическій образь является чувству другихь какь бы воплощенный въ форму какого нибудь животнаго; да и самому человъку, какъ это случается съ нимъ въ сновидъніяхъ, кажется, что онъ таковъ и персноситъ тяжести; при чемъ, если эти тяжести суть тъла истинныя, то ихъ переносятъ демоны въ насмъшку надъ людьми, видящими случав, съ одной стороны, истинныя тъла тяжестей. другой-ложныя тьла выочныхъ животныхъ. вто, по имени Престанцій, разсвазываль о такомъ случав съ отцемъ его: тотъ привяль въ сыръ у себя дома ядъ и лежаль въ своей постели какъ бы спащій, но такъ, что его никоимъ образомъ не могли разбудить. Черезъ нъсколько дней онъ какъ бы проснулся, и разсказалъ будто бы снившіеся ему тяжелые сны, именно - будто онъ быль ломовою лошадью и въ числъ другихъ вьючныхъ животныхъ вознаъ солдатскій фуражъ, называеный Ретійскимъ, потому что онъ перевозился въ Ретію. Оказалось впоследствін, что такъ и было въ дъйствительности, какъ онъ разсказывалъ; хотя ему все это представлялось его же сновидьнісмъ. Другой разсвазываль, что онъ ночью у себя дома, прежде чемъ лечь въ постель, видель, будто пришель въ нему одинъ, очень знакомый ему, философъ и объясниль ему нвчто изъ философін Платона, чего прежде, когда онъ о томъ просиль его, не хотых объяснить. И когда онъ спрашиваль посль философа, почему тотъ въ его домъ сдълалъ то, что отказывался сдълать у себя дома, когда его просили о томъ, отвъчалъ: »Я этого не дълалъ, но мив грезилось во сиъ, что я это сдълалъ «... И въ этомъ случав въ фантастическомъ образъ представилось бодрствующему то, что другой видълъ во сиъ.

Объ этихъ вещахъ им слышали не отъ кого-нибудь, кому повърить считали бы дъломъ недостойнымъ, но отъ такихъ разсказчиковъ, которые, по нашему мижнію, не были ажецами. Мив важется, что и то, что разовазывають люди и что занесено въ вниги, будто арвадскіе боги, или върнъе-демоны, превращали людей въ волковъ, и будто Цирсвоими заплитіями превратила спутниковъ Улисса. ROII могло произойти такъ, какъ объяснить я. - если только, оно авиствительно было. Что же касается Діомедовыхъ птицъ, то онъ, въ виду того, что родъ ихъ, вавъ утверждають, продолжается преемственнымь выводомь дътей, по моему мивнію, были не превращены изъ людей, а подставмены на мъсто похищенныхъ, вавъ была подставлена лань на мъсто Ифигеніи, дочери Агамемнона. Ибо демонамъ, когда по суду Божію попускалось это имъ, не могли быть трудны и этого рода обманы чувствъ. — Но такъ какъ Ифигенія впоследстви найдена была живою, то само-собою уяснилось, что дань была подставлена на ея мъсто. Спутниви же Діомеда ни въ тоже самое время нигдъ не появились, ни впоследствін не были замечены въ какомъ-либо месте, будучи истреблены истительностію здыхъ ангеловъ; отъ того и возника о върованіе, будто они превращены въ твхъ птицъ, которыя тайно были переведены въ эти мъста изъ другихъ странъ, гдв такой родъ птицъ водится, и внезапно подставлены на ихъ мъсто. А что онъ приносять своими носами

въ храмъ Діомеда воду и производять орошенія, и что ласкаются въ Грекамъ и нападають на чужестранцевъ, — можно не удивляться, что это дълается по наущенію демоновъ; для нихъ важно убъдить, что Діомедъ сдълался богомъ, чтобы одурачить людей, заставивъ ихъ чтить иногихъ ложвыхъ боговъ, въ обиду истинному Богу, и умершимъ людямъ, которые и при жизни не жили истинном жизнію, служить храмами, алтарями, жертвами и священствами: что все, если совершается надлежащимъ образомъ, приличествуетъ— только одному живому и истипному Богу.

#### ГЛАВА ХІХ.

О томг, что Эней прибылг въ Италію въ то время, когда у Евреевъ начальствоваль судія Лабдонъ.

Въ это время, по взятии и разрушении Трои, съ двадцатью кораблями, на которыхъ плыли остатки Троянцевъ, прибыль въ Италію Эней, когда тамъ царствоваль Латинъ, а у Аеннять Менесеей, у Сикіонянъ Полифидъ, у Асопрійцевъ Тавтавъ; у Евреевъ же быль тогда судіею Лабдовъ. По смерти Латина, Эней царствоваль три года, вогда въ вышеупомянутыхъ странахъ оставались тв же цари, исключеніемъ Сикіонянъ, у которыхъ царемъ быль уже Пелазгъ, и Евреевъ, судією которыхъ былъ Самсонъ; последній, поелику обладаль удивительною силою, быль сочтень за Геркулеса. Такъ какъ Эноя, когда онъ умеръ, нигдъ не пашли, то Лативы сделали его своимъ богомъ. Точно также и Сабиняне перваго царя своего Санка, или какъ нъкоторые пазывають его - Санкта, причислили къ богамъ. Въ то-же время Аоннскій царь Кодръ, подъ видомъ неизвістнаго человъка, отдалъ себя на убіеніе Пелопонезцамъ, врагамъ Аеннинъ, и былъ убитъ. Разсвазываютъ, что онъ этимъ спасъ отечество. Ибо Пелопоневцы-де получили отъ оракула отвётъ, что они побёдятъ въ такомъ лишь случав, если пе убъютъ царя Аеннянъ. И вотъ онъ обменулъ ихъ, нвившись въ одежде бёдняка, и ссорою вызвалъ ихъ на убійство его. Отсюда у Виргилія выраженіе:

....Или Кодровы ссоры 1).

И Кодра Авиняне почтили жертвоприношеніями какъ бога. При четвертомъ царъ Латинянъ Сяльвів, сынв Энея (не отъ Кревзы, отъ которой былъ Асканій, третій царь Латинянъ, а отъ Лавиніи, дочери Латина), который, говорять, родился уже послѣ смерти отца, при двадцать девятомъ царѣ Ассирійскомъ Онеѣ, шестнадцатомъ Авинскомъ Мелантѣ и при судів Еврейскомъ Илів первосвященникѣ, погибло царство Сикіонянъ, которое, по преданіямъ, существовало внродолженіи девяти сотъ пятидесяти девяти лѣтъ.

#### ГЛАВА ХХ.

O преемствъ царскаго сана у Израильтянъ послъ временъ Судей.

Въ царствованіе по означеннымъ мѣстамъ упомянутыхъ лицъ, вслѣдъ за овончаніемъ временъ Судей, началось съ царя Саула царство израильское: тогда жилъ проровъ Самуилъ. Съ того же времени начался рядъ царей Латинскихъ, которыхъ прозывали Сильвіями; ибо отъ Энеева сына, который первый назывался Сильвіемъ, пресиникамъ его давались и собственныя имена, и это прозваніе, подобно тому, какъ

<sup>1)</sup> Virg. Eclog. V. v. 11.

впоследстін Цезарами прозывали техъ, которые преемствовали Цезарю Августу. Когда же Сауль быль отвергнуть, что не долженъ быль царствовать нивто изъ его рода, и когда онъ умеръ, ему преемствовалъ по царству чрезъ сорокъ лътъ по воцарении Саула. Въ это время Аонняне, послъ смерти Кодра, перестали имъть царей, а стали нивть для управленія государствомъ гражданскихъ сановниковъ: Послъ Давида, который царствоваль тоже сорокъ лътъ, царемъ Израильтинъ былъ сынъ его Соломонъ, построившій Богу знаменитъйшій Іерусалимскій храмъ. Въ его время у Латинъ построена Альба, отъ которой цари, хотя царствовали въ томъ же Лаціумъ, стали называться не Латинскими, а Албанскими. Преемникомъ Соломона былъ сынъ его Ровоамъ, при которомъ народъ Еврейскій раздълился на два царства, и каждая часть стала имъть своихъ особыхъ

#### ГЛАВА ХХІ.

О царяхъ Лаціума, изъ которыхъ первый Эней и двънадцатый Авентинъ причислены къ богамъ.

Послѣ Энея, который признанъ былъ богомъ, Лаціумъ имѣлъ одиннадцать царей, изъ которыхъ ни одинъ не сдѣланъ былъ богомъ. Но затѣмъ Авентинъ, бывшій послѣ Энея двѣнадцатымъ царемъ, которая и въ настоящее еще время называется его именемъ, былъ причисленъ къ такимъ богамъ, какихъ они себѣ дѣлали.

## ТРУДЫ

# ЖІЖВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.



1884.

TOUS DEPENI.



MIERS.

Тинографія Г. Т. Корчанз-Новициаго, Михайловская ул. соб. д. 1884. Печатать дозволяется. 8 января 1884 г.

Кіевской духовной Академіи заслуженный профессорь В. Пювницкій.

### изъ чтеній

HO

## HOTMATHTECKOMY BOTOCHOBIIO.

(Продолжение  $^{1}$ ).

стдъление второе.

### о богъ-промыслителъ міра.

§ 49.

Теперь мы переходимъ въ ученю о томъ накогда не прекращающемся и непрерывно продолжающемся дъйствія Божіемъ въ отношеніи къ созданному міру, которое направляется къ его сохраненію, а также къ достиженію предназначенной ему ціли, и которое обыкновенно носить названіе промысла Божія о міръ. Слідуя же принятому нами плану, мы сперва изложимъ общее ученіе о промыслі Вожіемъ въ міръ, а послі ученіе частное о Богъ промыслятель міра чистыхъ духовъ, и рода человіческаго.

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ридъ чтеній по догматическому богословію, печатаємихъ въ Грудахъ Академін съ мая 1877 года, представляєть полное изложеніе системы этой важнійшей изъ наукъ богословскихъ. До сихъ поръ напечатано введеніе въ догматическое богословіе (1-й томъ) и первая часть науки о Богѣ въ самоиъ себъ, единомъ въ существъ и троичномъ въ лицахъ (2-й томъ). Вторая часть науки говоритъ о Богѣ, въ Его отношеніи къ міру. Первое отдѣленіе ея содержить ученіе о Богѣ-Творцъ міра, а настоящее второе отдѣленіе представляєть ученіе о Богѣ-Промыслитель міра, (что современихъ составить содержаніе 3-го тома).

### CEULER VARHIE.

## 0 БОГВ-ПРОМЫСЛИТЕЛВ МІРА ВООБЩЕ.

§ 50.

Учение откровенное.

Канъ же учить отпровение о промышления Божиемъ въ міръ? По его наображенію, Богь, создавши міръ, не сталь вдали отъ него. какъ чего-то чуждаго или враждебнаго Себъ, предоставивъ его себъ самому, а напротивъ никогда и на на одно мгновеніе не прерываль Онъ и не прерываеть Своихъ самыхъ близкихъ, живыхъ и двятельныхъ отношевій къ нему, какъ къ Своему родственному создавію, всегла нуждающемуся въ Его всесохраниющей и всемъ правящей промыслительной дентельности. Онъ небо и землю наполняетъ (Іерем. 23, 24), небо-престолъ Его, земля же подножіе ногъ Его (Мате. 5, 34. 35). Пребывая же вездё, а также аная все подъ счетомъ (Ис. 40, 26. Мате. 10, 30), въсомъ и мітрою (Іов. 28, 25), Онъ не остается однимъ безразличнымъ и безучастнымъ зрителемъ всего того, что есть и происходить въ міръ, а напротивъ здъсь всегда Онъ является тэмъ, чэмъ есть отецъ въ своемъ домъ (Мате. 5, 5; 6, 26. 32), или верховный владыка и царь въ своемъ, царствъ (1 Пар. 29, 11. 12; Пс. 102, 19). Ибо "вто вромъ Его промышляеть о вемль, и вто управляеть всею вселенново" (Гов. 34, 13)? отъ начала міра довынъ Овъ никогла не прекращаеть въ немъ своей дъятельности (Іоана. 5, 17). Имъ все стоитъ (Колос. 1, 17), Онъ все держитъ словомъ силы Своей (Евр. 1, 3), въ Его рукв душа всего живущаго (Іов. 12, 10), и у Него ничто не выбываеть (Ис. 40, 26). Зная, что еслибы сокрыто было Имъ лицо Его, то все пришло бы въ смятение (Пс. 103, 29), и еслибы Имъ быдо обращено Его сердце въ Себъ, то вдругъ погибля бы всявая плоть (Іов. 34, 14. 15), Овъ не заврыль совершенно

отъ тварей лица Своего, и не отнимаетъ у нихъ Своего зеждетельного духа, посыдая его для обновленія лица земли (Пс. 103, 30), оживляя Имъ все (Неем. 9, 6), и всему для жизиь, и дыханіе, и все (Дівян. 17, 25). Отъ Него зависять ваконы бытія, движенів и жизни: о Немь бо живемь, и движемся и есмы (Двян. 17, 28). Имъ назначаются мъста и времена для жительства твари (Двян. 17, 26; Пс. 103, 8. 9), подается все нужное для ихъ существованія и жизни. Покрывая небо облаками, Онъ приготовляетъ для вемли дождь, произращаеть на горахъ траву (и злакъ на пользу человъку), дветъ скоту его пищу, и итенцамъ ворона, ызывающимъ въ Нему (IIc. 146, 8. 9; 64, 10-14; 103, 13. 14; Двян. 14, 17). Потому-то очи всвять уповають на Него, и Онъ даетъ имъ пищу ихъ въ свое время, отпрываеть руку Свою и насыщаеть все живущее по благоволенію (Пс. 141, 15. 16).

Если же Богь такь печется о мірв, что ничего не оставляєть безь Своей промыслительной заботы '), даже и полевыхь лилій, Имь Самымъ одваемыхъ, и птиць небесныхъ, безь Его воли не падающихъ (Мате. 6, 29. 30; 10, 29. 30), то твмь болье Онь печется о человывь, составлающемъ предметь Его особсинвищей отеческой заботливости. Самый его зародышъ Своими очами видить Богъ, и въ книгь Своей опредъляеть всё дни существованія его на землю (Пс. 138, 16). Изводя изъ чрева матери, Онъ вселяеть въ него упованіе у груди матерней (Пс. 21. 10), и во всю его жизнь, какъ отецъ, всё ваботы о немъ принимаеть на Самаго Себя (1 Петр. 5, 7) и до того простираеть Свою попечительность о немъ, что безъ Его воли и волосъ съ головы его не падаеть (Мате. 10, 30). Будучи близовъ къ каж-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эгу имсль о всеобщности промисла Божія Премудрый весьма характерно выражаеть въ слідующемь обращеній въ Богу: "Ты любишь все существующее в начімь не гнушаешься, что сотвориль; ябо не создаль бы, есля бы что ненавиділь. И какъ могло бы пребывать что либо, есля бы Ты не возхотіль? Или вакъ бы сохранилось то, что не было призвано Тобою" (Прел. 11, 25. 26)?

дому (Двян. 17, 27), и въдан помышленія каждаго (Пс. 138, 2), чувствованія (Пс. 7, 10), и даже вздохи (Пс. 77, 11), Онъ подаетъ потребное всвиъ, прежде чвиъ у Него попросять о томъ (Мато. 6, 32), а также приклоплеть ухо Свое въ молитвъ просвщаго (Пс. 85, 1: 17, 7) и исполияетъ просимое имъ (Пс. 19, 2-5; Мате. 7, 11), если только оно проистеваетъ изъ искренней и живой въры (Мате. 17, 20), и согласно бываетъ съ волею (Мате. 6, 10) и славою Божіею (Іоанн. 14, 13), а тавже съ собственнымъ благомъ просящаго, заключающимся въ достижени царствія Божія, котораго, поэтому, и нужно искать прежде всего другого (Мате. 6, 33). Къ этой высовой цвии направияетъ Господь п всю судьбу человъва, до безконечности разнообразя и согласуя ее то съ правственными лотребностями человъка, то съ требованіями своей милости и правды (Пс. 24, 10; 88, 15; Пс. 28, 17). Овъ "направляетъ шаги человъка, не знающиго своего пути (Притч. 20, 24), дфлаетъ его нищимъ и обогащаетъ, унижаетъ и возвышаетъ (1 Цар. 2, 7), причиняетъ раны, и Самъ обвязываеть ихъ, поражаетъ и Его же руки врачують (Іов. 5, 18). Любя праведных (Пс. 145, 8), и ненавидя всвят двлающихть безваконіе (Пс. 5, 6), Онъ хранить первыхъ, какъ звищу ока (Пс. 16, 8; 36, 24; 33, 16; 90, 4-7), и содъйствуетъ имъ во всемъ нъ ихъ благу (Рим. 8, 28), тогда вакъ надъ последними открываеть съ неба Свой гивых и попускаеть имъ ходить въ похотяхъ сердецъ своихъ, предавая ихъ превратному уму-дълать непотребства (Рим. 1, 18. 24. 28). Но безъ своего мыслительнаго попеченія не оставляеть Онь и гръшнивовъ, такъ какъ повелъваеть солнцу Своему восходить надъ злыми и добрыми, посылаеть дождь на праведныхъ и неправедныхъ (Мато. 5, 45), и Сына Своего въ міръ послаль не для того, чтобы однихъ праведныхъ, а и гръшниковъ призвать въ покаянію (Лув. 5, 32). Если Онъ посъщаеть жезломъ беззаконія грѣшниковь и ударами неправды ихъ (Пс. 88, 33), то, какъ долготеривливый и многомилостивый,

не до вонца гиввается и не во въвъ негодуетъ (Пс. 102, 8. 9), но долготерпить, и долготерпить съ тою именно цвию, чтобы посредствонь Своей благости привести ихъ въ поваявію (Рим. 2, 4); такъ вакъ Онъ не хощеть смерти ъръшника, но еже обратитися, и живу быти ему (lezek. 33, 11). И людей праведныхъ Господь допускаетъ часто и много страдать, подобно Іову, отъ разныхъ вившияхъ бъдствій и людскихъ неправдъ, и притомъ даже среди повидимому незаслуженнаго благоденствія грешниковъ (2 Тим. 3, 12); но н въ семъ случав Онъ поступаетъ такъ не по чему либо нному, какъ по внушенію Своей правды и любви. Поступаеть такъ, съ одной стороны, для болве полного очищения ихъ подобно серебру (Притч. 25, 4) отъ примъси всявахъ нечистотъ граховныхъ, неиманіемъ которыхъ не можетъ похвалиться ни одинъ смертный даже въ одинъ какой либо день жизни своей на землъ (Притч. 20, 9; Іов. 14, 4), а съ другой сторовы для ихъ испытанія и утвержденія въ добродътели (1 Кор. 10, 13; Рим. 5, 3-5), за которую наждый получить полное воздание только въ жизни будущей (2 Тим. 4, 7. 8). Можетъ ли, поэтому, вто свазать Господу: Ты поступаеть несправедливо (Іов. 36, 23)? Тъма же, пишеть вп. Павель, прежде времени ничтоже судите, дондеже пріндеть Господь, иже во свыть приведеть тайная тянь, и объявить совъты сердечныя, и тогда похвала будеть комуждо ome Bora (1 Kop. 4, 5).

Къ этимъ же высшимъ вравственнымъ целямъ направляетъ Господь и судьбы целыхъ народовъ и царствъ. Назначивъ предопределенныя времена и пределы ихъ обитанію (Деян. 17, 26), Овъ, какъ царь по всей земле (Пс. 46, 3. 8), владетъ царствами человъческими, давая ихъ тому, кому хочетъ (Дан. 4, 14), Онъ устанавливаетъ и все власти земныя (Рим. 13, 1), такъ что Имъ цари царствуютъ и повелители узаконяютъ правду (Прит. 8; 15). Поставляя же царей и содержа въ руке Своей сердца яхъ (Притч. 21, 1), Овъ, когда находитъ нужнымъ, и низлагаетъ ихъ (Дан. 2,

21), равно накъ и благопотребныхъ людей въ одно преми воздвигая среди того или другаго народа (Сир. 10, 4; Исж. 31, 3-6), въ другое время отнимаетъ ихъ у него, истребляя изъ среды его судью и умерщваяя всехъ кинзей его (Амос. 2, 3). Сообразуясь съ нравственнымъ состояніемъ народовъ, Онъ въ один времена обильно подаетъ имъ всъ блага земли (Ис. 1, 19), и даруетъ тихую и безиятежную жизнь (1 Тим. 2, 2), въ другія времена наводить на нихъ глады, моры, землетрясенія (Мато. 24, 7), мечь (Ис. 1, 20), порабощеніе и всь другія общественныя бъдствія (Дан. 3, 28). По Его же воль, один царства колеблятся и падвють, а другія возвышаются и стоять твердо (Дан. 2, 37-44), одни народы призываются въ церковь Христову и прививаются въ ней, какъ въ благодатной дозв, а другіе чли остаются до времени вовсе не призванными въ нее, или же, бывъ призваны и даже привившись къ ней, опать отламливаются отъ этой довы, чтобы когда либо впоследствии при помощи въры и силы Божіей снова привиться къ ней (Рим. 11, 17-23). И кто опать можеть свазать Господу: Ты поступаешь несправеданно (Іов. 36, 23), зная, что какь небо выше земли, такъ и пути Его выше путей нашихъ (Ис. 55, 9)? При созерцаніи этихъ-то путей Вожінхъ, являющихся въ судьбахъ человъчества, Апостолъ, отплоняя всякую мысль о неправдъ Божіей (Римл. 9, 14), восканцаетъ: о мубина богатства и премудрости и разума Божія! Яко неиспытани с здове Его и неизслыдовани путів Его (Римя. 11, 33)!

Вотъ въ главныхъ и существенныхъ чертахъ общее отвровенное учение о промыслъ Божиемъ въ миръ!

Учение древне отеческов.

§ 51.

Это учение во всей его силь было принято древие вселенскою церковію и въ ея символь выражено въ самой сжатой формъ, а именно только въ одномъ приложенномъ въ Богу словь: Вседсржителя, чвить, конечно, обозначалось не что иное, какть то непрерывно продолжающееся и въ самыхъ разнообразныхъ видахъ открывающееся въ мірть дъйствіе Божіе, которое необходимо для его сохраненія и управленія, и которое носить названіе промысла.

Но древніе отцы и учители, а также писатели церковные, какъ сейчасъ увидимъ, не мало занимались его разъясненіемъ и оправданіемъ, въ виду разныхъ недоумѣній и ложныхъ мнѣній, почему и высказали не мало замѣчательнаго и стоющаго нашего вниманія.

Чтобы оправдать необходимость въры въ промыслъ Божій, Авинаюрь говорить следующее; "тв, котерые признають Вога творцемъ всего, если хотять быть вфримми своимъ вачаламь, необходимо должны допустить, что все сотворенное находится подъ сохраненіемъ и промышленіемъ премудрости и правды Ero" 1). По заплючающейся въ сихъ словахъ мысли, если и можно кому либо не върить въ промысль Божій, то разві только тімь, которые не вірять въ бытів Самаго Бога. Вврующіе же въ Бога ня въ какомъ случав не могутъ не признавать Его промыслителемъ міра, такъ какъ это было бы противорфчіємъ ихъ началамъ, или же саминъ себъ. Имъя въ виду эту самую мысль, Климению илександрійскій говорить: "очевидно, что всякъ не признающій промысла... есть поистивь безбожнивь" 1). Лактанцій же выражаеть ее еще поливе и опредвлениве. Коснувшись ученія Епикурова, который, допуская бытіе Вожіе, отвергаль провиденіе, тогда какъ все другіе древніе философы, верившіе въ Бога, върман и въ Его провидение, онъ говоритъ слъдующее: "в не знаю, что можеть быть болве этого себв противоръчащаго. Если существуетъ Богъ, то, конечно, существуеть, какъ промышляющій Богь... Отвергая, поотому, провиденіе, Епикуръ долженъ бы быль отвергнуть бытіе Божіе, равно какь и, наобороть, признавая бытіе Божіе,

<sup>1)</sup> De resurrect. mort. n. 18.

<sup>\*)</sup> Strom. lib. V. c. 1.

овъ должевъ бы былъ допустить и бытіе провидінія, потому что одно безъ другаго не мыслимо и существовать не можетъ" 1).

Почему же, спрашивалось, было не иыслимымъ и невозможнымъ, чтобы въруя въ Вога и признавая Его творцемъ міра, въ тоже время не признавать Его и промыслителемъ міра? На это самъ Лантандій отвідчаеть тімь, что "Богь потому самому, что Онъ-Богъ, не иначе можетъ мыслиться нами, какъ такъ, что Онъ помнитъ прошедшее, знаетъ вастоящее и предусматриваетъ будущее" в). Но эту же мысль яснве и прямве выражають св. Амвросій, Өеодорить и Дамаскинъ. "Какой дъятель, спрашиваетъ Амеросій, вознебрежеть о своемь произведени? Кто оставить и отринеть то, что самъ же восхотвль создать? Если несообразно съ чвиъ либо промышлять, то не болве ли несообразно творить, когда не сотворить чего либо нать викакой несправедливости, а не заботиться о томъ, что создалъ, врайнее немилосердіе"? 1). "Какъ можеть, спрацизаеть также Geodoримъ, нерадъть о Своей твари Тотъ, Кто создаль ее по множеству Своей благости"? 1). "Одинъ Богъ, говоритъ Ламаскина, по естеству благъ..., а какъ благій. Онъ промышляеть, потому что не промышляющій не благь (такъ какъ -и люди, и безслысленныя животныя естественно пекутся о своихъ двтяхъ), и кто не печется, тоть полвергается рицанію " в). Златоусть же въ мысли о благости Вожіей, вакъ такомъ свойствъ, которое не можетъ не вызывать Бога на промышление о созданномъ Имь міръ, присовокуплаеть еще мысль о всемогуществъ Вожіемъ, которое тавовое промышленіе дъласть для Бога вполні возможнымь

<sup>1)</sup> De ira Dei c. 9.

<sup>\*)</sup> Ibidem.

<sup>\*)</sup> De offic. 1. c. 13.

<sup>4)</sup> Contr. haeres. lib. V. c. 10.

<sup>8)</sup> De fid. orthodox. lib. II c. 29. Эту же инсль ясно высказывали также *Өеофиль антіохійскій* (Ad Authol lib. I. n. 3) и *Немезій* (De nat. homin. c. 42).

и удобоосуществимымъ. "Если бы, говоритъ онъ, потребовались и десятки тысячъ такихъ міровъ (каковъ настоящій) и даже безконечное число ихъ, то Богъ равно былъ бы достаточенъ для всвхъ, и не только къ созданію ихъ, но и къ тому, чтобы промышлять о нихъ по созданія").

Но при этомъ естественно возникаль такой вопросъ: можеть быть мірь не имветь и нужды въ промышленіи Вожіемъ, можетъ быть онъ и самъ собою можетъ продолжать свое существованіе, бывъ создань и устроень совершенвъйшимъ образомъ Всесовершеннымъ Творцемъ? На это у древно-христіанскихъ учителей и писателей быль тоть отвътъ, что все созданное, какъ созданное изъ ничего, само въ себъ по своей природъ есть ничто 1), что оно измънчиво и удоборазрушимо 3), а потому, бывъ предоставлено самому себъ, моглобы тотчасъ возвратиться въ ничтожество ). Всявое, поэтому, сотворенное естество и видимое и умопредставляемое для поддержанія своего имфеть вужду въ Вожіемъ попеченія 3). Если бы когда либо хотя на одно мгновеніе оставила міръ сила Всесильнаго и Вседержащаго Творца, то тогда бы вдругь перестали существовать всв твари во всвуъ ихъ видахъ, тогда погибла бы вся природа6).

И порядовъ міровой самъ въ себв не составляєть чего либо неизмъннаго, такъ какъ онъ не принадлежить міровому веществу существенно и необходимо, а потому всегда можетъ нарушиться безъ внашней поддержки со стороны Міроправителя. Хотя у насъ на земль воздвигнутое зданіе стоить (при существующихъ условіяхъ) даже посль того, когда строитель, окончивъ свою работу, оставить его и

<sup>1)</sup> In Ioanu. homil. 5, ad verbs: in Ipso vita erat.

<sup>9)</sup> Mammanuiti De fals. sapient. c. 28. 7. Iepon. Epist. 43. n. 6. ad Clesiph. advers. Pelag.

<sup>\*)</sup> Asanac. Orat. contr. gent. n. 41.

<sup>4)</sup> Kupu.i.i. anencandp. In Ioann. lib. IX. p. 793.

<sup>5)</sup> Bacus. sesur. De Spirit. sanct. ad Amphiloch. c. 8.

e) Asiyom. De Genes. ad litt, IV. c. 12. n. 22,

отойдеть; но мірь не могь бы стоять и на міновевіе ока, если бы Богь отъяль отъ него Свое промышленіе і). Если бы хоть на одинъ день Богь оставиль дёло Своего управленія тварями, онё тотчась бы уклонились отъ своихъ естественныхъ путей, которыми ведутся и ваправляются въ достиженію полноты своего развитія и перестали бы быть тёмъ, чёмъ есть каждая въ своемъ родё в), и міръ, носимый случаемъ, какъ вихремъ корабль, долженъ бы былъ, по причинъ безпорядочныхъ движеній вещества, міновенно разрушиться и возвратиться въ первоначальный хаосъ и неустройство з).

Если же, не смотря на свою изминчивость и удоборазрушимость, міръ, въ течевіе столькихъ тысячельтій, стоитъ твердо и незыблемо; то о чемъ свидътельствуетъ это, какъ не о томъ, что о немъ неусыпно промышляеть его Творецъ, непрерывно сообщая ему ту твердость и прочность, напихъ въ себв онъ не имветъ ). Если, далве, и порядокъ въ мірв, не смотря на способность посладняго въ безпорядочности, въ течене столькихъ въковъ, остается совершенно цълымъ и нерушимымъ; то опять не говоритъ ли это неумолкаемо о всегдашнемъ, никогда не прерывающемся блюдении за міромъ его Верхоннаго Правителя? "Если кто увидить, говорить св. Өеофиль антіохійскій, снаряженный въ морь и идущій къ берегу корабль, тотъ непремінно заключить, что на немъ кормчій, управляющій его движеніемъ. Такъ точно должно думать, что есть Вогъ Правитель вселенной, хота Онъ и певидимъ плотскими глазами по Его безконечвости" в). "Вижу здавів, повторяєть тоже св. Ефремь, и вавлючаю о здатель; вижу міръ, и познаю промыслъ; вижу,

<sup>1)</sup> lbidem.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) lbid. n. 23.

<sup>3)</sup> Tputop. nas. Orat. 14. n. 33.

<sup>4)</sup> Geodopum. De provident. Orat. 1.

<sup>8)</sup> Ad Autholic. n. 5.

что корабль безъ коричего тонетъ, и дъла человъческія ничемъ не оканчиваются, если Богъ не управляеть ими... Отъ пастыря зависить стадо, а отъ Бога-все, что возрастаетъ на земав... Въ волв царя расположить полки вонновъ, а въ волъ Божіей-опредъленный уставъ для всего... На вемяв ничего нътъ не возглавленнаго, потому что начало всему Богъв 1). Отвергать, поэтому, промыслъ Вожій или утверждать, что міръ, состоящій изъ неба и земли, безъ коричаго носится въ такомъ согласіи и порядкв, по веодориту, "совершенно похоже на то, какъ если бы вто, сидя на кораблё, и переплыная море, и видя, какъ кормчій распоряжается веслами и по надлежащему править кормиломъ, сталъ утверждать явную ложь, будто бы не стоять кормчій на кормю, корабль не имфеть весель, не направляется движевіемъ коринла, во несется самъ собою, преодолъваетъ стремленія волиъ, побъждаетъ нападенія вътровъ, не нуждается въ помощи корабельщиковъ или ворычаго, который бы всимъ гребцамъ давалъ нужныя привазанія" 1).

Итакъ "твореніемъ управляють Творецъ, не оставивъ безъ управленія корабля, Имъ построенного, бывъ Самъ его строителемъ и садовникомъ, возрастившимъ вещество. Онъ и вещество сотворилъ, и корабль построялъ, и постоянно управляють его кормиломъ ). Съ перваго же мгновенія, какъ только былъ устроенъ міръ, Богъ по великимъ и непреложнымъ законамъ движетъ и водитъ его, какъ кубарь, ходящій кругами подъ ударомъ, не предоставляя его самому себъ, чтобы не разстроился заведенный въ немъ величественный строй на подобіе того, какъ и ликъ пѣвцовъ разстраивается, если только никто имъ не правитъ ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Облич. себъ самому и испов. Твор. св. отцевъ, XII, 216. Снес. Згатоуст. In epist. ad Coloss. c. 2. homil. 5; ln Ioann, homil. 18. n. 2.

<sup>&#</sup>x27;) De provident. Orat. 2.

<sup>2)</sup> Geodopum. De provident.

<sup>•)</sup> Григор. ная. Таниств. песноп. слов. 5. въ Твор. св. отп. IV. 231.

Вместо же этого подобно тому, какъ какой либо виртуозъ, настрояя лиру и искусно совокупляя звуки высокіе, средніе и визкіе, производить одву стройную паснь, и Онъ, содержа мудростію Своею вселенную, какъ лиру, и совонупляя воздушное съ земнымъ, небесное съ воздушнымъ, и всимъ управляя Своею волею и мановеніемъ, чудно и преврасно соблюдаетъ единый міръ и единый поредовъ 1). И всв эти промыслительные действія свои на міръ Богъ производить не откуда либо издалека, какъ бы отошедши отъ міра, и совив только движа эту громаду, а производить Своимъ непосредственнымъ присутствіемъ ), и производить, простирая Свою міропромыслительную и міроправительную двятельность, не на одни болве общіе или главные виды бытія, а безусловно на все существующее, ве исплючая никакихъ, даже повидимому самыхъ везначительныхъ и ви чтожныхъ частичекъ вселенной. "Всемощное п святыйшее Слово (Бога) Отца, обтекая исе, и повсюду проявляя силы Свои, и освъщая все видимое и невидимое, все содержитъ и объемаетъ въ Себъ, такъ что ничего не оставляетъ непричастнымъ силы Своей, но все и во всемъ каждое существо порознь и всв существа вывств оживляеть и сохраняеть са ... "Какъ на небъ, такъ и на землъ ничто не изъято изъ управденія и провидънія Божія и попеченіе Творца простирается на все какъ на невидимое, такъ и на видимое, какъ на великое, такъ и на малое, потому что и всф творенія пифютъ вужду въ промышленін Творца и каждое порознь, по своей природъ и по своему назначенію" 1). "Каждая вещь (не сана по себъ, а) по провидънію Божію, получила и получаетъ и собственный видъ, и порядокъ, и число, и величину, такъ что ничего не было и не бываетъ напрасно и

<sup>1)</sup> Acanac. Contr. gent. n. 42 et 44. Cpans. Kaum. Pum. Epist. 1. ad corintb. c. 20.

<sup>2)</sup> Asiyem. ln loann. Tract. II. u. 10.

<sup>\*)</sup> Acauac. contr. gent. n. 42.

<sup>4)</sup> Aounai. De resurr. mort. n. 18.

случайно<sup>и 1</sup>). Въ томъ собственно и отврываются съ особенною силою благость и величе Творца, что Онъ промышляетъ не только о великомъ и громадномъ, но и о маломъ и повидимому пичтожномъ, не только промышляетъ о небъ и землъ, анголъ и человъкъ, но и о малъйшихъ животныхъ, птицахъ, травахъ, цвътахъ и деревьяхъ <sup>в</sup>).

Но въ ряду всваъ другихъ земвыхъ тварей предметомъ особеннъйшей промыслительной попечительности Божіей является человівть, котораго Богь больше любить, чімь любитъ другъ своего друга, или отепъ и мать свое роднее дитя \*). Назначая ему предъды жизни, Онъ отъ его рожденія до смерти неусыпно блюдеть за его судьбою, удовлетворяя и бевъ прошеній и по его прошеніямъ всімь его существен. нымъ нуждамъ, устрояя всв внешнія жизненныя его усдовія и положенія, и все направляя въ полезному и лучшему, хотя часто тяжелыми и недовъдомыми для людей путями 4). Самымъ же осязательнымъ свидетельствомъ промысинтельной любви Божіей въ человъку служить исторія судебъ падшаго человъчества в) и божественнаго домостроительства, направляемая единственно въ тому, чтобы спасти падшаго человъка, и спасти, табъ какъ овъ созданъ свободно-вравственнымъ существомъ, не противъ его ли, а согласно съ его желаніемъ, и не путемъ насилія и принужденія, а только побужденія и убъжденія . По этой же причинь Богь тогда какь, всивдствие Своей святости, любить въ людяхъ одно доброе и содъйствуетъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ирии. Contr. haeres. lib. Il. c. 26. n. 3. Ту же мысль повторяли: Климента алекс. (Strom. I. с. II), Оригенз (In Num. hom. 23. n. 4) в Миницій Феликсъ (Octav. n. 17).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Asycm. De civit, Dei lib. V. c. 11. *Protop. sesun.* Lib. XXVII. c. 18. n. 35 in cap. 37. los.

<sup>3) 3.</sup>amoyem. In Matth. homil. 19. n. 7.

<sup>\*)</sup> Васил. велик. Epist. 97 (101); Григор. наз. Orat. 14 п. 33.

<sup>5) 3.</sup> amoyom. In Epist. ad Colos. c. 2. homil. 5.

<sup>6)</sup> Васыл. велин. De Spirit. sanct. c. 14. Гриз. наз. Orat. 31. (Theolog. 5) n. 25.

только доброму, въ тоже время, по Своему благосиисхожденію, попускаеть и терпить злое 1), котя его слідствія преграждаеть и направляеть въ торжеству добра 1). По этой же причина, тогда какъ Онълюбить правединковъ, терпить и грашниковъ, въ ожиданіи отъ нихъ покаянія и обращенія, въ которому призываеть и побуждаеть Своими безчисленными и разнообразными средствами 2).

Не иными побужденнии и цалими руководится Богъ и въ управлени палыми народами и государствами. Потому что "Богъ Самъ раздаетъ земныя царства и добрымъ и не добрымъ, и раздаетъ не безъ намъренія, не по случаю или счастію, но сообразно съ ходомъ даль и временъ, для насъ сокрытымъ, для Него же совершенно извъстнымъ" 1). Нъкоторые изъ царей даются Имъ для улучшенія и пользы подданныхъ и для сохраненія правды, нъкоторые же для устрашенія, наказанія и укоренія, а иныедля униженія или возвышенія народовъ, смотря по тому, чего бываютъ они достойны 1). "И то находится во власти Вседержителя, чтобы каждый на войнь или былъ побъжденъ, или побъдилъ, одни получили царства, а другіе содълались подданными царей" 1).

Но при этомъ спрашивалось, какъ же примирять съ промысломъ Божінмъ существованіе въ мірѣ такъ называємаго зла физическаго, такъ часто и тяжело поражающаго человъка, не смотря на его мольбы къ Богу о его милостяхъ и щедротахъ, а также зла нравственнаго, не только

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Златоуст. In Acta Apost. homil. 23. n. 4. In 2 Epiet. ad Timoth. c. 4. homil. 8. n. 4. *Осодорыт*. In cap. 38. Ezechielis. Дамаск. De fid. orthodox. lib. 2. c. 29.

<sup>2)</sup> Opus. In genes. homil. 3. n. 2. Bacus. ses. Quod Deus non est auct. mal. n. 4 et 5. Jamacs. De fid. orthodox. lib. II. c. 29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кирилл. iepyc. Orat. cathech, 8. n. 4. Златоусть Ad Stagir. orat. 1. n. 2.

<sup>4)</sup> Aevycm. De civit. Dei lib. IV. c. 33.

<sup>5)</sup> Apus. Contr. haeres. lib. V. c. 24. n. 3.

<sup>\*)</sup> Asymus. De civit. Dei lib. XVIII. c. 2.

ваходещаго для себя мъсто въ жизни свободно-правственныхъ существъ, но и часто пріобретающаго повидимому совершенное торжество или побъду надъ добромъ въ лицъ благоденствующихъ гръшниковъ и страждущихъ праведнивовъ? На это древніе учители дають нижеслівдующіе отвіты. То, что представляется для въкоторыхъ несовершенотвомъ въ видимой природъ, напр. землетрясенія, бури, наводненія и разные перевороты земные сами по себъ, безъ отношенія въ чувствующимъ существамъ, не есть зло, а напротивъ въ общей системъ міровой составляеть тоже, что-въ живописи, при светлыхъ враскахъ, тени, что въ музыке, при возвышенныхъ и тонкихъ звукахъ-звуки грубые и визкіе1), или что въ организмъ тъла, при ровной поверхности, вдающіяся и выдающіяся въ немъ части в). Зломъ же оно является только по отношенію къ чувствующимъ тварямъ и владыка ихъ, повинувшему чрезъсной грахъ всю тварь суетв (Рим. 8, 20), и нашедшему въ этомъ самомъ и наказаніе за свой гръхъ 3). Но наказывая такимъ образомъ человъка, Богъ вийсти съ симъ его и врачуетъ, обращая разныя опзическія бідствія въ одно изъ самыхъ важныхъ и дійствительных в средствъ къ тому, чтобы вразумлять людей, удерживать отъ порока и приводить къ добродетели. "Болевни, говорить св. Василій великій, въ городахъ и народахъ, засухи, безплодіе земли и бъдствія, встръчающіяся съ каждымъ въ жизни, пресвиаютъ возрастание грвка. И всякое подобное зло посылается отъ Бога, чтобы предотвратить порожденіе истинных золь. Ибо ли телесныя страданія и вившина бъдствія измышлены къ обузданію граха. Итакъ не отъ Бога зло, а Богь истребляеть зло, подобно тому какъ и врачь истребляеть бользнь, а не влагаеть ее въ тъло. Разрушенія же городовъ, замлетрясенія, наводненія, гибель

<sup>1)</sup> Asycmum. De Genes. ad litt. imperf. cap. 5.

<sup>2)</sup> Pput. nas. Orat. 14 n. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Geogus, anmiox. Ad Autholic. lib. II. n. 17. Tamian. Ad Greec. c. 12. Asycm. Contr. Iulian. op. imperf. V, 8.

Труди Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

вониствъ, кораблекрушенія, всякое истребленіе многихъ дюдей, происходящее отъ земли или моря, воздуха или огня, и всякой другой причины, бывають для того, чтобы уцвмомудрить оставшихся; потому что Богъ всенародные пороки уцвломудриваетъ всенародными казнями<sup>« 1</sup>).

Что васается, далве, явленій въ мірв зла нравствен. наго, то хотя оно и допускается Богомъ ради сохраненія неприкосновенности человъческой свободы, условливающей возможность самаго добрав), но Имъ, какъ можно видеть изъ вышесказаннаго, вовсе не поддерживается, и не только не поддерживается, но и пресъкается вли уничтожается, чтобы уступить свое ивсто возраставію и торжеству добра. Если же часто праведники повидимому оставляются Богомъ, не смотря на свои непрестанныя и теплыя молитвы из Нему, и подвергаются самымъ тяжелымъ бъдствіямъ, тогда какъ гръшники благоденствують, то при этомъ не пужно забывать того, что никто изъ людей самыхъ добродътельныхъ не можеть похвалиться томь, чтобы не нуждался въ испытанія своей добродітели в), а также въ живомъ чувствительномъ напоминаніи о томъ, что настоящая жизнь не есть истинная, блаженная жизнь, а только путь къ этой жизни 4). Кромъ того никто не видитъ того, что происходить внутря людей благочестивыхь и нечестивыхь, какую высокую радость первые получають въ своей совъсти, и вакое тяжкое последніе несуть наказаніе оть той же самой совъсти . Болъе же всего вужно при втомъ менть то, что настоящая жизнь не есть жизнь поднаго воз-

<sup>1)</sup> Quod Deus non est auct. mal. n. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Asanac. Contr. gent. n. 7. Bacus. sesser. Quod Deus non est auct. mal. n. 6. Asucm. De genes. contr. Manich. lib. II. c. 29.

<sup>•)</sup> Assycm. Contr. Faust. lib. l. c. 3. lib. 22. c. 20.

<sup>4)</sup> Ipun. geaux. Mor. l. 23. c. 24. n. 46.

<sup>\*)</sup> Aerycm. Enarr. in psalm. 53. n. 8,

даянія за добродётель и порокъ, и что таковаго воздаянія нужно ожидать только въ жизни будущей. "Если намъ отврыто царствіе небесное, говорить Златоусть, и повазано возданніе въ будущей жизни, то уже не стоить и изследовать, почему праведные здёсь терпать скорби, а порочные живутъ въ удовольствіяхъ. Ибо если тамъ каждаго ожидаетъ награда по заслугамъ, то для чего возмущаться здёшними событіями счастливыми и несчастными? Этими бъдствіями Богъ покорныхъ Ему упражняетъ, какъ мужественныхъ борцовъ, а болве слабыхъ, нерадивыхъ и не могущихъ перевосить нячего тяжваго предварительно вразумляетъ на добрыя двла (1). "Не нужно, поэтому, какъ замъчаетъ Григорій Богословъ (въ виду подобныхъ явленій), дивиться, не постигая недомыслимой глубины Божійхъ распоряженій, по которымъ все совершается. Не нужно дивиться, зная, что міромъ управляетъ Художникъ, который, конечно, премудрве насъ, и твореніе Свое ведетъ, къ чему Ему угодно и какъ угодно, но безъ всяваго сомевнія въ совершенству и увраченанію, хотя врачуемые и огорчаются" в). По этой же причинв, по наставлевіямъ св. Василія великаю, не нужно смущаться и томъ, что часто молитвы не бывають выслушиваемы и удовлетворяемы Богомъ, такъ какъ это зависитъ отъ того, что мы молимся или не исвренно и неусердно, или же молимся о томъ, что намъ не существенно полезно и необходимо, между тамъ какъ богъ лучше, чамъ мы сами, знаетъ, что для насъ болве полезно и необходимо, соответственно съ чъмъ выслушиваетъ и не выслушиваетъ наши молитвы, и удовлетворяетъ ихъ или не удовлетворяетъ<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Ad Stagir. orat. 1. n. 16. Сиес. Гриз. наз. Orat. 14. n. 31. Амерос. Offic. I. e. 12. Август. In Psalm. 36 et 136.

<sup>2)</sup> Orat. 4 (1 contr. Iulian.) n. 4. XLVII.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О томъ, что молитву должно предпочитать всему: Твор. св. отц. твор. св. Васил. веляк. ч. V. стр. 388 и 339, 389-341.

§ 52.

Соображенія разума въ пользу ученія о Промысль, съ опроверженіем противоположных мньній.

Послё всего свазаннаго не трудно видёть, что въ древнеотеческомъ ученіи, хотя въ коротке, но находится все
главное и существенное, что могло бы быть сказано въ
оправданіе промышленія Божія о мірё и въ опроверженіе
разныхъ по сему предмету недоумёній и ложныхъ маёній.
Если, повтому, намъ остается что сдёлать, то разве только
сказанное ими больше развить или разъяснить, примёнительно къ позднёйшимъ и современнымъ ученіямъ, колеблющимъ собою или вовсе отвергающимъ промыслъ Божій въ
мірё.

Кто же въ позднее и наше время противники христіанскаго ученія о промыслі? Можно бы указать на позднійшихъ пантеистовъ и матеріалистовъ, какъ на противниковъ этого ученія. Но намъ представляется лишнимъ здась говорить какъ объ одникъ, такъ и о другикъ, потому что первые изъ нихъ, отвергая разумно-личнаго и свободнаго Творца міра, и на мъсто Его ставя какое-то безсознательное и инстинктивно-дъйствующее міровое начало, по самому существу дъла, ничего другаго не могутъ придумать для объясненія существующаго въ міръ порядка, кромъ будто бы царящаго здёсь закона слёпой необходимости, все равно какъ и последніе изъ нихъ, не признавая другой причины всткъ вещей, кромъ одникъ слъпыкъ механическихъ силъ природы и ихъ чисто случайнаго действованія, ничего другаго не въ состояни придумать для объяснения настоящаго міроваго порядка, какъ только сліпо допустивши здівсь господство одного слепаго случая. Съ ними, поэтому, нужно вести рачь не о Промысла, а о Виновника міра. Но мы не можемъ не обратить вниманія на тёхъ изъ противниковъ нашихъ, которые повидимому признаютъ дичнаго Бога, и признають Его Творцемъ міра, но въ тоже время решительно и настоятельно отвергаютъ Его промыслъ въ созданномъ Имъ міръ. Таковы именно такъ называемые деисты, которые учатъ, что хотя Богъ въ началъ создалъ и устроилъ міръ, но, по его созданіи и устроеніи, Самъ сталъ совершенно вдали отъ него, прерванъ всякія Свои отношенія къ нему, и предоставивъ ему самому сохраняться и управляться чрезъ дарованные ему прочные и неизмѣнные оизическіе законы, причемъ само собою понятно, промышленіе Божіе оказывается совершенно не нужнымъ и даже лишнимъ дѣломъ, такъ какъ оно было бы недостойною Бога поправкою своихъ дѣйствій и неумѣстнымъ вмѣшательствомъ въ заведенный ходъ міровыхъ событій, скорѣе могшимъ ему повредять, чѣмъ принестя какую либо пользу.

Что же сказать по поводу этого лжеумствованія позднъйшихъ противниковъ ученія о промысля? Следуетъ, конечно, повторить здёсь тоже самое, что говорилось и древними учителями церкви, въ виду подобныхъ лжеученій, а именно то, что, признавая Бога творцемъ міра, чтобы быть върнымъ самому себъ и последовательнымъ, необходимо признавать Его и промыслителемъ, потому что Богъ-Творецъ міра и не промышляющій о мірітесть противорітчіе (Авинагоръ, Амвросій, Өеодоритъ и Дамаскинъ). И въ самомъ двав, не противорячіе ян это-представлять Бога разумно-свободнымъ творцемъ, по своей премудрости, благости и могуществу создавшимъ и устроившимъ міръ, и въ тоже время утверждать, что по произведени на свътъ близваго и родственнаго себъ созданія, Онъ тотчасъ рвалъ всв свои къ нему отпошенія, переставъ совершенно думать и пещись о его дальнейшей судьбе? Есть ли какая лябо возможность согласить одно съ другимъ? Если Богъ отъ въчности далъ въ умъ Своемъ мъсто для мысли о міръ, и отъ въчности созерцалъ въ Себъ мысленные образы всъхъ будущихъ существъ, то мыслимое ли дъло, чтобы, по самомъ созданіи міра и всвхъ его существъ, Овъ нашель ихъ почему-то недостойными Своего созерцавія, внимавія ц

наблюденія, и пересталь объ нихъ вовсе думать, какъ будто бы они на дъл явились не тъмъ, чъмъ прежде мыслились и представлялись въ Его въчномъ умъ? Между тъмъ всякая мысль Вожія о міръ уже есть животворное для него дъйствіе, всякое о немъ Божів помышленіе уже есть самов промышленіе. Если, далве, Богь отъ ввиности не только созерцаль, во и съ любовью созерцаль идеальный мірь всвхъ будущихъ существъ, и не почему либо иному, какъ только по Своей любви восхотьль привести его въ дъйствительное бытіе и жизнь; то опять возможное ди дело, чтобы Онъ почему-то пересталь любить его тотчась после его создавія, какъ будто бы онъ, по своемъ созданія, явился не темъ близкимъ и родственнымъ Богу міромъ, какимъ въ своемъ идеальномъ видъ быль предметомъ Его любви, а чъмъ-то совершенно чуждымъ Ему и даже противоположнымъ? Между темъ любовь Вожія въ міру, уже потому самому, что есть любовь, не иначе можеть выражаться, какъ только въ непрерывномъ поддержаніи Своихъ близкихъ и внутреннихъ отношеній къ нему, не иначе, какъ въ непрерывномъ живомъ и дъятельномъ содъйствін ему въ достиженію той цьли, для воторой онъ созданъ, и которая состоитъ не въ чемъ иномъ, какъ въ его единени съ любящимъ его Богомъ. Если, навонецъ, всемогущество Божіе подвинуто было къ тому, чтобы создать и устроить міръ; то почему бы оно, тотчасъ по созданіи и устроеніи міра, должно было совершенно заключиться въ себя и вовсе перестать обнаруживать свои дъйствія въ міръ, не смотря на то, что сюда не перестали быть обращенными мысль и любовь Божія? Разві оно послі созданія міра истощилось въ своихъ силахъ и Богъ пересталь быть всемогущимъ?

Но говорять (деисты), что промышление Божие въ миръ если бы оно дъйствительно было, было бы противоръчить величию и совершенствамъ высочайшаго Существа, какъ Существа безконечнаго, въчнаго и неизмъннаго. Почему же? — Потому что Оно, бывъ поставлено въ необходимость

непрерывно действовать въ конечномъ, пространственномъ, временномъ и измънчивомъ міръ, будто бы и Само по необходимости должно становиться конечнымъ, пространственнымъ, временнымъ и измънчивымъ. Но спрашивается: отъ чего же Оно не стало конечнымъ, пространственнымъ, временнымъ и измъняемымъ, созидзя и устрояя конечный, пространственный, временный и измінчивый мірь? Развів есть какая либо существенная разница между тэмъ: обнаруживаеть де свои дъйствія Богь на болье или менье продолжительное время вовить себя или въ міртя? Кто не пойметъ того, что Богъ, какъ въ дълъ творевія, такъ и промышлевія, одинаково является Богонъ, т. е. верховнымъ Владыкою в Господомъ твари, которую онъ безусловно подчиняетъ Себъ, а не самъ подчиняется ей, всявдствіе чего Ему не предлежить никакой опасности отъ дъйствій Свонкъ въ мірѣ стать темъ, чемъ есть міръ, т. е. стать конечнымъ, измъняемымъ и временнымъ? Между тъмъ совершенно напрасною овазывается и самая съ виду благонамъренвая (со стороны деистовъ) попытва спасти безконечность и другія свойства Высочайшаго существа чрезъ допущение политишей заминутости Его въ Себв Самомъ, по созданія міра, я поливищаго предоставленія судьбы посавдняго исвлючительно себв самому. Потому что этимъ, какъ сейчасъ увидимъ, не только не охраняются, но напротивъ совершенно колеблются и ниспровергаются, какъ безконечность, такъ и другія свойства безконечнаго существа Божія. Какая это, спрашивается, будетъ безконечность и безграничность существа Вожін, если, какъ предполагають деисты, подав него будеть стоять мірь, въ предвлахъ своего существованія огражденный такою чертою, за которую оно никаними своими дъйствіями не можетъ или ве должно перешагнуть, и даже дотронуться, бывъ, подобно міру, безвыходно завлючено въ своихъ собственныхъ предълахъ? Какого также рода будетъ въчность и неизмънвость этого Существа, если предположить, что Оно какъ

бы совершенно случайно и мимолетно вышло изъ Себя, чтобы создать міръ, но по его созданіи тотчась опять вошло въ Себя, чтобы навсегда забыть о Своемъ дъйствім и произведеніи, какъ о чемъ-то будто бы вовсе не случившемся и въ Нему не имъющемъ нивакого близкаго и внутренняго отношенія? Съ точки же зрвнія тепстической вся эта запутанность и противоръчивость въ представленияхъ о Богъ отстраняется сама собою и при ней, исключительно при ней одной, всв означенныя свойства Божіи сохраняются во всей ихъ целости и неприкосновенности. Потому что съ этой точки арфиія созданный Богомъ міръ не представляется въ отношения къ Богу чвиъ либо совершенно постороннимъ противъ Него дежащимъ, и подагающимъ собою для Него преграду, а напротивъ близкимъ и родственнымъ Ему произведеніемъ, всецвло обнимаемымъ или ограждаемымъ Его существомъ, и потому онъ, что само собою очевидно, не только не исключаетъ собою безконечности или безгранич-Божіей, но напротивъ рышительно и неотразимо свидътельствуетъ въ пользу ея. Міръ также съ этой точки врвнія не представляется чемъ либо чисто случайно и мимолетно возникшимъ изъ Бога, и потомъ ставшимъ сущеотвовать самъ собою и для однъхъ мимолетныхъ цълей, а напротивъ представляется деломъ предвечной мудрости Вожіей, хотя всябдствіе Своихъ решевій создавшей его во времени и съ формами бытія измінчивыми и временными, но создавшей для того, чтобы онъ быль всегдашнимъ и неумолнаемымъ органомъ и отобразомъ славы своего въчнаго и неизмъннаго Творца, и всегда послушно или въ полной зависимости отъ Него служилъ Его въчнымъ и неизмъвнымъ цвинъ, а потому и съ этой стороны разсматриваемый мірь опять не исключаеть собою въ своемъ Промыслитель свойствъ вычности и неимънности, во напротивъ ихъ необходимо предполагаеть и оправдываеть.

Но говорять еще, что для Бога промышлять о міръ значило бы поправлять овое собственное дъло, или Самого

Себя, значило бы витшиваться въ завершенный Имъ же Саминъ стройный міровой порядокъ, и чрезъ это нарушать его. Почему же?—Потому, отвъчаютъ, что если и человъвомъ хорошо и прочно устроенное произведеніе, какъ напр. машина, можетъ очень долго существовать сама собою, безъ всянаго наблюденія и поправокъ со стороны своего производителя, то мыслимое ли дёло, чтобы міръ, будучи совершеннъйшимъ произведеніемъ совершеннъйшаго Творца, былъ устроенъ такъ, что бы не могъ продолжать существовать самъ собою, и постоянно нуждался въ наблюденіи и поправкахъ со стороны своего верховнаго Устроителя? Если витшательство механика въ дъйствія машины на ея ходу могло бы произвести въ ней замъщательство, то не должно ле бы провъойти тоже самое и въ ходъ міровой машины отъ подобнаго же витшательства?

Но, спрашивается, имветь ли здвсь какой либо смысль и значеніе аналогія устронемой человъкомъ машины, хотя бы она устроена была даже самымъ прочнымъ и несоврушимымъ образомъ? Если машина, устроенная механикомъ, можетъ существовать и существуетъ долгое время и послъ того, какъ онъ ее почему либо оставляеть, то это отъ чего зависить? Зависить отъ той простой причины, что вывсто межанива за ней продолжають смотрыть другіе подобные люди, и что выв ея продолжають оставаться нерушимыми всв готовыя условін, необходимыя для ея существованія. Но то ли будеть подожение міра, если представить его стоящимъ совершенно вив или независимо отъ Бога? Представляя его таковымъ, необходимо представить въ умв своемъ, какъ ни трудно это, тв последнія границы, до которыхъ онъ простирается со всеми своими существами, вообразивъ же это, вывств съ симъ нужно вообразить и то, что за означенными границами міровыми уже нътъ ровно ничего міроваго или такого, что бы принадлежало міру или производило бы накое либо дъйствіе и вліяніе на него. Какъ же, спрашивается, въ семъ случав міръ могъ бы существовать самъ собою, хоти бы онъ представляль собою самый прочный и искусно устроенный механизмъ? Что бы могло поддерживать его бытіе и заведенный въ немъ ходъ и порядокъ, когда бы внъ его уже ничего не было похожаго на тъ готовыя внъшнія условія, при которыхъ существуютъ, какъ машины, такъ и всъ другія произведенія человъческія?

Разьъ, во имя совершенства міра, какъ творевія совершений шаго Творца, допустить съ денстани, что міру дарована самобытность? Но можно ли требовать или ожидать отъ Бога, чтобы Онъ, созидая міръ, котя бы даже наилучшій изъ встать возможныхъ міровъ, создаль его не иначе, какъ самобытнымъ? Не тоже ли было бы это, если бы стали требовать отъ Бога, чтобы Онъ, вознамфрившись создать міръ, вивсто этого создаль другаго подобнаго Себв бога? Да и мыслимое ли дело созидать самобытное, или созданное сдвлать самобытнымъ? Что самобытно, -- не нуждается въ созиданіи, а что создано, то по свсей природів не самобытно, и микогда ни въ какомъ случав не можетъ сдв. латься самобытнымъ. Между тёмъ и самъ міръ ничёмъ не ваявляеть о томъ, чтобы онъ быль самобытень, или чтобы онъ могъ существовать самъ собою безъ сторонней полдержки, и правящей имъ высшей силы. На что бы изъ міроваго бытія мы ни обратили свое вниманіе, на отдільные ли и единичные его виды, или же на цёлыя группы тёхи или иныхъ его видовъ, вездъ мы встрътимся съ однимъ и тъмъ же общимъ явленіемъ, что ви одно существо не заключаетъ въ самомъ себъ условій, необходимыхъ для полдержанія своего существованія, а ищеть и находить ихъ только вий себя, и только благодаря имъ существуеть, такъ что если бы прекратились они, перестало бы существовать и оно само. Возьмемъ для примъра коть человъва-владыву всего земияго. Для поддержанія существованія его по тэлу необходимы -- воздухъ, вода, растенія и животныя, для существованія же воздуха, воды, растеній и животныхъ необходима земля, земля же въ свою очередь не иначе можетъ

существовать, какъ при дъйствіи на нее солеца, и т. д. Если бы, поэтому, возможно было разобщить человъка съ воздухомъ, водою, растеніями и животными, а последнія разобщить съ землею, равно какъ самую землю съ солецемъ, то, безъ сомивнія, совершенно прекратиля бы свое существованіе всв эти виды бытія міроваго. Но можетъ быть, какъ предполагають противняки наши, міровыя существа, хотя въ своей отдельности не могутъ существовать сами собою, темъ не менье могуть поддерживать свое существованіе, благодаря одной только взаимной своей связи и своему взаимодъйствію, на подобіе того, какъ въ твлесномъ организмъ существуютъ многіе члены, взаимно поддерживая другъ друга чрезъ взаимную передачу того, что необходино для общаго ихъ блигосостоянія? На это мы отвъчаемъ тъмъ, что если каждое существо порознь не имъетъ въ себъ самомъ необходимыхъ для своего существованія условій и потому само собою совершанно безсильно полдержать свое бытіе, то повятно, что таковы должны быть по своей природъ и всъ вывстъ взятыя существа. Сколько угодно увезичивайте количество нулей, и какъ угодно сочетавайте ихъ между собою, никогда не произведете изъ них р единицы или другой какой либо положительной цыфры, все равно вакъ увеличивая число мертвецовъ и сообщая имъ всв возможныя сочетанія, нивогда чрезь это не произведете жизни, а темъ более источника жизни. Правда, что во всякомъ животномъ организмъ многіе члены его, бывъ поставлены въ развообразныя сочетанія и соотношенія, въ этихъ самыхъ сочетаніяхъ и соотношеніяхъ имъють важную гарантію для обезпеченія своего существованія, такъ какъ они, благодаря этому, могутъ взаимно поддерживать другъ друга, получая отъ другихъ то, что для ихъ существованія необходимо, и въ свою очередь сами сообщая другимъ то, что для ихъ благосостоявія вужно. Но отъ чего, спрашивается, все это зависить? Отъ того, конечно, что вив всяваго животнаго организма существуютъ готовыя условія, которыя нужны для поддержанія внутренней живой связи между его членами, и для пользованія которыми приспособлень самь организмь. Разобщите его, если возможно, съ етими условіями, и въ немь всё связи и соотношенія между его членами совершенно потеряють свое обезпечивающее значеніе, и даже самое свое существованіе. Если, поэтому, весь мірь представить себё въ видё громаднаго организма, снабженнаго безчисленымь количествомь членовь, способвыхь къ взаимо-причиннымь и взаимо-действеннымь отношевіямь, то спрашивается, какимь бы образомь могла сохраниться въ немь ета, обезпечивающая его существованіе, взаимопричинность и взаимодейственность, если бы внё его вовсе вичего не было такого, что бы могло ихъ поддержать и сохранить?

Указывають на заковы природы, какъ на такого рода силу, которая будто бы вполнъ и на всегда можетъ собою гарантировать взаимо-причинность и взаимо-дъйственность между всвии міровыми системами и сидами. Но что такое законы природы, и могутъ ли они существовать сами собою, безъ всявой сторонией поддержки? Завоны природы-вто ничто иное, какъ тв предопредвленныя Богомъ положенія или вормы, въ которыя поставлены и поставляются силы природы, и следуя которымъ неизменно, оне всегда производять один и таже сладствія. Прямае же сказать, законы природы -- это твже самыя силы природы, приспособленныя и предназначенныя къ тому, чтобы принять и принимать тавія, а не иныя положенія или нормы, и всябиствіе этого всегда производить такіе, а не иные результаты. Но спрашивается, сами ин собою принимають силы природы этого рода положевія? Опыть показываеть, что если действуеть какая либо изъ силъ природы и производитъ соотвътственныя своему назначенію дійствія, то дійствуєть и произнодить свое дъйствіе не иначе, какь при наступленіи или постоянномъ присутстви благопрінгныхъ для этого условій, такъ что если эти условія проходять, то самая сила пре-

вращаеть свое обнаружение и двиствие. Такъ напр. сила растительная проявляеть свое дъйствіе въ съмени, обращая его постепенно въ растеніе, цвътъ и плодъ, только тогда, когда бываеть благопріятная для растительности почва, достаточная влага и свъть, въ противномъ же случав она или вовсе не обнаруживаетъ себя, или же не производить всихъ тихъ дийствій, какія способна произвесть. Тоже самое нужно сказать о жизненной силь, то производящей, то поддерживающей телесные организмы, а также объ общихъ силахъ природы -- притягательной и отталкивательной, дъйствующихъ не иначе, какъ при существованіи вовив нужныхъ благопріятныхъ условій. Ясный знакъ, что всв силы природы, хотя и предназначены и приспособлены къ правильной и закономърной дъятельности, но не самобытны и не сами по себв или изъ себя двиствують, а зависять въ своихъ действіяхъ отъ другихъ вившнихъ, условдивающихъ ихъ причивъ. Если же онъ таковы, что постоянно нуждаются въ своей поддержив совив, то какимъ образомъ могутъ быть признаны последиимъ основаниемъ, могущимъ обезпечивать собою постоянную въ міръ взаимопричинность и взаимодейственность, условливающую въ свою очередь собою существование всего текущаго порядка міроваго? Если, поэтому, міръ представить совокупностію или системою силъ природы, предназначенныхъ къ тому, чтобы чрезъ свое закономврное двиствование поддерживать существующій порядокъ вещей, то спрашивается, что бы могло поддерживать природу и назначеніе этихъ силь, а еще болве, что бы могло ихъ уравноввипивать, объедивать и направлять къ одной общей и для нихъ вовсе неизвъстной цвли, если бы за предвлами міра не было одной высшей, ихъ поддерживающей и объединающей и ими неорестанно правящей Силы? Итакъ и заковы природы не только не исключаютъ собою мысли о необходимости храмящей и правящей промыслительной двятельности Вожіей въ мірв, но напротивъ скоръе и прямъе, чъмъ что либо, приводятъ

къ ней. Какъ происхождение законовъ природы, составляющихъ собою напередъ цълесообразно и математически расчисленныя и установленныя нормы бытія, вовсе не объяснимо безъ дъйствія ума Божественнаго, такъ и продолженіе ихъ существованія и направленіе къ одной общей цъли, о которой они, по своей слъпотъ и безсознательности, ничего не знаютъ, вовсе немыслемо безъ участія наблюдающей за ними и правящей ими Воли Божіей.

Посл'в всего свазаннаго, вто не увидитъ, что положеніе нашихъ противниковъ, будто промышленіе Божіе въ міръ было бы только лишнимъ и даже вредвымъ для него вывшательствомъ, или что промышление Божие было бы со стороны Бога поправною Своего произведенія и Себя Самаго, составляють одив легкомысленныя и вдкія фразы, не заключающія подъ собою пикакого истиннаго смысла и дъйствительнаго значенія? Можно ли назвать вившательствомъ то дъйствіе любви, мудрости и всемогущества, которое обращается Богомъ на Его собственный міръ, и притомъ міръ безусловно во всемъ этомъ нуждающійся, для поддержанія своего существованія и достиженія предназваченной ему цъли? Можно ли назвать со стороны Бога поправною Своего дъла или Самаго Себя то, если Овъ, благоволивши создать міръ, не какъ нічто совершенно закоснълое или закоченълое, а какъ живой, постоянно развивающійся и обновляющійся организмъ, постоянно блюдетъ за его судьбою и непрерывно направляеть и ведеть его въ твиъ цвлямъ, постепенное, а не внезапное достижение воторыхъ предначертано было въ умъ Вожественномъ еще отъ въчностя?

Между тъмъ, не смотря на всю свою несостоятельность, теорія самоуправленія міра помощію однихъ физическихъ законовъ, находила и находитъ въ позднъйшее времи не мало сторонниковъ и приверженцевъ, благодаря именно тому фальшивому направленію позднъйшаго естествовъденія, по которому, изучая и изъясняя всяваго рода явленія

природы, обыкновенно всегда останавливаются на однихъ физическихъ законахъ, нарочито игнорируя все стоящее выше ихъ, какъ будго бы они составляють собою последнее основание всего существующаго 1). Такъ напр. вовъйшіе естествовіды, при изъясненій происхожденій и существованія всвхъ тваъ небесныхъ, считають совершенно достаточнымъ ограничиваться ссылкою на оден физическіе законы притяженія и отталкинанія, пли общій законъ движенія (Бурмейстеръ, Эли-де-Бомонъ, Дарвинъ, Ламаркъ и др.). Тавъ изъясняють они происхождение и существование всвхъ на земяв видовъ бытія и телесныхъ организмовъ, обращвясь къ однимъ физическимъ законамъ, то разныхъ мехяхимическихъ сочетаній, то разнородныхъ иическихъ и внъшнихъ географическихъ или влиматическихъ вліявій, и т. п. Такъ, навонецъ, пытаются они объяснить происхожденіе и существованіе па землів въ человічествів духовновравственной (Бокль и Дреперъ) и религіозной жизни (Огюстъ Контъ), стараясь историческій ходъ въ ея развитін подвести подъ постоянные и неизмъннные законы бытія Но мы уже не говоримъ о томъ, что новъйшее естествовъденіе пока еще далеко не можетъ похвалиться полнымъ и всестороннимъ знаніемъ законовъ природы, а

<sup>1)</sup> Можно зачетить, впрочемь, что не малозначительнымь поводомь из развитию и распространению теорія міроваго самоуправления послужно ученіе Лейбницево о мірь, кать нашучшемь твореніи Вожіамь, и о предустановленной гармоніи міровой. Последователи Лейбницевы—вольфіанцы, принявши за несомивное, что мірь создань Богомь наилучшимь, отсюда прамо пришли и тому заключенію, что мірь не нуждается ни вы какой сторонней ноддержив, такь како это свойственно только провыведеніямь несовершеннямь, нуждающимся вы своемь сбереженіи, а также вы улучшеніямь и поправиахь. Кы такому же виводу пришли они, и признавь вы мірь предустановленную гармонію, причемь казалось имь совершенно лишнимь ділонь или даже вреднимь вившательствомь всякое дійствіе Божіе, обращенное на мірь. Но самь Лейбниць вовсе не считаль необходимним подобнихь выводовь изь сврего ученія о мірів нашлучшемь и о предустановленной вы нема гармоніи, а напротивь прямо и рівшительно исключаль ихь, утверждая, что Богь есть существо абсолютное, а потому вий Его не должно быть ничего такого, что бы не вавистью оть Него.

искусствомъ посредствомъ ихъ вполев удовлетворетельно изъяснять всв міровыя явленія, такъ какъ эти изъясненія, особенно если они и касаются выходящаго за предълы чисто физическихъ законовъ духовно нравственняго и религіознаго порядки вещей, часто оказываются совершенно несостоятельными и расходящимися съ дъйствительностію. А напротивъ допустивъ даже, что оно рано или поздно успветь достигнуть полнаго знанія законовь не только чисто физическаго, но и духовно-нравственнаго и религіознаго бытія, а также, что въ состояніи будеть посредствомъ этихъ законовъ изъяснить если не всв, то почти есв явлевія, какъ физическаго, такъ и духовно-нравственнаго міра. Но и въ семъ случав можетъ ли остановиться наша мысль на однихъ законахъ природы, какъ на последнемъ основанін, при объясненіи существующаго порядка вещей? Развіз законы сами въ себв необходимы или самобытны? Развв они-разумныя и живыя существа, которыя знають, для чего существують и сознательно направляють все существующее къ одной опредъленной цвли? Кто докажетъ самобытность ихъ, не могши доказать самобытности элементовъ и силъ природы? Кто пойметъ существование и приссообразное вкр чриствование остр необходимаго предположенія высочайшаго Разума, установившаго ихъ, и безъ высочайшей Воли, блюдущей за ними и управляющей нми, сообразно съ Своими цълями и предначертаніями, касающимися міра? Изученіе, поэтому, законовъ природы, гдъ бы они ни изучались, въ міръ ли физическомъ, или духовно-нравстверномъ, въ судьбъ ли частныхъ людей, или въ исторіи человъчества, если только оно будетъ чуждо всинихъ предубъжденій, ни въ накомъ случав не должно приводить къ ослабленію или даже совершенному исилюченію мысли о Верховномъ промыслитель и міроправитель, а скорве должно вести къ ен просвътлънію, оживленію и украпленію, что самымъ даломъ оправдывалось въ лица знаменитыйшихъ изсладователей законовъ природы, каковы напр. были Ньютонъ, Копериявъ, Кеплеръ, Эйлеръ, и другіе.

Но есть еще другіе поводы, вызывающіе нашихъ противниковъ на отрицаніе промысла Божія въ міръ и отстанваніе своей теоріи предоставленія Богомъ міра самому себъ вин однивь его физическимъ законамъ. Таковыми поводами обывновенно служать для нихъ непрерывно вознивающія и продолжающими явления въ міръ такъ называемаго зла оизическаго и правственнаго, которыя будто бы не могутъ быть примиримы съ промыслительнымъ присутствіемъ Божіннъ въ міръ. Но прежде чэмъ мы войдемъ въ разсмотрвніе этого рода недоумвній, заметимъ нашимъ противникамъ следующее. Если явленія замечаемаго міръ зла, какъ думають они, действительно таковы, что никакъ не могутъ быть примирены съ величиемъ Вожимъ, при нашемъ возарвнім на міръ, какъ на місто непрерывнаго присутствія промыслительной дівтельности Божіей. то спрашивается, какимъ же образомъ они могутъ быть примирены ими съ ихъ деистической точки артнія на міръ?

Не трудиве ли и не возможиве ли имъ будетъ это сдвлать? Вёдь отстраняя Бога отъ міроправленія, они должны сказать, какъ и дёлають, что законы природы сами собою или по своей внутренней необходимости производять всв виды зла, существующаго въ міръ. Но ито, по ихъ же собственному возарбнію, даль міру или установиль въ немъ такого рода законы, чтобы они необходимо производили зло? Конечно, Самъ Богъ-творецъ міра. Но если такъ, то спрашивается, какъ же съ благостію и святостію Творца міра примирить то, что Онъ и напередъ предположилъ создать и создаль мірь тавимъ, чтобы онь необходимо производиль явленія зла, какъ физическаго, такъ и нравственнаго? Гдъ здёсь мёсто для благости и святости Теорца, когда все зло въ мір'в должно быть отчесено въ Нему Одному, вакъ въ своей творческой причинь? Не ставится ли, поэтому, наши противняки въ необходимость, подобно древнимъ дуалистамъ, вивсто всеблагаго и всесвятаго Вога, злое начало признать творцемъ міра, или же, подобно древнимъ и новымъ панте-

Труди Кісв. цух. Авад. 1884 г. т. І.

истамъ, признать, что Богъ не по Своей благости и премудрости создалъ міръ, а произвелъ его изъ Себя по одному безсознательному и безотчетному влеченію, и произвель въ видъ не наилучшемъ, а сравнительно худшемъ? Вотъ въ какія неразръшимыя затрудненія и противоричія поставляетъ нашихъ противниковъ попытка изъяснить явленіе и существованіе зла въ міръ, чрезъ вытъсненіе отсюда всеблагаго и премудраго промысла Божія! Между тъмъ, какъ сейчасъ увидимъ, всъ подобныя затрудненія и противоръчія исчезаютъ сами собою, при нашемъ взглядъ на міръ, какъ на дъло не только творческой, но и промыслительной дъятельности Божіей, и при нашей мысли о Богъ, не только какъ творцъ, но и какъ всеблагомъ и всесвятомъ промыслитель міра, Который, котя допускаетъ зло въ міръ, но допускаетъ его ради фамаго добра, для его сбереженія, преспъянія и торжества.

Такъ вапр. указывають намъ на часто повторяющіяся въ природъ грозныя физическія явленія, сопровождающіяся страшными въ ней опустошеніями, а также на разнаго рода муни и страдавія, господствующія въ царствъ ныхъ, и ужасы царящей здёсь смерти, съ неумолимою и непрекловною неизмънностію ежедневно, ежечасно и даже ежеминутно поражающей силою своею тысячи и милліоны живыхъ и чувствующихъ существъ, безъ всякаго собользнованія съ чьей лебо стороны въ ихъ мучительной участи. Но грозныя и разрушительныя явленія природы сами по себъ, независимо отъ своихъ дъйствій на живыя и чувствующія существа, не суть эло, а скорве добро, потому что они въ общей совокупности всвхъ физическихъ составляють тоже, что въ картинъ темныя враски или тъни, необходимыя для ея цівлостности и художественности. Иное двло-страданія, гисть и смерть, которымъ съ неотразимостію подвергаются всв одушевленныя, хотя неразумныя, но все же чувствующія твари. Но по поводу этого мы замітимъ, что благо, если этого рода явленія вызывають въ людяхъ со-

страдательность, и наводять ихъ на печальныя размышлевія, потому что эти размышлевія естественно должны приводить ихъ къ сознанію споей граховности и соединенной съ ней виновности въ бъдствіяхъ твари, которая, по слову Апостола, поворилась суетъ не добровольно, но по волъ покорившаго ее и потому совокупно (съ нимъ) стенаетъ и мучится до нынв (Рим. 8, 20-22). Кромв того, вправв ли нто отъ всеблагаго Творца и Промыслителя во ими Его благости требовать, чтобы Онъ всв одущевленныя твари вадълялъ непремънно одинаковою способностію къ жизни и одинавовыми жизненными дарами, или чтобы Онъ не долженъ былъ созидать однихъ тварей только для мимолетной и скоротечной жизни, а другихъ для болъе продолжительной и вескончаемой жизни, или одвихъ-только для того, чтобы другимъ служили поддержною, а другихъ-для того, чтобы ими пользовались, какъ необходимымъ средствомъ въ своему существованію? Между тёмъ следуеть въ этому присовокупить, что самое вымираніе, равно какъ нарожденіе животныхъ, происходить не случайно или хаотически, а всегда закономфрно и вполнъ цълесообразно, чего опять не могло бы быть безъ участія Верховнаго Ума, правящаго законами природы.

Но говорять, далье: еще менье завидна на земль участь человька, такъ какъ онъ, будучи отличенъ отъ другихъ живыхъ существъ своею свободно-разумною и сознательною природою, по этому же самому является несравнено болье, чъмъ они, воспріимчивымъ и чувствительнымъ ко всъмъ жизпеннымъ бъдствіямъ, скорбямъ и страданіямъ, которыя въ такомъ неисчетномъ количествъ и съ такою неръдко невыносимою тяжестію обрушиваются на него, и поражаютъ его съ тою же неотразимою и неумолимою необходимостію, не обращая нивакого вниманія на всъ его обращенія и мольбы къ провидънію о ниспосланіи ему благъ вли избавленіи его отъ золъ. Но что удивительнаго, если визнь наща бываетъ полна горечей и страданій, когда мы

знаемъ, что всё мы еще въ лице падшихъ прародителей нашихъ были осуждены на лишенія и изнурительные труды, бользни и смерть, и что все раждаемся въ этомъ міре вовсе не для блаженства или наградъ, а для духовно нравственнаго воспитанія и преспеннія, для нравственныхъ подвиговъ и заслугъ, въ каковомъ отношеніи, какъ извёство, самыми лучшими учителями и воспитателями являются самиже ввёшнія бёдствія?

Между тамъ нельзя не признать врайне преувеличеннымъ тотъ мрачный взглядъ на нашу жизнь, что будто бы она составляетъ одну чашу горечей и страданій, безъ напли довольства и радости. Если бы было такъ, то отчего происходить то, что почти всё люди такъ неохотно разстаются съ своею жизнію? Если же принять во вниманіе, что настоящая жизнь наша служить только восцитаніемь и подготовленіемъ къ жизни будущей, то тогда ова не только не покажется какимъ-то непрогляднымъ мракомъ, не пропускающимъ чрезъ себя ни одного луча промыслительной любви Божіей, но напротивъ явится полною самыхъ разнообразныхъ и благопопечительныхъ дъйствій этой любви, открывающейся во всвхъ скорбяхъ и радостяхъ, посвщаю. щихъ человъка, и все въ его жизни направляющей не къ чему либо иному, какъ только въ одному его благу, истинному и существенному.

Этимъ между прочимъ объясняется и то, почему такъ часто и даже очень часто бываютъ не слышимы и не удовлетворяемы наши прошенія и молитвы, обращаемыя къ Промыслителю. Не говоря уже о томъ, что весьма многіе ръдко молятся съ надлежащею върою, искренностію и усердіемъ, спросимъ: о чемъ обыкновенно молятся и чего большею частію просятъ себъ у Бога. Не молятся ли обыкновенно Богу о своемъ только личномъ благъ, совершенно забывая о благъ другихъ? Не просятъ ли большею частію у Бога однихъ вещественныхъ благъ, вовсе теряя изъ виду то, что существенно важно и необходимо для духовно-нрав-

ственнаго преспания души? Одинъ напр. проситъ себъ у Бога увеличенія своего богатства, не смотря на то, что успълъ собрать его до излишества, и не безъ ущерба благосостоянію другихъ. Другой просить себъ высшихъ почестей, вовсе не задумывансь надъ твиъ, будетъ ли, по достиженіи ихъ, приносить обществу пользу, или же одинъ только вредъ. Иной, бывъ обиженъ или оскорбленъ къмъ либо, просить объ униженіи и даже уничтоженіи своего противника. Есть и такіе, которые не совъстятся обращаться съ молитвами въ Богу о помощи имъ даже въ совершени какого либо обмана, воровства и другихъ подобныхъ преступлевій, и т. д. Не представляють ли, поэтому, часто молитвенныя обращенія людей въ Богу столько несообразнаго и безпорядочнаго, что если бы все дълалось по нимъ, то могъ бы произойти совершенный хаосъ въ ихъ частной и общественной жизни? Чему же дивиться, если молитвы людей къ Вогу часто оставляются Имъ безъ вниманія и удовлетворенія? И родители земные часто отказывають своимь дітямь въ ихъ просьбахъ, если просимое ими бываетъ вредно или для нихъ самихъ, или же для другихъ. Но совсемъ иноемолитны людей, согласныя съ Волею Божією и проникнутыя чувствомъ поливащей преданности этой Волв. Онв, безъ сомивнія, выслушиваются и исполняются Вогомъ, подтвержденіемъ чему служать-дарованіе молящимся сладкаго чувства близости Божіей, чудесныя избавленія ихъ отъ разныхъ повидимому совершенно неизбъжныхъ бъдъ и опасностей, таковыя же повидимому совершенно неожиданныя обращенія ихъ кълучшей правственной жизни, и т. о.

Наконецъ, наши противники указываютъ намъ на явленія въ міръ зла нравственнаго, какъ на такого рода явленія, которыя будто бы происходятъ съ неотразимою необходимостію, безъ всякаго соотношенія къ нимъ правосуднаго Бога, такъ какъ на землю порокъ существуєть безъ ноказанія, равно какъ добродютель безъ вознагражденія, и даже порокъ торжествуєть въ лицъ благоденствую-

щихъ порочныхъ людей, тогда какъ наоборотъ добродвтель принижается въ лицъ людей добрыхъ и чествыхъ, угнетаемыхъ несправедливостію и другими тяжелыми бъдствіями. Но прежде всего не прямо ли противъ этсго говоритъ присущая всемъ людямъ и не подкупно судящая и оценивающая всв ихъ нравственные поступки совъсть, не напрасно или судомъ самаго Бога? встии голосомъ признаваемая Лишь только преступникъ задумываетъ совершить какое либо преступленіе, уже совъсть поднимаеть противъ него свой неумолимый голось, грозя ему страшнымъ судомъ всевидящаго и всеправеднаго Бога, и голосъ ея на столько бываеть силенъ и грозенъ, что преступникъ только тогда можеть чувствовать себя въ состояни совершить преступленіе, когда успъетъ его какими либо искусственными средствами заглушить или совершенно ослабить. Но его оставляеть въ поков совесть и по совершении преступления, а напротивъ теперь еще больше, чамъ когда либо, являетъ надънимъ свою грозную силу, карая его своими нещадными упреками и мучительными угрызеніями. Правда, закоренълые злодви пріобрітають, при посредствів ненормальной жизни, искусство заглушить и этого рода действів совеств, но за то они викогда не могутъ похвалиться внутреннимъ своимъ довольствомъ и миромъ. А между твиъ, нервдко случается и то, что повидимому совершенно усыпленная въ преступника совасть вдругь съ такою пробуждается въ немъ неотразимою силою, что онъ, не находя нивакой другой возможности успокоить ее, самъ, не смотря на неизвъстность другимъ своихъ преступленій, объявляеть о нихъ правосудію, прося себъ соотвътствующаго наказанія, а если, по какимъ-либо обстоятельствамъ, не удастся и это, добровольно на себя надагаеть разные тяжелые подвиги, въ вадеждъ искупить этимъ свою вину и достигнуть примиренія съ своею совъстію. Лишне говорить, что покой и миръ совъсти, которыми честный и добродътельный человъкъ вознаграждается за свою неукоризненную жизнь,

такое составляеть для него безцённое благо, что онъ викогда не промвняетъ его ни на какія земныя блага, богатство ли, почести ли, и т. п., если бы только последнія потребовали отъ него принести его себъ въ жертву. Кромъ того, можно еще увазать, какъ на проявляющееся въ міръ возмездіе за добродітель и порокъ, на то, что съ добродътелью почти всегда соединяется бодрая, ровная, безыятожная и долгольтная жизнь, тогда какъ наоборотъ за порокомъ следуетъ хилость, болезненность и преждевременная смерть. А сколько исторія даже цілыхъ народовъ представляетъ поразительныхъ примъровъ Божественнаго правосудія, то ущедряющаго в милующаго ихъ за процвётавіе въ вихъ доброй нравственности, то чувствительно вразумдяющаго и предостерегающаго ихъ, по поводу порчи ихъ вравовъ, то нещадно вхъ карающаго и даже изглаживаю. щаго съ лица земли за ихъ окончательное нравственное pactibaie!

Что касается наконецъ обычнаго возраженія: отъ чего на земят добродътельные люди большею частію страждуть. тогда какъ порочные благоденствують, то оно, какъ мы уже имваи случай прежде замвтить, само собою отклоняется и ослабляется, при взглядћ на настоящую жизнь, вакъ на время только воспитанія и подвига, а на будущую. какъ на время полнаго возданнія. Но къ этому мы присовокупляемъ следующее. Можно ли быть увереннымъ, что страждущіе высоконравственные люди были бы тэмъ, чэмъ есть, если бы, вивсто поражающихъ ихъ бедствій, окружены были излишествомъ и полнымъ вижинимъ довольствомъ? Кромъ того, такими ли несчастными, какъ ихъ другіе представляють, сами чувствують себя эти люди, привыкши довольствоваться самымъ скудениъ и малымъ, и васлаждающіеся при этомъ полнымъ покоемъ и миромъ совъсти, а также живыми и свътлыми надеждами на жизнь будущую? Не сами ли они часто, ради въры и блага другихъ, обрекаютъ себя на страдальческую жизнь, и самую

смерть, вовсе не сожалья о мірскихъ благахъ, но только всегда сохраняя при этомъ надежду на полученіе благъ въчныхъ? А если люди порочные бываютъ окружены внъшнимъ довольствомъ и изобиліемъ, то опять можно спросить, лучше ли бы они стали, если бы все это было отнято у нихъ и вмъсто этого были поражены крайними лишеніями и бъдствіями? Не употребляетъ ли также въ семъ случать Богъ самое ихъ внъшнее изобиліе и довольство, какъ средство къ ихъ вразумленію и исправленію? Если же они не вразумляются и не исправляются, совершенно забываясь и погрязая въ роскоши и гръховныхъ удовольствіяхъ, то что завиднаго въ ихъ снаружи блестящемъ, но кратковременномъ положеніи, при недостаткъ внутренняго истивнаго довольства и счастія, главное же, при недостаткъ надежды на полученіе въчнаго блаженства въ будущемъ въкъ.

Архимандрить Сильвестрь.

## o mitamamb.

Условія его происхожденія и развитія, и мёры потребныя православной Церкви для борьбы съ нимъ.

Не мало уже писали о штундизыв и по поводу сго, толковали на разные лады, —и все таки до сихъ поръ какъ самое вто явленіе въ жизни нашего общества, такъ и миогія другія, затрогиваемыя при этомъ, стороны общественной жизни остаются еще не уясненными въ надлежащей мъръ. Между тъмъ выяснить и осмыслить въ надлежащей мъръ это бользненное явленіе въ нашемъ народь, со встип вакъньйшими симптомами его и затрогиваемыми имъ сторонами нашей общественной жизня и приступить ко всеобщему и коренному лъченію этого общественнаго недуга давно уже настоитъ сильная и безотложная потребность. Надъюсь, что эту вторую мысль раздъляетъ со мною всякій, кто дорожитъ залогомъ нашего въчнаго спасенія—православной върой и основой нашего временнаго благополучія и преспъянія—русской народностью.

Крайне невеселую картину въ настоящее время представляеть тогь районъ таращанского увзда, кіевской губерній, который заражень штундизмомъ. Ядъ протестантскато вольнодумства подъ формою штундизма, при хладнокровномъ созерцаній и даже одобрительныхъ возгласахъ однихъ, при разрозненныхъ, единичныхъ и потому нетвердыхъ уси-

діяхъ борьбы другихъ, свободно распространяется въ средв нашего простаго народа, концентрическими кругами захваты. вая все больше и больше пространства. До последняго времени было извъстно, что штундизмъ въ віевской гивадился въ таращанскомъ увадв въ двухъ центральныхъ и нъкоторыхъ смежныхъ селяхъ; сообщалось, что онъ есть уже и въ Таращъ. Теперь стало очевиднымъ то, что штундизмъ въ Таращъ, среди невозмутимой тишины уже достаточно освсться и окрыпнуть, такъ возможнымъ выслать своихъ проповъдниковъ въ окрестиыя села и заявить тамъ свое присутствіе цвлымъ радомъ насильственных выходовъ. Между такими селами могу указать: Керданы, Лесовичи, Степовъ съ Болкуномъ, Прусы. Не думаю впрочемъ, чтобы и другія селенія, близків въ Таращъ, были чисты отъ него или безопасны отъ его прираженія. Онъ имъетъ или можетъ имъть себъ сторовниковъ всюду, ибо всюду существуетъ въ народной средъ матеріалъ, годный на такое дъло, и условія, благопріятныя переработвъ сего матеріала — въ штундизмъ ли или во что угодно другое. Какой же это матеріаль въ средв нашего народа, и что за условія, способствующія переработяв этого матеріала въ штундизмъ? Въ накихъ чертахъ, затвиъ, заявляеть себя штундизмь въ нашей мъстности? Какія бы, навонець, мёры слёдовало принять нашему русскому Правительству и нашей православной Церкви, въ виду этого несомивнию вреднаго и опаснаго явленія въ нашей общественной жизни?--Отвъчаю на эти вопросы по порядку, руководясь большею частію своими личными наблюденіями 1).

<sup>1)</sup> Приходилось инв встрачать опыты сужденій по поставляенымъ здась вопросань въ разныхъ, журналахъ и газетахъ (Слово, В. Евр., Пр. Обозр. Кізвлан. и др.). Многое здась казалось инв слишкомъ ученымъ, или до крайности одностороннимъ. Впрочемъ судить объ эгомъ л здась не намаренъ.

I.

## Народъ и условія его жизни, разсматриваемыя въ отношеніи къ штундизму.

Неодинаковое отношеніе разнихъ членовъ нашего простонародья въ штундизму. Часть народа, обезпеченная землей, съ натеріальной, бытовой и религіозно-правствен. сторонъ. Везсемельние, съ тіхъ же сторонъ. Первие діателя у насъ по насажденію штундизма. Значеніе для насъ херсон. вімецтикъ колоній. Мізстине источники распространенія у насъ штундизма. Образь дійствія первыхъ агитаторовъ. Нападеніе на духовенство со стороны агитаторовъ и обвиненіе его со стороны общества. Защита отъ этихъ нападокъ. Причним візсотораго отдаленія духовенства отъ народа послі 60-хъ годовъ. Огерштіе церковно-приходскихъ школъ и нях унадокъ. Печальныя послідствія необразованности народа. Другіе способы воздійствія духовенства на народъ: приміръ собственной жизни, проповідь и бесізды во витьбогослужебное время. Ненадлежащая постановка матеріальнаго быта нашего хуховенства, какъ поміха ему въ исполненій его обязанностей. Выводъ нзъ предпествующей річно духовенствіть безосновательность упремовь нашего духовенства по новоду штундизма.

Извъстно, что мъстомъ первоначальнаго появденія штундизма были нъсколько селеній Таращанскаго убяда въ 50 в. отъ убяд. города, ето Чаплинка, Косяковка и Плоское. Въ этихъ мъстахъ, говорятъ, особенно много шляхты, и первыми послъдователями и проповъдвиками здъсь штундизма были всъ почти шляхтичи (Пав. Цибульскій, Болабанъ, Тышкевичъ, Флоринскій, Богдышевская, Лясоцкій...). Потомъ уже въ штундизмъ стали переходить и крестьяне, которые теперь, разумъется, составляютъ большинство среди отпавшихъ. Однакожъ и въ крестьянствъ не всъ одинаково относятся къ штундизму. 10-лътній опытъ показалъ, что одни изъ вихъ болъе расположены къ зараженію штундизмомъ, нежели другіе; эта неодинаковая предрасположенность вашихъ крестьянъ къ зараженію штундизмомъ находятся въ очень замътной связи съ различіемъ пхъ въ матеріальномъ положеніи, а вмъстъ съ этимъ—и въ національной и нравственно-религіозной устойчивости ихъ. Итакъ, прежде, чъмъ говорить о постореннихъ обстоятельствахъ, имъвшихъ или досель имъющихъ такое или иное значеніе для развитія штундизма, нужно сказать о самомъ народъ, его матеріяльномъ положеніи, его національномъ самосознаніи и нравственно-религіозномъ складъ, такъ какъ отъ степени развитія этихъ сторонъ народной жизни зависитъ успъхъ штундизма прежде всего.

Вообще говоря, большинство здёшнихъ крестьянъ живуть пока еще съ матеріальнымъ достаткомъ. Эта значительная часть врестьянъ владветь полевымъ надвломъ отъ 1 до 3, ръже до 10 десятинъ земли. Не веливи эти надълы сами по себъ, но въ настоящую пору этихъ надъловъ, при плодородіи здішняго края, для обезпеченія годичнаго содержанія семьи достаточно. При благопрінтныхъ обстоятельствахъ (ваковы урожай полей и др.) и условіяхъ (папр. возможность имъть выпасъ для рабочаго скота и пр.), а также-нъкоторой береждивости и умъренности, для такихъ крестьянь бываеть возможень даже некоторый остатовь, который употребляется ими большею частію на хозайственныя обзаведенія, покупку воловъ, плуга, устройство вітряковъ и пр. Богачи среди нашихъ крестьянъ-большая ръдкость. Хозяева, промышлявшие чумацкимъ промысломъ, посылавшіе ежегодно 10, 20 и больше "паровиць" въ дорогува солью въ Крымъ и рыбой на Донъ, пасвчики, ивкогда владъвшіе цълыми сотнями пней, хуторяне, въ урожайные годы свозившіе на ярмарки фурами садовые фрукты, -- всв эти гиганты народнаго богатства переходять въ настоящее время или и перешли уже въ область предацій нашего крестья вства 1). Огражденный со всвхъ сторонъ путемъ стро-

<sup>1)</sup> А и душали бы вы, съ какичъ сожальніемь останавлизается на это сторонь своего промедшаго врестьянить нашь. Не нанщича съ ея стипетскима работами, съ ея тижелыми невзгодачи подъ лишскимъ ярмочь при полномъ безекравіи и беззащитности кріпостилго предъ всякичь, кто въ правы считаль себя

той формальной законности, нашъ врестьянинъ (разумъю здъсь большинство врестьянъ) волей неволей долженъ сосредоточить на своемъ полевомъ участкъ все свое вниманіе и такимъ образомъ, при малости этого участка, постоянно оставаться въ предълахъ обычнаго, средняго достатка. Нужно однакожъ прибавить здъсь, что съ размноженіемъ народоваселенія и этому, относительно болье счастливому, большинству нашихъ врестьянъ становится все тъснъй и тъснъй, все хуже в хуже. Притомъ, мы не имъли еще здъсь въ виду разныхъ несчастныхъ случаевъ, сопровождающихся въ большей или меньшей степени вредными послъдствіями для крестьянскаго благосостоянія (пожары, падежи скота, не урожаи).

Другая, относительно меньшая часть нашего крестьянства, это — разнаго рода безземельные. Сюда входять крестьяне, волею разныхъ судебъ очутившіеся безъ земли, либо еще съ 61 года, либо потомъ— по различнымъ несчастнымъ обстоятельствамъ, затъмъ — шляхта, мъщане и другіе, живущіе большею частію на чиншевомъ положеніи и промышляющіе разными сторонними промыслами, службой по панскимъ дворамъ, по лъсничествамъ и пр. наконецъ, — солдаты по возвращеніи изъ службы большею частію не могущіе добиться участія въ отцовскихъ надълахъ наравнъ съ прочими братьями. Все это — народъ, лишенный прочнаго, фундаментальнаго обезпеченія, предостивленный жить лиа

его "добру научать"... вътъ, не то нашему крестьянину въ его прошломъ представляется теперь такъ отраднимъ, дорогимъ, желанимъ. Его занимаетъ и привлекаетъ въ прошедшемъ то приволье, та ширъ, которая, при всъхъ цевзгодахъ кръпостело состоянія, существовала для него относительно пользованія промислами, ему некони принадлежавшими. Не било тогда такого стъсненія въ землѣ, било тогда довольно мѣсга для выпаса скота, били хутора, ниѣлась пасъчница... Съ волей нное пошло: большая часть поля и всѣ лѣса къ пану отошин, очутились у него также кутора и пасъчница, не стало гдѣ пасть скотъ, дорого сгало строиться, нечѣмъ даке огапливаться. Все, чѣмъ крестьянинъ прежле свободно пользовался, стало запретнимъ для него, даже часть предвовой фамильной собственности отчуждена. Остался онъ при одномъ только и при томъ небольшомъ полевомъ надѣлѣ.

счастье", на "авось" да "какъ нибудь". Не обезпеченный, какъ другіе его собратія, безземельный, - кто бы онъ ни быль, крестьянинь, шляхтичь или солдать, въ редкихъ случаяхъ безропотно своситъ горемычную судьбу свою; "гирко, тяжко жить на свити отакъ, якъ мы, безъ земли, въ одною хатою тилкы, тай годи...", говоритъ безземельный крестьянинъ; солдатъ проповъдуетъ больше на тему о томъ, что онъ служилъ Царю-Государю вёрою и правдою столько-то лётъ, воротился со службы на родиву, а земли для него натъ; шляхтичъ тоже плачется на свое шатаніе по службамъ, на непрочность своего положенія на чиншевой земль... Въ результать - брожение умовъ, склонность въ пориданію настоящаго и притомъ не въ одномъ только экономическомъ отношенія. Прибавьте къ этому паклонность и большую возможность къ сближенію этой части нашего народа съ иновфрвыми и иноплеменными лицами 1), и вы отчасти поймете, почему положение этого народа незавидно не только съ матеріальной стороны, но и стороны національной и религіозно-правственной. Недовольство матеріальными бытоми ви связи си безпрестанными мыканьеми по заработкамъ могло ли не отразиться въ этой части народа нашего нъкоторымъ ослабленіемъ и даже совершенною потерею его исконняго національнаго и религіозноправственнаго содержавія?

Тъсная связь матеріальнаго объднънія съ объднъніемъ духовнымъ въ нашемъ простомъ народъ весьма ръзко выдается, если обратимъ вниманіе на то, какъ относятся къ своей религіозной и національной особенности зажиточные, т. е. владъющіе полевымъ надъломъ крестьяне, и какъ—рязнаго рода безземельные. Первые, вообще говоря, значительно опредъленнъе, чъмъ вторые, въ своей національ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Болье или менье врупная промышленность и землевладьніе находится у насъ въ рукахъ лицъ либо польскаго, либо еврейскаго, либо измецкаго племени.

ной онзіономін и крапче въ религіозно-правственномъ сплада. Крестьянив надвленный землею, еще во многомъ сохраниль въ себъ лучшія, симпатическія черты своего вароднаго типа: въ немъ болве сказывается здравомыслія и сповойной разсудительности, осторожности и вфриаго пониманія тахъ или иныхъ явленій и сторонъ жизни, -- больше остроты ума и сильнаго и глубоваго чувства. Вывотв съ твиъ онъ обнаруживаетъ въ себв болве вврности преданіямъ и завътамъ нашей исторіи и больше питаетъ привязанности къ своимъ роднымъ обычаямъ. Уроковъ исторіи онъ не забылъ еще, или лучше, -- эти уроки не прошли для него напрасно. Хоть редко уже приходится у насъ въ народъ слышать спорбныя повъсти объ уніи, о польской "доброй" справъ во времена Рачи Поспольтой и кръпостнаго права: однакоже и теперь еще среди этой дучшей положены вашего простаго народа хорошо понимають, ето нашъ другъ в кто недругъ. Зажиточному нашему крестьяняну антипатиченъ до крайности еврей-"невіра и Іудахристопродатель", все еще подоврителенъ "ляхъ", не люба ему и "вімота". Въ дівахъ общественныхъ ("общесьскихъ") и приходскихъ онъ болве способояъ стоять за общіе интересы громады и Церкви. Вся обрядовая сторона жизни (какъ бытовой, такъ и церковной) для него имветъ значеніе не просто только по своей занимательности, а главимы образомъ потому, что въ ней онъ видитъ что-то родственное себъ, что-то завътное, говорящее отрадно его уму, волъ и сердцу, а вивств съ твиъ и ивчто заповъдное; онъ не хочетъ и даже боится изманить ей, ибо она завъщана ему, какъ дорогое наследіе, его отцами, дедами и прадъдами. Свой языкъ родной онъ сохраняеть еще въ чистоть; пъсни у него-также свои, родные. И все это не потому, чтобы не люба ему была рачь его московскаго собрата, а потому, что, въдь, языкъ и песня его суть тавая же его "батьківщина", вакъ его домъ, земля, село, цервовь; въ своей родной рачи, въ своей родной пасна онъ

слышить наиболье виятное ему слово, наиболье близкіе его сердцу звуки. И въ нравственномъ и религіозномъ отношенія здась вы встратите болье всего добраго, разумнаго, здраваго, похвальнаго. Сколько въ немъ добросердечія, испренности, щедрости, въ особенности же сильной, глубокой и сватой въры! Говоря о свътлой сторонъ типа лучшей части нашего простаго народа, я не забываю и стороны темной. Сважу однако, что недостатки его не особенно важны и не такъ бросаются въ глаза, какъ его достовиства. Я долженъ впрочемъ упомянуть здёсь объ одномъ, весьма распространенномъ среди всего вообще нашего простаго народа, недостаткъ, очень много вредящемъ ему и въ матеріальномъ, и въ нравственномъ и въ религіозномъ отноmeniaxъ. Это-пьянство, которое, пожалуй, можно вазвать матерью всвуж пороковъ нашего простонародья. Оно точить матеріальное благосостояніе нашихъ престьянъ, губитъ ихъ силы и физическія и духовныя. Не жалко ли видеть, какъ иной крестьянинъ больше расходуетъ своихъ средствъ какому-вибудь Ицкв или Мордку, чвив себв и своей семьв въ домъ?--вакъ самые важные обряды церковные и церемоніи, полныя глубокаго священнаго смысла и значенія, (погребевіе, поминовевіе усопшихъ на проводахъ, въ Оомину недвлю, въ Дмитріеву субботу и пр., закладчина, свадьба), а также важныйшіе праздвики, въ особенности крамовые сопровождаются, какъ бы по нъкоему законному обывновенію, обильнъйшими возліяніями Бахусу, сборящами и гульбищами у корчмы со встми безобразіями, ссорами, драками и дрязгами, которыя, надобно сказать, не ограничиваются сферою ворчиы и улицы, а переходять въ дома и здёсь ложатся въ основу нескончаемых в непріятностей, отравляющихъ всю жизнь членовъ семейства? Станемъ ли удивляться тому, если иногда и лучшіе изъ народа нашего, впечатавніемъ зредища всевозможныхъ пьянственныхъ безобразій, приходять въ настоящее время въ сознанію какой то пустоты вокругь себя, недовольства

своимъ мастоящимъ и обнаруживаютъ порывъ къ чему-то иному, стороннему  $^{1}$ ?

Теперь скажу еще о другой, меньшей половивъ нашего простаго народа-безземельныхъ, особенно тахъ, которые, для добыванія себів средствъ къ жизни, принуждены пускаться въ отхожіе промыслы, отчасти также-твхъ, которые служать по найму на экономіяхь, въ посессіяхь, на заводахъ, по городамъ, также занимаются извозомъ, скупнымъ промысломъ, барышничествомъ... Здёсь уже вы не встретите техъ симпатическихъ и почтенныхъ чертъ бытовой, вравственной и редигіозной жизни. Въ дичномъ характерв нашего безземельнаго больше обнаруживается безпокойства, порывистости, неровности. Въ отношения къ наполими предавізми и обычными житейскими правидами видно болве вритицизма, нежели преданности, покорности. Меньше также въ этой части нашего простонародыя сознанія своей національной особности. Нашъ безземельный болье космополитиченъ въ отношении къ бытовой и религіозной жизни: бывають среди его даже такіе, которымъ положительно все одно, -- свой ли братъ или иноплеменникъ (жидъ, полявъ или нъмецъ),-православный ли или иновърный (еврей, католикъ или протеставтъ), что въ простомъ народъ особенно странно встръчать. Вивстъ съ тъмъ этотъ народъ мало дорожитъ и своимъ роднымъ языкомъ и своими родными прснями, -- старается говорить "помосковски" и пъсни у него таків же, хотя, вонечно, и то и другое у него сывшано съ малорусскимъ и представляетъ каррикатуру ва то, чему подражають. Не подумайте, впрочемъ, что эта часть народа нашего болье русская, чыть первая. Совершенно напротивъ. Эти последние имеють въ себе меньше всего русскаго; говорять же порусски израдка лишь ради пустаго праснобайства, чтобы только порисовыться "барскою рвчью (на которой у насъ говоритъ интеллигенція), кото-

<sup>1)</sup> Примъръ см. наже.

Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. І.

рой они наслушались, шатаясь по службамъ "въ Адесі" и других в городахъ. И въ врасственномъ отношения оня дадеко виже персыхъ: въ нихъ чяще встръчаеть хитрость. плутоватость, нечестность въ слове и деле, своекорыстный эгонамъ. Назво-корыстивя точка арвнія обнаруживается у него и въ отношения въ дъламъ въры. Онъ не только инлифферентенъ къ нимъ, потому что таниства, молитвы, богослужебные обрады вичего матеріальнаго ему не дають, но и склоненъ въ отчужденію отъ всего этого, потому что удовлетворение религизныхъ потребностей соединено съ известными расходами. Православная обрядность ему кажется лишнею обузою; онъ не видить и не ощущаеть въ двлахъ блигочестія духовной стороны, а обращаєть свое вниманіе только на матеріальную сторону религіозно обридовой жизви. Относительно изляхты здёсь нужно еще замётить, что она издавна отличается большею вольностію поведенія, чіть врестьяне, (и доселіть причисляв себя въ дворанству, разумъется, старинному), преданіями своими какъ то болье тягответь къ Житоміру и Варшавь, нежеля къ стариннымъ центрамъ русской государственной и религіозной жизни <sup>1</sup>).

Вотъ въ общихъ чертахъ характеристика кореннаго здъшняго населенія,—нисшаго класса варода. Каковымъ оно представляется пынъ, таковымъ же несомивнию оно было и льтъ десягь слишкомъ тому назадъ, до появленія въ нашихъ мъстахъ штунднама. Время, протекшее съ тъхъ поръ до нынъ, только позволило этимъ чертамъ нашего народа высказаться въ судьбахъ этого пагубнаго историческаго явленія съ большею опредъленностью и ръшительностію. Вольшистью и лучшая часть нашего народа не могла на пер-



<sup>1)</sup> Мий самому приходилось бывать свидѣтелень того, какъ пной родовитий шляхтить, въ минуту расходившагося сознамія своего "голору", поминаль в Варшаву и Житоміръ, даже Езуса и Пайну Марію, хота онъ уже издавна православный и русскій.

выхъ порахъ оказать сочувствія штундизму, этому исчадію протестлегства, произведению вымецваго духа, -чуждому намъ и по происхожденію своему, и по своему внутреннему характеру; и мы увидимъ ниже, съ какимъ почетомъ обыкновенно встрачаетъ и провожаетъ отъ себя на первыхъ порахъ народъ нашъ это странное для него благовъстіе. Посившпо однакоже было бы заключать о томъ, что положение штундизма въ нашемъ крав сопсвиъ не прочно, не имветь за собою никакой будущности. Надобно помнить, что въ вастоящее сремя существуетъ большая разница въ положеніи прасослація и положеніи штундовой пропаганды. Первое, при встрвив со второй, оказываеть, вообще говоря, лишь нассивное сопротивление, -- почти своею только косностью; если бываетъ противодъйствіе активное, то только со стороны духовенства, да и оно дъйствуетъ выкъ то вервшительно и притомъ врозь. Вторая, напротивъ, дъйствуетъ непрерывно, притомъ по ссемъ правиламъ пропагандистской тактики; при томъ очевидно, что движеніемъ заправляєть опытная рука. Вода, госорять, долбить камень. Такь и фанатическая пропаганда въ нашемъ крав мало по малу разбиваеть твердую втру здешняго простонародія, противостоящую сему стремительному потоку одною лишь своею косностью и больше и больше распростравнется среди народа. Въ дальнъйшемъ изложении эта мысль будетъ подробно распрыта. А теперь перехожу къ изследованію того: что же это за пропаганда? Кто ся дъятели у насъ? Какой ся источникъ? Что за условія, способствующія ся успіку?

Уже изъ предыдущаго видно, кто именю изъ среды нашего чарода долженъ былъ выступить въ качествъ первых васгральщиковъ этого движенія. Это та другая сравнительно очень малая часть нашего простонародья, которяя, будучи поставлена разнаго рода историческими обстоятельствами внъ общихъ условій народной жизни, значительно обособилась отъ большинства, такъ сказать, вышла изъ колен народной жизни, и если еще придерживалась

этой колеи, то только до времени, пока не встратилась съ постороннимъ сильнымъ вліяніемъ, воторому она и отдалась всецвло, со всвиъ фанатическимъ пыломъ и страстью. Такими именно и были первые агитаторы въ нашемъ враћ-Тышкевичь, Цыбульскій и Ко; таковы же большею частію и поздавище агитаторы-неофиты. Извъстна исторія совращенія Тыпіневича. Живи долго въ херсонской губери., Тышкевичь совсёмь онемечился: женился тамъ на протестантив, подналь вліянію насторовь, бросиль православіе и еще тамъ практиковался въ пропагандъ. Возвращенный на родину (въ с. Плоскую) для водворенія, онъ сначала совращаетъ свою братію, -- шляхтичей, такихъ же по положенію въ обществъ и духовному свладу своему, какъ и онъ. А отселъ пошла зараза дальше. Но прежде чъмъ говорять о самомъ распространеній заразы, я остановлю вниманіе на той містности, откуда эта зараза получила происхождение въ началъ, да и теперь къ намъ приносится, именно-на Херсонскихъ нъмецкихъ колоніяхъ. Херсонская губернія имфетъ важное значеніе для нашего края, какъ мисто, куда отправляется нашь бидный классь населенія для заработновъ. По разсвазамъ крестьянъ, возвращающихся оттуда, мало кто изъ нихъ останавливается для заработковъ у другихъ колонистовъ: большею частію они навимаются у нъмцевъ, которые въ большинствъ протестанты (лютеране, вальвинисты, анабаптисты). Эти колонисты, вызванные нашимъ правительствомъ еще въ половинъ прошедшаго столътія, собственно въ видахъ благотворнаго воздействія ихъ на наше сельское хозяйство, водворившіеся у насъ съ такими большими издержками для нашего государства, получившіе притомъ самый прочный залогъ своего благосостоянія въ такихъ жирныхъ надълахъ полевой земли (60 десятинъ на семью), которые нашему русскому мужику и присниться не могутъ, до сихъ поръ еще не обнаруживали никакого благотворнаго воздействія на сельско-хозяйственную вультуру нашего края. За то они

въ настоящее время всещедро дарять насъ иного рода культурою, - культурою, состоящей въ вытравливани въ нашемъ простомъ народъ всего, что въ немъ есть лучшаго, -- его простей въры, его благоговъйнаго отношения въ святынъ, привязанности въ благочестивымъ упражненіямъпосту, молитвъ, праздникамъ, - уваженія къ авторитету церкви и ен богоучрежденной ісрархіи, или прямве-въ отръшени его отъ православія и затьмъ отъ своей народности. И все это делается подъ видомъ желанія добра русскому народу, которому предстоить великая будущность, но который будто бы не знаеть Христа, будто бы коснветь въ гнусномъ идолоповлонствв и пребываеть во тьмв разнаго рода предразсудновъ и суевфрій... Вотъ въ чемъ ихъ культура! Впрочемъ, кажется вмёстё съ этимъ имеется въ виду и преуспъяніе русскихъ также въ отношеніяхъ научномъ и промышленномъ, ибо, по мижнію пастора Бонлекемпфера 1),-полагать надо, главнаго насадптеля у пасъ штундизма, - русскіе потому и не двигаются впередъ въ научномъ и промышленномъ отношеніяхъ, что они-православны. Итакъ, нужно было испоренить у русскихъ правеславіе. Что въ Херсонскихъ немецкихъ колоніяхъ существуеть съ самыхъ 60-хъ годовъ систематическая пропаганда, это не подлежить сомнанію. Но прома систематической пропаганды, существуеть здёсь и пропаганда частнан. Я разумъю то непрестанное вліяніе, которое оказы-



<sup>&#</sup>x27;) Странн. 1860 г. На эту рѣчь Боннексмпфера, кажется, до сехъ поръ мало обращале винианія. Судя по отзывамь его здѣсь о нашей нравославной церкви и затѣмъ по тому, что о немъ до сехъ поръ печаталось, можно считать Боннексмпфера первымъ творцемъ русскаго штундизма. Слѣдовало бы интересующимся штундизмомъ ближе съ нею познакомиться. Впрочемъ нѣкоторые говорать, будто эта рѣчь принадлежить не тому Боннексмпферу, который былъ пасторомъ въ колоніи Рорбахъ, а какому-то другому. Если это и вѣрно, то интересъ указанной выше рѣчи не теряется, тѣмъ болѣе, что бывшій Рорбахскій насторъ, кажется, совершенно раздѣляетъ мысли своего соименника о нашей церкви.

ваютъ здвиніе половисты -- богачи на своихъ батраповъ-нашихъ бъдныхъ, захудалыхъ престыянъ. Возыите, распросите кого угодно изъ бысшихъ тамъ на службъ нашихъ престывъ, какъ ему жилось тамъ у ввица когониста, и понятнымъ станетъ то, какъ русскій работынкъ научается уму-разуму относительно своей виры у нимов. Редвій изъ престывнь не станеть разсвазывать валь, какъ приходилось ему либо въ споры вступать съ хосайномънвицемъ, льбо суждерія его слушать о нашей прасославной въръ. Да къ этому и случаевь бываеть весьма много: прасдники, посты, крестное знамение при молитсв (предъ обвдомъ и послів обівда), молитва вечерняя, утреняяя, крестъ ва груди, иконы въ домв... ссе это к сему подобъое служитъ обывновенно точкой отправленія въ разговорахъ о нашей правосласной свов между крестыяниюмъ и немцемъ. "Нанялысь мы до німця", резсказываль мив одинь престьявинъ, "да й ве зналы потімъ, якъ выбраця одъ ёго. Еъ середу и пятныцю обідъ скоромный: ссе зъ модокомъ, та мясомъ; въ Петрівку-тожъ скоромно. Сталы казать, щобъ намъ пісный гарылы, такъ де тобі?- Не коче німець; каже, восыть не будешь за ті гроші, що даю. Та ще таке тобі верзе про посты, що луче вуши зативы. Цілыхъ 2-3 мисяця праздныва не знасшь, все на работі, въ церкви не буваешь; руські слободы не блызько, а стань просыця въ неділю у хозявна до церквы, то вінъ заразъ тобі каже: іды въ нашу церкву (вірку)... та все смісця зъ насъ. Терпілы мы, терпілы, та якь діждалы сроку, перехрыстылысь, та драла звітіля... Іотімъ уже ніколы не стану у вімця" (на работу). Не всякій, конечно, относится къ чужимъ рвчамъ съ такимъ благоразуміемъ и стойкостію. Бываютъ между крестывнами и такіе, которые ведугъ себя у подобныхъ хозяевъ съ истивно - холопской угодивостью и подобострастіемъ. Наслушаєшись всевозможныхъ скихъ отзывовъ своего хосяина - немця, очи, естественно, послів этого иншин глазами вачинають смотріть на обрады

православія и возвращаются домой уже значительно охладвешими въ въръ, если не совствъ согращенными. А совращать тамъ видно очень охоми: только пожелай слушать, да учиться грамотъ, сейчасъ тебъ и Евлигеліе дадуть и ваставлять стануть.

Я однакоже нисколько здёсь не думаю утверждать то, будто бы въ настоящее время штундизыт примосится къ намъ главнымъ образомъ изъ Херсонской губерини. Въ настоящее время штундизмъ въ Таращанскомъ уёздё настолько уже акклиматизовался, что можетъ распространяться своими собственными, мёстными силами. Изъ Херсонской губернем положено здёсь начало, оттуда же еще и теперь можетъ исходить главное направление; да еще можетъ заразиться тамъ тотъ или другой изъ огправляющихся туда на заработки. Собственно же мёстное распростанение штундяма идетъ у насъ въ настоящее время чисто географическимъ путемъ изъ центровъ въ мёста сосёдвія. Распростравителями служать обыкновенно ті изъ штундистовъ, которые по какимъ пябудь дёламъ бывають въ этихъ сосёднихъ мёстахъ.

Но здысь, кажется, не неумыстно будеть обратить пниманіе на то, какими средствими пропагандисты обыкновенпо двистерють, чтобы добаться успыха. Извыстно, какъ дыйствовали нь началь первые насадители у насъ штундисма: Тышкесичь, Цыбульскій и К°. Обмань и лицемыріе были гласными пружинами ихъ двятельности. Пачали они агатировать изъ-подтишка. Прежде всего они старались пріобрысть довыріе народа и уваженіе: прикидывались праведин ами, читали имъ книги, толковали ихъ, а для скрыпленія союза поили слушателей водкой. Заручившись расположеніемъ извыстного кружка людей, они старались окончательно уже отторгнуть этихъ своихъ единомышленниковъ отъ Перкви. Но какъ отторгнуть? Нельзя было укрыться отъ священника. Онъ сыдь видимый представитель Церкви: онъ строитель тапнъ Вожіихъ, судтя совысти каждаго, облеченный притомъ властію вязать в рашить, онъ-духовный наставникъ, учитель и воспитатель приходской общины. Нужно было унизить его предъ народомъ, если хотвли отдълить отъ церкви подготовленныхъ ими. И вотъ, особенно на первыхъ порахъ, агитаторы не щадили никакой грязя, чтобы очервить пастырей духовныхъ. Священиям не учать народъ, священники сами ничего не знаютъ или знають, да не такъ толкують, священники "повыдумовалы вазнащо, тай манять насъ"... и т. д. и т. д. Понятво также, что при этомъ не забыли нравственной стороны ихъ: тутъ ни предъ чвиъ не останавливались, ничего не пропускали, да еще при всякомъ случав старались преувеличить въ десятеро. И выходило, что, действительно, свящевники таковы, что лучше держаться оть нихъ подальше. Замычательно, что вездів, гдів только появлялся штундизмів, священникъ въ томъ приходъ, послъ нъкоторой приготовительной работы со стороны агитаторовъ, дълался первою мишенью для ихъ нападеній <sup>1</sup>). Когда такимъ образомъ, путемъ нъсколькихъ фанатическихъ выходокъ противъ священника, агитаторы добьются униженія его, тогда уже легво имъ удается сколотить свою партію и преобразовать ее по своему. Такъ, окончательное, -- точнъе -- открытое отпаденіе отъ Церкви слідуеть какъ будто бы послі разлада со священникомъ.

Здёсь именно лежитъ источнявъ того довольно распространеннаго миёнія о происхожденій штундизма, будто его вызвало исключительно наше духовенство—грубое, глупое, лёнивое, корыстное, мало нравственное или и совсёмъ безнравственное, при томъ—погруженное въ формализмъ и да-

<sup>1)</sup> Посему любимъйшенъ містомъ Св. Писанія у штундистовъ—агитаторовъ служитъ гл. ХХШ Ме., начинающаяся словами: "тогда началъ Івсусъ говорить народу и ученикамъ своимъ, и сказалъ: "на Моиссевомъ съдамицю съдоша книженицы и фарисси...",—глава, представляющая богатую пищу для безсмисленной и дерукъй фантазія пропъгандистовъ (Телерваніе этой главы штундистами см. въ Бієв. Епарх. Від. 1882 г. № 16).

дево отъ народа стоящее. О грубости много бы можно было здесь спорить, да быть можеть, самая грубость на устахъ порицателей значить что вибудь другое, чемъ мы понимаемъ: можетъ быть, здась рачь шла объ отсутствии перчатокъ на рукахъ, о смазныхъ сапогахъ на иномъ, старой, рваной одежь и тому подобныхъ деревенскихъ безобразіяхъ. Тутъ, пожалуй, и спорить будетъ нечего. О глупости придется свазать тоже не больше: ость ведь такой у насъ народъ, для котораго все глупо, что-не отъ него. А вотъ, что касается разобщенностя нашего духовенства съ народомъ, его формализмъ, корыстолюбін, лъности, объ этомъ следуеть сказать нечто. Духовенство наше, говорять обличители его, притомъ-даже иногда и искренно ревнующіе о Церкви, невнимательно къ нуждамъ народа, формально относится къ своимъ обязавностямъ, предано почти исключительно своимъ личнымъ интересамъ, -- вотъ почему оно и не авторитетно въ народъ; отъ этого де и штунда и т. д. Отвъчаю на это сообщениемъ о томъ, что видъть и слышать инв самому приходилось здесь въ Таращанскомъ уезде. Что наше духовенство само себя отделяеть отъ народа, удаляется отъ него, - этого никакъ нельзя сказать. Случаи, въ которыхъ священникъ держаль бы себя бариномъ, недоступнымъ для прихожанина, подобно тому, какъ это заурядъ, говорять, можно встратить у протестантовь, у насъ почти невозможны: батюшка въ нашей мъстности живетъ не самъ собою и не для одного себя; онъ соучастникъ престывнина въ важивищихъ обстоятельствахъ его жизни-радостныхь наи печальныхъ, онъ раздъляетъ съ нимъ общение, бесъду и трапезу. И ужели справедливо будеть думать, что все это участіе здісь ограничивается одною формальностью, что, присутствуя при семейныхъ оказівхъ, священвикъ ограничивается одною обрядовою стороною, -- что онъ печальнаго не утвшаеть, радующемуся не сорадуется, нуждающагося въ наставлени не поучаетъ? - Самъ я постоянно иному былъ свидвтель. Можно желать по этой части большаго, и даже слвдуеть; но это уже будеть совстив другое. И въ равнодушів со стороны духосенства въ нуждамъ нашего народа упревъ, кажется, будеть въ сначительной мюрь весправедивымъ: оно ли о школахъ не ревовало? Опо ли равидушно было въ вравственному состоянію пасомыхъ? Оно ли, при псей отчужденности и препятствіяхъ по вывшалельству щественныя деля прихода, не ратозало за выссобожденіе врестьявъ отъ нозаго работна египотскаго-жидовъ эксплуататоровъ (корчиарей, прендиторовъ голей, ставковъ и пр.)?-Сколько мав изсистно, здвинее духовенство и прежде готово было идти на встричу существеннийшимъ нуждамъ народа, да и нына опо не отступается отъ удовлетноренія этимъ нуждамъ, васколько есть у него въ тому возможности. И сколько ос уже до сихъ порь было сдълано ьмъ добра народу, если бы другіе, столщіе надъ народомъ, старались поддерживать, а не мъшать ему! (М влияли, калется, тоже во имя гакихъ-то съсщихъ, просвищечные идей)! И въ корыстолюоіи, святкахъ и поборахъ безпристрастный ве упревнеть наше дуговенство. Не о поборать и валтнахъ думать бы, а постаралься бы дучше объ изманенія условій матеріальнаго положенія нашего духовенства. При данномъже ныне состоянія этихъ условій, всегда будуть возможны злоупотребленії (въ отдівльныхъ случаяхъ) правомъ возваграждевін за требы (поборы). Впрочемъ, если пногдавозножны и бывають вымогательства, то гораздо чаще случается то, что трудишемуси служителю алтаря и ничего не достается кромъ разсъ хлава на пропитаніе.

Итакъ, со первыхъ, духовенство здашнее не такъ сильно расобщего съ рародомъ,—не нерадитъ о нуждахъ народа, не въ такой върк счонии интересами занято, — какъ это обывновенно дотятъ представить: все нозможное по части этихъ требованій оно далетъ и впредъ готого двлать. По, со сторыхъ, говора это о нашемъ духовенства, я вовсе не дукаю утверидать, что оно въ этомъ отношеніи стоить на высоть своей задачи. Напротивъ, я сворве го-

топъ стлониться на сторону того мивнія, воторое у насъ вес-ма часто приходится слышать, - будто прежде, именно до 60-хъ годовъ, духовенство наше во всвхъ, сышеу казанныхъ отношеніяхъ стояло выше, нежеля теперь, т. е. что и связь его съ народомъ была кріпче, и двятельность его нареду казалась благотвораве, и матеріальныя отношенія были съ обвихъ сторовъ бол ве удовлетворительны. Съ выходомъ престыявъ на волю отношения пастырей гъ народу какъ-то сами собой стали ослабляться, пъ харитеры динтельности пастырей кичъ-будто менве ощу цается изодотворности, в даже въ матеріальновъ отпоменія со стороны ду товенства иногда обнаруживается, пожадуй, облыче требовательности. Итакъ, что же?- Не стать ли наиъ тотчасъ обвянить наше молодое попольніе руковыхъ въ самолольномъ уклонени от выполнения своей зыдичи? Не мскать ли . вамъ ръшен я запимаю паго насъ вопроса въ возомъ либеральномъ духв, винтываемомъ нашею молочежью съ школв и паравизуютемъ ихъ отношенія въ своему апостольскому призванію? — () ставить тев прочія обстоятельства, всю новыя условія жизни нашего пастырства, и осыпать упречами нашихъ молодыхъ отцесъ, свалисъ всю бъду на ихъ толову, - тачъ рашать попросъ будеть очень легко, но и очень весправедино. Посмотрым бы вы на ивыхъ молодыхъ священиямовъ, закъ они берутся за свое дело въ началь, и вы бы ре счазали, что они такъ холодиы, такъ безучаствы вь своему спятому двлу, такъ сильно провчквуты практицизмомъ. Грустную, до прайности тяжелую (подъ часъ даже съ трагическою развязкой) повъсть приходилось вимъ слыпить оть этихъ "молодыхъ" батюшевъ о первой порв ихи двательности: съ юномескою спажестью силь, съ горячинь витукіавиомъ бранся иной протставитель апостольскаго служенія за діло Божів на навіз Росполней: много добраго хотвлось ему савлать на сей нисв, кое-что даже онъ двладь и заводиль, да скоро потомъ затихнуть пришлесь подъ тажестью неблагопріятныхъ условій и

обстоятельствъ. Отъ чего же нынв наше духовенство не можеть стоять въ такой бливости къ народу, какъ это было до 60-хъ годовъ? Отъ чего вообще и отношенія между вимъ и народомъ накъ будто къ худшему измънились? -- Волъе или менње връцкая и глубокая свизь духовенства здъщняго съ народомъ обусловливалась особенно тъмъ, насколько оно удовлетворяеть его насущивишимъ нуждамъ. А эти нужды до 60-хъ годовъ и послъ того были совершенно различны. По 61 года народная жизнь была сдавлена вржпостнымъ правомъ: вся главная масса народныхъ интересовъ сосредоточивалась на нанскомъ дворъ, большая часть времени и силъ посвящалась барщинъ. Не было тогда народу нашему ни досуга, ви охоты заняться чёмъ вибудь важнёе добывавія въ потв лица своего хлеба насущнаго, — не было времени даже подумать объ этомъ. Потребности съуживались до самаго ограниченнаго минимума. Вивств съ тъмъ и задача духовенства была проще. Не о школахъ, не о болъе или менъе широкомъ просвъщени народа приходилось ему тогда думать, а о болве или менве сносномъ гражданскомъ положеніи народа, -- о смягченіи тягостей барщины, о защитв его оть произвола и самодурства со стороны пана и различныхъ "підпанківъ". И священникъ въ эту пору, дъйствительно, быль постояннымъ печальникомъ его предъ начальствомъ и защитникомъ предъ помъщиками. Свищенникъ и народъ болели однимъ сердцемъ, жили одною мыслію и питались одною надеждою. За то и народъ дорожиль своимъ пастыремъ, быль крипко привязань къ нему. Ничуть не выше въ вравственномъ отношении (если даже не ниже) стояль тогдашній свищенникь въ сравненіи съ нынвшинить. Твит не менве народъ относился въ нему съ полнымъ уваженіемъ, вниманіемъ и послушаніемъ. Онъ не быль такъ силоневъ къ пересудамъ, которые въ настоящее время часто доходять до глумленія надъ своимъ пастыремъ, напротивъ того, какъ видно изъ многихъ разсказовъ стараго времени, даже защищаль его отъ злоръчія и злословія

и серываль его недостатки, - обличительнымъ словомъ не брезгаль, а старался слушаться его и поворяться. Но, что всего поразительные, такъ это то, что народъ, не смотря на свою нищету, не задумывался уделять ему изъ своего добра, - часто вознаграждаль его труды съ избыткомъ: онъ также не считалъ для себя унизительнымъ и труднымъ помочь ему лично въ полевыхъ работахъ: съ большою охотою бывало стекался онъ помочь "своему батющці" послів пяти дней работы на пана. При простотв народа, его спромности и искренности съ одной стороны, и при очевидно важномъ значенім для него священника-съ другой, иного, конечно, и ожидать нельзя было. И сами священники, кажется, были довольны тогда своимъ положеніемъ. Съ какихъ поръ это духовенство подчяло жалобы на свою нужду? Кажется, до 60-хъ годовъ этихъ жалобъ было меньше. Сважуть, быть можеть, что съ твхъ поръ здвшнее духовенство стало жалованья больше получать? - Да, - вмісто 120-300 р. съ очень почтеннымъ минусомъ отъ вычетовъ взъ этого жалованья. А между тэмъ жизнь болве, чемъ вдвое, подорожала, потреблости возрасли, даянія прихожань стали понижаться до нуля; а расходы по хозяйству у священника всегда стоятъ выше, нежели у другаго хозяина землевладвикца или землепашца. Но вглядимся однако попристальные, что сталось съ нашимъ народомъ и духовенствомъ послъ дарованія воли. Сброшено ярмо рабства, не стало панщины! Полно работать на другихъ, - притомъ еще-ино--адельния умоджур стреновых вырамновы и схинова ству въ дъла нашего врестыванна! Конецъ панскому самоуправству и произволу надъ крестьяниномъ - его личностью, его трудомъ, его домомъ, его имуществомъ. Отнынъ престыянинъ становится полноправнымъ гражданиномъ своего отечества, -- не просто крестьяниномъ, а крестьяниномъ собственникомъ. Ему дано самоуправленіе: онъ самъ себ'в сталъ господинъ и судья въ движъ семейныхъ, имущественныхъ и общественныхъ. Цвиая эра наступила въ его положеніи,

бытв и сознавін. Опъ (разумви-большинство его) начинаетъ устранвиться сь вибшией стороны, является у негонвиэторый доститокъ, развивается въ вемъ сознавіе авчности. На досугв вашъ простолюдинь начиваетъ приглядывасься ближе въ себъ и другимъ: развивается духъ кри-Сознивають у него при этомъ новыя требовной в новые вкусы. Даже бідный и безземельный простолюдивь. пось поздъйствіемъ мичной свободы, теперь сталь совсьмъ инымъ. Итавь матерінавный достатокъ, спацный подъомъ сознанія дичеости, развитіє критики въ народів-тотъ непосредственные плоды освобожденія крестьянь оть врвиоствой зависимости. Одна о этих в плодовъ освобождения было еше ведостаточно для того, чтобы нашъ народъ шель надлежащимъ образомъ впередъ по новому пути своего развитін. Для нориальнаго прогрессь нашего народа первъйшую погребность составляеть образование. Если науодъ нашъ сталь поправлаться матеріально, проникаться большимъ сознаніемъ себя и обнаружнять болье интереса ко всему овружающему, -- то нельзи было оставлять его судьбы, безъ всяваго руководства и духовной пищи. Ипаче эти результасы освобожденія крестьянъ могли врявое, прегратное и злокачественное направленіе. Матеріальный достатовъ-необходимое условіе благоденстія; но въдь надобло имъ благоразумно пользоваться. Свобода волы и импливость ума-необходимые аттрибуты вравственнаго совершенства и просвытавнія сознапія: но выдь употребленіе ихъ должно быть заковное и направленіе здравое. Все же это могла дать только школа и церковь: первая вивдряеть въ дътское сознаніе коренныя начада жизии и знанія; вторая этимь началамь даеть высшее направленіе, освященіе и утвержденіе. Само собою разумвется, что ни та, во другая не должны быть раздвлыны: ибо, собстсенно голоря, и цель ихъ одна-приведение людей въ совершенству, -- только первая преследуеть потребности препъущественно здвшинго міра, вторан болве имветъ

въ виду міръ горя й. Первая только починаєть совершенствован е челосівля, втория отъ самито начала сопутствуєть челогівлу ьа всівль путяхъ его жизни и доподить это совершенствованіе до конца, приводя его въ міру нозраста исполненія Христова.

Иганъ, если одноло изъ первыхъ потребностей для нашего навода, посла зарованія ему нови, было образованіе, чоар встор ил долен в выпоской оте моот доль доль опчрохоры церковью и ори двятельномъ участій последней. На дуколенства зежала врасствення обранность выступить первому своимь трудомъ и влізніємъ на удоплетвореніе этой высущвой потребессти нероди. Что же? Отступилось ви опо отъ этого своего присванія? Нискольго ньть. Всемъ наматно у вась эо, какь живо оно, по призыву своего врхивастыря, Высокопреосвищенниго Арсенія, принялось, вскор'в послів дарозгнія крестьянамъ воля, за основаніе и устройство цертовно-приходстихъ школъ. Иокойный митрополить Арсеній сь особенцою любосью и внинаціонь отростися въ вто 4 сторов'в д'вятельности нашего духовенства въ народ'в. Il наме сельское духовенство шло охотно на встрычу этой существенный шей пужув народа. Уже одинь простой факть открытія Ц.-приходскихь школь почти во всьхъ приходать віевсьой опархіи ссидътельствуеть объ усерхіи нашего духовенства къ образованию народа. А присмотритесь ближе къ тому, какъ устроивались и содержались эти плиоды: не соященнять им одинъ быль у насъ съ то врем г безпорыстнымъ и самоотверженнымъ радвтелемъ писолы? Вогъ въкоторые священники принимали учищикся дътей въ себъ въдомъ, другіе причимали къ себів учителя на ковртиру, или давали ему отъ себя столъ, иные дарала свои дома цамколу, вносили на двло школы скол матеріальных жертвы, было се мало чакихъ, которые зично сапимались діломъ обучения дътей. Вольно было людямъ извъстнаго повром считать все это публичнымъ обманомъ, издъваться надъ характеромъ и значеніемъ церковно-приходской школы: въ

этомъ случав явно сказалось лишь то наше просвещенное верхоглядство, которому ничто не можетъ правиться, если только къ нему вившались священникъ, славянщина и духъ церковный. Что однакоже церковно-приходская была фикціей, что, напротивъ, она существовала повсемъство въ нашей епархіи въ первое время прошедшаго 20 тилътія и принесла свою пользу народу, объ этомъ посвидътельствують тв изъ крестьянь, которые, получивъ начальное образование въ церковно-приходскихъ школахъ, закончили его въ разныхъ казевныхъ учебвыхъ заведеніяхъ въ недавнее время; а лучше всего это доказываетъ нынв то повсемъстное явление въ нашихъ селахъ и деревняхъ, что большинство грамотниковъ среди селянъ суть все 25-30-лътніе. Но здъсь кто-нибудь скажеть: "что же теперь духовенство ваше притихло съ своею ревностію объ образованіи народа? Отъ чего перковно-приходскія школы, въ такомъ изобиліи возникавшія на первыхъ порахъ, потомъ заврываться или совращаться въ числъ учащихся?--Не означаеть ин это того, что ревность вашего духовенства была напускная, что она ему была, такъ сказать, совыв навизана непрошеннымъ усердіемъ епархіальной администрацін, — а потому и промла скоро, какъ только настала къ тому счастливая пора". -- Въ томъ-то и бъда вся, что съ такимъ же, какъ и здёсь, недовёріемъ и предубежденіемъ въ духовенству нашему относились съ самаго же начала. Судили его много за все, заподозрили его искренность, констатировали его неспособность къ обученію народа, а сами чуть ли и пальцемъ дотронуться къ двлу не хотвли. Между твиъ-- какъ много бы сдвано было добра народу, еслибы порицатели духовенства, ревнуя единственно о благъ народа, а не о чемъ другомъ, вмёсто осужденій, насмёшекъ и издъвательствъ надъ благороднымъ и великимъ предпріятіемъ духовенства, взялись лучше за содъйствіе ему и словомъ и дъломъ, идя съ нимъ дружно, рука объ руку, къ одной общей народообразовательной цъли. А при тъхъ усло-

віяхъ, вакія были и какія и теперь еще существують, чего иного и ожидать нельзя, вромь превращения и уничтожевія церковно-приходскихъ школь. Судите сами. Въ то время, какъ школы-такъ называемыя-народныя получали казенную и общественную поддержку, школа церковно-приходская лежала и правственно и матеріально почти исключительно на плечахъ священника. Онъ долженъ былъ сямъ ее заводить и устроивать, самъ обо всемъ подумать, все пріискать, самое же главное-изыскать для нея матеріальныя средства. Последнее - особенно важно. Свободныя церковныя суммы очень скудны: хорошо, если наберется хоть одинъ, другой десятовъ рублей остатка въ церковной кассъ за годъ. Нужно, следовательно, было священнику призывить громаду къ содвиствію. А какь трудно было сладить съ нею, я думаю, это многіе испытали. Нелегко было втолковать народу, что швола для него необходима, а еще трудиве было добиться отъ него солидной матеріальной поддержки. Народу, который недавно жилъ совсвиъ безъ всякаго образованія, лишней затвей самаго батюшки могла казаться школа, да еще швола, достаточно обставленняя всемъ необходимымъ и надлежаще устроенная. Вотъ что мяв приходилось слышать отъ нашихъ отцовъ. Соберутъ бывало сходъ. Станетъ свищенникъ толковать собравшейся массв про грамотность, про шволу. Прихожане какъ будто соглашаются... Попробуй же онъ далве заговорить о деньгахъ; - тутъ сейчасъ такая суматица поднимется, что и самъ ссбв онъ станетъ не радъ. "Ле намъ тіхъ грошей взять? Все давай та давай. теперь тобі по світі пішло здырство, що й не веды Маты Божа..." Теперь уже слышны и на такой ладъ ръчи: "на що вамъ ця школа? ні вуды вамъ тіхъ грошей дівать. Моёму малому, щобъ за плугомъ буть, не треба грамоты..." Такъ вотъ погадатъ, покричатъ, пошумятъ, да на томъ почти и покончатъ. Впрочемъ и батюшку таки не обидатъ: отпустять рублей 20-30 на шводу изъ тёхъ 100-200, которые они должны будуть получить отъ шинкаря въ концъ Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

года. Вотъ и дълай батюшка съ своей школой, что хочешь, просвъщай народъ. Можно ли хоть хорошаго учителя навять на эти деньги? И тавъ приходилось возиться духовенству со шволами изъ году въ годъ. Много бы здёсь могло духовенству посодъйствовать своимъ вліяніемъ на народъ и зависящими отъ него мърами увздное начальство. И въ нвкоторыхъ містахъ оно, дійствительно, помогало: тамъ выходило и больше двла и толку. Впрочемъ это бывало рвже. Въ большинствъ случаевъ наше духовенство было предоставлено самому себъ, а то неръдко встръчало даже противодъйствіе со стороны увадныхъ властей; бывали вногда духовенству нашему отъ уваднаго начальства услуги въ видъ такихъ внушеній народу: "не давайте денегъ, ве посыляйте детей... это все поповская затея; они это ради себя двиають; на вашихъ же плечахъ потомъ Ведить будутъ...« Крестьянину нашему это, конечно, и на руку было, хотя и не въ твхъ видахъ, въ которыхъ давались иль такія внушенія. Видно, эти доблестные мужи, поставленные надынародомъ для его блага, воображала предъ собою въ пашемъ духовенствъ клерикаловъ-своихъ естественныхъ враговъ: напрасно! здъсь въдь не Франція, или Германія, а православная Россія. И то-истина безспорная, что пастыри духовные у насъ не вакіе вибудь члены ордена, преследующаго свои узкія, нартіозныя цвли, не какіе нибудь сепаратисты отъ народа, а плоть отъ плоти и кость отъ костей: его, только при этомъ самимъ Богожъ уполноноченные правожь учить и наставлять народь въ въръ и воспитывать его въ благочестін по духу ученія Христова, по смыслу вреданія апостольскаго. Я при учрежденіи школь, духовенство, безъ всяваго сомивнія, (по крайней мірів въ большинствр своемл) раководилось прежде всего желяніемъ блага народу и сознаніемъ своей просвътительной миссін во врученной ему отъ Бога паствъ. Но люди поняли иначе. И воть, не поддержанное отъ другихъ въ двав устройства церковно-приходскихъ школъ, духовенство наше волей-неволей должно было, послё тяжелаго опыта, и руки опустить. Оживленіе его въ этомъ дёлё стало мало-по-малу затихать. И вотъ—въ настоящее время многія школы, учрежденныя нёкогда духовенствомъ, остались у насъ только въ воспоминаніи, другія ожидаютъ такой же участи, и я полагаю теперь, по крайней мёрё <sup>2</sup>/« церковно-приходскихъ школъ или закрыты фактически, или же существуютъ только по имени, что впрочемъ все одно.

А между темъ, чемъ дальше шло время, темъ больше оказывалась въ народъ нужда въ грамотности, да и не въ грамотности только, а въ основательномъ, отчетливомъ знанія того, кто онъ таковъ есть, чёмъ онъ быть долженъ и почему. Само собою разумеется, что наше духовенство, вынужденное силою тяжелыхъ обстоятельствъ отступить назадъ въ отношения въ удовлетворению народа въ самомъ необходимомъ, должно было очутиться въ положени болве замкнутомъ, изолированномь отъ народа, чёмъ прежде; и эта изолированность со временемъ сказывалась все болве и болъе осазательно. Въ прежнее въдь время духовенство ощутительно могло показывать предъ народомъ свое значеніе: его соучастіе въ нуждахь, скорбяхь и радостяхь народа были явственны для этого последняго; народу было очевидно, что если его еще не въ конецъ раззоряетъ панъсамодуръ-фанатикъ, то потому особенно, что видель надъ собою постоянную грозу въ ревниво оберегающемъ своихъ пасомыхъ пастыръ; тавъ-же твердо, овъ былъ убъжденъ, что если вто истинно и нелицемврно порядуется измененію его положевія въ лучшему, такъ это постоянный печальвикъ, защитникъ и заступникъ его - батю шка. Напротивъ, когда наступила въ самомъдълъ перемъна кълучшему нь положенін народа, -- то последній не въ состоянін быль надлежащимъ образомъ повять и оцвинть усиліе пастыря къ его просвъщеню, а потому и не обнаруживалъ особенной охоты посавдовать внушеніямъ его особенно при отсутствіи сколько нибудь порядочной поддержии со стороны общества и прави-

тельства. Такъ дело народнаго воспитація и поныне оставалось. Когда же наконецъ и въ народе оживилось сознаніе нужды въ образованіи, то онъ пе сталь разсуждать, что да почему, а прамо сталъ заявлять (благо подказчиковъ услужливыхъ есть миого!), что намъ въ попахъ пользы вътъ никакой, что наши "попы сами на себе жывуть", что "попы васъ не учылы и не учать". Здъсь еще однако не вся бъда. Самое большее эло заключается въ твуъ грустныхъ последствіяхъ на самомъ освобожденномъ народів, которыми уже и теперь сказывается въ немъ прододжительное отсутствіе адраваго, основательнаго, глубоваго религозно-правственнаго образованія. Уже зам'ячено было, чімъ больше свободы и правъ человћку, твиъ выше должно быть его образованіе; иначе свобода и права не принесуть ему добра. И нашему народу, ставшему свободнымъ и полноправнымъ. съ 60-хъ годовъ, давно уже настояла потребность въ образованіи, дабы его свобода не превратилась въ вольность, дабы и онъ не возминь о себъ свыше мъры, полагаемой законами Божескимъ и человъческимъ, и не могъ сдълаться легкимъ орудіемъ всякаго обольстителя, который рашится втянуть его въ свою интригу, разжечь его страсти и произвесть въ немъ смуту. Образование для народа новомъ положевіи было единственно прочнымъ обезпеченіемъ ого правильнаго развитія, единственно надежной охраной коренныхъ основъ и въковыхъ формъ его жизни. На самомъ двлв, какъ было выше показано, народъ не былъ до сихъ поръ обезпеченъ надлежащимъ образомъ къ своему правильному развитію, не быль надлежаще охраняемь и утверждаемъ въ върности этимъ короннымъ основамъ и въковымъ формамъ своего бытія. Отсюда то и начало бользнямъ нашего народнаго организма, - отсюда въ сущности и штундизмъ-грозное знаменіе нашего времени. И эти бользни въ нашемъ народъ могутъ, чего добраго, въ будущемъ развиться еще болве и произвести еще болве опустошеній въ нашей народной средв. Въ самомъ двяв, по-

смотрите, что двлается съ нашимъ народомъ. Вотъ та часть его, которая не украпилась достаточно своими корнями въ родную почву-слабая, худосочная и тощая духомъ, подверглась въ нъкоторыхъ местахъ (въ томъчисле и у насъ, въ таращанскомъ увздв) двйствію жгучихъ и порывистыхъ ввтровъ-протестантизма. И не долго она противилась этому въянію, легко поддалась ему, и вырвана теперь съ корнемъ изъ своей родной почвы. Трудно ей возвращаться назадъ: для насъ, православвыхъ, эта отпидшая часть, кажется, совсвиъ потеряна. Впрочемъ это еще частичка возможнаго зла. Если предоставить дёламъ идти попрежнему, то можетъ быть у насъ въ будущемъ во сто-кратъ хуже. Кажется повсемъстнымъ стало у насъ то явленіе, что молодое покольніе изъ народа, взросшее на полной свободъ внъ всякой почти регулировки личнаго сознанія и поведенія въ жизни, является въ звачительной степени одичалымъ въ отношении къ церкви и въ своимъ пастырямъ, -- отцямъ духовнымъ, и апатичнымъ въ отношения въ своимъ религиознымъ обязанностимъ. Замът. но, что для молодаго покольнія, взросшаго уже не въ кръпостномъ состоянія, меньше значенія имбеть авторитеть церкви и пастыря, нежели для людей старыхъ '); оно болъе дегкомысленно, менве строго блюдеть уставы церкви, менве любить храмь Божій, таниства церкви, богослуженіе. Не даромъ здесь сложилось общее убеждение, что "молодые въ религіозномъ отношенія не стоять старыхъ". Дъйствительно, нельзя не признать, что въ нашемъ молодомъ поколфніи простаго народа вольность поведенів вообще и легкомысліе въ отнощенім къ церкви и пастырямъ ужъ



<sup>1)</sup> Вто нибудь возравить здёсь: но и въ періодь кріпостнаго права не било школь; отъ чего же тогда штунди не било?—Отъ того, скажеми ми, что старое поколівне крестьявства не такъ нуждалось въ просвіщений для того, чтобы держаться церкви; достаточно сму било того, что перковь давала ему въ горі утішеніе душевное, а въ лиці пастырей также и защиту оть нио-племеннихъ и нновірныхъ утіспителей.

очень далеко зашли. Да это и очень естественно при томъ отношенів въ религіи, которое теперь у насъ повсюду вошло въ моду. Религія, говорять, дівло совісти: эту истину въ наше время такъ врвико знають, что, кажется, больше ничего другаго и знать не хотять. Такъ называемый образованный человыкь везды носится съ нею, трубить о ней направо и наляво; и не напрасно онъ такъ догожитъ ею: она даетъ ему возможность укрываться за нею съ своимъ невъріемъ, спецтицизмомъ и враждой противъ церкви. Народъ нашъ не нуждается въ этой идев въ такой степени: однакожъ, кажется, и онъ мало по малу начинаетъ проникаться сознаніемъ того, что ему вольно принимать или не принимать то, что относится къ въръ, или же,--что онъ можеть въровать такъ или иначе. Что же послъ этого можетъ быть съ нашимъ народомъ, лишеннымъ здраваго религіознаго образованія, но много сознающимъ себя, какъ не постепенное ослабление узъ церковныхъ, какъ не охлажденіе къ діламъ вітры и удяленіе отъ пастырей? Воли много, а воспитанія-почти нуль. Все держится стариной, да еще свойственнымъ нашему народу болве, чвиъ какому другому, природнымъ здравомысліемъ. Однако дурные признаки уже теперь сказываются; дай же Богъ, чтобы эти признави, вывсто развитія къ худшему, образумили наше лучшее общество и вызвали нь бытію здравую, разумную, православно-русскую школу, каковою и можетъ быть школа церковно-приходская.

На все это мий могуть возразить: пусть сказанное о церковно-приходской школь справедливо; но выдь не чрезь одну шволу духовенство можеть учить и воспитывать народь. Оно можеть и должно назидать его примъромъ своей жизни и научать своимъ собственнымъ словомъ съ церковной канедры и частно. А много ли оно преуспъвало въ этомъ?—Не отъ того ли оно и невліятельно въ народь, что стоитъ низко въ правственномъ отпошеніи и не заботится о наставленіи его по крайней мърь тъми способами, кото-

рые для него доступны, т. е., проповъдями, бесъдами по праздинкамъ и при разныхъ требахъ?"-Что касается правственностя, то я не беру на себя обязанности обълать наше духовенство до чиста, и не думаю здись ни отрицать существованія въ средв его разныхъ недостатвовъ и слабостей, ни устранять изъ виду пужду въ ихъ исправлении. Но, во-первыхъ, эти недостатки большею частію суть обывновенныя слабости природы человёческой; крупные проступки въ нашемъ духовенствъ очень ръдки; про нихъ что-то у насъ очень мало и говорять, какъ бы ви рады были этому пропагандисты штундизма. Во-иторыхъ, и это самое главное, нельзя считать недостатковъ нравственныхъ въ нашемъ духовенствъ исключительной причиной штундизма. Возьмите, переберите все наше духовенство, и сравните съ правственной стороны духовенство тахъ приходовъ, гдв появилась и уже утвердилась штунда, съ темъ, гдв ея нътъ. Не представится ли вамъ во всей поразительности тотъ фактъ, что духовенство многихъ, увлеченныхъ въ штунду, приходовъ еще при самомъ вознивновени ея. было гораздо правственные своихъ сосыдей-сопастырей, въ приходахъ которыхъ еще и теперь или вовсе нътъ штунды, иди хоть и есть, да что-то принялась плохо?

Далье. Совершенно справедливо, что проповъди, воскресныя бесъды и тому подобные виды общественной пастырской учительности могли бы быть однямъ изъ средствъ, воспитывающихъ въ благочестіи и утверждающихъ въ въръ нашъ народъ. Справедливо и то, что всего этого въ нашемъ духовенствъ мало еще, что по этой части оть него еще приходится много желать. Но странио вотъ что. Тъ самые, которые болье всего склонны винить наше духовенство въ этомъ отношения, видимо, менъе всего расположены открыть ему возможность къ исполнению этой обязанности. Я разумъю здъсь возможность матеріальную, физическую, въ которой наше духовенство нуждается столько же, сколько и всякій другой. То правда, что духъ плоти и костей не

имать, но для людей светскихъ должно быть понятно, канимъ это образомъ занятія житейскія не позволяють обнаруживаться во всей полнотъ духу. Можно ли нашему духовенству заняться надлежащимъ образомъ и проповедію съ канедры и бестдами къ народу въ востресные и праздничные дни и разными другими видами учительной дъятельности, при настоящихъ условіяхъ его матеріальнаго быта? Доказывать ли здёсь то, что хозяйственныя заботы отнимають у нашего духовенства весь остатовь свободнаго времени отъ исполненія требъ й обязательныхъ службъ? Гдв ему помышлять о проповеди (да еще не опустительной), о воспресныхъ чтеніяхъ и бесёдахъ (которыя тоже трудъ не легвій, если ихъ вести, какъ следуетъ), когда ему за шатаніями изъ-за хлібба насущнаго некогда и за книгу взяться, чтобъ почитать что-вибудь хоть самому для себя? Скажите: свищенникъ получаетъ 300 р. жалованья?-Ла. Прибавлю къ этому только еще очень порядочный вычетъ, иногда въ рублей 40-60. Этимъ жалованьемъ теперь послідній писарь или канцелярскій служитель обижается. Правда, нъкогда священники ји 120 рублями довольствовались. Но вёдь то было другое время. Жизнь тогда была гораздо дешевле. А теперь, кромъ увеличенія расходовъ на самого себя, на семейство, въ особенности воспитаніе дътей, приходится и на поле тратиться очень много: прежде обработка поля очень мало стоила; крестьянинь не былъ такимъ перемоннымъ на счетъ помощи своему пастырю, шель пособлять ему даже съ великой охотой. А извольте-ба теперь допроситься у него помощи. Крестьяне или на отразъ отказывають своему батюшив въ помощи, когда снъ является къ нимъ съ просьбой помочь Бога ради, или же въ большинствъ случаевъ, завидъвъ батюшку и смекая, вь чемъ дело, стараются спрыться отъ него. А потомъ еще и позволяють себъ выражать свое неудовольствіе: "да це ему не панщина теперь!.. що винъ насъ зве?! Мы ему не панщиниі. Ні за що не діжде, щобъ я пішовъ (или пішла)

ему на поле робыть"... Понятное двло, что духовенству приходится обработывать поле исилочительно на средства, а какъ много теперь это стоитъ, всякій знаетъ. А туть у священника дети въ школе; -- на каждаго выходить за годъ minimum 150 р. с. Гдв ты имъ столько наберешь? Приходится или видеть и терпеть съ семействомъ великую нужду, или, что бываеть чаще, посвятить себя преимущественно хозяйственнымъ заботамъ, глядъть за поломъ, за работнивами, за сборомъ хлеба, за молотьбою, ва сбытомъ жавба. Такъ вотъ и выходитъ, что священникъ постепенно очерствляется, охлаждается ко всякому научнобогословскому предмету, подъ тяготою житейскихъ попеченій, отлагаеть въ сторону и проповеди и беседы, хотя объ этомъ настоятельно напоминаетъ ему жизнь. Весьма звурядно явленіе такого рода. Тотчасъ по вступлевіи на приходъ священникъ и Библію читаетъ, и догматикой занимается, и исторію церкви изучаеть, и проповѣди верѣдко свазываетъ и съ прихожанами какъ-то сообщительнъе. Но вотъ пожиль летъ 10. Пришлось воспитывать двтей. Средствъ нътъ: нужно высосать ихъ изъ земли. Воть и вачинаетъ онъ биться изо всёхъ силъ надъ темъ, какъ бы извлечь изъ земли выручки побольше. А гдъ же Библів, догматика, исторія?—Покрыты пылью забвенів. Получаются еще газеты. Да в тв потомъ оказываются не нужными: невогда читать, да и не зачёмъ напрасно денегь тратить. О проповъдяхъ и не поминай: не до проповъдей тутъ, когда за хозяйствомъ некогда и въ гору глянуть. И выходить въ концъ концевъ, что иной священникъ достигнетъ обезпеченія себъ и своему семейству порядочнаго. За то совсёмъ въ немъ будутъ изглаждевы тв светлые идеалы, которые такъ вдохновляли его въ первую пору его служенія, вогда въ немъ еще только что воспылалъ даръ Божій, пріятый возложеніемъ руки преемника Апостольскаго,-даръ, который онъ долженъ былъ постоянно возгравать и утверждать въ себъ своею дъятельностью. Зябыты востор-

женные порывы, заглушены высшіе интересы; священникъ выходить примърнымъ, образцовымъ козянномъ, добрымъ семьяниномъ, пожалуй еще, аккуратнымъ требоисправитедемъ, но въ ръдвихъ случаяхъ бываетъ въмъ нибудь больше этого. Все-таки хорошо еще то, если земля достаточно вознаграждаетъ священняка. А что бываетъ, когда и земля, не смотря на усилія священника-хозянна, не удовлетворяетъ нуждамъ его?-По неволъ приходится ему дополнять свои денежные рессурсы торгами за требы и тапиства. Весьма нередки такія явленія. Прихожане не только отвазываются помочь батюшяв, но даже стараются, по возможности, больше стянуть съ него за обработку поля, пользунсь затруднительнымъ его положеніемъ, которое они сами же намвренно создали. Священникъ повышаетъ плату за требы. Крестьяне уппраются: "явъ можва? Таже впередъ ціого въ васъ не будо. Та і въ тімъ то и въ тімъ місці такъ не дають".. Священникъ настапваетъ: "не помогаете, такъ платите"; "пначе - дескать - дътямъ моимъ по міру послъ придетси пуститься". И беретъ свое, уже не обращая внимавія на ропоть и судь людской. Понятно, что этой мірой священники роняети себя. Но, скажите, каки же быть?-Куда ему дъваться съ дътьми? Или думаетс, что онъ одинъ долженъ быть такимъ отцомъ, когорый, когда дитя хавба проситъ, камень подастъ ему? или не думаете ля ужъ, что священиять долженъ быть пролетаріемъ, который будеть каждому въ руки смотреть до техъ поръ. пока вто вибудь не догадается подать ему какую нибудь лепту "ради Христа"? Легко укорать, стоя въ сторонъ и недавая себъ труда войти въ положение обличаемыхъ. А что сказать, далве, о твхъ іереяхъ, которые предади себя Богу всецило, почти отложили земное попечение? Что терпить ихъ семейство? Чему подвергаются сами они? Да и отъ одной ли нужды страждуть они? Пойметь ли ихъ еще самъ народъ? Знаю я одинъ и такой примъръ, что прихожанивъ нъвій свазалъ о своемъ священнивъ, заявив-

шемъ себя въ отвошения къ прихожанамъ поливишимъ безкорыстіемъ: "хто ему виновать, що винъ зъ насъ не бравъ? Треба було брать"... Нётъ. Не укорять, не глумиться вадъ нашими пастырями, а скорве сострадать имъ въ тяжестяхъ и трудностяхъ положенія ихъ. Да если кто реввуетъ искренно и нелицемврно о благь народа и церкви, то ужъ лучше подумать бы ему объ изминеніи прежде всего матеріальнаго положенія нашего духовенства, объ устроеніи его судьбы такъ, чтобы оно безпрепатственно могло предаться тому строенію діла Вожія, для котораго оно поставлено. Выведите наше духовенство изъ той плачевной доли, въ которой оно воздыхаеть о хлиби насущвомъ, поставьте его въ такое положение, чтобы оно не боялось на счетъ своего будущаго и своего семейства, и вы увидите, что та энергія, которая въ немъ тратится на заботы о спасеніи себя отъ нищеты, которая при этомъ въ иныхъ, пожалуй, переходитъ въ неумъренное стремленіе въ обогащению себя, останется свободной для прямыхъ цвлей пастырскаго служенія.

Итакъ, вотъ что хотълось сказать по поводу упрековъ нашему духовенству изъ за штундизма. Можно ли теперь винить наше духовенство такт, какъ винять его? Духовенство наше, безъ всяваго сомивнія, само себя не отдівляетъ отъ народа, не разобщается съ нимъ, оно не нерадитъ о нуждахъ народа теперь, какъ и прежде, по мъръ возможности и силъ стараясь удовлетворять имъ; наконецъ, и своимъ матеріальнымъ обезпеченіемъ занято лишь потому, что готовыя средства скудны, а помощь прихожанъ шинствъ случаевъ слаба или и совствиъ не подлется священвиву. Отсюда уже само собой следуеть, что то мевніе, по которому будто бы единственно наше духовенство новато въ явлени штунды-восбще-не справеданво. (Отдвивымъ случаевъ врайняго недостопиства пастыря, а слъдовательно, и накоторой виновности его въ явленіи штунды, я не отрицаю). Не духовенство въ существъ дъла виновато,

если оно теперь дальше отъ народа, чвиъ прежде. Не оностало устраняться отъ народа; устраняли и устраняють его отъ народа неблагопріятныя обстоятельства, въ которыя оно постановлено, благодаря непонятному нерасположенію въ его предпріятіямъ на благо народа со стороны общества и затъмъ-особенностямъ его матеріальнаго быта. Само собою понятно, что и нападки народных вагитатаровъ и отпадшихъ отъ церкви на наше духовенство нужно понимать именно въ томъ смыслъ, что священнива нивавъ нельзя обойти, какъ видимаго представителя церкви, если хотять окончательно оторвать обольщенных ими отъ церкви. Самая 21 гл. Мо., послъ утвержденія штундизма въ извъстныхъ мъстахъ, перестаетъ привлекать вниманіе какъ штундистовъ, такъ и православныхъ, хотя священники остаются тъже самые и такими же самыми. Явное дъло, что примъненіе сей главы искусственно, вакъ одно изъ средствъ пропаганды нашихъ культуртрегеровъ, испошлившихся въ језуитскихъ способахъ ловленія рыбки въ мутной водъ въ свою гибельную мрежу. Лютеръ, Кальвинъ и др. реформаторы заимствовали изъ этой главы матеріаль для примъненія къ католическому духовенству. Ихъ последователи, пришеднамъ изъ Германіи и поселившіеся среди насъ, будучи педовольны глубовимъ сознаніемъ нашей давной церкви своей истинности предъ другими христіанскими обществами и нерасположенностію ея во вступлевію съ ихнимъ протестантствомъ въ какое-то братство 1), ръшились насильно отторгнуть нашъ народъ отъ церкви, и для этого пустили въ ходъ толкованіе 21 гл. Мо. съ тіми примъненіями къ нашему православному духовенству, которыя двлали первые реформаторы въ отношени къ католидуховенству, надъясь чрезъ разрывъ народа съ *Peckomy* духовенствомъ пошатнуть твердую въру перваго. (Недомысліе агитаторовъ еще оразнообразило это примъненіе своимъ собственнымъ шутовскимъ творчествомъ).

И. Иетрушевскій.

(Продолженіе будеть).

<sup>\*)</sup> См. рачь Боннскемвфера. Сграниции 1860 г.

## По поводу защиты славянофильства въ Православномъ Обозръніи.

Въ октябрьской книжкъ Православнаю Обозрънія за настоящій годь, въ статьь: Богословское ученіе славянофиловь предъ судомь проф. Линицкаю, высказано несколько замечаній по поводу моей книги Славянофильство и либерализмъ. Въ числъ этихъ замічаній ость и такія, которыя заслуживають вниманія въ интересъ самаго дъла... Задача названной кинги состоить въ томъ, чтобы разсмотреть славянофильство, въ связи съ либерализмомъ, по возможности во всъхъ разнообразныхъ проявленияхъ того и другаго направления, т. е. всестороние. Такая задача, понятно, требовала представить, главнымъ образомъ, общія существенныя черты означенныхъ направлевій съ опущеніемъ подробностей. Вотъ почему, если авторъ вниги Славянофильство и либерализмо приводилъ подлинныя слова тъхъ писателей, мижнія требовалось изложить, то всегда это двлалось не съ тою цвлью, чтобы на немногихъ словахъ основывать слишкомъ шярокіе в смілые выводы в предположенія, а только въ твхъ видахъ, чтобы по возможности ближе къ подлиннику, къ принятому въ немъ способу изложенія, и, гдв нужно, словами самаго писателя представить общій ходъ его мысли, - указать въ ссобенности важивищие моменты изложеннаго въ данномъ трактать міросозерцанія. Такое жменно общее обозрвніе всего хода имсли у извістнаго писателя, въ извъстномъ ученіи, и было главнымъ основаніемъ для вывода заплюченій, имъющихъ цэлію представить характеристику этого писателя, или этого ученій, а никакъ не отрывочныя фразы и выраженія, наудачу взятыя. На этомъ основанія упрекъ въ томъ, что въ книгв Славянофильство и либерализмо одни слова излагаемаго писателя приводятся, а другія не приводятся, - такой упрекъ, высказываемый повилимому съ тъмъ, чтобы изобличить автора названной книги въ злонамъренности, приходится рёшительно отвергнуть, какъ не основательный и къдвлу не относящийся. Равнымъ образомъ, послъ сказанняго, нътъ нидобности много говорить и о томъ, почему болве подробно и обстоятельно не изложены въ моей инить взгляды Кирьевского, Хомякова и другихъ славянофиловъ на католичество и протестантство. Еслибы авторъ вниги Славянофильство и либерализмо задался мыслію - подробно разсмотръть все высказанное о католичествъ и протестантствъ сдавянофилами, тогда спеціальному вопросу, хотя безспорно важнийшему, пришлось бы дать место въ книге такое, которое не соответствовало ни задачв, ни характеру сочинения. Характеръ же сочинения таковъ, что авторъ всего менве намфревался выступить въ несвойственной ему роли обвинителя и судьи, которую почему-то хотять ему навазать. Своимь деломь онь считальизследованіе, а не изобличеніе и осужденіе.

Сказанное досель о книгь: Славянофильство и либерализмы вполны подтвердится въ дальный шихъ разъясненияхъ, которыя необходимо сдылать по поводу замычаний, изложенныхъ въ названной выше статьы Православ. Обозрыния.

Прежде всего необходино дать отвътъ на поставленный авторомъ критической статьи въ Правосл. Обозръніи
вопросъ о рацісиванизмъ въ католичествъ. Повидимому рецензентъ хочетъ отстоять взглядъ на католичество, высказанный Киръевскимъ. А этотъ всглядъ состоитъ въ томъ,
что китоличество есть не что иное какъ раціонялизмъ, но
только ограничиваемый предълами одной лишь ісрархіи, внъ
которой не допускается, и что поэтому раціонализмъ въ
протестантствъ не есть явленіе новое, а только продолженіе
или дальнъйшее развитіе, въ сущности—распространеніе,—

того начала, которое было уже въ католичестве и даже составляло его сущность. Итикъ двло вдетъ о началахъ, или иначе принципахь. По мавнію рецензента требованіе ватолицизма, "чтобы міряне сліпо подчинялись віроученію, утверждаемому авторитетомъ ісрархін, выражаетъ специонческую черту католического раціонализма, какъ раціонализма съ цвлію духовнаго порабощенія человівна (1). Если рецензентъ полагаетъ, что раціонализиъ можеть выражаться въ подобномъ требованія, то при такомъ, должно сознаться, специфическомь пониманій раціонализма, можно нейти гдв угодно раціонализиъ. Тогда и нагоначанство есть раціонализмъ в іудейскіе талмудисты также раціоналисты. Но подъ раціонализможь принато понимать такое направленіе мысли. которое предоставляетъ право разуму всякаго человъка свободно толковать и изъяснять предметы віры; ибо раціонализмъ не полагаетъ -эрабосэр агврви олони оложической двятельности выше разума, признавая разумъ высшею нестанцією въ рішенім всяких вопросовъ. Раціоналисты конечно повимають, что разумь можеть впадать въ заблуждевія, подвергаться оприбламь, но они думають, что пать вного спасенія противъ заблуждевій разума вромъ свободной двательности самаго же разума. Разумъ заблуждается, во онъ же и исправляеть свои заблуждения. Но рецензенть важется иначе понимаеть раціонализмъ. Впрочемъ, вавъ онъ понимаетъ раціонализмъ, это ни изъ чего не видно. Онъ говоритъ: "Въ натоличествъ даже сравинтельно либеральные люди, каковъ вапр. Фенеловъ, архіепископъ камбрейскій, и тв трактують о народв какъ неспособномъ къ сознательно-религіозной жизни и рексмендують ему. безусловно слушаться церковней власти, представляемой въ католичествъ (только въ католичествъ?) јерархіей и ея сосредоточиемъ-папой. Фенелонъ обращается къ да пепросвъщеннымъ людямъ" и народу съ такими словами:

<sup>1)</sup> Прав. Обозр. октябрь 1883 г. стр. 279.

ялие разсуждай, не рышай ничего, довольствуйся сыпренісыв и покорностью церковной власти" и т. д. Въ средвіе въка внушалось народу, что "прекословить церковной властипапъи - значитъ впадать въ ересь и язычество . Мы не будемъ спорять съ рецензентомъ о томъ, -- худо ия хорошо ли поступиль Фенелонь, обращавшись въ народу съ такими рвчами. Рецензентъ за это его не одобряетъ, -- и это его дъло, но изъ чего видно, что Фенеловъ, такъ говорившій народу, быль раціоналисть, -- воть это собственно следовало бы показать. Да если бы и Фенелонъ быль раціоналисть, то и это не доказывало бы, что католичество есть раціонализмъ. Рецензентъ самъ отличаетъ Фенелона отъ другихъ представителей католицизма, причисляя его въ сравнительно либеральнымъ людямъ въ католичествъ. "Если такимъ образомъ, заключаетъ онъ свое разсужденіе, съ католической точки зрвий народъ представляетъ темную, безсознательвую, инстинктивную массу, -а "лерархія" - умъ, волю и руководящую силу народа, то Кирвевскій писколько себв не противоръчитъ, утверждая, что католицизмъ съ одной стороны есть раціонализмъ, а съ другой-такое въроисповъданіе, которое требуеть и начала слъпой въры". Можетъ быть, это и върно, что Киръевскій себъ не противоръчить, но только рецензенть этого не доказаль. Последуемь за нимъ далве, въ надеждв, что мысль его болве выяснится. Увазавъ на следующее место изъ моей книги: - коль скоро разумъ одного лица или многихъ лицъ поставляется выше всего, то неизбъжнымъ последствиемъ этого должно быть то, что и каждый станетъ свой разумъ также признавать для себя верховнымъ судіей, - рецензентъ присовокупляетъ такое замъчаніе: "Быть можеть, на словахь это и такъ, но на практикъ далево не всегда такъ бываетъ" в). Слявяно-Филы, разсуждая о ватоличестве и протестантстве, имван и не могли имвть въ виду того, что бываеть на прак-

<sup>1)</sup> Ibid. crp. 280.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CTp. 280.

тикъ. И Киръевскій и Хомяковъ хотьли конечно, по своему разумвнію, опредвлять и выяснить основной принципъ ватоличества, составляющій отличительную его черту въ сравневім съ православіемъ, - при чемъ требовалось также показать, что такое православіе, -- опять же по своему основному привципу, характеризующему какъ учение православія, такъ равно и жизнь православную. Но рецензенть такъ выражается, что коль скоро рвчь идеть не о томъ, что бывасть на практикъ, то это одни слова. Правтивъ обывновенно противополагають теорію, ученіе. Итакъ всякое учевіе, всявая теорія-это одни слова. Главное-практика. Что же именно рецензентъ нашелъ на практивътакого, что могло бы помочь разъясненію интересующаго насъ вопроса о раціонализм'в католическомъ? "Подчиненіе авторитету, говорить онь, какъ всякому извъстно, въ судьбахъ исторіи н жизии человъчества играло весьма важную роль. Католицизмъ же въ лицъ своихъ монашескихъ орденовъ, напр. іезунтизма, особенно прославился искусствомъ завладавать совъстью върующихъ и обращать ихъ въ послушное стадо, всегда готовое следовать за своими пастырями. Да наконецъ и то нужно сказать, что народъ, какъ сила безсознатель. ная въ католичествв, нарочито воспитываемая въ непониманія віры, можеть не разуміть того, что паісрархія «« поставляетъ свой разумъ "выше всего""). И пусть народъ этого не понимаеть, мы же почему знаемъ это? Рецензентъ объ этомъ умадчиваетъ, -- по это не мъшаетъ ему рышительно отвергать тотъ признавъ, указанный въ моей кингв, по которому можно бы находить въ католичествъ раціонализив, если бы онв двиствительно былв, и отвергаетъ этотъ признакъ не почему либо иному, а единственно руководясь соображеніями о томъ, что бываєть на практикъ. Онъ приводить следующее место изъ моей книги: какимъ образомъ могло случиться, что раціонализмъ, допу-

<sup>&#</sup>x27;) 280-281.

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

щенный ісрархісй въ своей средъ, не сдълался общераспространеннымъ въ католичествъ? Въ самомъ дълъ, если католическая іерархія признавала сной разумъ верховнымъ рашающимъ началомо въ области вопросовъ въры, то это притязавіе на автократію своего разума должно было выразиться извъстнымъ образомъ; именно такое притязаніе, если существовало, могло обнаружиться только въ томъ, что своя рвшенія церковная ісрархія въ такомъ случав подкрвпляла бы раціональными доводами (какая наивность, восклицаетъ рецензентъ), а всякое разсуждение и въ тъхъ, къ кому оно обращается, вызываеть соотвътствующее дъйствіе разума, состоящее либо въ признанія, либо въ отрицаніи предлагаемаго. Если же, вмъсто всякихъ разсужденій, ісрархія основывала свои ръшенія на свидътельствахъ предавія и Писанія, то хотя бы толкованіе этихъ свидетельствъ было произвольное и ложное, и хотя бы имълось въ виду подкрвпить подобными свидвтельствами не истипу, а собственное измышленіе, внушенное какими то нибыло побуждевіями, то уже нельзя въ этомъ видеть раціонализмъ. Напротивъ, подобный способъ выражать свои опредвленія самъ собою свидетельствоваль бы о томь, что авторитеть преданія и Писанія ставится выше разума. Наконецъ ісрархія могла провозглащать свои определенія и включать ихъ въ число истинъ въроученія, вопрови яснымъ свидітельствамъ Писанія и преданія, но и безъ всякихъ раціональныхъ доводовъ, а догматически; въ такомъ разв это было бы выраженіемъ властолюбія, но невозможно видеть въ такомъ способъ дъйствія раціонализмъ. - Рецензенть укоряеть это разсужденіе въ наивности. Не тавіе, дескать, католическіе іерархи, идотр выказать свой лизмъ. Это тайна, которую они тщательно сирываютъ. Однакожъ рецензенть провёдаль объ этой тайнь, должно полагать, что и онъ не меньшій хитрепъ, если не хочеть намъ сообщигь эту тайну со всею, соответствевною важности вопроси, откровенностію. Въ приведенномъ

мъстъ изъ моей книги раціонализмъ характеризуется какъ такое направленіе, которое разумъ признаетъ верховнымъ рвшающимъ началомъ въ области вопросовъ ввры. И это главное, а затъмъ уже, какъ вещь второстепенная, указывается и то, что оть раціонализма всегда следуеть ожидать извъстнаго, соотвътственнаго ему, образа дъйствія въ рвшенія вопросовъ веры. Именно раціонализму должно быть свойственно основывать решенія вопросовъ редигіозныхъ посредствомъ доводовъ раціональныхъ, а не чрезъ простое увазаніе на свидітельства Писанія и преданія. Но этимъ замъчаніемъ нимало не устраняются и другія формы обнаруженія раціонализма: раціонализмъ можетъ проявляться и проявляется въ извъстныхъ опредъленияхъ, идеяхъ. Однакожъ опредвлить въ точности, какія именно мысли следуетъ считать раціоналистическими, не возможно; ибо раціонализмъ можетъ обваруживаться въ мысляхъ самыхъ развообразныхъ, далеко не сходныхъ между собою; раціонализмъ можетъ быть и павтействческимъ, и деистическимъ, и темстическимъ и даже атенстическимъ. Между твиъ, по поволу приведеннаго выше мъста изъ моей кинги, рецензентъ говоритъ вотъ что: "Огсюда ясно, что разумветъ почтенный профессоръ подъ раціонилизмомъ, -- отнюдь мысль, не то, что подкрёпляется, доказывается, или опредвляется, а самые доводы, довазательства мысли. Если последнія раціонального характера, то кто бы ни быль пользующійся этими доводами-онъ всеконечно раціонадистъ; напротивъ, какого бы характера ни была мысль, опредвление, но если по какимъ бы то ни было побужденіямъ человъкъ старается обосновать ее или его на свидътельствахъ Писанія и преданія, то это уже одно говоритъ за то, что человъвъ подчинетъ свой разумъ авторитету Писанія или преданія и слідовательно не можеть подлежать упреку въ раціонализмъ 1). Въ свою очередь ны замътимъ, что по мавнію рецензента, раціонализмъ, какъ это ясно

<sup>1)</sup> Crp. 282.

следуеть изъ приведенныхъ словъ его, состоить въ известныхъ специфическихъ мысляхъ, что есть следоват. мысли нарочито раціоналистическія. Если онъ при этомъ имветъ въ виду мысль о верховенствъ разума, то эта мысль, какъ по преимуществу характеристическая для раціонализма, мною указана. Какія же еще мысли разумветь овъ? Рецензентъ находитъ очевидно страннымъ и нелъпымъ выволъ. сдвланный имъ изъ моихъ словъ, вменно тотъ выволъ, что пользующійся раціональными доводами, поэтому должень быть признанъ раціоналистомъ. Но этотъ выводъ, какъ показываеть приведенное мъсто изъ моей книги, допускается мною лишь въ связи съ тою мыслью, что раціонализмъ состоить вы признавіи разума высшимь різшающимь началомъ. Имъя въ виду этотъ принципъ раціонализма, конечно следуеть признать, въ качестве необходимаго его последствія, преимущественное употребленіе раціональныхъ доводовъ, --- т. е. господство раціоналистического метода признакомъ раціонализма; о методв говорится, а не объ отдъльныхъ доводахъ... Но этимъ, очевидно, висколько не утверждается, что всякое случайное разсуждение есть раціонализмъ, и всякій разсуждающій человыкъ есть раціоналисть. Между твиъ рецензенть безъ всякиго ствснеція это именно странное заплюченіе выводить изъ монхъ словъ, и затъмъ опровергаетъ его, хотя по своей очевидной нелвности оно вовсе не требовало опровержения. "Значить, говоритъ онъ, съ этой точки зрвнія и сатана свой разумъ подчиныть авторитету Писанія, такъ какъ онъ при иступіеніи Христа свои предложенія Ему старался оправдать авторитетомъ Писанія; значить также и всякая сумасбродная секта, извлекающая для защиты себя обоюдуострый мечъ слова Божія, подчивается авторитету Писавія; значить ваконецъ и адвоватъ, на судъ оправдывающій преступленія своего вліента посредствомъ злоупотребленія словомъ Божіныь, также подчиняеть разумь свой авторитету llucanias и т. д. Затвиъ читаемъ: "Очевидно также, что раціонализма не будеть въ томъ случай, вогда человикъ, имия

разумъ въ послушаніи въры, наружнымъ образомъ не ссылается на свидътельства Писанія и отцевъ, а обращается въ доказательствамъ собственнаго разума. Съ точки зрвнія проф. Линицкаго это раціонализмъ. Пусть! Но тогда раціоналистами придется считать и нівоторых в отцевъ церкви" н т. д. 1). Въ приведенныхъ выше словахъ моихъ ръчь идетъ не объ отдъльныхъ случаяхъ (не о томъ, что бываеть) правильного или неправильного употребленія свидетельствъ Писанія и предавія, которые конечно могуть встрічаться и у раціоналистовь, и у нераціоналистовь, а о постоянно преобладающемъ методъ ръшени религіозныхъ вопросовъ, или же имъющихъ связь съ религіею, -- о методъ или способъ ръшенія религіозныхъ вопросовъ, стоящемъ всегда въ твсной связи съ основнымъ принцицомъ, изъ котораго при этомъ исходятъ. Принципъ же этотъ есть либо раціоналистическій, или же противный раціонализму. Девартъ старался согласить свою философію съ католическимъ въроученіемъ, но это по отношенію къ его философія случайность, не имъющая существеннаго значенія, ябо по своему основному принципу это была философія раціоналистическая. Не въ случайностяхъ дело, какія могуть быть или бывають на практики, а въ принципахъ. По толкованію рецензента, всякій разсуждающій человікъ признается въ моей книгъ раціоналистомъ. А между тэмъ у него именно выходить, какъ выше показано, что раціоналистами слів. дуетъ признать не только разсуждающихъ людей, но и запрещающих разсуждать, требующихъ безусловнаго себъ повиновенія. Но вотъ что онъ дальше самъ говорить: Еслибы почтенный профессоръ повнимательные проштудироваль ученіе славянофиловь о римскомъ католицизмв, то онъ отнесся бы справедливъе къ ихъ трудамъ, отмъченнымъ во всикомъ случать печатью оригинальности и глубокой мысли; онъ тогда не возставаль бы противъ ихъ мысли



<sup>1)</sup> Crp. 282-283.

о томъ, что въ католичествъ есть раціонализмъ, такъ какъ эта мысль въ общемъ ея видъ признается истинной не только славянофилами, но и наиболье добросовъстными изъ западныхъ писателей. Такъ Деваръ, въ сочиненіи по нъмецкомъ раціонализмъ", сльды его видитъ въ римскомъ католичествъ"). Итакъ теперь выходитъ, что раціонализмъ въ моей книгъ понятъ не такъ широко, какъ полагаетъ рецензентъ, ибо непризнаются за раціонализмъ даже нъкоторые слъды его. Рецензентъ не замъчаетъ того, что еслибы признавать за раціонализмъ всякіе слъды его, которые случайно могутъ встрътиться гдъ либо, тогда пожалуй и всякое разсужденіе пришлось бы заподозрить въ раціонализмъ.

Можно согласиться съ тъмъ, что мысль, выраженную въ приведенныхъ рецензентомъ изъ моей кпиги словахъ, следовало бы изложить полнее и пожалуй съ большею ясностію; въ подобномъ случав долгь доброжелятельнаго вритика, а таковымъ следуетъ признать всякаго ищущаго лишь разъясненія діла, сділать необходимыя указанія и дополненія; тогда было бы видніве, — насколько разбираемое положение состоятельно или несостоятельно. Но рецензенть нашель лучшимъ избрать легчайшее. Онъ утверждаетъ, что въ моей книга взгляды славянофиловъ на католичество и протестантство пе изложены во всей полнотв и всесторонности. Но еслибы въ своей рецензіи онъ дополнилъ сказанное въ моей внигъ и исправилъ, что представляется ему неправильнымъ, то для двла это было бы полезнве, чэмъ всв его побъдоносныя сраженія съ вътряными мельницами.

Перейдемъ теперь ко взглядамъ Хомякова. О томъ, какъ в отношусь въ своей книгъ къ Хомякову, рецензентъ между прочимъ говоритъ: "но онъ не щадитъ памати покойнаго писателя, ""лучшаго человъка и лучшаго христіанина зем-

¹) Стр. 286.

ии русской « «. Г. Линицкій хочеть во что бы то ни стало поддержать свое обвиненіе, лишенное всякаго смысла... 1). Итакъ отъ меня зависить щадить, или не щадить память Хомякова; въ моей книгъ Хомяковъ обвиняется въ чемъ-то... Удачно или веудачно представлена мною характеристика взглядовъ Хомякова, -- но это очевидно не тоже, что обвиненіе, и не было никавой надобности щадить его. А обвиненіе въ протестантствъ, развъ это не тяжкое обвинение для православно-русского человъка? Посмотримъ же, въ чемъ состоитъ это обвинение, и можно ли назвать это обвинениемъ. Рецензенть укоряеть меня въ томъ, что я основываю свои положенія на однихъ выраженіяхъ или містахъ, оставляя безъ вниманія много другихъ. И однакоже самъ онъ ръшительно игнорируетъ общій ходъ мысли въ моемъ изложеній ученія Хоманова, и изобличаеть меня въ неправильности этого изложенія, основываясь на немногихъ отрывочно взатыхъ выраженіяхъ и містахъ. Онъ представляеть дівло такъ, какъ будто въ моей книгъ характеристика ученія Хомякова основывается на произвольномъ толкованіи отдівльныхъ выраженій и мість, взятыхь у Хомякова, такь что читатель изъ безсвязныхъ замътокъ рецензента долженъ вынести самое превратное представление о моемъ изложении доктрины Хомякова. Съ предвзятою целью-защитить память Хомякова онъ приводить изъ сочиненій его отрывочвыя миста, съ торжествомъ указывая на то, что эти миста мною оставлены безъ вниманія. Но онъ не подумаль воть о чемъ. Представляетъ ли учение Хомякова о церкви простое повторение только въ другихъ словихъ можно вайти во всякомъ учебникъ по Закону Божію. Но въдь никому не приходило на мысль составителей таковыхъ учебниковъ провозглащать учителями церкви въ томъ особомъ значенія, въ какомъ это наименованіе усвояется уважаемымъ церковью писателямъ церковнымъ. Значитъ, вто

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C<sub>T</sub>p. 292.

взялся бы представить характеристику ученія Хомякова о церкви, тотъ долженъ обратить вниманіе не на отдъльныя міста и выраженія, а на то, что есть дійствительно характеристическаго въ ціломъ построеніи этого ученія. Если же въ ученіи Хомякова о церкви ничего нітъ характеристическаго, и ученіе это ничего не заключаеть въ себів сверхъ того, что можно найти и во всякомъ руководствів по Закону Божію, тогда по какому праву и славянофилы и другіе, согласно съ ними, вкдять въ сочиненіяхъ Хомякова о церкви выраженіе не просто общеизвівстнаго катехизическаго ученія,—а славянофильскаго воззрівнія на церковь?

Но несомивино есть ивчто характерное въ учени Хомакова о церкви. Смыслъ и значение этого учения предупредительно разъясняетъ Самаринъ въ своемъ предисловіи яъ этому ученію. Главный недостатокъ у прежнихъ богослововъ Самаринъ видитъ въ томъ, что возставая либо противъ католичества, либо противъ протестантства, въ жару полемики, они склонялись обывновенно на сторону противоположную той, какая была предметомъ нападенія. Яворскій, писавшій противъ протестантства, силоняется видимо на сторону католичества, а Ософанъ Прокоповичъ, нападавшій на католичество, близокъ былъ къ протестантству. Хомяковъ же, въ своемъ учени о церкви, строго выдерживаетъ средину между католичествомъ и протестантствомъ, не склоняясь ни на ту, ни на другую сторону. Кавинъ же образонъ это удалось Хомякову? Это оказалось для него возможнымъ, благодаря его особенному взгляду на церковь, впервые имъ выраженному и разъясненному. Взглядъ этотъ состоить въ томъ, что католичество и протестантство представляють собою распаденіе тэхъ элементовъ въроученія и жазни христіанской, которые православіе содержить въ цівлости и неразрывной связи ихъ между собою. Дольность - это, по мявнію славянофиловъ, важивйшій отличительный признавъ православія, на который указываль также и Киртевскій. Протестантство и католичество разделяють преданіе и Писаніе,

въру и добрыя дъла, учащихъ и обучаемыхъ. Православіе же не раздъляеть ни Писаніе отъ преданія, ни въру отъ добрыхъ дълъ, ни учащихъ отъ обучаемыхъ. На этомъ основанін Хомявовъ полагаль, что церковь православная, --если именно разумьть оную такъ, какъ онъ разумьлъ, -- оказывается во равной мюрю далекою и отъ католичества и отъ протестантства. Опа не имветъ и не можетъ имвть ничего общаго ни съ тъмъ ни съ другимъ. Изъясняя такимъ образомъ православіе, Хомяковъ чрезъ то ставить себя въ положеніе, равно далекое отъ всякаго соприкосновенія какъ съ одною противною стороною, такъ и съ другою, отъ которыхъ онъ строго разграничиваетъ православіе. Но точно ли удалось Хомякову, како оно того желаль, удержать строгую средиву между католичествомъ и протестаетствомъ? дъйствительно ди представленное имъ изъяспеніе православія одинаково чуждо духа и католическаго и протестантского? Несомевню, что въ учени своемъ о церкви онъ склоняется на одну сторону болье чъмь на другую; следовательно средины онъ вевыдерживаетъ; онъ ближе въ протестантству, чвиъ къ натоличеству. Это видно изъ того, какъ опредвляется и изъясняется у Хомакова церковь. Церковь-организмъ, а не учреждение. Почему же не учреждение? По объяснению Самарина, церковь нельзя назвать учреждениемъ потому, что назвавіе ето даетъ ложное представленіе о церкви, какъ о чемъ-то формальномъ, бездушпомъ, казенномъ на подобіе какого либо присутственнаго места, -- между темъ церковь, по истинному понятію о ней, -- это сама жизнь. Она также должна быть свободна, едина и нераздвльна, какъ свободна, едина и нераздельна жизнь. Жизнь--начало органическое, созважощее нераздельную цельность и единство элементовъ, которые она проникаетъ собою. Это животворящее, организующее начало въ церкви есть благодать. А развъ протестантизмъ отвергъ всявое ісрархическое посредство и всю, можно сказать, обрядовую сторону религін призналь излишнею, не для того, чтобы установить

органическое, нераздівльное единство всякой вірующей души (единство или возрожденіе чрезъ віру) съ божественною благодатію, въ которой заключается корень религіозно-дуловной жизни? Развів протестантизмъ не обвиняеть церковь католическую въ мертвенности, формализмів?

Когда Хомаковъ излагаль свое учение о церкви, то въроятно онъ не полагалъ, что пишетъ символическую догнатическую книгу; онъ конечно имълъ въ виду представить такъ сказать философію православія. А философіи въдь свойственно и погращать. Поэтому сказать, что опредаленіе и изъясненіе церкви у Хомякова стоить ближе къ протеставтству, чемъ въ католичеству, -- это не значить еще обвинить Хомякова въ неправославін, въ протестантизмів. Нимало этимъ не подвергается сомевнію то, что онъ быль и русскій человъкъ и благочестивый христіанинъ. Изъ предъидущаго видно, что въ намъреніи его не было ни того, чтобы стать на сторону протестантства, ни того, чтобы последовать въ чемъ либо католичеству. Напротивъ, онъ хотоль держаться одинаково далеко и отъ того и отъ другаго; и если на самомъ двлв такъ не было, то и это не его вина; причина этого заблючалась просто въ невыполнямости поставленной имъ для себя задачи. Какъ бы ни смотръть на католичество и протестантство, нельзя однако отрицать того, что это вфроксповъданія христіанскія, что хотя всецвло истина христіанства не содержится ни въ протестантствъ ни въ католичествъ, однако частію она есть и тамъ и здъсь. Церковь православная отвергаеть не все католичество въ цівлости, а только то, въ чемъ оно отступаеть отъ нея, кавъ церкви вселенской. Хомяковъ же настанваетъ на томъ, что церковь православная всецело отвергаетъ и католицизмъ и протестантство, что она не имъетъ и не можетъ имъть нимальйшаго сопривосновенія съ тымъ и другимъ. Что же именно привело Хомякова въ этой мысли о таковой исключительности церкви православной относительно протестантства и католичества? У славянофиловъ былъ общеприня-

тымъ тотъ взглядъ на ватоличество и протеставтотво, что вакъ въ первомъ проявилась стихія романскаго племени, такъ во второмъ выразилась стихія германская; отсюда само собою давалось предположение, что въ православии, если не выразилась вполнв, то должна выразиться стяхія славянскаго племени. И какъ славянское племя совершенно чуждо германскому и романскому, по врайней мірт исторія его сдвлала такимъ, то и церковь православная, какъ преимущественное выражение славинской стихии, не должна имъть никакого соприкосновенія съ протестантствомь и католичествомъ. Пока славянинъ остается православнымъ, онъ не можетъ переродиться въ чуждую ему ваціональность. Дъйствительно православіе-великая охрана народнаго духи въ славянскомъ племени. Но едва ли возможно согла-СИТЬСЯ СЪ СЛАВЯНОФИЛАМИ И ВЪ ТОМЪ, ЧТО ЕСЛИ ДЛЯ СЛАВЯНства православіе имфетъ великое жизненное значеніе, поэтому славянская стихія въ самой церкви должна быть также началомъ опредължющимъ и господствующимъ, какъ въ протестантствъ германская стихія служить такимъ началомъ, а въ католичествъ стихія романская. Вотъ въ какомъ смыслв сказано въ моей книгв, --чего никакъ не можетъ уяснить себв рецензентъ, что славянофильство разсматриваетъ православіе по преимуществу въ бытовомъ его выражения. Это не то значить, что славянофилы признаваля вполнъ осуществленною въ народной жизни ту идею церкви, которую нивлъ въ виду выяснить Хомяковъ. Нетъ, они смотръли на эту идею болъе, какъ на идеалъ, долженствующій осуществиться, чемъ какъ на действительность уже законченную и вполнъ опредълившуюся. Осуществление церковной идеи последуеть, когда жизнь церкви всецело сольется съ народною жизнью. Признаки этого слівнія можно усматривать въ древней Руси. Но затемъ Европейское просвъщение произвело разрывъ между церковностию и народною жизнію (церковь сділалась оффиціальною, казеннымъ учрежденіемъ, въдомствомъ). Теперь задача заключается въ

томъ, чтобы снова выступить на путь сліянія церкви съ народною жизнію. Но нужно рѣшить, какъ должно совершиться это сліяніе? Должна ли церковь подчинить своему вліянію всецьло народную жизнь, или же наоборотъ, народная жизнь должна овладьть церковью и подчинить ее себь? Въ церкви, но славянофильскому воззрѣнію, теперь нѣтъ жизни; церковь—это пустой, хотя и драгоцѣный сосудъ, воторый должна наполнить собою народная жизнь. Итакъ народничество—главная идея въ славянофильствъ, а такъ накъ народничество есть также основной принципъ новъйшаго либерализма, то и неудивительно, что славянофильство во многомъ соприкасается съ либерализмомъ, на что указано въ моей книгъ, но рецензентъ почему-то не обратилъ на это вниманія.

Послъ сказаннаго дегко разръшаются недоумънія и возраженія рецензента по поводу моего изложенія доктривы Хомякова.

"Называя ученіе Хомякова, говорить рецензенть, ""значительно близвимъ въ протестантству", ученіе, главнымъ отвяренива стирници вотораго является принципъ органическаго единства церкви, проф. Диницкій "во всякомъ случав" твиъ самымъ утверждаетъ, что принципъ органическаго единства есть принципъ болъе или менъе присущій и протестантству, какъ ученію и бакъ практикъ. Между тэмъ отрицаніе означеннаго принципа и ръшительное господство на правтикъ и въ теоріи принципа индивидуализма есть одна изъ самыхъ характерныхъ чертъ протестантства"1). Къ свазанному прежде объ этомъ теперь присоединимъ следующее замвчаніе: не въ томъ дело, какъ выразилось на практикъ и въ какимъ последствіямъ привело начало, установденное протестантствомъ, а въ томъ, каково самое начало. Первые представители и виновники протестантизма всего менъе думали о томъ, что ихъ принципъ произведетъ инди-

<sup>1)</sup> Crp. 290.

видуализмъ. Индивидуализмъ не принципъ, — а последствіе принципа. Также точно Хомяковъ и вообще славянофилы полагали, что если сосудъ церкви наполнится народною жизнію, — то тогда-то именно и осуществится полное общеніе и совершенное единство въ церкви, а между темъ вопросъ этотъ могъ бы решить только опытъ. Быть можетъ, вмёсто общенія произошель бы тоже индивидуализмъ.

"Обратимся, говоритъ рецензептъ, спеціально къ тому мвсту, которое подало ему поводъ сбинить Хомикова въ протестантствъ. Оно содержитъ мысль, что пперковь есть единство Божіей благодати, живущей во множествъ разумныхъ твореній, поворяющихся благодати", и что "она, вакъ духовный организмъ, есть Духъ Вожій, который внаетъ и не можеть не знать себяса. Изъ этого мъста выводъ, сдъланный г. Линицаниъ, гласитъ, что отъ человъка вичего болье не требуется, какъ только предаться во власть дъйствующаго въ церкви Духа Божін, т. е. сохранять въ себъ жизнь церкви. Что же? и сохраняйте. Развъ это такъ легко, развъ это не требуетъ со стороны человъва самыхъ вапряженныхъ подвиговъ?... Но проф. Линицкій, разумъется, совствить не то хоттить высказать; именно въ приведенномъ ивств изъ Хомякова овъ видитъ призывъ ничею не дълать дая своего спасенія, сидіть, такъ сказать, сложа руки. Откуда же это вытекаетъ" 1)? Объ этомъ вужно спросить самаго рецензента, такъ какъ не могло быть у меня и въ мысли подобной нелипости, какую онъ вывелъ. Развъ протестанты, когда учать, что спасаеть вёра а не добрыя двла, повимають ввру въ смысле вичего недвлавія? Итакъ, чтобы повазать близость увазаннаго опредвленія Хомявова къ протестантству, не было вовсе надобности въ такомъ странномъ перетолкованій его, какое навязываетъ мив рецензентъ. Дъло въ томъ, что, вакъ извъстно, въ ученіи с спасеніи человъка один преимущественное винманіе обра-



¹) 291.

щають на участіе въ этомъ ділі благодати, другіе же преимущественное значеніе придають свободной волі человіна, и вопрось въ томъ, какая изъ этихъ сторонъ ближе къ протестантству.

На стр. 140 II тома, читаемъ далве, Хомявовъ говоритъ: "пиерковъ на епископовъ по преимуществу налагаетъ служение и обязанность поучать слову Божію""!). Налагаетъ церковь, а что такое церковь? Церковь единый цвлостный организмъ. И народъ и іерархія въ этомъ организмъ должны быть въ нераздъльномъ союзъ и общеніл. Слъд. наложеніе на епископовъ обязанности поучать слову Божію должно исходить также отъ народа, ибо по самому понятію о церкви, какъ цвлостномъ организмъ, народъ неотдълимъ отъ церкви. Служители и представители церкви должны выходить изъ народа, должны быть избираемы народомъ. Нътъ ли въ такомъ усвоеніи церковныхъ правъ народу близости къ протеставитству?

Католическая церковь, по воззрвнію протестантскому. въ теченіе среднихъ въковъ, выполняла и исполнила уже свое предназначение-служить для новыхъ народовъ, принявшихъ христіанство, воспитательницею и руководительницею. Но послъ того, какъ народы достигли арълаго возраста, опека сделалась для нихъ излишнею. Надлежало предоставить народамъ свободу прежде всего въ отношеніи религіозномъ, а затъмъ и политическомъ. Первая задача была решена протестантствомъ. Религовная вера должна быть свободнымъ обнаружениемъ внутренней духовной жизни человъка, ибо въра религіозная есть дъло совъсти и убъжденія. И въ отношеніи къ цілому народу также должно признать, что въра религіозная должна быть свободнымъ обнаруженіемъ его внутренней жизни. Нътъ ли и въ ученіи Хомякова о церкви нъкотораго отраженія этой идеи о самобытномъ органическомъ проявленія религіозной жизни?

П. Линицкій,

¹) 294.

## Житіе и жоженье Данила русськыя земли игумена. 1106—1108 г.

Издано подъ редакцією М. В. Веневитинова.

(Православный Палестинскій Сборникь. Т. І., вып. 3. Спб. 1883 г. 80).

Предъ нами третій выпускъ Православнаго Палестинский скаго Сборника, издаваемаго Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ. Весь выпускъ занятъ извъстнымъ "Хожденіемъ" въ Герусалимъ игумена Даніила. Доколъ напечатана лишь первая половина "Хожденія"; вторая, думать нужно, также не заставитъ себя долго ожидать, есла только позволятъ средства Общества, такъ какъ со стороны подготовленія къ печати самаго текста едва ли могутъ встрътиться препятствія. Ожидня съ попятнымъ нетерпъніемъ окончанія изданія, мы однако находимъ возможнымъ и умъстнымъ посвятить нъсколько замъчаній и настоящему выпуску, тъмъ болье, что общій характеръ изданія уже достаточно выяснимся.

Какъ видно, Православное Палестивское Общество поставило себъ почтенную цвль—издать въ свътъ рядъ древнихъ путешествій въ Святую землю для ознакомленія съ ея прошедшими судьбами. Если взять во вниманіе, что современное состояніе Палестины съ ея христіанскими святынями и памятниками древности удобиве изучать по новъйшимъ путешествіямъ, какъ болье отвъчающимъ современнымъ требованіямъ науки, то станетъ яснымъ, что цвль Общества при изданія древнихъ путешествій строго ваучная. Не возможно, разумъется, ожидать, чтобы современный путешественникъ, заинтересованный святынями Палестины въ настоящемъ ихъ видъ, обратился за справками въ какому-лябо старому Паломнику, который помимо своей воля не въ состояни удовлетворить запросовъ современнаго образованія, отчасти въ слъдствіе своей краткости, отчасти въ слъдствіе невольныхъ промаховъ древней наивности, отчасти наконецъ въ слъдствіе неизбъжности историческихъ измъненій въ судьбъ разныхъ мъстностей и паматниковъ Палестины. Итакъ остается думать, что цъль изданій Общества научная. Нельзя поэтому не порадоваться, что Православное Палестинское Общество, озабоченное судьбами нынъщнихъ паломниковъ, яъ тоже время не забываетъ и интересовъ отечественной исторіи и литературы.

Въ ряду средствъ, обезпечивающихъ поступательное развитіе пауки, изданіе древнихъ памятнивовъ одно изъ важевйшихъ мъстъ, составляетъ начальный и заключительный актъ научныхъ работъ, особенно при возрастающемъ господствъ исторического метода. Прогрессъ современной вауки темъ и силенъ, что книгопечатавіе, пароходы и жельзныя дороги увичтожають главный тормазъ древней цивилизацін-затрудентельность взаимвыхъ шеній. Нельзя же въ самомъ дізді за каждымъ памятинкомъ ъхать на мъсто его нахожденія! Но и самый способъ изданія памятниковъ имбетъ свою исторію, отквивющую росту самой науки. При отстутствии научной критики памятники ничтожные печатаются впереди важныхъ; самые важные памятники печатаются по дурнымъ спискамъ, или если и по хорошимъ, то такимъ способомъ, который двлаетъ невозможнымъ пользованіе ими. Поэтому то въ настоящую пору немногіе изъ старыхъ изданій удовлетворяють требованіямъ научной критиви; не різдко возникаєть настоятельная необходимость переизданія того, что уже было не разъ издано. Современная наука требуетъ, чтобы памятники пздавались или по древевйшимъ или по наиболве испрациымъ спискамъ, съ указаніемъ разночтеній по другимъ спискамъ

(если таковые, конечно, существують); та же наука требуеть дипломатически точнаго воспроизведенія текстя древвяго памятника, положеннаго въ основаніи изданія, чтобы такимъ образомъ пользованіе имъ возможно было ве только для историка, но и для филолога. Полезно, а иной разъ и необходимо предварять изданіе объяснительными замъчаніями, знакомящими съ судьбой памятника, или разъясняющими наиболье трудные вопросы, на которые неминуемо наталкиваеться при чтеніи текста. Хорото, а иной разъ также и необходимо сопровождать изданіе замъчаніями археологическими, историческими, филологическими и проч. Въндомъ вритической обработки являются такъ называемыя "чтенія", т. е. реставрація текста утраченнаго оригиналя.

Теперь посмотримъ, каковъ характеръ изданій древняхъ памятниковъ Православнаго Палестинскаго Общества.

Доколь цыликомъ изданъ лишь "Бордосскій Путникъ", самый древній изъ сохранившихся путеводителей по Святой вемль. Неизвъстный авторъ, въроятно житель города Бордо (отсюда и названіе Путника), постиль Константинополь и Іерусалинъ въ 333 году. Названный Путникъ представляетъ изъ себя праткій очеркъ, а имогда и просто перечень тахъ городовъ, въ которыхъ приходилось быть автору. Описаніе сдвлано отчасти на основани собственныхъ наблюденій, отчасти на основани оффиціальных римских в путниковъ. Можеть быть, ято либо изъ читателей этого Путника спроситъ, почему же именно этотъ, а не другой путникъ изъ иностранныхъ предложенъ вниманію русскаго общества? Ужъ вонечно не потому только, чтобы выгодиве представить достоинство Паломинка Данінда, начатаго печатію въ следующемъ выпуске; и не потому въ свою очередь, что это самый древній изъ сохранившихся путниковъ въ Святую землю, такъ какъ кромъ древности въ памятникъ важно достоинство и полнота самого содержанія. Отвътъ можеть быть одинь: почтенное намерение представить исторію путешествій въ связи съ исторіей самой Палестивы Труди Кісв. дук. Авад. 1884 г. т. І.

Digitized by Google

внушило Православному Палестинскому Обществу благую мысль предложить своимъ читателямъ целый рядъ хожденій въ Святую землю. Намъ повтому остается пріятная надежда увидёть современемъ въ печати и другіе изъ древнихъ Паломниковъ, разумется, наиболе ценьно по своему содержанію. Относительно же "Бордосскаго Путвика" замётимъ, что изданіе сдёлано тщательно, даже роскопно, со вниманіемъ въ послёднимъ научнымъ объясненіямъ его.

Отдавая, такимъ образомъ, справедливое г. Хитрово за тщательное издавіе древняго латинскаго путника, мы съ тёмъ выёстё должны признаться, что для насъ, русскихъ, наиболёе интереса представляетъ "Хождевіе" въ Герусалимъ игумена Давіила. Паматникъ этотъ имъетъ громадную важность какъ въ историческомъ и литературномъ, такъ и филологическомъ отношеній. Онъ служитъ для насъ свидътельствомъ нашихъ сношеній съ востокомъ, какъ и состоянія самой Палестины въ данный періодъ (начало XII в.), является показателемъ выссты литературнаго образованія древнихъ русскихъ людей и наконецъ представляетъ образецъ древнерусскаго языка, хотя и съ сильнымъ влінніемъ языка церковнославянскаго.

Первое библіографическое упоминаніе о "Странникв" Данішла принадлежить Сильнестру Медвъдену († 1691 г.), который на страницъ 18 своего "оглавленія книгь, кто ихъ сложиль", упоминаеть "Странство монаха Даніила въ Герусалимъ". Изъ принеденныхъ начальныхъ словъ "Хожденія" Даніила: "Се азъ недостойный игуменъ Даніилъ" видно, что Медвъдевъ имълъ подъ руками полный изводъ "Хожденія". Если принять во вниманіе послъдующую неизвъстность библіографическаго труда Спльнестра Медвъдева, то станетъ понятнымъ, какъ отсутствіе ссылокъ на него у послъдующихъ изслъдователей отечественной старины, такъ и то, что съ началомъ нынъшняго стольтія послъдовало новое открытіе "Хожденія" Даніила. Кому должна быть отдана честь перваго открывателя этого драгоцъннаго памятника,

трудно решить. Бестужевъ-Рюминъ повидимому склоплется въ пользу нашего знамечитаго исторіографа Н. М. Карамзипа 1), который упоминаеть о путешествін Даніила во II томъ своей истор. государ. россійскаго (Изд. 4. Спб. 1833 г. стр. 143-144), а въ примъчанія 185 приводить выдержку объ отношени путешественика къ Балдупну, тогдашнему іерусалимскому королю. Судя по списку "Хожденія" съ собственными отмътками Карамзина, хранящемуся теперь въ Инператорск. Публич. Библіотекв 1), съ другой стороны въ виду того, что Караманнъ ничего не упомипаетъ о собственной заметке Данінла о времени своего хожденія въ Іерусалимъ, должно предположить, что исторіографъ пользовался краткимъ изводомъ "Странника". Въ свою очередь митрополить Евгеній Волховитиповь въ своемь Словарь о писателяхъ духовнаго чина (изд. 2-е, 1827 г., стр. 113) говоритъ, что еще въ 1816 г. онъ представиль въ Московское общество Исторіи и древностей Россійскихъ "списокъ Путемествія, сведенный изъ многихт". На этомъ основанія И. II. Сахаровъ въ введени къ изданію Путешествія Даніила 1) отдаеть повидимому преимущество ранваго ознакомленія съ разсиатриваемымъ памятникомъ именно митрополиту Евгенію. Представляется бол'ве в'вроятнымъ, что Карамзинъ и Евгеній совершенно независимо другь отъ друга открыли списки "Хожденія" Данічла и по своему ими воспользовались: первый, какъ памитинкомъ историческимъ, второй, накъ памятинкомъ историко зитературпымъ, на основания чего игумевъ Данінав и помъщень въ числь писателей духовнаго чина. На основании сравнения Гордана съ ръкою Сновою, протекающею не далеко отъ Чернигова, митропо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Цревняя русская письменность", А. А. Котлярсвскаго. Воронежь 1881 г. стр. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) М. В. Веневитиновъ въ своемъ введеніи въ издацію "Хожденія" упсмицаеть этотъ списовъ подъ № 62.

<sup>\*)</sup> Путешествія русских вюдей по Святой землю, Спо. 1839 г. ч. І., стр. 4; тоже въ "Сказаніяхь русскаго народа, Спо. 1849 г., т. ІІ, э. VIII, стр. 8 Путеш. нгумена Давінла.

лить Евгеній и Карамзинь предполагали, что игумень Данімль пли родомь наи жительствомь быль изь окрестностей Чернигова 1). Въ свою очередь Караманнъ продполагаетъ, что паломникъ Даніилъ могъ быть юрьевскимъ епископомъ Данінломъ, поставленнымъ въ 1113 г. <sup>а</sup>); слёдов. время путешествія, когда Даніиль быль еще игуменомь, Карамзинь относить въ болве раннему времени. Митрополить Евгеній, не указывая точно времени путешествія, относить его вообще въ началу XII въка, такъ вакъ въ этому именно времени относятся событія и діятельность лиць, упоминаемыхъ Даніиломъ: Балдуина (1100—1118 г.), Михаила—Святополка (1093-1113), Василія-Владиміра (Мономаха 1113-1125), Олега (княжившаго въ Червиговъ въ 1115 г.), взятіе Франками Акры (1104). Само собою понятно, что признавая во всей силъ соображенія митрополита Евгенія, трудво было въ тоже время признать въ паломникъ Даніилъ юрьевскаго епископа Данівла, поставленнаго въ 1113 году, какъ на это указаль Карамзинь. Воть почему мевнія последующихъ ученыхъ, касавшихся разсматриваемаго нами памитника, колебались между мивніемъ митрополита Евгенія и Карамзива.

Кромъ Евгенія и Карамзина "Хожденіемъ" Даніила быль заинтересовань неутомимый К. О. Калайдовичь, который приготовиль было даже въ печати сводный текстъ "Хожденія". При составленіи его онъ воспользовался текстами списковъ библіотеки графа Толстова, Историческаго Общества и своднымъ спискомъ митрополита Евгенія"). Гдв въ настоящую пору этотъ списокъ и почему овъ не появился въ печати,—остается неизвъстнымъ, какъ не извъстно и то, почему не быль напечатанъ сводный тексть самого

<sup>1)</sup> Словарь писат. духови. чина стр. 113; Истор. госуд. россівся. т. ІІ, изд. 4-е, прим. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid, span, 185.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сахарова, Путеш. русск. люд. Сиб. 1839 г. стр. 7; его же, "Свазанія русск. нар.". Слб. 1849 г., ч. VIII, стр. 8.

Евгенія. Отдільные отрывки изъ "Странника" Данінла на основаніи списковъ Импер. Публ. Библ. помістиль въ своемъ Путешествій по св. містамъ А. Н. Муравьевъ і) (гл. l, стр. VII—ХХХ, по изд. 1830 г.). Чувствовалась однако потребность въ полномъ изданій, и этой потребности взялось удовлетворить Московское Общество Исторіи и Древностей россійскихъ, поручивши исполненіе этого діла своему сочлену, г. Коркунову. Кромів сводняго списка митрополита Евгенія и другихъ, принадлежащихъ самому Обществу, г. Коркуновъ иміль въ распоряженій пергаменный списокъ Флорищевой Пустыни і), потомъ не извістно куда пзчезнувшій. Преврасное наміреціе Общества однако и доселів остается неосуществленнымъ.

Первый опыть изданія полнаго текста "Хожденія" Давінла принадлежить И. П. Сахарову. Мы имбемъ подъ рунами два его изданія: одно 1839 года вь его "Путешествіяхъ русскихъ людей по Святой земль" подъ заглавіемъ: "Путешествіе игумена Даніила по святымъ мъстамъ въ началь XII стольтія"; къ изданію приложень палеографическій синмокъ заглавнаго листа списка, положеннаго въ основаніе изданія; второе, представляющее повтореніе изданія 1839 года, лишь съ весьма незначительными изміненіями въ введеніи и въ расположеніи разночтеній, вышло въ 1849 г. и помъщено въ VIII части ІІ тома "Сказаній русскаго народа" съ 11 по 45 стр."). Сахаровъ сличилъ между собою десять спис-



<sup>1)</sup> Путем. русск. людей 1839 г., стр. 8; тоже въ "Сваз. руссв. нар.", кв. VIII., стр. 8.

<sup>2)</sup> lbid. Es. VIII, cTp. 8.

<sup>\*)</sup> Только о двухъ взданіяхъ Сахарова упоминаєть А. С. Норовъ (Путеш. нгумена Данівла по Святой землів въ началів XII в., сгр. VI) и И. И. Срезневскій (Древніе Памятняви русск. письм. и явыв. Изв. Акад. Наукъ т. Х, стр. 85). М. В. Венечитиновь упоминаєть о четырехъ его изданіяхъ: въ 1837, 1839 и 1849 г. Изданіе 1837 г. снабжено варіантами изъ четырехъ списковъ, къ которымъ въ изданія второмь прабавлены варіанты новыхъ четырехъ списковъ. Пздавіе третье и четвертое представляютъ, по словамъ г. Веневніннова, лишь перепечатку втораго изданія (Православи. Палестивск. Сбори. т. 1., выи. 3, стр. Х.), между тімъ во введенія къ изданію 1839 и 1849 гг. Сахаровъ самъ

ковъ XVI и XVII вв. и отмътилъ чанболве выдающіяся разпо чтенія. По особенностямъ содержанія всв списки раздівлены Сахаровымъ на двф редакцій: полную и сокращенную. Списки первой редакціи имбють савд. особенности: а) носять заглавіе: "внига, глаголемая странинкъ"; б) содержать впеденіе самого вгумена Дапінла и его же послесловіе, въ которомъ говорится, что онъ ходиль въ княжение Святополка Изяславича; в) отличаются полнотою и сравнительною правильностію текста. Вь спискахъ второй редакціи а) оглавленіе читается: "хожденіе игумена Даніила въ святымъ мъстамъ; б) ни въ одномъ спискъ, кромъ Дубровскаго, нътъ ни введенія, ни послъсловій; в) масса ошибовъ и прибавденій 1). Что касается до самаго способа изданія, то онъ не можеть быть оправдань, какъ не отвъчающій требованівыь научной критики. Такъ какъ первопачальный списокъ навсегда утрачень, то "что дълать, спрашиваеть Сахаровъ, съ нашими старыми переписчиками, которые при списываніи любили подновлять старые списки?" Отвътимъ: пздавать основной списокъ съ дипломатическою точностью, а всяків исправленія отмівчать въ подстрочномъ замівчанім, или если и въ текстъ, то пурсивомъ или въ особой разрядкъ. И. П. Сахаровъ отступиль отъ этого требованія и въ сущности продолжиль ту же самую работу старыхъ писцевъ-подновителей текста, которую только что осудилъ. "Мив должно было угадывать, говорить опъ, настоящія слова Данівла, понимать его современный очеркъ выраженій и письма". Но кто можетъ поручиться, что то попиманіе, которое представляется намъ, какъ единственно возможное и справедливое, и на самомъ дълъ таково? При такомъ способъ изденія не только филологъ, по и историкъ, очевидно, не можетъ съ увъренностію пользоваться изданнымъ текстомъ.

говорить о просмотренных вив десяти списках, которых перечень оне при этомъ и представить. Проф. Шевыревь вы своемы курсь Русской Словесности упоминаеть обы и даніи Сахаровымь "Хожденія" Даніила на основаніи шеств списковь (г. II, стр. 207, прим. 50). Вероягно, это и есть первое изданіе.

<sup>1)</sup> Сказ. русса, нар. ч. VIII, пр. 10; Путем, русск, людей, сгр. 12-13.

Относительно личности самого игумена Даніила Сахаровъ ваходить возможнымъ признать дишь то, что онъ быль человъкъ русскій. За это говорить самый способъ разсваза, напоминающій Нестора, поминовеніе русскихъ князей и повъшение кандила за всю русскую землю. Что онъ быль черпиговець-это одна лишь догадка археологовь. Въ свою очередь относительно времени хожденія Даніила въ Герусалимъ можно съ увъренностію сказать только, что оно происходило въ вачалъ XII в. Имена русскихъ князей, записанныя для поминація на эктеніи, не могуть давать никакого опредвленнаго указанія, во первыхъ потому, что неизивстно, какъ они поминались: за упокой или только за здравіе? во вторыхъ, упоминаніе послъсловія о хожденін Данінда въ княженіе Михаида -- Святополка, умершаго въ 1113 году, находится въ видимомъ несогласіи съ извістіемъ того же Данінда объ участін его въ походъ Балдунна на Данаскъ. Если принять, что это тоть саный походъ, воторый быль предпринять въ 1115 году, то выйдеть, что Данінав путешествоваль уже въ вняженіе Владиміра Мономаха. Такимъ образомъ по вопросу о времени Хождонія Сахаровъ примываеть нь мевнію митрополита Евгенія.

Изданіе И. П. Сахаровымь "Хожденія" Данінла сдъдало возможнымь болье обстоятельное ознакомленіе съ его содержаніемъ. Нельзя однако сказать, чтобы на это содержаніе до послідняго времени было проляго много світа, особенно по вопросу о личности Данінла и точномъ опреділенін времени посвіщенія имъ Святой земли. Такъ проф. Шевыревъ по вопросу о родинів и місті жительства игумена Данінла приводитъ лишь місті жительства игумена Данінла приводитъ лишь місті вы свою очередь находить несомнівнымъ лишь то, что Данінлъ быль человіть русскій, хога и догадку о Черниговів, какь о місті его рожденіи или подвідомой ему обители, считаєть весьма



<sup>1)</sup> Her. pyc. Clos. r. II, erp. 185 - 186.

въроятною 1). Тоже колебание слышится у Поропрыева 2) и А. С. Норова в). Проф. Голубинскій въ своей исторіи русской церкви (т. I, вып. I, стр. 682-83) склоняется въ тому же предположению, какъ напболве ввроятному, но при этомъ въ пользу его приводитъ и новыя соображенія. Кромъ сравненія Іордана съ ръкою Сновою, -- на что укавывалось постоянно и до него,-г. Голубинскій отмачаетъ еще фактъ поминанія Даніндомъ въ числів главныхъ въ то время князей и второстепенныхъ князей Полоцко-Минскихъ. Ясно, что Даніилъ стояль къ этимъ князьямь въ какомъ-то особомъ отношения. Принимая во вниманіе, что стверо-западная часть нынащией Черниговской губерніи смежна съ древнимъ княжествомъ Полоцко-Минскимъ, должно предподожить одно изъ двухъ: или то, что Даніплъ былъ Полочанинъ изъ юго-восточной части вняжества и зналъ черниговскую ріку Снову по сосінству, или же то, что онъ быль житель съверо-западной части Черниговской области и какъ близкій сосъдъ записалъ въ помяннивъ имена Полоцко-Минскихъ князей. Последнее предположение г. Голубинский считаетъ болве ввроятнымъ и, прибавимъ, вполив справедливо; иначе трудно было бы объяснить, почему Данівлъ своего мъстнаго внязя упомянулъ въ "Путеществін" предпослъднимъ.

Въ свою очередь по вопросу о времени путешествія Данішла мало прибавлено новаго. Шевыревъ ) и митрополить Макарій ) отвосять его къ промежутку времени между 1113—1115 г.; такъ какъ, по собственнымъ словамъ Данішла, онъ путешествоваль въ княженіе великаго князя Святополка Изяславича, умершаго въ 1113 году, а въ Іерусалимъ быль при королъ датинскомъ Балдуннъ, когда послъд-

<sup>1)</sup> Ист. русск. перв. т. II, стр. 132.

<sup>2)</sup> Ист. руссв. Слов. ч. l, Казавь 1870 г. стр. 307.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Путешест. нгун. Данінла, стр. III.

<sup>4)</sup> Истор. русск. Слов. т. II, сгр. 185.

в) Истор. русск. церк. т. П, сгр. 132.

ній предпринималь свой походь противь Дамаска въ 1114 и 1115 г. Что касается до модчанія о смерта Святополка, то это, по замвчанію Шевырева, объясняется твмъ, что Даніиль, пробывшій до 16 мвсяцевь въ метохім св. Саввы, въроятно, не слышаль о смерти великаго княза і). Это мивніе разділяють и А. С. Норовь і), О. Ө. Миллерь і) и Е. Е. Голубинскій і). И. И. Срезневскій относить походь Балдуина на Дамаскъ къ 1113 г., а поэтому годомъ возвращенія Даніила принимаеть 1114 г. і).

Затронуты были и другіе вопросы, касающіеся содержанія "Хожденія" и личности самого Даніила, какъ автора, напр. относительно цёли путешествія, какъ равно и цёли составленія самаго описанія, относительно характера описанія и господствующихъ въ немъ возгрёній.

Путешествія въ Святую землю были довольно обычвымъ явленіемъ въ древне-русскомъ Обществъ, но предпринимались съ различною цѣлію. Были и такіе паломники, которые ходили замаливать свои грѣхи, какъ былинный Весилій Буслаєвъ ("а мое-то вѣдь гулянье неохотное; съ молоду бито много, граблено, подъ старость надо душу спасти"); ходили ради бродяжничества и праздности, какъ это видно изъ отвѣта Нифонта на вопросъ Кирика; ьо были и такіе, которые ходили по неотразимому запросу искренняго религіознаго чувства, изъ желанія видѣть и поклониться мѣстамъ, освященнымъ присутствіемъ на землѣ Богочеловѣка. Къ такимъ-то паломникамъ по общему мнѣнію принадлежалъ и нашъ игуменъ Даніилъ 6).

Труднъе выяснить самую цъль составленія описанія; потому что не всъ же способны къ авторству, да и изъ

<sup>1)</sup> Ист. руссв. Слов. т. П, стр. 185.

<sup>2)</sup> Путеш. игум. Данінла, стр. V-VI.

<sup>\*)</sup> Опыть историч. обозрѣнія русси. Словеси. ч. 1, вып. І, стр. 295.

<sup>4)</sup> Истор. руссв. церв. т. 1, стр. 683.

<sup>5)</sup> Древніе памятники письма и язык. Изв. Акад. Наук. т. X, стр. 84.

<sup>6)</sup> Шевыр., истор. русск. Словесн. стр. 184, 188; Макар., истор. русск. перк. П, 133; Орестъ Миллеръ, опытъ историч. обозр., стр. 295; Порфир., истор. русск. Словесн. ч. I, стр. 307.

способныхъ далеко не всв берутся за подобнаго рода труды. Шевыревъ полагаетъ, что Даніиломъ руководило въ этомъ случав желаніе возстановить правду въ разсказахъ разнаго рода очевидцевъ чудесъ, совершающихся въ Святой земль 1). На этой по преимуществу цъли настапваетъ и проф. Голубинскій в). Митрополить Макарій в) и проф. Порфирьевъ 1), въ виду замъчаній самого игумена: Даніила признають, что описаніе сдвлано изъ любви автора въ святымъ мъстамъ и изъ желанія сохранить въ памяти то, что показаль ему, недостойному, Господь. Съ этой личной цвлію соединялось и желаніе быть полезнымъ для вървыхъ людей, чтобы они, услышавъ о св. мъстахъ, поревновали о нихъ душею и мыслію и такимъ образомъ получили маду наравив съ лично посвіцавшими св. землю. Чрезъ это впрочемъ дъло не разъясияется окончательно. Такая цъль необходимо предполагаеть въ Даніиль болье или менье привычнаго автора, для котораго трудъ описанія не представлился двломъ непреодолимой трудности. Возможно и то. ято въ монастыръ св. Саввы онъ насмотръдся ва кпижные труды подвижниковъ, возгорълся ревностію подражать имъ въ такомъ богоугодномъ и душеспасительномъ двлв, а можеть быть слышаль и прамое поощрение къ такого рода труду. Весьма въронтио и то, что русскіе паломники, сильные върою, но наивные разумъніемъ, распространяли на родинъ всябаго года небылицы про святыя мъста, быть можетъ даже оскорбительныя для религіознаго чувства, - и вотъ образованный русскій игумень пожедаль возстановить правду. Эгимъ объясняется и самый характеръ описанія.

Всв, изучавшіе "Хожденіе" Даніила, согласно признають, что онъ не только хогвль, но и могь знать правду. Онъ вритически относится къ разсказамъ очевидцевъ, какъ

<sup>1)</sup> Ист. русск. Слов. II, сгр. 191—192.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ист. русск. церв. стр. 683--81.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ист. руссв. церв. т. П, стр. 133—134.

<sup>•)</sup> Her. pycar. Caos. 4. I, crp. 307,

вапр. по поводу схожденія спіта, осматриваеть достопримъчательности не спъшно, а подолгу останавливаясь, посвщия одно и тоже изсколько разь. Онъ не щадить средствъ для того, чтобы имъть своимъ путеводителемъ почтеннаго старца, хорошо знакомаго съ святынями Палестины. Путешествуя въ безповойное время крестовыхъ походовъ, когда, водъ вліяніемъ военныхъ действій, еще болье усиливалась племенная и религіозная вражда, нашъ игумень старается не опустить случая, чтобы видеть места, мало доступныя, по дорогія его редигіозному чувству. Такъ онъ пользуется походомъ Валдуина на Дамаскъ, опирансь на довъріе и расположеніе въ нему натолическаго короля, Въ виду всего этого, скромно отзываясь о своих в литературныхъ заслугахъ, онъ могь вь то же время сповойно сказать, что написанное имъ о местахъ святыхь, о граде Іерусалим'в и о всей землів обътованной, если и не мудрено, то безо лжи 1). Встръчаются вирочемъ и у него мъстныя благочестивыя преданія, которыхъ онь не могь провірить личнымъ наблюдениемъ, а потому принималь на въру въ простотв религіознаго чувства, какъ напр. о крещеніи Христа въ полночь, о пещеръ "Отче нашъ", такъ назвавной потому, что въ ней Христосъ научилъ своихъ учениковъ пъть модитьу Господню, о рождении Антихриста въ Капернаумъ, о служеніи Мелхиседскомъ литургів на хлібів и винів, а не на оприсповахъ, о пупи земномъ и проч. 3). Преданія эти могуть пролить свать на апокрифы и должны быть разсмотрвны совивстно съ ними.

Намъ остается еще сказать объ изданіяхъ "Хожденія" посль Сахарова, чтобы потомъ перейти кь замъчаніямъ



<sup>1)</sup> Певыр., истор. русск. Слов. П, стр. 186—192; Миллер., опытъ истор. обозр. русск. Слов. ч. 1. вып. I, стр. 296; Порфир., ист. русск. Слов. ч. I, сгр. 308—309; Голуб., истор. русск. церк. т. I, період. I, стр. 683—684.

<sup>2)</sup> Порфир., ист. русск. Слов. ч. I, стр. 308—310; Миллер., опытъ истор. обозр. русск. Слов. ч. I, в. I, стр. 298; Шевыр., ист. русск. Слов. т. II, стр. 190 и др.

объ изданіи того же "Хожденія" Православнымъ Палестинскимъ Обществомъ. Выдержки изъ хожденія на основанія Сахаровскаго изданія сділаны митрополитомъ Макаріемъ 1), Шевыревымъ 2) и Порфирьевымъ 3); проф. Буслаевъ представилъ свои выписки по списку Общества исторіи и древностей № 189 съ разночтеніями по списку графа Толстова XVI в. 4). Самое важнъйшее изданіе этого времени, незамънимое отчасти и досель, принадлежить Археографической Коммиссіи и вышло подъизвъстнымъ уже намъ заглавіемъ: "Путешествіе игумена Ланінда по Святой землів въ началів XII візка". Спб. 1864. 4-о. Введеніе и редавція изданія принадлежать извістному путешественнику по востоку А. С. Норову, который снябдиль его драгоцвиными историко-географическими и археологическими замъчаніями. Въ концъ приложены карты Палестины, Іерусалима, храма гроба Господня и нъсколько прекрасныхъ палеографическихъ снимковъ изъ рукописей "Хожденія", которыми А. С. Норовъ пользовался при настоящемъ изданіи. Всвят рукописей, содержащихъ въ себв "Паломникъ" Данінда, извъстно было Норову до 31, но при изданіи онъ воспользовался преимущественно 15 списками. Подобно Сахарову онъ дълитъ всв списки на двв редавціи: полную и сокращенную; списки первой редакціи вт свою очередь дівлить на два разряда: на имъющіе и не имъющіе послысловіе. Такимъ образомъ изданіе г. Норова сділано было съ возможнымъ вниманіемъ къ требованіямъ науки; но при достоинствахъ нельзя не отмътить и довольно важныхъ недостатковъ. Недостатки эти состоятъ въ искусственности состава и расположенія своднаго текста. Такъ г. Норовъ позволяль себъ не только вставки, но и опущения въ основномъ своемъ спискъ, хотя и отмъчалъ ихъ въ подстрочныхъ замъчаніяхъ. Самый порядокъ и расположеніе частей "Хожденія произвольно измънены сравнительно какъ съ основ-

<sup>1)</sup> Ист. руссв. церв. т. II, стр. 133—137.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Ист. руссв. Слов. II, 188—197.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. руссв. Саов. ч. I, стр. 307-310.

<sup>4)</sup> Истор. Христон. стр. 655-667,

нымъ спискомъ, такъ и съ другими той же редакціи. Всвети недостатки двлають новое изданіе "Хожденія" не только умістнымъ, но и желательнымъ.

Предположивши повторить изданіе "Хожденія" игумена Данівла, Православное Палестинское Общество постаралось сдълать все, чтобы удовлетворить требованіямъ образованныхъ читателей и людей науки. Редакція поручена М. В. Веневитинову, и на этотъ разъ лучшій выборъ трудно было и сдълать. Г. Веневитиновъ уже извъстенъ въ русской литературъ своимъ изсявдованіемъ "Хожденія", поміщеннымъ въ VII вып. Літописей занятій Археографической коммиссін. Сверхъ того въ V вып. "Памятниковъ Древней Письменности" за 1881 годъ ему принадлежить описание лицевыхъ изображеній "Хожденія", которыми снабженъ списовъ вуща Хлудова, теперь хранящійся въ Московскомъ Никольскомъ единовърческомъ монастыръ. Мы въ сожальнію вигдъ не могли достать изследованія г. Веневитивова, а потому по необходимости должны довольствоваться введеніемъ, которымъ снабжено вздавіе Православнаго Палестинскаго Общества.

По вопросу о личности Даніила г. Веневитиновъ не сказаль вичего новаго. Онъ признаетъ южно русское происхожденіе Даніила съ одной стороны на основаніи сравненія Іордана съ ръкою Сновою, съ другой на основаніи поминовенія южно-русскихъ князей. Такимъ образомъ онъ съ небольшимъ различіемъ повторилъ то, что уже раньше его было высказано г. Голубинскимъ. За то въ опредъленіи времени Хожденія Даніила сказано много новаго и, думаємъ, вполнъ основательнаго. Согласно съ Гагенмейеромъ онъ относитъ это хожденіе не къ 1113—1115 г., а къ 1106—1108 г. и вотъ на какихъ основаніяхъ: а) Даніилъ опредъленно говоритъ, что ходилъ въ Св. землю въ княженіе Святополка, слъд. между 1104—1113 г.; б) походъ Балдуина на Дамаскъ, въ которомъ участвовалъ Даніилъ, происходилъ не въ 1115 г., а между 1106—1108 г., такъ какъ по-

ходъ 1115 года быль не противъ Дамаска, а въ союзъ съ нимъ противъ турецкаго вождя Бурзука; в) сирійскій городъ Триноль, взатый крестоносцами 13 іюля 1109 года, видимо находился еще въ рукахъ Сарацинъ; г) упоминаніе Даніила о нападеніяхъ аскалонскихъ Сарацинъ на паломниковъ совпадаеть съ разсказомъ Вильгельма Тирскаго о такомъ нападеніи въ 1107 г.; д) невозможность предположенія, чтобы Даніилъ въ теченіи столь продолжительнаго времени (2 лътъ) оставался въ неизвъстности о смерти великаго князя. На этомъ основаніи г. Веневитиновъ примыкаеть къ мнъвію Карамзина о томъ, что нашъ путешественникъ Даніилъ быль потомъ (съ 1113 г.) епископомъ города Юрьева.

Самое составление своднаго текста сдълано сколько возможно приспособительно въ современнымъ требованіямъ науки. Г. Веневитиновъ представляетъ перачевь 70 извъстныхъ ему списковъ "Хожденія", которыми одняко могъ воспользоваться ве всеми. Вь распределении списковъ по редакціямъ замівчается у него большая строгость и точность сравнительно съ его предшественниками. Всвхъ реданцій у него четыре, которыя различаются между собою: а) воличествомъ главъ (96-97 въ I редавціи, 50-69во II, 20-40 въ III); б) присутствіемъ (въ I и IV) или отсутствіемъ (II и III) главы объ Армаоомъ; в) отсутствіемъ (I, II и IV) или присутствіемъ (III) указанія на время хожденія; г) разницей въ оглавленія; д) полнымъ (I, IV) или вратиянь (II, III) текстомъ главы о молитив Авраама; е) расностью именъ клязей, записанныхъ для поминанія (во 11 п IV имена перепутаны, въ III вътъ пиеви Гатба Минскаго).

Въ основаніи изданія положенъ списокъ Импер. Публ. биб. 1496 г., принадлежащій къ І редакціи, досель еще не изданной, и воспроизведенъ слово въ слово, съ указаніемъ разночтеній и даже исправленій въ подстрочномъ замьчаніи. Только двъ вставки впесены въ самый тексть, но и тъ отмъчены разрядкой. Въ этомъ отношеніи сводный тексть г. Веневитинова составляетъ не только желательное пополненіе изданій Сахарова (ІІІ ред.) и Норова (ІІ ред.),

во съ тъмъ вийстъ даетъ возможность пользоваться имъ съ научными цълями. Только одного не можетъ простить редактору филологъ—замёны глухихъ гласныхъ чистыми и раскрытія титлъ. Въ такомъ видъ чтеніе памятника представляетъ, разумъется, много удобствъ для веспеціалиста, (это и имъло въ виду Православное Палестинское Общество), но такое произвольное обращеніе съ текстомъ должно неминуемо не благопріятно отозваться на выводахъ о языкъ.

Нельзя наконецъ пройти молчаніемъ еще одной особенвости настоящаго изданія "Хотденія—снабженія текста превраснымъ воспроизведениемъ лицевыхъ изображений изъ Хлудовскаго списка XVII в. Доволъ помъщено 1X рисунковъ; остальные три слъд. будутъ приложены во второй половина "Хожденія". Объясненію ихъ, какъ уже свазано, было посвящено чтеніе г. Веневитинова въ "Обществъ любителей древней письменности" отъ 27 марта 1881 года (стр. 7-13). Принимая во вниманіе свойство рисунковъ, напр. повъщение осминонечныхъ престовъ DO DYCCKOMY обычаю, изображение при каждомъ городъ всъхъ его святынь, расположенныхъ въ объемъ одного и того же рисунка, г. Веневитиновъ приходитъ къ выводу, что художникъ въроятно самъ не былъ въ Палестинв и изображалъ святыни по указанію "Хожденія" и собственнаго воображенія. За это говорить напр. изображение въ виде столба жевы Лота и горящаго города. За то же говорить, прибавимь, устройство церковныхъ куполовъ и нёкоторыхъ частей церковныхъ крышъ по руссвому обычаю. При всемъ томъ, вполив соглашаясь съ г. Веневитиновымъ, сважемъ, что интересно было бы провърить, не положено ли въ основание этихъ рисунковъ указаній русскаго или греческаго подлинника, какіе употреблелись несомевано при изображеній ликовъ святыхъ.

Не говоримъ уже о внъщней сторовъ изданія: бумагъ, печати и выподненіи рисупковъ, безукоризненныхъ во всъхъ отношеніяхъ.

В. Малининъ.



### Письмо высокопреосвященнаго Филарета, митрополита Московскаго, къ ректору Кіевской духовной Академіи Иннокентію Борисову, епископу Чигиринскому.

Нижеследующее письмо, собственноручно писанное митрополитомъ Филаретомъ и поступившее въ Церковно-Археологическій Музей, находящійся при Кіевской духовной Академіи, отъ одного изъ священниковъ кіевской представляеть интересь, какъ матеріаль для характеристики отношеній автора его въ Кіевской духовной Анадемія вообще и къ ректору ея, преосв. Инновентію Борисову въ частности. Оно показываеть, что эти два знаменитые ісрарха русской церкви, не смотря на натянутыя отношенія, существовавшія между ними, не ограничивались взаимнымъ соблюденіемъ обычныхъ правиль приличія, но и обывнивались сообщеніями и митвіями по вопросамт, касающимся богословской науки и ев представителей. Такъ, преосв. Иннокентій, какъ видно изъ этого письма, обращался къ митрополиту Филарету съ приглашениемъ содъйствовать своими трудами тому предпрінтію, которымъ въ то время рячо интересовался самъ онъ и которое имъло своею цълью не только удовлетвореніе потребности общества въ религіозно-нравственномъ чтенія, но также оживленіе и развитіе богословской науки въ нашемъ отечествъ, -- именно изданію Воскресного Чтенія, начавшаго выходить съ Пасхи 1837 г. при Кіевской духовной Академіи по благословевію митрополита Евгевів и иниціативъ Инновентія при ближайшемъ участін і еромонаха Димитрія (впослівдствін архіеп. Херсонсваго), протојерея Я. М. Скворцова. Я. К. Амфитеатрова и

П. С. Авсенева. Митроп. Филаретъ отнесся къ этому приглашенію, повидимому, довольно холодно: онъ ограничился лишь присылкою одного своего "слова", которое прежде было произнесено имъ и которое было уже извъстно по спискамъ въ Москвъ и Петербургъ. Но изъ этого же письма видно, что онъ живо интересовался тъмъ, что происходило въ Академія, и въ частности учеными трудами ся профессоровъ и студентовъ.

H. A.

Преосвященнъйшій Владыко, Достопочтенный о Господъ Брать!

Утвшительно мев было увидеть изъ пятиличнаго письма Вашего и Вашихъ по Академіи сотрудниковъ і), что, среди святыхъ воспоминаній, разширяющихъ сердце радостію въ молитву, доброжелательно воспомянули Вы и мое смиреніе. Съ удовольствіемъ встрачаюсь здась и съ старымъ знакомымъ о протојереемъ Іоакимомъ в), и съ о. Димитріемъ,

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

<sup>1)</sup> Упоминанное здесь письмо было писано Иннокентіемь вскоре по возведение его въ санъ епископа чигиринскаго, викарія кіовской митрополін (3 окт. 1837 г.), ко дню ангела метроп. Феларета (1 дек. 1837 г.) отъ вмеце пяте ляцъ: самаго Инножентая, бывшаго ректоромъ Авадемія съ 1830 по 1839 г. и впоследстви архіен. херсонскимь († 1857 г.), протоїерея Іоакима Георі. Орлова, нагастра с, петербургской Академів, бывшаго впоследствів преподавателень новгородской семинаріи, съ 1824 г. баккалавромъ, а съ 1828 по 1834 г. ордин. профессоронъ віевской Академін († 1854 г.), іеромонаха Димитрія (въ міръ Климента) Муретова, перваго магистра VII курса кісыской Академін (1831— 1835 г.), бывшаго сь 1835 г. баккалавромъ, съ 6 сент. 1837 г. орд. проф., съ 1838 г. инспекторомъ, съ 1841 по 1850 г. ректоромъ кіевской Академіи и скончлвшагося 14 ноября 1883 г. въ санъ архіеп, херсонскаго и одесскаго, и по всей выроятности отъ архии. Григорія Миткевича, бывшаго съ 23 ірля 1836г. по 24 дег. 1837 г. инспекторомъ віевской Академіи и впоследствін архіеп. Калужскимъ, протојерея И. М. Скворцова, бившаго съ 1817 по 1849 г. профессоромъ Аваденін († 1863 г.) нян, можеть быть, отъ Я.К. Амфитеатрова, бывшаго съ 1829 г. банкалавромъ, а съ 1835 по 1848 г. профессоромъ ніевской Акаденін.

В) Прот. Ісак. Г. Орловъ быль знакомъ митрои. Флларету еще какъ студентъ с.-петербургской Академіи и впоследствім получиль отъ него большой фотографическій портретъ, хранящійся въ настоящее время въ Церковно-Археол. музеф кіевской Академіи.

ведавнимъ знакомымъ по его сочиневію<sup>4</sup>). Благодарю всёхъ Васъ, и молю Отца свётовъ, да благословитъ Васъ новымъ обильнымъ изліяніемъ свёта спасительныя мудрости на Васъ и чрезъ Васъ.

Благодарю Вашему Преосвященству и за воспоминаніе о мив по случаю дня моего Ангела. Предъ путешествіемъ изъ Москвы я не имвлъ времени благодарить Васъ въ свое время.

Разсуждение о славенскомъ переводъ быбли я прочиталь, или справедливъе сказать прослушаль читаемое, чъмъ даю отдыхъ моей немощи. Довольно свъдений собрано. Только, говоря о Эрмитажной рукописи Остромирова Еваниемія, сочинитель обнаруживаетъ, по какимъ старымъ справкамъ онъ писалъ: уже много лътъ и много разъ писано, что Евангеліе сіе находится въ Императорской публичной библіотекъ<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Здёсь, расумёстся курсовое сочинение преоси. Димитрія: "О путяхь промысла Божія въ обращении грёшниковъ и о путяхъ показнія для обращаемыхь", которое въ рукописи было извёстнымъ митр. Филарету. Прежде курсовыя сочиненія студентовъ Академій, предварятельно удостоенія ихъ авторовъ ученыхъ богословскихъ степеней, посылались на разсмотрёніе въ св. Сиводъ, а св. Синодъ передаваль ихъ для прочтенія своимъ членамъ и другимъ епархіальнымъ преосвященнымъ, имфющимъ авторителъ въ ученомъ богословскомъ мірф. Съ особымъ вниманіемъ относился въ этимъ сочиненіямъ московскій митрополитъ Филаретъ, перёдко дфлавшій подробныя рецензіи на нихъ, не согласныя съ академическими отзывами о нихъ. Сочиненіе студента іеромонаха Димитрій Муретова заслужило похвалу у него; прочитавъ это сочиненіе, митрополитъ Филаретъ замѣтиль изъ него доброту души автора, какою онъ отличался въ теченіе всей своей жизни, написавъ на сочиненіи: "добръ отецъ Димитрій". Сочиненіе это впослёдствів, именно въ 1839 г., было напечатано и вошло въ составъ 1-го тома "Собранія сочиненій студентовъ Кіевской духовной Академіи".

<sup>2)</sup> Разсужденіе это, написанное въ 1835 г. по назначенію мигрополета Евгспія экстраора, профессоромъ кіевской Академін Орествомъ Марк. Новицкимъ, было издано въ Кіевъ въ 1837 г. іп 4° подъ заглавіемъ: "О первоначальномъ переводъ Св. Писанія на славянскій язикъ". На стран. 41—42 этого сочиненія авгоръ говорить: "въ Императорскомъ Эрмитажномъ книгохращялищъ находится... харатейное Евангеліе Остромирово, писанное еще въ 1056 г.", хотя оно уже съ 1811 г. находилось въ с.-петербургской Императорской публичной библіотекъ. Орестъ Марк. Новиций, магистръ У курса кіевской Академін (1827—1831 г.) въ 1836 г. перешель на каседру филососіи въ университеть Свъ Владеміра и досель еще здравствуетъ.

По вызову Вашему, имъть меня въ числъ сотрудниковъ Воскреснаго Чтенія, вельль я препроводить къ Вашему преосвященству слово на восшествіе Государя Императора на престоль, которое брали уже у меня въ спискахъ петербургскіе въ Москвъ Гости. Можеть ли оно имъть мъсто въ изданіи Вашемъ, ръщить Ваше дъло 1): мое дъло было изъявить послушаніе Вашему приглашевію.

Съ истиннымъ почтеніемъ есмь Вашего Преосвященства покорнъйшій слуга Филареть М. Московскій.

Саб. Генв. 11. 1838.

Сообщиль Н. Дроздов.

<sup>1)</sup> Слово это помѣщено въ № 46 Воспреснаго Чтенія за 1837/з г. подъ заглавіемъ: "Слово въ день возмествія на Всероссійскій престоль Влагочестивъймаго Государя Инператора Неколая Павловича ноября 20 дня 1837 г., въ Влаговъщенской первые Чудова монастиря, говоренное Синодальнимъ членомъ, Филаретомъ, интрополитомъ Московскимъ". Подъ этамъ же заглавіемъ оно нашечатано и въ собраніи "словь и рѣчей" интрополита Филарета.

# АЛЕКСАНДРЪ ДМИТРІЕВИЧЪ ВОРОНОВЪ.

Подъ все еще свёжимъ чувствомъ неожиданно постигшей насъ сворби въ утратъ дорогаго товарища начинаемъ мы эти строви о немъ, какъ дань любви и уваженія къ нему. Мы желали бы воспроизвесть образъ почившаго, начиная съ той поры, когда стали обозначаться первые задатки духовнаго развитія его, уцёлъвшіе въ сознаніи и воспоминавіяхъ его самаго, которыми дълился онъ и съ нами, и которые пополнились для насъ со словъ другихъ близкихъ къ нему лицъ.

Хорошо помниль Александръ Дмитріевичъ свое отрочество, счастливо прошедшее въ домъ отца и матери. Отецъ его быль сельскимъ священникомъ тверской губерніи новоторжскаго увзда въ сель Грузинахъ, гдъ и родился Александръ Дмитріевичъ 5 февраля 1839 года. Въ годы отрочества его отецъ быль уже благочиннымъ и состояль въ этой должности болье 20 льтъ. Онъ выдавался между собратіями своимъ образованіемъ, умінемъ и усердіемъ въ исполненіи своихъ обязанностей, такъ что быль уважаемъ въ средвихъ и пользовался вниманіемъ епархіальныхъ архипастырей, пе одинъ разъ награждлящихъ его за честную и полезную службу. Понятно, что такой отецъ хотвль дать доброе воспитаніе сыну и самъ занялся начальнымъ обученіемъ его, раздвляя этотъ трудъ съ женою, матерью воспитываемаго сынка. Будучи самъ человъкомъ искренней въры и благо-

честів, о. Димитрій старался возращать задатки ихъ въ сердцахъ дътей. Александръ Дмитріевичь любилъ вспоми. нать о томъ, съ какою охотою ходиль онъ съ отцемъ въ приходскую церковь, радъ былъ здёсь читать и пёть на влиросв и какъ утвшало это его отца и мать и служило утъщенить для него самаго. Хорошо подготовленный дома, Александръ Дмитріевичъ на 10 году отданъ былъ въ Новоторжское духовное училище, гдв, при живыхъ и воспріимчивыхъ способностяхъ, скоро оказался отличнымъ ученикомъ. Такимъ же онъ былъ затъмъ и въ тверской семинаріи, вуда поступиль въ 1853 г., и почти всегда стояль въ спискахъ первымъ ученикомъ. Въ семинаріи пробыль онъ 5 деть и по окончаніи перваго года богословскаго курса отправленъ въ московскую Академію. Здесь после пріемныхъ испытаній онъ принять третьимь въ общемь спискъ привятыхъ, но къ концу перваго года достигъ перваго мъста въ общемъ спискъ своего курса, на какомъ и удержался до конца всего академического курса, котя по некоторымъ предметамъ и мънялся мъстомъ съ неразлучнымъ товарищемъ своимь Ф. А. Терновскимъ, о чемъ оба товарища любили вспоминать въ разсказахъ о своемъ академическомъ воспитаніи. Какъ на особенность въ порядкі занятій Александра Динтріевича указывались въ этихъ воспоминаніяхъ на его строгую авкуратность въ обработкъ семестровыхъ сочиненій. Онъ имблъ обычай начинать эту работу съ перваго же вечера того дня, въ какой дана тема сочиненія, и уже потому успъвалъ тщательно обработать его и приготовить всегда въ срову, а то и ранъе. Изъ воспоминаній Александра Дмитріевича о своихъ наставнивахъ занесемъ сюда хотя немногое изъ того, что касается лицъ, уже скончавшихся. Съ глубокимъ уважениемъ говоря объ Александръ Васильевичь Горскомъ, преподававшемъ общую церковную исторію, онъ выражался, что преподавание Александра Васильевича, ве блистая вившиними качествами (напр. ораторскимъ изложеніемъ), сильно было широкою ученостію, твердостію и глубиною мысли, одушевленной живою вёрою, наконецъ строгою добросовъстностію. Съ признательностію говорилъ Вороновъ о своихъ научныхъ бесёдахъ съ Александромъ Васильевичемъ въ его келліяхъ, куда добрый наставнивъ охотно допускалъ студентовъ, желавшихъ попросить его совъта и наставленія. Съ неменьшею признательностію вспоминалъ Вороновъ и о другомъ наставникъ и инспекторъ архимандритъ Порфиріъ. Свои воспоминанія о немъ, Вороновъ совмъстно съ товарищемъ своимъ Ф. Терновскимъ, пожелалъ огласить печатно, спустя годъ по кончинъ Порфирія, когда оба они были уже профессорами кіевской Академія 1).

Въ этихъ воспоминаніяхъ Воронова объ о. Поропрів ясно сказывается предъ нами и воспоминаемый доблестный наставникъ и воспоминающій достойнъйшій ученикъ его по академіи.

Последнею работою Воронова въ академіи было курсовое сочиневіе на ученую степень на тему: о боюдухновенности Священнаю Писанія, данную преподавателемъ этого
предмета івромонахомъ Миханломъ въ засёданіи академической конференціи, происходившемъ подъ предсёдательствомъ м. Филарета, сочиненіе это вызвало нёсколько замічаній послідниго относительно степени сообразности
выражаемаго въ сочиненіи взгляда съ ученіемъ православной церкви. Но строгій критикъ— архипастырь успоковнъ объвсненіями рецензента сочиненія, баккалавра Миханла и одобрилъ сочиненіе Воронова, также какъ разсматривавшееся
вслідъ затімъ сочиненіе товарища его Терновскаго: Стефань Яворскій и его сочиненія в.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Восноминанія эти напечатаны въ "Трудахъ К. д. Академін" 1867 г. 2. стр. 127 и д.

<sup>2)</sup> Нывъ преосващенный Миханль, епископъ Курскій.

в) По прежнему уставу академій 1809 г. містимі архинастырь почитался предсідателем академической конференція, важийшія засіданія которой иміли місто по окончаніи двухгодичных курсовь академіи, когда производилась послідняя оцінка успіховь и присужденіе ученых степеней окончивщим курсь студентамь, на осцованіе экзаменовь и курсовых сочиненій ихъ.

Въ 1862 г. 30 октября состоялось назначение А. Д. Воронова и товарища его Ф. А. Терновскаго баккалаврами въ Кіевскую академію, перваго-на каоедру новой общей церковной исторіи, втораго-на канедру сравнительнаго или, какъ тогда называли, обличительнаго богословія. Товарищи условились одновременно проститься съ академіею, потомъ съ Москвою и отправиться въ Кіевъ, а предъ темъ испросить въ напутствіе благословеніе Московскаго архипастыря. По словамъ Воронова, митрополитъ, преподавая это напутственное благословеніе, выразиль свое удовольствіе, что Московская академія удвляеть теперь свои силы Кіевской, чего давно уже не было, и внушаль поддержать въ последней ученую честь первой 1). Съ полною приветливостію встръчены они и въ Кіевъ-въ академін, гдъ оба москвича еще до своего прівада были извістны по своимъ студенческимъ работамъ, напечатаннымъ въ 1862 г. въ журналь "Труды Кіевской академін", а по поводу этого обстоятельства были уже и въ перепискъ съ редакцією журнала. Словомъ, у насъ уже ожидали въ прибывшихъ москвичахъ увидъть отличныхъ преподавателей и участниковъ ученолитературной дъятельности академіи, какое ожиданіе не замедлило вполнъ оправдаться.



Въ Кіевской академін при м. Евгенів эти засёданіи конференціи если не всегда, то часто происходили подъ предсёдательствомъ м. Евгенія. Со времени же пресминка его м. Филарета (Амфитеатрова) обычай эготь прекратился Но въ Московской академін твердо соблюдаль его въ Бозё почившій м. Филаретъ (Дроздовъ). Обыкновенно на время послёднихъ экзаменовъ онъ пріфажаль въ Сергіеву лавру на мёсяць, присутствовалъ на экзаменахъ и затёмь въ засёда нілхъ конференців, которыя растигивались иногда дня на три и продолжались по 5—6 часовъ въ день, а то и более. Владика желаль непосредственно ознапомиться съ кажодымъ сочиненіемъ. Читались введеніе и планъ сочиненія, и еще потомъ—та вли другая часть его или выдержки изъ нихъ по требованію владики. Читаль секретарь конференціи пли рецензенть сочиненія. Необходимо полагать, что такой порядокъ много вліяль на строгую обработку сочиненій.

<sup>1)</sup> За все время сь 1819 г., когда преобразована была наша академія, до 1862 г. встрѣчаемь въ ней только двухъ наставниковъ изъ воспитанниковъ Московской академія, служившяхъ при томъ не долго. Это: іеромонахъ Евгеній Соколовъ, баккалавуъ съ 1820 по 1824 г., въ которомъ уволень по прошенію, и архимандритъ Платонъ Березинъ, ректоръ и префектъ богословія, прибывшій 8 мая 1828 г. и скончавшійся 23 іюля того же года.

Воронову предстоямо трудиться, какъ уже сказано, по канедръ новой общей церковной исторіи. Ло 1862 года въ нашей Академіи, какъ и въ другихъ, существовала одна канедра общей церковной исторіи. Съ 1862 г. изъ нея выдълена особая каеедра новой церковной исторіи, въ слъдствіе заявленной въ авадеміяхъ мысли о необходимости спеціализировать и чрезъ это усилить изученіе церковной исторіи. Мысль эта опиралась какъ на сознаніи обширности предмета, преподавание котораго по этому самому ограничивалось преимущественно древними періодами, и мало подвигалось за въка послъ вселенскихъ соборовъ и раздъленія церквей, или же ограничивалось общими очерками относительно последующихъ вековъ, такъ за темъ-и на сознании погребности изученія поздиващей церковной исторіи Византіи и Греко Востова, исторіи другихъ православныхъ церквей, особенно славянскихъ, наконецъ болъе серьезнаго изученія во многомъ интересной для насъ церковно-исторической жизни р. католического и протестантского Запада. Все это поставдялось предметомъ новой канедры подъ названиемъ новой церковной исторіи, такъ что спеціадизованная область этой ваеедры оказиватась еще довольно сложною в очене общирною, а трудность ен обусловливалась почти полною запущенностію у насъ этой области историческаго изученія, една затронутою въ весьма немногихъ трудахъ по этому предмету. Понятно, что молодому банкалавру приходилось почти заново работать на этомъ мало обработанномъ полв науки. Силь для такой работы было у него довольно. Съ отличными дарованіями, привычкою въ усидчивому труду, опредвлившеюся въ немъ еще за время студенчества въ Академін, онъ соединяль тоть запась научных средствъ, какой давадо твердое знаніе языковъ греческаго и датинскаго, нівмецкаго и французскаго, восполненное имъ изученіемъ новогреческаго и отчасти славянскихъ нарфчій. Такимъ образомъ ему доступенъ былъ шировій вругь первыхъ источнивовъ въ своей научной области и ученыхъ трудовъ новогрече-

CREATO CARBSECKEATS, DUMCRO ERTOLINGCENATE H IPOTECTRET. свихъ ученыхъ, а даръ критики и строгая логичность мышленія, при твердости основных убъжденій, воспитанных ъ въ духв православія, обезпечивали научное самообладяніе при изученія и изложенія разнородных в предматовъ своей канедры. Тёмъ не менён Вороновъ чувствоваль затрудненія въ занятіяхъ отъ этой разнородности предметовъ наседры и не разъ высказывалъ мысль, что канедра новой общей исторіи была бы лучше поставлена, если бы отъ нея отдвдено было изучение новой истории православнаго Греко-Востова, съ исторією другихъ містныхъ восточныхъ, оставшихся отъ древности, церквей и обществъ, въ томъ числъ н севтантскихъ. Исторію же славянскихъ церквей и исторію ватолическаго и протестантскаго запада поставить предметомъ другой каседры, во начать эту исторію ранве раздвленія церквей, взойдя въ основанію западныхъ національныхъ церквей. Овъ говориль, что такою постановкою предметовъ новой церковной исторіи лучше выдержана была бы генетическая связь входящихъ въ нее элементовъ и областей историческаго изученія, которов чрезъ вто самов могло бы быть сильное и обильное результатами. Особенно настаи. валь онь на этой своей мысли при разграничения предметовъ каеедръ, имъвшемъ мъсто съ введениемъ новаго устава академін 1869 г. и желаль оставить на своей канедръ только исторію западной церкви съ поздивишими развітвленіями ея на р.-католическую и протеставтскую и исторію славансвихъ церквей, а новую исторію Греко-Востока оставить при камедръ древней церковной исторіи или выдълить въ особую канодру для привать-доцентуры. Но въ ту пору мысль Воронова не могла быть принята, ему досталось продолжать чтенія по своей канедрів въ той сложной области, въ какой онъ началъ и которая указана нами выше. Не безъ грусти подчинился онъ этой необходимости и продолжалъ трудиться такъ и столько, какъ и сколько могъ. Работая добросовестно, онъ въ своихъ чтеніяхъ сосредоточивался поочередно то на той, то на другой части того, что составляло отграниченную ему область "новой церковной исторіи", но именно всявдствіе добросовъстности считаль себя обязаннымъ не опустить въ течение курса ни одной изъ частей ея. Ученое знаніе, критика источниковъ въ техъ вопросахъ научной области, которые изучиль онъ спеціальные, характеристика наиболье крупныхъ личностей и явленій, наконецъ, ясность и строгая логичность изложенія, при постоянномъ стремлени въ исторической правдъ - таковы были выдающія. ся черты его чтеній, въ которых в онв не могь однако же избъжать нъкоторой отрывочности, обусловливаемой именно самымъ существомъ некоторыхъ предметовъ его каоедры или источнивовъ для изученія ихъ. Говоримъ въ последнемъ отношеній то, что говориять о своихть чтенівхть самть покойный профессоръ, прододжавшій между тімь стремиться къ сосредоточенію на болве однородных в частях в своей "новой церковпой исторія". Достоинства профессорских в занятій и ученых в трудовъ Воронова, какъ и товарища его Терновскаго, съ первыхъ же поръ были признавы въ Академіи. Характеристику преподаванія Вороновымъ своего предмета и его профессорскаго влівнія читатели найдуть въ помінцаемой ниже надгробной рвчи о немъ одного изъ болве раннихъ слушателей, искренвость и правдивость которой неоспоримы для тахъ, кто близко зналъ Воронова 1). Не менъе справедливо и то, что сказано и другамъ лицемъ о Вороновъ, какъ профессоръ, участливомъ къ студентамъ, по требовательномъ какъ на экзамевахъ, такъ при вритикъ сочиненій і). Изъ сдужебной хровики Воронова въ академіи отмітимъ здісь слідующіе факты. 1866 г. 3 февраля онъ одновременно съ Терновскимъ возведенъ въ званіе в.-ординарнаго профессора, а въ 1878г. 6 марта, по защищенім имъ докторской диссертаціи, -- въ

<sup>1)</sup> Разумъемъ ръчь священняка М. Златоверховинкова, воспитанняка Кіевскей академія XXIV курса, напочатанную въ Воскр. Чтенів (№ 46, 1863 г.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Въ статът: памяти профессора Кіевской акаденія А. Д. Воронова (въ Церк. Общ. Въстанкъ 1883 г. № 149)

вваніе ординарнаго профессора. Временами онъ проходиль другія должности въ академіи, какъ-то: помощника инспектора съ 25 февр. 1863 г. до 1 августа 1865 г., а съ втого года-помощника секретаря академического правленія и затэмъ секретаря съ 1 сент. 1867 по 15 августа 1869 г., когда съ введеніемъ новаго устава въ академіи должности эти -последнія перестали быть придаточными для профессоровъ и преподавателей. Съ образованіемъ по новому уставу Совъта Академіи Вороновъ постоянно избираемъ былъ въ члены его отъ церковно-историческаго отделенія, исправляль нъкоторое время и должность инспектора Академіи. Охотно принималь и выполняль онь и другія временно возлагавшіяся на него Совътомъ порученія, какъ напр. по участію въ строительномъ комитетъ при Академіи (съ 1875 г. апр. 5 по 1879 г. апр. 28), по председательству въ коммисін, навначенной Совътомъ въ іюнъ текущаго года для ревизіи и приведенія въ порядокъ академической библіотеки и ся каталоговъ. Это было последнею услугою Академіи со стороны Воронова, который принялся за порученное ему діло, такъ сказать, съ упорнымъ усердіемъ, проводя едва не всв утра, а часто и послъобъденные часы ванаціяльныхъ дней съ 15 іюня по 15 августа въ библіотекъ, такъ что въ буквальномъ смысле не далъ себе вакаціальнаго отдыха, и это обстоятельство, по замізчавію врачей, пользовавшихъ его во время вскоръ затъмъ наступившей бользни, существенно повлівло на упадокъ некръпкихъ въ физическомъ отношевій силь его, въ свою очередь затруднившій его леченіе и обусловившій печальный исходъ его бользии. Прибавимъ, что въ последніе два года съ лишнимъ онъ, по избранію Совета, быль редакторомъ "Кіевскихъ Епархіальныхъ Вёдомостей" и, по свойственной ему добросовъстности и порывчивости во всявой воздагаемой на него работа, работаль надъ означеннымъ изданіемъ слишкомъ много. Какъ особенность его редактор. скаго труда констатируемъ здёсь слёд. обстоятельство: задавшись мыслію, что епархіальное изданіе должно быть нь

известномъ отношени органомъ епархіальнаго духовенства, онъ дороживъ участіемъ въ изданіи сотруднивовъ изъ среды его. Охотно прочитываль онь многочисленные корреспонденцін, замітки, статьи и проповіди, присылаемыя изъ епархін, предупредительно входиль въ изустныя объясненія съ авторами ихъ, поддерживалъ письменныя сношенія съ знакомыми и незнавомыми священниками и другими сотрудниками изданія въ опархіи, терпізмо даваль какь объяснонія касательно присылаемыхъ статей и корреспонденцій, такъ и совъты относительно болье удобной или желанной постановин того или другого вопроса, той или другой мысли о нуждахъ духовенства о разныхъ требованіяхъ и условіяхъ въ его положения и въ служени пастырскомъ, проповъдническомъ и т. п. Не знакомому съ дъломъ не легко объяснять свойство труда, который не безъ самоотверженія приходилось затрачивать участливому редактору вадъ кипами такого матеріала, поступившаго въ его руки, изъ котораго лишь часть могла быть пущена въ дело. Въ семью Воронона не разъ находили нужнымъ сдерживать его усердіе къ многочисленной редакторской перепискъ, за которой онъ просиживаль иногда ночи. Находя утвинение въ предполагаемой полью его редакторского труда для епархіального духовенства, для религіозно-церковныхъ интересовъ епархіи, онъ подъ часъ вздыхаль однакоже о томъ, что редакторскія работы отнимають у него время для ученых втрудовь, но отъ самаго времени ждалъ облегченія первыхъ, чтобы возвратиться въ последнимъ, и увы! не дождался...

Изъ сказаннаго о составъ предмета профессорской ванедры Воронова и другихъ занятіяхъ его довольно объясняется и характеръ его учено-литературныхъ трудовъ. Есть въ ряду ихъ труды капитальнаго достоинства, цълостной обработки, но значительнъйшая часть ихъ имъетъ, такъ сказать, отрывочный характеръ. Они помъщались въ мъстныхъ періодическихъ изданіяхъ, какъ-то: въ "Трудахъ Кіевской дух. Академіи", въ "Воскресномъ Чтеніи", въ

"Кіевскихъ Епархіальныхъ Въдомостяхъ", въ "Руководствъ для сельскихъ пастырей", въ "Чтеніяхъ въ Историческомъ Обществъ Нестора Лѣтописца" въ которомъ онъ былъ членомъ и въсколько разъ чаталъ свои рефераты и др. статьи. Нѣкоторые болъе капитальные труды его существуютъ и въ отдъльномъ изданіи. Представимъ перечень учено-литературныхъ трудовъ и статей Воронова въ порядкъ не изданій, гдъ они печатались, и не годовъ появленіи ихъ, а въ порядкъ извъстныхъ серій, обнимающихъ предметы однородные или соприкосновенные, какъ то:

- 1. Исторія и современное состоянів славянских церквей.
- 1. Св. Кириаль и Меводій. Главнийшіе источники для исторіи Свв. Кирилла и Меводія. Частини печаталось въ "Трудахъ Кіев. Авадемін" и издано отдільно въ 1877 г. 1). Это общирное критическое изследование можеть быть названо продолжениемъ извъстнаго изследования (о "Паннонсвихъ Житіяхъ") А. В. Горскаго и инфло цфлію: 1) опредълоть время происхожденія главивйшихъ легендарныхъ источниковъ и показать отношение одного источника къ другому, т. е. опредълить зависимость или самостоятель. ность источниковъ, въ следствіе чего дано было бы основаніе для сужденій о достов'трности и значеніи легендарвыхъ источниковъ; 2) опредвлить подливность и достовърность евкототорыхъ документальныхъ источниковъ. Полагаемъ, что объ эти задачи выполнены авторомъ въ его трудъ съ существеннымъ успъхомъ и добытые имъ результаты или выводы составляють серіозное пріобретеніе въ наукъ. Отмътимъ въ особенности выводы его относительно главнаго изъ легендарныхъ источниковъ такъ называемыхъ "Паннонсвихъ Житій". Выводы состоять въ томъ, что: 1) оба житія имъли одного и того же автора и этимъ един-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это сочиненіе представлено было Вороновымъ въ качестві диссертаціи на степень доктора, которая и получена имъ. А вслідъ затімъ сочиненіе это, по рецензіи профессора Е. Е. Голубинскаго, удостовно академіей наукъ малой Уваровской премін.

ствомъ автора объясняются всв отношенія сходства и различія можду житіями; 2) начальная редакція житія была греческая. Изъ мысли о начальной греческой редакція житій выясняется историческій смысль и значеніе довольно многихъ весьма выжныхъ извёстій, заключающихся въ житінхъ; 3) славянская редавція житій, представляемая дошедшими до насъ списками ихъ, не потерпала существенныхъ измъненій и можетъ быть признана подлинною; 4) авторъ житій быль ученый славянинь, принадлежавшій къ восточной, а не западной церкви, и жившій не въ Паннонія, а въ Болгаріи. Онъ не быль непосредственнымъ ученикомъ и очевидцемъ дъятельности свв. Кирилла и Меоодія, и Житія составлены имъ не ранве второй четверти Х ввка. Неоспоримо, что совокупностію этихъ выводовъ значетельно возстановляется авторитеть "пространныхъ" житій Кирилла и Менодія, въ свое время поднятый изъ забвенія Горскимъ, но затъмъ ставшій умаляться у насъ подъ вліяніемъ поспъщной податливости нъкоторыхъ изъ нашихъ славистовъ, предваятымъ сужденіямъ славистовъ латино-немецкаго ла-Конечно, резюмированные здесь выводы Вороноотносительно пространныхъ житій, также, какъ нвкоторые другіе, сділанные имъ въ томъ же изслідованіи и касавшіеся источниковъ греческихъ, греко-славянскихъ, сляванскихъ и латинскихъ, допускали возраженія, которыя я дълались автору изуство и печатно. Но и самъ онъ продолжаль провърять и подвржилять свои выводы, обращая вниманіе какъ на бывшіе уже извіствыми, но меніве обследованные имъ источники, такъ и на вновь открываемые. Въ ближайшей связи съ увазаннымъ главнымъ изслъдованіемъ Воронова явились слідующія, запосимыя нами вь общій перечень, статьи его. 2) Ко вопросу обо источникахь для исторіи све. Кирилла и Меводія ("Труды Авадемін" 1878 г. № 1), гдъ ръчь идетъ о древнемъ славинскомъ каношь св. Димитрію Солунскому. 3) Научное движеніе по вопросу о св. Кирилль и Месодів (ів. 1881 г. № 2), где трактуется о новооткрытом въ Британскомъ Музев и обследованномъ Эвальдомъ сборнико папских писемь, въ которомъ заключаются, въ числе другихъ, письма Іоанна VIII и Стефана VI и между вими письма, важныя для исторія славянства, служащія между прочимъ къ новому подтвержденію авторитета "пространныхъ житій" Кирилла и Менодія. какъ историческаго источника и къ новому разъясненію нъкоторыхъ встрычаемыхъ въ нихъ извыстій или намековъ.--Следующія затемь статьи имеють отрывочный характерь. 4) Памяти свв. Кирилла и Менодія (Руков. для сельскихъ пастырей 1876 г.). 5) Канонизація свв. Кирилла и Менодія (Кіевск. Еп. Въд. 1881 г. № 45). 6) Нъмецко-латинская пропаганда у славянь Полабскихь въ X и XI в. (ib. 1871 г. № 10),ръчь, читанная на годичномъ актъ академін. 7) О латинскихъ пропов'яникахъ на Руси Кіевской въ X и XI в'вкахъ (Чтенія въ Историч, Общ. Нестора Лът. вн. І. 1873-1877 г. Кіевъ 1879 г.). 8) Нынвшнее состояніе православной цервви въ Сербін (Руков. для сельск. паст. 1875 г.). 9) Изъ вовъйшей исторів Болгарской церкви по Конст. Иречку. (ib. 1877 г.). 10) Народные религіозные обычан и обряды южныхъ славянъ (ib. 1878 г.). 11) Церковныя дъла у южныхъ славянъ (К. Еп. Въд. 1880 г. № 7). 12) Органическій уставъ государственнаго устройства Болгарскаго княжества въ религіозно-церковномъ отношеніи (ib. 1879 г.).

- II. Исторія и современное состояніе греческой церкви.
- 1) О чинахъ при архіерейскихъ канедрахъ въ Восточной перкви (Руков. для сельск. паст. 1868 г.). 2) Новыя инслъдованія по исторіи христіанскаго Востока (ів. 1878 г.). 3) Синайское дёло ("Труды" 1871, 1872 гг. Есть и отдёльное издавіе). 4) Вибліографическія замётки о квиге Константина Контогона: «хххасіастіх і історія (ів. 1867 г. № 10). 5) Огчетъ греческого архіепископа Ликурга о пребывавім его въ Англіи (ів. 1870 г. № 11). 6) Восточная церковь въ 1878 г. (Кіев. Епарх. Вёдом. 1879 г.).

- III. Исторія и современное состояніе римско-катомической церкви.
- 1) О происхождение свътской власти папъ. Это еще студенческое сочинение Воронова, потомъ обработанное и помъщенное въ "Трудахъ Кіев. Академін" 1862 г. 2) Замятки изъ церковной жизни Запада (ib. 1866). 3) Замътки изъ первовной хроники Запада (Руков. для сельск. паст. 1868) 4) О внигв Гизо: Meditations sur l'état actuel de la religion chretienne (Труды 1867 г.). 5) Наиство и старокатолическое движеніе (Руковод, для сельск. пастыр. 1872). 6) Констанцскій конгрессъ староватоликовъ (ів. 1873 г.). 7) Староватолическое движение (ів. 1874 г.). 8) Староватолическое движение въ 1875 г. (ib. 1875). 9) Старокатолическое двяжение въ 1879 г. (Киев. Еп. Въд. 1879 г.). 10) Борьба между государствомъ и церковію на Западъ (ib. 1874 г.). 11) Новый варывъ борьбы между государствомъ и римскою церковію въ Германін (ів. 1875 г.). 12) Современная борьба государства съ церковію (Кіев. Еп. Въд. 1880 г.). 13) Католическая Галликанская церковь. 14) Изъ католической обрядности. 15) Религіозная процессія съ танцами. 16) Процессъ о чудесяхъ. 17) Юбилей Бенедиктивского ордена. 18) Двятельность католическихъ, религіозныхъ обществъ въ Германів. (Всв эти статьи въ Кіев. Епар. Въдомостяхъ 1879-1880 r.).
  - IV. Исторія и современное состояніе протестантства.
- 1) Протестантское богословіе и вопросъ о богодухновенности Св. Писанія (Труды Кіев. Акад. 1864. № 4 и 9).

  2) Протестантскій сеймъ въ Альтенбургъ (ib. 1865 г.). 3) Народные проповъдники на Западъ (ib. 1864 г.). 4) Народная школа и ен отношеніе къ церкви и духовенству въ Германіи (Рук. для сельск. паст. 1866 г.). 5) Христіанское общество для примиренія въроисповъданій (основанное въ Ваденъ изъ католиковъ и протестантовъ (Труды Кіев. Акад. 1864 г.). 6) Практическія богословскія семинаріи въ Германіи. 7) Одинъ изъ проэктовъ новаго церковнаго устройства

въ Пруссіи. 8) Вопросъ о государственной церкви въ Ирландіи. 9) Открытіе памятника Лютеру въ Вормсй. 10) Третій нъмецкій протестантскій сеймъ въ Бременв. 11) Церковные споры въ Берлинв (всв эти статьи въ "Трудахъ Кіев. Авад. 1868 г.). 12) Нъмецкое протестантство посль войны 1870—71 г. (Рук. для сельск. паст. 1872 г.). 13) Миссіонерская конференція въ Лондонв. 14) Изъ отчета Бритапскаго библ. Обіпества. 15) Процессъ по обвиненію въ ереси. 16) Изъ области блужданій религіозной мысли и жизни Запада. 17) Майскіе праздники у протестантовъ. 18) Еп. (протестантскій) Гоботъ. 19) Кельнскій соборъ. 20) Изъ церковной хроники Англіи. 21) Изъ церковной статистики съверо-америк. штатовъ (—всъ въ Кіев. Ецарх. Въд. 1879—1880 г.).

V. Есть въсколько статей Воронова по древией церковной исторіи, какъ напр. объ участіи мірянъ въ дълахъ церковныхъ въ первые три въка христіанства (Рук. для с. паст. 1864 г.); рождественскій или Филипповъ постъ (іб. 1866 г.); Праздникъ Богоявленія (іб. 1867 г.); а также по исторіи іудейства, какъ напр. семейвый бытъ евреевъ по Пятокнижію; іудейскій народъ и іудейство въ періодъ образованія талмуда (Труды в. Ак. 1866 и 1868 гг.).

VI. Въ теченій нізскольких віть онъ принималь участіє въ переводах втвореній блаж. Іеронима и блаж. Августина, печатаемых въ "Трудах» Кіевской д. Академій".

VII. Въ Кіевскихъ періодическихъ изданіяхъ и въкоторыхъ иногородныхъ можно насчитать десятки статей его по разнымъ предметамъ, касающимся современной жизни русской церкви, духовенства, духовно-учебныхъ заведеній, народной школы, литературы духовной и свътской. А во время своего редакторства по "К. Еп. Въдомостямт" овъ, совмъстно съ однимъ изъ кіевскихъ священниковъ, издаль очень полезную для епархіальнаго духовенства книжку подъзаглавіемъ: Пямятная книжка кіевской епархіи.

Необходимо замітить, что не смотря на отрывочность Труды Біев. дух. Акад. 1884 г. т. І. 9 учено-литературных работь Александра Динтріевича, о которой даеть представленіе сділанный нами (и притомъ еще не полный) перечень его сочиненій, статей и замітокъ, онъ все таки старался обращаться въ опреділенных областяхъ, такъ что собранные и распреділенные систематически труды его могли бы составить довольно цілостные, историческіе и историко-публицистическіе очерки. Тімъ не меніе онъ, какъ мы сказали, помышляль о полномъ возвращеніи къ строго научнымъ работамъ по новой церковной исторіи, особенно исторіи христіанской церкви у славянъ, вміль не малый запасъ матеріаловъ по втому предмету, хотя и говариваль, что труда еще много и много впереди. Но ars longa, vita brevis est! Думы о своихъ будущихъ трудахъ суждено ему унесть въ міръ загробный!...

Сказавъ о научныхъ занятіяхъ Воронова по исторіи христіанства у Славянъ, не опустимъ упомянуть о его, тавъ сказать, славянофильскихъ сочувствіяхъ, обнаруживавшихся практически. Онъ былъ дъятельнымъ членомъ Кіевскаго славянскаго благотворительнаго Комитета, поддерживалъ сношенія съ въкоторыми изъ представителей славянской науки внъ Россіи, чрезъ посредство дружественно расположеннаго къ нему русскаго протої в въ Вънъ высокопочтеннаго Раевскаго и благодаря этому пріобрълъ для нашей академической библіотеки довольно значительную коллекцію трудовъ и изданій западно-славянскихъ ученыхъ.

Христіанинъ искренней и твердой вфры, онъ былъ такимъ и въ своихъ научныхъ возгрвніяхъ, строго православвыхъ, и въ разнаго рода жизненныхъ отношеніяхъ. Вывъцерковнымъ старостой своей приходской церкви, усердно исполняя обязанности этого своего званія, онъ съ утёшеніемъ говорилъ, что это новое служеніе его приходскому храму пріятно ему еще потому, что оно напоминаетъ ему дни отрочества, когда онъ любилъ прислуживать отцу при служеніи въ его родной, приходской церкви. Въ последнее время онъ былъ еще церковнымъ старостой при домовой церкви Ел Императорскаго Высочества, Великой Княгиня Алежсандры Петровны. Чтя сокровенную сторону религіозновастроенной души почившаго, не станемъ передавать о тъхъ обнаруженіяхъ ел, о какихъ свидътельствуютъ видъвшіе усердіе къ церкви Воронова, какъ прихожанина и старосты.

Семейная жизнь Воровова устроилась было счастливо Женился онъ рано---на третьемъ году службы, найдя нъжно любимую и любящую подругу жизни въ лицъ круглой сироты, самой младшей изъ дътей бывшаго профессора Кіевской Академіи, потомъ протоіерея и настоятеля Набережно-Николаевской церкви Аверкія Пушнова-Людмиль Аверкіевнь. Въ подроставшихъ съ годами дътяхъ, которыми Богъ благословиль ихъ, опи находили утвиненія родительской любви, по и источнивъ заботъ и страданій, неизбъжныхъ тамъ, гдъ явжная и самоотверженная любовь матери и отца страдаеть надъ приключившеюся бользнію дьтей гораздо болье, чьмъ надъ собственною, гдъ дума о добромъ воспитании и счасти дътей напрагаетъ всъ силы души къ заботъ обезпечить то и другое. Сдерживаясь предъ святынею семейныхъ чувствъ и заботъ почившаго, предъ велиностію гори овдовъвшей супруги, осиротъвшей семьи, не можемъ однако безъ боли сердца ве свазать о томъ, что при самой нажной заботливости его о семью, для которой трудился онъ болюе, чемь позволяло его не връпкое здоровье, онъ не дождался утъщенія видъть оконченнымъ воспитаніе даже старшихъ дітей, а относительно младшихъ не дождался и того утвшенія, что они будуть поменть своего отца, постигнутаго смертнымъ недугомъ тогда, когда меньшему наъ дътей было менъе года. Въ борьбъ съ постигшимъ его недугомъ, но еще кръпась нъкоторою надеждою на выздоровленіе, онъ сокрушался, что прерывается его трудъ для службы и семьи и съ свойственнымъ ему чувствомъ въры молитвенно повторялъ: "прости мив, Господи, что и отстаю отъ двла!" Но быстрое усиленіе недуга подрываеть надежду подняться отъ него, сивняя ее предчувствіемъ приближающейся кончивы: кто

не испытавшій сего можеть постигнуть тайну сворби у сознающаго приближение кончины, - скорби о томъ, что послъ себя оставляеть онь въ семьй, гдв недоконченный подвигъ жизни для нея останется всецбло на одной уже матери!... Бывшимъ въ эти роковыя минуты у одра болвющаго замв. чались взрывы ужаса, стоны тайнаго, глубокаго горя. Но наитіе жившей въ немъ віры, казалось, умягчало тяжкое состояніе его души, и въ ней въ эти минуты еще оставалось місто для памяти не только о своей семью, но и о другихъ, вому хотвлъ онъ, но не усивлъ помочь. Едва ли пе ва день до смерти онъ вспоминаетъ, что далъ слово похлопотать за одну бъдпую дввушку объ опредъленіи ея на думскую стипендію, и предчувствуя, что самъ уже не сділаеть этого, поручаетъ похлопотать объ этомъ своему другу, стоявшему у его смертнаго одра. Этотъ простой фактъ, характеризующій христіанскую участливость и сострадательность почившаго пусть замівнять все остальное, что можно бы сказать о немъ въ этомъ отношении, но о чемъ пристойно умолчать, чтя тайну добрыхъ двлъ и следуя примеру самого почившаго, сказавшаго о благодваніяхъ чтимаго имъ архимандрита Порфирія: "Видий въ тайнів да воздасть тебів явъ!" Минуты напутствія святыми Тайнами были последними минутами еще сознательного состоянія больного. Предсмертная аговін началась къ ночи предъ 29 октября, а въ 9 ч. утра этого дня свершилась его кончина, не далве, какъ чрезъ двъ недъли послъ послъдней лекціи, читанной имъ въ Академін, и последняго выпущенняго имъ 19-го номера "Кіевскихъ Еп. Възомостей".

Неожиданность такъ быстро последовавшей кончивы увеличила поражающее действие ся какъ на семью, такъ на соседей и сослуживцевъ покойнаго. Предполагаемая и до этого, но теперь открывшаяся во всей печальной действительности безпомощность осиротвешей семьи усугубляла чувство соболезпования ей вместе съ скорбию о понесенной академиею утрате. Первыя молитвы объ усопшемъ вместе съ членами его семьи, родными, соседами вознесли собрав-

шіеся въ 11 часамъ 29-го овтября сослуживцы повойнаго и слушатели - студенты. Послъ другихъ павнихидъ, въ 4 часу того же дня совершена болве торжественная паннихида ректоромъ академія соборні въ присутствій вновь собравшихся сослуживцевъ покойнаго и студентовъ. 30 октября въ 4 часа пополудии последоваль вынось тела покойнаго въ соборную церковь Братскаго монастыря. Гробъ несенъ быль на рукахъ профессорами и студентами академіи. 31 октября, въ день похоронъ, зауповойную литургію совершаль виварій Кіевской епархія преосвященный Виталій, а отпъваніе послів литургім высокопреосвященный митрополить Платонъ, явившій живтійшее участіе къ скорбт семьи и академін, въ понесенной ими утрать. Къ сослуженію въ зауповойной литургів и паннихиды послів нея явились многіе изъ Кіевскаго духовенства, при значительномъ стеченія посътителей изъ мъстнаго городскиго населенія. На литургін, во время причастна, сказано надгробное слово проф. В. О. Пъвницкимъ, а на паннихидъ ръчи профессоромъ Малышевскимъ, также законоучителемъ 1 Кіевской гимназів священникомъ М. Златоверховниковымъ и однимъ изъ студентовъ академін (Булгавовымъ) цервовно-исторического отдъленія, которые также на общую складку изготовили въновъ на гробъ глубоко почитаемаго наставнива. По возданіи последняго целованія умершему и последнемъ заупокойномъ пъніи въ церкви, гробъ поднять быль на руки профессорами и студентами и вынесевъ изъ церкви для установки на погребальную катафалку предъ колокольнею Братскаго монастыря и затемъ печальная процессія съ духовенствомъ, имъвшимъ во главъ ректора семинаріи архимандрита Иринея, съ участіемъ всёхъ профессоровъ, преподавателей и студентовъ академіи, и при значительномъ стечени народа, направилась въ пладбищу на горъ Щевавицъ, останавливаясь по пути предъ всъми церквами для прочтенія евангелій, по мъстному Кіевскому обычаю. Могела покойному устроена рядомъ съ семейными могилами

его родныхъ по женв. Предъ опущениемъ гроба въ могилу сказана еще одна рвчь студентомъ академіи Лашковымъ. Въ присутствій рыдающей супруги, не отходившей отъ дорогаго ей гроба во время отпіввавія, погребальной процессій и у самой могилы, при общемъ священно-молитвенномъ настроеній, опущенъ онъ въ могилу, оставняя въ сердцахъ нашихъ горесть безвозвратной утраты, облегчаемую только върою въ блаженное упокоеніе души его, преселившейся туда, гдв уже вътъ бользни, печали и воздыханій, но жизнь безвонечная.

Послв похоронъ, по русскому обычаю, ректоромъ академін въ своей квартиръ устроена поминальная трапеза, на которой соизволиль, по просьбв ректора, присутствовать и высокопреосвященный архипастырь. Вдова покойнаго съ дътьми явилась на нъсволько минутъ, чтобы поблагодарить Его Высокопреосвященство за отеческое собользнованіе скорби осиротелой семьи и за его подвигь въ молитав о почившемъ. Милостиво и въ глубоко прочувствованныхъ, полныхъ высокаго назиданія, словахъ архипастырь утішалъ плачущую вдову, ободряль ее силою въры и упованія, примірами, указующими на блаженную участь отшедшихъ въ міръ загробный, въ жизнь вічную, ласково, отечески утвшаль каждаго изъ детей-сироть и въ заключение всего объщаль авить свое ходатайство о возданіи семьв за достойную и продолжительную службу повойнаго. Новое утвшение преподано ей архипастыремъ при вторичномъ свиданія съ нею чрезъ пісколько дней въ свиой квартирів архипастыря, пожелавшаго обстоятельные распросить о теперешнихъ нуждахъ вдовьей доли оя.

Между твиъ еще въ день кончины Воронова, осиротвишему семейству принесено было благодательное утвишеніе отъ Ея И. В. великой княгини Александры Петровны, обычное и всвиъ извъстное христіанское сердоболіе которой сказалось въ особенно милостивомъ участіи къ горю осиротвлой семьи Воронова, бывшаго въ посладнее время церковнымъ старостой домовой церкви Ез Высочества п потому извъстнымъ Ез Высочеству. Это утвшение и пособие пранесъ духовникъ Ез Высочества, достоуважаемый протомерей В. И. Лебедевъ, участвовавший также въ поминальныхъ служенияхъ и молитвахъ о Вороновъ. Чрезъ недъню затъмъ онъ же принесъ и новое утвшение сообщениемъ, что Ез Высочество милостиво соизволяла назначить по свою жизнь пенсию вдовъ Воронова въ 300 р. въ годъ. Къ глубочайшей благодарности обязываютъ академию ети дъзния любви и сострадания Ез Высочества, благодъющей академии и по милостиво принятому Ез Высочествомъ званию почетной попечительницы существующаго при академии Вогоявленскаго Братства для вспомоществования студентамъ.

Памать Воронова почтена и въ состоящемъ при Кіевскомъ Университетъ Историческимъ Обществъ Нестора Лътописца. Въ засъданіи 4 декабря членомъ Общества проф. Малышевскимъ прочтено было воспоминаніе о Вороновъ съ характеристикой его учено-литературной дѣятельности и, по принятому обычаю, по окончаніи чтенія, члены общества почтили память скончавшагося сочлена обрядомъ вставанія въ честь его. Мы желали бы современемъ оживить память его собраніемъ и изданіемъ хотя бы нѣкоторой части его историческихъ очерковъ. Въ этой надеждѣ заканчиваемъ настоящія строки о немъ, внушенныя долгомъ товарищества и чувствомъ дружества и глубокой почтительности къ памяти Александра Дмитріевича.

И. Малышевскій.

## Некрологъ и надгробныя ръчи.

17-го ноября 1883 года скончался студентъ І курса Кіевской Академіи Семенъ Новикъ—уроженецъ гродненской губерніи. Отецъ его былъ причетникомъ въ с. Чемерахъ и жилъ въ бъдности. Немудрено поэтому, что раннее дътство Новика прошло въ нуждъ и лишеніяхъ. Въ духовномъ училицъ повойный учился хорошо, но не отлично: его способности развивались медленно. Только уже въ семинаріи—въ Вильно Новикъ сталъ въ числъ лучшихъ воспитанниковъ. За то какъ человъкъ, Новикъ всегда былъ одинъ: лучшій другъ и товарищъ!

Въ Кіевъ покойный прітхалъ полнымъ силъ и желанія посвятить себя высшей богословской наукъ. Но судьба судила иначе: онъ умеръ, не вынесши летучаго ревматизма.

Погребеніе его совершено было въ Кіево-Братскомъ монастыръ ректоромъ Академіи архимандритомъ Сильвестромъ. При погребеніи сказаны были три надгробныя ръчи, — одна студентомъ IV курса Рознатовскимъ, а двъ другія студентами І курса Петропольскимъ и Оглоблинымъ.

I

Еще вчера билось это молодое сердце! Еще вчера оно чувствовало свою связь съ жизнію, которую хотвлось продолжить, но увы! Сегодня предъ нами бездыхавный трупъ страдальца!... Мнв по несчастной случайности самому пришлось быть свидвтелемъ страданій покойнаго, страданій ужасныхъ, твхъ страданій, когда малвишее движеніе производить нестерпимую боль. Но при всемъ этомъ повойный несъ свою горькую чашу съ удивительнымъ терпъвіемъ. Можетъ-быть горечь этой чаши умврялась непрестаннымъ упованіемъ на милость Божію, кто знаетъ?! Но только повойный постоянно, при самыхъ мучительныхъ вризисахъ

своей бользии, повторяль имя Божіе. Трогательно было смотрыть, съ какимъ неподдыльнымъ, горячимъ чувствомъ обращался страдалецъ горъ! Болъе любимою молитвою его въ последніе дня жизни была первая песнь Великолостнаго канона: "Помощникъ и Покровитель"..... Да, усопшемъ испра Божія, которая въ последнія минуты особенно ярко блествла! Блествла она упованиемъ, но просвъчивалась въ ней и надежда на то, что связь съ этой жизнію опять войдетъ въ обычную колею. Молодая природа долго боролясь со смертію, не хотвлось ей въ расдвътъ своего развитія разстаться съ жизнію. Безъ содроганія невозможно было присутствовать при твхъ моментахъ болъзни страдальца, когда въ немъ происходила борьба съ потерею совнанія. Несчастный тогда напрягаль всё свои духовныя силы, чтобъ только удержать въ себъ сознаніеувфралъ всёхъ, имъншихъ о немъ попеченіе, что правильная мысль его не понидаеть, что онъ такой-же здоровый душой человъкъ, какъ и прочіе. Все-это признаки неодолимаго желанія жить, и все это такъ понятно, естественно! Понятно, говорямъ, потому, что внутренняя жизнь повойнаго была полна твхъ мыслей, твхъ идеаловъ, которые думалось установить, развить въ себъ. О развитіи особенно любилъ говорить покойный. Бывало, кто бы ни присвлъ къ его постели съ лаской утъщенія, всякому страдалецъ твердитъ о томъ, что ему хочется жить, развивать тотъ внутренній міръ, который ему дало предшествующее образованіе. Итавъ-живая въра въ Бога и стремление развить добрые зачатки-вотъ основныя черты нравственной физіономіи повойнаго. Эти черты симпатичны, потому что онв отивчають всегда истиннаго человъна; эти черты искренни, потому что онв раскрыты въ томъ состояни, когда притворства не бываетъ.....

И чтожъ? Въ то времи, когда упование на помощь Божию и желание прильнуть къ жизни всего грудью ни на минуту не оставляли покойнаго, мгновенно пресъкается

его жизнь. Неисповъдимы судьбы Божін! И кто дерзнеть свазать, что изволение Божие въ данномъ случав жестоко, неумолимо?! Въ самомъ дълъ: отнята жизнь, которая жила, уповая на Бога.... Не лучше-ли поэтому самому теперешнее состояніе этой жизни? Да, скажемъ мы, потому что только смерть гришниковъ люта, а участь жившихъ и умершихъ въ Богв гораздо лучше земной. Въмы, говоритъ Апостолъ, яко аще земная наша храмина тъла раззорится, создание отъ Бога имамы, храмину нерукотворенну, въчну на небестхъ (2 Кор. 5, 1). Вотъ жизнь загробная умершихъ съ Богомъ! Храмина нерувотворенная! Какъ вожделенно это место! А почему? Потому что въ ней натъ тахъ страданій, воторыя постоянно преследують насъ здесь, на земле. Кто изъ насъ не перенесъ какой-нибудь бользни тъла?! А нравственныя мученія... Не даромъ этоть мірь и жизнь называются юдолью плача! И кто сважеть, какія изъ этихъ бользией-Физическія или правственныя—легче? Ніть, мы можемь только сказать, что онъ дополняють другь друга -- и только. Въ "храминъ же нерукотворенной" земнымъ бользнямъ нівть мівста, какъ нівть мівста и причинамь этихъ боліваной гръху и вредоноснымъ условіямъ нашей планеты. Вотъ почему Тайновидецъ замічанть: И отыметь Богь всяку слезу оть очію ихь и смерти не будеть ктому: ни плача, ни вопля, ни бользни не будеть ктому (Апок. 21, 4). Вотъ почему мы не можемъ жаловаться на судьбы Божін за то, что онъ оторвали отъ земной жизни этого страдальца. Да, мы не можемъ жаловаться... И это нужно сказать темъ больше, если обратить внимание на вторую черту повойнаго-его стремленіе къ усовершенствованію своего духа.

Онъ стремился преумножить данный ему отъ Бога таланть. И вотъ въ періодъ его заботь объ этомъ прекращается его жизнь. Чтожъ? Неужели надобно думать, что со смертію и развитіе этого страдальца совершенно прекратилось?! Нътъ, тысячу разъ нътъ! Каждый изъ насъ надъленъ отъ Бога стремленіемъ къ добру и истинъ. Будъме

совершенни, яко же и Отецъ вашъ небесный совершенъ есть. Вотъ то добро и истина, въ которой мы должны стремиться. Въ этой жизни мы должны приближаться къ этому совершенству, но вто изъ живущихъ на землю сважетъ, что овладълъ имъ? Мы въруемъ, что человъкъ, развивши въ себъ искру Божію, продолжаетъ идти путемъ совершенства и въ будущей жизни. И если здесь, -- въ этой юдоли плача, -- встречаются препятствія въ преуспаннію въ развитіи духовноиравственной природы, то тамъ этихъ препятатвій не будетъ. Тамъ натъ того тала, которое тяготитъ нашу душу въ твлесному, тамъ нъте и тъхъ искущеній житейскихъ, которыя возможны здёсь. Напротивъ, тамъ всякія низменныя пожеланія исчезнуть и будеть работа духа и духа! Повтому Апостоль и заивчаеть: спется тьло душевное, возстаеть тьло духовное (1 Кор. 15, 44). Мало того: при полномъ одухотворенін нашей природы каждый изъ умершихъ въ Вогъ услаждается въ горнемъ міръ въчнымъ созерцаніемъ Самой Истины. Нынь, по Апостолу, видимь убо якоже зерцаломь въ гаданіи, тогда же лицемь ко лицу (1 Кор. 13, 12). Такимъ образомъ н стремление повойнаго въ развитию своего внутревнаго духа не только не теряется теперь, но вступаеть на правильный, въчный путь. И намъ-товарищамъ и знакомымъ покойнаго-остается только одно по отношенію къ нему-молятва и молитва! И теперь, когда на устахъ каждаго изъ последнее прости, ваша молитва будетъ сердечна, растворена слезами неподдівльной любви... Аминь.

К. Рознатовскій.

H

### Дорогой товарищъ!

Въ последній разъ мы собранись проститься съ тобою, сказать тебе последнее прости! Не давно мы съ тобою встретились, и уже приходится разставаться! Мало пришлось намъжить съ тобою, но и за это короткое время мы узнали и по-

любили тебя. Твое честное отношение къ дълу, твоя любовь къ товарищамъ заставили насъ уважать тебя, какъ человъка честнаго и достойнаго.

Мы увидёли въ тебе поклоника науки, желавшаго для нея и ради нея отдать все. Рано лишившись родителей, ты вступиль въ школу, работаль въ ней, заботился о своемъ умственномъ развитіи. Во воёхъ своихъ трудахъ, удачахъ и неудачахъ ты сталъ совершенно одинокимъ, тебе не было знакомо ви родительское, ни родственное участіе! Нужно быть нравственно сильнымъ, нужно много имёть любви и уваженія къ труду, чтобы при такихъ обстоятельствахъ не пошатнуться и не уклониться отъ предназначеннаго пути! Но ты устоялъ на немъ, тебя не устращило одиночество! Нётъ! ты видёлъ только дёло, дёло честное, святое, просвёщеніе свётомъ христіанской вёры дорогаго для сердца каждаго изъ насъ русскаго народа и ради этого дёла ты жертвовалъ всёмъ!

Ты могъ бы и въ этомъ году получить и самостоятельное положение въ обществъ и достаточное матеріальное обезпечение и, можетъ быть, даже сохранить свое здоровье и свою жизнь. Но ты изъ желанія принести больше пользы своему родному краю, нуждающемуся въ просвъщенныхъ борцахъ за православіе, ръшаешься съ нъсколькими рублями отправиться въ дальній путь, въ чужой и совершенно незнакомый тебъ городъ. Здъсь тебя ожидало въ случав неудачи много лишеній, много горести. Но трудности преодольны, и ты въ Академіи.

Съ поступленіемъ въ Академію, казалось, все прошлое, всё невзгоды забыты, такъ весело и спокойно стало на душё: мечты стали исполняться, о чемъ много было передумано, что являлось только въ воображеніи, стало действительностію. Ты уже взялся съ привычною энергією, — и рвеніемъ за дело, но... долго ли все это продолжалось! Смерть тихо, незамётно стала подкрадываться къ тебё, твоя молодая, неразцвётшая жизнь начала по немногу увядать и, наконецъ, совсёмъ угасла!! И нётъ уже той страстной привязанности къ дёлу, которая отличала тебя. Не слыпне и твоей рёчи, всегда дёльной и серьозной, уста твои врёпко сомкнулись, и никогда уже намъ не услышать твоего принётливаго слова...

Но неужели натъ никакого утвыенія для насъ? Натъ, твоя жизнь, твоя даятельность дають намъ твердую въру, что Господь успокоить тебя въ Своихъ обителяхъ и избавитъ тебя отъ мученій, которыхъ ты много уже перенесъ на землъ.

Тамъ, въ далекомъ и певъдомомъ міръ тебя встрътитъ блаженство и въчный покой!...

Прощай же, дорогой товарищъ! Еще въсколько минутъ, и могила скроетъ твое тъло отъ нашихъ глазъ, но образъ твой свътлый, чистый навсегда останется въ нашихъ сердцахъ и будетъ онъ учить насъ, какъ жить, трудиться и любить.

Михаиль Петропольскій.

#### III.

#### Дорогой товарищъ!

Прерваны наконецъ дни твоей молодости, — дни лучшихъ твоихъ надеждъ и стремленій. Угасла твоя молодав жизнь совершенно неожиданно для тебя самого и для твоихъ товарищей. Могли ли мы думать, въ то время, какъ вачинался еще только полный расцвътъ твоей жизни, въ то время, какъ еще кипъли въ груди твоей силы жизни, когда стремился ты, боролся и искалъ чего-то лучшаго въ жизни, — могли ли мы думать, что скоро будетъ положенъ конецъ ткоимъ стремленіямъ, что скоро будетъ положенъ прервана и устчена съкирою смерти? Нътъ, — конечю, не думали мы этого, и ты также не могъ ожидать такого печальнаго несвоевременнаго по нашему взгляду конца твоей жизни. Какъ теперь еще помнится, ты полонъ былъ надеждъ на будущее, ты радовался одною виъстъ съ нами радостію.

До последняго вздоха ты обращаль свои взоры на текущую жизнь, и волновался темь, что волновало сердца твоихъ товарищей. Никакой тени отчания не закрадывалось въ твою душу; ты наденися на возстановление своихъ силь съ темъ, чтобы опять затемъ трудиться, работать и жить темъ, чёмъ и мы живемъ.

Не опасаясь за свою жизнь и здоровье, - съ полными надеждами на будущее, ты вивств съ нами поступилъ въ академію, - желая также, какъ и мы, жить и ваходить лучшее утвшение жизни въ научныхъ трудахъ, въ стремленіяхъ къ истинъ, добру и всему, что только облагороживаеть, просвъщаеть умъ человъческій и возвышаеть его надъ остальными видами существъ земныхъ. Стремленія эти были столь живучи и сильны въ твоей душь, что не обращая вниманія на свое незавидное здоровье, ты рвшился, во что бы то ни стало, посвятить себя на четырехъгодичный трудъ въ академіи, желая жить болве высшими запросами человъческой жизни, чъмъ всъ обыденныя, ничего не стоящія и скоро преходящія нужды ев. -- Мив первому пришлось быть свидетелемь твоихъ горячихъ желаній поступить въ академію, которыми ты волновался сильно, и такъ, вакъ едва ли могли волноваться многіе. Еще и теперь отчетливо представляется мыв первое утро, когда я только что вступиль за порогь академіи и здівсь же, во внутреннихъ ея комнатахъ, встретилъ тебя за книгою. Сразу пораженъ быль я тою торопливостію, тою внутреннею борьбою, которая была замётна въ твоемъ лице и происходила, вфроятно, вследствіе желаній справиться съ работою и явиться вполнъ приготовленнымъ на испытаніе. Съ твхъ поръ ярко запечатлелся въ душе моей твой образъ. Приближалось время испытаній. Какъ многіе изъ насъ, ты не быль вполнъ самоувърень въ своихъ силахъ и не мало у тебя было безпокойства о томъ, какъ бы не быть не принятымъ въ академію. Видно, сильно было въ тебв стремленіе свое къ высшему свъту образованія. Но воть мы вступили въ высшее святилище науки. Начались учебныя занятія; -- съ жаркимъ увлеченіемъ, какъ поментся, принялся ты за работу, многовратно бесвдуя и обсуждая вивств съ товарищами различные научные вопросы, и это, какъ замътно было, доставляло тебъ большое удовольствіе и наслаждение. Но не суждено было осуществиться всему тому, чего исказъты, къ чему стремизся съ жаждою, -- болве многихъ. Не прошло еще и мвсяца съ поступленія въ академію, какъ злой недугъ уже схватилъ тебя, и ты долженъ быль прервать свои занятія. Съ этого времени и пачала все болве и болве увядать твоя молодая жизнь, силы твои значительно слабвли и наступила ваконецъ пора, когда духъ не могъ уже держать. ся въ обезсилвишей отъ бользии оболочив плоти. И вотъ окончились безъ возврата всв временныя стремленія, волнующія человіка въ этой жизни, положень преділь всимъ временнымъ запросамъ человического ума. Но не кончена духовная жизнь твоя. Все лучшее, высшее, что тольно принадлежить душв, двлается вычнымь достояніемь ея и составляеть дивную прасоту человъческой жизни, то не умерло въ тебъ, но будетъ жить въчно и за гробомъ тамъ, гдъ это лучшее повнается человъкомъ въ совершенствъ, гдъ и земное дучшее расширяется, обогощается и освъщается свътомъ высочайшаго въдънія. И если не успъль ты еще въ этой жизии развить и усовершить свои стремленія въ истина и добру, то знай, что все это ты обратешь тамъ, въ въчной жизни-въ Богъ, - тамъ, въ близкой жизни съ Богомъ ты найдешь многое, чего не нашелъ въ этой жизни, тамъ посавдуетъ твое возрождение и полное завершеніе твоихъ стремленій...

Но вакъ бы то ви было, а мы, страстпо привязанные къ жизни, еще не можемъ равнодушно помириться съ твоею прежде-временною по нашему взгляду кончиною. Намъ жалко того, что жизнь тернетъ въ себъ людей еще съ свъжими, не остывшими запасами стремленій и желаній впести

также и съ своей стороны хотя долю добра въ жизнь человъчества. Намъ жалко того, что теряемъ въ тебъ своего друга и товарища, съ которымъ жили мы одною совмъствою жизнію, который съ своей стороны дополнялъ нашу жизнь в привносилъ въ нее долю лучшаго. Намъ тяжело переносить твою кончину—тъмъ болье, что мы не видимъ здъсь твоихъ родныхъ, людей болье близкихъ въ тебъ, которые также вмъстъ съ нами могли бы раздълить печаль нашу.

Остается утвшаться одною мыслію, что Всеввдущій Богъ, безъ нашего ввдома, знаетъ, кому и когда положить предвлы этой земной жизни. И если намъ кажется непонятнымъ то, что мы тервемъ лицъ, начинающихъ еще только жить, то для Премудраго Творца болве изввстно, кто окончитъ свое двло жизни и нуженъ для жизни будущей, ввчной. Безъ сомнвнія, и ты, дорогой товарищъ, свершилъ свой жизненый путь, сдвлалъ то, что требовалось отъ тебя Богомъ, что для теби наступила пора проститься съ этою малозначущею жизнію и жить тамъ, гдв истина и добро торжествуютъ во всей своей силв, идпоже ипсть бользнь, ни печаль, ни воздыханія, но жизнь безконечная.

С. Оглоблинъ.

# ИЗВЪСТІЯ

### Церковно-археологического Общества при Ніевской духовной Академіи

ЗА М. НОЯБРЬ, 1883 Г.

I.

Въ Ноябръ мъсяцъ было два засъданія Церковно-Археологическаго Общества, 4 и 28 чиселъ, на коихъ, кромъ текущихъ дълъ Общества, разсматривался вопросъ о внутреннемъ убранствъ Владимірскаго Собора въ Кіевъ.

11.

Въ теченіи Ноября мъсяца въ Церковно-Археологическое Общество, Музей и библіотеку его поступили слъдующія пожертвованія:

- А. Отъ Православнаго Палестинскаго Общества: третій выпувъ "Православнаго Палестинскаго Сборника", 1883 г., заключающій въ себъ первую половину Хожденія Даніила Паломника.
- Б. Отъ Хорватскаго Археологическаго Общества: Viestnik Hrvatskoga Arkeologickoga Družtwa. Godina V. Br. 4. Zagreb. 1883.
- В. Изъ библіотеки Кіевской дух. Академіи выділенъ въ Музей гравироканный портреть сенатора князя Якова Өсодоровича Долгорукова.
- Г. Отъ дъйствительнаго члена, ректора Томской дух. Семинаріи Архимандрита Акакія пятнадцать руб. (15 р.) серебромъ на нужды Церковно-Археологическаго Общества.

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. I.



Д. Отъ дъйствительнаго члена, инспектора Кишиневской дух. семинаріи Л. С. Мацьевича: 24 письма архіспископа Могилевскаго Анатолія (Мартыновскаго), скончавшагося на повов въ Бессарабіи въ 1872 году, въ разнымъ лицамъ. Важнъйшія изъ нихъ напечатаны въ "Трудахъ Кіевской дух. Академіи" за текущій Ноябрь мъсяцъ.

Е. Отъ дъйствительнаго члена, Коллежскаго Секретаря Т. І. Вержбицкаго: 1—2) двъ серебряныя римскія монеты Антонина Пія и Фаустины старшей; 3) серебряная французская монета Людовика XIV, конца XVII въка, и 4) мъдная копъйка Петра I, 1715 года.

Ж. Отъ члена-ворреспондента, законоучителя Новочеркасской гимназіи, священника Николая Кириллова—икона св. мученика Христофора, писанная на досей масляными красками.

- 3. Отъ приватъ доцента С.-Петербургскаго Университета П. А. Сырку—-диссертація сго: "Византійская повъсть объ убісній императора Никифора Фоки въ старинномъ болгарскомъ пересказъ. С.-Петербургъ. 1883".
- И. Отъ священника Каковскаго, изъ Сквирскаго увзда, Кіевской губерніи: 1) мурница съ одовянными сосудцами для мура и едея, въ деревянномъ ящикъ и одовянномъ футляръ; 2—5) четыре мъдныя австрійскія, польскія и русскія монеты XVIII и нынъшняго въковъ.
- I. Отъ студента IV вурса Кіевской Академіи Стефановскаго м'ёдная турецкая монета 1141 года гидржи.
- К. Выручено отъ продажи старыхъ русскихъ монетъ соронь пять коп. (45 к.) серебромъ.

Секретарь Общества Н. Петровъ.

# ТРУДЫ

КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

# 1884.

(Годъ двадцать пятый).

### OEBPANS. — M 2.

| Содержаніе:                                                   | Странецы:          |
|---------------------------------------------------------------|--------------------|
| I. Блаженнаго Августина, епископа иппонійскаго                |                    |
| (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ                        | ,                  |
| внига восемнадцатая                                           | . 33— 64           |
| II. Ученіе Шлейермахера о религіи. $ 	heta.   C.   Op$        | •                  |
| патскаго                                                      |                    |
| III. О интундивив. П. Петрушевскиго                           |                    |
| 17. Спаввестръ Кулябка, архісписнопъ СПетер                   |                    |
| бургскій, какъ духовный писатель. П. За-                      |                    |
|                                                               | . 197 <b>—25</b> 6 |
| У. О первопечатных церковно-славниских вни-                   | •                  |
| гахъ, изданныхъ въ Краковъ, 1491 г. (Ст                       |                    |
| рисункомъ). С. Т. Голубева.                                   |                    |
| VI. Протојерей Александръ Махайловичъ Воскре-                 | •                  |
| сенскій, экстраорд, профессоръ Кіевской дух.                  |                    |
| академін. $B.~	heta.~$ Ппеницкаго                             | <b>269—296</b>     |
| VII. Ръчи, посвященныя памяти пр. А.М. Воскре-                | •                  |
|                                                               | 297-306            |
| III. Извъстія Церковно-Археологическаго Общества              |                    |
| при Вієвской Академіи (за м. декабрь 1883 г.)                 |                    |
| Ĥ. И. Петрова                                                 | 307-313            |
| XI. Поправки и объявленіе.                                    |                    |
| Труды Кієвской дух. Академіи <sup>и</sup> выходять по прежней | MMAIMAN UM         |
| 1 py on recovered by L. Arabemia on Looking no repeated       | mpovpameno.        |
| Ціна 7 рубл. съ пересылкою.                                   |                    |
|                                                               |                    |

KIEBЪ.

Типографія Г. Т. Корчакт-Новицкаго, Михайловская улиц., собственный домъ. 1884.

Digitized by Google

# 1, Труды Кіевской Духовной Академіи (еженьсячно).

## 2, Кіевскія Епархіальныя Вёдомости (два раза въ касяць).

Ціна *за 100*° съ пересилкою: Трудовь Віевской Духовной Акаденія—7 р.; Енархівльникъ Відомостей 5 р. Ціна Ецархівльникъ Відомостей *выпот*ельствувани—11 р. с.

Адресь: въ Редавцію Трудовь, мли Кіевских Епархіальних В'ядоностей, при Кіевской духовной Авадемін, въ Кіевъ.

### Въ редакціи продаются книги:

(Цпны на никоторыя книги значительно понижены).

- 1. Толкованіе на первые 26 псалмовъ. Висовопр. Арсенія, Митрополита Кієвскаго (въ 8 д. 634 стран.). Ц'яна (емпсто трем рублей) 1 руб. 50 ков., съ перес. 1 р. 75 коп.
- 2. Изълскение Божеотвенной Литургін. Высокопр. Арсенія, Митрополита Кієвскаго (въ 8 д. 450 стр.). Ц. 2 р.
- 3. Беседы сельскаго священника съ прихожанами, 25 беседа. Ц. 40 коп. съ порес. 55 коп.
  - 4. Книга для вазедательнаго чтенія. Изданіе второе. Ц. 40 к., съ пер. 55 к.
- 5. Сборнить статей изъ Воскр. Чтенія (для народныхъ школь). Ц. 20 к., съ перес. 30 к.
  - 6. Самуниъ Миславскій. О. Рождественскаго. Ц. 1 р. 50 к.
  - 7. Изследованіе о талиуде. Ц. 40 коп., съ пер. 50 коп.
- 8. Девять исторических кингъ св. Писанія ветхадо завіта въ руссилерев. съ евр., съ прим'язан. М. С. Гудаева. Ц. 1 р. 25 коп. (см. 1 р. 80 к.).
  - 9. Жизнь и творенія блаж. Ангустена. Ц. 40 коп., съ перес. 50 кон.
  - 10. Яковъ Косымичъ Амфитеатровъ. Пена 30 коп. (см. 70 к.).
- 11. Последніе дня жизни Преосвящ. Филарета, Митронолита Кієвскаго. Ц. 25 воб. (см. 50 кол.).
- 12. Описание 50-летняго поилея Высокопреосващеннаго Арсенія, Митроколита Кіевскаго и Галицкаго. Ц. 50 коп., съ перес. 60 коп.
  - 13. Патидесятнайтній юбилей Кіевской духовной Аваденіи. Ц. 2 р. 50 к.
- 14. Свисовъ начальниковъ, наставниковъ и воспитанниковъ Кіевской духовной Академіи первихъ XXV курсовъ (1819—1869). Ц. съ пер. 10 к.
  - 15. Указатель Воскреснаго Чтенія. Цін. 30 к., съ нер. 40 к.
  - 16. Историческій характерь книги Іуднев. Н. М. Дроздова. Ц. 50 к.
- 36. О княга премудрости Солонона. Д. В. Посибхова. Ц. 2 руб., съ пер. 2 р. 50 к. (ем. 3 р.).
- 37. Мелетій Пигасъ и его участіє въ ділахъ русской церкви, т. 1-й. Ив. Иги. Малимевскаго. П. 3 р. 50 к. (ем. 4 р.).
  - 38. Обзоръ философсинкъ ученій. П. Ив. Линицваго. Ц. 80 коп. (см. 1р. 25к.)
- 39. Философія отдовъ и учителей цереви (періодъ древнихъ апологотовъ иристіанства). К. Ив. Севорцова. Ц. 1 р. 85 кол., съ пер. 2 руб.
  40. Объ авторъ сочиненій, навъстнухъ съ писиму съ Підписія Аролео
- 40. Объ авторъ сочиненів, навъстнихъ съ именемъ св. Діонисія Ареонагита. К. Ив. Скворцова. Ц. 65 к., съ пер. 80 к.
- 41. Блаженный Августинъ, какъ психологъ. К. Ив. Скворнова. Ц. 1 руб. 30 коп., съ перес. 1 р. 50 коп.
- 42. Записки по церковному законовъдънно. Прот. И. М. Скворцова, изд. 4-е. Ц. 90 коп., съ пер. 1 р. 5 коп.

Другіе, впрочемъ, не хотъли говорить, что онъ быль убить въ сраженіи, а утверждали, что его просто не оказалось, да и что гора получила свое названіе не отъ имени его. а отъ прилета птицъ (ex adventu avium). Послъ него въ Лаціумъ никого уже не дълали богомъ, кромъ Ромула, основатели Рима. Между тъмъ и другимъ было однавоже два царя, изъ которыхъ первымъ былъ, выражаясь стихомъ Виргилія:

Ближайшій тоть Прока, Троянскаго слава народа 1). Такъ какъ въ его время уже пъкоторымъ образомъ начинались роды, произведшие на свътъ Римъ, то величайшее изъ всъхъ царствъ, Ассирійское, покончило свое весьма продолжительное существованіе. Оно перешло къ Мидянамъ, просуществовавъ почти тысячу триста пять абтъ, если присчитать сюда и время Бела, который быль отцемъ Нина и нервымъ царемъ тогда еще небольшаго Ассирійскаго царства. Прова царствоваль раньше Амулія. Этоть Амулій посвятиль въ весталки дочь своего брата Нумитора Рею, мать Ромула, иначе называвшуюся Иліею. Утверждають, будто оча свонкъ близнецовъ зачала отъ Марса: этимъ котить сврасить или извинить ея паденіе, и добавляють въ доказательство, что выброщенныхъ дътей кормила волчица. Этотъ родъ звърей они считаютъ принадлежащимъ Марсу; такъ что волчица потому-де и дала мальчикамъ свои сосцы, что признала въ нихъ дътей своего господина Марса. Есть впрочемъ п такіе, которые говорять, что, когда дъти лежали выброшенныя и плавали, ихъ сначала подобрала какая-то публичная женпина и сперва дала имъ свою грудь (а публичныхъ женщинъ называли они волчицами 2), отсюда и публичные дома въ настоящее время называются люпанаріями), а затёмъ

<sup>2)</sup> Aeneid lib. VI. v. 767.

<sup>&#</sup>x27;) Lupas.

Творен. бл. Августина ч. 6.

принесла, ихъ въ пастуху Фавстулу, жена котораго Авва уже и воспитала ихъ. Хотя, что удивительнаго и въ томъ, если Богъ для обличенія царя, съ тавою жестовостію приказавшаго бросить ихъ въ воду, захотълъ послать млекопитающаго звъря на помощь въ этимъ, чудесно отъ воды спасеннымъ, дътямъ, которые должны были основать тавой веливій городъ? Послъ Амулія Лаціумское царство наслъдовалъ братъ его, дъдъ Ромула, Нумиторъ. Въ мервый годъ царствованія этого Нумитора основанъ былъ Римъ, поэтому онъ царствовалъ одновременно съ своимъ внувомъ, т. е. Ромуломъ.

#### ГЛАВА ХХП.

О томг, что Римг основанг былг вг то время, когда Ассирійское царство прекратилось и когда вг Іудет царствовалг Іезекія.

Скажу воротко, Римъ возникъ какъбы второй Вавилонъ, и какъ бы дочь перваго Вавилона, посредствомъ которой Богу угодно было поворять весь міръ и умиротворить его надолго и повсюду, соединивъ его въ общество подъ одною государственною властію и законами. Ибо народы въ это время были уже сильны и храбры, и племена искусны въ военномъ дълъ: уступали не легко и побъда надъ ними сопряжена была съ великими опасностями, немалымъ опустошеніемъ съ той и другой стороны и страшными трудностями. А вогда Ассирійское царство поворило почти всю Азію, то хотя это совершилось и путемъ завоеванія, могло быть достигнуто не слишкомъ жестовими и трудными войнами; потому что племена были еще неискусны въ сопротивленія, но такъ многочисленны п велики. Хоти послъ извъстнаго великаго и всемірнаго потопа, отъ котораго въ ковчегв Ноевомъ спаслось только восемь человъкъ, прошло исмного болъе тысячи лътъ, но Нинъ повориль всю Азію, за исключеніемь Индіи. Римь же не такъ скоро и не такъ легко управился съ тъми народностями востова и запада, которыя мы видимъ подвластными теперь Римской имперіи; потому что, возрастая мало по малу, онъ всюду, куда ни расширялся, встрёчалъ ихъ спльвыми и вониственными. Итабъ, въ то время, когда построенъ быль Римъ, народъ Израндьскій жиль въ обътованной землъ семь сотъ восемнадцать лътъ. Изъ нихъ дводцать семь лътъ принадлежатъ времени Іисуса Навина; затъмъ, триста дзадцать девять льтъ періоду Судей, а съ того времени, какъ начали ставиться цари, прошло триста шестьдесятъ два года. И въ то время въ Гудей былъ царь, и пия его было Ахазъ, или, какъ подагаютъ другіе, преемникъ его Езекія, о котором'ь во всякомъ случай извистно, что этотъ превраснъйшій и благочестивъйшій царь царствоваль во времена Ромула. Въ той-же части Еврейского народа, которая называлась Израилемъ, начиналъ царствовать тогда Осія.

#### ГЛАВА ХХІП.

О сивилль Эритрейской, которая въ числь другихъ сивиллъ считается за давшую многія совершенно ясныя предсказанія о Христь.

Въ тоже самое время, полагаютъ нъкоторые, давала свои предсказанія сивилла Эритрейская. По свидътельству Варрона, сивиллъ было много, а не одна. Но сивилла Эритрейская написала нъчто, ясно касающееся Христа, что прежде читали и мы на Латинскомъ языкъ, изложенное въ плохихъ Латинскихъ, тенерь уже не существующихъ, стихахъ какинъ-то, какъ впослъдстви мы узнали, неискуснымъ переводчикомъ. Ибо Флакціянъ, мужъ знаменитъйшій, бывшій даже проконсуломъ, человъкъ весьма красноръчивый и много-

ученый, когда мы разговаривали съ нимъ о Христъ, показаль намъ греческій кодексъ, говоря, что это—предсказаніе сивиллы Эритрейской, и указаль въ немъ одно такое мѣсто, въ которомъ начальные буквы стиховъ расположены въ такомъ порядкъ, что изъ нихъ составляется фраза: 'Ілоб Хрісто' Сеої Гіо Сютір, т. е. по-Латинъ: Jesus Christus Dei Filius Salvator '). Эти стихи, начальные буквы которыхъ имъютъ такой, какъ мы сказали, смыслъ, содержатъ въ себъ, какъ переводитъ ихъ нъкто Латинскими, еще и теперь существующими, стихами, слъдующее:

- -Judicii signum tellus sudore madescet.
- M Scilicet in carne praesens ut judicet orbem.
- O Unde Deum cernent incredulus atque sidelis
- □ Celsum cum sanctis, aevi jam termino in ipso.
- ы Sic animae cum carne aderunt, quas judicat ipse:
- ⋈ Cum jacet incultus densis in vepribus orbis.
- Rejicient simulacra viri, cunctam quoque gazam;
- Exuret terras ignis, pontumque polumque
- Inquirens, tetri portas effringet Averni.
- ы Sanctorum sed enim cunctae lux libera carni
- Tradetur, sontes aeterna flamma cremabit.
- Occultos actus retegens, tunc quisque loquetur
- ™ Secreta, atque Deus reserabit pectora luci.
- Tunc erit et luctus, stridebunt dentibus omnes.
- Eripitur solis jubar et cherus interit astris.
- O Volvetur coelum, lunaris splendor obibit.
- Dejicict colles, valles extollet ab imo.
- ≺ Non erit in rebus hominum sublime vel altum.
- -Iam aequantur campis montes, et caerula ponti
- Omnia cessabunt, tellus confracta peribit.
- M Sic pariter fontes torrentur, fluminaque igni.

<sup>1)</sup> По русски: Іисусь Христось Сынь Божій, Спаситель.

≥ Sed tuba tum sonitum tristem demittet ab alto Corbe, gemens facinus miserum variosque labores:

Hartareumque chaos monstrabit terra dehiscens.

Et coram hic Domino reges sistentur ad unum.

□ Et coram hic Domino reges sistentur ad unum.

□ Et coram hic Domino reges sistentur ad unum.

□ Et coram hic Domino reges sistentur ad unum.

Recidet e coelis ignisque et sulphuris amnis ').

1) Сигналъ суда-увлажинтся вемля потомъ.

Въ этихъ Латинсвикъ стихахъ, какъ бы на точно переводиля она греческій текстъ, тамъ, гдѣ по-гречески поставлена буква  $\Gamma$ , нельзя было выдержать тотъ смыслъ, какой вы-

Чтобы, присутствуя въплоти, судить міръ. Тогда узрять Бога невърный и върный Превознесеннаго со святыми, въ самомъ концъ уже въка. На судъ къ Нему предстанутъ души съ плотію: Онъ будетъ судить ихъ. Ибо міръ дежить невозділанный подъ густыми терніями. Мужи побросають кумиры и все богатство. Пожретъ огонь землю и море и къ полюсу Пробирансь, сокрушить врата мрачнаго ада. Всякой плоти святыхъ открыть будеть свътъ, А преступниковъ будетъ жечь въчное пламя. Открывая тайныя діянія, каждый тогда будеть говорить Сокровенное, и Богъ откроетъ свъту изгибы сердца. Тогда будеть плачъ и заспрежещуть всв зубами. Сіяніе солица померкиеть и мерцаніе звіздъ прекратится. Небо совьется и свъть дуны исчезнеть. Опустится холмы, подинмутся долы. Въдълахъ человъческихъ не окажется великаго или высокаго.

Съ неба прійдетъ Царь, имъющій царствовать во въки,

И горы и морн уравнятся съ полями
Прекратится все, сокрушенная земля погибнетъ.
Изсушатся огнемъ одинаково источники и ръки.
Тогда съ горняго міра раздастся печальный звукъ трубы,
Оплакивающій злодъйство и разныя бъдствія несчастныхъ,
Земля, разсъвшись, откроетъ хаосъ тартара.
Предъ Господомъ предстанутъ всь цари вмысть
Съ неба польется потокъ огня и съры.

ходить, ссли соединить буквы, стоящія въ началь каждаго стиха; потому что нельзя было подыскать Латинскихъ словъ, которыя бы начинались съ этой буквы и соотвътствовали фразъ. Такихъ стиховъ три: иятый, восемнадцатый и декятнадцатый. Но, если соединяя буквы, стоящія въ пачаль всьхъ стиховъ. мы этихъ трехъ стиховъ читать не будемъ, а вибсто нихъ будемъ помнить букву у, которая именно въ этихъ мъстахъ стоить: то получится цять словь: Інсусь Христось, Сыпъ Вожій, Спаситель; но это-ссли будемъ читать по-гречески, а не по-датынь. Стиховъ всвхъ двадцать семь: это число составляеть полный тройной ввадрать. Ибо три, умноженныя на три, даютъ девять, а само девять, взятое трижды, подобно тому, кавъ если бы плоской фигурф мы давали высоту, даетъ двадцать семь. Если первыя буквы этихъ ΠΑΤΗ ΓΡΕΨΕCΚΗΧЪ CAOBЪ: Ἰησες Χρειστός Θεοῦ Ἰιός Σωτήρ — ЧΤΟ ΠΟлатынь значить: Інсусь Христось Спаситель, -- соединить вывств; то получится слово, Чхвос, т. е. рыба. Подъ именемъ ся таинственно разумъстся Христосъ: потому что въ бездив настоящей смертности, какъ бы въ глубинв кодъ, могъ оставаться живымъ, т. е. безгръшнымъ. Эта сивилла, Эритрейская ли она, или какъ думають иткоторые, скорве Кумейская, во всвяв своихъ стихахъ, изъ которыхъ мы привели только маленькую частичку, не высказываеть ничего такого, что относилось бы къ культу ложныхъ или измышленныхъ боговъ, и что напротивъ, не говорило бы противъ нихъ и ихъ чтителей; такъ что и сама она, повидимому, должна быть относима бъ числу тахъ, боторые принадлежать въ Граду Божію. Приводить и Лавтанцій въ своемъ сочинении изкоторыя предсказания сивиллы, не указывая, впрочемъ, какой пменно. Но то, что онъ приводитъ порознь, я счелъ дучшинъ изложить вмёстё: такъ какъ пряводимое имъ во многихъ мъстахъ и въ пратбихъ выражсніяхъ представляеть одну пространную рѣчь.

"Онъ предасть себя потомъ, говорить, она, въ беззаконныя руки невърныхъ: оскверненными руками дадутъ заушенія Богу и оплюють Его ядовитыми изверженіями исчистыхъ устъ; Онъ смиренно обнажитъ святой хребетъ для ударовъ. И принимая заушенія, Онъ будеть молчать, дабы никто не знажъ, какое Опъ слово, или откуда Сиъ пришелъ, чтобы говорить царству мертвыхъ, и увънчается терновымъ вънцемъ. Въ пищу дадутъ ему желчь, а для питья поднесутъ оцеть: такую исгостепримную трапезу опредълять Ему. Неразумная, ты сама не познала Свосго Бога, посмъевающагося надъ умами смертныхъ; но увънчала Его терціями и примътала ужасную желчь. Закъса же храма раздерется, и среди для въ продолжении трехъ часовъ будетъ темная ночь. Онъ умретъ смертію, три дня предаваясь сну, и тогда, вышедши изъ ада на свътъ, явится первый началомъ воскрссенія для возвращенныхъч. Эти сивиллины свидътельства Лактанцій приводиль отрывочно въ разныхъ мъстахъ своего сочиненія, по мірів того, какъ ему казалось, что ихъ требуютъ тъ пункты, которые опъ старался доказать, мы съ своей стороны, не прерывая ихъ никакими вставками, а излагая въ видъ одной свизной ръчи, позаботились только раздълить ихъ на параграфы, если, впрочемъ, послъдующіе писатели удостоять удержать ихъ. По другимъ извъстіямъ, сивидла Эритрейская жила не во время Ромула, а во время Троянской войны.

#### ГЛАВА ХХІУ.

О томъ, что въ царствование Ромула славились семь мудрецовъ, что въ это время десять кольнъ, называсмыя Израилемъ, отведены были въ плънъ Вавилонский, и что Ромулъ послъ смерти удостоенъ былъ божеской почести.

Сказывають, что въ царствование Ромула же жиль Оалесь Милетский, однив изъ семи мудрецовъ, которые послъ поэтовъ-теологовъ, изъ числа конхъ наибольшею знаменитостію пользуется Орфей, названы быля осфов, т. е. мудрецами. Въ тоже времи десять вольнъ, получившія въ разділенія народа Божія имя Израиля, были побъждены Халдеями и отведены илвиниками въ ихъ страну, между твиъ какъ въ Іудейской земль оставались еще два кольна, названныя именемъ Гуды и имъвшія столицею Ісрусалимъ. Когла и Ромула по смерти нигдъ не овазалось, Римляне, это извъстно всъмъ и каждому, включили и его въ число боговъ. Тогда уже перестали это делать, дълали послъ, во врсмена цезарей, то только изъ лести, а не вследствіс заблужденія. Поэтому Цицеронъ ставить въ великую похвалу Ромулу, что этой почести удостоенъ онъ не въ грубыя и невъжественныя времена, когда люди легко ошибались, а во времена просвъщенныя и цивилизованныя; хотя, вирочемъ, тогда еще не била ключемъ и пе расиложалась утонченная и остроумная болтовия философская. Но если въ поздибищее время перестали включать умершихъ людей въ число боговъ, то не перестали чтить и имъть за боговъ тъхъ, которые включены были въ пхъ число древними; увеличили даже соблазиъ пустаго и нечистиваго суевърія прибавкою идоловъ, которыхъ древніе не это-по дъйствію сердце нечистыхъ H пхъ ВЪ демоновъ, обольщавшихъ вхъ притомъ ложными оракулами до такой степсии, что они въ угоду своимъ ложнымъ божевъ гнусныхъ играхъ баснословныя ствамъ представляли преступленія боговъ, хотя въ этотъ, сравнительно болъс просвъщенный, вътъ преступленія эти уже не измышлялись. Посль Ромула царствоваль Нума. Онъ счель нужнымъ оградить Римъ такимъ множествомъ ложныхъ боговъ, что самъ по смерти не удостопася быть ввлюченнымъ въ число ихъ: небо представлялось до такой степени переполиеннымъ божествами, что ему не могло найдтись тамъ мъста. Сказывають, что во времи его царствованія въ Римь и въ началь царствованія у Евреевъ нечестиваго царя Манассіи, убившаго какъ извъстно, пророка Исаію, жила сивилла самосская.

#### ГЛАВА ХХҮ.

Какіе философы славились въ царствованіе Римскаго царя Тарквинія Древняго и Еврейскаго Седекіи, когда Іерусалимь быль взять и храмь разрушень.

Въ царствование у Евреевъ Седеби, а у Римлянъ Тарввинія Древняго, бывшаго премнивомъ Анку Марцію, народъ Іудейскій отведень въ павнь Вавилонскій, а Іерусалимь и храмъ, построенный Соломономъ, разрушены. Событія эти предсказывали пророки, обличавшие Тудеевъ въ ихъ беззаконіи и нечестін, особенно Іеремія, который опредълиль даже и число льтъ пльна (1ср. ХХУ, 11). Въ это время, говорять, жиль Питтавъ Мителенскій, второй изъ семи мудрецовъ. А во время пребыванія народа Божія въ плену Вавилонскомъ, жили, какъ пишетъ Евсевій, и остальные пятеро, которые съ вышеупомянутыми Фалесомъ и этимъ Питтакомъ счигаются въ числъ семи. Это именно Солонъ Лоннскій, Хилонъ Лаведсмонскій, Періандеръ Кориноскій, Клеобуль Линдскій и Віасъ Пріэнскій. Всв опи, названные семью мудрецами, пріобрвли посав поэтовъ-теологовъ знаменитость темъ, что превосходили прочихъ людей нъкоторымъ похвальнымъ родомъ жизни и въ враткихъ изреченіяхъ изложили ибкоторыя правственныя правила. Но по отношенію къ ваукамъ они не оставили потомству ничего достопаматнаго, за исплюченіемъ того, что Солонъ, какъ утверждаютъ, составилъ для Аоннянъ нъкоторые завоны: Оалесъ же быль физикъ и оставиль послъ ссби сочиненія, излагающія его ученіе. Во время Іудейскаго плъна процвътали и физики Анаксимандръ, Анаксименъ и Ксепофанъ. Тогда же жилъ и Пивагоръ, отъ котораго философы получили свое названіе.

#### ГЛАВА ХХҮІ.

О томъ, что въ то время, когда по истеченіи семидесяти льтъ окончился пльнъ Гудеевъ, освободились и Римляне отъ царской власти.

Въ течение этого времени Киръ, царь Персидскій, власть котораго простиралась на Халдеевъ и Ассиріянъ, облегчивъ немного илънъ Тудесвъ, дозволилъ, пятидесяти тысячамъ человътъ изъ нихъ возвратиться для построснія храма. Ими быль заложень только фундаменть и устроень алтарь. Продолжить постройку вследствіе набеговь непріятельскихь опи никакъ не могли, и дъло затянулось до Дарія. Въ теченіе того же времени совершились и тъ событія, которыя описываются въ внигъ Гудинь: книгу эту іудеи благоразумин не приняли въ канонъ Писаній. Во время Дарія, царя Персидскаго, по исполнения семидесяти льть, предсказанныхъ пророкомъ Іереміею, Іудеямъ, по освобожденіи отъ плъпа, вращена была свобода, при седьмомъ царъ Римскомъ ввинів. По изгнанія Тарквинія освободились и Римаяне отъ царской власти. До этого времени народъ Изральскій имълъ пророковъ: хотя ихъ было и много, но отъ немиогихъ и у Гудеевъ, и у насъ сохранились каноническія писанія. Заканчивая предыдущую книгу, я объщаль въ настоящей сказать что о вихъ: что и считаю теперь своею обязанностію исполнить.

#### ГЛАВА ХХУИ.

О временах пророков, пророчества которых изложены въ книгах, и которые многое говорили о призвании язычни-ковъ въ то время, когда началось Римское государство и окончилось Ассирійское.

Чтобы опредёлить время этихъ пророковъ, верпемен иѣсколько назадъ. Въ началѣ книги пророка Осіи, который

первывъ въ ряду двъпадцати, написано слъду-Слово Господие, еже бысть ко Осіи, во днехъ Озіи, и Іоавана и Ахаза, и Іезекін царей Іудиних (Ос. I, 1). Амосъ также иншетъ, что онъ пророчествоваль во дни царя Озін, прибавляя сще и царя Ісровоама, который жилъ въ тъ же дни (Амос. І. 1). Точно тавже и Исаія. сынь Амоса, наи только-что упоминутаго пророка, наи же, вань больше думають, другаго Амоса, который, не будучи проровомъ, назывался такимъ же именемъ, въ началъ своей кинги называеть тъхъ же самыхъ четырехъ царей, во дни которыхъ онъ пророчествоваль, какихъ называеть и Осія. Равно и Михей указываеть тъ же самыя времена своего пророчествованія, только послів дней Озін. Ибэ онь называеть посабдующихъ трехъ царей, которыхъ называеть и Осія: Іоанана, Ахаза и Езевію (Мих І, 1). Всв опи, кавъ видио изъ ихъ же книгь, пророчествовали вибств въ одно и тоже время. Къ нимъ присоедициются Іона, (пророчествовавшій) въ царствование того же царя Озін, и Іонаь, (пророчествовавшій) тогда, когда уже царствоваль Іоавань, пресминнь Озін. Но время этихъ двухъ пророковъ мы могли опредълеть по хроникамъ, а не по мхъ впигамъ, такъ кабъ сами они о своемъ времени умалчиваютъ. Продолжается же этотъ періодъ времени отъ Латинскаго царя Проки, или его прединсственника Авентина, до времени Ромула, царя уже Римсваго, или даже до первыхъ годовъ царствованія преемнива его Нумы Поминлія; ибо до этого времени царствоваль въ Іудев царь Езекія. Такимъ образомъ эти, такъ сказать, влючи пророчества пробились одновременно тогда, когда Ассирійское царство разрушилось, а Римское началось; такъ что, какъ въ первое время Ассирійскаго царства жилъ Авраамъ, торому даны были яснъйшія обътованія о благословенін къ съмени его всъхъ народовъ: такъ въ началъ западнаго Вавилопа, во времена владычества ботораго имблъ явиться

Христосъ, въ Коемъ обътования тъ исполнились, раздались предсказания прорововъ не только говорившихъ, но и писавшихъ во свидътельство этого веливаго будущаго события. 
Ибо хотя въ Израильскомъ народъ никогда почти не было 
недостатка въ проровахъ съ того времени, какъ у него явились цари, но служение ихъ касалось только Евреевъ, а не 
язычниковъ. Появление же тъхъ болъе ясныхъ пророческихъ 
писаний, которыя нъкогда должны были принести пользу 
язычникамъ, должно было начаться съ того времени, когда 
сталъ строиться городъ, имъвший быть владыкою надъ язычниками.

#### ГЛАВА XXVIII.

О томъ, что въ пророчествихъ Осіи и Амоса относится къ Евангелію Христа.

Пророкъ Осія тъмъ труднъе для уразумьнія, чъмъ глубже говорить онь. Но ивчто изъ исго мы должны взять и изъяснить здёсь согласно нашему объщанію. И будета, гокоритъ опъ, на мысты, на немже речеся имъ: не людіе мои вы, сін тамо прозовутся сынове Бога живаго (Осін, 1, 10). Это пророческое свидътельство о призваніи парода изъ язычнивовъ, прежде Богу не принадлежавшаго, въ этомъ же спыслъ поняли и апостолы (Римл. ІХ. 26). А такъ какъ и этотъ народъ изыковъ по духу принадлежить въ чадамъ Авраама, и потому правильно называется Израидемъ: пророкъ, продолжая ръчь, говорить: И соберутся синове Іудини и сынове Израилевы вкупь, и поставять себь власть едину и изыдуть ото земли (l, 11). Есля бы ны захотвли еще болбе разъясиять это мбсто, то затемнили бы тол по смысль пророческой ръчи. Припомнимь однакоже изсъстави камень краеугольный и двъ стъпы, одчу изъ Тудеевъ, а

другую изъ язычниковъ (Ефес. II, 14, 15; 20-22): первая узнается подъ именемъ сыновъ Гудиныхъ, вторая подъ именемъ сыновъ Израилевыхъ, --объ вмъсть опираются на одну и ту-же крвиость того камия и восходять оть земли. О твхъ же плотскихъ Израильтинахъ, которые теперь не хотить въровать во Христа, но увърують впоследстви, т. е. о сынахъ ихъ (ибо тв путемъ смерти отыдутъ въ свое мъсто), тоть же пророкъ свидътельствуеть говоря: Зане дни многи сядуть сынове Израилевы не сущу царю, ни сущу князю, ни сущей жертвь, ни сущу жертвеннику, ни жречеству, ниже явленіямо (Ш, 4). Кому не ясно, что Іудем въ настоящее время находятся въ такомъ именно віп? Но послушаємъ, что пророкъ прибавляєть: И посемь обратятся сынове Израилевы, и взыщуть Господа Бога своего и Давида царя своего и почудятся о Господь и о благостехь Его въ послъдияя дни (Ш, 5). Яснъе этого пророчества ничего не можетъ быть, если подъ именемъ Давида разумъть Христа, бывшаго, какъ говорить апостоль, от съмени Давидова по плоти (Римя. 1, 3). Пророкъ предсказаль еще и будущее воскресение Христа въ третій день, какъ оно должно было быть предсказаннымъ на возвышенномъ пророческомъ языкъ: Исциалито ны, говорить, о двою дию, въ день третій воскреснемь (УІ, 3). Согласно съ этимъ апостолъ говоритъ намъ: Аще воскреснусте со Христомъ, вышнихъ шщите (Колос. III, 1). О подобныхъ предметахъ пророчествуетъ также и Амосъ: Уготовися, говорить, призывати Бога твоего, Исраилю: се Азг утверждаяй громг и созидаяй вытрь и возвыщаяй въ человыных Xриста своего (IV, 12, 13). И въ другомъ мъстъ: Bг той день возставлю скинію Давидову падшую, и возгражду падшая ея и раскопанная ея возставлю, и возгражду якоже дніе въка: яко да взыщуть Мене оставшійся человыцы и вси языцы, въ нихже призвася имя Мое въ нихъ, глаголетъ Господъ, творяй сія вся (IX, 11, 12).

#### ГЛАВА ХХІХ.

Что предсказано о Христп и о Церкви Исаіею.

Пророкъ Исаія не принадлежить къ числу двінадцати пророжовь, которые называются малыми, потому что рёчи пхъ отличаются пратвостію въ сравненіи съ рычами большихъ пророковъ, называемыхъ такъ потому, что они написали пространныя вниги. Къ числу этихъ большихъ принадлежить Исајя, котораго я присоединяю къ двумъ выше приведеннымъ во вниманіе къ тому, пророчествовалъ OTI<sup>P</sup> QHP. въ одно съ ними время. Обличая гръхи, наставляя правдв и предсказывая гръшному народу градущія несчастія, больше, чвиъ другіе пророчествоваль о Христв Исаія и о Церкви, т. е. о Царъ и созданномъ Имъ градъ; что пъкоторые называють его скорбе евангелистомь, чъмъ пророкомъ. Но чтобы не увеличивать объема сочиненія, я въ настоящемъ мъстъ изъ многаго приведу лишь одно. Се уразумпеть отрокь Мой, говорить проровь оть лица Бога Отца, и вознесется, и прославится зпло. Якоже ужаснутся о тебъ мнози, тако обезславится от человъкъ видъ твой, и слава твоя отъ сыновъ человъческихъ. Тако удивятся языцы мнози о немь, и заградять царів уста не возвистися о немь, узрять, и яко имже иже не слышаша, уразумьють.—Господи, кто върова слуху нашему, и мышца Господня кому открыся? Возвъстихомъ, яко отроча предъ нимъ, яко корень въ земли жаждущей, нъсть вида ему ниже слава, и видъхомо его,

и не имаше вида, ни доброты. Но видь его безчестень, умалент паче вспхт сыновт человпческихт: человпкт вт язвь сый и выдый терпыти бользнь, яко отвратися лице его, безчестно бысть, и не вмънися. Сей гръхи наша носить, и о нась бользнуеть, и мы вмпнихомь его быти въ трудъ и въ язвъ отъ Бога и въ озлобленіи. Той же язвень бысть за гръхи наша и мучень за беззаконія наша, наказаніе мира нашего на немъ: язвою его мы исцъльхомъ. Вси яко овцы заблудихомг: человькг отг пути своего заблуди, и Господъ предаде его гръхъ ради нашихъ. И той зане озлобленг бысть, не отверзаеть усть своихъ: яко овча на заколение ведеся, и яко агнецъ предъ стригущимъ его безгласень, тако не отверзаеть усть своихь. Во смиреніи его судъ его взятся: родъ же его кто исповпсть? Яко вземлется от земли животь его, ради беззаконій людей Моихъ ведеся на смерть. И дамъ лукавыя выпьсто погребенія его и богатыя вмисто смерти его: яко беззаконія не сотвори, ниже обрътеся лесть во устъхъ его. И Господь хощеть очистити его от язвы: аще дастся о гръсъ, душа ваша узрить съмя долгоживотное. И хощеть Господь рукою своею отъяти бользнь оть души его, явити ему свить, и создати разумомь, оправдати праведнаго благо служаща многимъ, и гръхи ихъ той понесеть. Сего ради той наслыдить многихь, и крыпкихь раздълить корысти: зане предана бысть на смерть душа его, и со беззаконными вмпнися, и той грпхи многихъ вознесе, и за беззаконія ихг преданг бысть (LII, 13—15; LШ, 1—12). Это - о Христв.

Теперь послушаемъ, что пишетъ онъ далве о Церкви. Возвеселися, говоритъ, неплоды нераждающая, возгласи и

возопій нечревобольвшая, яко многа чада пустыя, паче нежели имущія мужа. Рече 60 Господь: расшири мьсто кущи твоея и покрововг твоихг, воздрузи, не пощади, продолжи ужа твоя и колія твоя укрыпи. Еще на десно и на ливо простри: и съмя твое языки наслидять, и грады опустывшія населиши. Не бойся, яко посрамлена еси, ниже устыдися, яко укорена еси: понеже срамоту въчную забудеши и укоризны вдовства твоего не помянеши ктому. Яко Господь творяй тя, Господь Сиваовъ имя ему: и избавивый тя Святый Богь Израилевь всей земли прозовется (LIV, 1-5), и проч. На этомъ и остатребуетъ объясненія; новимся. Кое что въ словахъ этихъ но, думаю, есть въ нихъ достаточно и настолько что ихъ по-неволъ должны будутъ понять даже и протик-HURU.

#### ГЛАВА ХХХ

Что въ пророчествихъ Михея, Іоны и Іоиля импетъ отношение къ новому завъту.

Проровъ Михей, представляя Христа подъ образомъ въкоторой великой горы, говоритъ: И будетт въ послидняя
дни явлена гора Господня, уготована надъ вгрхи горъ и
вознесется выше холмовъ, и потщатся къ ней людіе. И
пріидутт языци мнози и рекутъ: пріидите, взыдемъ на
гору Господню и въ домъ Бога Іаковля: и покажутъ
намъ путь его, и пойдемъ по стезямъ его, яко отъ
Сіона изыдетт законъ, и слава Господня изъ Герусалима. И разсудитъ средъ людей многихъ, и изобличитъ языки кръпки даже до земли дальнія (IV, 1-3).

Проровъ увазываетъ и мъсто, въ которомъ родился Христосъ: И ты, говоритъ, Виолееме, доме Ефрановъ, еда малъ еси, еже быти въ тысящахъ Іудиныхъ? Изъ тебе бо мню изыдетъ Старъйшина, еже быти въ князя во Исраили, исходи же его изъ начала отъ дней въка. Сего ради дастъ я, до времени рождающія породитъ, и прочіи отъ братіи ихъ обратятся къ сынамъ Исраилевымъ. И станетъ, и узритъ, и упасетъ паству свою кръпостію Господъ и въ славъ имене Господа Бога своего пребудетъ: зане нынъ возвеличится даже до конецъ земли (Ү, 2—4).

Проробъ же Іона пророчествоваль о Христъ не столько словами, сколько въкоторымъ своимъ страданіемъ, но гораздо яснъе, чъмъ если-бы провозглашаль о Его смерти и воскрессній словами. Пбо для чего онъ былъ поглощенъ китомъ и на третій день изверженъ, если не для того, чтобы знаменовать Христа, на третій день возвратившагося изъглубины ада?

Пророчества Іонля въ своемъ полномъ составъ требуютъ пространнаго изложенія, чтобы ясно было, что относится въ нихъ во Христу и Церкви. Однако, я приведу одно его пророчество, которое приведено и апостолами, когда на собранныхъ върующихъ, по обътованію Христа, сошелъ Духъ Святый (Дъян. П, 17, 18): И будета, говоритъ, по сихъ, и излію ота Духа Моего на всяку плоть, и прорекута сынове ваши, и дшери ваши, и старцы ваши сонія узрять, и юноты ваши видынія увидять. Ибо на рабы Моя, и на рабыни Моя во дни оны излію ота Духа Моего (Іона ІІ, 28).

#### ГЛАВА ХХХІ.

Какія пророчества о спасеніи міра во Христъ находятся у Авдія, Наума и Аввакума.

Три пророва изъ числа малыхъ, Авдій, Наумъ и Аввавумъ, сами не говорять о времени своего пророчества; не Творен. бл. Августвна ч. б.

указывается, когда они пророчествовали, и въ хроникахъ Евсевія и Іеронима. Правда, Авдія они ставять вибств съ Михеемъ, но не на томъ мъстъ, гдъ помъчены годы, вогда, вакъ извъстно изъ его же книги, пророчествовалъ Михей, что, по моему мивнію, произошло отъ ошибан небрежно переписывавшихъ чужіе труды. Другихъ же двухъ упомянутыхъ мы не моган отыскать въ нивющихся у насъ списвахъ хронивъ; но тавъ вавъ въ канонв они содержатся, то мы не могли обойдти и ихъ. Авдій, по объему своей книги пратчайшій изъ всёхъ прорововь, говорить противъ Идумен, т. е. народа Исава, отвергнутаго первенца изъ двухъ сыновейблизнецовъ Исаака, внуковъ Авраама. Если допустимъ, что по способу выраженія по которому часть принимается вивсто приясо, Идумен поставлена вийсто язычниковъ, то можемъ разумътъ о Христъ слъдующія слова пророба: Въ горъ же Сіони будеть спасеніе, и будеть свята (17), н насволько далье, въ самомъ вонцъ пророчества: И взыдуть спасаеми отъ горы Сіони, еже отмстити гору Исавлю: и будетъ царство Господеви. Ибо ясно, что это исполнилось, вогда спасаемые отъ горы Сіона, т. е. върующіе во Христа изъ Іуден, подъ которыми главнымъ образомъ разумбются апостолы, взошли, чтобы защитить гору Исава. А въ чемъ состояда эта защита, какъ не въ томъ, что проповъданиемъ свангелія они устроили спасеніе твхъ, которые увъровали, дабы избавиться отъ власти тьмы и вступить въ царство Божіе? Это завлючительными словами и выразиль проробъ, ирибанивъ: И будето царство Господеви. Ибо гора Сіонъ означастъ Іудею, гдъ по предсказанію имъло совершиться спасеніе и святое, т. е. Інсусъ Христосъ: подъ горою же Исава разумъется Идумен, знаменующия языческую церковь, которую, какъ объяснилъ я, защищають спасаемые отъ Сіона, дабы она сдълалась царствомъ Господу. Это было темво, пока не сбылось; но кто изъ върующихъ не знаетъ, что оно сбылось?

Проровъ же Наумъ, или лучше самъ Богъ чрезъ него, говорить: Потреблю изваянная и сліянная; положу гробъ твой; яко се скоры на горахъ ноги благовъствующаго и возвищиющиго мирг. Празднуй Тудо праздники твоя, воздаждь объты твоя: зане не приложать ктому, еже проити сквозъ тебе во обетшание. Совершено, уничтожено, отъято. Взыде вдыхаяй вз лице твое, отъемляй отъ оскорбленія (І, 14, 15; П, 1). Кто помнить свангеліе. тотъ догадается, Вто восшель отъ преисподней и вдохнуль въ лице Іуды, т. е. учениковъ Іудеевъ, Святаго Духа. Тъ, празднества воторыхъ духовно такъ обновляются, что не могуть приходить въ обветшаніе, принадлежать новому завѣту. Мы видимъ затъмъ, что изваянная и сліяниая, т. е. кумиры ложныхъ боговъ, истреблены уже свангелісмъ и преданы забвенію, вакъ-бы гробу; и узнаемъ такимъ образомъ, пророчество исполнилось и въ этомъ пунктъ.

Въ слъдующихъ словахъ Аввабума о чемъ иномъ говорится, какъ не объ имъвшемъ быть пришествии Христа: И отвюща Господъ ко мню и рече: Впиши видоние явы на дски, яко да постигнет читаяй я. Зане еще видоние на время, и просіяет въ конецъ, а не сотще: аще умедлить, потерпи ему, яко идый пріидеть и не умедлить (П, 2, 3)?

#### TJIABA XXXII.

O пророчествъ, содержащемся въ молитвъ и пъсни Аввакума.

А въ своей молитев и пъсни вому, какъ не Господу Христу, говорить онъ: Господи, услышах слух Твой и убояхся; Господи, разумъх дъла Твоя и ужасохся? Ибо что означають эти слова, какъ не поддающееся выраженію въ словахъ удивленіе предугаданному, повому, и неожиданному спасенію людей? Посредь двою живоотну познано будеши:--- это что значить, какъ не среди двухъ завътовъ, или среди двухъ разбойниковъ, или среди Монсен и Илін, на горъ съ нимъ бесъдованшихъ? Внегда приближитися льтомъ, познаешися: внегда пріити времени, явишися: слова не требующія и объясненія. Внегда смутитися души моей во гнъвъ, милость твою помянеши: что значить, какъ не то, что (пророкъ) представляеть въ своемъ лицв Іудеевъ, въ коимъ принадлежалъ по своему происхождение? Смущенные великимъ гнъвомъ, они пригвоздили ко кресту Христа, а Онъ, поминая милосердіе, говориль: Отче, отпусти имг, не выдять-во что творять (Лук. XXIII, 34)? Богь оть Өеманъ пріидеть, и святый изь горы пріосыненныя чищи. Выражение от Оеманъ нъкоторые переводять от юш, или изъ Африки, чънъ означается полдень, т. е. пламень любви и блесьъ истины. Тънистую же и чащею покрытую гору можно объяснять различно; но я охотиже разумьть бы подъ нею возвышенность божественных писаній, пророчествовавшихъ о Христь. Ибо тамъ много предметовъ, поврытыхъ тенью и мрабомъ, которые даютъ упражненіе уму изследователя. А приходить опъ оттуда, богда его находить тамъ тотъ, кто ихъ уразумъваетъ. Покры невеса добродътель его, и хваленія его исполнь земля: что это значить, какъ не тоже самое, что говорится и въ исальь: Вознесися на небеса Боже и по всей земль слава Твоя (LYI, 6)? И сіяніе его яко свыть будеть, т. е. слава о Немъ просвътить върующихъ. Рози во рукахо его: что другое, какъ не знакъ побъды крестной? И положи любовь державну крыпости своея: не требуеть диже и объясненія. Предъ лицемь его предъидеть слово, и изыдеть HA NONE NO CHONANT EZO: YTO ADYTOE SHAUNTS, KART HE TO, что о Немъ предвозвъщено было прежде, чъмъ пришелъ Онъ сюда, и проповъдано послъ того, вавъ отошель отсюда? Ста и подвижеся земля: не то ин значить, что Онъ сталь,

чтобы оказать помощь, и подвижеся земля, чтобы увъровать. Призръ, и растаяща языцы, т. е. сжалился и обратиль народы въ поваянію. Стрышася горы нуждею: т. е. силою чудесь соврушена гордость надменныхъ. И растаяща холми вычни, т. е. уничижены на время, чтобы быть возвеличевными въчно. Шествія впиная его за трудо видъхъ, т. е. видълъ подвигъ любви, получившій въчную награду. Шатры Евіопскія убоятся и шатры земли Мадіамскія: т. е. народы, устрашенные внезанною въстію о чудесахъ твоихъ, даже и не входящіе въ составъ Имперіи Римской, войдуть въ нъдра народа христіанскаго.  $E\partial a$  въ ръкахъ прогиъваешися, Господи? Еда въ ръкахъ ярость Твоя? или въ море устремление Твое? Это сказаво потому, что Онъ пришель теперь не для того, чтобы судить міръ, но чтобы міръ спасенъ быль чрезъ Него (Іоан. III, 17). Яко всядеши на кони твоя и повядь твой спасение: т. е. тебя понесуть евангелисты твои, тобою управляемые, и евангеліе твое-спасеніе для тахъ, которые увърують въ Тебя. Наляцая налячеши луку твой на скиптры, глаголето Господь, т. е. будень угрожать судомъ своимъ даже царямъ земли. Ръками разсядется земля: т. е. когда польются рачи проповадающихъ о Теба, отверзутся исповъданія сердца людей, которымъ сказано: Расторгните сердца ваша, а не ризы ваша (Іоан. ІІ, 13). Что значить:  $ar{y_{3psms}}$  тя и поболять людіє, какъ не то, что будутъ блаженными, проливая слевы? Что значить: Расточая воды *шествієм*г, какъ не то, что проходя здёсь и тамъ въ лицё повсюду благовъствующихъ о Тебъ, ты разливаешь потови ученія? Что значить: Даде бездна глась свой? Не глубина ли человъческого сердца выявила то, что ему представляется? Высота привидения своего: это - вабъ бы объяснение предыдущаго стиха, ибо высота тоже, что и бездиа. При словахъ же: привидънія своего, нужно подразунтвать даде

гласъ, т. е., какъ сказали мы, выявила, что ему представляется. Ибо привидение означаеть представление, но такое, воторое оно не удержало про себя, не сврыло, а выявило своимъ неповъданіемъ. Раздвижеся солнце и луна ста въ чинть своемо: т. е. Христосъ вознесся на небо, а церковь учреждена подъ управленіемъ Царя своего. Во свыть стрылы твоя пойдуть: т. е. слова твои понесутся не скрытыми, а авными. Въ блистании молний оружий твоихъ: — подразумъвается стрълы твоя пойдуть. Ибо Овъ говорилъ ученинамъ своимъ: Еже глаголю вама во тьмъ, руыте во свътъ (Мв. Х. 27). Прещением умалиши землю: т. е. смпрашь людей угрозою. И яростію низложиши языки: т. е. тъхъ, воторые превозносятся, сокрушаемь навазаніями. Изшель еси во спасеніе людей Твоихъ, спасти помазанныя Твоя, вложиль еси во гливы беззаконных смерть: изъ этого ничто не требуетъ объясненія. Воздвигля еси узы даже до выи. Здісь можно разуміть благія узы мудрости, чтобы на ноги надъты были путы ея, а на шею - ея цъпь. Разспълз еси во изступлении - подразумъвается - узы: но Онъ пробудиль добро, пресвиь зло, о которомь Ему говорится: растерзаль еси узы моя (Псал. 115, 7); и это - во изступленіи, т. е. удивительнымъ образомъ. Главы сильныхъ сотрясутся во ней, т. в. въ удпвленности. Обнаружато угрызенія своя, яко снъдаяй нищій тай. Ибо въботорые изъ вельножъ іудейскихъ, удикляясь Его дёланъ и слованъ, приходили въ Господу, и чтобы утолить голодъ, ввушали хавбъ Его ученія тайно, страха ради Іудейска, какъ расказываеть о нихъ Евангеліе (Іоан. XIX, 38). И навель еси на море кони твоя смущающія воды многи: это-пе что иное, какъ многіе народы. Ибо одни не обратились бы изъ страха, другіе не преслівдовались бы съ простію, еслибы не были приведены въ смятение всв. Усмотрвлъ, и убояся сердце мое, от гласа молитвы устень моихь, и вниде

трепеть въ кости моя, и во мню смятеся кръпость моя. Обратилъ онъ вниманіе на то, о чемъ говорилъ, и самъ устрашился своей ръчи, воторая изливалась у него пророчески и въ которой созерцалъ онъ будущее. Ибо, при смущенім народовъ многихъ, видьть непрерывныя скорон церкви. сознаваль себя постоянно ен членомъ, и потому говоритъ: Почію во день скорби мося, - говорить, какъ принадлежащій въ числу упованиемо радующихся, скорби терпящихо (Римл. XII, 12). Да взыду, говорить, вз люди пришельствія моего: удаляется ръшительно отъ злобнаго народа, родственнаго ему по плоти, - народа не странствующаго на сей земяв и не пацущаго горняго отечества. Зане смоковь не плодопринесеть и не будеть рода въ лозахъ: солжеть дъло маслинное и поля не сотворять яди: оскудъща овцы ото пищи, и не будето волово при яслъхо. Проровъ видить, что народъ тотъ, который имбль убить Христа, потеряеть изобилие духовныхъ богатствъ, которыя, по пророческому обычаю, представляеть подъ видомъ земнаго илодородія. И такъ какъ народъ этотъ заслужна гнвиъ Вожій потому, что, не зная правды Божіей, захотъль установить свою, то всябдь за тъмъ говорить: Азъ же о Господъ возрадуюся, возвеселюся о Бозъ Спась моемг. Господь Вого мой сила моя и учинить нозы мои на совершение: и на высокая возводить мя, еже побъдити ми въ пъсни  $E_{i0}$  (Авван. III), т. е. въ той пъсни, о которой въчто подобное говорится въ псалић: И постави на камени нозъ мои, и исправи стопы моя: и вложи во уста моя ппень nosy, nonie Bory namemy (Icas. XXXIX, 3, 4). Итакъ, тотъ побъюдаеть въ пъсни Господа, кто доставляеть удовольствіе похвалою Ему, а не самому себъ, соотвътственно выражению: хваляйся о Господы да хвалится (1 Кор. І, 31). Но, на мой взглядь, нівкоторые кодексы, въ конхъ стоить: Возвеселюся о Бозю Інсусь моема излагають

мъсто лучше, чънъ тъ, которые, желая это мъсто перевести по латыни, не поставили самого имени, называть которое для насъ гораздо любезнъе и пріятнъе.

#### ГЛАВА ХХХШ.

Что въ пророческомъ Духъ предсказали о Христъ и призваніи язычниковъ Іеремія и Софонія.

Пророкъ Іеремія принадлежить въ числу пророковъ большихъ, какъ Исаія, а не малыхъ, какъ прочіе, изъ пясаній которыхъ я уже нічто привель. Онъ пророчествоваль, когда въ Герусалимъ царствовалъ Осія, а у римлянъ Анкъ Марцій, и когда приближалось уже время іудейскаго ильна. Продолжалъ онъ пророчествование до пятаго мъсяца плвна, навъ это видимъ мы изъ его писаній. Рядомъ съ нимъ мы ставимъ Софонію, одного изъ малыхъ. Ибо последній самъ говорить, что пророчествоваль во дин Осіи (Соф. І, 1), хотя и не указываетъ, до какого времени. Такимъ образомъ, Іеремія пророчествоваль во времена не только Анка Марція, но и Тарквинія Древинго, который быль интымъ царемъ у Римлянъ. Ибо послъдній уже началь царствовать, когда этотъ плънъ случился. Итакъ, пророчествуя о Христъ, Іеремія говорить: Духг лица нашего Хрпстось Господь ять бысть во растлынішх нашихь (Плач. IV, 20), указывая въ такихъ краткихъ словахъ, что Христосъ Господь нашъ и что Онъ пострадалъ за наши грвхи. И въ другомъ мвств онъ также говорить: Сей Вого нашо, не выбишися инь къ Нему. Изобръте всякь путь хитрости, и даде ю Іакову отроку своему и Израилю возлюбленному от него. Посемь на земли явися и съ человъки поживе (Варух. Ш, 36-38). Ивкоторые это свидвтельство принисывають не Ісремін, а его писцу, который назывался Варухомъ; но болье распространенное мный считаеть его вереміннымъ. О

Христъ говоритъ проровъ еще и въ сладующихъ словахъ: Се дніе грядуть, глаголеть Господь, и возставлю Давиду отпрыско праведный и царствовати будето царь и премудръ будеть и сотворить судь и правду на земли. Во днехъ его спасется Іуда и Исраиль пребудеть въ надежди, и сіе имя ему, имже нарекуть Его, Господь праведена наша (вер. ХХШ, 5; 6). О призвании же язычниковъ, которое имъло послъдовать и которое мы видимъ нсполнившимся, онъ говоритъ такъ: Господи Боже мой, и прибъжище мое во днъх злых в: къ тебъ языцы пріндуть отг послыдних земли и рекутг: Воистину лживых г стяжаща отцы наша идоловь, и нъсть въ нихъ пользы (ХУІ, 19). А что его не познають Іудеи, отъ которыхъ Ему надлежало быть убитымъ, это пророкъ даетъ понять тавинъ образомъ: Отягчено сердие вспла, и человъка есть и кто познаеть Его (XVII, 9)? Іереній же принадлежить п извъстное пророчество о Новоиъ Завътъ, Ходатай котораго есть Христосъ, изложенное мною въ семнадцатой книгъ 1). Ибо это-слова Іеремін: Се дніе грядуть, глиголеть Господь, и завъщаю дому Исраичеву и дому Гудину завътъ ново (XXXI, 31), и проч., что тамъ читается.

Что касается пророва Софоній, пророчествовавшаго съ Іеремією, я приведу здісь слідующія его предсвазанія о Христі: Сего ради потерпи Мене, глаголеть Господь, въ день воскресенія Моего на будущеє: зане судь Мой въ сонмища языковь еже собрать царей (Ш. 8). И еще: Ужасень Господь на нихь и потребить вся боги земные; и поклонятся Ему кійждо отъ мыста своего, вси острови язычестій (П, 11). И пісколько ниже: Яко тогда, говорить, обращу языкь въ людей и въ родь Его, еже призы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Выше ки. XVII. гл. 3.

вати встыв имя Господне, работати Ему подъ игомъ единъмъ. От конецъ ръкъ Евіопскихъ принесутъ жертвы Мнъ. Въ день онъ не имаши постыдитися отъ встхъ начинаній твоихъ, имиже нечествоваль еси въ Мя: яко тогда отъиму отъ тебе укоризны досажденія твоего, и ктому не имаши приложити величатися на горъ святый Моей. И оставлю въ тебь люди кротки и смиренны и убоятся о имени Господни останцы Исраилевы (III, 9—13). Это тъ останки, о которыхъ находится пророчество въ другомъ мъстъ, приводимое и Апостоломъ: Аще будетъ число сыновъ Исраилевыхъ яко песокъ морскій, останокъ спасется (Исвін, X, 22,; Римл. IX, 27). Ибо эти останки Израильскаго народа увъровали во Христа.

#### ГЛАВА ХХХІУ.

О пророчествы Даніила и Іезекіиля, относящемся ко Христу и Церкви.

Затъмъ, въ самое время Вавилонского плъна пророчествовали сначала Даніилъ и Ісзевиль, т. е. два другіе изъчисла большихъ пророковъ. Изънихъ Даніилъ опредълилъчисломъ лътъ самое время, въ которое имълъ придти и пострадать Христосъ: показывать это путемъ вычисленій было бы долго, да и не разъ это дълалось другими прежде насъ. О власти же Его и славъ пророкъ такъ говорилъ: Видъхъ во сню нощію, и се на облацъхъ небесныхъ яко сынъ человъчъ идый бяше, и даже до Ветхаго деньми дойде, и предъ Него приведеся. И Тому дадеся власть и честь и царство, и вси людіи, племена и языцы Тому поработають: власть Его власть вычиля, яже не прейдетъ, и царство Его не разсыплется (Дан. VII, 13, 14).

Ісзевінль, изображан Христа по обычаю пророческому подъ образомъ Давида, такъ какъ Онъ принялъ плоть отъ

съмени Давида (а по причинъ этого рабскаго образа, въ которомъ сталъ человъкомъ, Сынъ божий называется также н рабомъ Божіниъ), такъ пророчествуеть о Немъ отъ лица Вога Отца: И возставлю надо стадами Моими пастыря единаго и упасеть я, раба моего Давида; той упасеть я и той будеть имь пастырь. Азь же Господь буду имъ въ Бога, и рабъ Мой Давидъ кинзъ средъ ихъ: Азъ Господь глаголах (ХХХІУ, 23, 24). И въ другомъ мъстъ: И князь единг будеть во вспхъ сихъ царемь, и не будуть къ тому въ два языка, ни раздълятся къ тому на два царства, да не оскверняются ктому въ кумиръхъ своихъ. и въ мерзостехъ своихъ, и во всъхъ нечестіяхъ своихъ: и избавлю я от вспхг беззаконій ихг, имиже согрышищи, и очищу я; и будуть Ми вь люди, и Азь буду имь вь Бога. И рабъ Мой Давидъ киязь среды ихъ, и пастырь edunz bydemz ecrax (XXXVII, 22-24).

#### ГЛАВА ХХХУ.

O предсказиніях в трехь пророковь, именно Аггея, Захаріи и Малахіи.

Остаются три малыхъ пророка, проросствовавшіє въ концѣ плѣна, Аггей, Захарія и Малахія. Изъ нихъ Аггей пророчествоваль съ большею ясностію о Христѣ и о цербви въ слѣдующихъ краткихъ словахъ: Сице глаголета Господъ воинства: еще единою, и Аза потрясу небома, и землею, и морема и сушею и сотрясу вся языки; и пріидета Желанный всѣми языками (П. 7, 8). Это пророчество частію видимъ уже исполнившимся, а частію надвемся, что ено должно исполниться въ концѣ. Такъ, свидѣтельствомъ ангеловъ и звѣздъ, бывшимъ при воплощеніи Христа, Богъ потрясъ небо. Онъ потрясъ землю величайшимъ чудомъ рожденія Его отъ Дѣвы. Потрясъ море и сушу проповѣдью о

Христъ и по островамъ и по всей землъ. Такимъ образомъ видъли ны, какъ подвигнулись всъ народы въ въръ. А что говорится далъе за тъмъ: "Приндето Желавный всъми языками", то ожидается еще относительно втораго Его пришестъм. Въ самомъ дълъ, чтобы быть желаннымъ для ожидающихъ, Ему надлежало быть прежде возлюбленнымъ для върующихъ.

Захарія о Христь и церкви говорить: Радуйся эпло, дин Сіоня, восклицай, дин Іерусалимля: се царь твой грядеть тебъ праведень и списаяй; той кротокь и всъдъ на осла и жребя сына ослицы. И обладаеть водами оть моря до моря и от ръкг до исходище земли (IX, 9, 10). О томъ, когда случилось, что Христосъ воспользовался въ пути выючнымъ животнымъ этой породы, мы читаемъ въ евангелін, тамъ же приводится и самое это пророчество въ такой части, въ какой представлилось въ томъ мъстъ достаточнымъ (Ме. ХХІ). Въ другомъ мъсть, обращая въ пророческомъ Духъ свою ръчь ко Христу о прощеніи гръховъ Его вровію, онъ говорить: И Ты оз крови завита Твоего испустиль еси узники Твоя оть рова не имуща воды (IX, 11). Различно можно понимать, даже и съ точки зрвнія правой вфры, что пророкъ котбль дать разумьть подъ этимъ рвомъ. По моему мивнію, лучше всего разуміть подъ нимъ въ своемъ родъ сухую и безплодную глубину человъческой бъдности, гдъ нътъ источнивовъ правды, и есть грязь неправды. Объ этомъ говорится и въ псалмъ: Изведи мя ото рова страстей и отг бренія тины (Пс. ХХХІХ, 3).

Малахія, пророчествуя о церкви, которую видинъ распространенною чрезъ Христа, говоритъ отъ лица Божія, обращаясь очевиднъйшинъ образонъ въ Гудеянъ: Нъсть воля Моя въ васъ, и жертвы не пріиму отъ рукъ вашихъ. Зане отъ востокъ солнца и до западъ имя Мое веліе есть во языцьхъ, и на всякомъ мысть жертвоприношеніе совершится и принесется имени Моему жертва чиста: зане веліе имя Мое во языцько, глаголето Господь (I, 10). Когда мы видимъ, что это жертвоприношение совершается уже свищенствомъ Христовымъ по чину Медхиседскову на всякомъ мъстъ отъ востока солнца до запада, а жертвоприношенія Іудеевъ, которымъ сказано: инсть воля Мол въ васт и жертвы не пріиму отт рукт вашихт, прекратились, чего они сами не могутъ отрицать: то чего же они ждутъ еще досель другаго Христа, когда то, о чемъ читаютъ въ пророчествъ и что видятъ уже исполнившимся, могло исполниться только чрезъ Христа? Ибо несболько ниже пророкъ о Немъ говорить отъ лица Бога: Завътг мой бъ съ нимъ жизни и мира, и дахъ ему боязнію боятися Мене, и отъ лица имени Моего устрашатися ему: Законъ истины во устьхг Его, въ миръ исправляяй иде со мною, и многи отврати отъ неправды. Понеже устнъ ігреовы сохранять разумъ, и закона взыцутъ отъ устъ Его: яко Ангелъ Господа Вседержителя есть (II, 5—7). Не слъдуетъ удивляться, что Іпсусъ Христосъ названъ Ангеломъ всемотущаго Бога. Какъ по причинъ образа раба, въ которомъ Христосъ явился нъ людямъ, Онъ-рабъ: тавъ Ангелъ Онъ ради евангелія, которое возвъстиль людямъ. Если эти два слова перевесть съ греческаго, то и евангеліе значить благая въсть, и Ангелъ-въстникъ. О Немъ же пророкъ говорить и еще: Се Азъ посылаю Ангела Моего и призрить на путь предъ лицемъ Моимъ, и внезапу приидетъ Господь въ церковь свою, Его же вы ищете, и Ангелъ завъта, Его же вы хощете: Се грядеть, глаголеть Господь Вседержитель: И кто стерпить день пришествія Его? и кто постоить вы видънии Его? (III, 1, 2)? Въ этомъ мъстъ проровъ предвозвъстилъ и первое и второе пришествіе Христа, первое въ словахъ: И внезапу пріидеть во церковь свою, т. е. въ плоть свою, о которой Христосъ сказаль въ евангелін: Разорите церковь Мою и треми деньми созижду ю (loan. II, 19); второе-когда говорить: Се грядеть, глаголеть Господь Вседержитель: и кто стерпить день пришествія Его и кто постоить вы видъніи Его? Словани же: Господь, Егоже вы ищете, и Ангелг завъта, Егоже вы хощете, проровъ даль понять, что и Іуден, согласно съ писаніями, которыя читають, ищуть и желають Христа. Но многіе изъ нихъ, ослівпленные въ своемъ сердців прежними своими заслугами, не познали, что Тотъ, Кого они искали п желаль, пришель. А подъ завътомъ, о которомъ пророкъ упомпнаетъ или выше, вогда говорить: Завъта Мой от съ нимо, наи здёсь, где назваль (Христа) Ангеломъ завета, ны должны разумьть безъ всякаго сомньнія завыть новый, въ которомъ содержатся въчныя обътованія, а не ветхій, завлючающій обътованія временныя. Придавая большое значеніе этимъ посабднимъ обътованіямъ и служа истиному Вогу въ надеждъ на награду такими временными предметами, весьма слабые люди смущаются, когда видать, что имп въ избыть в владъютъ и нечестивые. Поэтому, чтобы показать различіе между візчнымъ блаженствомъ новиго завізта, которое даруется только добродътельнымъ, отъ временняго благонолучія ветхаго, которое весьма часто дается и злымъ, проробъ говорить: Отяготисте на Мя словеси ваша, глаголеть Господь, и ръсте: о чемъ клеветахомъ на Тя? Ръсте: суетенг работаяй Богу; и что болье, яко сохранихомъ хранение Его, яко идохомъ молитвенницы предъ лицемъ Господа Вседержителя? И нынь мы блажимь чуждихь, и созидаются вси творящій беззаконная: сопротивишася Вогови, и спасошася. Сія рекоша боящіяся Господа кійждо ко искреннему своему: и внять Господь, и услыша: и написа книгу памяти предъ собою боящимся Господа и благоговногиима имя Его (III, 13—16). Подъ этою выигою разумъется вовый завътъ. Послушаемъ въ заблюченіе, что савдуеть далье: И будуть Ми, глаголеть Господь Вседер-

житель, въ день, егоже Азъ творю, въ снабдъніе: и изберу я, имже образоми избираеть человых сына своего добръ работающа ему: и обратитеся и увидите между праведнымг и между беззаконнымг, и между служащимг Богови и не служащими Ему. Яко се день грядеть горящь, яко пещь, и попалить я: и будуть вси иноплеменницы и вси творящій бызаконная яко стебліе, и возжеть я день Господень грядый, глаголеть Господь Вседержитель: и не останется от них корень, ниже вытвы. И возсіяеть вамь боящимся имене Моего солние правды, и исипление въ крильхъ его: и изыдете и взыграете, якоже тельцы отъ узъ разръшени; и поперете беззаконники, и будутъ пепель подъ ногами вашими въ день, въ онь же Азъ сотворю, глиголеть Господь Вседержитель (III, 17—18; IV, 1-3). Это-такъ называемый день суда. О немъ, если Богъ благоволить, ны скажень въ своень итстъ подробите.

## ГЛАВА ХХХҮІ.

Объ Ездръ и Маккавейскихъ книгахъ.

Посль этихъ трехъ пророковъ, Агген, Захарів и Малахін, въ самое время освобожденія народа изъ рабства Вавилонскаго, писаль и Ездра. Онъ считаєтся больше историческимъ писателемъ, чъмъ пророкомъ; также точно, какъ и книга, называемая Есеярь, повъствующая во славу Божію о событів, совершившемся не задолго предъ временами. Можно пожалуй признать за пророчество о Христъ разсказъ Ездры о вознившемъ между нъкоторыми юношами вопросъ о томъ, что въ міръ всего сильпъе: одинъ говорилъ, что сильнъе всего цари, другой—вино, а третій—женщины, вссьма часто повелъвавшія и царими; но потомъ этотъ же самый третій доказалъ, что истина побъждаетъ все (2 Ездр. гл. ПІ в IV). Изъ евангелія мы знаемъ, что истина есть Христосъ. Съ этого времени Гудеи, по возстановлении храма, мифли не царей, а князей, до самаго Аристовула. Хронологія этихъ бнязей находится не въ тѣхъ священныхъ писаніяхъ, которыя называются ваноническими, а въ другихъ. Къ числу послѣднихъ принадлежатъ и книги Маккавейскія, которыя за каноническія считаются не Гудеями, а Церковію, рэди тяжкихъ и удивительныхъ страданій нъкоторыхъ мучениковъ, которые еще до пришествія Христова во илоти боролись за законъ Божій до смерти и претерпъли тягчайшія и ужасныя бъдствія.

## ГЛАВА ХХХУИ.

О томъ, что авторитетъ пророковъ древнъе самыхъ первыхъ зачатковъ языческой философіи.

Итакъ во время нашихъ пророковъ, писанія которыхъ сдълались въ послъднее время извъстными почти всъмъ народамъ, еще не существовало философовъ языческихъ. И самое лия это, которымъ они называются, получило отъ Пиоагора Самосскаго, ставшаго знамечитымъ и извъстнымъ въ то время, когда окончился илънъ Гудеевъ. Слъдовательно остальные философы жили еще гораздо позже пророковъ. Такъ, самъ Сократъ Аоннскій, - этотъ учитель всехъ наиболье тогда славившихся философовь, занямающій въ той части философін, которая называются нравственною или практическою, первое мъсто, - въ хроникахъ встръчается послъ Ездры. Немного поздиве родился и Платонъ, далеко превосходившій встать прочихъ учениковъ Сократа. присоединимъ бъ нимъ даже и старъйшихъ по времени, которые еще не назывались именемъ философовъ, т. е. семь мудрецовъ и затъмъ-оизибовъ, воторые были послъдователями Оалеса и подражали ему въ изследовании природы, разумъю Анаксимандра, Анаксимена и Анаксагора, а также нъкоторыхъ и другихъ, жившихъ прежде, чъмъ Пиоагоръ носить имя философа: то и эти не превпервые сталъ во сходятъ своею древностію нашихъ пророковъ вообще.

## УЧЕНІЕ ШЛЕЙЕРМАХЕРА О РЕЛИГІИ.

(Продолжение 1).

IY.

Несомивно самъ Шлейермахеръ главное и существенное значене въ религіи усвоялъ субъективной сторонъ ея, религіозному чувствованію. Но столь же несомивнио и то, что опредъленіе и раскрытіе субъективной стороны религіи у Шлейермахера стоитъ въ зависимости отъ его оплософскаго взгляда на Бога и Его отношеніе къ міру. Это обстоятельство даетъ намъ право начать и критическую оцвику Шлейермахерова ученія о религіи съ этого именно пункта.

Къ какому же направленю можно отнести взглядъ Шлейермахера на Бога и Его отношеніе къ міру? Если имъть въ виду только Ръчн о религіи, то вопросъ этотъ не представляеть трудностей для ръшенія. Всъ, писавшіе о Шлейермахеръ, согласны въ томъ, что въ этомъ сочиненіи нашъ богословъ слъдовалъ преимущественно пантенстической системъ Спинозы. И дъйствительно спинозизмъ проглядываетъ въ Ръчахъ довольно ясно. Подобно Спинозъ Шлейермахеръ съ одной стороны отличаетъ Божество или—какъ иногда выражается овъ—безконечное, единое, въчное, отъ пространственно-временной множественности конечныхъ вещей, а съ другой признаетъ его имманентнымъ всему конечному: во всемъ, существующемъ подъ условіемъ взанмодъйствія, есть безусловное, во всъхъ перемѣнахъ, совершающихся въ гра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Труди Кіевск. дух. Акад., 1883 г. мартъ, най, сентябрь и ноябрь. Труди Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І. 10



ницахъ времени и пространства, есть постоянное, въчное, словомъ во всемъ конечномъ бытіи, опредвленномъ временемъ, пространствомъ и причинностію, есть то, что изъято изъ этой опредвляемости, безконечное. Но это безконечное, единое, въчное отнюдь не есть такое единство, которое бы получалось только путемъ абстранціи отъ конечнаго, напротивъ оно есть самоосуществляющій себя въ безконечной множественности конечнаго универсь. Универсь, это-любимое выражение Речей въ первомъ ихъ издании. Какъ и безконечное Спинозы, универсъ Шлейермахера есть въ одно и тоже время и natura naturans и natura naturata. Какъ natura naturans, онъ есть міровой духъ, проявляющійся въ безконечно разнообразныхъ формахъ конечнаго бытія, а какъ паtura naturata, есть цвлостность частныхъ формъ его проявленія, изъ коихъ каждая носить въ себъ идею безконечнаго. Личнаго бытія этотъ міровой духъ, Божество Рачей, не имаеть и не можетъ имъть; ибо понятіе личнаго бытія не есть самое высшее понятіе въ ряду нашихъ понятій и, какъ такое, не приложимо въ Божеству, бытію самому высшему, абсолютному. Это понятіе образуется нами путемъ аналогичестиго вавлюченія отъ человъческой личности, а такъ какъ личность человъческая существуеть и развивается только подъ условіемъ взаимодъйствія съ инымъ конечнымъ бытіемъ, то стало быть съ перенесеніемъ понятія личности на безконечное, это последнее само должно было бы подпасть подъ тоже условіе взаимодійствія съ конечнымъ бытіемъ и вслідствіе этого стать такимъ же конечнымъ и ограниченнымъ бытіемъ, какова и человъческая личность. Кромъ того, съ понятіемъ дичнаго бытія веразрывно связаво понятіе ввдемонизма, и следовательно, если бы безконечное было существомъ личнымъ, то оно должно бы быть мыслимо и какъ существо, могущее ниспосылать человыву счастіе и несчастіе и возбуждать его къ правственности; но такъ мысдить его нельзя: счастіе и несчастіе человъка происходить не отъ безконечнаго, а есть следствіе натураль.

ной связи вещей, и возбуждать въ нравственности Божество не можетъ, потому что это значило бы дълать свободу человъка несвободной и нравственность-неправственной. Признанія Божества личнымъ существомъ не требуетъ, какъ необходимаго условія для себя, и религія или благочестів. Религія одинаково можеть быть глубокой и сильной, признается ли Божество личнымъ или безличнымъ существомъ; возможно двже, что иная религія, отрицающая личное бытіе Божества, гораздо лучше, чёмъ другая наная либо, признающая такое бытіе за Божествомъ, и потому между истино-религіозными личностими никогда не было энтузіастовъ и ревнителей за повитіе о Божествъ, какъ личномъ существъ; они охотно могли бы помириться и съ атеизмомъ, если разумъть подъ нимъ такое направление религіознаго созерцанія, которое отрицательно относится къ понятію личнаго бытія Божія на томъ основанія, несовмистимо съ безконечностью Божества и приложимо только въ конечному человическому существу. Въ этомъ отрицательномъ отношении въ понятію личнаго бытія Божества близость Шлейермахера въ пантеизму Спинозы высказалась еще болве, чимъ въ общемъ опредвлении Вожества, какъ универса или какъ natura naturans и natura naturata; только у Спиновы отриданіе личности Божіей гораздо рёшительнее, нежели у Шлейермахера. Уже то извъстное положение амстердамского философа, что "всякое опредъление есть отрицание", т. е. ограничение и следовательно не приложимо къ безконечному, не дозволяло ему мыслить Божество личнымъ существомъ. Но Спиноза и прямо утверждаль, "что intellectus и voluntas не принадлежатъ природъ Божества, а что это только modi аттрибутовъ мышленія и протяженности, которые подобно всвиъ modis, т. е. ограниченнымъ формамъ проявленія единаго безвонечнаго бытія, относятся непосредственно не къ этому последнему, а только къ naturae naturatae, т. é. къ міру конечнаго существованія 1). То обстоятельство, что Спинова говорить объ іdea іdeae въ Богв и объ интеллектуальной любви, каною Онъ любить себя, нисколько не опровергаеть отрецательнаго взгляда его на личное бытіе Божіе; вто, по мысли Спиновы, значить только то, что "безконечное мышленіе во встат единичных актахъ мышленія и волящей дтятельности конечныхъ существъ остается въ абсолютно простомъ тождествъ съ самимъ собою; но такое простое, безразличное тождество съ собой уничтожаеть истинное существо мышленія и вообще существо духа и низводить его на одинаковую ливію съ количественною протяженностію: это—количественная лишь безконечность, поверхность безъ углубленія, качественно неопредъленное бытіе").

Между Спинозой и Шлейермахеромъ есть однавожъ и различіе, и различіе не незначительное. По Спиновъ, истинно реальное бытіе принадлежить только единой безконечной субстанціи, и что непосредственно и необходимо следуеть изъ нея, есть только безконечная же цвлостность стояній или модусовъ, ничвиъ существенно не различающихся между собой. Если же темъ не менее мы отличаемъ вещи конечнаго бытія одну отъ другой, поставляемъ ихъ во взаимное отношение и такимъ образомъ опредъляемъ ихъ, то это - ве истиная точка зрвнія на вещи, а двло только нашего воображенія: воображеніе наше какъ бы ваетъ изъ безновечной природы, какъ плоскости, отдёльныя части или фигуры, которыя, какъ такія, необходимо уже огравичены, конечны. Истиневя и потому самая высшая точка арвнія на вещи та, чтобы созерцать ихъ sub specie aeternitatis, т. е. какъ простые только modi безковечнаго. Не то видимъ у Шлейермахера. Шлейермахеръ былъ человъкъ жизни и энергіи, и къ тому же находился подъ сильнымъ вліяніемъ геніально-романтическаго направленія своего въка, направленія,

<sup>1)</sup> Pfleiderer. Das Wesen der Religion. 1869, p. 189.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 205. Cpass. Baur. Trinitätslehre, p. 538.

въ которомъ, какъ извёстно, весьма важное значеніе усвоялось всему влементарному и индивидуальному. Вследствіе этого онъ не могъ принять той мысли Спинозы, что всякое конечное единичное бытіе есть только ограниченіе безконечной субстанціи, какъ бы вырезовь изъ нея, но смотрель на единичное, какъ на индивидуальное, т. е. своеобразное проявление безконечнаго. Все действительное индивидуально. и если игнорировать индивидуальное, то ничего не останется вромъ пустыхъ абстравцій. Конечно, если мы станемъ смотръть на вещи міра только въ ихъ причинномъ отношенія между собой, къ нимъ вполнъ примънимо тогда положение Спинозы - "всякое определение есть отридание", ибо "поскольку единичное опять относится въ чему-нибудь единичному же и конечному, тогда одно можетъ своимъ существованіемъ разрушять (zerstören) другое"; но высшая точка эрвнія на вещи состоить не въ томъ, чтобы разсматривать ихъ въ причивномъ отношении между собой, а въ томъ, чтобы созерцать ихъ въ себъ, въ ихъ внутренией безконечности, и въ этомъ случав все единичное является существующимъ "неразрущимо одно рядомъ съ другимъ", единымъ и истиннымъ. Это высшее созерцавіе вещей sub specie aeternitatis, созерцаніе, котораго, какъ сказано, требоваль и Спивоза, у Шлейермахера имъетъ однако ту особенность, что у него вело оно не кътому, чтобы игнорировать конечное въ его действительной индивидуальности или своеобразности и созерцать только единое безконечное витьство конечнаго, но къ тому, чтобы созерцать безконечное с самомъ конечномъ, какъ своеобразномъ проявления его. Оттого все отношение единаго безконечнаго ко множественности конечнаго у Шлейсрмахера получило болве жизнев. ный и реальный харавтеръ, нежели у Спинозы. Но конечное, вавъ бытіе индивидуальное, все же и по Шлейермахеру не есть что-либо постоянное, твердое, лепреходящее, но какъ вышло оно изъбезконечнаго, такъ же должно и уничтожиться въ донв его, и въ этой общей участи

всего конечнаго не можеть составлять исключенія и человіческая индивидуальность или человіческая личность. Уже здісь на землів человінть должень мизь любви нь Богу уничтожить свою личность и жить вы единомы и всемы", и насколько оны, отрицая свою личность, сливается съ всеобщимы бытіемы, настолько наслаждается и безсмертіемы; съ полнымы же прекращеніемы настоящей жизни, вы которой требованіе личнаго бытія всегда сказывается еще очень сильно, должно, конечно, посліндовать и полное погруженіе человіческой личности вы ловіз безконечнаго. Вы втомы пункті своего ученія Шлейермахеры, очевидно, опять приближается кы Спинозів, у котораго отрицаніе личнаго продолженія человіческой души за гробомы есть прямой и необходимый выводы изъ акосмическаго созерцанія.

Но если, какъ следуеть изъ сказаннаго, спинозистическій пантеизмъ составляеть весьма заметную характерную черту въ ученіи Речей о Божестве въ его отношеніи къ конечному бытію, то къ какому направленію мы должны отнести позднейшее, діалектическое и догматическое, ученіе Шлейермахера о Боге и Его отношеніи къ міру? Есть ли опо ученіе также пантеистическое, или же иное какое, деистическое или теистическое? Решить этотъ вопросъ уже не такъ легко, какъ вопросъ о направленіи ученія Речей. Оттого и между критиками Шлейермахера явилось значительное разногласіе въ решеніи этого вопроса: одни (О. Полейдерерь 1) и Рунцъ 2), обращая вниманіе главнымъ образомъ на діалектическое ученіе объ абсолютномъ въ его отношеніи къ условному бытію, считають его



<sup>&#</sup>x27;) Pfleiderer. Das Wesen der Religion, p. 209 и д. Впрочень, въ болье поздиемъ своемъ сочинения "Religionsphilosophie auf geschichtlicher Grundlage, 1878, р. 116 и д., Пфлейдереръ измънилъ свой первоначальный взглядт кассательно направления діалектическаго ученія Шлейермахера и призналь это ученіе, равно какъ и ученіе догматическое, пантенстическихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Runze. Schleiermachers Glaubenslehre in ihrer Abhängigkeit von seiner Philosophie, 1877, p. 102 m g.

денстичеснимъ, другіе (Шореръ) ), соединяя съ діалентическимъ ученіемъ и догматическое, усматривають въ томъ н другомъ переходъ отъ пантеизма Рачей къ теизму, большая же часть критиковъ и въ діалектическомъ и догматическомъ ученіи Шлейермахера видять ясные слёды паптензма 3). По видимому, точное ръшение вопроса о направленів поздавищаго Шлейермахерова ученія и не возможно на томъ основанія, что Шлейермахеръ считаетъ решительно невозможнымъ объективное познаніе Бога, следовательно и опредъление объективнаго отношения Бога нъ міру, а то богопознаніе, которое излагаеть въ Віроученіи, самъ же привнаетъ имъющимъ только субъективное значение, -- и стало быть весь споръ о томъ, быль ли Шлейермахеръ пантеистомъ или деистомъ, по видимому, "споръ непонятный", какъ это и утверждаетъ Пюньеръ при издожении Въроучения Шлейермахера ). Конечно, если бы нашъ богословъ, упирая на невозможность объективнаго богопознанія, остадся вполнъ послъдовательнымъ себъ, тогда и ръщение указаннаго вопроса было бы, пожалуй, невозможно, и весь споръ по поводу него быль бы ненонятнымъ. Но въ томъ и дело, что такой последовательности у Шлейермахера нетъ: онъ хотя и сильно упираеть на невозможность объективнаго богопознанія, однако въ тоже самое время самъ поставляетъ такую идею Бога, которая не есть чисто отрицательная только идея, но за отрицательною стороною указываеть и на нъчто положительное. Это можно видъть въ особенности



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) E. Schürer. Schleiermacher's Religionsbegriff und die philosophischen Voraussetzungen desselben, 1868, p. 35.

<sup>2)</sup> Zeller. Erinnerung an Schleiermacher's Lehre von der Persönlichkeit Gottes. Theol. Jahrbüch. 1842, I, p. 263 н д.; его же Friedrich Schleiermacher. Vorträge u. Abhandlungen geschichtlichen Inhalts von Zeller, 1865, p. 186; его же Geschichte der deutschen Philosophic, 1873, p. 761 н д. Катр. Schleiermacher's Gottessehre, 1876, p. 28 п д.—Voigt. Fundamentaldogmatik, 1874, р. 44. Кудрявцевъ. Религія, са сущиость и происхожденіе, 1871, сгр. 152.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pünjer. Geschichte der christl. Religionsphilosophie seit der Reformation. 3 Bd., 1883., p, 199.

ивъ вритиви Шлейермахера разныхъ воиструкцій идея Бога: изитенстической, дуалистической или деистической и тенстической. Какъ возможна была бы эта критика, если бы собственная иден Шлейермахера о Богв, служившая при этомъ масштабомъ для него, была ничёмъ более, какъ только отрицаніемъ всякой опредвленности? То, сообразно чему что-либо принямается или отридается, само необходимо должно имъть въчто уже опредъленное, положительное. Интересно въ этомъ отношения сравнить Шлейермахера съ Кантомъ И тотъ и другой отвергаетъ возможность богопознанія, по основанія для этого, равно какъ и результаты у обоихъ различны. "По видимому, говоритъ относительно этого Целлеръ, Шлейермахеръ только продолжаетъ дальше своимъ собственвымъ путемъ Кантову вритику раціональной теологія; но, если ближе всмотреться въ дело, сейчась же окажется, что основаніемь этой критики служить у него такая точка врвнія, которая значительно отличается отъ точки зрвнія Кантова критицизма. Последній отрицаєть познаваемость Бога потому, что наше знаніе ограничено только сферою явленія, что нашъ разумъ не имветь средства образовать себъ понятіе о сверхчувственномъ; Шлейермахеръ же отрицаетъ ее потому, что всв понятія, какія мы можемъ составить о Божествъ, не соотвътствуютъ истивной идев Бога, идев абсолютного существа. Поэтому Кантъ съ своею вритикою вполив держится въ границахъ человвчесваго сознанія; онъ довольствуется тімь утвержденіемь, что между понатівми, каків мы можемъ составлять себъ, не импется понятія о Божествъ; онъ не впадаеть въ противориче себъ, когда отказываеть намъ въ возможности богопознанія, такъ навъ при этомъ онъ не предполагаеть опредъленнаю взиляда на Божество, Шлейермахеръ же впадаетъ въ него: онъ сравниваетъ самыя высшія понятія, кавія мы можемъ составить себъ, съ идеею Божества и находить, что они неадепватны ей; следовательно онъ долженъ уже обладать этою идеею, долженъ знать, какъ мыслить Вожество, чтобы иыслить Его правильно; его критициямъ имфетъ своимъ

основаніемъ совершенно опредъленное догматическое убъжденіе 1). Но если такъ, если т. е. Шлейермахерова идея Бога есть нвчто опредъленное, то стало быть возможно уже судить и о ея направленіи, а при соображеній въкоторыхъдругихъ данныхъ, — и о направленіи всего ученія Шлейермахера о Богъ и Его отвошеніи къ міру.

По Діалективъ, Богъ есть единство идеального и реальнаго, мышленія я бытія, но такое единство, въ которомъ оба эти вида бытія совершенно сливаются между собой, слъдовательно – абсолютно индифферентное единство. Нельзя поэтому иыслить Бога ни канъ высшую абсолютную силу, ни какъ высшій абсолютный субъекть, ин вакъ безсознательную судьбу наи необходимость, ин какъ провидение, ин вакъ абсолютнаго Законодателя, ни какъ абсолютнаго Художника; во исвять этихъ и подобныхъ опредвленияхъ переносится на Бога такая или иная разность и противоположность. Но коль скоро въ Богу не приложимы тавія опредъденія, вакъ "субъектъ", "провиденіе", "Законодатель", "Художникъ", то, значитъ, Онъ не можетъ быть мыслимъ, и вакъ личное существо, что действительно и утверждаетъ Діалектика, и при томъ во всёхъ редакціяхъ. Вогъ, мыслимый какъ "сознательное, абсолютное  $\mathcal{A}^{u}$  (Dial. р. 158), кыкъ "свободное единичное существо" (р. 529. 533), словомъ вакъ личное, перестаетъ быть абсолютвымъ и становится уже конечнымъ бытіемъ. Тоже утверждаетъ и философская этива Шлейермахера: личность всегда требуеть бытія соподчиненнаю, и савдовательно если иыслить Бога личнымъ, то Онъ также долженъ бы быть соподчиненнымъ чему нибудь, т. е. конечнымъ бытіемъ. А такое отрицательное отвошение въ понятию личности Божией несомивнио-одна -вывария стоивы отони эн йэтооннэборо скинчетиврак сы нія въ ученія о Богъ, какъ только пантеистическаго, ибо ни денямъ, ви тъмъ болъе тенямъ личпаго бытія Бога не отрицаетъ.

<sup>1)</sup> Geschichte der deutschen Philosophio, p. 761,

Отъ діалектической иден Бога, какъ извістно, не отступаетъ существенно и догматическое учение Шлейермахера о Богв. Согласно съ этою идеею Шлейермахеръ и здъсь требуеть не мыслить въ богв никавихъ внутреннихъ опредъленностей на томъ основаніи, что онъ свойственны тольковонечному человъческому существу и если мыслятся присущими Богу, то чрезъ это самое Онъ низводится въ рядъ такихъ же конечныхъ существъ, каково существо человъческое. Въ Богъ не должно различать на знанія и воли, ни автовъ рашенія и осуществленів ихъ, ни возможнаго и дайствительнаго, ни сознанія о себв и объективнаго сознанія (міросознавія): все это совпадаетъ въ Немъ воедино. И всв приписываемыя Богу свойства также не суть особыя опредъденности или стороны въ Богъ, а только различные способы отношенія религіознаго чувствованія въ рефлектируемой изъ него единой абсолютной причинности. Какъ субъективное представленіе, Вфроученіе допускаеть и личность Бога, во мыслить, что Богь и объективно въ Себъ самомъ есть дичность, аналогичная съ нашею личностію, нельзя безъ нарушенія Его абсолютности. Вивсто личности Шлейермахеръ упираетъ на жизненность Бога, и это представление считаетъ достаточной гарантіей противъ обвиненія въ пантензив. Конечно, представление Бога живымъ существомъ можетъ освобождать Шлейермахера отъ обвиненія въ пантенамъ матеріалистическомъ, но не отъ обвиненія въ пантенамъ, подобномъ спинозистическому и еще болъе шеллинговскому (пантеняму Шеллинговой философіи тождества).

Не трудно замітить довольно ясные сліды пантензма и въ томъ, что ППлейермахеръ говорить какъ въ Діалектикъ, такъ и въ Въроученіи объ отношеніи Бога къ міру. Богъ есть единство идеальнаго и реальнаго, по и міръ есть также идеальное и реальное, слідовательно, по содержанію оба тождественны, и различаются только тімъ, что въ Богі идеальное и реальное существують въ совершенномъ тождестві или безразличіи между собой, а въ мірі, какъ дві опреділенныя и (относительно) противоположныя стороны бытія, -- различіе, котораго не отрицаеть и пантензив. Какъ вбсолютное единство идеальнаго и реальнаго, Богъ потому служить последнимь основаниемь возможности соотношения мышленія и бытія какъ въ знаніи, такъ и въ хотвніяхъ воли, но Онъ есть свизующій узель и всвхъ вообще протавоположностей, существующихъ въ мірв. Мыслимый внв Бога, міръ представляль бы собою только неупорядоченный аггрегатъ единичнаго и противоположнаго; если же онъ есть гармоническое цівое, космось, если единичное и противоположное существуетъ въ немъ въ взаимоотношени, то въ силу лишь абсолютваго объединяющаго его принципа. т. е. Божества. И вотъ почему Діалектика говоритъ о присутствів Бога не только въ непосредственномъ человъческомъ самосознаній, которое есть также единство идеальнаго и реальнаго, мышлевія и бытія, но и въ вещахъ, причемъ присутствіе Бога въ непосредственномъ самосознаніи отличается отъ присутствія Его въ вещахъ только характеромъ сознательности; о бытім же Бога выв и прежде міра Діндектива рішительно отказывается говорить.

Всв эти положенія, указывающія на веразрывность существованія Вога и существованія міра, въ существенномъ повторяются и въ Ввроучени. Такъ въ отдълв о міротворенін б. гословъ говоритъ, что мы не можемъ представлять Бога существующимъ когда либо "безъ абсолютно зависимаго отъ Него", т. е. выспазываетъ мысль о безначальности міра. Но если міръ по бытію своему безначалень, то отсюда только одинь шагъ до той мысли, что онъ есть необходимый моментъ самой же божественной жизни, а въ такомъ случав о различіи міра отъ Бога ни въ смысле деняма, ви въ симсле тензма не можеть быть и рачи. Далае, въ отдала о божественномъ мірохраневім Шлейермахеръ говорить, что обусловливаемость вещей Богомъ вполит совпадаетъ съ обусловливаемостію ихъ натуральною связію, и на этомъ основаній отвергаетъ возможность непосредственниго проникновения Бога въ міротеченіе, т. е. возможность чуда; онъ утверждаеть даже, согласно съ Спинозой, что божественная причинность вполнъ выражается и исчернывается вь целостности міра, такъ что кромъ того, что положено и существуеть въ дъйствительности, Богъ не могъ произвесть что-либо иное. Міръ есть такимъ образомъ цълостное выражение или проявление божественной причинности, и все, что существуеть въ немъ, одинаково необходимо обусловлено божественною причинностію чрезъ натуральную связь. При этомъ воззрвнім само собою падало истинное значение и свободы человъческой воли. Человъкъ свободенъ въ такомъ же смыслъ, въ какомъ мы можемъ назвать свободною всякую двятельную натуральную силу, продуктирующую изъ себя по своей внутренней необходимости извъстный рядъ явленій. Свобода вообще простирается настолько, насколько простирается внутренняя жизнь и дъятельность; поэтому, гдъ есть такая жизнь и двятельность, тамъ есть уже и свобода. Необходимость напротивъ-тамъ, где есть взаимодойствіе и следовательно опредълнемость одного чрезъ другое. А такъ какъ наждая вещь міра существуєть не только сама по себъ и въ себъ, но стоитъ и во взаимобытіи съ другими вещами, которыми и опредвляется, то стало быть все въ мірв сколько свободно, столько же и необходимо, - свободно, поколику разсматривается само въ себъ, необходимо, покодиву разсматривается во взаимобытіи съ инымъ. Но эта человъка въ разсматриваемомъ мысль, приравнивающая отношении ко всемъ натуральнымъ существамъ и вещамъ, пантеистическая и въ частности спиноочевидно, --- мысль вистическая 1).

<sup>1)</sup> Относительно свободы и необходимости Синноза такъ говоритъ: ea res libera dicetur, quae ex sola suae naturae necessitate existit, et a se sola ad agendum determinatur; necessaria autem, vel potius coacta, quae ab alio determinatur ad existendum et operandum certa ac determinata ratione. Этотъ цитатъ заимствованъ изъ статъи Зигварта "Schleiermacher's Erkenntnistheorie. Jabrbüch. für deutsche Theologie. Zw. Bd. 2 Heft., p. 310.

Итакъ и въ позднайшемъ, діалектическо-догматическомъ ученія Шлейермахера о Бога и Его отношенія къ міру нельзя отрицать следовъ пантонема, и притомъ довольно ясныхъ. Все это ученіе построено по схемів отношенія сущности ко явленіямо. Сущность и явленія неразрывно связаны между собой: сущность существуеть и обнаруживается только въ явленіяхъ, и наобороть явленія существують только, поколику есть сущность, которая обнаруживаетъ себя. Какъ мысль или понятіе, сущность, конечно, огличается отъ явленій: она есть неразличимое единство, неопредвленная и потому трансцедентальная для нашего познанія основа, тогда какъ явленія-опредъленная и потому доступная для познанія множественность; но двиствительнаго существованія ихъ одного безъ другаго мы никакъ не можемъ представить. Сущность безъ явленій или вив явленій была бы пустою лишь мыслію, а явленія безъ обнаруживающейся и существующей въ нихъ сущности были бы хаотическою множественностію. Но если такова схема, сообразно которой у Щлейермахера построено ученіе объ отношеніи Бога въ міру, -- въ чемъ едва ли можно и сомнёваться, такъ какъ только съ точки зрвнія этой схемы вполив понятнымъ становится для насъ указанное ученіе Шлейермахера,-то въдь таже самая схема лежитъ въ основъ и ученія Спинозы и затвиъ Шеллинга о томъ же предметв. Отъ Спинозы Шлейермахеръ отличается здёсь только тёмъ, что призваетъ за міромъ явленій реальное значеніе, тогда какъ по Спинозъ міръ явленій есть только цілостность модусовъ или состояній единой безконечной субстанців, а отъ Шеллинга темъ, что не объясняетъ, какъ изъ единой абсолютной сущности, т. е. изъ абсолютнаго тождества идеальнаго и реальнаго происходить мірь явленій.

Определивъ такимъ образомъ общее направление учения Шлейермахера о Богъ и Его отношении къ міру, мы должны теперь обратить вниманіе на частным положенія въ этомъ ученіи и посмотрёть, насколько они состоятельны.

Начиемъ съ того положения Диалектики, что Богь не можеть быть мыслимь ни какь высшая абсолютная сила и причина, ни какъ провидение и сульба, ни какъ Законодатель и Художникъ. Первыя четыре понятія суть самыя высшія, до накихъ достигаетъ теоретическое мышленіе (подъ формой понятія и сужденія), но они неадэкватны и мыслить поль ними Бога значить ограничивать Его. Конечно, что касается понятія судьбы или необходимости, то оно и въ самомъ дълъ неприложимо къ Богу, понимаемому въ смыслъ теизма, и не только религіозное чувствованіе рашительно протестуетъ противъ этого понятія, но имъ не можетъ удовдетвориться и спекулятивное мышленіе, ибо Богь, мыслимый какъ судьба, всегда бы дъйствоваль не только безсознательно, а и необходимо и въ этой необходимости заключалась бы Его ограниченность. Но сколь справедливо это, столь же несправедляво то, будто Богъ, безъ ограниченія Его абсодютности, не можеть быть мыслимь и какь высшая сила и причина и какъ провидъніе. Разумъется, если бы мы стали имслить Вога только какъ высшую силу въ ряду конечныхъ силь и только какъ последнюю причину въ цепи конечныхъ причинъ, тогда Онъ ве быль бы и не могь быть абсолютнымъ, ибо какъ высшая сила, заканчивающая собою только радъ конечныхъ силъ, не есть дъйствительно абсолютная сила, а услованвается приостностію визшихъ и подчиненныхъ силь, такъ и последняя причина, заканчивающая собою только цепь конечныхъ причинъ, не есть причина истинно абсолютная, а также условливается целостностію низшихъ и подчивенныхъпричинъ, и потому та и другая въ указанномъ смыслъ рвшительно неадепватны Богу. Но почему же мы не можемъ мыслить Бога, какъ такую силу, которая абсолютно возвышается надъ всеми конечными силами, которая, какъ сила творческая, создала всв конечныя силы и затвыт своею безконечною мощію всецвло объемлетъ и обусловливаетъ ихъ? Почему также не можемъ мыслить Его, и какъ такую

причину, которая ничёмъ не обусловливается, напротивъ служить основаніемъ и условіемъ всего? Въдь никакой ограниченности и обусловленности въ этомъ случав не переносится на Бога. И не ръдко какъ религіозное, такъ и философское мышленіе пользуются этими понятіями ("абсолютная сила" и "абсолютная причина") въ отношении въ Богу для обозначенія того, что Онъ есть творческій Виновинкъ всего бытія и что Его всемогущество объемлеть и обусловливаетъ все бытіе, и при этомъ бываетъ вполив уверено. что абсолютность Бога чрезъ это нисколько не нарушается. Еще менъе нарушается Его абсолютность, когда Онъ мыслится подъ понятіемъ "провиденіе". То-правда, что это понятіе предполагаеть противоположность сознанія и предмета (субъекта и объекта), но разві слівдуетъ отсюда, что вийств съ этимъ попятіемъ пореносится и ограниченность на Бога потому именно, что сознанію Божію противопоставляются объекты? Богъ, какь провиденіе, отраничивался бы только въ томъ случае, если бы объекты Его провиденія были чемъ либо независинымъ отъ Него; но въдь коль скоро они положены самимъ же Богомъ, то не могутъ потому и ограничивать Его, хогя и противостоять Его сознанію. Последнія два понятія, т. е. понятіе абсолютнаго Законодателя и понятіе абсолютнаго Художника, суть самыя высшія понятія, до какихъ доходить мышленіе со стороны воли; но и подъ ними мыслить Бога запрещаетъ нашъ богословъ. Относительно последняго понятія, пожалуй, еще можно согласиться, что съ нимъ соединена и вкоторая опасность ограничения Бога, если тольво хотять подъ нимъ мыслить Бога и въ отношени въ первоначальному происхождению оть Него міра, происхожденію, воторое, по этому понятію, можеть быть только образованісмі міра изъ готовой и пезависимой отъ Бога по своему бытію натерін; но ужъ никониъ образомъ нельзя согласиться, будто Богъ не можеть быть мыслимъ и какъ абсолютный Законодатель, безъ того, чтобы чрезъ то самое не быть и ограниченнымъ. Ограничение должно будто бы провеходить отъ того, что понятіе Вога, какъ абсолютнаго Законодателя, предполагаеть возможность противодъйствія Богу со сторовы тахъ, кому данъ законъ, а въ отношени въ чему возможно какое-либо противодъйствіе, то не можеть быть абсолютнымъ. Противодъйствіе божественному законодательству со стороны челована, конечно, возмежно, и не только возможно, а и двиствительно есть, но какъ же слвдуетъ отсюда, что чрезъ это противодъйствіе ограничивается в самъ Богъ? Что прямо следуеть отсюда, это только то, что человъкъ въ силу присущей ему свободы можетъ поступать или въ согласіи съ законодательною Волею Божіею, когда дветь перевъсь высшимь моральнымь влеченіямъ своего духа, или же вопреви ей, вогда подчиняется визшимъ влечевіямъ своей плоти, -- следовательно следуетъ лишь заключеніе о несовершенству и ограниченности человъка, не всегда подчивяющаго своя визшія влеченія высшимъ, самъ же Вогъ, вложившій въ духь человіческій моральный законъ, какъ выражение своей абсолютной Воли, остается веограниченнымъ.

Дальнъйшее положеніе Діалектики (а тыкже и Ръчей) Шлейермахера, которое еще менъе, чъмъ предшествующее, можетъ быть признано удовлетворительнымъ, есть то, которымъ запрещается мыслить Бога, какъ самосознательное и свободное, т. е. какъ личное существо, на томъ основаніи, что личность, какъ принадлежность только ограниченныхъ и конечныхъ духовныхъ существъ, необходимо должна будто бы ограничивать Бога, коль скоро прилагается въ Нему. Человъкъ религіозный, конечно, представляетъ по аналогіи съ собой и Бога личнымъ существомъ, но это представленіе неадекватно и разсматриваемое съ спекулятивной точки зрънія должно быть отвергнуто. Такъ какъ это положеніе Шлейермахера мы считаемъ однимъ изъ

главныхъ признавовъ, опредъляющихъ направленіе его ученія о Богъ, то не излишне поэтому остановиться на немъ нъсколько подольше.

Прежде всего следуеть признать за несомненый фактъ то, что личность Бога есть необходимъйшее и существенвъйшее предположение религиознаго сердца человъческаго. Религіозный человъкъ свое отношеніе въ Богу непосредственно совнаеть, какъ отношение существенно взаимосторовнее или какъ отношение взаимообщения, а такое взаимосоотношение возможно, вонечно, не съ выкимъ инымъ Вогомъ, какъ только съ личнымъ: только если Богъ есть  $\mathcal{A}$ , Онъ можетъ быть для насъ и Tы, лично отпрывающимся п вступающимъ съ нами въ живой союзъ существомъ. Вивств съ личностію Бога стоить и падаеть не только религія, понимаемая въ истинномъ ея смыслё, но и всё истинпо редигіозныя обнаруженія: модитва, жертва и весь культъ. Везличный Богъ не можетъ ни слышать возносимой къ Нему молитвы, ни воспринимать приносимой Ему жертвы, все равно какъ не можетъ и оказать никакой помощи слабому по своимъ силамъ и сплонному къ паденію человъку и поддержать его въ тяжелыя минуты жизни. Убъдитель: нвишимъ доказательствомъ того, какъ неразрывно связано истинно религіозное отношеніе въ Богу съ признаніемъ живой личности Божіей, можетъ служить для насъ І. Христосъ, представляющій Собою высочайшій образець для насъ и съ религіозной, и со всякой другой строны. Не есть-ли вся земная живнь нашего Спасителя постоянное и живое общение съ Богомъ, какъ Своимъ Отцемъ, общение, въ которомъ Онъ говорилъ съ Нимъ, какъ Я съ Ты, какъ лицо съ лицомъ, вакъ истинный духъ съ истиннымъ Духомъ? И для всякаго вонечнаго, но истинно религіознаго субъекта личное бытіе Бога, какъ Отца и постояннаго Промыслетеля, есть непоколебимое внутреннее убъждение, съ которымъ онъ никакъ не можетъ разстаться, доколь жива въ немънстинная религіозность. Поэтому, когда Шлейермахеръ въ первомъ из-

Труди Кіев. дук. Авад. 1884 г. т. І.

11

данія Річей утверждаеть, что религія возможна и безь признанія личнаго Бога, то такое утвержденіе или придожимо только къ неистинной религіи, или же совершенно дожно, коль скоро прилагается въ истинной религіи. Въ поздавищихъ изданіяхъ и самъ Шлейермахеръ насколько смягчиль указанное утвержденіе, признавь понятіе личнаго Вога только безразличными для реднгін самой въ себів; но н эта смягченная мысль также не можеть быть принята, такъ вавъ для существа релегін далеко не все равно, признается ли въ ней личное бытіе Вога или же безличное: съ существомъ ея мирится только понятіе о Богв, какъ дичности 1). — Но если такимъ образомъ личность Бога есть необходимое предположение существа истинной религи и въ чепосредственномъ сознанім важдаго истинно религіовнаго субъекта имветь непоколебимое основание, то въ состоянии ли доказать возможность ен и мышлевіе спекулятивное? т. е. другими словами: имветъ ли она, кромв субъектавнаго значенія, и объективное достоинство? приложима ли она къ Богу въ Немъ самомъ, безъ ограничения Его абсолютности? Вопросъ презвычайно важный не только самъ по себъ, но и потому, что отъ такого или иного решевія его зависить согласіе или несогласіе требованій религіознаго сердца съ требованіями теоретического мышленія.

ИІлейермахеръ не раскрываеть подробно основанія, почему не возможна объективная мыслемость Бога, какъ лич наго бытія и ограничивается только краткими положеніями касательно этого. Однако мысль его положеній, не смотря на ихъ краткость, все же довольно ясна. Богъ, какъ бытіе абсолютное, потому самому есть и совершенно неопредъли-



<sup>1)</sup> Возможна, конечно, накоторая религіозность и при пантенстическомъ воззраніи на Божество, но тогда она—няи простая квістическая чувствительность предъ всеобъемлющимъ Безконечникъ, или же, если приближается къ истинному существу религія, то всегда на счетъ теоретическаго возгранія на Божество, —возгранія, съ которымъ человаческое сердце, непосредственний источникъ религіи, далеко не всегда стоитъ въ согласіи.

мое и неопредъленное бытіе: опредъденіе Его было бы вивств и ограниченіємъ. Между твив личность есть опредвленное бытіе и безъ ограниченія не возможна; личность, какъ замвчено въ философской этикв, требуеть бытія соподчиненнаю, т. е. она возникаетъ тогда, когда то бытіе, которое становится дичнымъ, или наше я стоитъ въ соотвошени съ инымъ, вившнимъ къ нему, бытіемъ (при чемъ все равно, будеть ли это физическое бытіе или же другіе я), и опредвляется имъ, всявдствіе чего и приходить въ сознавію себя, какъ лица. Здесь прежде всего несправедливо то, будто лютное, какъ такое, потому самому есть и совершенно неопредвлимое и неопредвленное бытіе, и если опредвляется, то вивств съ тамъ и ограничивается. Конечно, абсолютное не можеть опредвляться чэмъ-нибудь вившимъ, стороннимъ для него, и если допустить возможность такого внъщпяго опредъленія въ отношенія къ нему, тогда опо необходимо теряло бы свою абсолютность, становилось бы ограниченнымъ, конечнымъ бытіемъ. Но въдь есть другаго рода опредвленность, опредвленность внутренняя, причина коей само же опредвляемое, полагающее само себя, какъ такое, а не иное бытіе, а въ этомъ случав опредвленіе не только не есть ограничение, но наоборотъ самоутверждение своего существа, совершенство. Этого рода опредвленность, поелику она полагается не чимъ-либо и не кимъ-либо внишнить, а самимъ же опредъляемымъ, мы не колеблясь можемъ призвать и въ Богъ: Богь есть существо, само себя абсолютно полагающее, самоопредвляющее и, какъ такое, истинно абсолютенъ, ибо абсолютность въ истинномъ ея значеніи не въ чемъ иномъ и состоитъ, какъ именно въ самопричинной, безусловной самоопредъленности; напротивъ то, что не въ состоянія самоопределять себя, что количественно только безпредвльно, подобно разсвянному сввту, истинно абсолютнымъ никоимъ образомъ не можетъ быть названо. такъ какъ самоопредълять себя можетъ только существо духовное, обладающее волею и разумомъ, следовательно 11\*

личное, то, значить, и Богь, какъ бытіе абсолютно самоопредвляющее себя, не только можеть быть мыслимъ личнымъ существомъ, безъ нарушенія Его абсолютности, но и долженъ по преимуществу быть мыслимъ таковымъ, въ силу Его абсолютной самоопредвляемости. И этотъ выводъ нар понятія объ истинной абсолютности нисколько не ослабляется и темъ более не опровергается тою мыслію Шлейермахера, что личность возникаеть будто бы только всявдствіе отношенія бытія, становящагося личнымъ, въ иному вившнему бытію. Мысль эта во первыхъ не совстиъ справедлива, а во вторыхъ и въ правильномъ своемъ значеніи можеть быть допущена только въ приложени въ ковечной человъческой дичности. Нельзя сказать, что личность возникаеть чрезъ отношение бытия, становящагося личнымъ, въ нному вившнему бытію. То, что лежить въ основъ личности, наше я, конечно, мыслимся нами въ отношенін или точиве въ противоположени къ тому, что не есть я, не-я, вслівдствій чего и образуется мивніе, будто одно возвикаетъ впервые только чрезъ отношение въ другому; на самонъ же двав туть простое лишь смвщение логической мыслимости съ реальною возможностію существованія. Я реально существуетъ прежде, нежели поставляетъ себя въ отношение и противоположение къ иному бытию, -существуеть въ нашемъ самочувствованіи, и то, что составляеть существо нашего я прежде противоположенія, служить основаніемъ, почему и въ противоположеніи оно является именно какъ я, т. е. вакъ личное бытіе, а не какъ не-я. "Если бы, говоритъ Лотце, ни одинъ изъ этихъ членовъ противоположности (я и не-я) не имблъ, вромъ противодожности, своего твердаго (самостоятельнаго) смысла, тогда не только не оставалось бы никакого основанія рёшить вопросъ, которому же изъ двухъ членовъ противоположности занимать місто я и которому-місто не-я, но утратился бы даже и всякій смысль подобнаго вопроса 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Микрокосиъ. Ч. 3. стр. 680.

Далве, нельзя сказать и того, будто личность требуетъ, какъ существенно необходимаго условія для себя, чтобы субъектъ относился и поставляль себя въ противоположность въ не-я, понимаемому непремънно въ смыслъ внъшняю бытія. Личность возможна и безъ отношенія въ вившнему бытію при одномъ отношени въ бытію внутреннему, составляющему содержаніе самаго субъекта; нужно только, чтобы субъекть могъ рефлектировать на себя самаго, т. е. соверцательно относится къ себъ и все, что составляетъ его внутреннее содержаніе, полагать, вакъ свое собственное, относить въ своему я, какъ центру, а съ тамъ вивств и опредалять себя, выходя извнутри себя же самаго. Поэтому, чемъ богаче внутреннее содержаніе субъекта, и чемъ целостиве в яснъе оно созерцается, какъ его собственное, а въ связи съ этимъ, чёмъ сознательнёе и свободнёе и самоопредёлевіе его, тамъ совершеннае и личность. Конечно, что касается человъка, то онъ становится личностію не безъ отношенія и къ визшнему бытію, т. е. къ другимъ дичностямъ и въ безличной природъ; но необходимость этого условія для образованія его личности есть лишь сапоствіє его ограниченности, конечности. Въ самомъ поняти конечнаго существа лежитъ то, что оно должно подвергаться вліявіямъ отвив и развиваться подъ условіемъ ихъ, ибо всякое конечвое существо есть только часть міроваго цівлаго и, какъ часть, не можетъ стоять вив вліяній на него со стороны остальных в частей целаго. И человекь, какь существо также конечное, всецвло нивогда не можетъ освободиться отъ внъшнихъ вліявій; но особенно сильна зависимость его отъ вихъ въ самомъ начало его жизни и развитія. Правда, и тогда человъческій духь не есть нъчто совершенно пустое, безсодержательное, а обладаетъ уже нъкоторыми нормами и законами, сообразно которымъ должно совершаться развитіе его жизни; но безъ воздействія со стороны внешнаго бытія онъ все же не въ состояніи ни начать этого развитія, ни достать матеріала для него: отъ вившняго бытія, и въ началь почти

исключительно отъ него одного, онъ получаетъ и побуды и матеріаль для своего развитія. Съ воспріятіемъ и увеличеніемъ матеріала, привходящаго отвев, человекъ начинаетъ постепенно входить и вовнутрь себя и отличать свое я отъ всего иного, вследствіе чего у него является болве или менве ясное самосознавіе, а съ самосознавіемъ проявляется и стремленіе къ свободному самоопредъленію, т. е. образуется личность. Такимъ образомъ личность человъческая есть хотя результать собственно внутренняго духовнаго развитія, по развитія, совершающагося только при необходимомъ содъйстви визшняго фактора. Но что необходимо для образованія человіческой личности, въ сплу именно ограниченности человъка, то во все не необходимо для Бога, вакъ абсолютнаго Духа. Всв условія личнаго бытія завлючаются въ Немъже самомъ: во первыхъ Онъ отъ въчности есть неистощимое богатство духовнаго содержанія и не нуждается потому ни въ какомъ иномъ, привходящемъ отвят, содержанів, чтобы чрезъ отношеніе къ нему придти въ самосознанію; Его самосознаніе поконтся на чисто впутреннемъ созерцании и саморазличения, и всегда было и есть абсолютно совершенно; затъмъ и для проявленія своего самоопредвленія Онъ также не нуждается ни въ какомъ вившнемъ побудъ, потому что Его самоопредъленіе всегда исходитъ извнутри Его же собственнаго существа. Танить образомъ и понятіе дичности приводить наст въ тому же выводу, въ какому привело понятіе истинвой абсолютности, т. е., что Богъ не только можеть быть мыслимъ, безо всякаго нарушенія Его абсолютности, но и долженъ быть мыслимъ по преимуществу личнымъ существомъ. Анчность есть совершенивйшая форма духовнаго бытія, вакую мышленіе можеть представить себъ.

Въ тъсной связи съ понятіемъ абсолютной и въчной личности Божіей стоитъ и христіанско-догматическое ученіе о Богь, какъ *Творив міра*. Поэтому Шлейермахеръ, понявшій Бога только какъ простое, неразличимое единство, для котораго предикать личности былъ бы только ограниченіемъ,

естественно отрипательно отнесся и въ этому ученію. По его мевнію, высказанному въ Діалектикв, ученіе о творенів въ сущности будто бы тождественно съ спинозистическимъ ученіемъ о происхожденів міра, потому что и тамъ и здёсь міръ понимается только какъ "цілостное явленіе или откровеніе" Бога, какъ высшей силы і). Но насколько это несправедливо, очевидно для всякаго, кто хоть сколько нибудь внакомъ съ темъ и другимъ ученіемъ. По Спинозе, міръ дъйствительно есть только явленіе или обнаруженіе Божества, мыслимаго какъ natura naturans или какъ сила, и притомъ явленіе столь же необходимое, какъ необходимо напр. природъ треугольника равенство его угловъдвумъ прямымъ; между тъмъ по христіанско-догматическому учевію о творенін, міръ есть свободное діло личнаго Бога, восхотівшаго по любви своей (в не по необходимости) привести его изъ небытія въ бытіе и дать ему относительно самостоятельное существованіе, чтобы осуществлялось и устроялось въ немъ, сообразно предначертаннымъ ему цълямъ и при живомъ отношенія въ нему творческой причины, царство любви, истины, добра и врасоты. ППлейернахеръ критически относится къ ученію о творечій и въ своемъ Вероученіи, нооснованія, на которыя онъ упираетъпри этомъ, стольже мадо могутъ быть признаны состоятельными. По словамъ богослова, ученіе о творенія міра въ общепринятомъ его значенія вносить будто бы ограниченность въ существо Божіе, такъ какъ оно предполагаеть въ Богъ сперва предуготовительную дъятельность, состоящую въ положении идеальнаго міра или иден міра, и затём в исполнительную, состоящую въ реализаціи идеальнаго міра въ видимомъ простравственно-временномъ міръ, т. е. предполагаетъ послъдовательность актовъ божественной дъятельности, что не возможно безъ ограниченів Бога. Но почему же именно последовательность актовъ божественной дъятельности непремънно должна ограничивать Бога?

<sup>1)</sup> Dial. p. 119,

Только въ томъ случав она могла бы ограничивать Его, если бы акты божественной двительности впервые являлись всякій разъ всявдствіе соображенія и размышленія, подобно тому какъ бываетъ у человъка; но не такъ на самомъ дълв нужно мыслить ихъ въ Богв. Богъ отъ въчности предвидить всв акты своей деятельности, равно какъ и последовательность ихъ осуществлевія, а въ такомъ разв ни о какомъ ограниченіи Бога не можеть быть и рвчи. Потому же самому нельзя въ строгомъ смысяв говорить и о предуготовительной двятельности въ Богв, состоящей въ положении идеи міра. Идея міра вовсе не есть результать какой либо предуготовительной дъятельности Божіей, а также отъ въчности была присуща Богу; относительно даже самаго акта осуществленія божественнымъ всемогуществомъ идеи міра въ двиствительный міръ нельзя собственно сказать, что онъ совершился во времени, ибо это значило бы, что и до этого акта существовало время, какъ нвчто реальное, напротпвъ вивств съ двиствительнымъ міромъ началось и самое время въ собственномъ его значеніи, или, какъ прекрасно выразился бл. Августинъ, \_mundus non in tempore, sed cum tempore factus est"). IIIsenep. махеръ думалъ видёть несостоятельность ученія отвореніи и въ томъ, что оно, понимая міръ какъ чисто соободное или какъ производительное дело Божів, могущее быть и не быть, твиъ самымъ допускаетъ будто бы произволь и въ самомъ Богъ; но и это положение богослова поконтся на ложномъ толкованіи догматическо-христіанскаго ученія о твореніи. По этому ученію, твореніе міра имъетъ свое основаніе не въ какомъ-либо произволь, который въ Богь и невозможенъ, а единственно въ безконечной любви Божіей, желающей чтобы было и иное бытіе, могущее участвовать въ ея благахъ. Но въ существъ любви, конечно, нътъ никакого произвола, равно накъ съ другой стороны она не следуетъ въ своемъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De civit. lib. XI. с. b. Взглядъ бл. Августина на начальность происхожденія міра болѣе подробно изложенъ въ "Чтеніяхъ по догматическому богословію" Архии. Сяльвестра. Труды акад., 1882, кн. 10, стр. 137 и д.

обнаружении и чистой необходимости: любовъ естъ живое и сознательное единство свободы и необходимости.

Въ Въроучении Шлейермахеръ трактуетъ и о божественномъ міропромышленій подъ терминомъ "мірохраненія", но что сказано имъ объ ртомъ предметъ, то столь же далеко отстоить отъ истивы, своль далекь оть нея его взглядь на міротвореніе. Подъ мірохраненіемъ Шлейермахерь разумветь божественную причинность, насколько она существуеть только какъ натуральная связь существъ и вещей міра; вив м помимо этой связи божественная причинность на посвоему существованію, ни по проявленію не должва быть и мыслима, а отсюда само собою следовало, что ви къ чему единичному она не имветъ никакого непосредственнаго отношенія. Что этотъ взглядъ на божественное мірохраненіе вполив гармонируетъ съ Шлейермахеровою идеею Бога, какъ абсолютного единства или вакъ принципа, объединяющого все противоположное, существующее въ міръ, это вонечно несомивню; но съ истиню темстической точки арвии онъ виковиъ образомъ не можетъ быть оправданъ. Въ немъ неправильна уже та мысль, будто мірохранящая сила Вожів существуєть и проявляется только въ общей натуральвой связи и ни на что единичное непосредственно ве простирается, -- неправильна прежде всего потому, что не согласна съ св. Писаніемъ, которое говоритъ, что не только законы природы стоять во власти Божіей, поелику они и положены самимъ же Богомъ (Псал. 148, 8; Іерем. 31, 35. 36) и не только всв явленія природы - громъ, буря, градъ и т. п. совершиются по Волъ же Божісй, во даже и такіе, повидимому, ничтожные предметы, какъ полевая лилія, не исключены изъ всеобъемлющей промыслительности Божіей, и что въ особенности на людей Богъ простираетъ свой промыслительный взоръ, ибо "Имъ мы живемъ, движемся и существуемъ (Двян. 17, 28), такъ что даже волосъ на головъ не падаетъ безъ соизволения на то Воли Божіей,неправильна далве и потому, что противъ нея говорять и простыя соображенія безпристрастнаго мышленія. И въ самомъ двля, что можеть препятствовать всемогущей Воль Вожіей простирать свою охранительную силу непосредственно и на важдое единичное бытіе? Ничтожество этого бытія? Но оно не ничтожно, потому что есть такое же твореніе Божіе, какъ и общіе законы міра; а если ближе всмотріться въ наждое единичное бытіе, особенно въ бытіе органическихъ и одушевленныхъ существъ, то окажется, что каждое такое бытіе представляетъ собою въ существенномъ такую же законосообразную и цвлесообразную связь силъ, какую мы замвчаемъ лишь въ большей мірів и въ цілой природів, и слівдовательно, коль скоро допускается мірохранящая діятельность Божів по отношенію къ общей законосообразности или къ натуральной связи всёхъ вещей и существъ, то было бы не совсвых последовательно отрицать туже божественную двятельность и по отношенію въ единичному бытію, которое само по себв также есть законосообразное бытіе. Самое же главное, -- съ признавіемъ правильности той мысли, что мірохраняцая двятельность Вожія простирается лишь общую натуральную связь вещей и существъ и ея не имъетъ никакого отношенія къ единичному теряло бы всякій разумный смыслъ присущее человіну и всему человъчеству убъждение въ дъйственности молитвы, нли въ возможности исполненія возносимыхъ къ Богу молитвенныхъ прошеній. Убъжденіе это было бы тогда простой лишь субъективной иллюзіей, не имъющей реальной основы для себя. Между тъмъ на самомъ дълъ и всеобщность этого убъжденія въ человъчествь, и неуничтожимость его даже въ людяхъ научно образованныхъ, если только не потеряна у нихъ въра въ живаго и личнаго Бога, и наконецъ многочисленные факты исполненія молитвенныхъ пропеній, возносимыхъ къ Богу съ испреннею варою какъ отдвльными лицами, такъ особенно церковію, --- все это несомнано свидательствуеть за то, что присущее человаку и человъчеству убъждение въ дъйственности молитвы не простая субъективная иллюзія, а имъетъ реальную основу.

Но в помимо увазанняго недостатка, Шлейермахеръ все же остается еще крайне одностороннимъ въ разсматриваемомъ пунктв своего ученія. Овъ говорить только о божественномъ мірохраненій, и то въ томъ лишь смыслів, что божественная причинность имманентно существуеть и проявляется только какъ ничёмъ не нарушимая натуральвещей и существъ; но это-если бы лаже бывполив правильно-есть только еще одна сторона въ общемъ понятіи божественняго міропромышленія. Последнее состоить не въ одномъ только сохраненія и поддержанія законосообразной связи міра, равно канъ и всъхъ отдъльныхъ частей его, но и въ дъятельномъ ваправления всей жизни міра и въ произведеніи новыхъ началь, не могущихъ произойти чисто естественнымъ путемъ. На тавія новыя начала увазывають нікоторыя виохи въ исторіи міра и особенно въ исторіи человічества, когда возникають вовые вакія нибудь иден и возвышаются новыя формы жизни надъ развадинами стараго. Объяснить ихъ появленіе изъ взаимодъйствія стараго нельзя; имъ обыкновенво предшествуеть разложение стараго и упадокъ его дуктивной сплы, а что разъ распалось и вступило во внутреннее противоръчіе, то само собою не въ состояніи произвести ничего новаго и высшаго. Новыя начала прежде своего осуществлевія въ жизни не существовали нигдъ въ конечномъ бытін, а существовали пдеально въ разумъ Божіемъ и реальными становатся только чрезъ всемогущество Вожіе. Но эта двятельность божественной Воли, проявляющаяся въ творческомъ положеній въ жизвь конечнаго бытія новыхъ началъ или идей, не должна однако быть мыслима такъ, какъ будто она стоить вив всякой связи съ мірохранящей божественной дъятельностію, отъ которой зависить существованів въ міръ законосообразнаго порядка; напротивъ то-одна и таже всемогущая Воля Божія, которая проявляеть свою

двятельность съ одной стороны въ сохранении и поддержанім существующаго міропорядка, а съ другой въ положенім въ немъ новыхъ началъ, а потому и это новое, высшее, вступая въ дъйствительную жизнь, не нарушаетъ собой порядка и законосообразности ея, а только возвышаетъ и направляеть ее въ той цвли, которая должна быть осуществлена ею по предопредъленію божественному. Самое вступленіе новаго и высшаго въдъйствительную міровую жизнь совершается обывновенно не сразу, а тогда, когда она становится способной въ воспріятію новаго, когда исполнится для него время. Эту творчески продолжающуюся въ жизни міра и особенно человівчества и не стоящую въ разногласіи съ мірохраненіемъ божественную дівтельность мы жемъ вазвать божественнымъ міроправленіемь. Въ одномъ мъсть Въроученія упоминаеть о божественномъ міроправленіи и Шлейермахеръ, но повимаеть его однавожъ такъ, что оно почти совсвиъ совпадаетъ съ божественнымъ мірохраненіемъ. Міроправленіе, по мысли Шлейермахера, означаетъ не живое и дъятельное отношение Бога къ міру и человъчеству, а лишь то, что все къ міръ и прежде всего человъческая природа изначала опредълены Богомъ въ отношения въ искупительному откровению силы Божества. во І. Христъ, а чрезъ Него и во всъхъ върующихъ въ Него; въ силу этого изначальнаго опредъленія Вожія и совершается само собою все теченіе человіческихъ и натуральных событій безъ особаго уже воздійствія Божія. По врайней мірів, необходимости такого воздійствія у ІІІлейермахера не указано.

Съ нашей текстической точки зрвнія на Бога, какъ на личное существо, Творца міра и Промыслитель, получають совершенно иное значеніе и сеойства Божіи, чімъ какое усвояль имъ Шлейермахерь въ своемъ Віроученіи. Кавъ извітство, Шлейермахерь рішительно отвергь объективное значеніе божественныхъ свойствь, т. е. значеніе ихъ, какъ особыхъ опреділенностей въ Богь, на томъ осно-

ванін, что тогда и самъ Богъ быль бы существомъ сложнымъ и потому ограниченнымъ; не хотвлъ признать ихъ и какъ различные способы выраженія реальнаго отношенія Бога къ міру, потому что и въ этомъ значеній она ограничивали бы Бога, указывая въ Немъ на разность функцій. Напротивъ онъ усвоилъ имъ лишь субъективное значеніе, признавъ ихъ только различными способами отношения редигіознаго чувствованія къ рефлектируемой изъ него же абсолютной причинности, - взглядъ безъ сомивнія последовательный съ точки арвнія на Бога, какъ на абсолютно-индифферентное одинство. Но коль скоро Богъ есть живая и изпачальная личность, то уже это повятіе даеть намъ несомивние право предполагать, что Богъ обладаетъ свойствами, присущими вообще духовному бытію, свойствами, конечно, абсолютно совершеннъйшими, какъ совершенна и дичность или духовность Божія. И это предположеніе вполив подтверждается затъмъ понятіемъ о Богъ, какъ Творцъ. Ибо "кто признаетъ Бога истиннымъ и дъйствительнымъ Творцомъ міра, вто въ міръ, какъ близкомъ къ Нему и родственномъ Ему произведеній, видить, какъ везді, такъ особенно въ высшихъ и совершеннъйшихъ созданіяхъ, образъ совершенствъ Его, тотъ можетъ ли придти въ той мысли, чтобы въ самомъ Богъ совершенно ничего не было схожаго и аналогическаго съ тъмъ, что лучшаго и совершеннъйшаго усматривается имъ въ мірѣ? Кому не извъстенъ тотъ всеобщій законъ соотношеній между причиной и дійствіємь, въ сиду котораго мы всегда считаемъ себя вправъ по дъйствію судить о самой причинь его, зная, что все, что проявляется въ дъйствін, относится къ причинъ, что не будь втого въ причинъ, не было бы его и въ дъйствів? На кавомъ же основани мы, столько усматривая въ міръ отобразовъ возвышеннайшихъ качествъ и совершенствъ его Виновника, стали бы утверждать, что въ самомъ Виновникъ міра ничего нътъ похожаго на все это, что между Нимъ самимъ и Его отображениемъ въ мірв никакого нътъ

внутренняго соотношенія и что последнее существуєть само собою, независимо отъ перваго, и не имъя въ немъ никакого для себя основанія? Разсуждать такимъ обрапротиворвчить себв, или отназаться HEN-GINPBUS GMOS признавать Бога Творцемъ міра, или же наконецъ самый міръ считать не дійствительнымъ, а только призрачнымъ произведениемъ Божиниъи 1). - Тоже самое подтверждается наконецъ и понятіемъ о Богв, какъ Промыслителв. Ибо, если на основаніи характера или качествъ всякой вообще двательности мы можемъ заключать о характерв или качествахъ самаго двителя, то стало быть и на основани характера двятельности божественнаго міропромышленія возможно двлать закиючение о свойствахъ Божихъ, обнаруживающихся въ этой двательности. И такое заключение всегда двлала безористрастная мысль въ лицв лучшихъ оя представителей, углублявшихся съ религіозною върою въ сердцъ въ созерцаніе міра и человічества, въ которомъ (человівчествъ) по преимуществу и отврывается божественное промышлевіе. Въ виду возражевія Шлейермахера здёсь слідуеть еще спросить: признаніемь въ богь свойствь не вносится ли сложность въ самое существо Божіе? Конечво, если понимать ихъ, (по примъру Д. Скота и социніанъ) какъ совершенно отличныя и отдальныя одна отъ другой стороны или формы бытія Божія. Но відь когда говорить о божественныхъ свойствахъ христіанская догматика, то понимаетъ или должна понимать ихъ не въ этомъ, а въ иномъ смыслв. Свойства находятся въ Богф, не какъ отличныя и отдельныя стороны Его бытія, а въ я:ивомъ, нераздъльномъ единствъ между собою, ибо то-одно и тоже существо Божіе, воторое отврывается намъ и благимъ, и премудрымъ, и святымъ, и правосуднымъ и т. д. При этомъ отнюдь не слф-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Овыть правося, догнатического Богословія, архим. Сильвестра, 1881 г., т. II, стр. 55 в д.

дуеть допускать и той мысли, будто существо Божіе вполню открывается въ своихъ свойствахъ; напротивъ Оно открывается въ нихъ только, такъ сказать, одною стороною, именно тою, какою обращено къ міру, содержа въ себъ самомъ кромъ этого много иного, что въдомо только Ему одному, и что для другихъ сокрыто. Въ своемъ всецъломъ существъ Богъ есть безконечная глубина всего совершеннаго, проникцуть въ которую и вполнъ познать никакой конечный умъ самъ по себъ не въ состояни.

Такимъ образомъ разсматриваемое съ теистической точки зрънія ученіе Шлейермахера о Богъ и Его отношеніи къ міру оказывается во всёхъ своихъ пунктахъ болъе или менъе несостоятельнымъ, и таково оно въ силу именно своего пантеистическаго характера.

Посмотримъ теперь, не болве ли удовлетворительно учение нашего богослова о субъективной сторонв религии.

Ө. Орнатскій.

(Окончаніе будеть).

## o mitamamb.

Условія его происхожденія и развитія, и м'вры потребныя православной Церкви для борьбы съ нимъ.

Народъ и условія его жизни, разсматриваемыя въ отношеніи къ штундизму.

(Продолжение \*).

Отношеніе тъ штундовому движенію м'ястнаго класса образованных в чиновных лицъ; отношеніе м'ястныхъ мнов'ярныхъ м иноплеменныхъ элементовъ населенія—поликовъ и евреевъ.

Мы обозрали въ прежней книжка положение двухъ главныхъ сторонъ, изъ которыхъ слагается наша церковная жизнь,—народа и духовенства, насколько мив это казалось нужнымъ для уяснения причинъ развития у насъ штундизма, этой зловащей тучи, облегшей горизонтъ Церкви Божіей не здась только, но по всему югу Россіи... Однако мой очеркъ положения двлъ въ нашей мастности въ разсматриваемомъ отношения будетъ не полонъ, если я не коснусь здась еще накоторыхъ другихъ элементовъ нашей среды, которые далеко не незначительны въ нашей общественной жизни и не безразличны въ отношении къ поднятому у насъ штундизмомъ движенію.

Прежде всего нужно сказать о класст образованных и чиновных в людей, т. е., нашей мъстной аристократіи и бюрократіи, или вообще о нашей интеллигенціи. Этотъ классъ у насъ, какъ и вездъ почти, сравнительно не великъ, но за то

<sup>\*)</sup> См. Труди Кіев. дух. Академін, 1884 г., м. анварь.

очень важенъ, какъ сила господствующая и правящая. Господство и правленіе нашей (какъ и всякой вообще) интеллигенціи я разумью не только внышнее, начальственное (бюрократической ся части), но и болье внутреннее, -- духовное, -господство надъ умами и вообще надъ нашей внутренней жизнію. Конечно наша чиновная среда преимущественно заправляеть ветшнимь ходомь нашей общественной жизни. Но, какъ извъстно, господство вившнее влечетъ за собой въ той или иной степени и господство внутреннее точно также, какъ бываеть и наобороть. Наблюдая вившній порядокь нашей жизни, она не можетъ не вліять на внутренній строй ея; нивя предметомъ надзора и попеченія своего по преимуществу нашу общественную жизнь, она не можеть не васаться въ томъ или другомъ случав личнаго ея элемента; въдая наши дъла, она не можетъ не касаться внутренняго источинка отихъ дваъ-- сознанія и совъсти. Въ особенности наша ветеллигенція можеть воздійствовать и воздійствуеть ту область нашего духа, которая, кажется, болве всего открыти стороннему вліянію, именно область мысли и уб'вжденія. Интеллигенція у насъ пользуется общимъ почетомъ. Духовенство наше относится въ ней съ особымъ почтеніемъ и отличаетъ ее особымъ вниманіемъ, видя въ ней сферу близкую и родственную себъ и по положенію и по образованію. Тъмъ болье готовъ уважать ее нашъ народъ, видащій въ ней не только свое начальство, но и людей знающихъ, ученыхъ, разумныхъ. Съ обоихъ сторовъ нашей народной среды (духовенства и собственно народа) интеллигентный классъ почитають и слушають охотно. Правда, само духовенство наше поставлено надъ народомъ (равно вакъ и надъинтеллигенціей) для того, чтобы руководить и наставлять его въ путяхъ жизни, воспитывать его въ въръ и благочестій и посредствомъ совъсти и чрезъ данную ему отъ Бога власть воздействовать на всю нашу духовную жизнь. Но не сомевнно и то, что духовенство у насъ, какъ и вездв въ православномъ мірв, не претендуетъ на исклю-Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. І. 12

чительное обладаніе сов'ястію и разумомъ народа, зная хорошо, что въ организмъ Церкви всъ-одинъ для другаго члены и могуть быть полезны другь другу по мара дарованій каждому отъ Вога, и что ніть такого члена въ этомъ организмъ, который бы могъ не нуждаться въ другомъ (1 Kop. XII гл.). Съ другой сторовы и нашъ народъ, если и имъетъ предъ собою духовнаго отда, учителя и наставника, то однако онъ нисколько не считаетъ для себя излишнимъ прислушиваться и принимать въ сведенію то, что говорять ему другіе, въ особенности тв, которыхъ считаетъ онъ за людей знающихъ ученыхъ, и разумныхъ. Такое отношеніе въ нашей интеллигенціи совершенно естественно при томъ назначенія, которое она должна бы выполнять въ нашей общественной народной жизни. Интеллигеннія по идет своей есть разумъ народа, есть воспитательная сила, содействующая своимъ руководствомъ развитію въ народной жизих силъ и началъ, служащихъ къ ея нормальному развитію и усовершенствованію. Само собою понятно, что такой класъ не долженъ отделять себя отъ народа. Интеллигенція есть разумъ народа, но разумъ не въ томъ смыслв, будто она должна давать народу разумъ свой особый, а въ томъ, что она носить въ себъ и болъе или менъе совершенно расврываеть тоть же разумь, какой вложень въ душу и самаго народа. Интеллигенція не измышляеть новыхь формь и не полагаетъ совершенно новыхъ началъ нашей жизни; напротивъ, она опирается на тв же основы, развиваетъ тоже содержаніе и въ тъхъ же формахъ, какія даны въ самомъ духв народномъ. Къ числу этихъ основъ нашей жизни безспорно принадлежитъ наша въра православная и народность русская. Первая-элементь идеальный, вторая реальный, первая-духовный, вторая мірской. И та и другая настолько существенны нашему народу, что безъ нихъ будетъ не мыслимъ и самъ народъ. Итакъ, если интеллигенція существуєть у насъ для развитія народной жизни, то она должна крвпко стонть на началахъ православной въры

и русской народности. "Понятіе истиню интеллигентный" у насъ должно быть равнозначущимъ понятію истиннорусскій и "истинно и испренне православный". Такова должна быть наша интеллигенція по идей; но такова ли она у насъ на самомъ дълъ? При взглядъ на нашу интеллигенцію, прежде всего мив бросается въ глаза ея різкая обособленность и удаленіе отъ народа. Нашъ простолюдинъ, при всемъ уважения въ людямъ образованнымъ, ни за не допустить мысли, что наши интеллигенты -- тоже что и онъ; это, по его словамъ, "панство, господа, благородные", а не "люды", или точиве не изъ народа: да и сама интеллегенція, величая себяртимъ именемъ, една ли серьезно причисляетъ себя въ нагоду, который она зоветь "чернью". Видно, что эти люди, котя и русскіе и православные, все же далеко не то, что нашъ простой народъ. Что же это зна. чить?-Не означаеть ли это только того, что народъ нашъ этимъ хочетъ отличить отъ себя интеллигенцію, (которую онъ, какъ сказано выше, очень уважаетъ), а последняявыдвлять себя изъ массы необразованныхъ, и болве ничего? -- Очень хотвлось бы думать такъ, во, признаюсь, мив кажется, что раздъленіе между нашимъ народомъ и чинтеллигенціей заходить гораздо далье, по крайней мірь вь отношеній между народомъ и нікоторой частью вашей містной интеллигенціи. Я уже говориль выше о главной и лучшей части нашего простаго народа. Скажу и здёсь, что эта часть (большинство) народа еще и теперь представляетъ весьма мпого хорошаго, почтеннаго. Если есть въ ней недостатви, то еще болве въ ней замвчается достоянствъ, та кихъ, воторыя следовало бы не только уважать, но кото рымъ не машало бы и подражать. Между прочимъ я здась хочу обратить вниманіе въ особенности на устойчивость народа въ основныхъ началахъ и формахъ своего бытія,-въ особенности же на върность его Церкви Христовой и пре. даніямъ отеческимъ. Взгляните на какое угодно місто, зараженное штундой, -- вездё вы встрётите одно и тоже -- твер-12\*

дость основной, лучшей части народа въ православія. Какъ бы на сильно было брожение умовъ въ данной мъстности, все же значительная часть народа остается върной Св. Церкви: среди безумныхъ восторговъ и шумной пляски вокругъ жертвенниковъ Ваала и Астарты, всегда и вездъ вы найдете въ нашемъ народъ и много добраго, върнаго останка, который не преклоняеть колёнь своихъ предъ измышленными отъ людей богами, и эта часть народа не опьяняется виномъ невърія, не поддается обольщенію, но негодуеть на эти безбожные глумленія и ревнуеть о своей святой въръ, какъ истинно отъ Христа происходищей, а не отъ человъкъ измышленной и только для глазъ" къ Писанію прицъпленной. Вотъ каковъ нашъ народъ въ дучшей его части. И онъ ли на достоинъ за это ивкотораго уваженія и даже подражанія? Съ прискорбіемъ я долженъ сказать, что въ вашей интеллигенціи (по крайней міра въ нікоторой ея части) не замътно ни справедливаго отношенія въ этой дучшей части нашего народа, ни особеннаго уваженія въ устоямъ нашей народной жизни. Часто приходится слышать такіе отзывы о народі, что онъ грубъ, суевірень, глупъ... и пр., но ръдко случается встрътить въ отзывахъ о немъ что вибудь хорошее. даже-о той лучшей и здоровой части его, которая можетъ быть названа истиню-русской и истинюправославной. И по отношенію къ кореннымъ началамъ и въковымъ формамъ нашей народной жизни вообще а къ нашей Церкви въ особенности, въ интеллигенціи нашей, по крайней мъръ въ большинствъ ея, замътно много индифферентизма и космополитизма, чтобы не сказать болве. Воспроизвожу здвсь въ своей памяти многое, что видеть самому или отъ другихъ слышать приходилось, и невольно при этомъ на душу грусть налегаетъ... Я не желаю здёсь касаться техъ или другихъ частностей, но сважу вообще, что не добрымъ слухомъ объ этомъ вся наша земля полнится. Что, напр., означаютъ всеобщіе толки у насъ о томъ, что містная полиція тянеть за штундистами?... Какъ ни понимай эти толки, а все-таки нельзя

отнять у нихъ силы свидътельства о томъ, что полеція наша ужъ довольно много потворствуетъ (если даже не содъйствуеть) штундовой агитація: нъть дыма безь огня... Будь полиція въ искренних отношеніяхъ къ Церкви и законныхъ къ штундизму, не стали бы на нее и напраслину взводить. Быть можетъ, здёсь вто-вибудь уважетъ на извёстныя действія цолиціи въ первую пору штундизма, когда она дъйствовала даже черезъ чуръ усердно. - Такъ. Но это тогда и было. Притомъ же плохо и усердіе не по разуму. Не жальть о такой помощи, а желать следуеть, чтобы она въ такой формъ больше не повторялась. Однако еще менъе следуеть желать отъ полиціи и уезднаго начальства вообще такого положенія, при которомъ та или другое дівлаются чемъ-то въ роде потачнива ереси и даже гонителя Православія. Вообще сказать нужно, что штундизмъ силенъ у насъ не однимъ своимъ положеніемъ, которое онъ самостоятельно завоевываетъ своими собственными силами и средствами среди населенія, а-и той аттестаціей, которую овъ получалъ отъ мнящихся здёсь быти мудрыми. Напр. штундисты говорятъ: "За нами и паны господа; а те все що попы говорять, то воны самы для себе повыдумовалы: не вірте имъ...!" Не всякій изъ нашего народа пропустить это мимо ушей: подумаеть, посмотрить, приложить на въсы еще что нибудь, да и скажетъ: "оно и въ самомъ дълъ..." А отзывы о штундизив ужъ двйствительно бывають очень дестаые: штундизиъ-свътлое явленіе въ нашей жизни ему предстоить великая будущность у насъ... штундисты — люди нравственности высокой, - умные, - пріятные... и проч. въ подобномъ родъ. Одно лицо, котораго теперь уже нътъ на свътъ, послъ подобныхъ отзывовъ, говорило намъ: "напрасно вы стараетесь бороться съ этимъ препраснымъ явленіемъ; къ нему уже самое время насъ ведстъ"... Что это такое?! Можно бы еще многое сказать, но и этого довольно. Sapienti sat.

Впрочемъ я вдёсь не хотёлъ бы ограничиться одной

не свытой стороной положения нашей интеллигенции вр настоящемъ случав. Вышесказанное я относиль только къ нъкоторой части нашей интеллигенців. Но есть, безъ сомнънія, у насъ и люди иные, -- конечно, истично рускіе и истично-православные. О нихъ бы хотвлось самому сказать, но предоставляю сказать твив, которые ближе съ ними знакомы. Я же въ настоящій разъ закончу свои сообщенія твердой надеждой и желаніемъ, чтобы эта часть интеллигенців заявила о себъ болъе ръшительно и сильно. Даже и о той части нашей интеллигенціи, о которой выше была різчь, нельзя спазать, чтобы она была вполнъ проникнута антипатіей въ своему родному русскому и православному. Скоръв можно свазать, что это съ ея стороны простое дегвомыслів и либеральныя замашки, а не полное отрицание существеннаго содержанія нашей народной жизни. Можно даже надвяться, что съ теченіемъ временя, съ перемвной ввтра въ сферъ общественной мысли въ Россіи и въ нашихъ верхнихъ слояхъ, у насъ также пойдутъ дъла на иной ладъ я съ иными дучшими результатами; тогда и интеллегенція наша (во всей своей целости) явится темъ, чемъ ей следуетъ быть для народа.

Въ заключение не могу не упомянуть въ двухъ-трехъ словахъ еще о двухъ немалочисленныхъ, довольно замѣтныхъ и вліятельныхъ элементахъ, которые, хотя и не единовѣрны и не одного племени или не одной народности съ нами, однато же очень зорко присматриваются къ намъ и далеко не безразличны къ тому, что дѣется у насъ или съ нами,—это поляки и евреи. Вліявіе этихъ элементовъ на наше основное народонаселеніе такъ или иначе, хоть и не нездѣ съ одинавовою силою, сказывается нынѣ, какъ и прежде сказывалось.

Въ свое время полякъ, или чаще на мъстномъ языкъ-ляхъ, былъ для насъ, русскихъ, а въ особенности для крестьянъ лицомъ до крайности антипатичнымъ, если даже не ненавистнымъ. Это чувство вкоренилось исторіей кровавыхъ гоненій и издъвательствъ благороднаго шляхетства

надъ "схизматыцькимъ быдломъ", и до последнихъ временъ почти во всей своей свежести пордерживалось крепостническимъ правомъ. Съ прекращевіемъ сего последняго, стали заживать язвы народныхъ страдавій, -- стало затихать въ народъ и чувство ненависти и отвращения въ ляху. Самый харавтеръ поляка (по крайней мъръ у насъ), подъ воздвиствіемъ новаго положенія, сталь вакъ будто мягче, добрже и дружественные: претензіозность, качливость, за-HOCTUBOCTE CE "MOCKSTEMP" HIR "CXNSMSTPROMP" ESEP-LO рвже теперь стала попадаться. Вивств съ темъ начали завизываться между русскими и поляками болве искреннія и довърчивыя отношенія. Мнъ очень пріятно сообщить здъсь свое наблюдение, что тв изъ полявовъ которые болве заняты спасеніемъ души своей, чёмъ политикой и разными вожделвніями на тему "отъ моря до моря", не гнушаются ни русской народности и языка, ни православія. И въ отношенін въ штундизму такіе поляки отнеслись съ должнымъ недовъріемъ. Носятся даже слухи, что нъкоторые ксендзы внушають своимь прихожанамь отвращаться отъ штунды, вакъ страшной заразы, тогда какъ ръдкій изъ ксендзовъ можеть противиться общенію католиковь съ православными. И дучийе изъ поляковъ нередко открыто предъ народомъ заявляють свое сочувствіе православію, и даже въ диспуты съ пропагандистами вступають, давая чрезь то и православнымъ вравственную поддержку. Намъ извъстенъ такой случай, что одинъ добрый католикъ (лесничій гр. Браницкаго Козпцвій) своимъ личнымъ вліяніемъ отклонилъ нъсколькихъ православныхъ отъ увлеченія штундой. Однако, не смотря на эти утвшительные явленія и факты, нельзя не признать, что еще много остается поворачиваться жернову исторіи, пока на всемъ нашемъ польскомъ обществъ отстанетъ вора исплючительности и исчезнетъ бользнь фантастическихъ бредней и несбыточныхъ мечтаній. Трудно полякамъ отказаться совсёмъ отъ тёхъ вожделёній, которыя еще недавно такъ сильно экзальтировали защитниковъ

"ойчизны". Между тамъ сила обстоятельствъ со всею очевидностію свидътельствуеть о томъ, что партія польщизны въ нашемъ крав проиграна. Итакъ патріотамъ польщизны приходится сврыть свои завъты подальше, затанть свою досаду поглубже. Здёсь, намъ кажется, главный узель истинвыхъ отношеній другой чисти нашего польскаго общества къ русскимъ интересамъ и интересамъ православія. Не ожидайте отъ этихъ людей искренности и благожеланія, вы не найдете въ нихъ соучастія нашему обществу руссвому и православному ви въ радостныхъ, ни въ скорбвыхъ событияхъ нашего отечества и нашей Церкви. Напротивъ намъ видвлось даже нвчто совсвив другое. Что бы значило, напр., следующее обстоятельство, которое постояно привлекало мое вниманіе: въ средв нашего простаго народа въ минуты особеннаго напряженія его мысля и чувства (напр., во время борьбы Россіи за нашихъ балканскихъ братьевъ, -- во время ожиданій коронаціи Государя Императора, - въ разгаръ штундовской агитаціи...) постоянно распространяются вавіето таниственнаго характера слухи (напр., о Скобелевъ, что онъ перешолъ въ магометанскую въру, о страшномъ судъ въ Августв мъсяцв или же просто, въ концв прошедшаго 1881 года, о какомъ-то запечатанномъ письмъ, съ неба упавшемъ, и пр. и пр.). Мив хотълось добраться первоисточника этихъ слуховъ и, признаюсь, почти всегда путь слуховъ доходилъ до подобныхъ лицъ и на нихъ обрывался. Правда, некоторые изъ этихъ слуховъ были ходячими и въ печати (напр., страшный судъ). Но почему эти слухи передавались людьми именно польскаго происхожденія, передавались какъ несомивними пророчества, а въ подтвержденіе даже читались газетныя сообщенія, которыя еще болве терроризовали массу, такъ что наши крестьяне приходили въ ужасъ, въкоторые даже въ обморовъ падали? Это еще болве странно при вниманіи въ тому обстоятельству, что сами провозвъстники едвали върили этимъ слухамъ!... Послъ этого становится понятнымъ уже и то, какъ относятся такіе

тоспода из тажкой печали православія въ нашихъ містахъ. Не съ сочувствіемъ и блигожеланіемъ из нашей Церкви (какъ ті, о которыхъ річь была прежде,) высказываются эти господа, а съ явной враждой. Здісь забывается даже противоріче самимъ себі, вбо порицаютъ то, что у себя въ католичестві признаютъ. Съ штундистами любезничаютъ, о вихъ съ похвалою отзываются, ихъ собранія посінцаютъ и похваляють, а васъ, православныхъ, ("попонъ" въ особенности) охуждаютъ, и бранятъ публично, и ділають это почти съ такою же ревностью, какъ и сами штундисты. Само собою разумітется, что этотъ образъ дійствій если не причиняєть новыхъ отпаденій отъ Церкви, то по крайней міріз отпадшихъ утверждаеть въ отступничествів.

Еврен-эксплуататоры нашего края, а нашего народа въ особенности; они же и деморализаторы народа нашего по преимуществу. Евреи у насъ, какъ и вездъ, народъ торговый и промышленный. Кром'в городовъ, которыхъ торговля и отчасти ремесла и мастерства находятся въ рукахъ - вврейскихъ, (впрочемъ ремесломъ и мастерствомъ занимаются очевь немногіе, большинство же, кряхтя и изгибансь, что называется, "вь три погибели", деругся "въ вущці"). Здітшніе евреи разсвлись у насъ по всвиъ весямъ и деревинав и вездв успъвають прибрать къ рукамъ своимъ самыя прибыточныя и доходныя статьи: кабаки, мельницы (водяныя), ставки; даже посессіи ваходятся почти исключительно въ ихъ рукахъ. Напрасны были старанія нашего правительства устравить это племи отъ питейной торговли по селамъ: скорве можно десять Османъ-Пашей съ вхъ арміями изгнать изъ Плевненскихъ позицій или заполонить, чёмъ побёдить это съ виду не воинственное племя, или выжить изъ какого нибудь насиженнаго тепленькаго мъстечва; евреи въ упорствъ непобъдимы, въ хитростихъ не истощимы, за то въ матеріальныхъ благахъ жизни не оскудъвають, но преуспъвають и нзобилують, не смотря на свое замъчательное многоплодіе. Но что всего возмутительные, такъ это то, что еврей вабы-

гаетъ производительнаго труда, который требуетъ большею частію мускульных усилій, сторонится черной работы, даже и въ одеждъ боится, какъ своей смерти, чего-нибудь грубаго, жестваго или "неблагороднаго", (Толотое сфрое сукно встрвчаешь изредка только у балагульщиковъ, а то все на нашихъ евреяхъ бумага, шерсть, сукна, атласъ и бархатъ). Вся суть жидовскихъ стремленій въ нашемъ крав, выражается въ следующихъ тезисахъ: производительный трудъ, черная работа..., не много дають; придется копить не рублями, а воправия и потапивами... пожетай и за пртаю жизне не сноплю того, чего мив хочетов. Натъ, не для чернаго труда мы существуемъ, на то муживъ есть. А мы отъ него будемъ брать, сами будемъ всть, да ему же или панамъ, либо въ сторону сбывать... А то на чтоже мы наделены отъ ·leговы умной головой?" Гешеотъ всепожирающій -- вотъ нынв призваніе сыновъ талиудическаго Израиля! И какъ хищныя птицы, вамостились они по всёмъ такимъ мёстамъ, где крупной выгодой пахнетъ, и какъ истребы адчные бросаются они на добычу -- иногда въ одиночку, а иногда цълою стаей... Ничто не уйдеть теперь отъ цвикихъ загребущихъ рукъ ихъ. Чуть аренда открылась, либо мало-мальски прибыльное двло есть -- не смъй туда никто дотронуться: это "наше". "до насъ следуетъ". Но довольно объ этомъ. Я упомянулъ объ этомъ для того, чтобы уяснить другую черту двятельности евреевъ по отношенію къ народу нашему-именю сторону деморализаторскую. Еврей живетъ трудомъ народа; онъ же и балуегъ и развращаетъ его, насколько прибыльно это для него самаго. Говорить ли о продълкахъ корчиарейспанваньи зажиточных в врестьянъ, подпанваным и подвупахъ сельскихъ выборныхъ, переводахъ враденныхъ вещей, разворительномъ ростовщичествъ, объ организаціи ими конокрадствъ? Про эту спеціальность ихъ знаетъ и засвидътельствуеть всикій, кто жиль среди нихь, кто часто встрычался съ ними на общихъ съ другими жизненныхъ путяхъ - СВОИХЪ, КТО, СЛЪДОВАТЕЛЬНО, ИЗВЪДАЛЪ ИХЪ САМЪ ЛИЧНО, А НЕ

судить о нихъ по наслышяв, на основаніи того лишь, что пишеть о нихъ извъстная у насъ дитература, или, --что по нашему мивнію еще хуже, -- берется судить о нихъ съ безпредельных высей гуманизма. Но эло отъ еврейского племени для нашего народа твиъ не ограничивается. Отъ него мы терпимъ еще нвито такое, что гораздо хуже указаннаго. Еврей знаеть или лучше духомъ чуеть, какъ опасно въ народъ полное пробуждение силъ его; онъ чуетъ, что съ этимъ пробужденіемъ его силь связано стремленіе его въ освобожденію отъ твуъ путъ, которыми онъ въ настоящее время скованъ по рукамъ и ногамъ. Онъ радъ видеть престыянина простымъ, равнодушнымъ въ своему положевію. Если тольво врестьянивъ ему дъйствительно такимъ является, то онъ готовъ съ нимъ даже подружить; онъ вступаетъ съ нимъ въ интимныя бестды, обращается за просто съ нимъ: онъ знаеть, что это для него не вредить, а напротивъ пользуеть ему, -- подъ видомъ благопріятеля легче ему лівать въ престьянскій карманъ. Льстивою річью, лицемірной даской, даже ніжоторыми почетоми и угодиностью онь стараегся забрать въ свои руки простодушнаго, -- видимымъ добродушіемъ и благожелательствомъ онъ стремится усыпить въ вародв его сознавіе своихъ собственныхъ интересовь, спрасить и замазать свои неправды, - свалить бъду, въ которой въ значительной степени самъ виновать, непремънно на другихъ; но что омерзительнъе всего, это то, что видимо высасывая изъ народа сови до последней врайности, онъ самыя свои эксплуататорскія проделки выставляєть, какъ нъкое благодъяние, безъ котораго-бы просто погибнуть человъку пришлось: такъ бываетъ при отдачъ денегъ за страшно высовіе раззорительные проценты, при торгахъ, когда заломивъ или предложивъ цвиу за товаръ, неввроятно высокую вли низкую, опъ оторопъвшему или измученному крестьянину затымъ съ жалобными воплями спускаетъ или повышаеть эту цвиу до половины первоначальнаго барыша и проч. Вотъ вся суть пріятельскихъ отношеній между нашими престыянами и жидовскимъ племенемъ. Еврей дорожитъ нашимъ крестьяниномъ лишь настолько, насколько есть возможность усыпить его сознание и эксплоатировать его. Однакожъ не все бываетъ коту масляница. Часто врестьянинъ высоко поднимаетъ голову и сказывается во всей своей истинносущей природъ. Тогда онъ явно высказываетъ свое недовъріе и презръніе къ жиду. "Якъ можно. щобъ жыдъ на наші спыні іздывъ? Мы трудымся, а вівъ тілько сыдыть, та ість..., та ще й сміетця надъ нами..." (Такъ говорять дучшіе, хотя, обыкновенно, еще немногіе среди народа). И вотъ начинается агитація между народомъ изгнать "парха" изъ корчиы... Не ръдко священникъ присоединяетъ свой совътъ или совсъмъ закрыть кабакъ или, по крайней міръ, взять крестьянамъ его въ свои руки. Поднимается "гвулть" въ жидовскомъ притонь; приходится гнуться въ три погибели, обращаться и къ тому и къ другому съ молепіями и разными приложеніями: "пей №... пей, та тілько будь ласкавъ... оступись за мене! "И ты, Ив-ли, иды, чого ты боишься, выпей чарочку, на тобі й кварту, не жалію, та гляды, -- въ ніділю на сході щобь перекричавъ того-то и того-то!!." и т. д. и т. д. Большею частію жидъ побъждаетъ. Но какъ глубоко тогда ненавидитъ проученный сынъ Израиля врестьянина. "Хамъ, муживъ, гадюва, Гаманово ухо, жыдівскій патыновъ и попыхачь, дурень, котораго я уже не мало годівъ за нісъ вожу, хоче одъ мене вывернуца! А той піоъ іще... яке его діло? Нехай свої кныші знае; а одъ мене хліба нехай не одбірае. Дождеця і вішъ чогось... отплачу і ему... И чуткому сердцу еврея отлично понитно то, что приводитъ человъка, имъ эксплуатируемаго, жъ сознанію себя: это, вопервыхъ, народность, сознаніе нашимъ врестьяниномъ собствоннаго достоинства и общности своихъ личныхъ интересовъ съ интересами прочихъ братій, в вовторыхъ, въра православно-христіанская-сокровищница божественной истивы, которыя не дають нашему врестьянину окончательно забыться, по постоянно отрезвляють и

оживляють его, освъжають его мысли и поднимають его изъ усыпленія. И вотъ начинаеть еврей еще глубже ненавидать и то и другое. Итакъ къ догматическому, традиціонному источнику озлобленія евреевъ противъ всего христіансваго и русскаго прибавляется еще источнивъ практическій, житейскій. Вопіющей неправдой будеть считать нашихъ евреевъ гражданами нашего отечества. Не граждане это, а наши нахлібники, да еще въ добавовъ капризные, злые и неблагодарные. Лично и почти никогда не видъдъ въ евчего-либо подобающаго россійскому гражданину. реяхъ Чвиъ пахвутъ, напр., такія слова: "якъ Царёві вашему треба воювать, то нехай Собі бере изъ вашихъ, а не насъ, намъ воювать за васъ не треба"... И ни на что утъшительное въ нашей жизни не отвликаются они съ исвренней радостью, за то всегда беде нашей злорадствують. Есля вообще они злорадствують несчастіямь въ нашей жизни, то твиъ охотеве ови злорадствують штундовому движенію, которое такъ унижаетъ теперь нашу въру, такъ раздъляетъ силы народа, такъ ослабляетъ авторитетъ Церкви и значеніе духовенства. Чтобы мои сужденія не были голословными, позвольте привесть здёсь два примёра, (каковыхъ впрочемъ я могъ бы привесть и больше). Есть въ Таращъ вузнецъ, старый уже, извъстный подъ именемъ Янкеля. Кузница его надъ самой дорогой, при въйзди въ городъ со-Бълой Цервви, Керданъ и Кривой: у него очень часто крестьяне останавливаются для починки возовъ или вовки вакой-нибудь хозяйственной вещи. Этотъ старый еврей, при всемъ своемъ косноязычія, очень охочъ до разговоровъ съ престьянами. А разговоры его обыпновенно бывають въ такомъ родъ, что овъ называетъ крестьянива вдолоповлонникомъ, доказываетъ, что иконы запрещены Св. Писаніемъ, что праздниковъ въ честь святыхъ не должно быть, потому-что въ Моисеевомъ законв ихъ не было положено... и пр. При этомъ постоянно ссылается на штундистовъ. По нъвоторымъ даннымъ намъ важется, что онъ былъ

въ сношеніяхъ съ таращанскими штундистами, по крайней мврв мив приходилось видеть надвлавшаго въ Тараще шуму пресвитера Козловскаго въ разговоръ съ евреями у самой Янкелевой кузницы. А вотъ другой примъръ, который привожу по памати со словъ нынъшнаго священика с. Чаплинви, достоуважаемаго о. Романа Діаковскаго. Разсказъ идетъ про корчиаря воську Зисермана, закадычнаго, достойнайшаго друга и сотрудника въ насажденіи штундизма первымъ благовъстникамъ, не зваю какого Евангелія среди вашего населенія. Герасиму Балабану, Ивану Лясоцкому и др. подробнымъ. Балабанъ, по своемъ водворения въ Чаплинкъ, нашель въ Госькъ Зисерманъ санаго усерднаго и способнаго помощнива. У Іоськи была ввартира Балабана. Здёсь онъ устраяваль угощенія для тахь, которыхь онь считаль благопріятными для своихъ плановъ. Угощенія бывали обильныя: палыя ведра выставлялись Іоськой на это. За столомъ бывало Валабанъ поведетъ ръчь "о попахъ". Собесъдники слушають спачала спокойно, а потомъ видять, что дело далеко слешкомъ заходитъ, и начинаютъ безпокоиться... Тогда приступаеть на выручку Балабану Іось: онъ старается вдолбить въ голову оторопъвшимъ или недоумъвающимъ мужикамъ, что Балабавъ "правду каже": "хиба не правда, що піпъ наявь на вашему хлібові поправився? га?!... Та всі-то попы такі, якъ і нашъ; икъ вы терпыте іхъ? на що вы держитесь іхъ? вовы бісові обдырателі, вовы ваші злодів... "Помощь Іоськи была весьма истати пропагандисту. Безъ него трудиве ему было бы сбивать съ толку людей. Іосько имвать большую силу у крестьянъ: "законникомъ и добрымъ чоловікомъ" съумълъ онъ зарекомендовать себя; въ какой нибудь вужде или затруднении мужикъ бредеть въ корчив, а тутъ ужъ Іосько и напоитъ, и совътомъ не оставить. Бранчина вритина этого празумнаго чоловіна противъ своего "попа" (да, кстати ужъ, и противъ всахъ "поповъ") очевь много содъйствовала вибдренію въ сознаніе нікоторыхь здішнихь прихожань пренебрежительнаго и даже преарительнаго отношенія "нъ попу" своему и другимъ. Такъ было при о. Навгодзинскомъ (человъкъ, по отзывамъ многихъ, очень достойномъ). По смерти Низ-го, пріважаю, разсказываеть о. Романь, на приходь я. Самое первое, что бросилось мив въ глаза, это ужасное пьянство, шумныя сборища у корчмы и значеніе, которымъ пользуется Іось: всв идуть къ нему,--,вінъ", говорять, "у насъ розумный, такъ законы гарно знае, що куды кому?"... Недъли двъ или три по мосиъ прибытія на приходъ бредеть Гось во мив, съ важностью входить въ комнату: на голову свой ермолокъ насунуль, по прінтельски мив руку подаетъ, садится. Обидно, да и мерзко мев стало при видъ этого нахала: я уже знагь, что надвлаль онь моему предшественнику. Я рашился раздалаться съ нямъ поскорве. "Чего тебъ надобно?" спрашяваю. "Ну... якъ-то чого? прійшовъ познакомиться. Якъ же можно, щобъ им й досі не булы внакомі??... - "Знакомиться у меня есть много съ къмъ; а тебя в не знаю, да и знать-то не имъю осебенной нужды...-.Та нуте лышынь, -- чого то вы сердытесь?... давайте лучше посыдымъ, та поговорымъч...-"Некогда мив говорить съ тобой. Чего тебв нужно отъ меня?"...-"Якъ то чого нужно? Ну, може въ васъ е чого покурить, дайте міві на папіросъ съ десять"...- "Табаку у меня нътъ... Больше ничего не скажешь?"...- "Може вамъ чого буде треба одъ мене?"...-"Ничего мив отъ тебя не нужно"...-"Якъ то такъ? Якъ же можно, щобъ вы безъ мене жылы?"...-, Очень просто. Водка твоя мив не нужна... Такъ вотъ и ты мив не нужевъ"...-"Чи вже таки вы обійдотесь безъ водви? Вы ще не навчылысь жить... Побачите потимъ... А я вамъ въ наборъ и на 20 и на 30 карбованцивъ повіру... Таже по сосідству намъ приходиться жыть, то треба вкось жыть ... ... А я говорю тебъ, что ты мев не нуженъ: ступай себъ"... Вабудоражился жидъ. "Які то теперъ люды на світі сталы горді! Якъ колысь було, то я тутъ у попівъ якъ свій чоловікъ: міні було й мувы и всёго, чого міні треба було, давалы...

А теперъ... ой, ой... Ну, прощайте!" Ушолъ. Начиваетъ распространять среди прихожанъ, что ото сякой и такой человъкъ. Всъ козыремъ на меня смотрять; прошение собираются на меня писать, какъ на безпокойнаго. Мив сонсвив нельзя было справиться съ корчемной интригой. Подогрътые Іоськой врестьяне писали прошеніе на меня, снаряжали \_вомияссію взъ себя, потратились на уполномоченныхъ, во ничего, конечно, не успали, и бросили жаловаться "що жъ, за нымъ теперь скрізь рука, -- вичого не зробышь"..: Успокоились мои прихожане, но не успокоился юсь: бранится, да сплетни точить. "Плохо, думаю... Нужно избавиться отъ этого пріятеля. А туть еще бъда: трудно достать удини на дицо; все въдь въ корчив говорится, да и знаетъ хитрый Іось, кому что говорить. Такъ прошло шесть мъсяцевъ, Іось не поладается. Наконецъ таки не выдержалъ, -- выскочилъ, да на свою голову. Поступилъ въ нашу церковно-приходскую школу въкто Шрольскій-человъкъ простой, ходившій въ свиткъ, съ крестьянами бывшій, какъ свой человать. Однажды купался онъ въ ракъ, было здась насколько крестьянь, быль также и Іось. Приходитъ венгръ (разнощикъ товаровъ), заводить разговоръ. "Можно ли у васъ, люды добрі, покупаться?" -- Милости просимъ, отвъчасть учитель. Затемь начинаеть разспрашивать про штундовъ. "Что это за люди такіе?"-Учитель описываетъ, что они такое, отзывается о нихъ, что они не что иное, какъ ханжи, что у нихъ на двав совсвиъ не то, что снаружи представляется, и проч.; потомъ разсказываетъ, что здъсь и батюшка очень хорошъ, трудится для громады, объясняеть народу ученіе віры, со всею ясностію доказываеть, однако заблудшій народъ вичего не слушаеть. При посліднихъ словахъ подходитъ въ вружку бесёдующихъ Іосько и вившивается въ разговоръ: "слухайте, господынъ Шрольскій, що вы говорыте про попа, що вінъ объясняе, та доказуе?.. У вашого попа тілько правды, якъ у мене десь!"... Шрольскій обращается яъ одному изъ врестьянъ: ,чи ты

чуеть, що Іось говорить: чи вінъ же правду говорыть?...—
"Бреше", простодушно вывезъ спрошенный. "Ну, ну... якъ
то я брешу? хыба жъ вашъ піпъ правду важе? луче собаці
вірыть, якъ попові. Вінъ такъ говорыть, бо ему треба
кныші істы... а вы дурні вірыте"... и т. д. Послъ этой
выходки не сдобровалось Іосю. Собираю я свъдънія отъ
одного, другаго, третьяго крестьяння, записываю, составяко актъ, посылаю къ начальнику края (кн. ДундуковуКорсакову), и прошу, въ примъръ прочимъ возмутителямъ,
выпроводить этого Іоську Зиссермана изъ моего прихода.
Производилось потомъ приставомъ дознаніе, которое подтвердило доносъ. Іосько оштрафованъ былъ и высланъ изъ
прихода съ воспрещеніемъ жить гдъ нибудь поблизости
Чаплинки и даже приближаться менъе, чъмъ за 20 верстъ.

Такъ-то подвизанся въ Чаплинев въ самую смутную пору приходской жизни Іосько премудрый, - "ведывый законнывъ и чоловівъ добрый", за что впроченъ и изгнаніе претерпвав. Съ своей стороны скажу, что есть въ нашихъ враяхъ не мало такихъ юсекъ да Янкелей, и не въ корчмахъ они только обитаютъ, а и въ мельницахъ и въ другихъ мъстахъ, гдъ сборища народныя бываютъ, и особенно въ первую пору агитаціи штундовой они дають подспорье пропагандь далеко не последнее. Не даромъ мне приходидось слышать отъ одного толковитаго православнаго простолюдина мевніе, что "ця штундова віра-одъ жидівъ". Я однаво знаю, что фактъ участливаго отношенія євреевъ въ штундизму и вражды въ православію признаеть не всявій. - "Какое жиду діло до православія?" скажеть иной просвъщенный скептикъ. ... "Жидамъ православіе лучте, а не наша въра: бо мы водны не пьемо, а православні пьють, бо мы не врадемо, а православні врадуть"... и т. д. и т. д., ответить на нашу речь съ комическимъ паносомъ самохваль штундисть. Что сказать на это тому и другому? Посовътовать развів скептику поближе всмотрівться въ значеніе православія и нашихъ пастырей для народа, да побольше Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

любить свою вфру и свою народность?—Не сифю. Свептики наши ведь все видять, такъ сказать, не раскрывая глазъ своихъ, а православіе-то они любятъ ужъ очень и очень СИЛЬНО: ДОКАЗАТЕЛЬСТВОМЪ СЛУЖИТЪ СМВХЪ И ИЗДВВАТЕЛЬСТВА. а ревнують дакъ? -- о, не бранились бы лакъ, если бы не ревновали! Мнящимъ же себя не таковыми, яко же прочім: хищинцы, неправедницы, предюбоден и темъ оправдать себя старающимся отъ нерёдкаго побратимства съ евреями поставлю на видъ то, что самая штунда у насъ посвяна на почвъ, обильно орошенной водкой чрезъ апостолаіезунта Балабана, да и потомъ евреи васъ, г. штувдисты, своею помощію ве оставляють, коть, можеть быть, не водвой, то добрымъ словомъ опеть таки въ корчмахъ, на торгахъ, въ мельницахъ... Впрочемъ у вашей братіи, жажется за правило принято одно далать, другое говорить, одно имъть въ мысляхъ и сердцъ, другое на устахъ. Трудно жъ будетъ съ вами до чего нибудь положительнаго MOTOBODUTECH.

И. Иструшевскій.

(Продолжение будеть).

## Сильвестръ Кулябка, Архіепископъ С.-Петербургскій, какъ духовный писатель.

Содержаніе и харантеръ его проповідей,

(Продолжение \*).

Въ своихъ проповедяхъ Сильвестръ Кулябка раскрываеть мысли попреимуществу вравственно-практическаго содержанія-о покаяніи и исправленіи жизни, о мелосердіи и милостынь, объ удаленіи отъ соблазновь и исполненіи заповъдей Вожінки, о почитанін царской власти и т. п. Даже тамъ, гдв обстоятельства заставляють проповёдника избрать для своего слова тему догматического характера, онъ всетаки старается дать своему предмету практическую постановку, отыскать въ вемъ сторону нравственную, чтобы слушатели его не остались безъ назидания. Такъ напримъръ, въ словъ въ недълю двадцатую по Пятидесятищъ проповъдникъ говоритъ о воспресении и будущей жизни, но не ставитъ вопроса прямо догматически, напротивъ постановка вопроса у него чисто практическая: проповъдникъ объщаетъ показать, что грешно оплакивать умершихъ і). Таковы же слова его на праздники-на пресвятую Троицу, на плащаницу, на соборъ Архистратига Михаила. Въ последнемъ, напримъръ, словъ проповъдникъ не избираетъ предметомъ своимъ вавихъ либо догматическихъ представленій, которыя воспроизводились и въ самомъ праздникъ и во взятомъ

<sup>2)</sup> PER. SESS. No. 51. s. 16.

<sup>\*)</sup> См. Труди кіевск. д. Акад. 1383, сентябрь.

текств: пошлеть Сынь человьческій ангелы своя и соберуть от царствія Его вся соблазны и творящія безваконія и вверінуть ихь въ пещь оіненную; онъ, напротивъ останавливается на повятіяхъ соблазна и беззавонія и расврываеть ихъ главнымъ образомъ съ практической стороны 1). Нъкоторыя догматическія истины пропов'вдникъ самъ отказывается раскрывать подробно предъ слушателями на томъ основаніи, что для последнихъ трудно помнить подробное догматическое учение о какомъ вибудь предметв. Въ словъ наприм. на Пресвятую Троицу проповъдникъ говорить: "Понеже день сей не по тому, которое по вся дни и часи Богу прислушаешь отъ насъ върнихъ прославленію собственвшое нвчто, ко величанію Всжію долженствуемъ, то есть накъ тотъ день, которій съ Петромъ насъ готовихъ отвъту что въруемъ, вкою въруемъ, чего дожидаемся, устрояетъ, то намъ въ словъ вивъщиемъ пристойно би говорить, да и надобно-что есть Отецъ, что Синъ, что Духъ Святій? да понеже таниства толиквя словомъ худимъ и малоискуснимъ обявлять хотя бы и мало чтось Вожіею помощію глаголющій сдольть да смилащій в памяти удержать бесьдуемихъ недоволенъ". Проповъднивъ хочетъ, чтобы познаніе Бога было не формальнымъ только, схематическимъ представленіемъ Его, но живою вранственною стихісю въ человъкъ, поэтому, по его словамъ, "знати Бога есть не просто знати, что толко сила нъкая есть, вся содержащая, аще видимая, аще невидимая, о всёхъ промышляющая и строющая... такъ еще знати, чтобы въдати волю, что есть благопріятно Богови, и чимъ благоугождается Онъ 1. Точно такъ же проповедникъ избегаетъ темъ и чисто исторического характера. Историческимъ фактамъ и событіямъ онъ даетъ місто въ своихъ проповъдяхъ лишь въ качествъ примъровъ и довазательствъ развиваеныхъ имъ вравственныхъ положеній.

<sup>1)</sup> Тамъ же, л. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Слово на Пр. Тровцу anno D. 1732 г. ран. Кіев. акад № t1. л. 27 н 28.

Въ словъ наприм. на день великомученицы Варвары развивая мысль о христіанскомъ терпъніи, проповъдникъ разсказываеть о страданіяхъ Варвары, которымъ подвергаль ее родной отецъ; но разсказъ его вовсе не имъетъ историческаго характера, не передаетъ событій въ послъдовательномъ порядкъ, не называетъ времени, мъста и лицъ, участвовавшихъ въ событіи, и проч.

Избирая для проповёдей попреимуществу вравственные предметы, Сильвестръ для раскрытія ихъ пользуется лишь твин пособіями и источниками, которые онъ самъ указаль въ своей гомилетикъ и которые одобрены для употребленія Ө. Провоповичемъ. Въ его проповідяхъ не встрітчается неумъстямкъ повъствованій и цитатъ изъ разныкъ исторій о панствакъ и народакъ, изъ внигъ о птицакъ, авбрякъ, камнякъ, водакъ и т. п. Въ извёстныкъ намъ его проповъдяхъ мы встрътили не болье четырехъ ссыловъ на гражданскую исторію. Это именно въ словъ въ день тегоименитства Анны Ивановны проповъдникъ разсказываетъ, впрочемъ на основанія библейскаго свидетельства, что у древнихъ персовъ была такая формула привътствованія царей: "царю во въки живи, царю во въки живн"). Въ словъ въ день восшествія на престолъ той же Императрецы, въ подтверждевие того, что цари сидатъ на престолахъ часто не по волъ Божіей, проповъдникъ указываетъ на разсказъ историка Густина о персидскомъ царъ Камбизъ, убившемъ своего брата Мегрія, когда послёдній приснился ему желающимъ раздёлить съ нимъ власть, и о двухъ волхвахъ, захватившихъ царство въ свои руки посредствомъ коварнаго убійства прямаго наслідника престола. Тутъ же упоминаетъ и о Тарквинів по историку Ливію 1). Но эти ссылки отличаются чрезвычайною сжатостію и совершенно всчезають въ массв примвровъ библейскихъ. Повидимому,

<sup>1)</sup> Tamb me 1. 227.

<sup>3)</sup> Tamb me I. 238.

для Сильвестра закономъ стало требование Прокоповича, чтобы проповъдники не чивтик вканодъпшковъ легкомысленныхъ, каковые наипаче бываютъ польскіе"; въ проповъдяхъ его вътъ ни мальйшаго слъда, который бы указывалъ на его знакомство съ современною польскою проповъдью. Исключительными источниками изобратения мысли и доказательствъ служать для него Священное Писаніе, творенія отцовъ церкви, въ особенности Златоуста, и собственный психологическій опыть. Проповідникь береть изъ Писанія темы для своихъ проповъдей, заимствуетъ мысли для раскрытія ихъ и доказательства, такъ что почти важдая мысль у него замывается текстомъ. Библейско-исторические примъры, уподобленія и сравненія являются у него очень обыкновеннымъ способомъ развитія мыслей. При объясненіи текстовъ онъ приводитъ парадлельныя мъста, ставитъ въ догическую связь одно місто съ другимъ и так. образ. выясняеть или доказываеть свой предметь. Вследствіе такого всесторонняго пользованія Священнымъ Писаніемъ, самый слогь проповедей принимаеть по местамь библейсвій водоритъ. Виблеизмами и текстами особенно богаты поздпроповёди, сказанные въ сороковыхъ дахъ его столътія, около того времени, когда онъ спеціально изучаль Писаніе, преподавая въ академіи богословів. Вотъ какъ наприм. въ словъ въ недълю самаряныни проповёдникъ доказываетъ, что подъ упоминаемыми въ евангелін брашномъ и нивами разумъется спасеніе человъческое: "Когда Павелъ нъкоторыя слова отъ закона Мочсеова взявъ сін: Да не заградиши устенъ воля молотяща, въ доводъ привель тому, вавъ должно всякаго дълателя не лишать мады его: дабы же за излишное не причтено ему, тамъ учитъ о томъ, къ чему и само естество человѣка подобев жъ животнаго движеть, то есть, что и воль работный пиши своей причаститися должень; тоть чась навель: да о воловъхъ радитъ богъ, или насъ ради всяко глагодетъ, такъ что и нынъ Христу не о твлесныхъ брашнахъ

накихъ либо и о чувственныхъ нивехъ слово, и явленно убо отъ происходящей въ сей исторіи, да и доволю насъ увърить можеть оное наставление Христово, въ которомъ училъ: нивто же глаголя, возложъ руку свою на рало и зря вспять, управлевъ есть въ царствів Божін. Въ царствів бо Вожін какъ на съютъ, ни жнутъ, такъ и рало не нужно: да и втомужъ возставлять учениковъ Христу, не нивы только, но и мъста, гдъ бы главу преклонить, не имъвшему, потребы не было. Что же и о пищи пещися, какъ о двевной злобъ, давно уже запрещено, видъть можно, яко и о брашив здв никоторой рвчи ивтъ. Но брашио, слышателіе, спасеніе есть человіческое. Смотримъ бо въ нынъшнемъ евангелія глаголеть Інсусъ: Мое брашно есть, да творю волю пославшаго Мя: волю же пославшаго Его въ 6 гл. Іоанна, въ 21-мъ зачалв истолноваль такъ: се же есть воля пославшаго Мя Отца, да все, еже дасть Мив, не погублю отъ Него. Въ 22-иъ зачалъ непогубление отъ Него взъяснено такъ: се же есть воля пославшаго Мя, Отца, да всякъ видей Сына, и въруяй въ Него, имать животь въчный: животъ же въчный есть сущее спасеніе человъкомъ; то убо брашно Христово есть спасевіе человъковъ 1). Въ етомъ словъ, сравиятельно небольшомъ, встръчается до 25 цитатъ, отивченных самимъ проповъдникомъ, изъ евангелій, посланій апостольскихъ, изъ псалмовъ, историческихъ и пророческихъ внигъ В. Завъта. Приведенъ еще отрывокъ изъ слова "на соборъ архистратига Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ": "Соблазнъ такъ бъдное растлъніе есть, яко во встхъ плтжетъ, встхъ единимъ взоромъ убиваетъ; такъ тяжное, яко самъ о немъ Господь приговорилъ: горе, имъ же соблазнъ приходитъ; такъ всяваго милосердія не достойное яво его на вершатель слышати: лучше бы ему, да обвъстися жерновъ осельскій о він его и погрязнуль въ мори: какже неудобоисцильное, Павель объявиль словомъ симъ: въкійлъ

<sup>1)</sup> Сл. въ нед. Сам. ркп. акад. № 51. л. 1,

человъкъ, ръче, гръхи предъявленны суть предваряюще на судъ, нъвійхъ же и последують. Елико бо соблазняяй живеть прежде суда на судъ позивается, яко довольно быяви брашнюю совъсть; а по смерти со собою носить бремя свое 1). Другимъ источенкомъ для своихъ проповедей Кулябка считаль творенія отцовь церкви, въ особенности Златоуста. Проповъдникъ очень часто самъ дълаетъ ссылки на этотъ источникъ. Такъ наприм., въ словъ на недълю 20-тую развивая мысль, что съ точки зрвнія христівнскаго ученія о смерти и загробной жизни гръшно оплакивать умершихъ. онъ замъчаетъ: "не говори такъ: лучше бы мужа не пріять или жени, неже погубить, но по Златоустовому навазанію, яже убо пріядъ еси, о сихъ благодари, а яже не в конецъ имаши о семъ прослави" 3). Нёсколько далёе въ томъ же словъ говорится: "не толко тое мудрствуимъ, что сына любимаго погубиль я, но такъ, сына погубиль я, лютв мив, явлений се гръхъ мой пред Богомъ, за которій толико наказуемій есмь, сына погубиль, о Боже доволно мив сіе наказаніе, да уцвломудруся, но горша бізда, чтобы и души не погубить, смотръмъ сего, о семъ пецъмся, сіе при всъхъ погребения поминанив слово Златоустаго, иже глаголеть: Дщерь нёкто погубивъ вящшую часть своего живота в печалъхъ проводитъ, а душу погубляя не бользнуешь ли ")? Въ словъ въ недълю мясопустную проповъднивъ три раза приводить слова Златоуста. "Скажу тебъ отъ Златоустаго учителя, - говорить проповъдникь, обличая слушателей въ немилосердін въ нищимъ, ... "алчущаго Христа не напитоваемъ; о одномъ вускъ жавба молящаго не милуемъ; озлобляемаго гонимъ; мъста ему нигдъ же не даемъ" 1). Наконецъ въ завлюченіи, убіждая слушателей не стісняться тімь, если вто нибудь изъ нихъ по своимъ средствамъ не можетъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сл. на соб. арх. М. тамъ же л. 48 на обор.

<sup>9</sup>) Рук. ак. № 51. л. 19.

<sup>&</sup>quot;) Рук. ак. № 51. л. 19 ") Тамъ же на обор.

Тамъ же л. 23 на обор.

щедро дарить нищихъ, опъ еще разъ приводитъ слова Златоуста: "Милостини бо величество не мерою даемых», но произволеніемъ дающаго судится 1). Кром Влатоуста онъ приводить по м'ястамъ и другихъ отцовъ церкви, хотя и не такъ часто. Въ словъ на погребение киевскаго войта Полоцкаго встръчается ссылка на Василія Великаго. Высказавши мысль. что въ до-христівнскія времена смерть казалась печальнымъ и страшнымъ явленіемъ, "понеже все уже добро со животомъ симъ уходило", проповъдникъ прибавляетъ: "для чего то по Василія Великаго свидітельству первіве святыхъ смерть риданіемъ и слезами почитащеся; звло бо о умершемъ Іановъ планаше Іосноъ, и самъ ляже но гробу и съ плачемъ его провождаху" ). Въ словъ на соборъ архистратига Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ встръчается ссылка на Өеофилакта: "Соблазнъ въ въръ, -- говоритъ проповъдникъ, - бываетъ, когда иное и нашимъ догматомъ противное отъ кого разсвевается учительство, кое общимъ именемъ ересію називають: о якомъ то по Феофилактевомъ мивнію в) сказано: соберуть отъ царствія его, сіесть христіанскаго рода, въ конхъ Христосъ глава, въ конхъ заповъдьми своими царствуетъ Онъ, вся соблазны, сіесть, ереси многоразличнія". Въ словъ "на святую великомученицу Варвару", въ доказательство превосходства души человъческой предъ всеми другими твореніями Божінии, Сильвестръ приводить слова Августива: "Нетъ въ міре того, чтобы съ человъческою душею в равенствъ ходить могло: ясно о томъ засвидётельствоваль Августинь премудрій 1) въ внязъ на Бытія: яко же, рече, Богь всю тварь, тако человъческая душа всякое созданіе естества достоянствомь превосходитъ . Издагая вравственное христіанское ученіе

<sup>1)</sup> Tanb me 1. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Танъ же л. 31 на обор.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ же л. 49 на обор.

<sup>4)</sup> Tans me 1. 54,

на основанім лишь указанныхъ источниковъ, пропов'ядникъ устраняетъ отсюда всякіе дичные мотивы и не допускаеть сделокь съ совестью, свойственныхъ ватолическимъ проповъдникамъ. Оттого его мораль отличается объективно-библейскою чистотою и возвышенностью; въ ней слышится даже нъкоторая суровость древнихъ христіанскихъ нравоучителей. Но въ тоже время пропов'ядникъ вездъ сказывается живымъ человъкомъ, которому знакома вся трудность правственнаго самообладанія; поэтому его строгая мораль не имветъ ничего общаго съ безжизненнымъ педантизмомъ схоластическихъ проповъдниковъ. Сильнестръ Кулябка обладаетъ тонкийъ психологическимъ анализомъ и наблюдательностью, которыя помогають ему проникать въ тайны человъческой воли и разоблачать настроенія мыслей и чувствъ своихъ слушателей. Отъ того въ проповъдяхъ его слышится серьезное, но живое слово живаго человъка. Его самаго никогда не покидаетъ сознаніе себя человівкомъ, похожимъ на всіхъ людей: поэтому въ товъ его ръчи слышится близость его къ поучаемымъ и, если угодно, задушевность, исключающія ту вадутую и холодную "властительность", которую осуждаль Проконовичъ. Мягкость и дружественная простота това составляють очень привлекательную сторону проповедей Сильвестра Кулябки. Употребляемыя имъ дружественныя обращенія въ слушателямь въ роді: "молю же тя, слышателю"! "о возлюбление"! и т. п. производять впечатавніе искренней сердечности и придають его проповъдямъ обаяніе теплоты древне русского учительства. Воть, наприм., отрывовъ изъ слова въ ведвлю 20-ю, характеризующій тонъ его проповъдей: "Молю же тя, слышателю, поминай любовь, саже знаменія многа тебі подадохомь, напиши на скрижалехъ сердца плотяныхъ, о оликихъ тебе поучахомъ, поминай тое, чего память не без пользы будеть тебъ. О старцы, елицы въ лътъхъ досивеше, последнимъ симъ въ вамъ бесъдованіемъ вову, понеже болшъ не жить сколько

прожилось уже по всякъ день по всяку нощъ и сходъще на память чрезъ весь въвъ вашъ вами содъянныхъ, и когда еще въ западу смертному не пришли, покаявіемъ въ вечеру гробному и благотвореніемъ приуготовьте себе, а въ часъ смертній несумніно віруй и спасешися. О мужіе, насилу, и что цътъ еще много надежда вамъ есть, не велми уповайте, той одръ, на которомъ ты почиваешь, часто гробомъ бываетъ возлежащему, не буди уклоняяся на шуес, но десного преданія придержиси, не мягкого пути избирай, по тасного, которымъ, по сковеси Христовомъ, нуждинцы въ царствію вебесному текуть, не размышлять въ себв глаголя: чтожь з сего, се въчого, коли вного гръха не имъть, тое въчого величить рожномъ душъ твоей станетъ, и богачъ еваягельсвій, упиваяйся и ядій, все то въ нічого ставиль, и говориль, что на тое мив Богь (даль), дабы въ славу Его употребляль, меда после капли воды не удостоился, смотри на врвиво и внутрь церковныхъ уставовъ держися, когда постъ, пости... когда церковь сътуетъ и себе сотвсияетъ постомъ, не заливайся ты, не важи дурного; афедрономъ исходить. Много не говорю, бо уже въ вонцу придохъ, но только тое, поминай глаголь мой, яко бъда тебе досяжетъ, зане противо церкви борешся, и православнимъ сливмочись противо православія бореши... о юноти юность обучете воздержавію, да и старость ваша ве погубить васъ. Наконецъ спаситеся вы, привлонъте ухо мысленное на слышаніе глаголанныхъ, послушайте, молю, аще не проповедника, то поне такъ, какъ послушанъ былъ отровъ Даніваъ, праведный судъ возвістившій... Богь же вразуминяй всяваго да наставить во спасеніе, да приведетъ в царствіе и здъ смертію в небо преселившихся, и всякаго спасеть предстательствомъ Пречистія Дъвы, ея же кровомъ крамъ сей".

Магкій тонъ С. Кулябки однакожъ накогда не доходить до сантиментальности и потворствованія слабостямъ людскимъ. Когда раскрываемый пропов'ядникомъ нравственный

недостатовъ не заслуживаетъ снисхожденія, происходя отъ сознательной небрежности и уклоненія отъ вравственныхъ нормъ или отъ испорченной мысли и сердца, тогда ръчь проповъдника принимаетъ строгій, иногда даже нъсколько рвзвій тонъ. Напримірь въ слові на Пр. Троицу проповъдшикъ, выразивъ мысль, что слабость человъческой воли есть общій уділь всіхь нась, потомь строго обличаеть эту слабость, вогда она происходить отъ нерадвиія о нравствевномъ совершенствовании и спасении или даже отъ сознательнаго уклоненія и пренебреженія всемъ темъ, что ведетъ въ совершенству и спасенію. Свазавши, что Богъ всегда готовъ содъйствовать нашему спасенію, проповъднивъ продолжаетъ: "Что же прилучается? Сія откудова бываеть, аще не отъ нашего жъ безопаства и нерадвнія н презрвнія? Кто бо отъ насъ, когда поне единъ часъ закону Божію поучаяйся присёдить, хотя день и нощь поволюваемін творити, то кой не дучшей всладость избираетъ разговоры развые и долгіе имъти о псахъ, о конехъ, и о яствахъ и питіяхъ и о всякой иной житеиской вещи, вежели о Бозъ своемъ Создатель благодатель: и друга убо имъяй единаго или и другого, всегда въ сердци память его обноситъ, в словахъ пріемлетъ имя его с похвалою, со удивленіемъ и самъ хощеть славить его, и дабы равно от всехъ славимый биль: о Бозъ же своемъ вогда бо ни есть и куда би пришель или монахъ, или инъ вой, и началь нівчто благословить, кійждо бы з ревностію сказаль, чтожь бо и завше в церкви місто сему, а не здісь: о біздность, о времена, о обычаи! И безстудній річи и слова всегда время и місто свое имъють, а Богь поминаемый в дому твоего не достоинъ ли есть: толико часто оскверняяй уста своя неподобныхъ изречениемъ, поне нъкогдасъ освятити уста своя понудиль себе. А то видимъ и сгорестию сердца въдаемъ, что когда бы между разговоромъ пришло кому, какъ спастися намъ, другій сосъдай порицательнымъ ръчи образомъ противословить: о святець, о лицемъръ, о добрый господине или погибельній сыну! такъ ли теб'я Богъ твой мидъ

сталь? Сего ли ранами своими у тебе заслужиль, чтобъ никогда и поминаемый не быль? Обаче познавей себе, что съ тобою дълается. Не тое ли, что я скажу? Понеже ты не искусиль имети Бога в сердце своемъ, сего ради предаде тебе Богъ накъ творити такъ и мыслити неподобная. Сего ради сладости тебъ не подастъ о имени своемъ и кое сердце на муку въчную щадимо есть, тое Бога не вивстително есть". Въ словъ въ недълю мясопустную, обличая слушателей въ немилосердія въ нищимъ, пропов'яднивъ говоритъ, что они относятся въ нащимъ, какъ къ собакъ, и ръчь его принимаетъ запальчивый, даже разкій тонъ: "слухомъ не стерияшь, что мы діломъ дерзаемъ! но разсуждай: нищій бо какъ песъ нъкій обходить весь градъ адча, но отъ нъкоего алчбу свою утвшающее похитити желая, но (о лютости!) не своро на то нападетъ. Колнкія бо обходя домы послышишь отвётствовавшихъ. Богъ дастъ; о сившный отвёте: Богъ дастъ! А ты чему не даешъ? Во не имъю. Лжеши. Нътъ у тебя куса хлъба? такъ чъмъ живещь? Чъмъ себе и своя дъти пропитоваешъ? Е, рече, да на мою потребу;на твою? а на Христову ли нужду не осталось? тебъ пресыщатись доволно есть, а Христу препитатись нать начого?" Въ такомъ Златоустовскомъ тонъ написана почти вся проповедь.

Но войдемъ въ болъе подробное изложение содержания по врайней мъръ въкоторыхъ изъ извъстныхъ намъ словъ Кулябки, чтобы имъть фактическия основания для суждения о внутреннемъ и вижинемъ характеръ ихъ. Такъ какъ большая часть словъ его, находящихся въ нашемъ сборникъ, нигдъ не издавались, то не лишнамъ будетъ остановиться на содержании каждаго отдъльнаго слова. Имъющияся въ нашемъ сборникъ слова и ръчи мы раздълимъ на три главныя группы: слова на дни воскресные и праздничные; слова и ръчи на царские дни; наконецъ надгробныя слова и ръчи.

Къ первой группъ относятся следующія слова: слово въ неделю Самаряныни, въ неделю двадцатую по пяти:

десятниців, въ недівдю мясопустную; слово на пр. Троицу, на Архистратига Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ, слово на великомученицу Варвару и наконецъ слово на Плащаницу. Содержание словъ этой группы всегда стоитъ въ связи съ воскресными или празданчными евангельскими чтеніями. Большая часть ихъ писаны на опредвленный текстъ изъ дневнаго евангелія, а два слова-въ недвлю 20-ю и на плащаницу-только по поводу евангелія, безъ опредъленной темы, т. е. текста. Слово въ недвлю Самарявыни написанное, замътямъ истати, подъ сильнымъ вліявіемъ Златоуста, имветь въ основавів своемъ тексть: 603ведите очи ваши и видите нивы, яко плавы суть къ жатвъ уже. Сопоставляя эти слова съ целымъ евангельскимъ разсвазомъ, проповъдневъ находитъ, что Спаситель, говоря о брашив и вивахъ, созравшихъ для жатвы, разумвлъ ихъ не въ буквальномъ смыслв, а въ метафорическомъ. Подъ брашномъ и жатвою разумвется, по словамъ проповеденка, спасеніе человъческое, и онъ ставить такое предложеніе: "Какъ Богъ призвяно и несыто ищетъ спасенія нашего". Въ довазательство этого предложенія, онъ коротко воспроизводитъ исторію домостроительства Божів о нашемъ спасенія. Настоящій евангельскій фактъ, т. е. встръча и бесъда Христа съ самарянкою, по словамъ проповъдника, такъ же служить нагляднымь доказательствомь прилежнаго исканія Богомъ нашего спасенія: "Яко убо отъ пути утруждся Христосъ при владязъ, а не индъ съде, то видимое спасенія ей было его желаніе. Того вопросы искали спасительные, туда вся беседа намеряла Христова; уловляяй премудрыя въ коварствъ ихъ, жену перво въ разгоборъ вловилъ: да, котораго видъла она случайно, слышати же за возбраняющій имъ законъ не котвла, познати того вожделявть сердечно". Затомъ проповъдникъ анализируетъ поведение и душевные состоянія самаряння, и извлекаеть отсюда нъсколько назидательныхъ уроковь для слушателей: "Когда жъ такъ Богъ несыто нашему спасевію настоять жеданіемь, да не

неугодны Его явимся, не Павла, не Петра, не Іоанна или изъ другихъ кои великихъ оныхъ угодинковъ Вожінхъ въ подражаніе здв привожду, слышателевв, но самаряныню нывъшнюю. Подражайте сію и мужіе и жены добрую наставницу вашу: Коимъ либо в церковь приходить в обычай нътъ, либо и въ мысли нътъ: или и примедмимъ случайно все о иномъ попеченіе бываетъ; аще відающимъ, къ кому в зачвиъ приступилось; совершение знающемъ: что и говорять и сміяться по домамъ місто, котя и то не безъ вины предъ страшнымъ Судією, а сюды уреченное время всяваго позываеть восплакаться предъ Господомъ, сотворшимъ насъ. Самарянымя же толеко прилежить вниманиемъ Христу, котораго еще и не познада, что ни домовыя попеченія отторгвуть ей могли, не варъ солнечный, въ самомъ полуден тяжко належащій намъ, слышателіе, въ безотевтствів! кон будто бы за десять миль уже отъ дому отошли, такъ прилежно о домашнихъ печемся, и въ церкви стоя: вон и подъ вровие свые стужаемъ себе въ слыдвание глаголеныхъ отъ Христа... Подражаемъ самарявыню, христіане, ележды въ исповъданію гръховъ приступаемъ: обличаема она о тайныхъ своихъ, за укоръ того не ставила себъ, но въ соврушени бывъ глагола: Господи, вижу, яко пророкъ еси Ты. Что отъ сего? Буди той и нашъ разумъ, который и женъ, пророка исповъдана она, а исповъдая извъстна была твердо, что такой тайновидець на исціленіе раны ей открыдъ: не такиъ и мы граховъ, да не подражатели явимся іудеомъ, конхъ изобличивъ Христосъ о совъщаній на убійство Его, услышаль: самарянинь еси Ты, и бъса имаши; но буди присво намъ и въ очахъ и въ сердцахъ пророкъ взывая: Ръхъ: исповъмъ на мя безваконія моя и ты отпустывь еси нечестіе сердца моего".

Въ словъ на недълю 20-ю, составленномъ тавже по подражанію Златоусту, проповъдникъ останавливаетъ прежде всего вниманіе на фактъ погребенія Напискою вдовою своего сына: Несчастняя, беззащитная вдова погребаетъ единственнаго своего сына, который быль для нея единственною радостью въ жазни и утъшеніемъ въ горъ, который быль живымъ образомъ ел умершаго мужа. Красноръчіе, по словамъ проповъдника, не въ силахъ изобразить то душевное состояніе, которое испытала эта вдова; не въ силахъ оно изобразить и вопли и слезы ел. Но мы покажемъ, говоритъ проповъдникъ, что "горцъ плакати умершихъ беззаконно есть",—это и составляетъ предметъ или предложеніе слова. Ходъ доказательствъ въ общихъ чертахъ таковъ:

"Всяко животно полезнаго ищетъ себъ, ищетъ добра, и гдъ очувствитъ корысть свою, всъщ селами несется туда, не когда получитъ благое сдушъ свъей, болъзнуетъ, во любимаго си лишаяся, и противная стражда и благой надежды отпадая сътуетъ".

"Аще убо и мы, о зав множицею и бъдахъ ваючаемыхъ скорбвиъ, не такъ же, но далече немир чипомр повизоваться вр стисопотадениях нимихр обыклы, смерть же воегождо благихъ ему, а благихъ въчныхъ, и въндевъ приносигельная есть, то что ясно остаетъ, аще не подати къ лучшимъ отходя, и о себв не печалуещи, а о другомъ радуешися". Развитіе этихъ общихъ мыслей посредствомъ разнаго рода сравненій и образовъ и составляеть существенную часть слова. Но естественно было ожидать процовъднику такого возраженія, что не плакать надъ умерщими близкими невозможно-это выше человической, поэтому онь и говорить: правда, плакать объ умершихъ родныхъ и близвихъ побуждаетъ насъ сама природа, но "чрезъ чаяніе естество не допущаетъ. Лице бо помыслиши, яко пній животь, иній въкъ дучшій, покойній сына твоего ждетъ, аще помыслиши, яко скорбя о приближенін мадовозданнія сыновъ твоему, развъ не благодарна еси Вожіей благодати, которую онъ туне дароваль чрез смерть в насъ вшедшую, удобіе естество преклониши. Что бо когда горко воздохнешъ, когда вопль вознесешъ, и кликъ безчиный, чи тимъ уже и мертваго возставить мощно? тебъ

гръхъ отъ того болшій и мергвому не польза. Поважу образъ скорбънія, только внемли дъяніемъ. Говъ скорбълъ о погубленіи сыновъ, толико уже елико лёпо было чадолюбивому отцу и человъческаго естества причастному, чтобы скорбя такъ ли кличалъ, какъ мы себе окаевающе, животъ проклинаемъ свой, несчастну годину, в которую родился сынъ, лучше глаголемъ, бъниже сына имъти, неже имъвшу погубити. Что убо, рцими, когда бы опъ теперь не умеръ, чито вже тимъ и никогда не умретъ? Не тотъ ли законъ есть естеству отъ Вога положенній, не тое ли по вся дни собывающееся видимъ, что или сынъ прежде отца или отецъ прежде сына къ гробу отходитъ". Въ заключеніи проповъдникъ обращается къ старикамъ, мужамъ и юношамъ, приглашая ихъ жить такъ, чтобы всегда быть готовымъ къ будущей жизни.

Слово въ недвлю мясопустную имветъ двоякій составъ. Евангельское чтеніе дало проповъднику тему о милосердіи; но вь этотъ же день (28 генваря) праздновалось рожденіе Анны Іоанновны. Проповъдникъ нашелъ возможнымъ воздать въ своемъ словъ Кесареви Кесарю и Вожія Богу. Кончивши ръчь о милосердіп, онъ дълаетъ такой безъискуственный переходъ къ торжеству дня: "сія ми пристойная притчи евангельской недавно прочтенной? Какъ же бы намъ еще дню нынъшнему должное отдать, въ онь же рожденіе Ея императорскаго Величества празднуємъ" и послъ этого обращается съ молитвою къ Богу, дабы Онъ хранилъ жизнь инцератрицы на радость подданнымъ ея, благословиль ее милосердіемъ и кротостію Давида и проч.

Исходною точкою или темою самаго слова о милосердіи служить тексть: понеже не сопвористе единому сих меньших, ни Мню сопвористе. Пропов'вдникъ извлекаетъ изъ этого текста двё логически неразрывныя между собою мысли, или в'трн'ве, одну мысль, только въ двоякомъ объемъ, какъ общую и частвую: о милосердіи, какъ нравственномъ настроеніи человъка, всегда готоваго войти въ положеніе другаго

Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

14

и сочувствовать ему, а затемъ о милосердіи въ бляжайшемъ проявленіи его-милостынъ.

Все, что мы дълаемъ для нашихъ меньшихъ братьевъ, Христосъ принимаетъ, какъ бы это было сдълано для Него самаго. Такъ ли у насъ? "вогда, наприм., единаго гдъ біютъ, болить ли то в другого? Когда единаго лають, стыдится ли слышай? когда ли кому гивъвъ на старшаго, печалуемъ ли мы? когда на достоинство возводять кого, радуемся ли о томъ? Не такъ! ей, не такъ! все противно, все иначе". Проповъдникъ становится на соціальную точку зранія и, всладъ ва Златоустомъ, доказываетъ, что милосердіе, понимаемое въ общемъ смыслъ житейскихъ отношеній, какъ раздъленіе труда и взаимопомощь, есть не только добродетель, но также и соціальный законь, безъ котораго немыслима жизнь человъческого общества "Звърей и бестій свойство таково нерадети о ближняго делахъ, и такъ наприм. псу единому біемому, другій не скучнеть, а человіческій весь составь вь сіе истое состроенъ есть, что ближній ближнимъ и сыть и пьянъ, и честенъ и безчестенъ; братъ брата ищетъ: продаетъ напримъръ единъ, купуетъ другій, и когда по всемъ хитростамъ, по всвиъ майстествамъ посмотришь, брата брату помогающаго видишь: швець бо безъ вравця, а кравецъ безъ певця не живеть: панъ безъ слуги, а слуга безъ пана. Такъ и въ притчи винъшной пищій богатаго требуеть, богатій ради нищаго маду воспрівмаєть". Мнаостывя и есть ближайшее проявление милосердия: взалкахся, говоритъ Спаситель, и ве дасте Ми ясти. Изъ этихъ словъ ясно, что Богу такъ пріятна милостыня, что Онъ, по вырапропов'ядника, -- "жебраковъ, прошаковъ оникъ по граду свитающихся своею особою почитаеть; не рече бо: взалкались убозіи и не дасте имъ ясти; но взалкахся и не дасте Ми ясти". Так. обр., когда ны даемъ милостыню инщимъ, то въ лицъ послъднихъ мы даемъ ее какъ бы самому Христу. Насколько же мы милосерды бываемъ ко Христу въ вица нищихь? Проповъднивъ ръзво обличаетъ слушателей въ немилосердіи къ нищимъ, причемъ изложеніе у него принимаеть часто драматическій характеръ: онъ представляеть себя какъ бы въ живомъ споръ съ немилосердымъ слушателемъ, предупреждаетъ тъ избитыя извиненія, которыя изобръла скупость въ отвътъ на просьбы о милостынъ и съ живостію опровергаеть и осмънваетъ ихъ.

Слово на Пресвятую Троицу написано на текстъ: се же есть животь въчный, да знають Тебе единаго истиннаго Бога и Его же послаль еси І. Христа, Познаніе Бога всегда влекло за собою благія для людей послідствія. Перечислить всв такія последствія поворящему невозможно, а слышащему не вомъстимо". Тъмъ не мевъе, хотя коротко,-говоритъ ораторъ, -- припомнимъ "древность оную, вкоторую іудении познался Богъ, что тамъ не делалось славное и сильное, страшное и ужасное... а дълалось то, от еже Бога въдапивиъ". Познавши Бога, Израиль сталъ славнымъ вародомъ, сокрушилъ "кръпости враговъ, лукъ, щитъ и мечь и брань", сами язычники, трепеща единаго звука оружів ихъ, стали познавать Бога и кланяться Ему. Повятно, что, чты высшаго мы будемъ достигать познанія о Богв, твых большаго будемъ заслуживать "мадовоздаянія". Мы, христіане, страшны теперь не только "едивоестественнымъ и единообразнымъ" врагамъ нашимъ, по даже демонамъ, которыхъ мы прогоняемъ нашимъ исповъданіемъ, не только надвемся избъжать вившинхъ бъдъ, но ожидаемъ жизни въчной по слову Спасителя: се есть животь впчный, да знають Тебе единаго истиннаго Бога и Его же послам еси, І. Христа. Но что же значить познать Бога? Зпать Бога "есть непросто знати, и что толко сила нъпан есть, вся содержащая, аще видимая, аще невидимая, о встхъ промисляющая и строющая, чего бы бевбожники славнимъ именемъ греческимъ авенети прозиваеміи, хотя и на тое слепою въ полибель себе одвагою силятся, однакъ противитися безъ стида и смъху въ возмездіе дурнословію словесъ сихъ, коемъ лица ихъ покривающаго не могутъ:

но такъ еще звати, чтоби въдати волю, что есть благопріятно Богови и чимъ благоугождается Онъв. Познавши волю Божію, мы непремънно сдълаемся наслъдниками царства Божія, понеже въ Бозв вся намъ благая надвемая сокровенна суть". Проповёдникъ затёмъ подробнее говорить о томъ, что значить знать Отда, Сына и Св. Духа, въ немногихъ, но опредбленныхъ и характерныхъ чертахъ изображая Божественную волю и домостроительство человъческаго спасенія. Знать Отда значить знать, что Онъ "насъ бъдняковъ въ милости своей преизобильно ховаетъ, что намъ, которіи за праздность въ насъ добрихъ дівліч нивогда и куса хлъба не заслужили и не годни, должитъ, одеждуетъ, питаетъ и грветъ", непреставно печется о насъ, такъ что и волосъ съ головы нашей не упадетъ безъ воли Его и желая, чтобы мы изо дня въ день не предавались житейскимъ печалемъ", убъждаетъ насъ: не пецытеся, что ясте или что пісте, или чимь одеждитеся. Словомъ, познать Его праведнаго и милостиваго, - праведнаго, ибо Онъ не лишилъ юнвишаго сына достойной части пминія; милостиваго, ибо Онъ не казнилъ сына, распутно расточившаго отданное ему имъніе, но помиловаль, и какъ только завидълъ его возвращающагося съ поваяніемъ, тотъ часъ поспъщилъ къ нему на встръчу, лобызалъ его и устроилъ пиръ. Зная Отца такимъ, мы несомивнио захотимъ быть благодарны Ему и внимательны въ Нему. Знать Сына звачить знать, что Онъ "сый въ донъ Отчи, соестественній, сопредвичній изволиль спасти родь человическій чрезъ свои страданія, смерть и воскресеніе. -Зная это, мы не осменися "второе распяти Его и поплевати провь". Знать Луха Св. значитъ знать, что Онъ "вся дъйствуяй въ насъ, еже хотъти и еже творити, Онъ сподвизаетъ насъ во благое. Онъ горъ возводить, возносить, Онъ единъ благоподателень, сквернь чистительній, обновитель истліваемаго: тако въдати Духа злобою нашею воздавать всемъ на насъ воздаваемихъ не станемъ". Но знаніе добрыхъ истинъ не всегда бываетъ плодотворно, если въ гармонію съ нимъ не

приведена воля; поэтому проповъдникъ предвидитъ такое возражение себъ: можетъ быть здъсь ито нибудь скажетъ: я и самъ знаю это, но бъда въ томъ, что не могу отстать отъ того, "къ чему измлада понавыклъ", и становясь день ото дня хуже, отчаяваюсь въ наследованіи живота въчнаго. Проповъдникъ сочувствуетъ своему слабовольному слушателю, потому что раздвоеніе между волею и знаніемъэто общая человъческая слабость: "къ сей скорбъ твоей, о возлюбление, и и приложу свазать: горе, гореа; но побесъдуемъ объ этой общей для насъ бъдъ. Правда, что какъ трудно исторгнуть изъ земли тернъ, когда глубоко пустилъ кории, такъ трудно бываетъ отвыкнуть отъ того, что вкоренилось въ насъ временемъ и привычною, -тутъ вужно дъйствіе Св. Духа. Но съ другой стороны и сами мы должны заботиться о нашемъ исправленія, и Богъ, не хотящій смерти гръшника, но обращенія его, всегда готовъ содъйствовать исправленію, и спасенію и въ первій бо часъ стоитъ, и въ третій часъ сходитъ, и шестаго не закоснъваетъ, и въ девятій притягаетъ и перваго на десять не презираетъ". Между тэмъ на самомъ двав имвемъ ли мы хоть малейшую заботу о нашемъ спасеніи? Поучается ли вто нибудь изъ насъ жоть одинъ часъ, въ то время какъ делать это повелъвается намъ день и ночь? Кто изъ насъ не предпочитаетъ водить разные продолжительные разговоры о собакахъ, о лошадяхъ, о яствахъ и питьяхъ и о подобныхъ предметахъ, нежели о Богъ, своемъ Создателъ и благодътель? Имъющій друга или друзей, памятуеть объ нихъ, съ удовольствіемъ произносить ихъ имена, съ похвалою объ нихъ отзывается и любитъ, когда другіе хвалятъ ихъ: но еслибы монахъ или кто нибудь другой, пришедши въ домъ, сталь говорить о Богь, то каждый сь ревностію замітиль бы ему: "въ церкви мъсто сему, а не здъсь". Такое холодное отношеніе въ въръ, такое даже намъренное отвлоненіе отъ себя всего, что можетъ напоминать о спасеніи, пропов'я никъ объясняетъ эпикурейскимъ настроеніемь самозабвенія,

когда, человъкъ полюбившій прелести жизни, не хочеть вспомнить о своей душів, чтобы представленіемь будущихъ мукъ не смутить совъсти и не нарушить ен самодовольнаго поков. "Но кая жъ, убъждаетъ онъ, отрада слъпымъ отъ нечувствів", или какое благополучіе, завязавши глаза, бъжать въ пропасть, и отъ того, что не видишься, воображать, накую то "безпотребную, окаянную сладость"? Что за пользь опоменться тогда, когда уже невозможно будеть исправить дела: когда, аки сонъ, жизнь сія и временныя сладости изникнули, а въчное мученіе застало, настала нужда безконечный оный воиль возносити: горе, горе лютыхъ временъ нашихъ!?" Это ли значитъ знать Бога? Лучше уже и не знать Его, чъмъ знаніе Его и поплоненіе Ему ограничивать одебми "вившвими церемоніями". Въ заключеніе проповъдникъ приглашаетъ слушателей припасть къ милости Божіей и помодиться за государыню и за самихъ себя: .Ты во первихъ во умиленіи исповъданія благочестивомърци: о, Боже, сило наша, Твоя десница предварила благословеніемъ благостыннымъ Самодержавнъйшую Государыню нашу сию... Ей миръ и благотишіе, ей славу и долгоденствіе, ей животъ подавая, насъ живота сподоби. Молить о семъ вълицъ сихъ молящихся здёсь вождь малороссійскій, молить кіевопечерская лавра, первою отъ тебе въ Россіи почтенная, и сія, хотя въ лицъ худости нашей и слова нашего заимствовавъ Пастырь нашъ милостію твоею почтенный усердствуетъ тебъ. Цару, во въки живи...".

Въ качествъ темы для слова на соборъ святаго Архистратита Михаила и прочихъ безплотныхъ силъ поставленъ текстъ изъ дневнаго евангельскаго чтенія: Пошлеть Сынъ человъческій аніелы своя, и соберуть ото царствія Его вся соблазны и творящія беззаконія, и ввернуть ихъ въ пець огненную; ту будеть плачь и скрежеть зубовь. Эта проповъдь замъчательна тъмъ, что въ ея заключенія проповъдникъ присоединилъ нъчто въ родъ поздравительной ръчи архіспископу Кієвскому Рафаилу, такъ какъ 8-го ноября быль день его тегоименитства. Ръчь эта состав-

лена по правиламъ эпидиктическихъ ръчей, и матерію для нея дало оратору главнымъ образомъ ими поздравляемаго. Къ проповъди ръчь эта привязана совершенно механически. Выписываемъ ее цъликомъ.

"Егда же такъ війждо внимать себъ поучается, внемли зособна себъты церкве кіевскія, а внемли щастю твоему, паче же Вожію на тебъ благословенію, имъ же тебе благословляеть пастыру твоему літвій день Ангела своего обходити даруя: о явъ не всуе, явъ не безъ смотренія Рафанла званіемъ пророкованному: кое имя в военноначальницъхъ знатное образовало, мнится мив, да якоже (по Богословскомъ разсужденію) Ангелы болшіе болшимъ провънціямъ приставляються, тако Рафаилъ в матери градовъ предсъдательствуетъ. Познавай, а купно и поздравляй щастя себв, что ты какъ первъйшая престоломъ на память взійшла предъ Бога, и для перваго таковаго и толикаго пастыра твоего, первое имъть счастье во всвхъ церввахъ славиться. Еже, миится мив, образовалося еще оттогда, когда онъ въ рожденіи Михаилъ нареклся, то есть, да что въ военноначальницъхъ Михаилъ есть, тое онъ в пастырахъ будетъ. Познавай напоследовъ щасте твое в пастыръ своемъ, когда имъешъ благословную вину радостиаще всякая церковь какого ни есть пастыра имъвшая, а его лишающися имъетъ правилну вину вдовствующой назы. ваться, аки того лишившаяся, которій обручаеть Христу, то кое благополучіе пастыра своего видать предсадящаго. Но да кръпно будетъ щастіе се в насъ къ вамъ, о Ангелы Господны, с молитвеннимъ гласомъ обращаемся: рода христіанскаго, градови церкви хранители оградъте миромъ и милостію животъ его, утвердите в насъ благополучіе сіе долгое и неотъемлемое, другимъ завидимое, а отъ насъ непреносимое: сотворъте о насъ проповъдоватися по градамъ и мъстамъ: синове Малоросійстіи возрадуються о Пастиръ своемъ. Амвиь".

Слова, содержаніе которыхъ мы только что изложили, принадлежать по своему характеру къ проповъдямъ цер-

ковнымъ въ собственномь смысля этого слова. Къ нимъ болье всего и относятся сдълвними нами выше замвчанія. Теперь мы съ большимъ правомъ можемъ повторить ихъ. Основной мотивъ этихъ проповъдей чисто нравственный. По словамъ самаго Кулябки проповъдь, не заключающая въ себъ назиданія, есть только ласкательница народнаго слуха". Поэтому Кулябка избътаеть въ проповъдяхъ отвлеченно - богословскихъ разсужденій, которыя такъ нравидись сходастическимъ проповъдникамъ; въ нихъ нътъ такъ же религіозной полемики, хотя въ его время полемика съ протестантами и католиками составляла весьма замътную черту церковно-религіозной жизни. Если онъ и беретъ для проповъди вакую либо догматическую тему, то ставитъ ее какъ можно проще, доступнъе для слушателей, и всегда старается выдвинуть въ ней на видъ такую сторону, съ которой тема эта могла имъть практическое значение и дать предметъ для назиданія. Спасеніе, какъ плодъ нравственнаго совершенства-такова приблизительно общая тема разсмотрвиныхъ нами его проповъдей. Въ развити ея проповъдникомъ нътъ анчего оригинальнаго и особенно глубокаго. Но проповъдникъ и не имъетъ въ виду дъйствовать на слушателей своимъ авторитетомъ и своею изобратательностью: "я не догматичній", замівчаеть онь вь одной проповъди 1). Глубоко въруя въ непоколебимую авторитетность самой проповёдуемой имъ истины, онъ представляетъ себя "тростью внижника скорописца": "послушайте, молю, -- говоритъ онъ въ одной изъ проповъдей, --аще не проповъдника, то поне такъ, какъ послушанъ былъ отрокъ Даніилъ, праведный судъ возвестившій, аще не такъ какъ книжникъ,... поне аки оселъ Валааму проглаголавшій"<sup>1</sup>). Онъ не знаетъ другаго авторитета и другихъ источниковъ для своего проповъдническаго слова кромъ Священнаго Писанія и "древнихъ оныхъ отцовъ, когда еще благодатныя свиена.

¹) Слово на плащаницу. Ркп. № 51. л. 201 на обор.

<sup>2)</sup> Слово въ нед. 20-ю. Рап. № 51. л. 20 н 21.

были"1). Отъ того проповеди его являются выражениемъ чистаго христівнскаго нравственнаго ученія, —выраженіемъ "со властью и силою", свойственными человъку, убъжденному въ важности и святости проповъдуемаго имъ ученія. При этомъ проповеди его богаты анализомъ душевныхъ состояній, обнаруживающимъ въ проповъдникъ человъка серьезнаго и паблюдательнаго. Благодари указаннымъ качествамъ, эти проповъди были для своего времени добрымъ и назидательнымъ словомъ и несомежне производили впечатавніе на слушателей. Говоря вообще, проповідникъ, всявдъ за Өеофаномъ Прокоповичемъ, серьезно взглянулъ ва дело перковнаго проповедничества и поняль его истинныя задачи. Но обстоятельства и условія времени не поблагопріятствовали, однако, ему выполнить сознанныя имъ задачи проповеди церковной по всей ихъ широте. Въ проповъдвяъ Кулябии чувствуется недостатокъ живой современности. Въ нихъ не отразилась жизнь его времени со встии ея особенностями, хотя, повидимому, она могла бы дать богатый матеріаль для живаго церковнаго слова. Нравственное и соціально - политическое состоявіе Россіи были въ его время таковы, что не могло быть недостатва въ побужденіяхъ и матеріалахъ для живаго пропов'ядническаго слова.

Дворъ Анны Ивановны, состоявшій почти исключительно изъ иностранцевъ, былъ, какъ извъстно, средоточіемъ и источняюмъ правственно-религіозной распущенности, которая, въ свою очередь, развращала все, что соприкасалось со дворомъ. Для большинства людей, окружавшихъ императрицу, не было ничего святаго въ убъжденіяхъ, привычкахъ и традиціяхъ русскаго народа. Они жили по своимъ привычкамъ, по своимъ представленіямъ, насиліемъ устраняя все, что могло противоръчить этимъ привычкамъ и привлекая въ себъ, съ другой стороны, все, что предпочитало сочувство-



<sup>1)</sup> Тамъ же, слово на Великомуч. Варвару, д. 57 на обор.

вать имъ. По словамъ современника, эти люди "догматы христіансвіе, на которыхъ въчное спасеніе зависить, въ баснии пи во что поставляли, ходатанцу спасенія нашего неусыпную христіанскую помощинду, покровъ и прибъжище на помощь не призывали, святых угодниковъ Божінхъ не почитали; иконамъ святымъ не кланялись; предавія апостольскія и святыхъ отецъ отвергаля; добрая дёла, имиже вёчная мада снискуется, отметали, въ посты святые мяса пожирали, а о умерщвленіи плоти и слышать не хотвли; поминовенію усопшихъ смъявися; сами суще чада и наслъдницы гоенны, гееннъ быть не върили... И симъ даяніемъ толико любителей міра сего въ безстрастіе и сластолюбіе приводили, что мнози и въ епикурская мивнія впадали. Яждь, пій, веселися, по смерти никакого де утвшенія ність; и которые такъ бредили, таковые то у враговъ нашихъ и въ милости были, таковые и въ чины производилися; а которые такихъ предестниковъ не слушали, коликія имъ руганія, поношенія врази благочестія чинили, муживами, грубіанами нарицали. Кто посты хранить, называли ханжа. Кто молитвою съ Богомъ бесвдуетъ, пустосвятъ. Кто иконамъ вланяется - суевъръ. Кто языкъ отъ суесловія воздерживаеть, глупъ, гоне умъетъ. Кто милостыню не скудно простъ, не умъетъ, куды имънія своего употребить, не въ рукамъ досталося. Кто въ церковь часто ходитъ, въ томъ де пути не будетъ и т. д. 1). Русская знать, имъвшая прівздъ ко двору, естественно, не могла не воспринимать образа мыслей и привычекъ своихъ чужестранныхъ менторовъ и, въ свою очередь, не могла не заражать ими другихъ соприкасавшихся съ нею сферъ русскаго люда. Оттого въ русскомъ обществъ разсматриваемаго времени мы видимъ замвчательную путаницу религіозныхъ и нравственныхъ поиятій, положившую свою печать и на общественную жизнь времени. Поправіе правосудія и взяточничество



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Слово Дмятрія Свченова въ день Благовіщ. 1742 г. Лівт. русск. лиг. ч. ІІ. отд. ІІІ. стр. 14.

въ судахъ, жестовость и насилія сильныхъ надъ слабыми, развратъ въ жизни семейной, безумная роскошь и пьянство въ общественныхъ и частныхъ увеселеніяхъ и тому подобные порожи были знаменіями этого времени по преимуществу.

Подъ давленіемъ общественныхъ бідствій и неурядицъ · въ государствъ, народъ страдалъ и вину своихъ страдавій возлагаль на нъмцевъ. Неудовольствие и ропоть противъ нъмцевъ слышались во всвяъ словяъ общества. Люди высшихъ чиновъ говорили: "нынъ силу великую имъютъ оберъкамергеръ (Биронъ) и фельдмаршалъ Минихъ, которые что хотить, то и ділають, и всіхь нась губить; всі оть нихь пропали и никто не смъетъ съ ними говорить". Люди среднихъ чиновъ говорили: "Биронъ взялъ силу и государыня безъ него ничего не сдълаетъ. Всъмъ вынъ овладъли иноземцы. Биронъ всемъ овладалъ". Въ монастыряхъ говорили: "Какъ не боготворятъ чрево, когда тирански собирая съ бъднаго подданства слезныя и провавыя подати, употребдяють на объяденія и пьянства, и какъ сатанів жертвы не приносять, когда слезныя и кровавыя сборы употребляють на потвин? А на все это государыню приводять иноземцы, понеже у нихъ врестьянъ нътъ и жалъть имъ некого, хоть вев пропади; да хотя и есть у нихъ, да у немногихъ, а хотябъ и у всвхъ были, такъ они брегутъ ли о нашихъ русскихъ врестьянахъ? Чай хуже собавъ почитаютъ пропашее наше государство!"

Биронъ и его дружина чутко прислушивались въ говору народа, чтобы своевременно предупредить болве громвое выраженіе неудовольствія. Не ствсняясь особенно средствами, они преслівдовали людей, вазавшихся имъ опасными, преслівдовали и тівхъ, которые, хотя по личнымъ своимъ средствамъ и не могли быть опасны могущественному фавориту, но громче другихъ говорили правду. Такимъ образомъ сложился тотъ порядокъ вещей, который мы представляемъ подъ именемъ "бироновщины".

Въ такое-то время живое и правдивое слово пастырей церкви было бы очень желательно и несомивнио могло бы принести большую пользу народу, но оно было невозможно. Легво представить себъ положение духовенства въ это время. Въ прежнія и еще недавнія времена оно стояло въсрединъ, такъ сказать, между правительствомъ и народомъ, истолвовывая последнему распоряженія и предначертанія перваго. Но какое положение оно заняло бы теперь, и чью сторону должно было бы принять? Очевидно, оно не могло стать на сторону правительства, не поврививъ совъстью и не возбудивъ въ обществъ недовърія и презрънія въ себъ. Стать на сторону народа, высказать сочувствіе его тяжелому положенію, одобрить и утвшить его въ этомъ положеніи добрымъ пастырскимъ словомъ-это значило бы некоторымъ образомъ стать противъ правительства, а следовательно, подвергнуться преследованію, ссылкамъ и т. п. Въ томъ н другомъ случав обстоятельства современной жизни не могли, очевидно, быть предметомъ публичнаго церковнаго слова. Но не говоря о порядкъ и обстоятельствахъ современной жизни, не легво было насаться даже нравственнаго состоянія народа; по врайней мірів нужно было много осторожности, чтобы, разоблачая правственныя язвы общества, его порови и увлеченія, не обмолвиться лишнимъ отвровеннымъ словомъ, въ которомъ подозрительный слухъ могъ услышать больше, чвиъ нужно.

Проповъдникамъ оставалось такимъ образомъ или говорить безцвътныя, не имъвшія отношенія къ современной жизни проповъди, или совсъмъ замолчать. Проповъдники избрали, какъ извъстно, послъднее и царствованіе Анны считается временемъ совершеннаго упадка и прекращенія церковнаго слова. Дмитрій Съченовъ въ словъ 25 марта 1742 года 1), описывая образъ мысли правителей и порядокъ вещей временъ Анны Ивановны, замъчаетъ между прочимъ:

<sup>1)</sup> Abr. pycca. a. 4. II. org. III. crp. 14.

"А наипаче коликое гоненіе на самых благочестія защитителей, на самых священных тайн служителей, чин духовный: архіереевь, священниковь, монаховь мучили, казнили, разстригали; непрестанныя почты и водою и сухимъ путемъ—куды? зачёмъ? Монаховъ, священниковъ, людей благочестивых въ дальные сибирскіе городы въ Охотскъ, въ Камчатку, Оренбургъ отвозятъ; и тёмъ такъ устращили, что уже и самые пастыри, самые проповёдники слова Вожія молчали и устъ не смёли о благочестій отверати. И правда, духъ бодръ, а плоть немощна: не всякому-то благодать мученичества посылается".

Хотя Сильвестръ Кулябка не последоваль своимъ собратамъ и довольно часто, какъ мы видъли, говорилъ проповъди, но по недостатку ли "этой благодати мученичества", или, быть можеть, по особенному складу своего ума и характера,---только и онъ избъгаетъ въ проповъдяхъ своихъ ръчи о современныхъ обстоятельствахъ жизни и современномъ положения вещей. Даже упрекая и обличая слушателей въ извъстныхъ порокахъ и слабостяхъ, онъ не беретъ этихъ пороковъ изъ самой жизни и не изображаетъ ихъ чертами ихъ фактическаго существованія, старается скорве объяснить и раскрыть ихъ психологически, или по крайней мірів рисуеть ихъ такими общими чертами, что въ нихъ нельзя узнать пороковъ этого именно, а не другаго времени. Проповедникъ даже, какъ мы видели, заимствуетъ иногда описаніе пороковъ у отцовъ и проповъдпиковъ первыхъ въковъ христіанства, наприм., вемилосердіе своихъ слушателей описываетъ словами Златоуста: "Скажу тебъ отъ Златоустаго учителя: алчущаго Христа не напитоваемъ, о одномъ куски хлъба не милуемъ, озлобляемаго гонимъ, мъста ему нигдъ же не даемъ"1). Лишь изредка, и то какъ бы миноходомъ, онъ намекаетъ, повидимому, на современные нравы и пороки. Тамъ и сямъ встръчаются намени на холодное отношение въ церкви и



<sup>1)</sup> Слово въ недваю инсопуст. Ркп. акад. № 57. стр. 23.

въръ, на роскошь, пьянство и лицемъріе. Въ словъ наприм. на Архистратига Михаила проповъдникъ говоритъ, что любовь въ Богу состоить въ исполнения Его заповъдей, что, след., не исполняющій заповедей, не любить Бога, богоненавистникъ, и продолжаетъ: "да можетъ вто сказать: чего жъ хощетъ слово, дабы я ни о чемъ другомъ не говорилъ, и вичего не дълалъ, кромъ только что о заповъдехъ Божінхъ. Такъ я не къ тому званъ, тое дело пущай монахомъ будетъ, которимь нітъ чего другаго дівлать: о добрій господине! Нъть ли твоего званія о заповъдехъ Божінкъ поучатися хотя на время? Такъ пътъ твоего званія и царство получить, кое ничемъ другимъ спискуется, только симъ, скажи мив, гдв тогда еще монахи были, когда Давидъ воспвлъ: въ законъ Твоемъ поучуся день и нощь: впдимъ ли, яко день и нощь, т. е. непрестаннаго поученія, а не временнаго Давидъ котълъ, да и той же иного отъ монаховъ да еще и главивишаго званія быль, т. е. царскаго. О времени! о обичая!" Вътомъ же словъ говоря о видахъ соблазновъ и различая "соблазиъ въ подающемъ и соблазнъ въ воспріемлющемъ", проповфдвикъ говоритъ: "соблазнъ въ пріемлющемъ бываетъ, когда и ніть вины къ граху, да раставнный умь либо зависть совытуеть тое думать кому о другихъ, что самъ въ обычан имветъ; напримъръ: видитъ кого к церкви идущаго на моленіе, а его мысль не туда влечеть, но гдв бы чашу хорошаго вина испить: тутъ и говоритъ: вотъ лицемъръ". Встръчается намекъ на угодливость и лесть; въ словъ "на плащаницу" проповъдникъ говорить о подражаніи страстямъ Христовымъ и замічаеть вь одномъ мівстів "але то бъда: многажди вышнимъ себъ властемъ работимся, такъ что ихъ плачъ на себв переимаемъ, ихъ зловлючевіе, когда ови пострадавши нізчто велми виспадають скорбми, на себе перевесть слово льстимся, будтобы уже они степлянныя души имбли, а мы только одии деревянныя либо каменныя, которыми не скоро, либо и всяко бользней не чуемъч. Вь томъ же словъ попадается мимоходный на-

мекъ на увлечение роскошью и разгуломъ: "Такое то нинвшное торжество наше, которое отъ насъ ничего не требуетъ больше, развъ дабы мы ненеподобнивами являлися бользней Христовыхъ, но въ сердци бы оныя и въ мысли повсегда обносили; аще же тотъ въ крови валяется, а мы въ сластехъ, убійственное се несострадательное дело есть. И вое бо тутъ сходство? Онъ потами, онъ бъдами, онъ ранами, всякимъ видомъ болфзией, досадъ, алчбами, жаждами, воздыханіи неизглаголанными: а мы на ложахъ, на объдахъ изутра, то есть только что на свътъ займаться стало, вино и сикеръ гоняще, туда попасть мыслимъ, гдв плотяное невходно, но духовная вся обдержится, хорошее се подражавіс такое". Въ словъ на недълю мясопустпую проповъдникъ возмущается противъ грубости нравовъ и жестокости людей своего времени: "что либо къ нищимъ сдъланное нами, все то самому себъ Христосъ Господь сдъланное причитати обываъ. Что се есть? Отвудова се? Такъ ли в насъ водится? Поставимъ образецъ отъ себе. Когда, вапримъръ, единаго где біють, болить ли то в другого? Котда единаго лаютъ, стыдится ди слишай? Когда ли кому гиввъ на старшаго, печалуемъ ли мя? Когда на достоинство возводять кого, радуемся ли о томъ? не такъ, ей не такъ! все противно, все иначе! біютъ кого, кость котораго отъ костей твоихъ есть, а мы вопівиъ: бій жесточай, и настоимъ зубами скрежещуще, ярость звёрскую показуя, и когда би толко естество человическое не возбранило, всего съ твдомъ пожерти готовы. Лаютъ кого, а ми приговоруемъ: такъ ему и треба и т. д". Мы старались выписать наибол ве рельефные намеки на современные вравы въ проповъдахъ Кулябки, но ясное дъло, эти намеки слишкомъ случайны и слишвомъ общи и не даютъ читателю болъе или менъе определеннаго и яснаго представленія о вравахъ русскихъ людей разсматриваемаго времени. Обходя щекотливую дъйствительность, проповъдникъ предпочитаетъ поучать своихъ слушателей общими вравственными разсужденіями.

Но есть у Кулябки слова и рвчи, въ которыхъ онъ пасается политическихъ обстоятельствъ своего отечества, хотя и представляетъ ихъ въ несовсемъ правдоподобномъ свътъ. Это именно слова и ръчи на высокоторжественные царскіе дан, составляющія вторую группу его словъ. Върный требованію Проводовича, Кулябка не упускаеть случая воздать должную честь царской власти. Уже въ разсмотрънныхъ нами словахъ на воскресные и праздвичные ини мы встръчали въ заключеніяхъ словъ благопожеланія и молитвы за императрицу. Но отъ последнихъ годовъ царствованія Анны Ивановны сохранилось, въ нашемъ сборникъ сочиненій Кулябки, три полныя слова, посвященныя тремъ высокоторжественнымъ днямъ этого царствованія, именьо слова, сказанныя: въ день тезоименитства императрицы 3 февраля 1738 года, въ день восшествія на престолъ 19 генваря 1739 года и слово въ день коронація ея, сказанное въ 1740 году. Слова вти по содержанію имъютъ твеную связь между собою и представляють какъ бы одивъ трактать о важности царскаго служенія и вийсти съ тимъ чрозвычайно лестный панегирикъ Аннъ Ивановиъ.

Въ первомъ изъ этихъ словъ развивается такое предложеніе: "Почему мы, якоже то и всёмъ народомъ свойственно есть, Ангеловъ Государей нашихъ собственнёйшею и искреннёйшею любовію же и радостію, и усерднёйшимъ и множайшимъ молевіемъ праздновать долженствуемъ?"

Въ словъ въ день восшествія императрицы на престолъ поставлено предложеніе: "Всегда ли при возведеніи на престоли царей люди веселитися должин, и почему то приличествуетъ слово сіе Государынъ нашей: яко она оправдана владычествовать надъ Россіею?" или накъ оно иначе формулировано у проповъдника: "всегда ли царіе Божіею десницею на престолехъ своихъ посаждаются?"

Наконецъ третье слово въ день коронаціи изъ текста: Ты благословиши праведника, Господи, яко оружівмь благоволенія вънчаль еси нась, развиваеть мысль, что благосло-

веніе Божіе, почивающее на царахъ, всегда сопровождается благоволеніемъ Божіниъ въ людямъ.

Въ донавательство предложенія перваго слова проповъдникъ приводитъ три главныя положенія: царская власть происходитъ отъ Бога и ей усвояются божественныя названія; она утверждается Духомъ Святымъ, который рувоводитъ дълами царей; наконецъ цари живутъ не для себя, но для народовъ, которыми они управляютъ. Мысли для развитія этихъ доказательствъ заимствованы проповъднитомъ главнымъ образомъ изъ Священнаго Писанія и библейской исторіи, а также и отъ разума.

"Царское имя, -- говорить проповедникь, -- не земныхъ вимысать то. Но вкоже всявая вещь единаго въвоею мудростію управлятися имветь природное желаніе, тако сіє правительства имя единимъ собою назданное, показалъ богъ еще тогда, когда небо и землю совершивъ, цара имъ собообразнаго, человъка глаголю, уставилъ и отсюду видно имя царское отъ древности своей, видно и отъ достоинства наздавшаго и. Должность же имени того кому не видна? К тому бо и назданіе власти царской смотрело то едино, и первое Его намъреніе было, да дружество человъческое, единаго коего главою радосное, и въ союзъ твердое и в единомыслыствъ пръпкое пребудетъ. Къ чему самому единів и отъ единаго происходящій человова заручать имоли закони. Да когда нижнимъ предержателемъ управляемін челов'яцы, емужъ и боявнь, и ваконовъ исполнение данствують отъ себе: то оттого и о вышнемъ царъ, не въ очахъ ихъ, но въ сердцахъ престолъ свой поставляющомъ разсуждають такъ: что в Его власти животъ и смерть, въ Его рупакъ мечъ отмщевія, до разділенія души же и духа, до членовъ и мозга пресвцающій. Егдажь имя такое оть самаго Бога назданів ниветь свое, почему имени того людемъ, елинди Ангеловъ ихъ праздичемъ, высочанщое нъвое торжество свойствуется, не мой догадъ будетъ се. Покажутъ то известивище словеса Вожественная, боговъ нариданія елинив имъ дарству-Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. 1.

ющів. А здів и разсудитить можно будеть, какъ то имени Божія участнимъ новое ніжое, а не и другимъ обычайное годствуетъ празденство. Поважетъ сама истина царей во власти оживленія и умерщвленія, временнаго мало чимъ отъ Вожіей упосліждающая: повнегда имъ суди Божін въ людехъ дваль, то есть мучети злотворцевъ, благотворцамъ всякую мелостиню являть, составлять и отямать заковы, облегчать один, премънять другін, въ ихъ званін заключа. Зримъ ясное спидътельство сего въ кинг. 2 Парал. с. 19. Зрвте, рече, что творите, не бо человвческій судъ двлаете, но Господній, и едина аще разсудите, на насъ преизбудетъ. Полажеть тое Духъ Божій, дары своя въ нихъ извіствующій, и собою помазующій ихъ. Еже видети было на Давиде. И почи, рече, Духъ Господень на Давидъ отъ дне того и потомъ. И много сего собрать мощна бы, аще бы о томъ только и різчь была. Напримівръ; какъ то сердца царей, по свидътелству Соломонову, неудобопостижна; не удобнопостижна же за пребывающаго и дъйствующаго въ ныхъ Духа: явъ оны что ня делають. Божіниь Духомъ водным делеють. Что самое отъ Давидовыхъ же словесъ собрать мощно: Духомъ владычивмъ утвердимя. И мий же словомъ не представляющу и мало, вто и самъ отъ себе познать не можетъ; что царіе ве себъ живуть, но животь ихъ весь доброе и неподвижное народа состояніе. Отъ чего что слёдуеть? тое, что когда мы благодарственнія либо умилостивительнія къ Богу о царскомъ жетін возсылаемъ мольбы, на насъ же самыхъ преходить все, какъ корень и составъ имъющихъ на TOMB".

"Понеже цари, — говорится въ словъ въ день восшествія Инпаратрицы на престоль, — Христами Господними нарицаются веодновратно въ Писаніи, то какъ Христось, не можна свазать, чтобы не отъ десницы Божіей быль, то нельзя не празнать встхъ царей отъ рука Господней не быть по сему". Но если вст вообще цари поставляются на престоляхъ не безъ воли Божіей, то избраніе ихъ и самое царство-

ваніе бываеть или по благословенію Божію или только по допущенію. Въ доказательствів этихъ мыслей посредствомъ историческихъ приміровъ и состоитъ первая теоретическая часть слова. Во второй же части доказывается въ частности относительно Анны, что она ввопила на русскій престоль не только не безъ воли Божієй, но и по Божію избранію и благословенію.

Третье слово, составляющее вакъ бы естественное продолжение двухъ первыхъ, развиваетъ такую главную мысль: благословение Божие, ниспосылаемое на царей, всегда сопровождается благоволениемъ Божимъ къ людямъ, управляемымъ этими царями. Такъ какъ слово это развивается изъ текста: "Тъ благословиши праведника, Господи, яко оружиемъ благоволения вънчалъ сси насъ": то посредствующихъ доказательствомъ, среднимъ, такъ сказать, терминомъ въ немъ, служитъ мысль, что цари, благословляемые Богомъ,—непремънно праведники, якои ни думать чего безъ Бога не могутъ, ни дълать, какъ сердце свое въ рукахъ Божихъ имъющи всегда". Самыя же доказательства заимствованы большею частью изъ история еврейскаго изрода.

Но болье интересную часть этих словь составляеть приложение развитых в проповедником общих в мыслей из царствованию Анны Ивановны. Часть эта во вебх трехъ проповедях представляеть чрезвычайно пышный панегирии Анна Ивановна. Проповедника не свупится на громию эпитеты и похвалы Императрица. Она называеть Анну благодатною, чудною, великою, славою Россіи, радостью и прославленіемъ ея, кроткимъ Давидомъ, мудрымъ Соломономъ, великимъ Константиномъ, державнымъ Өеодосіемъ, живымъ Петромъ и вдовствующею Юдинью, и Россія, по его словамъ, никогда не была счастливъе, чъмъ въ это царствованіе. Но съ особеннымъ напряженіемъ онъ старается раздуть внашнюю, военную славу этого царствованія. По словамъ оратора, время царствованія Анны перестали уже

считать годами, а считають одержанными ею побъдами; даже весна не украшается въ такомъ изобили цвътами, какъ годы царствования Анны украшены побъдами. Ея войска и ихъ предводители превзошли самаго Юлія Цезаря. Послъдній говоряль: "пришель увядъль, побъдиль"; о руссихъ же вождяхъ можно сказать, что они болье побъдили, чъмъ видъли.

Если мы должны вообще съ радостью, любовію и молитвами праздновать дии тезоименитствъ царскихъ, -- говорится въ первомъ словъ, -- то обращая въ частности внима. віе на настоящій день, т. е. текоименитство императрицы, я не нахожу словъ для выраженія той радости, какая должна обнимать Россію. "Аще твоему ныв'ящнему дию внять восхощеши, яко же и должна еси, Россіе, равнаго и слова не обратаю, конмъ бы, какь краемъ перста коснувшися, представить редость, отъ щастія въ теб'в рожденную, отъ побъдъ умноженную, Божіниъ всегда на тебъ благословевіемъ возрастающую. Нашей Государинв щастіемъ двлается, снеове Россійстін, что мы и благоплодства земная собпраємъ и всякое добро не лишаетъ насъ. Нашей Государинъ оружіемъ толикіи уже по Асіи въ маломъ лять числів, а еще по градохъ врёпостію и воличествомъ силныхъ, сооружени обелиски и пирамиди, последнимъ народомъ Аннино ния предвозвъщающія. Нашей Государинъ оружія одни устрашились, другіи удивились, протчім отъ гивадъ изгнанни своихъ, въ скотскыхъ селеніяхъ селенію покоя чиутъ своему. На нашей Государивъ Вожіниъ благословеніемъ дълается, что всякій годъ теченіе свое новою преславною завлючаетъ побъдою такъ, что уже не столько весна цвътами своины, сколко твоей, Россіе, Госудирына лата побадамы уврашаются; побъдами же, поторія всь, аще бы и на хартін видеть, и того бъ было много разсуждать: было бъ много разсуждать, понеже было бъ чему удивлятся, какъ той просто до побъди приступить. А з нашими оружевосцами, з вамы богохранимое, и Христа Господия, то есть Христоименитой Государинъ вашей любителное воинство, и в вамы искуснъйшие вожди и управители, лучшее сдълалось, неже с онимъримскимъ кесаремъ Гуліемъ, побъдамы своимы похвалившимся такъ: пріидохъ, видъхъ, побъдихъ. О васъ бо можно в правду признать, что вы болье и скорье побъдили, нежели видъли. Отъ чего всего познать мощно, какъ тебъ не мило, драконе ассійскій, когда Аннию имя, Аннина слава въ обоихъ твоихъ ушесахъ гремитъ. Когда послъ всъхъ первыхъ, а в тъхъ міру всему и взвъстнихъ, и дивныхъ, летитъ въсть, что Очаков городъ взятъ. О въсти не слыханнія!

Восшествіе Анны на престоль, по словамь оратора, было виною всемірнаго торжества, тамъ болве торжествуетъ его Россія, для воторой событіє это было милостивымъ посъщенить Вожинит, началомъ счастья и благополучия, и ораторъ отъ лица Россіи язливаеть предъ Богомъ чувство этого торжества въ стихахъ пъснопеній Давидовыхъ: "Не можетъ Россія не праздновать сего, не можетъ къ Тебъ не утреневать, Боже нашъ, когда возжада къ Тебъ душа ея, и Ты помянуль еси ю: паче же всю себе предълицо Твое въ храмъ Твой собирая днесь весело восклидаемъ въ Тебъ: тако во святомъ явися Тебъ видъти силу Твою и славу Твою, видъти силу, ею же злохитростнія враговъ совъти запяль; видети славу, на ея же верхъ восхожду уже. Не можеть не исповъсти: тако благословаю Тя въ житіи моемъ: благословаю въ животв, его же милость Твоя предварила есть: яко дучин милость Твоя паче животъ. Не можетъ о нынашнемъ рукъ своихъ дала не признаться, тако глаголя о имени Твоемъ: воздёжу руце мои, яко отъ тука и масти да исполнится душа моя, и устнама радости восхвалять Тя уста моя. Не можетъ наконецъ Россія въ день сей, въ день же милостиво пригрателнаго на себе Вожів посъщенів, и въ другинямъ не восиликнути своимъ: наполните мя рожами, опройте мя цвътами". Этотъ день, -- говоритъ нъсколько далье проповъдникъ, обращансь къ Россіи, -- "благополучіе твое тебе было уже отбъгшое какъ уздою возвратиль, потрать бывшихь благихь лучшихь и твердыйшихь праобратеніе дароваль; по крашкой бура глубокую тишину, по мракахь свать; словомъ сказать... самій въ теба духъ твой и утробы вся изліявшіяся въ тебе возвратиль".

Развивая вторую часть предложенія: "почему придичествуеть слово сіе Государынь: яко она оправдана надъ всею владычествовать Россією", проповъдникъ снова увлекается военно-политическимъ могуществомъ и славою этого царствованія и превозносить личныя достоинства императрицы, которая, по его словамъ, вмъсть со скипетромъ наслъдовала нравъ, мужество и мудрость Петра Великаго.

"Многіе царіе по избравію на верховную сію восходять власть: а твоя, Россія, Государыня насліднов скипетра пріять, и насліднов не въ врови толко, но и въ добродітели. Пойде нравомъ, пойде мужествомъ, пойде высокимъ и скорымъ разсужденіемъ первому по всему подобная Петру Первая Анна и не въ диво себі имітеть, яко же и оный великій Петръ (чего другія доказать недовольни), царей на престолахъ поставляти великая Анна. Гдів ни пойде оружіемъ, а оружіемъ праведно приносимымъ вездів побітивання чудная Анна, ся же государствованія літа забываемъ уже мы исчисляти временами, во побітдами"...

"Многіе царіе пріемлють скипетро, но еще не навыкли содержанія его: а твоя Россія, Государыня, прежде множайшихъ лётъ давно уже съ Давидомъ двойственную оную званія царскаго пёснь Господевъ пёть научилася: милость и судъ воспою Тебъ, Господи: еще прежде царствованія въ тебъ многихъ и народовъ и князей высочайшая Герцогиня была: была твоею, Россія добра, прежде своего на Россійскій престолъ восшествія и промыслительница и Первому Петру совътница".

Проповъдникъ настолько воодушевляется описавными достоинствами императрицы, что, по его словамъ, еслибы въ настоящее время былъ живъ еще апостолъ Павелъ, то онъ непремънно написалъ бы въ Россіи послоніе съ особеннымъ привътствіемъ; проповъднивъ прилагаетъ и проэктъ

такого посланія: "Державной Аннъ и домашней ся церкви благодать и миръ. Твоя, Россія, Государыня матерь о чадехъ суще болящая, милующая, а не умерщвляющая. Твоя на посльдокъ, Россія, Анна сама тебъ и кроткій оный Давидъ, и мудрый Соломонъ, и великій Константивъ, и державный Өеодосій, и живый въ тебъ Петръ, и вдовствующая Юдиетъ, дивная тезоименная Анна постомъ и молитвами не исходящая отъ церкве". Обращавсь въ заключеній слова въ самой императрицъ, проповъдникъ просить ее принять отъ пастыря Кіевскаго поздравленіе въ такой сормъ: "Ты, славо Россійская, ты радосте и прославленіе людей твоихъ; яко сотворила еси мужественно и укръпила сердце твое; сего ради рука Господня удержа тебе и будещи благословенна во въки".

Въ словъ на коронацію 1740 года проповъдникъ накъ бы обобщаєть все то, что онъ сназаль объ Аннъ въ предыдущихъ словахъ, —послѣ чего мы получаемъ цъльный и прекрасный образъ императрицы, хотя не вполнъ согласный съ историческою дъйствительностію.

Доказавъ посредствомъ текстовъ Писанія и библейскихъ примъровъ общую мысль слова, что благословение Вожие, пребывающее на царахъ, всегда сопровождается благоволеніемъ Божінив въ людямъ, проповъднивъ продолжаетъ: "Помянемъ же прочее, что мы празднуемъ нынћ: Влагословеніемъ царскимъ благоволение въ насъ дъйствующи съ того дне, котораго девять годъ назадъ, вънецъ на главу возложенъ Вогомъ оправданной надъ всею владычествовать Россіею Аввъ Іоанновив и отъ самаго имени извъстни даръ тебъ, Россія, что уже благодать надъ нами царствуеть благодатная Анна, многихъименъ Авна. Вуде бо посмотримъ въ деннонощныя мольбы ея отъ церкве постомъ и молитвами и любленіемъ благоавпів дома Божів не исходищів съ оною пророчицею Христа благословившею, праведная Анна; буде на милость и кротость в всёмъ, съ онимъ протчайшимъ всёхъ человеть Давидомъ, - вроткая Анна; буде на мудрость, правительству подобающую съ ощымъ вожію престолу присъдящую премудрость испросившимъ себъ Соломономъ, мудрая Анна; буде на мира церквамъ и благочестія желаніе съ онымъ благочестивымъ Константиномъ, благочестивая Анна, буде де въ державъ царствія распространеніе съ опымъ величимъ Оеодосіемъ, великодержавная Анна; буде въ побъды просіявіе съ онымъ побъдительнымъ первымъ Петромъ, побъдительная первая Анна, и се явное въ насъ благоволеніе Божіе, имъ же толико уже вънчается при благословляемой въ житів своемъ Богооправданной Аннъ.

Гораздо больше, повидамому, умеренности, искренности, и исторической правды въ поздравительной речи съ восшествиемъ на престолъ, сказанной Кулябкою Елисаветъ Петровиъ.

Въ ночь съ 24 на 25-е ноября 1741 года совершился перевороть, возведшій на Русскій тровь Елисавету Петровну. Въ манифестъ, изданномъ черезъ три дня послъ того, объяснены были права новой императрицы на русскій престоль и исторія нарушенія этихь правь, установленныхь еще завъщаниемъ Екатерины І. Успъхъ переворота, возведшаго императрицу на прародительскій престоль, приписанъ "наипаче и особливо" преданности лейбъ-гвардія полковъ. За ними скрывались люди, действовавшіе въ решительныя минуты въ пользу Едисаветы. Но манифестъ могъ бы назвать еще партію, хотя и не принимавшую участія переворотъ, но отозвавшуюся сочувствіемъ новому царствованію, вынесшую много тяжелых воспоминаній изъ временъ господства Бирона: этою партією было духовенство. Прискорбная исторія съ Ософилантомъ Лопатинскимъ единственная въ своемъ родъ; простое, очень естественное чувство неудовольствія къ иновърцамъ, захвалявшимъ въ свои руки значительную часть правленія, имфешимъ вліяніе даже на церковные дъла; наконецъ раздраженіе, вызванное полемикой съ католическимъ и лютеранскимъ ученіями,--все это не мало содъйствовало тому, что перемъна правительствующаго лица, объщавшаго положить конецъ прежвему порядку вещей, встричена была расположениемъ со стороны духовенства. Поэтому вакъ только совершился перевороть, представители духовенства, безмолествовавшіе въ предшествовавшів царствованія, раскрывають уста и громко, съ неподавльною радостью, привътствують виператрицу. Проходить пять, шесть, десять лють после переворота 25 ноября 1741 г., и проповъдникъ все таки считаетъ своею обязанностію возвратиться воспоминаніемъ въ столь счастливому, по его мивнію, событію, указать на его общественное значеніе '). Съ своей стороны Елисавета Петровна не остается равнодушною слушательницей такихъ панегириковъ: въ ен правлене мы видимъ цвлый рядъ указовъ, обнаруживающихъ особенную заботливость и попечительность правительства о церкви, ея служителяхъ, монастыряхъ, о распространеніи православія среди иновірцевъ, на востовъ Россіи и въ Сибири.

По порученю віевскаго архієписнопа Рафаила в ), Сильвестръ Кулабка приносить Елисаветв Петровив поздравленіе со вступленіємъ ен на русскій престоль и, подобно современнявамъ своимъ, привътствуеть это событіе, какъ торжество справедливости и зарю новаго будущаго для Россіи. Ораторъ говорить о преимуществахъ наслідственной власти предъ выборною, и въ словахъ его слышится прежде всего глухой упрекъ кратковременному царствовавію Іовина Антоновича, которое, по мивнію оратора, было наказаніемъ Божіниъ русскому народу.

"Хотя и вси просто царіє, яко же самовысочайшая власть на вемли, отъ Бога учинення на то, да посреде людей своихъ седи, яко же отцы, здравія и сугубихъ ползей народнихъ любителіє, свётлеются яко же солица, отъ бла-



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лът. рус. л. т. 11, отд. 111, стр. 2.

<sup>\*)</sup> Pan. K. As. N 51. z. 40.

гихъ равно и отъ заыхъ теплоты милосердія своего не врыющіе: почитаются якоже бози, Божін на земли милости и гивва дело заимствовавшін, Вышвиго воли сердцами своими въ рукахъ Божінхъ носимими, извъстителіе. Но когда бываетъ то, что иніи якъ не въ ввецахъ рожденни, но на то избранны, себе забывають, самопоследивний въ народе человевь, за таковаго властелина сущимъ догадомъ Вога себе прогивваннаго, либо и отъ Бога себе оставленнаго признаваетъ: а наследная власть, якъ не въ диво себе венецъ поставляющая, но съ нимъ рожденна, съ нимъ воспитанна, прямое дъло единаго Бога есть: Вога то есть на котораго заврить нельзя, дабы таковую Онъ намъ власть въ наказаніе допущать, въ котораго то есть силь и прежде рожденія еще, и въ самомъ рождения, оную возбранить было: но наслъдственняя власть истинное дело отеческое есть, съ знаніемъ народныхъ користей и любленіемъ людей своихъ родящаяся, и единого коегождо ползу въ утробахъ и въ сердцы своемъ восящая".

Если наслъдственная власть имъетъ сама по себъ такія преямущества предъ выборною, то съ другой стороны Елисавета Петровна по своимъ личнымъ качествамъ вполнъ была способна, по мнънію оратора, поддержать доброе наслъдіе Петра, отъ вогораго ее несправедливо устранили, и ораторъ съ негодованіемъ говорить о дъятеляхъ тридцатыхъ годовъ, изъ личныхъ расчетовъ устранившихъ отъ престола Елисавету. Онъ упрекаетъ ихъ въ неблагодарности къ Петру, который возвысилъ ихъ, "не малими въ Россіи" сдълалъ, а они вмъсто благодарности лишили престола его прямую наслъдницу.

"Ты, Всеавгуствиная Монархине наша, радостии теперь всвхъ насъ на себв очеса обращающая, а съ тимъ и сердца наша намъ возвращающая, яко не Імперіи только великаго онаго Петра, но мудрости и мужества, но и всвхъ просто добродьтелей Его, наследный у насъ Государь, кто не явно исповесть, разве бы которій либо между родителми и дщерами средства считать не умель, и живой крови ихъ признать не хотель, либо завистію заслёплень, слёпо н глупо противо уму своему ишоль, было бы, что, когда ты всемилостивъйшая Государыня ваша по блаженныя и въчно достойныя памяти Государяхъ Родителяхъ Твоихъ, явъ живая ихъ кровъ, сама намъ и Петръ, Сама и Петровна остолась, и потомъ уже и зависть сама, якъ которая не въ даленихъ, но въ близнихъ живетъ, никакой на Тебъ притенсін сискать не могла, да главы народнивь діламь отъ Петра великаго посвящение, а якъ самій евенть показаль, и прамо вътренніе, то есть въ коихъ толко устахъ быль Петръ, а въ главахъ ихъ сущій ветръ. Везчисленніе отъ всвхъ сторонъ ума нхъ флачки ихъ толко ползамъ, а твоей чести разоренію, Россів уналенію служащіе надиналь, было, глаголю, что таковые и толикіе главы світомь Россія Петромъ на свътъ въ Россію пущеніе великить Петромъ немалими въ Россіи подвланніе, Тебе наследія лишили, венца отчуждили, всю презрвли, всю уничтожили".

По словамъ оратора, народъ сочувствовалъ Елисаветъ и въ ев унижени видълъ унижение собственной чести, снисяваной ему Петроиъ: "Всеподдавнъйшів сердца наши воздижанія неизглагоданными къ Вогу кричади, въ нелюблевін Тебе Петровны, якъ бы уже и своей чести Петромъ имъ спабдънной, ненавистникамъ, народнимъ ихъ именемъ Россіи позивая такъ: сего ли у тебе заслужиль Петръ Россіе, дабы такъ презръвъ быль въ Петровиъ? въ живомъ своемъ образъ, въ другомъ въ себъ презрънъ? Poccie! поторая Петроиъ отрожденна, Петроиъ возставленна, нымъ въ славу, нымъ въ силу и крепость возрасла, нымъ победительною надъ врагами, любителною отъ всехъ, нымъ страшною, нимъ прасною сдъланна? Россіе! коей, еслибы прежней сеей еще титли не было, ей свято, праведно наректися бы должна Петровна! дабы сіе не единъ толко градъ собствениниъ симъ именемъ титуловался Петеръ бургъ, но и вся ты Петровъ градъ вменовалась". Но сочувствуя Елисаветь,

народъ не смваъ однакоже выразить громко этого сочувствія и уже отчаявался видіть Елисавету на русскомъ престоль. Но всемилостивый Богь, экоторому, по Златоустому святому, обычай есть тогда спасать, когда отвеюду отчаявіе приходить, зділаль тое, чого мы хотя и хотіли, да далей и хотъть уже не смъли, посадиль на родительскомъ престолъ Петровну, дабы мы чего такъ долго желали, подуча то, болшъ чего уже и желать не могли. Посадилъ же Петровну, то есть въ твердость Россіи и самую каменную Пухомъ напастей бурныхъ не сокрушаемую, не колеблемую, и въ свипетру убо рожденну, да и въоружію мужественну, милость и судъ Богу воспеть еще въ родителяхъ своихъ добрв изученную, и се то есть самонаследная, самодержавная Государине наша что буде бы намъ и тому, который на сердца ваши, дучше нежели мы сами, смотрать свидателствоватся, а тые Тебъ кромъ внъшнихъ словесъ видны были. Видвла бы ты въ толикой радости нашей на самую натуру насъ сворбящихъ, которая столко намъ устенъ не даетъ, сволко Ты преподобніе намъ (по Павлу) къ Богу на всякомъ мъсть воздъть руцъ виновницею сдълалась. Видъла бы и малъйшій въ насъ удъ не праздный, но наика требующій. Такъ исполненны радости сердца наша, вогда исполнить Рось вр отясих жетанів наша!"

Въ сант уже архіспископа С.-Петербургскаго Сильвестръ Кулябка, какъ мы видъли, довольно часто говорилъ проповъди на высовоторжественные дни царствованія Елисаветы Петровны, но, по сказанію Льтописей русской литературы і), вст проповъди его за весьма немпогими исключеніями, почти не касаются современности". Въ качествъ исключеній можно указать на слово его, сказанное 25 ноября 1750 года, и слово 5 сентября того же года. Въ первомъ изъ этихъ словъ проповъдникъ отъ настоящаго положенія дъль пере-

<sup>1)</sup> A. p. 201., 4. II, org. III. crp. 17.

носится къ не такъ давно прошедшему, котораго проповъднивъ былъ свидътелемъ, именно въ кратвовременному царствованію Браувшвейгской фанилін. Это было, - по его словамъ, время, вогда "виъсто императорства правительство государствовило, взошло на россійскій престоль безгластво, а за вужду тую иновърство царствовати стало, хваталось за синцетръ россійской младенчество, еще рукъ своихъ отъ персей отнять не могущее; толико великою, толико славною управлять имперіею рука младенческая покусилась и въ своему послужению недовольная; писаль законы, посылаль указы, раздаваль чины возрасть, самаго себе разсудить, самого себе распознать не умівшій; въ світлости императорской введенъ тотъ, который самъ едва что вчера солнечную лучу увидиль, а православіе въ Россін кутовъ искало... руки крапкихъ въ желъзахъ домились, препоясуемая бедра сильныхъ въ плиноахъ томились"). Во второмъ словъ проповъднивъ горячо благодаритъ Елисавету за льготы, предоставленныя, или върнве сказать, возвращенныя ею Малороссін: "Прошель годь высокоматерней милости въ тебъ, малая Россія, въ который тебе гладомъ истаявающей, и житинцы, и сопровища отверзы невозбраяво... Наставъ другій: что тебе сдівния, народа своего воспресеніе сіе, Елисаветь? Что тебі полевное, что ты долгимъ временемъ ждала, получить же едва не отчаявалась было; воспресила вождя тебъ. Твердо вняю, малороссійской народе, что ты върностію и мало вогда не поволебавшійся, всегда благодарный, и имвини и животь за государство сіе, въ такъ кръпкое свое защищевіе тебе принявши, положити готовый, не за страхъ, но за совъсть государямъ служащій, государей паче родившихъ тебе любящій, и безъ присяги и безъ влятвы въру и върность знающій; твердо знаю, о благочестивый народе! двтей твоихъ отъ доилицъ взимая,



<sup>1)</sup> Abr. pyc. sur. 4. II. ors. III. crp. 26.

прежде, неже азбуки обучать, Елисанеть знать, Елисанеть дюбить, за Елисанеть и наслёдство ез душу полагать учить будемь и совершенно учить; върую несумивнио, что прежлонеть въ себв (купно съ жезлонь) кольна своя предъбогомъ претружденный льтами старецъ въ благодареніе Богу, за толикія милости къ тебв, чрезъ всемилостивыйщую государыню сію; возстанеть въ поздинима льта состарвинійся юнома, и повъсть сыномъ елика видълъ и слышаль за за за слышаль за слышаль за за слышаль за слышаль

Въ томъ же словъ Сильвестръ упоминаетъ о желанія императрицы освятить первые серебряные рудники въ Сибири, названъ ихъ колывано воскресенскими, и серебро ихъ употребивъ на гробницу Александра Невскаго.

Третью группу гомилетическихъ произведеній Сильвестра Кулябки составляють: "Слово на погребение Ли метрія благороднаго его милости пана войта Кіевскаго Подоциаго упривилованнаго 1733 года імня 12 дня з) и надгробная рачь при погребенія вісво-печерского архимандрита Романа в). Войтъ Полодвій, на погребевіи котораго сказаво Кулябною слово, быль тоть саный Полоций, который непримиримо враждовать противъ всего Кіевскаго духовенства, отягощаль его и монастырскихъ людей развыми поборами, отнималь имънія, браль мостовыя и другія пошлины сь самаго архіерев, подділываль универсалы и грамоты, и по инлости котораго преосв. архіепископъ Варлаамъ Ванатовичъ отръщенъ отъ епархіи и лишенъ архіерейскаго сана 4). Католическій пропов'ядникъ едвали бы и въ надгробномъ слова простиль такому гонителю духовенства, а скорае счель бы долгомъ совъсти такъ или инвче выговорить попойному въ назиданіе живыхъ. Нячего подобиаго мы не

<sup>1)</sup> Лът. рус. лит. ч. II, отд. III. стр. 24.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Рян. Кіев. Ав. № 51. л. 30 на обор., Тр. Кіев. Ав. 1865 г. най.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Tame pru. 1, 209.

<sup>4)</sup> Труд. Кіев. Ав. 1865 г. ней.

ваходимъ въ надгробномъ словъ Кулябки. Проповъднивъ удачно выбралъ весьма приличный для своего слова текстъ: "благъ день смертный паче житія", и во всемъ словъ достойно выдержалъ характеръ церковнаго проповъдника. Слъдуя пословицъ—de mortuis aut bene aut nihil,—проповъдникъ не сдълалъ ни одного намека на непріятный характеръ покойника, а напротивъ нашелъ возможнымъ помянуть его даже добрымъ словомъ.

Сопоставивъ дохристіанскій взглядъ на смерть съ христіанскимъ, по которому день смертный благъ даче житія, проповъдникъ обращается къ повойнику и поздравляетъ его съ переселеніемъ въ лучшую будущую жизнь: "добрый день, смертный, буди тебф, который ты на радость отъ печали прейшоль, добрый день, въ оньже въ твоему счастію тебъ не достало; добрый день той, коимъ тлънная измънилъ нетлвивыми... О добрій старче! добрій день буди тебв! О главо, бълость власовъ, благословение Божие на себъ показующая"! и т. д. Въ заключени слова проповъдвикъ приглашаетъ Кіевскихъ граждавъ почтить умершаго подражаніемъ и памятію его многольтней и усердной двательности на пользу города и общества. "Древле у многихъ обычай быль, что всякому, что въ житіи его любинвишее было, вупно съ нимъ умирающимъ или погребати и сожигати. Вы напротивъ сдълайте: которое онъ въ разсуждени правды вобществъ, не облънись, кой разунъ въ правленіи вивлъ, конмъ и многія многимъ ползи многія у васъ себъ памяти поставиль, тыя соблюсти цедо потщитеся, въ томъ и съ того себъ его примъры поощряйте, да на котораго явденное благословеніе повазываль Богь, того для и вась управить. Идите печальные на последокъ граждане: поведайте сіе дітямъ вашимъ в родящимся отъ нихъ, что добраго и бодраго правителя имвли есте, ни старостію, ни времени долготою претрудившагося, вознерадати о повъренвомъ двав своемъ ...

Надгробная рачь при погребении вієво-печерскаго аржимандрита Романа по форма относится из эпидивтическимърачамъ и составлена по правиламъ реторики. Выразивъ въобщихъ чертахъ скорбь объ утрата, какую понесла лавра въ лица покойника, ораторъ ищетъ уташенія для себя и лавры въ воспоминанія добродателей и заслугъ Романа и воспроизводитъ жизнь и давтельность въ посладовательномъприблизительно порядка фактовъ, начиная съ юношескаго возраста.

По взображению оратора, это быль замвчательно благочестивый юноша, въ которомъ вийстй съ возрастомъ возрасталь страхъ Божій и постоянное вниманіе въ своей душь. Въ двадцать леть отъ роду онъ добровольно отрекается отъ міра и принимаетъ иночество съ обътами чистоты, смиренія и послушавія, которые и выполняеть съ полнымъ самоотвержевіемъ. Въ зрвломъ возраств прежде всего обращаетъ на себя винманіе "честное и другимъ образцевое ігуменское вачальствованіе его въ Зміевской обытели, винъ первымъ прославленное, инмъ уползонанное, которое о кротости его, о братів добромъ якоже душъ тако и тълесъ радъніи и по смерти молчать не можеть". Но въ этой малоизвъстной обителп жизнь и двительность Романа мало были замвтцыми для посторонняго глаза. Волже шировая двятельность его началась въ кіево-печерской лавръ. Девятнадцатый годъ минуль, -- говорить ораторь, -- какъ кіевская лавра "Вожінмъ смотрвніемъ" была совершенно разрушена огнемъ, такъ что останись только камни на камияхъ. Тогда Романъ приняль на себя заботы о возстановлении ея, -- приняль трудъ испецелевшея, вся крипости въ прежнемъ чину и числе поставить и поставиль". Это дело стоило ему труда и безпокойствъ, подорвавшихъ даже его здоровье. Однако заботы эти онъ взяль на себя не изъличныхъ какихъ-либо выгодь, не потому наприм., что надвялся самь впоследствій принять давру въ свое "владеніе", но какъ вообще, такъ и въ данномъ случав у него было одно только желаніе, чтобы послушание его было полезно обществу. Объ этомъ свипътельствуетъ "первопрестольная кателра доволно, еще архидіаконскій чинъ на себъ держащаго, его посолствомъ уползованная". Извинянсь недостаточнымъ временемъ, ораторъ отказывается говорить о многихъ обстоятельствахъ жизни и двятельности Романа и нвиоторыхъ чертахъ его характера, потому что подробное описаніе ихъ потребовало бы "столько великихъ книгъ, сколько его дълъ числомъ есть". Между прочимъ онъ оставляетъ "начальствованіе Романа въ пещерахъ и внутръ лаври старъйшинство". Не воспоминаю здёсь, - продолжееть онь, - и о природномъ тёла его составъ, которій, мнится мнъ, весь отъ добродътели сложеній имват, и о чемъ древній Платонъ написаль, что добродвтель аще бы видъ свой показать могла, дивное бы вввоесь во встать любление свое возбуждала, тое онъ внутренею нъкоеюсь симпатіею навершиль, всякому любымый, кому видимій, и не человъкомъ толко къ люблевію чимъ не есть вестись могущимъ, но самимъ лучшаго и височайшаго разсужденія мужемъ, съ кимъ не поговориль, того какъ магнетною стрвлою сердце поразилъ. Что о немъ блаж: Ив: Д: II: П: Ив: I: Ив. Д. веливій думаль, что свидітельствоваль оставляемь, не оть нась свидетельству быть. Что другія, которіи съ нимъ дружбы всегда исвали, приложеніе его дружбы своей чести мевли". Но нельзя, пословамъ оратора, умолчать о архимандрін Романа, на которую онъ не самъ себе мъстилъ, но Богомъ возведенній былъ". Въ этомъ служени онъ быль истиннымъ пастыремъ, нивогда не оставлявшимъ паствы своей безъ пажити. Онъ приняль на себя служение и санъ Архимандрита, ища въ немъ, согласно увъщанію Златоуста, не чести, но дъла. Доназательствомъ этому служать дела его, которыхъ другой вто нибудь не усприть бы сдриять не только въ шесть, но и въ десять льтъ. Какія же это двла? "Смотри, говоритъ ораторъ, - на столиъ дивнимъ деломъ и архитектурою прежде въ Россіи малой ни чрезъ сонъ виденного делаемій Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

Смотри на другіе зданія преждной грубости своей обнаженнія и въ лучшое благольціе одвянныя и отменнима насилствома неподвижнія. Смотри на благольціе церковное внутрное, ему же онъ своимъ иногда пособылъ имьніемъ; а иное и все собою подвлаль, все то тропеи, все то памятніи Романовихъ двять обелиски! смотри напослівдовъ лавру сію прежде въ імя толко, либо незамай и въ лице свіданную, а теперъ кому отъ велможъ и благотвореніемъ не знаемую, когда за Романово имя синами себе одни, другіи слугами себе восписуютъ, за Романово імя развів отъ кого незнаемое, отъ того нелюбымое".

Въ заплючения рачь снова принимаетъ скорбный тонъ, ораторъ обращается къ давре и выражаетъ сочувствіе постигшему ее горю: "о видимъ, видимъ, плачеродная давро, нещастіе твое, видимъ добро твое, тебе оставившое. Познаемъ извъстно, чего ты лишилася еси, когда Романа лишилася, толико долгою бользнію разслабляемаго и отъ попеченія о тебъ никогда не ослабъвшаго". Наконецъ ораторъ обращается въ частности къ инокамъ, преемнику покойнаго и архіепископу, передавая имъ какъ бы последніе заветы умершаго: "Желаетъ (Романъ) отъ васъ, иночествующихъ соборо, да когда последнее ему отдаси целованіе, когда на лице его ктому не взираещи кръпко на его смотрищи мыслію и поминая его любовъ должное любві воздаети благодареніе, то есть молитву о немъ теплую въ Босу. Желаетъ по тебъ старъншійствующій личе, да начатая Романомъ твоей въ большей славъ намъренная и не у в совершенство достигшая дёла, с тоею тенлотою окончеваеши, с коею онъ и житіс кончаль. Желасть по тебе преосвященный шая главо, паче же молить и молчаніемь симь отъ среди всёхь вопість, да когда тоей у тебе милости сподобляется, о которой два года назадъ какъ в разговорахъ желалъ, да твоими святителскими руками земли теломъ преданъ будетъч.

Ръчь эта, какъ видно изъ ея содержанія, сказана чрезъ 19 или вършъе въ 19 годъ послъ сильнаго пожара, бывшаго въ Кіево-Печерской лавръ. Безъ сомивнія, тутъ

разумвется пожаръ 1718 года, произведшій большія разрушенія въ давръ, обратившій въ пепель какъ внутренность соборнаго храма, тавъ и всв монастырскія зданія, библіотеку съ книгами и древними рукописями и типографію 1). Въ такомъ спучав произнесение этой рвчи падаетъ 1736 годъ. 13 сентября 1736 года, действительно, умеръ намъстнивъ давры, архимандритъ Романъ Копа. Родомъ онъ былъ изъ купцовъ малороссійскаго містечка Погары и родился въ 1677 году; въ монахи постриженъ въ лавръ при архимандрить Ісасафь Кроковскомъ въ 1700 году, следовательно около 22 лёть отъ роду; въ 1701 году посвящень во ісродіавона, въ 1716 году-во ісромонаха, а въ 1730 году 12 іюня посвященъ въ Кіево-Печерскаго архимандрита архіепископомъ Нижегородскимъ и Алаторскимъ Питиримомъ въ московской измайловскаго дворца церкви Всвхъ Святыхъ въ присуствіи императрицы Анны в). "По нівтоторымъ лаврскимъ запискамъ, -- говорится въ описани Кіево-Печерской давры, -значится, что Романъ былъ іеромонахъ, въроятно постриженъ въ схиму при смерти").

Ораторъ преувеличить, безъ сомненія, заслуги покойнаго для лавры. Извёстно, напримёръ, что честь возстановленія лавры послё пожара 1718 года принадлежить не Роману, а Іоанникію, деятельному намёстнику лавры, который съ помощію, пожалованною ему Петромъ І, возобновиль погорёвшую цервовь и монастырскія зданія, такъ что Успенскій соборъ быль уже освящень въ 1729 году архіепископомъ Кіевскимъ Варлаамомъ 1). Разумется, Романъ Копа еще въ санё іеромонаха могъ быть сотрудникомъ Іоанникія и раздёлять съ нимъ тё многочисленныя хлопоты, жакія должно было возложить на начальника лавры возобновленіе послёдней; въ должности же намёстника

<sup>1)</sup> Полн. собр. истор. свъд. о монаст. и дост. церив. въ Р. стр. 118.

Опис. Кіево-Печ. лавры. Кіевъ 1826 г. стр. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Танъ же.

<sup>4)</sup> Полное собр. истор. свед. о мон. и достопр. ц. въ Р. стр. 118.

лаврскаго Романъ могъ уже и самъ продолжать начатое Іоанникіемъ благоустроеніе лавры, заботясь о внутреннемъ и внѣшнемъ благольпіи церквей и монастырскихъ зданій. Между прочимъ въ намѣстничество Романа Копы въ 1731 г. основана каменная лаврская колокольня и вылитъ большой колоколъ въ 1000 пуд. 1). Ораторъ, безъ сомнѣнія, и имѣетъ въ виду колокольню, когда приглашаетъ слушателей смотрѣть "на столпъ дивнимъ дѣломъ и архитектурою прежде въ Россіи малой ни чрезъ сонъ видѣнною дѣлаемій".

Въ реторикахъ Кулябки, въ книгахъ о ръчахъ эпидиктическихъ или оффиціозныхъ, есть три ръчи на славянскомъ языкъ, написанныя на день патрова Романа, архимандрита Печерскаго °). Были ль онв сказаны въ свое время, или написаны только для примъра, -- не извъстно. Онъ представляють собою очень короткіе и совершенно безцийтные панегирики имяниннику и не прибавляють ни одной черты въ характеристикъ Романа. Только одна изъ нихъ, помъщенная въ реторикъ 1733 года, можетъ обращать на себя вниманіе, потому что подтверждаеть извістіє даврскихъ ваписокъ о ісросхимничествъ Романа Копы. Въ предисловін въ этой ръчи сказано: "exemplum secundum яссіре slavonicam gratulationem Romani Abbatis Pieczariensis, ubi alluditur ad id, quod hieroschimonachus sit (другой примъръ получай поздравление Романа, архимандрита Печерскаго, на славянскомъ языкъ, гдъ намекается на то, что онъ і еросхимонахъ) \*). Въ самой ръчи намевъ этотъ выраженъ такъ темно, что его легко было бы просмотръть, еслибы онъ не быль отмъченъ авторомъ или переписчикомъ; выраженъ онъ такими словами: "Романа въ тебъ видимъ, рождение твое, второе тебъ возродившаго, Романа видимъ въ імени връпкаго, и юность твою возмужавшаго,

<sup>1)</sup> Опис. Кіево-Печ. лавры, стр. 122.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рип. Кіев. Акад. № 51. л. 173; 321 и 322.

<sup>\*)</sup> Рып. Кіев. Ав. № 51. л. 172 на обор.

и крѣпость старостію исчезающую утвердившаго: и такъ дражайшое въ тебъ імя видимъ; ибо цѣною твоея души купленное видимъ" 1). Такъ какъ реторика, въ которой помъщена эта рѣчь, относится къ 1733 году, то очевидно, Романъ былъ постриженъ въ схиму не при смерти, какъ полагаетъ авторъ описанія Кіево-Печерской лавры, но не позже 1733 года.

Во вившнемъ характерв проповедей Сильвестра Кулябии такъ же мало оригинальнаго, какъ и во внутреннемъ ихъ характеръ и содержаніи. Главное достоинство проповъднива и въ этомъ отношеніи составляеть то, что онъ избътаетъ по возможности недостатковъ схоластической шволы. Построевіе его проповідей, отличаясь правильностью, чуждо, однако же, той искусственности, которая въ сходастическихъ проповъдяхъ заслоняла собою ихъ содержаніе. Для Кулябки форма-предметъ второстепенной важности, и не она управляеть содержаніемъ проповёди, но наоборотъ содержаніе, сообразно естественному ходу мысли, укладывается въ такую, а не другую форму. Напримъръ, въ въкоторыхъ проповъдяхъ Кулябки мы встръчали два различныхъ предмета: рядовое евангеліе дало пропов'яднику извъстную тему, а какой нибудь исплючительный случай, въ родъ царскаго дня, имянинъ мъстваго архіепископа, вызываль его на другое слово. Схоластическій проповідникъ, чтобы перейти отъ одного изъ этихъ предметовъ къ другому, непременно построиль бы целую цель метафорь и во что бы ни стало связаль бы эти предметы, хотя бы между ними не было ни одной точки сопривосновенія. Кулябка, напротивъ, дълаетъ въ подобямкъ случаякъ самый естественный и простой переходъ: "мы говорили о томъ-то, какъ же бы сказать объ этомъ" и т. п. При всемъ томъ построеніе его пропов'ядей, какъ мы сказали, отличается



<sup>1)</sup> Tanz me, s. 173.

научною правильностью. При составлени своихъ проповъдей, Кулябка имълъ безъ сомнънія, въ виду свой трактатъ "de modo concionandi", такъ что извъстныя намъ его проповъди безъ особенно большой натяжки можно было разгруппировать по указаннымъ въ названномъ трактатъ способамъ составленія проповъдей. Одну изъ нихъ авторъ самъ приводитъ въ своей гомилетикъ въ качествъ проповъди, составленной по девятому способу. Это—слово "на плащеницу". Изложимъ содержаніе этого слова въ связи съ его формою, руководясь замъчаніями, сдъланными къ нему самимъ авторомъ 1).

Слово на плащаницу не имветъ въ началв ясно поставленной темы и начинается приступомъ, въ которомъ проповъдникъ какъ бы отыскиваетъ приличную времени матерію для своего слова. Задавшись вопросомъ: "что се двлаемъ, что Христа Господня погребаемъ? проповъдникъ не считаетъ однако же, нужнымъ на немъ останавливаться, потому что погребение Христа совершается Церковію каждый годъ и потому извъстно каждому "даже малъйшему отроку". Не находить онь подходящимь заняться въ своемъ словъ и "погребательными похвалами, понеже ве велико ставитъ Богъ устнами нашими величать Себе, ему же быти въ дълъхъ досадителми являлися, но и паче отвращается таковихъ похвалъ по оному: вскую, рече, ты воспріемлеши завътъ устнами твоими; ты же (и проч. псалма того)... поэтому иы, -- говоритъ проповъдникъ, --- "ви всто похваленій погребательных толикимъ и веливимъ купнословомъ послужимъ свазующе: чего ходдетъ отъ насъ погребаніе нынъшное Христово, которому столько уже въковъ пройшло,

<sup>1)</sup> Девятый способъ—чрезь правильный или превращенный силлогизмъ; здёсь должень быть предпослань предметь, о которомь намерень говорить, что составить предложение; доказательство располагается въ большей или меньшей посылкё; при переходё къ меньшей посылке, можеть допустить отступление,... можеть такъ же примешать споръ... заключениемь будеть краткое повторение сказаннаго. Ркп. Lices. Ак. № 51, стр. 199.

я теперь Онъ погребатися тавъ нужди не имветъ, какъ одесную величества слави живій съдитъ". Но и туть еще проповъднивъ не переходитъ прямо въ предложенію, потому что такой переходъ быль бы простъ, "вульгаренъ", какъ называетъ онъ простой переходъ въ своей свищенной реторикъ. Виъсто того, чтобы прямо отвъчать на поставленный вопросъ, проповёдникъ отсылаетъ слушателей къ ап. Петру, "кой и самъ доволно пригляделся Христу, въ таковомъ разъ сердцемъ и очима, котя и не устнами (отвержеся бо) послужиль Ему. Христосъ, рече, пострада по насъ намъ остави образъ, да последуемъ стопамъ Его"вотъ чего хочетъ погребение Христово. Поставленное такимъ образомъ предложение проповъдникъ развиваетъ и доказываетъ разными разсужденіями, построяя ихъ по различнымъ формамъ силлогизма; такъ первое доказательство построено по формъ сорита, второе-по формъ энтимемы и т. дал. Представимъ въ общихъ чертахъ ходъ этихъ доказательствъ. Христосъ своими страданіями и смертью побідня и адъ и смерть в плоды своей побъды усвоиль намъ; будучи, такимъ образомъ, участниками пріобретенныхъ Христомъ благъ, не должны ли мы быть участниками и Его страданій; Христосъ, чтобы быть ходатаемъ о насъ, сидваъ одесную Вога Отца,это пріятно намъ, почему жъ намъ непріятно, когда онъ пострадавши за насъ, велитъ и намъ следовать Ему. Часто бываеть, что когда выстіе или власти впадають въ болъзни или скорби, мы льстимъ имъ, выражая готовность перенесть на себя ихъ страданія, какъ будто у нихъ стеклянныя души, а у насъ каменныя или деревянныя, которыя нечувствительны къ страдавіямъ. "Такъ властемъ работимся, да еще и не велми сего отъ насъ истязующимъ, а Христу степящу! воплящу! к встить мимоходящимъ рани повазующу своя, аще, глаголя, есть бользнь, яко бользнь моя! Христу, которому нашимъ зломъ умученному, многое милосердіе и отъ себе долженствовали бы, Христу, глаголю, ни геевни запрещение увъщеваетъ насъ, но обозръвшеся на страданія Его, только что не говоримъ: чимъ мив Тебв пособить?... И такъ аще страстемъ принравляющійся Христовимъ, по стопамъ ходятъ Христовимъ: по стопамъ же ходящій Христовимъ, туда текутъ, амо же Онъ Предитечею взійде; тамо же входить и намъ попущено: остаетъ, яко Христови страсти себв присвояти долженствуемъ"...

Въ следующій за темъ части, повествованіи-изображается тяжесть борьбы Христа съ діаволомъ и ужасъ Его страдавій и снова повторяется предложеніе. Пропов'ядникъ представляетъ далве, что ему могутъ возражать, и разръшаетъ эти воображаемыя возраженія. Такимъ образомъ образуется часть річи, извітстная въ реторикахъ подъ именемъ спора или опроверженія (confutatio). "Развъ то мыслимь, яко человъкъ толко любить, когда въ бъдъ себъ прівщеть потвшителя и сострадателя: а Христосъ грозно намъ о немилосердіи и темничниковъ непосъщеніи завъщавій, противными красуется и охотно пріимаеть та. Ей не такъ! и смося на церковь всю, которая плачи и вопли уставила сін. И часто тебъ Петръ приговоруетъ: Христосъ, глаголя, пострада по насъ, намъ остави образъ, да послъдуемъ стопамъ Его. Петръ приговоруетъ. Той бо нъвогда попретивъ Христу самоволно Себе на страданія не вдавать, сатану заслышаль; и что ни ему, ни другому вому безъ такого ополченія жизни получить нільзя, въ словестихъ сихъ показалось: иже хощеть по Мив ити, да отвержется себе и возьметь кресть свой и по Мив грядеть ... Туть ораторъ ставить новое возражение себь: "скажеть: какій то крестъ? той ли, на которомъ Христосъ повъщеній быль? которій и Сумонъ Кириней поносиль; если тоть, дакъ того прежде страстей, то есть когда Онъ сее говориль, еще не было; но тогда повазался, когда Христосъ распинался; и носить тое, чего въ вещей естестви не вмить, ни Петру, ни другимъ Петровникомъ не можна было, да и потомъ не всвиъ имъть можна крестъ тотъ, а буде и имъть, да ча-. стицу толко: напоследокъ же той крестъ телу толко тяжелій,

а до души нътъ ивчего: и такивій крестъ взявшимъ на себе недалеко бы тогда за Христомъ зайти; а теперь и неволно, понеже Христосъ по земли не ходить уже, а съ твломъ в Нему на небо пойти время не пришло". "Тъмъ же, -отвъчаетъ проповъднивъ на поставленныя возраженія,врестъ признаетъ, присяжную оную бъду, на которую мы въ врещенім объщаемся: наше, глаголю, по силь страстемъ Господнимъ подражаніе, то есть, когда Онъ въ бъдъ, мы въ разліяни не будемъ". Проповёдникъ затёмъ дёлаетъ отступленіе отъ логическаго хода рачи, хотя, какъ онъ самъ объясняетъ, и не вив своего предмета, отъ логического движенія мысли уклоняясь къ фактическому положенію діль и изображая поведеніе олушателей, совсімь не похожее на страданія Христовы: "Онъ подвызаяся въпчался, а мы ли куплю страстей и повседневное ихъ дъюще приобрътение вънца того дожить надвемся? Онъ потамы, онъ бъданы, онъ ранами, всякимъ видомъ бользней, досадъ, алчбамы, жаждамы, воздиханій неизглаголанными: а мы на ложахъ на объдяхъ изутра то есть только что на свътъ займаться стало, вино и сиверъ гоняще, туда попасть мислимъ; где плотяное не входно, но духовная вся обдержатся! Хорошее се подражаніе такое, -- съ ироніей замъчаетъ ораторъ, -- тое то и Петръ намвииль, когда сказаль: намъ остави образъ, да последуетъ стопамъ Его". Въ заключенім напоминая слушателямь о последованім стопамь Христовымъ, ораторъ приглашаетъ ихъ вспомнить, что намъ придется еще разъ пойти на встрвчу Господу при второмъ Его пришествів. Нужно свазать, что это слово представляетъ самое искусственное построение въ ряду извъстныхъ намъ проповедей С. Кулябки, какъ будто при составленіи ен онъ имълъ главною цълью представить образчикъ осуществленія риторическихъ правиль для своихъ воспитанниковъ. Всв другія его проповеди, какъ мы видели при изложенін ихъ содержанія, им'єють гораздо простійшій строй, мало отличающійся даже отъ современнаго строя церковной проповъди. Тамъ ръдко встръчаются нарраціи, отступленія, кавъ отдъльныя части ръчи. Большинство проповъдей имъютъ лишь главнъйшія части ораторской ръчи: приступъ, предложение, довазательство и заключение. Впрочемъ, весьма часто приложение у него имъютъ и тема и споръ (confutatio). Благодаря правильности построенія, каждое слово его сполна обнимаетъ свой предметъ и развиваетъ его ясно и опредъленно, не давая мъста случайнымъ ассоціаціямъ мыслей. Когда установлено предложение проповъди, то дальнъйшее развитіе предмета само собою органически вытокаеть изъ этого предложенія, никогда не выступая изъ намівченнаго имъ объема, викогда не уклоняясь въ ненужныя умстнованія и лишнія разглагольствія. Вийсти съ тимъ ричь его не можетъ назваться сухою, схоластическою. Она оживляется постоянно подвижнымъ чувствомъ оратора, ищущимъ выраженія своего въ возгласахъ, вопросахъ, восклицаніяхъ. Примъры, сравненія и метафоры и другіе цвъты враснорфчія такъ же придають живость его рфчи. Въ большинствъ случаевъ всъ ораторскія украшенія, попадающіяся въ его проповъдяхъ, отличаются скромностью и простотою; въ нихъ ничего нътъ неестественняго вычурнаго и неожиданнаго, расчитаннаго на эффектъ. Употребляемыя имъ сравненія, образы и приміры заимствуются большею частью изъ Библін, или по врайней мъръ изъ самой понятной и обыденной области природы и жизни: земледвлецъ, зерно, мореплаватель, купецъ, "шавецъ, кровецъ", собака, лошадь, волъ и т. п. самыя обыкновенныя сравненія и образы, употребляемые проповъдникомъ. Но изръдка попадаются въ проповъдяхъ Кулябки и черты, напоминающія прежнюю школу. Встрачаются наприм довольно разкія сравненія и слишкомъ фамильярныя обращенія въ слушателямъ. Такъ напримъръ въ словъ на недълю мясопустную проповъдникъ сравниваеть положение Христа въ лицъ пищихъ съ положеніемъ собакъ и лошадей. Въ томъ же словъ такъ обращается въ слушателю: "лжеши, нёть ли въ тебе вуса хлеба?"

и еще: "скажи жъ ты мев: а ты не здоровъ ли, съ толивимъ пространствомъ питаеши себе, такъ утучняещи, аки бы на день заколенія?" Попадаются ничего не выражающія метафоры и игра словъ, въ родъ: "водоносъ страстей; классы помышленій, нивы благополучій, кладяви сердецъ, западъ смертный, вечеръ гробный"... Слово въ недваю мясопустную начинается тавою веуклюжею метафорою: "Яко же милосердіе невозбранно въ круги небеспиа приходя въ царскомъ невъстницъ всегда впокоевается: тако немилосердие отъ дверей онихъ, брачная внутръ вивщающихъ ликованія, далече проговимо есть"; въ словъ "на плащаницу" есть такое выражение: "адъ снедию божества удавился". Но подобные недостатки не могугъ копечно идти въ параллель съ тёми же недостатками у предшественниковъ его, южно-русскихъ проповъдниковъ, и попадалсь очень рідко и то въ самыхъ первыхъ только проповіздничесвихъ опытахъ Кулябки, могутъ свидетельствовать только о неустановившемся еще вкуст молодаго проповъдника. Поздивний его проповнди по всей внроятности совсныв чужды были недостатковъ, подобныхъ указаннымъ, -- по крайней мъръ слово его на новый годъ 1751 года, приведенное у Сопикова 1), представляетъ образецъ спромнаго и солиднаго слога, вполнъ достойнаго церковной проповъди.

По отзыву исторіи малой Россіи во поученія Кулябки отличались "строгою вравственностію и разсудительностію, котя слогъ весьма нечисть и теменъ ко вреду многихъ корошихъ мыслей Дъйствительно, слогъ у Сильвестра очень темный, неувлюжій и тягучій. Въ построеніи періодовъ и словосочиненіи замътно сильное вліяніе датинскихъ про-



<sup>1)</sup> Опыть Росс. бибя. ч. 1. стр. 211. Слово № 1202.

<sup>2)</sup> Ч. Ш. стр. 225.

заивовъ. Періоды большею частью длинны вслёдствіе обилія вставочныхъ предложеній; встъ наприм. періодъ: "Когда апостоли, какъ мало случаемой вь нихъ вещи, то есть: дабы Христосъ съ женою беседоваль, когда удивляясь, а вопросить самаго, чего съ нею ищеть, не смея, хотя прежде много уже и дерзнувшія, какъ то прервковать о смерти ему, каковъ былъ у нихъ Петръ, сидения себе одесную его въ царствій просить, каковы Заведеевы сыны были, или вто есть болій, вопрошать, что прочыя всв негодовавшія о двоихъ братіяхъ сділали: да только ясти понуждали Христа, а въ отвътъ получили отъ него брашно ему ясти отъ нихъ несвъдомое: а потомъ и на нивы уже созръвающія къ жатвъ очеса возвести повельвающаго услышали: что иное собрать мощно отъ сего, аще не то, что въ сей евангелской нынъшней бесъдъ главизна есть, сіесть: какъ Богъ прилежно и несыто спасенія ищеть нашего" і). Формы языва у Кулябии представляють смесь русскихь, церковно-славянскихь, малорусскихъ и польскихъ формъ. Кромъ малороссійскихъ и польскихъ словъ, вошедшихъ въ проповъди его въ большомъ количествъ, встръчаются слова западно-европейскаго происхожденія, наприм.: реестръ, генерально, навклиръ, калвавата (вавальнада), бестія, авеисти, интересъ, симпатія, эпиническій, контракть и т. п.

Влагодаря указаннымъ особенностямъ, слогъ и языкъ проповъдей Сильвестра Кулябки, отличаясь пестротою, неопредъленностью, поражаетъ дъйствительно темнотою и неуклюжестью. Многія мъста въ его проповъдяхъ приходится читать не одинъ и не два раза, чтобы понять, что хочетъ сказать проповъдникъ. Такая темнота и неопредъленность ръчи становятся особенно непріятными недостатвами языка Кулябки, когда встръчаешься съ ними въ мъстахъ, касающихся какихъ нибудь историческихъ обстоятельствъ. Въ надгробной, напримъръ, ръчи при погребеніи

ъ Слово въ нед. Самар. рип. Кіев. Акад. № 51. л. 1.

Романа, архимандрита печерскаго, есть между прочимъ такое выраженіе: "третій день назадъ какъ шесть годъ прощло, вогда мы пастыря нашего милостію всеавгуствйшой Государыни нашей при пходъ своемъ свътла пастырсвимъ жезломъ обдаренія устрівная. Мні ли съ мелостію намъ и миромъ и многовиднимъ добромъ нашимъ устръшатися" 1)... Романъ, какъ мы знаемъ, посвящевъ въ архимандрита 12 іюня 1730 года, а умеръ въ сентябръ (13-го) 1736 года: следовательно, встреча, о которой говорить ораторъ, происходила около 10-го сентября 1730 года, т. е. черезъ три мъсяца послъ посвящения Романа, -- какой же фантъ разумфетъ тутъ ораторъ? Была ли эта встрича при первомъ возвращеніи Романа изъ Москвы въ санъ архимандрита, или подъ "милостію обдаренія" Романа пастырскимъ жезломъ тутъ разумъется особенный какой вибудь PARTE?

Нужно, однако, сказать, что и въ отношении слога и языка нашъ проповъдникъ съ теченіемъ времени совершенствовался, и поздавйшія его проповеди представляють больше опредъленности, ясности и плавности въ языкъ, чёмъ проповеди, сказанныя въ 30-хъ годахъ. Въ этомъ отношени благотворное влінніе на него оказало болье обстоятельное знакомство проповъдника съ церковно-славянскимъ языкомъ въ годы преподаванія Кулябкою богословія. Знакомство это повело пропов'ядника къ выработкъ болъе опредъленныхъ формъ языка по образцу языка перковно-славянского. Стоитъ сравнить приведенные нами выше отрывки изъ проповедей его, сказанныхъ въ 40-хъ годахъ, съ проповъдями 30 хъ годовъ, чтобы убъдиться въ этомъ. Доброе также влінніе на языкъ проповёдника оказало знакомство его съ великорусскимъ говоромъ. Перемъщенный въ Великороссію, онъ по необходимости долженъ былъ прислушиваться въ великорусскому говору и въ пользу его сглажавать пестроту того латино-польскомалорусскаго говора, который онъ усвоилъ себъ въ Кіевской академія. Такимъ образомъ въ словахъ—въ недълю
Самаряныня 1742 года,—на Благовъщаніе 1742 года<sup>2</sup>) и
на новый годъ 1751 года<sup>2</sup>) почти не встръчается малорусскихъ и польскихъ словъ, и попадаются даже характерные
звуки великорусскаго говора, напримъръ о виъсто і и
иъсто а,—малороссійской виъсто малороссійскій, можно ,
виъсто можна и т. п.

Петрь Зальсскій.

<sup>1)</sup> Pm. Arag. No 51. s. 209.

<sup>2)</sup> Судинъ только по отрывкамъ, приведечнымъ у Тихонравова.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сопивов. Опыть росс. библ. ч. l. стр. 219.

## О первопечатныхъ церковно-славянскихъ книгахъ, изданныхъ въ Краковъ, 1491 г.

БИБЛІОГРАФИЧЕСКАЯ ЗАМВТКА.

(Посвящается A.  $\theta$ . Бычкову).

Книгопечатаніе славянскими кирилловскими буквами первъе всего началось въ Краковъ около 1491 года. Вибліографы указывають пять книгь, изданныхъ здёсь въ означенномъ году: Осмогласникь, Тріодь цвътную, Тріодь постную, Часословець п Псалтирь съ возслыдованиемь. Впрочемъ, посявдняя внига, не смотря на тщательные розыски библіографовъ, нигдъ не найденная, едва ли не занесена въ каталоги по недоразумънію 1). Единственнымъ издателемъ всъхъ вышецоименованныхъ книгъ до последняго времени считался Швайпольть Фполь, праковскій мінцанинь, по происхожденію нівмецъ изъ франконской области или изъ племени франковъ. Такое заключение непосредственно вытекало изъ содержания выходной записи, помъщенной въ концъ двухъ краковскихъ изданій. Такъ въ концв Омогласника и Часословца 1491 г. читаемъ: "Докончана бысть сия книга у великомь градъ у краковъ при державъ великаго короля полскаго казимира. и дововчана бысть мъщаниномъ праковьскимъ швайпольтомъ, фволь, изнамець немецкого роду, франкь. и скончащась по

<sup>1)</sup> Основанія для этого предположенія находятся у Добровскаго (Institut. linguae Slavicae dialecti veteris. 1822. р. XXXVII) в Каратаева (Описаніе славяно-руссь. внигъ. 1878 г. вып. 1. стр. 8—9).

божиемъ нарожениемъ 14 съть девятьдесять и 1 лъто".-Но сравнительно въ недавнее время мивніе о Швайпольтв Фволь, какъ единственномъ издатель первопечатных церковнославянскихъ книгъ (въ Краковъ), а также объ его происхожденій сильно было поколеблено извъстнымъ польскимъ библіографомъ Кардомъ Ейстрейхеромъ. Въ своемъ сочиненін Günter Zainer i Świętopelk Fiol (Warszawa, 1867), Ейстрейхеръ по вопросу объ издатель первопечатныхъ церковнославянскихъ книгъ 1491 г. расходится съ предшествовавшими библіографами и ръшаеть его иначе, не смотря на то, что исходнымъ пунктомъ для своего мевнія береть тв же самыя выходныя записи, на которыя ссылались и прежніе изследователи объ означенныхъ книгахъ. Вся суть дела завлючается въ томъ, что Ейстрейхеръ читаетъ означенныя записи иначе, чемъ ове читались до него, а вследствие этого двлаетъ и другіе выводы, несогласные съ прежними. Обывновенно библіографы читали и понимали выходныя записи на краковскихъ изданіяхъ 1491 г. такимъ образомъ, что онв повоичены были (печатаніемъ)... краковскимъ міщаниномъ Швайпольтомъ Фволемъ, (по происхожденію) изъ нвицевъ, изъ нвиецкаго рода (племени) франковъи. -- Ейстрехейръ же читаетъ означенныя записи следующимъ обравомъ: "книги окончены были (печатаніемъ)... краковскимъ мъщаниномъ Швайпольтомъ Фъолемъ и (происходящимъ) изъ нъмцевъ, изъ нъмецкого роду, Франкомъ". Такимъ образомъ, по чтенію Ейстрейхера оказывается, что было два издателя порвопечатныхъ церковно-славянскихъ книгъ: Швайпольтъ Фволь-праковянина (отпуда сдвланъ былъ выводъ-славянинь) и Франкъ-нъмсив.

Правильность своего чтенія Ейстрейхеръ доказываетъ слідующимъ образомъ:

1) Хотя вниги, изданныя въ Краковъ въ 1491 году, и суть вниги церковно-славянскія; но выходныя записи, помъщенныя въ концъ ихъ, написаны языкомъ бълорусскимъ или, точнъе, малорусскимъ. Въ малорусскомъ же наръчіи

(подобно тому какъ и въ польскомъ языкъ) славяно-русскій предлогъ изъ обозначается бувною з или с; такимъ образомъ, въ выходной записи слова изнимець нужно читать не-изъ нимець, вакъ это дълалось прежде но-и изънимець (по-польски і в пістієс). Въ подтвержденіе сказаннаго Естрейхеръ приводитъ и всколько примъровъ изъ древией южно-русской письменности, отвуда можно видъть, что предлогь изъ писался посредстномъ одной буквы-з или с. Такъ въ грамотъ короля Казиміра, отъ 1457 г. читаемъ: сходить с памяти, некоторые з нихъ, писано черезъ Мартина з Луски; въ статутв 1492 годазаплатили з дому, выдадуть с права; въ грамотахъ королей Александра (отъ 1492 г.) и Сигизмунда I (отъ 1509 г.)з доброю волею, з нашою, з ласки, з города, и т.д., и т.д. Тоже самое правописаніе можно встрітить и въ старопечатныхъ церковно-славянскихъ внигахъ. Такъ, напр., Скорина въ Часословъ 1525 г. подписывается — с Полоцка; внига Василія великаго о постичестви (1594 г.), Сборникъ (1598 г.), Ликарство на оспалый умыслъ чловъчій (1607г.),--обозначены вышедшими з друкарив Острозское; Евангеліе (Вильно, 1595 г.) — з дому Мамоничевь, и т. д.

- 2) Въ выходной записи Часословца 1491 г. литеры—из напечатаны не слитно, но отдълены одна отъ другой на пол-букеу,—обстоятельство, по мивнію Ейстрейхера, повазывающее, что составитель записи считаль важдую литеру особою частью ръчи.
- 3) На верху выходной записи находится гербъ города Кракова съ слёдующею (по чтенію Ейстрейхера) подписью: S. V. з Кракова, т. е. Swiętopełk Viol з Кракова. Если здёсь для обозначенія славяно-русскаго предлога изъ употребленъ мало-русскій з,—то крайне не логично будетъ допустить, что въ самой записи, при одномъ и томъ же значенія, одинъ и тотъ же авторъ воспользовался не этою послёднею формою (малороссійскимъ з), а другою (славяно-русскимъ изъ).

Митие К. Ейстрейхера, получившаго за свое сочиненіе ученую степень доктора философія, поспішно и съ вос-Труди Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І. торженными похвалами принято было всеми польскими, а также и нашими библіографами. Когда г. Головацкій написаль статью о первоначальныхъ церковно-славянскихъ издавіяхъ Швайпольта Фволя (Sweipolt Fiol und seine kyrillische Ruchdruckerei in Krakau... Wien, 1876) в, будучи незнакомъ съ трудомъ по этому предмету Ейстрейхера, повторилъ прежнее чтеніе выходной записи Осмогласника в Часословца 1491 г., - то сильно быль упреваемъ и польскими и нашими библіографами въ незнакомствъ съ современнымъ состояніемъ церковно-славянской библіографіи и съ научными выводами о враковскихъ издателяхъ славянскихъ книгъ, въ настоящее время общепринятыми 1). - Но вакъ ни великъ авторитетъ Ейстрейхера и какъ, повидимому, ви прочно обосновано его новое мявніе относительно изданія враковскихъ церковно-славанскихъ книгъ двумя мицами, обозначенными въ выходныхъ записяхъ, - тъмъ не менъе мы затрудняемся согласиться съ нимъ. Въ противовъсъ означенному мивнію Ейстрейхера можно сказать следующее:

1) Если въ тогдашнемъ книжномъ языкъ можно весьма часто встръчать употребленіе предлога зъ, съ, соотвътствующаго славяно-русскому изъ, —то неръдко можно встръчаться и съ послъднею формою. Тавъ, напр., Скорина хотя и употреблялъ часто выраженія: с Полоцька, з нихъ; то не менте часто можно встрътить въ изданныхъ имъ книгахъ и употребленіе церковно-славянскаго изъ. Напримъръ: "Библія руска выложна докторомъ Францискомъ Скориною из славнаго града Полоцька"...; "Доконана есть Псалтирь сия працею Скорины... изъ славнаго града Полоцька"; "Доконана есть Псалтирь сия працею Скорины... изъ славнаго града Полоцька", "Доконана есть акавістъ... працею Скорины... изъ славнаго града Полоцька". "И о воскресеніи телъ нашихъ изъ мертвыхъ наясней пророкуетъ" (изъ предисловія къ Библіи 1517—1519 гг.), и т. д. Тоже самое можно встрътить и въ тоговременныхъ актахъ. Такъ, напр., въ дъяніяхъ виленскаю собора 1509 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напр., Древн. и Нов. Рос. 1880 г., февр., стр. 372 и след.

хотя и попадается малороссійская форма зъ, съ (зъ Міньска, съ Полоция, зъ Голшанъ), но встречается и славяно-русскій изъ (изъ Слуцка, изъ Смоленска). Вообще же нужно замътить, что чвыть болье какой либо древній (южно-русскій) документъ испещренъ полонизмами, или чвиъ ближе онъ приближался къ разговорному языку, темъ чаще встречается въ немъ польская и малорусская форма зъ, съ; и на оборотъ, чъмъ ближе документъ подходить къ языку славяно-русскому, тъмъ ръже попадается въ немъ означенная форма, замъняясь славяно-русскимъ-из... Такимъ образомъ, для ръшенія правильности чтенія выходныхъ записей праковсвихъ изданій, вопросъ, очевидно, сводится къ тому,--какимъ языкомъ написаны означенныя записи: болье ли близкимъ нъ малорусскому или же нъ славяно-русскому? — Ейстрехеръ какъ мы видели-утверждаетъ, что оне написаны языкомъ бълорусскима или, что тоже, малорусскима. Но это не върно. Изъ всёхъ болёе чёмъ 30 словъ, изъ коихъ состоять выходныя записи, только одно (нароженіе) можно считать малорусскимъ. Всъ же остальныя слова, а равнымъ образомъ и конструкція ихъ, славяно русскія. Докончана бысть сия книга у великомь градъ Краковъ, при державъ великаго короля полскаю, и т. д., - развё это, въ самомъ деле, речь не славяно-русская, а малорусская?.. Послъ сказаннаго становится очевиднымъ, что при ръшеніи вопроса относительно чтевія словъ въ выходныхъ записяхъ: из нюмець, -- изслівдователь не въ правъ ссылаться на документы, испещренные полонизмами или писвиные по-малорусски, но долженъ имъть въ виду исключительно письменные памятники, сходные по языку съ означенными записями. Но коль скоро вопросъ о правильномъ чтеніи выходныхъ записей будеть поставленъ на эту законную почву, то мнёніе Ейстрейхера окажется несостоятельнымъ. Едва-ли знаменитый библіографъ сможеть указать письменные памятники, сходные по языку съ разсматриваемыми записями, гдв-бы употреблена была для предлога изъ малорусская форма-зъ. Между тамъ

подобныхъ памятниковъ съ славяно-русскою формою озваченнаго предлога можно указать не мало. Такъ какъ г. Ейстрехеръ живетъ въ Краковъ, то мы приведемъ здъсь, для примъра, содержание однаго письменнаго памятника ХУ стол., находящагося въ Краковъ. Въ канедральномъ соборъ г. Кракова (katedra czyli kościoł ś. Wacława) есть каплица св. вреста (kaplica ś. krzyża), называвшаяся въ старину русскою. Каплица эта, украшенная византійскою живописью, изображающею святых в греческой церкви, съ славянскими около нихъ надписями, -- построена въ ХУ стол. польскимъ королемъ Казиміромъ Яггелончивомъ и его женою Елизаветою, дочерью цезаря Альберта. О времени сооруженія этой каплицы на одной изъ сяствиъ и до настоящаго времени сохраняется надпись, которую мы и приводимъ въ полномъ видъ: Багої зволеннемъ, медатью. Бга. Оца. всемогошаго пописана быеть сим капли (ца повельні) емь великодержавного, королм. преветлого Казимира. За Бжиею, млети, королы, польского. Т великого кизм литовского ї русько (го ї жомонтско) го. ї кимжати првского пана, ї дедича, ї иныхъ многихъ. Земль, осподарт и его королевое пренаменташен панен Влизаветы. Тепоколеньм цтв-(ЗАР) ССКОГО. ВНУКА ПРЕНАНЕЗІТАЖЕНЇШЕГО ЦЕЗАРА ЖНКГИМОНТА. ПАНА Земли раквенкое, и чеськое, ї впорыкой, по летте нароженьм Божыго "а летв.  $\overline{V}$ ,  $\widetilde{H}$ .  $\overline{O}$ . летв. докончали шию каплицю письмо мий октабра вв...1). Приведенная надпись - кавъ очень сходна по языку съ выходными записями краковскихъ изданій. Рачь здёсь славяно-русская, сълегкимъ оттёнкомъ полонизма. И хотя въ надписи малорусскихъ словъ все-таки значительно болве, чвиъ въ выходныхъ враковскихъ записяхъ, тъмъ не менъе предлогъ из сохраняетъ здъсь форму

<sup>1)</sup> Надинсь эта приводится (польсиями буквами) у Сарницкаго (Annales 1587 г., стр. 319), но въ значительно искаженномъ видъ, и въ статъъ "Славянскій Краковъ", помъщенной въ Древностяхъ, издаваемыхъ при Московсковского Археол. обществъ, —но съ большими пропусками, не оправдываемыми современнымъ состояніемъ надписв.

славяно русскую (іс поколенья). Тёмъ естественнёе онъ должень сохранить эту форму въ праповскихъ изданіяхъ.

2) Ейстрехеръ говоритъ, что въ выходной записи Часословца 1491 г. литеры и и з напечатаны не слятно, но отдвлены одна отъ другой на пол.букву, -- и это обстоятельство, причисляетъ въ довазательствамъ своего мивнія о раздвльномъ значенім литеръ. Доказательство, по меньшей маръ, странное! Дъло въ томъ, что всъ праковскія 1491 г. напечатаны въ большинствъ случаевъ сплошныма шрифтомъ; слова въ нихъ раздвляются очень рвдко. Тоже самов должно сказать и о выходных ваписахв. Отв такого печатавія часто происходило, что слова, которын следовало бы разделить, оказывались слитыми, а буквы въ одномъ и томъ же словъ-отставленными одна отъ другой. Такъ, вапр., въ словъ--докончана буква d отставлена отъ прочихъ болве, чтиъ на литеру; въ словв - божиемо буква ж отделена какъ отъ предшествующаго слога бо, такъ и отъ окончанія чемь; между тімь предпествующія означенному слову выраженія - "и скончашась по" - напечатаны совершенно слитно; также совершенно слитно напечатаны словв: докончана бысть мъщаниномъ краковьскимь. Сия книга у великомо гра напечатано совершенно слитно, а продолжение слога гра, т. е., дъ, -- отдъльно, и затъмъ непосредственно сливается съ предлогомъ  $y^{1}$ ).—Послъ сказаннаго понятво, какое значеніе должно придавать доказательству Ейстрейхера, опирающемуся на томъ обстоятельствъ, что дитеры и и з въ выходной детописи Часословца отделены одна отъ другой на под-букву. Не мъшаетъ къ этому прибавить еще и то, что въ выходной записи Осмогласника, дословно сходной съ записью Часословца, означенныя литеры напечатаны слимно. Очевидно, что всв разсужденія Ейстрейхера о томъ, якобы при печатаніи выходной записи drukars widocsne uważał ią (т. е. букву и въ словахъ изъ



<sup>&#</sup>x27;) См. прилагаемый въ концъ замътки лигографирозанный снимовъ выжодной записи Осмоиласника 1491 г.

нъмечь) за gloskę osobną, — должно отнести въ области чисто фантастической.

3) Если—говорить Ейстрейхерь—Швайпольть Фволь въ одномъ мъств подписался з Кракова, если въ одномъ случав для обозначенія славяно-русскаго предлога изъ употребиль малорусскій з,—то крайне нелогично допустить, чтобы онъ не поступиль также и въ другомъ однородномъ случав. Подобное заключеніе, разумъется, имъетъ значительную долю справедливости. Но дъло въ томъ, что въ данномъ случав Ейстрейхеръ ради оправданія одного ошибочнаго чтенія созидаетъ другое, не менве ошибочное,—и посредствомъ послёдняго хочетъ оправдать первое.

Оаращаемся въ довазательствамъ.

На верху выходной записи въ краковскихъ изданіяхъ помъщены какъ-мы сказали-гербъ города Кракова. По сторонамъ герба ясно видны литеры S. V. и слово — Кракова, -что, въ сововупности, читалось библіографами следующимъ образомъ: Sigillum Urbis Кракова, т. е. гербъ города Крако-Мы уже знаемъ, что Ейстрейхеръ и въ данномъ случав расходится съ предшествовавшими ему библіограподписи около герба такъ: фами и читаетъ Viol з Кракова. Въ подтверждение правильности своего чтенія Ейстрейхерь, во первыхь, указываеть на знакь, находящійся на лентв, обвивающей гербъ, -знавъ, который по мивнію этого библіографа, походить на букву з (и въ соединении со словомъ-- Кракова образуетъ выражениез Кракова); и, во вторыхъ, обращаетъ внимание на несообразность прежняго чтенія подписей, при которомъ выходила смъсь латыни съ русскимъ языкомъ: "Sigillum urbis"---и вдругъ: "Кракова!"-Но мы позволяемъ себъ и въ данномъ случав не согласиться съ достопочтеннымъ библіографомъ. Въ противовъсъ чтенію Ейстрейхера можно сказать слъдующее:

а) Знакъ, на который ссылается г. Ейстрейхеръ, очень мало походитъ на букву з. Мы скоръе склонны думать, что

граверъ хотвлъ изобразить (и изобразилъ) на означенномъ мъстъ ленты не букву, а нъчто въ родъ цвътка или какой нибудь подобной декоративной фигуры. Предположение это находитъ нъкоторую опору, между прочимъ, и въ томъ обстоятельствъ, что и на другой лентъ, обвивающей противоположную сторону герба, есть подобная же, хотя и меньшихъ размъровъ, декоративная фигурка, помъщенная здъсь какъ бы ради симметрии.

б) Ейстрейхеръ находитъ прежнее чтеніе около герба (Sigillum urbis Кракова) несообразнымъ потому, представляетъ смёсь двухъ языковъ. А развё-спросимъ мы-чтеніе самого Ейстрейхера: Swigtopelk Viol з Краковане представляетъ подобнаго же смешенія? Ответъ ясенъ, очевилно и вытекающее отсюда заключение. Последнее не въ пользу чтенія Ейстрейхера представляется еще и по следующимъ соображеніямъ: Смешеніе двухъ языковъ въ обозначени имени, фамили и мъстонахождения извъстнаго лица дъйствительно вощь странная и мы, при чтеніи древнихъ письменныхъ памятниковъ, съ такимъ смешеніемъ не встречаемся (страннымъ, поетому, кажется и чтеніе Ейстрейхера). Между твиъ, подобное сившеніе датыни съ польскимъ или южно-русскимъ языками мы зачастую встръчаемъ, когда рвчь идеть о предметахъ юридическихъ, названіи должностей, и т. п. Относительно латинской терминологіи, встръчающейся въ польскихъ и южно-русскихъ актахъ, составлена даже пълая книга. А такъ какъ въ эту терминологію входило и слово sigillum въ значеній знака, печати, герба, то и чтеніе подписи на гербъ краковских взданій—sigillum urbis Кракова —представляется болье инвющимъ смысла, чвиъ вышепривеленное чтеніе Ейстрейхера.

Можно сдълать и еще нъсколько возраженій касательно ошибочнаго чтенія Ейстрейхеромъ выходныхъ записей на враковскихъ церковно-славянскихъ внигахъ. Такъ, напр., если, помнънію Ейстрейхера, было два издателя означенныхъ книгъ, то почему одинъ изъ нихъ называется по имени и фа-

милія (Швайпольтъ Фѣоль), а другой только по фамилів (Франкъ)? Дальє: если принять чтенів Ейстрейхера, то не будеть ли страннымъ плеоназмомъ выраженіе, что Франкъ происходиль изъ нюмець, изъ нюмецкого рэда? (не говоримъ же мы: прусскій, изъ русскаго рода). Между тымъ, держась чтенія прежнихъ нашихъ библіографовъ, такой трудно объяснимый плеоназмъ уничтожается. По втому чтенію выходить, что книги изданы краковскимъ мющаниномъ (указывается осъдлость), изъ нюмецкаго рода франкъ (указывается частнъйшая черта—племя).

Отрицая правильность чтенія Ейстрейхеромъ выходныхъ записей на краковскихъ церковно-славнскихъ изданіяхъ, мы, само собою разумбется, не признаемъ и твхъ выводовъ, которые на основаніи его сдъланы какъ самимъ Ейстрейхеромъ, такъ и его последователями. Именно, считаемъ Франка, какъ сподвижника Феоля по изданію внигъ, лицемъ фантастическимъ; самаго Швайпольта Феоля считаемъ не славяниномъ—полякомъ, а нюмиемъ (вакъ, впрочемъ, показываетъ и его фамилія, а отчасти и его знакомство съ немецкимъ языкомъ) 1), поселившимся въ Краковъ и получившимъ здёсь права гражданства.

Известно, что Швайпольть Феоль не долго продолжаль печатание церковно-славянских вингь въ Кракове (все вняги, изданныя имъ здёсь, относятся къ 1491 г.). Что было причиною прекращения Феолемъ издательской деятельности—решить трудно. Въ 1492 году онъ быль обвиненъ въ ереси, заключенъ въ тюрьму и позванъ на судъ къ инквизитору. Некоторые изъ библюграфовъ поставляли ето обвинение въ связи съ напечатаниемъ церковно-славянскихъ книгъ, "чемъ Феоль помогалъ греческой церкви, которая въ глазахъ святой инквизиции считалось севтою". Но изъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Условіе, заключенное Швайпольтомъ Фіолемъ, съ ніжівиъ Рудольфомъ Борсдорфомъ относительно наготовленія посліднимъ русскихъ буквъ,—писано било по-нимециц.

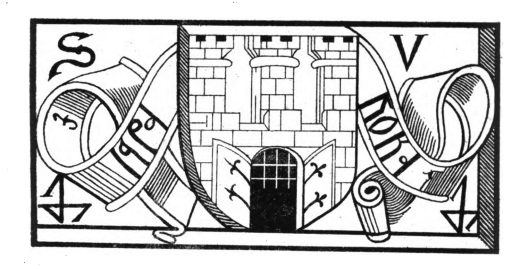
довументовъ (обнародованныхъ Мацъевскимъ еще въ 1814 г.) подобное предположение не оправдывается. Во время допросовъ Швайпольту Фъолю о печатании имъ церковно-славянскихъ книгъ не было и помину. Овъ обвинялся въ томъ, что высказался въ Гусситскомъ духъ противъ причастия подъ однимъ видомъ. Когда Фъоль на судъ подъ присягою отрекся отъ еретическихъ мнъній, противныхъ католицизму, то былъ освобожденъ изъ заключения. Дальнъйшая судьба его мало извъстна. По однимъ сказаниямъ онъ удалился въ Венгрію; но Грабовскій указываетъ на нъсколько документовъ 1511—1526 гг., изъ коихъ видно, что нъкій Фъоль въ означенное время находился еще въ Краковъ или его окрестностяхъ. Былъ ли то Швайпольтъ Фъоль—издатель первоначальныхъ церковно-славянскихъ княгъ, или же только его однофамилецъ,— неизвъстно.

Еще насколько словъ. При разсмотравін врановскихъ церковно-славанских внигъ сами собою возникаютъ слвдующіе вопросы: 1) что побудило німца Швайпольта Фіволя ваняться печатавіемъ означенныхъ книгъ, и 2) для какой, превмущественно, мастности она преднязначались? - Первый вопросъ, по нашему мевнію, достаточно уясняется условіенъ, заключеннымъ Фволемъ съ упомянутымъ Рудольфомъ Борсдорфомъ. Въ означенномъ условіи Борсдорфъ, между прочимъ, принималъ на себя обязательство ни для кого, безъ въдома Фъоля, не выръзывать русских буквъ и никого не учить этому искусству. Этотъ пунктъ условія, очевидно включенный въ него по настоянію Фаоля, обнаруживаеть въ посладнемъ человъка съ торговыми наклонностями, смотревшаго на задуманное имъ предпріятіе со стороны его доходности, -- словомъ человъка, бравшагося за издательское дъло какъ за небезвыгодное ремесло (замътимъ, что въ этомъ отношенім издательская дівтельность Фізодя, по своимъ мотивамъ, ръзко отличается отъ подобной же дъятельности большинства западно-русскихъ, преимущественно братскихъ, типографій, зачастую сознательно печатавшихъ книги себъ

во убытоко, исплючительно имви въ виду потребу церковную). Трудиве категорически рвшить другой вопросъ-для какой преимущественно містности предназначались Фізолемъ его изданія. А. И. Сободевскій въ одномъ изъ своихъ рефератовъ, читанныхъ въ историческомъ обществъ Нестора лътописца, разсматривая праковскія церковно-славянскія вниги (1491 г.) со стороны языка, нашель въ нехъ сходство съ тоговременными и поздаващими молдо-влахійскими рукописями и отсюда сделаль выводь, что Феоль и Франкъ (референтъ всецью раздыляеть мивніе Ейстрейхера) печатали означенныя выти по порученію модоовлахійцевъ (для вавого нибудь молдовлахійскаго воеводы или вельможи). водъ намъ кажется поспъшнымъ. Естествениве предположить, что Фволь, предпринимая изданіе церковно-славянскихъ книгъ, имълъ въ виду всё опрестныя мёстности, нуждавшівся въ нихъ. По крайней мірв, мы имвемъ положительныя данныя относительно широваго распространенія краковскихъ дерковно-славянскихъ изданій не только въ Молдо-Влахів, но и Галиців и всёхъ западно-руссвихъ областяхъ. Даже, можетъ быть, что онв имвли небольшой сбытъ и въ самомъ Краковъ. Какъ последнее предположение не можеть повазаться страннымъ, темъ не мене оно находить нъкоторую опору въ указанномъ нами фактъ существованія въ означенномъ городъ (въ ХУ стол.) русской каплицы, съ русскими иконами, съ русскими около нихъ надписями. Впрочемъ къ этому, въ высшей степени интересному вопросу, мы намърены со временемъ возвратиться и поговорить о немъ обстоятельные.

С. Голубевъ.

Выходный листъ Осмогласника, изданнаго въ 1491 г., въ Краковъ.



Д окончанавы симкинга в келикомы гра двой краков в придер жаквые ликат окорол м полскато каз пинра. Идокончанавы и в шанной раковы скы и ь шва и полтойь, ф в оль, из и в и е цы и е ць и е це ць и е и сконча ша поко ж не й нароже и не и в с м ть дее м ть дее м й л л в то.

## ПРОТОІЕРЕЙ АЛЕКСАНДРЪ МИХАЙЛОВИЧЬ ВОСТРЕСЕНСИТЕ,

экстраординарный профессоръ Кіевской духовной Академіи.

26 декабря 1883 года, въ четвертомъ часу утра, скончался экстраординарный профессоръ Кіевской Академіи протојерей А. М. Воскресенскій. Кончива его поразила своею внезапностію встхъ, его знавшихъ, хотя состояніе его здоровья уже довольно давно казалось многимъ очень подозрительнымъ. Около года назадъ замътно онъ сталъ слабъть силами, и многіє находили въ немъ признави чахотки. Весною 1883 года онъ жилъ въ деревив у своего родственвика-священника, надъясь свъжимъ деревенскимъ воздухомъ украпить свои сиды; но возвратился изъ деревни въ городъ въ болве разстроенномъ состояній здоровья, чёмъ въ какомъ туда отправился. Видъвшіе его по возвращеніи изъ деревни думали, что дни его сосчитаны. Но въ городъ онъ началъ поправляться. Въ августв и первой половинв сентября онъ жилъ въ Выдубицкомъ монастыръ, расположенномъ вблизи Кіева въ живописной мъстности на берегу Дивира. Настоятель этого монастыря архимандрить Евлогій, съ полнымъ участіемъ къ положенію уважаемаго имъ профессора, предоставиль ему всв возможныя удобства жизни. Благодатный воздухъ Выдубицваго монастыря освъжилъ силы больнаго, и онъ вступилъ въ отправление всихъ своихъ обязанностей, читалъ лекціи, вздилъ въ консисторію, воторой состоялъ членомъ, служилъ въ церкви и исполнялъ

требы по приходу-21 декабря, бывши въ одномъ собраніи, онъ высматриваль очень хорошо, и пишущій эти строки, подойдя къ нему, выразилъ предъ нимъ свое удовольствіе по тому поводу, что онъ смотритъ такимъ молодцомъ. "Да, слава Богу (отвъчаль онь)! Я чувствую себя теперь хорошо". Но на дълъ овазалось, что ошибался и онъ самъ на счетъ состоянія своего здоровья, ошибались и тв, которые замівчали въ немъ относительную свъжесть. 25 декабря, въ день Рождества Христова, въ три часа утра онъ отправился въ цервовь служить всепощное богослужение, и за темъ, не выходя изъ церкви, началъ совершать литургію и послів нея молебное првіе, положенное на этоть день во память избавленія Россіи отъ галловъ и съ ними двадесяти языкъ. Пришель онь изъ церкви въ домъ уже въ десятомъ часу утра, конечно, значительно утомившись; но впрочемъ вромъ усталости не чувствовалъ ничего особеннаго, - въ 12-мъ часу принималь изкоторыхъ знакомыхъ, пришедшихъ къ нему съ праздвичнымъ визитомъ, а въ первомъ часу по полудни самъ отправился въ Академію, чтобы сдълать праздиваный визить ревтору. Не заставъ ректора дома, онъ пошелъ въ инспектору, но уже съ трудомъ могъ пройти небольшое разстояніе, отділяющее квартиру ректора отъ квартиры инспектора, и нъкоторые изъ знакомыхъ, встрътившись съ вимъ на этомъ пути и видя его изнеможение, должны были поддерживать его на дорогъ. У инспектора онъ просидвать цвами част, чтобы отдохнугь и собраться съ силами, и сначала просилъ позволенія посидёть молча, потому-де, что очень усталь и ему трудно дышать. Въ экипажъ, когда онъ отправлялся домой, онъ не въ силахъ былъ самъ взлъсть безъ помощи другихъ. Возвратившись домой, онъ сидваъ за столомъ во время объда, и взялъложки двътри супу. Но послъ объда, часу въ шестомъ вечера, ему вдругъ сделалось дурно: онъ почувствовалъ пеобывновенную слабость, стало труднымъ дыханіе, и въ груди послышалось зловъщее влокотанье. Послали за довторами; доктора

приказали приготовить для него ванну, приняли и вкоторыя другія врачебныя міры, сділали подкожное вспрыскиваніе вепра; но все было уже напрасно. Въ четвертомъ часу утра, въ присутствія родныхъ и знакомыхъ, онъ тихо перешелъ въ відчность.

Александръ Михайдовичъ Воспресенскій родился въ 1828 году въ погостъ Васильевскомъ Владимірской губервія Муромскаго увада, отстоящемъ въ десята верстахъ отъ г. Мурома. Погостами въ той мистности называются такія селенія, въ которыхъ есть церковь, и при ней одни дома членовъ причта; а приходъ этой церкви составляютъ нъсколько деревевь, расположенныхъ въ опрестности. Въ погоств Васильевскомъ въ то время, когда жилъ въ немъ Александръ Михайловичъ, было три причта (ныив два): въ вемъ жило три священника, два дьякона, шесть причетвиковъ и просвирня, такъ что это быль поселокъ порядочный, не смотря на то, что въ немъ не было ни одного крестьянского двора. Александръ Михайловичъ былъ второй сынъ одного изъ священниковъ. Въ дъгствъ и отрочествъ его сверстники называли его не иначе, какъ "puer". Такое прозвище дано было ему его отцомъ по следующему случаю: у Александра Михайловича была сестра, которая была годами двумя моложе его, и тоже называлась Алевсандрою; чтобы отличить мальчика и девочку, носящихъ одно имя, отецъ одного назвалъ "puer", а другую "virgo". И съ этимъ прозвищемъ Александръ Михайловичъ извъстенъ быль не только въ своемъ погоств Васильевскомъ, но и въ училищъ, и въ семинаріи и даже въ Академіи.

Дътскіе и отроческіе годы А. М. Воскресенскаго протекли такъ же, какъ обыкновенно протекали они у дътей сельскихъ священнивовъ. Онъ не получилъ такого тщательнаго воспитанія, какое получаютъ въ городахъ дъти богатыхъ родителей, и не было надъ нимъ въ тъ годы особеннаго надзора. Его воспитывали добрыя преданія и благочестивые обычаи священнической, преданной церкви, семьи. Отецъ самъ училъ его грамотъ по Часослову и Псалтиръ; но образованіе, полученное Александромъ Михайловичемъ дома отъ отца, не ограничивалось одною элементарною русскою и славянскою грамотою. Онъ, еще до поступленія въ училище, подъ руководствомъ отца, научился читать, писать и немного переводить по латини в по гречески и поступилъ въ училище прямо въ третій классъ.

Наши отцы, жившіе при церкви и служившіе церкви; и дътей своихъ располагали къ тому служенію, которое составляло, такъ сказать, жизнь ихъ. Двтей своихъ они не только водили въ церковь во всв праздвичные и воскресные дви, но и располагали ихъ къ тому, чтобы они, по мъръ возможности, принимали участіе въ чтеніи и пініи при отправления богослужения. У А. М. Воскресенского главныя воспоминанія, касающіяся его отроческой жизни, сосредоточивались на церковной жизни своей родины, и участіе его въ этой церковной жизни съ малыхъ лътъ положило твердое начало тому религіозному настроенію, съ нажимъ онъ остался до конца дней своихъ. Въ каждую воскресную и праздничную службу А. М. Воспресенскій непремънно бываль въ церкви съ техъ поръ, какъ началъ сознавать себя. Не только пропустить литургію въ воспресные и празданчные дви, но даже проспать утреню (всенощныя въ погостъ Васильевскомъ и зимой и льтомъ служились не съ вечера, а съ утра) онъ, подобно другимъ своимъ сверстникамъ, считаль для себя деломь не позволительнымь. И еслибы случилось ему въ какой либо праздникъ, когда служба цервовная начиналась ранве обывновенняго, не поспыть къ началу службы, -- это составило бы для него большое горе и лишевів. Я помню случай, хорошо характеризующій настроеніе Воспресенскаго, вогда онъ быль еще десятильтнимъ мальчикомъ. Въ пасху въ деркви его родины литургія не соединялась непосредственно съ утренею, какъ это дълается въ городахъ, и начиналась часовъ около семи утра. Мальчикъ заснудъ по окончании утрени и не слыхалъ

звова въ объдев, а его семейные забыли разбудить его въ свое время. Онъ явился въ объдев во время пънія достойна, и явившись въ церковь плаваль на взрыдъ, — плакаль отъ того, что вевольно лишиль себя всей полноты праздничной радости.

Присутствуя въ цервви, Воскресенскій, еще до опредъленія своего въ училище, началь принимать участіе въ чтеніи и пъніи на влиросъ, и скоро сдълался однимъ изъ самыхъ бойкихъ и усердныхъ чтецовъ. Читать мальчикамъ давали сначала завлючительный псаломъ, положенный при концъ объдни, потомъ по мъръ успъховъ, первый часъ, за тъмъ часы предъ объднею, шестопсалміе, ваензмы и канонъ, и наконецъ дозволяли читать пареміи в апостоль; послъднее считалось очень почетнымъ и разръшалось только тъмъ, которые искуснымъ чтеніемъ снискивали особый авторитетъ у штатныхъ представителей клира. Воскресенскій очень рано достигъ этой чести.

Усердіе въ участію въ богослуженіи замітно было и у другихъ дътей-односельчанъ Воспресенсияго. При трехпричтовомъ составъ илира Васильевскаго погоста молодое покольніе его было довольно многолисленно: начиная отъ богослововъ, бывшихъ въ последнемъ изассе семинарін, въ немъ были представители другихъ меньшихъ возрастовъ, до первовлассниковъ и ниже. И все это поволъніе наполняло влиросы, и между представителями его было замътно соревнование: никто не хотълъ уступать другому въ болве или менве успъшном ведени двла, исполняемаго людьми, стоящими на влиросъ. Влагодаря этому, праздничныя и воскресныя службы въ погоств Васильевскомъ отправ. дялись очень торжественно. Чтецовъ было много очень хорошихъ и пъніе, при шести причетникахъ и достаточномъ числь дътей разнаго возраста, было полное и многоголосное. Стихиры на Господи воззвахъ не читали, какъ это делаютъ и въ видныхъ церквахъ большихъ городовъ, а пъли всъ, по перемънно, на обоихъ клиросахъ, и кто либо изъ дътей,-

часто А. М. Воспресенскій - посиль минею, октовкъ или тріодь съ одного клироса на другой, возглашая тв стихи или припъвы, какіе положены предъ каждою стихирою. празденяныхъ каноновъ пъли положенное число разъ, и если ва какой праздникъ существуетъ два канона, то неопустительно пъли ирмосы того и другаго нанона, а иля прија такъ называемой катавасія сходились вместе оба лика, то есть, стоящіе на правомъ и на лівомъ плиросів. И пъніе этихъ ириосовъ было близко къ обиходному, и при своей протежвости выходило умилительно-торжественнымъ. Часто, впосавдствій стоя въ какой либо большой праздникъ въ вакой либо изъ видныхъ церквей г Кіева, и слушая вывсто пвнія не очень внятное чтеніе стпляръ, и замізчая, что не поють и по разу всіхъ прмосовь одного ванова, а о ирмосахъ другаго ванова совершенно забываютъ, переносились мы съ А. М. Воскресенскимъ мыслію въ церковь роднаго села, и не мало сожалвли, что не тамъ стоимъ праздвичную службу, и что не слышимъ теперь умилительного пвнія многихъ прекрасных в пісней церковныхъ, которое такъ восхищало насъ въ дътствъ.

Въ частной домашней жизии Воскресенскій въ дътствъ представляль изъ себя мальчика юркаго, живаго и предпріничивато. Его дъломъ было затъять какую либо невинную игру и пригласить къ ней другихъ. Зимой онъ самъ устроитъ гору изъ снъгу, и катансь по ней самъ, предоставляетъ пользоваться ею и другимъ. Лътомъ онъ то согласится съ сверстниками пойти съ равняго утра за грибами въ одинъ изъ близъ лежащихъ лъсковъ, то отправляется, одинъ или вдвоемъ, на ръку ловить рыбу.—Послъднее удовольствіе было однимъ изъ его любимыхъ удовольствій, и онъ въ теплую пору года очень много времени проводилъ на ръкъ съ удочкою въ рукахъ и ставя жерлицы въ тъхъ или другихъ мъстахъ для ловли большихъ щукъ. Родители предоставляли ему полную свободу располагать своимъ временемъ, — большую, чъмъ какою пользовались его сверстники,

дъти другихъ священнявовъ, и онъ, дли оразноображенія своихъ развлеченій, иногда отправлялся ловить рыбу на цвлый день версты за три отъ роднаго села на другую рвку, которая была богаче рыбою, чэмъ та рэка, которая протекаетъ около Васильевского погоста. Проведши иной разъ почти цълый день вдали отъ дома, безъ объда, онъ съ радостію возвращался въ погостъ, если удавалось ему поймать большую щуку или двухъ, трехъ язей. Проводя часто время на ръкъ, и будучи довольно смълымъ, готовый на рискъ, Воскресенскій въдетстве раза два подвергался опаспости утовуть: не будь на берегу случайныхъ людей, когда онъ падаль въ воду, не умъя порядочно плавать, его бы не живымъ уже вытащили изъ воды. Родной братъ его, подобью ему смітый и предпріимчивый, быль жертвою своей неосторожности, -- и преждевременно, въ годы отрочества, нашель смерть въ рвив, которая една не поглотила прежде его и Александра Михайловича.

Въ 1839 году, на двънадцатомъ году отъ рожденія А. М. Воскресенскій отданъ быль въ Муромское духовное училище. Принять онь быль, яакь мы уже упоминали, прямо въ третій классъ. Поступилъ онъ въ этотъ плассъ, какъ говорили тогда, не-вълодъ, т. е., въ такой годъ, когда не было перевода въ выстій классь, и онъ должень быль просидеть въ этомъ плассв три года, вместо двухъ, наравив съ другими, переведенными изъ втораго одногодичнаго власса въ третій не въ годъ перевода. Всего въ училище онъ провелъ лътъ. Учился онъ очень хорошо и въ третьемъ и четвертомъ классъ считался въ числъ дучшихъ ученивовъ, но уступаль въ успваать не одному изъ своихъ товарищей. Выше его въ спискахъ стояли Д. Пъвницкій, бывшій впоследстви ревторомъ Воронежской и Тамбовской семинарии. нынъ влючарь - протојерей Храма Христа Спасителя въ Москвъ, и Левъ Миловзоровъ, кончившій курсъ первымъ въ Владимірской семинаріи въ 1850 году, и долженствовавшій поступить въ Московскую академію, но не посланный туда Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

потому, что его считали человъкомъ ненадежнаго здоровья: по окончани курса семинаріи онъ быль учителемъ Муромскаго духовнаго училища и затъмъ священникомъ въ одномъ селъ Покровскаго уъзда; будучи священникомъ, онъ пользовался въ окрестности извъстностію, какъ пастырь умный и ревностный къ своему долгу; скончался онъ уже довольно давно.

У насъ привыкли отзываться о старыхъ духовныхъ училищахъ или съ презрительною насмъшвою, или съ злобнымъ негодованіемъ. Часто люди, вышедшіе изъ духовныхъ училищъ, поставляютъ себъ въ особенное удовольствіе самыми мрачными врасками изображать місто своего первовачальнаго образованія, примірть чего можно видіть въ извъстныхъ характеристикахъ бурсы Помяловскаго. Къ тъмъ училищамъ, въ которыхъ мы учились, во приложимы подобемя желчемя характеристики, и когда мы читали подобныя характеристики, намъ казалось, что въ нихъ рисуется какой-то другой міръ, далекій и сто ймарикто того, въ какомъ мы жили. Муромское духовное училище, въ воторомъ получилъ первоначальное образование А. М. Воспресенскій, оставило въ немъ, какъ и въ другихъ своихъ ученикахъ, самыя добрыя воспоминанія о себъ, и мы всегда сохраняемъ въ нему самую теплую и благодарную привазанность, и поминаемъ его однимъ добромъ. Учили пасъ хорошо, и располагали заниматься дівломъ, какъ слівдуетъ. Первымъ главнымъ предметомъ изученія былъ язывъ латинскій, и по нему ученики успъвали такъ хорошо, что при переходъ въ семинарію легко могли переводить всъхъ прозаическихъ авторовъ. Кромъ завятій въ классъ, состоящихъ въ переводахъ устныхъ и письменныхъ съ датинскаго языва на русскій и съ русскаго на датписвій, учениви, если не обязывались, то приглащались переводить что либо "и от себя" дома. На ризименахъ, послъ отвътовъ изъ пройденнаго въ классъ, спрашивали, что и сколько ученивъ перевель от себя, и даходились такіе, которые въ теченіе

перваго года въ четвертомъ классъ переводили всего Корвелія Непота. Знаніе греческаго языка въ Муронскомъ училицъ времени воспитанія А. М. Воскресенскаго было слабъе, чъмъ знаніе латинскаго, и это зависьло отъ излишпей доброты учителя греческого языка, иного послаблявшаго своимъ ученивамъ и не умъвшаго быть требовательнымъ. --Начальники и учителя обращались съ нами по человъчески, ножно свазать даже, по отечески. Жестокихъ наказаній, о какихъ повъствуетъ Помядовскій, у насъ и въ не было. Розга считалась въ числъ наказаній; но къ ней прибъгали не такъ часто, какъ это бывало въ другихъ училищакъ, и А. М. Воскресенскій, равно какъ и многіе другіе, прошелъ училищный курсъ, ни разу не подвергшись этому унизительному навазанію. Въ высшемъ четвертомъ классъ наказывали разгою только за грубыя шалости, но я не помию случая, когда бы наказали кого за незнаніе урова. Инспекторъ училища (священнивъ Иванъ Ослотычъ Грандиций) быль грозою для учениковь, и его всв ученики очень боямись и чувствовали накоторый трепеть, когда встрачались съ нимъ на улица. Но онъ производилъ на учениковъ такое впечативніе не частыми и строгими наказаніями, а суровымъ видомъ и грознымъ словомъ. Вывало, когда провинится въ чемъ либо ученикъ, онъ взглянетъ на него сурово, сдвинувъ брови; припнетъ, пожадуй, топнетъ ногою, и виновный совсёмъ потеряется, и очень часто этимъ ограничивалось все наказаніе. Смотрителемъ училища быль игумень Нифонть, недавно скончавшійся въ сань архимандрита настоятеля Муромскаго Спасскаго монастыря (въ то время онъ былъ настоятелемъ Муромскаго Благовъщенского монастыря): этотъ держалъ себя ближе къ ученикамъ, чёмъ инспекторъ, и иногда приглашалъ і нъкоторыхъ изъ вихъ къ себъ на домъ для занятій напримъръ по географіи: онъ подвергаль ученивовъ, котя изръдка, болве строгимъ навазаніямъ, чвиъ инспекторъ, но его не боялись такъ ученики, какъ боялись Ив. О. Грандицкаго.

Изъ училищной жизни Воспресенскій любиль вспоминать о публичныхъ экзаменахъ, на которыхъ онъ бывалъ однимъ изъ дъйствующихъ лицъ. Тогдашніе публичные экзамены не были одними испытаніями учениковъ въ знаніи преподаваемыхъ имъ предметовъ, а были обставлены разными аксессуарами, которые придавали имъ видъ особаго празденчнаго училищного торжества. На это училищное торжество собирались всв главные представители городскаго общества, и явкоторые изъ нихъ являлись съ воробнами конфектъ, предназначавшимися для роздачи ихъ въ награду отличившимся ученикамъ. Торжество отврывалось привътственною ръчью къ достопочтеннъйшимъ посътителямъ, которую произносилъ одинъ изъ учениковъ; затъмъ пъвчіе при вакою тиро канта Белигіознаго или патріотическаго содержанін или духовный концертъ. Півніе это въ теченіе экзамена повторялось нісколько разъ; въ промежуткахъ послъ испытанія учениковъ одного власса и до приступленія къ испытанію учениковъ другаго класса пъвчіе непремънно что нибудь пъли. Кромъ пънія программа вкзамена разнообразилась введеніемъ въ нее произнесенія какихъ либо стиховъ, нарочито сочиненныхъ для этого случая. Когда кончаль курсь училища Воскресенскій (въ 1844 году), тогда на публичномъ экзаменъ Муромскаго духовнаго училища были произносимы Pазюворы и "3xo". Разговоры и Эхо написаны были стихами смотрителемъ училища игуненомъ Нифонтомъ, который владълъ легкимъ стихомъ. Разговоръ веди въ присутствіи публики на срединв залы четыре ученика, -- Ръзвый, Разсвянный, Прилежный и Авинвый. Содержаніемъ разговора служило выраженіе чувствъ и желаній каждаго изъ этихъ учениковъ въ то время, когда весениям природа располагала ихъ къ удовольствіямъ и звала то за-року, то во лись, а приближеніе экзамена заставляло ихъ думать о приготовленіи къ нему. А. М. Воспресенскій быль въ числів разговаривающихъ; ему поручена была роль, нажется, Разсвяннаго. Разговоръ

написанъ былъ очень занимательно, и произнесевъ былъ совершенно свободно и съ надлежащимъ выраженіемъ. Восторгъ публики быль необычайный, и городничій всёмъ, участвовавшимъ въ Разговоръ, далъ по изящной коробиъ конфекть. Понятно, съ какою радостію принять быль этоть подарокъ. Коробка конфектъ получившими ее учениками привезена была домой, къ родителямъ, и долгое время сохранялась у нихъ, какъ замъчательный трофей, пріобрътенный ихъ сыномъ. Этому чрезвычайному подарку придавали больше значенія, чемъ обывновенному подарку внигами, даваемому ученивамъ, отличившимся успъхами и благонравіемъ. -- Для произпесенія Эха выбирались ученики, обладавшіе сильными басистыми голосами (въ то время въ училищъ былъ порядочный хоръ, и между ученивами четвертаго класса находилось не мало такихъ, которые пъли густымъ басомъ). Одинъ ученивъ выходилъ на средину и выражаль свои чувства, а другой скрывался въ углу, гдв либо около двери, и повторялъ последнія слова или слоги перваго, какъ невольное эхо, но такъ, что эти отголоски эха не были безсиысленнымъ повтореніемъ звуковъ, произносимыхъ первымъ ученикомъ, и заключали въ себъ свой особый смысль. Въ 1844 году это забавное произведение начиналось такъ:

Сердечно признаюсь: — учиться не хочу! (Эхо отвъчало) Чу!

Ба! Чей тамъ слышно гласъ? Скажи пожалуйста безъ смъха.

9xa.

Не легкое тебя сюда, знать, занесло.

Ооо! и т. д.

За тывь раздавали награды отличными ученивами. Экзамень кончался благодарственною рычью, вы которой одинь изъ ученивовь выражаль чувство признательности почтенный публикы за то, что она удосточла своимы посыщениемь насажденный вертоградь ихъ, и просиль у ней

извиненія, если плоды съ молодых розгъ вертограда показались ей не совстиъ эртлыми. Въ концт всего было приличное птніе.

Изъ Муромскаго училища въ 1844 году А. М. Воскресенсвій переведень быль въ Владимірскую духовную семинарію. Въ семинаріи сначала онъ не быль въ числе самыхъ видныхъ учениковъ. Въ низшемъ отделении семинарии, въ такъ называемой словесности, -- онъ въ разрядномъ спискъ занималь мёсто во второмъ десяткё, и въ среднемъ отдёденіи или въ философіи въ первый годъ онъ тоже записанъ быль въ общемъ спискъ ниже 10 №. Своимъ возвышевіемъ опъ обязанъ былъ профессору логиви, психологіи и патрологін М. В. Тихонравову. Это быль человъкъ высокаго религіознаго настроенія, умный, внимательный къ ученикамъ, умъвшій отличать способности, и весьма ревностный въ исполненіи своего долга. Въ печати извъстно его магистерское сочивение "О христіанскомь мученичествь". Кончиль онъ курсъ въ Московской духовной Академік въ 1846 году со степенью магистра, и тотчасъ же по овончаніи вурса назначенъ былъ наставникомъ Владимірской семинаріи, изъ которой и поступиль въ Авадемію, и съ разу заслужиль репутацію одного изъ лучшихъ преподавателей, но, къ сожалвнію, не долго послужиль на пользу духовнаго юношества, скончавшись въ 1850 году. М. В. Тяховравовъ обратилъ вниманіе на бойкіе устные отвъты Воскресенскаго, на ясность и живость его мысли въ сочиненіяхъ, сталъ спрашивать его чаще, давалъ ему, для его испытавія, особыя упражненія, и въ спискъ по своему предмету, ноторый считался тогда главнымъ, въ году поставилъ его вторымъ. Подобное повышение ученика въ спискахъ въ тв времена было довольно радко, и накоторые съ удивленіемъ посмотрым, когда вдругь Воспресенскій изь учениковь втораго десятка сталъ однимъ изъ первыхъ, выше многихъ, на которыхъ въ словесности привыкли смотрать, какъ на болъе даровитыхъ и лучше успъвающихъ. Но Воскресенскій вполив оправдаль мивніе о немъ своего паставника, и разъ ставъ вторымъ въ списвъ, уже потомъ не ниспускался съ этого мъста, и за нимъ должны были признать первенство надъ собою тъ изъ его товарищей, которые дотолъ считали себя выше его.

Кромв этого обстоятельства семинарская кресенскаго не представляетъ ничего особеннаго. Учился онъ очень усердно, и авкуратно занимался по всими предметамь. Отивнаемъ это потому, что въ то время большинство учениковъ далеко не одинаково занималист предметами, входящими въ вурсъ семинарскаго курса. Между этими предметами были предметы главные, --- въ низшемъ отделени словесность, въ средвемъ логика, психологія и патрологія, въ высшемъ богословіе догматическое и правственное и гомилетика. Успъхи по этимъ предметамъ имвли ющее значеніе на оцінку достопиствъ ученика, между прочимъ потому, что наставники, преподававшіе эти предметы, давали ученикамъ сочиненія, въ которыхъ обнаруживалась степень развитія и твердость мысли каждаго изъ нихъ. Этими предметами и сочиненіями, съ ними связанными, всв ученики занимались неопустительно: соревнование ихъ направлено было въ тому, чтобы не стать неже другихъ по главному предмету и здась оказать возможные успахи. Прочіе предметы назывались побочными, и ими многіе завимались вое-какъ, зная, что на нихъ не обращаетъ большаго вниманія и начальство, и что относительный пеусп'яхъ по нимъ не сопровождается вредными последствіями для ученика. Воскресенскій съ одинаковымъ усердіемъ относился и въ главнымъ и въ побочнымъ предметамъ, и старадся успъвать какъ въ тъхъ, такъ и въ другихъ. Онъ даже принадлежалъ къ числу немногихъ избранныхъ, которые съ особеннымъ вниманіемъ относились къ естественной исторіи и сельскому хозяйству, введеннымъ въ программу семпнарсвихъ наувъ съ его вурса, между тъмъ какъ начальство семинарское смотръло на эти новые предметы явно несочувственно и не расположено обыло особенно поощрять усердіе учениковъ въ занятію этими предметами. Нужно сказать, что оно имъло къ этому основаніе: наставники этихъ предметовъ, получившіе образованіе въ Горыгорьцкомъ институть, иногда позволяли себъ высказывать предъ учениками матеріалистическія воззрвнія и подвергали смълой критикъ то или другое ученіе церкви, напримъръ о твореніи міра, о нетлъвіи мощей и т. под., что разрушительно могло дъйствовать на въру учениковъ, и что вносило дисгармонію въ тотъ стройный, отличавшійся единствомъ направленія, ходъ семинарскаго образованія, сохранить который считало своею обязанностію семинарское начальство.

Въ Кіевскую академію Воспресенскій поступиль, чрезъ годъ богословскаго курса, въ 1849 году по назначенію сеиннарского начальства. Въ тотъ годъ изъ Владимірской семинарім Духовно-учебное управленіе двухъ воспитанниковъ предназначило вызвать на казенный счеть въ С.-Петербургскую академію, и двухъ въ Кіевскую. Въ Петербургскую академію посланы были два родные брата,- II. Цвътковъ (паъ 1-го высшаго отделенія семинарія, ныце протоієрей Казанскаго собора въ С.-Петербургћ) и П. Цвътковъ (изъ 3-го высшаго отделенія, ныве протоіерей въ Кронштадте), а въ Кіевскую два односельчанина, Д. Півницкій (изъ 2-го высшаго отделенія семинарів, выве протої врей храма Христа Спасителя въ Москвъ) и покойный А. Воскресенскій (изъ 3-го высш. отдъленія). Сдавши очень хорошо пріемный экзаменъ, Воскресенскій съ разу зарекомендоваль себя предъ академическими наставниками, и въ течевіе академическаго курса считался однимъ изъ видныхъ студентовъ. Кавъ въ семинаріи, такъ и въ академіи онъ ровно занимался всвып предметами, и не было у него особеннаго расположенія къ накой либо спеціальности. Замівчали его усердіе наставники физико-математическихъ наукъ; но онъ выдавался успъхами по этимъ наукамъ не потому, чтобы чувствовалъ въ нимъ особенное призваніе, а потому, что другіе его товарищи невнимательно относились въ нимъ и позволяли себъ опускать ихъ левціи. Это ровное и усердвое занятіе всъми предметами было причиною того, что Воскресенскій въ разрядныхъ спискахъ студентовъ стэлъ выше другихъ, которые по мивнію товарищей были даровитве его. Впрочемъ въ низшемъ курсъ,— философскомъ,— его успъхи были менве значительны, чты въ высшемъ, богословскомъ, и какъ въ семиваріи, такъ и въ академіи онъ началъ выдаваться своими успъхами къ концу, а не къ началъ выдаваться своими успъхаонъ присужденъ былъ конференцією къ степени магистра и въ послъднемъ разрядномъ спискъ записанъ былъ подъ З №. Магистерское сочиненіе онъ писалъ по высшихъ родахъ христіанскаго подвижничества". Кончилъ онъ курсъ Академіи въ 1853 году.

Въ періодъ студенческой жизни Воскресенскій быль человъкъ въ высшей степени живой и веселый, и любилъ не много щеголять. По отношенію въ товарищамъ был тонь очень общителенъ: онъ очень скоро сходился съ другими, и после двухъ, трекъ бесвдъ двлался другомъ-пріятелемъ своего топарища, въ которому обращился на "ты". Въ его курсведна ли у кого было столько близкихъ людей между студентами, сколько у него. И его очень любили товарищи, - любили за его доброту, за его прямоту и простоту и за его готовность раздванть съ другими и радость и горе. Его доброта была выдающеюся чертою его характера во всв періоды его жизни, и она сразу была замътна всякому, кто приходилъ съ нимъ въ соприкосновение. Поментся мит, что, когда овъ, поступивъ въ академію, извъщаль своего бывшаго наставвика по семинарія М. В. Тихонравова, возвысившаго его въ ряду товарищей, о блистательной сдачв пріемнаго экзамена и о своихъ успъхахъ въ Академіи, этотъ заметилъ пишущему сіи строки: "вто Господь за доброту ему посылаетъ".

Въ студенчествъ изъ товарищей быль близовъ Воскресенскій съ о. Владиміровъ Выковскимъ (нывъ Веніаминъ, епископъ черниговскій), съ Милоемъ Іоанновичемъ (впоследствін Михаиль, митрополить сербскій), съ Николаемъ Шерошиловымъ (вывъ Евгеній, епископъ астраханскій). Съ вимъ вивств учились и копчили курсъ Павелъ (Вильчинскій), епископъ саратовскій. Владиміръ (Петровъ), епископъ томскій, и Модестъ (Стрыльбицкій), епископъ люблинскій, викарій холмско-варшавской впархін. На должности баккьлавра при академіи, изъ товарищей Воскресенскаго, тотчасъ по окончаніи курса, оставленъ быль однав Ил. Игн. Малышевскій (нына заслуженный ординарный профессоръ по канедръ русской церковной исторіи). Ревторъ Академіи архимандрить Антоній (скончавшійся казанскимъ архіеписвопомъ) имълъ въ виду для занятія баккалаврской должвости при академіи еще и Павла (Вильчинскаго), принявшаго монашество при самомъ окончанін курса, и ділалъ предложение объ этомъ академической Конференции; но по стеченію разныхъ обстоятельствъ это предложеніе ректора Антонія осталось безъ исполненія.

По окончаніи академическаго вурса, А. М. Воскресенскій полных в тридцать лівть провель на духовно училищной служов. Въ теченіе этого тридцатилітняго періода ему перазъ приходилось мінять тіз предметы, преподаваніе которых в ему поручалось, что могло не совсімь выгодно отзываться на ходів его учебных в ученых занятій.

Первоначально онъ посланъ былъ въ Волынскую семинарію на канедру церковной исторіи, археологіи и каноническаго права. Опредъленіе о его назначеніи на Волынь состоялось 31 октября 1853 года; а къ мъсту службы своей онъ явился уже въ началъ 1854 года. Но и года не преподаваль онъ тъхъ предметовъ, на которые первоначально былъ назначенъ. 27 августа 1854 года онъ, согласно съ его желаніемъ, перемъщенъ былъ на канедру логики, психологіи, патрологіи и латинскаго языка. Этого перемъщенія желалъ Воскресенскій потому, что канедра логики, психологіи и патрологіи въ системъ тогдашняго семинарскаго образованія

была въ числъ главныхъ, а канедра церковной исторіи и археологіи, ва которую онъ былъ назначенъ, считалась въ числъ второстепевныхъ канедръ, и наставникъ логики и психологіи имълъ больше пліянія на учениковъ и пользовался у нихъ большимъ авторитетомъ, въ силу значенія своей канедры, чъмъ наставникъ церковной исторіи, и предметами первой канедры въ семинаріяхъ въ тъ поры больше занимались, чъмъ предметами второй.

Мъста преподавателей въ Волынской ссиннаріи, помъщающейся въ увздномъ городъ Кременцъ, считались весьма выгодными для окончившихъ курсъ Академіи; потому что тамъ для всъхъ преподавателей были готовыя казенныя ввартиры, да и жизнь въ увздномъ городъ была дешевле, чъмъ въ губернскомъ. Вслъдствіе этого многіе изъ студентовъ академіи желяли попасть туда на службу. Но будучи выгодными, эти мъста въ тоже время были и опасными для мягвихъ и воспрінмчивыхъ натугъ. Въ захолустьи увзднаго города утвердились и господствовали въ то времи не похвальныя житейскія привычки, которыя могли увлежать на скользскій путь податливыхъ новичковъ, любящихъ товарищество.

На Волыни А. М. Воспресенскій служиль не долго. Въ 1855 году, черезъ два года по окончаніи ападемическаго курса, онъ женился на дочери священника одной йзъ пригородныхъ церквей г. Кіева Георгія Замышлевскаго, которой даваль уроки, когда быль студентомъ ападеміи, и съ тъхъ поръ началь стремиться къ переводу въ Кіевъ. Въ 1856 году, чрезъ годъ слишкомъ послъ его женитьбы, открылась вакансія по канедръ физико-математическихъ наукъ въ Кіевской духовной семинаріи, и на вту вакансію онъ перемъщенъ быль въ Кіевъ 27 декабря 1856 года.

На васедръ математики въ Кіевской семинаріи А. М. Воскресенскій пробыль около трехъ льтъ, и за тъмъ, 13-го октября 1859 года, черезъ шесть льтъ семинарской службы, переведенъ быль баккалавромъ въ Кіевскую академію по

той же канедръ физико-математическихъ наукъ, какую онъ занималь въ последнее время въ семинаріи, и съ техъ поръ онъ не оставлялъ академіи, до самой своей смерти, хотя принужденъ быль впоследствии времени переменить предметъ, имъ преподаваемый, на другой, по случаю исключевія наъ программы ваукъ, преподаваемыхъ въ авадемія, физики и математики, Уставомъ 1869 года. Поступилъ въ авадемію Воспресенскій на место Д. А. Подгурскаго, кончившаго курсъ въ 1829 году, и целыхъ тридцать летъ не могшаго получить званія профессора, за недостаткомъ штатной профессорской вакансіи. Чтобы вознаградить труженика науки, получавшаго долгое время скудное баккалаврское жалованье, Конференція академій въ 1849 году, когда была открыта въ Кіевской академіи канедра датинскаго языка, поручила ему, оставись его на канедръ математики. преподавание вновь введеннаго латинскаго языка, вследствіе чего онъ сталь получать два баккалаврскихъ жалованья. Но когда разръшено было Сиводомъ сверхъ піести штатныхъ профессорскихъ пакансій учредить въ академін еще двіз сверхитатныхъ, Д. А. Подгурскій возведенъ былъ въ званіе ординарнаго профессора, и остался тогда на одной канедръ латинскаго языка, предоставивъ преподавание математики новому даятелю. Профессоромъ физико-математических в наукъ былъ въ то время В. П. Чеховичъ, служившій въ академін съ 1827 года, и по его рекомендаціи избранъ былъ баккалавромъ, - помощнивомь ему по канедръ, -- А. М. Воскресенскій... Самъ опъ читалъ алгебру и физику и завъдывалъ физическимъ кабипетомъ, Воскрессискому поручено было преподаваніе частей математики, которыя до него издагаль Д. А. Подгурскій, -- именно, геометрін, тригонометрін и аналитической гоометріи. Профессоръ Чеховичь умерь въ ноябрю 1862 года, и посав его смерти, опредвленіемъ Св. Синода, на Воскресенскаго одного возложено было преподаваніе встхъ физико математическихъ наукъ, прежде раздълениыхъ между двумя наставниками, - профессоромъ и бакказавромъ;

но при этомъ ему не было прибавлено жалованье, и онъ остался на одномъ баккалаврскомъ опладъ, какъ былъ прежде. Съ смертію Чеховича въ Кіевской академіи ординатура отнята была у канедры физико-математическихъ наукъ, къ которой была пріурочена провитомъ устава духовилять академій 1808 года, и отдана была преподавателямъ другихъ наукъ, старшимъ по службъ Восвресенскаго. Такое усложнение и увеличеніе работы, безъ увеличенія жалованья, Воскресенскій приняль на себя съ полною охотою, безъ всякаго вида неудовольствія, и онъ никому никогда не выражаль своего недовольства на то, что у него отняти была надежда въ ближайшемъ будущемъ получить званіе ординарнаго профессора, а съ нимън высшій окладъ жалованья. Впрочемъ одъ въ 1864 году (26 марта) возведенъ былъ въ званіе экстраординарнаго профессора авадемів, съ вакимъ оставался до конца своей жизни. Въ то время званіе экстраординарнаго профессора не было уже однимъ почетнымъ титуломъ, какъ это было отъ начала дваствованія стараго вкадемическаго устава до 60 хъ годовъ, а соединено было съ значительнымъ позвышеніемъ жалованця противъ баккалаврскаго оклада изъ мъстныхъ епархіальныхъ средствъ, по почину, сдъланному въ Московской духовной академіи покойнымъ мятрополитомъ Филаретомъ.

Дело преподаванія физико-математических в паукь Восвресенскій вель весьма успешно. Онь умель располагать 
своих слушателей къ изученію своего предмета, и въ 
особенности интересоваль ихъ лекціями по физикв. Намъ 
случалось выслушивать иные отдёлы изъ его лекцій по 
физикв вь ответахъ студентовъ на экзаменв. Студенты 
передавали свои сведёнія по наукв не съ такою полнотою 
и точностію, съ какою сообщаль ихъ имъ профессоръ. 
Между тёмъ въ ответахъ студентовъ слышалось много 
новаго и интереснаго. Видно, что профессоръ внимательно 
слёдиль за движевіемъ своей науки, и въ области, подлежащей точнымъ математическимъ изслёдованіямъ, умёль 
находить вопросы живые и завимательные.

Кромв физико-математических наукъ, до введения новаго академического Устава, Воскресенскій въ теченіе года (1866—7) преподаваль студентамъ библейскую археологію и еврейскій языкъ, послів смерти профессора Гуляева и до поступленія на эту канедру нынішняго профессора Акама Олесницкаго, съ производствомъ за это половины баккалаврскаго оклада. Нынів есть въ академіи бывшіе слушатели лекцій Воскресенскаго по этой прибавочной канедрів, и они свидітельствують, что А. М. Носкресенскій съ полнымъ усердіемъ отнесся къ этому временному порученію, возложенному на него Правленіемъ академіи, и лекцін его по библейской археологіи были весьма содержательны.

Кромъ авадемія Воскресенскій, въ теченіе 12 лътъ (отъ 15 сентября 1866 года до 7-го генваря 1879 года), преподаваль въ женскомъ епархіальномъ училицъ сначала космографію, а потомъ физику и геометрію. Дъвочкамъ онь излагалъ свои уроки по этимъ предметамъ съ такою ясностію и приспособительностію къ ихъ пониманію, что они очень легко ихъ усвояли, и оказывали въ этихъ наукахъ услъхи весьма хорошіе.

Кромъ того, при дъйствін стараго Устава духовныхъ академій, когда съ должностію наставника можно было соединять и другія побочныя должности въ академін, А. М. Воскресенскій несъ на себъ въ разное время обязанности то библіотекаря, то сепретаря Правленія академін. Въ началь 1861 года онъ опредвленъ былъ помощинкомъ библіотекари академіп, но въ сентябръ того же года перемъниль эту должность на должность помощника секретаря академіи, а въ 1863 году (27 марта) опредъленъ сепретаренъ Правленія ападемів, но въ іюнъ следующаго 1864 года оставиль эту должность и опредвленъ библіотекаремъ академін, и въ этой должности онъ состояль до введенія новаго Устава академій въ 1869 году. Должность библіотеваря въ это времи требовала особыхъ трудовъ отъ человъка, желавшаго взять ее на себя. По случаю перестроень въ анадеміи, для библіотени назначено было новое помъщение, и два раза нужно было всю

библютеку, состоящую изъ десятновъ тысячь томовъ, переносить изъ одного мъста въ другое. Возни было чрезвычайно много при переноски и при новой разстановий квигь: приходилось цілью місяцы присутствовать почти постоянно въ библіотекь, притомъ среди пыли, неизбъжно поднимавшейся при разборъ и укладываніи кивгъ. Библіотекарю самому за всемъ вужно было присмотреть, чтобы вичто не процадо и все было цело, и чтобы все уложено было на своемъ мъстъ. А. М. Воскресенскій не довольствовался тёмъ, чтобы смотрёть за другими, исполвителями его распоряженій: овъ много работаль самъ своини руками, часто исполняя обязанности чернорабочаго. И при этомъ отъ него не слышалось никакого ропота, кой жалобы ва тяжесть работы, на него возложенной и еще увеличенной его усердіемъ. Начальство академіи видвло его труды и усердіе по этому двлу и въ вознагражденіе его особыхъ трудовъ и за сохраненіе библіотеки, при перенесеній ся взъ стараго помінценія въ новое, въ йоводот и полномъ порядкв, положило выдать ему годовой окладъ баккалаврскаго жалованья. Награда, можно сказать, не равняется громадности труда, подъятаго Воскресенскимъ при этомъ случав, но онъ этою наградою вполив быль **УДОВОЛЬСТВОВАНЪ.** 

Въ 1866 году мы видимъ Воспресенского еще сепретаремъ авадемической Конференціи, (въ это время для облегченія сепретарей Правленія отдълены были отъ вихъ завятія по Конференціи), отъ вакой должности онъ по прошенію уволенъ 16 января 1868 года.

По введеній въ Кієвской академій въ 1869 году вынів дійствующаго Устава православных духовных академій заврыта въ ней канедра физико-математических ваукъ, запимаемая А. М. Воскресенскимъ, и онъ избранъ быль преподавателемъ исторіи и обличенія русскаго раскола На этой канедрів онъ состояль до самой своей смерти въ теченіе 14 літъ, и эти послідніе годы своей жизни посвящаль раз-

работкъ этого новаго предмета, имъ теперь избраннаго. Лекціи свои о расколь онъ читаль студентамь III курса цервовно-историческаго отделенія, и его слушатели отзывались о немъ и его лекціяхъ съ чувствомъ признательности. Въ день исполнившагоса тридцатильтія его службы они подвесли ему адресъ, въ которомъ благодарили его за его ясное, одушевленное и просвътительное слово, и выражали испревнее желаніе, чтобы онъ еще долго послужняв на пользу родной ему академіи. Два раза онъ подвергался въ Совътв академін, согласно съ требованіемъ Устава, переизбранію на новое пятильтіе службы, -- въ 1878 году, по выслугь имъ двадцатипятильтняго срока службы, и въ прошедшемъ 1883 году, не за долго до смерти, по истечении тридцатилвтія со дня вступленія его на духовно-училищную службу, и въ оба раза закрытою баллотировкою Совътъ выразилъ полное признание его полезной преподавательской дъятельности. Въ последній разъ (11 ноября 1883 года) онъ получилъ, за исключеніемъ одного, всв бълые шары. Такое вниманіе въ нему Совъта весьма его тронуло, и онъ со слезами на глазахъ волнующимся голосомъ благодарилъ своихъ сослуживцевъ за то, что они дали ему возможность не разлучаться съ академією, которой онъ такъ преданъ, к съ которой сжился своею душею. Но еще не пришло изъ Св. Синода утверждение избрания Совътомъ академии Воскресевскаго на продолжение имъ академической службы въ теченіе савдующихъ пяти лють, какъ онъ скончался.

Въ послъдніе двъпадцать льтъ А. М. Воскресенскій съ должностію профессора академіи сосдиняль службу по епархіальному въдомству. 5 декабря 1871 года онъ рукоположенъ быль въ священника къ Царе-Константиновской церкви, въ которой настоятельствоваль нъкогда другой профессоръ академіи Шокотовъ, впослъдствіи Антоній, архіспископъ Кишиневскій. Въ то время наставники духовно-учебныхъ заведеній въ Кієвъ уклонялись отъ принятія священства, хотя преосв. митрополить Арсеній приглашаль многихъ

изъ нихъ къ вступленію на епархіальную службу. А. М. Воскресенскій первый вступиль на путь, оставленный его товарищами по учебной службь, и митрополить Арсеній очень быль радъ, когда узналь о намфреніи Воскресенскаго принять священство. Онъ всегда относился къ покойному съ любовію и полнымъ благорасположеніемъ. Не мало борьбы пришлось вынесть Воскресенскому, когда онъ задумаль надёть рясу, и вёское слово митрополита Арсенія помогло ему побёдить тё предубёжденія, съ какими ему пришлось бороться при исполненіи своего намфренія о принятіи священства.

Приходъ его былъ довольно большой и многолюдный, требовавшій отъ него не малыхъ хлопоть, но не богатый: глявные его прихожане меляје торговцы и мвщане, и труды его по приходу не слишкомъ обильно вознаграждались. Выгоднымъ обстоятельствомъ въ его положени было только то. что онъ имълъ довольно помъстительную даровую ввартиру, при самой церкви и не далеко отъ академіи. Церкви и приходу своему онъ преданъ былъ до самоотверженія. У него при церкви устроена была и нывъ состоитъ образцован церковно-приходская школа. Онъ позаботился украсить свой храмъ и нашелъ средства для устроенія въ вемъ изящняго иконостаса. У него въ церкви образовался очень порядочный хоръ. Очень часто онъ проповъдываль въ своемъ приходскомъ храмъ, и его простое, здравое, приспособленное въ нуждамъ и пониманию своихъ прихожанъ. слово чрезвычайно имъ нравилось. Для исполненія требъ въ своемъ приходь, когда былъ здоровъ, овъ являлся по первому зову, и для всёхъ былъ одинаково доступенъ, со встми быль одинаково дасковъ и привътливъ. Отъ того и прихожане къ вему были очень расположены и чтили въ немъ пастыри, который быль имъ по душв и по сердцу. Свою любовь и уважение къ нему они выразили поднесеніемъ ему наперснаго креста; подарокъ этотъ твиъ цвинве быль для него, что поднесли его люди простые и не бога-Труди Кісв. дух. Авад. 1884 г. т. І.

тые, отъ своихъ скудныхъ достатковъ собравшіе въчто, чтобы заявить свое расположение къ своему духовному отпу. Въ 1874 году (20 марта), на третьемъ году по рукоположении во священника, Воспресенскій возведень быль за заслуги по духовному въдомству въ санъ протојерея. Состоя настоителемъ прихода, Воспресенскій несъ и нъкоторыя пругія должности по епархіальной службъ, возлагаемыя на него епархіальнымъ начальствомъ. Такъ съ 11 февраля 1875 года и до смерти быль цензоромъ журналовъ и внигъ духовнаго содержанія. Въ 1878 году, согласно выбору духовенства, быль утверждень (17 декабря) епархіальнымь начальствомъ благочиннымъ кіево - подольскихъ церквей. Отъ этой должности онъ отказался, когда (въ 1880 году) назначенъ былъ членомъ вонсисторіи, какимъ состояль по день своей смерти. Кромъ того, онъ исполняль развыя временныя порученія епархіальнаго начальства: такъ, онъ былъ предсъдателемъ временно-строительной коммиссіи по пере стройкъ здавій віево-подольскаго и потомъ кіско-софійскаго духовнаго училища, и по указу консисторія два раза обозравать находящееся при Лебединскомъ женскомъ монастыръ женское училище въ учебномъ и экономическомъ отношеніяхъ.

Неся на себъ много должностей, и имъя по нимъ много разнообразныхъ и хлопотливыхъ занятій, А. М. Воскресенскій находиль время и для литературныхъ трудовъ. Эти литературные труды его не имъютъ цълости, и разсматриваемые въ отдъльности, не такъ замътны. Но ихъ въ разное время напечатано было такъ много, что изъ нихъ могъ бы составиться не одинъ томъ. Они печатались въ Воскресномъ Чтеніи, Руководствъ для сельскихъ пастырей и въ Кіевскихъ епархіальныхъ Въдомостяхъ. Для Воскреснаго Чтенія, начная съ 60 годовъ, А. М. Воскресенскій былъ однимъ изъ усердныхъ и постоянныхъ сотрудниковъ, и нъкоторое время принималъ участіе въ редакторскихъ трудахъ по его издацію. Церковный духъ, доброе благоче-

стивое направленіе, пониманіе практических ь потребностей современной жизни, и при этомъ ясность мысли и легкое изложение дълали его статьи весьма пригодными и даже дорогими для изданій религіозно-вравственнаго характера. Нътъ возможности перечислить всъ статьи, какія печаталь А. М. Воскресенскій въ разное время въ указанныхъ нами и повременных виданіяхъ. Накоторыя изъ нихъ очень мады по объему, и многія изъ нихъ являлись безъ подписи его имени, такъ что трудно съ несомивнною точностію указать, что изъ напечатаннаго въ Воспресномъ Чтеніи и другихъ духовныхъ журналахъ принадлежитъ перу Воскресенского. Но мы считаемъ не излищнимъ, для въкотораго уясненія характера дитературныхъ трудовъ покойнаго, указать насколько его статей, помащенных въ Воскресномъ Чтевін, посвященныхъ последовательному и связному распрытію одного предмета и имфющихъ относительную полноту. Такъ въ XXV  $(\frac{1861}{1960})$  годъ Воскреснаго Чтенія онъ помістиль рядь статей (11), въ которых в раскрываль смысль евангельскихъ и апостольскихъ чтевій, положенныхъ церковнымъ уставомъ на недъльные дви, начиная отъ 26-й недвли по пятидесятницв, и кончая недвлею сыропустною (NiN 34-44). Въ этомъ году, по предложению Ректора академіи Филарета, статьи этого рода готовиль для каждаго № Воскреснаго Чтенія инспекторъ академіи Архимандритъ Менодій. Но не успаль онъ довести до вонца эгой работы: у него открыдась опасная бользавь (чахотка), въ іюль 1862 года свела его въ могилу. Когда Архимандритъ Менодій за бользнію не могь приготовлять срочныхъ статей для журнала, его работу взяль на себя А. М. Воскресенскій и вель ее также хорошо, какъ его предмъстникъ по труду, обладавшій умомъ тонкимъ и яснымъ, и въ тоже время отличавшійся глубокимъ благочестіемъ. Вь XXVII (1863) г. Воспреснаго Чтенія была пом'ящена зам'ячательная его статья "Библейское учение о творении мира и современное естествознаніе (№ 49). Въ XXVIII (1864) и XXIX (1865) годахъ Воскреснаго Чтенія онъ печаталь , Объясненіе праздниковь православной церкви ученикамь сельскихь школьа. Этоть трудъ состоитъ изъ двадцати статей, въ которыхъ авторъ показывалъ происхождевіе, смыслъ и значевіе великихъ и среднихъ праздниковъ нашей цервви. Началъ онъ объясненія съ праздинка Рождества Пресвятыя Богородицы, и ведя свое объяснение преемственно по вити церковняго года, кончилъ его статьею о праздникъ Усъкновенія главы св. Іоанна Предтечи. Въ XXXII (1868) годъ Воскреснаго Чтенія встръчаются назидательныя и интересныя статьи его по космографіи. гдъ онъ съ религіозной точки зрвнія освъщаль таків явленія въ природъ, какъ солнце (№ 14), луна (№№ 36 и 37) и солнечныя и луниым затывнія (№ 55). По возобновленіи Воспреснаго Чтенія при авадемін, въ 1879 году онъ помв. стилъ въ немъ рядъ очень хорошихъ поученій на знаменательныя недвли постной тріоди, начиная отъ недвли мытаря и фарисел и ковчая недвлею сыропустною, и поученіе на день св. Пасхи. Въ 1880 году шелъ рядъ его статей, направленныхъ противъ соціализма, которыя потомъ вышли отдъльною брошюрою, подъ заглавіемъ: "Современный соціааизмъ и собственность" (№№ 30, 31, 32, 35, 50 п 52). Въ 1881 году овъ напечаталъ шесть поученій о приготовленіи въ празднику Рождества Христова и седьное поучение на самый день Рождества Христова (№№ 47-52).

Въ товарищескомъ вругу А. М. Воскресенскій, ванъ человъкъ магкій, простой, открытый, невлобивый, чуждый всякаго лукавства, пользовался общимъ сочувствіемъ и расположеніемъ. Вездъ, куда ви поставляна его судьба, у него находились пріятели и близкіе люди; но враговъ у него не было, да и трудно было кому либо питать враждебное чувство къ этой добръйшей душъ. Его любили сослуживцы его по академіи; уважали и любили его и студенты, его слушатели. Сь чувствомъ почтевія и полнаго благорас-

положенія относилось къ нему духовенство города Кіева, членомъ котораго онъ былъ въ последние двенадцать летъ своей жизни, и визтіе члевы причтовъ церковвыхъ ве могли нахвалиться имъ, когда онъ стоялъ въ нимъ въ начальственномъ отношения по званию благочивнаго, какимъ овъ былъ облеченъ, согласно избранію духовенства: всвиъ нравилась его доступность, вравилось его гуманное, простое обращевіе, чуждое всякой тіви заносчивости или гордости. А о расположевій къ нему прихожанъ мы уже говорили. Люди большею частію не богатые и простые, они думали, что, когда поступить къ нимъ священникъ изъ профессоровъ академін, то будеть обращаться съ ними высокомърно, и не будеть имъть съ ними пастырскаго общенія. Но лишь только приступиль онь къ исполненію своихъ пастырскихъ обязанностей, они увидали въ немъ человъка, который своею простотою и всегдашнею доступностію превосходиль другихъ, не ученыхъ священниковъ, и чвиъ болве узнавали его, тъмъ болъе привязывались въ нему.

Общее расположение къ Александру Михайловичу Воскресенскому со всею наглядностію выразилось при его погребенін, которое совершено было 28 декабря 1883 года въ его приходской цервви. Желающихъ отдать ему последній долгь и помолиться объ уповоеніи души его было тавь много, что довольно просторная церковь не могла вивстигь всвхъ, пришедшихъ на его погребение. Даже улицы, ближайшія въ Царе-Константиновской церкви, запружены были осыб выстан от по дорогъ близь церкви не только нельзя было пробхать экипажу, но и съ трудомъ можно было пройти при в пробрано в пробрано в при в пр отъ прихожанъ, а другой отъ студентовъ авадеміи, его слушателей. Заупокойную литургію совершаль ректоръ академіц архимандрить Сильнестръ, въ сослужени четырехъ священвивовъ. На литургіи посль пьніх причастна надгробное слого говориль протојерей Н. И. Флоринскій. Погребеніе совершено было преосвященнымъ Виталіемъ, епископомъ Чигн-

ринскимъ, викаріемъ Ісіевской епархіи, и съ нимъ вибств, кромъ ректора академіи, служившаго объдию, участвовали въ совершении чина погребенія духовникъ Ен Императорваго Высочества Великой Княгини Александры Петровны протојерей В. И. Дебедевъ, ректоръ семинарія архимандрить Ириней, архимандрить Выдубицкаго монастыря Евлогій, ваоедральный протојерей Кјево-Софійскаго собора П. Г. Лебединцевъ, и большая половина наличныхъ священияковъ города Кіева. Предъ началомъ отпъванія говориль надгробную ръчь профессоръ академін В. Пъвницкій, ближайшій землякъ почившаго (родомъ изъ одного села), послв пятаго Евангелія предъ вапономъ сказана была ръчь протојерсемъ Ильею Т. Экземплярскимъ, а послъ шестой пъсни канова студентомъ IV курса академіи В. Скворцовымъ. Были еще приготовлены двв рвчи студентами, его слушателями, желавшими излить надъ гробомъ почившаго свои благодарныя чувства въ нему, Л. Рождественсвимъ и А. Іонинымъ. Но за недостаткомъ времени, при продолжительности священническаго погребенія, онъ не могли быть произнесены въ церкви: одна изъ нихъ студентомъ Рождественскимъ сказана была надъ могилою, предъ опусканіемъ гроба въ землю. Могила для покойнаго, по желанію его семейства, приготовлена была въ предивстви города Кіева, - Пріоркв, подля церкви, при которой долгое время быль настоятелемь его тесть. Погребальную процессію отъ того приходскаго храма, гдв священствоваль Александръ Михайловичь и гдъ быль совершенъ чинъ его погребенія, до міста послідняго его упокоенія, на протяженій пяти версть, сопровождала огромная толпа народа. Духовенство г. Кіева, по росписанію благочиннаго Экземплярскаго, раздълено было на три смвпы для участія въ сопровожденіи гроба почившаго сослужителя. Но нъкоторые шли за гробомъ въ облачени на всемъ протяжени пятиверстнаго пути, вменно, архимандритъ Выдубицкаго монастыря Евлогій, благочинный кіево подольсвихъ церквей и завоноучитель 1 й Кіевской Гимназіи и Коллегія Павла Гелагана, протої ерей И. Т. Экземплярскій, и свищенникъ Никодонабережной церкви на Подолъ П. Солуха, участвовавшій и въ служевіи литургіи.

В. Пъвницкій,

## Ръчи, посвященныя памяти покойнаго профессора академіи протоіерея А. М. Воскресенскаго.

Ŧ.

Ръчь профессора академіи В. Пъвницкаю.

Слишкомъ много трогательныхъ воспоминаній вызываеть во мнё настоящій гробъ, и горькимъ воплемъ я готовъ рыдать надъ нимъ.

Въ почившемъ отцв и собратв я провожаю въ могялу близкаго въ себъ человъка, съ которымъ небесная воля Вожів кръпкими узами соединила меня отъ нъжныхъ дней моего детства, и съ которымъ я, одинъ изъ всехъ, окружающихъ его гробъ, шелъ рука объ руку чрезъ весь полувъковой періодъ его жизни. Домы нашихъ родителей только нъсколькими саженями отдълены были одинъ отъ другаго, и упредивъ меня немногими годами на жизненномъ поприщв, почившій быль руководителемь моимь въ играхь моего отрочества. Пямятный мив съ первыхъ дней, какъ я началь различать людей, онъ навсегда сохраниль цёлымъ и неварушимымъ тотъ союзъ, начало которому положено было при выходъ моемъ изъ колыбели. Посланвые сюда волею вачальства съ далеваго сфвера, одинъ вследъ за другимъдля скончанія своего образованія, и призванные вести долгъслужбы въ здвшвемъ крав, мы твмъ твсяве держались другъ друга, чемъ дороже на чужбине воспоминанія родины, воздухомъ которой мы дышали и питались въ годы своего возрастанія. До последних в дней не переставаль онь двинь со мною свои радости и печали, и повърваъ мев исъ свои думы, заботы, намеренія и опасенія. И въ длинномъ ряде десатильтій я не знаю случая, когда бы омрачились наши взаимныя отношенів, и хоть немного ослабіла связь любви и дружбы, укріпленная съ дітства. И теперь не стало этого человіка, съ которымъ я сжился, въ которомь всегда встрічаль нелицемірный сочувственный откликъ, съ которымъ ділился всімъ дорогимъ и священнымъ. Какъ будто оторвалась отъ сердца живая часть его и жгучія боли чувствуются въ немъ.

Прости меня, почившій отець и собрать, что я надъ твоямь гробомь даю місто выраженію євоей личной скорби, и личными воспоминаніями, теперь только для меня одного дорогими, возмущаю тихій покой мирной души твоей.

Я знаю, что есть скорбь, сильнее и бользненные моей скорби. Это сворбь тёхъ, которые видели въ тебе заботдиваго отца семейства, и воторыхъ поддерживалъ ты ва трудныхъ путихъ жизни. Съ тобою они лишились всего, что давала имъ и чвиъ окружала ихъ нвжная родительская любовь. Съ поворностію свлоняю голову свою предъ невыразимою силою скорби твоихъ присныхъ, и твиъ горячве сочувствую ей, что твои дети моя воспріемныя дети отъ купели врещенія. Я не въ свлахъ остановить ихъ слезъ и утишить ихъ плачъ. Но пусть, обливаясь слезами, они возведутъ свои опечаленые взоры къ небу,-туда, откуда взираетъ на насъ окомъ милосердія Покровитель скорбныхъ и Утвшитель плачущихъ. Пусть обрататся къ Нему съ сердцемъ сокрушеннымъ, и возсіяеть надъ ними лучъ надежды и упованія. Ты просиль для вихь милости у Бога, когда стояль предъ престоломъ Его въ святомъ храмв, -- ты не перестанешь молиться за нихъ, и по переселения въ небесный храмъ, и твоя модитва посыдаетъ на вихъ благословеніе свыте.

Я знаю, что есть утрата важные той, какую и понесь въ твоей смерти. О твоей кончивы глубоко сожалысть то святилище науки, которому принадлежаль ты и по мысту своего воспитания и по мысту своего служения. Рыдыють нежданно ряды ея сотрудниковь, и съ трудомь отыскиваеть

ова вовыхъ дъятелей. Тъмъ болъе наша ученая семья цънила твои труды и твои испытанныя силы, и еще недавно общимъ голосомъ она заявила желаніе, чтобы ты не оставлять ен въ годы приближающейся старости. Съ радостною благодарностію отвъчалъ ты на общее желаніе готовностью служить вмъстъ съ нами, пока Богъ дастъ намъ силы. Но въ то время, вогда ты собирался продолжать проложенный путь науки, Господь воззываетъ тебя съ воздълываемой тобою нивы, и указуетъ тебъ новое служеніе. Въ смущенія смотримъ мы на опуствлое мъсто твое, и покорвясь опредъленіямъ Божіимъ, молимъ Господа отвратить отъ насъ карающую десницу свою, и милостію своею укръпить и возобновить трудящіяся силы наши.

Но доколю предаваться скорби и заботамъ о живыхъ? Нашего слова ждетъ память почившаго, которая добрымъ свътомъ свътитъ для насъ, и я, шедшій рядомъ съ покойнымъ по пути жизяи, въ этой памяти нахожу отраду и утвшеніе въ своей печали.

Я съ дътства знаю, съ дътства любилъ и чтилъ эту въжную, мягкую, везлобивую душу, полную сердечной любви, готовой все сдълать для своихъ близкихъ, -- душу простую, но въ тоже время безупречно благородную. Вы годы юности и школьнаго воспитанія это быль любимвйшій изъ товарищей, ко всемъ близкій и участливый, человъкъ открытой души и свътлаго взора, своею искренвею пріязнію всіхъ располагавшій къ себі. И по выході изъ школы, всюду, куда ни являлся онъ, отъ него въяло любовію и добротою. Гаввъ и злопамятство ве могли найги мъста въ этой добръйшей душь. Среди долгаго служебнаго поприща встрвчались ему непріятности, порождаемыя чужою страстію; но онв тяготили его чистую, любовную душу, и овъ всегда готовъ былъ идти съ словомъ мира и прощенія въ человъку, его обидъвшему. О, если бы больше было такихъ характеровъ на землъ! Мирно и тепло жилось бы тогда людямъ.

Съ дътства и помню эту душу, полную теплой въры, преданную церкви и Богу. Еще мальчикомъ онъ спашнаъ по первому удару колокола являться въ храмъ на молитву, и какъ теперь я вижу его отроческія сдезы, какія дидись у него отъ того, что онъ опоздаль явиться къ началу богослуженія въ одинъ изъ великняю праздвиковъ, подобныяъ нынъшному празднику, въ какой онъ подъялъ непосильный трудъ служенія, ускорившій смерть его. Будучи наставникомъ юпошества, онъ не считалъ себя спокойнымъ и не видвиъ законченнымъ своего служенія до твхъ поръ, пока не принядъ звавія пастыря церковнаго, и онъ съ услажденіемь носиль это высокое званіе. Стоять предъ престоломъ Вожіниъ, молиться за себя и другихъ-въ этомъ видълъ онъ высокую честь, которая радовала его душу. И душа его, всегда открытая предъ нами, сдёлалась, такъ сказать, благоуханнъе, когда осънила ее благодать священства. За эту въру и преданность церкви Господь удостоилъ его непостыдной кончины въ тогъ день, когда онъ, окруженный своею паствою, торжественно прославляль нисшествіе въ намъ Спасителя міра, и прінскреннъ пріобщился Ему въ тайнь тьда и крови Христовой.

Не намъ цвить труды его пастырства. Но мы съ удовольствиемъ видъли, что эти труды свискали ему ръдкую любовь его духовныхъ дътей, и мы въруемъ, что они найдутъ себъ воздаяние у божественнаго Пастыреначальника, вънчающаго вънцомъ правды добрыхъ и върныхъ служителей церкви.

Мы, служители науки, почтимъ въ немъ върнаго и усерднаго соработника въ томъ вертоградъ наукъ, въ которомъ онъ раздълялъ труды наши. Не къ одному дълу онъ былъ приставляемъ въ немъ; но вездъ заявлялъ усердіе, вездъ видъли его беззавътную преданность своему долгу. Ослабленный силами въ послъдвій годъ, онъ жальетъ и груститъ, что отъ него, во вниманіи къ его бользненному состоянію, потребовали меньше уроковъ, чъмъ сколько онъ

имълъ ихъ прежде. Онъ не считалъ для себя возможнымъ и позволительнымъ уклоняться отъ дъла, когда его сотрудники, видя ослабление силъ его, просили его щадить себя. На долгъ службы сосредоточено было его первое внимавие, и ему онъ жертвовалъ всъми своими интересами. Этою преданностию долгу онъ можетъ послужить образцомъ и назидавиемъ для другихъ.

Человъкь добра и чести быль почившій. А если что и стропотное было въ путяхъ его, покроетъ то молитва церкви, которой онъ, достойный служитель этого храма, просить у всъхъ, здъсь предстоящихъ.

11.

## . Ръчь студента Академіи В. Скворцова.

Опять позыде смерть скозь окна наша" (Iep. IX 28)!

Нъть сще и двухъ мъсяцевъ, какъ, горько оплакавъ, проводили мы пръ страну далечу", потвуда нътъ пришельцевъ", одного изъ дъятелей нашей дорогой Аlmae Matris,—высоводаровитаго наставника своего! А вотъ и опять смерть!... И другой дорогой членъ нашей авадемім применению уподобися и дніе его яко стьнь преходять" (Пс. 143). Еще смятенная душа не успокоилась отъ столь недавнихъ тяжкихъ погребальныхъ скорбей и впечатлівній,—и вотъ опять подавляющая картина погребенія съ падгробными рыданіями", съ печальными словами, съ замогильными думами!... Снова бользненная, дорогая утрата незабвеннаго наставника, полнаго еще яркаго світа мысли и рідкой теплоты любвеобильнаго сердца.

Есть сердца одеревентвыія, окаментвыія въ тяжкой борьбт съ кртпкими бурями житейскаго моря. Но "вттъ сердца, выносящаго безъ нткоего трепета" и смятевнаго чувства "надгробное рыданіе, сиротскую цечаль", неждавъщую, роковую разлуку съ дорогимъ человткомъ! Легіонъ ими человтческимъ скорбямъ и печалямъ, но пттъ, выше

скорби, ивтъ печали болванениве той, которая охватываетъ любящее, предавное сердце при "последнемъ целованін" останковъ роднаго, дорогаго, любимаго, нужнаго человека, съ которымъ притомъ едва не сегодня же вместе жили, проводили время, беседовали,—вместе думали, чувствовали, волновались!...

Да! великую, трудно вознаградимую утрату несемъ всь мы, собравшіеся около твоего гроба, бользнующіе я плачущие о тебъ. "лучший изъ людей". образцовый отецъ семейства, добрый нашъ наставникъ и примърный пастырь. Тяжелую скорбь вызываеть у насъ сей твой гробъ, неждаеный нашъ повойнивъ, "животъ свой положившій", кавъ доблестный воинъ, - на жизненномъ поль битвы съ оружіемъ въ рукахъ!... Только двя четыре назадъ мы внимали твоему учительному слову, и теперь-ты предстоишь шимъ сматеннымъ взоромъ "бездыханенъ и безбраченъ". Въ предпоследній день своей трудовой жизни ты, всегда ласковый, добрый, душевный, ревностный пастырь, обходилъ дома своихъ прихожанъ съ праздничнымъ молитвословіемъ п привътомъ, - въ последній день - совершаль торжественное праздничное богослужение, возносилъ последния въ сей жизни твоей молитвы о грвхахъ духовныхъ чадъ своихъ, - произносилъ последнія слова назиданій и наставлепій, — раздвляль праздничную радость съ авадеміей за нъсколько часовъ до смерти и закончилъ свое земное странствовавіе съ своей родной семьей трапезою мира и любви, не замвчая, не думая, что такъ близокъ вонецъ твоей земной жизни среди насъ, --что въ той же день, -- въ этотъ день празданчной радости, въ день труда, и благожеланій изыдеть духь твой и возгратится въ Господу истинь, дніе твои, человькь, яко сынь преходять! Какь твыь, исчезла твоя труженическая, честная жизнь, неутоминый работникъ на вивъ Господней! Замеръ свътлый умъ, не быется ужъ болье и доброе твое сердце. Смъжились очи, и не увидимъ мы больше ласковаго, благодушнаго, привътливато ко всемъ и каждому взора твоего! Сомкнулись на веки для насъ твои нельстивыя, правливыя уста, и никто изъ насъ не услышить боле прамыхъ советовъ, правдивыхъ словъ назиданій и обличеній, укоризнъ и одобреній! И все это вдругъ, нежданно, негаданно!!...

Сердцевъдче Господи! Ты зришь нетерпъливые порывы слабаго ума проинкнуть закрытую отъ мысли завъсу тайны судебъ твоихъ. Но не вмъни сіе намъ во гръхъ "неимущихъ упованія". Въмы, Милосердный Господи, что отъ избытка скорбнаго чувства въ нашемъ словъ слышится голосъ недоумънія предъ Твоими судьбами и нетерпънія въ скорби нашей, но молимъ Тебя, Праведный, не вмънить во гръхъ намъ это естественное человъчское чувство, которому причастны въ своихъ страданіяхъ и святые Твои. Мы въруемъ, что Премудрая воля Твоя ведетъ человъка и въ жизви и въ смерти его во благу; мы видимъ очами въры путеводную звъзду Богооткровеннаго ученія твоего, освъщающаго "блаженный путь, имже идетъ душа" на небо; мы слышимъ совъть Апостола Твоего "не плакать объ умершихъ"...

Но не оставимъ гроба сего съ одною скорбію, не почерпнувъ въ немъ никакого христіанскаго утвшенія и облегченія въ нашемъ горъ, въ нашихъ слезахъ, въ нашей утрать и печали. Нътъ! не одни только слезы и безотрадную тоску вызываетъ сія смерть, сей гробъ и здъ лежащій дорогой покойникъ нашъ. Гдъ жъ этотъ цълебный елей утвшенія? А разкъ вта самая смерть въ торжественный день праздника Рождества Христова, послъ совершенія божественной литургіи, послъ напутствованія Св. Таинъ—не есть утвшеніе для върующаго сердца любящихъ почившаго? А эта тихая, мирная кончина—не есть-ли радостная для насъ кончина праведника?!... А эта глубокотрогательная погребальная процессія, эти серденыя собользнованія окружающихъ сей гробъ сотоварищей, учениковъ, "присныхъ, знаемыхъ" и прихожанъ,

переполнившихъ сію церковь, чтобы отдать последній долгь своему пастырю, -- развъ мало утвшительнаго говорять нашему сердцу? А добрая жизнь, широквя многоплодная, неутомимая двятельность почившаго, положившаго всв свои силы до последняго вздоха на служение наукъ, церкви и "малымъ симъ" — развъ не облегчаютъ нашу скорбь? Почившій быль благій и върный рабь, преумножившій данные ему таланты трудомъ и ревностью на пользу науки, церкви и народа; а такимъ Господь свяжетъ на своемъ страшномъ судилищъ: "вниди въ радость Господа Твоею". И мы въруемъ, что ты, почившій отче, идешь изъ нашей юдоли плача, въ радость Господа". Слышится намъ этотъ Господень голосъ надежды во гласт встав знавшихъ тебя и народа, свидтельствующихъ теперь въ одно слово о твоемъ братолюбіи, дружелюбіи, добротъ, теплотъ, простотъ и благородствъ души твоей. Слышется этотъ голосъ во гласв усердныхъ молитвъ, приносимыхъ и ныей и во вси дви твоего упокоенія народомъ, переполнявшимъ церковь сію, слышится этотъ голосъ и въ самой смерти твоей, и самомъ горъ нашемъ, въ обильномъ потокъ искренеихъ слезъ и задушевныхъ "словъ" этихъ...

Принявъ санъ священства, почившій явилъ себя пастыремъ благоговъйнымъ, "право правящимъ слово истины", усерднымъ молитвенникомъ и ревностнъйшимъ проповъднякомъ Слова Божія народу. Его наставленія лились въ пото кахъ ясно, одушевленной ръчи! Призри на его добрый трудъ сей воздай ему, Господи, по дъломъ его! Въ званіи пастыря—требоисправителя почившій былъ "блаженнымъ мужемъ, разумъвающимъ на нища и убога". Онъ былъ "мужъ—правдолюбецъ", въ каждомъ безъ различія званія и положенія видъвшій человъка. Языкъ его не зналъ словъ льсти и угодничества, чужды ему были самоуничиженіе, гордость и высокомъріе; отношенія его ко всъмъ были прямы и искренни, все натянутое, лицемърное возмущало его правдивую душу; корыстныя побужденія никогда не руководили имъ на широкомъ полё его дъятельности. А души таковыхъ лю-

дей, по слову Боговдохновеннаго пъвца, будуть обитать въ жилищъ Господа и вселятся во Святую гору (Пс. XIV).

Всели же его, Милосердый Господи и Праведный нашъ Судія, въ жилищъ Твоемъ, въ мъсть повоя, въ обителяхъ върныхъ и благихъ рабовъ Твоихъ, простивъ ему воленыя и невольныя прегръщенія его. Призри, Господи, на сердечную любовь нашу въ почившему отцу, наставнику, и пастырю и на молитвы всъхъ насъ, чадъ его по духу!

III.

Ръчь студента академіи Л. Рождественскаго.

### Дорогой Наставникъ!

Движимый чувствомъ долга и искреннею, сердечною въ тебъ привазанностію, я являюсь предъ твоимъ гробомъ, чтобы выразить ту скорбь, въ которую повергла твоихъ слушателей твоя кончина, чтобы воздать тебъ послъднюю дань благодарной любви, чтобы сказать тебъ послъднее—прости.

Тяжела разлука съ тобой, — тъмъ болъе тяжела она, что смерть унесла въ тебъ втораго дорогаго для насъ человъка. Еще не улеглось внутреннее волненіе, еще не изгладилось то тяжелое впечатлівніе, которое произвела на насъ недавняя потеря одного изъ лучшихъ нашихъ наставниковъ. Теперь новая жертва смерти предъ нами, новая потеря, новое горе...

Мы давно видёли твою болезненность, почившій наставникъ. Мы знали, какъ трудно было для тебя исправное отправленіе твоихъ обязанностей. Но мы далеки были отъ мысли, что дни жизни твоей сочтены. Нежданно поравила насъ вёсть о твоей кончив. Давно ли мы въ спромномъ торжестве праздновали тридцатилетній юбилей деятельности твоей на пользу духовнаго просвещенія? Недавно мы, твои слушатели, признательные за твои труды на пользу нашу, говорили въ поднесенномъ тебе адресе: "мы надвемся,

что... Вы, глубокоуважаемый наставникь, не оставите насъ безъ вашего просвещеннаго руководства, уверены, что та нааммная любовь, которая связываетъ насъ съ Вами въ настоящее время, не изсякнетъ никогда"... Подкравшанся поумолимая смерть разомъ разбила наши надежды. Она похитила тебя изъ этой жизни для новой, лучшей... въ другомъ, горнемъ мірв. Но она не въ состояніи порвать нашихъ крёпкихъ взаимныхъ духовныхъ связей. Не изсякла и не изсякнетъ къ тебе наша любовь, любимый наставникъ. Къ дорогому гробу твоему прикованъ взоръ нашъ въ настоящія минуты, и къ тебе, почившій наставникъ, устремлены наши мысли и сердца. Твой свётлый, привлекательный образъ глубоко запечатлёнъ въ насъ и никакія перемены въ нашей жизни не изгладять его изъ нашей души.

Еще живо звучить для насъ твое слово, разумное, прочувствованное, глубоко убъжденное... Въсское и увлекательное, оно, быть можетъ, заставило очень многихъ изънасъ обратиться къ изучению того предмета, который ты такъ любилъ.

Но не одно твое учительное слово располагало насъ любить и уважать тебя. Гуманность и сердечность отношеній твоихъ къ намъ—вотъ та сила, которая невольно располагала къ тебъ; теплота и мягкость твоего обращенія привлекала къ тебъ чуткія сердца твоихъ слушателей. Твоя примота и откровенность заставляла уважать тебя всякаго, знающаго тебя. Ты смъло говорилъ намъ истину... часто и горькую исгину... Мы понимали тебя, и тъмъ тяжелъе, тъмъ больнъе намъ разлука съ тобою.

Жизнь твоя, незабвенный наставникъ нашъ, оставила глубокій, неизгладимый следъ въ нашихъ сердцахъ. Твои слушатели не могутъ забыть никогда въ тебъ честнаго наставника и добраго, сердечнаго человека! Теплую молитву возносятъ и будутъ возносить они къ Подателю всёхъ благъ объ упочоеніи твоей души тамъ, идёже вси праведній уповоются. Эта молитва—самая лучшая для тебя благодарность за то доброе вліяніе, которое ты имёлъ на насъ.

Живъ Богъ! Жива та въра, которая согръвала и поддерживала тебя въ твоемъ нелегкомъ жизненномъ пути. Она служитъ основаніемъ нашей въры въ твою свътлую будущностъ въ загробной жизни.

# извъстія

## Церковно-археологическаго Общества при Вісвской духовной Академіи

ЗА М. ДЕКАБРЬ 1883 ГОДА.

Въ Декабрв мвсяцв въ Церковно-Археологическое Общество, Музей и библіотеку его поступили следующія пожертвованія и отъ следующихъ учрежденій и лицъ:

- А. Отъ Православнато Палестинскато Общества Православный Палестинскій Сборнивъ 4-й выпускъ. С.-Петербургъ. 1883.
- В. Отъ Императорскаго Одесскаго Общества Исторіи и Древностей: "Записки Императорскаго Одесскаго Общества Исторіи и Древностей. Томъ тринадцатый. Съ VI литографированными листами. Одесса. 1883".
- В. Отъ почетнаго члена, Графа Мих. Вл. Толстова 195 № фотографическихъ снимковъ и портретовъ, акварелей и чертежей, гравюръ и литографій, рукописей и книгъ и др., а именно:
- І. Фотографіи: 1) икона преп. Сергія Радонежскаго съ учениками, значащаяся въ описи 1642 года; 2) Видъ нерушимыя ствны въ Кієво-Софійскомъ соборв; 3) Икона трехъ святителей Московскихъ и Леонтія Ростовскаго, XVI в., изъ ризницы Сергієвской лавры; 4) Рака преп. Сергія; 5) Рака св. Тихона въ Задонскв; 6) Окладъ евангелія XVII в. въ разницъ Свято-Троицкой Сергієвой лавры; 7) Крестовоздвиженскій монастырь въ Нижнемъ Новгородъ; Труда Кієв. дух. Акад. 1884 г. т. І.

8) Видъ Нижняго Повгорода; 9) Винанскій монастыры и Семи. нарія; 10) Церковь на Филяхъ близь Москвы, построенная Кар. Пол. Нарышкинымъ, дедомъ Петра I; 11) Часовня у Гостиннаго Двора въ С. Петербургъ; 12) Преображенскій всей гвардін соборъ въ С.-Петербургь; 13) Воскресенскій мовастырь и загородный архіерейсвій домъ близь Казапи; 14) Казанскій соборъ въ С. Петербургъ; 15) Испаніевскій соборъ въ С.-Петербургъ; 16) Костромской дъвичій монастырь до возобновленія; 17) Тотъ же монастырь по возобновлевін; 18—19) Виды Сергіевской пустыни, С.-Петербургской губ.; 20) Спасо Інковлевскій монастырь въ Ростовъ; 21) Строгоновская церковь въ Нижнемъ Новгородъ; 22) Архангель. свій соборъ въ Нижнемъ Новгородъ; 23) Печерскій монастырь въ Нижнемъ Новгородъ; 24) Благовъщенскій монастырь въ Нижнемъ Новгородъ; 25) Дмитріевскій соборъ во Владимірт; 26) Успенскій соборъ во Владимірт; 27) Бывшій Рождественскій монастырь во Владиміръ; 28) Золотыя ворота во Владиміръ; 29) Спасо-прилуцкій монастырь близь Вологды; 30) Троицкая (Герасимова) церковь въ Вологдъ; 31) Хотьковъ монастырь Московской губ.; 32 - 33) Виды Воскресенскаго монастыря (Новаго Іерусалима); 34) Видъ г. Казани со стороны Волги и дамбы; 35) Казанскій времль со стороны Волги; 36) Сумбенина башия въ Казани; 37) Богородицкій дівичій монастырь въ Казани; 38) Богоявленская церковь въ Казани; 39) Памятникъ въ честь побъды надъ Татарами, близь Казани; 40) Часовня Раиоской пустыни близь Казани; 41) Зилантовъ монастырь близь Казани; 42) Канедральный соборъ въ Курскв; 43) Канедральный соборъ въ Костронъ; 44) Свято-Троицкая Сергіева лавра; 45) Голосвевская пустынь близь Кіева; 46) Московскій Архангельскій соборь; 47) Задонскій Богородичный монастырь; 48) Снътогорскій монастырь близь Пскова; 49) Упраздненный Макарьевскій монастырь на Волгь; 50) Виды города Воронежа; 51) Пристань у лавры преп. Асанасія на Асонт; 52) Верхняя церковь въ селъ Знаменскомъ, Данковского убада, построенная по плану Растрелли въ 1775 году; 53) Карета св. Димитрія въ Яковленскомъ Ростовскомъ монастыръ. Портреты: 54) Антонія, архіепископа Казанскаго; 55) С. Петербургскаго митрополита Исидора; 56) Московскаго митрополита Иннокентія; 57) Воронежескаго архіепископа Іосифа; 58) Костромскаго архіепископа Платона; 59) Казанскаго архіепископа Антонія; 61) Нижегородскаго епископа Макарія; 62) Можайскаго епископа (имитра архіепископа Тверскаго) Саввы; 63) Архимандрита Миханла (вынтремення вурскаго) и 64—91) профессоровъ Московской дух. Авадемії, настоятелей монастырей и вообще духовныхъ лицъ и проч.

- П. Акварели и чертежи: 1) Царскіе чертоги въ СвятоТронцкой Сергіевой даврв, въ которыхъ помвщается
  теперь Московская духовная академія; 2) Развалины церкви
  въ г. Острогв; 3) Видъ г. Владиміра-Волынскаго; 4) Георгіевскан церковь въ Старой Ладогв; 5) "Ольгины бани" на
  ръкъ Великой; 6) Планъ г. Ростова; чертилъ В. Юровъ; 7)
  Копія плана Ростовскаго Кремля; чертилъ въ 1790 г. М.
  Прапицъ; 8) Ростовскій Кремль съ 1865 г.; рис. С. Ходневъ;
  9) Фасадъ внутренностей Ростовскаго архіерейскаго дома;
  рис. Паньковъ, копировалъ Д. Льюгоровъ; 10) Австрійскій
  генералъ Гіулай (каррикатура).
- III. Граворы и литографіи: 1) Храмовая икона великомученика Георгія въ Новгородскомъ Юрьевѣ монастырѣ; 2)
  Боголюбская йкона Богородицы въ Боголюбовѣ монастырѣ;
  3) Преп. Козьма Яхренскій; 4) Образъ св. Іоанна воина въ
  Серпуховскомъ Владычнемъ монастырѣ; 5) Образъ св. Някомая надъ Никольскими воротами Московскаго Кремля; рис.
  и грав. К. Тромовинъ; 6) Знаменіе пресв. Богородицы,—
  храмовая икона Новгородскаго Знаменскаго собора; 7)
  Храмовая икона Псковской Покровской церкви, что у Промома Баторіева, съ изображеніемъ извъстнаго видѣнія старца
  Дороевя; 8) Авонская икона єв. Анны съ Богородицею ва
  рукахъ; 9) Образъ св. Симеона Богопріница XV в. въ Нов-

городскомъ Звёринё монастырё; 10) Внутренность Голгое. ской церкви въ Воскресенскомъ храмъ въ Новомъ Герусалимъ; рис. Д. Струковъ; 11) Икона Царевича Димитрів въ Серпуховскомъ дъвичьемъ монастыръ; ликъ Царевича-портретъ, принадлежавшій его матери; 12) Преп. Нилъ Сорскій; 13) Образъ св. внязя Өеодора Ярославскаго въ Ярославархіерейскомъ домѣ; рис. П. Турчаниновъ; 14-15) Апокалипсисъ композиціи профессора Бруна, - ствнопись С.-Петербургского Исакіевского собора; 16) Ладанница Новгородскаго Софійскаго собора конца XIV в.; 17) Крестъ преп. Авраамія Ростовскаго; 18) Кресть въ часовив близь Крестовской заставы въ Москвъ XVII в.; 19) Мечи Исковскихъ князей Всеволода и Довмонта въ Псковскомъ Троипкомъ соборъ; 20) Страсти Христовы, -21 гравюра Леонтія Бунина, одного изъ первыхъ русскихъ граверовъ конца XVII и начала XVIII в.; 21) Палестина и Синай, альбомъ видовъ, рисованныхъ съ натуры Н. П. Поливановымъ, С.-Петербургъ, 1878 г.; 22) Достопамятности Москвы, изд. подъ покровительствомъ князя Дим. Вл. Голицына Тромонинымъ (7 рисунковъ); 23) Ростовскій Кремль; 24) Кремль нии бывшій архіерейскій домъ въ Ростовъ; грав. І. Т. Шелковниковъ; 25) Послъднія минуты пребыванія Императора Александра I при ракъ Александра Невскаго 1 Сент. 1825 года; 26) Видъ Вологодскихъ соборовъ съ восточной стороны; 27) Палаты бояръ Романовыхъ въ Москвъ; 28) Палаты царевича Димитрія въ Угличь; 29) Планъ Нової русалемсваго храма; 30) Карта окрестностей Пскова; 31) Планъ г. Пскова; 32) Планъ Новгорода, 1862 г; 33) Попровская башня въ Псковъ; 34) Внутренность Московской оружейной падаты; рис. Д. Струковъ; 35) Битва подъ Нарвою 19 ноября 1700 г.; 36) Цервви въ г. Киржачћ; 37) Церковь упраздненнаго Сновидскаго монастыря близь Владиміра на Клязьмі; 38) Видъ упраздненнаго Успенскаго Дубенскаго монастыря въ 1765 и 1859 гг.; 39) Церковь св. Ісанна Богослова на Ишнъ, бливь Ростова; 40) Видъ древенго Новгорода и осада его въ

1170 году; 41) Преп. Савва Сторожевскій съ монастыремь: 42) Видъ Борковской Николаевской пустыни; 96) Псково печерскій монастырь: 97) Серпуховскій Владычній монастырь: 98) Церковь Спасо-Мирожскаго монастыря въ Цсковъ; 99) Церковь Ивановскаго монастыря въ Псковъ; 100) Видъ Соловецкаго монастыря съ западной стороны; 101) Планъ Соловецкаго монастыря; 102) Видъ Попровскаго Зверина монастыря въ Новгородъ; 103) Часовня Коневскаго монастыря въ С.-Петербургъ; 104) Видъ Козьмина монастыря Владимірской губ. и увада; рис. Д. Струковъ; 105) Планъ и фасадъ Новгородскаго Софійскаго собора; 106) Авонскіе виды; 107) Видъ Даниловскаго монастыря въ Москвъ; 108) Покровскій Соборъ въ Москвъ; 109) Соборъ св. Ссои въ Новгородъ; 110) Спасо-обыденная всеградская церковь въ Вологит: 111) Авонскій Пантеленмоновъ монастырь; 112) Лаодинея; 113) Филадельфія; 114-119) Герусалимскіе виды; 120) Ворота Крутицваго архіерейскаго дома въ Москвъ; 121) Дворцовыя ворота въ селъ Коломенскомъ; 122) Дворецъ Хановъ въ Бахчисарав; 123) Городъ Симоерополь; 124—125) Великій Устюгь; 126) Церковь въ Констанцъ; 127) Соборъ въ Базелъ; 128) Костель св. Анны въ Вильнь; 129) Водопидъ Иматра; 130) Канцлеръ, графъ Алексви Безстужевъ-Рюминъ. G. Caspar de Prenner pinx. et delin. 1755. I. M. Bernigeroth sculps. Lipsiae. 1756. 131) В. Д. Олсуфьевъ, оберъ гофмейстеръ, съ 1856 года графъ; рисов. Проф. Krüger; 132) Статсъ-Севретарь Н. М. Лонгиновъ; Thaddeo Mayer; 133) Насанавить, архіепископъ Псковскій и Лифляндскій, —изд. А. Князева; 134) Настоятель Оптиной пустыни архимандрить схимонахъ Монсей († 1862 г.); 135) Арсеній Мацвевичъ: литог. Д. Струковъ; 136) Царь Іоанъ Грозный; Кондень гр.; 137) Царевна Софія; литогр. А. Петерсена; 138) Князь В. В. Голицынъ; литогр. А. Петерсена (объ съ древнихъ гравюръ); 139) Грузинская царица Тамара; 140) Императрица Александра Өеодоровна: рис. и грав. Ф. Рейтомъ (T. Wriht); 141) Петръ Александровичъ Румянцевъ Задунайскій; 142) Никита Акинејевичь Демидовъ.

IV. Рукописи и книги: 1) Рукописный сборникъ XVIII в., начивающійся сводами узаконеній по 1744 годъ и заключающій разныя выписки и разсужденія, прошенія и доношенія Стефана Яворскаго, графа Миниха, Арсенія Мацфевича, алфавитный указатель къ Кормчей Книгъ, указы императорскіе, сенатскіе и Московской Консисторіи. въ листъ; 2) Lexicon Syriacum, autore Aegidio Gutbirio, Hamburgi. 1667. 8-0. 3) Integrum morborum mysterium, autore Roberto Fludo, alias De Fluctibus. Francofurti, 1631, fol. 4) Histoire

générale des Drogues, par Pierre Somet. Paris 1694 fol. 5) Abrégé de l'histoire universelle, ancienne et moderne, par le compte de Ségur. Paris. 1823—1830, 46 книжекъ въ 23 переплетакъ. 12-о.

V. Кресты: Два випарисные вреста съ мусіей Царе-

градской и Кіево Софійской.

Г. Отъ дъйствительнаго члена, ректора Воронежской, духовной Семинаріи, Архимандрита Димитрія "Мъсяцесловъ святыхъ, всею Русскою церковію или м'ястно чтимыхъ" и проч.

Выпускъ IV. Воронежъ. 1883.

Д. Отъ профессора Никифора Ив. Щеголева пять рукописей, а именно: 1) Палинодія Захаріи Копыстенскаго, безъ начала и вонца, іп 4 о, писанная около половины XVII въка и изгущая имъть значение для возстановления первоначальнаго текста этого сочиненія: 2) Сборнивъ начала XVIII въка, in 4-о, заключающій въ себъ нъкоторыя сочиненія Св. Димитрія Ростовскаго, а именно: Внутреннего человъка духовное обучение, Врачевство духовное на смущение помысловъ, Ръчь къ великому Государю архіерея Димитрія, егда еще архимандрить бывь въ Москву съ Украины пріиде, О пресуществленія, и проч.; 3) Ars oratoria; praesentis saeculi genio accommodata et in praxim rhetoribus Collegio Leopoliensis proposita anno Domini 1688 in 9-mum въ 4-ку. 4) Occupationes et exercitia variae, 1715 – 1716 г. въ 4-ку; 5) Adagia..., ad usum Roxolanae juventuti tradita anno Domini 1724—1725, съ подписью Ильи Команецкаго въ 4 ку.

Е. Отъ настоятеля Кіевской Набережно Николаевской цервви, священника II. И. Солухи: 1) Синодикъ или помянникъ Межигорскаго монастыря, безъ начала, представляющій второй экземпляръ хранящагося въ библіотекъ Кіево Софійскаго Собора и заведенняго въ 1625 году, но съ дополненіями, продолжавшимися до упраздненія монастыря въ конців прошлаго въка, въ листъ: 2) Своды существовавшихъ узаконевій и указовъ, - рукопись половины прошлаго въка, въ листъ.

Ж. Отъ священника села Бабина, Ровенскаго увада, Волынской Губерніи, Өеофана Савлучинскаго: Өргүес to iest Lament iedyney S. powschechney apostolskiey Wschodniey Cerkwie, z objasnieniem dogmat wiary. Theophila Ortho-

loga (Мелетія Смотрицкаго). W Wilnie. 1610. 4 о.

3. Отъ члена корреспондента священиика Васильевской церкви въ г. Владиміръ-Волынскомъ Дан. Левицкаго: 1) Рукописный Нотный Ирмологіонъ, довольно разбитый, со множествомъ миньятюръ къ тексту, довольно грубо исполненныхъ, конца XVII въка, въ листъ; 2) Allgemeine Religionsgeschichte, oder Geschichte des Reiches Gottes, vom Entstehen desselben bis auf Pabst Pius VIII., von Johann Sebastian Wittmann. Zweite Ausgabe. Augsburg. 1834 г. въ 6 томахъ; 3) Die vorzüglichsten Denkwürdigkeiten der Christ-Katholischen Kirche aus den ersten, mittlern und letzten Zeiten, mit besonderer Rücksichtnahme auf die Disciplin der katholischen Kirche in Deutschland von Anton Joseph Binterim. Mainz. 1827, 1829, 1831 г., въ 5-ти томахъ; 4) Ignaz Wurz k. k. Landesfürstl. Pfarrers zu Pierawart der Gottesgel. Doctors und vormaligen öffentl. Lehrers der geistl. Beredsamkeit auf der Universität zu Wien Sämmtliche Predigten. Wien. 1784—1786, въ 6-ти томахъ; 5) Половина маленькаго оловяннаго складня съ изображеніемъ великомученика Димитрія; 6) Серебряный польскій грошъ Сигиамунда III, 1622 г., и 7) Мъдная русская монета 1758 года.

- И. Отъ протојерея г. Василькова, Кјевской губернія, Александра Мацкъвича, вслъдствіе резолюціи Высокопреосвященнъйшаго митрополита Кіевскаго Платона, поступила въ библіотеку музея рукописная "Исторія христіанской церкви", іп 4-о, въроятно представляющая собою академическія лекціи 50-хъ годовъ нынъшняго въка.
- I. Отъ дъйствительнаго члена, Коллежскаго Секретаря
  Т. І. Вержбицкаго—серебряная римская монета Коммода
  Антонина.
- К. Отъ инспектора народныхъ училищъ Донской Области Ал. Л. Крылова составленная имъ брошюра: "Аксайская икона Божіей Матери Одигитріи". Новочервасскъ. 1883. 8-о.
- Л. Отъ воспитанника первой Кіевской Гимназіи Захаріевскаго—Брауншвейгъ-Люнебургская монета 1819 года.
- М. Получено платы за входъ въ музей (1 р.) и за указатель музея (20 к.) одинь рубль двадцать коп. (1 р. 20 к.) серебромъ.
- Н. Получено % съ принадлежащихъ Обществу облигацій за полугодіе, по 1 декабря, тридцать семь руб. пятьдесять коп. (37 р. 50 к.) серебромъ.

Севретарь Общества Н. Петровъ.

### ПОПРАВКИ

къ статьъ: "По поводу защиты славанофильства въ Прав. Обозръніи" (м. Январь).

Напечатано на стр. 80 строк. 13 снизу: Можетъ быть, это и върно, что Киръевскій себъ не противоръчитъ, но только рецензентъ этого не доказалъ. Слюдуето: Можетъ быть, это и върно, что Киръевскій себъ не противоръчитъ, но не это важно, а то—слъдуетъ ли признать его взглядъ на католичество правильнымъ; рецензентъ же этого не доказалъ. На стр. 17 строк. 17 снизу напеч.: то уже нельзя, слюдуето: однако нельзя.

# Вышла въ свътъ новая книга:

"Очерки исторіи украпиской литературы XIX стольтія" проф. Н. И. Петрова. Ц. З р. и на пересылку за 2 ф. Складъ изданія у автора (Кієвъ, Ильинская у., д. № 4) и въ редакціи "Трудовъ Кієвской дух. Академіи". Выписывающіе прямо отъ автора за пересылку не плагатъ. Кингопродавцамъ уступка, по значительности требованій, отъ 25 до 30% безъ пересылки.

Ибо о Фалесъ, послъ котораго жили остальные, извъстно, что онъ получиль знаменитость въ царствование Ромула, т. е. тогда, когда изъ изранльскихъ источниковъ образовалась ръка пророчества въ тъхъ писаніяхъ, которыя растеблись по всему міру. Такимъ образомъ только теологи-поэты, Орфей, Линъ, Музей и другіе, буде такіе у грековъ были, -- только они одни представляются жившими по времени раньше тъхъ пророковь, писанія которых в пользуются у насъ авторитетомъ. Но и они не превосходять по времени нашего истиннаго теолога Моисея, который справедливо проповъдаль о единомъ истинномъ Богъ и писанія котораго въ священномъ вановъ занимаютъ въ настоящее время первое мъсто. Поэтому, что касается грековъ, на языкъ которыхъ по преимуществу кишвли литературныя произведенія этого въка, то у нихъ нътъ ничего, чъмъ они могли бы выставить свою мудрость по крайней мъръ болъе древнею, если высшею, сравнительно съ нашею религіею, завлючается истинная мудрость. Нужно впрочемъ знаться, что если не въ Греціи, то у варварскихъ а именно ВЪ Египтъ, дъйствительно существовала еще до Моисея нъботорая добтрина, называвшаяся ихъ мудростію: иначе не было бы въ священныхъ випгахъ написано, что Моисей научень быль всей мудрости Египтянь (Дъян. VII, 22), въ то, конечно, кремя, когда онъ тамъ родился и дочерью фараона быль усыновлень, вскорилень и воспитанъ какъ человъкъ знатный. Но и мудрость Египтянъ не могла превосходить древностію мудрость нашихъ пророковъ: ибо пророкомъ былъ и Авраамъ (Быт. ХХ, 7). Какая прежде, чёмъ же мудрость могда быть у Египтянъ познакомила съ письменами Изида, которую они, когда умерла, сочли нужнымъчтить, какъ великую богиню? А Изида была, по преданію, дочерью Инаха, который первымъ началь царствовать у Аргосцевъ, когда явились на свътъ уже внуки Авраама.

Творен. бл. Августина ч. б.

Digitized by Google

### ГЛАВА XXXVIII.

О томъ, что нъкоторыя писанія святых не внесены въ церковный канонъ по причинь ихъ крайней древности, изъ опасенія, чтобы по поводу ихъ къ истинному не примъщалось ложное.

- Если даже обратимся въ временамъ болъе древнимъ; то и прежде извъстнаго величайшаго потопа былъ у насъ патріархъ Ной, котораго я также назову по всей справедливости пророкомъ; потому что и самый ковчегъ, который онъ построиль и въ которомъ съ своими спасся отъ потопа, быль пророчествомь о нашихъ временахъ. А о Энохъ, седьмомъ отъ Адама, развъ не говорится въ каноническомъ посланім апостола Іуды, что онъ пророчествоваль (Іуд. І. 14)? Если писанія ихъ не получили авторитета ни у Іудеевъ, ни у насъ, причиною тому служитъ крайняя древность, вследствіе которой считали нужнымъ относиться въ нимъ съ недовъріемъ, чтобы не принять ложнаго за истпиное. И дъйствительно, въ обращении имъются писанія, которыя выдаются за ихъ писанія такими людьми, которые върять по своему вкусу, безъ разбора тому, чему хотять върить. Но чистота канона не приняда ихъ, не потому, чтобы не признавался авторитеть техъ людей, которые сделались угодными Богу, а потому что писанія эти не считаются принадлежащими. И удивляться не следуеть, что писанія, обращающіяся съ именемъ такой глубокой древности, считаются подозрительными. Въ исторіи Гудейскихъ и Израильскихъ царей, содержащей въ себъ повъствование о дъянияхъ, относительно которыхъ мы въруемъ тому-же каноническому писанію, упоминается много такого, что тамъ подробно не излагается, а говорится, что о томъ можно читать въ другихъ книгахъ, написанныхъ пророками, я въ иныхъ мъстахъ называются даже и самыя имена пророковъ (1 Парал.,

XXIX, 29; 2 Пар. IX, 29): и однако въ ванонъ, принятомъ народомъ Божійнъ, писаній этпхъ мы не встрвчаемъ. Признаюсь, этого обстоятельства я не могу объяснить себъ иваче, какъ предположениемъ, что люди эти, которымъ Духъ Святый отврываль то, что должно было имъть религіозный авторитеть, сами же могли инсать одно, какъ люди, любви въ историческимъ изследованиямъ, другое какъ пророви, по божественному вдохновенію; и эти два рода писаній были такъ различны, что первый, полагали, нужно приписывать какъ бы имъ самимъ, а другой Богу, чрезъ нихъ говорящему, и такимъ образомъ первый относился къ расширенію познавія, а другой къ авторитету религіи. Подъ покровомъ этого авторитета сохраняется и канонъ, до такой степени, что если какія нибудь писанія выдаются даже за писанія древнихъ пророковъ, но въ канонъ не внесены, они не имъютъ значенія даже и для расширенія значенія; потому что неизвъстно, принадлежать-ли они тъмъ, за чьи выдаются. Они не считаются заслуживающими довърія, и въ особенности тв изъ нихъ, въ боторыхъ читается что-нибудь противное ученію квигь каноническихь; такъ какъ это служить очевиднымъ доказательствимъ, что вниги эти не принадлежать твиь проровамь.

### ГЛАВА ХХХІХ.

О Еврейской письменности, которая никогда не была чужда еврейскому языку.

Итавъ, не слъдустъ думать, будто-бы, какъ полагаютъ нъвоторые, чрезъ посредство того, кто назывался Еверомъ, отвуда происходитъ имя Евреевъ, сохранился и перешелъ къ Аврааму только языкъ Еврейскій, а письменность-де Еврейская получила начало со времени закона, даннаго Моисеемъ; върнъе же, чрезъ увазанное преемство патріарховъ

упомянутый язывъ сохранился вмёстё съ своею письменностію. Затымъ, Монсей поставиль въ народъ Вожісиъ людей, которые обязаны были завъдывать обучениеть грамотности. когда еще не были знакомы ни съ одною буквою божественнаго завона (Исх. ХУШ. 21, 25). Писаніе называетъ ихъ үрициатовібауюуєїс, т. е. по латынѣ вводителями письмень или въ письмена: такъ какъ они, т. е. вводять ивкоторымъ образомъ письмена въ сердца учащихся, или лучше вводятъ тъхъ, кого обучаютъ. Итакъ пусть ни одинъ въ письмена народъ по какому нябудь хвастовству не хвалится древностію своей мудрости сравнительно съ нашими патріархами и пророками, которымъ присуща была мудрость божественная; ибо оказывается, что и Египеть, который обывновеннапрасно величается древностію своихъ на-OHATOL Н укъ, но времени не превосходитъ никакою своею мудростію мудрость нашихъ патріарховъ. Въдь нивто не осмъзится утверждать, что Египтяне были весьма скъдущи въ заслуживающихъ удивленія наукахъ раньше, чёмъ познакомплись съ грамотностію, т. е. раньше, чемъ явидась въ нимъ Изида и научила ихъ письменамъ. Самая достопамятная наука ихъ, называемая мудростію, что иное была, какъ не по преимуществу астрономія, которая, какъ и всякая другая наука подобнаго рода, обыкновенно имъетъ значение болъе для упражненія способностей, чамъ для просващенія ума истинною мудростію? А что басается философія, которая яво бы учить чему-то такому, оть чего люди делаются блаженными: то этого рода занятія процвътали въ страпахъ тъхъ около временъ Меркурія, прозваннаго Трисмегистомъ, т. е. хотя гораздо раньше греческихъ мудрецовъ или философовъ, однако позже Авраама, Исаака, Іакова и Іосифа, даже позже и Моисея. Ибо обазывается, что въ то время, вогда родился Моисей, жилъ только извъстный великій астрологъ Атласъ, братъ Прометея, дъдъ по матери Меркурія

старшаго, внукомъ котораго быль вышеупомянутый Меркурій Трисмегистъ.

#### ГЛАВА ХЬ.

. О лживъйшей хвастливости Египтянъ, которые древность своей науки опредъляють сотнями тысячь льть.

Итакъ напрасно нъкогорые стараются дать ходъ нелъпъйшему мивнію, будто съ того времени, вакъ Египтяно владьють знаніемь звыздочетства, насчитывается болье ста льть. Въ какихъ это книгахъ записано число Египтянами, которые научились письменамъ подъ рувоводствомъ Изиды съ небольшимъ двъ тысячи лють назадъ? Въдь Варропъ, который передаеть это, не послъдній авторитетъ въ исторіи, при томъ это не противоръчить и истинъ божественныхъ писаній. Ибо если отъ перваго человъка, называемаго Адамомъ, не прошло еще и шести тысячъ лътъ то не заслуживають ли скорве насившки, чвиь опроверженія, тв, которые относительно автосчисленія стараются убъдить въ такихъ своеобразныхъ такъ противоръчащихъ И истинъ вещахъ? Ибо какому разсвазчику о прошедшемъ върить намъ скоръе, какъ не тому, который предсказалъ и будущее, испознившееся уже на нашихъглазахъ? Да и самое указанное нами разногласіе между историками служить для нась побужденіемь — върить скорве тому взь нихъ, который не противоръчить исторіи, которую мы признаемъ за божественную. Когда граждане нечестиваго града, разсъяннаго всюду по лицу земли, читають ученъйшихъ людей, изъ которыхъ, повидимому, не следуетъ пренебрегать ничьимъ авторитетомъ; то будучи между собою несогласны относительно событій, отъ нашего времени веьма удаленныхъ, не знаютъ, кому они должны болве вврить. Но мы, опираясь въ исторіи нашей религіи на божественный авторитеть, все что только ему противоръчить, не сомнъваясь считаемъ ръшительно ложнымъ, какъ-бы тамъ ни разсказы-валось обо всемъ прочемъ въ свътскихъ сочиненияхъ. Истинно ли остальное, или ложно, оно не придастъ намъ ничего для жизни правильной и блаженной.

#### ГЛАВА ХЫ.

О разногласіях во философских мнюніях и о согласіи канонических писаній, содержимых Церковію.

Но оставимъ область историческаго знанія; среди самыхъ философовъ, отъ которыхъ мы сдвлали это отступлевіе бъ исторіи, - которые, повидимому, въ своихъ занятіяхъ о томъ только и старались, чтобы открыть способъ, бабъ слъдуетъ жить, чтобы достигнуть блаженства, -- отъ чего это разногласіе учениковъ съ учителями и соучениковъ между собою, ссли не отъ того, что люди доискивались этого человъческимъ смысломъ и человъческими умозаключевіями? Могло конечно имъть при этомъ мъсто и стремлепіс къ славъ, вслъдствіе котораго каждый паъ нихъ желаль казаться мудръе и остроумнъе другаго, быть не рабомъ, такъ сказать, чужаго мивнія а изобретателень собственнаго ученія и собственной теоріи; но допустимъ, что были между ними ябкоторые, и даже очень многіе, такіе, которые расходились съ своими учителями и соучениками любви въ истинъ, чтобы отстоять то, что они считали за истину, была ли она истинною или нътъ: во всябомъ случав, что двлать, куда или на чью сторону сплониться человъческому несчастію для достиженія блаженства, если имъ не руководить авторитеть божественный? Между тымь, что касается нашихъ авторовъ, на которыхъ не безъ основанія утверждается и заканчивается канонъ священныхъ писаній, то они ръшительно ни въ какомъ отношеній не разногласять

между собою. Поэтому-то, когда они писали, не напрасно увъровали, что имъ или черезъ нихъ говорилъ Богъ, не какіе-нибудь немногіе болтуны на спорныхъ словопреніяхъ въ школахъ и гимназіяхъ, а столькіе н такіе по селамъ и городамъ, ученые и неученые, народы. Самихъ ихъ естественно должно было быть немного, чтобы отъ размноженія не терялась цінность того, что должно быть дорого для религіознаго чувства; но, однако и не настолько мало, чтобы согласіе ихъ не вызывало удивленія. Ибо въ толіть философовъ, даже оставившихъ въ своихъ литературныхъ работахъ памятники своихъ ученій, не легко встрітить такихъ, которые-бы во встухъ своихъ мнівніяхъ были между собою согласны. Доказывать это, впрочемъ, въ настоящемъ сочиненіи было бы долго.

Однавоже кто изъ авторовъ какой либо севты пользуется въ этомъ демоночтущемъ градъ въ такой степени авторитетомъ, чтобы остальные, иначе и несогласно съ нимъ мыслящіе, не одобрядись? Развів въ Анинахъ не пользовались славою и Эпикурейцы, утверждавшіе, что боги не заботятся о дълахъ человъческихъ, и Стоики, думавшіе напротивъ, что дъла эти управляются и охраняются богамипомощнивами и покровителями? Поэтому и удивляюсь, ночему Анаксагоръ, который говориль, что солице есть горящій камень, и отрицаль, что оно богь, быль обвинень; когда въ томъ же самомъ городъ пользовался славою и жилъ въ полной безопасности Эпикуръ, не только не върившій тому, чтобы солнце или какая либо изъ звёздъ были богами, но утверждавшій даже, что въ міръ и вообще не существуеть ни Юпитера, ни кого-либо изъ боговъ, до котораго доходили-бы молитвы и моленія людей. А Аристиппъ, полагавшій высшее благо въ чувственномъ удовольствін, а Антисоенъ, утверждавшій напротивъ, что блаженнымъ человътъ бываетъ доблестію духа, оба славные философы и оби принадлежавшие къ школъ Сократа, полагавшие однакоже благо жизни въ тавихъ различныхъ и протпвоположныхъ цвияхъ, при чемъ первый говорилъ даже, что мудрый должень избътать дъль государственныхъ, а последній-что доджень управлять государствомь, -- развъ каждый изъ нихъ не привлекаль тамъ къ себъ учениковъ для обращенія последователей своей секты? У всехъ на глазахъ, въ видномъ и самомъ бойкомъ портикъ, въ гимназіяхъ, въ садахъ, въ публичныхъ и частныхъ мъстахъ спорили толцами каждый за свое мевніе: одни утверждали, что міръ одинъ, другіе-что міровъ безчисленное множество; одни-что этотъ единственный міръ имъетъ начало, другіе-что не имъетъ; одни-что онъ будетъ имъть конецъ, другіе что будетъ существовать въчно; одни-что онъ управляется умомъ божественнымъ, другіе — случаемъ; один говорили, что души безсмертны, другіе-смертны; и изъ тъхъ, которые признавали души безсмертными, одим добазывали, что онв переходять въживотныхъ, другіе-что этого ни въ какомъ случай не можетъ быть; изъ тъхъ же, которые называли души смертными, одни говорили, что онъ погибають вслъдь за тълами, другіе-- что живуть еще и посав твлъ, мало ли или много, по не ввчно; одни конечное благо полагали въ тълъ, другіе-въ душь, третьн въ томъ и другомъ, а нъкоторые прибавляли къ душъ и тълу и внъ существующее благо; одни полагали, что тълеснымъ чувствамъ всегда следуетъ верить, другіе - что не всегда, третьи-что нивогда. Какой народъ, какой сенатъ, или правительственная власть общественная града старались когда нибудь войдти въ разборъ этихъ и другихъ безчисленныхъ разногласныхъ мевній философовъ, одни изъ нихъ одобрить и принять, другія -- осудить и отвергнуть? Не терпали-ли они, напротивъ, среди себя безъ всякаго разбору эти безконечные споры несогласныхъ между собою людей, -- споры не о поляхъ и домахъ, или какомъ-нибудь денежномъ вопросъ, а о такихъ предметахъ, которые дъдаютъ жизнь несчастною или блаженною? Хотя при этомъ
высказывалось и нѣчто истинное, но съ такою же полною
свободою говорилась и ложь, такъ что городъ такой съ
полнымъ основаніемъ можетъ носить таинственное имя Вавилона. Ибо Вавилонъ въ переводъ значитъ Смѣшеніе, о
чемъ, помнится, я уже и говорилъ 1). Для царя этого града,
діавола, рѣшительно все равно, изъ за какихъ противоположныхъ заблужденій спорятъ между собою тѣ, надъ которыми онъ одинаково властвуетъ по причинъ ихъ великаго и
разнообразнаго нечестія.

Но то племя, тотъ народъ, тотъ Градъ, то государство, тъ Израильтяне, которымъ было ввъренно слово Божіе, никогда съ такимъ произволомъ не смъщивали псевдопророковъ съ истинными проровами; но признавали и принимали другъ съ другомъ согласныхъ и ни въ чемъ между собою не разнорвчащихъ истинныхъ авторовъ священныхъ писаній. Они были для нихъ и фидософами, т. е. любителими мудрости, и мудрецами, и богословами, и пророжами, и учителями добродътели и благочестія. Кто мыслиль и жиль согласно съ ними, по человъку, а по Богу, который мыслиль и жиль не говорилъ чрезъ нихъ. Если у нихъ запрещено святотатство, его запретиль Богь. Если было сказано: Ути отца твоего и матерь твою, то это заповъдаль Богь. Если сказано: Не прелюбы сотвори, Не убій, Не укради (Исход. ХХ, 12-15), и проч. въ этомъ родъ, то изречено это было не человъческими, а божественными устами. Все, что нъкоторые философы среди лжи, которую они высказывали, могли усмотръть истиннаго и въ чемъ старались убъждать путемъ трудныхъ разсужденій, какъ напр., что настоящій

<sup>1)</sup> Выше ин. 16. гл. IV.

міръ сотворенъ Богомъ и управляется Его промысломъ, равно о честности добродътелей, о любви въ отечеству, о върности дружбы, о добрыхъ дълахъ и вообще о всемъ, относящемся въ добрымъ нравамъ, хотя они и не знали, въ какой цъли и какимъ образомъ все это должно направляться, — все это въ томъ Градъ было заповъдано народу пророческими, т. е. божественными, хотя и чрезъ людей, устами, а не втолбовано путемъ словопреній, чтобы всякій, кто получалъ о тъхъ предметахъ познаніе, стращился презирать не человъческій разумъ, а слово Божіе.

#### ГЛАВА ХІП.

По какому домостроительству божественнаго промысла священныя писанія ветхаго завъта переведены были съ теврейскаго языка на греческій, чтобы сдълаться извъстными всъмг народамг.

Эти священныя книги пожелаль знать и имъть одинъ изъ египетскихъ царей Птоломеевъ. Послъ удивительнаго, но вратковременнаго могущества Александра Македонсваго (называемаго также великамъ), съ какимъ онъ отчасти силою или войскомъ, а отчасти и страхомъ поборилъ всю Азію, даже почти весь міръ, занявши въ своихъ походахъ въ чисав другихъ царствъ востока и Гудею, его сподвижники, по смерти его, не раздълили полюбовно между собою его громадивишую монархію, чтобы обладать ею, а своръе расторгли, чтобы все опустопать войнами. Тогда Египеть сталь имъть царями Птоломеевъ. Первый изъ Птоломеевъ, сынъ Лага, перевелъ въ Египетъ изъ Іуден многихъ планниковъ. Преемникъ его, другой Птоломей, называемый Филадельфомъ, всёмъ, которыхъ тотъ привель пленниками, даровалъ свободу; сверхъ того онъ послалъ царскіе дары въ храмъ Божій и просиль у тогдашняго первосвящен-

ника Елеазара сообщить сму писанія, которыя, какъ слышаль онь изъ носившейся молвы, считались действительно божественными, и которыя потому желаль нивть въ своей, тогда составлявшейся пиъ, знаменитъйшей библіотекъ. Когда первосвященникъ Елеазаръ прислалъ ему священныя книги на еврейскомъ язывъ, онъ попросилъ еще переводчиковъ; къ нему и посланы были семьдесять два человъка, по шести отъ важдаго изъ двънадцати кольнъ, -- люди весьма свъдущіе въ томъ и другомъ языкъ, т. е. еврейскомъ и Переводъ ихъ принято называть греческомъ переводомъ Семидесяти. Преданіе говорить, что въ ихъ словахъ было такое удивительное и поражающее, до очевидности божествен-. ное согласіе, что хотя за своею работою они сидели дъльно одинъ отъ другаго (такимъ путемъ Птоломей захотълъ провърить ихъ добросовъстность), однако между ними не оказалось различія ни въ одномъ какомъ-либо словъ, имъвшемъ у нихъ одинаковый смыслъ и одинаковое значеніе, ни въ расположеній словъ; но какъ бы переводчивъ былъ одинъ, такъ переведенное ими всеми было тождественно; нбо во всвуъ нихъ на самомъ дълъ дъйствовалъ одинъ и тотъ же Духъ. Такой удивитсльный даръ Божій быль сообщенъ имъ для того, чтобы придать и этимъ еще образомъ тъмъ Писаніямъ авторитеть Писаній нечеловъческихъ, божественныхъ, какими они и быди, – авторитетъ, который имълъ принести иъкогда пользу будущимъ върующимъ изъ язычнивовъ: что мы и видимъ уже исполнившимся.

## ГЛАВА ХІШ.

Объ авторитеть семидесяти переводчиковъ, который по сохранившимся въ немъ красотамъ Еврейскаго стиля долженъ быть предпочитаемъ всъмъ другимъ переводамъ.

Хотя были и другіе переводчики, переводившіе священныя Писанія съ Еврейскаго языка на Греческій, какъ-то Акила, Симмахъ и Өеодотіонъ; хотя существуетъ и еще переводъ, авторъ котораго неизвъстенъ и потому безъ имени переводчика называется нятымъ изданіемъ: однако переводъ Семидесяти принять Церковью такъ, какъ бы онъ былъ елинственнымъ, и находится въ употреблени у греческихъ христіанскихъ народовъ, изъ которыхъ весьма многіе знають даже, существуеть-ли еще другой какой-либо. перевода Семидесити сдъланъ переводъ и латинсвій, находящійся въ употребленіи въ латнискихъ церквахъ. Въ наше еще время жиль пресвитерь Іеронияь, человыть ученыйшій, свъдущій во всьхъ трехъ языкахъ, переведшій священныя писанія на Латинскій языкъ не съ греческаго, а екрейскаго. Но не смотря на то, что Іуден признають его ученый переводъ правильнымъ, а переводъ Семидесяти во многихъ мъстахъ погръщительнымъ; однако цервви Христовы полагаютъ, что никого не савдуетъ предпочитать авторитету столькихъ людей, избранныхъ для этого двла тогдащимиъ первосвященникомъ Елеазаромъ, на томъ основанія, что, если бы даже и не проявился въ нихъ единый, безъ сомивнія божественный, Духъ, а ученые Семьдесять по обычаю человъческому входили между собою въ соглашение относительно словъ перевода, чтобы употребить такое, которое принималось встии, то и въ такомъ случав имъ не следуетъ предпочитать одного, вто бы онъ ни быль. Но какъ скоро мы видимъ въ нихъ такой ясный знакъ богодухновенности, то какъ бы всякій другой переводчикъ Писаній съ Еврейскаго языка на какойнибудь другой въренъ ни быль, согласенъ-ли онъ съ Семидесятью или окажется несогласнымъ, за Семидесятью должны признать пророческое превосходство. Ибо тотъ же самый Духъ, который быль въ пророкахъ, когда они изревали Писаніе, тотъ же духъ быль и въ Семидесяти, вогда они его переводили. Этотъ Духъ по божественному авторитету могъ, вонечно говорить и въчто иное, подобно тому

какъ извъстный пророкъ говориль и то и другое, потому что и то и другое говориль тоть же самый Духъ; могь говорить и тоже самое иначе, такъ что людямъ хорошо понимающимъ виденъ былъ, хотя и не подъ одинаковыми словами, тотъ-же самый смыслъ, могъ, наконецъ, иное скать, а другое добавлять, чтобы и отсюда видно было, что это было дъломъ не рабскаго труда человъка, вакимъ долженъ быль быть переводъ буквальный, а деломъ власти божественной, которая наполняла и направляла умъ нереводчика. Ивкоторые впроченъ полагали, что греческие кодексы перевода Семидесяти следорало исправлять по еврейскимъ водексамъ; однаво опустить то, чего еврейскіе бодексы не имъють, а Семьдесять имъють, не ръшились, а только вставили то, что еврейскіе кодсасы имфють, а Семьдесять не имвють, и эти вставки отибтили въ пачаль стиховъ извъстнаго рода знаками на подобіе звъздъ, называемыми поэтому звъздочками. То же, чего наоборотъ еврейскіе кодексы не нивють, а Семьдесять имвють, обозначили, и тоже въ началъ стиховъ, черточками, подобно тому, какъ пишутся унціп. Съ такими значками распространены повсюду и многіе датинскіе кодексы. Но все то, что не опущено или прибавлено, а иначе свазано, и даетъ или другой сиыслъ, не песовывстиный однакоже съ твиъ, или тотъ же самый, но выраженный инымъ образомъ, -- то можетъ открываться только при сличении тъхъ и другихъ бодексовъ. Итакъ, если въ Писанін мы должны, бабъ и следуеть, видеть лишь то. что чрезъ людей говорияъ Духъ Божій, то все, что рейскихъ водексахъ есть, а у Семидесяти нътъ, все Духъ Божій благоволиль сказать не чрезъ пихъ, а пророковъ. Все же, что есть у Семидесити и чего нътъ въ еврейских в подексахъ, тотъ же самый Духъ предпочель высвазать чрезъ нихъ, а не чрезъ пророковъ, показывая тавимъ образомъ, что тв и другіе были пророками. Ибо точно

тавже одно изрекъ онъ чрезъ Исаію, другое чрезъ Іеремію, третье чрезъ иного какого либо пророка, или одно и тоже, но иначе, чрезъ того либо другаго, какъ было Ему угодно. Все, что находится у пророковъ и у Семпдесяти, изрекъ чрезъ тъхъ и другихъ одинъ и тотъ же Духъ, но такъ, что тъ предшествовали пророчествуя, а эти слъдовали за ними, пророчески ихъ изъясняя: ибо какъ въ тъхъ, говорившихъ истинное и между собою согласное, обиталъ одинъ и тотъ же Духъ мира, такъ и въ этихъ, переводившихъ отдъльно другъ отъ друга и однако какъ бы едиными устами проявился тотъ же самый единый Духъ.

## ГЛАВА ХЦІУ.

Что нужно думать о погибели Ниневитянь, наступление которой по еврейскому тексту предвозвыщается по истечении сорока дней, а по Семидесяти ограничивается трехдиневнымь срокомь.

Но скажеть кто нибудь: Какъ могу я знать, что пророкъ юна сказаль Ниневитинамъ: Еще три дни и Ниневіл превратится или: "Еще сорокъ дней" (Іоан. ІІІ, 4)? Дъйствительно, кто не согласится, что пророкъ, посланный устрашить городъ угрозою неминуемой гибели, не могъ сказать въ одно и тоже время и то и другое? Если погибель угрожала на третій день, то никакъ не на сороковый, а если—на сороковый, то не на третій. Итакъ, если меня спросять, что изъ двукъ сказаль Іона, я отвъчу, что скоръе то, что читается въ еврейскомъ текстъ, т. е.: "Еще сорокъ дней и Ниневія разрушится". Ибо Семьдесятъ, переводившіе гораздо позднъе, могли сказать иное, относящееся однако же къ тому же предмету и имъющее тотъ же самый смыслъ, но заставляющее читателя, при сохраненіи уваженія къ тому и другому авторитету, обратиться отъ исторіи къ изслъдо-

ванію того, для означенія чего и написана эта исторія. Хотя событія эти совершились въ городъ Ниневіп, но знаменовали собою нъчто такое, что превышаетъ мъру этого города; подобно тому, какъ самъ пророкъ находился три дня во чревъ вита, но знаменовалъ собою другаго, имъвшаго быть три дня въ глубинъ ада, того, вто есть Господь всъхъ прорововъ. Поэтому, если подъ тъмъ городомъ справедливо разумъютъ пророчески изображенную церковь язычниковъ, поканніемъ соврушенную, чтобы не быть уже такою, какою была; то такъ какъ въ языческой церкви, образомъ которой была Ниневін, совершено это Христомъ-подъ сорока и тремя днями означается тотъ же Христосъ, - подъ сорока потому, что Онъ впродолжение сорока дней бесъдоваль съ своими ученивами по воскресенін и потомъ вознесся на небо, подъ тремя потому, что въ третій день Онъ воспресъ. Читателя, мысль вотораго не желаетъ подняться выше историческаго факта, Семьдесять переводчиковь, они же-- и пророви, какъ бы пробуждають оть сна къ созерцанію пророческой высоты и какъ бы такъ говорять ему: "Въ сорока дняхъ ищи Того, въ Комъ можешь найти и три дня,-первое усмотришь въ вознесеніи, последнее въ воскресеніи Его". Такимъ образомъ тъмъ и другимъ числомъ могло даваться совершенно согласное предуказаніе; при чемъ-то чрезъ пророжа Іону, а это чрезъ пророчество Семидесяти переводчиковъ, но говоридъ одинъ и тотъ же Дукъ. Стараюсь быть праткимъ, и потому не привожу въ доказательство многихъ другихъ мъстъ, въ которыхъ Семьдесятъ переводчиковъ представляются отклоняющимися отъ еврейскаго подлиненка, но, правильно понятые, оказываются съ нямъ согласными. Почему, следуя по мёрё силь примёру апостоловъ, которые приводили пророческія свидътельства изъ. того и другаго, т. е. изъ еврейскихъ кодексовъ и изъ Семидесяти, и я съ своей стороны считаль нужнымъ пользоваться авторитетомъ тъхъ и другихъ, такъ какъ авторитетъ обоихъ одинаковъ и божественъ. Но продолжимъ, какъ умъемъ, евою ръчь о томъ, что еще остается.

## ГЛАВА ХІУ.

О томъ, что по возобновленіи храма Іудеи перестали импть пророковъ и до самаго Рождества Христова подвергались постояннымъ бъдствіямъ, подтверждавшимъ, что пророками объщано было построеніе иного храма.

Послъ того, какъ народъ Іудейскій пересталъ имъть пророковъ, онъ оказался несомивнно худшимъ, въ то именно время, когда, съ возобновленіемъ храма послів Вавилонскаго ильна, надвялся видеть себя лучшимь. Ибо въ этомъ снысль плотсвій тоть народь поняль то, что предсказано было пророкомъ Аггеемъ: Велія будеть слава храма сего посавдняго паче перваго (Arr. II, 10). Но что рвчь шла о Новомъ Завътъ, это проробъ повазалъ нъсколько выше, гдъ высказываетъ ясное обътованіе о Христь: И сотрясу вся языки и пріидеть Желанвый вспях языковь (ст. 8). Этому мъсту Семьдесять нереводчиковъ по авторитету пророческому придали другой смыслъ, примънимый скоръе въ твау, т. е. къ Церкви, чвиъ къ главв, т. е. Христу: "Пріндуть избранным Господу оть всёхъ языковъ", т. е. люди, о которыхъ самъ Інсусъ говорить въ Евангеліи: Мнози бо суть звани, мало же избранных (Мв. XXII, 14). Изъ такихъ избранныхъ отъ язычниковъ, какъ изъ живыхъ камней, Новымъ Завътомъ созидается домъ Божій гораздо славивишій, чжит какимт былт тоть храмт, построенный Соломономъ и возобновленный послъ илъна. Поэтому-то съ того времени народъ Іудейскій и прорововъ не имъль, и подвергся многимъ бъдствіямъ со стороны чужеземныхъ царей и даже со стороны самихъ Римлянъ, чтобы не думаль, что пророчество Агген исполнилось этимъ вовобновленіемъ храма.

## изъ чтеній

по

# HOPMATHTECKOMY BOTOCHOBIIO.

(Продолжение 1).

## YACTHOE YYEHIE.

## О Богі-Промыслителі существи міра дужовнаго.

§ 53.

Учение откровенное.

Теперь переходимъ въ частному ученію о Богъ промыслитель, а именно, промыслятель особенный шихъ въ мірь свободно-разумныхъ существъ, и прежде всего существъ міра духовнаго.

Если, по ученю откровенія, Богъ промышляеть о всемъ мірѣ, "все держа словомъ силы Своей (Евр. 1, 3), и все животворя" (1 Тим. 6, 13); то безъ сомнѣнія промышляеть и о существахъ міра духові аго, не выходящихъ изъряда твореній Божіихъ, но только высшее между ними занцымающихъ мѣсто. Если, далѣе, никто не можетъ придти къ Богу иначе, какъ только при содъйствіи привлекающаго къ Себъ Самаго Бога (Іоанн. 6, 44 и 65; 14, 6), и викто не можетъ даже назвать Іисуса Господомъ какъ только Духомъ

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевск. д. Акад. 1384, январь. Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

Святымъ (1 Кор. 12, 3); то, безъ сомевнія, и безплотные духи не могли сами собою, безъ содвйствія Вожія или благодати Святаго Духа, доствгать того высоваго и блаженнаго единенія съ Богомъ, къ какому были предназначены; а тавже того высоваго духовно-нравственнаго преспівнія, какое для втого требовалось. И должно, повтому, думать, что съ самаго же созданія ихъ, имъ были открыты изобильные источники животворной благодати Духа Святаго, которыми они могли и должны были пользоваться, по мірів своихъ силъ, какъ для достиженія вообще своего высоваго назначенія, такъ и въ частности для успішнаго выполненія тіруть назначенныхъ пмъ Богомъ разнообразныхъ и важныхъ служеній, которыя представляли собою необходимый въ нему путь и средство.

Но, какъ извъстно изъ откровенія, не всъ безплотные духи одинаково воспользовались преимуществами своего первовачальнаго положенія, что вполев зависвло отъ дарованной имъ Богомъ и ничемъ не нарушаемой свободы. Тогда какъ одни изъ нихъ съ сыновнею любовію и полною преданностію принимали всв, подавлемые имъ дары любви п милости Вожіей, и чрезъ это все болье и болье скрыплали и упрочивали свой союзъ съ Вогомъ, другіе, наоборотъ, горделиво и презрительно встрътили эти дары Божін, возмечтавъ сами собою и независимо отъ Бога устроить свое благо, и вследствіе этого расторгли свой союзъ съ Богомъ, самовольно отпавъ отъ своего Творца и Благодътеля. По словамъ ап. Іуды (ст. 6), они не соблюли своею начальства (μή τηρήσαντες τὴν ἐαυτῶν ἀρχὴν), ΗΟ Ο ΤΑΒΗΙΗ СВОΘ ЖИЛИЩΘ ства, тогда накъ другіе, что само собою предполягается, его соблюди, и они сами могли бы его соблюсти, если бы захотван того и о томъ позаботились. Но оставили свое жилище, то есть: никто не побуждаль и не заставляль ихъ покидать его, а они сами собою самовольно оставили его, не смотря на то, что оно опредвлено было имъ вначалв

Самимъ Богомъ. Отъ чего же, спрашивается, произошло такое самовольное и безпорядочное дъйствовавіе въ накоторой части міра духовнаго, или какъ объяснить его? Отвътъ на это, хотя не вполнъ примой и ясный, мы находимъ въ следующехъ словахъ ап. Павла: подобаеть епископу быти не новокрещенну, да не разгорднося въ судъ впадеть діаволь (1 Тим. 3, 6), Выражая здась свое опасеніе, какъ бы еще не окрыпшій въ выры чрезъ поставленіе во епископа, не вовленся въ гордость и вследствіе этого не подпаль осужденію наравив съ діаволомъ, Апостолъ вместе съ симъ естественно предполагаеть и ту мысль, что для діавола поводомъ въ гибельной для него горделивости между прочимъ послужило то, что онъ на первыхъ же порахъ еще до утвержденія въ добрів быль поставлень на сравнительно высокомъ посту, похожемъ на постъ въ церкви епископа сравнительно съ многими другими подчиненными ему върующими, угрожая же епископу за разгордение осуждениемъ одинавовымъ съ тэмъ, вавому подвергся діаволъ, Апостолъ ясно этимъ показываетъ и то, что главная вина, за которую быль осуждень діаволь, состояла не въ чемъ либо иномъ, какъ въ его разгордения пли въ гордости, проникнувшей собою все его существо. На основани этого можно представлять такъ, что діаколъ, будучи однимъ паъ высшихъ начальственныхъ духовъ, сперва обольстился тою горделивою мыслію, что овъ и самъ собою, независимо отъ Вога, можетъ существовать и жить, подобно Вогу, обравовавъ изъ подчиненныхъ ему низшихъ себя духовъ свое особое царство, а когда эта мысль всецвло и неотразимо овладъла имъ, онъ ръшился и самымъ дъломъ открыто выйти изъ повиновенія Богу, оставивъ свой прежній, назначенный ему Богомъ постъ, и не одинъ овъ поступилъ такъ, а своимъ гибельнымъ начальственнымъ примъромъ и вліяніемъ услівть увлечь за собою, съ оставленіемъ своихъ прежнихъ постовъ, всвхъ подчиневныхъ себв духовъ, которыхъ число, хотя вензвёство, но должно быть весьма звачительно, такъ какъ, въ писаніи упоминается о ціломъ царствів демонскомъ, въ которомъ царемъ—діаволъ (называемый сатаною или Веельгевуломъ Мате. 25, 41; 12, 24—26. Марк. 3, 22. 23), и въ которомъ есть своего рода начальства и власти (Кол. 2, 15; Еф. 6, 12), есть духи злайшіе и менье злые (Лук. 11, 26), и есть цілые ихъ легіоны (Лук. 8, 30).

Послё этого, само собою понятно, и самое промышленіе Божіе надъ міромъ безплотныхъ духовъ во многомъ должно было намёниться и на самомъ дёлё измёнилось, пребывши въ отношеніи къ оставшимся вёрными Богу добрымъ духамъ тёмъ, чёмъ оно было и прежде, но ставши совершенно инымъ въ отношеніи къ отпадшимъ злымъ духамъ.

Тавъ вавъ Богъ есть приспосущій світь (Іоан. 1, 9) и неисчерпаемый источникъ жизни (Пс. 35, 10; 1 Тим. 6, 13), то понятно, что ангелы добрые, сохранившие свое жилище на небъ (Мат. 22, 30; Марк. 13, 32), а выъстъ съ симъ и свою близость въ Богу до возможности непосредственно предстовть Ему (Дан. 7, 10), и всегда зрёть лице Его (Мат. 18, 10), продолжали и непрерывно продолжають почервать отсюда, по мірів своихъ силь, нужный для своего озаревія свъть и необходимую для своего укръпленія благодать, всявдствіе чего не престають все болве и болве возрастать и преуспъвать въ познавіи истивы, а также утверждаться въ добръ. Къ этому же самому направляются и споситиествують всв тв разнообразныя служенія, которыя Богомъ были поручены и непреставно поручаются добрымъ ангедамъ, и которыя последніе всегда неукоснительно выполняють, исполняя въ семъ случав прежде всего волю Божію (Пс. 102, 21), во въ тоже время совершенствуя и укръцляя въ добръ свою собственную волю. Такъ один изъ нихъ окружають самый престоль Господа и непреставно приносять Ему повлоненіе и хвалебныя півсни (Ис. 6, 3; Дан. 7, 10; Апок. 4, 8; 7, 10 -12), а также, конечно, исполняютъ всякую Его волю на небъ (Мат. 6, 10), въ отношенія въ

твиъ ангеламъ, которые въ небесной ісрархіи занимаютъ сравнительно низшія міста, бывъ подчинены чиноначаліямъ высшинь (Кал. 1, 16; Сол. 4, 19; 1 Петр. 3, 22). Другіе же изъ ангеловъ являются всегдашними и самыми разнообразными органами отвровенія и выполненія Его святой воли на землъ. Есть, напр. какъ говорится въ Апокалипсисъ, ангелы, приставляемые къ некоторымъ земнымъ стихіямъ, а также въ вътрамъ, которыми располагаютъ и правятъ опи, согласно съ намъреніями Божінми (Апок. 16, 5; 7, 1; 14, 18). Есть также ангелы, воторымъ ввъряется Вогомъ наблюденіе за судібою существующихъ на землю царствъ и народовъ, что видно изъ вниги пророка Даніила, гдв упоминается объ ангелахъ, какъ князьяхъ царства персидскаго, и народовъ греческаго и еврейскаго (Дан. 10, 13. 14. 20 п 21). А какому необъятному сонму ангеловъ предоставлено и предназначено принимать самое близкое и живое участіе въ судьбахъ домостроительства спасенія людей! Такъ напр. они цвлыми тымами присутствовали при синайскомъ законодательствъ (Втор. 33, 2) и, при ихъ служении, данъ былъ еврейскому народу законъ (Двян. 7, 53). Такъ во всв ветхозавътныя времена они неоднократно и иногда даже въ значительномъ количествъ (какъ напр. Іакову) являлись на земль, то для оказанія помощи и избавленія заслуживающимъ того (Быт. 32, 1; Суд. 2, 1; 5, 23; 3 Цар. 19, 4-2; 4 Цар. 19, 35), то для обличенія и вразумленія заблудшихъ (Числ. 22, 23 и 31), то для откровения избраннымъ воли Божіей относительно судебъ израильскаго народа и будущаго царства Христова (Дан. 9, 21; Зах. 3. 1).

Съ наступленіемъ этого царства, они становятся еще болье близкими въ земному жилищу людей, слъдя за тайною совершившагося здъсь искупленія гръшниковъ (1 Петр. 1, 11), объ обращеніи которыхъ они такъ много радуются на небъ (Лук. 15, 10). Предвозвъстивъ зачатіе Спасителя міра (Мат. 1, 20), они пъснословять Его рожденіе (Лук. 2, 13), присутствують при Немъ и служать Ему

во время Его земной жизни (Мат. 2, 13. 19; 4, 11) и предсмертныхъ скорбей (Лук. 22, 43), благовъствують о Его воспресенін (Мат. 28, 5; Марк. 16, 6), и сопутствують Ему при вознесеніи отъ земли на небо (Дъян. 1, 11). По вознесенія же Христовомъ они блюдутъ за успъхани проповъди евангельской, помогая апостоламъ въ ихъ затрудневіяхъ и опаспостяхъ (Дъян. 5, 19; 12, 7; 27, 23) и первоначальныя, основанныя ими, церкви принимають подъ свое покровительство (Апок. 1, 20) 1). Между тэмъ кромв этого они не преставали и не престають блюсти и за спасеніемь каждаго вь отдільности изъ боящихся Вога или върующихъ, о чемъ засвидвтельствоваль еще Псалмопввець, говоря, что ангель Господень ополчается окресть боящихся Ею (Пс. 33, 8), и что подтвердилъ впоследствии самъ Христосъ, уча, что каждый изъ върующихъ имъетъ сноего ангела, выну видящаю лице Отца небеснаю (Мат. 18, 10), а также Его апостоль Павель, назвавъ ангеловъ служебными духами, вг служение посылаемыми, за хотящих наслыдовать спасенів (Евр. 1. 14).

Исполняя же столь многія и разныя служенія для славы Божіей и преспъянія добра въ міръ, добрые ангелы, понятно, чрезъ это и сами преуспъвали и преуспъвають въ добръ и въ немъ на столько утвердились, что для нихъ стало нравственною невозможностію увлекаться зломъ, почему откровеніе называеть ихъ избранными (1 Тим. 5, 21) и святыми (Дъян. 11, 13) и вмъстъ съ симъ утверждаетъ,

<sup>1)</sup> Хотя, судя по частнымъ чертамъ, усвояемымъ въ Апокалицсист ангеламъ седми малоазійскихъ церквей (Апок. гл. 2 и 3), легео можно разумѣть подъ неми епископовъ этихъ церквей, но есть основаніе подъ неми разумѣть не только епископовъ—видимыхъ представителей означенныхъ церквей, но и ангеловъ, какъ невидимыхъ ихъ представителей, основаніе же это заключается въ слѣдующихъ словахъ самаго Господа, явившагося ап. Іоанну: "Тайна седми звѣздъ, которыя ти видѣлъ въ десницѣ Моей, и седми золотыхъ свѣтильниковъ есть сія: седмъ звѣздъ суть ангелы седьми церквей, а седмь свѣтильниковъ, которые ти видѣлъ, суть седмь церквей (Апок. 1, 20).

что они таковыми пребудуть и тогда, когда съ ними Господь пріидеть въ послівдній день для всеобщаго суда (Мат. 25, 31; Марк. 8, 38; Гуд. 1, 14) и что поэтому и они несомнанно войдуть въ будущее царство блаженства и славы (Евр. 12, 22 и 23).

Какое же отношение Бога промыслителя въ отпадшимъ здымъ духамъ? Такъ какъ и по ихъ паденіи въ своемъ существъ неизмънилась ихъдуховная природа съ сознаніемъ и волею (Мат. 8, 16; 10, 1; Лук. 10, 17. 20; Еф. 6, 12; 2 Кор. 2, 11; 2 Тим. 2, 26), то все созданное хранящій Богъ, безъ сомевнія, сохраняеть и эту природу, которая сама въ себв не есть эло, а добро. Но съ другой стороны, такъ вакъ они, отпавъ отъ Бога, источника всякаго добра и совершенства, самовольно и упорно направили свою свободу въ сопершенно противоположную сторону, а именно, ко злу, . то понятно, что Богъ не могъ и не можетъ поддерживать ихъ или содъйствовать имъ въ этомъ направлени, а потому Онъ, чтобы не нарушать ихъ свободы, только допускаль и допускаетъ свободно раскрываться и обнаруживаться въ дъйствіяхъ яхъ визвращенной воль, котя съ тымъ, конечно, чтобы извъстными предълами ограничивать эти дъйствія, а также пресъвать проистекающія отсюда для общаго блага вредныя последствія. Предоставленные же саминь себе злые духи, вавъ извъстно изъ отвровенія, мало того, что въ себъ самихъ развивають и укрыпляють одну злую волю, они всегда готовы бывають вездь, гдь только представляется возможность распространять и поддерживать здо, чрезъ вовдечение въ него всякаго рода свободно разумныхъ существъ. А такъ какъ по ниспаденія ихъ съ неба въ область подпебесную или воздушную (Еф. 6, 12; 2, 2) для нихъ сталъ вовсе недостушенъ міръ небожителей, то все ихъ злостное вниманіе исилю. чительно устремлено на близкую къ нимъ землю съ твиъ, чтобы здёсь между людьми сёять, возращать и утверждать зло, что и на самомъ дълв производится ими не безъ значительнаго успака. Тавъ, завистію діавола вошла въ міръ смерть

(Прем. Солом. 2, 24), выбсть съ гръхомъ въ которому чрезъ его обольщевіе, были превлонены наши прародители (Быт. 3, 1—6), гръхъ же и смерть, распространившись на всъхъ людей (Рим. 5, 12), чрезъ это самое проложили путь въ власти надъ нами и господству діявола съ подчиненными ему духами, такъ что все ветхозавътное человъчество на сколько было гръховно и поврыто тьмою идолоповлонства, было ничъмъ инымъ, вакъ областію сатавы (Дъяв. 26, 18; Колос. 1, 13), и погрязающіе въ заблужденіяхъ и злъ люди ничъмъ инымъ, какъ чадами діавола (Іоан. 8, 44), живущими по волъ его, властительски въ нихъ дъйствующаго (Еф. 2, 2).

И съ пришествісмъ Христа на землю и основаніемъ на ней Его благодатнаго царства, онъ не прекращалъ и не • превращаеть здёсь своей враждебной противъ людей деятель. ности, направляя ее не только къ тому, чтобы удержать въ своей влясти сыновъ противленія (Богу) (Еф. 2, 2), но и. чтобы исхищать и покорять подъ свою власть сыновъ царствія Божів или церкви Христовой. Ходя подобно рыскающему льву и ища кого поглотить (1 Петр. 5, 8), онъ вромъ того вооружаетъ всв свои начальства, властей и міроправителей тымы въка сего (Еф. 6, 12), и ведетъ самую упорную и непримиримую борьбу, какъ со всеми людьми, такъ въ особенности съ благочестпимии и върующими, употребляя всв возможные козни (Еф. 6, 11), чтобы захватывать ихъ въ свою съть (1 Тим. 3, 7), и уловлять въ свою волю (2 Тим. 2, 26). У одняхъ напр. онъ уноситъ изъ сердца слово Божіе, чтобы не увъровали и не спаслись (Лук. 8, 12), другимъ же или внушаетъ преступныя помышленія и чувства (Лук. 22, 3), или ослепляеть ихъ умы, чтобы для нихъ не возсівать свъть благовъствованія (2 Кор. 4, 4), иныхъ, чтобы искусить, поражаетъ, какъ Іова, тяжелыми вившини бъдствівни (10в. 2, 7; Апок. 2, 10), а въ изкорытохъ онъ, какъ видно изъ многихъ примъровъ бъсноватыхъ, упоминаемыхъ въ евангельской исторіи 1), даже вселяется и овладъваетъ ихъ твлами, чтобы являть надъ ними свою мучительную власть и чрезъ это, конечно, достигать своихъ преступныхъ цълей. Такъ, по изображенію откровевія, діаколъ дъйствуетъ и такъ не престанетъ дъйствовать даже до скончанія міра, предъ которымъ его враждебная и губительная дъятельность въ отношеніи къ избраннымъ Вожінмъ, не только не ослабъеть, но станетъ еще сильнъе и упорнъе и при посредствъ его орудія—антяхриста, будеть доведена до самыхъ крайнихъ и послъднихъ предъловъ (2 Солун. 2, 9; Апок. 13, 2—7).

Все это ясно говорить о крайне и даже безповоротно испорченномъ вравственномъ состоянія діавола, которое Самъ Спаситель такъ изображаль, говоря о діаволь: онъ человькоубійца бы искони, и во истины не стоить, яко нысть истины въ немъ, егда заполеть лжу, отъ своихъ злаголеть, яко ложь есть и отечь лжи (Іоан. 8, 44). Т. е. его духовно-разумная природа такъ нязвращена, что ему истина стала совершенно чуждою и вмъсто ея онъ внутренно влечется къ одной лжи, стараясь и другихъ вовлекать въ ложь, а также и его нравственное чувство на столько притуплено и искажено, что онъ не можетъ, ни желать, ди дълать людямъ добра, а можетъ желать имъ одного только зла и причинять имъ, что онъ сталъ дълать съ самаго начала, одну только смерть.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вь пользу действитольности этихь примеровь испо говорить свидетельство самаго інсуса Христа, Который, изгоняя изъ бесноватихь бесовь, прямо называль ихь духами нечистыми, повелевая имь изыти изъ людей (Марк. 5, 8; 1, 25; 9, 25; Лук. 8, 25), и Который предъ своими врагами вовсе не ограцаль того, что изгоняеть бесовь, а ограцаль только то предубежденіе, будто Онь изгоняеть ихь силою Весльяевула (Лук. 11, 15). Кроий того Онъ и апостоламъ преподаль власть изгонять бесовь (Мате. 10, 1. 8; Марк. 16, 17, 18), каковор властію и на самомъ делё пользовались они, бывь въ семь случай убеждени, что изгоняють бесовь, а не производить что инбо иное (Лук. 10, 17; Марк. 9, 29; Дели. 16, 18).

Діяволъ, поэтому, такъ низко въ нравственномъ отношенін ниспалъ, что для него оказывается нравственно невозможнымъ ни раскаяніе, ни исправленіе, и что онъ, напротивъ, способенъ и готовъ все глубже и глубже погрязать во злѣ, равно какъ все шире и шире распространить его вовнѣ, только бы не встрѣчалось ему здѣсь никакихъ для этого преградъ.

Но Господь, попуская производить зло діаволу, всегда Своею промыслительною силою ограничиваль и ограничиваеть его пагубныя въ міръ дъйствія. Еще обольщеннымъ имъ въ раю нашимъ прародителямъ дано было Богомъ обътованіе, что Свия жены или Потомокъ ихъ, рожденный отъ одной жевы, поразить его въглаву (Выт. 3, 15). По слову же апостольскому этотъ обътованный Избавитель-Сынъ Вожій для того и воплотился и явился на землю, чтобы разрушить двла діавола (1 Іоан. 3, 8), и Своею смертію лишить силы имъющаго державу смерти, то есть діавола (Евр. 2, 14). И Самъ Спаситель міра предъ Своими крествыми страданіями за его спасеніе говориль: нынь судь есть міру сему, нынь князь міра сего изгнань будеть вонь, и аще Азь вознесень буду от зсмли, вся привлеку къ Себъ (Іоан. 12, 31. 32), что и на самомъ двив исполнилось и продолжаетъ исполняться, чрезъ постоянное и непрерывное увеличение членовъ благодатнаго царства Христова, такое же сокращение членовъ царства, подвиастнаго князю міра сего. Если же последній и теперь, и даже среди членовъ царствія Божів не прекращаеть своей враждебной и пагубной двятельности, то за то, для успашной борьбы съ пимъ и одержанія побады надъ всеми его кознями, верующимъ отъ божественной силы Христовой даровано все потребное для жизни и благочестія (2 Петр. 1, 3), и указаны самыя върныя и дъйствительныя средства, каковы: призываніе имени Христова (Марк. 16, 19), молитва, постъ (Марк. 9, 29) и духовное бодрствованіе (Мате. 26, 41; Еф. 6, 11-17).

Между твиъ Христосъ, при окончании міра, всв пагуб-

ныя дъйствія діавола на землю упразднить явленіємь пришествія (2 Сол. 2, 8), и положить навсегда конець его губительной дъятельности, осудивь его вивств съ его ангелами на въчныя мученія (Мате. 25, 41), для которыхь они блюдутся, бывь связаны увами адскаго мрака (2 Петр. 2, 4).

### § 54.

#### Учение церковно-отеческое.

Такъ учили и древніе отцы и пастыри церкви, только раскрывая и разъясняя откровенное ученіе о промыслительномъ отношеніи Божіемъ къ міру духовному.

По ихъ возарвнію, всв безплотные духи, бывъ созданы не по естеству добрыми, а только по своей свободъ предназначенными къ добру и святости, что должно было достигаться посредствомъ ихъ стараній, труда и подвига 1), съ самаго начала имъли нужду въ своемъ озареніи и просвъщени бежественнымъ свътомъ, который такъ для ихъ мысленнаго эрвнія необходимъ, какъ для глазъ чувственныхъ свътъ солнца 1), и въ своемъ оживотворени благодатио Св. Духа, безъ которой невозможно освящение, и которая такъ для нихъ необходима, какъ огонь для разжиганія и нагръванія какого либо тъла 1). И Вогъ съ самаго начала ихъ созданія сталъ освъщать своимъ божественнымъ свътомъ, которымъ они не могли не просвъщаться подобно тому, какъ свътомъ солнца не могутъ не освъщаться тъ, которые близки къ солецу и не отворачиваютъ своего лица отъ него 1). Также и Духъ Святый съ первыхъ мгновеній



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ирин. Contr. haeres. lib. IV. c. 37. n. 6. Tamian. Orat. contr. grace. c. 7. Васил. велин. Contr. Eunom. lib. III. n. 2. Амерос. De Spirit. sanct. I, 7. n. 83. Август. De civit. Dei. lib. XII. c. 9.

<sup>2)</sup> Bacus. Gesux. Quod Deus non est auct. mal. n. 8. De Spirit. sanct. ad Amphiloch. c. 16.

Bacus. Beaux. De Spirit. sanct. c. 16. Contr. Eunom. lib. III. n. 2,

<sup>4)</sup> Bacus. sesur. Quod Deus non est auct. mal. n. 8,

ихъ жизни сталъ присущъ имъ и началъ сообщать благодать свою, потребную для ихъ совершенія и восполненія '), сдѣлавшись для нихъ учителемъ, правителемъ и освятителемъ <sup>2</sup>). Со стороны духовъ, поэтому, чтобы достигать своего высокаго назначенія и нравственнаго сонершенства, требовалось только одно,—не удаляться отъ Бога источника свѣта и жизни и пребывать въ нерушимомъ союзѣ съ Нимъ что вполнѣ зависѣло отъ ихъ власти <sup>2</sup>).

Но не смотря на все это, Денница, одинъ если не изъ самыхъ первыхъ и преимущественнъйшихъ 4), то тъхъ высшихъ начальственныхъ духовъ, которымъ были подчивены низшіе ангельскіе порядки, назначенные для управленіи міромъ 6), отпаль отъ всеблагаго Бога, увлекши за собою въ гръхъ и тьму безчисленное множество подчивенныхъ ему духовъ 6). Отпалъ же онъ не потому, чтобы по самой природъ своей былъ золъ, такъ какъ, наравнъ со всъми духами, былъ созданъ добрымъ, а единственно вслъдствіе злоупотребленія своей воли 7), возмущенной и низвращенной овладъвшею ою гордостію 8). Подъ вліяніемь

<sup>1)</sup> Bacus. sesur. De Spirit. sanct. c. 16.

<sup>2)</sup> Kupuss icp. Orat. catech. 16. n. 23.

Bucus. sesur. Quod Deus non est. au t mal. n. 8.

<sup>4,</sup> Григор. наз. Orat. 38. п. 9. Пѣсноп. танн. слов. 4. (Гвор. св. отц. 1V, 228), в слов. 6 (танъ же стр. 237). Григор. вслик. Moral. IV. с. 13. Анастас. Όδηγ. с. 4.

<sup>5)</sup> Aeunas. Legat. pro christian. n. 24. Гриз. нисс. Catech. c. 6. Златоуст. Homil. 4. in epist. Ephes. Дамас. De fid. orthodox. lib. II. c. 4.

в) Дамаск. Ibidem.

<sup>7)</sup> Ирин. Contr. hacres. lib. IV. c. 41. n. 2. Tamian. Advers. grace. c. 7. Кирил. iepyc. Orat. catech. 2. n. 4. Васил. велик. Advers. Eunom. lib. 11. n. 27. Өеөдөрит. Divin. decret. epitom. c. 8.

<sup>8)</sup> Мивніе, что гордость была главнымъ грѣхомъ, визвратившичъ природу діавола и возмутившинь ее противъ Бога, между древними учителями и писателями было господствующимъ. Его вапр. высказывали Оригенъ (In Ezech. homil. 9. n. 2), Аванасій (Orat. de virginit. in opp. T. I. p. 824. ed. Commel.), Василій великій (Comment. In Isai. c. 2. vers. 13. c. 10 vors. 14), Амеросій (Ерівт. 84), Григорій наз. (Піси. тапиств. слов. 6. Твор. св. оти. IV, 237), Златоусть (In Genes. homil. 22. n. 2), Іеронимъ (Comment. in Ezechiel. с. 16), Кирилль алекс. (Contr. antropomorph. c. 17), Осодорить (Divin. decret.

гордости, онъ пренебрегъ своимъ, хотя преимущественнымъ, но зависимымъ отъ Бога положеніемъ, равно какъ и порученнымъ ему отъ Бога служеніемъ 1), и увлекщи за собою всвхъ подчиненныхъ себв духовъ 2), возсталъ противъ Него, возмечтавъ самъ стать равнымъ Богу 3), но бывъ визринутъ съ неба, и удалившись отъ Бога, онъ вмъстъ съ симъ удалился отъ истиннаго свъта и добра, и ниспаль въ область тымы и бездну зла 4).

После же этого, вследе за столь значительныме нарушениеме падшими духами своихе отношений же Богу, естественно должно было измениться и на самоме деле изменилось промыслительное Божие ке ниме отношение, оставшись, конечно, ве тоже время темь, чеме и прежде было, для оставшихся верными Богу духове или добрыхе ангелове.

Такъ какъ ангелы добрые пребыли въ своемъ единевіи съ Богомъ и исполненіи порученныхъ имъ служеній, то Господь не переставалъ и не перестаетъ освъщать и

ерітот. с. 8), и въ семъ случав нногда (какт напр. Аванасій, Василій великій, Ісроникь и Өеодорить) ссылались то на слова ап. Павла: да не разгордився въ судъ впадсть діаволь (1 Тим. 3, 6), то на слова изъ пророка Исаін, правиня ихъ въ діаволу: на небо взыду, выше звыздъ небесныхъ поставлю престоль мой... буду подобень Вышнему (Ис. 14, 13. 14).

Было, впрочень, и такое мивніе, будто діаволь паль отв зависти или къ первымъ людянь (Іуст. Dialog. cum Tryph. c. 124. Ирин. Advers. haeres. lib. IV. c. 40. п. 3. Тертул. De patient. п. 5), или къ Сыну Божію (Лактанц. Divin. instit. 2, 8), но оно такъ примирялось съ прежнимъ господствующимъ мивніень, что діаволь сперва вталь въ гордость, а вследъ за ней и въ зависть (Сч. Лев. De coll. serm. IV. Григор вел. lib. Pastoral. part. III. с. 11). Что же касается встръчающагося у насторихъ, на основаніи Быт. гл. 6. ст. 2. мивніл, будто бы грахъ падшихъ духовъ состояль въ плотскомъ смі шеніи съ дщерями человъческими (Асниаг. Legat. pro christ. п. 26. Тертул. Virg. ve land. п. 7. Лактанц. Divin. instit. II, 15. Илар. In Psalm. 132, 2), то оно, какъ не согласное съ словомъ Божіниъ, было совершенно отвергнуто и безъ вниманія оставлено (См. Златоустъ In Genes. homil. 22, п. 2 et 3).

<sup>1)</sup> Iyem. 2 Apolog. n. 5. Aounas. Legat. pro christ. n. 24.

<sup>2)</sup> Kupus. iepyc. Catech. orat. 2. n. 4.

<sup>\*)</sup> Rupus. asenc. In loann. lib. V. p. 507. ed. Lutet.

<sup>4)</sup> Aamack. De fid. orthodox. lib. Il. c. 4. Aerycm. De civit. Dei XI, 9.

просвъщать ихъ Своимъ божественнымъ свътомъ, дълая ихъ по себъ вторыми свътами или отблесками своего свъта 1), а также и Духъ Святый не переставалъ и не перестаетъ сообщать имъ благодать Свою 2), оставаясь ихъ учителемъ,, правителемъ и освятителемъ 3). А потому они не переставали и не престаютъ возрастать въ своихъ силахъ и преуспъвать въ своей духовно-правственной жизни, усовершая и раскрывая ее, при посредствъ тъхъ высокихъ и важныхъ служеній, которыя проходили и не престаютъ проходить по распораженіямъ и указаніямъ Самаго Бога 4).

Предстон Богу и всегда созерцая Его неизреченную славу, они возносять Ему свои хвалебныя пісни, въ чемъ состоить ихъ всегдашнее и обычное занятіе <sup>5</sup>). Но этимъ не ограничивается ихъ дівло, "они не только воспівнають хвалебныя півсни, но и служать Богу въ дівлахъ Его Божескаго промышленія <sup>6</sup>).

Такъ, ангелы, прежде всего, служатъ Богу въ дъйствіяхъ Его промышленія въ самомъ же мірь ангельскомъ. Потому что "чины ангельскіе поставлены въ такомъ порядкъ, что низшіе ангелы получаютъ просвъщеніе и благодъянія Божіи чрезъ высшихъ (Правосл. исп. кас. церк. ч. 1, отв. на вопр. 20)". Престолы, напр., серафимы, и херувимы поучаются непосредственно отъ Бога, какъ высшіе изъ всъхъ и бляжайшіе въ Богу, а потомъ они поучають и прочіе чины, и такимъ образомъ по порядку высшіе учатъ визшихъ" 7). Когда, поэтому, небесные духи желаютъ узнать что либо о Сынъ, то обращаются съ вопро-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гриюр. наз. Orat 38. п. 9. Orat. 6. п. 12.

<sup>2)</sup> Bacus. eesux.De Spirit. sanct. c. 16.

<sup>\*)</sup> Kupuaa. iepyc. Orat. catech. 16. n. 23.

<sup>\*)</sup> Tepmys. Advers. Prax. n. 3.

<sup>5,</sup> Asauac. De comm. essent. Patr. Fil. et Spirit. n. 52. Васил. велик. homil. in Pselm. 28. comment. in Isai c. 6. v. 6. Гриюр. наз. Orat. 28. n. 31. Дамаск. De fid. orthodox. Iib. II, c. 8.

e) Geodopum. Divin. decret. epitom c. 7.

<sup>7)</sup> Acanac. De Commun. Patr. Fil. et Spirit. n. 52.

сами своими въ высшимъ ангеламъ, а эти научаются по мановенію отъ Духа 1). Такимъ же образомъ высшіе ангелы низшимъ сообщаютъ всякое въденіе и просвъщеніе 2).

Ангелы, далье, служать Богу органами Его промыслительной двятельности и въ міръ чувственномъ, потому что тогда какъ "одни изъ нихъ предстоять великому Богу, другіе своимъ содъйствіемъ поддерживають цълый міръ »), бывъ поставлены для управленія стихіями и небесами, міромъ и всъмъ, что въ немъ «). Каждый изъ нихъ получилъ (въ завъдываніе) одну какую либо часть вселенной, или приставленъ къ чему либо только одному въ міръ, какъ въдомо эго было все Устроившему и Распредълившему, и все они ведутъ къ одному концу, по мановенію Зиждителя всаческихъ « »).

Но особеньй шимъ предметомъ живаго участія въ промышленіи Божіємъ о мірѣ служили для ангеловъ люди, во всѣхъ ихъ видахъ существованія на землѣ, въ видѣ ли народовъ и обществъ, или же въ видѣ особыхъ отдѣльныхъ личностей. Какъ видно изъ упоминаній въ книгѣ Даніиловой объ ангелахъ—внязьяхъ іудейскомъ, елинскомъ и персскомъ во всѣмъ народамъ съ населяемыми ими чѣстами или городами приставлены Богомъ особенные ангелы, которые предстательствуютъ за нихъ предъ Богомъ и блюдутъ за ихъ судьбою, направляя се невѣдомыми средствами и пу-

<sup>1)</sup> Eppem. cup. Advers. Scrutat. serm. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дамаск. De fid. orthodox. lib. II. с. 3. Сравн. Діон. Ареопат. о небесн. іерарх, над. 1839 г. стр. 17, 21, 27, 35, 39 ж 59.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Григор. наз. Песноп. танист. слов. 6 Тв. св. отц. IV, 236.

<sup>4)</sup> Aounai. Legat. pro christ. n. 10.

<sup>5)</sup> Гриюр. наз. Orat. 28. (de theolog. 2) п. 31. Такъ учили и многіе другіе отцы и пастыри церкви, напр. св. Іустинъ (Dialog. cum Tryph. n. 5.), Оригенъ (In Ierem. homil. 10. п. 6), Іеронимъ (In Gal. IV, 3), Августинъ (De Genes. ad litt. XII, 36) и Дамаскинъ (De fid. orthodox. lib. II. с. 3). Встръчается также у нъсоторыхъ мевніе объ особенныхъ ангелахъ, поставленныхъ надъ отдёльными видами бытія царствъ природы, неорганическаго, органическаго и животнаго (Ориг. ln Ioann. Т. XIII. п. 49. In Num. homil. 14. п. 2. Август. De divers. quaest. LXXXIII. quaest. 79).

тями къ назначенной вмъ Провидъніемъ цъли 1). А какъ можно видъть изъ примъра, упоминаемыхъ въ Апокалипсисъ, ангеловъ малоазійскихъ церквей, и каждой церкви или паствъ приставленъ особый ангелъ, который имъетъ свое невидимое наблюденіе падъ нею и оказывлетъ ей свое благодатное покровительство и содъйствіе 2). Наконецъ, въ чемъ несомивно убъждаютъ слова Самаго Господа объ ангелахъ върующихъ (Мат. 18, 10) 2), и каждому изъ върующихъ дается Богомъ особенный ангелъ, который становится для каждаго всегдашнимъ его хранителемъ и споспъщникомъ его спасенія 4). Входа во внутреннее общеніе

<sup>&#</sup>x27;) "Что накоторымъ изъ ангеловъ, пишетъ Особоримъ, въбрено начальство надъ народами, объ этомъ свидътельствуеть божественный проробь Дъніялъ, говоря: князь эке царства персскаго стояще противу мню (10, 3), а также упоминая о князъ элинскомъ и присовокупляя, что не было ние го, кго помогъ бы ему ходатайствовать предъ Богомъ о свободъ іздвевъ, кромъ виязя ихъ Миханла (Дан. 10, 20—21) (Divin. decret. epitom. с. 7). По Григорію Богослову, "катдому (ангелу) дано особое начальство отъ Царя интъподъ надзоромъ людей, города в цвлые народы" (чвеноп. тапиств. сл. 6. Твор. св. отц. IV, 236). И по Дамаскиму, "ангелы охраняютъ части земли, правять народами и ивстами, какъ поставлены на то Творц мъ" (De fid. orthodex. lib. II с. 3). Тоже высказывали и многіе другіе учители и писатели, напр. Клименто алекс. (Strom. VI, 6), Оршенъ (In Genes. homil. 16. п. 2). Василій великій (Contr. Eunom. lib. III. п. 1), Златоусть (In Matth. h·mil. 49) и Епифаній (Haeres. 51. п. 34).

<sup>2) &</sup>quot;Я увфрень, пишеть гв. Григорій Богословь, что особенный питель попровительствуєть каждую церковь, кака научаеть меня Іоаннь въ Апокалиценсь" (Отат. 42. п. 9). По Амеросію "Господь, для защиты наствы Божіей, пе только поставиль епископовь, но и ангеловь опредълиль" (Exposit. evang. Luc. lib. П. п. 50). Такъ учили и другіе отцы и пастыри церквя, напр. Оршень (In Numer. homil. II. п. 5; homit. 20. п. 3), Иларій (In Psalm. 124), Василій великій (Ерівт. 238 ad episc. nicopol.) в Епифаній (Наегев. 25. п. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ понимали слова Спасителя древніе знамснитые толковники, напр. Оршенъ (In Num. homil. 20. п. 3), Василій вемикій (Contr. Eunom. lib. III. п. 1) и Златоусть (In epist. Coloss. c. 1. homil. 3. п. 4).

<sup>4)</sup> Что ангелы хранители даются одник телько върующим или храстіанамь, это древніе внаменнтвишів учители, съ присовокупленісня нькоторчин изъ нихъ, что ангелы и въ встхомъ завъть давались богоболіненнымь іуделив, основывали на словахъ Спасителя: что ангели инсино малыхъ върующихъ въ Исто выну видять лице Отца небеснато (Мат. 18, 10), и на изреченіяхъ Исалмонтвин: ополицится ангель Господень охресть болицихся Ето (Пс. 33, 8),

съ върующимъ со вступленіемъ его въ Христову церковь, Ангелъ хранитель неотступно присутствуетъ при немъ и блюдетъ за нимъ во всю его жизнь, если только не бываетъ отгоняемь со стороны его вавими либо нечистыми и враждебными дъйствіями 1), а вмъстъ съ симъ, какъ всегдашній его помощникъ и споспътникъ, наставляетъ его въ въръ и всякомъ добръ 2), охраняетъ отъ всякихъ золъ его душу и тъло 3), возноситъ его молитву въ Богу и самъ о немъ предстательствуетъ предъ Богомъ во всъхъ его земныхъ нуждахъ и скорбяхъ 4) и наконецъ, по самомъ окончаніи втой жизни, не оставляетъ его своею помощію, проводя его душу въ невъдомую ей страну въчности 5).

Столь же благоплодное и викогда не прерывающееся служение добрыхъ выгеловъ Богу въ дълахъ Его домостром-тельства исно свидътельствуетъ о томъ, что они не преставали и не престаютъ совершенствоваться въ добръ, и въ немъ на столько утвердились, что для нихъ сталъ вовсе невозможнымъ какой либо поворотъ по злу, чъмъ, конечно,

Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

22

а также на словах ви. Павла о неспославін ангелов хотящих наслідовать спасеніе (Евр. 1, 14). Такт напр., Оршен (In Num. homil. 20. п. 3), Иларій (Comment. in Matth. c. 18. п. 5), Василій великій (Homil. in Psalm. 48. v. 15), Златоусть (In epist. Coloss. c. 1. homil. 3. п. 4), Амеросій (Ехроз. in Psalm. 118), Аластасій синашть (In Hexaemer. lib. V. in Bibl. Patr. T. IX. р. 880. Lugd.) н Кирилля александрійскій (Contr. Iulian. lib. IV. орр. Т. VI. р. 122. еd. 1638). Нікоторые же из учителей свою мысль высказывали довольно неопреділенно в были повидимому не противь и того мийлія, что ангелы даются и каждому человіку, какт напр. Григорій мисскій (De vit. Mos. Т. І. р. 194. еd. 1638), Августима (De civit. Dei. XX, 14) и веодорить (In Genes. quaest. 3).

<sup>&#</sup>x27;) Смотр. *Илар*. Tract. in Psalm. 118. litt. 1. n. 8. *Василій велик*. Homil. in Psalm. 83. v. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Hsap. Tract. in Psalm. 120. vers. 1. Tputop. nas. Orat. 40. n. 37, 38.

<sup>3)</sup> Bacus. велик. Homil. in Psalm. 33. vers. 8. Илар. Tract. in Psalm. 134. vers. 7.

<sup>6)</sup> Напр. Илар. Comment. in Matth. cap. 18. vers. 5. Asigon. Lib. ad Honorat. de grat. Epist. CXI. с. 29. Ioann. Incms. Ластв. 28, по пер. сдаванск. изд. стр. 125.

<sup>6)</sup> Напр. *Илар.* Tract. in Psalm. 57. n. 6, Кырыл. алекс. Слово на мех. души—въ Хр. Чт. 1841, I, 203.

обязаны онв. какъ благонастроенности своей свободы, такъ въ особенности своему, никогда не прерывающемуся общенію съ Богомъ. Еслибы, по Василію великому, мысленно допустить котя мгновенный перерывъ въ этомъ общенія ангеловъ съ Богомъ, то тогда въ мірв ангельскомъ неминуемо должно бы было произойти то, что бываеть въ темной комнать, когда выносится изъ нея свытильникъ, или же что бываеть въ войскъ съ отнятіемъ у него военачальника, а въ ликъ пъвновъ-съ отнятіемъ ликоначальника. Но ангелы нявогда не прерывають своего общенія съ Святымъ по естеству Духомъ, а потому и сами, подобно тому, какъ раскаленное огнемъ желъзо принимаетъ свойство огня. имъютъ въ себъ святость, провившую въ ихъ существо, и ставшую ихъ природою, различаясь въ семъ случав отъ Луха Святаго тёмъ, что тогда какъ въ Духе Святость есть естество, въ нихъ-она есть только освящение по причастію 1). Эту же мысль, разділяемую древними учителями 3), Ламаскина выражаеть такъ: "авгелы (были) неудобопреклонны ко злу, но не совсвиъ вепреклонны, а нынв (стали) и вовсе непреклоным, но не по естеству своему, а по благодати и по всегдащней близости въ единому благу" 1).

Если же ангелы такъ всегда близки къ Вогу и высоки по своей святости, если кромъ того столь важное и благо-дътельное участіе принимають они въ спасеніи върующихъ, то повятно, что это самое естественно налагаетъ на каждаго върующаго обязанность достойнымъ образомъ ихъ чтить и призывать въ своихъ молитвахъ къ Вогу, а потому

<sup>1)</sup> De Spirit. e. ad Amphiloch. c. 10. Contr. Eunom. lib. III. n. 2.

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Напр. Амерос. De Spirit. s. 1, 7. n. 83. Гриюр. наз. Огат. 41. n.
 11. Август. De civit. Dei. lib. XI. c. 9.

<sup>3)</sup> De fid. orthodox. lib. ll. c. 3. Вь православном же испов'ядания восточной православной цервви это же ученіе виражено тавь: "ангелы утвердились въ благодати Божіей навсегда. Поелику они не согласились съ денницею возстать на Бога, то и получили сію благодать, тавь что не могуть грішшть, впрочемъ, не по естеству, но по благодати Божіей" (Прав. испор. ч. І. отв. на вопр. 20).

и вселенскою церковью всегда признавалось и признается почитаніе и призываніе ангеловъ обязательнымъ для всвхвс членовъ1).

Что же насается отпавшихъ отъ Бога ангеловъ, то отвошение въ нимъ Бога-промыслителя, по воззрвнию древнихъ учителей церкви, было и есть таково, каково отношеніе свъта солвечнаго въ тънъ, которые сами по своей волъ все болве и болве удаляются отъ его животворнаго двйствія, обрекая чрезъ это себя на все болве и болве возрастающую тьму и потерю правильной и здоровой жизни<sup>2</sup>). На первыхъ же порахъ послъ паденія падшіе духи могля бы, если бы захотвли, покаяться и обратиться къ Источнику свъта и жизни и должно думать, что имъ дано было время для покаянія милосерднымъ Творцемъ 3), не перестававшимъ въ вихъ любить и сохранять то, что составляло ихъ природу, и было само по себв благо 1), но гордость и обдуманное, безповоротное упорство въ противлении Богу воспрепятствовали имъ это сдёлать ), а потому оми все дальше и дальше отпадають отъ Бога и выбств съ симъ все болве и болве ниспадають въ страну мрака, зла и духовной смерти, гдв нътъ мъста для раскаянія ).

А что дъйствительно діаволь съ другими падшими дуками не обнаруживаеть никавихъ признаковъ расканнія, которое всегда готовъ принять Господь, свидътельствомъ этому служать непрерывно продолжающіяся его пагубныя дъйствія въ міръ, направляемыя единственно къ тому, чтобы призванныхъ на служевіе Богу людей всячески отдалять отъ Бога и всяваго добра и вовлекать въ рабство

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. вниг. прав. соб. Догмат. 36 у св. отецъ седм. вселев. соб. объ мконопочят. 1843 г. стр. 5.

<sup>2)</sup> Aerycmun. De civit. Dei lib. XI. c. 9.

<sup>3)</sup> Hemes. De hom. opific. c. 1.

<sup>4)</sup> Aerycm. Contr. Iulian. c. 9.

Γριτορ. εελ. In Iob. IX. 50. n. 76. Asycm. De civit. Dei lib. XIV.
 c. 27. Λαμαςκ. De fid. orthodox. lib. H. c. 3.

e) Zamack. De fil. orthodox. lib. II. c. 4.

грвка и смерти. Уже то одно, что онъ своимъ искушеніемъ первыхъ людей оричиниль имъ тэлесную и духовную смерть, лежить на немъ неизгладинымъ вровавымъ пятномъ, которое всегда должно свидътельствовать о его самой ожесточенной и неисправимой злобы 1). Между тымь вдысь только начало его гибельной двятельности въ мірв. Продоживши путь чрезъ грахъ и смерть въ своему господству въ міръ, овъ распростеръ его надъ всъми людьми древняго міра, здыхъ и порочныхъ возвеличивая, а добрыхъ и благочестивыхъ преслъдуя и доводя даже до смерти в). Но особенно же враждебную и губительную для людей силу проявилъ онъ въ язычествъ и идолопоилонствъ, которое было его прломр. и которое послужило чли него симимр важнымр и пригоднымъ орудіємъ въ распространенію лжи и обмана, заблужденій и пороковъ 3). Не прекратилась также и не проврзидается его смертоносная двятельность на землю и съ устроеніемъ здёсь благодатняго царства Христова, потому что и после этого онъ продолжаетъ властвовать надъ остающимися вив этого царства, всецвло порабощая себв ихъ души, а иногда овладевая самими ихъ телами, что видно изъ многихъ примъровъ бъсноватыхъ во время земной жизни Інсуса Христа, и послв 1). Кромъ того онъ вепрестанно вторгается и во внутрь самаго царства Христова, стараясь всячески наносить ему ущербъ, для чего и

<sup>2) &</sup>quot;Если Исавъ, пишетъ Василій великій, продавъ первородство, не нашель ийста покалнію, то остается ни какое місто покалнію для того, кто умертвиль первозданнаго человіна и чрезь него внесъ смерть? Говорять же, что питно, сділанное на одеждів человіческою кровію изъ рани, никакъ не можетъ бить отмито, но вийстів съ одеждою состарівается изміненіе цвіта, произведенное кровью. Посему и діаволу невозможно изгладить съ себя кровавое пятно и стать чистимъ" (Comment. in Isaiae cap. 14. vers. 20).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Iycm. Apolog. 2. n. 8. Авиназ. Legat. pro christ. n. 25 et 26. Өсөфил. Ad Autol. lib. II. n. 28.

<sup>\*)</sup> Iyem. Apolog. I. n. 9 et 12. Tamian. Ad Graec. n. 12 et 18. Assyem. In Psalm. 94. n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cu. Iycm. Apolog. 2. n. 6. Tepmys. Ad Scap. c. 2. Munyu. Des. Octav. 27.

неустанно ведетъ, хотя невидимую, неуловимую, тъмъ не менъе самую упорвую и опасную борьбу какъ съ слабъйшими, такъ въ особенности съ болъе сильными въ въръ и благочестіи, борьбу, неръдко оканчивиющуюся если не полною гибелью, то чувствительными пораженіями послъднихъ 1).

Но все это попуская, Господь всявдствіе Своего рвшенія не нарушать свободы ни одного изъ свободно разумныхъ существъ 2), вивств съ симъ всегда ограничивалъ и ограничиваетъ пагубныя въ мірів дівствія духа злобы, направляя ихъ кромъ того даже ко благу людей. Тогда какъ послъ обольщения прародителей діаволъ все болье и болье распространяль свою власть и господствованіе надъ порабощенными грахомъ людьми, Господь и съ своей сторовы все подготовляль въ тому, чтобы совершенно покомебать и ниспровергнуть эту власть и господство надъ людьми, что и на самомъ двав было совершено пришедшимъ на землю Інсусомъ Христомъ Сыномъ Божінмъ, Который, разрушивъ царство діавола, основаль и непреставно возращаетъ и хранитъ Свое благодатное царство, даровавъ въ немъ истивнымъ и живымъ его члепамъ не только силу противиться духамъ злобы, но и власть заставлять ихъ повиноваться Себв и господствовать надъ ними 3). "Что Христосъ родился для соврушенія демоновъ, писаль св. Іустина, обращавсь въ язычникамъ, это и теперь вы можете узнать изъ того, что происходитъ предъ вашими глазами. Ибо многіе изъ нашихъ, изъ христіанъ исцвляли и нынв еще исцвинотъ множество одержимыхъ демонами,

<sup>1)</sup> Напр. Григ. наз. Orat. 2. п. 21. Лев. велик. Serm. in Nativit. Domin. VII. с. 3. Можно замътить, что у накоторыхъ учителей встрачается частное мизніе, что при каждомъ человъкъ, въ качествъ заяго ангела хранителя находится приставленный къ нему, конечно, діаволомъ демовъ. См. Ерм. Post. II. Mandat. 6. п. 2. Орил. De princip. lib. III. с. 2. п. 10. Григ. мисск. De vita Mos. T. 1, р. 194. Paris. 1638.

<sup>\*)</sup> Aamack. De fid. orthodox. lib. II. c. 4.

<sup>\*)</sup> Haup. Bacus. sesur. Quod Deus non est auct. mal. sub fin.

и во всемъ мірѣ, и въ нашемъ городѣ, закливая именемъ Іисуса Христа, распятаго при Понтів Пилатѣ... тѣмъ побъждаютъ и изговяютъ демоновъ, овладѣвшихъ людьми с 1). "Мы не только презираемъ демоновъ, повторяеть Тертулмана, но и побѣждаемъ, ежедневно посрамляемъ и изговяемъ изъ людей, какъ очень многимъ изкѣстно 3). Пусть явится здѣсь предъ вашими судилищами вто либо несомнѣнно одержимый демономъ, ототъ духъ, по повелѣнію вакого угодно христіанина, заговоритъ и истинно сознается, что онъ есть демонъ, тогда какъ въ другомъ мѣстѣ ложно называетъ себя богомъ 3).

Правда, духъ злобы никогда не перестаетъ производить своихъ нападеній и на върующихъ во Христа, ведя
съ ними постоянную и ожесточенную брань, но дълая это,
онъ никогда не можетъ насиловать и не насилуетъ ничьей
свободы, прибъгая для склоненія ся на свою сторону къ
однимъ только чарующимъ обольщеніямъ и лукавымъ совътамъ и убъжденіямь 1. А потому каждый, вспомоществуемый благодатію, христіанинъ легко можетъ съ успъхомъ
отражать всф пападенія вражіи, пользунсь для этого указанными ему средствами, каковы напр. сердечное призываніе имени Інсусова 1, и такое же употребленіе крестнаго
знаменія, чего всегда трепетали и теперь трепещутъ демоны 6), молитва и воздержаніе, которыя поддерживають и
подкръпляютъ ослабъвающія силы борющейся души, а
также духовное бодрствованіе, при которомъ духовному

<sup>1)</sup> Apolog. 2. n. 6.

<sup>2)</sup> Ad Scapul. n. 2.

<sup>\*)</sup> Apolog. n. 23. Тоже—Минуи. Феликс. in Octav. n. 27.

<sup>4)</sup> Злат. De Lazar. conc. II. n. 2. Asiyem. In Ioann. evang. c. 3. Tract. XII. n. 10. In. epist. Ioann. c. 2. Tractat. II. n. 6. Дамаск. De fid. orthodox. lib. II. c. 4.

<sup>\*)</sup> Iycm. Apolog. 2. n. 6. Григор. наз. Orat. 2. n. 86.

<sup>•) 3.1</sup>am. Homil. 54. In Matth. cap. 16. vers. 23. Kupus. iepyc. Catech. orat, 13. n. 36.

борцу легче бываеть подметить все искусительныя ухищренія діавольскія, и во время ихъ отражать 1). А между твиъ и самыя искущенія діавольскія Господь попускаеть не для чего мняго, какъ для посрамленія же и уничиженія искусителя, равно какъ и для укръплевія, возвеличенія и торжества своихъ върныхъ последователей. Потому что последніе въ борьбе съ этого рода искушеніями, если бывають върны своему призваню, не только ничего не теряють, но еще много пріобратають, сознавая и врачув чрезъ это свои духовные недуги, украпляясь и усовершаясь въ добръ, а виъстъ съ симъ и заслуживая больше правъ на награды въ въчной жизни. "Человъколюбецъ Богъ, пишеть св. Василій, употребляеть жестовость демоновъ въ нашему уврачеванію, подобно тому какъ мудрый врачъ **миотреблястъ** адъ охидны къ излеченію больныхъ а з). говоритъ слъдующев: Златоусть же по сему случаю "если ито спросить, почему Богь не уничтожиль древняго искусителя, мы отвътимъ, что это Онъ сдълялъ не почему либо иному, какъ по великой попечительности объ насъ. Ибо если бы лукавый овладъваль нами насильно, то тогда бы этотъ вопросъ имвлъ нвкоторую основательность. Но такъ какъ онъ не имветъ такой силы, могши только въ себъ свлонять насъ, тогда вавъ мы можемъ и не склоняться, то для чего ты устраняеть поводъ къ заслугамъ и отвергаеть средство къ достиженію вънцевъ?... Богь для того оставиль діавола, чтобы тв, которые уже побъждены имъ, низложили его самаго, а доблестные имъли случай къ обнаруженію своей (твердой) воли... Діаволь золь для себя, а не для насъ: потому что, если мы захотимь, можемъ пріобрасть чрезъ него много и добра, конечно, противъ его воли и желанія, въ чемъ и открывается особенное чудо и необычайно вели-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Васил. велик. De jejun. hom. 2. n. 1. Подвиж. устав. подвиз. въ общежит. гл. 17. Тв. св. отц. 1X, 425. Злат. In Genes. homil. 7. n. 3,

<sup>2)</sup> Comment. in Isaiae cap. 13. vers. 5,

кое человъюлюбіе Божіе... Когда дукавый устрашаеть и смущаеть нась, тогда мы вразумляемся, тогда познаемъ самихъ себя, и тогда съ большимъ усердіемъ прибъгаемъ въ Богу<sup>и 1</sup>). "Потому-то, по *Густину*, Богъ, ради съмени христіанъ, когорое Онъ признаетъ причною сохраненія міра, и медлитъ произвести смѣшеніе и разрушеніе вселенной, такъ чтобы не было уже болье злыхъ ангеловъ или демоновъ<sup>и 2</sup>), пагубной дъятельности которыхъ совершенный конецъ будетъ окончательнымъ осужденіемъ ихъ на въчвыя адскіл мученія <sup>2</sup>).

Архимандрить Сильвестрь.

(Продолжение будеть).

<sup>1)</sup> Stagir. Orat. l. n. 8 et 9.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Apolog. 2. n. 7.

<sup>2)</sup> Apolog. l. n. 28.

# Св. Григорій Чудотворецъ, епископъ неокесарійскій, и приписываемыя ему проповъди.

Святый Григорій Чудотворець быль однимь изъ ближайшихь и преданнайшихь учениковъ Оригена. Ему онъ обязань быль своимь христіанскимь просващеніемь, и до конца жизни сохраняль память о своемь учитель, полную благодарной любви и уваженія. Между всами отцами третьяго вака онъ выдается даромь краснорачія, и по силь своего ораторскаго таланта должень занимать видное масто въ исторіи церковнаго краснорачія ІІІ вака. Отъ него не дошло столько произведеній, входящихъ въ кругъ исторіи проповади, сколько дошло ихъ отъ Оригена, и даже дошло ихъ сравнительно очень мало. Но что дошло, то показываеть въ немь человака, болье и лучше Оригена владьвшаго художественнымь словомъ.

Св. Григорій Неовесарійскій происходиль изъ знатной фамиліи неовесарійской. Отець его, жившій въ язычествъ, не предполагаль, что изъ его сына, называвшагося до христіанства Өеодоромь, выйдеть знаменнтый епископь христіанскій. Онъ предназначаль для него судебную или адвокатскую варьеру, бывшую въ то время одною изъ самыхъ видныхъ, и въ видахъ будущей успъшной дъятельности его на общественномъ поприщъ хотъль дать ему широкое образованіе, какъ общее, такъ въ частности юридическое. Но онъ скоро умеръ, и мать Григорія, оставшись вдовою, ръшила слъдовать, по отношенію въ воспитавію своихъ дътей, тому плану, какой вачерталь для нихъ ихъ отецъ. (У

Григорія быль брать Анинодорь, впоследствій епископь Понта). И мы видимъ, что Григорій Неокесарійскій въ юные годы весь предался наукв. По словамъ св. Григорія Нисскаго (въ его словъ о жизни св. Григорія Чудотворца) 1), молодые годы онъ отложиль все, чемь увлевается скій возрасть, и весь устремился въ стяжанію мудрости. Послъ посъщенія школь въ своемъ родномъ городь, онъ для дальнейшаго образованія отправился ве другія страны, славившіяся науками, и жиль нівкоторое время въ Александріи, куда отвоюду стекалось юношество учиться философіи и врачебной наукв. Богатый юноша на чужбинв вель въ высшей степени строгую и нравственную жизнь, и не принималь участія въ тіхь удовольствіяхь, какимь свободно предавались другіе юноши, -- его товарищи, и возбуждаль даже со стороны ихъ неудовольствіе на себя за то, что не хотыль жить, какъ другіе, будучи такимъ образомъ какъ бы укоризною для неразумныхъ. Онъ стремился еще въ Беритъ, гдъ была юридическая школа, и Римъ, для болъе основательнаго изученія римскаго права. Но Промыслъ судилъ иначе. Ему вывств съ братомъ своимъ Абинодоромъ случилось быть въ Кесаріи Палестинской, гдв мужъ ихъ сестры занималь видное мъсто въ тамошией гражданской администраціи. Здёсь встрёчаются они съ Фирминіаномъ, однимъ изъ благородныхъ юношей каппадокійскихъ, бывшимъ впоследствів епископомъ ваппадовійскимъ, и узнають отъ него, что въ Кесаріи живеть знаменитый христіанскій филосооъ Оригенъ. Влекомые стремленіемъ въ мудрости, они стараются войти въ сношенія съ славнымъ учителемъ, и всв трое являются къ нему, какъ къ главному въ то время руководителю въ христіанской философіи. Послъ бесъдъ Оригена съ ними, они, по словамъ самаго Григорія, оказались, какъ птицы, пойманныя въ клатку; привлекательная сила глубоваго и многосвъдущаго ума Оригенова

<sup>1)</sup> Творенія св. отцовъ въ русскомъ переводі, т. 45. Твор. св. Григорія Нисскаго, ч. 8. стр. 134—5.

тавъ обантельно подъйствовала на нихъ, что они забыли и Беритъ и римское право и ръшились учиться мудрости у Оригена. Оригенъ пе имълъ и не устроялъ въ Кесаріи такой регулярной школы, какова была школа александрійская, гдв онъ былъ прежде учителемъ, и ваковы были во многихъ городахъ школы языческія, посвщаеныя юношествомъ, ищущимъ образованія. Но всюду, куда онъ ни являлся, вокругъ него собиралась группа людей, стремящихся въ знанію и ищущихъ истины: умъ шировій, стоящій на высотв современнаго образованія, владъвшій всесторонними свъдъніями, любившій изследывать предметы до ихъ последнихъ глубовихъ оспованій, и въ тоже время пріятный и сообщительный, онъ, какъ магнитъ, притягивалъ къ себъ всъхъ, жедавшихъ образованія, и изъ бесёдъ съ нимъ, какъ изъ источника, жаждущіе истивы черпали то, что служило къ обогащенію ихъ знаній, къ разъясненію и разрівшенію темныхъ вопросовъ, къ исправленію и растиренію ихъ возгръній. Такимъ образомъ безъ нарочитаго намфренія Оригена, тамъ, гдв онъ жилъ, сама собою составлялась своего рода школа, или нъчто выспее обыкновенной школы; такъ канъ въ нему являлись для ученыхъ беседъ не простые, только начинающіе образованіе, мальчики, а люди уже зрылые, болъе или менъе овлядъвшіе внъшнею мудростію, -- и учеу него не путемъ страдательнаго усвоенія ніе ведется уроковъ, а путемъ свободнаго взаимнаго обсужденія предметовъ веденія. Целыхъ пять леть провель Григорій Неокесарійскій вблизи Оригена, слушая его беседы, — и ученіе, преподанное ему Оригеномъ, было заилюченіемъ того широваго курса образованія, какой проходиль онь въ своей юности. Оно обнимало весь цинлъ тогдашняго образованія: обозравая всю широту его, переходя съ своими собесъдниками отъ одной ступени къ другой, Оригенъ старался исправлять ихъ въ мысляхъ и сужденіяхъ, устанавливая истипную точку зрвнія на предметы въдвнія, и покавывая надлежащее соотношение ихъ между собою. Сначала

онъ старался внушить своимъ ученикамъ любовь къ истичв и горячее желаніе трудиться для познанія верховнаго блага. Хваля любомудріе и твхъ, которые цвиять его. Оригенъ заміналь, что первый шагь, какой должно ділять разумное существо, есть знаніе самаго себя, и что явть ничего болве смёшнаго для человёка, какъ желать звать, что внё его, и не знать того, что важнее всего для него, и что должно составлять его собственное благо. Общія разсужденія Оригена о философіи и ся задачв, по словамъ св. Григорія, воспламенили его сердце и провикли его самою живою страстію столько же къ ученію, сколько и къ учителю. Привязавъ въ себъ молодыхъ любителей мудрости, Оригенъ проходилъ съ ними логику, научая ихъ не допускать и не отвергать никакого доказательства дегкомысленно, но основательно взвышивать силу умозавлюченій, проходиль философію естественную, указывая въ природъ безпредъльное могущество и мудрость Божію, и заставляя удивляться Творцу, при разсмотрвній удивительных в двль творенія, проходиль математику, обнимавшую въ себъ геометрію и астрономію. За тъмъ онъ разбираль начала правственности, научал искусству умфрять страсти, возвышаться надъ слабостями человъческими, и трудиться надъ тъмъ, чтобы приблизиться въ Божеству и сохранить въ себъ Его образъ. Эго быль курсь, такъ сказать, приготовительный: мудрый учитель какъ бы по ступенькамъ ластвицы велъ своихъ ученивовъ въ познанію небесныхъ вещей. Самое главное и существенное познаніе, на которомъ послів долгаго товленія сосредоточиваль Оригень вниманіе своихъ ковъ, -- это познаніе первой причины. Въ этомъ главномъ нурсъ Оригенъ сначала излагалъ то, что оплосооы и поэты скавали о Божествъ, подвергая ихъ ученіе строгой и ословательной вритикъ. Онъ представлялъ, что хорошо знать то, что есть истиннаго и ложнаго въ ученіи каждаго, и хотвль, чтобъ его ученики знали и испытывали всв пути, по какимъ другіе шли къ истинь; но въ тоже время съ предо-

оторожностію направляль ихъ по этимъ путямъ и какъ бы руководилъ ихъ по общирному лабиринту системъ человъческихъ. Только один ученія атеистическія, т. е., один ученія тіхь, которые отвергали бытіе или провидініе Божіе, онъ считалъ недостойными вниманія своихъ учениковъ, и находилъ неприличнымъ, чтобы душа христіанина, сохраняющья въ себъ религіозное чувство, осквернила себя прикосновеніемъ нечестія. Посяв этого онъ вводиль своихъ ученивовъ въ разумвніе божественныхъ Писавій, и раскрываль имъ тв тайвы божественнаго въдънія, какія Луху Божію угодно было сообщить человъку. И здъсь Оригенъ былъ особенно превосходенъ, и, по словамъ своего ученика, такъ поражаль ясностію и силою своихъ доказательствъ, что нивто, какъ бы ни былъ упоренъ, не могъ противостоять ему. Въ немъ самъ Богъ, вдохновлявшій пророковъ, по представленію св. Григорія, даль единственный влючь къ пророчествамъ. Благодаря его исвусству, его ученики провикали въ самыя тайчы божественныхъ кпигъ и находили въ нихъ пенсчерпаемый источникъ самыхъ удивительныхъ познавій.

Когда нужно было св. Григорію оставить Кесарію и Оригена после пятилетняго постояннаго собеседованія съ нимъ, Григорій, разставаясь съ учителемъ, въ трогательной прасноречивой речи излиль чувства глубовой благодарности и безпредельнаго уваженія въ своему несравненному наставнику, и вмёстё съ тёмъ дышущее искренностію сожальніе о томъ, что онъ оставляетъ человека, въ которомъ нашель своего истиннаго отца, и въ содружестве котораго ввущаль самыя чистыя радости. Эта речь служитъ свидетельствомъ той привязанности, какую умель внушать въ себе въ своихъ ученивахъ Оригенъ, а еще более того благородства и той деликатности души Григорія, которыя свозять въ каждомъ слове ученика, прощающагося съ своимъ учителемъ.

На родинъ, куда отправлялся Григорій по окончавіи своего образованія (около 239 года), онъ имълъ въ виду

посвятить себя адвокатурв, къ чему предназначаль его отецъ, и къ чему онъ самъ готовился до своего знакомства съ Оригеномъ. Но видно, что посят бестдъ Оригена о возвышенныхъ и божественныхъ вещахъ сердце его уже не лежало въ этого рода двятельности, и въ прощальной рвчи Оригену онъ не безъ грусти говоритъ о томъ, что у своего учителя онъ оставляеть самое дорогое и любезное, и мъняетъ это на самое худшее, что онъ не будетъ болве говорить о божественных вещахъ, а его рычь должна будетъ служить человическимъ вещамъ и защищать дила и тяжбы худыхъ людей. И нътъ въ историческихъ документахъ нипавихъ увазаній на то, чтобы онъ на родинв вступиль на поприще, прежде казавшееся ему заманчивымъ, а потомъ сдълавшееся для него малоцъннымъ и даже прямо противнымъ, послъ бесъдъ съ Оригеномъ о возвышенныхъ божественныхъ вещахъ. Св. Григорій Нисскій (въ словъ о жизви св. Григорія Чудотворца) прямо говорить, что по возвращеній въ свое отечество съ богатствомъ многоразличной мудрости и знанія, Григорій Чудотворецъ уклонился отъ общественной жизни и всякой публичной двятельности. "Когда весь народъ (говоритъ Григорій Нисскій) обратилъ на него вниманіе, и всв ожидали, что онъ обнаружить свою ученость всенародно въ общихъ собраніяхъ, дабы лахъ и извъстности получить какой нибудь плодъ долговременныхъ трудовъ своихъ; сей великій мужъ... выказываетъ свою мудрость молчаніемъ, дёломъ, а не словами показывая находящееся въ немъ сокровище. Удалившись отъ шума площадей и отъ всей вообще городской жизни, въ уединеніи пребываль онь самь сь собою и чрезь себя сь богомъ, мало заботясь о всемъ міръ и дълахъ его, но распростившись со всемъ въ міре, направиль все попеченія къ тому, какъ довести до совершенства душу путемъ добролътели...¹)".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Творенія св. Григорія Нисскаго. Ч. 8. Москва. 1871. стр. 142—3.

Душу, такъ настроенную, одаренную богатыми талантами и обладавшую общирными знаніями, располагали къ служенію церкви, такъ нуждавшейся тогда въ сильныхъ двятеляхъ. Объ этомъ болве всвхъ старался Федимъ, предстоятель церкви Амасійской. Но Григорій боядся, какъ бы заботы священства не послужили ему препятствіемъ въ дюбомудрін, и не даваль согласія на предложеніе посвятить себя служенію церкви. Когда же онъ увидель, что Фединь имветь ръшительное намърение поручить ему начальствование въ церкви, онъ скрывался отъ него, переходя изъ одной пустыни въ другую, чтобы только не быть взятымъ рукою святителя. Но Фединъ, вида въ Григорів великую силу, могущую принести много пользы для церкви, рёшился своею вастойчивостію побъдить стремленіе Григорія въ уединенію, и не смотря на его отсутствие нарежаетъ его епископомъ его роднаго города Неокесарів, который быль совершенно преданъ вдолослуженію, такъ что въ немъ всего было семнадцать христіанъ. Такимъ образомъ Григорій противъ води долженъ былъ принять на себя то начальствованіе налъ церковью, отъ котораго такъ усиленно отказывался, и надъ нимъ, по явленіи его къ Федиму, совершены были всв узаконенныя священнодъйствія, и онъ, никогда не думая, сдълался, въ молодые еще годы, правителемъ церкви, принявъ санъ неокесарійскаго епископа.

Неокесарійскою церковію весьма долго управляль св. Григорій, и во время этого управленія обнаружиль необыкновенную пастырскую ревность. Евсевій называеть его славнюйшимь изь епископовь нашего времени і). Св. Григорій Нисскій, въ словь о жизни своего соплеменника, замічаеть, что "не инымъ чёмъ, какъ подвигами и борьбою должно назвать всю жизнь его въ священстві, во время которой онъ вітрою подвизался противъ всіхъ силь противника"). Неокесарія, куда поставлень быль епископомь св. Григорій,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Церк. Ист. Кн. VI, гл. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Граг. Нисскаго, въ русск. пер. Ч. 8. стр. 149.

варажена была язычествомъ, нигдъ не было устроено въ ней храма истинному Богу, но весь городъ и сосъднія поселенія наполнены жертвенниками, капищами и кумирами, и върующихъ во Христа было не болъе семнадцати человъкъ. Но св. Григорій съ такою силою ратоваль противъ языческаго суевърія, что къ концу его жизни не осталось въ ней столько язычниковъ, сколько было христіанъ при его вступленіи на паству. Съ перваго же появленія его въ Неокесарія въ званія пастыря церкви открылось такое необычайное действіе его слова, вспомоществуемаго силою Христовою, что къ вечеру перваго дня его пастырской двятельности уже было столько увъровавшихъ, что изъ вихъ "составился народь"1). Успёхъ перваго дня возрасталь въ другіе сабдующіе дви. Къ нему стекались цвамя толцы, и овъ проповъдывалъ, разсуждалъ, увъщавалъ, училъ, исцълялъ. Слово его потому особевно сильно двиствовало, что ово сопровождалось чудесами, совершаемыми имъ надъ больными н страждущими. Св. Григорій Нисскій разсвазываетъ много чудесь, какія совершены были Григоріемъ Неокесарійскимъ при содвиствіи благодати Святаго Духа, и вакія пріобрвли ему въ церкви название Чудотворца.

Во время своей жизви св. Григорій Неокесарійскій пользовался въ цервви большимъ авторитетомъ и принималь плодотворное участіе въ дълахъ въры. Евсевій поименовываеть его въ числъ епископовъ, сошедшихся въ Антіохіи для осужденія Павла Самосатскаго, отрицавшаго божество Господа Іисуса Христа, и онъ поименованъ, какъ наиболье знаменитый изъ участниковъ, послъ Фирмиліана, епископа Кесаріи Каппадовійской, и рядомъ съ братомъ своимъ Аеннодоромъ, епископомъ Понта 3). Отъ него дошло до насъ такое точное изложеніе догмата о троичности лицъ Божества, подобнаго которому не представляетъ современ-

<sup>1)</sup> Слово св. Григорія Ниссваго. Твор. св. Григ. Нассваго. Ч. 8, стр. 158.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Евс. Церв. Ист. Кн. VII, гл. 28.

ная ему древность, -- это въ извъстномъ его символь, который, по преданію, засвидітельствованному св. Григоріємъ Нисскимъ 1), онъ составиль по откровению свыше. По этому символу воспитывались и уясняли себъ тайну въры великіе учители Каппадовійскіе IV въка, св. Василій Великій, св. Григорій Нисскій и св. Григорій Богословъ. Первые двое иного слышали о св. Григорів Неовесарійскомъ отъ бабан своей Макривы, происходившей изъ Неокесаріи, и чрезъ нее узнали православное ученіе знаменитаго отца III въка, бывшее для вихъ руководствомъ въ дълахъ въры. Они оба исполнены глубокаго почитанія въ таланту, твердой вірів и благочестію св. Григорія Чудотворца, что видно изъ слова о жизни его, написаннаго св. Григоріемъ Нисскимъ, и изъ писемъ и сочивеній св. Василія Великаго. Св. Василій Ведикій діваеть такой отзывь о нашемь отпів въ своей жингів о Святомъ Духв: "Гдв дадимъ мвсто Григорію великому в словамъ его? Не съ апостолами ли и пророками? Говорю о мужв, который ходиль въ единомъ съ ними Духв, во все время жизни шествоваль по следамь святыхъ, во все дня свои тщательно преуспаваль въ жизни евангельской. Такъ о немъ говорю; иначе преобидимь истину, не сопричисливъ къ приснымъ Вожіниъ сію душу, сего мужа, который, подобно накому-то свытозарному великому свытилу, озаряль церковь Божію, который при содъйствій Духа имвав надъ демонами страшную для нихъ силу, и такую пріяль блаюдать словъ въ послушание въры во языцьях (Рим. 1, 5), что тамъ, гдъ до него было семнадцать только человъкъ христіанъ, весь народъ въ городахъ и селахъ, научивъ боговъдънію, привелъ въ Богу... Долго было бы пересказывать всв чудеса сего мужа, котораго, по преизбытку дарованій, ванія въ немъ явлены по дъйствію Духа во всякой силь въ знаменіяхъ и чудескуъ, и самые враги истины называли вторымъ Монсеемъ. Такъ у него во всякомъ словъ и дълъ,

<sup>&#</sup>x27;) Сково о жизни св. Григ. Чудогворца. Твор. св. Григ. И. ч. 8. стр. 145—8. Труди Кієв. кух. Акад. 1884 г. т. І. 23

совершавшихся по благодати, просіяваль какой-то світь знакъ небесной силы, невидимо ему сопутствующей. И до нынів еще велико къ нему удивленіе туземныхъ жителей, нова и всегда свіжа въ церквахъ твердо укорененная память о немъ, не увядающая и отъ самаго времени")... А св. Григорій Нисскій, разсказывая жизнь соименнаго себів предшественника, постоявно присоединяетъ къ его имени названіе Великаго 3).

Св. Григорій Чудотворець быль ревностный и сильный пропов'ядвикъ. Это видно изъ того, что онъ весь городъ, прежде закоренёлый въ языческихъ заблужденіяхъ, своимъ словомъ обратилъ къ истинной в'яр'я во Христа. По свидътельству св. Григорія Нисскаго з), слушавшихъ слово его сперва было малое число, но привлекательная сила его слова была такъ велика, что посл'я перваго возв'ященія имени Христова нев'ярующимъ, быстро возрастало число обращенныхъ къ в'яр'я. Когда онъ говорилъ, то вс'я удивлялись его поученіямъ ().

Силу слову его могъ дать его естественный талантъ, полученный имъ отъ Бога, и то широкое образованіе, какое получиль овъ въ годы коности своей... Но овъ не надвялся на одни естественныя средства въ двав возвіщенія віры, какъ ни были они богаты у него. Онъ счаталь необходимымъ для успіха въ этомъ священномъ двай просвіщеніе свыше, и просиль себі у Бога вспомоществующей благодати Духа. По словамъ св. Григорія Нисскаго, "онъ не прежде осмілился проповідывать слово, какъ нівоторымъ

<sup>1)</sup> Кинга о Святомъ Духъ въ св. Амфилохію, епистову Иновійскому, гл. 29. Твор. св. отцовъ въ русскомъ переводъ Т. VII. Твор. св. Василія Великаго ч. 3, стр. 346—7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сл. о жизни св. Григорія Чудотворца. Твор. св. Григорія Нисскаго ч. 8, стр. 127, 133, 135, 136, 137, 139, 142, 144 и др.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сл. о жизан св. Григорія Чудотворца. Твор. св. Григорія Нысскаго ч. 8, стр. 158.

<sup>. . . . .</sup> Св. Григорія Нисскаго, стр. 180.

явленіемъ открыта была ему истива. Однажды (въ первые дин послъ посвящения его во епископа), когда онъ цълую ночь размышляль о предметь въры и волнуемъ быль различными помыслами... въ это время, когда овъ озабоченный исваність истины, проводиль ночь безь сна, является на яву нёкоторый мужъ въ человёческомъ образё, по виду старецъ, святолвиный по устроенію одежды, канъ пріятностію лица, такъ и стройностію вида, обнаруживающій признави великой добродътели. Когда же онъ, устращенный видъніемъ, боялся встать съ постели и спросить, кто онъ такой, и зачёмъ пришель; сей, кроткимъ голосомъ успокоявъ его душевное смущевіе, сказаль, что овъ явился ему, по божественному повельнію, для разрышевія его недоумвей, чтобы отврыть истину благочествной ввры. При этихъ словахъ мужество возвратилось къ нему... Потомъ, когда тотъ протявумъ руку и прямо направленными перстами вакъ бы указывалъ стоящее въ сторовъ явление: онъ, обративъ взоръ свой по направленію его руки, увидьлъ противъ лица явившагося другое виденіе на женскомъ образъ, превосходивитемъ человвческого, - и опать устращился до того, что склоныть лице свое, приведенный ыт замъщательство виденіемъ, и не въ состояніи будучи вынести сего явленія очами... (Въ это время) онъ услышаль нікій разговоръ между явившимися ему лицами, которыя вели рачь другъ съ другомъ о предметв его изысканій. Чрезъ этотъ разговоръ онъ не только научился истинному познанію въры, но и узналъ явившихся по именамъ; потому что каждый изъ нихъ называль другаго собственнымъ его именемъ. Такъ, говорятъ, онъ услышалъ, что явившаяся въ женскомъ видъ просила Евангелиста Іоанна открыть юному епископу тайну благочестія, а тотъ сказаль, что готовъ и въ этомъ сдълать пріятное Матери Господа... Тавинь образонь въ стройныхъ и праткихъ словахъ изревши (сію тайву), опять сврылись изъ глазъ. Григорій же божественное оное откровене тотчасъ заключилъ въ письмена, по опому после проповъдывалъ слово Вожіе въ церкви и оставилъ сіе богодарованное ученіе, какъ нъкое наслъдіе потомкамъ<sup>и 1</sup>). Итакъ помазавіе отъ Святаго и озареніе свыше—вотъ та главная сила, которая ввела его во владъціе истиною въры, и которая помогала ему побъждать упорство невърія, разгонять тьму заблужденія и доводить до благочестиваго убъжденія души, жаждущія пищи божественнаго слова.

Изъ сдова св. Григорія Нисскаго можно видіть и уяснить себь то содержание, какое распрываль въ своихъ проповъдяхъ св. Григорій Неовесарійскій. Это было отвровенное ученіе о Богв и Христв, не то только отпровенное ученіе, которое хранится въ Вибліи и доступно для всвхъ, а ученіе, ему собственно сообщенное и разъясненное пра посредствъ св. Іоанна Богослова и Пресвятой Богоматери. Это ученіе заплючало въ себъ гайну христіанскаго благочестія, и существенные пункты его изложевы въ символв св. Григорія, пользовавшемся большимъ авторитетомъ въ церкви. Въ этомъ символь, извъстномъ каждому изучающему богословскую науку, мы читаемъ вполнъ точное и ясное ученіе о Тріединомъ Вогв, о личныхъ свойствахъ трекъ лицъ Божества и объ отношении икъ между собою. Видно, что св. Григорій мыслію сноею возносился въ самынъ высотамъ христіанскаго в'ядінів, и самые возвышенные догнаты веры унблъ изнагать народу въ ясныхъ и твердыхъ Влагодаря ему, его руководственному слову, народъ того города, гдв онъ епископствоваль, сохраниль себя "неприкосновеннымъ отъ всякой еретической элобы"3), въ въкъ увлеченія догматическими словопреніями и аріанскими заблужденіями.

Конечно, не одинъ этотъ предметъ, завлюченый въ символъ св. Григорія Неокесарійскаго, раскрывался имъ въ его бесъдахъ. Онъ, смотря по времени и обстоятель-

i) Твор. св. Григ. Ниссе. ч. 8. Слово о жизни св. Григорія Чудотворца, стр. 145—7.

<sup>\*)</sup> Св. Грит. Ниссв. твор. ч. 8. стр. 147.

ствамъ, касался и многилъ другилъ сторонъ христіанскаго боговъдънія. Такъ онъ любиль любомудрствовать о часмой горней жизни: этимъ предметомъ, по свидътельству св. Григорія Нисскаго, онъ занимался всегда и по преимуществу. Склоняль онъ мысль своихъ пасомыхъ къ представленію о Богв, Творцв и Промыслитель, управляющемь всемь въ мірв и по своей воль направляющемъ природу стихій. когда въ Понтв отъ разлива рвки, текущей съ горныхъ вершинъ Арменія, произощло ужасное наводненіе, и жившіе банаъ ръки, пораженные неожиданнымъ бъдствіемъ, пришли къ нему съ прошевіемъ дать имъ какое пибудь облегченіе отъ постигшаго ихъ несчастія, онъ, явившись на місто, гдъ вода произвела большія опустошевіл, сказаль собравшимся: "не человъческое дъло, братія, измънять теченіе воды; одна только божественная сила можетъ сдёлать это и заключить стремленіе водъ въ извістные преділы; ибо такъ говоритъ пророкъ къ Вогу: предваз положиль еси, его же не прейдеть (Псал. СIII, 9); одному Владывъ твари-Христу подвластна природа стихій, неизмінно пребывая въ тіхъ мъстахъ, въ которыхъ поставлена. Итакъ, поелику есть Богъ, законополагающій предвлы водамъ, то Овъ одинъ своею силою и можетъ удержать безпорядочное теченіе этой ръки" 1). Сказавъ это, и призвавъ божественвую силу на помощь, св. Григорій даль другое направленіе безпорядочному стремленію водъ.-Призывають его пъ себв житоли города Команы, чтобы онъ утвердиль ихъ церковь и даль имъ священника, и онъ, пришедши къ нимъ, ведетъ съ ними бестду о священствъ 3). Само собою понятно, что Григорій Нисскій не всв предметы ввры перечислиль, къ какимъ сплонялось учительное слово восхваляемаго имъ отца. Но изъ его случайныхъ и отрывочныхъ указаній мы имвемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Твор. св. Григ. Нисск. ч. 8. Слово о жизни св. Григорія Чудотворца, стр. 167—8.

<sup>2)</sup> Св. Григ. Насси. сл. о жизни св. Григорія Чудотворца, стр. 174,

право заплючать, что его проповёдь обнимала шировій вругъ христіанскаго боговёдёнія, исправляя и просвещая умы своихъ пасомыхъ, прежде зараженныхъ языческою лестію, силою того света Христова, какимъ озаренъ былъ онъ самь.

Кромъ ученія въры, кромъ утвержденія своей паствы въ православномъ понимавін христіанскаго догмата, св. Григорій обильно раздаваль всемь правственныя наставленія, примънительно къ состоянію каждаго, и въ соотвътствіе тъмъ запросамъ, съ какимъ являлись къ нему дюди его паствы. "Плачущій (говорить, характеризуя его учительное слово, св. Григорій Ниссвій) і получаль утввразумленіе; старивъ наставляемъ пришеніе; юноша личными ръчами; рабы, - чтобы повиновались господамъ своимъ, владъльцы, - чтобы человъколюбиво обращались съ подчиненными; бъднаго училъ овъ, что единственное богатство есть добродътель, что это имущество можетъ пріобрасть каждый, кто ни захочеть; напротивъ того обладающаго богатствомъ вразуманаъ и училъ, что онъ только распорядитель своего имънія, а не господинъ. Женамъ подавая пристойныя, двтямъ-соответственныя возрасту, отцамъ-приличныя правила, и будучи всемь вся, онъ, при содъйствін Духа, столько вдругь привлень къ себъ народъ, что тотчасъ приступилъ въ построенію храма (котораго прежде не было въ Неокесаріи); потому что всв деньгами и трудами содъйствовали этому предпріятію".

Мы говорили о содержавіи учительнаго слова св. Григорія Чудотворца, руководствувсь указаніями его біографа и панегириста св. Григорія Нисскаго. Мы желали бы дополнить характеристику знаменитаго учителя церкви анализомъ его собственныхъ гомилетическихъ произведеній. Но древность почти ничего не сохранила для насъ изъ того, что онъ говорилъ своимъ пасомымъ въ качествъ яхъ па-

Твор. св. Григорія Нисскаго ч. 8. Са. о жизни св. Григ. Чудотворца, стр. 159.

стыря и руководителя. Въ изданіяхъ его твореній печатаются его проповъди, именно: три беставы і) на Влаговъщеніе Пресвятыя Богородицы, одна бесёда 3) на святое Богоявленіе, слово на всіхъ святыхъ 3), и отрывовъ слова о Тронцв 1). Два слова 1) на Благовещение Пресвятыя Богородицы и бесъда на Богоявленіе Господне в) съ именемъ Григорія Чудотворца, епископа Неокесарійскаго, напечатаны и въ русскомъ переводъ. Но ихъ подливность, за искиючениемъ развъ отрывка о Троицъ, болье чъмъ сомнительна. Древніе писатели не знали этихъ словъ, и не упоминаютъ о нихъ. И въ самомъ содержания и характеръ ихъ изложенія есть признави, указывающіе ва ихъ позднее происхожденіе. Слова на Благовъщеніе содержать въ себі восторженныя похвалы Божіей Матери. Подобныхъ похваль мы не вотръчаемъ въ подлинныхъ произведенияхъ отцовъ III и даже IV въка. Онъ явились и стали особенно часты послъ возникновенія ереси Несторієвой и со временъ Ефесскаго вселенского соборя, въ видахъ противодъйствія тъмъ людямъ, которые не хотъли признавать во Христъ Бога во плоти, и воторые называли Деву Марію не Богородицею, а Христородицею. Во второмъ словъ на Благовъщение даже встрвчается слово, которое вошло въ употребление со временъ Ефессиаго собора, - Боюродица, Овотохос'). Положимъ, сиысль, запрочающійся въ этомъ словь, быль признаваемь и отцами, жившими ранве Ефесскаго собора; но само это слово, какъ техническое выражение, въ приложения въ Пресвятой Дъвъ Марін, утвердилось въ церковномъ языкъ съ

<sup>1)</sup> Patr. graecae cursus completus. T. X, col. 1145-1178.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) lbidem col. 1177—1190.

<sup>\*)</sup> Ibidem col. 1197—1206.

<sup>4)</sup> Ibidem col. 1123-6.

в) Христ. Чт. 1837. Ч. 1, стр. 249—262. са. 1, 1840. Ч. 1. (мартъ) стр. 249—258 сл. 3.

<sup>6)</sup> Хр. Чт. 1838. Ч. 1. (генварь), стр. 3-19.

<sup>7)</sup> Patr. c. c. T. X. c. 1156, 1160 cs. 1168,

V въка. Въ словъ на Боголидение мы читаемъ свободный в пространный периоразъ евангельского повъствованія о врещенін Господа Інсуса Христа отъ Іоанна на Іорданъ; въ этомъ перифразъ при толкованіи и переложеніи словъ Іоанна къ Спясителю и Спасителя къ Іоанну, а также гласа, слышаннаго съ неба отъ Отца, издагается догматическое ученіе о лицъ Іисуса Христа, — ученіе такое, какое могъ исповъдать и возвъщать и св. Григорій Чудотворецъ. Но и въ этомъ словъ есть выраженія, не обычныя въ церковной литературъ III въка, и утвердившіяся въ ней посль перваго вселенского собора. Мы разунвень слово "Единосущный (о́ но о о́ о с о с)". Перифразируя слова Бога Отца: сей ссть Сынь Мой возлюбленний, о Немже благоволихь, проповъдникь говорить въ ихъ разъясновіе: "Όμοβσιος, ούν έτεροβσιος: δμοβσιος έμοι κατά τὸ ἀόρατον, καὶ όμοβειος ύμιν κατά τὸ όρωμενον, γωρίς ἀμαρτίας "1). Сынъ Единосущный, а не другаго естества, Единосущный Мав по тому, чего вы не можете видеть, и Единосущный вамъ по тому, что вы видите, кромъ гръха". Другой разъ это выражение употреблено въ приложении къ Духу Святому, когда отъ лица Іоанна Крестителя проповедникъ обращается къ пришедшему креститься отъ него Богочеловъку съ вопросомъ недоумънія: "Крещая Тебя, кого стану я призывать? Во имя чье буду врестить Тебя? Во имя Отца? Но Ты всегда Отца имъешь въ Себъ Самомъ, и Самъ находишься весь въ Отцъ? Во имя Сына? Но вромъ Тебя вътъ другаго Сына Вожія по естеству. Во имя Святаго Духа? Но Онъ всегда съ Тобою, какъ Тебв Единосущный (δροκσιος), Единовольный и Единомысленный, Единовластный, Единочестный и Единопокланнемый отъ всёхъ в з). Такого выраженія нётъ въ символь св. Григорія Неовесарійскаго в), гдв палагается ученіе о троичности лицъ Вожества и объ отношеніи ихъ между собою. Между тъмъ здъсь весьма естественно и даже необходимо было бы явиться ему, если бы только оно было

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) P. c. c. T. X. col. 1188. <sup>3</sup>) Patr. c. c. T. X. col. 1184. <sup>4</sup>) P. c. c. T. X. col. 984-8,

въ употребления въ церковномъ языкъ въ въкъ св. Григорія. Явный знакъ, что бесъда, гдъ встръчается это слово, принадлежитъ не св. Григорію Чудотворцу, а лицу, жившему послъ первиго вселенскаго никейскаго собора.

Противъ подливности этихъ словъ и за ихъ позднее происхожденіе, кром'в содержанія, говорить самый характеръ ихъ изложенія. У св. Григорія Чудотворца, въ его поддинныхъ произведеніяхъ, рычь ясная, текучая, безъ аффектацін, безъ фигуральных риторических пріемовъ, полная спокойствів и самообладанія. Такою она является и у другихъ отцовъ-представителей греческаго враснорфчія въ III и даже IV въкахъ. Этой спокойной текучести, этой оразы, чуждой искусственности и фигуральности, нътъ въ словахъ, приписываемыхъ св. Григорію Чудотворцу. Вь нихъ такой складъ изложенія, какой узаконила не дровняя греческая, а византійская реторика. Этотъ реторическій складъ изложенія на чалъ появляться съ V въка, по утвердился окончательно въ въка гимнологіи, въ тъ въка; когда создавались церковныя пъснопънія, составляющія своеобразный видъ религіозной поэзів. Слова, отміченныя характеромъ византійской реториви, составляють ивчто среднее между поучениемь и писнію. Гомилетика въ нихъ отступаетъ на задній планъ, и вступаеть въ свои права искусственная реторика, прикрашенная поэзіею. По влінню этой искусственной регорики, господствовавшей въ византійской проповіди, и начавшей заявлять свои права, начиная съ У въка, проповъдники тъхъ временъ любили поэтическую восторженность и напряженную декламацію. Одна изъ любимыхъ мансръ изложенія у нихъ состоитъ въ томъ, что они варіируютъ и расписываютъ красками, напоминающими одна другую, но не сливающимися въ одинъ колеръ, какое либо одно общее представленіе, борутъ общее повятіе или событіе, разлагають его на мелкія части, и ведуть его раскрытие рядомъ вратвихъ предложевий, построенвыхъ по одной формф; при этомъ на одну инть часто наназывается насколько образовъ или сравненій, служащихъ

въ уясненію одного предмета, кокъ это мы вядимъ въ нашихъ аваеистахъ. Видимою связью этихъ предложеній, на которыя раздробляется одно общее представленіе, служить у нихъ реторическая фигура единоначатія. Другую любимую манеру византійскихъ проповідниковъ мы можемъ назвать драматизмомъ изложенія. Она состоить въ томъ, что они наполняютъ свои проповеди апострофами, длинными монологами и діалогами. Лица, о воторыхъ случается имъ упоминать въ своихъ проповъдяхъ, они заставлаютъ говорить длинныя рфчи, отличающіяся искусственною депламацією. Когда передають они накое либо евачгельское событіе, положимъ, воспомиваемое въ тотъ или другой праздвикъ, -- евангельскій разсвазъ служить для нихъ ванвою, на которой они выводять свои поэтические узоры: два, три слова, сказанныхъ какимъ-либо евангельскимъ лицомъ, у инхъ превращаются въ длинима тирады, наполняющія не одну страницу, и иногда вся проповівдь, ющая около получаса времени для своего произнесенія, состоить изъ монологовъ или дівлоговъ, влагаемыхъ въ уста дицъ, выводимыхъ въ проповёди. Встречается въ третьихъ у нихъ лирическое изліяніе чувства, не всегда внезапное и естественное, а чаще дъланное и искусственное; ровной, спокойной рачи является языкъ одушевленія и восторга, и проповедь становится песнію, и ею хотять не столько учить и наставлять, сколько увлекать и услаждать. Все это есть въ словахъ, приписываемыхъ св. Григорію Чудотворцу, и мы невольно перевосимся мыслію въ въка византійскаго праснорічія, когда читаемъ ихъ и встрічаемъ въ нихъ тирады, подобныя нижеследующимъ: "Нынь (такь начинается первое слово на Благовъщеніе) ангельскіе лики воспрвають славу божественную, и сврть Христова пришествія возсіяваеть вірнымь. Нынь настала для нась радостная весна, и взошло солнце правды-Христосъ... Ныме обновляется Адамъ, и вознесенный на небо, сопричисляется къ совму ангеловъ. Ныни вся вселенная исполняется радостію,

видя снисшествіе на людей Духа Святаго. Ныню авилась божественная благодать, надежда благъ невидимыхъ, и совершилось надъ нами чудо, превышающее всякій умъ и помышленіе. Ныню соплетаются візнцы въ награду за постоянство въ добродітели... Ныню исполнилось Давидово прореченіє: да возвеселятся небеса, и радуется земля (Пс. XLV, 11) "... 1). Подобное начало, повторяющее въ разныхъ видахъ одну в ту же мысль, и связывающее многія предложенія фигурою единоначатія, и въ третьемъ словів на Благовіщеніе, существующемъ въ литературів съ именемъ св. Григорія Чудотворца. "Паки возвіщеніе радости, паки благовістіє свободы, паки воззваніе, паки воззваніе, паки возвращеніе, паки обітованіе веселія, паки набавленіе отъ рабства. Ангель бесівдуєть съ Дівою, чтобы змій не говориль боліве съ женою".

"Во мысяць шестый, говорить Евангелисть Лука, послань бысть Ангель Гавріиль от Бога къ Дьев, обрученной мужеви. Посланъ Гавріплъ возвівстить спасеніе всему міру. Послань Гаврінать пропов'ядать освобожденіе Адаму. Послань Гаврінаъ къ Дъвъ, да измънтъ безславіе жены въ честь. Посланъ Гавріня в приготовить достойное жилище Жениху. Посланъ Гавріня обручить твореніе съ Творцень. Послань Гавріня в въ одушевленному чертогу Царя ангеловъ. Посланъ Галріилъ къ Дъвъ, хотя обрученной Іосноу, но блюдомой для Інсуса Сына Божія. Посланъ рабъ безтілесный къ Дівві нетавиной. Посланъ непричастный граху въ безпорочной. предвозвъстить Солнце правды. По-Посланъ свътильникъ сланъ утренній світь быть предтечею Світа дня. Посланъ Гаврівить возвітстить, что пребывающій въ лоні Отца синсходить въ объятія матери. Посланъ Гавріпль проповъдать, что Сидищій на престоль возлежить въ вертепь. Посланъ воннъ открыть тайну великаго царя!... " 2).

Затьмъ въ втихъсловахъ встрычаются обращенія, какъ



<sup>1)</sup> Христ. Чт. 1837. Ч. 1, стр. 249-50.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. Чт. 1840. Ч. 1, стр. 249-50.

будто взятыя изъ нашихъ акаоистовъ, или послужившія образцомъ для нашихъ аваеистимхъ песнопецій. Напримеръ въ первомъ словъ на Благовъщение авторъ приглашаетъ слушателей принести Маріи дань благодарности, подражан ангельскому квалебному гласу и взывая къ ней сими словами: "радуйся и веселись, Благодатная! Господь съ Тобою... Радуйся, Благодатная, источнявъ Свита, просвищающаго всвить вврующихъ въ Него. Радуйся, Благодатная, востовъ умнаго сольца и цвътъ благовонный. Радуйся, Благодатная, дугъ сладкоуханный. Радуйся, Благодатная, розга присноцвътущая и услаждающая души прославляющихъ тебя. Радуйся, Благодатная, пиво неоранная, и принесшая плоды обильнъйшіе..." '). Подобныя величанія Божіей Матери, только безъ обращения къ ней съ словомъ радуйся, читаемъ мы и во второмъ словъ на Благовъщение <sup>в</sup>). Кромъ того, въ этихъ словахъ очень часты драматическіе обороты, -- монологи и діялоги, влагаемые въ уста лиць, действовавшихъ при совершенін событія, воспомнивемаго въ тв праздинчные дин, ва которые писаны слова. Эти монологи и діалоги частію вымышлены проповъдникомъ, частію служать распространенісмъ словъ, записанныхъ въ Евангелів. Третье слово на Благовъщение почти все состоить изъ преемственнаго ряда такихъ монологовъ. Посылаетъ Господь Богъ архангеда Гаврінда въ Діввь, и въ уста Господа при воспоминанія объ этомъ влагается длинная рачь въ Архангелу: "иди, Аржангель, и будь слугою страшнаго и сокровенняго таннства: послужи чуду... "Когда выслушаль Архангель длинную рычь Господа, онъ размышлиеть самъ съ собою, и его недоумъніе при мысли о поручевіи, на него возложенномъ, выражиется мовологомъ. Видя недоумъніе Ангела, Господь обращается въ нему съ новою рачью, разсвевающею его смущеніе: "что смущнешься и педоумъваешь, Гаврінаъ? Не

<sup>1)</sup> Христ. Чт. 1837. Ч. 1. стр. 256-7.

<sup>2)</sup> Patr. c. compl. T. X. col. 1160.

ты ин быль пославь отъ Меня прежде сего въ Захарія священнику?" и т. д. Затвиъ новое обращение Ангела въ Богу: онъ представляетъ Господу возраженія противъ исполнимости того, что возвъстить ему повельвается, и Господь, въ бесвдв, измышленной проповъдникомъ, разсвеваеть эти возраженія. Посяв окончанія пренін съ Богомъ, Ангель, исполняя повельное, является въ Дъвъ, и его обращение въ ней: радуйся Благодатная: Господь съ тобою, является въ проповъди въ формъ удлинениой привътственной ръчи. Такою же драматическою формою изложенія отличается и слово на Богоявленіе, приписываемое Григорію Чудотворцу. Авторъ въ этомъ словъ приглашаетъ своихъ слушателей изыти вивств съ Христомъ изъ Галилен въ Гудею, и мысленными стопами достигнуть Іордана, чтобы видеть, какъ врещается отъ Іоанна Тотъ, кто не имветъ нужды въ крещеніи, но лишь только достигъ мысленно со Христомъ проповъдникъ Іордана, онъ заставляеть своихъ слушателей выслушивать длинный монологъ Іовина Крестителя, обращенный въ Господу Інсусу Христу. Основанівив этого монолога послужило слово Крестителя, записанное въ Еванголіп: Азъ требую Тобою креститися, и Ты ли грядеши ко мнь (Мато. III, 14)? Но монологъ, служащій распространеніемъ етихъ семи краткихъ словъ, занялъ у проповъдника цълыхъ семь странацъ, по изданію словъ въ переводъ въ Христіанскомъ Чтепін і). Непосредственно за втимъ слідуеть новый монологь: Господь отвінають Іоанну и убіждаеть его или повелівваеть ему исполнить надъ Нимъ то, зачёмъ Онь пришелъ. Остави ныню: тако б) подобаеть намь исполнити всяку правду (Мато. III, 15). Вижето этихъ словъ проповедникъ влагаетъ въ уста Спасителя длинную рвчь, которая тяпется на цвлыхъ пяти страпицахъ Христіанскаго Чтенія 1). Эти два монолога составляють главную суть проповеди; после нихъ, въ завлючительной части слова, следують еще два более вратвіе

<sup>&#</sup>x27;) XPECT. Tr. 1838. 4. 1, crp. 5-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Христ. Чг. 1838. Ч. 1, стр. 12—16.

монолога, — одинъ отъ лица іудоєвъ, выражавшихъ, при видъ врещенія Господа Інсуса отъ Іоанна, свое сужденіе о превосходствъ крещающаго предъ Крещаемымъ, а другой отъ лица Бога Отца, возгласившаго съ неба во исправленіе ложнаго мнънія іудоєвъ: Сей есть Сынъ Мой возмобленный (Мате. III, 17), представляющій въ распространенномъ видъ смыслъ этого божественнаго гласа.

Прибавимъ въ этому, въ частности для полазанія неподлинности словъ на Благоръщевіе, что этотъ праздникъ сталъ торжествоваться въ церкви во времена, позднаймія въка Григоріева, и не только изъ третьяго, но даже изъ четвертаго въка, оставившаго намъ обильную проповъдническую литературу, нътъ словъ на этотъ празднять, подобныхъ словамъ, существующимъ съ именемъ Григорія Чудотворца. Тъмъ менье въ третьемъ въкъ могли существовать пъсни въ похвалу и прославленіе Богоматери; по крайней мъръ древность не представляетъ ихъ. Между тъмъ во второмъ словъ на Благовъщеніе проповъдникъ приглашаетъ современныхъ ему христіанъ прославить Богородицу Дъву Марію во псалмахъ, пъвіяхъ и пъсняхъ духовныхъ 1).

Слова вти съ именетъ Григорів Чудотворца въ первый разъ изданы въ началь XVII стольтія въ Майнцъ (Moguntiae, 1604) Герардомъ Воссіємъ, который нашелъ ихъ съ этимъ именемъ въ одномъ древнемъ греческомъ манускриптъ Криптоферратской библіотеки. Но въ другихъ манускриптахъ они являются съ именемъ другаго автора. Второе слово на Влаговъщеніе Риккардъ расположенъ признать произведевіемъ Прокла Константивопольскаго, противника Несторіева, что, конечно, правдоподобиве. А о третьемъ словъ на тотъ же празднивъ Монфоконъ свидътельствуетъ, что онъ находилъ это слово въ древнихъ манускриптахъ и съ именемъ

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Patr. c. compl. T. X. col. 1160.

<sup>2)</sup> Ad orat. 6 Procli.

<sup>\*)</sup> Praefat. ad tom. I. Op. Chrysost. § 5.

Іоанна Златоуста, и съ именемъ нашего Грягорія, и съ именемъ Макарія Филадельфійскаго, и онъ помъстиль его во второмъ томъ твореній Златоуста, котя въ отдъль "Spuria", но съ краткою замъткою, допуснающею возможность принадлежности этого слова Златоусту і). У Комбефиза оно напечатано прямо съ именемъ Златоуста з). Но по своему карактеру оно не подходитъ къ подлиннымъ произведеніямъ Златоуста. Мы считаемъ весьма правдоподобною догадку, выраженную въ "Историческомъ ученіи объ отцахъ церкви" Филарета архіепископа Черниговскаго, что эти слова принадлежатъ Григорію Неокесарійскому, который жилъ не въ ІІІ въкъ, а извъстенъ былъ во время 7-го вселенскаго собора з). Тонъ и складъ этихъ словъ совершенно гармонируетъ съ карактеромъ проповъднической литературы тъхъ временъ.

Слово на всвхъ святыхъ 1) въ своемъ содержани и силадъ не имъетъ такихъ ясныхъ признаковъ позднъйшаго происхожденія, вакіе видны въ четырехъ праздничныхъ словахъ, выше нами разсмотрънныхъ. Оно содержить въ себъ, послъ сознанія со стороны автора въ скудости и грубости своего языва и въ своей малообразованности, общую и не распространенную реторически похвалу мученикамъ, которые мужественно встръчали смерть и одерживали славную побъду, когда были поражаемы: ихъ побъду надъ смертію авторъ связываетъ съ побъдою Христа, который смертію своею побъдилъ и обратилъ въ бъгство діавола, родившаго смерть. Мысль эта выражена довольно просто, и при развитіи ея авторъ не употребляетъ никакихъ искусственныхъ прикрасъ. Кромъ мучениковъ, авторъ не упомунаетъ о другихъ святыхъ, и воздаетъ хвалу однимъ постра-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Chrysost. oper. t. II. (Parisiis 1718) col. 796-9.

<sup>2)</sup> Auctar. nov. tom. I, pag. 602-619.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ист. учене объ отцахъ церкви. Т. I. стр. 138, 962, прим. 24.

<sup>4)</sup> Patr. graecae ours. compl. T. X. col. 1197-1204.

давшимъ за Христа. По объему это слово очень не велико, и подходитъ въ типу краткихъ поученій.

Съ именемъ Григорія Чудотворца оно издано въ первый разъ въ 1770 году Мингарелли. Онъ нашелъ его въ одномъ греческомъ кодексв (принадлежавшемъ епископу Торчельскому Іоанну Нанію), содержащемъ въ себъ собраніе проповъдей, именами разныхъ древнихъ отцовъ и проповъдниковъ. Такіе сборники латиняне называютъ "Homiliarium", а греви "Пачугоріхо́ч". Въ этомъ гомиліарів всѣхъ проповъдей 47, и на тридцать пятомъ мъстъ стоитъ похвала всѣмъ мученикамъ, которая въ заголовкъ имъетъ такую надпись: Тё èv àrioic Патрос тірфу Гругорія тё Фасратертё хо́гос стоко, содержащее въ себъ похвалу всѣхъ мучениковъ, пріурочено было къ празднику или недѣль всѣхъ святыхъ, слъдующей за недълею Пятидесятницы, и читалось въ церквяхъ въ этотъ день.

Но мы ве видимъ достаточныхъ основаній приписывать это слово св. Григорію Чудотворцу. Уже позднее появление его съ именемъ этого отца (въ последней половина XVIII столатія) мало говорить въ пользу его древности Выть не можетъ, чтобы не упоминали о немъ другіе, болфе древніе писатели, если бы только оно встрачалось въ рукописяхъ, какъ слово такого знаменитаго отца древней церяви, кавимъ былъ св. Григорій Чудотворецъ. Ссылка на надпись въ одномъ, мало извъстномъ, кодексъ въ отомъ отношенія очень слабое доказательство. Превніе писцы въ рувописныхъ сборинкахъ проповъдей, какъ греческихъ и JATHECRHYE, TARE H DYCCHRYE, HOMBILLAR TE HAR APYLIR HDOповъди, не слишкомъ заботились о точномъ означении ихъ авторовъ; критики тогда не было, и они, если бы и хотвле, не владвли достаточными средствами для указавія подлинвыхъ творцовъ того или другаго слова. Они списываля проповъдь, ваван имъ попадалась, и вилючая ее въ свой сборникъ, ставили надъ вею такое имя, какое подсказывалъ

имъ случай или преданіе или рукопись, бывшая въ ихъ рукахъ, а иногда, не нашедъ надъ списываемою ими проповъдію имени автора, они ставили надъ нею на-угадъ имя того или другаго отца изъ чтимыхъ ими или извёстныхъ имъ. Такимъ образомъ во всёхъ литературахъ существуетъ множество проповедей съ именемъ Златоуста, отнюдь не принадлежащихъ этому великому проповъднику. И имя св. Григорія Чудотворца могло совершенно случайно попасть въ тотъ гомиліарій, изъ котораго Мингарелли взяль неизвъстно кому принадлежащее слово на всвхъ святыхъ. Далье, краткость слова и малый его объемъ не говоритъ въ пользу его древности. Въ древнее время во время богослуженія пропов'єди предоставлено было очень широкое мъсто, и она занимала около половины времени, назначеннаго для богослужебнаго собранія, - и греки, владівшіе обяльною різчью, распространяли свою бесізду до того, что она требовала около часу для своего произнесенія, или въ болье рыдкихъ случаяхъ около получаса: сжатость слова пе была у нихъ въ обычав. Слова, подобные слову на . всвиъ святыхъ, нами обсуждаемому, могли говориться въ тв ввич, когда христіане охладвли въ своей ревности къ слушанію слова Вожів и утомлялись пространными бесфдами пастырей церкви, и когда болве развита и оразноображена была литургическая часть богослуженія. Съ У въка стали входить въ обычай сравнительно болве краткія поученія.

Что въ частности слово на всёхъ святыхъ не можетъ принадлежать св. Григорію Чудотворцу, на это есть указанія въ немъ самомъ. Проповёдникъ говоритъ, что онъ приступаетъ къ слову, не смотря на слабость и грубость своего языка, будучи уколенъ ото отща 1). Это выраженіе дветъ понять, что проповёдь гокорилъ не епископъ, а пресвитеръ или другой подчиненный членъ клира, по настоянію предстоя-

<sup>1)</sup> Patr. c. c. T. X. col. 1200.

Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

теля церкви. А св. Григорій Чудотворецъ прямо рукоположенъ былъ во епископа Федимомъ амасійскимъ, и не былъ подчиненнымъ членомъ клира, и къ нему нейдетъ признаніе того, что онъ пропов'вдуетъ по просьбі или распоряженію отца—предстоятеля церкви. Равнымъ образомъ нейдетъ къ нему признаніе въ своей необразованности (ἀπαιδευσία) и въ деревенской грубости своего языка (ἀγροικίζισα γλῶσσα) 1), когда изв'встно, что онъ отличался отъ другихъ своею ученостію, пос'вщая въ юности многія школы, и по высот'є своего образованія стоялъ во главъ людей своего покольвія.

Отрывовъ изъ слова св. Григорія Чудотворца во Тронцюч взять Майемъ 3) изъодного арабскаго кодекса, и изданъ имъ въ датинскомъ переводъ. Въ немъ издагается христіанское ученіе о Троицъ, -- о томъ, что въ Божествъ три лица, Отецъ, Сынъ и Духъ, и всв они составляють одно существо, что лице Сына соединяетъ въ себъ божество и человъчество, но Троица чрезъ это не получила нивакого приращенія, и осталась такою же Троицею, какою была прежде; дълве исповедуется непостижимость и неизреченность рожденія Сына отъ Отца, и объясняется, что Сынъ рожденъ прежде всей твари, въчный отъ въчнаго, какъ источникъ отъ источника, и свътъ отъ свъта; это Слово Вожіе, совъчное Отцу и не отдълимое отъ Него, создало небо и вемлю, и чрезъ Него сотворено все существующее. Будучи не отделимо отъ Отца и вместе съ Отцомъ не имен начала бытів, Оно приняло нашу природу отъ Маріи Дівы, и послів этого по своей божественной природъ осталось также равно Отцу и также не отдълимо отъ Него, какъ было до восиринятія нашего естества, а по человічеству стало совершенно равно намъ; вийсти съ этимъ Оно, по божественной природв, равно Святому Духу и не отделимо отъ Него. И не двъ, но одна природа Святой Троицы была до воплощенія Сына Слова; и одна осталась природа Святой Троицы послъ

¹) P. c. c. T. X. col. 1197.

<sup>2)</sup> Mai, Spicil. Rom. t. III, p. 696. P. c. c. T. X. col. 1123-6.

воплощенія Сына... Въ этомъ отрывка нать ничего такого, что давало бы поводъ заподозривать его подлинность или принадлежность св. Григорію Чудотворцу. Темъ менёе можно отрицать его подлинность, что, по указанію св. Григорія. Нисскаго, сонменный ему Григорій Чудотворецъ прсповрать вримени первре всего Аленіе о Тріединомр Богв. Овъ получиль чудеснымъ образомъ изъяснение тайны благочестія отъ св. Іоанна Богослова, которое заключиль въ своемъ извъстномъ символъ, передающемъ учение о единосущии и взаимномъ отношения тремъ лицъ Божества, и по словамъ Григорія Ниссваго, "по оному послъ проповъдывалъ слово Божіе въ церкви" 1). Очень можетъ быть, что отрывовъ, упомявутый нами, есть остатовъ, сохранившійся до васъ отъ многихъ его бесёдъ, посвищенныхъ этому предмету. Намъ кажется подозрительнымъ только то обстоятельство, что этого отрывка чёть въ греческихъ кодевсахъ. Можетъ быть, это варіація его символа, сделанная къмъ либо другимъ, жившимъ послъ св. Григорія Чудотворца, а ему приписанная на основаніи въкотораго сходства въ его содержании съ содержаниемъ извъстнаго символа св. Григорія Неокесарійсваго.

Но хотя у васъ нътъ подъ руками несомнънно подлинныхъ памятниковъ проповъдничества св. Григорія Чудотворца, мы однако не лишены возможности составить болъе или менъе точное понятіе о степени и достоинствъ ораторскаго таланта святаго отца, нами характеризуемаго. Достаточную замъну утерявныхъ его проповъдническихъ произведеній представляетъ дошедшее до насъ его знаменитов прощальное и похвальное слово Оригену, которое онъ говорилъ въ Кесаріи Палестинской послъ многолътнихъ ученыхъ занятій подъ его руководствомъ, когда собирался отправиться въ отечество" ). По свидътельству lеронима о),

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Твор. св. Григ. Нисскаго, Ч. 8. стр. 147.

<sup>2)</sup> Patr. c. compl. T. X. col. 1049-1104.

<sup>\*)</sup> Книга о знан. мужахъ, LXV.

это благодарственное слово своему учителю св. Григорій произнесъ въ присутствін самого Оригена, созвавъ для этого весьма многодющное собраніе". Это слово св. Григорія Оригену васлуживаетъ особеннаго вниманія. Мало того, что оно единственное подлинное ораторское произведение такого великаго мужа, какимъ былъ въ церкви III въка св. Григорій Чудотворець. Оно отдичается высокнии ораторскими достоинствами. Хотя авторъ называетъ себя въ немъ чуждымъ искусству языка и говоритъ, что онъ въ продолжение восьмя авть жиль вдали оть всякихь занятій краснорівчісиъ, но это смиренное сознаніе своей неумвлости или своей слабости въ ораторскоиъ двлв было обычно у риторовъ того времени, и предписывалось тогдашнею реторикою, какъ наиболће приличное содержавіе для приступа парадной річи. На самомъ ділів св. Григорій въ панегириків Оригену показываетъ себя великимъ мастеромъ слова: въ немъ такое ровное, спокойное и обильное теченіе ръчи, такая обработавность слова, такое аттическое изящество и благородство выраженія, чуждое всякой напыщенности, что подъ нимъ не постыдился бы подписать свое имя самый первоклассный греческій ораторъ. Такъ говорить, какъ говорить въ этомъ словъ св. Григорій, можеть только человъкъ высокаго таланта и вместе съ темъ широкаго и въ частности ораторскаго обравованія. Исторія христіанскаго краснорвчія за одно это слово должна ставить высоко св. Григорія Чудотворца. Въ третьемъ въвъ это безъ сомятнія замъчательный пій и достойввишій представитель ораторства, и изъ отцовъ и писателей, ему современныхъ, никто не можетъ равняться съ нимъ въ искусстве слова. Будучи высокимъ по своему ораторскому достоинству, это слово замівчательно еще тімь, что въ исторія христіанскаго панегирическаго краспорачія оно первое по времени своего появленія, или, говоря точніве, старъйшее въ хронологическомъ порядвъ изъ дошедшихъ до насъ похвальныхъ отеческихъ словъ. Въ IV въкъ былъ полный разцивть панегирического краснорвчія, и каждый

нат замъчательнъйшихъ отповъ этого въка оставиль намъ пъсколько произведеній подобнаго рода. Исторія проповъди посвящаеть много вниманія этимь блестящимь произведеніямъ церковнаго ораторства IV въка, но признавая за ними высовое достоинство слова, она не можетъ обходить вниманіемъ подобнаго произведенія III въка, представляющаго первый образецъ панегирина въ христіанскомъ обществъ, твиъ болве, что въ III ввив оно стоить одиноко и не ниветъ равныхъ себъ по достоинству. Независямо отъ своего ораторскаго достоинства и своего старшинства въ ряду панегирическихъ произведеній отеческой литературы, слово Григорія Оригову имветь интересь историческій и гуманистическій. Оно уясняєть то обанніс, какое производиль на своихъ современия вовъ величайшій умъ третьяго въка-Оригенъ, и показываетъ ту широту и разносторовность образованія, какую сообщаль своимь слушателямь этоть великій учитель, а вмісті съ тімь дасть намь понятіе о томъ знанія, съ какимъ выступали на служеніе церкви и въръ лучшіе изъ людей, призываемыхъ ратовать за ния Христово, стоявшіе на верху христіанскаго общества того въка. А если мы обратимь вниманіе на то положеніе, въ воторомъ Григорій говориль свое слово, то увидемъ въ пемь извіппераженіе блигородныхь человіческихь чувствъ. Григорій говориль свое благодарственное слово Оригену, оставляя его школу и прощаясь съ своимъ учителемъ, наставленіями котораго онъ пользовался въ теченіе пяти леть, и эта прощальная речь Григорія-образцовая рвчь, которая можеть быть достоподражаемымъ примвромъ для учениковъ всвят последующихъ вековъ. Едва ли возможно ученику лучше отнестись къ своему учителю, изящиве и деликативе выразить предъ нимъ чувства своей привазанности и признательности, какъ отнесси при прощаніи кь Оригену, и какъ выразнаъ предъ нимъ свою благодар. ность св. Григорій, впоследствіи епископъ неокесарійскій. Какое благородство души! Каків добрыя и въжныя чувства! Какое глубокое уважение къ своему учителю и какая преданность ему! Ученикъ скорбитъ при раздукъ съ своимъ учителемъ, который сообщалъ ему самое драгоцънное для жизни, при которомъ мирно жилось ему, и въ избыткъ предлагались духовныя блага; и въ тоже время не находитъ словъ, чтобы воздать ему достойную дань благодарности. Изящное выраженіе благороднаго чувства ученика къ учителю въ словъ св. Григорія, въ нашихъ глазахъ, возвышается еще отъ того, что въ немъ заявляетъ себя спльное религіозное убъжденіе. Приступая къ выражевію признательности своему учителю, авторъ первымъ долгомъ своимъ поставляеть воздать благодареніе Богу, устрояющему пути наши, и часто противъ воли нашей ведущему насъ ко благу, и дъло промышленія Божія видить въ случайной встръчъ съ великимъ мужемъ.

По этимъ разнообразнымъ достоинствамъ, какими отличается панегирическое слово св. Григорія Оригену, мы считаемъ неизлишнимъ привесть здёсь это слово, хотя съ значительными сокращеніями (оно очень велико по объему), тёмъ болёе, что оно неизвёстно въ русскомъ переводъ.

І. "Если для многихъ другихъ часто превраснымъ дъломъ служитъ молчаніе, то въ особенности оно прилично нынв мив, -- мив, который, волею или неволею, имвю замкнутыя уста и нахожу побуждение въ модчанию. Я не упражнялся въ красноръчіи, и совершенню не владъю тою изящною и укращенною рачью, которая употребляеть отборныя и изысканныя слова и реченія, и которая въ своемъ течени следуетъ некоторому особенному стройному грамматическому порядку; а, можетъ быть, и по природъ я не предрасположенъ въ этому предестному и истинно едлинскому искусству. Уже восемь льть я не говориль и не писалъ нивакой, ни длинной, ни короткой ръчи, и не слышалъ някого другаго, въ частномъ ди вругу пишущаго и пронзносящаго, или публично декламирующаго панегирическія и состязательныя річи, а нивль діло только съ этими удивительными людьми, всецвио преданными прекрасному любомудрію, у которыхъ меньше было заботы о благозвучіи и изяществъ словъ, и которые, произнося звуки, имъли въвиду только то, чтобы ими точете указать и выразить самыя дъла, каково каждое изъ нихъ.

II. Но если что въ особенности отвлоняетъ меня отъ рвчи и побуждаетъ меня хранить молчаніе, то это самый предметь, о которомъ я предположиль говорить, - намфреваюсь и боюсь. Я думаю говорить о мужв, который повпдимому человъкъ и такимъ является, но который могущимъ видъть величіе его природы представляется вполнъ приготовленнымъ къ переселенію въ божественный міръ. Я не намфренъ говорить ни о родъ, ни о воспитани тълесноми, ни о силь, ни о врасоть... А что въ немъ богоподобнаго, что приближающаго къ Богу заплючено въ его видимой и смертной природъ, что влечетъ его неудержимо къ уподобленію Богу, -- вотъ о чемъ я думаю. Я наміреваюсь коснуться великихъ дълъ, и при этомъ возблагодарить Бога за то, что мив даровано встрвтиться съ этимъ мужемъ, сверхъ всякаго чаянія людей, какъ другихъ, такъ и меня самаго, никогда не предполагавшаго и никогда не надъявшагося ни на что подобное, и вотъ я, малый и неразумный, намфреваюсь коснуться такихъ вещей, неосмотрительно выступаю, и стесняюсь, и желаль бы лучше молчать. И хранить молчаніе мив кажется безопасиве всего: иначе, подъ предлогомъ благодарности, по своей неразсудительности говоря о великихъ и священныхъ вещахъ слабо и недостойно, я не только не достигну истины, но изображая ихъ по своему разумънію, могу унизить ихъ въ глазахъ другихъ, которые педумаютъ, что въ самомъ дълв онв таковы, тогда какъ слабая рвчь скорве исказила ихъ, не могши сраванться въ силв съ двлами. Но твои доблеста, дорогая глава, не могутъ быть ни умалены, ни закрыты: въ нихъ, какъ онъ являются, скоръе видно божественное и вепоколебимое, и ничто изъ нихъ не можетъ быть умалено нашею слабою и недостойною рачью...

III. Страшнымъ двломъ мнв кажется неблагодарность, страшнымъ и весьма страшнымъ. И если облагодъльствованный не старается возблагодарить за благодъявіе по крайней мірь словомь, когда не можеть сділать этого иначе, то это признакъ человъка или безумнаго или не чувствительнаго къ благодвяніямъ, или забывчиваго. А у кого есть чувство и сознавіе полученнаго благодъянів. тотъ, если не сохраняетъ памяти о вемъ въ последующее время, и если не приноситъ какимъ вибудь образомъ благодарности овазавшему благо, тотъ и грубъ, и не благодаренъ, и вечестивъ и виновенъ въ преступлевіи, котораго нельзя простить ни великому, ни малому... Великіе, одаренные талантами душевными, должны по силамъ воздавать своимъ благодътелямъ великія и блистательныя похвалы, соотвътственно большему избытку и великому богатству, имъ данному; а малымъ и сидящимъ въ тъспотъ не нужно ни безпокоиться о себъ, ни нерадъть о долгъ, ни падать духомъ отъ того, что они не могутъ принести ничего достойнаго. Какъ обдимиъ, но благодарнымъ, имъ нужно воздавать честь своему благодателю по мара своихъ силь, соразмъряя приношение не съ богатствомъ того, котораго чтутъ они, а съ своимъ собственнымъ имуществомъ, и это приношеніе ему, можеть быть, будеть пріятно и вожделвино не менве великихъ и крупныхъ приношеній, если только приносится съ большимъ усердіемъ и отъ чистаго сердца. Такъ въ священныхъ книгахъ разсказывается, что когда одна незначительная и бъдная жена, варяду съ богатыми и знатными, приносившими отъ избытка своего великіе и значительные вклады, положила одну самую малую лепту, но принесла все, что имъла, то заслужила похвалу за то, что ен даръ больще другихъ. Священное Писаніе, вакъ видно, достоинство и величіе дара измітряєть не количествомъ приносимаго вещества, внёшняго человёку, но расположеніями и намереніями приносящаго. Итакъ не нужно намъ уклоняться отъ выраженія благодарности изъ-за

напрасняго страха о томь, что наша благодарность ве можеть сравняться съ благодвяніями; но напротивъ намъ нужно возъимъть смелость и постараться воздать если не равныя почести, то по врайней мъръ такія, кавія мы можемъ принести. Если наша ръчь не выразитъ всего, что требуется, по крайней мірів ова коснется візкоторой части дъла, и насъ освободитъ отъ вины въ неблагодарности. Везчество по истинъ совершенное модчание; такъ какъ легковърному дается поводъ думать, будто нельзя сказать ничего достойнаго; а доброе двло попытва принести воздаяніе, хотя бы сила приносящаго благодарность была ниже достоинства и заслуги, вызывающихъ благодарность. Повтому я не буду молчать, хотя и не могу говорить соотвътственно съ достоинствомъ хвалимаго; но буду гордиться, если представлю все, что отъ меня возможно. Итакъ настоящая моя рачь дань благодаренія...

IV. Отъ Бога нисходять нь намь всв блага, и съ Него должно начинать намъ свои благодаренія, гимны и хвалы... Вознесемъ же первъе всего наши хвалы и величанія Царю и Попечителю всёхъ, не изсяваемому источнику всёхъ благъ, который и въ настоящемъ случав врачуетъ нашу немощь, и который одинъ можетъ восполнить недостающее. Вознесемъ хвалы Ходатаю и Спасителю душъ нашихъ, единородному Слову Его, Заждителю и Правителю всвув... Признавая Его общимъ правителемъ всвув людей, мы въ частности исповъдуемъ Его своимъ руководителемъ, отъ дней нашего дътства. Онъ всегда быль благимъ питателемъ и попечителемъ нашимъ, и вакъ прежде, такъ и нынъ, меня и питаетъ, и наставляетъ и руководитъ. Кромъ всего прочаго Онъ устроиль для меня и то, что я сблизился съ этимъ мужемъ, что для меня важнее всего. Ни родомъ, четовраскою связию и не оптр свазиня ср нимъ, и не имъзъ въ нему другихъ близкихъ отношеній,--не быль его вемляюмъ и совершенно не принадлежалъ къ одному съ нимъ племени (что у многихъ изъ людей бываетъ поводомъ въ дружбъ и единенію). Но божественное и премудрое промышленіе привсло въ одно мъсто людей незнакомыхъ, далекихъ, чужестранныхъ, весьма отдаленныхъ одинъ отъ другаго, которыхъ раздъляли цълыя страны и множество горъ и ръвъ, и устроило чрезъ то для меня это спасительное соединеніе: въ этому единенію, полагаю, оно свыше направляло меня отъ первыхъ дней моего рожденія и воспоминать. Какъ это случилось, долго было бы объ этомъ воспоминать, хотя бы и и не пытался все подробно пересказать, ничего не опуская; но оставляя многое, я вкратцъ хотвлъ бы припомнить хоть немногое.

V. Первое мое воспитапіе было подъ руководствомъ родителей; отеческіе правы управлялись языческими заблужденіями. Освободиться отъ вихъ намъ вивто другой, думаю, не считаль бы возможнымъ, да и у меня не было надежды на это, когда я былъ малосмысленнымъ отрокомъ, и отцомъ своимъ воспитапъ въ суевърномъ почтеніи къ демонамъ. Затвиъ последовала смерть отца и сиротство: здесь, можеть быть, было положено для меня начало познавія истивы. Тогда въ первый разъ я обратился къ спасительному и истинному слову, не знаю, какимъ образомъ-кажется, болве по принужденію, чвить добровольно. Ибо какое у меня могло быть сужденіе, вогда всего мив было четырнадцать лвтъ?... Оставшаяся послъ отца мать наша, заботясь о насъ, хотвла, чтобы мы, изучая другія науки, какія обыкновенно изучають дети благородно рожденные и воспитанные, въ тоже время ходили и къ ритору, въ твхъ видахъ, чтобы самимъ намъ быть риторами. И вотъ мы ходили къ ритору, и о насъ говорили, что мы скоро будемъ риторами. Но я не зналъ объ этомъ, и не хотвлъ этого. Между твмъ не было викакого основанів, не было еще викаких в причинъ, которыя могля бы направить насъ сюда. Но надо мною бодрствоваль тотъ неусыпный божественный Педагогь и истинный Попечитель, о чемъ не помышляли мои домашніе, и чего не предполагаль и в самь. Онъ внушиль одному изъ

моихъ учителей, (приглащопному для наученів меня латинскому языку...) предложить мив изучение у него римскихъ законовъ. И прекрасно велъ это дъло мужъ тотъ, и н повиновался скорве изъ благодарности ему, чвит изъ любви въ той ваукъ. Принявши меня въ свои слушатели, очень усердно онъ началъ учить меня. Высказывалъ онъ то, что мив казалось самою несомивниою истиною, то есть, что изученіе законовъ самый необходимый запасъ для жизненной дороги (вто выражение именно онъ употребиль), захотвав ин бы я, какъ риторъ, вступить въ число твхъ, которые состязаются въ судахъ, или избрать какую либо другую варьеру. Такъ онъ выражался, разсуждая по человъчески; а мив кажется, онъ высказываль свое мивніе, руководимый нъківить божественнымъ внушенісять, котораго онг и не подозраваль. Но посла того, какъ я колею или неволею изучиль эти законы, тотчась же брошена какъ бы пъкая связь, -- явилась причина и поводъ къ посъщенію этихъ странъ, именно городъ Беритъ: недалеко отсюда лежитъ этотъ датинствующій городъ, и въ немъ есть славное училище римскихъ законовъ. А этого святого мужа изъ Египта, изъ Александріи, гдв прежде онъ имвль пребываніе, привлевли и переселили сюда другія дела, какъ бы навстрічу мив... Однако причина, заставившая меня отправиться въ римскій городъ для изученія законовъ, еще не давала мев примаго повода придти сюда и сойтись съ этимъ мужемъ. Какъ же это случилось? Начальникъ Палестины нечаянно пригласиль съ собою моего родственника, мужа моей сестры, и привезъ сюда его одного, невольно разлученнаго съ супругою, съ твиъ, чтобы онъ помогалъ ему и участвоваль въ делахъ управленія народнаго: онъ быль хорошій правовъдъ. Но отправившись сюда одинъ, онъ, чувствуя тяжесть разлуки съ своею супругою, въ скоромъ времени возънивлъ намерение призвать ее къ себе, а вместе съ нею и насъ привлечь сюда И вотъ, когда мы собирались въ путь, только не сюда, а скорве въ другія міста, вдругъ

неожиданно является въ намъ солдатъ съ повелъніемъ проводить въ мужу и всячески охранять въ дорогв сестру нашу, а вывств пригласить и насъ быть спутниками ей. Нельзя было не удовлетворить желанію затя, а еще болве желанію сестры (чтобы ен путешествіе было болве прилично и болве безопасно), тъмъ болъе, что домашніе и родные побуждали насъ въ этому, и представляли намъ, что, отправившись въ этотъ путь, мы кстати потомъ прівдемъ въ Беритъ, для продолженія и окончанія въ немъ наученія законовъ. Итакъ все насъ располагало въ этому пути, и долгъ по отношенію въ сестръ, и наше стремление къ изучению законовъ. Къ тому же присланный солдать (когда сделано было упоминаніе объ этомъ) свазаль, что онъ имветь полномочіе пользоваться большимъ количествонъ общественныхъ экппажей, и подорожную не на одну сестру нашу, а на большее число насъ. Такъ дъло стояло повидимому; а сокровенная, но болъе истинная суть дела была другая: этотъ путь, во благо намъ, вель насъ, слепотствующихъ и неведущихъ, къ общенію съ втимъ мужемъ, въ истинному познавію чрезъ вего Слова, въ пользъ и во спасенію нашихъ душъ. И не воинъ привель нась сюда, а тоть божественный Спутникь, тоть добрый Проводникъ и Стражъ, который охраняетъ насъ въ теченіе всей вашей жизни, какъ бы во время длинеаго странствованія. Онъ все дълаль и располягаль такъ, чтобы мы навонецъ какимъ бы то ни было образомъ сошлись съ этимъ виновникомъ многихъ благъ, нами воспринятыхъ. И сей божественный Ангель, пришедшій для этого сюда, здісь, можно полагать, успокоился, передавъ этому мужу попеченіе о насъ, -- усповоился не потому, чтобы утомился отъ какоголибо труда или папряженія (ибо не утомляется родъ божественныхъ служителей), но потому, что передаль насъ чедовъку, который въ состояни оказать намъ всякое промышленіе и попеченіе о насъ, вакое только возможно.

VI. И онъ, воспринявши насъ съ перваго дня (настоящаго для меня перваго дня, лучшаго, нужно сказать, всехъ

дней, когда для меня въ первый разъ начало восходить истивное солеце), разомъ привазалъ насъ къ себъ, и мы оказались какъ какіе нябудь полевые звіри, или рыбы, или птицы, попавшія въ съть наи навтку, старались ускользнуть и убъжать отъ него, помышляли удалиться отъ него въ Беритъ или на родину, - и не могли. Опъ дъйствовалъ на насъ, приводя всяческія слова, употребляя разные обороты и направляя сюда всв свои силы. То онъ хвалилъ любителей философіи, выставляя многія и великія выгоды отъ нея, напримъръ говорияъ, что тъ один ведутъ жизнь, приличную разумнымъ существамъ, которые стариются правильно устроить ее и заботятся познать первые всего самихъ себя, ято они, потомъ настоящее благо, въ которому должно стремиться человъку, и истинное зло, котораго должно избъгать. То онъ порицаль невъжество и всъхъ невъждъ: много такихъ (говорилъ онъ), которые, подобно скотамъ, слепотствуя умомъ, не знаютъ того, что они такое, и блуждають, какъ лишенные разума, совершенно не знаютъ, и не хотятъ знать, что благо, и что зло, считаютъ за благо деньги, славу, честь у народа, здоровье твлесное, и гоняются за вобмъ эгимъ, то есть, цвия это выше многаго и всего, они устремляются въ темъ знаніямъ, которыми могутъ достигаться эти мнимыя блага, избираютъ тавіе роды жизни, которые ведуть къ нимъ, - военный, судебный и изучение законовъ. Я не могу разсказать теперь всв доводы, вавіе овъ приводиль, уб'вждая насъ въ философствованію; ибо не въ одинъ только день, но и въ многіе слъдующіе, вавъ мы приходили въ нему въ началь, овъ поражаль насъ своимъ словомъ, какъ какою дибо стрелою. и мы колебались и не ръшались, думали предаться любомудрію, но совершенно не убъждались и не склонялись къ тому, между твиъ (не знаю, почему) не могли его оставить: всякій разъ онъ притягиваль насъ къ себъ своими словами, какъ нъкоею непобъдимою силою. Онъ утверждалъ, что безъ философіи нельзя быть и истивно религіознымъ и благоговъйно чтить Господа всъхъ. И многія другія річи говориль онъ намъ, и какъ будто волшебствомъ канимъ очароваль онъ насъ, и лишивъ пасъ произвольнаго движенія, привизалъ насъ въ себъ своими слозами (не знаю, какимъ образомъ), какъ какою-то божественною силою... Какъ будто искра вакая, попавшая въ глубину души моей,-возгорълась и воспламенилась во мив любовь какъ къ прелюбезнъйшему священному слову, привлекающему всъхъ своею неизреченною красотою, такь и къ этому мужу, его любителю и толкователю. Сильнъйшимъ образомъ уязвленный ею, я решился бросить все занятія и науки, которыя казались ванъ наиболъе приличными и нужными, какъ другія, такъ между прочимъ и самые мои любезные законы, -- ръшился бросить вывств съ твиъ и отечество и своихъ родныхъ, какъ здвинихъ, такъ и твхъ, отъ которыхъ я отлучился. Одно только для меня стало вожделевнымъ и любезнымъ, - пменно философія и ся учитель, этоть божественный мужъ. И прилъпилась душа Іонавана къ душъ Давида (1 Цар. XVIII, 1)... И не только прилъпилась душа Іонаевна къ душъ Давида; но даже она, принуждаемая какою-то силою, невольно оставила то, что для нея было самаго дорогаго, и съ чъмъ она обыкновенно не легко разстается...

VII. Поступая съ нами въ самомъ началъ такимъ образомъ, и со всъхъ сторонъ обходя насъ, онъ достигь многаго, и нами ръшено было остаться при немъ. Тогда онъ сталъ обращаться съ нами, какъ обращается какой нибудь добрый земледълецъ съ землею невоздъланною и никогдя не приносившею плода, сухою, растрескавшеюся отъ зноя и каменистою, или съ землею, хотя не безплодною, но совершенно заросшею, оставленною въ небрежени и запущенною, заглушенною терніемъ и другими негодными растеніями, или какъ обращается садовникъ съ деревомъ дикимъ и не приносвіщимъ сладкихъ плодовъ, но не совершенно безполезнымъ, если привить къ нему хорошій ростокъ, расщещить его и связать, чтобы они оба вмъстъ возрастали и

питались. Такими онъ гринялъ насъ, и при своей необывповенной зоркости онъ не только совершенно ясно видваъ то, что открыто для всвхъ глазъ и лежитъ на поверхности, но проникаль глубже и узнаваль самое сокровенное внутри. Онъ спрашиваль, предлагаль на разръщение разные вопросы и выслушиваль наши отвъты и сужденія. Когда онъ . узвалъ, что въ насъ есть явчто годное и полезное, то началъ копать, переворачивать, подивать почву души нашей, все приводилъ въ движеніе, и употребляль все свое искусство и попеченіе, чтобы воспитать, исправить и усовершить насъ. Своими обличениями и увъщаниями онъ вырываль изъ нась тернія и волчцы и всякій родь дивихъ травъ и кустарниковъ, какими заглушена была душа наша. Онъ употребляль съ нами методъ сопратическій, и то искусно поражалъ насъ своимъ словомъ, то предоставлялъ намъ свободу и смотрваъ на насъ, какъ на дикихъ коней, бъгущихъ не по дорогъ и безразсудно вружащихся туда и сюда, потомъ представляя какое любо неотразимое доказательство и убъжденіе, своею різчью, какъ уздою, успоканвалъ насъ и заставлялъ повиноваться себъ... Когда приготовиль онъ насъ и сдвлаль способными къ принятію словъ истины, началъ онъ благовременно и щедро свять въ насъ свмена, какъ въ хорошо обработанную землю, мягкую и приготовленную къ произращенію брошенныхъ въ нее свиянъ, -благовременно прилагалъ и всякое другое попеченіе яъ нашему усовершенствованію; тонкими різчами и оборотами изощряль то, что было тупаго въдушв нашей, и уменьшаль и изгоняль изъ нея то, что было въ ней дожнаго. Развиваясь однъ изъ другихъ, пачиная отъ самыхъ простайшихъ, и различно обращаясь, эти рачи составляли какое-то удивительное и неизъяснимое сочетание: возбуждая насъ какъ бы отъ сва, онв приковывали насъ къ предмету разсужденія, и не была для насъ тяжела и утомительна ни ихъ высота, ни ихъ утонченность. Далве, онъ очищалъ, и исправляль то, что въ насъ было неосновательнаго п

опрометчивато, когда мы соглашались съ твиъ, что намъ продставляли, не смотря на то, каково это, хотя бы оно было и ложно, или когда противорвчили слышанному нами, хотя бы то было истивно, исправлялъ какъ твии, о какихъ мы говорили, такъ и другими различными рвчами, пріучая насъ не давать безразсудно согласія и послѣ брать его пазадъ, какъ это случалось, но тщательно испытывать не только явное, но и сокровенное...

VIII. И не эту одну часть, которую діалектика призвана исправлять, онъ очищаль и усовершаль въ насъ; онъ возбуждаль и исправляль другими физическими науками еще и ту подлине смиренную часть нашей души, которою мы съ взумленіемъ смотримъ на великольніе и удивительное строеніе, на это разнообразное и мудръйшее образованіе міра, веразумно удивляемся всему этому, въ ужасв повергаемся предъ всемъ этимъ, и нячего не понимаемъ, смотря на все это, подобно звёрямь, не имеющимь разуми. Онъ объясняль и обсуждаль каждую изъ вещей, существующихъ въ природъ, своимъ мудрымъ словомъ провикалъ до самыхъ первыхъ элементовь и раскрывалъ последовательно природу какъ цвлой вселенной, такъ и каждой пстолковываль многообразныя превращенія и изивненія вещей, пока мудрымъ своимъ ученіемъ и ясными представленіями (изъ которыхъ однимъ онъ ваучился прежде, а до другихъ самъ дошелъ) о священномъ домостроительствъ вселенной и совершенствъ природы, не вложилъ въ ваши души, вивсто перазумнаго изумленія, разумное удивленіе природъ. Въ этомъ состоитъ возвышенияя и боже венная наука, встыть весьма любезная паука о природт (физика). Нужно-ли теперь еще упоминать о священной математивъ? О всвых пріятной и отличающейся точностію геометріи, и о парящей въ высоту астрономіи? Всв эти науки онъ витдрядъ въ ваши души, уча, возобиовлия въ памяти, (не . умъю выдлежащимъ образомъ выразить этого). Геометрію онъ полигалъ, какъ непоколебимое основание и твердый фундаментъ всего; астрономією, какъ бы нікоею ліствицею, досягающею до небесъ, онъ вель насъ къ возвышенному; тою и другою наукою онъ ділаль для насъ доступнымъ небо.

ІХ. Но гораздо важиве всего то, о чемъ болве всего хлопочетъ весь родъ философскій, съ разнообразнаго сада всвъх прочихъ наукъ и долговременнаго любомудрія собирая добрые плоды, божественныя добродвтели, отъ которыхъ зависитъ спокойное и твердое состояніе стремленій души. Онъ старался сдвлать насъ такими, чтобы мы не возмущались печалями и были свободны отъ всвъхъ дурныхъ страстей, но чтобы всегда соблюдали порядокъ и спокойствіе и были подобны Богу и блаженны. И въ этому онъ велъ насъ своими словами, кроткими и мудрыми, какія мы 'слышали отъ него о нравахъ и образв жизни. И не словами только, но и еще болве своими двлами онъ возбуждалъ насъ къ добродвтели и научалъ насъ умърять наши страсти. . .

XIII. Минуя другіе труды и занятія, могу ли я выразить словомъ ту мудрость, ту обдуманность и осторожность, съ какою онъ преподаваль намъ богословіе, и проникнувъ во внутреннее расположение этого мужа, указать, съ какимъ умъньемъ и съ какимъ запасомъ знаній онъ излагаль намъ свое ученіе о Богь, оберегая насъ, какъбымы не подверглись какой либо опасности въ этомъ самомъ важномъ и необходимомъ дълъ, - въ познанія первой Причины всего? Онъ располагаль насъ такъ философствовать, чтобы мы, собирая всв, какія существують, писанія древнихь философовь и поэтовь, ни одного изъ нихъ не устраняли и не отвергали (тогда еще мы не могли имъть самостоятельнаго сужденія) за исключеніемъ твхъ, которые принадлежали атеистамъ, отвергавшимъ, вопреки общему здравому смыслу человъческому, бытіе или провиденіе Божіе. (Такихъ нельзя читать, чтобы какимъ нибудь образомъ случайно не осквернилась душа наша, собираясь воздать поклонение Богу, когда услышитъ слова, противныя богопочтенію. Ибо людямъ, приходящимъ

Труди Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

во храмъ для поклоненія Богу, совершенно нельзя прикасаться ни въ чему нечестивому. Итакъ ни одной изъ этихъ внигъ решительно не должно быть въ рукахъ людей благочестивыхъ). Остальныя сочинения онъ рекомендоваль намъ доставать и читать, не предпочитая и не разбирая ни рода, ви достовества квиги, и не обращая вниманія на то, слинъ или варваръ написалъ ее. Это умно и совершенно справедливо: пначе, если мы выслушаемъ и примемъ за истину одно вакое либо метвые ттхъ или другихъ, хотя бы въ самомъ дълъ оно не было истиннымъ, и если оно вторгиется въ нашу душу, то оно обольщаеть насъ и соотвътственно своему качеству изминяеть наши возаринія, такъ что мы не можемъ ни отстать отъ него, ин измёнить его; при этомъ съ нами дълается тоже, что съ прашеной шерстью, искусственный цвэтт которой, разъ ей данный, остается съ нею навсегда. Ибо чрезвычайно сильная и вврадчивая вещь слово человъческое: когда оно, приправленное софизмами, достигаеть до слуха, тогда напочатлаваеть и утверждаеть въ умф, что хочетъ, и когда ово чфмъ разъ займетъ кого, тв начинають любить то, какъ истину. И оно, часто ложное и обманчивое, остается внутри насъ, и подобно какому нибудь владетелю земли, заставляеть сражаться за себя того, кого обольстило. Легко уловина опять, и весьма по датлива на представленія и склонна въ соглашенію душа человъческая. Прежде, чъмъ разсудить и изследовать, она весьма безпечно предается ложнымъ представленіямъ и мивніямъ, полнымъ заблужденія и вонлекающимъ въ заблужденія принимающихъ ихъ, уклоняясь отъ точнаго испытанія или по причинъ тупости и слабости своей или по причинъ утонченности словъ. Этого мало. Но если бы другое какое либо ученіе захотвло исправить душу, увлеченную нымъ мивнісмъ, она уже не допускаеть его и не позволяеть ему переубъдить себя, такъ какъ прежде воспринятое мивніе господствуєть въ ней и управляєть ею, на подобіє какого либо неумолимаго тиранна.

XIV. Любомудрствовать всё хотять... Но даже отличные, умивишіе и способивишіе изъ еллиновъ обывновенно такъ облософствовали: на что каждый изъ нихъ набредетъ сначала, увлекаемый какимъ либо стремлевіемъ, то одно онъ считаетъ истиннымъ, а ученія прочихъ философовъ объявляеть ложью и глупостію. А съ нами не случилось того, что со многими другими: онъ не склонялъ насъ въ одному чакому либо изъ философскихъ ученій, не считаль справедливымъ и не желалъ, чтобы мы останавливались на одномъ ученія. Напротивъ, онъ проводиль насъ по всёмъ ученіямъ, и не хотълъ, чтобы какое либо мевніе, высказанное еллинами, оставалось намъ неизвъстнымъ. Но знакомя насъ съ ФИЛОСОФСКИМИ СИСТЕМАМИ, ОНЪ ШЕЛЪ ВМВСТВ СЪ НАМИ, ИЛИ впереди насъ, и какъ бы велъ насъ за руку, какъ это бываетъ во время пути, если встречается где накая привизна, или яма, или попадается опасное и обманчивое мъсто. Онъ представляль изъ себя опытнаго и искуснаго руководителя, которому, отъ долговременнаго занятія философіей, не было въ ней ничего неизвъстваго и незнакомаго, и онъ, твердо стоя на высотв, простиравъ оттуда свои руки твиъ, которые готовы были погрузиться, и поднимая ихъ вверхъ, спясаль ихъ отъ опасностей. Что было у каждаго оплосооз добраго и истинияго, то онъ собиралъ и выставляль намъ, а что было ложнаго, то онъ, разбирая, отвергалъ, какъ многое другое, такъ въ особенности то, что относится къ богопочтенію.

XV. Касательно этихъ человъческихъ ученій онъ убъждаль ни въ одному изъ нихъ не пристращаться, даже хотя бы кого признавали мудръйшимъ изъ всъхъ людей. Къ одному Богу и Его проровамъ онъ свлонялъ наше вниманіе, и при этемъ самъ толковалъ и объяснялъ, если что въ нихъ было темнаго и прикровеннаго... открывалъ и выводилъ на свътъ, если встръчались у нихъ какін либо загадки, какъ способнъйшій и разумнъйшій ученикъ Божій. И съ его стороны невозможно было превратное или неправильное пониманіе

чего либо, и не было для него инчего непонятнаго: онъ одинъ изъ всвяъ людей, нынъ живущихъ, какихъ я зналъ и о накихъ слышалъ отъ другихъ, -- одинъ могъ и старался усвоить себъ и передать другимъ чистый и свътлый смыслъ священныхъ изреченій. Самъ Вдохновитель всёхъ этихъ изреченій, внушавшій и сообщавшій друзьямъ Божіниъ пророкамъ всикое пророчество и таинственное и божественное слово, и его почтилъ честію друга и избралъ его въ толкователи своихъ прореченій. Что чрезъ однихъ Онъ указавъ только, изъ того чрезъ этого мужа составилъ полное ученіе. Что Онъ, достойнвишій всякой ввры, по царски приказалъ или объявилъ, основанія и смыслъ того Онъ даровалъ изследовать и находить этому мужу, такъ что если встръчался съ нимъ человъкъ съ изсохшею душею, невърующій и вывств любознательный, то, научаясь отъ него, необъяснимымъ образомъ невольно долженъ былъ и соглашаться съ нимъ и върить ему, и повиноваться Богу. Такъ сильно говорилъ онъ, думаю я, не иначе, какъ по вдохновенію отъ Духа Божія: таже сила, которая необходима была пророкамъ, необходима и толкователямъ пророковъ; тотъ не можетъ понямать пророка, кому не дастъ разумбнія его словъ Духъ, вдохновлявшій пророка. Въ священномъ Писанін содержится такое изреченіе, что только одинъ тотъ, кто заперъ, можетъ и отворить, и никто другой (Ис. XXII, 22. Auor. III, 7): а запертое отворяетъ божественное Слово, вогда объясняетъ темное и загадочное. Отъ Вога онъ подучиль этоть ведичайшій дарь; съ неба ему ниспослань этотъ превраснъйшій жребій быть толкователемъ словъ Божінхъ людямъ, — понимать слова Божін, какія Богъ изрекаль, и разъяснять людямъ, какъ они должны понимать ихъ. Потому ничего въ Писаніи не было для него невыясненнаго, ничего сокровеннаго и недоступнаго; и при немъ мы могли понимать всякое слово, и варварское и едлинское, и тамиственное и обывновенное, и божеское и человъческое, смъло могли во всему приступать и все изследовать, всемъ насыцаться, и наслаждаться всеми благами души. Нужно ли было какое либо древнее свидательство истины, или иное что, въ немъ мы имали удивительный и полный запасъ самыхъ преврасныхъ вещей и обиле всего. Однимъ словомъ, для насъ это быль настоящій рай, подобный тому великому раю Вожію, въ которомъ намъ не нужно было ни воздалывать низшую землю, ни утучнять себя пищем талесною, во въ которомъ съ радостію и удовольствіемъ мы могли возращать и умножать только богатства души нашей, какъ какія либо преврасныя деревья, или нами самими насажденныя, или всаянныя въ насъ Виновникомъ всего.

XVI. Этотъ по истинъ рай утъхи, эта истиная радость и удовольствіе, которое мы вкушали въ это протекшее время, и притомъ не малое время, весьма не малое.закроется для насъ, когда мы уйдемъ и переселимся отсюда. И я не знаю, какая неблагопріятная судьба моя или какіе новые грахи мои удаляють, изгоняють меня отсюда. Что мев говорить, я не знаю; разве то, что я началь говорить, навъ второй Адамъ, изгоняемый изъ рая. Кавъ хорошо я жиль, вогда въ молчавіи слушаль слова своего учителя! Кавъ полезно было бы мев и теперь хранить молчаніе и въ молчанін учиться, но не представлять этого арвлища, въ которомъ учитель сдвлался моимъ слушатедемъ! Зачемъ понадобилась мее эта речь? Зачемъ мее произносить настоящія слова, когда мий следовало не уходить отсюда, а оставаться здёсь? Настоящее мое преступленіе подобно, нажется, тому древнему обольщенію, и на мав тагответь навазаніе нашихъ праотцевъ. Не оказываю ди я, подобно имъ, преслушанія, когда дерзаю бъжать отъ голоса Божів, тогда какъ мев следовало бы оставаться и пребывать тамъ, где слышится этотъ голосъ? Но я удаляюсь отсюдя, убъгая отъ этой блаженной жизни, какъ тотъ древній человівть, убітавшій оть лица Божія, и возвращаюсь въ землю, изъ которой взять. Тамъ я во всв дни своей жизни буду возделывать и глодать землю, и она возрастить мей тернія и воляцы, то есть, тв печали и по-

стыдныя заботы, навім я принуждень буду нести, оставнящи здёсь прекрасныя и честныя занятія. Я возвращаюсь опять въ тому, что уже оставиль, возвращаюсь въ землю, изъ которой вышель, возвращаюсь къ своему низшему родству и въ домъ отца своего, и при этомъ оставляю добрую страну, которая оказалась для мени вастоящею моею родиною, оставляю родныхъ, въ которыхъ я началь видъть самыхъ дорогихъ присныхъ души моей, оставляю домъ истиннаго своего отца, -- домъ, въ которомъ этого отца благоговъйно чтутъ и уважаютъ всъ истинныя его чада, желающія жить вийстй съ нинъ. А я, непочтительный и недостойный, ухожу отъ нихъ, обращая вспать свое глаза и свои шаги. Есть сказаніе объ одномъ сынв, какъ онъ, получивъ отъ отца законную часть имвнія, принадлежавщаго ему вивств съ другимъ его братомъ, захотвяъ удалиться отъ отца въ чужую страну; живи расточительно, онъ растратиль и растеряль отцовское наследіе; тогда, увидя себя въ крайнемъ затрудненіи, онъ нанядся пасти свиней; мучимый голодомь, онъ вмёстё съ свиньями влъ ихъ пищу, а наконецъ не могъ доставать и такой пищи. Онъ получиль законное возмездіе за свою невоздержную жизнь, которая довела его до того, что онъ принужденъ быль вижето обильнаго, истинио царскаго, стола своего отца, довольствоваться такою пещею, какой прежде не могъ и представить, -- пищею поденщивовъ и потомъ свиней. Тоже самое, кажется, будеть и съ нами, удаляющимися отсюда, и притомъ не со всею долею имущества, намъ принадлежащаго. Мы не беремъ съ собою того, что намъ нужно, и однако удаляемся отсюда,-у тебя и съ тобою мы оставляемъ самое дорогое и лучшее, а мёняемъ это на худшее. Насъ ожидають всяческія скорби, -- смуты и безпокойства вмісто мира, и вмісто спокойной и правильной жизни жизнь безпорядочная, вивсто настоящей свободы тажелое рабство, судилища, тяжбы и споры, и у насъ не будеть уже прежнихъ удовольствій и досуга для лучшихъ

занятій. Не о божественныхъ дълахъ мы будемъ говорить; а мы будемъ говорить о дълахъ людскихъ, и (что покажется страннымъ мужу пророческаго духа) мы должны будемъ заниматься делами дурных вюдей. По истине вместо дия насъ сратитъ ночь, вивсто яснаго свата тьма, вивсто радости печаль, вивсто отечества враждебная страна, на которой мев нельзя будеть петь священныхъ песней, а только плакать и вздыхать, воспоменая оставшихся здёсь, если и это мив будеть дозволено. Мы читаемъ 1), что навогда враги, напавши на веливій и священный городъ, въ воторомъ чтили Бога жителей его, и между ними м пъвцовъ и богослововъ, плънными отвеля въ свою страну,-страну Вавилонскую, и они, пова держали ихъ въ плвну, не хотым им пъть божественныхъ пъсней, когда просили ихъ о томъ планившіе ихъ, ни играть на органахъ въ земла нечестивой, но свои музыкальныя арфы повъсили на вербахъ, а сами плакали на ръкахъ Вавилонскихъ. Кажется, и я оданъ изъ числа людей, подобныхъ этимъ плиникамъ, невольно изгоняемый изъ этого священнаго города и отечества (гдв день и ночь возвъщается божественный законъ, поются священные гимны и пъсяи, и ведутся таинственныя річн, гив світить світь світаве світа солнечнаго. Н днемъ, когда мы беседуемъ о божественныхъ тайнахъ, к ночью, когда мы своимъ воображениемъ воспроизводимъ то, что душа видвав и совершила во время дня,-гдв, однимъ словомъ, постоянно въетъ всюду божественное дуновеніе). Изъ такого города я изгоняюсь и, какъ плвиникъ, влекусь въ чужую страну. Тамъ мев невозможно будеть ни петь, ви играть на арфъ, и я повъщу на вербахъ свои органы, подобно тъмъ вавилонскимъ плънникамъ, и я буду сидъть на ръвахъ, буду трудиться надъ грязью, и не захочу пъть гимновъ, хотя и буду помнить ихъ, а можетъ быть, отъ долговременнаго занятія другими предметами, и совстиъ

Digitized by Google

<sup>4)</sup> Hcar. CXXXVI.

забуду ихъ, и у меня пропадетъ память о нихъ. О, еслибы я еще невольно, какъ илънникъ, уходилъ отсюда! Но я ухожу добровольно, гонимый не другимъ къмъ, а самымъ собою, когда мнъ можно бы оставаться здъсь. Уходя отсюда, какъ бы оставдяя безопасный и мирный городъ, можетъ быть, я пускаюсь въ опасный путь; можетъ статься, во время пути я попадусь разбойникамъ, и они схватятъ меня, и обнаживъ меня, нанесутъ мнъ тяжкія раны и потомъ гдъ нибудь бросятъ меня и я буду лежать, полумертвый.

XVII. Но зачёмъ я предаюсь такому плачу? Есть Спаситель всёхъ, и полумертвыхъ и измученныхъ разбойниками. Попечитель и Врачъ всёхъ, именно Слово, этотъ неусыпный Стражъ всёхъ людей. Есть въ насъ и сёмена, которыя пріобрётать ты училъ насъ, и которыя мы восприняли отъ тебя, — вменно прекрасныя увещанія и предостереженія, съ которыми мы отъ тебя удаляемся. Мы плачемъ, какъ люди, собирающіеся въ далекій и неизвёстный путь, но эти сёмена возьмемъ съ собою. Можетъ быть, сохранить насъ Стражъ, бодрствующій надъ нами. Можетъ быть, мы опять возвратился къ тебё, и принесемъ плоды и снопы, возросшіе изъ этихъ сёмянъ,—плоды и снопы, конечно, нисколько не совершенные (можно ли думать о такихъ?), а такіе, какіе намъ возможно будетъ возрастить при занятіяхъ мірскими дёлами...

XVIII. Здёсь должень быть положень вонець моей рёчи, которую я осмёлился говорить предъ тёмъ, предъ которымь мнё совсёмь не прилично говорить. Но я выразиль, думаю, по мёрё силь своихъ свои благодарныя чувства. Если я не сказаль ничего достойнаго (этого великаго мужа), по крайней мёрё не умолчаль о томъ совершеню. И если кромё того я еще и плакаль, то такъ обыкновенно дёлають люди, разлучаясь съ друзьями. Я не знаю, нёть ли въ моей рёчи чего либо дётскаго, или льстиваго, или рёзкаго или излишняго; но я очень хорошо знаю, что въ ней нёть ничего вымышленнаго и ложнего, но вездё одна

истина, вакую указываль мев здравый умъ и чистое и искреннее сердце.

XIX. Востань, дорогая глава, и теперь уже отпусти насъ, съ мольбами припадающихъ въ тебъ. Ты сохраняль насъ своими священными ученими, когда мы жили при тебъ, охраняй насъ своими молитвами и послъ, когда мы разлучимся съ тобою. Передай и поручи насъ приведшему насъ въ тебъ Богу, во первыхъ благодаря Его за все, что прежде мы видван отъ Него, и потомъ умоляя Его и въ будущемъ, постоянно и всюду, руководить насъ, не оставлять насъ своими внушеніями, и всёвать въ насъ спасительный страхъ свой, который будетъ для насъ самымъ дучшимъ педагогомъ. Молись, чтобы мы, оставивши тебя, получили отъ Него нъкоторую замъну и утъшеніе, именно, чтобы Опр посладъ намъ Ангела, который быль бы для пасъ добрымъ вождемъ и спутникомъ. Проси еще Его, чтобы Овъ, допускающій наше отшествіе, опать привель насъ въ тебъ: это одно послужитъ для насъ самымъ большимъ утвшеніемъ.

В. Пъвницкій.

## o mitamand.

Условія его происхожденія и развитія, и м'ёры потребныя православной Церкви для борьбы съ нимъ.

(Продолжение \*).

II.

## Распространеніе штундизма.

Необходимость изложенія вившией исторія распространенія штундизма въ Таращанскомъ убядъ. Стремленіе штундняма въ возможно большему распространевію въ народф. Ходъ распространенія штундазна-географическа-поступательный. Порядовъ въ смене состояній народнаго совнанія. Преданность Первы и благочестіе большинства народа, дюбовь и почтительность его въ дудовенству. Положение худших в водей въ приходъ, Отношение всего вообще народа къ штундизму до личнаго съ нимъ знакомства и при первыхъ встречахъ съ его проповедниками. Появленіе штундезма въ Тараще. Оживленіе штундовой пропаганды въ обрестностяхъ Тараще около 1878-79 г.г. Шунъ и толки въ народе по поводу штундезма; встречн со штундестаме на армаркахь, въ местахъ сборищъ православныхъ по праздинкамъ и проч. толки престъянъ между собою по поводу этихъ встричъ. Первыя совращения и вербовка новихъ последователей штундизма между брестьянами; нереходное состояніе въ приходе. **Лъйствія духовенства. Затрудненія его звлітаствіе недостатва обстоятельных**ъ свідіній о штундиль. Церковная проповідь и частим бесіды; недостаточность этихъ мёръ. Обнаружение и усиление розни въ среде православныхъ,

Для будущаго историна штундизма въ нашемъ крав, полагаю, на первомъ планъ будетъ стоять задача—показать болье или менъе полно и обстоятельно то, какъ волны втой ереси, занесенной къ намъ изъ степей херсопской губерніи, разливались изъ центровъ поступательно во всъ

<sup>\*)</sup> См. Труди Кіевск. д. Акад., январь и февраль 1884 г.

стороны, захватывая все большее и большее вокругь пространство. Весьма интересно, а главное—поучительно было бы для насъ и въ настоящее время такое изображение поступательнаго движения штундизма, котя бы только напр. въ одномъ таращ. увздъ: ибо очеркъ внёшняго распростра нения штундизма въ извъстномъ районъ лучше всего могь бы показать, чего должно ожидать также и повсемёстно отъ сего еретическаго движения. Я не берусь здёсь за такое изображение просто потому, что не располагаю къ этому возможностью (которая для другихъ, конечно, есть). Но пусть этому крайне нужному и полезному дёлу послужитъ и та малая крупица свёдёний по указанному предмету, которая находится въ моемъ распоражения.

Начну, съ указанія на то, что штундизмъ имфеть весьма сильное стремление въ повсемъстному распирению. Въ немъ вроются смелые замыслы -- вытравить повсемество прапославіе, занять его м'ясто и стать господствующимъ: "явъ дасть Богъ постоянно твердять штундисты, то скоро всі будуть такыми, якъ і мы; тоді и церкви будуть наші, і попы, и паны, -- все буде наще... ось подождіть тілво трошкы"... Насколько широки эти вожделвнія штундистовъ, настолько же горячи у нихъ и стремленія къ ихъ осуществленію. Можно сказать, что штундизмъ въ настоящее время старается всё свои наличныя силы приспособлять въ цваямъ своей пропаганды. Въ штундовомъ обществъ, получающемъ главное направленіе своей діятельности, безъ сомивнія, откуда-то со стороны, считается великимъ двломъ совращение православныхъ. Тотъ штундистъ, который особенно много усердствуеть въ совращении православныхъ, пользуется у своей братіи большимъ почетомъ, неръдко достоинства того или другаго штундиста опредвляются количествомъ совращенныхъ имъ. Послъ этого неудивительно то, если штупдистъ не пропустить ни одного случая, а напротивъ, всёми мёрами ищетъ и добивается того. чтобы удовить въ свои съти прозедита. Не знаю, върить ли тому, что накоторые рьяные штундисты заходять иногда въ мъста отдаленныя -- съ нарочитою целью -- проповедывать тамъ свое евангеліе. Но несомивино, что выв'ядыванье настроенія умовь въ отношенія въ штундизму, высліживанье удобныхъ для пропаганды обстоятельствъ и поиски за подходящими для нея лицами составляють первое и важ. ное дъло всякаго штундиста, попадающаго (намфренно или случайно) въ вакую-нибудь новую для него среду. Сужденія и сообщенія штундистовъ о какомъ-либо лицв или извъстной средъ почти всегда вертятся оноло вопроса: накъ много можно надъяться на успъхъ пропаганды? «Цей буде нашъ», или: «не нашъ», говорять всегда фтундисты, желая характеризовать извъстное лицо: и «зъ ціого, може, выйде що вибудь добре», а «той і той пагані», — «гыдолы»... «не ждать намъ зъ іхъ добра». Или еще: "тамъ попереду такой-то буде нашъ, а потімъ ще скілько, а послі побачимъ... Треба начинать..." і). Въ такомъ родъ приблизительно бывають и всё отзывы штундистовь о людяхь и мёстахь.

Какъ на широки замыслы и нетерпвливы стремленія штундизма къ своему расширенію, все же ему приходится въ втомъ случав подчиняться условіямъ міста и времени. Обывновенный путь распространенія штундизма географически-поступательный: изъ тіхъ мість, въ которыхъ штундизмъ уже утвердился, онъ распространнется во всё стороны по містамъ сосійднимъ; по утвержденіи здісь, онъ идеть въ слідующія и т. д., такъ что о распространеніи штундизма у насъ можно сказать еще, что оно совершается концентрическими вругами в.). Такой ходъ распространенія



<sup>1) &</sup>quot;Горе вамъ, книжники и фарисси, лицемъры, что обходите море и сушу, дабы обратить котя одного, и когда эго случится, дъласте его сыномъ геенны, вдвое худшимъ васъ"! Ме. ХХІІІ, 15.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Я говорю здась о болые обывновенном способы распространенія штундизма. Вы частности же бываеты распространеніе штундизма и посредствомы черезполосной пересадки. Это бываеть вы тыхь случаяхь, когда какое нябудь захожее лицо живеты подолу вы зараженной штундизмомы мыстности. Тогда оно можеты само заразиться и по возвращеній на родену привяться за пропаганду его—сначала подпольную, а затымы и явную; тамы, конечно, новторяется Чаплинская исторія основанія и утвержденія штундизма Валабавомы.

болве естествень и болве возможень для штундизма, при томъ ръзкомъ противоръчіи его нашей Церкви, которое всикому бросается въ глаза сразу, при первой встрача съ нимъ. Чъмъ больше противоположность штундизма нашей Церкви, тамъ больше приходится ему работать надъ соврушевіемъ въры въ нашемъ народъ и любви его въ Цервви. Нужно продолжительное воздействіе на православныхъ, чтобы они могли наконецъ сбиться съ пути и попасть въ разставленныя для нихъ свти. Такое же постоявное и продолжительное воздъйствіе возможно бываетъ чаще въ отношения въ сосъдямъ. Уже выше свазано о томъ, кто среди нашего простаго народа болве склоненъ поддаваться еретическому обольщенію. При сосъдствъ съ зараженными мъстами, при болъе или менъе частыхъ сношеніяхъ и встрачахъ съ еретивами, эти слабые братья наши рано или поздно, но непременно совратится 1).

При поступательномъ движеніи штундизма, нашъ православный народъ переживалъ различные моменты болье или менье важные, болье или менье рышительные какъ для него самого, такъ в для Церкви. Постараюсь же начертать общую картину тыхъ состояній, которыя пережилъ нашъ народъ, переходя отъ искренней сыновней любви къ Церкви и всеобщаго равнодушія къ штундизму постепенно къ примиренію, благорасположенію и даже ныкоторому охотному вниманію новому ученю, вмысты съ охлажденіемъ ныкоторой части народонаселенія къ православной выры.

Пока штундизмъ былъ далеко отъ насъ, народъ нашъ былъ почти такимъ, какимъ видъла его въковая исторія—



<sup>1)</sup> Поэтому въ значетельной степени ошибочно то мибніе, будто бы штундвзиъ прививается въ тому вли иному приходу исключительно въ зависимости отъ того, достоинъ ли вдёсь овященнослужитель или нётъ. Штунда въ большинстве случаевъ распространяется у насъ, ндя впередъ слепо, не разбирая того, кто какъ строитъ дело Божіе, — небрежно ли, или же со всёмъ впиманіемъ и стараніемъ. Для штундиста православіе вездё есть явичество, а священнить всякій есть жрецъ, или даже болёе того... Что касается прихожанъ, то я сомифваюсь, чтобы въ какомъ нибудь приходё хотя бы при самомъ лучшемъ пастырё не было и худыхъ овецъ.

врапкій въ православной вара и невзманный въ отношенін въ своей народности. Я уже выше свазаль, чего главнымъ образомъ нашему народу въ его вовомъ положенім недоставало. Это-образованіе. Зато въ нечъ было явчто другое, что въ въкоторомъ родъ могло восполнить это недостающее. Живя въ простотъ сердечной и страхъ Господнемъ, онъ питалъ въ себв испреннее благочестие (которое, по Апостолу, на все полезно). Не задавался, правда, онъ такъ многими вопросами относительно своей візры, за то больше молился, трудился. Не много онъ умствоваль, за то въ сердцахъ его было меньше дукавства; -- за то въ немъ не видно было и признаковъ того убъжденія, что язывомъ все можно доказать или опровергнуть, лишь бы "лепетать" побольше. Не много онъ думалъ о твхъ высокихъ дарахъ, которыми надълнать Господь духъ нашъ-лобъ разумъ и свободъ"; - за то онъ зналъ свое назначение и соблюдалъ мвру и порядовъ во всемъ: не превозносился много въ сердць, не надывнался уможь; быль терпъливь въ несенія своихъ обязанностей, послушенъ въ отношения въ властамъ вообще, въ отношени же къ старшинъ по Христу, пресвитерамъ церковнымъ, отцамъ своимъ духовнымъ, былъ особенно почтителенъ. Въ смиренія и простотв своей онъ болье памятоваль Бога, пронивнуть быль любовію въ Нему, свътлымъ упованіемъ на Него. Согръщаль-ли противъ кого, самъ ли обиженъ былъ, радость ли и успъхъ Богъ посыдалъ-всегда первая мысль и слово его были въ отцу щодроть - Богу: "Боже, прости меня, - помилуй меня, Господи слава тебъ, Господи милосердный"... и т. д.-вотъ обычныя выраженія въ народів, вырывавшівся изъ глубины святой и чистой его совровищинцы. Да и не пустымъ, праздвымъ было это слово. Искревне ваялся онъ, горячо молился, радостно благодариль. Пусть богослужение было ему несовершенно внятно, языкъ богослужебный не въ каждомъ словъ понятенъ, чтевіе въ храмъ не вездъ было безупречно, пъніе тоже не отличалось особеннымъ испусствомъ... Но

посмотрите, что это такъ могуче тинуло нашъ народъ въ Домъ Вожій, что наполняло священное мъсто общаго собранія вірующихъ ніжіниъ таниственнымъ движеніемъ, подобнымъ носямому дыхнию бурну? Что это заставляло его обращаться къ молитвъ церкви какъ можно чаще,-по всвхъ необычайныхъ-радоствыхъ или возможности во скорбныхъ-событіяхъ въ своей жизни? Если глубовая ревигіозность въ нашемъ народъ обнаруживалась въ обычное время, то еще сыльные обнаруживалась она въ особенныя церковные времена и дни: посты строго имъ соблюдались, -- и не въ одномъ только воздержанім отъ пищи состояли; говъніе не одной формальностью было: не въ хожденін лишь въ церковь въ продолженія нісколькихъ дней состояло, а въ усиленія подвиговъ молитвы, поста, покаянія; и едвали вто дерзаль давать Создателю лобзаніе Іудино, недостойно принимая тіло в Кровь Христову. И после сихъ подвиговъ, приспособленныхъ обывновенно въ воспоминанію какихъ-нибудь нажныхъ событій изъ исторіи спасенія рода человіческаго, самое содержавіе которыхъ въ симъ подвигамъ располагаетъ, народъ праздновалъ вавое-нибудь великое и всерьдостное событіе. Эго именно былъ въ вашемъ вародъ праздникъ, очищевный постомъ, молитвою, пованніемъ и причащеніемъ, онъ съ сінніемъ радости и торжества въ лицъ, съ благодатію въ сердцъ, съ врасой и блескомъ въ одеждв охотно шелъ въ храмъ-воздать хвалу и благодареніе Господу. И сколько утвиненія получаль онь въ сей день! Нътъ, не грубое суевърное значевіе имвля для народя (равно какъ и для всвхъ насъ) церковная обрядность, а она была великой школой, воспитывающей народъ въ благочести. Относясь съ благоговъніемъ въ Церкви, народъ благоговълъ и въ своимъ пастырямъ. Не считаль онь ихъ безгрёшными, да этого отъ нихъ и не требоваль до тахъ поръ, пока не вкранся въ его вравы обычай пересуживать, осмъивать, да пустословить. За то онъ чтејъ ихъ санъ: онъ видъјъ въ нихъ служителей Божінхъ в совершителей святыни. Не было случая, чтобы, встретившись со священникомъ, онъ прошелъ мимо, не принявъ отъ него благословенія; съ обнаженной головой онъ говориль съ нимъ, ръчь и отношение въ священиих во многомъ напоминали сына предъ своимъ отцемъ. Съ любовію выслушиваль онь его совіты, сь послушаніємь и терпвніемъ онъ принималь его обличенія, прещевія и выговоры. Ссорали въ дому,--идутъ съ жалобой въ батюшкъ, обида ли отъ сосъда, опять туда же, и не думалъ вто бы то-ни было отрицать права священива на умиротвореніе ссорящихся, обличеніе обидащаго, защиту слабаго, уворъ преграшившаго: "вы жъ, батюшяа, -отецъ въ нашому селі; въ ці парафін, мы васъ слухаця повынні, -- скажить що небудь отому й отому, щобъ воны не булы тави роспустни"... Жалобой "до батюшки" бывало прихожане и взаимно-другъ другу грозили. И судъ батюш ки имълъ всегда благотворное на нихъ вліяніе.--Таковъ быль нашь народь или, лучше сказать, таково было большинство народа! И эта большая часть народа ни за что не могла вдаться чуждому ученію, ни смугиться при встрівчів съ симъ ученіемъ.

Были, правда, у насъ, какъ думаю, и вездё люди худшіе: были склонные къ пустословію, лѣвивые къ исправленію христіанскихъ обязанностей, --посфіценію обычнаго общественнаго богослуженія, совершенію обычной частной молитвы, а тѣмъ болѣе -- совершенію чрезвычайныхъ подвиговъ -- поста, говѣнія, продолжительнаго церковнаго служенія Господу, -- равнодушные къ церковнымъ интересамъ прихода, державшіеся, по возможности дальше отъ отца своего духовнаго. Это тѣ худшіе люди, о которыхъ я выше говорилъ, -- бѣдные, без или мало-земельные, занимающіеся какимъ-нибудь особымъ промысломъ, соединеннымъ съ частыми болѣе или менѣе продолжительными отлучками изъ дому и роднаго села. Я не причисляю сюда всѣхъ поголовно бѣдняковъ: случались и между ними счастливыя исключенія. Тъковыми были въ особенности тѣ, которые имѣли или на-

ходили какую-нибудь возможность поддерживать себя дома, въ своей деревив, такіе и понына весьма нерадко представляють изъ себя людей богобоязненныхъ, добродътельныхъ, послушныхъ, отзывчивыхъ по всякой нуждв-частной и общественной, готовыхъ на всякое пожертвованіе своею трудовой копфикой, скуднымъ добромъ своимъ, или личнымъ трудомъ, гдъ только таковое пожертвование нужно. Но я разумено здёсь именно ту (кажется, новую) породу среди бъдняковъ нашихъ, которая имъетъ свой особый типъ. -- "житейско-практическій", выработавшійся въ няхъ среди постоянныхъ шатаній для заработковъ по различнымъ колоніямъ, фабрикамъ, заводамъ, экономіямъ и пр. Постоянныя отлучки изъ дому и жизнь на свободъ, т. е. виъ всякой регуляціи и нормировки со стороны исконныхъ началь народной жизни, способствовали отръшенію сихъ людей отъ этихъ началъ; а постояныя столкновенія (на матеріальной, экономической) почей этихъ людей съ личностями иновирными либо иноплеменными способствовали еще болве обезонто сионсоіпило онавноірви си йодов схите обінерив шенін и подготовили сближеніе таких людей съ темъ, что совсёмъ несродно русской душё. Это типъ въ высшей степена замъчательный сочетаніемъ значительнаго своекорыстія, религіознаго вольномыслія, разсвянности, безпечности и некотораго тщеславія, желанія хвастнуть, порисоваться предъ коренной деревенщиной, -- хорошей, но весьма обыкновенной, -- поглумиться надъ своими собратіями честными, испренними и добрыми, но простыми и непосредственными. Понятно, что такіе люди, прибывая домой для временнаго жительства, не могли быть такими же, какъ другіе, коренные жители. И во первыхъ, для такихъ людей уже нетъ той живой и сильной потребности въ посъщенію богослуженія, говінію, пощенію и вообще совершенію обрядовой стороны въры, которая существуетъ у осъдлаго населенія. Если эти люди идуть въ храмъ, участвують въ техъ или нныхъ обрядахъ, то дълается это скорве "ради компаніи", Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. І.

а не для удовлетворенія внутренней потребности. Хорошо же еще, если такіе люди будуть такь вести себя, что не вызовуть противъ себя упрековъ. Однако нужно замітить, что ръдвій избъжить глаза людскаго, а вместь съ темъ и суда и укоризны со стороны общества, священника и присныхъ по плоти. Общество назоветъ его "чедобрымъ" и "поганымъ человъкомъ", станетъ говорить про него, что "онъ Вога не внаетъ и не боится", священникъ встрвчахъ станетъ ворить его и усовещать, жена тоже примется досаждать своему главъ, покоя ему не даетъ своими упреками. Вотъ напр. семейная сценка съ натуры въ воскресный день. Мужъ по обыкновению не пошелъ въ церковь, и одътый сидить безъ дъла въ хатъ. Жена хлопочетъ по хозяйству. Сама бы она пощла въ церковь, да ей нельзя, вужно объдъ готовить. Однако, досадно ей, что мужъ ев нейдеть молиться и здесь торчить безь дела. "А, Боже мій; що ты собі думаешь, К-мо? чомъ ты до церкви не підешь? щей цыгарку курышь до службы? га? чы ты Бога боишься? побачышь, побачышь, надаже тебе Господь..."-- "Чого я піду до церквы? не бачивъ тамъ попа твого, чи що?"-Жена настаиваетъ: «якъ же можно... таже сегодня неділя свята... люды молятся, а ты якъ та нечиста сыла, и въ церкву не покажешься...» - «Ну, то я й тутъ помолюсь, въ хаті, чого я піду?...» - "Повынь ту цыгарку, навісный... на що вона здалася тобі? Ссе та й ссе, накурывъ повнісіньку хату... а же щей на "достойно" не дзвонызы..."--,А, чого ты начыпылась на мене, сяка-така дочко? Одчыпысь, нехай тебе дыха годына візьме", говоритъ мужъ... "Хыба не все ідно, що до "достойно", що після?... Чого ты вчыпылась до мене, якъ те щеня... Піду зъ хаты"... Скажетъ, и уйдетъ изъ хаты доканчивать "цыгарку" свою. Подобныя же сцены случались (и случаются) изъ-за поста, говенія и пр. Безпечная, ленивая и похотливая природа не хочетъ ни воздерживаться, ни каяться, ни модиться... Заработки отучиди отъ этого. А тутъ непремвино

нужно и поститься и Богу молиться утромъ и вечеромъ и говъть: а то проходу отъ людей не будеть, -- засмъють и засудять; не исправишься, -- смотреть на тебя не будуть. сторонеться станутъ, какъ отъ нечистаго. Но особенно тажелы такому крестьянину тв обязанности, которыя соединены съ извъстными матеріальными жертвами: погребеніе, браковвичаніе, говініе и др. таниства и обряды совершаются за извъстную положенную плату; затвив бывають весьма неръдко налоги на какія-нибудь нужды церковныя, напр. починку церкви, ограды, дома священнического, школы и пр. Для человъка, который никакихъ другихъ интересовъ знать не хочетъ, кромъ интересовъ житейскихъ, практическихъ, крайне непріятны бываютъ такіе сборы. хоть бы у него и была возможность, чвиъ заплатить, онъ постарается уклониться, наобъщавши много и не давши ни гроша, или на отрезъ заявивъ, что платить не станетъ. Таковы-то тъ люди, о которыхъ я въ началъ говорилъ,--выросщіе вив условій общей народной жизни.

Танихъ людей, вообще говоря, у насъ было очень мало. Но они несомивнио были, и имвли важное значение въ послёднее время, какъ готовые элементы къ воспріятію чуждыхъ и враждебныхъ православію идей. Можно сказать еще, что такіе люди никогда не переводились у насъ: ибо, и по Писанію, въ дому Вожіемъ ость сосуды не только золотые и серебряные, но и дерепянные и глиняные. Разница только между прошедшимъ и настоящимъ временемъ у насъ та, что прежде эти сосуды такъ и принимались здёсь всёми за деревянные или глипяные, а теперь явились у насъ мудрые серебренники и золотари, которые, обмазавъ ихъ наскоро какимъ-то фальшивымъ золотымъ составомъ, или натерши серебрянымъ секретнымъ порошкомъ, съ шарлатанскимъ выкрикиваньемъ вынесли эти сосуды изъ последнихъ местъ, и поставивъ ихъ впереди, стали увърять, что это и есть самсе настоящее золото и серебро. (Благо же-явились врикуны-благопріятели изъ людей мнящихся умными

даже изъ лицъ, власть имъющихъ. Это своего рода регламаторы). То впрочемъ теперь такъ, а первоначально у насъ на такихъ людей запроса совсвиъ не было; съ ними не церемонились, никто не думаль въ отношения къ вимъ деликатничать: всв на нихъ смотрвли какъ на рабовъ лвинвыхъ и дукавыхъ, непадежныхъ какъ въ религіозномъ, такъ и въ правственномъ и общественномъ отношеніяхъ. При такомъ отношеніи окружающей среды, трактуемыя здісь личности, не смотря на свое развращение, (которое было собственно легкомысліемъ), все-таки старались быть такими же, какъ и "другіе добрые люди"; хоть "ради жены да дътей такой и Богу помолится, хоть въ присутствіи другихъ-перекрестится, хоть для компаніи", а все-таки пойдеть въ церковь, особенно въ годовые праздники, и спостится и отговъется. Само собой разумъется, что въ отов выд отг-, одно фонтоп он финоков в в в в отго для него всегда возможно бывало и исправленіе. Если такой человъкъ на заработкахъ еще не заразился ересью, то здъсь, въ своемъ домв, въ своемъ родномъ селв не могъ онъ даже подумать объ отпадени, какъ бы тамъ легномыслевъ онъ ни быль. Всякій въ частности въ деревив боится едва ин больше, чемъ чего другаго на земив, суда людскаго, а этотъ судъ не медлилъ съ своимъ приговоромъ даже за простую линость, небрежение и легкомысленное уклонение отъ исполненія христіанской обязанности. Что же сказаль бы этотъ судъ всякому бого-или-вфро-отступнику?..

Итакъ, вообще говоря, наша простовародная среда въ началъ была пронивнута страхомъ Божіимъ и благоговъвіемъ и всецъло предана православной церкви. Не удивительно поэтому и то, что когда наши крестьяне въ первый разъ услыхали о штундистахъ, а потомъ и встрътились съ ними, то отнеслись къ нимъ съ достойнымъ осужденіемъ и отвращеніемъ. Сперва, я помню, крестьяне даже не любопытствовали знать въ подробности, что такое это за штунда; а узнавши одну какую либо про ихъ ученіе част-

ность, (напр., что они въ церковь не ходять, не двлають на себъ крестнаго знаменія, надъ иконами и крестомъ ругаются постовъ не держатъ...) съ благоговъйнымъ чувствомъ, отвлоняли даже ръчь объ этомъ: "Повелось теперь всего на світі... Це, мабуть, ті роблять, що зовсімъ Бога не бояця; теперь, важуть, уже багацько такихъ есть, --ось навыть въ Цара началы вже стрелять... Богъ въ нымы! Наиъ полыбъ душу свою спасты... А же батьны наші явось жылы, а намъ чого ще треба"?... Если же случалось встрвчать самыхъ штундистовъ, заходившихъ въ наши мъста прямо съ пропагандистской цълію, или же какъ нибудь случайно къ намъ попадавшихъ, то крестьяне иначе не смотрёли на нихъ, какъ на невёрныхъ, считали ихъ чуть ли не за одержимыхъ духомъ нечистымъ, отврещивались отъ нихъ и отмаливались 1); въ случав же упорства и крайней навязчивости еретиковъ-пропагандистовъ (которые въ фанатическомъ ослфиленіи лізали прямо на приступъ) народъ не думалъ церемониться съ благовъстниками. Леть около 10 назадь въ хорошо известную намъ деревню Болкунъ (тогда принадлежавшую въ с. Керданамъ) пришли пропагандисты штундизма, или какъ они сами себя величають, апостолы. Здешніе престыяне, - люди, какъ и везде у насъ, богобоязненные, кръпко привязанные къ православію. Выслушавъ штундистовъ, они сказали: "хто васъ знае, що вы намъ важете, чы воно такъ треба, чы инше; здаеця, що вы брешете; алы жъ вы насъ не підманите... Ось, ходімъ лышынь до нашого батюшкы, вінъ васъ добре разбере, та й намъ разсваже. Явъ буде правда, то й мы повірымо вамъ. А якъ же вы насъ дурыте, то тоді, глядіть, несдобрувать вамъ"... Апостолы сообразили, что имъ нечего здівсь теперь дівлать, и поспівшно убрались отсюда по добру и по здорову. Думаю, что такая же имъ встрача и везда была. Я не знаю примъра, чтобы штундизмъ гдъ-нибудь



<sup>1)</sup> Невольно припоминается здёсь приключение Соловінцівъ по дорога "въ Полісса".

утвердился сразу, лишь только явились его пропов'ядники, — возникъ бы, такъ сказать, ех аbrupto, безъ предварительной подготовки въ самомъ настроеніи общества. Не дни, не місяцы, а цілые годы должны были пройти прежде, чіть совершилась переміна въ настроеніи нашего общества, и началась безпощадная и почти безпрепятственная со стороны самаго народа ломка священныхъ идей и опустошеніе въ віжовомъ содержаніи духа. Эта же переміна совершалась тіть скоріте, чіть ближе къ намъ придвигался штундизмъ.

Почти одновременно съ самой горячей порой штундизма въ Чаплинив, К-ив, Плосив, явился онъ и въг. Таращъ. Сколько ихъ тамъ было сразу, сколько ихъ даже теперь, сказать не могу. Знаю только, что одними изъ первыхъ последователей были солдатъ Старинскій и мещанинъ Мовчанювъ. Старинскій, въ качествъ десятскаго служилъ при помощникъ пристава Поповъ, прикомандированномъ въ Чаплинку для надзора за штундистами. Заразившись самъ штундизмомъ, онъ, если вфрить стороннимъ разсказамъ, заявилъ своему начальству объ этомъ открыто, получиль отставку и спокойно поселился въ Таращъ въ своемъ домъ-на Лысой горъ. Слухи ходячіе тогда же утверждали, что въ штундизмъ здёсь перешло семействъ болье 10. Впрочемъ, быть можетъ, эти слухи тогда въ самомъ дълъ напраслину наводили на Таращанскій приходъ. Ибо, помнится мев, когда эти слухи перешли въ печать (по поводу подвиговъ въ Таращъ пресвитера Козловскаго-"Кіевлянинъ", № и года не помию-приблизительно 75-й или 76-й годъ), то со стороны твхъ, кому это извъстіе болве всего рвзяло въ глаза, было энергическое опроверженіе. Что касается настоящаго времени, то, кажется, штундистовъ въ Тараще стало больше. Въ последние годы Таращанскіе штундисты особенно замітно закопошились. Слышнъе стало про ихъ собранів. Громче стали слышаться ихъ нападенія на церковь Христову. Больше смущенія

немощныхъ совъстей производили. Мив, кажется, это оживленіе штувдизма отъ двухъ главныхъ причинъ произошло. Во первыхъ, штундизмъ увидълъ себя болъе свободнымъ и безопаснымъ, чемъ прежде, со стороны местнаго общества и мъстной власти. До послъдняго времени онъ сидълъ въ Таращъ тихо, потому что еще его положение было не твердо: онъ не окръпъ еще внутренно и не могъ себъ всего позволять въ отношения въ Церкви; кавъ ни расположены были штундисты на первыхъ порахъ къ разнаго рода безобразіямъ, все же еще имъ нельзя было безнавазанно совершать иконоборческія и богохульныя выходки у себя дома и по другимъ окрестнымъ мъстамъ. Для вихъ было добромъ и то, что общество ихъ терпитъ и привимаетъ, -- нужно было ждать, пока общество совство свыкнется и примирится съ ихъ существованіемъ. Къ тому же п полиція на первыхъ порахъ больше была на сторожів, нужно было ждать болве прохладиыхъ ввяній, которыя не такъ давно для нихъ и наступили. Это одно. Во вторыхъ, штундизмъ увидълъ себя болъе сильнымъ въ нашей мъстности численцо, чемъ прежде. До последняго времени Таращанскій штундизиъ быль совсвиь изолировань оть остальной братіи. Последователи штундизма, вроме Таращи, были пока еще только въ цептральныхъ селахъ, которыя отъ Таращи за 50-60 в. (Самые эти последователи еще тоже не окрепли въ своемъ учени, и тоже еще дъйствовали не смъло: нечего, значить, было и Таращанскимъ штундистамъ чаться. Нужно было притихнуть до времени). Но вотъ, въ теченіе 10 літь штундизмь центральныхь сель потиховьку разлівася по сосінднимъ мівстамъ, утвердплъ въ нихъ свои факторін и черезъ рядъ посредствующихъ селъ приблизился къ Таращъ. Естественно было какъ Таращанскимъ штундистамъ, такъ и живущимъ по другимъ селамъ возчувство. вать свою силу, воспламениться новымъ энтузіазмомъ и приняться за пропаганду съ новою энергіею и большею дергостію. По нашему наблюденію, особенное усиленіе штун-

довой пропаганды въ окружности Таращи или-еще точиве-на углу увадовъ Таращанскаго, Каневскаго и Васильковскаго обнаружилось года три или четыре назадъ оволо 1878-79 гг., хоть уже и раньше замётна была нёвоторая тревога въ общественномъ сознаніи. Неріздко случалось у насъ и до 1878-79 гг. слышать въ средв простаго народа разсказы, сужденія и толки относительно штундистовъ. Пе-• редавали другъ другу наши врестыяне о встръчахъ со штундистами, разговорахъ съ ними объ ихъ обыкновеніяхъ въ жизни и пр.; но все это большею частію ділалось сповойно, безъ шума и страстности. Случалось иногда слышать между крестьянами и споры по поводу штундизма. Но здёсь почти всегда шло дёло не о томъ, хорошъ ли штундизмъ или нътъ, а только о томъ, какіе въ немъ порядки, обыкновенія и въ чемъ вообще состоить онъ. Къ 1878 - 79 гг. тревожное состоявіе умовъ въ нашей містности замітно усилилось. Штундизмъ сталъ громко возглашать свою проповъдь; въ тоже всемя въ средъ народа стали обнаруживаться признави и примъры шаткости однихъ и врайней тревоги другихъ. Штундизмъ сталъ почти единственнымъ предметомъ разговоровъ среди простаго народа. Проповёдниви штундизма не пропускали ни одного случая, чтобы завести рвчь о православіи и съ энергіей, достойной лучшаго двла, нападали на церковь нашу, выступая съ самыми наглыми ругательствами и издевательствами надъ нею. Частныя встрвчи съ православными никогда и прежде не обходились безъ штундовой процовъди. Теперь же особенное вниманіе пропагандистовъ штундязма обращено на мъста многолюдныхъ собраній: торги, ярмарки, корчмы, праздничныя сходки "добрыхъ людей" и проч. Особенно ярмарки были временемъ оживленной пропаганды въ народъ. Ярмарии у насъ вообще имъютъ важное значение, какъ мъсто и время обмвна не только естественныхъ произведеній нашего "околотка", но и обивна мыслей, духовнаго общенія: сюда вдутъ не только съ тъмъ, чтобы продать и купить, но и съ тъмъ,

чтобы повидъться съ знакомыми, подълиться новостями, посудить на счеть того или другаго вопроса текущихъ дней. Ярмарки, отрывая нашего поселянина отъ ежедневной монотонной жизни, развлекають его и вийств съ твиъ ставать съ тъмъ, что есть, живетъ его лицемъ къ лицу дъйствуетъ вовругъ него. Недаромъ наши крестьяне и престыянии съ такою охотою съвзжаются сюда. Какая бы ви была пора, рабочая ли или праздничная, --- все одно. Народъ массами валить въ городъ: села въ это время почти совсёмъ пустеютъ... Вотъ такое то времи по преимуществу пропаганда избирала для смущенія народа и обольщенів его. Еще задолго до этого времени-т. е. до 1879 г., приходилось видать не разъ въ ярмарочное время пресвитера Козловскаго, стоявшаго на распутіи изъ Таращи въ с.с. Керданы, Троцвое и Синяву, очевидно, съ тою целію, чтобы завести рачь съ камъ нибудь на свою тему 1). Съ оживленіемъ же штундизма въ Таращі (ок. 1879 г.), думаємъ, ни одной ярмарки въ Таращъ не обходилось безъ самой го-



ототъ "апостолъ" явился съ проповедью тогда еще, когда общество въ Тараще не было приготовлено развращающими толками во вниманію къ новому ученію. Поэтому и слово его "чало на каменистую почву", а въ довершеніе всего за свою неумфренность въ благовфстін онъ "приняль гоненіе". Дфло было такъ. К-кій, говорять, открыто ходиль по домань съ проповідыю, вступаль въ публичныя разглагольствованія на площадяхь, грозиль вь короткій срокь отнять мтундистами Таращанск, соборъ и пр. Не долго однако ему примлось такъ подвизаться. Однажды онь явидся въ домъ городскаго надвирателя Недзващиаго. Здесь случилось быть въ то времи въ числе другихъ и мив. К-кій явился сюда подъ предлогомъ "поздравленія хозянна съ радостью". (Это было послів свадьбы надзирателя). Испросиев у козлевь разрешенія "Богу помолиться", онъ сталь на холена (оборогись лицомь въ сторону отъ вконь) и со слезами на глазахъ и дрожью въ голосъ (естественной или искусственной, Господь его знаеть), сталь читать молитву. Молитва эта была ифчто въ роде проповеди, составленной изъ разныхъ стиховъ и отрывковъ Апостольскихъ посланій, притомъ составленной такъ, что было здёсь и привётствіе, была и главная часть, било и завлючение. После молитви, у насъ вавелся разговоръ съ К-иъ. Онъ выдаваль себя ва "православнаго", однако же изъ разговора съ нимъ оказалось, что онь лгаль, ябо возставаль противь Церкви. Онь называль себя "апостоломъ", "святымъ", "проровомъ", "свящевникомъ", указывалъ на какое-то танаственное преемство своей власти и званія оть апостоловь Христовихь; ности

рячей пропаганды. Вотъ одинъ изъ таращанскихъ штундистовъ стоитъ на торгу, видимо безъ всякаго двла, а на самомъ дълъ выжидаетъ лишь случая заговорить "о нашій вірі" съ тъмъ или другимъ. Воть, другіе такъ же завъдоные агитаторы штундизма собрались въ компаніи, перешептываются о чемъ-то, таинственно поглядывають по сторонамъ. А вотъ еще одинъ изъ нихъ, окруженный толпою крестьявъ, толкуетъ имъ, какъ "попы народъ дурятъ", ради своей ворысти, какъ они "бремена возлагаютъ тажкія и неудобовосимыя, а сами и перстомъ тронуть не хотятъ"... доказываетъ, что "ваші попы --и Самого Христа распялы, воны и васъ, люде добрі, научають Христа распинать"... "Якъ?" спрашивають съ недоумъніемь и недовъріемь слушатели. "Що ты брешешь?"... "А отъ же вамъ: "они снова распинаютъ Сына Божів и ругаются Ему (Евр. 6, 6). Га? отъ вамъ що Слово Божіе каже!... Воны й зновъ роспывають Христа, та щей ругають Его, бо воны сами христяца, другахъ христять, тай ще научають другихъ христица"... Тутъ следують толкованія съ разными примъненіями и примърами. Слушатели различно относятся къ проповъди: одни ругаютъ проповъдника я въ споръ вступаютъ, другіе раздумывають: "Богъ его зна, що вінъ каже. Алыжъ дывысь-- і чыта съ кныжвы и такъ наче до ладу приказуе"... Наколецъ, бываютъ и такіе, которымъ рвчь эта и очень кстати: "не треба нічого; не треба ні церквы, ні сповіді, не треба попа, не треба въ его і причащаця... э, э... чимъ не добре?"... Мало по малу эти послъдніе поддакивать начинають. Народъ слушаеть, слушаеть,

въ Церкви называль лицемъріемъ (ръчь велась за столомъ; а день быль постный — пятница), необходимость иконъ для себя лично отвергалъ, ссылансь на непосредственное явленіе очамъ его Господа І. Христа и Матери Его..., Солидарность со штундистами онъ отвергалъ, но быль здёсь же уличенъ въ противномъ. Въ разговоръ съ нами онъ показалъ себя дерзиниъ, приставалъ ко мит чуть не съ кулаками за то, что я осмълился ему противоръчить. Вирочемъ я разстался съ нимъ мирно, довольствуясь его неудачей. Мит сообщали потомъ, что за грубость и пропаганду онъ посаженъ быль подъ аресть (кажется на сутин). Неудивительно, если послъ этого онъ уже не осмъливался въ самомъ городъ проповъдивать.

да такъ и расходится: "чуманіе", какъ говорится. Наслушавшись такой проповёди въ ярморочное, а то и въ другое время, крестьяне снова принимаются за свои дела, а между твиъ, глядъ, среди двла опять заводится у вихъ разговоръ о штундъ, и при томъ уже безъ всяваго участія и вызова со сторовы пропагандиста. "Ну, що-то теперь повелось на світі Божому? Куды воно це приходица? Верзе щось таке, що й купы не держици: алы въ мене ажъ волосъ на голові сторчъ ставъ"...,---говоритъ одинъ изъ престыянъ гдф-нибудь въ полв или на свнокосв къ другимъ. - "Вогъ его зна... Кажуть, що вібы воны зъ чортами знаюци, пібы-то імъ куцый грошей богацько дуже наділяе, то за те нібыбъ то бере зъ іхъ росписку, що бъ Христа цурались... О тожъ воны черезъ те і церквы святої цураюця, і не говіють, і іконы выкидають, та ще й зъ насъ сміюця"..., говорить другой. - "Що вы, дядьку, говорыте?" вывшивается третій, сравнительно молодой, "то такъ собі люде на іхъ наговорують. А воно-слухайте-оці штунды такі самі добрі люде, якъ і мы. Чого не наговорать про ихъ?... А же жъ і воны такужъ Еванголію мають, якъ і мы... А слухалы жъ вы, якъ хороше говорівъ вінъ, та все одъ пісьма,-не одъ себе, каже, говору, а отъ Божого Слова"...-"Ну, де вже, воно, добрі люде, колы воно Креста ломае. Верзешъ ты казна що! А же то нечиста сыла тілько одъ Креста цураетця. Правда, що вінъ чита щось такое, якъ каже... Алежъ, якъ вінъ робыть паскудно, то такъ мабуть вінъ м чита"...-"Ба ні, аже А--нъ заглядавъ въ пныжку (вінъже таки трохи пісьменный); каже, що такъ... Ні, мабуть, воно такъ прыходыця, якъ вінъ казавъ"...-"Э, зъ тебе, бачу, небоже, велыкый штундага буде... чи ты жъ хиба не чувъ, що батюшва въ цервви казавъ?"...-"Що таке?"-"А що до церквы молыца ходить треба, що говіть треба, що иконы, та Хрестъ чтити треба... Бо такъ зъ давнихъ поръ було-отъ святіхъ отцівъ такъ принято, та і въ Еванголін, чи то такъ въ Быбліи объціому ев...-"Піпъ якъ говорыть,

то все на память, може вінь и не те чита; а той—чулы—якъ читавъ съ кныжки? Та й те ще—чи чулы вы, що той казавъ, нібыбъ то піпъ все це за для себе говорыть?"—"Ну, побачишь, побачишь, перейдешь ты ще й того, що на ярмарку дуже репетувавъ"..., говорить православный. Тъмъ обыкновенно разговоръ и кончается.

Молодой крестьянинь, объявившійся защитникомъ пропагандиста, не съ проста взялся его защищать. Онъ дъйствительно, человъкъ не надежный, ибо принадлежитъ къ числу тъхъ, которые не могли усвоить и полюбить свое, и при своемъ легкомысліи и разсъявности, очень падки на всякую новинку. Штунда заняла его очень. Однако онъ еще боится обнаруживать себя приверженцемъ ея открыто. Нужно время для того, чтобы его расположеніе реализовалось и окръпло. Замъчаніе, сдъланное ему съ упрекомъ, невразумило его; а напротивъ, еще больше поддало отня въ его дотолъ будто бы безпечную душу. Онъ еще прежде съ завистію смотрълъ на то, какъ человъкъ, который прежде вичъмъ особеннымъ не выдълялся, кромъ льности и эгоизмв 1),

<sup>1)</sup> Полагаю, что находящіеся здёсь рёзкіе отзыви о тёхь, которые склонии къ переходу и переходять въ штундизив, визовуть противъ себя возраженія не только со стороны тіхх, для которыхъ штундисты абсолютно хороши, но и со стороны техъ, которые желають быть безпристрастными въ суде надъ этимъ движеніемъ въ средв нашего народа. Одни, пожалуй, скажутъ, что въ штундизмъ переходить лучшая часть нашего народа, самый цвътъ его, --что это люди, искавшіе и не нашедшіе себі удовлетворенія въ господствующей церкви и что, следовательно, остающіеся въ православіи суть худніе изъ народа,-грубая неподвижная масса, окутанная еще суевфріемъ и пороками, въ которую не проинкло еще сознаніе высшихъ потребностей дука и прочее. Къ этому же мивнію присоединять еще свои голоса тв. которые слешкомъ много восхищаются добродътелями штундистовъ, хотя и православныхъ не бранять: быть не можеть, сважуть они, чтобы тв, которые по перехода въ штундизиъ обнаружили столько добраго, были до измёны православію худшими въ народъ.-Въ отвътъ на возражение техъ и другихъ и сощирсь на представленные неже премеры: отпадшее отъ церкви, которыхъ я знаю, вовсе не принадлежали из лучшинъ въ приходъ, а напротивъ въ большинствъ своемъ иъ худшинъ. Такъ, полагаю, и везде было и бываетъ. Спешу однаво оговораться, что я воесе не распространяю своего приговора на всю штундовую братію. Я готовь признать, что и между ними есть нівкоторне, увленшіеся

вдругъ сталъ такую роль играть, что всв на него устремляють взоры; онь уже прежде сообразиль, что то именно, за что ому прежде покою не давали, здёсь не только не вывывется въ обязанность, а и отвергается, какъ преступленіе, какъ суевъріе, какъ язычество. И вотъ, такія замічанія ему еще болће возжигають въ немъ тщеславіе. Онъ впрочемъ еще отрицаетъ свою принадлежность къ штунднаму; но уже теперь можно считать его погибшимъ для церкви. Одна-другая встрвча и бесвда самъ-на-самъ съ явнымъ штундистомъ ръшаютъ окончательно его переходъ въ секту. Но и послъ этого новообращенный еще по наружности остается православнымъ. Правда, съ этихъ поръ начинаются его похожденія къ братін и братін къ нему, но это все еще имветъ видъ будто шуточный; въ праздникъ приходять нь нему "добрі люде", - что нибудь почитають, иногда здёсь и попоють, но только не очень громко; и неофить также ходить "къ добрімъ людямъ" въ праздникъ, но все по какому-нибудь делу или въ гости. Обывновенно такіе люди б'ёдны; при начавшихся же шатаніяхъ у нихъ исчезаеть последній достатокь. Тогда братія поддерживають новаго своего члена, чёмъ только можно,-и трудомъ н матеріальною помощью. Эта помощь имбеть громадное значеніе: она соблазняеть новое чадо штундизма даровымъ пропятавіемъ, даетъ ему возможность заняться шатаніями

некренно и совершенно безгористно, бывшіе и въ православія (по крайней мітрів съ видимой сторони) по своимъ нравственнымъ качествамъ не послідними, которые при томъ искали здібсь чего-то и перешли въ штундизиъ, надіясь найти это искомое тамъ. Тіть не меніе я даже этвът немногихъ не нахожу справедлявымъ цвітомъ нашего народа: то цвіть нашего народа, который приносить добрый плодъ свой на своей родной почвів, а ето расположенъ уйти въ страну далече (котя бы и для того, чтобы принести добрый плодъ) и привиться тамъ къ чужой лозів, это ужъ никакъ не цвіть нашего общества, а скоріве пустоцвіть. Впрочемъ я этвът немногихъ въ настоящемъ общемъ очерків процесса распространенія штундизма не ниблів въ виду, такъ какъ главная роль въ этомъ случай принадлежить не имъ, а остальному весьма значительному большивству ихъ собратій, которые именно таковы, каковими здібсь они очерчени мною.

и балагурствомъ, (въ которому такіе люди очень охочи бывають), безь опасенія за свое будущее, и въ тоже время еще позволяють ему двлять невыгодныя заключенія о православномъ обществъ, въ которомъ ему, конечно, теперь ничего бы не дяли, да еще и осивали бы, сказавъ, что онъ вывсто труда, да хозяйства взялся не за свое двло: "покинь луче, чоловіче добрый", свазаль бы ему православный, "та берись до ціпа... оце нужнійше для тебе...; а такъ блукать по світі будешь ты, буду я, то хтожъ робыть стане?... Не всімъ же газеты читать"... Что къ нему такъ бы отнеслись, это онъ хорошо чувствуетъ самъ; но, благо - братія выручаеть его изъ бъды, и вотъ, онъ еще болъе пристращается къ своей роди и положенію. Онъ дълается приверженцемъ штундизма, хотя еще скрытнымъ, но, намъ кажется, болье усерднымъ и преданнымъ новому ученію, чъмъ иной явный штундистъ. Пока еще не установилась ръзкая рознь между нимъ и православнымъ обществомъ, онъ является иногда и въ обывновенныхъ мъстахъ сборищъ, хотя уже и ръже. Здъсь, чтобы тамъ ни было, а ужъ непремівню постарается онъ свести разговоръ, (-не то другіе заставять вступить въ разглагольствованія) про штунду. Среди собестренновъ являются и оппоненты и защитники. Последніе сначала какъ бы нечанию обранивають однодругое словечко въ защиту штундизма; агитаторъ платитъ пріятелю большимъ вниманіемъ, и въ свою очередь рается гладить самолюбіе защитника. Начинается сближеніе, которое почти всегда заканчивается новой побъдой штундизма надъ сдабымъ въ въръ и падкимъ на лесть сердцемъ. проходитъ одинъ, два иногда даже три года: время назвать въ приходъ переходнымъ. Волненія, толки и споры не унимаются, а все болве и болве возрастають, и среди нихъ все болье и болье раскрываются шатости въ приходъ. Явныхъ отпаденій еще нътъ; но уже ръзко намъчается кружовъ отпадшихъ. Они уже составдають свои собранія, хотя все еще частно. Здёсь весьма

важную роль играють старые штундисты, особенно штундисты изъ твхъ мвстъ, гдв впервые явился у насъ штундизмъ (Чаплинка, Косяковка, Плоска, Тараща)... штундисты являются эдесь учителями, ваставниками, вдохновителями, говоря прямве-поджигателями и развратителями народа. Какъ люди опытные и бывалые, они съ искусствомъ истинно-іезуитскимъ внёдряють въ сознаніе народа болве и болве недовольства православіемъ, недовврія къ духовенству, неуваженія, презранія и ненависти въ тому и другому. Они всегда являются на выручку совъсти неофита, смущающагося многимъ на первыхъ порахъ отпаденія, а такъ же служать дучшими руководителями и совътниками отпадающихъ или отпадшихъ во всёхъ затруднительныхъ и недоумвиныхъ случаяхъ. Кромв того, они, будучи даже неграмотными, наперечеть знають тв маста Св. Писанія, которыя въ отрывочномъ или извращенномъ видъ могутъ быть примъняемы къ проповъди противъ православной церкви. Они же организують собранія, а на собраніяхъ, на первыхъ порахъ, руководять чтеніемъ и обучають панію. Все это впрочемь совершается ими въ тайнъ. Сборищъ большихъ не бываетъ. Нигдъ явно братія еще не выступаетъ. Такъ идутъ дъла въ приходъ до благопрінтной поры-времени, когда, наконець, какъ бы по единогласному условію, совратившіеся сбрасывають съ лицъ своихъ маски притворства. Тогда уже въ приходъ наступаетъ другая пора, о которой скажу ниже. А теперь скажу о томъ, что же дълають до этого наши пастыри. Кстати жевопросъ сей, надъюсь, самъ собою давно уже возникаетъ у моихъ читателей.

Если всякій истинный и искренній сынъ православія относится съ нерасположеніемъ къ этому новому движенію, если и мірянинъ, сердце котораго благодатію насыщено, считаетъ нужнымъ съ своей стороны бороться противъ развитія зла сего въ православномъ обществъ, то тъмъ болъе нужно сказать это о нашемъ духовенствъ. Иное дъло

будеть рычь о томъ, одинаково ин духовенство наше дыйствуетъ противъ штундизма и много ли успъваетъ въ этой борьбъ. Несомнънно однако и для всъхъ очевидно, что духовенство наше съ первыхъ же поръ обнаружения въ нашей мъстности штундизма не оставалось равнодушнымъ зрителемъ движенія, имъ произведеннаго, старалось заблаговременно знакомиться съ его характеромъ и по мфрв надобности подавало свой голосъ объ этомъ движении всенародно или высказывалось частно. Сколько бы ни усердствовали съ обвиненіями нашего духовенства въ поголовномъ равнодушін въ дэламъ віры, все-таки не уничтожить той очевидной истины, что есть у насъ много пастырей, испренно и свято преданныхъ Церкви Христовой. Что бы ни говорили о новомъ направлении въ напихъ семинарияхъ, все же нельзя отвергать того, что и теперь выходить изъ семинарій много людей, любящихъ матерь нашу Церковь. (Нужно и то еще вивть въ виду, что самыя фамильныя предавія многихъ изъ нашего духовенства, восходя ко временамъ борьбы съ увіей и датинствомъ за православіе, поучають его вржико любить и стоять за отеческую вжру: если исторія вообще умудряеть человака въ отношени такъ или другихъ явленій нашей жизни, то исторія въ связи съ фамильными предавіями, полагаю, поучаеть еще и сильнее и громче, какъ завътъ нашихъ предковъ). Конечно, духъ времени отражается и на нашемъ духовенствъ; однако не на всемъ, да и не въ той степени, въ какой на прочемъ обществъ. Если въ комъ и замътны нъкоторая свобода, нъкоторов отръшение отъ добрыхъ обычаевъ старяны, то это небольшая и притомъ, полагаю, временная уступка обстоятельствамъ. Вообще же говоря, духовенство здёшнее, какъ, полагаю, и вездъ, въ глубинъ души искренно върующее, ревностно Церкви преданное и о благосостояни ея пекущееся. Весьма жаль, впрочемъ, что въ условіяхъ его дъятельности и обстоятельствахъ его жизни множество неблагопріятныхъ и почти непреодолимыхъ препятствій. Вотъ

напр., самое первое и паче всего необходимое, -- это основательное и всесторонное знакомство съ новымъ ученіемъ. Лишь только начинаетъ волноваться народная мысль подъ воздъйствіемъ штундовой пропаганды, сей часъ же всв или по крайней мірів лучшіе въ приходів бросаются къ батюш-"батюшка, скажіть Бога рады, що воно оце таке штунда?"... Весьма важно священнику знать обстоятельно не только исторію протестанства вообще, по и этой секты въ частности, нужно знать исповъданіе штундовой въры, да не поверхностно только, а глубоко и всестороние, притомъ вепремънно сознавать себъ ясно отличіе новаго ученія отъ ученія православнаго, дабы сразу повазать, что есть ученіе человіческое, и что-Вожіе. Но какъ многаго въ этомъ отношении нашему священнику не достаетъ! Въ семинаріяхъ читается краткій курсь исторіи протестантства безъ обличенія или съ очень краткимъ изложеніемъ ученія и опроверженіемъ; сочиненій по исторіи и обличенію хотьбы протестанства вообще очень мало. Приходится самому знакомиться съ ученіемъ штундизма, но и это для священника, особенно на первыхъ порахъ, очень трудно. Сами штундисты большею частію избъгають священника, (избъгають не по чему другому, какъ по страху быть разбитыми при ихъ невъжествъ, и по естественному желанію оставить свои дъла, да и свои мысли до времени втайнъ). Самъ я неодновратно быль свидетелемь того, какь штундисты стараются укрыть главное отъ священника. Правда, предъ православнымъ крестьяниномъ они держатъ себя открытве, но и здась они говорять не то, что составляеть самую суть ихъ ученія: или нападають на иконопочитаніе, или сибются надъ святыми (Николай-угодникъ), или пересуживаютъ священника или, наконецъ, расписывають въ яркихъ краскахъ прелести иной жизни, гдв человъкъ свободенъ отъ всвхъ другихъ обязанностей, кромв чисто правственныхъ. Понятно, что къ священнику доходять лишь обрывки ученія, да и то въ испаженномъ видь, что, само собою разу-Труды Кіевской дук. Академін 1884 г. т. І. 27

мвется, не даеть ему возможности завяться всесторовнимъ и систематическимъ опровержениемъ новаго учения. Тъмъ не менве толковъ въ это время бываетъ такъ много, что священнику и безъ того есть чемъ заняться для успокоенія умовъ. Прежде всего въ такихъ обстоятельствахъ, по мъръ возможности, усиливается церковная проповъдь съ спеціальнымъ направленіемъ противъ новаго ученія, и народъ слушаетъ эти проповъди съ напраженнымъ вниманиемъ. Затомъ священиям пользуются всеми случаями, чтобы разъяснить народу несостоятельность штундоваго ученія болве или менве частно. Такъ, между прочимъ, они заводять ръчи на собраніяхь по случаю техь или иныхъ семейныхъ событій въ домахъ прихожанъ ("на окказіяхъ"). Не чуждаются и тъхъ домовъ, которые уже стали приставищемъ разврата для всего прихода, -разумъю, тв дома, въ которыхъ объявляются тайные последователи штундизиа, въ которыхъ готовящіеся къ отпаденію містные жители сходятся вывств съ пришлыми, и изъ которыхъ исходитъ движеніе по всему приходу, -- сюда заходять наши отцы духовные какъ нарочно, такъ и при обычныхъ посъщеніяхъ прихожанъ съ молитвою-въ постъ, на Крещенье и на Свётлый праздникъ; и являясь сюда, они вступають въ разговоръ о въръ съ отпадающими, стараются вразумить, наставить и обличить... Затёмъ есть еще одно средство, закономъ предоставленное православной Церкви, это право прибъгать къ полицейской помощи для устраненія незаконныхъ сборищъ. Но къ нему на первыхъ порахъ совстиъ не прибъгаетъ наше духовенство: ибо трудно бываеть уличить въ этихъ сборищахъ что-либо преступное. - Что же? достигають ли цвии тв средства, къ которымъ наше духовенство прибвтаетъ на первыхъ порахъ для успокоенія умовъ?-При нынвшнихъ обстоятельствахъ почти что нвтъ. Прежде всего о проповъди: хотя народъ слушаетъ ее съ напряженнымъ вниманіемъ, но въ нынішней проповіди нельзя высказать всего, нельзя потому и разубедить въ ложныхъ толкахъ.

По современнымъ требованіямъ, проповъдь должна быть коротка и по утвердившемуся у насъобычаю она говорится по тетрадкъ... Такъ ужъ повелось и таковы требованія; а между тамъ при этомъ трудно удовлетворять другимъ требованіямъ проповёди: ясности, обстоятельности и убёдительности. Что касается частныхъ наставленій, то оти наставленія все же остаются частными, недоступными большинству, беседы же со штундистами решительно никакой пользы не приносять по естественной скрытности тайныхъ еретиковъ. Вольшую бы пользу теперь сослужила приходская школа, да бестды воскресныя и праздничныя. Но шволы остаются большею частію въ забросв, а бесвды священнику безъ помощниковъ и безъ средствъ рашительно не по силамъ. Изпуренный продолжительнымъ служеніемъ священникъ не можеть выдерживать долгой бесъды (часа 4) самъ; при томъ же его постоянно отвлекаютъ занатія по требоисправленію; а дьячки наши въ этомъ отношевіи не въ состояни помогать священнику. Такъ вотъ и выходитъ, что священникъ при всвхъ личныхъ усилінхъ не можетъ совладать съ новымъ движеніемъ. Ему приходится одному дъйствовать за всъхъ и притомъ противъ многихъ. Помощи ему нътъ ни отъ кого, если не считать сочувствие лучшей части прихожанъ. За то противодъйствія и вредныхъ вліяній-тыма. Всв указанные выше элементы съ величайшею охотой ополчаются на брань противъ священника, какъ какого-то жестоваго противника и врага своего. Много у насъ судей, да мало искреннихъ православныхъ. Будь поменьше брани, да побольше любви ко Христу и Церкви Его, совство бы не то было и съ дъятельностію духовенства. И не диво послъ этого, если у нъкоторыхъ нашихъ пастырей сложилось убъждение, что лучше сидъть тихо на своемъ мъстъ, не поднимать шуму, быть по возможности болве спокойнымъ въ виду распространяющагося вла, т.е., наказывать его презраніемъ, - такъ оно само, аки дымъ, исчезнетъ (о чемъ ниже будетъ сказано): теорія странная,

но оправдываемая твиъ соображениемъ, что ужъ дучше довольствоваться отрывочными заявлениями своего осуждения ереси, чвиъ браться за обличение ея и не достигать главной цвли—ея подавления. Вотъ въ какихъ условияхъ двятельность духовенства на первыхъ порахъ.

Само собою разумъется, что волнение при такихъ условіяхъ не утихаетъ, а возрастаетъ, пока, наконецъ, тайныхъ последователей не наберется достаточно. Тогда штундизмъ уже будетъ въ состояніи претендовать на право существованія, а затёмъ я участія въ тёхъ же правахъ въ приходъ, какія имъютъ православные. Но не однимъ пріобрітеніемъ себі послідователей штундизмъ старается завоевать себв право гражданства въ томъ или другомъ мъстъ. Чтобы обезпечить себъ болъе причное положение, онъ старается и въ средъ православныхъ пріобръсть себъ защитниковъ. Пропагандисты мало по малу сознаютъ, что сколько ни работай, а не сбить имъ съ толку всей православной громады. Еще сильны устои народной жизни. Еще крвико въ народв здравомысліе, чтобы не пошатнулась его въра, не истребилось въ немъ святое чувство любви ко Христу и предавности Его Церкви. И вотъ, поднимается въ приходъ интрига еще другаго рода. Во всякомъ иъстъ есть среди православныхъ партія, которая ставить себъ задачей противодъйствіе большинству прихода со свящевникомъ вывств во всемъ: священникъ, напр., борется противъ жида-арендаря, эта партія стоить за жида, -- свящемвикъ заботится объ устройствъ приходской школы, объ украшеній и строеній храма, объ учрежденій и благотворномъ дъйствіи попечительства, ота партія относится къ симъ заботамъ всегда съ порицаніемъ и подчиняется имъ съ большой неохотой. Вотъ такіе-то люди и теперь являются очень истати для штундистовъ. Последніе, разументся, не думають обратить ихъ сразу въ своихъ последователей; за то они стараются поселить еще большую рознь между священникомъ и этой партіей. Они стараются виушить

имъ, что при вихъ (штундистахъ) и имъ-православнымъ лучше жить будетъ: потому что "піпъ меньще волі буде мать", порядки жучше стануть, и къ нимъ самимъ "піпъ" будеть меньше насаться: мысль въвысшей степени соблазнительная (и развращающая), - не только для опповиціи священника, но и вообще для прихожанъ. По мъръ утвержденія этой мысли въ умахъ прихожанъ, положевіе священника становится все болве и болве тяжелымъ: осворбленія сыплются на него щедро со всвуь сторонь, не только отъ штундистовъ, но и отъ православных, а между тъмъ онъ не находить не только себф защиты, но и сочувствія вокругъ; авторитетъ его все ниже и ниже падаетъ, безпорядки и развратъ усиливаются, но онъ долженъ глядъть на все модча, смотръть на эти безпорядки безучастно, иначе его, пожалуй, сочтутъ человъвомъ безпокойнымъ; впрочемъ и при молчаніи, не избыть священнику упрековъ: на него взвалять вину чуть ли не всёхъ безпорядковъ приходской жизни последняго времени. Между темъ среди этой безтолковщины ересь смёло подниметь голову, открыто станеть изрыгать мерзкія хуленія на Церковь и безпрепятственно погублять чадъ Божінхъ, правда, не всъхъ и не безразлично, а техъ, вто более свлоненъ въ зараженію.

И. Петрушевскій.

(Продолжение будеть).

## По поводу рецензін въ Журнал**в М**инистерства Народнаго Просв'ященія на книгу:

Кіевскій митрополитъ Петръ Могила и его сподвижники. (Опытъ историческаго изслѣдованія). Т. І. Кіевъ, 1883 г.

Въ январьской книжкъ Журнала Министерства Народнаго Просвъщенія за настоящій годъ появилась рецензів профессора Н. И. Петрова на нашу внигу о Кіевскомъ митрополить Петрь Могиль и его сподвижникахъ. Почтенный рецензентъ восхваляетъ насъ паче мъры и заслугъ, заявляя, что "тавія историческія изследованія, (каково наше), появляются не часто"; что мы на основании первоисточниковъ и вновь собраннаго матеріала "представили весьма полную, всесторовнюю картину Могилянского періода, подвергнувъ тщательному обследованію все даже мельчайшія подробности, относящіяся въ этому періоду", и т. д. Повторяемъ, подобвыя похвалы мы считаемь свыше мізры и паче заслугь. Мы далеки отъ мысли признавать свое произведение такимъ виладомъ въ нашу церковно-историческую литературу, торый могь бы восполнить въ ней недостатокъ сочиненій по избранному нами для изследованія предмету. Мы, - какъ заявляли и въ предисловіи въ сочиненію, -- почтемъ себя удовлетворенными, если окажется, что нами хотя немногое сдъдано въ этомъ отношении.

Обозравая нашу книгу, г. Петровъ входитъ и въ подробности, — причемъ сначала говоритъ о приложенныхъ къ

сочиненію документахъ, затымъ "слыдить за главною нитью изследованія", обращая, по его словамъ, вниманіе преимущественно на такіе пункты, которые касаются непосредствечно Петра Могилы, или же представляють новое отвровеніе исторической науки по данному предмету, или же отзываются предположительным характеромь и не выдерживають критики"; наконецъ, въ заключеніе, въ интересахъ исторической истивы, дълаетъ общія замічанія потносительно візкоторыхъ прівмовъ изследованія, - прівмозг, или нежелательных в в серьезномь историческомь трудь, или же не вездь примыненных надлежащимо образомо". Словомъ, почтенный рецензентъ, указывая на научныя достоинства нашей вниги, вместе съ темъ старается не упустить изъ вида и ся недостатковъ. Мы увърены, что подобное отношение критики къ ученымъ паследованиямъ желательно для всякаго автора, съ любовію занямавшагося своимъ предметомъ и выше всего, на первомъ планъ, ставащаго историческую истину. Errare - humanum est: ошибии свойственны людямъ и ихъ не можетъ избъжать изслвдователь; при этомъ, чёмъ сложеве его задача, чемъ съ большимъ количествомъ фактовъ приходится иметь ему дъло, - тъмъ больше погръшностей, неточностей и недосмотровъ онъ можетъ допустить въ своемъ трудъ. Со стороны недостатки видиже, и задача ученой критики состоитъ, между прочимъ, въ томъ, чтобы указать на эти недостатки, а главное доказать ихъ. Наука движется сововупными усиліями многихъ людей. Что опущено изъ вида или не достаточно разъяснено однямъ изследователемъ, то можетъ быть замъчено и уяснено другимъ. Авторъ, затрогивающій новыя стороны разсматриваемаго имъ предмета, долженъ быть доволенъ не только твиъ, что ему удалось правильно и точно констатировать некоторые факты, но даже и темъ, что его ошибки для другихъ, болве сведущихъ и талантливыхъ изследователей послужили поводомъ къ разоблаченію этихъ опибокъ, къ раскрытію истивы.

Безъ сомивнія, въ нашой книгв можно найти не малос

количество недостатковъ, ошибовъ и промаховъ. Но критика, благосклонно встрътившая наше сочинение, до послъдняго времени заключала въ себъбольшой пробълъ:--не указывала на слабыя стороны въ нашемъ трудъ. Пробълъ этотъ для насъ нежелателенъ: мы съ радостію и благодарностію готовы принять всв замвчанія на недостатки и погрвшности въ нашемъ сочинения. Это не фраза, а чистосердечное знявленіе. Но, разумъется, мы въ правъжелать, чтобы означенныя указанія были не голословны, а наглядно намъ показаны и научно, фактически доказаны... Къ сожалвнію, рецензія проф. Петрова, очевидно имівшая въ виду восполнить указанный пробъль въ критическихъ замъткахъ о нашемъ сочиневін, -при всемъ добромъ желаній рецензента послужить "интересамъ истины и науки", -- не достигаетъ своей цвли-ве отмвчаетъ двиствительныхъ ведостатковъ въ нашемъ трудъ; мало того, изобилуя замъчавіями, не имъющими для себя твердой почвы и надлежащимъ зомъ необоснованными, она способна даже, до извъстной степени, нанести означеннымъ научнымъ интересамъ ивкоторый ущербъ, созидая рядъ недоразумъній, если не для спеціалистовъ, то, по крайней мірт, для большинства публики.

Разъяснить эти, созидаемыя нашимъ рецепзентомъ, недоразумънія и составляетъ задачу настоящей замътки.

Мы будемъ говорить по поподу вспхх замъчаній рецензента безь исключенія. Поступаемъ такъ во избъжаніе упрека, что въ своей антикритикъ намъренно уклоняемся отъ нъкоторыхъ дълаемыхъ намъ возраженій: разжевываемъ (какъ говоритъ авторъ знаменитаго Апокрисиса), только мяккіе куски, а кости, которыми можно подавиться, оставляемъ.

Рецензентъ, -- какъ мы замътили, -- начинаетъ разборъ нашей книги съ приложеній къ ней. Онъ первъе ксего находитъ, что связь этихъ приложеній съ самымъ изслъдованіемъ не вездъ одинакова, а мъстами и вовсе не видна.

"Произошло это-говорить рецензепть-оть того, что приложенія или матеріалы стали печататься гораздо раньше самаго изследованія, съ 1878 г. (въ Трудахъ Кіев. Лух. Академіи), когда, по видимому, еще не опредвлился со всею точностію и строгостію самый предметь изследованія и его подробности. Поэтому матеріалы дають гораздо больше, чвиъ сколько требовалось отъ нихъ предметомъ изследованія. Нівоторые документы, всліндствіе ошибочности первоначальных в предположеній автора, оказываются теперь совершенно излишними, какъ, напримъръ, одобрительное свидътельство, данное обывателями пинскаго повъта Дятеловецкому игумену Василію Колыстенскому 30 ноября 1627 года".-Если бы и на самомъ дёлё было такъ, какъ заявдветъ рецепзентъ, т. е., что приложенные къ нашему сочиненію матеріалы дають пораздо больше, чёмъ сколько требовалось предметомъ изследованія; то и тогда, -- въ виду приводимаго самимъ же рецензентомъ отзыва объ этихъ матеріалахъ, какъ завлючающихъ въ себъ дрогоцънныя историческія данныя, -- мы не поставляли бы себів въ большую вину указаннаго излишества приложеній къ нашей книгв. Но съ упрекомъ, выраженномъ даже и въ такой формъ. мы согласиться не можемъ. Двло въ томъ, что двятельность Петра Могилы на пользу православів и русской народности была далеко не единична. Прежде него и одновременно съ вимъ на томъ же поприщъ подвизались и другіе ратоборцы. Поэтому, чтобы сделать, по возможности, справедливую оцвику означенной двительности знаменитаго митрополита, мы нашли наиболте удобнымъ разсматривать ее въ связи съ общимь ходомь церковно-историческихь событій того времени. Этою задачею опредъляется планъ нашего сочиненія: представить, во первыхъ, очеркъ исторіи западно-русской церкви въ конит XVI и началь XVII стол. (т. е. изследовать историческую почву 1), которую пришлось впоследствій возделывать



<sup>1)</sup> Изсявдовать въ бояве широкихъ размврахт, чвит какіе отведены этому предмету (относительно некоторыхъ вопросовъ) въ самомъ сочинсий — въ вышедшемъ 1-мъ и набющемъ выдти 2-мъ т. нашей книги.

П. Могиль), и, во вторыхъ, разсмотръть дъятельность знаменитаго і рарха въ связи съ однородною двятельностію современных в ему ратоборцевъ, (его сподвижниковъ). Выполненіе последней, обширной половины нашего плана начато нами въ отпечатапномъ І томъ изследованія; первая же, меньшая половина плана имветь быть выполненною во введении къ изследованію. Означенное введеніе, какъ нами заявлено въ предисловія, предполагалось пом'ястить въ началів вышедшаго въ настоящее время тома, но по значительному объему книги оказалось это неудобнымъ; оно имветъ выдти въ свять отдыльною брошюрою. Посляднее обстоятельство, извистное рецензенту, совершенно опущено имъ изъ вида. Между твиъ, часть документовъ, на которые не двлается намя ссыловъ въ изследованія, импеть тисную, органическую связь со введениемь ко нему, -и то, что въ пастоящее время кажется рецензенту излишнимъ матеріаломъ въ приложені. яхъ, съ выходомъ въ свётъ означеннаго введснія, посвящаемаго характеристивъ предъ-Могилянской эпохи, получитъ значение необходимаго исторического фундамента, безъ вотораго начальная часть нашего труда могла бы повазаться построенною не на прочимуъ данныхъ. Г. рецензентъ сильно ошибается, объясняя обиліе документовъ, приложенныхъ нами къ сочиненію, не вполнъ сложившимся при ихъ печатаніи планомъ о предметь изследованія; наобороть, намыченный нами широкій планъ изследованія (съ нимъ можно, пожалуй, и не соглашаться, но это-вопросъ другой) именно и быль причиною этого обилія матеріала, не смотря на то, что мы были крайне экономны при печатаніи приложеній, выбирая изъ массы просматриваемыхъ нами рукописныхъ документовъ только имвющіе несомнинное историческое значеніе и ближайшее отношеніе ко предмету нашего изслыдованія (согласно намівченному плану)... Даліве, рецензенть заявляєть, что пъкоторые помъщенвые нами въ приложеніяхъ документы оказываются въ настоящее время излишними вследствіе ошибочности первоначальныхъ пашихъ предположеній.

Первве всего замвтимъ, что слово инкоморые употреблено рецензентомъ не въ точномъ смыслъ: въ приложеніяхъ къ вашей квигв помвщевъ только одинь документь (упомиваемое рецензентомъ свидътельство Василію Копыстенскому), происхожденію котораго, всявдствіе вновь открытыхъ данвыхъ, мы дали иное объяснение, чёмъ какое делаемо было Но даже и послъ сдъланной вами поправки нами прежде. касательнаго означеннаго документа, мы ведоунъваемъ, почему рецензенть считаеть его въ настоящее время совершенно излишнимъ въ нашемъ сочинения. Этотъ докуметъ, независимо отъ общаго церковно-историческаго своего значенія, не утрачиваетъ интереса въ частности и по отношенію къ предмету нашего изследованія. Потому что, принимая во вниманіе высказанныя нами соображенія о въроятной кандидатуръ на к.-печерскую архимандрію В. Копыстенскаго, ужо самый факть его удиленія изь приписной кь Ливрь дятеловецкой обители, (чему доказательством в служить упомянутов свидътельство), - повторяемъ - уже самое существование подобиаго факта представляется намъ знаменательнымъ: оно естественно возбуждаетъ поставленный нами въ дополненіи къ сочинению вопросъ (559 стр.): "переходъ В. Копыстенскаго изъ дятеловецкой обители въ другое мъсто не былъ-ли слъдствіемъ неудачи, испытанной имъ въ Кіевъа, т. е. не вызванъ-ин быль опасеніемъ подвергнуться опаль со стороны своего воваго начальника, какъ бывшаго соперника?-Рецензентъ скажеть, что все это предположенія, съ которыми онь не согласенъ. Предположенія наши онъ можеть оспаривать, но документь, на которомъ обосновываются эти предположенія, считать совершенно излишнимъ въ нашемъ сочиненіи онъ все-таки не въ правъ.

Обращаемся къ слъдующему замъчанію г. рецензента. "Приложенія—говорить онъ—снабжены историческими примъчаніями; но эти примъчанія въ настоящемъ видъ неръдко представляются повтореніями текста изслъдованія, какъ напримъръ, на стр. 259, 283, 299 и друг. во второй части книги".

Такъ какъ изданіе нами въ приложеніи "матеріаловъ", иногда съ довольно обстоятельными въ нимъ примъчаніями, представляетъ значительное увлонение отъ обычной у насъ при печатаніи документовъ, - то мы, прямаго отвъта на замъчаніе г. рецензента, считаемъ нужнымъ указать на тв побужденія, которыми мы руководствовались при составленія означенныхъ примічаній. Постоянно имъя дъло со сборнивами дреннихъ документовъ, изданными вакъ археографическими коммиссіями, такъ и частными лицами, мы пришли къ мысли, что изданіе письменых памятниковъ старины принесло бы гораздо большую пользу для науки, если бы они не печатались только, но вивств съ твиъ и изучались издателями. Наиъ представлялось крайне желательнымъ, чтобы при изданіи документовъ, напр., указывалось, что новаго въ науку они привносятъ, отивчались однородные съ ними по содержанію памятники, дополняющіе или уясняющіе ихъ, разрѣшались разныя недоумвнія, иногда неизбіжно возникающія при печатанім новыхъ матеріаловъ, дълались разныя исправленія основавій вновь обнародываемыхъ данныхъ, опредвлядась точно или, по врайней мфрф, приблизительно дата памятника, (буде она не выставлена) и т. д., и т. д. Словомъ, мы всегда считали крайне желательнымъ, чтобы издаваемые документы появлялись въ свътъ въ научно обряженномъ видъ. Съ такою постановкою изданія памятниковъ естественно соединено трудное дело ихъ изученія: легче и удобнве печатать документы, чвит писать къ нимъ примвчанія; но не всегда что удобно, то и болве полезно, -- и мы увърены, что въ принципъ нашъ взглядъ на изданіе документовъ въренъ и плодотворенъ. Вотъ подобную-то, -хотя, разумвется и слабую, - попытку научно обряженнаго изданія памятниковъ мы и рішились представить въ придоженіяхъ къ нашему сочиненію, снабжая нівкоторые изъ помівщаемыхъ адёсь документовъ посильными примечаніями. . Можетъ быть знатоки найдутъ, что наши примъчанія не

высокой научной пробы: спорить мы съ ними не будемъ; во согласиться съ нашимъ рецензентомъ, что явобы эти примъчанія "нерпдко (?) представляются повтореніемъ текста изсавдованія"—не можемъ, потому что это неправда. Почти всв наши привачанія во второмъ отділь книги иміють видъ небольшихъ изследованій о документе или по поводу его, или же представляють сводь извъстій, уясняющихь и дополняющихъ сообщаемыя въ печатаемомъ памятникъ свъдънія. Повятное дело, что определяя дату документовъ, (гдв она не обозвачена), говоря объ ихъ авторахъ, (гдв они не указаны), опредълня научное и историческое значеніе памятнивовъ, пополняя ихъ выдержками изъ другихъ обнародованныхъ и необнародованныхъ документовъ, и т. п.,мы не повторяемъ того же самаго въ текств сочиненія. Напротивъ, потому именно замъчанія спеціально-документальнаго характера им и отнесли къ примъчаніямь въ придоженіяхъ, что находили не удобнымъ говорить объ этомъ въ текств самого изследованія. Въ этомъ легко можетъ убедиться всякій даже при поверхностномъ обзор'в нашей вниги. Равумфется, между нашими примъчаніями къ документамъ и текстомъ сочинения есть тасная связь, но связь эта такова, какая естественно должна существовать между фундаментомъ и построеннымъ на немъ зданіемъ, между матеріаломъ и обоснованнымъ на немъ изследованіемъ... Рецензентъ указываетъ на три примъчанія въ документамъ, гдъ якобы означенная связь переходить въ повтореніе текста изследованія. Насколько правъ рецензентъ, это можно видеть, расврывши первое указанное имъ примъчание (стр. 259) и сличивши его съ соотвътствующимъ ивстомъ въ самомъ сочиневіи.

Примпчание къ грамотт јеру. салимскаго патріархи Өеофина нію тексть въ сочиненіи (стр. (стр. 258-261, прилож.).

Извъстно, что православная южнорусская іерархія возстановлена была самь по себі представляль много іорусалимскимы патріархомы Өеофа- благопріятныхы данныхы для осу-

Соотвътствующій примъча-299—303).

Прівадъ Өсофана въ Кіевъ уже

номъ во вреия посъщения имъ (въ ществления завътной мысли право-1620-1621 гг.) западно-русскихъ областей. Объ этомъ событін въ лютописи монастыря Густынскаго, между прочимъ, говорится: "моляху святвйшого цазриарху (по прибытін его въ Кіевъ) всв благочестивин, да ниъ оставить святыню, да посвитить имъ ещископи. Святьйшій патриарха возбранящеся имъ того, бояху бо ся краля и ляжовь, таже свять пшого патриарху взяша на рамена и опеку свою благочестивое войско, гетианъ, глаголемый Петрь Сагайдачный". Увъренность Өеофана въ надежности олеки козаковъ, которые поточных патриарха стражбою аки пчелы матицу свою , была настолько велика, что онъ на этотъ разъ не убоялся послать грамоты, (въ родъ помъщенной нами), гдв убъждаль южноруссовъ безъ колебанія избрать изъ своей среды достойныхъ людей для посвященія ихъ въ епископскій санъ, не боящеся повеленій и запрещеній мира (т. в. польскаго правительства), яко же тыкогда родителіе Моиссевы не бляшася повеленія Фараонсва. — Впрочемъ, не смотря на вооруженную поддержку козаковъ, Оеофанъ ве рвшался открыто посвящать ісрарховъ; посвящение совершалось большими предосторожностями и въ тайнъ отъ польскихъ властей. Такъ постановленіе въ епископы Ислін Копинскаго происходило (6 овт. 1620 г.) въ братской Богоявленской церкви въ нощи (льт. густ. мон.). Въ той же церкви (а не въ печерской даврв, какъ утверждають всв наши изследователи ) и также тихо

славныхъ южно-руссцевъ -- возстановленія своей оскудівшей ісрархін -омонкоп кілочні актин анафоночія оть константинопольскаго патріарха, въ въдънін котораго находилась и русская церковь, а также и отъ другихъ восточныхъ іерарховъ); во независимо отъ этого, ко времени означеннаго пріфада самое положеніе дёль въ литовскорусскомъ государствъ представлялось наиболье удобнымъ для ръшительныхь дёйствій православныхъ въ интересахъ улучшевія своей церкви. Польша находилась въ самомъ критическомъ положения. Съ разныхъ сторонъ угрожали ей войны отъ соседнихъ государствъ. вительству, озабоченному тревожнымъ состояніемъ государства, естественно было съ большею осторожцостію, чёмь когда либо, ситься въ законнымъ требованіямъ православныхъ ныхъ, — тъмъ болве, что въ числв последнихъ состояло и столь не--опак кмеда воннак св вомикохдо рожское войско, во главт съ своимъ зваменитымъ гетманомъ Сагайдачениъ близко принимаещее къ сердцу интересы своей религіи. Все это православнымъ южно-руссамъ хорощо было извъстно; въстно было, какъ правительственныя власти начали заискивать передъ козаками. входили съ ними въ переговоры, щедро расплачивались за ихъ участіе въ московской войнъ, предлагали имъ авансы скупились на заманчивыя объщавія за будущія ихъ услуги для Рвчи Посполитой, и т. п. 1). - Ра-

<sup>&#</sup>x27;) Митр. Евгеній (Опис. Кіев. Соб., стр. 159. Закревскій (Опис. Кіева, изд. 1868 г. стр. 48), Максимовичь (Собр.

<sup>1)</sup> Dzieje Polski podług ostatnich

з тайно (а не торжественно и при большомъ стечевія народа<sup>1</sup>) совербыло (8 окт.) посвящение, и митрополита. Современникъ и очевидець событія, извістный отступникъ отъ православія Кассіанъ Саковичь, въ своемь Epanorthosis'ь говорить: "Kiedy Patriarcha Ierozolimski (ieśli nim byl) Theophan swiecił w Bratskiey cerkwi w nocy kozackich władykow y Pseudomitropolite Boreckiego, azali nie szeptana nierzkąc czytaną liturgia miał, radziby byli, żebu nie tutko człowiek, ale y mucha nie słyszala ich liturgiey, dla tego okna nie tylko okiencami, ale y kobiercami pozabiali". (crp. 33). Свидетельство это получаеть еще большую вфру отъ того, что авторъ  $\Lambda$ ιθος'α, старательно опровергая, по возможности, всв мъста въ Ерапотthosis' в. не отрицаеть означеннаго заявленія Саковича о сврытномъ посвященім въ Братской церьви митрополита Борецкаго и другихъ ісрарховъ; онъ только старается ославіноваває отвринорянсю вінорянє атиб въ списав неблагопріятномъ для православныхъ. Воть ответь автора  $\Lambda \iota \vartheta \circ \varsigma' \alpha$ : To nie est prawda, bo lubo okna zabite były dla tego, aby ludzie, obaczywszy swiatlość, do cerkwie się nie cisnęli; przecię ieden spiewak Patriarszy na imie Gabriel zakonny kapłan, według zwyczaiu Graeckiego, cicho spiewał (crp. 91).

М. О. Кояловичь думаеть, что Сигизмундъ III, изъ опасенія козациихъ волненій, на сеймі 1620 г., на словахь даль разрышение натріарху Өвофану посвятить православных іврархов: (Лит. Цер. Унія. II. 113). сочиненій. II. 185). Кояловичь (Лит. Церв. Унія. II. 114) и друг.

зумъется, православимы остественпо омио воспользоваться стеченіемъ указанныхъ обстоятельствъ въ вово вінерупоко скарив оть той египетской неволи, какой она находилась чрезъ вынужденное оскудение въ ней высmeй іерархін, — что действительно ими (православными) п было сдълано.

Окружниъ Өеофана подобающимъ его сану почетомъ и обезопасивъ "отъ противныхъ волковъ", т. е. оть возможныхъ преследованій со стороны польскаго правительства 1), -- православные витств гетианомъ Сагайдачнымъ, (прибывшимъ въ Кіевъ "наведити" патріарха), "почани раду въ томъ чинити, жебы могли пастырей православныхъ мети въ церкви своей ""). Результатомъ этой "рады" было появление разосланныхъ отъ имени патріарка грамоть, убіждавшихь православныхъ южно-руссцевь, чтобы они избрали изъ среды себя достойныхъ диць для посвященія нхъ въ епископскій санъ, "не боящеся повельній и запрещеній міра (т. е. польскаго правительства), якоже ивкогда родителіе Монсеевы не боящеся повеленія Фараонова" и какъ апостолы че страшились "суровства" озлобленныхъ

badań, Józefa Szujckiego. 1831. 1864 r. т. III. стр. 214,

<sup>1)</sup> Когда Өсофанъ прибыль въ Кіевъ, козаки "аки пчелу матицу свою, тако святвёшаго отца и растыря овцы словесныя отъ волковъ противныхъ стрежаку" (Летописець о первоив зачатін и созданін св. обители монаст. Густынскаго, -- въ Чтен. Москов. Общ. Исторін и Древ. за 1848 г.).

Вірші на жалобный погребъ 1) Митр. Евгеній, Кояловичь и друг. | Сагайдачнаго, изд. 1622 г., въ Кіевъ.

но согласиться. Если бы королемъ дано было подобное, хотя и словесное разрѣшеніе, то, безъ сомивиія. Өеофанъ не преминуль бы выставить его на видъ какъ оправдательный аргументь своихъ действій; между темъ изъ помещенной нами грамоты видно, что патріархъ считалъ имъющее быть посвящение епископовъ дёломъ крайне нежелательнымъ для польскаго правительства и потому запрещенныма. Точно также трудно было бы объяснить молчание объ упомянутомъ королевскомъ разръщевін (если бы оно на самомъ дёлё было дано) и въ тёхъ брошюрахъ, которыя спеціально были посвящены оправданію Өеофана оть нареканій датино-уніатской партін за якобы незаконное возстановленіе имъ южно-русской православной ісрархіи. Наконецт, мивнію г. Кояловича противоречить самый характерь отношеній польскаго правительства къ ігрусалимскому па-Правда, польское правительство по прівздв Ософана въ юго - западную Русь "окружило его своимъ изысваннымъ вниманіемъ, объявило всёмъ, чтобы уважали и покопли высокоуважаемаго мужа и послало въ нему своего чиновника, который нисколько не стесняль (?) патріарха"; но насколько во всемъ этомъ было дъйствительнаго уваженія и довфрія въ Оепоказать офану преврасно можетъ следующій отрывокъ изъ письма коронного гетмана Станислава Жолкъвскаго въ тогдашнему кіевскому воеводъ Оомъ Замойскому: "Nie słyszałem nic - писаль Жолкъвскій, o tych praktikach, któreby miały bydź od Moskwy, miewam z Kijow- 1621 r.

Но съ такимъ мевніемъ едва ле мож- і іудеевъ 1). Православные съ радостію отоявались на призывь Өеофана и своихъ кіевскихъ единовфрцевъ, прибыли въ большомъ количествъ въ Кіевъ въ годовому празднику печерской Лавры (15 авгус.), и тогда же намътили ивсколькихъ кандидатовъ на епископскія канедры 2). .Самое посвященіе этихъ кандидатовъ началось съ вачала овтября того же 1620 года. Первымъ рукоположенъ былъ на перемышльскую канедру межигорскій игумень Исаія Копинскій. Прсвящение происходило 6 октября - пятница) въ богоявленской церкви кіево-братскаго монастыря, причемъ, -- такъ какъ относительно возстановленія православной ісрархін не имфлось королевскаго разрешенія, — приняты были большія предосторожиссти: время для хиротонія избрано было позднее,

1) Прилож. Ж XXXV. Өеофанъ прибыль въ Кіевь около 20-хъ чисель марта 1620 г. и почти въ продолженіе двухъ мъсяцевъ своего пребыванія здъсь не делаль никакихъ духовныхъ распоряженій; причивы этой медлительносты со стороны патріарха прекрасно выаснены въ известномъ труде М. О. Коядовича — Литов. Церков. Унів (т. 11. стр. 214). Мы не соглашаемся только съ предположениемъ уважаемого изслъдователя, что будто-бы на сейнь 1620 г. дано было королемъ словесное позволеніе относительно возстановленія православной ісрархіи. Независимо отъ соображеній, высказацимхъ нами въ примъчани въ документу, подъ № XXXVII, подобное разръшение не могло иметь места уже и погому, что сеймъ въ 1620 г. быль не въ мае месяці, какъ дуналь авторь Литов. Церковной Уніи, но въ ноябра, когда, сладовательно, возстановленіе православной ісрархін уже началось.

3) Werificatia niewinności, 1834.

skiej strony czeste wiadomości, nic одна церкви были завъщены, чиmi o tym nie pisza: może to bydź тали и пъли техо, монастырь окруze się tam co secrete dziele; gdysz жень быль возавами 1). Кромв паbawienie się tak długie w Kiiowie tego Patryarchy nie iest bez podeizrzenia. Bo on nie na co innego, iedno na praktyki wysłany był do Moskwy z Constantynopola, żeby Moskwe buntował przeciwko Coronie: i nie tendy iachal, ktorendy wiec insi Patriarchowie iezdżałi; ale sobie przez Orde szukał inszey niezwyczainej drogi. Przeto dobre że WM., moi Mciwy Pan, raczysz napisać do sług swoich, zeby byli na to intenti, bo musi bydź niedaremna Jego Krol. Mość raczy mieć od kogoś o tym przestroge. Co się tycze tego Patryarchy, szkoda by go wolno przepuszczać, że sam z chęci swoiey chciał tu bydź we Lwowie, i byłby (lobry zatrzymania go sposób, by tu był w ten krai przyjachał. Informowałem dostatecznie P. Paczanowskiego, y dałem mu chędogi Uniwersał, żeby tego Patriarche we wszelkiey miano uczciwosci, yszby się nie domyslili, że co sinistre o nim rozmyślamy. Wedle tego Uniwersalu Saidacznego obawiam się, żeby go kozacy nie chcieli prowadzić do Terechtymirowa, zaczym się stantibus rebus trudno by zaś miał bydź zatrzymany. Zwłaszcza że, iako y WM. sam bacznie uważac raczysz, na to pilny wzglad miec potreba, yszby ztąd większych sedytiej tumultow miedzy kozaki nie urosło!), (Iisty Stanislawa Zólkiewskiego, Krakow, 1868 ctp. 145-146).

тріарха, въ рукочоложенін Исаін принимали участіе: болгарскій софійскій митрополить Неофить, уже прскотрео трат жавшій врачатнорусскихъ обителяхъ и въ этому времени, очевидно, нарочито вызванний въ Кіевъ, и стагонскій епископъ Авраамій, ваходивнійся при Өеофанъ 3). Въ следующее воспресенье, 8 октября, въ той же богоявленской церкви, съ такими же предосторожностими и при участін техъ же ісрарховъ, (можеть быть съ присовокупленіемъ Исаін), носвящень быль на кіевскую и галяцкую митрополію игуменъ кіево-михваловскаго монастыря Іовъ Ворецкій. Вскор'й посл'й того (не позже 20-хъ чисель октября) в освящень быль на полодкую архіолископію Мелетій Смотрицкій, прошедшій предварительно двъ низмія ісрархическія степени (діаконскую и пресвитер-

<sup>1)</sup> Приложенія. Принвч. въ документу XXXVII; Летописець густынс. MORACTEDA.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Настольная грамота Исаін (въ конін) находется въ Архивъ Минист. Иностр. Двяв въ Москвв. (Двяа налороссів, годъ 1622). Сравн. Рус. Истор. Библ. т. II. стр. 663, Архивъ Юго-Заап. Рос. ч. 1. т. V. № 1.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) М. А. Максимовичь относить посвящение Мелетія Сиотрицкаго на полоцкую архіепископію къ началу декабря 1620 г., причемъ называеть его недавнимъ архимангритомъ свято-духовскаго братскаго монастиря въ Вильнь (Собраніе сочин. І. 367). Но это невърно. 2-го ноября 1620 г. Смотрицвій присутствоваль при погребенів свято-духовскаго архимандрета Леонтія Карповича уже въ саив "архісписвопа полоциаго, владыки витебскаго и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дата письма 23 іюля (3 авг.) 1620 r.

crym)). Satěma yme no bněszě (7 янв. 1621 г.) Өеофана изъ Кіева, на пути въ Востову, имъ посвящены быля (въ сослуженія съ прочими прежде поставленными іерархами, провожавшими патріарха подъ охраною 3000 козаковь, во главъ съ гетманомъ Сагандачнымъ): въ трехтемировскомъ настыръ тамошній архимандрить Ісзовіндь Курпевичь на спископство владимірское и брестское, въ гор. Білой Церкви-чернчицкій нгуменъ Исаавій Борисковичь на епископство луцкое и острожское, въ гор. Животовъ (нитвін православнаго внязя Стефана Четвертинсваго) — меледкій игумень Пансій Ипполитовичь на епископство ходиское и бъльское. Кромв того, по всей вероятности, въ это же время на туровскую и пинскую еедру назначень быль греческій стагонскій епископъ Авраамій .).

истиславскаго". (см. Казанье на честной погребъ... Леонтія Карповича).

1) О посвященів Смотреннаго во священня у Мужновскаго находится сл'ядующее довольно курьезное нав'ястіє: Gdy się, (Смотрецкаго) па iereystwo, stan wielki powodywano, y iuzz swięcono, iereyskiey szaty nie dostawado,— то Мужновскій (впосл'ядствів) счятал знакомъ, предв'ящавшимъ будущую взийну Смотрецкаго православію (An tidotum... взд. 1629 г., янс. 11 на обор.).

а) Лютопись туст. монастыря.—
Настольная грамота луцкому енископу Исааків Борисковичу (оть 30 янв. 1621 г.) находится (въ копів) въ Главнома Арх. Мин. Иностр. Діль въ Москвъ.—
Грамота Ософана о возстановлевія западно-русской ісрархів напечатана въ V. т. 1-й части Архива Юго-Зап. Россій подъ 16 1; но только здісь дата грамоти—, кісею, літа отъ создавія міра 7128, а отъ воплощенія единороднаго сина Божія літа 1620, индикть 3",—обозначена местрию. Очевядно, документь, въ которомъ трак-

туется о вспах, посвященных ософаномо епископахо, не могь быть выдань во Кіевь, во 1620 году.

Изъ сопоставленныхъ нами выдержевъ, надъемся, достаточно ясно видно, что указанное рецензентомъ примъчаніе не есть повтореніе текста изслідованія; безъ труда также можно понять и то, съ какою цвлію сдвлано означенное примъчание. Въ нашей церковно-исторической дитературъ установилось мивніе, что якобы первве всего посвящень быль і русалимскимь патріархомь Өсофаномь Іовь Борецкій (на кіевскую митрополію), и что посвященіе это совершено было въ Кіево-печерской церкви торжественно, при большомъ стеченія народа. Мявніе это, несогласное съ двяствительностію, требовало опроверженія, что нами и дізлется въ примъчания посредствомъ выдерженъ изъ современныхъ памятинковъ. Далве. М. О. Кояловичемъ высказано было предположение, что король Сигизмундъ III на словахъ далъ разръщение патриарху Өеофану посвятить православныхъ іерарховъ. Предположеніе ото тоже обазалось невёрнымъ и требовало опроверженія, что также ділается нами путемъ разныхъ соображеній, подкріпливенціхъ документальными данными. Помъщая указанныя опроверженія въ прямічаніи въ документу, мы имваи въ виду подготовить для себя надлежащую почву при составленіи текста изследованія чтобы впоследствін, излагая факть возстановленія патріархомъ Өеофаномъ западно-русской іерархіи, уже не возвращаться въ разбору невърныхъ мерній и предположеній объ этомъ предметь, не уклоняться въ сторону, но говорить объ означенномъ событім на основанія данныхъ, предварительно уже критически провъренныхъ. Такъ, дъйствительно, мы и поступаемъ въ соотвътствующемъ примъчанію текстъ изследованія, отсылая читателя для справокь, (где оказывалось нужнымъ), къ приложеніямъ.

Тоже самое должно свазать и относительно двухъ другихъ указаній рецензента на наши примітанія, которыя якобы представляются повтореніемъ текста изслідованія.

Digitized by Google

Такъ, на стр. 298 и 299 г.г. (прилож.) нами приводится довольно общирная выписка изъ Беспов на долнія св. Апостоль, изд. 1624 г. въ Кіевъ, представляющая собою тоже своего рода документь. А въ текстъ изслъдованія (72 стр.) на основаніи этой выписки (со ссылкою на нее) дълается краткое замъчаніе объ отношеніяхъ кіево-печерской лавры къ дятеловецкой обители. Гдъ же здъсь повтореніе? Въдь такимъ образомъ, съ одинаковымъ правомъ, рецензентъ (буде онъ послъдователенъ) всякій помъщенный нами въ приложеніяхъ документъ можетъ считать повтореніемъ текста!

На стр. 283 (прилож.) мы говоримъ, что помъщенная нами подъ № XLIII грамота представляетъ новыя данныя для болъе точнаго опредъленія времени возвращенія Мелетія Смотрицаго съ Востока; указываемъ на прежнія неточныя мивнія объ этомъ предметѣ; говоримъ о несоотвѣтствій ихѣ съ обнародованною грамотою и о согласіи послѣдней съ Апологією М. Смотрицкаго, — словомъ, стараемся, по возможности, точнѣе опредѣлить время возвращенія М. Смотрицкаго на родину. Это примѣчаніе даетъ намъ возможность сказать въ текстѣ изслѣдованія (стр. 130), что Смотрицкій єз концю 1625 г. или єз началь слюдующаго (1626) прибыль єз Кієєз. И вотъ подчеркнутыя нами слова, по мвѣнію рецензента, и есть повтореніе примѣчанія!..

Последнее замечание рецензента на 2-ю половиву на шей книги касается якобы неисправнаго издания помещенных в нами здесь документовъ. "Многіе изъ документовъ,—говоритъ г. Петровъ,—изданы, къ сожаленію, неисправно, и объясняется это не только свойствомъ самихъ документовъ, иногда испорченныхъ и полуистлевшихъ, но отчасти и спешностію работы автора во время его разъездовъ, и его неопытностію въ чтеніи древнихъ документовъ, особенно на первыхъ порахъ собиранія матеріаловъ. Въ одномъ месте (стр. 298) онъ самъ сознается, что не могъ прочесть подписей вследствіе крайней неразборчивости ихъ и порчи са

маго документя въ конечныхъ его частяхъ. Въ другихъ мъстахъ и безъ сознанія собирателя видно, что онъ не могъ разобрать въ документахъ многія слова и обозначиль пропуски точками. Болве всего пропусвовъ и точекъ встрвчаемъ мы въ тъхъ документахъ, которые помъщены въ началъ сборнива. Иногда собиратель, не разобравъ слова, такъ и пишетъ его въ непонятномъ видъ, съ вопросомъ недоумънія въ скобахъ. Есть глухія указанія на источники (стр. 289, 290, 352 и друг.), тогда вавъ эти источниви или регистрованы, или легко могли быть регистрованы по укаванію самаго г. Голубева.. Особенно-неисправно или съ неисправныхъ списковъ изданы № № 18 и 35. Всявдствіе того, вторая половина книги г. Голубева, не соотвътствуя строго научнымъ требованіямъ относительно изданія памятневовъ, во многихъ случаяхъ можетъ служеть только инвентаремь для другаго, болюе исправнаго и научнаго печатанія этихъ документовъ и матеріаловъ".

Таковъ суровый приговоръ нашего рецензента объ изданныхъ нами въ приложени къ сочинению документахъ. Приговоръ этотъ мы считаемъ голословнымъ и несправедливымъ. Дъло въ томъ, что собирателю древнихъ документовъ приходится имъть дело съ рувописнымъ матеріаломъ, не всегда одинаково сохранившимся. Попадаются рукописи въ преврасномъ видъ дошедшія до нашего времени, попадаются, -- притомъ очень неръдко, -- и попорченныя Хорошо сохранившаяся рукопись и читается легко, а поврежденная, полуиставышая, разбирается съ трудомъ, а мъстами и вовсе не можетъ быть прочтена. Если нъкоторыя мъста въ документахъ оказываются отъ времени окончательно изглаженными, то, разумвется, приходится мириться съ существующимъ фактомъ и по необходимости, при печатаніи документа, обозначать изглаженное масто точками. Подобныя точки можно встрачать за-частую въ изданіяхъ нашихъ археографическихъ коммиссій, а равно и въ лучшихъ заграничныхъ сборнивахъ древнихъ доку-

ментовъ. Винить за это издателей было бы крайне несправедливо. Правда, нашъ рецензентъ добавляеть, что неисправность нашего изданія документовъ объясняется не только порчею ихъ самихъ, но отчасти также спешностію работы и неопытностію въ чтеніи древнихъ особенно на первыхъ порахъ собиранія матеріаловъ. Но этотъ упревъ рецензента имвлъ бы значение только въ томъ случав, если бы онъ сличиль какой нибудь изъ неисправно, по его мевнію, напечатанных в нами документовь съ подлинникомь и предложиль свое болье исправное чтенів. Но рецевзенть этого не дълаетъ. Онъ, очевидно, держится такого образа. мыслей. Болве всего точекъ находится въ документахъ, вапечатанныхъ издателемъ въ начале его книги: ergo, на первыхъ порахъ собиранія матеріала онъ быль менве опытенъ въ чтеніи древнихъ рукописей. Наивное предположеніе! Кавъ будто мы собирали документы по хронологическому рецепту! Сивемъ увврить рецензента, что первыми собранными нами документами и были именно помъщенные нами въ концъ книги (напр. докум. подъ № № LXXIII-LXXXII) и сравнительная ихъ исправность (почти отсутствіе точекъ) объясняется ви чамъ инымъ, какъ только сохранностію самихъ подлиненковъ, съ которыхъ они были списаны. Притомъ намъ представляется очень страннымъ, почему рецензентъ, желая доказать нашу неопытность при чтеніи документовъ, прибъгаетъ къ предположеніямъ, и не ръшается- какъ мы уже замътили-стать на почву фактическую. Онъ имълъ и имъетъ полную къ тому возможность. Не всв изданные нами документы находятся въ недоступныхъ для него архивахъ и библіотекахъ. Въ нашей внигв помвщено не малое количество документовъ, хранящихся и въ Кіевъ: въ Кіево-Печерской давръ и Центральномъ Архивъ при Университетъ св. Владиміра. Помъщены даже такіе документы, въ нашей академической библіотекв которые находятся и Церковно-Археологическомъ музев, -- следовательно, что вазывается, подъ руками и въ рукахъ у рецензента. Приведеніе ніжоторых строкь из этих документовь въ подтвержденіе неисправнаго изданія их нами, безь соменнія, было бы лучшимь доказательствомь, чімь разнаго рода догадки, притомь построенныя на зыбкой почві.

Отклоняя отъ себя упрекъ въ неисправномъ изданіи документовъ, какъ совершенно голословный, -- мы далеки отъ мысли считать себя непограшимыми при чтеніи древвихъ рукописей: инило слово похвальное! Очень можетъ быть, что кое-гдв въ очень неразборчивомъ и попорченномъ документв мы не прочли нескольких словь, которыя более опытный чтецъ смогъ бы и прочесть. Но не думаемъ, чтобы отъ этого напечатанные нами документы теряли свое историческое значеніе и мноме (?) изъ нихъ могли служить только инвентаремь (?) для другаго изданія этихъ документовъ. Вообще, ны сивемъ думать, что наша неопытность при чтеніи древнихъ документовъ далеко не достигаетъ до такихъ громадныхъ размфровъ, какіе угодно было создать г. рецензенту. Можемъ представить тому некоторыя и доказательства. Рецензенту извёстно, что въ числё приложенныхъ нами къ сочинению документовъ четыре есть и такихъ, которые напечатаны были уже прежде и переизданы нами вновь по важности ихъ для предмета нашего изследованія и малодоступности періодических визданій, гдв онв прежде были помъщены. Печатали мы эти документы по тъмъ же рукописямъ, какими пользовались и прежніе издатели. Возьмемъ одинъ изъ наиболюе неразборчивыхъ документовъ и сопоставимъ текстъ его въ нашей внигъ съ текстомъ прежияго изданія, отмъчая болье крупныя разночтенія курсивомъ.

Протестація отъ имени уніатскаго митрополита В. Рутскаго касательно насильственнаго отобранія Петромъ Могилою и его сподвижниками Кіево - Софійскаго собора. 1633 г. Іюля 18.

Текстъ документа въ нашей книг (прилож. стр. 530 и сабд.).

Випись с внигь кгродских воеводства вневскаго.

Лета Божого нароженя тисяча шесть соть тридцать третего мёсяца шюля осмынадцатого дия.

На вряде Его Королевское мидости Кгродскомъ въ замву Киевскомъ передоманою Станиславомъ Викгурою, городинчить и наместьннкомъ замку кновского, становши очевисто уроженый пань Станиславъ Корсанъ, именемъ преведебнаго въ пану Богу Его милости Отца Іосефа Велямина Рутьского, Архіепи-Киевского, Метрополиты Галицвого и всея Руси и Капитулы Его Милости въ унін святой будучить, соленитерь и з великинь жалемъ сведъчнаъ и претестовальсе противъко превелебному въ Бозе Его Милости Отъцу Петрови Могиле, кновъскому и всее въ унии нобудучое Руси Метрополитови, Аржимандритови монастыра печерского киовъского, и всей капитуле печерской и тутошней катедральной руской киевъской принципаломъ: Анатолему Мужиловскому, Сильвестрови Коссови, Софрониеви Почасъкому, Ивашъковскому чернъцемъ: Даннелеви Думинъскому, Анъдрееви Предмиръскому и сынови его Иванови Предремирскому Апостоловскому, комъпринципаломъ учипъку нижей менованого, и помощникомъ

Тексть документа въ прежнемъ изданіи (Кіев. Епарх. Въд. 1873. № 13).

Выписъ с внигъ Кгродскихъ вое-

Лета Божого нароженя тысяча шестьсоть, тридцать третого, мёсяца іюля осмынадцатого дня.

На Врядв Его Королевьское милости Кгродскомъ въ замку Кневскомъ перидо мьною Станиславомъ Викгурою Городинчивы и наместьникомъ замку кіевьского, становьши очевисте урожный панъ Станись павъ Корсавъ, мненемъ превелебънаго в пану Богу Его милости Отпа Госефа Велянина Рутьского, Архіепи-CEOHA, **МЕНКОПОСТЭМ** Кіевскаго Галицкого и всея Россіи и валитулы Его Милости в Унін святой будучить, солените и в воликить жалемъ сведьчилъ и протестовалсе противько превелебьному в Бозе Его милости Отъну Петрови Могиле, кіевьскому<sup>и</sup>— "въ унін будучой Руси Метрополитови, Архимандритови монастыра печерского киевьского, и всей Капитуле Печерской и тутошней Катедральной руской Кіевьской принципаломъ, Анатолему Мужиловскому, Сильвестрови Коссови, Софроцеви Поларскому, Ивашьковскому черньцемъ, Ланелеви Душиньскому, Anopeues Предримирьскому и сынови его Иванови Предремирскому, Апостоловскому, Компринциполомъ учиньку нижециенованого и помощникоми

нть нешаномь Кневьский, кторыть се поменти може, меновите Петрови Сызоновичови Бамие, Захаркови, Богданови, Веременъкови и Бы-200**6114061**4 слюсаромъ и визшимъ всимъ помодинкомъ ихъ, которыхъ вмена и прозвиска они сами леней BRIBIOTE H CAME UZE SESIOTE, O TO: ижь поменений Отець Могила, не . Заживши в речать своить правъныть сродвовъ, але рачей важивли вгвалтовного способу, на право посполитое и вины в номъ на трансъвгресьсоровъ описаные не огледаючисе, порозуменные и сполъне нарадивъщи и намовивъши з сполъпринципалами своими печерскою п киевъскою рускою катедральною капитулами, тудожъ звышь моноваными комъпринципалами, року теперещнего тесеча шестьсоть тридцать третего, месяца июля дванадцатаго дея, вышъ реченыхъ комъпривиниятовь своихь з немалою купою людей, такъ кневскихъ разныхь юриздицій мінцань (противко которыхь, кідысе имень и прозвискь ихъ досягне, протестація сеорсива о ръчь нижей выражную будеть занесена), также тежь слугь, боярь, подранныхъ и козаковъ монастыра печарского и инъшихъ людей, то есть волоховъ, которыхъ право перековывать заказуеть, которыхъ всихъ людей было до цети, албо шести сотъ человъва, въ стрельбою озимстою и начинив роженив до оойны належачить оружьемъ, такъ на перковъ светое Софіи, въ Киеве на горе будучую, яко тежъ на слободу при той цервви будучую, тутежь на јворъ мешкана урожоныхъ пана Мартина Корсака и панее Александун Чарковскаго Корсаковое

HIT MEMBROWS KHEBICKENS, KOTODINES се поменти може, меновите Петрови Сызоновичови Балясце, Захаркови Вогданови Веремеевькови и Бы-200671106.11 Спосаромъ и навшимъ всемь помощенкомь ихъ, которыхъ ниена и прозвиска они сами лепе веляють и самым звяють, о то нжъ поменения Отепъ Могида, не заживши в речахъ своихъ правыныхъ сродвовъ, але рыск заживши вгвалтовного способу, на право посполетое и вины, в немъ на траньсъвгресоровъ описаные, не огледаючися, по розумъвшыся и спольне нарадивши и намовявыши з сполъпринципалами своими Печерского п Кіевьскою Рускою Катедральною Капатулами, тудежъ възвищь меноваными комъпринципалами, року теперешнего тысеча местьсоть тридцать третего, месяца іюля двинадцатаго двя, вышь речовыхъ ковъпринцапаловъ своихъ з немалою купою дюдей, такъ кіевьскихъ разныхъ юрыздицких месчанъ (противность которых видысе именень и прозвишь ихь досяне в протестацию горсива о иже нижей выражную будеть занссеко), также тежь слугь, болрь, подданикъ и козаковъ ионастира печерского и наршахъ дюдей, то есть волоховь, которыхь право переховивать завазуеть, которыхъ всихъ людей было сотъ до пети, албо шести соть человека, в стрельбою, озына и вишимъ рожнымъ до возня **пачежалем**р оружень, такъ церковь светое Софіи въ Кіеве на горе будучую, яко тежъ на слободу при той церкви будучую, такъ тежь на дворь мешканя урожоных ь цана Мартина Корсава и панее Алевсандры Чарковского Корсаковое **мал**ъжонъковь, родичевъ протестую- | малжонковъ, родичевъ протестуючаго, лежачій въ Кново на горе за валомъ, который валь одъ монастыва Михайловского идеть, и дворъ также тежь мешчань, тамже за валомь при дворе мещимочихъ отъ церкве светое Софія, и одъ слобожань зъдавна делить, наслали. Которые комъпринъципалове, зъ придаными до себе помочъннками и сприспособленными людми, року мъсяца и дня выжей менованчкъ т. е. дня дванадцатаго июля, кгвалтовие. арматно на помененый дворъ мешканя родичовъ протестуючого насхавши, и до избы тое, въ которой ее милость пани Корсановая на тоть часъ зъгостьми вильку особъ шляхты, будучи правомъ оосполитымъ объварована, безъпечъне седела, зъ тижьбою ) подей възрияту прибраныхъ въшедши, домагалисе, абы имъ менованая пани Корсаковая влючи для одомъжненя церкве светое Софін, в поссесів Его Милости от ца Рутьского метрополиты и капитулы, водлугъ привилею светое намети Короля Его милости свежо змерлого будучое, дала, которая при обытъности гостей своихъ в шляхты, также тежъ и BO3H HXT двохъ одъ мене приданыхъ шля. хетнихь Яна Байкача и Богъдана Речицъкаго, также стороны шляхты при возныхъ будучихъ пана Васи. ля Гулянникого и чана Александра Завадовъского, гды вышей помененымъ комъпринципаламъ, яко белая голова, будучи субъ потестате марити, и не сун юримъ 1), не видечи привелею жадного, а индворянина отъду Могиле отъ короля Его милости на то приданого, одъповедила, же она росъказаня жад-

чаго лежичих в Кневе на горе за на-**ЛОМЪ. КОТОРЫЙ ВАЛЬ ОЛЪ МОПАСТИРА** Михайловскаго идеть, и дворъ так-MC TOMB MCCTAHD, TANKE SA BAJOMB при дворе мешкаючихь отъ деркве светое Софін и отъ слобожанъ зъ-JABHA, дели наслали. Которые комприяципалове, з придаными до себе помочъниками и соблеными себълюдии, року мъсяца и дня выжейменованыхъ, т. е. дня -да энвотевал , ккой отвтарканавк матно на помененый дворъ мешкаия родичовъ протестуючого насхавьши, и до избы тое, в которой ее милость пани Корсановая на тотъ чась з гостьми вильку особъшляхты, будучи правомъ посполитымъ обыварована, безпечне седела, личжбою людей в армату прибраныхъ вшедши, AOMOLWINCE. именованая пани Корсавова влючы кнанямодо къд Перкве Codin saccecus Ero Munocth otца Рутьского метрополиты и капитулы, водлугь привилею святое илмети Короля Его милости виерлого будучое, дала, качотова при бытности гостей своинхъ и тавже тежь и возныхъ UIXRLUI -вем скынавний оном сло сконр хетныхъ Яна Байкача и Богъдана Речицького, также стороны шляхты при возныхъ будучихъ пана Василья Голяницкого и цана Александ. ра Завадовьскаго, и гды вышей вомененымъ компринанцајамъ белая голова будучи субь поместате мерити (?) а не сукторым (?) не привилею жадного, а ни дворянина отцу Могиле оть короля Его милости на то приданого, отповедила, же она резсказаня жад-

<sup>1)</sup> Опечатка.

<sup>\*)</sup> T. e. sub potestate mariti, a ne suii uris.

пого отъ его милости отца Рутска- ного отъ его милости отца Рутскаго метрополеты в капитулы Его митости вр небытиссти пана мальжонка своего, абы до одныканя тое церкви кому ключи давати, або оную одъныкати кому повволяти, любо уступовати мела, не маетъ, и тое цервви такъ Его милости отъцу Могиле, яко тежъ и никому ннъшому не уступуеть и одимеати не повволяеть; теды они кгвалтов. не и зъ крыкомъ и тумултомъ, рек-THE TO, ME MI, HOBBIA, MACHE LINчи свои и сами тую церковь одомъвнемо, и пришедин до тое цервви, такъ у воротъ, которыми на циинтарь выходять, яко тежь и у церкве ку закристій, колодъки поодъбіявьши обухами и поодътинасыци шаблями, до церкви вошли и омую кгвалтовне подъ моцъ менованого Его милости отъца Могилы загорвули, кенги, аппараты, вси справы такъ на метрополію киевскую, яко и на архимандрію печерскую, и все, штокольвекь тамъ нашли, забрали и т. д.

го метродолиты и Капитулы Его митости в небытности пана малжоньва свого, абы до одъчиканя тое церкви кому ключи давати, або OHYEO OZMEKATH KOMY HOSBOJATE, любо оные уступати мела, немаеть, и тое Цервви такъ Его милости отцу Могиле, яво тежь и никому ннышому не уступуеть и одишваты не позволяеть; теды они кгвалтовне и зъ крыкомъ и тумультомъ, рекшн то, же мы поведа маемь ключи свои и сами тую церковь одомькнемо, а пришедши до тое церкви тавъ у вороть, которыми на цминтарь входять, яко тежь и у цервве и закристия, колодки поодбыявьши обухани и поод пыкавшы шаблями. До церкви вошлы и овую отовявоном сподъ монованого Его милости отьца Могилы загорнули, книги, абпараты, вси справы такъ на метрополію вневьскую, яко и на архимандрію Печерскую и все штоколвекъ тамъ нашли, забра-AH H T. A.

Не думаемъ, чтобы наше чтеніе приведеннаго документа реценвенть нашель худшима чтевія прежнихъ мадате-А можеть быть, кто вибудь, знакомый съ нашею старописьменностію, найдеть тексть документа въ нашей венгв и лучшимо?

Особенно неисправно изданными рецензенть считаеть довументы, помъщенные у насъ подъ № № 18 и 35. Что васается до последнего довумента, то онъ хотя извлечевъ быль нами изъ очень неразборчивой рукописи, но напечатанъ исправно. На восемь печатныхъ страницъ намъ прищлось сдвлять точекъ въ общей сложности не больс трехъ строкъ, при чемъ по необходимости пропущенныя мъста не нарушають смысла прерываемой ими ръчи и нисколько не умаляють исторического значенія этого въ высшей степени важнаго документа (письмо основателя скитской обители схимонаха Іова Княгиницкаго къ геромонаху Кириллу Транквилліону, заключающее въ себъ критическій разборъ составленнаго послъдмимь "исповыданія выры"). Напрасно, поэтому, рецензенть приравниваетъ текстъ означеннаго документа къ инвентарю для другаго болве исправнаго и научнаго изданів. — Что насается до документовъ подъ № 18, то при печатани ихъ мы дъйствительно часто должны были прибъгать въ точкамъ. Но это вовсе не зависъто отъ нашей неопытности при чтеніи древнихъ документовъ. Рукопись, которою мы пользовались, относится въ XIX стольтію и переписана до такой степени четко, что читать ее можеть всякій грамотный человъкъ. Но дъло въ томъ, (какъ мы объясняли въ примъчанія къ документу, стр. 153-154), что извъстный списокъ этой западно-русской по происхожденію рукописи принадлежить перу великоросса, для котораго многія слова въ ней, очевидно, были непонятны, и онъ, копируя ихъ; при перепискъ допустилъ много ошибокъ. При печатаніи рукописи ея текстъ, по возможности, былъ возстановляемъ нами; но въ техъ местахъ, где это оказывалось крайне затруднительнымъ, мы ставили точки. Намъ извъстно, что С.-Петербургская Археографическая коммиссія требовала около 1875 г. изъ Московской Синодальной библіотеки означенную рукопись съ целію издать ее; но нашла это неудобнымъ въ виду крайней трудности возстановленія текста. Мы же решились издать часть рукописи и не въ окончательно возстановленномъ видъ въ надеждъ, что извлеченные изъ нея документы, не смотря на и жкоторую неисправность текста, не утратять своего церковно-историческаго значенія и для науки будуть далеко не безполезны. Мы думаемъ, что не ошиблись,--и съ удовольствіемъ можемъ ваявить, что изследователи въ научныхъ интересахъ уже воспользовались означенными документами, представивъ связный и обстоятельный анализь ихъ содержація. (Палинодія

Захаріи Копыстенскаго и ся мьсто въ исторіи западно-русской полемики XVI и XVII в.в., изслыдованіе В. З. Завитневича. Варшава. 1883 г. стр. 64-84). Впрочемъ, будемъ справедливы. Мы действительно заслуживаемъ упрека относительно двухъ документовъ, помъщенныхъ нами подъ № 18. -хотя этого именно упрека и не дъластъ намъ рецензентъ. Именно думаемъ, что, употребивши больше усилій, сильнъе поработавши головою, -- мы могли бы возстановить тексть означенныхъ документовъ полние и исправние. Къ этому заключенію мы пришли, работан въ настоящее время для Кіевской Археографической коммиссін надъ возстановленіемъ текста нъкоторыхъ другихъ частей рукописи, еще негав неизданныхъ. Но мы надвемся въ скоромъ времени указанный нами упрекъ снять съ себя, издавши означенные допументы (въ одномъ изъ томовъ Архива Юю-Зап. Россіи) вторично и уже, если не въ окончательно возстановленомъ видъ 1), то, по прайней мірів, въ значительно исправивітиемъ.

На замъчание рецензента, что у насъ есть имхія указанія на источники, отвуда заимствованы документы—отвъчаемъ: мы всегда подъ документами обозначали изъ какихъ
библіотевъ или архивовъ они извлечены нами, при чемъ
отмъчали № №, подъ коими они значатся въ каталогахъ.
Если же памитники оказывались не записанными въ описи,
то, понятное дъло, мы не могли выставлять на нихъ № №
по произволу. Рецензентъ говоритъ, что такіе памятники
легко могли бы быть регистрованы по нашему указаню.
Но подобное дъло не входило въ кругъ напихъ обязанностей: для этого существуютъ лица, коимъ въдать о томъ
надлежитъ. Вообще, означенное замъчаніе рецензента имъло бы значеніе въ томъ только случать, если бы онъ соммю-



<sup>1)</sup> Какъ неисправенъ списокъ означений рукописи и какъ, поэтому, трудно разсчитывать на безусловно точное возстановление си текста, —для пониманія этого приведемъ котя нісколько словъ искаженныхъ переписчикомъ: мы ожили написано вибсто множили, аназ'—вибсто и интах, льта - вибсто видай, имамы —вибсто и мамы (т. е. натери), веселити—вибсто вселити, или —вибсто але, иже —вибсто ижъ, снасны —вибсто сласти, и т. д. безъ конца.

вамся въ подливности нъкоторыхъ, помъщенныхъ въ нашей внигъ памятниковъ. Но мы увърены, что подобное сомнъніе у рецензента возникнуть не можеть,—тъмъ болъе, что указываемые имъ не регистрованные документы находятся у него подъ руками.

Послъ замъчавій, касающихся приложеній въ нашей книгъ, проф. Петровъ переходить къ обзору самаго изслъдованія,— причемъ,— вакъ нами замъчено,— обращаеть вниманіе на такіе пункты, которые касаются непосредственно Ц. Могалы, или же представляють новое откровеніе исторической науки по данному предмету, или же отвываются предположительным характеромь и не выдерживаеть строюй критики. Мы оставляемъ въ сторонъ не всегда точное изложеніе нашего изслъдованія г. рецензентомъ 1): за это отвътственность несеть онъ. Для насъ важна его строиля критика. На ней-то мы и сосредоточимъ свое вниманіе.

. Самыя начальныя строки первой главы вашего сочиненія вызывають уже со стороны рецензента критическое замічаніе. Мы говоримь: "Въ XVI и XVII стольтіяхъ древность и знатность были весьма цінными качествами въ глазахъ западно-европейскаго дворянства, польской шляхты и литевско-русской аристократіи. Поэтому вей знатныя лица того времени любили возводить начало своей родословной—часто вопреки здравому смыслу и исторіи—ко временамъ самымъ отдаленнымъ,—ко временамъ римской имперін, Александра Македонскаго, Ноя, Авраама и даже Адама. Подобное же стремленіе мы замічаємъ и въ фамиліи Могилъ. Изъ дошедшихъ до нашего времени польскихъ гербовни ковъ, писанныхъ главнымъ образомъ съ цілію льстить честолюбію звати, и изъ книгъ, посвященныхъ Петру



<sup>1)</sup> Разумбемъ заявленіе рецензента (якобы сь нашяхъ словъ), что Апологія Смотряцкаго яздана была вз 1629 г. и что въ этомъ же году въ Кіевѣ было два собора, наъ конхъ на одномъ произошло отреченіе М. Смотрицкаго отъ своего неправославнаго сочиненія.

Могилъ, мы узнаемъ, что означенная фамилія считала прямымъ своимъ родоначальникомъ Муція Сцеволу, потомки котораго будто бы изъ Рима перешли въ Грецію, а отсюда въ молдо-влахійскія вемли (родиву Могиль), где окончательно и поселились". — Рецензентъ по поводу мъста въ нашемъ сочинении дълаетъ слъдующее замъчание: пнельзя сказать, вмёстё съ г. Голубевымъ, чтобы фамилія Могиль двлала это, (считая Муція Сцеволу своимъ родоначальникомъ), вполев вопреки здравому смыслу и исторіи, такъ какъ румынское происхождение Могилъ не подлежитъ сомевнію, а Румыны не безъ основанія проязводять себя отъ Римлянъ; вполев же баснословно происхождение овмили Могиль именно отъ Муція Сцеволы".-- Мы не будемъ входить въ препирательство съ рецензентомъ по поводу этого замъчанія. Мы только, на основаніи его, позволимъ себъ сдвлать следующее умоваключение. Фамилия де-Круа утверждаетъ 1), что она обладаетъ неоспоримымъ доказательствомъ древности своего рода. Доказательство это заключается въ старинной картинъ, на которой средневъковою живописью изображенъ всемірный потопъ. Вода быстро возвышается. Ноевъ вовчегъ уже плыветъ и тонущіе члевы семейства де-Круа, едва поддерживаясь на водъ, перебрасывають свои грамоты и гербы въ руки молодой невъстки Нов, урожденной дъвицы де-Круа. Впрочемъ-подражаемъ въ выводъ нашему рецензенту - нельзя сказать, чтобы означенная фамилія дълала это (т. е. возводила начало своей родословной ко времени Ноя) вполнъ вопреки здравому смыслу и исторіи, тикъ какъ не безъ основанія вст живущіе теперь люди считаются происшедшими оть уцъльвшаго во время потопа семейства Поева; вполнъ же баснословна фамилія невъстки Ноя и факть передачи ей гербовь и грамоть.

Следующее замечание г. рецензента можетъ показаться,



<sup>1)</sup> См. наше сочинение: Описание и истолкование дворянских пербовь южно русских фамилий въ произведениях духовных писателей XVII в. (Труды Кіев. дух. Акад. 1872 г. т. 1П).

на первый взглядъ, болбе опаснымъ, такъ какъ оно имветъ въ виду разшатать (на ряду съ мелкими замвтками) нвисторыя изъ существенныхъ положеній нашего изследованія. Вотъ это замвчаніе.

Могила родился будто бы (по свидательству одного панегирина) 21-го декабри 1596 г., а не 1597, какъ полагали другіе историми. Такая разница въ означеніи года рожденія П. Могилы въ разныхъ источникахъ, впрочемъ чисто воображаемая, составляеть плодъ недоразумбыя и со стороны нашего автора. При счетв годовъ и летописныхъ вынладнахъ нужно различать прежній церковный годъ, вачинавшійся съ сентября, и новый гражданскій, начинающійся съ января місяца. Такъ какъ Петръ Могила родился въ однев изв промежуточных мёсяцевь этих двухь автосчисленій, то следовательно, годомъ его рожденів по церковному літосчисленію быль 1597, а по гражданскому-1596 годъ. Кромъ того, въ XVII въкъ употреблялось изръдка и лътосчисление съ марта мъсяца. Это-то различие между различении автосчисленіями и не привято авторомъ изследованія въ разсчеть въ нівкоторых других случаях вапримірь, при опредъленія времени вончины Кіево-Печерскаго архимандрита Захаріи Копыстенскаго и избранія на его м'ясто II. Могилы (стр. 66 и 67), пострижения Смотрицииго въ монатество (стр. 104), изданія повъсти о діаволю отъ Отечвива Спитскаго (стр. 411) и др. Что же касается рожденія П. Могилы 21-го декабря, въ день цамяти св. Петра, митрополита Кіевскаго, то извъстіе объ этомъ поздявимаго панегирива 1646 года недостовърно уже потому, что имя Петръ есть монашеское имя Могилы, которымъ, по всей въроятности замънено было первоначальное имя его, данное при св. крещевіи".

Мы думаемъ, что приведенное рецензентомъ замъчавие есть плодъ недоразумъния именно съ его стороны, или, точнъе, слъдствие его нежелания вникнуть въ суть дъла. Если г. Петровъ ръшился оспаривать нъкоторыя положения

въ нашемъ изследовани на основани различно понимасмаго нами и имъ летосчисленія, т. е. вследствіе якобы упушеннаго нами изъ пнимавія раздичія между годомъ церковнымъ и гражданскимъ, -- то элементарное правило здравой критики требовало отъ рецензента, чтобы онъ, во 1-хъ, доказалъ, что въ разсматриваемое время въ юго-западной Руси существовало (хотя бы то п не везд'в) церковное льтосчисленіе; во 2-хъ, что въ устанавливаемымъ нами датамъ относительво въкоторыхъ событій должно быть приложено именно это автосчисление, и въ 3-хъ, что оно, будучи къ нивъ приложено, измъняеть сдъланныя нами замъчанія и выводы. Всего этого рецензенть не двиаеть, да и сдвиать не могь: замвчавіе его имветь врайне непрочную подвиждку, которан при цервомъ же прикосновеніи къ ней научнаго анализа обнаруживаетъ прорахи. Но переходимъ отъ словъ въ ДЪJV.

Первве всего замвтемъ, что въ юго-западной Руси въ разсматриваемое нами время господствовало мътосчисление гражданское, т. в. велось съ 1-го января. Оно было въ употребленім какъ въ судахъ, такъ и въ частной жизни, канъ въ сферв светской, такъ и духовной. Примеровъ этому бездна, куда бы мы за доказательствами не обратились. До настоящаго времени изданы тысячи документовъ, относящихся до разсматриваемаго нами періода; милліоны ихъ гъ рукописномъ видъ хранятся въ архивахъ при Археографическихъ коминссіяхъ. Если повменъ любую книгу съ подобными документами, обывновенно цереплетенными поюдно, то сразу же убъдемся, что лътосчисленіе ведется въ нихъ гражданское: вездъ годъ начинается съ 1-го января и оканчивается 31 декабря. Тоже самое видимъ и въ письменныхъ памятникахъ (граматахъ, окружныхъ посланіяхъ и т. п.), принадлежащихъ лицамъ духовнымъ. Тоже самое лютосчисленіє видимъ и въ изданныхъ разными типографіями квигахъ вакъ свътскаго, такъ и религіозно-богослужебнаго характера, -- убъдиться въ чемъ опять не трудно, такъ какъ изда-

Труды Кіев. дух: Авад. 1884 г. т. І.

29

тели нередко въ послесловіяхъ къ выпускаемымъ ими въ светь книгамъ сообщали, коїда оню начаты печатаніємь, сколько времени печатались, коїда наконець отпечатаны. Сопоставленіе всёхъ втихъ заявленій опять таки приводить къ несомнённому убежденію, что издатели держались летосчисленія гражданскаго (въ некоторыхъ случанхъ, — имемъ въ виду извёстные месацы, — сопоставленіе года отъ Рождества Христова съ выстанляемымъ весьма часто годомъ отъ сотворенія міра и индиктомъ, — тоже можемъ служать доказательствомъ нашего мнёнія).

Наконецъ, если бы мы, вмъстъ съ нашимъ рецензентомъ, даже допустили, что въ разсматриваемое нами время въ юго-западной Руси употреблялось иногда лътосчисление иерковное; то и въ такомъ случав наши замвчания и положения не были бы поколеблены. Потому что означенное лътосчисление къ однимъ изъ нашихъ положений (относительно датъ, къ коимъ пріурочиваются тв или другія событія), вовсе не приложимо; къ другимъ—не можетъ быть приложимо, а къ третьимъ, если бы даже и было приложено, то нисколько бы ихъ не измъняло.

Обращаемся къ доказательствамъ.

Указанія на 10дз рожденія Петра Могилы въ тоговременныхъ памятникахъ нигдт не встричается (рецензенть отмебается, говоря, что оно находится въ одномъ изъ панегириковъ, поднесенныхъ нашему митрополиту). Историки опредвляли етотъ годъ, основываясь на свидътельствъ Іерипча, который говоритъ, что П. Могила прожилъ полные пятьдесять льть. Такъ какъ смерть П. Могилы случилась въ ночь съ 31 декабря 1646 г. на 1 января 1647 г., то историки, отсчитывая ровно пятьдесятъ лётъ, относили рожденіе знаменитаго іерарха къ 1597 году. Но намъ сдёлались извъстны павегирики, изъ воихъ видно, что день рожденія Петра Могилы падаетъ на вторую половину декабря, именно на 21 число этого місяца. Отсюда очевиднымъ стало, что годомъ его рожденія былъ 1596-й; потому что, въ противномъ случаї, т. е., признавая означеннымъ годомъ 1597-й, овазвлось бы. что Могила прожиль только полных 49 лать, а не 50.-Спросимъ: вакое имфетъ отношение во всему сказанному нами различіє между церковнымь и гражданскимь літостисленівиъ?-Разумфется, ни мальйшаго. Притомъ самъ реценвентъ заявляетъ, что по гражданскому летосчислению П. Могила родился въ 1596 10dy, т. е., тоже самое, что утверждаемъ и мы. Въ чемъ же состоитъ наше недоразумъніе? Неужели въ томъ, что мы исправляемъ ошибочное указаніе прежнихъ изследователей (Аскоченского, Закревского, Костомарова и друг.) отвосительно рождевія П. Могилы въ 1597 году, - всправляемъ, не принимая во внимание церковнано мьтосчисменія, съ которымъ означенное указаніе находится въ согласіи? Но разві поименованные изслідователи въ своихъ произведенияхъ держится церковнаго льтосчислевия, и развв ихъ труды и суть воображаемые авторомъ источники для ръшенія даннаго вопроса?

Рецензенть считаеть свидётельство цитуемаго нами панегирика о дай рожденія П. Могилы поздивишим, а потому недостовърнымь, причемъ замічаеть, что имя Петръ, по всей въроятности, есть монашеское ими Могилы. Во первыхъ, замътимъ, что мы указываемъ на панегирикъ не позднъйшій, а современный, -- современный, разумьется, не въ томъ смысль, что онъ былъ писанъ въ годъ рожденія Могилы, а въ томъ, что писанъ во время его жизни и былъ ему преподнесенъ. А въдь последнее обстоятельство делаеть цитуемое нами место изъ панегирика столь же достовърнымъ, какъ если бы онъ писанъ быль въ самый годъ и даже день рожденія П. Могилы. Для поясненія приведемъ подходящій приміръ. Предположимъ, что какое вибудь знатное лицо, занимающее высовій постъ и имъющее у себя подъ начальствомъ много подчиненныхъ, ежегодно празднуетъ день своего рожденія. Предположимъ также, что подчиненные, желая почтить своего начальника въ этотъ знаменательный для него день, рашаются преподнести ему что вибудь въ родъ адреса (въдь это тъже

панегирини), гдв, разумвется, естественно отметять число, къ которому пріурочивается торжество ихъ патрона. Весьма стей отони эжу стинацерян йыннерянко отр. праздноваль годовщину своего рожденія; віроятно также, что многіе изъ его подчиненныхъ не только не присутствовали при его рождении, но длже, можеть быть, и не въ особенно близкихъ отношеніяхъ находилясь къ своему патрону. Теперь предложимъ такой вопросъ: можно ли указаніе повменованнаго адреса о днъ рожденія лица, коему этотъ адресь преподнесень, - можно-ли, повторяемъ, подобное указаніе считать свид'втельствомъ поздинищимь и недостовнркымь? Думаемъ, что въ отрицательномъ отвътъ сомивваться нельзя, а вибств съ темъ считаемъ яснымъ-и почему... ') Во вторыхъ, что насается имени Петра, которое якобы не было дано нашему ісрарку при крещенів, а принято ниъ при пострижени въ монашество,-то, думаемъ, что въ данномъ случав рецензентъ введенъ былъ въ заблуждевіе вевърно понятымъ имъ возраженіемъ, сдъланнымъ намъ на диспутъ. Нашъ высокоуважаемый оппонентъ нисколько не сомивнался въ томъ, что имя Петра было всогдащнимъ (и светскимъ и монашескимъ) именемъ Могилы. Онъ только сдёлаль намъ замёчаніе (и совершенно справедливое), что, въ виду существующаго и прежде часто существовав. шаго обычая перемвнять при пострижени имена, намъ слвдовало бы, хотя въ подстрочномъ примъчаніи, разъяснить, почему П. Могила не последоваль означенному обычаю и сопо-

<sup>1)</sup> Счетаемъ не лешнимъ также замететь, что кроме упоменаемаго рецензентомъ ванегирика, мочно определяющаго день рожения Петра Могилы, нами приводятся въ изследования выдержки и изг другаго панегирика, тоже поднесеннаго (въ 1633 г.) нашему митрополиту въ день Рождества Христова. Въ этомъ панегирика, хотя и не въ столь определеннихъ выраженияхъ, какъ въ панегирика 1645 г., говорится о времени рождения Могили,—темъ не мене делается ясное указание, что означенное рождение случилось въ декабръ месацъ. Именно панегиристь, между прочимъ, задается решениях следующаго вопроса: почему комета, явившаяся предъ Рождествомъ Христовымъ и спустия инсклавко дней после рожения Петра Могилы, есть истинив благоприятний въстинив счастия?

ставить этотъ поступовъ митрополита съ другими аналогичными явленіями (некоторыя изъ знатныхъ лицъ разсматриваемаго времени при поступленіи въ монашество не переменяли своихъ первоначальныхъ именъ).. Что же касается симаго факта—нареченія Могилы именемъ Петра еще при крещеніи, въ этомъ не можетъ быть ни мальйшаю сомивнія. Въ упомянутомъ нами панегиривъ, поднесенномъ нашему митрополиту въ день его рожденія, прямо говорится:

Illo die natus, (Петръ Могила) quo suus obiit Patronus Petrus,

Quia ei suam legavit testamento vitam, Et ubi ille definit.

Felici avspicio incipit vivere Mohila, Ne Petrus defit terrae et maxime Rossiae.

Qui multos ante annos mortuus; nascente Petro. Mohila in eo Renatus... u npou.

Если нашъ рецензентъ не довъряетъ означенному панегирику, называя его поздивишимъ, то недоумъваемъ, почему онъ считаетъ нужнымъ игнорировать другія данныя, вполнъ подтверждающія указаніе панегириста относительно того же самаго предмета (свътского имени нашего митрополита). Подъ именемъ Петра нашъ митрополитъ извъстенъ быль еще во время Хотинской битвы (стр. 54), след. за 6 дътъ до поступленія въ монашество. Въ дополненіи въ своему сочинению (стр. 556) мы приводимъ выдержку изътоговременнаго (писаннаго до поступленія Могилы на архимандрію) документа, изъ коего видно, что 6 сентября 1627 г. все духовенство и обыватели, которые до того належали, обрали на архимандрыцыю печарскую киевскую вельможного Петра Могилу (Петра, а не Ивана, Сидора и т. д.), воеводича землъ муддавскихъ, человъка высоце знаменитаго", и проч... Неужели совокупность этихъ данныхъ можеть оставлять мъсто для сомнънія въ томъ, что имя Петръ было всегдашнимъ, даннымъ при крещеніи, именемь нашего митрополита?-

Вообще, г. рецензенть, желая показать справедлявость дълаемаго имъ замѣчанія по поводу разсматриваемаго вопроса (относительно времени рожденія П. Могилы и даннаго ему при врещеніи имени), — употребляеть для этого странные пріемы, производящіе только путаницу. Пріемы эти, враснорѣчиво говорящіе сами за себя, состоять въ слѣдующемъ:

- 1) Въ тоговременных памятниках вовсе не находится указаній относительно года рожденія П. Могилы. Между тімь, рецензенть заявляеть, что такое указаніе находится въ одномъ понегирикъ, поднесенномъ П. Могилъ: по свидътельству одного панегирика П. Могила родился будтобы 21 декабря 1596 года".
- 2) Г. рецевзенть упревлеть насъ въ томъ, что мы не принимали въ разсчетъ при опредъленіи года рожденія Ц. Могилы церковнаго аптосчисленія, употреблявшагося въ разсматриваемое время въ юго-западной Россіи. Между тъмъ, въ указанію панегирива по данному вопросу (указанію относительно года хотя-бы то и имъ самимъ присочиненному), прилагаетъ лѣтосчисленіе гражданское: "по свидътельству панегирива П. Могила родился 21 декабря 1596 г."— "по гражданскому лѣтосчисленію годомъ рожденія Могилы былъ 1596-й".
- 3) Утверждая, что "разница въ означени года рождения П. Могилы (въ разныхъ источнивахъ) есть чисто воображаемая", зависящая "отъ различия между разными лътосчислениями", рецензенть дветъ прямое основание для завлючения, что современные историви (Завревсвий, Костомаровъ и друг.), относящие рождение П. Могилы въ 1597 году, держатся въ своихъ произведенияхъ перковнаго лътосчисления: "по церковному лътосчислению годомъ рождения П. Могилы быль 1597 й".
- 4) Желая примънить къ разсматриваемому вопросу церковное лътосчисление, рецензенть, очевидно, основывается (такъ какъ другихъ оснований не имъется) на свидътельствъ панегирика 1645 г. о рождении П. Могилы въ день сво-

его соименика и патрона св. Петра, митрополита Московскаго: "П. Могила родился ез одинз изз промежуточных мискиет 1) двухъ лътосчисленій (дерковнаго и гражданскаго)". Но вслъдъ за тъмъ этотъ же самый панегирикъ, поднесенный П. Могилъ ез день ею имянинъ, рецензентъ считаетъ позднийшимъ и недостовирнымъ источникомъ для точнаго опредъленія самаю дня рожденія нашего митрополита, потому что это опредъленіе находится въ противоръчіи съ мивніемъ рецензента (мивніемъ, какъ мы видъля, несправедливымъ) о томъ, "что имя Петръ есть монашеское имя Могилы, которымъ, по всей въроятности, замънено было первоначальное имя его, данное при крещеніи".

Далве, своимъ церковнымъ лвтосчисленіемъ рецензентъ думаетъ поколебать одно изъ существеннвишихъ положеній нашего изслідованія,—именно, точное опредъленіе нами промежутка времени, протекшаго отъ смерти кісво-печерскаго архимандрита Захаріи Копыстенскаго до избранія на его мисто Петра Мочили. Достигаетъ ли своей ціли рецензенть, это можно увидіть изъ нижеслідующихъ нашихъ объясненій.

Дъло въ томъ, что всѣ наши изслъдователи смерть Зах. Копыстенскаго относили къ 8 апръля 1626 года, а поступленіе на его мъсто П. Могилы къ 1628 и даже къ 1629 г.г., и, такимъ образомъ, полагали, что віево-печерская архимандрія оставалась незанятою около двухъ съ половиною или даже около трехъ лътъ. Означенный промежутокъ мы сокращаемъ до пяти съ половиною мъслиевъ, относя кончину Копыстенскаго къ 21 марта 1627 года, а избраніе на архимандрію П. Могилы въ 6 сентября того же года. Положеніе наше основано на слъдующихъ данныхъ и соображеніяхъ. Прежніе изслъдователи пріурочивали смерть З. Копыстенскаго къ 8 апр. 1626 г., исключительно основывансь на приводимой Кальнофойскимъ надгробной надписи, гдъ говорится, что этотъ архимандритъ скончался въ 1626 году, въ великую среду страст-



<sup>1)</sup> Очевидно реценвенть пользуется вдёсь указаніем'в панегири за относительно мислид (декабря), на который падаеть рожденіе И. Могяды,

ной седьмицы. Мы нашли, что въ означенную надпись относи*тельно года* вкранась *ошибка* (всего въроятиве типографская); потому что вивются положительныя данныя, что въ началв сабачющаго 1627 года Копыстенскій быль еще живъ. Въ февраль этого года кісво-нечерскою Лаврою издань быль "Тріодіонъ", по благословенію З. Копыстенскаго, и предисловіе къ сей внигъ, помъченное 17 февраля, составлено самимъ архимандритомъ. Но когда же именно последній свончался? Мы думаемъ, что при печатаніи надгробной надписи Копыстенскому легко могла вкрасться (какъ двйствительно в случилось) ошибка относительно имфрами обозначеннаго года его смерти, но не могла произойти подобная ошибка при обозначеніи дня этой смерти, потому что онъ обозначается не посредствомъ указанія на число извістнаго мівсяца, не цифрою, но чрезъ указавіе на недваю и день (буквами). Цвлая орази при печатаніи не могла быть искажена. Такимъ образомъ, указаніе надгробной надписи на день кончины Копыстенского должна быть признана върною. Переводя это указаніе (великая среда страстной седмицы) на обыкновенное счисленіе получинь въ результать 21 марта (пасха въ 1627 г. была 25 марта). Этотъ нашъ выводъ о времени смерти 3. Колыстенсвого подтверждается и другими данными и соображевіями: въ половинь фенраля 1627 г. Копыстенскій, какъ самъ онъ заявляеть въпредисловін въ Тріодіону, быль очень болень и мало надвялся на свое выздоровленіе; кіево-печерскіе цовфренные вели въ судахь дъла Лавры до половины марта 1627 г. отъ имени архимандрита и напитулы, а съ первыхъ чеселъ следующаго месяцаоть имени одной только вапятулы...

Таковы наши доказательства. Рецензенть говорить, что мы, въ данномъ случав ("при опредвлени комчины 3. Копыстенскаго") не приняли во внимание церковнаго летосчисления. Отвечаемъ: во первыкъ намъ не было до втого никакой надобности, потому что и издатели Трюдюна и составители актовъ держалясь летосчисления январьскаго; во

вторыхъ, если бы мы и приняли во внимание церковное лътосчисленіе т. е. признали бы, что въ однивъ памятинкамъ, опредваяющимъ время кончены Копыстенского, должно быть придожено одно автосчисленіе, положимъ церковное, а къ другимъ - другое, гражданское: то неужели посредствомъ такого пріема можно было-бы оправдать дату надгробной надинси Копыстенскому и согласить между собою разноръчивые источники? Если такъ думастъ рецензентъ, то онъ ошибается. Онъ на этотъ разъ совершенно упустиль изъ вида, что при переводъ сентябрьскихъ годовъ на январьскіе следуеть уменьшать данный годъ единицею въ томо только случать, если речь ядотъ о событіякъ, происходившихъ въ місяцахъ: сентябрів, октябрів, ноябръ и декабръ. По отношению же къ остальнымъ 8 мъсяцамъ подобное уменьшение не приложимо, потому что въ теченія ихъ севтябрьскій годъ (по своему числовому счету) совпадаеть съ январьскимъ. Поэтому, будемъ-ли мы къ надгробной выдписи Копыстенскому примёнеть сентябрьское или январьское лівтосчисленіе, тодъ, значащійся на сей надписи, и по тому и по другому счисленію, останется нензивнымъ-1626-ма. Точно также, если приманимь и нь Тріодіону, наданному вь февраль 1627 г., сентябрьское автосчисленіе-числован цифра года отъ этого не пострадаеть. Но можеть быть следуеть применить въ данныхъ случаяхъ мартовское лёточисленіе, такъ какъ рецензентъ утверждаеть, что въ XVII стол. изръдна употреблялось и ово? (замътимъ въ скобахъ, что мартовское лътосчисленіе положено было оставить на соборъ 1492 г.). Попробуемъ. Если мы примънимъ означенное дътосчисление къ Тріодіону 1627 г., то по переводъ его на январьское получимъ уже 1628 г., - слъдовательно придемъ еще въ большей несообразности; если же примънимъ къ надгробной надписи Копыстенскому, получимъ въ результать опять тоть же 1626 г., который значится и на надинси, такъ вакъ во всвуъ летосчисленіяхъ-и обонуъ церковныхъ и въ гражданскомъ-мъсяцы съ марта по сентябрь при переводахъ одного счисленія на другое не измѣняютъ даты года. Словомъ, куда не кивь—вездѣ выходить клинъ!..

Еще болве страннымъ и положительно непонятнымъ представляется намъ упрекъ рецензента вътсмъ, что мы не приняля во вниманіе церковнаго літосчисленія при опредъленіи времени избранія Истра Могилы на архимандрію. Точное опредвление времени означеннаго события (указание года, мъсяца и числа) сдъляно нами на основанія несомивиныхъ документальныхъ данныхъ. Именно, нами приводится оф-Фиціальное заявленіе иноковъ кіево-печерской обители, изъ коего видно, что на 13-е (по старому стилю 3-е) сентября 1627 года въ Житоміръ назначенъ быль провинціальный сеймикъ и на этомъ сеймикъ 16 сентября (по старому стилю 6-го) "все духовенство и обыватели, которые до того належали", избрали на кіево-пелебскую абхимандрію Петра Могилу. За тъмъ у насъ въ сочинения приводится цълый рядъ извъстій, такъ или иначе относящихся къ означенному избранію и оправдывающихъ, по крайней приблизительно, точность сообщаемого кіево-печерскими иноками указанія на время, къ коему пріурочивается елекція Могилы. Такъ, на бывшемъ въ сентябръ 1627 г. кіевскомъ соборъ П. Могила присутствуетъ, очевидно, уже въ начествъ избраннаго, коги еще и не утвержденнаго королемъ и непосвященнаго представителя отъ Лавры; въ слъдующемъ мъсяцъ по случаю избранія Могилы на кіевопечерскую архимандрію идеть дінтельная переписка между латино-уніатскими властями; 29 ноября 1627 г. король Сигизмундъ III издаетъ грамоту, утверждающую молдавскаго воеводича въ званіи архимандрита; въ началь следующаго мъсяца нареченному (хотя все еще непосвященному) архимандриту отъ лица лаврской братіи преподносится книга съ посвятительною ему предмовою. - И вотъ, не вапрая на такое количество согласных между собою данныхъ, опредъляющихъ время избранія II. Могилы на архимандрію,-няшь рецензонть сомижвается въ точности этого опре-

двленія по отношенію ко юду, совітуя принять во внимавів церковное аттосчисленіе! Но въдь для того, чтобы преподать такой совътъ, нужно предположить, что юго-западной Руси въ разсматриваемое время въ гражданскомъ судопроизводствъ господствовало церковное лътосчисленіе (разумівется житомирскій сеймивъ), что этого лътосчесленія держались поляки и латино-унівтское духовенство (письмо Маркарта въ Рутскому), что король Снгизмундъ III датировалъ свои грамоты сентябръснимъ годомъ, и т. д. При томъ, для чего намъ нужны всв подобныя, прямо противоръчащія всьмь извъстнымь фактамь предположенія? Неужели для того, чтобы январьскій годъ 1627 перевести на сентябрьскій 1628 и объяснять ошибку прежнихъ иследователей относительно разсматриваемаго вопроса, - ошибку, исключительно зависпешую от неимпнія у нихъ подъ руками положительных в данных в, - различістъ между годами сентябрьскимъ и январьскимъ?

Рецензентъ говоритъ, что мы не приняли во вниманіе того же церковнаго лѣтосчисленія при опредъленіи времени постриженія Мелетія Смотрицкаго въ монашество. Отвъчаемъ: для втого не было никакой надобности; — означенное лѣтосчисленіе въ данномъ случав вполнъ неприложнию. Современныхъ указаній о годь постриженія Смотрицкаго не импется; мы не соглашаемся съ мнѣніемъ другяхъ наслъдователей относительно времени, къ коему пріурочивается означенное событіе, на основаніи числовыхъ выкладокъ и соображеній, не нифющихъ ня мальйшей связи съ церковнымъ лѣтосчисленіемъ (стр. 104). Притомъ, какъ мы, такъ и г. Еленевскій, (мнѣніе котораго нами признается не вполыть върнымъ), одинаково оба держимся январьскаго года. Очевидно, не въ томъ нли другомъ лѣтосчисленіи здѣсь дѣло.

Наконецъ, послъднее замъчание рецензента, опирающееся на томъ, якобы мы впадали въ ошибки, не различая прежняго церковнаго года отъ гражданскаго, — касается времени надания посъсти о діасоль отъ Отечника Скитскаю. Опять

невърное замъчаніе. Приводя заглавіе означенной брошюрьм мы говоримъ, что она издана съ 1626 году; а такъ какъ Ундольскій относить изданіе этой же брошюры къ 1627 году, то мы предположили въ данномъ случав ошибку со стороны библіографа, объясняя ее нъсколько вычурнымъ сообщеніемъ издателей повъсти о времени выхода ея въ свътъ. Какое отношеніе имъетъ ко всему этому церковное льто-счисленіе? Дъло не въ льтосчиоленіи, а въ томъ, какъ слыдуетъ понимать слыдующую дату брошюры: "Въ льто Господне, по осмосугубньй сотници двадесятно шестно, Октобріа 28. Кругъ соляцу 22, кругъ лучв 94.—Очевидно, что осмосугубно (800×800) двадесятно (20) шестно (6) льто—падаетъ на 1626 г.—Ундольскій же, по спышности работы, могъ при чтеніи допустить въ данномъ случав ошибку'). Въ втомъ, а не въ чъмъ иномъ, и заключается дъло.

Переходимъ къ дальнъйшимъ возраженіямъ нашего рецензента.

До насъ не дошло опредвленныхъ свъдъній о мъстъ, гдъ получено образованіе П. Могилою. Такъ, по свазанію однихъ біографовъ, онъ обучался греческому и латинскому языкамъ не извъстно въ какихъ училищахъ; другіе говорять, что онъ отправленъ былъ для образованія въ парижскій и прочіе иностранные университеты; третьи, наконецъ, считаютъ мъстомъ воспитанія Могилы львовскую братскую школу. Мы не знаемъ, откуда заимствованы два послъднія извъстія о мъстъ образованія П. Могилы; тъмъ не менъе считаемъ ихъ не безъосновательными и притомъ другъ другу непротиворъчащими. Именно, на основаніи разныхъ данныхъ и соображеній, мы приходимъ въ заключенію, что первоначальное образованіе Могила получиль ото наставниковъ, дружественно расположеннаго въ его фамиліи львов-

<sup>1)</sup> Что при означени года издани означеной брошоры Ундольскій допустиль ошибку, на это указаваеть и *П. Каратаев*ь вы своемь *Описаніи славяно-русскихь* книгь (т. 1. стр. 385), вышедшемы вы світы вы конців прошлаго года,

скаю братства, а окончательное въ закраничных в университетах, слушание лекций нъ коихъ вошло въ моду, сдълалось всеобщимъ обычаемъ въ средъ польской (и по тъсной связи съ нею) и молдо-влахийской аристократи.

ħ

Рецензенть соглашается съ первою половиною нашего завлюченія: признаеть весьма правдоподобнымъ, что П. Могила получиль первоначальное образованіе отъ наставниковъ львовскаго братства; но не соглашается съ тамъ, чтобы свое образование молдавский воеводичь ваканчиваль въ заграничныхъ университетахъ. "Скорве-говоритъ рецензенть-онъ (Могила) пріобраль его (окончательное обравованіе) въ Замойской Академін. Извёстно, что опекуномъ II. Могилы, по смерти его отца, быль гетманъ Станиславъ Жоливескій (52), а въ духовномъ своемъ завъщанія († 1626 г.), онъ писаль своей женв следующее: "Не отрывай сына отъ науки... Въ Заностью начато хорошее обучение шаяхетсвихъ дътей, и я желаю, чтобы сынъ мой получилъ образованіе здісь, въ Польші, а не въ чужой страні; такъ вавъ извъстно, что большое число молодыхъ людей отправляется въ чужіе края съ цёлію окончательнаго образова. вія, но почти всь они усвояють наиболье злые, чемь добрые обычан. Поэтому, пусть сынъ учится-какъ уже и началъ-съ паномъ Томашемъ (стр. 49). Посля этого трудно повёрить, чтобы Жолкевскій, вопреки своему глубокому убъжденію, отправиль II. Могилу, для окончанія образованія, въ заграничные университеты; да объ этой посылкъ и нътъ никакихъ современныхъ извъстій. Въ пользу образованія Могилы въ Замойской Академін свидетельствуєть и то, что въ посавдствіи времени Могила поддерживаль тесныя связи съ фамиліей Замойскихъ. Поэтому совер**менно** произвольно предположение г. Голубева о томъ, будто П. Могила поселился въ Польской Коронъ не ранъе 1617 г., по окончанія своего образованія въ заграничныхъ университетахъ (стр. 52): Замойская Академія, вибств съ Краковскою, могуть быть названы заграничными заведеніями

развъ только по отношению въ П. Могилъ, какъ молдо-вла-хійскому уроженцу".

Предположение о томъ, что П. Могила могъ получить окончательное образование въ Замойской Академія высказано было еще на нашемъ диспутв, котя нъсколько и въ иной формв, чвиъ какую придалъ ему рецензентъ (не отвергалось посъщение П. Могилою заграничныхъ университетовъ, но допускалась возможность его пребывания, между прочимъ, и въ Замойской Академіи, послв обучения въ Львовской школв). Но подобное предположение не находитъ для себя твердой опоры: противъ него могутъ быть представлены довольно въскія возраженія.

Мы не отказываемь въ достовърности извъстію о посъщеніи П. Могилою западно-европейскихъ учебныхъ заведеній, не только потому, что заграничныя поъздки съ подобною цьлію были въ разсматряваемое время всеобщимъ обычаемъ въ аристократической средъ; но и потому—и это залостовърность означеннаго извъстія свидътельствуютъ самый складъ образованія Мошлы и выпискавшій откода характоворь ею дрятельности. Припомнимъ, что Могила былъ знатокомъ западно-европейской литературы и весьма высоко цънить образованіе, получаемое въ заграничныхъ университетахъ. Задумавъ основать въ Кіевъ высшую коллегію, онъ посылаеть для подготовки къ профессорскому званію молодыхъ людей за граничу; основавши школы, онъ гордится тъмъ, что въ нехъ также хорошо идетъ ученіе, какъ и въ коллегіумахъ заграничныхъ.

Въ виду сказаннаго нами, естественно возникаетъ вопросъ: Замойская Академія по кругу и объему преподаваемыхъ въ ней наукъ, а также по характеру преподаванія, стояла-ли въ уровив съ тоговременными заграничными уннверситетами и образованіе, получаемое въ ней, признавалось-ли вполив удовлетворяющимъ потребностямъ временя,—словомъ, могъ-ли Петръ Могила считать означенную Академію такимъ высшимъ учебнымъ заведеніемъ, послв

обученія въ которомъ повздка за граняцу съ цівлію научною представляваєь-бы дівломъ излишнимъ?---

Не думаемъ.

Хотя пругъ наукъ, преподаваемыхъ въ Замойской Академін, и быль довольно обширень, но нікоторыя изъ нихъ изучались здёсь въ меньшемъ объемъ, чёмъ въ заграничныхъ университетахъ, (богословскія же науки долгое время и вовсе ве изучались); въ особенности же самое преподавание не имъло того вифшияго блеска, вакимъ славились последніе. Всявдствіе этого, (а также благодаря нівкоторым в другим в неблагопріятнымъ условіямъ), положеніе Замойской Академін не было цвътущимъ и она въ разсматриваемое нами время не пользовалась большою популярностію (см. Исторію польск. литер. Кондратовича, изд. 1862 г., II. 237). Число ученивовъ въ ней сравнительно было небольшое,ръдко доходило до ста. Знатеме паны предпочитали отдавать своихъ дътей въ ісауитскія коллегія, а если и отдавали въ Замойскую Авадемію, то воспятаніе ихъ здісь не считали вполнъ законченнымъ. Какъ на самый красноръчивый приифръ въ данномъ случай можно указать на семейство самих в Замойских в. Оома Замойскій (1594—1638 г.г.), почти сверстникъ II. Могилы, окончивъ курсъ ваукъ въ своей фанцивной Академін, основанной его отцемь, не удовлетворяется полученнымъ здёсь образованіемъ, но для завершевія онаго отправляется за границу, гдв проводить около 3 лътъ, посъщая Амстердамъ, Лондонъ, Парижъ, Римъ и другів города (Encyklop. powszechna. t. XXVIII. 265-266)... Если же, такимъ образомъ, даже сами Замойскіе считали образовавіе, получаемое въ ихъ фамильной Авадемін, не вполить соотвітствующимъ потребностямъ времени и предпринимали повадки за-границу съ цвлію научною, -то трудно допустить, чтобы Петръ Могила, сынъ молдавскаго воеводы, оказался въ данномъ случав человъкомъ отсталымъ, не выполнилъ общепринятыхъ между вватными лицами условій и притомъ въ двав такой первостепенной важности, каково образованіе.

Разумвется, сказанное намя не исплючаеть возможности обученія П. Могилы, между прочимъ, и въ Замойской Академін. Близость отношеній между фамилізми Могиль и Замойскихъ оставляетъ мъсто для предположенія, высказацнаго нами на диспутъ, -- именно, что Петръ Могила первоначальное воспитаніе получиль отъ наставниковъ львовскаго братства, потомъ обучался въ Замойской Академіи, и уже за твиъ отправился въ заграничные (западно-европейскіе) университеты. Но съ предположениемь, выраженнымъ даже и въ такой формв, щы затрудняемся согласиться, -- затрудняемся имъя въ виду савдующее обстоятельство. Въ 1631 году П. Могила, будучи уже въ санъ архимандрита посвятилъ Оомъ Замойскому изданный Ливрою Тріодіонъ. Въ посвятительной предмовъ, Могила, восхваляя фамилію Замойскихъ и перечисляя услуги, оказанныя ею кокъ для его родичей, такъ лично и для него-архимандрита, не дълаетъ ни малвишаго намева на то, чтобы овъ своимъ образованиемъ обязань быль означенной фамилін. Между тімь, указаніе на эту услугу представлялось бы, - если предположить, что Могила действительно (хотя бы инкоторое время) воспитывался въ Замойской Академін, - весьма естественнымь: труд но допустить, чтобы П. Могила, группируя факты, свидътельствующіе о добрыхъ отношеніяхъ фамидін Замойскихъ въ собъ и своимъ родичамъ, самый маеный-то факть и просмотръль...

После всего сказаннаго нами, указаніе нашего рецензента на то, что опекуномъ Петра Могялы быль Станиславъ Жолкевскій, неодобрительно смотрившій на запраничное образованіе,—представляется слабымъ доказательствомъ въ пользу предположенія объ окончательном образованій нашего митрополита въ Замойской Академін (а не заграничныхъ университетахъ,—съ чёмъ, якобы, трудно согласиться). Доказательство вто еще более ослабляется, если примемъ во вниманіе следующія данныя: во первыхъ, означенное опекунство (въ смысле патронатства) становится намъ навестнымъ

только съ 1620 г. (мы предпоманаемь что оно началось не ранве 1617 г.) ); во вторыхъ: хотя Жолквискій и неодобрительно смотрълъ на повздки молодыхълюдей въ загравичныя школы, тъмъ не менъе подобныя потздви были въ средъ тогдашней и постократім явленіемъ столь обычнымъ, считались діломъ столь необходимымъ, что даже и самъ Жолквискій сомийвался, -- удобонсполнимо ли, выраженное имъ въ духовномъ завъщани, желавие относительно обучения его сына на родинв. "Но если бы, -- обращался онъ къ женв въ томъ же, указываемомъ нашимъ рецензентомъ духовномъ завъщанін, - "но если бы, по совтту их милостей пановъ опекуновъ, ты склонилась къ тому, чтобы послать сына въ чужую страну,знай, что большая часть или даже почти все воспитаніе дътей зависитъ отъ инспектора (надзирателя). Кто какого хочеть имять сына, такого пусть и даеть ему надзирателя. Нужно для этой цвли выбирать человъка добродътельнаго, богобоязненнаго, разсудительнаго"... и проч.

Дальнъйшія замъчанія г. рецензента относятся въ IV главъ нашего изслъдованія. Онъ отмъчаетъ здъсь "кое-какія частности", которыя, по его мнънію, "могли бы ислучить иное освъщеніе", чъмъ то, какое дается имъ нами.

"На стр. 248, —говоритъ рецензентъ, — авторъ, въ довазательство безцеремонности, съ какою Сигизмундъ I относился къ правамъ Кіево Печерскаго монастыря, указываетъ на тотъ фактъ, что право подаваня втого монастыря король уступалъ другимъ лицамъ, а именно князю Юрію Семеновичу Слуцкому. Но въдъ это проще и естественнъе можетъ объясняться не безцеремонностію Сигизмунда I, а историческими правами князей Слуцкихъ Олельковичей, предокъ которыхъ, Владиміръ Ольгердовичъ, былъ однивъ изъ послёднихъ удёльныхъ князей Кіевскихъ".—Не думаемъ, чтобы рецен-

<sup>1)</sup> Нашъ рецензсить, — какъ им видёле, — относить начало опекунства Жолевескаго нацъ П. Могилого ко времени более раннему, исключительно нива въ виду то обстоятельство, что Могила якоби воспитыватся въ Замойской Академіц.

Труды Кіев. дук. Авад. 1884 г. т. І.

вентъ, - папъ онъ полагаетъ, - сдвлалъ простое и естественное освъщение отмъчаемиго нами факта; мы, папротивъ, думаемъ, что дъло, весьма ясное само по себъ, онъ постарался только ватемнить. Объяснимся. Мы изображаемъ состояніе віево-печерской обители въ XVI стол., - причемъ находинь, что однимъ изъ выдающихся явленій въ ея исторін за это время были постоянныя неурядицы, зависвышія главнымъ образомъ отъ частой смвны архимандритовъ и ихъ корыстного отношенія къ интересамъ обители. Много также вредило благосостоянію обители вифшательство въ ея дъла свътскихъ лицъ. Правда, еще въ первой четверти XVI стол. замътны со стороны к.-печерской братіи попытки упорядочить свои дёла и устранить вывшательство въ нихъ свътскихъ властей; такъ, напр., въ 1522 г. кіево-печерскимъ монастыремъ исходатайствована была у Сигизмунда І привилегія, которою утверждалась въ немъ община и самой братін предоставлялось право избирать себъ архимандритовь. Но привилегія эта, котя и была подтверждаема последующими польскими королями, въ большинствъ случаевь, оставалось мертвою буквою. Неурядицы вь обители продолжались. "Предоставленное піево-печерскому монастырю право избранія себ'в архимандрита, - говоримъ мы въ изслідованін, не могло уничтожить зла, коренившаюся въ самомъ складв общественнаго устройства и освященнаго обычаемъ; да притомь и самое право даровавшими же его королями неръдко было нарушаемо". И вотъ въ подтверждение последней мысли приводится нами рядъ доказательствъ. При этомъ, указывая на то, что Сигизмундъ I въ 1526 г. (спустя четыре года послів дарованія в печерскому монастырю поименованной грамоты) предоставиль віево-печерскую архимандрію Антонію, не испрашивая на то согласія монастырской братіц, мы говогимъ: "Безперемонность Сигизмунда I касательно имъ же дарованной кіево-печерскому монастырю привилегін — свободно избирать себв архимандрита — простиралась до того, что онъ проуступаль принадлежавшее ему, какъ

королю, право подаванія означеннаго монастыря другимъ лицамъ. До нашего времени дошелъ привилей, данвый Сигизмундомъ I внязю Юрію Семеновичу Слуцкому, гдъ говорится, что по просъбъ этого внязя, подкръпленой королевою Боною, онъ-король-пмонастырь печерскій святов пречистов у Кіевъ князю Юрію его милости по смерти теперешняго архимандрита Геннадія у подаванье даль на одну особу, подъ тымь способомь: гды теперешняго архимандрита Геннадія въживоть не станеть, тогда маеть князь Юрій оный монастырь кь рукамь своимь взяти и дати вго тому держати, кому воля вго закону преческаю будеть .- Спрашиваемь: какъ назвать подобный поступовъ Сигизмунда I, какъ не безцеремонностію? Король предоставляеть монастырю право свободнаго избравія архимидрита по желанію братіи, щи тогь же самый король другому, свотскому человъку выдаеть привилегію забрять означенный монастырь въ свои руки и посадить въ него такого архимандрита, какой ему заблагоразсудится! По нашему мивнію, здвсь видна поливишая безцеремонность... Далве, самое заявление нашего рецевзента о томъ, якобы въ данномъ случав Сигизмундъ I поступалъ, принимая во вниманіе историческія права внязей Слуцвихъ на кіево-печерскую обитель, крайне несостоятельно. Во первыхь, откуда это можно усматривать, что польскіе короли признавали за князьями Слуцкими историческія права на самовластное распоряжение дълами вино-печерской обители? Во вторыхъ, что это за историческія права подаваня на одну особу? Одного архимандрита посадить на архимандрію можно; но только одного: больше нельзя!... Вообще простое и естественное объяснение нашего рецензента воисе не отличается этими вачествами, -и, безъ сомевнія, онъ къ нему не прибъгнулъ бы, если бы обратилъ надлежащее вниманіе на слёдующее, весьма плачевное по своимъ послёдствіямъ, явленіе въ западно-русской церкви за разсматриваемое время. Замъщение высшихъ иерархическихъ мъстъ въ летовско-русскихъ областяхъ зависвло преимущественно отъ

польскихъ королей, которые, присвоивъ себв название "верховныхъ подателей столицъ духовныхъ и всёхъ хлёбовъ духовныхъ", пользовались почти неограпиченными правами при раздачъ епископій и мовастырей. Въ епископы и настоятели монастырей поступали, большею частію, люди свътскіе, мало подговленные въ исполненію іерархическихъ обязанностей; они смотрели на духовныя места съ матеріальной точки зрвнія, какъ на доходную статью. Еще при жизни престарвлыхъ епископовъ, - говоритъ г. Иванишевъ, на основании документальныхъ данныхъ, -- шляхтичи знатныхъ фамилій, желавшіе захватить въ свою власть церковныя имвнія, отправлялись къ королю, упраціявали сенаторовъ, илатили деньги и получали право вступать въ управленіе епархією по смерти престарвлаго епископа. До посвященія въ епископскій санъ они назывались нареченными епископами. Также точно и богатые мовастыри, по воль короли и по ходатайству сенаторовъ, раздавались въ управленіе светскимъ лицамъ шляхетскаго сословія. Шляхтичь, получавшій отъ короля жалованную грамоту, могь передать свое право другому лицу, получивъ за то достаточное вознаграждение. Иногда право на епископию король предоставляль двумь лицимь вы одно и тоже время. Въ такомъ случав, споръ между епископами не ограничивался письменными жалобами и просьбами, но иногда обращался въ отврытую войну<sup>и 1</sup>). Принимая во вниманіе сказанное, — съ одной стороны, легво можно понять указанную нами безцеремонность Сигизмунда I по отношенію къ кіево-печерской обители, а съ другой - можно почти безошибочно указать и ва тв мотивы, которыми руководствовался князь Слуцвій, домогаясь передъ воролемъ о привилегін подаваня архимандрів к.-печерскаго монастыря на одну особу, и на тъ пріемы, ноторые пущены были входь вняземъ для достижения своей цвин. Хлопоталь объ означенной привилегіи князь Слуцкій, безъ сомвънія, имъя въ виду доходность печерской оби-

<sup>1)</sup> Apress pre-san. Poc. 4. l, r. I. crp. XV-XVI.

тели '); а для усибха самых в хлопоть, дело, очевидно, не обощлось безъ подкупа. Уже то обстоятельство, что здесь замещена была воролева Бона (объ ез ходатайстве предъ королемъ прямо говорится въ грамоте), известная своимъ корыстолюбіемъ и особенно много злоупотреблявшая раздачею церковныхъ бенефицій, — служитъ однимъ изъ вескихъ доказательствъ нашего предположенія.

Следующее замечание реценяента, касающееся IV главы вашего изследованія, состоить въ томъ, что мы, говоря о возстановленіи архимандритомъ Елисеємъ Плетенецкимъ въ кіево-печерской обители общежитія по чину св. Василія и вообще объ улучшении иноческой жизни, только отмичаемь этоть факть, не разъясняя его исторически. Между, тыпь извъстно, что еще въ 1522 г. означенною обителію исходатайствована была у Сигизмунда привилегія на учрежденіе общины (общежительства) "водле обычаю и закону греческаго",-псибдствіе чего можно думать, что діло Шлетевецкаго состояло не во введеніи общежитія вообще, а во введени его именно по чину св. Василія Великаго. Къ этому рецензентъ присовокупляетъ, что о введеніи общежитія, именно по чину Василія Веливаго, много старался внязь Константинъ Острожскій, всявдствіе чего заботы Плетенецкаго объ улучшении иноческой жизни нужно считать только продолжениемь дела, начатаго княземъ, «и притомъ не безъ вліянія этого ревностнаго защитника православів, бывшаго тогда воеводою кіевскимъ».

Первъе всего сдълаемъ общую оговорку. Изображая состояние виево-печерской обители въ XVI и нач. XVII стол., въ периодъ, предшествовавший поступлению П. Могилы на архимандрию, мы имъли въ виду изслъдовать ту историческую почву, которую впослъдстви приходилось воздълывать нашему митрополиту, — хотъли повазать, какое наслъдство получилъ онъ отъ своихъ предшественниковъ, чтобы точнъе



<sup>1)</sup> Можеть быть, желая пом'ястить на архимандричье м'ясто какого-либо родственника, или же просто разсчитывая продать оное выгодийе.

опредвлить значение сдыланиято имъ прироста. Намъченная нами задача требовала, чтобы мы не упускали изъ вида ни одного существеннаго явленія въ исторіи Лавры, ни одного ввъна, положеннаго предшественниками Могилы для осуществленія широкаго плана-возвысить религіозпо-просвівтительное значение киево-печерской обители. Но эта задача не налагала на насъ обязаности о каждомъ подобномъ явленія, свидътельствующемъ о религіозно правственномъ обновленіи обители, писать спеціальное изслідованіе. Тогда пришлось бы намъ внести въ свое сочинение - я при томъ безъ нужды-массу отдельныхъ изследованій. Разументся, краткость исторического очерка не даетъ права разсматривать изображаемыя явленія безь генетической между ними связи и последовательности. Но мы сметемъ вадеяться, что нами это требованіе не нарушенно: мы постепенно савдили канъ кіево-печерская обитель, утратившая было въ XVI стол. свое религіозно-просвітительное значеніе, ко времени вступленія на архимандрію П. Могилы пріобратаетъ положеніе одного изъ видныхъ религіозныхъ центровъ въ юго-западной Россіи.

После сказаннаго, лучшиме ответоме на первую половину замечанія напего рецензента (т. е., что мы только отмечаеме факте возстановленія общины и улучшенія
иноческой жизни ве к. печерской обители, не разъясняя его
исторически), мы считаеме приведеніе соответствующаго
затронутому вопросу места изе нашего изследованія. Мы
говориме: "Перве всего, по вступленіи на кієво печерскую
архимандрію, Плетенецкиме обращенно было вниманіе на
возстановленіе ве обители общежитія по чину св. Василія
и вообще на улучшеніе иноческой жизни. Нужно заметить,
что монашеская жизнь ве южно-русскихе обителяхе за разсматриваемое время находилась ве крайнеме упадке. Если
настоятели монастырей--каке мы видели—смотрели на свои
места се утилитарной точки зрёнія, ценили ихе преимущественно со сторопы «достаткове пеннжныхе и роскош-

ныхъ ,-то остественно, что при такихъ руководителяхъ и жизнь простыхъ иноковъ приняла несоотвътственное ихъ знанію направленіе. Строгія правила подвижничества были забыты; общежитіе оставлено или искажено; невіжество, тунеядство, и какъ неразлучные ихъ спутники-пьянство, буйство и развратъ-стали почти заурядными явленіями среди иночествующихъ братій. Кіево-печерская обитель въ этомъ отношении не составляла исключения изъ общенаблюдаемаго явленія. Правда, еще съ первой половины XVI стол. были здесь попытки (не разъ потомъ повторявшіяся) возобновить нарушенное древиее общежитіе, но попытки эти не имвли успвха. Нътъ основаній думать, что какія либо существенныя улучшенів въ этомъ отношенія сделаны были и ближайшими предшественниками Илетенецкаго. Заслуга возстановленія общежитія въ печерской обители всецвло принадлежить последнему"... Думаемъ, что этою, хотя и весьма краткою, характеристикою состоянія монашества въ разсматриваемое время (характеристикою, которая по отношенію къ к.-печерской Лавръ оправдывается сдъданнымъ нами прежде очеркомъ сей обители въ XVI стол.). достаточно разъясняется историческое значение двятельности Е. Плетенецваго васательно давнаго вопроса. Поставлять же ету дъятельность въ генетическую связь съ грамотою Сигизмунда І, которою утверждается (точиве подтверждается) община въ віево-печерской обители, нътъ резона. Мы не утнерждаемъ того, чтобы въ сей обители ве было общины, не существовало тьхь или другихь иноческихь уставовь (существуеть мовастырь - должны существовать въ немъ и уставы); но только заявляемъ, что они плоко исполнялись и монашеская жизнь находилась въ крайнемъ упадкъ. Поэтому, быль ли въ к.-печерской Лапръ до Е. Плетенецкаго уставъ св. Василія Великаго или какой другой-ото въ сущности двло безразличное, если только онъ не исполнялся нии исполнямся крайне плохо.

Что князь Острожскій заботился объ улучшеній нис-

ческой жизни-это мы знасы ь; прибавимъ къ этому, что въ концъ XVI и нач. XVII стол. подобную заботливость о нравственномъ подпятіи монастырской жизни мы замізчаемъ со стороны и другихъ лиць и учрежденій (братствъ). Это объясняется общимъ религіознымъ движеніемъ, вызваннымъ усилившеюся пропагандою католицизма и охватившинъ всв слои западно-русского общества. Къ этому религозному движевію, -- какъ мы говорили въ изследованія, -- съ конца XVI стол. примкнула и кіево печерская Но такъ какъ не во всехъ тогдашнихъ монастыряхъ дело обновленія монашества стояло на одинаковой высотв, то указывая на заботы Е. Плетенецкаго относительно улучшенія иноческой жизни, намъ желательно было опредвлить--- каковы были преследуемые имъ идеалы озваченной жизни и уставъ какой изъ современныхъ обителей положенъ быль имъ въ основу устрояемаго общежитія. Мы думаемъ, что, до извъстной стецени, достигли этого сообщениемъ современныхъ свидътельствъ, что Плетенецкій за образецъ благоустрояемаго выъ общежитія приняль уставь скитскій свято-воздвиженской обители, извъстной въ то время самою строгою подвижническою жизвію, а руководителемъ и пособникомъ при своихъ трудахъ упросилъ быть основателя означенной обители, схимонаха Іова Княшницкаю, - человъка, прошедшаго въ авонскихъ монастырихъ суровую школу аспетизма и пользовавшагося по целой Россіи славою искуснаго устроителя "благочестія церковнаго и трапезнаго и евангельского общежительного живота".

Имћя въ своемъ распоряжении столь положительных свъдънія относительно того, уставъ какой обители былъ избранъ Плетенецкимъ за образецъ при обновленіи кієвопечерскаго монастыря, подъчьим вліяніемъ и при содъйствіи кою совершилось это обновленіе, была ли надобность съ нашей стороны прибъгать къ догадкамъ, что де, можетъ быть, въ этомъ дълъ сказалось вліяніе и другихъ лицъ?... Въ частности, относительно предположенія нашего рецеп-

ţ

вента, что вредение Плотенецкимъ общежития въ киево печерской обители совершилось не безъ вліянія князя Острожскаю, бывшаю тогда воеводою кіевским, -- замвтинь: во первыхъ, ваботы Плетенецияго объ улучшении иноческой хотя, какъ можно думать, и начались съ первыхъ же летъ его управленія Лаврою; но общежитіе по чину Василія Веливаго вводилось здёсь уже во второмъ десятилетія XVII в., следовательно когда внязя К. И. Острожского († 1608 г.) не было въ живыхъ. Во вторыхъ, следуетъ принять во вниманіе, что внязь Острожскій хотя и быль віевскимъ воеводою, но постоянно жилъ въ своемъ родовомъ городъ Острогь, ръдко заглядывая въ Кіевъ, и что хотя онъ состояль въ означениой должности очень долгое время (виде съ 1560 г.), твиъ не менве за весь этотъ продолжительный періодъ мы мичего не знасмъ объ его благотворномъ вліяній на к. печерскую Лавру, въ которой до начала XVII въка не видно ви школы, ян типографіи, ни богадільни, ни другихъ тому подобныхъ редигіозно-просватительныхъ и благотворительвыхъ заведеній.

Относительно того отдела въ нашемъ изследования, гдъ мы говоримъ о школахъ, рецеизентъ считаетъ пужнымъ сдвлать "двв замвтки". Первая замвтка состоить въ слвдующемъ: "Рисун положение школъ Острожской, Виленской и особенно Львовской во времени вступленія ІІ. Могилы па Кіево-Печерскую архимандрію, авторъ видить въ этомъ положеніи повороть въ худшему и объясилеть его отсталостію тогдашнаго южно-русскаго народонаселенія въ научномъ отношенім сравнятельно съ латино-уніатами, между тімь какъ неудовлетворительное состояніе тогдашнихъ русскихъ школъ можетъ быть объясняемо также и отсутствіемъ научнаго центра, и разбросанностью научныхъ, дъйствительно немногочисленныхъ, силъ по разнымъ школамъ". -- Мы затрудняемся считать приведенное нами мъсто дъйствительнымъ замъчанісмъ. Скорве это крайне неточная передача нашихъ объясненій, съ привнесеніемъ рецец-

вентомь своего, ничего не объясняющаго объясненія. Поэгому, на подобное замізчаніе отвітимъ пратицыъ повторепісмъ нашихъ выводовъ, касающихся затронутаго въ приведенной замъгкъ вопроса, -- именно, почему основанныя въ юго-западной Россіи школы паходились до Могилы далеко не въ цвътущемъ состояни и не только не увеличили своихъ силъ до равенства съ научными силами польскихъ коллегій, но даже испытывали по временамъ въ учебномъ отвошенів повороть въ худшему? - Выводы наши при різшеніи этого вопроса были следующіе: во первыхъ, уже при самомъ заведеніи православныхъ школъ въ западно-русскихъ областяхъ, съ разширеннымъ противъ пряжвяго кругомъ наукъ, встрътился ощутительный недостатокъ въ потребномъ кодичествъ способныхъ для сего преподавателей. Обращались за научною помощію въ грекамъ, приходилось даже обращаться за вею и къ иновърцамъ. При преобразовани же выведенныхъ школъ въ высшіл учебныя заведевія подобный недостатотъ обнаружился бы еще въ большихъ разыврахъ и даже (по врайной мфрф богъ значительныхъ денежныхъ ратратъ) едва ли могъ быть восполненъ: еще слишкомъ молода была наука въ юго-западной Россін! - Во вторыхъ, заведеніе передовыми южно-руслами школь со введеніемь повыхъ, прежде не преподаваншихся предметовъ,--- недружелюбно встрвчено было иткоторыми ревнителями православія съ консербативнымъ образомъ мыслей. "Лативская премудрость, - говораля ови, - прамая дорога въ аду". "Реторива, діалектика и прочів погансків хитрости и руководства суть изобратевіе діавода".- Наконецт, въ числу не маловажныхъ причинь, тормозившихъ развитіе и процейтаніе западно-русскихъ школъ, мы относимъ также тв притвенепін, воторыми подвергались онв со сторовы иновірнаго польскаго правительства. - (Въ примънени къ нъкоторымъ отдельнымъ учебнымъ заведеніямъ указывались и частныя причины, мъщавшія ихъ процевтанію)... Что же касиется. до указанія нашего рецензента на то обстоятельство, что

въ юго-западной Руси не было научнаго центра и ученыя силы были разбросаны, —то, съ одной стороны, это несправедливо: такія научныя центры здѣсь были; именно, сначала такимъ центромъ была Острожская Академія, за тѣмь Львовская школа и, нѣсколько позже, Виленская. Съ другой же стороны, вопросъ то именно и заплючается въ томъ, почему какой либо изъ означенныхъ центровъ не достигнулъ въ научномъ отношеніи до такой высоты, какая требовалась обстовтельствами времени, —почему не сдѣлался такимъ центромъ просвѣщенія, который могь бы соперничать съ латинопольскими учебными заведеніями и помѣряться съ ними научными силами?...

Вторая замътка рецензента касается лаврской школы, преобразованной П. Могилою. На стр. 449 нашего изследованія мы говоримъ: "Между наставниками Могилинской коллегін за разсматриваемый періодъ ея существованія мы видимъ: во первыхъ, приглашенныхъ изо Львова-јегомонаха Исаію Трофимовича Козловскаго, возведеннаго вскоръ въ игумена приписнаго въ лаврѣ Дятеловецкаго монастыря (разумъется, въ видахъ предоставленія ему настоятельских ь доходовъ), и монаха Сильвестра Коссова. Первый быль ректоромъ коллегіи и вивств профессоромъ философія, а второй-профессоромъ реторики; за тъмъ Софронія Почапскаго, додного изъ напиеньшихъ братій общежительнаго монастыря печерскаго", тоже преподававшаго, въ званіи профессора, реторику,-и наконецъ отца (монаха) Пацевскаго, обучавшаго повтикъ. Безъ сометнія, кромъ поименованныхъ были "у разныхъ школахъ" и другіе профессора".

Рецензентъ замъчаетъ, что "приведенный нами здъсь списокъ преподавателей Могилянской даврской школы и распорядокъ преподаванія ими предметовъ относится не къ 163¹/ь, в уже къ 163³/ь, то есть, въ третьему учебному году, какъ видно изъ приложенія подъ № 89°.—Въ приложеніи подъ означеннымъ № нами помъщено письмо ректора кіево-могилянской коллегіи Исаіи Трофимовича Козловскаго

оть 30 августа 1633 г., въ которомъ онъ, сообщая митрополичьему намістнику о. Өссфилу о разныхъ вісвскихъ новостихъ, -- между прочимъ, пишегь: мы першею сентеврія зачинаемь по старому: я курсь философіи, отець Косовь реторики, который уже и священником зосталь; отець Пацевскій поетику, которій также южь священникомь зосталь; и прочіи у своих школах. Отсюдя двяствительно видно, что списовъ учителей и распорядокъ преподаваемыхъ ими предметовъ относится въ 163°/4 учебному году; по выбств съ твиъ видно также и то, что онг должень быть относимь и къ предшествующему времени. Козловскій прямо говорить, что мы начинаемъ першего сентября по старому, т. е. начинаемъ преподавать науки въ школъ также, какъ преподавались овъ и прежде. При томъ же приводиный нами списокъ учителей и распорядокъ преподаваемыхъ ими предметовъ оправдывается, въ большинствъ случаевъ, и другими данными. Извъстно, что Козловскій и Коссовъ были въ числъ первыхъ лицъ приглашенныхъ П. Могилою въ преобразовываемую имъ даврскую школу (условіе съ вими заключено Могилою еще до открытія школы); Софроній Почанскій подписался въ качествъ профессора реторики подъ предпсловіемъ къ Евхаристиріону, поднесенному П. къ паскъ 1632 г.; о преподавани Коздовскимъ именно философія упоминаеть Двилицъ тоже еще во 1632 г... Впрочемъ, такъ какъ строго научная критика по поводу сообщаемаго нами списка лаврскихъ учителей все таки можетъ сдълать вамъ въкоторыя возраженія (относительно частностей), то замъчанію рецензента мы не отвязываемъ въ нъкоторомъ значеній и за оное его благодаримъ.

Последнее частное замечание г. рецензента касается того пункта въ нашемъ сочинения, где мы, указавши на предоставленное правословнымъ (на сеймъ 1632 г.) право иметь свою, признаваемую правительствомъ, ісрархію, — стараемся решить вопросъ: почему представители русскаго народонаселения (сеймовые депутаты) не просили вороля объ

утвержденія на митрополія и епислопіяхъ тёхъ лицъ, которыя уже занимали оныя, а приступили въ избранію новыхъ ісрарховъ?--Посильный отвіть нашь на означенный вопросъ быль следующій: "Мы не думаемь, чтобы въдаиномъ случав -- какъ утверждаютъ некоторые изследователи (Преосв. Макарій)-депутаты были принуждены непреклонностію короля признать и утвердить прежнихъ святителей. Отношенія Владислава въ православнымъ за разсматриваемое время не дають основанія для подобнаго предположенія. Да и накой смыслъ имъла бы эта непреклонность, когда русскому народу предоставлено право имъть јерарховъ и вообще нассированы стиснительныя противь гревовосточной церкви постановленія? -- Дарованныя православнымъ права безспорно легли въ основу решенія сеймовыхъ депутатовъ избрать новых іерарховъ, дали имъ такъ сказать законно оффиціальное основаніе произвести это избраніе; но мотивы могли быть въ данномъ случав и другіе. - Есть извъстіе, что будто-бы во всемъ этомъ двав принималь двятельное участіе П. Могила, пожелавшій быть митрополитомъ, и что, благодаря его стараніямъ, вліянію и пріятельскимъ отношевіямъ ко многимъ сеймовымъ депутатамъ, прежије јерарки (собственно И. Копинскій) устранены съ своихъ канедръ. Что у Могиды было желаніе занять митрополичью канедру и что онъ двлалъ соотивтствующія сему желанію подготовленія, это едвали можетъ подлежать сомвънію. Но самый успъхъ П. Могилы вт данномъ случав можеть быть объясняемъ не одними его пріязненными связями съ сеймовыми депута. тами; мы думаемъ, что успёхъ этотъ много зависель отъ того, что православнымъ депутатамъ избраніе новыхъ лицъ на предоставленныя имъ правительствомъ митроролію и епископін представлялось въ давномь случав деломъ наиболье вигоднымь и полезнымь. Во первыхъ, чрезъ это избраніе почти вдвое увеличивалось (хотя и временно) число представителей западно-русской церкви, а вивств съ твиъ должны были увеличиться и ея религіозно-просвътительныя Заванчивая обзоръ нашей вниги, г. рецензентъ дълаетъ—какъ мы упоминали—нъсколько общихъ замъчаній
относительно нъкоторыхъ пріемовъ нашего изслъдованія,—
пріемовъ, на его взглядъ, или нежелательныхъ въ серьезномъ
историческомъ трудъ, или же не вездъ примъненныхъ надлежащимъ образомъ. Насколько мы заслуживаемъ подобняго
упрева это, надъемся, будетъ видно изъ буквальнаго приведенія означенныхъ замъчаній и нашихъ объясисній по
поводу яхъ. Общія замъчанія г. рецензента суть слъдующія:

1). "Г. Голубевъ, за неимпніемъ положительныхъ данныхъ, иногда основывается на предположеніяхъ, или довольствуется общими, голословными цитатами (стр. 65, 287 и ор.), и не смотря на то, черезъ нъсколько страницъ, выдаетъ свои предположенія и гипотезы за положительные выводы (стр. 61 и др.)".

Предположенія (которыхъ, замвтимъ встати, въ цвлой вашей внигъ едва ли не меньше, чвмъ въ небольшой замвтивь рецензента) крайне изжелательны въ серьезномъ ученномъ трудъ только бездоказательныя или малодоказательныя, обоснованныя же на прочныхъ данныхъ и соображеніяхъ весьма желательны. Иногда подобныя предположенія бываютъ цвниве иного факта и смвло могутъ считаться ввладомъ въ науку. Далекіе отъ мысли придавать подобную цвность своимъ немногимъ предположеніямъ, мы однако не считаемъ ихъ построенными на зыбкой почвв. Поэтому упрекъ рецензента въ томъ, что мы за не имвнісмъ положительныхъ данныхъ прибъгаемъ иногда къ предположеніямъ, признанъ былъ бы нами основательнымъ въ томъ только случав, если бы нами доказана была несостоятельность и неумъстность хотя нъкоторыхъ изъ этихъ предположеній.—

Выдавать свои гипотезы и предположения за положительные выводы и допольствоваться общими, голословными цитатами,—это уже совство другое дтло, дтиствительно крайне нежелательное въ серьезномъ трудт и заслуживавающее упрека. При своей работт мы всячески заботились о томъ, чтобы избъжать подобнаго упрека. Но такъ какъ, по митенію рецензента, мы отъ него не свободны, то будемъ приносить показніе въ своихъ прегращеніяхъ.

Въ допазательство того, что мы выдаемъ свои предподоженія и гипотезы за положительные выводы, рецензенть ссыдается на 61 стр. нашего изследованія. На означенной страницъ, указывая на причины, благопріятствовавшія развитію въ П. Могнав религіознаго настроенія, мы, между прочимь, отмічаннь и тоть факть, что онь быль "воспитанником» львовскаю братства, поставившаго себъ главною своею задачею борьбу съ вновърною пропагандою и утверждение въ въръ отцевъ". Очевидно, вина наша заключается въ томъ, что ны навываемъ Могилу воспитанником львовского братства, между темъ какъ въ предшествующей главе нашего изследованія, гда у насъ идеть рачь о первоначальных в годахъ жизни и воспитавіи нашего митрополита, не представляемъ положительных документальных данных, могущих в оправдать наши слова: неимъніе этихъ данныхъ побуждаетъ насъ прибъгнуть въ критическому разбору позднайшихъ извастій объ означенномъ предметв и дълать выводы, основанные на побочныхъ историческихъ указаніяхъ. Въ свое оправданіе сважемъ следующее. Известіе о воспитанія (первоначальномъ образованіи) И. Могилы въ средв дружествецно расположеннаго къ его фамиліи львовскаго братства принадлежитъ поздивищему времени, оправлывается столь многими историческими данными, въ его защиту можно представить значительное количество столь выских соображеній, (съ чымь согласонь даже-какь мы видвин-и самъ рецензентъ),-что мы считаемъ означенное извъстіе не могущимъ возбуждать сомпъній. Посля нашихъ длинныхъ разсужденій относительно этого предмета, подвржиляемыхъ доказательствами, и сдъланнаго на основанін ихъ заключенія (стр. 19), думаемъ, что мы не безъ права могли назвать II. Могилу воспитанником львовскаго братства. Притомъ, замъчаніе рецензента могло бы имъть еще значеніе, если бы мы, приміния къ Могилі означенное Труды Кіев. дух. Анад. 1884 г. т. І.

названіе, сділали это изъ желанія объяснить накое нибудь событіе, безъ того необъяснимое или, безъ нашего приивненія, могущее получить другое освіщеніе, —словомъ, если бы поступили такъ въ ущербъ—употребниъ выраженіе рецензента—интересамъ исторической истины. Но въ этомъ рецензенть, надвемся, упревнуть насъ не можетъ. Если бы указываемая имъ фраза и соссе исключена была изъ контекста річи, то мийніе, высказанное нами въ означенномъ містів, ни на істу не могло бы изміниться. Вопросъ, очевидно сводится не къ долу, а къ слосамъ. Поэтому, мы находимся въ недоумініи: смотріть-ли на замічаніе г. рецензета какъ на результать уже очень строгой критики, или какъ на простую придирку?—

На 65 стр. нашего изслъдованія находится, по заявленію рецензента, общая цитата. Говоря въ указанномъ мъсть о томъ, что кіево-печерскіе повъренные вели въ судахъ дъла Лавры до половины марта отъ имени архимандрита и капитулы, а съ первыхъ чиселъ слъдующаго мъсяца отъ имени одной только капитулы, — мы дълаемъ слъдующую цитату: рукописные акты, находящіеся въ библ. Кіев. дух. академіи и Центральномъ архивт Царства Польскаго. Выставляя вту цитату, (къ ней прибавимъ — и акты, наход. въ архивт грекочніат. митроп. при св. Синодт), — мы хотъли сказать, что во встать документахъ, относящихся въ означенному времени и касающихся кіево-печерской обители, мы встрътили подтвержденіе отмъчаемаго нами (в притомъ уже ранъе подкръпленнаго положительными данными) факта.

Такова, указываемая рецензентомъ, общая цитата въ нашемъ сочинени!

На стр. 287 нашего изследованія, по заявленію рецензента, находится голословная цитата. Въ указываемомъ месте мы говоримъ, что віево-печерскій архимандритъ З. Копыстенскій, во время одного изъ своихъ посещеній кіевониколаевскаго монастыря, сдёлалъ на рукописи, принадлежавшей сему монастырю и завлючающей въ себё полемическія статьи противъ латинянъ, надпись, гдё совётываль читать означенную рукопись, какъ зпло полезную. Въ соотвётствующей цитатё мы приводимъ полное (довольно длинное)
заглавіе рукописи; но не указываемъ, гдё она находится. Пополняемъ пробёлъ: означенная рукопись принадлежитъ библіотекъ Кіевской духовной Академіи, куда она поступила изъ
кіево-пиколаевскаго монастыря; о ней нами въ свое время
сдёлано было сообщеніе въ Дерковно-Археологическомъ обществъ
при той же Академіи и пом'ещена зам'етка въ Кіев. Епар. Въдом. за 1875 г. (№ 8).—

Такова, указываемая рецензентомъ, *чолословная* цитата въ нашемъ сочинения!

2. Въ изслыдованіи автора замытень адвокатскій, защитительный тонь по отношенію къ П. Могиль, часто не имьющій для себя прочных в основаній и доводящій автора до натянутых выводовь и общих мысть (стр. 24—25). Такь, авторь въ сущности мало довыряеть гербовникамь, панегирикамь, отзывамь тогдашней полемической литературы и тогдашнимь судебнымь жалобамь; но часто, въ противорычіе себь, онь довырчиво пользувтся их услугами для изображенія личности, жизни и дыятельности П. Могилы.

Отвъчаемъ сначала на первое, процитированное замъчаніе рецензевта. На 25 и 26 стр. нашего изслъдованія (на 24 стр. о Могилъ не упоминается) мы говоримъ: «Въ первоначальные годы жизни, Петра Могилы предъ его глазами проходилъ цълый рядъ явленій, вызванныхъ борьбою православія съ католическою пропагандою. Разумъется, явленія эти не могли проходить безслъдно для развитія ребенка, а должны были производить сильное впечатлъніе на воспріимчивую дътскую душу,—и хотя намъ неизвъстна въ подробностяхъ первоначальная жизнь нашего митрополита на основаніи чего мы постепенно могли бы слъдить за религіознымъ его воспитаніемъ въ семейномъ кружкъ, но зная ревность къ праотцевской въръ Могилъ, энергично боровшихся съ иновърною пропагандою,—можемъ безошибочно утверждать, что воспитание это совершалось среди атмосферы, провикнутой духомъ православія, среди обстоятельствъ, выдвигавшихъ вопросы въры на первый планъ. Впрочемъ, можно найти относительно этого и положительныя указанія, — правда, очень отрывочныя, но драгоцівныя потому, что оні принадлежать самому Петру Могилів. (Слідуетъ выдержва изъ собственноручныхъ записокъ П. Могилы).

Это место им вовсе не считаемъ общимъ и натянутымъ, во первыхъ, потому, что на предшествующихъ страницахъ нами приведено достаточное количество данныхъ, свидътельствующихъ о религіозности, истинесмъ расположенін фамилін Могиль въ православной вірв и о ихъ заботахъ васательно огражденія управляемой ими страны отъ наплыва иновърной пропаганды, (отрицать свазанное нами значить совершенно отрицать вліяніе на міросозерцаніе той нин другой инчности домашней обстановки и чюй среды, въ которой этой личности приходится вращаться); а во вторыхъ, потому, что въ подтверждение своей мысли мы приводимъ выдержим изъ собственноручныхъ записокъ П. Могилы (стр. 26-32), изъ коихъ видно, что онъ росъ подъ вліяніями, вселявшими въ него любовь къ православной въръ и утверждавшими въ ея превосходствъ предъ другими въроисповъданіями.

Дъйствительно въ большую бы ошибку вцалъ изследователь, если бы онъ довърчиво пользоволся гербовниками, панегириками, отзывами полемической литературы и судебными жалобами; но мы къ этому прибавимъ—не въ меньшую бы также ошибку онз впаль, если бы совершенно исключилъ означенные памятники изъ числа пригоднаго для его цълей матеріала. Памятниками этими, какъ источниками, изследователь можетъ и долженъ пользоваться: онъ обязанъ только применять къ нимъ правила строгой критика, обязанъ очистить пшеницу отъ плевелъ. Гербовникамъ (каковыми они были въ разсматриваемое время) и панегирикамъ, —какъ произведеніямъ, написаннымъ съ цёлію льстить честолюбію знате, —много доверать нельзя; но не

можетъ подлежать сомевнію, что въ нихъ не мало заключается цвинаго матеріала, не мало такихъ достовърныхъ данных, которыя иногда только вънихъ однихъ и сохранились. Пользуясь гербовниками и панегириками, мы не упускали изъ вида сказаниаго нами. Положимъ, Окольскій говоритъ, что П. Могила происходиль отъ Муція Сцеволы. Сообщеніе это, какъ противоръчащее историческивъ фактамъ, не можеть быть принято. Но недостовърное съ этой именно стороны (со стороны фабулы) оно вивств съ твиъ получаетъ значеніе вполет достовтрваго и пригоднаго для насъ факта съ другой, -- именно, заключаетъ въ себъ не подлежащее сомевнію известіе, что въ означенное время фамилія Могиль увлечена была общимъ въ средъ тогдашней аристовратіи стремленіемъ возводить начало своей родословной ко временамъ самымъ отдаленнымъ. Когда составитель гербовника разсвазываеть о воинских в подвигахъ фамиліи Могиль, покрывавшихъ непріятельскими трупами поля, ділая неъ нахъ холмы (mohily-откуда якобы произошла и овмилія Монил),вритическіе пріемы не дозволяють считать подобный разсказь достовърнымъ; но если тотъ же составитель, разсказывая о вакомъ либо событи, въ подтверждение своего мивния приводить подлинный, не подлежащий сомнонию, документь (см. 40 стр. нашего изследованія), то историка не ва праве игнорировать подобнаго сообщенів. - Тоже самое должно сказать и относительно панегириковъ. Преувеличение и сервилизмъ ихъ, особенно за разсматриваемое время, извъстны. Никанъ нельзя, поэтому, довърять тому реэстру разнообразныхъ добродътелей и достоинствъ, какой обыкновенно изготовлялся услужливою рукою панегириста для своего патрона. Но не смотря на это, въ извъстныхъ случаяхъ, и подобные панегирики представляють иногда неоцівненный матеріаль для историка. Не следуеть доверять, положимь, твиъ восторженнымъ, обязательнымъ похваламъ, которыя панегиристъ считалъ нужнымъ расточать передъ Могилою въ день его рожденія, -- но самое указаніе на этотъ день есть

всторическій фактъ, не подлежащій сомивнію (рецензенть не соглашается съ нами въ данномъ случав, но думаемъ — мы достаточно ясно показали, правъ ли онъ). Если въ 1632 г. Софроній Почаскій въ посвятительной предмовъ П. Могилъ воскурнеть передъ нимъ фиміамъ, — то къ похваламъ панегириста должно относиться съ осторожностію; но его подпись подъ предмовою, гдъ онъ заявляеть, что состоить при Лаврской школъ въ качествъ профессора реторики должно признать фактомъ вполнъ достовърнымъ. О самомъ существованіи Кіево-Могилянской коллегіи въ Лавръ (въ 1631 и 1632 гг.) откуда извъстно, какъ не изъ панегирика?

Дъйствительно полемическія сочиненія разсматриваемаго нами времени часто заключають въ себъ очень невърныя свъдънія. Неръдко полемисты вступали въ перебранку, причемъ вполив уподоблялись современнымъ намъ, которые готовы на нелюбимаго ближеято вавести всякую напраслину, прибъгая для этого въ всевозможнымъ недозволительнымъ средствамъ. Но и полемическими сочиненіями, гдв насалось двло личныхъ перебрановъ и счетовъ, мы пользовались съ крайнею осторожностію: принимали за достовърныя только тъ свъдънія, которыя находији для себя оправданіе или въ другихъ историческихъ данныхъ, или же ихъ подтверждали до извъстной степе. ни самыя лица, въ интересахъ коихъ было не разглашать подобныхъ свъдъній. Напримъръ, датино-уніаты, возводя на Мелетія Смотрицкаго разныя обвиненія, между чимъ, (для того, чтобы подорвать его авторитетъ въ глазахъ православныхъ), увазывали на то, что онъ имвлъ тайныя сношенія съ ними. Вынужденный отвічать, Смотрицкій не отвергнулъ означеннаго факта, хотя постарался дать ему наиболье благопріятное для себя освыщеніе. Думаємь, что на основании подобнаго сопоставления свидътельствъ, исходящихъ изъ враждебныхъ одинъ другому лагерей, мы въ правъ сдълать несомивиное заплючение о дъйствительномъ существованіи упомявутыхъ сношеній Смогрицкаго.

Тотъ же самый пріемъ употребляли мы и по отношенію къ тогдашнить судебнымъ жалобамъ.—Вообще, замѣчаніе рецензента имѣло бы значеніе только въ томъ случав, если бы онъ указаль и доказаль, что мы дѣйствительно сообщали несправедливыя и невѣрныя свѣдѣнія, благодаря тому, что довѣрчнво, безъ надлежащей критики, относились къ указываемымъ имъ источникамъ. Этого рецензентъ не дѣлаетъ, я потому и его замѣчаніе мы считаемъ голословнымъ.

3. Въ изслъдованіи не выдержана строго послъдовательно хронологія событій жизни П. Могилы: авторъ часто забъгаетъ впередъ (напримъръ, гл. 2), указываетъ на то, что сказано будетъ ниже (стр. 40), впадаетъ въ повторенія (напримъръ, на стр. 435) и т. д. Да и самая хронологія отдъльныхъ фактовъ не вездъ отчетлива и върна, что отчасти зависъло, какъ мы уже замътили выше, отъ того, что авторъ не ризличалъ гражданскаго года отъ церковнаго.

Во второй главъ изслъдованія мы говоримъ о поступленія П. Могилы на вісво-печерскую архимандрію, - и впередъ не забъгаемъ. Можетъ быть, рецензентъ считаемъ забъганіемъ впередъ то обстоятельство, что мы приводимъ здёсь выдержку изъ протестанціи М. Смотрицкаго о Кіевскомъ соборъ 1627 г. и присутствованім на сномъ II. Могилы, о чемъ мы говоримъ впоследствии (158--159). Но подобное замъчание мы считаемъ въ высшей степеци страннымъ. Дъло въ томъ, что нъкоторые біографы Могилы пріурочивали его поступленіе въ монашество въ 1625 г. Мы съ этимъ мизніемъ не соглашаемся, - и въ довазательство увазываемъ, между прочимъ, на тотъ факть, что "Мелетій Смотрицкій въ своей протестаціи, упомичан о соборъ, бывшемъ 8 сентября 1627 г. въ Кіевъ, говоритъ, что онъ быль приглашень на этотъ соборъ митрополитомъ Іовомъ Борециимъ и теперешнимъ (протестація издана была въ сентябръ 1628 г) кісво-печерскимъ архимандритомъ Цетромъ Могилою, въ то время еще свътскимъ человірком»". — Неужели это рецензенть считаеть забъганіемъ впередъ? Неужели изслъдователь не имъеть права пользоваться для доказательства своихъ положеній свидътельствомъ источниковъ потому только, что о въноторыхъ свъдъніяхъ, заключающихся въ этихъ источникахъ, болье обстоятельная ръчь имъеть быть впереди?... Требованіе небывалое, неслыхавное!

На стр. 40 нашего изследованія мы "не указываемъ на то, что наши будетъ сказано ниже". Здёсь со стороны рецензента какое то ведоразуменіе.

Замъчание рецензента о стр. 435 почти совершенно однородно съ замъчаниемъ о главъ 2-й вообще. Въ своей инигъ мы пользуемся разсказомъ Іерлича два раза (332) для двухъ различныхъ цълей. Естественно, что повторение нъкоторыхъ слоцъ—на что нами сдълана и ссылка—оказывалось дъломъ необходимымъ.

На замъчаніе рецензента о неотчетливой хронологіи отдъльных рактовъ считаемъ отвъчать излишнимъ: думаемъ, что вопросъ этогъ разъясненъ нами достаточно ясно<sup>1</sup>).

4. Во многих в мъстах изслъдования автор утверждаеть, что П. Могила въ защить православия противъ католиковъ и уніатовъ пользовался приемами и средствами противниковъ мыслъ совершенно върная, но она не примънена ко всъмъ фактамъ дъятельности П. Могилы, къ которымъ слъдовало бы примънить ее. Мы уже замъчали выше, что въ параллелъ римскокатолическимъ монашескимъ орденамъ и П. Могила задумалъ было учреждение сплоченной корпораціи православныхъ монастырей: это все опустилъ изъ виду г. Голубевъ. Равнымъ образомъ, имъ не указанъ опредъленно тотъ типъ римско-католическихъ учеб-



<sup>1)</sup> Хронологическія даты, относящіяся въ П. Могиль и членамь его фамилін (на отсутствіе чего въ одномъ містів указываеть рецензенть) отмівлались, если оню были извистны. Неотміченнимъ же остался годь Хотинской битвы (1621), въ которой принималь участіе П. Могила, вслюдствіе описки. Въ отривків нав нашего сочиненія, напечатанномъ въ 1 выпусків Чтеній Историч. Общества Нестора Литописца, означений годь отмичень.

ных заведеній, который старался воспроизвести П. Могила въ своей Ківвской коллегіи. Вообще, у автора чувствуєтся недостатокъ тщательнаго и подробнаго изученія современнаго Могиль римско-католичества, несомнинно отпечатлившагося, такъ или иначе, на диятельности этого замичательнаго человика.

Мы не знаемъ, чтобы Петръ Могила за разсматриваемый нами періодъ его жизни задумаль въ нараллель римско-католическимъ монашескимъ орденамъ учрежденіе сплоченной корпораціи православныхъ монастырей. Если бы г. рецензенть мога представить намъ данных относительно этого вопроса, мы ему были бы въ высшей степени признательны.

Указать (да еще опредъленно указать) тоть тепъ ремскокатолических заведеній, который старался воспроизвести П. Могила при устройство своей коллегіи, — мы не могли по той причино, что то данныя, какія намъ извостны о Могилянской школю за первое время ся существованія, не представляють къ тому ин малойшей возможности. Только тогда, когда мы сдолаемъ очеркъ Кієвской коллегіи за все время жизни Могилы, изслодуемъ дошедшіе до насъ учебники, изучниъ труды ся преподавателей, разсмотрямъ дисциплинарныя правила, существовавшія въ коллегіи, только тогда, когда ознакомимся со всомъ этимъ, мы пъ состоявіи будемъ дать г. рецензенту на его вопросъ положательный отвоть.

Мы разсмотръди всъ замъчанія г. профессора Петрова на нашу внигу<sup>1</sup>). Не отридаемъ его добраго намъренія, при



<sup>1)</sup> Необходние маленькое объяснение. Рецензенть, указывая на въкоторыя міста въ нашемъ сочиненів, не выдерживающія, по его мивнію, строюй критики, и перечислям ті врісим, которые онъ считаєть нежелательными въ серьезномъ историческомъ труді, обывновенно подкріпляєть свои замічанія ссылками на страници въ нашей книгі, причемъ въ виставляємимъ инъ цифрамъ добавляєть вираженіе: и другія (страници). Отвічая на всі процитированние принірм, приводичне нашемъ рецензентомъ въ подтвержденіе своихъ ванічаній, ми, понятное діло, не могли давать объясненій относительно тіхъ мість въ нашемъ сочиненіи, которыя подразуммесались г. Петровинъ и обозвачались инъ словами: и другія, и такъ далже. Впрочемъ, им думаємъ, что сворбіть объ этомъ едва-ли слідуеть. Рецензентомъ, безъ сомивнія, приводились

въ преданномъ суду Сынъ человъческомъ! Такая совершеньй мая неземная чистота, и такія, потрясающія сердце, страданія! Такая злоба, такое легкомысліе и такое недостоинство у тъхъ, отъ кого и за кого Онъ страдаетъ! Мы видимъ здъсь возмущающее душу торжество неправды, и это торжество неправды, по ненсповъдимымъ для насъ судьбамъ небеснымъ, претворилось въ высочайтее торжество правды Божіей. Когда обниметъ все это мыслію душа христіанина, невольный вздохъ исторгается изъ груди его, и теплая слеза орошаетъ его ръсницы. Съ умиленіемъ сердечнымъ внимали мы словамъ священнослужителя, возглащавшаго Евангеліе о страстяхъ Господнихъ, и въ самомъ соврущеніи сердечномъ, какое возбуждала въ насъ скорбная повъсть, мы ощущали нъкую благодатную сладость.

Преврасно чувство умиленія, съ какимъ мы выслушиваемъ святое благовъствованіе о смерти нашего Господа и Спасителя. И для него одного не безплодно ходить въ храмъ Божій. Но Церковь не хочетъ оставлять насъ съ однимъ этимъ безотчетнымъ чувствомъ. Предлагая нашему вниманію священный разсказъ о послъднихъ дняхъ Господа Інсуса Христа, она даетъ намъ тъмъ и утъщеніе и побужденіе въ исправленію жизни,—что въ особенности умъстно и необходимо для насъ въ настоящіе дни поста,—дни соврушенія и показнія.

За насъ съ тобою, возлюбленный братъ, пострадалъ Господь нашъ. Онъ понесъ на Себъ все бользии наши, и чистъйшая кровь Его, изліянная на Голгоев, — источникъ живой цвлебной воды, успокоивающей и заживляющей раны нашего сердца. Онъ принялъ на Себя наши беззаконія, изъ-за насъ подвергъ Себя гевну оскорбленнаго правосудія небеснаго, чтобы удалить отъ насъ тъ грозныя провлятія, какія со временъ эдемскаго грахопаденія тяготъли надъ бъднымъ родомъ человъческимъ, и уничтожить приговоръ, осудившій насъ на мученія. Онъ, будучи безсмертнымъ, вкусилъ смерть, и смерть самую тяжкую и позор-

ную, чтобы насъ освободить отъ этого страшенища, повергающаго въ трепетъ и содрогание всикое живое и любящее жизнь существо. Не видите ли, какой отрадный свёть назводить въ нашу душу воспоминание о спасительныхъ страстяхъ Христовыхъ? Снята съ насъ тяжелая судьба, подавлявшая чась и причинявшая намь плачь и стенанів. Мы не отданы безвозвратно бъдамъ и напастямъ, обышедшимъ насъ со всёхъ сторонъ. Уже мы не чада гизва, не рабы неключимые, а чада любви Божіей, и предъ нами отврыть путь въ блаженству въ святомъ общени съ Богомъ. И смерть, ноторая такъ часто похищаетъ наъ среды нашей то того, то другаго, уже не есть уничтожение нашего бытія или переходъ дъ дно адово, а возведеніе насъ изъ этой юдоли скорбей и плача въ страну, гдв вътъ печаля и воздыханія, а полное усповоеніе и радость.-Итакъ, если скорбь какая сивдаетъ твое сердце, -- (а у кого нать спорбей, и спорбей многихь?), обрати взорь души своей на небесный ликъ Богочеловива, за насъ пострадавшаго, -- и представление Его безконечной любви въ намъ угасить ту жгучую боль, какую чувствуеть скорбящее сердце. Эта любовь сопровождаеть каждый шагь нашь; она поддержить насъ, когда жизнь поведеть насъ по трудно проходимымъ врутизнамъ и стремнинамъ; она не оставитъ насъ безъ помощи и утвшенія среди самыхъ, по видимому, безъисходныхъ положеній нашихъ. Если на совъсти твоей дежеть тажедымь камнемь грёхь какой (а кто изъ насъ можеть назвать себя чистымь предъ Богомь?), и ты трепещешь гивва Божін, -- посмотри на врестъ Христа Спасителя, послужившій жертвою очищевія за гръхи всахъ потомковъ Адамовыхъ,---и успокоятельная надежда на милосердіе Божіе изгонить всё мрачныя думы изъ головы твоей. Умирають твои близкіе, родные и знакомые, и ты предвешься горькимъ свтованіямъ о безвременной комчина ихъ. Но воть матерь твоя-Церковь не престаеть напоминать тебь о всемогущемъ Побъдитель смерти, сопрушившемъ ел жало. Не отвращай отъ Него своего мысленняго взора,--

ва тяжелымъ мгновеніемъ разлученія души отъ тіла предъ тобою живо нарисуются ті райскія обителя, каків уготоваль Господь всімъ, любящимъ Его, к въ какихъ есть злачное и покойное місто и для присныхъ твоего сердца, напрасно тобою оплакиваемыхъ.

Вивств съ утвшениемъ, св. Церковь напоминаниемъ о страданіяхъ Господнихъ предлагаетъ намъ сильнъйшее побужденіе въ повазнію и добродътельной жизви. Видно. саншвомъ тажкое эло составляють грахи наши, когда изъ за нихъ нужно было пострадать и претерпъть ужаснъйшую смерть Единородному Божію, добровольно принявшему на себя плоть человъческую. Собственно они, гръхи наши, возвели на престъ Сына Божія, они доставили Ему стольво несказанныхъ страданій, и только Его любовь и Его всемогущая сыла могла освободить насъ отъ такъ горьвихъ и ужасныхъ последствій, каків навлекло на весь родъ человъческій преслушаніе перваго человъка, и какія увеличивали своими боззаконівми его потомив. А безъ Его всесильной помощи, безъ Его провавой умилостивительной жертвы грахъ уготоваль бы намъ погибель безконечную в безвозвратную, и нашимъ удвломъ были бы мученія, всяческія терзянія в тыма промішная. Всегда нужно помнить это, а въ особенности нынъ, когда Церковь усиленно зоветъ насъ въ пованнію. Пусть память объ этой губительности грвха обуздываеть и сдерживаеть нашу похоть и нашу навловность по граху, и пусть побуждаеть насъ спашить сдезами повяния омывать ваши душевныя сяверны. Правда, мы спасены теперь; но спасеніе не дается тімь, которые бъгутъ отъ него, которые не винмають вову спасающей благодати и дерановенно отстраняють отъ себя руку, готовую исторгнуть и поднять ихъ изъ глубным погибельной бездны. А таковы все те, которые живуть только для удовлетворенія низшихъ потребностей своего существа, мало думая или вовсе не думая объ очищенія души своей. Мы любимъ (и можемъ ли не любить?) Положившаго за насъ душу свою. Но когда пренебрегаемъ исполнениемъ того, что велить намъ Его святой спасетельный законъ, мы тёмъ какъ бы наносимъ новое личное оскорбление своему Избавителю, безъ конца возлюбившему насъ. Когда мы руки свои простираемъ на беззаконныя діла, мы какъ бы прободаемъ Его пречистыя длани, которыя Онъ простираеть для того, чтобы спасти насъ. Когда мы носибемъ во грвхахъ и не думаемъ объ угожденін Богу, то не становимся ли рядомъ съ теми жестоковыйными врагами Господа, которые распинали Его и ругались надъ Нимъ, въ то время, когда Онъ своими страданіями и безцінною провію умилостивляль разгийванное на васъ Правосудіе небесное? Ужасно ожесточеніе твхъ, которые распинали Господа и ругались надъ Нимъ, и мы съ негодованіемъ воспоминаемъ о нихъ. Но они, какъ засвидътельствоваль самъ Господь, не въдали, что творили, не знали, надъ къмъ ругались; а мы и знаемъ и въдаемъ, а между тэмъ дълами своими ругаемся надъ Тэмъ, въ комъ видимъ своего Спасителя. Итакъ мы спасены: но спасемся ля? Это еще вопросъ, разръшение котораго зависить отъ насъ самихъ, отъ того, воспользуемся ли мы дарами благости Божіей, списканными намъ любовію Сына Божія, и омоємъ ли свою душу слевами покаянія.

Вотъ ванія мысли желаетъ возбудить и утвердить въ насъ св. Церковь, вогда созываетъ насъ во храмъ слушать священное благовъствованіе о страстахъ Христовыхъ. Когда мы ясно будемъ представлять добрыя намъренія Церкви въ устроеніи богослужебнаго чина, подобнаго настоящему, для насъ полезнъе будетъ самое присутствіе въ храмъ при втомъ назидательномъ чинъ богослужебномъ, и мы не будемъ уходить отсюда съ праздною душею, вакъ ето, къ сожальнію, не ръдко бываетъ. Будемъ только внимательны къ тому, что здъсь намъ предлагается,—и мы унесемъ отсюда съ собою въ душъ божественную силу, и утъщающую насъ, и въ тоже время возбуждающую насъ къ уклоненію отъ зла и къ посильному служенію добродътели. Аминь.

В. Пъсницкій.



#### OTHETЪ

# Церковно-Аржеологического Общества при Кіевской дужовной Академіи

за 1883 годъ.

#### І. Измъненія въ составъ Общества.

Церковно-Археологическое Общество при Кіевской духовной Авадемів, состоящее подъ повровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Веливаго Князи Владиміра Александровича, въ концу 1882 года составляли: Попечитель Общества, Высокопреосвященнъй платовъ, митрополить Кіевскій и Галицкій; предсъдатель, преосвященный Михавлъ, епископъ Уманскій, 29 почетныхъ членовъ, 83 дъйствительныхъ и 39 членовъ-корреспондентовъ, всего 154 человъва.

Въ теченіи 1883 года послёдовала слёдующія перемёны въ составё Общества. Вывшій предсёдатель, преосвященный Миханлъ, епископъ Уманскій, назначень епископомъ Курскимъ и Бёлгородскимъ, а на мёсто его предсёдателемъ Общества признанъ новый ректоръ Кіевской духовной Академіи архимандритъ Сильвестръ. Товарищемъ предсёдателя избранъ профессоръ Кіевской духовной Академіи П. А. Лашкаревъ, а помощинкомъ Секретаря—доцентъ той же Академіи (нынъ профессоръ) Н. М. Дроздовъ. Скопчались: почетные члены—Преосвященый Іаннуарій, епископъ Балт-

скій, Викарій Каменецъ-Подольской епархіи, и Карачевскій увадный предводитель-дворянства Владеміръ Сергвевичъ Муравьевъ; дъйствительные члены-профессоръ Кіевской духовной Академіи протоіерей Александръ Михайловичъ Воскресенскій, профессоръ тойже Академія Александръ Димитріевичъ Вороновъ, завъдывающій отделомъ рукописей и старопечатныхъ внигъ въ Московскомъ публичномъ и Румянцевскомъ Музев Алексви Георгіевичь Викторовъ и капитанъ М. Семеновъ, и члены-корреспонденты-начальникъ иконописной мастерской Кіево-Печерской давры ісромонахъ Алвіанъ и священникъ І. Кибальчичъ, изъ Чернигова. именованы изъ членовъ-корреспондентовъ въ дъйствительные: Колдежскій Севретарь Т. І. Вержбицкій, Преосвященный Арсеній, епископъ Ладожскій, законоучитель Кіевскаго женскаго инстинута священиявъ О. Хорошуновъ. Кромъ того, на основание § 9 устава Общества, выбыли изъ него 5. действительныхъ членовъ и 2 члена-корреспондента. Вновь избраны: въ почетные члены - преосвященные Евгеній Астраханскій и Енотавскій, Миханлъ Курскій и Білгородскій и Виталій Чигиринскій, Викарій Кіевской митрополіи; въ дъйствительные члены-генералъ-мијоръ свиты Его Императорскаго Величества графъ Григорій Александровичъ Милорадовичь, дъйствительный статскій совътникъ Александръ Викторовичь Звенигородскій, духовникь Ев Императорского Высочества Великой княгини Александры Петровны протоіерей Василій Ивановичъ Лебедевъ, профессоръ С. Петербургской духовной Академін Николай Ив. Барсовъ и редакторъ Львовской газеты "Новости" Алексий Никитичъ Щербанъ; въ члены-корреспонденты - учитель Одесского духовного училища Игнатій Антоновичь Чемена и учитель Рижскаго дуковнаго училища Александръ Севастьяновичъ Громачевскій.

Затвиъ, къ концу отчетнаго года состояло, кромъ предсъдателя: почетныхъ членовъ 30, дъйствительныхъ 81, членовъ-корреспондентовъ 37; всего 151 липо.

Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. І.

32

#### II. Приращеніе Музея и библіотеки его.

Въ течени 1883 года въ Церковно-Археологическій Музей и библіотеку его поступили слідующія пожертвованія <sup>1</sup>):

Отъ почетнаго члена, Его Сівтельства, графа Мих. Влад. Толстова: десятая книга альбома собственноручно сдѣланныхъ имъ рисунковъ, подъ заглавіемъ "Древности Г. М. Т."; двѣ древнія деревянныя рѣзныя иконы и деревянный складень съ живописными изображеніями изъ г. Литина Каменецъ-Подольской губерніи; два кипарисные креста съ мусіею цареградской и кіевской; 91 фотографическихъ снимковъ, видовъ и портретовъ; 9 акварелей и чертежей; 142 гравюры и литографіи; 1 рукопись и 4 квиги въ 26-ти переплетахъ.

Отъ Хорватскаго Археологическаго Общества: Viestnik сего Общества за 1883 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, редактора Львовской газеты Новости А. Н. Щербана: большой деревяный складень съ живописными изображеніями XVIII в; пергаменный свитокъ "поминанія" 1693 г.; карта Польши 1807 г., 5 литографическихъ портретовъ русинскихъ дъятелей нывъшняго въка, 7 книгъ церковно-славянской печати, изданныхъ въ Галиціи въ прошломъ и нынъшнемъ въкахъ, 1 итальянская, 2 латинскія книги и 1 нъмецкая.

Отъ члена-порреспондента, коллежскаго ассесора В. И. Карпова: рукописное житіе патріарха Никона, Шушерина; Мессія Правдивый, І. Галятовскаго, 1669 г., Гипотипосисъ или живое изображеніе древности, 1802 г.; Хронологическая таблица достопамятныхъ проязшествій, 1821 г.; литое чугунное бронзированное изображеніе неизв'ястнаго лица, съ нъмецкими стихами.

<sup>1)</sup> Пожертвованія перечисляются въ хронологическомъ порядка поступлевія въ Музей и библіотеку, при чемъ разновременныя пожертвованія одного и того же дица обозначаются вийота.

Отъ члена-порреспондента, законоучителя Холмскаго Маріинскаго женскаго училища, священника П. Гапановича—серебряная шведская монета Густава Адольфа.

Отъ дъйствительнаго члена, коллежскаго секретаря Т. І. Вержбицкаго: 7 золотыхъ моветь (изъ нихъ 1 византійская Льва I, 1 венеціанская, 1 венгерская 1611 г., 1 голдандская 1777 г. и три русскія импер. Елизаветы Петровны). 14 серебряныхъ и 16 медныхъ греко-римскихъ монетъ, 41 серебряныхъ и 17 мъдныхъ западно-европейскихъ, польсвихъ и восточныхъ монетъ, 10 серебряныхъ и 1 мъдная русская монета (въ числъ русскихъ три рублевика XVIII в.), 2 серебряные жетона, 1 бронзовая и 1 цинковая медаль; 4 фотографических в снимка съ копій картинъ нидерландских в и голландскихъ художниковъ, 3 листка литографическихъ портретовъ еврейскихъ знаменитостей, пергаментный свитокъ книги Есопрь, 8 еврейскихъ изданій, брошюра о праздникахъ еврейскихъ 1873 г. и 2 книги церковно-славянской печати, именно: Двянія Баровія, Москва, 1719 г., и Полууставъ, Почаевъ, 1796 г.

Отъ священника м. Вахновки, Бердичевскаго увзда, Н. Карпинскаго, чрезъ того же Вержбицкаго—два полотняные гравированные антиминса 1730 и 1765 г.г.

Отъ священника Бердичевского собора Кипр. Олесвицкаго, чрезъ того же Вержбицкаго—полотняный уніатскій автиминсъ 1730-хъ г.г.

Отъ священника села Псяровки, Бердичевскаго ужада, Ил. Брояковскаго, чрезъ того же Вержбицкаго: оловянная чаща.

Отъ дъйствительнаго члена, инспектора Кишиневской духовной семинаріи Л. С. Мацъевича: три автографа архіепископа Инновентія (Борисова) Херсонскаго и связка писемъ Могилевскаго архіепископа Анатолія (Мартыновскаго). Тъ и другіе напечатавы въ Трудахъ Кіевской духовной Академіи за истектій годъ.

Отъ воспитанника Киминевской духовной семинаріи 32\* В. Логвиновича, чрезъ того же Мацвевича: Евангеліе учительное Каллиста, изд. въ Евю, 1616 г.

Отъ восцитаннива Кишиневской гимназів Ал. Майдачевскаго, чрезъ того же Мацвевсча: 84 монеты македонскія, босфорскія, римскія, византійскія, татарскія, турецкія, русскія, румынскія, новогреческія, сербскія и западно-европейскія.

Отъ младшаго ординатора при Кіевскомъ военномъ госпяталъ Козловскаго—два мъдные образка.

Отъ священника села Нападовки, Липовецкаго увзда, Кіевской губ., І. Доманицкаго: большая деревянная придорожная статуя польско-католическаго святаго Яна Непомуцена, сдъланная, по преданію, Нападовскимъ крестьянивомъ Сницаремъ болве 60 лвтъ назадъ.

Отъ студента Кіевской дух. Академін Г. Крыжановскаго: чаша изъ визкопробнаго серебра, начала XVII в., съ подписью Тимоеся Ковальскаго, и серебряный мордовскій сустугъ.

Отъ студента той же Академін Лон. Концевича: большая картина страшнаго суда, писанная на холств, XVIII в., изъ м. Ратна, Волынской губ., и кусовъ помоста изъ воловьихъ зубовъ передъ палацомъ графа Сангушки.

Отъ студента той же Академіи А. Саббатовскаго: ружописная геометрія и фортификація XVIII в. и Богословіе вравоучительное Почаєвской печати 1793 г.

Отъ воспитавника второй Кієвской гимназів Вълашевскаго: два портрета генерала Алексъя Петровича Орлова, писанные на холстъ масляными красками; 2 мъдныхъ свладня, 4 мъдные креста, 8 медалей и жетоновъ и 1 печатка отъ перстия 1753 г.

Отъ дъйствительнаго члена, графа Гр. Ал. Милорадовича—литографическій портретъ графа М. Милорадовича († 1825); "съ картины Дау рисов. Борель".

Изъ библіотени Кієвской духовной Академіи выділены въ музей: З литографич. вида Ченстохова и Ясной горы и 2 медальова въ честь 500-лътвяго юбилея Ченстоховской иконы Богоматери; гравированный портретъ сенатора князи Як. О. Долгорукова.

Изъ правленія Елисаветградскаго духовнаго училища, Херсонской епархіи, по запискъ члена-корреспондента Игн. Ан. Чемены, съ разръшенія мъстнаго преосвященнаго, 22 названія внигъ XVIII и нынъшняго въковъ, изъ коихъ три церковно-славянской печати.

Отъ священника м. Кошеваты, Таращанскаго увзда, Кіевской губ.,  $\Theta$ . Хотинскаго 5-ть серебриныхъ польскихъ монетъ Сигизмунда III.

Отъ почетнаго члена, преосвященнаго Астраханскаго и Енотаевскаго Евгенія книга—"Догмати православныя въры", Самуила Миславскаго, Кіевъ, 1760,— и Отчетъ Астраханскаго епарх. миссіонерскаго Общества за 1882 годъ.

Отъ почетнаго члена, директора Императорской Публичной Библіотеки А. Ө. Бычкова: третій выпускъ составленнаго имъ "Описанія" рукописныхъ сборниковъ сей библіотеки. С.-Петербургъ. 1882.

Отъ дъйствительнаго члена, священника Кіево-Спасской на Берестовъ церкви Кл. І. Өоменка: "Галицкій историческій сборникъ", вып. 1 и 3. Львовъ, 1854 и 1860; "Требникъ малый", Почаев. печати 1778.

Отъ воспитанника Кіевской дух. Семинаріи Чечота— рукописный служебникъ 1747 года.

Отъ сенатора Д. А. Ровинскаго: "Русскія народныя картинки, изследованіе въ 5-ти книгахъ, съ 5-ю картинками". С. Петербургъ. 1881.

Отъ Императорскаго Русскаго Археологическаго Общества: "Археологическіе труды Оленина", 1881, и "Записки отдъленія русской и славянской Археологін", т. 3, 1882.

Отъ Почетнаго члена, Преосвященнаго Виталія, епи... скопа Чигиринскаго, старинный глиняный сосудецъ.

Отъ Правленія Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго мо настыря, съ разръшенія тогоже Преосвященнаго Виталія,

миръ Мих. Варваринскаго — серебряная прусская монета 1697 г.

Отъ студента Кіевскаго Университета В. И Гошкевича: двъ гравюры начала нынъшняго въка.

Изъ Кіевской дух. Академін—портретъ Кіевсваго митрополита Петра Могилы, писанный на холстъ.

Отъ Православнаго Палестинскаго Общества: Отчетъ сего Общества за 188<sup>3</sup>/<sub>8</sub> годъ и 3 и 4 выпуски "Православнаго Палестинскаго Сборника". С.-Петербургъ. 1883.

Отъ преподавателя Одесской дух. Семинарія протоіерея Г. Ив. Попруженка— рукописная "Книга, собрана изъ разныхъ внигъ въ пользу душевную архимандритомъ Лаврентіемъ", 1704 г.

Отъ священника с. Збаржевки, Таращанскаго увяда, Кіев. губ., чрезъ студента Кіев. Академіи В. Павлинова рукописная Цвътная Тріодь съ Марковыми главами, 1749 г.

Отъ студента Кіевской дух. Академіи А. Кирилловича— 7 рукописныхъ датинскихъ учебниковъ XVII—XVIII вв., рукописныя Kazania и Concilia Conventus Lachovecensis 1751—1802 гг.

Отъ почетнаго члена, Архіспископа Литовскаго и Виленскаго Александра рукописный нотный Ирмологій XVIII в., принадлежавшій Поставскому базиліанскому монастырю.

Отъ почетнаго члена, Курскаго и Ввлгородскаго епископа Михаила—большой фотографическій портретъ Его Преосвященства.

Отъ священника С. Дьяковецъ, Литинскаго, у. П. Родкевича, по распоряжению почетнаго члена, преосвященнаго Каменецъ-Подольскаго и Брацлавскаго Густина, холщевый старинный иконостасъ.

Отъ товарища предсъдателя, профессора П. А. Лашкарева три старопечатныя латичскія книги XVI и начала XVII в. съ гравюрами.

Отъ дъйствительнаго члена, доцента Кіевской дух. Академіи Н. С. Тумасова--половинка древняго броизоваго складнаго энколпіона, найд. въ Кіевъ. Отъ члена корреспондента, законоучителя Виленскихъ мужской гимназіи и учительскаго института, священника Н. А. Соколова: фотографическій снимовъ съ одного листка изъ "книги о новомъ календаръ" 1596 г.; Эскизъ памятника полковнику Дъеву 1794 г., 3 фотографич. вида Виленскихъ достопрамъчательностей, 2 фотографич. снимка и 2 литографіи Ченстоховской иконы Богоматери; фотографич. снимовъ съ наррикатурнаго портрета папы Пія ІХ; красный крестикъ и жетонъ съ изображеніями Ченстоховской иконы Богоматери; жетонъ въ память освященія храма Христа Спасителя 1883 г., 2 сургучные оттиска печатей и 3 новъйшів рукописи.

Отъ члена-корреспондента, законоучителя Новочеркасской гимназін священника Н. Кириллова: хрустальный потпръ и якона мученика Христофора на деревъ.

Отъ члена-корреспондента, священника с. Михайловки, Гайсинскаго у., Подольской губ., Г. Берзаковскаго—серебряная польская монета Сигизмунда III.

Отъ священника с. Кислицкаго, Ямпольскаго у., Подольской губ.,  $\Theta$ . Родаевича—пять изваяній голововъ ангеловъ отъ иконостаса.

Отъ студента Кіевской дух. Академіи Андр. Михалевича: патентъ на дворянство 1803 г. и серебряная австрійская монета вонца XVII в.

Отъ члена, преосвященняго Арсенія, епископа Ладожскаго, перваго Викарія С.-Петербургской митрополія и ректора С.-Петербургской Академіи—связка документовъ и др. бумагъ, преимущественно касающихся имущественныхъ правъ Смоленской пляхты, съ 1596 года.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской дух. Академін Н. М. Дроздова собственноручное письмо Московскаго митрополита Филарета къ ректору Кіев. дух. Академін Иннокентію (Борисову), 1838 года.

Отъ намъстника Свято-Троицкой Сергіевой Лавры архимандрита Леонида: "Анонская гора и Соловецкій монастырь. Труды Чудовскаго іеродіакона Дамаскина (1701—1706). С.-Петербургъ. 1883".

Отъ члена-корреспондента, законоучителя Житомірской гимназіи, священника Н. Трипольскаго: картина "Жертвоприношеніе Авраама" на холств XVIII в., два крестика, жетонъ на смерть Беранже 1857 г., 125 западно европейскихъ и восточныхъ и 159 русскихъ мъдныхъ монетъ и 17 шпиль—марокъ.

Отъ студента Кіевской дух. Авадеміи Ральцевича: половинка древняго складнаго бронзоваго энколціона, м'ядный священническій складной крестъ съ ціпочкою, 3 серебряныя и 12 мінных западно-европейских монеть XVI и XVII вв.

Отъ студента Кіевской дух. Академія Сухозанета: Венгерская мъдная монета съ изображеніемъ Богоматери 1763 г. и польская княжества Варшавскаго 1812 г.

Отъ священника Каковскаго, изъ Сквирскаго у., кіевской губерніи: мурница съ олованными сосудцами для мура и елея и 4 монеты міздныя XVIII и нынішняго віжовъ.

Отъ студента Кіевской дух. Академін Стефановскаго мъдная турецкая монета 1141 года гиджры.

Отъ приватъ-доцента С.Петербургскаго университета П. Сырку: "Византійская повъсть объ убісніи императора Никифора Фоки въ старинномъ болгарскомъ пересказъ". С.Петербургъ. 1883.

Отъ Императорскаго Одесскаго Общества Исторіи и Древностей: "Записки" сего Общества. Томъ XIII. Одесса. 1883 г.

Отъ дъйствительнаго члена, ректора Воронежской дух. Семчнаріи Архимандрита Димитрія составленный имъ "Мъсяцесловъ святыхъ, всею русскою церковію или мъстно чтимыхъ" и проч. Выпускъ IV. Воронежъ. 1883.

Отъ профессора Н. И. Щеголева пять рукописей, а именно: Палинодія Захаріи Копыстенскаго половины XVII в., сборникъ начала XVIII в. съ нъкоторыми произведеніями св. Димитрія Ростовскаго и три латино-польскіе учебника конца XVII и начала XVIII въка.

Отъ священника Кіевской Набережно-Николаевской церкви П. И. Солухи рукописи: Синодикъ или Помянникъ Межигорскаго монастыря, заведенный въ XVII в., и сводъ узаконеній и указовъ половины XVIII в.

Отъ священника с. Бабина, Ровенскаго у., Волынской губ., Ө. Савлучинскаго книга Өрүмос Мелетія Смотряцкаго Виленской печати 1610 г.

Отъ члена-корреспондента, священника Васильевской церкви въ г. Владиміръ Волынскомъ Д. Левицкаго: рукописный нотный Ирмологіонъ XVII в. съ миньятюрами, З нъмецкія изданія прошлаго и ныньшняго въковъ, половина оловяннаго складня съ изображеніемъ великомученика Димитрія, серебряная монета Сигизмунда III и мъдная русская XVIII в.

Отъ протојерея г. Василькова, кјевской губ. А. Мацкевича, по резолюція Высокопреосвященнъйшаго митрополита кјевскаго Платона,—рукописная "Исторія Христіанской церкви", въроятно изъ академическихъ лекцій 1850-хъ годовъ.

Отъ инспектора народныхъ училищъ Донской области А. Л. Крылова составленная имъ бротнора: "Аксайская икона Божіей Матери Одигитріи. Новочеркасскъ 1883".

Итого поступило въ теченіи 1883 года, отъ 82 жертвователей, въ музей и библіотеку его:

#### а) въ музей:

| Памятниковъ церковной архитектуры, живопис     | И,    |
|------------------------------------------------|-------|
| скульптуры, разной утвари и т. п               | . 61  |
| Медалей, жетоновъ и монетъ                     | . 598 |
| Редигіозныхъ памятниковъ разныхъ народовъ      | И     |
| древнихъ памятниковъ военнаго и домашняго быта | . 9   |
| Актовъ, грамотъ, писемъ и т. п                 | . 10  |
| Рукописей                                      |       |

| Старопечатныхъ церковно-славянскихъ книгъ 16                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Гравюръ, чертежей, фотографическихъ снимковъ и                                                                                              |
| т. под                                                                                                                                      |
| б) въ библіотеку музея:                                                                                                                     |
| Книгъ и брошюръ                                                                                                                             |
| Bcero 1068                                                                                                                                  |
| За симъ, коллекціи Общества къ 1 января 1884 года представляли, въ совокупности съ поступленіями предыдущихъ годовъ, слёдующую численность: |
| а) по музею:                                                                                                                                |
| Церковныхъ памятниковъ архитектуры, живо-                                                                                                   |
| писи, ваянія, скульптуры, разной утвари и т. п 1590                                                                                         |
| Памятниковъ нецерковныхъ 6906                                                                                                               |
| Фотографическихъ снимковъ, гравировальныхъ                                                                                                  |
| досокъ, гравюръ, чертежей и т. п                                                                                                            |
| Актовъ, грамотъ, писемъ и т. п                                                                                                              |
| Рукописей                                                                                                                                   |
| Старопечатныхъ церковно-славянскихъ книгъ 534                                                                                               |
| б) по библіотект музея:                                                                                                                     |
| Книгъ и брошюръ                                                                                                                             |
| Bcero 14612                                                                                                                                 |
| De commis unacure componente novo no curron novom                                                                                           |

Въ осенніе місяцы отчетнаго года, по случаю ремонтировки поміщенія музея, и въ каникулярное время музей вакрыть быль для публики. Въ остальное учебное время онъ открывался по воскресеньямь съ 12 до 2-хъ часовъ по полудни для членовъ Общества, студентовъ Академіи и сторовней публики, а въ исключительныхъ случаяхъ и въ другіе дни. Въ числів почетныхъ посітителей были: Высокопреосващенные Сергій, архіепископъ Кишиневскій и Хотинскій, Тихонъ, архіепископъ Волынскій и Житомирскій;

Преосвященные Неофить, епископь Туркестанскій и Тащ. кентскій, Виталій, епископъ Чягиринскій, викарій Кіевской митрополін, Модестъ, епископъ Люблинскій, викарій Холмско-Варшавской епархіи, Августинъ, епископъ Аккерманскій, викарій Кишиневской епаркін; семейство винзи Голицына; графъ Шереметевъ, члевъ Общества древнерусской письменности; графъ Гр. А. Милорадовичъ; д. с. с. А. В. Звенигородскій; Е. Марбо, членъ Центральнаго Архитектурнаго Общества. Обращались въ Музей за матеріалами и справками: Императорская Академія Наукъ, Императорская Публичная Библіотека, Совътъ Казанской дух. Академін, сенаторъ Д. Ровинсвій, секретарь Псковскаго Археологическаго Общества Хорошавинъ, профессоры Кіевскаго Университета Павловъ и Бецъ, доценты того же Университета Дамкевичь и Соболевскій, Общество естествоиспытателей при Кіевскомъ Университеть, профессоръ Технологическаго Института Султановъ, приватъ - доцентъ С.-Петербургскаго Университета Сырку, каседральный протоіерей Кіево-Софійскаго собора П. Г. Лебедивцевъ, редакторъ-издатель "Кіевской Старины" О. Г. Лебединцевъ, г. Чирко, г-жа Юнге Е. О., профессоръ С.-Петербургского Университета А В. Праховъ, архитенторъ В. Н. Никодаевъ и художники Платововъ и Селезневъ, -- последніе четверо для работъ своихъ по ваутреннему устройству и уврашенію древняго Кіево Кирилловскаго храма и вновь выстроеннаго Владимірскаго собора въ Кіевъ.

#### III. Занятія Общества и членовъ его.

Въ теченіи 1883 года было десять собравій членовъ Церковно-Археологическаго Общества, изъ коихъ пять посвящены были разсмотрёнію и обсужденію вопроса о внутреннемъ устройствё и украшеніи новаго Владимирскаго собора въ Кіевё, каковой вопросъ въ основныхъ чертахъ его и разрёшенъ былъ Церковно-Археологическимъ

Обществомъ въ отчетномъ году: проэкты, планы сматы на сей предметь въ конца отчетного года представлены Церковно-Археологическимъ Обществомъ высшему начальству. Въ остальныхъ пяти собраніяхъ членовъ Церковно Археологического Общества, кромъ заслушанія в рвшенія текущихъ дваъ, доложены были: Отчетъ Церковно-Археологическаго Общества за 1882 годъ и рефераты членовъ: И. И. Малышевскаго и С. Т. Голубева о трехъ рукописныхъ экземплярахъ помянника Кіево-Печерской лавры XV-XVII в., извлечение изъ ноихъ приготовлено г. Голубевымъ для "Архива Юго-Западной Россія"; П. А. Лашкарева-объ изображеніяхъ страшнаго суда, Н. И. Петропа о рукописной "книгъ блаженнаго Іова Почаевскаго, власною рукою его писанной", помъщенный въ журналь "Странникъ" ва сентябрь, овтябрь и ноябрь 1883 г., "Описаніе путешествія монаховъ Рыхловского монастыря, Черниговской епархім, Сильвестра и Никодима, во св. землю въ 1722 году", напечатанное въ "Трудахъ Кіевской духовной Академіи" за май 1883 г., и "о рукописяхъ и дублетныхъ книгахъ Волынской дух. семинарія, им'вющихъ значеніе для исторія унія въ Юго-Западномъ крав Россіи". Нвкоторые изъ рефератовъ нынвшияго и прежнихъ годовъ изданы были въ отчетномъ году особой книгой, подъ заглавіемъ: "Чтенія въ Церковно-Археологическомъ Обществъ при Кіевской дух. Академін. Выпускъ І. Кіевъ. 1883°. По въкоторымъ вопросамъ Церковно-Археологическимъ Обществомъ составлялись особыя коммиссіи или давались членамъ особыя порученія. Такъ напр., составлена была особая коммиссія для разработки проэкта внутренняго устройства и украшенія новаго Владимірскаго собора въ Кіевъ, и одному члену поручено было осмотрать рвы для фундамента вновь строющейся Кіево-Подольской Введенской церкви; четыре члена принидъятельное участіе въ возобновленіи внутренняго укращенія древняго Кіево-Кирилловскаго храма. Ученые труды отдельных членовъ Церковно-Археологического Общества или печатались въ журналъ "Труды Кіевской дух. Академін, или же выходили особыми книгами и брошюрами, отчасти обозначенными въ вышеприведенномъ спискъ пожертвованій для библіотеви Церковно - Археологическаго Музея.

Поддерживая общение съ тъми учеными учрежденими, съ которыми имъло связи въ прежние годы, въ отчетномъ году Церковно-Археологическое Обществе вновь вошло въ сношения съ Православнымъ Палестинскииъ Обществомъ. Болъе дъятельныя связи Церковно-Археологическое Общество въ отчетномъ году имъло съ Императорской Академіей Наукъ, съ Императорской Публичной Библіотекой, Императорскимъ Русскимъ Археологическимъ Обществомъ, Императорскимъ Обществомъ Историческимъ Обществомъ Историческимъ Обществомъ Историческимъ Обществомъ Нестора Лътописца и Хорватскимъ Археологическимъ Обществомъ Кромъ того въ отчетномъ году изданія Церковно-Археологическаго Общества вытребованы были въ Болгарію для соображеній при учрежденіи Болгарскаго Археологическаго Общества и Музея.

#### IV. Денежныя средства Общества.

| Оставалось отъ 1882 года 1100 руб. облигаціями и 414 р. 57 к. с. наличными                           |         |       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|-------|
| деньгами, всего                                                                                      | 1514 p. | 57 R. |
| Приходъ въ 1883 году:                                                                                |         |       |
| Отъ почетнаго члена, Высокопреосвя-<br>щеннаго Митрофана, архіепископа Донскаго<br>и Новочеркасскаго | 25 p.   |       |
| Іустина, епископа Каменецъ-Подольскаго и Брацлавскаго                                                | 50 p.   |       |

| Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго           | _           |
|-----------------------------------------------|-------------|
| Виталія, епископа Чигиринскаго, Викарія Кіев- |             |
| ской митрополіи, 5% банковый билеть 3-го      |             |
| восточнаго займа, за № 045,994-мъ, въ         | 100 p. —    |
| Отъ дъйствительнаго члена, духовника          |             |
| Ея Императорского Высочества, Великой Кия-    |             |
| гини Александры Петровны, протойерея В. И.    |             |
| Лебедева                                      | 25 p. —     |
| Отъ дъйствительнаго члена, ректора Том-       |             |
| свой дух. Семинаріи архимандрита Авакін .     | 15 p. —     |
| Отъ дъйствительнаго члена, канедраль-         |             |
| наго протојерея Ходискаго собора I. Гошов-    |             |
| CR8TO                                         | 10 p. —     |
| Отъ члена-корреспондента, ректора Мин-        |             |
| ской дух. Семинаріи протоіерея А. Конскаго.   | 10 p. —     |
| Отъ дъйствительнаго члена, д. с. с. А. В.     |             |
| Звенигородскаго                               | 10 p. —     |
| Отъ дъйствительнаго члена, члена С            |             |
| Петербургскаго Комитета духовной цензуры      | •           |
| архимандрита Арсенія                          | •5 p. —     |
| Отъ дъйствительнаго члева, священника         |             |
| с. Краснополки, Уманскаго уфзда, Кіев. губ.,  |             |
| К. Подгурскаго                                | 5 p. —      |
| Отъ члена-корреспондента священника           |             |
| с. Михайловки, Гайсинскаго у., Подольск. г.,  |             |
| Г. Борзановскаго                              | 1 p. —      |
| Членскихъ взносовъ отъ лицъ изъ акаде-        |             |
| мической корпорація                           | 65 p. —     |
| Отъ семейства князя Голицына                  | 5 p. —      |
| Отъ посътителей Музея платы за входъ          |             |
| въ Музей                                      | 11 p. 60 r. |
| Выручено отъ продажи изданій Обще-            |             |
| ства                                          | 16 р. 65 к. |
| Выручено отъ продажи дублетныхъ ста-          |             |
| рыхъ мадныхъ монетъ                           | — 45 к.     |

| Пріобрѣтены за 279 р. 30 к. три 5°/, сто-    |
|----------------------------------------------|
| рублевыя облигаціи втораго внутренняго зай-  |
| ма по воминальной стоимости въ 300 р. —      |
| Получено °/0 съ привадлежещихъ Обще-         |
| ству облигацій                               |
| Итого . 737 р. 20 ж.                         |
| Всего съ остатномъ 2251 р. 77 н.             |
| Употреблено въ раскодъ въ 1883 году:         |
| На покупку трехъ сторублевыхъ облигацій      |
| втораго внутренняго займа                    |
| За пересылку, перевозку и пріемъ жертвуе-    |
| мыхъ предметовъ                              |
| За оттиски отчета, Извъстій Общества и       |
| дипломовъ за 1882 годъ                       |
| За переплеты отчета, Извъстій и Чтевій       |
| Церковно-Археологическаго Общества для высо- |
| вопоставленных вицъ 8 р. 50 к.               |
| На работы по Музею: разивщеніе предме-       |
| товъ, вставку стеколъ, подмывку половъ, по-  |
| правку ключей и замковъ                      |
| На отсылку дипломовъ, изданій Общества       |
| и другихъ внигъ                              |
| На укупорку и отправку чертежей и сывтъ      |
| по внутренему устройству Кіевскаго Владимір- |
| скаго собора                                 |
| На конверты, бумагу, почтовыя марки          |
| и проч 4 р. 34 к.                            |
| За переписку нъкоторыхъ бумагъ 2 р. 80 к.    |
| Разсыльному за разноску повъстокъ и          |
| отправку посыловъ и бумагъ на почту и полу-  |
| ченіе съ почты, и на извощика ему 9 р. 50 в. |
| Итого . 370 р. 57 к.                         |
| Остается 1881 р. 20 к.                       |
| Труды Кіев. дух. Авад. 1884 г. т. I. 33      |

Изъ нихъ 1500 руб. облигаціями и 381 руб. 20 коп. серебромъ наличными деньгами.

Списовъ лицъ, составляющихъ нынѣ Цервовно-Археологическое Общество при Кіевской дух. Авадеміи.

#### 1. Должностныя лица:

Предсъдатель Общества, ректоръ Кіевской дух. Академіи архимандритъ Сильвестръ; товарищъ предсъдателя, профессоръ той же. Академіи П. А. Лашваревъ; казначей Общества, профессоръ той же Академіи А. В. Розовъ; завъдующій Музеемъ и секретарь Общества, профессоръ же Академіи Н. И. Петровъ, и помощникъ секретаря, ессоръ той же Академіи Н. М. Дроздовъ.

#### 2. Почетные члены <sup>1</sup>):

ллександръ, Архіепископъ Литовскій и Виленскій.

Амфилохій архимандрить, настоятель` Московскаго Данилова монастыря.

Антонинъ архимандритъ, настоятель Русской духовной миссіи въ Іерусалимъ.

Бычковъ Ae. Өеод., академикъ, директоръ Императорской Публичной Библіотеки.

Виталій, Епископъ Чигиринскій, викарій Кієвской митрополіи.

Дондуковъ-Корсаковъ А. И., князь, главно начальствующій гражданскою частію на Кавказъ.

Евгеній, Епископъ Астраханскій и Енотаевскій.

Исъевъ П. О., конференцъ-секретарь Императорской Академін Художествъ.

Іоаннъ, Архіепископъ Полтавскій и Переяславскій.

Іустивъ, Епископъ Каменеца-Подольскій и Брацлавскій.

<sup>1)</sup> Списовъ членоль Общества составлень въ алфавитномъ порядва.

Калачовъ Ник. Вас., сенаторъ, директоръ Археологическаго Института.

Комаровъ Ал. Висс., генералъ-лейтенант: начальникъ Закаспійской области.

Леонтій, Архіеписнопъ Холискій и Варшанскій.

Макарій, Епископъ Нижегородскій и Арзамасскій

Маркелль, Епископь Полоцкій и Витебскій.

Митрофанъ, Архіепископъ Донской и Новочеркасскій.

Михаилъ, Епископъ Курскій и Бългородскій.

Модестъ, Епископъ Люблинскій, викарій Холыско-Варшавской епархіи.

Павель, Архіепископь, вкзархъ Грузіи.

Палладій, Архівпископъ Казанскій и Свіяжскій.

Побъдоносцевъ Конст. Петр., Оберъ-Прокуроръ Св. Синода.

Порфирій (Успенскій), Епископъ, членъ Московской Синодальной конторы.

Рождественскій Іоан. Никол., протоіерей.

Савва, Архіопископъ Тверскій и Кашинскій.

Сераціонъ, Епископъ Архангельскій и Холмогорскій.

Тихонъ, Архіепископъ Вольнскій и Житомирскій.

Толстой Мих. Вл., графъ.

Уваровъ Ал. Серг., графъ, предсъдатель Московскаго Археологическаго Общества.

Өеогностъ, Епископъ Владимірскій и Суздальскій.

Өеодосій, Епископъ Екатеринославскій и Таганрогскій.

#### 3. Дъйствительные члены:

Акавій архимандрить, ревторъ Томской дух. Семинаріи.

Анатолій архимандрить, настоятель Рыльскаго Николаевскаго монастыря.

Аватолій, архимандритъ, членъ впонской православной миссіи.

Антоновичъ Вл. Бон., профессоръ Кіевскаго университета.

Аристовъ А. П., учитель Рижской дух. Семинаріи.

Арсеній архимандрить, бывшій настоятель Кіево-Выдубицкаго монастыря.

Digitized by Google

88\*

библіотеки.

Арсеній архимандрать, члень С. Петербургскаго духовноцензурнаго комитета.

Арсеній, Епископъ Ладожскій, Ректоръ С. Петербургской духовной Академіи.

Барсовъ Н. И., профессоръ С.Петербургской дух. Академіи.

Варсуковъ Ник. Пл., Синодальный библіотекарь.

Водилевскій Савва Вас., статскій сов'ятникъ.

Вълозерскій Н. М., помъщикъ Борзенского у., Черниг. губ. Вержбицкій Т. І. коллежскій секретарь.

Веселовскій Н.И., профессоръ С. Петербургскаго университета.

Голубевъ С. Т., приватъ-доцентъ Кіевской дух. Академіи.

Гошовскій I., канедральный протоінрой Холискаго собора. Григоровичь Ник. Ив., начальникь синодальнаго архива и

Дашиевичъ Н. П., доцентъ вісискаго университета.

Димитрій архимандрить, ректорь Воронежской дух. Семинаріи.

Дмитревскій О., инспекторъ Черниговской дух. Семинарін.

Ефремовъ Н. В., приватъ доцентъ Кіевской дух. Академіи.

Звенигородскій, А. В., дъйствительный статскій совътникъ.

Ивановъ А. В., учитель Таврической дух. Семинаріи.

Ириней архимандритъ, ректоръ Кіевской дух. Семинарія.

Исаевъ И. П., сепретарь совъта Кіевской Авадеміи.

Іоаннъ архимандритъ, бывшій намістиннь Почаевской давры.

Кибальчичь Т. В., почетный вольный общинкъ Императорской Академіи Художествъ.

Ковальниций М. Г., профессоръ Кіевской Анадеміи.

Колосовъ Ал., протојерей, настоятель Кіево-Троицкой церкви.

Корольковъ И. Н., профессоръ и инспекторъ Кіевской Академіи.

Крыжановскій Е. М., действительный статскій советникъ.

**Дебединцевъ** П. Г., каоедральный протоіерей Кіево-Софійскаго собори.

Лебединцевъ О. Г., дъйствительный статскій совътникъ. Леонидъ архимандритъ, намъстникъ Троицкой Сергіевой лавры. **Ливчакъ А., протојерей г. Варшавы.** 

Линвицкій II. И., профессоръ Кіевской Академіи.

**Дисицынъ 1. Е., приватъ-доцентъ той же Авадеміи.** 

Лебедевъ В. И., протојерей, духовникъ Ея Инператорскаго Высочества, Великой Княгини Александры Петровны.

Малинивъ В. Н., доцентъ Кіевской Академіи.

Малышевскій И. И., заслуженный ординарный профессоръ той же Академіи.

Мацъевичъ Л. С., инспекторъ Кишиневской дух. Семинаріи.

Мелетій, Еписвопъ Селенгинскій, виварій Ирвутской епархів.

Милорадовичь Гр. Ал., графъ, генералъ-мајоръ свиты Его Величества.

Миропольскій С. И., членъ-ревизоръ Учебнаго Комитета при Св. Сиводъ.

Мисевскій А., коллежскій ассессоръ, помѣщикъ Козелецкаго уѣзда, Черниговской губ.

Михайдовскій А. И., лекторъ англійскаго языка въ Кіевской Академіи.

Модестовъ В. И., бывшій профессоръ С.-Петербургской дух. Академія.

Ниволаевъ Вл. Н., Кіевскій епархіальный архитекторъ.

Олесниций А. А., профессорь Кіевской Авадемін.

Олесницкій М. А., профессорь той же Авадеміи.

Орнатскій О. С., привать-доценть той же Академіи.

Писаревъ М. В., привать-доценть той же Академіи.

Подгурскій К., священникъ с. Краснополки, Уманскаго у., Кіевской губ.

Повровскій Г., протоіерей, законоучитель Астраханской гимназіи.

Повровскій О. Я., привать-доценть Кіевской Академіи.

Помяловскій Ив. Выс., профессоръ С.-Петербургскаго Университета.

Пономаревъ Д. С., начальвивъ Съдлецкой дирекціи.

Пономаревъ С И., бывшій учитель Полтанскаго Кадетскаго корпуса.

Поповъ К. Д., доцентъ Кіевской Академіи.

Поспъховъ Д. В., заслуженный ординарный профессорътой же Академіи.

Праховъ А. В, профессоръ С.-Петербургского Университета.

Пъвпицвій В.  $\Theta$ ., заслуженный ординарный профессоръ Кіевской Академіи.

Розановъ П. П., учитель Кіевской дух. Семинаріи.

Сольскій С. М., профессоръ Кіевской Авадеміи.

- Суручанъ Ив. Кас., дворянинъ.

Сычуговъ В. И., архитекторъ, академикъ.

**Тарпанскій** В. В., Нъжинскій убадный предводитель дворянства.

Терновскій Ф. А. бывшій профессоръ Кіевской Академія.

Толстой Ив. Ив., графъ.

Троцкій П. А., протоіерей, законоучитель Кіевскаго Кадетскаго Корпуса.

Тумасовъ Н. С., доцентъ Кіевской Академіи.

Филимоновъ Г. Д., помощникъ директора Московской Оружейной Палаты.

Хорошуновъ О., священникъ, законоучитель Кіевскаго Института благородныхъ дъвицъ.

Христофоръ архимандритъ (въ міръ  $\Theta$ . А. Смирновъ), ректоръ Тамбовской дух. Семинаріи.

Щегловъ Н. Н., учитель Кіевской дух. Семинаріи.

Щербанъ А. Н., редакторъ Львовской газеты "Новости".

Яновскій  $\Theta$ ., священникъ с. Вишенокъ, Остерскаго увзда, Черниговской губ.

#### 4. Члены-корреспонденты:

Абрамовичъ И. Г. инспекторъ Плоцкой Гимназіп.

Артемій игуменъ, начальникъ больничнаго Николаевскаго монастыря Кіево-Печерской лавры.

Бернадскій Вл., священникъ с. Глуховецъ, Бердичевскаго у., Кієвской губ. Борзановскій Г., священникъ с. Михайловки, Гайсинскаго увзда, Подольской губ.

Воциновскій  $\Theta$ ., свищенникъ селъ Писокъ и Скоморохъ, Житомирскаго увзда.

Воспресенскій І., священникъ г. Николасва, Херсонской губ. Ганицкій М., священникъ Кишиневскаго собора.

Гапановичъ П., священникъ, законоучитель Холискаго Маріинскаго женскаго училища.

Громачевскій А. С., учитель Рижскаго дух. училища.

Желтоножскій І., протоіерей, настоятель Кіево-Рождественской церкви.

Иваницкій В., овященникъ села Кагарлыкской слободы, Кіевскаго увзда.

Карповъ Вас. Ив., коллежскій ассессорь.

Кирилловъ Н., священникъ, законоучитель Новочеркасской гимназіи.

Ковальницкій І., свищенникъ с. Баглай, Стиро-Константиновскаго увада, Волынской губ.

Конскій А., протоіерей, ректоръ Минской дух. Семинаріи.

Крыдовъ А. Л., инспекторъ народныхъ училищъ въ Донской Области.

Лашкаревъ Игн., священникъ села Луневки, Обоянскаго у., Курской губ.

Левитскій Авг., священникъ м. Новаго Дашева, Липовецкаго у., Кіевской губ.

Левицкій Д., священникъ Васильевской церкви въ г. Владиміръ-Волынскомъ.

Донткевичъ 1., священникъ с. Крупца, Острожскаго у., Волынской губ.

Мазюкевичъ С., священникъ с. Никольской слободки, Остерского у., Черниговской губ.

Мельниковскій І., священникъ Сулимовской церкви въ г. Кіевъ.

Павловичъ А., учитель Могилевской дух. Семинарів.

Пигулевскій Іос., смотритель Кременецкаго дух. училища.

Полянскій Н., благочинный, священникъ м. Берисполя, Переяславскаго у., Полтавской губ.

Пясецкій Г., учитель Орловской дух. Семинарін.

Савлучинскій Өеофанъ, священникъ с. Бабина, Ровенскаго ужада, Волынской губерніи.

Симашкевичъ Митроф, протојерей, ревторъ Подольской дух. Семинаріи.

Снъсаревъ Н., инспекторъ народныхъ училищъ въ Херсонской губ.

Соколовъ Н., священиять, законоучитель Виленскихъ мужской гимназіи и учительскаго Института.

Солуха П. И., священникъ Кієвской Набережно-Николаевской церкви.

Струковъ Д., художникъ при Московской Оружейной Падатъ.

Тарнопольскій Д., протоіерей, законоучитель Минской гиш-

Трипольскій Н., священникь, ваконоучитель Житомирской гимнавіи.

Троицкій Ил., учитель Уфинской дух. Семинарін.

Хойнацвій А., протоіерей, законоучитель Нъжинскаго Филологическаго Института.

Чемена Игн. Ант., учитель Одессваго духовнаго училища.

# извъстія

### Церкские-археолегического Общества при Вісьскей духовной Академіи

ЗА М. ЯНВАРЬ 1884 Г.

I.

16 января 1884 г. было застданіе Церковно Археологическаго общества, на которомъ, кромъ доклада и ръшенія текущихъ дълъ, пересмотрънъ былъ списовъ членовъ Церковно Археологическаго Общества и заслушанъ Отчетъ сего Общества за 1883 годъ.

#### II.

Въ течени япваря мъсяца въ Церковно Археологиче ское Общество, Музей и библютеку его поступило вижесявдующее:

- A) Отъ хорватскаго Археологическаго Общества: Viestnik Hrvatskoga Arkeologickoga Druzstwa. Godina VI. Br.
- Б) Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Рыльскаго Николаевскаго монастыря, Курской епархіи, Архимандрита Анатолія десять руб. (10 р.) серебромъ на нужды Церковно-Археологическаго Общества.
- В) Отъ дъйствительно о члена С. Петербургского Духовно-Цензурного Комитета Архимандрита Арсенія *шесть* рублей (6 р.) серебромъ на нужды Церковно Археологического Общества.
  - Г) Отъ дъйствительнаго члена, профессора С.Петер-Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І. 33\*

бургской Духовной Академін Н. И. Барсова рукопись "Толкованіе Божественных вимень, находящихся въ священномъ
Писаніи на еврейскомъ языкъ"; посвятилъ начальнику артиллерія 4-го корпуса войскъ генералъ-маюру Василію Григорьевичу Костенецкому "сочинившій игуменъ соборный
іеромонахъ Кандидъ 1818 года 12 марта въ Кіевъ", съ ценворскимъ разръшеніемъ доктора богословія Казанскаго собора священника Герасима Павскаго отъ 17 ноября 1824
года, іп 4 о. Въ пачалъ рукописи—акварельный рисунокъ
съ подписью "Карвава denudata", и проч.

- Д) Отъ дъйствительнаго члена, Инспектора Кишиневской Духовной семинаріи Л. С. Мацъевича: 1) связка писемъ (8 мь) покойнаго митрополита Новгородскаго и С.Петербургскаго Никанора, 1851—1852 гг., изданныхъ жертвователемъ въ "Христіанскомъ Чтеніи" за 1883 годъ; 2) Списокъ внигь (318-ти) бывшаго Архіепископа Могилевскаго Анатолія (Мартыновскаго), пожертвованныхъ имъ впоследствіи въ Подольскую Дух. Семинарію, писанный собственноручно преосвященнымъ Анатоліемъ, и 3) рукописное слово Архиманарита Аристіона въ великій Пятовъ, 1857 года.
- E) Огъ учителя той же Семинаріи Е. Е. Михалевича, чрезъ того же Мацвевича, пять серебряныхъ западно-евро-пейскихъ монетъ XVII и XIX вв. и одна медная французская.
- Ж) Отъ студента Новороссійскаго университета А. А. Отавскаго, чрезь того же Мацтевича: 1) бронзован греческая колоніальная монета г. Александріи; 2-3) два веребряные польскіе гроша 1558 п 1624 г.
- 3) Отъ воспитанника Кишиневскаго Реального училища Петра Юзефовича, чрезъ того же Мацфевича: 1) мъдный крестикъ, 2) жетонъ на 12 Апръля 1877 г.; 3) еврейскій серебряный сакль,—средневъковая поддълки; 4) серебряная македонская монета Лизимахи (съ 286 г. до Р. Хр.); 5—6) двъ маленькія бронзовыя Ольнійскія монеты; 7) серебряная римская монета Марка Аврелія Антонина; 8—12) пять греко-римскихъ бронзовыхъ монеть; 13—17) пять мъдныхъ турецкихъ; 18) иъдная грузинская начала нынъшняго нъка;

- 19---26) восемь румынских»; 27--47) двадцать одна русских»; 48--49) двъ польскія; 50) Соединенных» Шгатов» 1881 г., 51) французская Наполеона III въ козацкой шапкъ, 1856 г.; 52--79) двадцать восемь западно-европейских».
- И) Отъ дъйствительнаго члена, коллежского секретаря Т. І. Вержбицкаго: 1) большой серебряный жетонъ. На одной сторонъ Крещеніе Господне и кругомъ надпись: hic me est sumoque lignor amore. Hunc audite homines, verba salutis habet. На другой -- Спаситель съ дътьми и кругомъ надоись: Per baptisma mihi pueros adducite vestros. His ego coelorum regna beata dabo. 2) Серебряный жетонь на коронацію польскаго короля Владиславо IV. На одной сторонъ прылатый витязь съ вънкомъ въ рукъ около монумента и вругомъ надпись—Honor virtutis praemium; на другой— Wladislaus IV coronatus in regn. Pol. et M.D.L. anno 1633 die 6 Febr. 3) венгерская серебряная монета XV в. (Владислава VI?); 4-6) прусскія серебряныя Альберта 1537 и 1544 и Фридриха Великаго 1777 г.; 7) польскія серебряныя Сигизмунда I, 1540 г., Сигизмунда II Августа 1548 и 1562 г.; Стефана Баторія 1582 г., Сигизмунда III, 1590 и 1594 г.г., Яна Казиміра 1663 г.
- I) Огъ протоверея м. Черновецъ, Подольской губ., Тимоеен Пиленка: 1) серебряная римская монета Гордіана III, 238—244 г., по Р. Хр.); 2—3) серебряныя польскія монеты Сигизмунда III и Августа Понятовскаго; 4) мъдная польская монета Августа III; 5) мъдная турецкая XVII в.; 6) мъдная русская XVII в.
- К) Огъ священника села Пляховой, Бердичевского увада, Кіевской губ., Симеона Шереметинского: 1) мъдный эмальированный литой образокъ Воскресенія Господня (изведенія изъ ада праведчиковъ); 2) чеканный мъдный образокъ Богоматери, съ нъмецкою подиясью— "Магіа Schatz-Kammer".
- Л) Огь воспитанника вгорой Кіевской гамивазіи Бълашевскаго — мъдвый простикъ.

- М) Отъ воспитанника первой гимназін Захарієвскаго лубочное гравированное изданіє Спазви объ Еруслані Лазаревичь XVIII в. и серебраная Ганноверская монета Вильгельма IV.
- Н) Отъ Кіевскаго вупца Балашова—связна довументовъ XVIII в., касающихся Кіевской и Переяславской епархій.

Севретарь Общества проф. Н. Петровъ.

# ПРОТОКОЛЫ

## COBSTA

# KIEBCKON ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ

за 1883/4 учебный годъ.



КІЕВЪ.

Типографія Г. Т. Корчакъ-Новицкаго, Михайловск. ул., соб. д. 1884.

Печатано по опредъленію Совъта Кіевской дух. Академім отъ 27 явваря 1884 года.

#### 1883 года 17 августа.

Въ общемъ собраніи Совьта Кіевской духовной Академіи, подъ предсъдательствомъ ректора ен Архимандрита Сильвестра, присутствовали профессоры Академіи ординарные: Малышевскій, Ипеницкій, Сольскій, Вороновъ, Линицкій и Петровъ, экстраординарные: Лашкаревъ, Терновскій, Корольковъ и Ястребовъ. Не присутствовали ординарный профессоръ Поспъховъ и экстраординарные профессоры: прот. Воскресенскій, Олесницкій, Ковальницкій и Розовъ, первые три— по бользни, а послядніе два—по нахожденію въ отпусвъ.

Слушали: І. а) Полученную при отношаніи Кієвской духовной Консисторіи отъ 16 іюня 1883 года за № 8082 копію указа Св. Сипода отъ 3 того же іюня за № 1730: "По указу Его Императорского Величества Святайшій Правительствующій Синодъ слушали: предложеніе г. синодальнаго Оберъ-Прскурора, отъ 17 минувшаго мая за № 181, следующаго содержанія: ректоръ Тамбовской духовной Семинаріи протоіврей Димитрій Пъвницкій обратился къ Преосвященному Митрополяту Московскому съ прошеніемъ, въ которомъ, изъясняя, онъ, по разстроенному здоровью, имветь намвреніе. оставить духовно-учебную службу я желаеть поступить въдомство, епархіальное просить опредвлить его на какое-либо священническое мъсто въ Москив. Сообщая о семъ Преосвященный Митрополитъ Іоанникій присовокупчто, согласно просьбъ протојерея Пъвницинго, онъ вачислиль его въ составъ причта въ храму Христа Спасятеля въ Москвъ. Приказали: ректора Тамбовской духовной Семинаріи протоіерея Пвиницкаго, согласно его просьбв,

уволить отъ духовно-учебной службы въ распоряжение Московскаго епархівльнаго начальства, и на місто его ректоромъ названной Семинаріи назначить экстраординарнаго профессора Кіевской духовной Авадеміи іеромонаха Христофора, съ возведениемъ его, на основания § 24 сем. уст., въ санъ архимандрита; о чемъ, для зависящихъ къ исполненію распоряженій, дать знать Вашему Преосвященству увазомъ, поручивъ при семъ Вамъ сделать распоряжение о выдачъ архимандриту Христофору, для проведа отъ Кіева до мъста назпаченія, слъдующихъ по положенію прогонныхъ денегъ изъ назначенныхъ въ распоряжение Киевскаго епарначальства на прогоны и пособія суммъ, а въ хіальнаго случав недостатка таковыхъ-изъ свободныхъ епархіальныхъ средствъ, на счетъ возврата изъ подлежащаго источника".-На указъ семъ резолюція Его Высокопреосвященства Митрополита Кіевскаго 12 іюня 1883 года последовала такая: "Предлагаю Консисторіи сділать по сему увазу надлежащее распоряжение и сообщить о немъ Правлению Киевской духовной Академіи, а также и поименнованному въ указв і еромонаху Христофору".

б) Увъдомленіе Кіевской дух. Консисторіи отъ 27 іюня 1883 г. за № 8414 о томъ, что профессоръ Кіевской Академіи, назначенный указомъ Св. Синода, отъ 3-го іюня 1883 года за № 1730, ректоромъ Тамбовской духовной Семинаріи, івромонахъ Христофоръ 17 сего іюня Высокопреосвященнъйшимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ и Галицкимъ, при совершеніи божественной литургіи въ Бълоцерковской Преображенской церкви, Васильковскаго утяда, возведенъ въ санъ архимандрита.

Справка: Архимандритъ Христофоръ, занимавшій въ Кієвской Академіи канедру церковной археологіи и литургики, выбылъ изъ Академіи 30 іюня, получивъ по сіе число вилючительно отъ Правленія Академіи жалованье по должности экстраорд, профессора оной; а прогонными на пробадъ деньгами снабженъ Кіевскою Консисторією. Объ удовлетворенім архим. Христофора жалованьемъ за місяцъ іюнь сообщено Правленіемъ Академіи Правленію Тамбовской дух. Семинарій съ приложеніемъ формулярнаго списка о службівего.

Постановлено: О состоявшемся назначени вистраорд. профессора Академіи о. Христофора на должность ректора Тамбовской дух. Семинаріи и объ удовлетвореніи его жалованьемъ отъ Правленія Академіи по 1 е іюля записать въ настоящій протоколъ Совъта и съ этого числа считать вакантною канедру церковной археологіи и литургики, а потому предоставить, по 51 § уст. дух. акад., членамъ Совъта рекомендовать извъстныхъ лицъ, достойныхъ занять оную, или, въ случав неимънія таковыхъ, поручить по 52 § тогоже устава Церковно-практическому Отдъленію составить программу конкурса на занятіе открывшейся вакансіи.

II. Предложение Ректора Академии о необходимости возобновить сдъланное въ началъ апръля 1882 года представление о разръшении пристроекъ и перестроекъ въ Киевской дух. Академии въ виду того, что къ концу 188³/₃ учебнаго года изъ 180 казеннокоштныхъ студентовъ помъщалось въ здании Академии до 140 человъкъ, а прочие 40 живутъ въ частныхъ квартирахъ, какъ и болъе 30-ти стипендиатовъ и своекоштныхъ студентовъ; между тъмъ, по опредълению Св. Синода отъ 6/1₃ июля 1883 года за № 1195, съ наступающаго учебнаго года даже своекоштные студенты допускаются въ Академию только въ качествъ пансионеровъ и должны жить въ зданияхъ академии, к внъ ихъ своекоштнымъ стуендтамъ дозволяется жить только у родителей.

Справка: По Высочайше утвержденному въ 30 день мая 1869 г. штату назначено для Кіевской дух. Академія 120 казеннокоштныхъ студентовъ и, кромъ того, по случаю юбилея ез 28 септября тогоже года учреждено 10-ть казец-

- 10) Ученіе Фикте (младшаго) о безсмертін человъческой души.
  - 11) О субъективныхъ основаніяхъ редигій.
  - 12) Историческое изложение догмата о церкви.
- 13) Историческое изложение учения церкви о почитании св. иконъ.
  - 14) Summa theologiae—Oomi arbunckaro.
- 15) Фальсификаціи, составленныя въ интересахъ папскаго авторитета.
  - 16) О старокатоличествъ.
  - 17) Исторія и въроученіе Квакеровъ.
  - 18) Исторія и въроученіе Социніанъ.
  - 19) Ионка Климента Александрійскаго.
  - 20) Иника Тертулліана.
  - 21) Минудій Феликсъ и его сочиненіе "Октавій".
  - 22) Евсевій Кесарійскій, какъ апологетъ.
  - 23) Евсевій Кесарійскій, какъ богословъ.
- Догматическій элементъ противоврівнской полемики св. Аоанасія.
- 25) Содержаніе и карактеръ противоевноміанской полемини св. Григорія Нисскаго.
  - 26) Полемика св. Василія вел. противъ Евномія.
  - 27) Подличность книги пророка Даніила.
  - 28) Древне-еврейскія монеты.
- 29) Взглядъ на сущность зла въ связи съ разборомъ теорій о происхожденіи его.
  - Б) Церковно-историческаго:
  - 1) Общежительные братія (Fratres vitae communis).
  - 2) Очерки исторіи методизма.
- 3) Ронге и Черскій—первые представители старокатолицизма въ вынъшнемъ столътіи.
- 4) Ультрамонтанское направленіе въ католической литературъ до 50-хъ годовъ и его главнъйшіе представители.
- 5) Дъло Пальмера о возсоединени съ православною церковію по подлиннымъ документамъ.

- 6) Церковное в богословско литературное общение Русской церкви съ греческою въ текущемъ столъти.
- 7) Славяно-русская языческая и двоевърная эсхатологія.
  - 8) Исторія Грузів и грузинской церкви въ X-XIV в.в.
- 9) Греческій архієрей среди славянской паствы (преимущественно по письмамъ Өеофиланта, арх. Болгарскаго, съ примъненіемъ и въ древнъйшій исторіи Руси).
- 10) Крестовые походы въ ихъ ближайшихъ и отдален ныхъ последствіяхъ для нашего отечества (разумеются главнымъ образомъ Ливонскій и Мальтійскій ордена въ ихъ отношеніи въ Россіи).
- 11) Юродивые святые 'и несвятые въ Византіи, на Руси и на Западъ (историко-психодогическій очеркъ).
- 12) Анасематствованіе противъ узурпаторовъ и политическихъ преступнивовъ въ Византіи и на Руси.
- 13). Постриженіе, какъ способъ политической смерти въ Вивантіи и на Руси.
- 14) Преслъдование еретиковъ въ Византии, въ Россіи и на Западъ.
- 15) Анти-церковные секты и ихъ взгляды на јерархію въ Византіи, на Руси и на Западъ (павликіане, богомилы, стригольники, молокане, штундисты, альбигойцы и т д.).
- 16) Св. Синодъ въ его отношени къ Правит. Сенату въ первые годы своего существованія (1721—1730).
- 17) Разборъ проэктовъ относительно церкви и духовенства, высказанныхъ въ Екатеринянское время (превмущественно въ коммиссіи для составленія новаго уложенія).
- 18) Положение римско-католической ісрархіи подъ русскимъ императорскимъ правительствомъ.
- 19) Волтеръ и его вліявіе на русскую литературу и жизнь.
  - 20) Церковно-историческіе труды м. Макарія (Булгакова).
- 21) Церковно-историческіе труды арх. Филарета (Гу-милевскаго).

- 22) Арх. Анатолій Мартыновскій и его литературные труды.
- 23) Едесская Церковь, отъ ея основанія до монофизитской борьбы. Значеніе ся въ общемъ движенія жизви церковной.
- 24) Путешествія по св. мѣстамъ Палестины въ первые въка христіанства.
- 25) Сношенія между восточными и западными епископами во время аріанской борьбы.
- 26) Өеодоритъ Кирскій въ несторіанско-евтихіанской борьбъ.
- 27) Участіе монаховъ египетскихъ и палестпискихъ въ оригенистской борьбъ.
  - 28) Іоаннъ Вишенскій и его ноиздациыя сочиненія.
  - 29) Острожская типографія и ен изданія.
  - 30) Очеркъ исторіи Кієво-Михайловскаго монастыря.
  - 31) Виленская іезуитская академія.
- 32) Литературная полемика, возникшая между православными и латино-уніатами по поводу возстановленія ісрусалимскимъ патріархомъ Өсофаномъ южно-русской (православной) ісрархіи.
  - 33) Церковные соборы въ Россін до учрежденія Св. Синода.
- 34) Увіатскіе церковные соборы съ конца XVI в. до возсоединенія увіатовъ.
  - 35) Кіевская митрополія съ 1657 до 1687.
- 36) Сношенія Молдо Валахской церкви съ русскою отъ ихъ начала до настоящаго времени.
- 37) Кієвскіє митрополиты, какъ повровители и благотворители Кієвской академіи.
- 38) Исторія русскаго раскола старообрядства съ 1800 до 1845 г.
  - В) Церковно-практического Отделенія:
- 1) Состояніе христіанской церковной пропов'яди въ 111 въкъ.
- 2) Евсовій, епископъ емисскій, и дошедшіе до насъ его проповъдническіе труды.

- 3) Проповъди св. Кирилла Александрійскаго.
- 4) Митрополитъ Московскій Фотій, его пропов'єди и посланія.
  - 5) Состояніе пропов'яди въ в'ять Елисаветы.
  - 6) Попечение о бъдных в въ христивиской церкви.
- 7) Благотворительныя учрежденія въ христіанской церкви.
- 8) Проповъди и нравоучительныя сочиненія св. Тихона Задонскаго.
  - 9) Амвросій Протасовъ.
- 10) Гаврівлъ Петровъ, митр. С.-Петербургскій, и его труды, относящіеся къ исторіи пропов'ядничества.
- 11) Обаоръ правтическихъ руководствъ для пастыря церкви, явившихся въ послъднія дисатильтія.
- 12) Ивнокситіовскій поріодъ въ исторіи Кієвской духовной Академіи.
- 13) Лътописныя сказанія и устныя народныя предаціи о св. великой княгинъ Ольгъ.
  - 14) Источники и происхождение Скитского Патерика.
  - 15) Пандекты и Тактиконъ Никона Черногорца.
- 16) Собраніе рукописей Кіевскаго митрополита Евгенія Болховитивова.
- 17) Следы книжныхъ христіанскихъ источниковъ въ русскихъ былинахъ о старшихъ и иладшихъ богатыряхъ.
- 18) Постановленія Собора Московскаго 1667 года отвосительно обнаружившагося въ русской церкви раскола.
  - 19) Положеніе единовърія въ русской церкви.
- 20) Различное положение религіозныхъ исповъданій и секть въ Россіи.
- 21) Историческій очеркъ филологическаго изученія славянскихъ библейскихъ текстовъ.
- 22) Значеніе религін во взавыныхъ отношеніяхъ славинь.
- 23) Рукописныя евангелія Кіовскихъ книгохранилищъ (сравнительная характеристика языка и текста).

- 24) Св. Николай Чудотворецъ по изображенію житій, легендъ и народныхъ стиховъ.
- 25) Народныя представленія Христа и Богоматери въ колядкахъ и другихъ народныхъ стихахъ съ указаніемъ источника данныхъ представленій.
- 26) Сравнительная характеристика религіозныхъ върованій Славянъ на основаніи Слова о полку Игоревъ, Краледворской рукописи и Суда Любуши.

Постановлено: Одобренныя Отдъденіями темы для кандидатскихъ разсужденій записать въ протоколь и объявить студентамъ III курса съ тъмъ, чтобы каждый изъ нихъ на одну изъ упомянутыхъ темъ написалъ сочиненіе въ теченіи семи мъсяцевъ, начиная съ сентября сего 1883 года, и представилъ на разсмотръніе къ 1 му апръля 1884 года.

IV. Предложение ректора Академии: "Въ виду замъченныхъ случаевъ злоупотребления (кандидатскими) рукописными сочинениями хранящимися въ библиотекъ, я полагалъ бы въ предупреждение таковыхъ случаевъ изъять изъ оной сии сочинения и передать въ архивъ Правления Академии".

Справка: 1) Въ рапортв отъ 9 октября 1881 года библіотекарь, заявивъ о разныхъ нуждахъ библіотеки, между прочимъ просилъ объ изъятіи изъ нея рукописныхъ сочиненій бывшихъ студентовъ Академіи. Коммиссія, которой поручено было обсудить заявленіе библіотекаря, въ отзывъ своемъ отъ 25 ноября 1881 г. по настоящему предмету высказала слъдующее: "Еще въ одномъ изъ первыхъ, въ началъ учебнаго года, засъданій Совътомъ Академіи предположено было—курсовыя сочиненія студентамъ, какъ не дозволена выдавать наличнымъ студентамъ, какъ не дозволена выдача рукописей вообще; поэтому коммиссія считаєть этотъ вопросъ уже ръшеннымъ".—Соображенія Ком-

миссія Совытомъ Академін 27 тогоже ноября одобрены и объявлены библіотекарю.

2) Въ архивъ пова не имъется помъщенія удобнаго для храненія сочиненій курсовыхъ за въскодько десятильтій.

Постановлено: Прекратить выдачу на руки студентамъ рукописныхъ сочиненій, представленныхъ въ прежніе годы на академическую степень, и передать эти сочиненія изъ бябліотеки въ архивъ Академіи на храненіе, а для помъщенія ихъ устроить особый шкафъ, о чемъ и сообщить Правленію Академіи для зависящаго распоряженія.

На семъ журналъ Высовопреосвященнъйшимъ Платонемъ Митрополитомъ Кіевскимъ положена такая резолюція "4-го сеят. 1883. Исполнить".

### 1883 года 17 августа.

Въ сорбанія Совтта Кіевской духовной Академін, подъ предсъдательствомъ ректора ен Архимандрита Сильвестра, присутствовали помощники ректора Малышевскій, Пъвницкій и Сольскій, и. д. инспектора Корольковъ, члены Совъта: Вороновъ, Пстровъ и Лашкаревъ. Не присутствовали въ собраніи члены Совъта: Поспъховъ по бользни и Ковальницкій по нахожденію въ отпускъ.

Слушали: І. Сданный Высокопреосвященный шимъ Платономъ Митрополитомъ Кіевскимъ 25 іюня для надлежащаго исполненія указъ Святый шаго Синода отъ 15 іюня 1883 года за № 1860: "По указу Его Императорскаго Величества, Святый правительствующій Синодъ слушали предложенный г. синодальнымъ Оберъ-Прокуроромъ, отъ 31 мая сего года за № 233, журналъ Учебнаго Комитета, № 152, о назначеніи въ текущемъ моду въ составъ новообразуменыхъ курсовъ духовныхъ академій окончившихъ курсъ семинарій. Прива

вали: По соображении изложеннаго въ журналь Учебнаго Комитета, Святвйшій Синодъ опредвляеть: 1) разрвшить Совъту Кіевской духовной Академій вызвать въ подлежащему сроку въ составъ новаго въ академін курса изъ дучшихъ воспитанниковъ, окончившихъ курсъ семинарскаго ученія, изъ семинарій: Волынской 4, Воронежской 2, Донсвой 2, Кавказской 1, Кіевской 3, Кишиневской 2, Курской 3, Минской 1, Одесской 2, Подольской 1, Полтавской 1, Псковской 1, Смоденской 1, Тифлисской 1, Харьковской 2, Холмской 2 и Черниговской 1.-Совътъ Академіи долженъ немедленно сообщить о настоящемъ постановления Святьйшаго Синода подлежащимъ Семинарскимъ Правленіямъ къ должному съ ихъ стороны исполненію, а по окончавім пріемныхъ испытаній въ Авадеміи представить Святвишему Синоду сведенія, требуемыя по определенію Синода отъ 11 феврали 1849 г., съ указанить и техъ лицъ, которыя явятся экзамены не по вызову и будуть приняты въ число Академін. 2) Предоставить Совіту Акадевоспитанниковъ міи сообщить, при таковомъ вызовів воспитавниковъ, семинарскимъ начальствамъ, что Святвишій Синодъ поставляетъ имъ въ непремвиную обязанность, чтобы, при избранія воспитанниковъ въ Академію, а) обращали, согласно особымъ постановленіямъ высшаго духовнаго начальства, самое строгое внимавіе на благонадежность избираемыхъ какъ по способностямъ, успъхамъ въ учения и благоправію, тавъ и по состоянію здоровья и склонности ихъ къ продолжевію духовнаго образованія; б) на основаніи указа Святъйшаго Синода отъ 19 марта 1871 г. за № 14, обязали ибзранныхъ при самомъ отправления подписками, по прибытія на місто, не отназываться отъ вступленія въ академію, а по окончаній академическаго курса отъ вступлевія въ духовеоучилищную службу; в) выслали по предписанному въ приведенномъ указъ Святъйшаго Синода порядку таковыя подписки, вывств съ другими требуемыми документами избранныхъ воспитанниковъ, непосредственно въ Академическій Совёть, не допуская ни въ какомъ случав передачи таковыхъ документовъ въ Совётъ Академіи чрезъ самихъ воспитанниковъ, и г) снабдили отправляемыхъ воспитанниковъ прогонными для проёзда деньгами и необходимыми, въ опредёленномъ количестве, вещами изъ бёлья и обуви. Для должныхъ распоряженій и исполненія со стороны Совёта Академіи послать Вашему Преосвященству указъ, предоставивъ Вамъ сдёлать распоряженіе о распредёленіи 15-ти свободныхъ вакансій въ Кіевской духовной Академіи между лучшими воспитанниками изъ имёющихъ явиться въ Академію волонтерами.

Справка: Правленіямъ поименованныхъ въ указъ семинарій сообщено о вызовъ воспитанниковъ ихъ въ составъ I вурса Авадемія отношеніями отъ 1-го іюля 1883 г. за № № 446—462.

Постановлено: Увазъ, за сдъланнымъ распоряжениемъ по нему, пріобицить кь дълу о составленія новаго курса въ Академіи.

И. Объявленное чрезъ журналъ "Церковный Въсгинкъ" (№ 29 за 1883 г.) опредъленіе Святвйшаго Синода отъ 1/12 іюля 1883 г. за № 1195: "По указу Его Императорскаго Величества Святвйшій Правительствующій Синодъ, по случаю предстоящаго въ наступающемь учебномъ году пріема семинарскихъ воспитанвиковъ въ составъ перваго курса православныхъ духовныхъ академій, имъли сужденіе о настоящемъ состояніи учебно воспитательной части въ сихъ выстикъ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Дъйствующій нынъ уставъ православныхъ духовныхъ академій допускаетъ въ Академій, кромъ казеннокоштныхъ студентовъ, неопредъленное число своекоштныхъ воспитанниковъ и больныхъ слушателей (§§ 7 и 8). Эти воспитанники и вольные слушатели, не обязываясь, по окончавіи академического курса, служить по духовному въдомству, въ продолженіи всего

курса ученія живуть, за весьма немногими исключеніями. вив академическихъ зданій, на вольныхъ квартирахъ, м. будучи такимъ образомъ удалены отъ непосредственнаго надзора якадемического начальство, далеко не имфють. вакъ показалъ опытъ, той твердости въ добромъ направленін, вакая желательна въ воспитавнивахъ духовно-учебны хъ заведеній. Большинство изънихъ, поступая въ духовими академіи не по призвавію и не для пользы Православной церкви, а единственно для снисканія вившнихъ выгодъ, какія дасть высшее учебное заведеніе, по справедливому замвчанію учрежденнаго Святьйшимъ Синодомъ въ 1881 г. комитета для пересмотра дъйствующаго устава духовныхъ академій, оказывается невнимательнымъ къ своимъ обязан. ностямъ, дозводяетъ себъ опускать влассы и уклоняться отъ надзора инспекціи. Приказали: Принимая во вниманіе, что православныя духовныя академін иміють цілію доставлять высшее богословское образование лицамъ, посвищающимъ себя служенію православной церкви на поприщахъ пастырскомъ и духовно-учебномъ, Святъйшій Синодъ, въ точную согласность съ сею целію, руководствуясь Высочайшимъ повелъніемъ 9 мая 1881 года (сбор. узак. и расп. прав. 1881 г. № 82 ст. 552), опредвляеть: въ измъненіе подлежащихъ §§ Высоч. утв. 30 мая 1869 г. уст. пр. дух. акад., поставовить вижеся вдующія правила относительно принятія въ наступающемъ учебномъ году семинарскихъ воспитанниковь и постороннихь слушателей вь составь первало духовных вакадемій: 1) "Прівмъ студентовъ въ Академію совершается не иначе, какъ по успъшномъ выдержани въ Академіи повърочнаго испытанія, назначеннаго Совътомъ Академін. 2) Изъ числа подвергавшихся испытавію, вакъ по вызову академій, такъ и по прошеніямъ, выдержавшіе оное удовлетворительно принимаются: лучшіе — казеннокоштными студентами, а остяльные — своекоштными. 3) Своекоштные студенты допускаются въ Академію только въ качествв пансіонеровъ и живуть въ зданіяхъ Авадеміи, подчи-

#### -ПРОГРАММА КОНКУРСА

enism

ETT, I LEBBAN LEBOTA PABLE DBBAN DBBAN DBBAN

ibaci , di

34

11.

113

для лиць, желающихь занять вакантныя каведры въ Кіевской духовной Академіи: а) общей новой церковной исторіи и б) русской гражданской исторіи.

Желающій ванять одну изъ озпаченныхъ канедръ приглашается представить въ Совътъ Кіевской Академіи въ 1 августа 1884 года:

- 1) дипломъ на степень магистра или довтора богословія, полученную въ одной изъ духовныхъ академій, или на степень вагистра или доктора историческихъ наукъ, полученную въ одномъ изъ русскихъ университетовъ;
- 2) разсужденіе, по которому пріобрѣтена ученая степень, и, если имъются, другія печатныя или рукописныя сочиненія по предмету канедры;
- 3) программу лекцій по предмету каседры. Соискатель, по § 50 устава духов. академій, долженъ прочесть публично въ присутствім коммиссім изъ профессоровъ и доцентовъ церковно историческаго отдъленія Академіи двъ пробныя лекція: одну на тему по собственному избранію, а другую по назначенію коммиссім.

Къ соисканію ванедры, по § 45 уст. дух. академій, допускаются только лица православнаго исповъданія.

# ТРУДЫ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

## 1884.

(Годг двадцать пятый).

#### AMPSAS. - M 4.

| Содержаніе:                                                                  | Отранвцы:               |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|
| <ol> <li>Блаженнаго Августина, епископа иппонійскаго,</li> </ol>             | - ·                     |
| (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ,                                      |                         |
|                                                                              | 81-104                  |
| II. Ученіе Шлейернахера о религія. Ө. С. Ор-                                 |                         |
| натскаго                                                                     | 519-550                 |
| натскаго                                                                     | 551 - 620               |
| IV. Письма Филарета, витрополита Кіевокаго, и                                |                         |
| архим. Антонія, рептора Кіевской Академіи (впо-                              |                         |
| слъдствім архіеп. Казанскаго), къ Инновентію,                                |                         |
| архісп. Херсонскому. Сообщиль Н. И. Барсовъ.                                 | 621-631                 |
| V. Отвъть автору княги: "Кіевскій митрополить                                |                         |
| Петръ Могила и его сподвижники". Н. И.                                       |                         |
| Петрова                                                                      | 632-641                 |
| Петрова                                                                      |                         |
| поста. С. М. Сольскаго.                                                      | 642 - 651               |
| VII. Слово на Пассію четвертой недвли великаго                               |                         |
| поста. В. Н. Малинина                                                        | <b>652</b> — <b>659</b> |
| VIII. Извъстія Церковно-Археологического Общества                            |                         |
| при Біевской Абадеміи (за м. февраль 1884 г.).                               |                         |
| Ĥ. И. Петрова                                                                | 660 - 662               |
| Въ приложеніи:                                                               |                         |
| ІХ. Протоколы засъданій Совъта Кіевск. Академін                              |                         |
|                                                                              | 17 32                   |
| 17 августа 1883 г                                                            | I—IV                    |
| <sub>в</sub> Труды Кіевской дух. Академіи <sup>м</sup> выходять по прежней п | рограмию.               |
| Цъна 7 рубл. съ пересылкою.                                                  |                         |
|                                                                              |                         |

Тенографія Г. Т. Корчант-Новицеаго, Михайловская улиц., собственний домъ

#### ВЪ 1884 ГОДУ ПРИ КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ АКАДЕМІЯ ЯЗДАЮТСЯ:

## 1, Труды Кіевской Духовной Анадемін (еженьсячно).

## 2, Кіевскія Епархіальныя Вёдомости (два раза въмесяць).

Ивна за воде съ переснякою: Трудовъ Віевской Дуковной Академін-7 р.; Епархівльных в Відомостей 5 р. Ціна Епархівльных відомостей вмисти съ Трудами-11 р. с.

Адресь: въ Редакцію Трудовъ, ман Кіевских Енархіальних Вадомостей, при Кіевской духовной Академін, въ Кіевф.

#### Въ редакціи продаются книги:

(Ипны на нъкоторыя книги значительно понижены).

- 1. Толкованіе на первые 26 псалмовъ. Высокопр. Арсенія, Митрополита Кіевскаго (въ 8 д. 634 стран.). Цена (емпесто трехо рублей) 1 руб. 50 коп., съ перес. 1 р. 75 коп.
- 2. Изъясненіе Божественной Литургін. Высокопр. Арсенія, Митрополита Кіевскаго (въ 8 д. 450 стр.). Ц. 2 р.
- 3. Беседи сельского священика съ прихожанами, 25 беседа. Ц. 40 коп. съ перес. 55 коп.
  - 4. Книга для назидательнаго чтенія. Изданіе второс. Ц. 40 к., съ пер. 55 к.
- 5. Сборника статей изъ Воскр. Чтенія (для народных школь). Ц. 20 к., съ перес. 30 г.
  - 6. Санундъ Мисланскій. О. Рождественскаго. Ц. 1 р. 50 к.
  - 7. Изследование о талчуде. Ц. 40 коп., съ пер. 50 коп.
- 8. Девять исторических кинга св. Писанія ветхаго завіта въ русск. перев. съ евр., съ примъчан. М. С. Гуляева. Ц. 1 р. 25 воп. (ем. 1 р. 80 к.).
  - 9. Жизнь и творенія блаж. Августина. Ц. 40 коп., съ перес. 50 коп.
  - 10. Якова Косьмичь Амфитеатровь. Цена 30 коп. (см. 70 к.).
- 11. Последніе дня жизни Преосвящ. Филарета, Митрополита Кіовскаго. Ц. 25 коп. (вм. 50 коп.).
- 12. Описаніе 50-летняго юбился Высокопреосвященняго Арсенія, Митронолита Кіевскаго и Галицкаго. Ц. 50 коп., съ перес. 60 коп.
  - 13. Пятидосятильтній юбилей Кіевской духовной Авадеміи. П. 2 р. 50 к.
- 14. Списокъ начальниковъ, наставниковъ и воспитанниковъ Кіевской духовной Академіи первыхъ XXV курсовъ (1619—1869). Ц. съ пер. 10 к.
  - 15. Указатель Воскреснаго Чтенія. Цфн. 80 к., съ пер. 40 к.
  - 16. Историческій характерь книги Іудись. Н. М. Дроздова. Ц. 50 к.
- 36. О вниги премудрости Соломона. Д. В. Поспихова. Ц. 2 руб., съ пер. 2 р. 50 к. (ем. 3 р.).
- 37. Мелетій Пигась и его участіе въ ділахь русской цервви, т. 1-й. Ив. Игн. Малышевскаго. Ц. 3 р. 50 к. (см. 4 р.).
  38. Обзоръ философских ученій. П. Ив. Линицкаго. Ц. 80 коп. (см. 1р. 25 к.)
  - 39. Философія отцовъ и учителей церкви (періодъ древнихъ впологетовъ
- христіанства). К. Ив. Сквордова. Ц. 1 р. 85 кол., съ нер. 2 руб. 40. Объ авторъ сочиненій, извістникъ съ имененъ св. Діонисія Ареопагита. К. Ив. Свворцова. Ц. 65 к., съ нер. 80 к.
- 41. Блаженний Августинъ, какъ психологъ. К. Ив. Севорцова. Ц. 1 руб. 30 коп., съ перес. 1 р. 50 коп.
- 42. Записки по церковному законовадению. Прот. И. М. Скворцова, изд. 4-е. Ц. 90 коп., сь пер. 1 р. 5 коп.

Ибо спустя не много времени онъ попоренъ быль прибывшимъ туда Александромъ; дотя при отомъ не произведено bilo enraroto onyctomenia, tary rary ore no ochranecs ему сопротивляться и, потому покоривнись ему безъ всякой борьбы, списками его благосклонность: все же слава этого храма была не тапова, вакою была она во времена свободной власти ихъ царей. Правда, Александръ принесъ жертвы въ храмъ Божіемъ, но не потому, чтобы обратнися въ почитавію Бога съ истичнымъ благочестіємъ, в потому, что съ нечестивой сустностію нолагаль, что Его следуеть почитать вивств съ дожными богами. Затвиъ Птодомей, сынь Лага, кавъ выше упомянуто мною, после смерти Александра вывель изъ Гуден въ Егинетъ плавиниковъ, ноторыхъ весьма благосклонно отпустиль отсюда преемникъ его, Птоломей Филадельфъ: благодяря последнему, какъ ивсколько раньше сказаль и, мы имбемъ Писанія Семидеояти нереводчиновъ. Потомъ, Туден были соврушаемы войнами, описанными въ Маккавейскихъ внигахъ. Послв того оян достались царю Александрійсному Птоломею, называемому Епифаномъ; затъмъ Антіохомъ, царемъ Сирійскимъ, посредствомъ многихъ и жестовихъ притъсненій принуждены были пъ почитанію идоловъ, и самый храмъ ихъ осеперненъ былъ святотатственными суевъріями язычниковъ. Впрочемъ вождь вкъ, доблестный Гуда, пазываемый также Маккавеемъ, по изгнанія полководцевъ Антіоха, очистиль храмъ отъ всякой идолоповлонической скверны.

Наскольно же времени спуста первосвищенникомъ сдамалси по проискамъ навто Алимъ, не происходившій наъ свищенническаго рода, что было незаконно. За тамъ, спусти около питидесяти латъ, впродолженіе которыхъ Гуден не пользовались миромъ, хоти и жили до накоторой степени благополучно, Аристовулъ, первый надавши діадему, сдалался у нихъ царемъ и виаста первосвищенникомъ. Ибо передъ

Творев. бл. Августана ч. б.

тъмъ, со времени возвращенія изъ Вавилонскаго плівна и храма, у нихъ были не цари, а вожди или возстановленія пнязья. Впрочемъ и царь можетъ быть названъ и вняземъ отъ первенства власти, и вождемъ отъ того, что онъ предводительствуетъ войскомъ; но не всякіе князья и вожди быть названы въ тоже время и царями, какимъ быль Аристовуль тоть. Пресминкомъ его быль Александръ, тоже царь и вивств первосвищениять, который, говорять, управляль своими подданными жестово. Послъ него у Гудеевъ царствовала жена его Александра, со времени которой послъдовали для Тудеевъ одно за другимъ еще болье тяжвія бъдствія. Ибо сыновья ен, Аристовуль и Гиркань, ведя борьбу между собою изъ-за власти, напликали на Израильскій народъ Римскія силы; потому что Гирканъ попросиль у нихъ помощи противъ своего брата. Римъ покорилъ ужо тогда Африку, повориль и Грецію, и широво распространяя свою власть по другимъ частямъ свъта, какъ бы не будучи въ силахъ поддерживать самъ себя, такъ сказать-ломился отъ собственнаго своего величія. Онъ допіслъ до сильныхъ внутреннихъ матежей, затвиъ до союзническихъ, а вскорв и граждансвихъ войнъ, и до такой степени обезсилилъ и истощилъ себя, что ему предстояла необходимость измънять государственный строй, чтобы стать подъ управленіе царей. Итакъ знаменитвипій правитель римскаго народа, Помпей, вступивши съ войскомъ въ Гудею, взяль городъ, растворилъ храмъ не съ набожностью молельщика, а по праву побъдителя, и провивъ, не какъ благочестивый чтитель, а какъ поругатель СВЯТЫНИ, ВО СВЯТОЯ СВЯТЫХЪ, КУДА ВХОДИТЬ НЕ дозполялось никому, вромъ первосвященника; затъмъ, утвердивши Гиркана въ первосвященническомъ санъ и поставивъ надъ нобъжденнымъ народомъ надзирателемъ или, какъ тогда называли, прокураторомъ Антипатра, увелъ съ собою Аристовуда въ оповахъ. Съ того времени Гуден начали быть и

двиниками Римаянъ. За тъмъ Кассій ограбилъ и самый храмъ. Навонецъ, ивсколько автъ опусти, Гудея подвергансь навъзанію имъть царемъ и чужестранца Ирода, въ царствованіе котораго родился Христосъ. Ибо наступила уже полвота времени, опредъденная пророческимъ Духомъ чрезъ патріарха Іакова: Не оскуднеть князь от Туды и вождь от чресль его, дондеже пріндеть, кому отложено, и той чанніе языков (Быт. XLIX, 10). Итакъ Іуден не переставали имъть кипзей изъ Гудеевъ до Ирода, въ лицъ котораго они получили себъ перваго чужевемнаго цари. Но наступило уже время придти Тому, Кому было отложено данное Новому Завъту обътованіе, что Онъ будеть чанніемъ народовъ. Чаять же Его грядущаго, какъ чають нынв, что Онь придеть для совершенія суда въ блескі славы, народы не моган бы, если бы прежде не увъровали въ Него, пришедшаго для принятія суда въ уничиженія терпвнія.

#### ГЛАВА ХІУІ.

О рожденіи нашего Спасителя, вслюдствіе чего Слово стало плотію, и о разсъяніи Іудеевъ среди всюхъ народовъ, какъ было предсказано пророками.

Итакъ, когда въ Гудев царствовалъ Иродъ, а у Римлянъ, съ перемвною государственнаго строя, императоромъ былъ Августъ Цезарь, съ которымъ въ мірв настали времена спокойствія, согласно предіпествовавшему пророчеству (Мих. V, 2), въ Виолеемъ Гудейскомъ родился Христосъ, вакъ человъкъ видимый отъ человъка—дъвы, а какъ Богъ сокровенный—отъ Бога Отца. Ибо пророкъ предсказывалъ: Се дова во чревъ пріимета и родита Сына и нарекута Ему имя Еммануила, что въ переводъ значитъ: Са пами Бога (Исаін VII, 14; Ме. I, 23; Лук. I, 31). Въ доказательство Своей божественности Овъ совершилъ много чудесъ; о нъбо-

торыхъ изъ нихъ, насколько это представлялось достаточнымъ для проповъданія о Немъ, повъствуетъ Евангельское писаніе. Первое изъ нихъ то, что Онъ такимъ чудеснымъ образомъ родился, а последнее- что съ Своимъ, воспресшимъ изъ мертвыхъ, твломъ вознесся на небо. Гуден же, которые Его убили и не захотвли въ Него увъровать, потому что Кму надлежало умереть и воспреснуть, разгромленные санымъ бъдственнымъ образомъ со стороны Римланъ, съ корнемъ вырванные изъ своего царства, гдв надъ ними господствовали уже чужеземцы, и разовянные по всему лицу земли (ибо вездв они есть), служать для насъ чрезъ свои писавія свидътельствомъ, что пророчествъ о Христъ мы не выдумали. Весьма многіе изъ нихъ, винкая въ смысль этихъ пророчествъ, и прежде страданія, а особенно послѣ воскресенія Христа увіровали въ Него; это ті, о которыхъ предсвазано: Аще будуть люди Исраилевы яко песокь морскій, останоко ихо спасется (Исвін X, 22). Но прочіе остаются осавиленными; о нихъ предсказано: Да будеть трапеза ихъ предъ ними въ съть и въ возданние и въ соблизнъ. Да помрачатся очи ихъ, еже не видъти, и хребетъ ихъ выну сляцы (Псал. LXVIII, 23, 24). Такимъ образомъ, въ то время, какъ нашинъ писаніямъ іуден не върують, на нихъ исполняются ихъ собственныя, которыя они сивпыми глазами читоють. Или, быть можеть, вто-нибудь скажеть, что христіане выдумали тв пророчества о Христв, которыя выдаются отъ имени сивиллы, или кого-нибудь другаго, если есть дъйствительно пророчества, не принадлежащія народу Израильскому? Но для насъ достаточно и твиъ, какія содержатся въ кодексамъ нашимъ противниковъ. Мы убъждены, что они и разсвяны среди всвхъ народовъ, гдв только Христова Церковь распространнется, ради свидътельства объ втихъ пророчествахъ, — свидътельство, которое они дають намъ вопреки своей воль, имъя и сохраняя тъже

саные кодексы. Ибо въ псаднахъ, которые и они сани читають, предпослано относительно этого пророчество въ словахъ: Бого мой, милость Его предварито мя: Бого мой явить мінь на вразъхь моихь. Не убій ихь, да не когда забудуть законь Твой. Расточи я силою Твоею (Пс. LYIII, 11, 12). Тавинъ образомъ, Богъ явилъ Церкви на врагахъ ея Тудеяхъ благодать Своего инлосердія, потому что, какъ говорить апостоль, ихъ паденіе есть спасевіе язычниковъ (Рим. XI, 11). И Онъ ихъ не убиваетъ, т. е. не теряеть въ нихъ того, что они суть Іудеи, хотя и побъждены п угнетены Римлянами, съ тою именно цълію, чтобы, не забывая закона Божія, они были свидетельствомъ о томъ, о чемъ говоримъ мы. Поэтому мало было сказать: Не убій ихг, да не когда забудуть законь Твой; а прибавлено еще: Расточи я, потому что, если бы Гуден съ этимъ свидетельствомъ Писаній оставались только въ своей земяв, а не были разсвяны повсюду, Церковь, которая распространена повсюду, не могла бы имъть ихъ среди всвур народовъ свидетелями твур пророчествъ, которыя были изречены о Христв.

#### THABA XLVII.

Были ли до христіанства вню Израильскаго народа такіє, которые принадлежали бы къ обществу Небеснаго Града.

Для полноты мы можемъ упомянуть и о всякомъ инозеицъ, т. с. не принадлежащемъ по своему происхожденю
въ Израилю и въ канонъ священныхъ писавій этимъ народомъ не принятомъ, у котораго читается какое либо пророчество о Христъ, если о томъ дошло или дойдетъ до нашего
свъденія. Это не потому, чтобы въ случав отсутствія такого
иноземца, въ немъ чувствовалась бы необходимость, а потому, что нътъ никакой несообранности думать, что и въ

средв другихъ народовъ были люди, которынъ было открыто это таниство, и которые даже понуждены были проновъдывать о немъ-были или причаствы той же самой благодати, наи быле чужды ев, во научены заыми ангелами, которые, какъ извъстно, исповъдали Христа пришедшаго, Тудеями не познаннаго. И сами Туден, полагаю, не осивлятся утверждать, чтобы съ того времени, Kakb появилась по отвержении его старшаго брата, нивто произ Изранльтинъ не нивлъ доступа въ Богу. Правда, народа, который назывался бы народомъ Божіниъ, другаго не было никакого; но что и среди другихъ народовъ были люди, принадлежавшее не въземному, а въ небесному Граду, въчислу истинныхъ Израильтянъ, гражданъ горняго отечества, этого іуден отрицать не могуть. Если они стануть отрицать это, ихъ весьма дегко обличить указаніемъ на святаго и удивительнаго мужа Іова, который не быль ни туземцемь, ни даже прозелетомъ, т. е. пришлецомъ, Израильскаго народа, а происходиль отъ Идумейскаго народа, въ средъ котораго родился и умеръ: божественное писаніе такъ восхваляеть его, что ни одинъ изъ его современниковъ не быль равенъ ему въ томъ, что васалось праведности и благочестія (Іов. І. les. XIV, 20). Хотя указаній на время жизни его мы въ хроникахъ и не находимъ, но изъ его кинги, которую Израильтяне, ради его праведности, вилючили въ канонъ, заключаемъ, что онъ жилъ на три поколънія позже Изранля. Я не сомнъваюсь, что такъ устроено было божественнымъ промысломъ съ тою цвлію, чтобы мы знали, что и среди другихъ народовъ моган быть аюди, которые жили по Богу и угодили Ему, принадлежа въ небесному Іерусалиму. А быть такимъ могъ, вавъ следуетъ думать, лишь тотъ, вому отъ Бога отврытъ быль единый Ходатай Бога и человъковъ Человъкъ Христосъ Інсусъ, о будущемъ пришествін котораго во плоти древнимъсвятымъ предсказывалось также, какъ возвъщено

совершившемся, чтобы одна и таже въра веда чрезъ Него всъхъ предопредъленныхъ въ Вогу въ Градъ Божій, въ домъ Божій, въ храмъ Божій. Но всякія пророчества о благодати Божій чрезъ Христа Іисуса, язреченныя другими, могутъ считаться за измышленныя христіанами. Поэтому, чтобы убъдить кого лябо изъ чужихъ, если бы они стали разсуждать объ этомъ предметъ, и сдълать ихъ нашими, буде они окажутся здравомыслящими, нътъ болъе върнаго средства, какъ приводить тъ божественныя пророчества о Христъ, которыя содержатся въ кодексахъ Гудеевъ, съ удаленіемъ которыхъ изъ ихъ отечества и съ разсъяніемъ по всему міру ради свидътельства объ этомъ возрасла повсюду Христова Церковь.

#### ГЛАВА ХІУШ.

О томъ, что пророчество Аггея, предсказавшаю, что будетъ домъ Божій славние, чимъ прежде, исполнилось не на возобновленіи храма, а на Церкви Христовой.

Этотъ домъ Вожій гораздо славнее, чемъ тотъ первый, который быль построень изъ дерева, камня и другихъ драгоценыхъ матерьяловъ и металловъ. Такимъ образомъ пророчество Аггея исполнилось не на возобновления того храма. Ибо, со времени своего возобновления, храмъ тотъ нивогда не имълъ такой славы, какую имълъ онъ во времена Соломона; напротивъ того, какъ оказывается, слава того храма сперва вследствие прекращения пророчествъ, а затъмъ и вследствие великихъ бъдствий самого народа умалилась до окончательнаго его разрушения, что сдълано было Римлянами, какъ показываетъ это сказанное нами выше. Между тъмъ этотъ, принадлежащий Новому Завъту, домъ Божій настолько во всъхъ отношенияхъ славнее, насколько лучше тъ живые камни, върующие и возрожденные, изъ которыхъ онъ сози-

дается. Подъ видомъ же возстановленія того крама онъ изображается потому, что и самое обновление этого здания на пророчесномъ языкъ означаетъ другой завътъ, называемый Новымъ. Такимъ образомъ въ словахъ, которыя Богъ изрекъ въ упомянутомъ пророчествъ: И на мъстъ семь дамъ миръ (Arr. II, 10), подъ ивстомъ ознающимъ нужно разумъть мъсто означаемое; а такъ какъ тъмъ возобновленнымъ мъстомъ обозначается Церковь, которая инвла быть создана Христомъ, то слова: И на мпстп семо дамо миро, нужно понимать какъ: Дамъ миръ въ томъ мъсть, которое этимъ мъстомъ означается. Ибо все означающее представляется нъкоторымъ образомъ одинстворениемъ тъхъ предметовъ, которые оно обозначаетъ, какъ напр. въ словахъ апостола: Ramens see on Xpuemoes (1 Kop. X, 4); notomy 4to 5a-Mehb tota, o rotopoma sto crasamo, desa beskaro comebнія означаль Христа. Итакъ слава этого новозавътняю дома болбе, чъмъ слава дома прежняго, ветхозавътнаго; а явится она большею тогда, когда опъ будетъ освященъ.-Тогда пиріндеть Желанный всеми народами" (Arr. II, 8), вакъ читается въ Еврейскомъ. Ибо до Своего пришествія Онъ еще не быль желаннымь всеми вародами: вого должны были желать, они еще не знали, сще не въровали въ Него. Тогда, и по переводу Семидесяти (этотъ смыслъ ихъ перевода тоже пророческій), пріидуть избранная Господа отъ встьх язиков: Ибо тогда дъйствительно пріндуть только набранные, о которыхъ говоритъ впостоль: Якоже избра нась вы Немы прежде сложенія міра (Еф. І, 4). Въдь в санъ Строитель, сказавши: Мнози суть звани, мало же избранных (Мв. XXII, 14), желаль повазать твиъ, что домъ этотъ, который не будеть уже бояться никакого разрушенія, созидается не изъ тъхъ, воторые, будучи привваны, чтутъ Его такъ, что бываютъ извергнутыми, а изъ нворанныхъ, Въ настоящее же время, когда въ церквахъ

остаются еще и тв, которых Онъ отделить, какъ бы провъявь на току, слава этого дома не является още такою, какою она явится тогда, когда всякій, кто будеть въ немъ, будеть въчно.

#### ГЛАВА ХЦІХ.

О безразличном увеличеній состава Церкви, въ которой въ настоящем выки къ избранным примышиваются многіе и отверженные.

Итакъ въ этомъ злобномъ въкъ, въ эти несчастные дни. — вогда Церковь достигаеть будущаго ведичін путемъ настоящиго уничижения и воспитывается побуждениями страховъ, мувами скорбей, тягостію подвиговъ, опасностію искушеній, находи радость тольбо въ надеждь, если радуется правильно, -- къ добрымъ примъшиваются многіе отверженные: тв и другіе соединяются бавъ бы въ евингельской мрежв (Ме. ХШ, 47), и плавають въ настоящемъ міръ, какъ бы въ моръ, заключенные безразлично въ этихъ сътяхъ, пова не достигнуть берега, гдв заые отделятся оть добрыхъ, и въ добрыхъ, какъ въ своемъ храмъ, будетъ Богъ всяческая во всъхъ (1 Кор. ХУ, 28). Поэтому мы признаемъ исполняющимся нынъ Его слово, которое изрекъ Онъ въ махъ: Возвъстихъ и глаголахъ, умножищася паче числа (Пс. XXXIX, 6). Это нынъ и происходить съ того времени, какъ сначала устами Своего предтечи; Іоанна, а потомъ и собственными Онъ возвъстиль, говоря: Покайтеся, приближися бо царствіе небесное (Mo. III, 2; IV, 17). Онъ избраль въ ученики, которыхъ назваль апостолами (Лук. VI, 13), людей низкорожденныхъ, незнатныхъ, неученыхъ, чтобы все, что только было въ нихъ ими ведикаго, все то быль и двлаль въ нихъ Онъ самъ. Въ числъ ихъ Онъ имълъ одного, злобою котораго пользуясь добрымъ образомъ, и планы относительно Своихъ страданій выполниль, и Церкви Своей даль примърь терпимости въ отношени въ здымъ. Посвявъ съмя святаго Егангелія, наскольбо долженъ быль слёдать это Своимъ телеснымъ присутствіемъ, Онъ пострадаль, умеръ, восиресъ, повазавши страданіемъ, что должны мы переносить за истину, а воспресеніемъ-чего должны мы надізяться въ візчности, ставъ причастниками возвышеннаго таинства пролитой крови Его въ отпущение гръховъ. Онъ соровъ дней бесъдоваль на землъ съ Своими учениками, въ ихъ глазахъ вознесся на небо и чревъ десять дней послаль объщаннаго Святаго Духа. Когда Духъ Святый сходиль на върующихъ, совершилось величайшее и весьма умъстное знаменіе: каждый изъ нихъ началь говорить языками всёхъ народовъ, знаменуя такимъ образомъ единство касодической Церкви, имъвшей распространиться среди всёхъ народовъ и говорить на всёхъ язывахъ.

#### ГЛАВА L.

О проповыди Евангелія, которая стала славные и могущественные вслыдствіе страданія проповыдниковъ.

Посав этого, — согласно съ пророчествомъ: от Сіона изыдет закон и слово Господне из Герусалима (Исаім II, 3), и согласно съ предсвазаніями самого Господа Христа, вогда Онъ Своимъ изумленнымъ ученивамъ отверзе умъ разумнти писанія, и рече имъ: яко тако писано есть, и тако подобаше пострадати Христу и воскреснути от мертвых въ третій день, и проповъдатися во имя Его покаянію и отпущенію гръхов во всъх языцьх, наченше от Герусалима (Лув. XXIV, 45, 46), и вогда опять, на ихъ вопросъ о времени Его втораго пришествія, отвъчаль Онъ и сказаль: Нъсть ваше разумьти времена и лъта, яже Отецъ положи во Своей власти: но пріимете силу,

нашедшу Святому Духу на вы, и будете Ми свидътели во Јерусалимъ и во всей Јудеи и Самаріи и даже до послюднихо земли (Дъян. І, 7, 8),- Церковь сперва вышла за предвам Герусалима, а когда явились весьма многіе върующіе въ Іуден и Самаріи, распространилась и среди другихъ народовъ, благодаря проповъднивамъ Евангелія, которыхъ, какъ свътильники, Онъ подготовилъ словомъ и возжегь Духомъ Святымъ. Онъ говориль имъ: Не бойтеся отг убивающих тъло, души же не могущих убити (Мв. Х, 28). Чтобы не охладиль ихъ страхъ, они пламенвли огнемъ любви. Потомъ, какъ чрезъ нихъ же, которые и до страданія и по воспресеніи видели и слышали Его, такъ, ихъ смерти, и чрезъ ихъ преемниковъ Евангеліе проповъдано было всему міру среди жестовихъ преслідованій, различныхъ мученій и избіеній мучениковъ, подтверждаемое божественными знаменіями, чудесами, различными силами и дарами Святаго Духа; тавъ что языческіе народы, увёровавъ въ Того, Вто обыть распять ради ихъ исвупленія, стали чтить съ христіанскою любовью кровь мучениковъ, которую съ діавольсвою здобою продиди. Да и сами цари, законами конхъ опустошалась Церковь, спасительно покорились имени, которое старались съ ожесточеніемъ изгладить съ лица вемли, и начали преследовать дожных боговь, изъ-за которых в прежде преследовались чтители истиннаго Бога.

#### ГЛАВА Ц.

О томг, что каволическая въра укръпляется и отг разномыслій еретическихг.

Но діаволь, видя, что храмы демоновь пуствють и человъческій родь притеваеть къ имени Освободителя-Посредника, воздвигь еретиковь, которые подъ христіанскимъ именемъ противодъйствують христіанскому ученію; какъ будто въ градв Вожіемъ ихъ моган терпіть спокойно, не принимая противъ нихъ никакихъ мёръ, подобно тому, какъ Градъ смвшенія терпить у себя философовь, проповіздующих различныя и противоположныя мивнія! И воть тв, которые въ Церкви Христовой мыслать что нибудь вредное и превратное, когда принятымъ въ направленію ихъ на здравый и правильный образъ мыслей мёрамъ упорно сопротивляются и не хотять исправить своихъ здовредныхъ и пагубныхъ ученій, ділаются еретибами и, выходя изъ Церкви, становятся въ ряды дающихъ ей занятіе враговъ. Такимъ образомъ своимъ здомъ они приносятъ истиннымъ членамъ Цервви Христовой даже пользу; потому что Богь и зло употребляеть на добро и любящимь Бога вся посившествують во благое (Рим. УШ, 28). Ибо всв враги Церкви, какимъ бы зартажбеніємя и вакою от зторою они ни отчи остротент и развращены, если получають власть вредить ей твлесно, упражинить ся терпъніе, а если являются ей противниками только но своему злому образу мыслей, упражняють ея мудрость; а такъ какъ и враги должны быть любимы, то дають упражнение и ся благорасположению, или даже благотворительности, действують ли въ отношени къ нимъ убъждающимъ словомъ ученія, или грозою дисциплины. Повтому діаволь, внязь нечестиваго града, выдвигая свои орудія противъ странствующаго въ настоящемъ міръ града Божія, не успъваеть ничемъ вредить ему. Божественный Промыслъ посылаеть этому Граду и благоденствіе въ утвшеніе, чтобы несчастія не соврушили его, и несчастія въ упражненіе, чтобы благоденствіе не испортило его: то и другое уравновъшивается взаимно такъ, что изъ этого именно града, а не отвуда либо другаго мъста, мы должны считать извъстный возгласъ Псалма: По множеству скорбей моихв въ сердиъ моемъ утъшенія Твоя возвеселища мя (XCIII, 19). Отсюда же и слова Апостола: Упованісмо радующеся, скорби терпяще (Рим. XII, 12).

Ибо и спазанное твиъ же учителемъ: Вси хотящи благочестно жити о Христь Іисусь гоними будуть (2 Твж. можеть быть приложимо ко всякимъ временамъ. Потому что хотя извъстное время, когда враги внъшніе не свиръпствують, и кажется спокойнымь, и даже таково есть на самомъ двив, и доставляетъ великое утвинение, особенно слабымъ; однаво же и тогда есть, и даже очень много внутри тавихъ, воторые своими развращенными нравами терзають чувства людой, живущихь благочестиво. Ибо черезь нихъ худится и христіанское ванодическое имя. А чёмъ оно дороже для желающих в благочестиво жить во Христь, твиъ болве сворбять они о томъ, что по винв дурныхъ домашнихъ оно не настолько возлюбленно, насколько того желають души бдагочестивыхъ. Да и самые еретики, такъ какъ представляются имъющими имя, тайнства писанія и исповъданіе, христіавсвія, причиняють веливую сворбь сердцамъ благочестивыхъ: потому что, съ одной стороны, многіе желающіе быть христіанами двлаются по необходимости нервшительными въ виду ихъ разномыслій, а съ другой-многіе злорвчивые находять въ нихъ основание хулить христіанское имя; ибо и они все же называются христіанами. При существованія этихъ и имъ подобныхъ развращенныхъ нравовъ и заблужденій желающіе жить благочестиво во Христв терпатъ гоненіе, хотя твло ихъ и не подвергается ни отъ вого нападенію и мученію. Гоненіе это они претериввають не на твав, а въ сердцв. Поэтому сказано: По множеству бользней моих в сердив моеми, а не — "въ тълъ моемъ". Но съ другой стороны, поелику обътованія Божіи мыслятся непреложными, и поелику апостоль говорить: Позна Господь сущія Своя (2 Тит., II, 19), Ихже во предустдъ, тъхъ и предустави сообразныхъ быти образу Сына Своего (Рим. VIII, 29); и нивто изъ нихъ не можетъ погибнуть: то въ псалив томъ говорится далье: утьшенія же Твоя возвеселища душу мою. Да н самая вта сворбь, явдяющаяся въ сердцахъ людей благочестивыхъ, стъсняющихся нравами христіанъ злыхъ или ложныхъ, приносить пользу сворбящимъ; потому что источневомъ ея служитъ любовь, въ силу воторой они не хотять не того, чтобы тъ сами погибли, ни того, чтобы мънали спасенію другихъ. Наконецъ великимъ утъщеніемъ служитъ и ихъ исправленіе, которое переполняеть души благочестивыхъ людей столь же великою радостію, сколь великим скорбями огорчала ихъ погибель. Такъ въ этомъ въвъ, въ эти злополучные дпи, не только со времени тълеснаго присутствія Христа и его Апостоловъ, но съ самаго Авеля, перваго праведника, убитаго нечестивымъ братомъ, и до самаго конца настоящаго въка, Церковь распространяется, совершая свое странствованіе среди гоненій отъ міра и утъщеній отъ Бога.

#### TJIABA LII.

Слъдуетъ ли думать, какъ полагаютъ нъкоторые, что послъ десяти гоненій, которыя были, не будетъ уже ни одного, кромъ одиннадцатаго, которое имъетъ быть во время самаго антихриста.

Поэтому я не считаю основательнымъ говорить или върить, какъ это казалось или кажется нъкоторымъ, будто Церковь до времени антихриста не будетъ испытывать больше гоненій, кромъ того числа ихъ, т. е. десяти, какія уже испытала, такъ что одиннадцатымъ и послъднимъ будетъ яко бы гоненіе отъ антихриста. Ибо первымъ гоненіемъ считають то, которое было отъ Нерона, второе—отъ Домиціана, третье—отъ Траяна, четвертое—отъ Антонина, пятое—отъ Севера, шестое—отъ Максимина, седьмое—отъ Декія, восьмое—отъ Валерінна, девятое—отъ Авреліана, десятое—отъ Діоклитіана и Максимиліана. Такъ какъ египетскихъ казрей,

прежде чёмъ народъ Божій началь выходить изъ Египта, было десять, то полагають, что ихъ нужно разумёть въ томъ смыслё, что послёднее гоненіе антихриста будеть соотвётствовать одиннадцатой казни, когда Египтяне, враждебно гнавшіеся за Евреями, погибли въ Красномъ Морё, между тёмъ какъ народъ Божій переходилъ чрезъ него посуху. Но я не думаю, чтобы тё событія въ Египтё прообразовали пророчески гоненія; хотя думающіе такъ съ видимою тонкостію и остроуміемъ сопоставляютъ каждую казнь съ каждымъ изъ гоненій, но не по пророческому Духу, а по догадкё человёческаго ума, который иногда доходитъ до истины, но иногда обманывается.

Въ самомъ дъль, что сважутъ думающіе такъ о томъ гоненін, во время котораго распять быль самь Господь? Въ вакое число включать его? Если же полагають, что это слёдуетъ исплючить; потому что нужно-де считать тв, которыя относятся въ тълу, а не то, которое было направлено противъ самой Главы и богда была убита эта Глава: то что сважуть о томъ гоненіи, которое по вознесеніи Христа на небо производилось въ Іерусалинъ, когда блаженный Стефанъ побить быль камнями; когда Іаковь, брать Іоанна, усвчень мечемъ; когда апостолъ Петръ, съ цълію подвергнуть сго казни, заключенъ быль въ темницу и освобожденъ изъ нея ангеломъ; когда братія бъжали и разсвевались изъ Іерусалима; когда Савль, сдълавшійся впоследствіи апостоломь Павломъ, опустошалъ Церковь, когда и самъ онъ, уже проповъдуя ту самую въру, которую гналь, претерпъль то, что дълалъ самъ, и въ Гудев и среди другихъ народовъ, гдв только съ пламенною ревностію проповёдаль Христа? Почемуже они думають, что следуеть начинать съ Нерона, когда ко времени Нерона, Церковь возрасла среди жесточайшихъ гоненій, о которыхъ говорить все подробно было бы слицвомъ долго? Если же полагають, что нужно принимать въ

расчетъ гоненія, произведенныя царями; то въдь Иродъ, который послъ вознесенія Господа на небо воздвигь самое жестокое гоненіе, быль также царемь. Затьмь, что отвътять они намъ объ Юліанв, котораго тавже не причисляють въ десяти? Развъ онъ не гналъ Церковь, - онъ, запретившій христіанамъ и учить и учиться свободнымъ наукамъ? При немъ Валентіанъ старшій, бывшій посль него третьимъ ниператоромъ, явился исповедникомъ христіанской веры и лишенъ быль за это военной должности. Умалчиваю о томъ, что начиналь онь делать въ Антіохіи если бы одинь вервъйшій и мужественнъйшій юноша, который изъчисла многихъ, схваченныхъ для пытокъ, былъ первымъ въ продолженін ціляго дня подвергнуть истяраніямь, півшій псалмы подъ орудіями пытви и въ страданіяхъ, не привель его въ ужасъ своею изумительною твердостію и спокойствіемъ, н не возбудиль въ немъ страха, что остальные заставять его овазаться еще болье въ постыдномъ положевім. Наконецъ, на нашей уже памяти брать вышеупомянутаго Валентіана, аріанинъ Валентъ, развъ не произвелъ опустощения въ касолической Церкви жестокимъ гоненіемъ по восточнымъ странамъ? За тъмъ, основательно ди не принимать въ соображение того обстоятельства, что Церковь, повсюду вообще плодоносвщая и воврастающая, можеть у нівоторыхь народовь терпівть отъ царей гоненіе, когда у другихъ народовъ не терпитъ? Или быть можеть не следуеть считать за гоненіе того, что царь Готовъ преследоваль въ Готіи христіанъ съ удивительною жестовостью, въ то время, вогда тамъ были одни православные, изъ которыхъ весьма многіе увънчались мученичествомъ, какъ объ этомъ слышали мы отъ нокоторыхъ изъ братій, которые тогда были еще дътьми тамъ и отчетанво вспоминали, что сами видвам это? А медавно въ Персія? Развъ не свиръпствовало тамъ на христіанъ гоненіе (если тольно уже утихло) въ такой степени, что невоторые обжавшіе оттуда прибыли даже въ римскіе города? Размышлян объ этахъ и имъ подобныхъ обстоятельствахъ, я думаю, что не слёдуеть ограничивать извёстнымъ числомъ гоненія, которыми должна испытываться Церковь. Но съ другой стороны не менёе безразсудно и утверждать, что будутъ и еще отъ царей какія нибудь гоненія, вром'в того послёдняго, относительно котораго не сомнівается ин одинъ христіанинъ. Поэтому оставимъ вопросъ открытымъ, не навлоняя его ни въ ту, ни въ другую сторому, а только предваряя, что утверждать что либо одно изъ двухъ было бы дёломъ смёлымъ до дерзости.

#### ГЛАВА ІШ.

#### О времени послъдняго гоненія.

Упомянутое последнее гоненіе, воторое имееть быть отъ антихриста, прекратитъ своимъ явленіемъ самъ Інсусъ. Ибо написано, что Онъ убієть его духомь усть Своихь, и упризднить явленіемь пришествія Своего (2 Осссал. II, 8). При этомъ обывновенно спрашивають: Когда это будеть? Вопросъ совершенно неумъстный! Если бы намъ нужно было знать объ этомъ, то кому лучше, какъ camony He учителю Вогу, сказать бы о томъ спрашивавшимъ Его ученивамъ? А они не молчали тогда предъ Нимъ, а спрашивали Его лично, говоря: *Господи, аще во* время сіо, и вогда устрояещи царство Исраилевов Но Онъ сказаль инъ: Ипсть више разумьти времена и льта, яже Отецъ положи въ (воей власти (Дън. І, 1, 6. 7). Не о часъ, конечно, или див, или годъ, а о времени спрашивали они, когда поэтоть отвътъ. Такимъ образомъ мы напрасно стали-бы расчитывать и опредвлять годы, которые остаются

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

еще настоящему въку, какъ скоро изъ устъ истины слышимъ, что знать это не наще дъло, Нъкоторые, впрочемъ, говорили, что отъ вознесенія Господа до Его послъдняго пришествія можеть пройдти четыреста, другіе — пятьсотъ, иные даже и тысяча лътъ. А на чемъ каждый изъ нахъ обосновываетъ свое мизніе, выяснять и долго, и нътъ необходимести. Они руководствуются человъческими догадками, а не указываютъ что либо несомивнное изъ авторитета каноническаго писанія. Всти имъ, расчитывающимъ этотъ предметь по пальцамъ, развязываетъ пальцы и повелъваетъ усповоиться Тотъ, Кто говоритъ: Нъсть ваше разумъти времена и лъта, яже Отецъ положи въ Своей власти.

Но поелику это изречение евангельское, то не удивительно, что оно не воспрепятствовало чтителямъ многихъ в ложныхъ боговъ измыслить на основании отвътовъ демоновъ, воторыхъ они чтутъ за боговъ, будто опредвлено то время, въ продолжени котораго будетъ существовать христіанская религія. Ибо вогда они увидели, что не могли уничтожить ее столькими и такими гоненіями, а напротивъ въ нихъ-то она по преимуществу и достигла удивительнаго возрастанія, то выдумали невъсть вавіе-то греческіе стихи, явобы свыше изреченные кому-то изъ спрашивавшихъ оракула; въ этихъ стихахъ они представляють Христа неповиннымъ въ преступленін этого якобы святотатства, но прибавляють, что Петръ при помощи волхнованій устроиль такъ, чтобы впродолженім шестидесяти пяти летъ чтилось имя затвив, по исполнения этого числа лють, чтобы это немедленно превратилось. О, сиыслъ людей ученыхъ! о, просвъщенные умы, способные върить о Христъ такимъ вещамъ, которымъ не хотите вы върить въ самомъ Христъ,---

будто ученивъ Его Петръ не научился у Него магическому испусству, а при Его невинности быль однавожь Его чародвень и захотвль, чтобы имя учителя чтилось больше, чвиъ его собственное, благодаря его магическому искусству, его веливимъ трудамъ, его опасностямъ и навонецъ его продитой прови! Если Петръ-чародъй сдълаль, чтобы міръ возлюбиль Христа; то что же сдёлаль невинный Христось, чтобы возлюбиль Его такъ Петръ? Пусть они сами себъ отвътять на этотъ вопросъ и пусть, если могутъ, поймуть, что то было деломъ сверхъестественной благодати, что міръ возлюбиль Христа ради въчной жизни, какъ дъломъ той-же благодати было и то, что Петръ возлюбилъ Христа радп пріобратенія отъ Него вачной жизни, и возлюбиль даже до принятія за Него временной смерти. Да я что же это за боги, которые могутъ предсказывать подобныя вещи, могутъ устранить ихъ, подчинившись одному одному магическому влодъянію, при совершеціи котораго, накъ разсказывають, однольтній мальчикъ убить, растерванъ на части и погребенъ по непотребному обряду, -- подчинившись до такой степени, что позволили въ теченіе столь продолжительного времени распространяться враждебной имъ севть, преодольть не упорствомь, а терпвніемь ужасныя жестокости многочисленных гоненій и ниспровергнуть ихъ идолы, храны, культь и оракулы? Наконецъ, что это за богъ, -- не нашъ, конечно, а ихъ, -- который прельстился та--оп сивров синава стир снержения или сиров сина вровительствовать? Въдь по сказанію стиховъ тъхъ, Петръ магическимъ искусствомъ предназначалъ все это не демону какому нибудь, а богу. Такого бога имъютъ они, какимъ не представляють Христа.

#### ГЛАВА LIV.

О безсмысленнюйшей лжи язычниковь, будто христіанская религія будеть существовать не свыше трехсоть шестидесяти пяти льть.

Я могь бы привести много и другаго подобнаго, если бы не прошель уже тоть самый годь, который опредвляло измышленное гаданіе и которому повітрила обманутая сустность. Но поедику съ того времени, вакъ почитаніе имени Христа установилось чрезъ присутствіе Его во плоти и чрезъ Его апостоловъ, уже въсколько лътъ тому назадъ исполнилось триста шестьдесять пять літь; то зачімь намь испать другихъ данныхъ для доказательства лживости этого? Не полагать начало христіанской религіи съ рождества Христова, потому что, будучи младенцемъ и отрокойъ, Онъ не имълъ учениковъ; хотя когда Онъ началь интть ихъ, тогда безъ всякаго сометнія сдудались чрезъ Его плотское присутствіе извъстными ученіе и христіансвая религія, т. е. посль того какъ Онъ крестился отъ Іоанна въ ръкъ Іорданъ. По этой причинъ о Немъ и было пророчество: И обладаеть от моря до моря и от piers do koneus ecenenhun (IIc. LXXI, 8). Ho noembry nperде Его страданія и воспресенія въра не была еще предназначенною для вобхъ, такъ какъ предназначение это получило въ воспресение Христа (ибо такъ именно говоритъ апостолъ Павель Афининамь: Ныни Бого повеливаето человикамо всты всюду покаятися: зане уставиль есть день, въ оньже хощеть судити вселенный въ правдъ, о Мужъ, въ Немъ же предустави въру всъмъ, воскресивъ Его отъ мертвыхх (Двян. ХУП, 30, 31): то воспресение Христа лучше всего взять за исходный пункть въ ръшенія этого вопроса, особенно потому, что тогда же дарованъ и Духъ Святый, вавъ и надлежало Ему по воспресеніи Христа быть даннымъ въ томъ градъ, отъ котораго долженствовалъ начаться второй законъ, т. е. Новый Заватъ. Ибо первый законъ, называемый Ветхимъ Завътомъ, былъ данъ съ горы Синая чрезъ Монсея. О томъ же, которому надлежало быть даннымъ чрезъ Христа, предсказано: Ото Сіона изыдето законг и слово Господне изг Лерусалима (Исаін II, 3). Поэтому и Самъ Онъ сказаль, что покаяніе должно быть проповъдано всемъ народамъ, но начиная отъ Герусалима (Лув. XXIV, 47). Итакъ въ Герусалимъ началось почитаніе этого имени, состоящее въ въръ въ распятаго и восвресшаго Христа Інсуса. Тамъ вспыхнула эта въра такимъ горячимъ пламенемъ, что нъсколько тысячъ людей, обратившихся съ удивительною живостію къ имени Христа, распродавъ свои имущества для раздачи бъднымъ, принали, движимые святою ръшимостію и пламеннъйшею любовію, добровольную бъдность, и приготовились среди свиръпствующихъ и жаждущихъ врови Јудесвъ бороться за истину до смерти, не вооруженною силою, а препобъждающимъ терпъніемъ. Если все это совершилось безъ всякаго магнческого искусства, то почему не хотять върнть, что и во мір'в могло это совершиться тою же божественною силою, вакою совершилось здась? Если-же обращение въ почитанию имени Христа въ Герусалимъ такого множества людей, которое или пригвоздило Его во вресту, когда Онъ былъ схваченъ, или смъялось надъ Нимъ, когда Онъ былъ пригвожденъ, было двиствіемъ волхвованія Петра; то съ этого самаго года и нужно начинать счеть лъть для опредъленія,

вогда исполнились триста щестьдесять пать лать. Христось умеръ въ консульство двухъ Геминовъ, въ осьмой день апръльскихъ календъ. Воскресъ же Онъ въ третій день, какъ удостовъряють свидътельствомъ самыхъ чукствъ своихъ апостолы. Потомъ спустя соровъ дней вознесся на небо; а чрезъ десять дней, т. е. въ пятьдесятый день по Своемъ восвресенін, назпослаль Святаго Духа. Тогда, вслёдствіе проновъди апостоловъ, увъровало три тысячи человъвъ. Итакъ, именно тогда - то и вачалось почитание Его имени, какъ мы въруемъ и какъ свидътельствуетъ истина, дъйствующею силою Святаго Духа, а по измышленію или мивнію нечестивой суетности- магическимъ искусствомъ Петра. послъ, вслъдствие совершившагося чуда, -- вогда одинъ нищій, отъ чрева матери бывшій въ такой степени хромымъ, что его носили другіе и полагали при дверяхъ храма, гдв онъ просиль милостыню, по слову Петра получилъ исцъленіе во имя Інсуса Христа, — увъровали пять тысячь человъбъ; и затвиъ Церковь начала возрастать вслъдствіе новыхъ и новыхъ приливовъ вірующихъ. образомъ опредъляется даже и самый день, съ котораго годъ тотъ начинается: это-день, когда посланъ былъ Духъ Святый, т. е. майскіе иды. Пересчитывая послідующія консульства, мы найдемъ, что триста шестьдесять пять леть псполнилось въ тв же майскія иды въ консульство Гонорія и Евтихіана. Что могло происходить въ последующій за твиъ годъ въ консульство Манлін Өеодора по другимъ странамъ, когда по смыслу того оракула демоновъ или выдумви людей христіанская религін уже ве должна была существовать, наиз не было нужды развъдывать. Но наиз извъстно, папримъръ, что къ знаменитъйшемъ и главномъ африканскомъ городъ Кареагенъ комиты императора Гонорія,

Гавденцій и Іовій, въ четырнадцатый день апрільских календъ разрушили храмы боговъ и соврушили идоловъ. Кто не видить, насколько съ того времени и досель, т. е. почти впродолженіе тридцати льтъ, возросло почитаніе имени Христа, въ особенности посль того, какъ христіанами сдылались многіе изъ тыхъ, которые потеряли довъріе къ упомянутому прорицанію, и нашли его, вогда исполнилось то число льтъ, пустымъ и заслуживающимъ осмъянія? Итакъ мы, будучи и называясь христіанами, въруемъ не въ Петра, но въ Того, въ Кого въроваль Петръ: мы назданы проповъдью Петра о Христь, а не очарованы сго волмебствами; не колдовствомъ его прельщены, а укръплены его благодъяніями. Тотъ самый Христосъ, наставникъ Петра въ ученіи ведущемъ къ въчной жизни, есть и нашъ наставникъ.

Но закончимъ наконецъ настоящую книгу, въ которой мы доселё разсуждали и кажется достаточно ясно показали, каковъ смертный исходъ двухъ Грядовъ, небеснаго и земнаго, съ начала и до конца перемёшанныхъ между собою. Изъ нихъ земной градъ творилъ себё, какихъ хотёлъ, ложныхъ боговъ, или изъ чего ни попало или даже изъ людей, и этимъ богамъ служилъ жертвоприношеніями; а небесный, странствующій на землё, Градъ не создавалъ ложныхъ боговъ, но самъ созданъ истиннымъ Богомъ, истиннымъ жертвоприношеніемъ которому самъ же и служилъ. Оба они однако же, при различной вёрё, надеждё и любви, или пользуются одинаковымъ временнымъ благополучіемъ, или одинаково удручаются временными несчастіями, пока не будутъ отдёлены одинъ отъ другаго на послёднемъ судё и

каждый не получить свой вонець, которому не будеть конца. Къ разсужденію объ этихъ концахъ того и другаго града и перейдемъ вслёдъ за этимъ.

## УЧЕНІЕ ШЛЕЙЕРМАХЕРА О РЕЛИГІИ.

(Окончаніе \*).

Религія, по ученію о ней Шлейермахера, не есть какой нибудь вившній для челопека феномень, обязанвый своимъ происхождению или божественному сообщенію, или человъческому наученію и направленный къ витимъ же цълямъ (въ поддержанію права и мораля и вообще благоустройства человъческихъ обществъ), но онасущественно необходимый и основной фактъ внутренный шей духовной жизни человъка, и сама по себъ, помимо отношенія въ другимъ фактамъ духовной жизни и тімъ болье въ вившенить цвлямъ, имветъ полную цвиность. Поэтому и для того, чтобы познать религію въ ен чистой внутренней природъ, нътъ нужды обращаться въ какимъ-либо сестемамъ въроученія, которыя кромъ вившияхъ формальныхъ опредъленій и догит вичего не могутъ и дать, и даже исторія религій мало можеть помочь нь этомъ ділів, напротивъ первъе всего необходимо углубление пъ самое существо человъческаго духа, наблюдение падъ впутреннею религіозною жизнію какъ своею собственною, такъ и другихъ людей, отличающихся религіозностію. Это требованіе, укавывающее изследованю религіи на иное более научное направленіе, чемъ то, какое существовало въ періодъ господства догматизма, впервые было поставлено хотя не самимъ Шлейермахеромъ,-ибо еще со времени Лессинга

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіев. дух. Авадемін, 1884 г., н. февраль. Труды Кісв. дух. Авад. 1884 г. т. І.

оно составляло болье или менье яспо сознаваемую тенденцію философіи религіи и особенно усилилось у главньйшихъ представителей такъ называемой "эпохи геніальности" и романтизма;—но заслуга Шлейермахера состоить въ томъ, что онъ не только высказаль это требованіе съ полною ясностію и опредъленностію, но еще сдълаль попытку научнаго выполненія его въ своемъ изслъдованіи религіи. Однакожъ можно ли признать попытку Шлейермахера вполнь удачною? Удалось ли ему дать такое понятіе о религіи, со стороны субъективной, чтобы оно могло быть принято безъ возраженій? Въ этомъ напередъ уже позволительно усомниться въ виду того, что сказано нами о взглядъ Шлейермахера на объективную сторону религіи.

По мивнію Шлейермахера, религія имветь свою собственную область въ духв человвческомъ, свою особую форму сознанія. Но что это за область или форма сознанія, въ воторой завлючается и проявляется религія? Отвъть, данный на этоть вопросъ Шлейермахеромъ, мало устойчивъ: указывается сначала (въ первомъ изданіи Ръчей) на созерцавіе и чувствованіе вмъстъ, а затъмъ (въ поздивйшихъ изданіяхъ) только на чувствованіе или вообще сферу чувствованій.

Въ первомъ изданіи Ръчей самымъ высшимъ объектомъ религіи былъ признанъ, какъ извъстно, универсъ или міровое цълое. Но универсъ можетъ стать объектомъ религіи лишь настолько, насколько онъ воспринимается нами посредствомъ созерцанія; а такъ какъ всякое созерцаніе, т. е. созерцаніе какого-то бы ни было объекта, всегда соединяется съ такими или иными внутренними движеніями или чувствованіями, то не иначе бываетъ и съ созерцаніемъ универса: и оно, даже болъе чъмъ всякое другое созерцаніе, соединяется съ чувствованіемъ. Связь того и другаго и есть та субъективная форма, въ которой, по первому изданію Ръчей, выражается религія. Но такое пониманіе субъективной формы религіи не можетъ быть оправдано

съ точки врвнія на религію даже самаго Шлейермахера Въдь, если религія имъетъ — какъ думаетъ онъ — своюсобственную область въ духъ человъка или особую форму сознанія, тогда нельзя уже было указывать въ качествъ таковой формы на созердание и чувствование, потому что это двъ различныя формы сознанія: созерцаніе относится въ теоретическому или объективному сознанію, тогда какъ чувствованіе есть форма вепосредственнаго сознанія. Правда; Шлейермахеръ говорить, что объ эти формы сознанія выходетъ изъ одного общаго момента слитія я и универса, момента, въ которомъ созерцание и чувствование не разли чаются между собой, а стоять въ совершенномъ единстви, но могъ ли онъ это именно единство признавать субъексивною формою религіи? По его словамъ, моментъ слитія я и универса лежитъ за предвлами нашего сознанія; стало быть и религія, если бы субъективная форма ея состояла въ втомъ лежащемъ за предълами сознанія единствъ, была бы также фактомъ несознательнымъ, что между тъмъ не было собственнымъ мизніемъ Шлейермахера. Но если Шлейермахеръ не смотрваъ на религію какъ на фактъ несознательный, напротивъ усвояль ей сознательность, то ему следовало точнее и яснее определить, въ какомъ именю смыслю онъ разумюеть единство соверцанія и чувствованія, считая его субъективною формою религія. Быть можетъ, говоря о созерцаніи универса, онъ разуміветь подънимъ созерцаніе не въ обычномъ смыслів, т. е. созерцаніе объективное, а родъ мистического, интуитивного размышленія, слъдовательно созерцаніе непосредственное; и если дъйствительно такъ, тогда созерцаніе не противоположно уже чувствованію, а близко родственно ему, какъ форма также непосредственнаго сознанія. Это предположеніе оправдывается прежде всего темъ соображениемъ, что созерцать ункверсъ иначе и невозможно, какъ непосредственно, мистически, созерцаніе же въ обычномъ смыслю своимъ объектомъ имветъ не общее и цвлое, а всегда что нибудь

34\*

единячное, ограниченное, опредвленное; дилве, съ признавість непосредственнаго характера созерцанія универса вполев согласуется и общая тенденція Різчей, направдевная въ тому, чтобы отграничить религію по ея существу какъ отъ теоретическаго знанія, такъ и отъ морально-правтической двятельности. Но указанное предположеніе, хотя въ общемъ и оправдывается, однако не находить подтвержденія для себя въ частныхъ мысляхъ Шлейермахера, относящихся въ объясненію соверцанія универса. Въ созерданія, говорить Шлейермахеръ, мы непосредственно относимся всегда только къ чему нибуль единичному, по когда созорциемъ единичное, какъ дъйствіе или отвровение универса или какъ необходимую часть въ міровомъ цівломъ, тогда возникаетъ предъ нами и образъ универса, т. е. тогда мы созерцаемъ и универсъ. А для того, чтобы соверцать само единичное, какъ дъйствіе или откровеніе универса, необходимо прежде всего пробужденіе изначала присущаго намъ "чаянія безконечнаго", которое (чанніе), соединяясь съ нашимъ соверцаніемъ единичнаго, и приводить въ мысли, котя смутной и неопредъленной, что созерцаемое единичное есть отпровение безнонечнаго, универса, и затвиъ еще болве необходимо расширевіе нашего самосознанія до міросознанія, вслідствіе чего все единичное совнается нами уже подъ общимъ понятіемъ конечности, какъ бытіе тъсно связанное и законосообразное, такъ что и каждая въ отдёльности вещь, не исключая и самаго человъка, который также подводится подъ общее понатіе конечнаго бытія, является поэтому необходимою частію въ цвломъ, носящею въ себв идею его. Нельзя не видъть отсюда, какъ мало выдержанъ у Шлейермахера непосредственный харавтеръ созерцанія универса. Ибо, если универсъ можетъ быть созерцаемъ только чрезъ созерцавіе чего нибудь единичнаго, то стало быть созерцание его не есть уже непосредственное, а посредствуется созерцаніемъ единичнаго; и затъмъ, если само единичное для того, чтобы

чрезъ него придти въ соверцанію универса, должно быть соверцаемо, какъ откровеніе универса или какъ необходимая часть въ міровомъ цёломъ, носящая въ себё идею его, то этимъ опосредствованность соверцанія универса увеличивается еще боле, такъ какъ соверцать единичное, какъ часть міроваго цёлаго, не возможно безъ предварительнаго развитія міросовнанія. Вообще слёдуетъ сказать, что соверцаніе универса, какъ оно понято у Шлейермахера, насквозь проникнуто дёятельностію посредствующаго мышленія, и въ этомъ ясно сказалось сильное вліявіе на этого богослова романтики.

Въ поздивитихъ изданіяхъ Рачей, представляющихъ вначительную передълку перваго изданія ихъ особенно по вопросу о сущности религіи, самъ Шлейермахеръ нашель неудобнымъ и даже невозможнымъ удержать созерцаніе въ качествъ конституирующаго элемента въ религіи, и религіозною формою сознанія призналь, какъ сказано, только чувствованіе. Къ этому приведо его видоизмъненное поздавишихъ издавівать Рачей понятіе объ объекта релягій. Такимъ объектомъ былъ признанъ здёсь уже не универсъ, а транспедентальное, абсолютное единство мышленія и бытія (идеального и реального), лежащее въ основъ самаго универса. Но абсолютное единство или Богъ не можетъ уже быть предметомъ соверцанія, а только чувствованія, такъ какъ чувствованіе, будучи единствомъ мышленія и волящей дъятельности въ нашемъ субъектъ, представляетъ собою близкую аналогію съ самымъ абсолютнымъ вомъ, которое повтому въ чувствованія и сознается нами При этомъ ограничении субъективной вепосредственно. формы религіи однимъ чувствованіемъ, Шлейермахеръ несомивнно является уже болве последовательным себв, ибо теперь удерживалась для религіи и особая область въ духъ человъческомъ, легче могъ быть выдержанъ и непосредствек. ный харавтеръ религіи, на что Шлейермахеръ упираль и въ первомъ изданія Різчей, - по за то тімъ менфе онъ мощенъ мышленіемъ, я, строго говоря, не могу сказать, что оно напримъръ моральное или религіозное чувствованіе въ отличіе отъ какого либо другаго; все, что я могу сказать, это только то, что извъстное чувствование болье или менье жизненно, болве или менве пріятно или мучительно для меня, нежели другое. Въ сферъ одного чувствованія какой вибудь пантеистическій экстазъ и спокойное истинцо редигіозное состояніе вывють одинаковую цвиность и сколько одно, столько же и другое можетъ быть оправдано, такъ вакъ здёсь нётъ инкакого общаго критерія для опредвленія достоинства н истянности объектовъ чувствованій. Но, быть можетъ, такой критерій можетъ дать намъ различная интенсивность самихъ чувствованій? Допустивъ на минуту эту возможность, и станемъ распредвлять свои чувствованія по ихъ объективному достоинству на основаніи большей или меньшей интенсивности ихъ. Что же окажется? Окажется то, что самыя напряженныя чувствованія суть тв, которыя наиболье связаны съ нашею чувственною природою, т. е. чувствованія чукственныя, напротивъ чувствованія, им'вющія интеллектуальный и моральный источникь, отличаются большею сдержаниостію и безстрастісиъ; ясно стало быть, что съ интенсивностію чувствованій отнюдь не совпадаеть возвышенность или достоинство ихъ объектовъ. Следуетъ при этомъ принять во вниманіе еще и то, что интенсивность чувствованій възначительной степени зависить отъ индивидуальнаго характера и темперамента чувствующаго субъекта. Всвиъ извъстенъ фактъ, что одинъ и тотъ же объектъ вызываеть у различныхъ людей, да и у одного и того же человъка, только въ различное время, чувствованія различной степени интенсивности. Что въ одномъ дить великое удовольствіе, тоже самое для другаго остается безразличнымъ, или даже производить на него непріятное впечатавніе. Натуры мягкія, гибкія, воспріничивыя отзываются на всикое производимое на нихъ воздвйствіе: онв восторгаются или чувствують себя подавлениыми, привлеваются или отталкиваются въ то самое время, когда натуры болве крвпкія и глубокія по поводу твхъ же воздвиствій остаются сповойными. Можетъ ли поэтому и въ религіи. вакъ и поксюду, быть вритеріемъ достоинства и истивности объектовъ такая непостоянная и капризная вещь, какъ чувствованіе? Если о достоинствів и истинности объектовъ религіи судить по различной степени интенсивности религіозныхъ чувствованій, или что тоже, этою міркою изміврать достоинство и истинность самой религіи, тогда трудно было бы и даже невозможно доказать и превосходство чиствищей христіанской религіи не только надъ поврежденными формами этой же самой редигіи, но и надъ всякой другой даже самой грубой и несовершенной религіей. "Моя религія истинна, потому что я непосредственно сознаю ея истинность", или "реальность и истанность моей идеи Вога несомивнео достовврна для меня, потому что въ этомъ убъждаетъ меня мое собственное чувство" -- вотъ родъ аргумента, которымъ одинаково можетъ пользоваться исповад. викъ каждой религіи въ защиту истинности своей религіи, притомъ чемъ мене онъ развить интеллектуально, темъ чаще будеть прибъгать кътакому аргументу, и не было бы никакого средства убъдить его въ томъ, что онъ самообольщается, если вивств съ нимъ оставаться на почвв одного только чувствованія. Понятно отсюда, насколько односторонне ограничивать редигію сферою только чувствованія. Вийств съ Кердомъ мы можемъ даже сказаль, что религія одного чувствованія не можеть быть и названа религіей въ собственномъ смысль, ибо "безъ ясной концепціи или безъ отношенія къ познаваемому объекту религіозное чувствование неспособно отличить себя отъ всикаго иного рода чувствованій, приписать себів спеціальный характерь или оправдать свое собственное существование 1). Этимъ пе отрицается, копечно, и великое значение чувствования въ ре-



<sup>2)</sup> Caird. An Introduction to the philosophy of religion. 1880. p. 170.

лигіи, но утверждается только, что чувствованіе не есть все въ религіи; его великое значеніе въ ней ограничивается твиъ, что объектъ редигів, какъ и всякій другой объектъ, въ немъ перестаетъ быть вившимъ и чуждымъ, а такъ сказать сливается съ чувствующимъ субъевтомъ, вследствіе чего образуется живое, непосредственное убъждение въ реальности объекта. Но то, что объектъ чувствованія есть объекть достойный и истинный, не можеть быть доказано на основании одного чувствования. Это можеть быть следано только при помощи уже мышленія. Только мышленіе, но, разумњется, мышленіе не предзанятое каними нибудь ложными теоріями, а опирающееся на авторитеть божественнаго откровенія, котя бы только естественнаго, общаго и доступнаго всвые людямь, -- ве состояни дать наме критерій для опредъленія достоинства и истивности содержанія религіи; безъ него же, руководствуясь однимъ чувствова. ніемъ, мы нередко могли бы принимать за истину то, что на самомъ дълъ не есть истина. Вотъ почему и въ Св. Писаніи мышленіе или познаніе выставляется, какъ необходимый факторъ религіи: "се есть животъ вічный, да знають Тебе единаго истиннаго Бога, и Его же послалъ еси Інсусъ Христа" (Ioan. XVII, 3); тахъ людей (язычниковъ), "у которыхъ не было выдония о Богв, которые изъ видимыхъ совершенствъ не могля познать Сущаго и, взиран на дъла, не познами Виновника", оно называетъ "сустными по природъ" (Премудр. Сол. XIII, 1). А апостолъ Павелъ ложное понатіе вамченковъ о Богв прямо вивняеть имъ въ вину . ва то именно, что они не познали того, "что можно знать о Богъ" (Римл. I, 18). Необходимость участія въ религіи мышленія, познанія открывается наконець и изъ того простаго факта, что человъкъ викогда не успокоивается только на своемъ религіозномъ чувствованіи и не самозамыкается въ немъ, но всегда стремится и познать, насколько возможно, тотъ высочайшій Объекть, присутствіе коего онъ сознаеть въ свогмъ религіозномъ чувствовавіи, что въ свою

очередь подтверждается присутствіемъ во всёхъ религіяхъ такихъ пли ивыхъ религіозныхъ представленій, догматовъ, опредъленій, т. е. вообще въроученія. Если же Шлейермахеръ утверждаетъ противное, замвчая, что редигія сама по себв совершенно равнодумна въ образованію понятій и представленій о своемъ объектв и что ова приглашаетъ человъка лишь въ сповойному наслажденію тэмъ, что онъ непосредственно имъетъ въ своемъ чувствованіи, то на это следуетъ смотръть только какъ на последовательный, но не подтверждаемый действительнымь религіознымь опытомь, выводь изъ односторонняго повятія о религів, какъ только чувствованія. Въ своемъ отрицательномъ отношеніи въ мышленію, вакъ существенно необходимому влементу въ религін, Шлейермахеръ основывается между прочимъ на томъ соображеніи, что мышленіе вмісто опреділенія истивности содержанія религіи можеть привнести сюда лишь неистинность и запутанность, и ужъ во всякомъ случав можетъ произвести и двиствительно производить вывсто мира одни безконечные споры. Но на самомъ дълъ мышленіе, если только оно не предзанятое, викогда не привносить неистинности въ истинное само по себв содержание, все равно какъ законъ напр. не вноситъ гръха въ добрую саму по себъ волю; но вакъ законъ приводитъ человъка только къ ясному сознанію изначала присущей его натуральной воль гръховности и тъмъ предуготовляетъ побъду надъ нею, такъ и мышленіе распрываетъ и разоблачаетъ только то, что есть неистиннаго, нечистаго и извращеннаго въ естественномъ религіозномъ сознания. Да и относительно религіозныхъ споровъ нельзя не замътить, что собственно не интересъ мышленія, какъ такого, составляетъ главное въ нихъ, а нъчто иное. Почему религіозные споры отличаются инымъ, острымъ, характеромъ, чёмъ споры оплосооснихъ школъ? Потому, конечно, что тогда какъ въ посабднихъ трактуется о противоположностяхъ только мышленія, системъ, противоположностяхъ, воторыя путемъ тольво мышленія же приводятся въ разръшенію, въ первыхъ напротивъ принимастъ участіе и даетъ ръшающее слово паесъ сердца, который вслъдствіе того, что ему мало доступна холодная логика, обращается и въ средствамъ доказательства болье сильнымъ и ръшительнымъ, чъмъ доказательства мышленія. Съ ограниченіемъ паесса религіознаго сердца мышленіемъ, въ особенности философскимъ, постепенно умъряются и смігчаются и религіозные споры и развивается вообще духъ безпристрастія и великодушія.

Нъкотораго отношенія посредствующей дъятельности мышленія къ религіи, отношенія, выражающагося во всеобщемъ фактв существованія религіознаго знанія, т. е. религіозныхъ представленій, догит и цілыхъ системъ віроученія, не отрицаеть, впрочемь, да и не могь отрицать и Шлейермахеръ. Но какъ онъ смотрвлъ на это отношение, или что разумълъ подъ религіознымъ знаніемъ? Религіозное знаніе, по Шлейермахеру, есть не что иное, какъ только рефлективное описаніе религіозвыхъ чувствованій. Разъ возвикло чувствованіе или рядъ чувствованій, мышленіе рефлектируетъ или точнве можетъ рефлектировать на нихъ, и плодомъ этой рефлексіи будуть религіозныя представленія и догмы. Самый же акть рефлексіи вытеваеть не изъ стремленія къ познанію собственно объевтовъ чувствованій и къ опредвленію ихъ истипности (такъ вакъ, по Шлейермахеру, все то, что заключается въ религіозныхъ чувствованіяхъ, уже потому самому не можетъ быть неистиннымъ), свойственной человъку потребности къ сообщению своихъ чувствованій другимъ. Тавимъ образомъ прежде всего и самое главиое, это-чувствование, а то, въ ванихъ представленіяхъ будетъ выражаться его содержаніе, діло уже второстепенное, не важное: представленія, въ которыхъ выражается содержаніе чувствованія, суть только оболочка для него, и притомъ такая, которая можетъ быть очень разнообразною, смотря по направленію фантазіи рефлектирующаго на свое религіозное чувствованіе. Возможно напр., что

у иного то божественное, которое онъ ощущаетъ въ своемъ религіозномъ чувствованій, будеть выражаться въ представленіяхъ болве или менве пантеистическихъ, какъ безличное существо, а у другаго-въ болве или менве теистическихъ, вавъ существо личное; но оба эти вида представленій одинаково безразличны для религіи самой въ себъ, и при первомъ, какъ при второмъ видъ представленія, она можетъ быть равно глубовой и истинной. До какой степени одностороненъ этотъ взглядъ на религіозное знаніе, едва ли объ этомъ вужно и упоминать. Вездъ и всегда редигіозное сознаніе человічества смотрівло на религіозныя представленія и догмы вовсе не какъ на рефлективное только описаніе религіозныхъ чувствованій, нужное для сообщенія последнихъ другимъ, а какъ на дъйствительное объективное ученіе о Богв и божественномъ вообще. Пусть ученіе далеко не всегда и не вездів было одинаково высокимъ и истиннымъ, но важно то, что повсюду усволлось ему объективное значение. Невозможность свести все содержаніе въроученія на простое рефлективное описаніе религіознаго чувствованія доказаль, впрочемь, и самь Шлейермахеръ своимъ извъстнымъ Въроученіемъ, которое при всей формальной стройности исполнено разнаго рода перетолкованій, ограничевій и вообще вритиви положительныхъ догматовъ. Когда напр. Шлейермахеръ говорить о твореніи міра, то все, что онъ могъ высказать положительнаго объ этомъ догматв, ограничивается только мыслію о безначальности міра; все же остальное, о чемъ говорить этотъ догиатъ, подвергнуто вритикъ и отрицанію. Христіанскій же догмать о троичности въ системъ Шлейермахерова Въроученія вовсе не нашелъ мъста для себя, и о немъ говорится лишь въ приложении въ Вфроучению, причомъ Шлейермахеръ не преминулъ все-таки протолковать и его въ смыслъ своей системы, т. е. какъ догматъ, имъющій только субъективное значение. При односторонности взгляда на религіозное знаніе, какъ только на рефлективное описаніе содержанія религіознаго чувствованія, безъ перетолкованій и ограниченій догматовъ въры нельзя, конечно, было и обойтись. Да и то уже достойно удивленія, что Шлейермахеръ при своемъ одностороннемъ взглядъ на религіозное знаніе съумълъ все же построить такую формально-стройную и, вообще говоря, послъдовательную систему, какъего Въроученіе. Это явно свидътельствуетъ о его необывновенно тонкомъ діалектическомъ умъ.

Но сколь мало можно согласиться съ Шлейермахеромъ по вопросу объ отношении посредствующей двительности мышленія въ религіи, столь же мало можно согласиться съ нимъ и въ томъ, что онъ говоритъ объ отношении между религіей и нравственною двятельностію. По мивнію IIIлейермахера, религія сама въ себъ такъ же равнодушна и къ двятельности, какъ къ образованію представленій и догиъ, и если бы можно было представить, что въ комъ нибудь была только одна религія и ничего болье не было бы, то такой человъкъ и не совершалъ бы викакихъ дъйствій, а только созерцаль бы и чувствоваль, т. е. услаждался бы только своими внутренними состояніями, производимыми воздійствіемъ на него безконечнаго чрезъ что либо конечное. Дъятельность человъка, это - уже "особая вътвь жизни", и выходить онанепосредственно не изъ чувствованій, какъ такихъ, а есть плодъ самоопредъленія воли, свободы человъва. Все вначеніе религіозныхъ чувствованій для этой вътви состоитъ лишь въ томъ, что они сопровождають ее, подобно священной мувыкъ, но не проникають въ нее въ качествв импульсовъ; будь это последнее, тогда деятельность человъка носила бы ва себъ слъды возбужденности и теряла бы чрезъ то свой чисто моральный характеръ. "Ни одной капли религін, говоритъ Шлейермахеръ въ первомъ издавін Річей, не можетъ быть примъщано въ ней (т. е. къ моральной двятельности) безъ того, чтобы такъ сказать не флогистировать (воспламенить) ез и не похитить у нея ез чистоты $^{(1)}$ .

<sup>1)</sup> Red. üb. Religion, I Aufl. p. 109.

Даже чувствованія мобец, благоговівнія, сострадавія не имъють отношенія въ моральной двятельности человъка; она не нуждается въ нихъ и не терпитъ ихъ. "Она не можеть быть любовію и склопностію"... и "ни о какомъ благоговъніи, кромъ благоговънія къ своему собственному вакону, она не знаетъ; она осуждаетъ какъ не чистое и эгоистическое то, что можеть выходить изъ состраданія и благодарности, она низко цвнить, даже презираеть и смиреніе и если вы говорите о раскаяніи, то она говорить о потерянномъ времени, которое вы напрасно тратите"1). Съ другой стороны и сама правственная двятельность не прониваетъ въ религію, да и не должна пронивать, ибо иначе нарушалась бы чистота религіи, вносился бы въ нее элементъ совершенно несродный ея сущности, элементъ свободы, самоопредъленія. Въ этомъ взглядъ Шлейермахера на отношеніе религіи и нравственной діятельности несправедлива прежде всего та мысль, будто существу религи совершенно не свойственнъ олементъ самоопредвленія, двятельности. Существо религіи, по Шлейермахеру, состоитъ только чувствованія. Но само чувствованіе не заключаеть ли уже и импульса къ двятельности, т. е. акта воли, самоопредвленія? Чувствованіе, какъ мы выше сказали, есть внутреннее, субъективное состояніе, въ которомъ наше я сознаетъ себя настроеннымъ пріятно или непріятно, радостно или Но если такъ, то уже самая пріятность или непріятность, радостность или скорбность, сознаваеман въ чувствованій, не можеть ди служить импульсомъ къ проявленію діятельности воли? Опыть дівствительно и показываетъ въ большинствъ случаевъ, что когда мы находимся въ состоянів пріятнаго настроенія, то не самозамываемся въ самихъ себя, а наиболве располагаемся въ двятельности, соотвътствующей нашему настроенію; когда же находимся въ состояния мепріятнаго настроенія, то хотя у насъ



<sup>1)</sup> Ibid. p. III.

тогда и не бываетъ никакой расположенности къ внешней двятельности, во за то является желаніе подавить это настроеніе, по врайней мірів, когда оно ве слишкомъ тяжко к не всецвло овладвваетъ нами. Далве, такъ какъ чувствованіе по своему происхожденію есть результать чувственняго или духовняго воздействія на нашъ духъ, то какъ скоро это воздъйствіе сознается нами, въ насъ всегда проявляется болье или менье сильно или реакція противъ него, пли же расположенность къ нему, что не возможно безъ предположенія нівотораго самоопреділенія со стороны насъ. Вывств съ сознаніемъ воздействія соединяется въ насъ также стремленіе поставить себя и въ соотвътственное отношеніе къ тому самому объекту, который воздействуетъ на насъ, а это опить и еще болве указываеть на участие самоопредвденія. Но если такимъ образомъ актъ самоопределенія присущь болье или менье всымь вообще чувствованіямь, твиъ болве онъ присущъ чувствованіямъ религіознымъ. Эти чувствованія, по скольку объекты ихъ бывають сознаны и признаны нами, какт истинные, всегда уже заключають въ себъ самихъ требованія къ самоопредвленію, и даже сами становятся непосредственно требовачіямя. "Они требують именно, чтобы субъектъ позволяль себв опредвляться ими и сообразно имъ опредвляль себя, предаваясь имъ всею своею дичностію и все остальное подчиная имъ" 1). И вообще истинная религія или религіозность не мыслима безъ самоопредвленія къ дъятельности и именно къ нравственной двятельности; иначе она становится пустой и безплодной, что дъйствительно и бываеть всякій разь, вакь только человікь вмісто опредівлепія себя въ правственной двятельности, для которой мотивы лежать уже въ самихъ религіозныхъ чувствованіяхъ, успокоивается только на этихъ последнихъ и только ими хочетъ услаждаться, такъ сказать роскошествовать въ нихъ, воображая, что съ выступленіемъ изъ этой услаждающей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Köstlin. Religion u. Sittlichkeit. Theol. Studion u. Kritiken. 1870, I. p. 58.

его сферы онъ удяляется и отъ Бога. Такой ввістизмъ въ религіи есть явленіе не нормальное, а бользненное, извращенное.

Но редигія не только въ себ'в самой заключаеть элементъ самоопредвленія, но она служитъ и опорой всей истинно вравственной двятельности человъка. Шлейермахеръ въ выше приведенномъ мъстъ Рачей правственность понималь, очевидно, въ смысле близкомъ къ Кантовскому пониманію. А мавъстно, что Канть считаль истинною ту правственность, которая опирается только на сознаніи присущаго намъ вравственнаго закона (или долга) и на уваженіи въ нему. Но такая нравственность возможна и на самомъ двав безъ свези съ религіей? Отличительная особешность присущаго намъ нравственнаго закона состоитъ въ томъ, что всв его требованія имівють характерь безусловной обязательности для насъ; въ силу него мы сознаемъ себя обизвиными подавлять всв визшія, чувственныя, эгоистическія влеченія и наклонности и стремиться въ выполненію только его идеальныхъ требованій, выходя изъ сознанія его безусловной обязательности. Но это самое и осуществимо ли безъ въры въ Бога и въ живое и дъятельное отношение Его въ намъ? Не говоря уже о множествъ натуральныхъ и соціальныхъ силъ и обстоятельствъ, которыя весьма часто представляють громадныя затрудненія для выполненія требованій нравственнаго закона и которыми не только отдівльный человъкъ, по и цълое человъческое общество не въ состояній безусловно распоряжаться, —и въ своей собственной природъ человъкъ, стремящійся къ выполненію требованій правственняго закона, встрівчаеть непреодолимыя трудности. Каждый, вто болье или менье серьезно относится въ правственнымъ требованіямъ и внимательно наблюдаетъ надъ собою и другими, можетъ судить, какъ трудно вообще бороться и противъ своихъ собственныхъ греховныхъ нявлонностей и страстей, а тэмъ болве противъ чужихъ и дать перевысь надъ ними правственнымъ требованівиъ,-

Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. І.

трудно же потому, что въ нашей природъ есть какая-то сыла, могущественно влекущая насъ къ граховному, есть иной ванонъ, противоборствующій закону ума нашего и дідающій насъ пленниками закона греховнаго, находящагося въ членахъ нашихъ (Римл. VII, 23). Въ силу именно этого присущаго намъ "инаго закона, противоборствующаго закону ума", мы сами собою ве можемъ выполнить требованій вравственнаго закона, котя внутренно и желаемъ этого. Но въ такомъ случав гдв же мы можемъ почерпать селы, могущія вспомоществовать намъ въ дъл выполненія нами нравст. венныхъ требованій? Нигдів и ни въ чемъ больше, какъ въ въръ въ личнаго всемогущаго и благаго Бога, Который не далекъ отъ наждаго изъ насъ. Она вселяетъ въ насъ убъжденіе, что въ вравственной своей діятельности мы не предоставлены только самемъ себъ, во что намъ содъйствуетъ и Богъ, и убъждение это не субъективная какая либо мечта. ваша, а имветъ твердую реальную основу, потому что насколько чрезъ въру въ Бога человъкъ вступаетъ въ живое общение съ Нимъ, настолько возвышается и украплиется его духъ, вследствіе чего усиливается и готовность его вести и продолжать борьбу совсемь греховнымь и чувственнымь, не смотря на разнаго рода препятствія. Безъ въры же въ Бога и живаго общенія съ Нимъ, т. е. безъ релягіи всегда оставалась бы опасность при неудачахъ въ борьбъ съ гръховнымъ и чувственнымъ потерять твердость и настойчивость духа и впасть въ индифферентизмъ или—что еще хуже— поступиться идеальными требованіями нравственнаго закона въ пользу низшихъ влеченій и наплонностей. Но это еще не все, что даетъ религія для нравственности человъка. Она кромъ того указываеть ей еще ва самый высшій положительный идеалъ, котораго она должна достигать, идеалъ, состоящій не въ выполнения требований нравственнаго (это скорве только средство для достиженія высшаго идеала), а въ уподобленія Богу (Лев. XIX, 2; Ме. V, 48; 1 Петр. I, 15). Но Богъ есть любовь (1 Іоан. IV, 8. 16), и любовь

2

безпредъльная, простирающияся на всъхъ людей праведныхъ и неправедныхъ; следовательно и человекъ, чтобы приблизиться въ подобію Божію, долженъ также проникнуться лю довим и чраметет об во отношени не тотри вр близнимъ и дружественно расположеннымъ къ нему людямъ. во и въ своимъ врагамъ (Ме. V, 44). И васколько овъ осупцествляеть это требованіе, настолько поднимается на высшую ступень нравственности, вравственности не холодной и самозаминутой, какою можеть быть нравственность, опирающаяся только на сознанія долга, а полной сердечной теплоты, участливости и самопожертвованія. Иною эта высшая вравственность и не можетъ быть, потому что принципъ ея есть любовь, а любовь, понимаемая въ истинномъ смыслв, въ томъ и состоитъ, что она не самозамывается, но всегда радушно готова жертвовать всемъ для всехъ; она "долготерпитъ, милосердствуетъ, не превозносится..., не ищетъ своего, все поврываетъ, всему въритъ, всего надвется, все переноситъ" (I Кор. XIII, 4-7), - каковыя свойства отнюдь однавожъ не означають потворства любви человаческимъ слабостямъ, напротивъ всё они провикнуты однимъ общимъ стремленіемъ-возвысять человъка сферою эгоизма и приблизить его въ высокому богоподобія, къ тому, чтобы важдый, по подобію Отца небеснаго, простирающаго Свою любовь на всехъ людей и хотящаго чрезъ то создать единое духовное царство чадъ Божінкъ, и самъ все болве и болве преисполнялся также любовію въ своимъ ближнимъ, какъ братьямъ, и соустроялъ царство Божіе. Понятно отсюда, какой высокій принципъ имъетъ вравственность въ истинной любви, и вакъ высока та вравственность, которая на ней опирается: человъкъ, поступающій по любви, не простой лишь исполнитель требованій нравственнаго закона, который онъ при всемъ уваженіи въ нему сознаетъ все таки, вакъ таготъющую надъ собой силу, а такъ сказать соработникъ Вожій, соустроитель единаго духовнаго дарства чадъ Божінхъ. Понятно далже и

35\*

то, въ какой внутренней связи стоитъ эта, опирающамся на любви, нравственность съ религіей 1). Быть истинно иравственнымъ, т. е. поступать по любви человъкъ тогда только и можетъ, когда онъ въритъ, что самъ Богъ естъ любовь, дъятельно открывающаяся, и когда стоитъ въ жи-вомъ общеніи съ Нимъ; равно какъ и наоборотъ бытъ истиню религіознымъ можно только при дъятельной любви къ ближнимъ: одно обусловливаетъ и проникаетъ другое до живаго единства.

Не отрицаетъ, впрочемъ, и самъ Шлейермахеръ нъкотораго отношенія религім въ вравственной деятельности или-что тоже, по нему-къ волящей двятельности вообще, какъ это можно видать отчасти уже изъ Рачей, а еще болве изъ философской этики и Діалектики. Но въ чемъ состоить это отношение? Безъ религи, говорить Шлейермахеръ, намъ не доставало бы твердаго убъжденія въ реальномъ достоинствъ волящей дъятельности, равно какъ знанія. Реальность волящей двятельности состоить въ пронивновеніи и осуществленіи нашихъ мыслей и целей (мышленія вообще) во вившнемъ бытія, а реальность знанія наоборотъ-въ пронивновеніи вийшняго бытія въ нашъ мысляцій духъ и въ усвоеніи имъ этого бытів. Но какъ было бы возможно это взаимное провивновение, если бы мышленіе и бытіе (идеальное и реальное) небыли по своему существу единымъ, т. е. не выходили изъ абсолютно единаго бытія? А это абсолютно единое бытіе или Вожество мы непосредственно знаемъ только въ религіозномъ чувствованіи, которое само есть (относительное) единство мышленія и воли; стало быть только на основаніи непосредственнаго

<sup>1)</sup> Противъ сказаннаго нельзя выставлять, въ качествъ отрицательной инстанціи, первоначальный буддизив, провозгласивній, не смотря на свой атенстическій характеръ, универсальную любовь къ людямъ и ко всёмъ живымъ существамъ, потому что буддійская любовь не есть на самомъ дъле даже и любовь, а только состраданіе (Schultz. Religion u. Sittlichkeit in ihrem Verhältniss zu einander, въ Studien u. Kritiken. 1883. I. р. 104. Правственность и правственное ученіе индійцевъ въ Трудахъ К. д. Акад. 1883. V. стр. 150 и др.).

сознанія Божества въ своемъ чувствованій мы и можемъ придти въ убъжденію въ томъ, что чрезъ двятельность воли наши мысли и цвли двйствительно осуществляются во вившиемъ бытін, все равно какъ въ знанія дійствительно воспринимается нами вийшнее бытіе. Но во первыхъ для убъжденія въ осуществимости нащихъ мыслей и цілей во вившнемъ бытіи развъ существенно необходимо, чтобы абсолютное бытіе, какъ последнее основаніе мышленія и бытія, мы непосредственно сознавали въ своемъ религіозномъ чувствованія? Для этого достаточно, если мы будемъ только предполагать абсолютное бытіе и не пивть его своемъ чивствованіи: результать всеравно будеть тотъ же самый. И во вторыхъ двятельность воли, о которой здівсь говорить Шлейермахерь, далеко не тоже, что мы разумњемъ подъ нравственною дњятельностію и что собственно и вужно разумьть, когда идетъ рычь объ отношении религія въ нравственности. Дъятельность воли, состоящая въ осуществления во вижшиемъ быти мыслей и цълей вообще и въ устроеніи согласно имъ этого бытія, есть собственно культивирующая двятельность духа, тогда какъ правственная деятельность есть особый, частный этой двятельности; она состоить въ осуществлении именно нравственной идеи какъ во вившиемъ бытіи вообще, такъ по преимуществу въ человъческихъ существахъ и прежде всего въ собственной личности осуществляющаго, - причомъ осуществление это должно опираться не на требованіяжь только самой этой идеи, а главнымь образомь на требованіяхъ религіозной любви, которою дійствительно и пронивается каждый истинно правственный деятель. Шлейермахеръ, при своей идев Бога, какъ только абсолютнаго единства или принципа, объединяющаго вывств съ высшею противоположностію мышленія и бытія и всв остальныя противоположности, существующія въ мірв, не могъ впрочемъ и говорить объ отношении религии въ правственной дъятельности въ истинномъ ев смыслъ, потому что эта дъятельность возможна, какь сказано, только при въръ въ личнаго, самосообщающагося Бога и при живомъ общения съ Нимъ.

По вопросу о субъективной сторонъ религін намъ остается теперь сказать несколько словь и о томъ опреавленіи релягін, какое дано Шлейермахеромъ въ его Віроученін. Разумћемъ опредвленіе ея, какь чувствованія безусловной зависимости. Этимъ опредвленіемъ была указана уже специфическая особенность религіи, какъ чувствованія, илиесли такъ можно сказать - субъевтивно матеріальный элементъ ел, тогда какъ указаніемъ на чувствованіе вообще религія опредвлялась только формально. Конечно, не можеть быть сомивнія въ томъ, что чувствованіе зависимости составляеть элементь существенно необходимый въ религіи, и нътъ ниодной формы религіи, которая бы характеризовалась отсутствіемъ этого чувствованія: всегда и вездів человъкъ болъе или менъе сознавалъ и нивогда не перестанетъ соанавать, что онъ, какъ существо конечное, ограниченное, условное, всецвло зависимо отъ высочайщаго божественнаго Существа, обусловливающаго и устрояющаго его бытіе и жизнь. Но вопросъ въ томъ, чувствование зависимости отъ Бога есть ли единственно существенный элементь въ религіи, тавъ что существо религіи и чувствовавіе безусловной зависимости вполив совпадають и поврывають одно другое? Въ Vorrede zu Hinrich's Religionsphilosophie Гегель, разумъя Шлейермахерово опредъление религия, данное въ Въроучения, замъчаетъ, что если бы религія была не чвиъ больше, какъ только чувствованіемъ зависимости, тогда и собака имвла бы благочестіе и весьма не малое (буквально: была бы лучщимъ христіаниномъ), такъ какъ чувствованіе зависимости въ ней очень сильно, и имъ по преимуществу она живетъ 1), а ученикъ его Даубъ прибавляетъ, что "чувствованіе зависимости есть собственно животный элементь въ насъ, кото-



<sup>1)</sup> Hegel's Werke XVII Bd. 1835, p. 295.

раго человъвъ можетъ только стыдиться (1). Конечно, это уже слишкомъ много сказано и безо всякаго права, такъ какъ III лейермахерово "чувствование безусловной зависимости" вовсе не одно и тоже, что и всякое безотчетное чувствованіе зависимости, свойственное и животному, напротивъ съ нимъ неразрывно связана опредъленная идея Бою, накъ абсолютно единаго бытія, обусловливающаго я опредвляющаго все конечное бытіе, и вполнв достигается оно только подъ условіемъ развитія нашего самосовнанія до міросознанія. Но съ другой стороны нельзя все-таки оправдать и Шлейермахера, когда онъ чувствование безусловной зависимости отождествляеть съ самымъ существомъ религія. Уже выше нами сказано, что какъ со всякимъ вообще чувствованіемъ, такъ тъмъ болье съ чувствованіемъ религіознымъ, поскольку объекть его бываеть сознанъ, соединяется актъ самоопредбленія, а следовательно и свободы. Къ сказанному можно прибавить здёсь, въ виду указаннаго опредъленія религіи, еще слідующес. Во первых в самое сознаніе зависимости предполагаеть уже ніжоторое участіе свободы, ибо сознавая свою зависимость, мы съ твиъ вивств и возвышаемся надъ нею, т. е. проявляемъ свою свободу; жывотное, которое не сознаеть своей зависимости, конечности, потому самому не имветь и не проявлветъ и нивакой свободы. Во вторыхъ элементъ свободы открывается въ религіи еще болбе изъ того, что въ ней человъвъ не только сознаетъ свою зависимость, но и дъятельно, чрезъ освобождение отъ задерживающихъ границъ чувственной природы, стремится въ Богу и въ преданности Его безновечной Воль находить истинное свое самоутвержденіе, истинную свободу, ибо, по слову апостола, "гдъ Духъ Господень, тамъ и свобода" (2 Кор. III, 17). Иного отношенія въ Себъ, вакъ только свободнаго, личнаго, не можетъ желать и Самъ Богъ, создавшій насъ свободными

<sup>2)</sup> Pfleiderer. Wesen d. Religion p. 62.

существами и Самъ будучи аосолютно свободнымъ. Поэтому вто умаляеть или совствы отрицаеть значение въ релятии свободы, какъ дълаетъ Шлейермахеръ своимъ догматическимъ опредълениемъ религи, тотъ тъмъ самымъ отнимаетъ у нея одинъ изъ ез существенныхъ элементовъ. По нашему мивнію, единственно правильнымъ опредвленіемъ религім можеть быть признано только то, въ которомъ удержываются всв существенно входящіе въ религію субъевтивные элементы, а такое определение дается не въ иномъ какомъ понятін о редигів, какъ только въ понятія о ней, какъ сознанін боюдьтства или боюсыновства, ибо насполько человъкъ сознаеть себя въ отношенія въ Богу, накъ дитя, настольно онъ и стремится тогда возвыситься въ Нему (элементь свободы) и покорно предается Ему (элементъ зависимости) и вивств съ твиъ имветъ любовь къ Нему. Болве или менве ясные проблески этого сознанія можно усмотръть почти во всвиъ религівиъ, и преимущественно въдревнайшихъ періодахъ ихъ. На него указываетъ и общераспространенный обычай жертвъ, основная идея которыхъ состоитъ въ выраженія, чревъ пожертвование чего либо изъ собственности, поворной дътской преданности Божеству, и столь же общераспространевный обычай молитвы, въ которой-какъ бы она ни была несовершенной -- всегда выражается нёкоторое, хотя бы и очень смутное, сознание детства предъ Вожествомъ. Въ особенности въ ивкоторыхъ изъ молитвенныхъ гимновъ недійской Веды замітно проглядываеть это сознаніе. Но нигде и никогда однавожъ сознаніе детства предъ Богомъ не достигало, да и не могло достигнуть такой высоты и чистоты, какъ въ христіанствъ, редигін богооткровенной, ибо христіянство, и только оно одно, возвістило вполяй истинное понятіе о Богв, какъ любвеобильномъ Отцв вебесномъ, понятіе, съ которымъ истинное сознаніе богодітства стоить въ самой тесной связи. Самый высшій примерь такого сознавія, соединеннаго съ истипнымъ понятіемъ о Бога, представляетъ нашъ Спаситель: вси жизнь Его на землв

отъ начала до конца была пронивнута глубочайшимъ совнаніемъ дітства преда Богомъ. Но и каждый истинный христівнивь не иначе созпасть себя въ отношеніи въ Богу. накъ дитя въ отношения къ отцу. Вотъ это-то сознание мы и считаемъ, въ противоположность Шлейермахерову опредвленію релегін, какъ только чувствованія безусловной зависимости, такимъ понятіемъ, которымъ истинно определяется сущность религіи. Этимъ опредвленіемъ въ свою очередь указывается и та область въ человъческомъ духъ, гдъ религін имъетъ свое глубочайшее основаніе, этоименно сердие человъка, а не просто лишь чувствованіе. Отъ чувствованія, которое состоить только въ сознанія нами своей внутренней определенности пріятнаго или непріятваго характера, сердце отличается тімь, что оно есть общій источникь и средоточів всей нашей духовной жизни, подобно тому какъ твлесное сердце есть источникъ и средоточіе жизни телесной. Въ сердце не только наши чувствованія имфють свое місто, но оть него, вакь источнаго пункта, исходять также мысли и желанія со всёми ихъ направленіями, равно какъ и слова и действія, какъ выраженія мыслей и желаній. Однаво, тогда вакъ чувствованія всецвло принадлежать сегдцу и составляють собственную сферу его жизни, вапротивъ мысли и желанія сердцу при надлежать только въ зачаточномъ и, такъ сказать, сокрытомъ состоянія; оттого они, пока находятся въ сердцъ, обывновенно бывають темны и неопределенны, какъ темна и неопредълениа и вси вообще непосредственная жизнь сердца. Но въ этомъ зачаточномъ, сокрытомъ состояни они не остаются, а переходять въ свътлую область познанія в воли, и тогда ивляются въ своемъ настоящемъ значевіи, именно какъ мысли и желанія болье или менре всныя и опредвленныя. Подобно этому и религія, хотя прежде всего воренится въ сердцъ, при чомъ уже и тогда, когда остается только въ сердцъ, она не есть простое лишь чувствованіе, a implicite заключаеть въ себъ и познавательный и венческій элементы, — однако опредёленнымъ и вполнё сознательнымъ фактомъ духовной жизни стиновится тогда, когда освёщается посредствующею дёятельностію мышленія и при участіи воли проявляется въ моральной дёятельности. Очевидно, при такомъ пониманіи религія является дёломъ уже целаго существа человіческаго духа, а не одной какой либо стороны его.

Односторонность понятія Шлейермахера о религін замътно отразилась и на его взглядъ на положительныя или индивидуально опредъленныя религіи. По Ръчамъ, положительныя религіи образуются тогда, когда додно какое либо изъ великихъ отвошеній человачества въ міра и къ высшему Существу (по 1-му изданію Рачей: "какое либо частное созерцание универса") двлается средоточнымъ пунктомъ, и всв остальныя отношенія подчиняются ему Поелику же каждый можеть сділать это для себя, то стало быть и положительных в религій можеть быть столько, сколько религіозныхъ индивидуумовъ, и каждая такая релитія должна быть признана столь же истичной, какъ и всв другія. Эготъ религіозный атомизмъ или индивидуализмъ, очевидно, представляетъ крайнюю противоположность съ такъ называемой "естественной религіей" раціоналистовъ и, какъ врайность, столь же далеко отстоить отъ истины, вакъ и ота естественная религія; ибо вакъ тамъ все единичное, индивидуальное сглаживалось до совершенно неопредвленнаго однообразія, такъ и здёсь при множественности индивидуальныхъ проявленій редигіи столько же удетучивается всякая опредвленность. Шлейернахерь не отрицаеть, конечно, и религіозныхъ обществъ; но говоря объ образованій ихъ, онъ собственно не возвышается надъ религіознымъ индивидуализмомъ. Что связываетъ отдельныхъ лицъ въ менње широкое религіозное общество, это, по болфе или мевнію Шлейермахера, не общность такого пли иного ученія о Вогъ и божественномъ вообще, а только привлевательная сила выдающейся въ религіозномъ отношеніи

зичности, именно такой, которая подъ непосредственнымъ божественнымъ воздъйствіемъ открываетъ новое отношеніе къ Божеству и полагаетъ его въ основу всёхъ своихъ религіозныхъ обнаруженій. Такая личность естественно производитъ весьма сильное взіяніе на другихъ менве врвлыхъ и продуктивныхъ въ религіозномъ отношеніи лицъ, которыя вследствіе втого и группируются около нея. Но легко видъть, насколько должно быть непрочно религіозное общество, покоющееся на такомъ слабомъ основанін, какъ привлекательная сила выдающейся въ религіозномъ отношеніи личности (религіознаго виртуоза): оно можетъ продолжать свое существование только дотоль, пока сохраняется эта сила, а вакъ скоро она ослабъваетъ или совствъ тернется, тогда распадается и само общество. Въ такомъ, только на силъ привлекательности, религіоз. покоющемся обществъ. по справедливому замітанію Гегеля. столь же мало прочности и живучести, какъ въ кучв песка, принимающаго отъ дъйствія вътра или волнъ все новыя и новыя формы. Самъ Шлейсриахеръ въ свомъ Въроучения нъсколько ослабиль этотъ недостатовъ Рачей, указавъ на великое значеніе фамильнаго и національнаго родства для образованія и существованія религіозпыхъ обществъ. Вь предълахъ фамилии и націи, говорить онъ, привлекательная. сила выдающихся религіозныхъ дичностей проявляется. наиболве могущественно, и само религіозное общество, поддерживаемое фамильнымъ и національнымъ родствомъ, подучаеть большую прочность и жизпенность. Что фамильное: или точные племенное и національное родство дъйствительимъетъ пе маловажное значение для образования и существованія редигіозныхъ обществъ, этого не отрицаемъ и мы, но двло въ темъ, что это можно сказать только относительно языческихъ религіозныхъ обществъ, которыя и въ самомъ дълъ ограничивались и ограничиваются большею частію или предвлями племени, (вакь у визрінхъ, ве дультурных в народовъ) или болбе шировими предблами

націи (какъ у наровъ культурныхъ, историческихъ), — и нельзя уже сказать относительно монотепствческихъ религіозныхъ обществъ, ислама и іудейства, а тъмъ болъе христіанства, какъ религіи по преимуществу универсальной. Абсолютная истина, какою обладаетъ христіанство, по самому существу своему, не можетъ быть заключена въ какія либо тъсныя границы, но должна распространяться повсюду во всемъ міръ.

Говоря о положительныхъ религіяхъ, Шлейермахеръ не имвлъ при этомъ въ виду опредвлять, въ чемъ состоитъ основная идея важдой существующей религіи, и ограничивается только указаніемъ на основныя идеи двухъ высшихъ положительныхъ религій, іудейства и христіанства. Что касается іудейства, то основная идея его, по межнію богослова, состоить не въ чемъ иномъ, вакъ въ сознанія непосредственнаю отношенія Бога къ конечному въ его дробности, въ сознавіи того, что каждая личность непосредственно управляется Богомъ, награждается или наказывается Имъ. Опредъленіе однаво не совстмъ втрное. Ибо, если подъ і удействомъ не разумать только религіи патріархальнаго періода, а іудейство во всв его періоды, то въ немъ на самомъ двлв не столько единичная личность была предметомъ непосредственнаго божественнаго управленія, сколько народъ въ сто цилостности. Нужно было дать этому народу правильное устройство какъ въ религіозномъ, такъ и въ нравственно соціальномъ отношеніи, чтобы онъ могъ быть носителемъ и хранителемъ божественныхъ обътованій, представлять собою среди другихъ народовъ "избранный народъ Вожій".

Тъмъ менъе можно согласиться съ Шлейермахеровымъ опредъленіемъ основной идеи христіанства и съ неразрывно связаннымъ съ этимъ опредъленіемъ ученіемъ о лицъ Іисуса Христа, какъ Основателъ христіанства. Основную идею христіанства Шлейермахеръ хотя полагаетъ въ искупленіи, совершонномъ І. Христомъ, но то, что онъ разумъетъ подъ искупленіемъ, далеко отступаетъ отъ истиннаго пониманія

его. Именно подъ искупленіемъ онъ разумветь не освобожденіе человічества отъ тяготівшаго на немъ за прародительскій гръхъ проклятія Божія, совершовное по предвъчному предопредъленію Божію крестною смертію и воскресеніемъ Богочеловъка, І. Христа, и дарованіе реальныхъ благодатныхъ даровъ Духа Святаго, которыми въ силу заслугъ Христовыхъ заглаждаются и личные гръхи каждаго христіанина подъ условіемъ живой и діятельной віры его въ Искупителя и участія въ основанной Имъ церкви въ качествъ живаго члена ея, - а только усиленіе п укръпленіе богосознанія надъ чувственнымъ самосознаніемъ, условливаемое съ объективной стороны воздъйствіемъ образа Христа, какъ такого лица, въ которомъ богосознаніе изначала и абсолютно восторжествовало надъ чувственнымъ самосознаніемъ, со стороны же субъективной върою въ Него, вакъ Искупителя. Да и это опредвление искупления дано Шлейермахеромъ только въ Въроучени, тогда какъ въ Ръчахъ о религіи, по крайней мірь въ первомъ изданіи ихъ, не признается существенно необходимымъ для усвоенія основвой идеи христіанства или для того, чтобы быть христіаниномъ, даже и самое воздействие образа І. Христа, равно какъ и въра въ Него, какъ единственнаю Искупителя. И самъ Христотъ будто бы "никогда не утверждалъ, что Онъ единственный посредникъ, въ которомъ (и чрезъ котораго) осуществилась Его иден", и "могъ бы даже допустить сомевніе въ своемъ мессіанскомъ достоинствв, лишь бы только не быль искажень тоть духь, тоть принципь, изъ котораго въ Немъ и другихъ развилась Его религія" ). Очевидно, Шлейермахеръ прамо склонялся здёсь на сторону шаго идеализма (Канта и др.), который также точно полагалъ сущность христіанства въ независимой существенно отъ Основателя его (хотя исторически и посредствуемой Имъ) идет искупленія. И осли въ послідствій въ своемъ Віз-



<sup>1)</sup> Red. üb. Religion, p. 285,

роучени онъ неразрывно связаль эту идею съ историческою личностію І. Христа, признавъ только Его одного Виновникомъ искупленія, то это безъ сомевнія было уже весьжа значительнымъ шагомъ со стороны его въ направленім къ ортодоксальному ученію о христіанствъ, хотя онъ все же далеко еще не приблизился къ нему, какъ это можно видеть въ особенности изъ его христологіи. Христосъ Шлейермахера не есть Христосъ Евангелій и вообще писаній новозав'ятнаго ванона, т. е. истинный Богъ и истинный человъкъ въ единствъ дица 1), а только совершеннъйшій "первообразъ благочестія". Правда, Ему усвояется и божественное достоинство, но ве въ смысле соединения въ Немъ божеской и человъческой природъ, а въ смыслъ лишь абсолютнаго и изначальнаго проявленія въ Немъ богосознавія. Самое явленіе 1. Христа въ мір'я хотя признается д'яйствіемъ сверхъестественнымъ (чудомъ), такъ какъ не можеть быть объясвено чисто историческимъ ходомъ развитія человічноской

<sup>1)</sup> Что l. Христосъ есть исгинный человевь, чуждый только греха, это настолько ясно открывается изъ новозавётных ваненических писаній, что исключаеть всякую возможность сомивнія. Но съ другой стороны не менье ясно засвидятельствовано въ этихъ писаніяхъ и то, что Онь есть также и метянный Богъ. Говоригся напр., что І. Христосъ есть Владыка неба и вемли, равно и всёхъ людей (Мто. XXVIII, 18-20; Іоан. XVII, 2), что Онъ есть Податель всяваго блага и вёчной жизни (Іоан. VI, 35; X, 28) и что только чревъ Него каждый можеть придти вы Богу Отцу (loan. XIV, 6), что Ояв выветь такую же силу вескремать мертвыхъ, какъ Богъ Отецъ (Іоан. V, 21. 25; XI, 28). Ему усвояются далье аттрибуты вездыприсутствія (Іоан. III, 13; М го. XV III 20), всемогущества (Филип. III, 21; Евр. I, 3), гсевъденія (М10. XI, 27; Іоан. I, 47-50), вічное существованіе (Ioan. VIII, 58; XVII, 5; Огиров. Ioan. I, 8; XXII, 13), равенство (Ioau. V, 17. 19. 21. 26) и единство съ Богомъ Отцемъ (Іоан. X, 30; XIV, 10), одинаковое право съ Нимъ на почитание со стороны людей (Ioan. V, 23) и на въру ихъ (Ioan. XIV, I). Говори ся о Немъ и какъ о Творц'я міра (Іоан. І, 3; Кол. І, 16; Евр. І, 2; ІІ, 10) и какъ Мірохранител'я (Кол. І, 17; Евр. І, 3). Наконецъ Онъ вазывается "Образомъ Бсга невидимаго, рожденнымъ прежде всей твари (Кол. I, 15; 2 Кор. IV, 4; Филип. II, 5), "Сіяніемь славы и образомь ипостаси Отчей (Евр. І, 3), существомь, въ которомъ "Божество обитаетъ телесно" (Кол. П, 9; ср. Іоан. І, 14) и прамо Boron's (Ioan. I, 1 Puns. 1X, 5; Tur. II, 13).

жизни, но въ тоже время утверждается, что нівоторое основаніе для этого явленія заплючалось уже и въ первоначальном устройствъ человъческой природы. Можно сказать, что, по мысли Шлейермахера, явление Христа есть собственно дъло первовачальной человъческой природы или реальное осуществление, воплощение въ Его лицъ тъхъ идеальныхъ духовныхъ задатковъ, которые изначала были заложены въ человъческой природи, но только что это дъло, чето осуществление возводится къ въчному божественному акту, какъ причинъ. Шлейермахеръ пытается ослабить и въ земной жизни I. Христа все чудесное, сверхъестественное, и даже такое великое чудо, какъ чудо воскресенія Его изъ мертвыхъ, объясняетъ естественнымъ образомъ (какъ пробуждение отъ летаргии). Вообще чудеса І. Христа, о которыхъ разсказывають намъ Евангелія, по мевнію Шлейермахера, не должны и не могутъ служить "составною частію въ ученія о Его лиць"; ихъ значеніе тольно символическое, но не догматическое 1). Такое уклончивое отношение нашего богослова въ чудесному въ лицъ и жизни І. Христа объясняется ближайшимъ образомъ односторонностію понятія его о сверхъестественномъ возбще. Сверхъестественное, откровенное по Шлейермахеру есть всякое новое, оригинальное начало или явленіе, особенно въ религіозной жизни, поскольку оно не объяснимо, какь необходимое следствіе, изъ того вруга явленій, въ которомъ обнаруживается; но съ другой сторовы оно не есть исплючительно и божественный акть, а есть вывств и двиствіе "силы развитія, имманентно присущей нашей природъ, какъ роду". Въ свою же очередь это понятіе о сверхъестественномъ было прямымъ и необходимымъ следствіемъ полупантеистического направленія всей философско-богословской системы Шлейермахера. Великою заслугою этого богослова обывновенно считають то, что своимъ ученіемъ

<sup>1)</sup> Christl Glaube. Zweiter Bi. p. 84 (§ 99).

о христіанствів онъ первый представиль научный опыть примиренія двухь противоположных в и всегда враждебных между собою направленій богословія, супранатурализма и раціонализма, но на самомъ двлів этоть опыть, какъ повоющійся на полупантенстической основів и слишкомъ склонившійся на сторону раціонализма, не только не можеть быть признань великой заслугой Шлейермахера, но даже должень быть поставлень въ упрекь ему со стороны православнаго богослова. Опыты примиренія указанных направленій если и могуть быть дізлаемы, то не иначе, какъ только съ тенстической точки зрівнія на Бога, какъ единственно истинной, и подъ непосредственнымъ руководствомъ авторитета Св. Писанія и церкви Христовой.

Ө. Орнатскій.

## o mityhanda.

Условія его происхожденія и развитія, и м'тры потребныя православной Церкви для борьбы съ нимъ.

(Продолжение \*).

II.

## Распространеніе штундизма.

Исторія штундизма въ с. Керданахъ. Первыя совращенія. Тайння собранія штундистовь: споры съ православными и новия совращенія; мое посъщеніе штундистовь. Превращеніе штундистовь изъ тайныхь вь явиме. Устройство нин публичних собраній вк центрів села. Перван попитка штундистовь погреб-сти дитя, крещенное вь православной Церкви. Усиленіе толковь объ иконо-почитанін, крестномъ знаменін, св. храмахъ и проч.; утрировка текстовь Св. Писанія; брань на св. Вожівхъ угодняковъ и въ особенности на св. отцевъ Церкви; наругательства надъ святынею въ укоръ православнымъ. Связное впечатлівніе штундовой агитаців на православныхь; тяжелое раздумье однихт, измина другихъ, выжидательное положение третьихъ (большинства). Тяжелое положение священника: требование отъ него громады писать Начальству о штундистахъ; отношение штундистовъ въ личнымъ бесъдамъ и проповъди священника; ругательства надъ нниъ. Дъло о штундовижь собраніяхъ. Погребеніе дитяти, принадлежащаго штундистамь, но врещеннаго въ православной Церкви: оскорбленіе священника всенародно; отзывъ Таращанской полицін. Первый бравъ штундистовъ. Шгундовыя собранія: въ чемъ они состояли; эффектимя сцены въ связи съ новымъ состояніемъ обращенныхъ; громадное вліяніе штундовыхъ собраній на православныхъ. Приміръ ревности граммотника о православной вірів противь еретиковь. Мысль объ открытій православныхь собраній и саное открытіе. Посъщеніе нами штундоваго собранія. Порядовъ и содержаніе бесідь сь православнымь народомь; вначеніе этихь бесідь. Отношеніе къ Таращанской полиціи по двлу о прекращеніи штундовых в собраній и отвіть ея. Образецъ жалобы православнаго общества на штундистовъ, не поданной впрочемъ въ судъ. Умноженіе шгундистовъ. Д'яло о погребеніи неярещенняго дитяти на православномъ владбищь. Перв је публичное врещение въ ръкъ 10 человывъ Петербургскимъ гостемъ; впечатление на шгунанстовъ Петербургскихъ повостей. Настроеніе дука православныхь: уныніе однихь, оклажденіе въ вфрф, страсть въ осуждение Церкви и своеволие другихъ, твердость въ въръ и благочестін третьняв. Несчастія, постигшія въ последнее время с. Керданы: неудачное переселение въ Херсонс. губ. и больной пожаръ. - Заплючение.

Чтобы наши замъчанія о распространеніи штундизма, (раскрытыя въ прежней книжкъ Трудовъ Академіи), не показались отвлеченными и не основанными на фактахъ, мы

<sup>\*)</sup> См. Труды Кіевск. д. Акад., январь февраль и марть 1384 г. Труды Кіев, дук. Акад. 1884 г. т. І.

постараемся, котя вкратцв, предложить разсказь о томъ, какъ возникъ и распространился штундизиъ въ селв Керданахъ, чему свидвтелемъ былъ отчасти и я. Село Керданы примыкаеть непосредственно къ Таращъ, и именно съ той стороны, въ которой лежетъ часть Таращанскаго прихода-Лысая Гора: эта часть болье всего, говорять, заражена штундизмонъ. Здёсь живутъ более прупные пропагандисты штундизма (Старинскій, Мовчанюкъ, Колесниченко и др.). Здесь уже давно устранваются собравія, на которыя ходять штувдисты изъ окрестныхъ илестъ. Вследствіе отой бливости, весьма естественно было соверщиться пересадав штупдизма отсюда въ с. Керданы. Село это соединяется съ Таращей "куткомъ", вазываемымъ "Новоселицей". Кутокъ этогъ, состоящій изъ 15 дворовъ, населился очень недавно и составился изъ тахъ селянъ, которымъ не было маста въ центра самаго селя и которыхъ общество выселило на свободные участии. Народъ адъсь, вообще говоря, небогатый. Кутовъ етотъ довольно изолировань, будучи очень разко отделень отъ самаго села глубовимъ вромъ, садами и рощами. Здесь, вблизи Таращанскихъ штундистовъ и за глазами священина и сольской власти, удобиве всего было привиться штундв. (Я знаю очень хорошо, что на это масто нынвший свищеникъ (мой отецъ) уже давно взираль съ тревогой, - отчетанво перебираль всих тансшинка обитателей и старался дать имъ соотвътствующи наставления: И не смотря на это, все-таки штундизмъ принися здась). Между жителями "Новоселицы" есть крестьинивъ Кувине Гардаптъ (Слободянъ). Этотъ челованъ безземельный, и въ добавокъ въ отому, още врайній льнтяй. Онъ уже давно заивчень быль по своему индифферентивму и скловности къ воспріятію чего-нибудь новаго, чужаго. Однажды, напр., пріважаль въ раскольнику Сербину, арендованшему часть поля подъ Керданами, раскольничій попъ. Этотъ последній не пропустиль здёсь случая повеличаться предъ православными и даже ивкоторыхъ благословиявъ: Кузьма былъ въ то время

ı

въ услужени у Сербина и говорять, быль веравнодущень ир, велинор Ассион А. Бискол А. и одень поданавани чит пиве пастырю. Этотъ человыкъ первый побрателся и со питундыстави. Двио происходино года туп павиды такины образовы Однажды въ "Новоселицуя попаль попавър (запледываль валовы вытраной мененицы. Терещанскій ывщанивы пруч дисть Колесийченко! Къ быншинь вансь чтолять окъ обратылся съ обычной, довольно разкаго жарактера пропаванны Приглишенный после сего Кувьной на домы, онь, повычающ тогда же положиль первых свиени своего виния. Посвыенів Мончаціона в прутих в продожнались по вачнотились. Еще! прежде "Кузьма! увваь постань брести по винисы. Оъ приходящнии въ нему интундистами пличначало разбирать Набес-по-слову!! Н.: Вавать! Что! завсь нечногло быть сколько пибуды искренняго убрыденія; понячно скропосбою. «Неловъкъ» давно уже быль безъ въры, и понака воемния: понятно, что нее, что ни внушалесь сму врвсв, было хородю дия него; т. е., въ сущности не было макить, в принимелось имъ, какъ хорошее. Онъ старается показать другими, что наконецъ-то онъ пойналь ногину. Но на первыхъ порахъ Кувьие долго еще лиценфротвональ и тапачи: быть можеть, ему еще страшно было и предъ своею совыстио и передъ людьми выявиться. Израдка вишь, бывало, вырыется отъ него неосторожно сказанное слово. Священник, услыxant of b oroma, crapance of pasyment ero: xoguat he newy на домъ; бесвдовиль при встръчахъ. Кузьив притворяется имчего не въдущимъ и увърнеть в неосновательности слуховъ про вего. Въ добавовъ же ко всему этому, овъ сталь ходить вы первовь къ Вогослужение чаще, чань прежде, а въ Великій Пость опъ говаль съ видиминь блятоговънісив и вакв будто-страхомв. Однакоже недобрые слухи относительно него не препратились. Стали говорить, что у Кувыны устранваются большія сборища, что въ нихъ участвують уже некоторые изъ пестных жителей. Таковымь "быль" между прочими солдать Семень Давиденьо

36\*

(Ступка), человъкъ бъдный. Эти два человъка — Кузьма Гардашъ и Семенъ Давиденко на первыхъ порахъ много усердія прилагали къ обращенію другихъ: ибо въ семъ штундисты подагають особенно угодное Богу дъло. Съ проповъдью они обращались не только при случайныхъ встръчахъ и бесъдахъ съ людьми, но и нарочито бродили по всему селу, чтобы склонять приставать до нихъ. Съ этихъ поръ уже ясно стало, что эти двое совратились, но еще никакъ нельзя было ожидать, чтобы въ это время уже подготовлены были въ отпаденію и многіе другіе.

Первымъ случаемъ въ обнаружению отступничества Семена Лавиденко послужила смерть его жены, умершей въ общения съ Церковію. Съ напряженнымъ любопытствомъ православные следили за темъ, накъ поступить въ настоящемъ случав Давиденко. Приходить онъ къ священику съ ввнымъ намъреніемъ побраниться; для большаго же успъха приволовъ съ собою солдата Старинскаго. "Идите хоронить мою жену, только, чтобы не было у васъ ни хоругвей, ни вреста..." таковы были первыя слова Давиденко. ... , А это что за человъкъ?" обратился съ вопросомъ въ Лавиденко священникъ. "Я«, отвъчаетъ Старинскій, пришолъ съ своимъ братомъ до васъ вивств, чтобы не дать его вамъ въ обиду"...-, Въ обиду?... Не довольно того, что ты уже и такъ много зла надвлалъ у меня въ приходв, что ты соблазниль, совратиль и погубиль много душь, ты еще не посовъстился ко мев въ домъ придти. Я помею, какъ ты на похоронахъ у N N недавно возмущалъ громаду... Кто тебя просить? Уйди прочь! Ты пришель безь всякаго дела"... Старинскій стоитъ. Приказаніе было повторено, и Старинсвій вышель. Удалень онь быль потому, что, дійствительно, быль лишній, да и, по правдів сказать, толку бы съ нимъ никакого не вышло. После этого Давиденко объясниль, что онъ не желаеть ни хоругвей, ни вреста, потому что это все идолы; а между тэмъ XVII гл. Дэний говоритъ намъ, что "мы не должны думать, что Божество

подобно золоту, или серебру, или камню, получившему образъ отъ испусства и вымысла человъческаго"... (ст. 29). Въ отвътъ ему на это, последовало разъяснение, сущность вотораго состояла въ следующемъ. Идолы-это были издедія изъ какого-нибудь матеріала, которыхъ язычники чтили, какъ самихъ боговъ: обращались къ немъ собственно съ молитвою какъ къживымъ существамъ, ставили ихъ въ хремахъ на первомъ и главномъ месте, и думали, что только вдесь боги ихъ и присутствують, приносили жертвы и куренія и думали, что ихъ боги, какъ люди, только отъ рукъ человъческихъ (приношенія) угожденія пріемлютъ, одъвали ихъ, поили, вормили, укращали, думая, что эти ихъ боги, какъ и люди, могутъ зябнуть, любятъ щеголять убранствомъ, могутъ испытывать голодъ и жажду. Апостолъ Павель за это и упреваеть явычниковъ говоря, что "Богъ, сотворившій міръ и все, что въ немъ, Онъ, будучи Господомъ неба и земли, не въ рукотворенныхъ храмахъ живеть; и не требуеть служенія рукь человіческихь, накъ бы имъющій въ чемъ-либо нужду, Самъ дая всему жизнь, дыханіе и все" (ст. 24-25). "Сотворивъ родъ человъческій отъ единыя крове и назначивъ ему предопредъленныя времена и предвлы обитанія", Ботъ твиъ самымъ уже указаль человъку цъль-яскать Его не въ чемъ-либо видимомъ и временномъ, а въ чемъ-то другомъ... Ilo словамъ Апостола, Онъ не далеко отъ насъ: "нбо мы Имъ живемъ и движемся и существуемъ... мы Его и родъ ... Если же мы, будучи Его созданіемъ и вивств родомъ, имъемъ душу живу, имъемъ разумъ, имъемъ волю и сердце, то темъ паче Богъ давшій намъ все это. Богъ есть Духъ всесовершенный и безконечный, а не бездушный камень или металлъ, какъ думали о Немъ язычники. Это и выражаетъ Ап. Павелъ словами: "итакъ, мы, будучи родомъ Божіниъ, не должны думать, что Божество подобно золоту или серебру, или камию, получившему образъ отъ искусства человъческаго" (Д. 17, 29). Теперь обратимся къ себъ са-

иниъ и соросниъ себя: inte- ин и принямаемъ инсиы, ивкъ принимали, язычники своихъ идоловъ? и такъ ди мы дунаемъ, о Богв, вавъ дзычника о Немъ дунали? Мы, модимся предъ иконами, но че ка мина; им обращаемся къ вконамъ лицемъ, своимъ, а серцемъ и умомъ ин обращаемся въ Богу и святомън на нихъ изображеннымъ; им чувственними , очени взабени при неони и в для они при взоромъ проникаемъ пъ мірт невидимый - чъ обители. Одца Небеснаго в святыхъ- Стоя на молитай, иы говоряма: Господи Інсусе Христе, Сыне Божій, Царю, Небесный, Отич налиъ, Богородине Даво... Но говоримъ аго не инонамъ, а первообразомъ, Дадве, мы не дунаемъ, что. Бодъ пашъптолько въ храмахъ, мъстахъ нашихъ модовій, или тамъх гай ивора, мы /не оркроснит иконемъ жертет для чать васыщенія, по возносниь нив журевій для яхь обонація, мы не украшвень и не одванемъ ихъ, врет семыя виный слибства. "Мы хороме: внаемъ, что Богъ, ибудучи Гооподомъ, неба, и земли; не въ рукотворенныхъ аремехъ живетъ, и не требуетъ служенія рукь челорических вакь бы инфоній въ чемъ либо нужду". Воястину Богъ; есть Духъ всесовершенный, м ненодобенъ Онъпвът своемъпсуществът не золоту, ни серебру, ни дереву. Но жиль же ты представищь себв Духь? Спасиледь жіре, будучи образомъ Божівмъ, однакоже облекся въ тъю, чтобы ариться міру. Пначе, какь бы Овъ, будучи Дукомъ, могъ явиться нашимъ, тълеснымъ драмъ?:/Такъ ж мет фереми виршије одбави : Иза:: Квиомининја Ввлабеннисо у дуковивгом Ивоны существують у настубдинственно для напоминанія, како картины міра духоннягост Воко и вр. наоторицемъю случев, для него тутнасъ: употребляются; при пот пробонів жоруган и прость? Дь провожаещь наз прависть соокон повойницунжеву: св. догавныемъ имиль пераца пи будаць ділать этой Натал Кресть, орудів, знаренід/, нашеля и коругвий квакъ духовнаго горжества вижновение побъям ртьшать тебя, чесци ты станешь смотраты нап вихъщ волись жащамъ образомъ. Крестомъ мы спасевы отъ въчной смерти.

I.

Libak

1.747.

12.17.

erci e

ĉj.

E 11

n 🖺

El :

3. 8

IS: L

, 1 2

J 15 15

|5 图

Ţij.

12

1.

13

, **t** 

ú

**I** .

Į,

15

F

ħ,

итакъ, не мъсто при погребени отчанной скорби. Смерть для истиннаго христіанина скоръе должна быть духовнымъ торжествомъ; ибо смерть о Господъ, по нашему упованію, есть рожденіе въ въчную жизнь: сіе между прочимъ показывають для тебя хоругви. Посль этихъ объясненій Давиденко быль въ нъкоторой неръщительности и наконепъ сказалъ, что у него "некому несть все это"... Тъмъ дъло и кончилось. Погребеніе совершилось съ процессіей: крестъ и хоругви несли православные. Штундисты между тъмъ шли кучей издали за процессіей. Подъ кладбищемъ они остановились; пощель за гробомъ только мужъ повойной... Тотчась послъ погребенія жены Давиденко поднялись у штундистовъ хлопоты женить своего вдовца. Выбрали гдъ-то (въ Чаплинявъ нли Косавоввъ) подходящую ему пару

Тотчась посла погребенія жены Давиденко поднадись у штундистовъ хдопоты женить своего вдовна. Выбради гавто (къ Чаплинка пли Косавовка) подходящую ему пару и стали распускать слухи, что-де воть брать ихъ Семень уже ванчаться будеть штундовымь пресвитеромь. Въ громада между тамъ тоже стади носиться толки про это; но только еще неблагопріатные для затам штундистовь: поговаривали, что если Давиденко обявнуватся, незаконнымь обгазомъ, да еще въ такой короткій срокь посла смерти жены, на него вса посмотрать, какъ на блудника. Не знасмъ, поэтому ди или почему либо другому, но свадьба эта не состоялась.

Посль этого происществія посльдовало на нькоторое время затишье, но это только съ виду такъ могло вазаться; на самомъ дыть въ это время щла оживленная тайная работа штундовой пропаганды по упроченію положенія свомъ посльдователей въ Керданскомъ приходь; и нажется, въ вто затишье больше всего было сдылано подготовки къ дальныйщимъ волненіямъ. Прежде всего собранія штундисторь стади многочисленные и при томъ устраивались уже болые открыто. Сельское начальство смотрыло на это сквовь пальцы, а среди жителей нашлось, много любопытныхъ, которые стали приходить смотрыть, что тамъ дыветор. ППтундисты завели съ ними споры. Я не быль свидытелемъ втихъ преній, но судя по тому, что слішнать о нихъ при

ходилось, можно положительно сказать, что они ованчивались либо ничень, либо даже въ пользу штундистовъ, такъ какъ православные действовали простой доморослой діалектикой, природнымъ здравымъ смысломъ, штундисты же вычитывали все, что имъ хотвлось, изъ книжки. Пожалуй, и сами-то они мало смыслять, но по крайней мірів на ихъ сторонъ то, что они могутъ одно читать, другое опускать, да и въ толкованіяхъ излюбленныхъ ими мъстъ они большіе мастера, по крайней мірів-на столько, чтобы поставить въ тупикъ того или иного простеца. Вотъ въ такое время, по всей въроятности, набралось еще нъсколько человъвъ тайныхъ послъдователей. (Кр. Козаченко, прозвищу Малеваный (молодой), Бузынные, по прозвищу Саи — отецъ съ тремя сыновьями и накоторые другіе). Однажды (сколько помантся, въ Рождественскіе святин 1879 г.) пришлось и мив зайти въ Кузьмв Гардашу. Я засталь здесь за транезой вакого-то посторонняго человъка; кромъ него, здъсь были и нъкоторые, считавшіеся еще православными, а на самомъ дълъ бывшіе потаенными штундистами; таковы, напр., молодые Бузынные (Саенви). Зашель у насъ разговоръ о собратіяхь у Космы. Косма ж гость его сказали, что они ничего дурнаго здёсь не дёдають: "теперь кто у корчиы, а мы читаемъ и поемъ". Сознались, что они иногда здёсь и поють, въ доказательство же того, что это пъсни духовныя, не дурныя и не предосудительныя, они хотвли пропыть мив. Къ счастію своему, я заблаговременно отказался слушать ихъ псальму... Тогда они мит дали въ руки Евангеліе на русскомъ языкъ и просили-прочитать и сказать что вибудь имъ въ назиданіе. Я прочиталь виъ, кажется, гл. ІІ, 2 собор. Посл. Петра, съ отвътственными примъчаніями о лжепророкахъ. Послв этого меня просили прочитать место изъ посл. въ Гал. V, 19-26. Трактуя указываемые здёсь пороки-дёла плоти, я остановился въ особенности на "враждъ, ссорахъ, зависти, гивав, разногласія, (соблазнахъ), ересяхъ, ненависти" (ст. 20, 21), ударяя въ особенности на то, что, если върить слухамъ въ народъ, то все это (и вражду и ссоры...) именно они-мои собесъдники, вносить въ нашу приходскую жизнь. Штундисты къ такому моему замъчанію отнеслись очень спокойно. Съ видомъ совершенной невинности, они стали разсказывать всякую всячину про "людей",т. е., своихъ состдей и вообще селянъ, которые будто бы считають ихъ штундистами лешь потому, что сами ничего не понимаютъ. Кажется, по поводу слова "идолослуженіе", меня спросили: свазано ли въ Св. Писаніи что нибудь объ иконахъ? при этомъ говорили, будто ихъ кто-то увърялъ, что въ Писаніи где-то объ этомъ прямо спазано. Я ответиль имъ, что въ Писавіи есть положительныя основанія въ почитанию и употреблению иконъ, но нътъ прямой заповъди. Помнится, указывалъ в на ветхозавътные примъры употребленія изображеній; сказаль объ употребленія ихъ въ христіанской Церкви со времень І. Христа (перукотворенный образъ) и апостоловъ и объ утверждении предания о нихъ на 7 всел. соборъ (787 г.).

Когда я ушель оттуда, я нивакь не могь ожидать, чтобы мое посвщение и беседа съ бывшими у Кузьмы были утилизованы штундистами въ свою пользу; темъ более, что, назвлось мев тогда, въ числъ собесъдниковъ монхъ были и православные, пришедшіе по случаю моего прихода изъ любопытства. На деле оказалось противное. Собеседники и слушатели мои были большею частію тайные штундисты. И вотъ, стали после этого разглашать, будто и в хвалиль ихъ за все, да при томъ еще говорилъ, что объ иконахъ совствить ничего нътъ въ Св. Писаніи, что это потомъ о нихъ "выдумано". Разглашали объ этомъ, конечно, тайно и настолько осторожно, что узналь я объ этомъ много времени позже. Выть можеть, въ самомъ деле кто-нибудь по случаю сего подвигся умомъ, но Богъ свидътель, что я ничего не говориль въ томъ смысле, какъ разгласить старались эти люди, сожженные въ своей совъсти.

..... Спустя немиого времени еще насколько приверженцевъ птундизма изъ тайныхъ перешли въ виные; мвсто же этихъ тайныхъ заступили другіе. Между врестьянами, одирыто, пирещедщими, въ штундизмът нужно сказать о пъдой, фамиліи (Бузінницу, по прозванію Сарвь), выставившей изъ себя самыхъ ярыхъ, приверженцевъ штундизия. Фанилія ата достоить, изъ, стараго, отца-, Оердора, трехъ , его, взросадыхы, сыновей - Харитона, Авссентів и Артемона (солдата), одной дочери и двухъ невъстокъ. И всъ эти дюди, произ донери, (тогда еща везамужней), горячо предались штундазму. Очень хорощо навъство жителямь с. Кердаловь, что это были за лижи и прошде: безпокойные, правомь неуживнивые, налоство разаражительные, задорны, въдобавось въ этому леджавшівся, всегда особиявому, и дмогравшів, ванабутуту цавывается продвами. Вотъ тавимъ-то: дюдямъ штундкумъ бытъ очень на руку, было имъ да комъ и на чемъ согдать -влость, свою, дорель, скрыто, вы нихъ, пребывавщую (только рахъ съ другими). Съ переходомъ этой фамили въ штундиамъ, оворный базись штундовой агатація передвинулся окраины въ центръ села. Бузынные (Сви) живутъ на старъйшей и главнъйшей улицъ с. Кердановъ, такъ называемой "Яценківщина": тотчасть по объявленіи отпаденія Бурынныхъ (Свевъ) отв Церкви, литуядовыя собранія стали у никъ устранваться. Вивств съ твив отврывась возножмость въ болье шерокому и постоянному вліянію пропарац-HECTORD HE HPEDOCLERRNAS. вы вы томы же году случнассь вы с. Керданахы происшествіс, которое отпрыло собою рядь других подобных . Хотя штундизмы въ.с. Корденахъ уже отврыто заявиль себя, но онъ еще не быль признань нивемь гласио, -- ни со стороны уваднаго начальства, ин се сторовы громады. Описсительно вреднаго начальства штундизмъ, бажетов, еще и тогда, былъ спо-

мориъ. :Трудиве : ему «было.» следить св. громедой. Хотя .онъ всеми мерами отпрелси: расположеть громеду въ примиренію

съ собою, однекожъ посибдняя далека была еще отъ втого примирения, а тамъ болве она не могла его терпать дамъ, гда затрогивались интересы всего православного общества. Какъ ни виляля штундисты, предъ православными, какъ ни притворядись, они, твин же христівнами, только будто бы стремящимися ят болье, чистой жизни, все же громадь уже было довольно пасво, что это за люди и ихъ учене, и каково ядъ отношение въ Цервви, и вообще въ православнымъ, Парлыя выходки въ отношении въ священнымъ предметамъ, циническія выраженія на счеть. Церкви, святыхъ, раздичныхъ таниствъ и обрядовъ, самохвальство рарисейское и лицемаріе этихъ преведнивовъ (о чемъ ниже будетъ сказано) не мегло, не бросаться въ глаза людямъ исто-православнымъ, -корита однижать и прежде и боло и своего ближниго свято, обезворыстно и не инцемарно, не могшина и теперь павнодушно смотрать: на мерзость запуствыя на маста свята. Такіс люди, па нхъ еще ин терерь есты не нало, псмотрвии на вликъ выскочекъ съ достойнымъ отвращениемъ. Не диво. если они постоянно съ негодованіемъ встрівчали всякое посягательство штундистовь на права и совесть православныхъ. — Упомянутое выше происшествие было таков. Умерло, у Кузьмы Гардаша дитя, прещенное въ православін. Это воследвее обстоятельство для Кузьмы Г., ловечно, ничего бы не значило, и онъ нисколько бы ниъ не постъснялся, чтобы погребсти дитя по своему обряду, но тутъ помъхой ему стала жена. Не смотря на всв издъвательства мужа надъ ев върою, она все-таки оставалась тогда еще православною ), и вотъ она теперь рашительно воспроти-

<sup>1)</sup> Про вту женщину молва гласила, будто она только али виду православива". Не виаю, какоп она пребываеть нинв. Но мив тогда казалось, —да и тепарь такъ кажется, —иго это —женщина въ душв искрение православная, и при томъ съ исимът, разумнымъ изгладомъ на вещи. Она не довольна легкомъслюмъ, невърјемъ и отступничествомъ своего мужа, давно скорбитъ о его испортенности, старается исправить его и обратить на путь исланы. Но при етомъ она считаетъ для себя не иншиниъ присматраваться и къ штундистайъ,

вилась желанію мужа похоронить дитя "по штундовому". Было дано извістіе отъ жены Гардата священнику, чтобы онъ шелъ хоронить дитя; между темъ мужъ созвалъ своихъ единомышленниковъ-Керданскихъ штундистовъ и своихъ учителей Таращанскихъ. Такъ какъ собравшіеся штундисты обнаружили желаніе взять верхъ насиліемъ, то сюда явился сельскій староста Іеровей Гуменюкъ и дичнымъ присутствіемъ удерживаль ихъ отъ произвола. Пова шли приготовленія въ погребенію со стороны причта (выдавали проводъ, покрывало, книги), на "новоселицкомъ куткъ" разыгралась такая исторія. Штундистамъ удалось кавъ-то сманить куда-то на сторону старосту. После этого они, не смотря на протесты матери, подняли маленькаго покойнека и понесли его съ пъніемъ псалмовъ на кладбище. Семенъ Давиденно быль, нажется, въ роли предстоятеля, пресвитера, проповъдника, и несъ въ рукахъ Евангеліе. Дорога въ кладбищу отъ Новоселицы шла черезъ глубовій яръ, отдъляющій этоть кутокь оть главной части прихода.

инсаній, поэтому она не бітаеть и оть еретическихь собраній вь своемь домів. "Про мене", разсказывала она, "люде говорать, нібы бъ то й я штундова: нехай собі кажуть. Я хожу и въ церковь Богу помодици, а тутъ послукаю, що воны читають; аже й то Слово Боже... Я іхъ слухаю, а розуму свого не видаю". Такъ разсуждаеть и открыто заявляеть предъ своимъ мужемъ и другими штумдестами эта женщина. Совсимь вначе держить себя вь отношении въ ней сл мужь. Фанатическая нетерпимость проникала всё отношенія его къ своей жені: насмъщен, издържтельства и насиліе надъ ся совъстію были постоянными. Разсказывають, напр., следующее. Жена противилась иконоборству мужа. Последній старался вакъ-нибудь досадеть женв за это; и вотъ, однажды состроняв съ нею такую мелую шутку. Въ ея отсутствіе онъ вынесъ якону Св. Николая въ "поветку" и поставель въ ясляхъ. Когда воротилась жена, то, понятно, была очень обижена, не найдя въ дом'я на своемъ м'есті "образа". Выйдя изъ хаты, Кузьма. спустя ибкоторое время воротныся въ жене съ докладомъ, что "ся Николай-тамъ въ загороді въ ясляхь, змерзъ дуже (очень озябь) в просится до хаты... Піды лишень, забери"... NB. Статья эта была готова, вакь я получиль изв'ястіс, что и эта женщина уже штундиства: не ходить въ церковь въ Богослужению, не говъда и двоихъ дътей держить не врещенными. Какъ это превращеніе съ мею случилось?-Лицемърствовала ли она, когда говорила о своей приверженности въ православной Церкви, или же она говорила тогда искрение, совратилась же потомъ, подъ влінніємъ своего мужа, не знаю: Богь этому истиницё свидётель и Праведный Судів,

Вотъ уже толпа штундистовъ прошла яръ и стала въбираться по вругому скату на другую сторову, гдв, надъ самымъ яромъ, находится сельское владбище. Въ это время съ горы напротивъ процессіи спускалось насколько человъкъ, несшихъ "проводъ", взятый изъ церкви. Въ числъ несшихъ проводъ былъ и сотскій, посланный сельскимъ старостою въ церковь нарочно "ради порядку и скорости". Услышавъ врикъ штундистовъ, стали сбъгаться и другіе православные напротивъ процессіи. Повстречавшись съ штундистами, православные ръшились воспрепятствовать ихъ двлу. Сотскій сперва потребоваль отъ штундистовъ бросить начатое и разойтись. Штундисты и не думали исполнять это требованіе. Сотовій тогда поставиль въ сторонв вресть и рвшился разогнать процессію силою, въ чемъ, конечно, поддержали его остальные православные. Началось, кажется, съ того, что сотскій бросился къ предводителю Давиденкъ и выхватиль у него Евангеліе. Штундисты схватились съ сотскимъ и поддерживавшими его православными. Произошло рукопашное побоище, въ результатв котораго оказались порядочно измятые бока сотскаго, а также царапины на лицъ и разорванная рубаха у одного изъ православныхъ (имени и фамиліи не помню). Хотя собственно православные были стороной побъжденной и болье потерпъвшей (ибо ихъ меньше было), но штундистская процессія все-таки разстроилась. Штундисты не посивли идти дальше, хотя владбище было уже подъ бокомъ. Они оставили гробъ въ рукахъ православныхъ и сами отошли въ домъ Кузьмы. Гробъ былъ отнесенъ православными на кладбище и поставленъ на краю въ ожидани священника. Нока разыгрывалась эта трагедія, мы положительно ничего не знали. Я и отецъ мой шли въ домъ Кузьмы для выноса тела, какъ вдругъ одинъ изъ крестьянъ издали сталъ кричать намъ: "батюшка, батюшка! не безпокойтесь уже ходыть, бо штунды вже давно поховалы дыта"...-"Какъ такъ? Неужели?!.."-"Правда, ба-

тюшка. Туть такый галась піднялы: на все село чуть було"...— "Э, да это — человъкъ ненадежный; я его знаю"...; сказаль отецъ. Насъ звали, такъ съ какой же стати нашъ назадъ идти? Пойденъ, повидимъ и узнаемъ, какъ было: притомъ же дитя мною крещено"... Вскоръ насъ встрътили крестьяне съ извъстіемъ, что гробъ уже на кладбищъ и разсказали вкоротив, какъ было дъло. Мы поворотили къ владбищу. Здёсь уже насъ ждали. Отпёваніе совершилось нами надъ санымъ гробомъ. Плавала горько при этомъ мать ребенка. Присутствоваль и отецъ; по виду онъ былъ сповоенъ; пособляль класть въ могилу своего ребенка. Во время отпъванія сказаны были два поученія,—одно—на Евангельскій тексть: ядый Мою плоть и піяй Мою кровь имать животъ въчный, и Азъ воскрещу его въ последній день (Гоан. 5, 54) — о таинствъ причащения Тъла и Крови Христовой, какъ залогъ безсмертія и увъреніи (ручательствъ) будущаго воскресенія (утъщеніе плачущей матери), другое на тему по значеній смерти въ раннемъ возрасть по объясненію автора Прем. (4, 7—20) съ указаніемъ на то, что праведникъ иногда изямается изъ среды людей для спасенія отъ развращенія въ будущемъ, в что дъти, умирающіе о Господъ, иногда превосходять въ мудрости твхъ, которые бывають испол-нены лъть. Послъ погребенія мы приглашены были матерью погребеннаго младенца въ домъ. По дорогь мать обраща-лась въ намъ съ такого рода вопросомъ: "явъ туть міні треба буты? Кажуть міні, що мужъ глава жены (Еф. V, 23); значить я его повынна слухать выходыть, якъ вінъ туды (т. е. въ штунду) верне, то й я повинна туды жъ? ... Мы отвъчали ей на это въ томъ смыслъ, что эти слова Апостола Павла имъють нолное приложеніе тамъ, гдъ мужъ и жена върны; вообще же говоря, въ дълъ въры всъ равны: и жена върны; восоще же говори, въ диль въры все равны.

о Христъ Іисусъ нътъ ни мужескаго пола, ни женскаго;
въра—дъло ен совъсти и убъждения: поэтому никто не
имъетъ права насильно заставить ее въровать иначе, чъмъ вакъ внушаетъ ей ея сердце и разумъ. Потомъ насъ еще

она спрашивала: "пе бросить ли ей мужа? или—не попросить ли он развода съ нямъ?" Мы отвичали ей: что дучше оставаться ей съ мужемъ, хотя и невёрнымъ, и нести терпвливо вресть свой, ибо Спаситель сказаль намъ: (вто не береть креста своего, и не следуеть за Мною, тоть не достоинъ Меня» (Ме. 10, 38). Въ терпъни ей можно будетъ пріобрасть душу свою, и не свою только, но, если Богу угодно будеть, то также и душу мужа: "невърующій мужь, свазвиъ тотъ же Апостолъ, освящается женою върующею... почему ты знаешь, жена, не спасешь ли мужа"?... (1 Кор. 7, 14,—16 и др.)— «Та це то й воны читають, алыжъ воны все таки це на свое повертають"... замвтиля наша совопросница. Пришли въ домъ. Отпъли панняхиду въ хатъ, а трацезу для насъ устроили въ влунь, такъ какъ хата у Гардаша очень тасна. Сюда же пришли и штундисты Таращанскіе и Керданскіе; за столъ они, конечно, не свли, а расположились въ сторонъ, вто какъ и на чемъ могъ пристроиться. Зашла у насъ съ ними рачь по поводу сейчасъ бывшей нихъ исторіи съ православными. Мы обличали штундистовъ (въ особенности пришлыхъ) за развратъ душъ и волненія, производимыя ими въ приходъ. Тъ съ своей стороны отвъчали намъ, что они ничего злаго никому не дълаютъ,напротивъ, то что они здесь совершаютъ, будто бы есть дъло доброе; при этомъ выразили еще удивление тому, что иы беремся обличать ихъ за произведенныя ими волненія въ приходъ. Въ Таращъ, по ихъ словамъ, они вольны дълать, что имъ угодно: "вы нажете, що мы не добре робымъ. Чомъже у насъ, въ Таращі, попы вічого намъ не важуть?... Мабуть то й по іхнему мы хороше діло робымъ"... Мы отвъчали имъ въ томъ смысль, что то, какъ въ другихъ мъстахъ ихъ принимають, дъло не наше, что во всякомъ случав не молчать, а проповъдывать слово, настанвать, обличать, запрещать со всякимъ долготерпъніемъ и учевіемъ-заповъдаетъ Ап. Павелъ (2 Тим. 4 1-2), что мы впрочемъ не въримъ, чтобы и таращанское духовенство совстить - таки ничего имъ и "не казало" въ обличене. Тъмъ дъло у насъ и кончилось. — Интересно было бы здъсь знать еще, какъ отнеслась къ этому происшествию Таращанская полиція. Кажется, за все это дъло, заваренное самими штундистами, отвъчалъ одинъ сотскій, котораго дъйствія въ настоящемъ случав были хотя не умъстны по формъ, но совершенно законны по существу дъла. Онъвызванъ былъ въ приставу... Что тамъ ему было, миъ неизвъстно. Только потомъ постоянно замътно было, что онъ боялся вмъшиваться въ какія бы то ни было дъла со штундистами.

Неудача штундистовъ въ двухъ случаяхъ не отняла у няхъ охоты въ дальнвишимъ буйствамъ. Напротивъ. полная безнавазанность ихъ за свои двистія, имъла последствіемъ еще большую въ нихъ охоту въ совершенію безпорядковъ и причиненію оскорбленій совъсти и религіозному чувству православныхъ. Я не могу въ настоящее время воспроизводить въ хронологическомъ порядкъ тъ или другіе мелвіе фанты, сюда относящіеся, но я расположу ихъ такъ, какъ они следовали групцами, взаимно обусловливая другъ друга. - Прежде всего нужно заметить объ усиленныхъ толкахъ среди народа по твмъ или инымъ вопросамъ въры-толкахъ превратныхъ и дикихъ, но проводимыхъ агитаторями съ такою настойчивостію, что ни проповъдію, ни частными бесъдами нельзи было угнаться за ними. Таковы, напр., толки о почитаніи св. иконъ и св. вреста, кавъ идолоповлонствъ, и о возложени на себя крестваго знаменія, какъ запечатавній себя печатію врага Божів (діавола или антихриста) и вторичномъ распятіи на себъ Сына Вожія. Народъ нашъ, какъ теперь, такъ и до явленія штундизма среди насъ ни въ какомъ случав нельзя было назвать идолоповлонническимъ. Онъ принималь ивоны, вакъ изображенія, по не какъ тъ самыя существа, къ которымъ онъ съ молитвой обращался. Обычное названіе, воторое на его язывъ усвоялось иконамъ, это - "образа",

обравъ же и для простолюдина не есть самое существо. Другія вазвавія и выраженія, которыя (впрочемъ очень рвдко) приходится въ народв слышать ("боги", "божница", "Возя"), могутъ развъ на поверхностный взглядъ показаться чемъ нибудь языческимъ; более же внимательное наблюдепіе доказываетъ, что народъ употребляетъ (какъ и прежде употреблядъ) эти названія въ фигуральномъ, а не буквальзвачевін: вмісто "изображевіе Бога и святыхъ" говоритъ просто "ború", въ обращения HLH вмъсто икона или св. престъ "Возя". (Потому же, думаю, и полка, гав помъщаются иконы, вазывается "божницей"). Отрицая въ почитани

<sup>1)</sup> Мий приходилось иногда саншать выражение "спять богивь" (выйсто снять иконы) со стёны. Названіе полки, на которой ставятся образа "божницей" въ нашемъ народъ стало обывновеннымъ; дътимъ не ръдко, укавывая на вкону, говорять: "молись до Бозі",—"целуй Бозю"... Собираясь съ ними въ церксвь, говорять: "ходинь до Бозі" и проч. Конечно, подобиня выраженія и ниена могуть дать богатую пищу для техь, которые чувствують въ себе призваніе потішаться нада "глупостью народа. Но если судить объ этих выраженіяхъ безъ шутокъ, серьезно, то въ нвхъ не окажется явчего предосудительнаго. Народъ нашъ не на столько грубъ, чтобы считать двла рукъ человвческихъ за божества. Въ этомъ можно, думаю, всякому решительно убедиться, если добросовъство произвести экспертизу народнаго сознавія. Вотъ, напр., по случаю выраженія, снять богівь" я часто старался допытать у простолюдена, что онъ разумъеть подъ этимъ выраженіемъ, и всегда выходило, что подъ этимъ выраженіемь не скрывается ничего языческаго. Услыхавь оть кого-вибудь это выраженіе, я обывновенно спрашиваль: "развъ можно Вога снять?" или: "такъ у васъ, ("дадьку" или "тітко"), Богь на полеві" Ответь всегда получался вь такомь родъ: "ві, бороны Боже! Що це вы важете? Це не Богъ, це оконы" вли "це образна. .... А гда же Богъ?" спросимь, бывало. .... А дежь? на небі, десь тамъ-надъ намы?" отвъчали. Такъ зачемъ же вы говорите "сиять богівъ",...."Такъ, бачте, люде кажуть, то й ин тавь"... Очевидно, слово "богі" употреблялось въ несобственномъ смислъ-вивого "образъ" или "изображение" Бога и святихъ, сладовательно, есть не что нное, какъ фигура- метонимія, т. е., замана одного слова другимъ (первообразъ вийсто его образа). Но, быть можетъ, вто-нибудь возразать, что здёсь вёрийе будеть предположать остатовь первобытнаго поиятія пашего парода объ иконахъ, а не обывновенную замёну одного слова другимъ. (Что-то подобное, помнится мив, провыщаль и знаменитый Ив. Лясоций въ возражение на мою корреспонденцию въ Киев. Еп. Ведом., -кажется, 1879 г.). Но почему же непременно нужно провзводеть эти виражения отъ времень язы-Труди Кісв. дух. Акад. 1884 г. т. І. 37

иконъ нашимъ народомъ присутствие языческаго элемента, я не думаю утверждать того, что народъ въ отношения къ вконамъ руководится какими нибудь учено-богословскими соображениями. Народъ относится къ иконамъ не какъ къ богамъ, а просто какъ къ "образамъ" міра невидимаго, однако нельзя сказать того, чтобы это отношеніе его къ ико-

чества? Відь говорять же у нась весьма неріздко: "я купиль царя" вийсто купиль портреть Царя, "сийня Цара", "оботри имль съ Царя", вийсто снине со ствии портреть Цари, сотри съ портрета пиль. (Такъмий приходилось слимать въ Волост. Правления). Полему бы ужъ и здёсь не заподозригь, что портретъ Государя Императора народъ прянниаетъ и понимаетъ такъ же, какъ и самую Августейную личность Государя? И уже не отнести ли происхождение и этого вираженія въ тому времени, вогда народъ стояль на такой низкой степени раввитія, что могь принимать и метализ, и дерево и праски за самое живое существо?-Ясно, что вакъ виражение относительно портретовъ вообще есть метонемія, такъ тоже значеніе вийеть и вишеуказанное выраженіе (которое апрочемъ редко встречается) объ неонахъ. После этого неть нужды распространаться относительно слова-"божница". Какъ слово "боги" употреблялось въ фигуральномъ значенію, такъ въ томъ же значенія нужно принимать и это слово: божница-это ивсто, гдв поставлены св. изображенія, а не ив. то, гдв живуть, пребывають боги. Утверждать что-вибуть подобное о нашень народъ значеть говореть нелівность. Подумасяв только, что значать выраженія вполиф народнихъ поговорокъ: "якъ Богъ на небі, такъ Царь на земли", "до Бога высоко, до Цари далеко". Не безсмысленно ли будеть переводить эти выражения такимъ образомъ: "якъ Вогъ на стіні (въ божниців), такъ Царь на земли", или: "до нконъ (божници) високо, до Царя далеко"? Что сказать, далве, о вираженіяхь: "цвауй Бозю", "молись до Бозі", "ходимь до Бозі?"... Нужно ле говорить, что эти выраженія употребляются лишь въ річахъ въ дітянь, ради больmeй конкретности языка, которая зачаточному д'ятскому сознанію бол'я доступва в сродственна? Отъ такого приспособленія къ дітскому сознанію биваетъ не мало пользы. (Вреда не вижу никакого). Дитя съ первыхъ поръ сознательной жизни начинаеть помемать разницу между мастами обывновенными и свищенными; оно привываеть окружать благоговъйнымь чувствомь тв места и предмети, где и при чемъ возносится молитва общественная и частная. Въ послекствія это благоговъйное чувство пріобрітаєть болье осимсленности и становится болже содержательнымъ. Однако и тогда будеть важна сила чувства благоговъвія. Отнемето ви это посл'ядное, и у вась останотся жалеая, тощая, почти мертвая разсудочность. Человань въ молетва станеть разсуждать или же сантиментальничать, по не изливать сердца своего предъ Богомъ... Вообще не мъшало бы намъ обстоятельные выяснить понятие народа объ неонахъ, а не родать его съ дзычествомъ.

намъ было вполив сознательнымъ. Онъ, пожалуй, и повимаетъ значеніе ихъ, но понимаетъ лишь своимъ непосредственнымъ сознаніемъ, а не разсудочно, рефлексивно. Смыслъ инонопочитанія (подобно тому, накъ и многихъ другихъ предметовъ нашей въры) оставался въ немъ раздъльно не выясненнымъ. Поясню это примъромъ. Положимъ, онъ обращается съ молитвой въ Богородицъ Дъвъ предъ Ея иконой. Конечно, онъ возсываеть свою молитву не къ иконъ, а къ самой Богоматери. Икона Богоматери лишь сильнее настраиваетъ его въ молитев, такъ какъ живве отпечатавваетъ въ душт его образъ нашей усердной Заступницы, Матери всъхъ скорбящихъ. Стоя предъ иконой, онъ чувствуеть, что лицо Вогоматери, конечно, не тоже, что Ея икона, но онъ въ тоже время чувствуетъ себа какъ бы въ присутствін самой Богоматери... и вотъ потому-то икона ему такъ дорога, потому то онъ ее украшаетъ, лобызаетъ и повергается предъ нею. Но онъ дълаетъ все это, не давая себв яснаго отчета, не представляя раздельно, что есть почитаніе, и что есть служеніе (датрейи), не представляя себъ ясно даже различія между тъмъ, накъ модились его предви предъ Перуномъ, и тъмъ, какъ теперь онъ самъ молится предъ иконой. Точное разграниченіе этихъ понятій ве могло ему придти въ голову, при томъ непосредственномъ отношеніи его къ предметамъ віры, которое и до сихъ поръ въ немъ является господствующимъ. Этимъ и объясвяется смущеніе его, когда ему съ истинною шарлатанскою наглостію пропагандисты стараются доназать, что онъ идолопоидонничествуетъ. Здесь не нужно было большаго труда, чтобы запутывать и сбивать народъ съ толку, особенно нашимъ достойнымъ подражателямъ сыновъ Лойолы--штундовымъ пропагандистамъ.

Относительно безцеремонности и фанатической рѣзкости въ сужденіяхъ штундистовъ вообще я не считаю нужнымъ здѣсь говорить. Кто встрѣчалъ штундистовъ не только въ ихъ преблаженныхъ радѣніяхъ или же—вообще—

тамъ, гдъ оне счетають вужнымъ фаресействовать, а выдвль вхъ въ самомъ пылу пропаганды, тотъ, думаю, скажетъ о вихъ теже самое, что и я, именно, что эти люди способны и пойдуть охотно на все, лишь бы только смутить общественное сознание и совъсть. Здёсь я хочу укавать на два обстоятельства, которыми штундисты воспольвовались, на сколько было имъ можно, для своей цвли. Это, во первыхъ, множество и разнообразіе текстовъ св. Писанія, насающихся идолоповлонства, въ особенности же обстоятельность, конкретность и живость изображенія нікоторыхъ наъ вихъ; во вторыхъ темнота и таниственный характеръ нныхъ месть Св. Писанія, въ особенности такихъ, которыя соединены съ какими нибудь угрозами, прещеніями и облачевіями. Эти міста Св. Писавія давали (какъ и теперь дають) богатый интеріаль для превратной и зловамёренной иритеки иконопочитанія, крестнаго знаменія, благоговійнаго отношенія въ храмамъ Божіниъ и проч. Нашъ народъ питаетъ глубокое уважевіе въ Св. Писанію; но онъ мало до сихъ поръ былъ знакомъ съ нимъ. Понятно, что почти всякая утрировка Св. Писанія со стороны пропагандиста могла быть пущена въ ходъ среди народа и привести въ смитеніе совъсть многихъ. Противъ иконопочитанія пропагандисты не пропустили ни одного мъста Св. Пасанія, въ которомъ упоминается объ идодахъ или кумирахъ и вообще изычествъ, безъ всяваго стъсненія отождествляя вконопочитавіе съ идолоповловствомъ. Но въ особенности привлекали ихъ вивманіе та маста изъ Св. Писанія, въ которыхъ болве или мене наглядно и обстоятельно изображается суетность идодовъ. Таковы, вапр., слова псалма 134: "идолы язычниковъ -сребро и злато двло рукъ человвческихъ. Есть у нихъ уста, но не говорять; есть у выхъ глаза, HO HE BUARTE. есть у нихъ уши, но не слышать, и нътъ дыханія во устахъ ихъ. Подобны имъ будутъ двлающіе ихъ я всякій, ито надвется на нихъ" (15-18 ст.). Таковы же еще, напр., Ис. 44, 9. 20, гда подробно разсказывается о томъ, какъ и изъ

чего готовится идоль, Посланіе Іеремін, гдв съ замвчатель. ною обстоятельностію, живостію и наглядностію изображается не только инчтожность чдоловъ, но и упоминаются многія черты самаго языческаго вульта, и накоторыя др. под. маста. Сила отихъ мъстъ состоитъ, конечно, не въ существенномъ отношени вкъ въ почитанию св. нконъ въ православной Цервви, но въ той обстоятельности изображенія поклонства, которая даетъ много чертъ для злонамфреннаго отождествленія культа идоловъ съ почитаніемъ иконъ.--Однаво и этихъ мъстъ для пропаганды было недостаточно. Поэтому, во 2-хъ, приводились штундистами противъ почитанія иконъ и св. вреста еще такіе тексты, воторые въ сущности не имъютъ нивакого отношенія въ идолоповлонству. Таково множество текстовъ изъ Откровенія Поанна Богослова, въ которыхъ говорится объ "образв перваго звъря", сдълянномъ по повельнію втораго звъря, (дъйствующаго со всею властію перваго), которому (образу) всв живущіе принуждены были вланяться, и эдесь же-"о вачертанів", которое, по воль этого же втораго звъря, "положено будетъ всвиъ-малымъ и великимъ, богатымъ и нищимъ, свободнымъ, и рабамъ на правую руку ихъ, или на чело ихъ" (Апонал. 13 глава вся и далве). "Образъ звъря"-это, по толкованію пропагандистовъ, и есть икона, которая въ ниродъ и называется "просто" образомъ"; "начертаніе же", это-ни больше ни меньше какъ крестное знаменіе. Не смотря на крайнюю нелвиость свою, такое толкованіе этихъ мість смущало многихъ изь народа: образность давала богатую пищу фантазія народной, а террористическій характерь и тонь нівкоторых в изъ этих в мість довершали впечатление на народъ. Таково, напр., место: вто покланяется звірю и образу его, и принимаеть начертаніе на чело свое или на руку, свою, тоть будеть пить вино ярости Божіей, вино цальное, приготовленное въ чашъ гивва Его, и будеть мучимь въ огив и сврв предь святыми ангелами и предъ Агиценъ. И дымъ мученія ихъ будетъ восходить во въки въковъ, и не будуть имъть поков ни днемъ,

ни ночью поклоняющіеся звирю и образу его, и принимающіе начертаніе имени его<sup>а</sup>. Вообще говоря, Апоналипсисъ играетъ въ штундовомъ движеніи весьма важное значевіе, чему способствуеть безь всяваго соменнія таниственный его характеръ; умы варода теперь у насъ такъ тревожно и безпокойно настроены, что, кажется, готовы искать въ Писанія вепремвино чего-то небывалаго, особеннаго, почти чудовищия го: въ этомъ же отношения ничто такъ не въ состояния занять простолюдина, какъ разные звъри съ рогами, драконы, жена убъгающая отъ дракона, книга, печати. Агиепъ, старцы. свътильники и пр. и пр. И замъчательно, что все это народъ, подъ воздъйствіемъ пропаганды, старается разрэшить самъ. Конечно при этомъ бываетъ масса всевозможныхъ вымысловъ. Къ числу вымысловъ, имъющихъ у насъ громадное значеніе, принадлежить и толкованіе словь посл. въ Евр. о гръхъ "втораго распятія въ себъ Сына. Божія и ругательства Ему" (Евр. 6, 6) '), -- толкованіе, которое указываеть въ этихъ словахъ обличение врестваго знамения, полагаемаго върующими на себъ въ молитвъ. Наряду съ толками объ иконахъ, Крестъ и врествомъ знаменіи бродили у насъ весьма оживленные толки относительно храмовъ Божінхъ, или, какъ у насъ чаще говорятъ- "церквахъ". Здёсь прежде всего доказывали, что церковь есть собраніе върующихъ, а не зданіе. (При этомъ приводили тв мъста Св. Писанія, которыя говорять о Церкви какъ въ болье широкомъ, такъ и въ болъе тесномъ смыслахъ. См. догмат. Манарія, т. II, § 166 о Церкви); особенно часто приходилось мив слышать ссылки на Ме. 19, 17, 19-20. Затвив-

<sup>1)</sup> Слова эти стоять въ такой связи. Апостоль не считаеть нужнинь на тогь разь говорить о начатель учения. Впрочемь, "и это сдёлаемь", говорить онь, если Богь позволить. Ибо невосможно однажди просвёщенных и внусивших дара небеснаго, и сдёлавшихся причастинками Духа Святаго, и внусившихь благаго глагола Божія и силь будущаго вёка, и отпадшихь опять обновлять понадниемь, когда они снова въ себё распинають Сына Вожія и ругаются Ему". Евр. 6, 3—6.

возставали противъ общественной молитвы въ храмахъ и благоговъйнаго почитанія ихъ и противъ самаго названія храмовъ Божінми і); сравнивали храмы православныхъ христіанъ съ еврейскими синагогами и идольскими канищами; называли ихъ даже храмами Артемиды Ефесской. Возставая противъ всянаго значенія храмовъ и относясь къ нимъ враждебно, штундисты не преминули осудить и осмъять и все прочее, относящееся къ храму либо съ нимъ связанное: потъщались надъ причащеніемъ у православныхъ честнаго и пресвятаго Тъла и Крови Христовой (ложечной и въ крошечной дозъ), осуждали практику православных сидънья при богослуженіи, издъвались надъ церковнымъ пъніемъ, чтеніемъ, осуждали церковно-славянскій языкъ и пр. и пр.

Замвчательно здвсь еще то, что штундисты, осуждая православную ввру, особенно злобно нападали на "попівъ" и святыхъ православной Церкви. По ихъ понатію, "святі цю віру выдумалы, а попы ії піддержують". Изъ святыхъ же угодниковъ Божіихъ злоба и ненависть еретиковъ болбе всего останавливались на Святителв и Угодникъ Божіемъ Николав-Чудотворцв. Этому святителю штундисты такое значеніе придаютъ, какъ будто бы отъ него все въ Церкви Божіей пошло "не по закону". "Николай", говорятъ штундисты, "заповіді Божі покравъ", "Николай цю (православну) віру выдумавъ", "до Николая инше въ Церкві було, а після его стало вже не такъ, якъ прежде,—сталы до иконъ молыця, и все друге пішло противъ Еванголіи"... Въроятно, втому Святителю и Угоднику Божію такое большое значеніе придаютъ въ исторія Церкви потому, что онъ участвоніе придаютъ въ исторія Церкви потому, что онъ участвоніе придають въ исторія придають въ исторія потому, что онъ участвоніе придають в потому станування потому, что онъ участвоніе придають в потому станування потому потому станування потому станування потому станування потому станування потому потому по



<sup>1)</sup> Ссыдались при этомъ на слова I. Христа въ бесёдё съ Самарянкой о поклоненіи Богу на всякомъ мёстё въ духё и истине, Іоан. 4. 20—24 и слова ан. Павла въ Ареопате о Боге, что Онъ, будучи Господомъ неба и земли, не въ рукотворенныхъ храмахъ живеть и не требуетъ служенія рукъ человёческихъ... Деян. 17, 24—25.

валь въ первомъ вселенскомъ соборъ въ Ефесъ, на которомъ между прочимъ осужденъ древній раціоналисть Арій м составлена была большая половина символа въры (который, по мавнію штундистовь, есть "выдумка"). За тожь штундисты не скупятся бранью на счеть этого Святителя и Угодинка Божія: можно сказать, что имя св. Николая у нихъ играло и играетъ такую роль, какъ у раскольниковъ имя патріарха Никона. Кромъ разныхъ ругательныхъ эпитетовъ (вішалныкъ, разбойныкъ и др.), про него разсказывають еще разнаго рода небылицы... Сколь на нелъпы были многіе изъ толковъ, все-таки они всюду распространялись и производили въ сель еще большее брожение, чъмъ прежде. Выше мы говорили, что такой процагандой по селу спеціально занимались Гардашъ и Давиденко. Теперь особенно много усердія приложиль Яковь Голубець и Врыжь (солдать). Первый пав сихъ не разставался нигде съ Евангеліемъ или Псалтирью на русскомъ языкъ и вездъ (на поль, на мельницахъ, на улицъ) занятъ былъ ваньемъ, толками и спорали. Воббще сказать нужно, что ото одинъ изъ фанатичнъйшихъ штундистовъ. О состоянія его головы у насъ говорили, что она совствиъ не въ порядать, и самъ онъ близовъ въ умопометательству. Этотъ фанатичивишій быль вивств и безпокойнвишій; понятно, что при его охотъ всюду вывшиваться и не ствсняясь городить все, что только въ его въчно безпокойную голову въ дан. ную минуту войдетъ, ему иногда доставалось.

Радомъ съ втими толками шло поруганіе св. иконъ: конечно, всякій штундистъ считалъ своею обязанностію снять образа съ ихъ мѣста, но я не знаю примѣра, чтобы это смѣщеніе иконъ, на которыхъ штундистъ смотритъ, какъ на идоловъ, обходилось безъ поруганія надъ ними: бросали на землю, топтали ногами, обрекали на низкія употребленія, на виду другихъ рвали съ какимъ-то особеннымъ наслажденіемъ и съ отвратительными првговариваніями. Само собою разумѣется, что такія ихъ выходки

1

приводили въ смущение какъ постороннихъ православныхъ, такъ въ особенности привославныхъ ихъ сожителей и сожительницъ; но ничто-ни слезы, ни увъщанья, ни просьбы не могли смягчить фанатиковъ: для нихъ, важется, верхъ удовольствія составляло - подразвить своихъ единокровныхъ, посмъяться надъ ними, да потомъ еще и поразсказать другимъ, разумъется, съ разнаго рода вставками и добавленіями. Такъ, напр., крестьянинъ Яковъ Шевченко (Голубецъ), однимъ изъ первыхъ принявши штувдизмъ, всеми мърами досаждалъ своей женъ: послъдняя, напр., хочетъ иконы въ хатв сохранить, а мужъ недвеается надъ нимя: одив въ печь побросаль, другія въ землю закопаль, даже изъ нъкоторыхъ подълалъ своимъ дътвиъ сансчки. Жена постъ желаетъ хранить, у мужа, напрогивъ, въ постъ особенно расходился аппетитъ: продавъ рабочій скотъ, онъ пупилъ нарочно для себя дойную порову, чтобы поять себя молокомъ:-- на эло женъ жаритъ въ печи сало и пр. Нужно имъть въ виду, что у этого людины есть маленькія двти, которыхъ онъ тоже старается (и несомивнио успветъ) воспитать въ своемъ еретическомъ духв. Фанатизмъ этихъ "Святіхъ" и "блаженніхъ" людей не щадиль не только постороннихъ, хотя бы то и старшихъ ихъ возрастомь и выше стоящихъ по своему положевію, во даже и родителей: такъ, напр., издъвались надъ върою и чувствомъ своихъ матерей (по плоти) крестьяве-Климъ Яценко и Брыжукии Кирилло; молва гласила, что вти прекрасные люди, лишь только "прозръди", причинили изъ-за своей въры много огорченій, не исключая даже побоевъ своимъ матерямъ.

Само собою разумьется, что такая энергическая агитація не могла обойтись безъ вліянія и на православныхъ и вообще говоря,—на людей порядочныхъ. Надо имъть здъсь въ виду зависимость личнаго сознанія отъ общаго духа, господствующаго въ извъстной средъ; какъ бы ни были тверды убъжденія православныхъ прежде, до обнаруженія

въ нашей средв въ такой мврв штундоваго движенія; но при той непосредственности, съ которою досель народъ относился въ предметамъ своей вёры, общіе толки не могли мало по-малу не подвигнуть съ мъста и его духа. Стало замътно и въ нихъ нъкоторое недоумъніе, какъ бы ражавшее собою: "що жъ це таке? Чи вже жъ таки це мы неправої віры держимося, чи вже жъ таки воны більше отъ "нашихъ попівъ, та панівъ вченыхъ знають? Чи це жъ даки справди насъ попы до цеі поры обманывалы? це мовъ наші батькы жилы и вміралы безъ правоі віры? ой, неповинно такъ буты алежъ все таки треба придивиця". Недалеко отъ церкви въ тв дни оканчивалъ свое земное поприще одинъ добрый человъкъ (Аггей Ояд. Кучеренко). Это быль воистину человъкъ Божій: жизнь проводиль умфренную, во всемь отличался честностію, терпвніемъ въ трудв и добропорядочностію во всемъ, былъ онъ искрене набоженъ; въ сердцъ питалъ страхъ Божій. Онъ много лътъ служилъ при церкви, служилъ съ неослабною ревностію, безкорыстіемъ и самопожертвованіемъ, качествами, которыя становятся такъ редкими въ вывешній въкъ, насквозь пропитанный тщеславіемъ, эгоизмомъ и практическимъ матеріализмомъ, въкъ, въ который всякому сворње хочется быть "просвіторомъ", "проровомъ", "апостоломъ", или по врайней мъръ хоть "святымъ", но не скромнымъ и благоговъйнымъ трудникомъ и служителемъ у храма и Алтаря Тосподня. Столь усердно и такъ продолжительно было служеніе сего человіна при храмі, что я и теперь еще не могу представить себъ служение въ Керданской церкви безъ сего человъка. Но я вспомянулъ впрочемъ объ втомъ человъкъ не для того, чтобы хвалить его (похвала наша отъ Бога), а затемъ, чтобы сказать, что и сей человъвъ незадолго до смерти переживалъ нъкотораго рода тревогу. Мы часто наввидами его, о многомъ, многомъ бесъдовали съ нимъ, - утъщали его и вывств сами утвщались въ его болъзни и скорби, (онъ лишился жены-старухи незадолго предъ твиъ), вспоминали съ нимъ прошедшее,

старались найти утвшеніе себв при светв Откровенія въ будущемъ; но среди разговора этотъ человъкъ весьма нервяю повторять свои распросы: "ну, скажіть, що воно таке оці штувды, - чы воны що зле, че добре?"... И въ то время, какъ мы ему разсказывали и разъясняли, глубокая ЗАДУМЧИВОСТЬ ЛОЖИЛАСЬ НА ЛИЦО ОГО, ГОЛОВА ТИХО СИЛОНЯлась на грудь, и долго долго оставался онъ въ такомъ положенів... Такъ я въ въчность отошель, унося съ собой въ сердцъ скорбь и грусть по поводу событій нашего времени. И не одинъ сей человъвъ пережилъ состояніе раздумья н грусти, взирая на это повадьное увлечение значительного количества свъжихъ, молодыхъ силъ духомъ въка сего, -- на эту безумную погоню за вътромъ. Думаемъ, многіе старды тоже самое переживали, или и теперь переживають, съ ужасомъ взирая на то, что ихъ надежда-дъти, внуки и сродники не то изъ себя объщають и въ себя обнаружи-HEO OTF, HERREMO HIS GIVE GIVE GENE COST CATORS много, много думають о себъ, не расположены подчиняться рувоводству и суду не только чьему набудь посторовнему, а даже ихнему, родительскому, напротивъ, берутся даже ихъ самихъ переучивать, или по крайней мёрё клеймять ихъ званіемъ "никуда негожихъ", "старыхъ, да дурныхъ". Но если многіе твердые духомъ все-тави среди этихъ вседневныхъ и ежечасныхъ испытаній остаются върными Богу и Церкви св., то другіе оказываются не настолько сильными, чтобы претерпъвать эти испытанія до конца. Явнымъ стало то, что невоторые отцы, матери, жены м двти, прежде съ отвращевіемъ относившіеся къ штундизму и его последователямъ и за это не мало претерпававшіе, примирились потомъ съ своею долею и мело-помалу пошли (или уже готовы пойти) по тому пути, на который гналь фанатизмъ ихъ родственниковъ. Примъровъ этому не привожу; хотя таковыхъ здёсь въ виду не оденъ имъется... Но вотъ еще вниманія достойный фактъ. На Иценнівщинъ есть семейство Яценко, состоявшее недавно

изъ трехъ душъ--отца--Романа, матери--Катерины и сына --Митрофана. Съ давнихъ поръ въ втомъ семействъ было не мирно. Единственнымъ виновникомъ этого былъ отещъ, предававшійся непомірному пьянству. Катерина, - женщина добрая и очень религіозная, много терпила вмисти съ своимъ сыномъ отъ своего мужа и давно занята была мыслію, какъ бы его исправить. Много она сама модилась Богу, приходила въ священняку, (моему отцу), за совътомъ: что бы сдълать ен мужу, чтобы онъ не пиль, просила. моего отца усовъстить его и молиться за него. Отецъ мой принимался усовъщать его не только частно, но и публично; исправленія, кажется, не много было, такъ какъ это былъ совстви особенный человъкъ: къ втрт онъ не приложалъ, въ церкви бывалъ разъ или два въ году, праздниковъ не соблюдаль, никого и ничего, кромъ кабака, не зналь и знать не хотвль, правомъ отличался, какъ говорятъ, лютымъ, т. е., непокорнымъ, жестокимъ е свирвпымъ. Много натеривансь отъ его задора жена и сынъ, въ особенности, когда бываль онь въ пьяномъ видъ! Итакъ жилось не годъ, не два, а цълые десятии льтъ! Можно теперь понять все отвращение и ненависть къ водкъ у жавы и сына? Когда появился въ Керданахъ штундизмъ, то мы были удивлены известиемъ, что жена Романа Яценко съ сыномъ перешли въ штундизмъ. Ничто такъ не представлялось страннымъ, какъ эта молва. Сама Катерина, правда, предъ священникомъ опровергала эти слухи; но сынъ уже и тогда не скрывался и по настоящее время остается отпадшимъ. Въ скоромъ времени его мать-Катерина заболвла, приняла христіанское напутствіе въ будущую жизнь (исповедалась и пріобщилась), умерла и была погребена по обряду православной Церкви. Вогъ знаетъ, насколько были справедливы про нее слухи, но мив кажется, что эта женщина если и соблазнилась мишурнымъ блескомъ в чистотой штундовой нравственности, то это было минутнымъ увлеченіемъ ея и объясняется крайностію, до которой она была доведена неисправимостію своего мужа.

Итакъ, вотъ въ какомъ состоявін находились православные: одни смотрели на положение дель съ грустью и тяжелымъ раздумьемъ, другіе изміняли или готовы были измънить Церкви. Большинство же православныхъ у насъ стояли вакъ бы въ выжидательномъ положении: думается мив. что для такихълюдей православіс, конечно, лучше и дороже всякаго штундизма, но они считали для себя необходимыми воздержаніе и спокойствіе до тахъ поръ, пока крайность не принудить въ дъйствію или не настанеть удобное время имъ съ своей стороны заговорить. Видно, что ови сильно надвялись на то, что гражданская власть сама вступится за интересы православія, обуздаеть бузновъ допустить ихъ своявольничать. Какъ исполнялись эти надежды, увидимъ въ последствін. А теперь свяжемъ, что, вообще говоря, эта лучшая часть при всёхъ послёдующихъ событіяхъ, старялась держаться, по мфрф возможности, спокойно, такъ что съ виду иногда могла казаться безразличной и безучастной зрительницей фанатическихъ выходовъ еретиковъ. Между тъмъ весьма нередко изъ среды ел поднимались отдельные голоса противъ безчинствъ, многіе въ душъ, видно, сильно негодовали на безчинниковъ и выступали иногда съ горячими протестами противъ разврата въ приходъ; но въ отвътъ на такія заявленія того или другаго въ отдельности или нескольвихъ виесте бывало молчаніе другихъ, такъ что и эти вырвавшіеся обыквовенно принуждены были отступить назадъ и стать въ число сповойныхъ зрителей. А тутъ между тъмъ штундисты не скупились на разныя интриги и угрозы (въ особенности посредствомъ наговоровъ предъ начальствомъ и ложныхъ слуховъ). И вотъ, православные какъ будто силу духовную потеряли, вакъ будто отощао отъ вихъ единодушіе, и оставила ихъ увъренность въ себъ... Они были постоянно тихи черезъ мъру, дозволяя штундистамъ дълать все, что имъ угодно было. Только уже въ последстви, когда православные увидван себя чуть не въ меньшинствв, стали они сознавать, что

не слъдовало сразу штундастамъ допускать въ приходъ такъ много воли.

Но едвали кому въ это время пришлось такъ тяжело, какъ священнику. Всъ отъ вего требоваля многаго, а сами и словомъ не обиолвились въ защиту его или въ помощь ему; напротивъ, одни робостью, другіе либеральнымъ поведеніемъ скорве ободрили агитаторовъ, священивка же безжалостно унижали. Представьте себя, любезный читатель. въ такомъ положения. Вотъ васъ со всёхъ сторонъ обсыпають недоумвиными вопросами: "батюшка, ну що це таке въ насъ робыця? Чомъ де імъ Царь нічого не каже? А же теперь намъ проходу одъ іхъ не мае? Якъ же це можна? Такы пішла волність, таке паскудство теперь повелось на світі, що й врый Маты Божа. Чи воно такъ и далі буде?"... Просять батюшку прихожане непременно писать начальству. Какъ здесь долженъ по нашему поступить священнивъ? - Конечно, скажете, писать...-Но въдь писать - то еще не значить помочь двлу. Пиша и поставляя двло на судъ, можно двлу еще больше повредить. Прихожане, выдвигая священника впередъ, должны не за спиною стоять, я выступать отврыто и сибло сами вибств нимъ. Ошибаются прихожане, если думаютъ, что священникъ въ настоящее время признается такимъ лицомъ, которому такъ сразу и повърятъ, очень и очень въ этомъ ошибаются: предъ судомъ потребують отъ него очевидивищихъ доказательствъ, можетъ быть, даже болве очевидныхъ, чвиъ при другихъ случаяхъ; а есть ли возможность собрать ему самому эти доказательства? да и собравши можно ли еще быть увъреннымъ въ благопріятномъ результать, если онъ выступить предъ судомъ одинъ? Всемъ известно то, съ канимъ недовърјемъ и подозрительностію вообща относятся меогіе въ духовенству і). Но пусть даже процессъ будеть выягравъ. Важны ли будутъ результаты, если тотъ или

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Разві мало приміровь этому представляють судебние процессы противы штундяєтовь вы Хере, губ.?

иной хулитель или святотать будеть посажень подъ аресть на пять, шесть дней?-Онъ высидить эти дни съ удовольствіемъ. За то онъ будеть страдалець и при томъ страдалецъ ни отъ кого больше, какъ только отъ попа. Онъ не станетъ пенять ни на судью, ни на законъ, ни даже на твхъ, которые были свидвтелями противъ него на судв. Всему виною здесь будеть попъ. Нетъ. Не такъ должно быть здёсь. Пусть судять этихъ негодяевъ судомъ сволько угодно, но пока общественный судъ надъ ними не произнесеть надъ инми справедливаго приговора, а будеть деликатничать съ ними, какъ было понынв, не ожидать добра отъ процессовъ, подвимаемыхъ священниками, хотя бы то и отъ имени громады, противъ штундистовъ. Что пользы можеть быть теперь отъ процессовъ и всякаго рода писаній священяяка къ начальству, есля теперь еще у насъ дъла такъ обстоятъ, что подвиги штундистовъ готовы приписать чуть не мальчишеству, а всякое движение православныхъ объяснить поповской интригой... Но вотъ, съ другой стороны, Таращанское начальство поучаеть, что священникъ долженъ учить, что вся бъда отъ того приключилась, что священники не учатъ, не доказываютъ: "докажи ему, говорять, такъ онъ и поверить, а не хочешь, такъ и вини самого себя. -- Прекрасно! Вотъ и велась же проповъдь въ приходъ почти непрерывно и повсемъстно-въ церкви и по домамъ, благовремений и безвремений, съ приготовленіемъ н ex prompto. А много ли было пользы для еретиковъ? Спажуть ли, что ученіе было недостаточно, если невірующіе все-таки не повірили, сомнівающіеся не убідились, заблуждающіеся не вразумились и не исправились?... Не станемъ объ этомъ спорить: не лучше ли предать это на судъ Бога, предъ лицемъ Котораго все явно?... Но вотъ что считаю здёсь нужнымъ отъ себя сказать. Таже самая истина, которую Церковь Божів нына содержить и всякому предлагаетъ -- върному и невърному -- принесена намъ землю Христомъ, - Сыномъ Божіниъ и возвъщалась людямъ

Его Богочеловъческими устами... Чтоже? Всв ли върили Ему? Не была ли Его проповёдь въ большинстве случаевъ гласомъ вопіющаго въ пустыві... Возношусь я своею имслію въ тв чудныя, благодатныя времена, когда Самъ Вогъ посътиль насъ свыше, -- сошель на землю и возвъщаль человъкамъ тайны царствія Вожія. Вотъ Онъ-Небесный Наставникъ и Божественный Учитель на берегу моря Генисаретскаго. "И собрадось къ нему множество народа... И поучаетъ Онъ ихъ много притчами, говоритъ имъ о томъ, какъ различна бываетъ судьба сфмеви, т. е. слова Евангельскаго, бросаемаго Святелемъ на разную почву"... Ковчилась проповёдь. "Кто иметь уши слышать: да слышитъ!" возгласилъ въ завлючение ея Спаситель. "И приступивъ ученики, сказали Ему: для чего притчами говоришь имъ? Онъ сказалъ имъ въ отвътъ: для того, что вамъ дано знать тайны царствія небеснаго, а имъ не дано. Ибо вто инветъ, тому дано будеть и преумножится; а вто не имфетъ, у того отнимется и то, что имфетъ. Потому говорю имъ притчами, что они видя не видятъ, и слыша не слышать и не разумбють. И сбывается наль ними пророчество Исвін, который говорить: слухомъ услышите, и не уразумњете; и глазами смотреть будете, и не увидите. Ибо огрубъло сердце людей сихъ, и ушами съ трудомъ слышатъ, и глаза свои сомкнули, да не увидатъ глазами, и не услышать ушами, и не уразумівють сердцемь, и да не обратится, чтобы Я исцванав ихв (Исаін 6, 9-10). Ваши же блаженны очи, что видять, и уши, что слышать"... (Ме. 13 глава). Такъ была дика, груба, зачерствила почва сердецъ многихъ современнивовъ Спасителя, что и Его остръйшее паче всякаго слово не могло пронять ихъ. То былъ родъ лукавый и прелюбодъйный, необразанный сердцемъ и ушами. Самыя чудеса Спасителя на него дъйствовали мало. Какъ же могли на нихъ дъйствовать слова Его?.. Бываютъ такія состоянія, когда никакіе самые сильные доводы, нкнакія очевиди вій шія доказательства не въ состовній убівдить

человъва. Какъ можно убъдить его, когда онъ ни слушать тебя, не смотреть на тебя не хочетъ? Ведь вся суть для нашего штундиста не въ томъ, чтобы уразуметь истину, а въ томъ, чтобы больше нагородить всякой всячины, бросая одно, хватаясь за другое третье-десятое, болтая многое, и безъ толку, и при томъ иногда (по отношенію къ священнику всегда) грубо... Нътъ, не для всяваго доводы разума, хотьбы и отъ Писанія они брадись, что нибудь значать. Отъ самихъ штундистовъ намъ (въ отвътъ на доводы отъ Писанів) приходилось въ одномъ мъсть слышать такія рычи: "то, бачте, все бува въ того, якъ у кого яке понятіе (т. е., способность понимать), вы разумнійше насъ, то вы намъ и доказуете, и мы не будемо зъ вами спориця, бо вы таки більше насъ знаете... А мы більше другихъ знаемо, то мы свое имъ и доказуемъ"... Такъ и бьегъ здёсь то сооистическое понятіе, что человъкъ есть міра всвхъ вещей, понятіе, бывшее источникомъ страшной разнузданности мысли и распущенности нравовъ въ Греціи въ въкъ софистовъ. "Всякъ молодецъ на свой образецъ!... Каждый выбирай себв любое, хватайся за то, что тебв понравится, бросайте, что тажело, отворотись отъ того, что тебъ непріятно... Ищи легваго, пріятнаго, сладваго". Вотъ существеннъйшіе ввутренніе мотивы штундоваго движенія. Такіе мотивы, конечно, въжизни имъютъ свое доброе значение. Но будучи возведены въ принципъ, думаю, они будутъ не безвредны для авторитета и чувства законности... Что касается церковной проповеди въ нашемъ с. Керданахъ, то здёсь, во первыхъ, скажу, что ова говорилась весьма часто,-говорилась и по печатнымъ пособіямъ и экспромитомъ. Видно было, что православные съ любовію и благоговъніемъ ее слушали. Ходили въ церковь и, разумъется, слушали проповъдь нъкоторые штундисты-явные и тайные. Но въ большинствъ случаевъ, кажется, не было со стороны ихъ испренняго вниманія, такъ какъ они сюда шли, кажется, затамъ, чтобы имъть возможность что-нибудь подмътить, Труды Кіевской дух. Академін 1884 г. т. 1.

осудить и посмвиться, что и двлали иногда тотчасъ по выходъ изъ церкви, а иногда и у самыхъ дверей церкви. Нужно, впрочемъ, замътить, что въ церковь ходили лишь немногіе изъ штундистовъ. Большинство же штундистовъ предпочитали сидеть дома у себя, или собираться съ братіею и упражняться, если есть посторонніе, въ благочестія. а если нътъ, то въ осуждении попа, православныхъ и пр. Понятно, что для священника было еще труднае такихъ досягать своимъ словомъ. Все же таки приходилось ему съ ними встръчаться при исполненіи тёхъ или иныхъ пастырскихъ обязанностей. Но и здёсь съ неми невозможно было поговорить толкомъ. Они старались держать себя. какъ можно, дерзче и нахальное, думая, увижениемъ священника предъ другими лишить его всикаго уваженія и значенія въ приходъ. Въ 1879 году, во время обхожденія прихода СВЯЩенникомъ съ молитвою въ одинъ изъ постовъ, штундисты, очевидно, по уговору между собою вездъ встръчали его одними и тъми же словами: "ступай, ступай себъ отъ меня, я тебя знать не хочу; не хочу знать и твоего архіерея, и твоего митрополита и твоего Святвишаго Синода". Вступать съ ними въ разговоръ было совершенно безполезно, если даже не вредно. Въ отвътъ на свои слова священнику обыкновенно приходилось выслушивать грубости. Упомянутый выше Яковъ Голубець, у котораго дъти православны, осыпалъ тогда священника шелой бранью: "ты льстецъ", говорилъ онъ ему въ присутствін всего своего семейства и постороннихъ свидетелей, -- ты обольститель народный, обманщикъ, лжепророкъ и пр. и пр.; въ другихъ домахъ замътно было, что и дътей такъ понастроявали, что, при появленіи священника, они старались убъжать отъ него, какъ отъ кого то ужаснаго.

Здёсь в перехожу опять въ изображенію болёе или менёе врупныхъ фактовъ изъ дальнёйшей исторіи нашей приходской жизни. Сборища у Бузынныхъ (Саевъ) продолжались и дёйствовали на приходъ врайне развращающимъ

образомъ. Такъ какъ отсюда исходило движение по всему приходу, то священику приходилось просить увздную полицію о прекращеніи этихъ сборищъ. По поводу донесенія священника, къ приставу были вызваны въ становую квартиру нъкоторые штундисты. Здъсь имъ строго внушено было, чтобы они не собирались, а староств и сотскому приказано сборищъ не допускать. Но странно. Сборища продолжались и посав этого, --продолжаются и понынв. Вскоръ же послъ этого стала ходить по селу молва, будто штундистовъ на другой же день послв сдвланнаго имъ г. приставомъ внушенія, опять вызывали въ становую ввартиру; здёсь будто бы сказано имъ было, что запрещеніе сборищь относится собственно въ собраніямь отврытымъ, т. е., къ собраніямъ, происходящимъ на открытомъ воздухв, запрытыя же собранія, т. е. такія, которыя составляются "въ хаті", устранвать висколько не возбраняется. Не знаю доподлинно, сколько въ этомъ правды. Но мив важется, что если и допустить что вибудь подобное на дълъ, то нужно выгородить отъ прямаго участія въ этомъ самаго пристава (нынв уже на семъ мвств въ Таращъ не находящагося). Много говорили въ с. Керданахъ про нѣкоего г. Р. (христіанина изъ евреевъ), правившаго приставской канцеляріей и оказывавшаго меого вниманія К-снимъ штундистамъ. Не думаю также, чтобы нашихъ штундистовъ вызывали въ канцелярію становаго пристава во второй разъ нарочито. Они сами весьма часто ходили туда съ жалобами на какія-то обиды, на самомъ же діль, чтобы тамъ вое-что вывъдать, посплетпичать на православныхъ, да потомъ еще имать возможность и грозить имъ гражданскою властію.

Вскоръ послъ этого умерло у одного изъ молодыхъ Бузынныхъ (Саевъ) дитя 1), крещенное въ православной Церкви. Отецъ и мать етого дитяти были уже штундисты.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Дочь Наталія трехъ літь.

Явно было, что и дитя свое они погребуть по штундовому. Но забсь противъ штундоваго погребенія возстало православное общество. Во первыхъ, православнымъ не хотълось допустить штундистовъ хозяйничать на своемъ кладбицъ; во вторыхъ, оно считало не заковной претензію штундистовъ на погребение дитити, крещениаго въ православной Первы. Поэтому громада чрезъ сельского старосту заявила отцу умершаго, что она не допустить погребств его дитя на общественномъ владбищъ его братіи. Тогда Бузынный заявиль чрезъ старосту, что онъ согласень, чтобъ погребаль батюшка. Сельскій староста пригласиль отъ имени громады священника для погребенія съ заявленіемъ, что и отецъ умершаго дитяти согласенъ на это. Между тъмъ на оявазію въ Бузынному стала собераться, вакъ мъстная, такъ и окружная братія, которой набралось весьма порядочно-всего было человъкъ 20 мущинъ, не считал женщинъ. Были здась штундисты Таращанскіе и Керданскіе (явные и тайные), а можеть быть и штундисты другихъ мъстъ. Этотъ сбродъ фанатиковъ, какъ видно, былъ окзальтированъ до высшей степени. Особенно отличались здёсь штундисты Таращанскіе (Мовчаныкъ, Колесниченко, Никонончукъ). Они ръшительно воспротивились исполненію желанія православнаго общества (на что въ начале быль, какъ выше сказано, согласенъ и отецъ дитяти) и постарались дать настоящему двлу другой оборотъ. Посланъ былъ вто-то (кажется, самъ Бузынный, отецъ умершаго дитати) въ Таращу, въ обычное пристанище штундистовъ, съ жалобами на сельскаго старосту, который будто бы по своему личному произволу не даетъ отцу погребсти свое дитя. Штундисты были увъраны благополучномъ результатв своихъ жалобъ со стороны Таращанскаго начальства, и кажется, имвли, къ тому какія то ручательства. Но тутъ еще предстояла опасность... Съ мнвуты на минуту ожидали прибытія священника съ причтомъ. Приходилось действовать по вдохновенію, не дожидаясь, пова получится письменное разрышеніе полиціи. И

вотъ штундисты подняли гробъ и понесли на кладбище съ пвніемъ своихъ песней. Здесь было много и православнаго народа, говорять, человъкъ около 300. Это были прежде всего любопытные, выжидавшіе, что-то будеть дальше. Много было здесь, конечно, и такихъ, которые прежде сильно ратовали противъ погребенія штундистовъ. Но эти люди, кажется, были теперь смущены слухомъ о томъ, что полиція приняла сторону штундистовъ и приказала староств не препятствовать штундовому погребенію. Шествіе штундистовъ только что началось. Между темъ въ конце улицы повазался причтъ, шедшій, по приглашенію, въ погребенію. Процессію тотчасъ остановили. Священникъ, совстыть ничего не знавшій о какомъ бы то ни было разрівшеніи пристава (да и не ожидавшій его) съ твердостію подошель во гробу и обратился въ пришлымъ штундистамъ съ такими словами: "вто вы такіе? что вы здёсь возмущаете народъ? Кто далъ вамъ право распоряжаться эдісь въ моей пастві: Я здісь поставлень пастыремь, а не вы"!... Одинъ изъ бывшихъ здёсь Таращансвихъ штувдистовъ. (по прозвищу, какъ впоследстви уже быдо узнано, Никонончувъ), человъвъ весьма грубый и видомъ свирвный, возгласиль всенародно: "якый ты тутъ пастырь? Не пастырь ты, а вовкъ и разбойникъ 1... Здесь наглость фанатиковъ сказалась во всей силь; но съ тъмъ вивств съ самимъ православнымъ народомъ случилось въчто-столько же странное, загадочное, сколько и печальное, горькое... Когда эти слова были сказаны фанатикомъ, въ громадной толпъ народа послъдовало молчаніе. Священвикъ, разумъется, не отвъчалъ ни слова на эти ругательства. Овъ началъ погребение. Между тъмъ брань штувдиста-фанатика ("прозръвшаго"!) долго еще продолжалась. Говорять, что онь даже грозился убить священника и въ земдю зарыть его; при этомъ не иначе называль священика, вакъ браннымъ непечатнымъ словомъ. А чтоже православные? Ужели они ничего не дълали? не вступились за

честь и достоинство священника, котораго сами же пригласили? Ужели изъ 300 человъкъ православныхъ не нашелся ни одинъ, чтобы по крайней мъръ обуздать ругателя?-Да!... Съ горечью въ сердце заявляю это. Если бы лично мив не были знакомы многіе изъ бывшихъ тамъ, которыхъ твердую въру во Христа, горячую любовь въ Церкви и привазанность къ священнику я очень хорошо знаю, то пришлось бы высказать по поводу настоящаго случая довольно отрадныя заключенія. Но, мев кажется, здёсь дёло случилось вовсе не по индифферентизму къ въръ и не по хододности отношеній въ священнику... Бывають извъстные моменты въ жизни какъ каждаго человъка въ частности, такъ пожалуй и массы, когда у нихъ какъ бы замираетъ сознаніе, и они не въ состояніи дать себъ яснаго отчета въ томъ, что съ ними дълается и что нужно имъ предпринять въ извъстныхъ обстоятельствахъ. Такіе моменты, я думаю, чаще всего бывають на степени переходнаго состоянія... По обыкновснію, правильно, ровно и тихо течетъ струя жизни (частнаго лица или цвлаго общества) къ той цвии, которая ей предуказана; вдругъ на ея пути встрътились преграды. Пока эти преграды малы, течевіе ея идеть, правда, съ большимъ обыкновеннаго шумомъ, но все таки безъ остановки и безъ перемъны направленія; оно даже грозить силою своего стремленія сдвинуть съ своего пути эти препятствія и увлечь яхъ за собою. Но вотъ проходить время, и оти препятствія осъдають и ложатся будто бы прочно въ русло жизни, а своей массой грозно выдвигаются они супротивъ течевія ся. Не пронвойдеть ли тогда ивкотораго замівшательства и остановки въ самомъ теченів?... Обратите здёсь вниманіе на усиленную пропаганду, которая, быть можеть, тогда уже приготовила разділеніе въ православномъ обществі, а затімъ на постояныя угрозы православнымъ со стороны штундистовъ строжайшей отвътственностію предъ судомъ за стъсненіе производа ихъ и въ особенности-на всеобщіе слухи въ народъ о покровительствъ таращанскаго начальства штунine. Fraisi na

leff E

īsn Lit

nen Let

12 5 TH 1 CH

i II II II

11:

है। ब इ

17. 医二十二

¥ E I

дистамъ. Я полагаю, этихъ обстоятельствъ было достаточно, чтобы парализовать въ данную минуту силы и подавить духъ народа. Уже послъ погребенія быль получень оть становаго пристава "приназъ" сельскому старостъ не препятствовать погребенію штундистами дитяти. Такъ какъ предписаніе пристава староств было очень коротко и казалось неосновательнымъ, то священникъ формальнымъ порядкомъ просилъ (а не требовалъ) пристава разъяснить ему основаніе, на какомъ имъ дано старостъ такое предписаніе. Въ отвътъ на это подучено имъ отъ пристава Колтоновскаго такое отношеніе (отъ 27 Мая 1880 г. за № 2606). "Г. Приходскому Священнику с. Керданъ. Въ отвътъ на ваши отношенія за MeM 19 и 29 имъю честь увъдомить В. Преподобіе, что, хотя законъ и не представляетъ Вамъ права требовать отъ меня объясненій: "на какомъ основанім я разрівшиль штундисту погребсти умершую Наталію Бувынную З-хъ льтъ", но исполняя долгь въжливости, считаю нужнымъ объяснить, что ни одна статья закона не обязываеть никого изъотступившахъ отъ православія непремънно приглашать священника для погребенія і). Приглашать его зависить отъ доброй воли и нътъ права заставлять 3). Отецъ Бузынный Авксентій, конъ отпавшій отъ православія, не захотель приглашать васъ для исполненія обряда погребенія, а такъ какъ сельскій староста не даваль ему похоронить безъ васъ свою дочь в), то и и дозволиль предать тело землё на православномъ владбищъ, такъ вакъ другихъ мъстъ для погребенія штундистовъ не положено. Давая староств разръшеніе, я вивств съ твиъ поручилъ ему не допускать сборица штун-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Не мёсто здёсь возражать канцелярскимъ юристамъ 1 стана Таращ, уйзда. Но я голько скажу: статьи Росс. Государственнаго закона не говорять и того, чтобы дитя, врещенное въ Православін, хоронить по штундовимъ обрядамъ.

<sup>3)</sup> Наито не думаль бы въ громадѣ объ этомъ, если би штундисты сами не обнаруживали понолзновеній хозаймчать посвоему.

<sup>\*)</sup> Касъ врещенную въ православін, и не одинъ староста, а православе
ная громада,

дистовъ 1). Такъ-то кончилось второе двло штундистовъ съ православными изъ за права погребенія ими на правосл. кладбищв. Ниже мы еще одно такое двло встрвтимъ. Что же касается оскорбленія, нанесеннаго священнику публично въ присутствіи такого громаднаго стеченія народа, то, кажется, увздное начальство, не смотря на представленіе ему объ этомъ со стороны самаго оскорбленнаго священника, ничего по поводу его не предпринимало. Такимъ образомъ штундисты нашли себв въ таращанской полиціи защиту и покровительсто, а православный священникъ остался при одномъ оскорбленіи, безъ удовлетворенія.

Въ то время, какъ вопросъ о правъ погребенія штундистовъ на православномъ кладбищь (и при томъ, какъ было въ обоихъ предшествующихъ разахъ, дътей, крещенныхъ въ православіи), оттягивался на дальнъйшее время, проще разръшился въ приходъ по отнощенію къ штундистамъ вопросъ брачный. Самый меньшій изъ Бузынныхъ (Саевъ), Артемонъ, женился на дочери Болкунскаго штундиста Ивана Лявы. Объ этой свадьбъ разнеслись слухи еще задолго до нея и, конечно, вызвали разпые толки. Самый болтливый изъ штундистовъ Яковъ Голубець со

<sup>1)</sup> О каконь это поручении здёсь говорится; устиомъ или письменномъ? Кажется, въ томъ приказъ старостъ, въ которомъ было разръшение погребсти дитя, не было сделано этой оговорки. Если же во всякомъ случае такъ жан ниаче действительно было дано поручение старосте не допускать сборища штундистовь, то съ какой же стати это сборище допущено?... Почему это староста, такъ ратовавшій противъ допущенія штундистовъ къ погребенію, не нашелся воспротивиться сборищу и процессіи штундовой, хотя бы именемь самаго пристава? Кажется, что здесь было поступлено такъ, что разрешение было передано староств письменно, а поручение сдвлано устно. Если это было такъ, то для существа діла било все одно, что такого порученія (противь' сборищь штундистовъ) и не было дано. Въ самонъ деле, въ то время ванъ разрешение старость погребсти дитя дается на бумагь во всеобщее свыдыне, поручение не допускать сборища штундистовъ дается устно и какъ бы частнымъ образумъ. Могли дь верить штундисти тому, что говориль староста хоть бы и отъ лица пристава, но чего нать въразрашения, принесенномъ чревъ ихъ руки? Не прицишутъ ли они это обять произволу старосты?.

смъхомъ повъствовалъ, что онъ самъ будетъ вънчать Артемона съ Дявиной дочкой. Вънчалъ, или проще совершалъ
благословение союза какой-то старшій щтундистъ. Была
выдана имъ священнику какая то записка о бракосочетания,
(въ какихъ словахъ, не помню). Тъмъ съ виду дъло и кончилось. Но важно то, что въ народъ утверждается раціоналистическая мысль, какъ о самомъ таинствъ, такъ и о
способъ его совершенія.

Собранія штундистовъ у Бузынныхъ (Саевъ) бывали каждый воскресный день. Собранія эти были обыкновенно очень многочислениы. Сюда стекалась штундовая братін, кажется, изъ очень отдяленныхъ мість. Кромів чтенія занимались здась паніемъ, и паніе это было такое сильное, что слышно было по всему селу отъ края до края. Часто сюда наважали или заходили развые руководители штундазма и такъ называемые пресвитеры (Особенно часто посъщали Керданскія собранія Таращанскіе штундисты: Мовчанокъ, Колесинченко, Никонончукъ и др. Кажется им одно собраніе не обходилось безъ таращань). Эти прівзжіе и приходищіе весьма мпого значили въ дёлё утвержденія и распространенія у насъ штунды: они являлись къ намъ, какъ хравители и передатчики всего, что преподають ивмецкіе пропагандисты изъ Херс. губ. и наши новоотступники въ Петербургъ. (Эти люди служатъ вообще живою связью между нашимъ простымъ народомъ и тъми личностями или, можетъ быть, какимъ нибудь союзомъ, которымъ эта пропаганда принадлежитъ своею иниціативою и направленіемъ). По временамъ совершалось у нашихъ штундистовъ причащеніе или преломленіе хліба. Необычайность штундовыхъ собраній и своеобразный характеръ ихъ привлекали сюда множество православныхъ. Слушая и смотря на все происходящее здысь, православные, въ простоты сердечной, инотда даже противъ своей воло, -- могли заражаться и заражались новизной. Вотъ какъ это происходило.

Въ этихъ собраніяхъ не обходилось безъ нівкоторы хъ

вофектныхъ сценъ, которыя у штундистовъ, въ особенности на первыхъ порахъ, бываютъ часты и служатъ какъ бы непосредственнымъ следствіемъ того новаго состоянія, которое наступаетъ въ сердцахъ и мысли новообращенныхъ. Бросивъ свое завътное наслъдіе - въру отцевъ, эти люди всею душею предаются новому ученію, съ твиъ вивств наступаетъ въ нихъ и новое состояніе, которое різко выдается въ нихъ, особенно на первыхъ поракъ по ихъ отпаденія. Чтобы дучше понять это состояніе, нужно обратиться въ самому ученію штундистовъ. Хотя это ученіе у штундистовъ выражено въ особомъ исповеданіи, однако на практикъ оно усвояется не въ видъ какой нибудь опредъленной формулы, а скорве въ видв направленія, въ которомъ уже потомъ имветъ приложение и штундовая формула въры. Итакъ, въ чемъ же состоитъ это направленіе?-Чтобы хорошо его понять, следуеть обратиться въ брошюрамъ Петербургскаго Общества духовно-вравств. чтенія. распространеннымъ у насъ въ большомъ числъ ). Вотъ что онъ проповъдують: "въруй въ Господа нашего Іпсуса Христа, какъ Единаго Ходатая нашего, и ты непременно спасешься. Не подагайся на діла твои: они не оправдывають, и не спасуть тебя. Подумай лучше о томъ, накъ Спаситель любить тебя: Онь ли не отпустить тебь граховь твоихъ? Только въруй въ Него, и Онъ непремънно тебя, хотьбы ты быль какой тамь угодно грешникъ". Слова "въруй", "только въруй въ Него" особенно часто повторяются въ этихъ брошюрахъ, и не напрасно: они обозвачають то основаніе, на которомь у нась въ настоящее время производится перестройна личности. Въ нихъ-то собственно и заплючается новое благо. Они то именно и состав-

<sup>1)</sup> Я впрочемъ не утверждаю, что этих направленіемъ или "благомъ" ми обязани исключительно распространенних у насъ брошорамъ. Приняго оно въ нашихъ мёстахъ, конечно, изъ Херсон. губ. отъ колонистовъ. А брошори Общества духовно-правственнаго чтенія лишь помогали, да и тенерь помогаютъ его распространенію и усвоенію.

ляють новое Евангеліе или Благую Вість. Съ перваго взгляда можетъ показаться страннымъ то, какимъ образомъ начало въры, принимаемое у штундистовъ, какъ закваска, можеть играть такую важную роль въ передвлявличности. Въдь и въ православной Церкви въра тоже принимается какъ первое условіе нашего освященія и спасенія. всмотраться ближе въ то, что проповадуютъ наши новые учители, то окажется, что самая въра понимается у нихъ слишкомъ одностороние. Когда говорится ими: "въруй", то дълается обращение собственно не ко всъмъ силамъ души, а исключительно къ уму и сердцу 1). Въра у нихъ является исплючительно какъ увъренность человъка въ свое спасеніе чрезъ Інсуса Христа, какъ убъждение его въ томъ, что онъ уже оправданъ, спасенъ, что уже ничего больше ему для спасенія не нужно, что все необходимое для этого у него уже есть. Танимъ образомъ здёсь проповёдуется вёра по преимуществу съ характеромъ созерцательнымъ. Двятельная же практическая сторона въры не какъ нибудь случайно игнорируется, а напротивъ намеренно устраняется или прощеотвергается. Понятно, что, въ такой односторонней постановив, ввра не можеть быть принята твиъ, кто сохраниль въ себъ здравомыслія настолько, чтобы понимать, что въря должна быть совокупнымъ актомъ всъхъ силъ нашей души, а не нъкоторых в только 1). Вивств съ воспріятіем в такой нары на-

<sup>1)</sup> По ученію правося. Церкви, "візра есть свободное принятіє и усвоеніе человівсомь, встим силами его души", (слід. умомь, волею и сердцемь), "тіхъ истинь, которыя Богь благоволиль открыть намь во Христів для нашего освященія и спассиіа". (Догм. Богосл. Макарія, т. 2, § 197, стр. 299).

<sup>2)</sup> Въ связи съ этемъ становится понятнымъ и то, почему самыя брошоры у насъ дъйствуютъ на людей весьма различно. Въ большинствъ случаевъ онъ даже для простолюдина кажутся скучными. Чтеніе Евангелія, Дѣявій нли Посланій Апостольскихъ услаждаетъ духъ нашъ, но чтеніе этихъ брошоръ наводитъ на дущу нашу такое состояніе, какое получается въ насъ, напр., отъ однообразнаго скрипінія немазанныхъ колесъ въ теліять, или — какое наговлется на насъ завываніями осенняго вітра. Да и удивляться тому нечего. Евангеліе, Дѣянія и Посланія Апостольскія затрогивають всю нашу душу. Эти же брошоры играють все лишь на одной струнів, да и то какъ-то не умізю и пискляно: только и слышно отъ нихъ, что вітруй, вітруй, пожалуйста, вітруй. Читая ихъ,

чинается тоть жалкій перевороть, о которомь я сказаль выше. Не трудно человьку вообразить, что онь уже спасень, оправдань. Лишь только это съ человькомь случилось, говоря иначе, лишь только онь "прозрыва", туть наступаеть въ дулив его великая радость. Голова его сразу отуманивается парами самаго одуряющаго мистицизма. Онь вдругь воображаеть себя ничьмь инымь, какь Вожіимь избранникомь, Божіимъ сыномь, святымь. Онь не помнить уже своихь прежнихъ грыховь, онь почти не знаеть о своей грыховной природы, склонной ко злу; онь не думаеть о борьбы съ своими дурными наклонностями; все это теперь для него пустяки, даже какъ

невольно спрашиваемь себя: "да что же это такое? Чего жь это здёсь хотять? Ну, я върую, чего же сще отъ меня хотять?" Читаешь далве и опять здъсь слишешь тоже самое; вавъ будто хогять сказать тебъ: "ноть ты таки, пожалуйста, непремънно върув". При этомъ неръдко кинутъ еще словечко: "не полагайся на дъла"... Да нотомъ снова начинають пъть о въръ. Для человъка съ здравымъ умомъ и прямой душей эти завыванія такъ и останутся завываніями. И бросить онь ихъ, какъ приторния, какъ "чудния". (Если народъ и много читаетъ ихъ, то отъ того, что они даровыя, а другихъ книгъ у него почти и втъ). Но есть такія личности, которынъ эти взыванія приходятся по вкусу. Воть человакъ, обособленный отъ среды, въ которой онъ прежде жилъ, оставившій зав'яты и преданія своихъ предвовъ... Къ нему обращаются такъ же съ словами: "віруй, вірув... только тебі этого и нужно... можешь обойтись и безь діла... Будеть ля такой человъкъ отвъчать: "я върую?" А туть еще слова: "только тебъ и нужна въра... безъ дълъ можно обойтись"... Это ужъ очень ему по душъ. И воть для такого человъка эти взыванья не пройдуть безплодно, и онь рано или поздо отзовется на нихъ съ полимиъ сочувствіемъ. Понятно, что в расположенный къ принятию этой въры не сразу же ее постигаеть. Отъ него требуется нзвъстное напраженіе, чтоби нівкоторымъ образомъ соврушить въ собі здравый симсять и повергнуть его въ бездну инстической върм. Поэтому штундисти обыкновенно говорять тімь, которые не находять вь эгихь брошюрахь предлагаемаго ния блага: "читай-лишинь та дунай, дунай та читай, то може таки й додунаеся; може Бегь тебе наставить ... И воть, человые начинаеть вчитываться. Онъ слышеть взыванья о вере и испыгываеть свою кушу,-оказывается, что онь вакъ будто действительно не веригь; онь судорожно выплинвается, усиливается "вірить". Напраженіе не проходить напрасно. Наступаеть моменть, когда онь скажеть себь: "я уже върю, върю"... Тогда уже цель досгигнута: благо пріобрытено, спасеніе получено... Наступаеть торжество. Душа преисполняется радости и веселія. Въ ней происходить настоящій "брачный пирь". И все это совершидось какь-то внезанно, что называется, ни съ того, ни съ сего. Дажэ о брачной одежь не позабривнов, да что не позаботнямсь?-признали для себя эту заботу ажиней. Воистину чудо!

будто для него никакого значенія не имфеть: онъ воображаєть себя только въ состояни избрания, усыновления, святости. Отъ этого и двери райскія кажутся ему такъ доступными, путь къ царствію небесному кажется ему такъ легкимъ, спасеніе его такъ вфрымь, что онъ уже готовъ бредить о рав, о Богв и святыхъ, которыхъ онъ тамъ видитъ, о своемъ блаженствъ, которое онъ уже и теперь какъ бы испытываеть. Каждый обращенный старается показать себя предъ другими благодатнымъ сосудомъ: выражается это прежде всего взглядомъ, который всегда двлается кавъ-то изъ-подъ-лобья; затёмъ штундисты заявляють и о присутствія въ своемъ сердців чего-то особеннаго: "ой, ой, ой... такъ, ей Богу, и чую, якъ щось въ міні ворушиця, осьдечки, осьдечки (указывая противъ сердца), ой, ей Богу, такъ и чую, якъ щось ворушица"... А то, говорятъ, не ръдко во время собраній кто вибудь одинъ или всв вдругъ становятся на колвна или ложатся на землю, при чемъ втонибудь импровизируеть проповёдь или молитву, въ родё, напр., такой; "Господи прости мене, Господи помилуй мене, Господи, благодару Тебе... А ты, моя стара Хымко, (Евонмів, жена стараго Сая-умершая) теперь въ пекли тамъ мучиса"... При этомъ неръдко заливаются слезами. Могли ль присутствовавшіе тамъ выносить равнодушно такія врълища? Я самъ испыталъ на дълъ нъкоторое волневіе, когда, летъ 5 тому назадъ, увидель въ Тараще бродягу Козловскаго, какъ онъ (въ домъ городскаго надвирателя Недавъцваго), предъ вачаломъ проповъди упалъ на колъна и сталь читать изъ Евангелія на русскомъ языкъ разные тексты. Самые тексты Писанія мив извістны, и не представляли мев чего нибудь особеннаго; но картинность, съ кавою они были читаны, произвела на меня свое впечатлъніе: представьте вы себъ человъка, стоящаго на кольняхъ въ благоговъйной позъ, читающаго Писаніе довольно гармоническимъ теноромъ, съ нъкоторой дрожью въ голосъ и слезами на глазахъ; и по мъръ углубленія въ чтеніе голосъ

его усиливается, дрожь заміняется легкими вздохами и даже всилипываніями, а слезы изъглазъ ручьями разливаются по лицу... Не скажете ли вы, православный читатель, того, что и я подумаль тогда въ сердці: ність, этоть человівить, конечно, ошибается, но ошибается искренно... Увы! говоръ съ нимъ показалъ, что у него слезы сами собою, а убъждение само собою... Пришлось послъ сего сказать: "нътъ, можно плакать и не отъ искренняго убъжденія... ... Есть слезы личнаго горя, есть слезы жалости о несчасти другаго; но и есть слезы безсильной злости, есть слезы притворства и лицемфрія, и есть слезы, зависящія отъ привычви; конечно, Богъ, испытуяй сердца и утробы, лучше насъ въдаетъ источникъ слезъ всякаго. Но съ своей стороны лично я полагаю, что этими втораго рода слезами въ большинствъ случаевъ и были плаванья въ собравіяхъ нашихъ Такъ и смотръли на нихъ лучтие и болъе штувлистовъ. разсудительные изъ нашихъ православныхъ. Но были и такіе, которые, смотря на происходящее здівсь, сами заражались нёкоторой восторженностью; съ ними плакали вместв (слезы, какъ и смвхъ, ввдь заразительны), вмвств умилялись, и такимъ образомъ мало по малу сближались со штувдистами и, пожалуй, духовно съ ними сроднялись. Тогда уже не тажело было этимъ последнимъ сказать и къ Церкви Христовой - прости". Вотъ вамъ одинъ изъ такихъ приміровъ. Одинъ изъ здішнихъ молодыхъ престыянъ, довольно порядочный и добрый человъкъ, сначала по близости штундовыхъ собраній, изъ любопытства сталь ходить туда, и тамъ увлекся видънными тамъ сценами. Штундисты плачутъ, и онъ плачетъ, и, кажется, вдоволь здёсь онъ выплакался. Жена его, женщина очень разсудительная, и исврение любящая Церковь Христову, заметила въ муже своемъ перемвну и стала удерживать его отъ посвщеній штундовыхъ собраній. Мужъ все-таки ходиль туда: "такъ щось мене туды и тягне... Якъ поплачу тамъ, то наче легче становиця... такъ тоді тобі робиця гарно, дуже гарно"... Ходилъ онъ и въ церковь. Въ настоящее время онъ уже, кажется, штундистъ.

Въ нашемъ приходъ есть десетва два-три такихъ крестьянъ, которые досель кое-какъ умъли читать: это были частію школяры старой церковно-приходской школы, частію же солдаты, научившиеся письму нъ военной службъ. Некоторые изъ этихъ грамотниковъ съ жадностію накинулись на еретическую новинку, безъ разсужденія принядись за усвоеніе ея и савлались самыми отчаянными и злобными противъ православія штундистани '), другіе, напротивъ, отнеслись съ благоразумной сдержанностью, иные даже съ ревностію добрыхъ сыновъ Церкви. Эти другіе стали въ оппозицію противъ штундистовъ-книжниковъ, стараясь ихъ опровергнуть и образуметь. Въ восиресенье 5 августа 1880 г. въ цериви послъ литургін я получиль оть одного изь таковых в ревнителей православів, унтеръ-офицера Трофима Денисовича Яковенка (онъ же и Самсоненко) такую записку: "Не во гивиъ вашей милости, осмъливаюсь попросить у васъ какую-нибудь хорошую книгу для передачи (другимъ) православной Христовой Въры, вавъ учила и учитъ православная Христова Церковь. Я бы душу свою положиль, только бы подать хорошій совъть, чтобы они (штундисты) были хорошими христіянами и слівдовали бы хорошею дорогою, воторую Сынъ Божій написалъ и передалъ для насъ своими апостолами". Не помню, какую именно мев довелось тогда дать книгу. (Потомъ этому ревнителю православія-грамотнику приходилось давать не одну книгу). Но скажу здёсь, что этотъ случай послужилъ для насъ (моего отца и меня) несьма не малымъ утв. шеніемъ. Видно было, что не оскудьла еще въра въ духовномъ Изранав, что есть и между грамотными такіе, которые не надивваются своямъ крошечнымъ въденіемъ, не замы-



<sup>1)</sup> Какови: всё три Саения, (однат изт Саенковъ—Бувнанихъ—Жаритонт умерь въ этотъ мясотър, крестьянинъ Яковъ Голубець, солдатъ Стефанъ Бузинний (мишка), Адріанъ Оксаният и примелецт въ Керданахъ С. Степченко, всё уже перекрещениме въ Кердановской рікт Котлуъ.

наются отъ Церкви, не берутся поучать, нуждаясь сами въ ваучени, что, вступая въ споры съ врагами православія. они ищутъ руководства Церкви (какъ учила и учитъ православная Христова Церковь). Итакъ нужно было поспъшить на помощь доброму желанію. Здісь въ нашемъ представленій вырисовалось во всей своей практической пригодности учреждение праздничныхъ бесвдъ съ народомъ, хотя, впрочемъ, мысль объ этихъ бесъдахъ и прежде занимала насъ, и мы еще прежде этого случая порвшили завести православныя собестдованія съ народомъ по празднячнымъ днямъ. Празденчные беседы, вазалось намъ, суть лучтій способъ въ взаимнообщенію нашему ст народомъ, въ распространевію въ немъ здравыхъ понятій віры, а вмісті съ тімъ и въ отвлеченію его какъ отъ праздности, такъ и отъ самочинныхъ сборищъ. Но какъ однако взяться за это дело? Было очевидно и примърами доказаво, что одному священнику безъ посторонней помощи нътъ никакой возможности заняться съ успъхомъ этимъ дъломъ. Во время каникулъ можно было воспользоваться моею помощію. Итакъ, мы ръшили не откладывать. Но гдв и какъ открыть эти бесъды? Самое лучшее было бы устроить ихъ въ школъ или при церкви. Но школа почти въ разваливахъ, а церковь на окраинъ села. Неожиданный случай помогъ дълу. Въ одинъ изъ воспресныхъ дней въ іюдъ мъсяцъ проходиль я по Яценвовщивъ. По обывновению у Слевъ въ избъ происходило сборяще. Слышно было оттуда пъніе. Примо противъ этой избы на улицъ сидъло человъвъ около десятна православныхъ. Поздоровавшись, я спросиль, о чемъ они туть толкують, и что делають. "А такъ собі сыдымо", отвъчалъ одинъ изъ нихъ, извъстный своимъ примодушіемъ; довъ штувды співають собі та чытають, а мы щожь будемо робыть?... якъ е въ кого гроші, то въ корчму піде, а нема, то такъ собі сыдышь, якъ оце мы тутечка"... Разговорившись съ ними, я предложилъ ямъ завести свои собственные православныя собранія, на которыхъ бы намъ можно было въ праздники почитать что нибудь и попать отъ

Божественнаго. Собеседения отнеслись на этому са большою охотою. Было здёсь же предположено-собираться для благочестивых упражненій у престыянина Ниппеора Брыжа, жоторый предложиль намь для этого свою еще не совсимь достроенную избу, находящуюся какъ разъ противъ хаты Саевъ, въ которой происходили штундовыя собранія. следующее воспресенье за богослужениемъ была сказана проповаль на тексть: "еретика, посла перваго и втораго вразумленія, отвращайся, зная, что такой развратился в грвшить, будучи самоосуждень". (Тит. III, 10, 11 ст.). Здёсь прежде всего на примърахъ Св. Ап. Іоанна (въ Ефесъ въ отношенін въ Керинеу) и Ап. Павла (См. 1 Кор. гл. 5) показана необходимость отвращаться отъ сообщества съ еретивами и изображены дурныя последствія худыхъ сообществъ 1), а также и намишнихъ словопреній 1). Затвиъ . увазава необходимость взаямнаго, болве твснаго общенія православныхъ, между прочинъ посредствомъ бесёдъ и разныхъ благочестивыхъ упражненій вы въръ и предохранения отъ заблуждений . Проповъдь закопчена воззваніемъ нъ православнымъ съ приглашеніемъ нхъ посъщать собранія, которыя на літнее время будуть вестись въ предвазначенномъ мъсть подъ въденіемъ и по благословенію нашего пастыря. Въ посльобъденное время часовъ около 12-ти беседы отврыты были саминь отцень моинь въ домъ Нивнеора Брыжа. Предъ началомъ была по осо-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Не обманывайтесь; худня сообщества развращають добрые прави", 1 Кор. гл. 15, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Сіє наноминай, закливая предъ Господомъ, не вступать въ словопренія, что на мало не служить къ пользі, а къ разстройству служающихъ. Старайся представить себя Богу достойнимъ, ділателенъ неукоризненнимъ, візрно преподающимъ слово истини. А не потребнаго пустословія удаляйся; нбо они еще болів преуспівать будуть въ нечестія. И слово ихъ, какъ ракъ, будетъ распространяться... Но твердое основаніе Вожіе стоитъ, иміл печать сію: позналъ Господь Своихъ; и да отступить отъ неправди всикій, исповідующій имя Господа. 2 Тим. 11, 14—17; 19. и I Тим. 6; 3—5.

<sup>3)</sup> Приизръ первоиствующих христіань,—ихъ единодушное участіє въ собраніяхь. Дзян. 5, 12; 2, 42; 5, 14 и пр.

<sup>4)</sup> Здёсь прекрасний натеріаль доставиль псалонь 118-й.

Труди Кісв. дух. Авад. 1884 г. т. І.

бому чинопоследованию совершена отцемъ моимъ соответствующая цели молитва ко Господу. Затемъ начались чтенія. Прочитано отцемъ моимъ воскресное Евангеліе съ объясневіями; было потомъ еще что-то прочитано (изъ Четьи-Минеи, кажется, — сказаніе о происхожденіи древъ Креста Господня; впрочемъ хорошо не помню). После этого отецъ сдалъ беседы на мои руки, заявивши, что ему нетъ возможности вести это дело непрерывно и системътически, при постоянныхъ отвлеченіяхъ по приходу. После этого у насъ пошли беседы каждый воскресный день и праздникъ большой ли или малый. Но прежде, чемъ разсказывать объ этихъ беседахъ, какъ происходили оне у насъ и какое значеніе имели (точне сказать — какое впечатленіе произвели въ нашемъ приходе), разскажу здесь еще объ одномъ происшествіи у насъ въ тотъ день.

Въ то самое время, какъ мы открывали и вели праздничныя беседы, въ хате Сая происходило что-то необывновенвое: "есть", говорили намъ, "и штувдовой пресвитеръ". По окончаніи беседъ, мы-я и отецъ-решились зайти въ самое сборище штундистовъ: оно оказалось состоящимъ изъ крестьявъ Керданскихъ, Болкунскихъ и нъкоторыхъ чужестороннихъ. (Ивъ Косявовки, Кучковки, Малой Волнянки и др.). Пресвитеръ Өеофилъ Гардовскій, какъ после намъ объясняли, быль изъ дер. Кучковки; при насъ же онъ назваль себя таращанскимъ мъщаниномъ. Когда отепъ пожелаль знать, вто и откуда здесь посторонніе, то они, по почину самого Гардовскаго, съ большою развланостью открывались. Ихъ стали переписывать. Всв держали себя спокойно и чиню. Только одинъ довольно пожилой человъкъ (изъ Косяковки) отпустиль на нашъ счеть остроту (и то впрочемъ безъ признаковъ злости или горячности): а може", сказаль онь, "вже нема, на чому й писать?... Писали мене богацько разъ, алежъ нема ціому ніякой вады"... Штундистамъ все-таки объявлено было, что ихъ собраніе незаконно, что если имъ угодно собираться для чтенія, то пусть не отделяются отъ православныхъ, а ходять на открытыя

сегодия православныя собранія. Намъ на это ничего не возражали, но собранія штундистовъ и впоследствіи бывали постоянно по воскреснымъ днямъ. Тогда же Гардовскій предлагаль намъ возраженія противъ изобразимости Бога и почитанія святыхъ, на которыя мною лично дано объясненіе. Какъ велось это у насъ совопросничество, не считаю нужнымъ здесь въ подробности воспроизводить. Укажу лишь здёсь вообще, что возраженія Гардовскаго противъ изобразимости Бога опирались на духовности существа Вожія, а мои доказательства въ пользу практики православной Церкви, допускающей изображенія Бога въ Троицъ славимаго, состояли, во первыхъ, въ разъяснении цван и значенія изображеній Бога (желаніе представить Бога допустить и для нашихъ чувствъ, подобно какъ человъна отошедшаго въ ввчность мы все-таки представляемъ себв не пначе, какъ въ томъ вившномъ образв, въ какомъ мы знали его во дни земной жизни); и, во вторыхъ, въ указаніи техъ вившнихъ образовъ, подъ которыми Богъ, въ Тропъ славимый, являлся человъкамъ, (напр., Богъ-Отецъ и Богъ-Сынъ, Дан. 7, 9-13; Апонал. 1, 13-16; 4, 2-3; 6, 1 и 5 и др., о Богв-Духв св. Луки 3 гл. 22 ст. и др. мъста; здъсь же, --что Сынъ Божій въ подобіи человъческомъ быль), и подъ которыми Онъ изображается на иконакъвъ Троицъ и каждое Лицо отдъльно. Противъ почитанія же святыхъ Гардовскій приводиль слова Ангела въ тайновидцу Іоанну Богослову, "упавшему къ ногамъ его (Ангела), чтобы поклониться ему": "смотри", говориль Ангель Іоанну Богослову при этомъ случав, "не двлай сего; я сослужитель тебъ и братьямъ твоимъ, имъющимъ свидътельство Інсусово: Богу повлонись; ибо свидетельство Інсусово есть дукъ пророчества" (Апокал. 19, 10; 20, 9); здъсь же было приведено еще другое подобное мъсто въ Писанія, именно слова Ап. Петра Корнилію Сотнику, который, при входв его въ домъ, "поклонялся" ему, "падши въ ногамъ его": "встань", сказаль Ап. Петръ Корянлію, "я тоже человъкъ".

(Дъян. 10, 25-26). Съ своей стороны я прежде всего обратился въ самымъ приведеннымъ словамъ, какъ Апокалипсиса, такъ и Двяній, и здёсь указываль основанія запрещенія покланяться - Ангелу со стороны Іоанна Богослова и Петру со стороны Корнилія. Изъ неприложимости этихъ основаній ять намъ, я выводяль неумъстность ссылки на примъры. Такъ, основание словъ Ангела къ Іоанну Вогослову ("я сослужитель тебъ и братіямъ твоимъ, имъющимъ свидътельство Інсусово: Богу повлонись; ибо свидътельство Інсусово есть духъ пророчества") я указываль въ твхъ вачествахъ, чертахъ и положеніи Іоанна Богослова. которыя дъйствительно приравнивали его къ Ангелу (въ данное время) и которыхъ у насъ нётъ. Отсюда дёлался. прямой выводъ, что и запрещение это не относится въ намъ. Основаніе словъ Ап. Петра Корнилію сотнику я диль въ весьма въроятномъ языческомъ понятіи Коривлія (прозедита вратъ) о Петръ какъ лицъ, имъвшемъ не только Вожественное посланиячество, но и Божественную природу, понятін, котораго мы христівне о святыхъ нашахъ не имъемъ. Отсюда опять сдъланъ былъ выводъ такой, что то, что запрещаль Петръ Корнилію, не запрещается для насъ; твиъ болве, что Ап. Петра и всяхъ святыхъ мы чтимъ не въ естественномъ ихъ бытін, а въ прославленномъ, не вавъ человъковъ, а кавъ орудія благодати Вожіей, -- здъсь разъясновъ смыслъ почитанія святыхъ і). Наконецъ, быль указанъ примъръ изъ исторіи Іисуса Навина, говорящій совсёмъ противное первому изъ приведенныхъ выше мёстъ 3). --

<sup>1)</sup> Хотя святие на вемл'й и немощении сосудами были, но благодатію Божією они сділали великое, ибо "сила Вожія въ немощахъ совершается"; вотъ эту-то силу Божію собственно въ нихъ и чтимъ, и наше поклоненіе имъ есть собственно поклоненіе Вогу—ясточнику святости, Святому святихъ, и Дивному во святихъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Когда подъ стенами Іерихона явился небесный посланникь въ образъ человека съ обнаженнымъ мечемъ, и, на вопросъ 1. Навина, кто онъ таковъ есть, отвечалъ: "я, вождь вониства Господия, теперь пришелъ сюда", то "Іисусъ палъ лицемъ своимъ на землю, и поклонился ему, и сказатъ: что господинъ мой.

Вотъ суть моего разговора съ О. Гардовскимъ. Конечно. штундисты при своемъ остались. Гардовскій, отяывансь съ уваженіемъ о приведенныхъ мною доказательствахъ, заключиль оговоркой, воторую не ившало бы принять къ свъдънію тімь, которые думають, что штундистовь можно "урезонеть". "А все-таки" сказаль онь, "ваше слово человъческое, которое Божому повинко уступить". При этомъ сдедана ссылка на речь Ап. Павла о превосходстве мудрости Божіей предъ мудростію человіческою (1 Кор. 1, 17-31). Что же после этого намъ было и говорить?... Онъ, кажется, готовъ признать, что наука вещь прекрасная, но только ужъ никакъ не можетъ быть Вожіей. Ну, и пусть себъ думаетъ такъ. Впрочемъ, я отвътиль тогда ему замъчавіемъ, что и наше благовъстіе или ученіе, какъ и нъкогда Павлово, тоже состоить пие въ премудрости слова", которая можетъ "упразднить Крестъ Христовъ", а "въ явленіи духа и силы Вожіей", жившихъ въ Апостолахъ-Павлъ и др. и по насявдству въ намъ благодатію Божіею перешедшихъ, -- сявдовательно, и благовъстіе нашей Церкви есть именно мудрость Божія, а не человъческая (см. 1 Кор. 1, 17 ст. до к.); и всякій, кто возвіщаеть это благовістіе, возвінщаеть мудрость Божію, а не человъческую; благовъстіе же, вынъ ими, штундистами возвъщаемое, явилось не раньше, накъ 300 лёть назадь и притомъ произошло не изъ чего, какъ изъ вевшеей мудрости, изъ средневъковой философіи (мистики); вотъ почему она и "упраздняетъ Крестъ Христовъ", какъ сів видно на самихъ штувдистахъ и на другихъ ихъ собратівхъ, раздичныхъ совтантахъ протостантскихъ, воторыхъ ученіе далеко удалилось отъ ученія Христова, Апостоловъ и преданія Церкви. Вотъ почему и мудрость ихъ не Вожів, а человъческая, которая несомнънно поворится первой. Вся-



скажеть рабу своему? Вождь воинства Господна" не выговариваль ему за поклоненіе, а еще "сказаль Інсусу: снями обувь твою съногь твоих», ябо м'ясто, на которомъ ти стоимь, свято. Інсусь такъ и сділаль". Книга Інсуса Навина, глава 5, 13—15 ст.

кій безпристрастный человькь это признаетт.—Говорять, Гардовскій еще долго оставался съ своею братією и предостерегаль ее отъ посъщенія православныхъ собраній.

Теперь пора кое-что сказать объ этихъ собраніяхъ. Собранія наши начинались обывновенно въ посльобъденное время — часовъ около 12 и велись почти до вечера. Обыкновенно я забиралъ нужныя книги: Виблію на русскомъ явыяв (всегда), Четьи-Минси, исторію Смирнова, пособія въ изученію Сващ. Писапія и нікоторыя другія по мітрів надобности (напр., Церковную исторію Евсевія Памоила, творенія мужей Апостольскихъ, разговоръ съ Трифономъ Іудеяниномъ-Іустина Философа, О ересихъ-Викентія Леринскаго в проч.)... По дорогв въ мвсту собраній я заходиль въ домъ указаннаго выше Трофима Сампсоненка, котораго обыкзаставаль за чтеніемь вниги вмість съ престыявиномъ Иваномъ Чилюкомъ. Оба они грамотные. Но первый отличался твердостію віры, а про втораго ходили толки разные. Вывств съ ними отправлялись мы къ мвсту собраній нашихъ-въ извъстный домъ Никифора Брыжа. Сюда хозяева тотчасъ приносили столъ, покрытый скатертью, скамью одну или пъсколько, мы распладывали иниги, читали, а впоследствии пели молитву или во Пресвятому Духу (Царю Небесный), или ко Отду Небесному (Отче Нашъ) или къ Сыну Вожію (Господи Інсусе Христе Сыне Вожій) 1)... Лишь только узнавали про нашъ приходъ сосъди - православные, тотчасъ собирались въ намъ; приходили и дальніе. Иногда бывало у насъ посътителей полная хата, а бывало что хата не вмъщала всъхъ посътителей; тогда полагались вив хаты, подъ окошками, которыя не были зарамлены, и въ сънахъ. Обывновенный вашихъ чтеній быль таковъ. Прежде всего овид жено рядовое чтсије изъ Библія. Я зналъ, какъ при настоящемъ тревожномъ настроеніи умовъ, народъ мало въ-

<sup>1)</sup> Эта молитва всегда читалась.

ритъ устнымъ разсказамъ; поэтому приходилось вести чтенія непосредственно по Библіи. Рядовое чтеніе Библіи предположено начать съ вниги Бытія, т. е. отъ самаго начала Библін; чтобы это чтеніе не было утомительнымъ все-таки приходилось вое-что, не вразумительное для начинающихъ знакомиться съ Писаніемъ, а также требующее общирныхъ (этнографическихъ, историческихъ, археологическихъ) объясненій (напр. 10-11 гл.) пропускать, указывая впрочемъ, что и почему нами выпускается, - конечно, чтенія такъ подбирались, чтобы на каждый разъ выходила цельная исторія. Затемъ следовало чтеніе и возможно обстоятельный разборъ канихъ-либо мъстъ Св. Писанія, занимавшихъ въ то время умы народа, или чтеніе изъ какихъ либо другихъ писаній и пособій, по преимуществу тахъ масть и отдадовъ, которые отвечали нуждамъ времени. Понятно, что эта вторая часть чтеній болье насъ занимала, ибо толки о многомъ были сильные, темъ более, что въ объясненію того или другаго міста, или нь разсказу о томъ или иномъ предметъ приводили насъ сами собесъдники или совопроспики, о которыхъ ниже скажемъ. По цамяти перечислю лишь то, что нами въ этомъ второмъ ряду чтевій было сдъдано: разъяснено значение словъ Ап. Павла въ Авинскомъ Ареопатъ (особенно 24 и 29 стихи 17 гл. Двян.), приводимыхъ штундистами противъ рукотворенныхъ храмовъ и изображеній Божества,—(значеніе) второй заповъди десятословів (Исх. 20, 4), приводимой противъ поклоненія иконамъ, -- словъ Інсуса Христа въ бесъдъ съ Самарянкой (Іоан. 4, 21-24), приводимыхъ противъ храмовъ, опредвленныхъ мъстъ общественнаго богослужения нововывътной Церкви, - словъ посл. къ Евр.: "они" (отпадшіе отъ Церкви) "снова распинаютъ въ себъ Сына Божія и ругаются Ему" (Евр. 6, 6), приводимыхъ штундистами противъ престнаго знаменія, - значеніе въ общихъ чертахъ Апокалипсиса и съ большею обстоятельностію - Апокалипсическихъ образовъ (-жены, дракона, звъря перваго-съ семью головами, десятью рогами и 2-го съ двумя и пр.),

въ особенности же дъйствій втораго звіря-обольщевія вм живущихъ, на землъ сдълать образъ перваго звъря, покланяться ему и принять начертаніе на правую руку, или на Temo (Anomas. XIII, 14-17; XIV, 9-11; XV, 1-4, XVI, 1, 2, 10, 11, 13, 14; XYII, 7-12, 16, 17; XIX, 17-21; XX, 4-5, 9, 10, 14 и др.), -- разобраны слова Пс. 113, ст. 9-16, на которыя ссылаются въ облечение неонопочитания,подробно было трактуемо о первосвященическомъ достоянствъ и служении Господа нашего Інсуса Христа, отношении въ нему священства ветхозавътнаго и новозавътнаго и значени того и другаго, противъ привотолковъ о православномъ священствъ на основания гл. 4--10 Евр., въ особенности гл. 7-10 Евр.), - разобрано было еще мъсто въ 1-иъ посл. Ап. Петра о всеобщемъ священствъ (11, 9). Кромъ этого были читаны по занимавшимъ насъ вопросамъ изъ разныхъ пособій-о Нерукотворенномъ Образв (Четык-Минеи), о кончинъ міра (спеціальная брошюра), седьмомъ всеменскомъ соборъ и нконоборческихъ смутахъ (Ц. И. Смирнова) и др. Постоянными собесъднивами и отчасти помощниками мев были вышеупомянутые два грамотныхъ человъва. Когда мив приходилось на малое время оставлять собраніе, а у насъ передъ тэмъ что-нибудь читалось; то я поручаль продолжать чтеніе этимь двумь и главнымь образомъ-Трофину Сампсоненку. Съ первыхъ же дней нашихъ бесбдъ насъ стали навъщать штундисты съ своими возраженіями. Нисколько впрочемъ не видно было чтобы они шли сюда ради уясненія для себя спорныхъ вопросовъ. Изъ всвхъ ихъ посъщеній я убъдился, что они ходили въ намъ только потому, что надъялись или насъ переспорить или намъ какой нибудь скандалъ учинить. Такъ напр., являлся въ намъ Артемонъ Сай. Попросивъ у насъ вн. пророковъ (въ русск. перев.), онъ отыскалъ Ис. 44 гл. и сталъ читать вслухъ ст. 9-20. Мы дали ему возможность дочитать все, что ему нужно было. По прочтенів своего онъ спросиль насъ: что мы скажемъ на это? къ чему оно?-Мы сказали, что въ идоламъ. Вилно было, что ващъ

совопросинкъ расчитывалъ произвести на мясъ впечатлъніе своимъ отярытіємъ протявъ воображаемыхъ ямъ боговъ у насъ. Но сами православные собесъдники наши заявили, что у насъ одинъ Вогъ на небъ, и нътъ у насъ иступановъ; есть у насъ плоны, но то образы,--за боговъ мы плъ не считаемъ и не принимаемъ, потому и укоризны пр. Исаін несколько не могуть быть отнесены на нашь счеть: потомъ объясния, въ накомъ смысяв и почему мы возgaemb noriohenie (Bb gorazatelectro bosnowhocth otrpoвенія Вога въ людяхъ чрезъ извістные предметы и въ навъстныхъ мъстахъ сдълана была ссылва на Исх. 20, 22). Тъмъ дъло и кончилось. Впечативнія, ожидавшагося нашемъ возражателемъ, не произошло, а получилось нвчто обратное. Съ твиъ объ и умель отъ насъ. Въ другой разъ пришелъ къ намъ штундистъ Голубецъ, самый безтолковый и озлобленный изъ всей ихъ братів, который находить для себя удовольствіе въ томъ, чтобы поспорить, въряве попустословить, что впрочемъ самъ онъ называетъ "поговорить". Сперва онъ слушаль, что на тотъ разъ читалось; потомъ вдругь прерваль чтеніе такъ: "нуте!.. годи!.. цытьте!.. Скажіть лышынь, що міні буде за те, що я вашіхъ божвівъ повынидавъ"?. Мы спросили его: "про напихъ это онъ "божківъ нашіхъ "говорить"?--"Та про тіжъ вадьдія рукъ, що у вась на стінахъ висять, та вы вланяетесь ниъ"... Мы возмутнансь духомъ по поводу такихъ выражевій о нашехъ св. неонахъ, и потребовали отъ него, чтобы онъ, если ему угодно разсуждать съ нами объ нконахъ, называть ихъ такъ, какъ и мы называемъ ихъ; тутъ я разъясниль ему, что нконы мы принимаемь не за каків нибудь существа, а лишь за образы Бога и чтиныхъ нами святыхъ, почему и называемъ ихъ "образами" или, погречески, яконами (стхос-образъ), указали на обычай употребления изображеній, не чуждый Св. Писанію и допущенный Церковью Христовою, нашею непограшимою руководительницею ва дълахъ въры, и не только допущенный, но, съ выясненіемъ

надлежащаго сиысла употребленія иконь, и укаконенный, такъ что не признающій его извергается изъ Церкви, яко на проторыя выпарания выпорочитаны на воторыя места изъ пося. Іуды (напр. ст. 8—11), которыя такъ шли въ этому хулителю. Еще разъ-пришли къ намъ два дру--гихъ штундиста. Эти какъ будто совствъ намъ не думали возражать; иногда даже какъ будто съ нами совсемъ были согласны. Читалось въ это время у насъчто-то изъ Епарх. Въдом. (Кажется, какое-то извъстіе о штундистахъ). Чрезъ въкоторое время мит понадобилось отлучиться изъ собранія. Продолжать чтеніе было поручено Тр. Сампсоненко. При возвращени назадъ, я услышалъ въ ивств нашихъ собраній большой шумъ. Спъшу туда и застаю такую картину. Самосовенко стоить съ внигою у стола и съ выражениемъ негодованія въ лицъприназываеть штундисту удалиться вонъ: "поди прочь! А... такъ ты вотъ какой! Поди отъ насъ прочь"! Штундистъ (Адріанъ Оксаничъ) между тъмъ стоялъ примо противъ него съ палкой въ рукъ и съ шапкой на головв. При моемъ появлении шапка была имъ поспъшно снята, но и прежде всего сделаль ему выговорь за безцеремонность его въ отношени къ мъсту нашихъ собраній; здвсь я указаль на то, что наше собрание учинено во имя Господа, что Христосъ посредъ насъ, что мы составляемъ какъ бы нъкую церковь; что поэтому поступовъ его-Оксанича въ высшей степени безобразенъ, - такой, на который не решился бы даже еврей или какой-либо язычникъ. Потомъ я сталъ спрашивать, изъ-за чего собственно у нихъ спорь вышель. Овазалось, что штундисты, въ моемъ присутствій модчавшіе, или даже потверждавшіе насъ, по моемъ уходь, тотчасъ дали волю своимъ языкамъ и выразили мысль, что чтеніе какихъ бы то ни было постороннихъ книгъ, кромъ Писанія, вредно, потому что эти книги человъческія. Въ отвътъ на это, я указаль на брошюры Общ. дух. правст. Чт., которыя такъ сильно распространены у штундистовь, при томъ почти помимо нашей Церкви, тогда

какъ употребляемыя у насъ санкціонированы самою нашею св. Церковью. Штундисты остались посрамленными и съ твхъ поръ къ намъ почти не являлись. Да не подумаетъ впрочемъ читатель, что наши беседы все состояли изъ столкновеній съ штундистами; приведенныя сейчась потому и припедены, что были у насъ ввленінми особенными въ своемъ родв. Вольшею же частію мы безпрепятственно завимались чтеніемъ въ указанномъ выше порядкъ. Чтеніе перемежалось пъніемъ церковныхъ пъсней - Царю Небесный, Достойно, Взбранной, Подъ Твою милость, Иже херувимы, Отче нашъ, Слава въ вышнихъ Богу и храмоваго тропаря. Иногда приходилъ къ намъ отець мой-священникъ и руководилъ нашею бесъдою (или принималъ участіе въ бесъдахъ). Такъ продолжалось до конца каникулярнаго временц. Потомъ беседы еще весколько разъ повторялись. Что же изъ этихъ беседъ вышло? Думать можно, что эти беседы, какъ онъ ни были коротки, не часты, остадись не безъ изкотораго добраго плода: онв на первыхъ порахъ показали православному Керданскому обществу, что нашу Церковь святую упревають во многомъ несправедливо, что православная Въра небезпочьенна; разныя недоумънія, по крайней мъръ, для посъщавшихъ наши собранія, пали сами собою. За время бесъдъ и совращеній не было. Впрочемъ ето было только затишье разврата. Споро онъ опять пошелъ своей дорогой.

Здёсь упомянемъ объ одномъ нелишенномъ интереса обстоятельстве. Съ учреждениемъ праздничныхъ беседъ, было послано къ г. приставу 1 уч. Таращ. узада отъ Кердансваго священника отношение съ указаниемъ на развращающее вліяние штундовыхъ собраний въ приходъ, — съ увъдомлениемъ объ учреждении православныхъ собраний по празднивамъ для чтения, пъния и беседъ въ духъ православной Церкви, и, наконецъ, съ покорнъйшей просьбой къ г-ну приставу позаботиться о прекращении штундовыхъ сборищъ въ приходъ. Въ отвътъ на это получено отъ ири-

става такое отношеніе: "изъ ув'ядомленія Вашего отъ 11-го текущаго августа за № 30 между прочимъ видно, штундысты позволяють себв ругательства и кощунство въ отношения въ святынъ, выбрасывають святыя иноны съ поруганість въ нечистыя міста и закапываютъ въ вемлю, но вто ниенно это сфилаль, у Васъ не поименовано. Всявдствіе чего нивю честь покоривние просыть Ваше Преподобіе увадомить меня: ито изъ штундистовъ позволяль себв ругательства я кощунство въ святынъ н ито выбросиль св. нионы въ нечистыя мъста и какія на то имъются доказательства". Хоть ето отношение и не было отвътомъ на такое же отъ священняка, но оно дало поводъ православныма думать о тома, кака бы оградить себя отъ хулителей судомъ. Было составлено такое прошеніе въ судъ отъ громады (поторое впроченъ доселв не пошло въ двло). "Съ 1879 г. въ нашей средв открыто стали двиствовать самозванные проповъдники новаго ученія, называемые штундистами, учащіе не по Вожественному преданію Христовой Церкви. Утверждаясь въ средв нашей все болье и болве, они до настоящаго времени постоянно были для нашего общества предметомъ соблазна и источникомъ развращения. Выдавая себя за святыхъ, объявляя себя апостолами, пророжами, въбранинками Божінми, они въ тоже времи своими рачами и бесадами, высказываемыми и совершаемыми публично, развращали благочестивыя дотоль сердца, расшатывали уваженіе по всякой святынів и власти и тъмъ пролагали путь въ дальнъйшимъ совращеніямъ и отпаденіямъ. Прежде всего штундисты заявили о себъ постоиннымъ наругатольствомъ надъ св. иконами, непрестанно употребляемыми въ практикъ нашей Церкви. Съ древивнией поры (ввруемъ, что отъ временъ Інсуса Христа и Апостоловъ) благочестивые христіане окружали святымъ благоговъніемъ и почитаніемъ изображенія или образы Бога, въ Троицъ славимаго, св. ангеловъ и св. человъкъ, и возваваля имъ поидонение и добание, при чемъ это благоговъніе

и почетавіе относилось ими не въ матеріалу, употребленному для образа, а въ тому, ято служилъ предметомъ этого образа. Не понямая, вля, върнъе, не желая понямать почитанія нами вконъ такимъ образомъ, штундисты непрестанно навизывають намъ мысль объ нконахъ какъ бы о нъкоторыхъ нашихъ божествахъ, а чтобы при втомъ досадить намъ и повазать ничтожество будто бы боговъ нашяхъ, они постоянно словомъ и дъломъ ругаются надъ св. иконами. Не имъя возможности и не желая перечислать всъ навъстные у насъ случан такого ругательства, укаженъ на нъкоторые, прося Судъ принять законныя мъры въ обуздавію ругателей. Таковъ престьянню Яковъ Шевчевно, называющій св. нконы "божвани", и "истуканани" (слідують . извъстные свидътели...), св. Крестъ-тъмъ, "чимъ треба отъ собавъ отгонаца" (свид...), иконы-одну прирывшій, другую-бросившій въ печь, изъ третьей-подълавшій саночки для дътей (свид...). Другой штундисть Климъ Яценко издъвался надъ церковью, священнымъ мъстомъ нашей модетвы и совершевія таниствъ, при чемъ говориль: "колыбъ мене пустылы въ церковь, то я бъ нконостасъ в царскі врата и престолъ порубавъ бы и разрушивъ бы" (свид...); онъ же съ яростію в остервеньнісив рваль вкону св. Николая, наступая на вее ногою, и раздравши на куски, на дворъ выбрасывалъ (свяд...). Жена Чапорскаго называла Святаго Угоднина Божія Николая ругательно (свид...). Ругансь надъ всявою святынею, называя вновы идолами, а насъ, православныхъ, идолоповлоннивами, съ особеннымъ озлобленіемъ отвосятся къ нашему уважаемому пастырю и отцу, священяяму П. II-му, принося ому оскорбленія при исполненіи имъ своихъ обизанностей. Напр., вышеупоминутый Я. Шевченко называль его льстецомъ, лицемъромъ и лживымъ пророкомъ (свид...), а однаъ нав таращ, мещань, по прозвищу Никоновчукь, называль его публично, при отправления имъ своей обязанности, "не пастыремъ, а волкомъ и разбойникомъ".

Затамъ сладуетъ обычное заключение съ просьбой Суду принять къ разсмотранию си прошение милостиво и употребить мары къ вразумлению и обузданию своевольныхъ и безчинныхъ, обративъ въ особенности внимание на то, что таки безчинства, какъ и прежде, не приносили православнымъ мира, такъ и впредь не обащаютъ ничего добраго и могутъ только вызвать большие безпорядки въ жизни и разстройство въ общества".

Не знаю, случаемъ ли было то обстоятельство, что въ періодъ веденія бесъдъ по праздникамъ съ православнымъ народемъ не было замътно въ приходъ и совращеній. Съ наступленіемъ осени бесъды прекратились, оживилась и пропаганда.

Льтом в 1881 года Керданскіе штувдисты дождались большаго торжества надь православными: они были безусловно признаны таращ. увздн. властію въ правв пользоваться кладбищемъ наравнъ съ православными, и опираясь на "приказъ начальства", совершили погребение съ своими церемовіями, не смотря на энергическій протесть православнаго общества. Во всяхъ доселешнихъ случаяхъ, въ которыхъ выразилось поползновение штундистовъ къ погребению по своему обряду на православномъ кладбищъ, умершіе были крещенные въ православной Церкви: отсюда противодъйствие общества православныхъ самому погребенію штундистовъ. О кладбищъ же пока не было и ръчи, такъ какъ вопросъ ставился главнымъ образомъ такъ: въ правъ или не въ правъ штундисты погребать по своему обряду дътей, крещенныхъ въ православіи? таращанская полиція разръшила этотъ вопросъ такъ, что штундисты въ правъ почти безусловно. Теперь быль такой случай. У штундиста Чапорскаго родилось дитя муж. пола. Дитя это осталось безъ крещенія и чрезъ нъкоторое время умерло. Штундисты стали готовиться къ погребенію дитяти, конечно, по своему обряду и на православномъ кладбищъ. Православные не возражали противъ права штупдистовъ погребсти "свое по своему", но ръши-

тельно возстали противъ желанія штундистовъ погребсти неврещенное дитя на православномъ владбищв. Штундисты же не стали долго думать, какъ да что: стали вопать на кладбищъ могилу. Православные ръшились разогнать ихъ силою: здась произошло побоище, въ которомъ и тамъ. и другимъ одинаково досталось. Штундисты рады бызи случаю заявить себя гонимыми: пошли съ жалобой въ Та-. ращу "въ начальству" и получили предписаніе верданскому сельскому староств въ такомъ родв, что "къ погребению на православномъ владбищъ умершаго Ивана Чапорскаго препятствій не встрвчается". Между темъ общество решительно возстало противъ погребевія "нехрещеваго" на кладбищь. "коло своеі рідні", предлагало похоронить это дитя гдв. нибудь въ огородъ или въ саду, какъ это до сихъ поръ: бывало съ теми младенцами, которые умирали неврещенными; нъкоторые даже предлагали штундистамъ коронить гдъ-нибудь на свободной общественной землю, лишь бы только не на освященномъ владбищъ. Но штувдисты знали, чъмъ подъйствовать: вынесли гробъ съ младенцемъ Иваномъ Чапорскимъ и оставили его подъ самымъ вледбищемъ безъ всяваго видимаго надзора, а православнымъ стали. грозить тюрьмой за последствія (свиньи могли переворотить. гробъ, тело собави могли съвсть и пр.). Православнымъ после этого пришлось затихнуть. Тогда штундисты собрались уже безпрепятственно на самомъ владбищв; надъ гробомъ считающійся Кердансвимъ пресвитеромъ крестьявинъ Авксентій Бузынный (27 льтъ) сказаль "проповедь", которой содержанія не знаю, во которая, говорять, длилась порядочно. Итакъ, штундисты окончательно утвердились въ правахъ на свои церемоніи и кладбище. Для нихъ это было большое торжество. Но все таки это еще только первая ступень ихъ успъховъ въ своемъ общественномъ положе нін, и сами они на это не пначе смотрять: "подождіть лы шынь трошки", говорили они православнымъ, "ось дальті ще не те буде; дальші і церква буде наша, і пресвітеры

ваші, все буде наше... бо всі ставуть такыми, якъ мыч... Само собою разумнется, что виншательство въ это дело таращанскаго начальства вызвало сначила раздраженю въ населенія, а потомъ повергио православное общество въ увыніе. О самомъ же начальствъ открыто ходиля толки, какъ о повроветельствующемъ болье штундезму, чъмъ нашей отечественной вара. Это обстоятельство дало поводъ въ переписвъ, которую здъсь же представляемъ. 1) Отъ священняя и прихожанъ. 1881 г. Іюля 27 дня. Г. Приставу 1 стана Таращанскаго убеда. Сегодня получено отъ В. Благородія категорическое извъщеніе Керданскаго сельскаго старосты (за № 3279 отъ 27 Іюля 1881 г.) о томъ, "что къ погребенію на православномъ пладбища умершаго Ивана Чапорскаго препятствій не встрачается". Кака предстоятель православнаго керданскаго прихода, я уполномочень отъ своихъ прихожанъ заявить, что они рашительно не желають допускать погребенія на своемъ владбища отого умершаго, какъ намъренно не введеннаго въ Церковь нашу св. крещевіємъ. Погребеніе среди умершихъ въ въръ, надеждъ и общении съ св. правоси. Церновью такого миаденда, котораго и родители не имъють на правой въры, ни св. надежды, я стали ругателями нашего званія во Христь, православные прихожане села Керданъ рашительно считають осворбленіемь своему святому чувству, вида въ этомъ освиернение своей завътной святыни. Прошу при этомъ имать въ виду и то еще, что и до сихъ поръ давнить благочестивымъ обычаемъ въ моемъ приходъ, какъ и въ другихъ, не допускались въ погребению на общественномъ кладбища дати, даже случайно (помимо воли родителей) умершіе безъ крещовія.-При семъ убъдительно и настоятельно прошу В. Бл. извъстить меня теперь же съ возможной обстоятельностію о томъ, вакія "препятствія" Вами мивлись въ виду въ вастоящемъ случав и считается ли Вами въ числъ препятствій къ погребенію рышительное нежелавіе прихожань относительно неврещеннаго изъ ихъ

среды? Прошу на это отвътить мив сейчасъ же, такъ какъ вышеупоманутое Ваше извъщение къ сельскому старостъ довольно неопредъленно и общо, и поэтому выввало пъ прихожанихъ недоумъніе.

Что православные прихожане Керданского прихода решительно не желають погребенія на своемь владбище, освященномь по обряду православной Цервви, умершаго дитяти, называемаго Иваномь Чапорскимь, и вообще всёхь, запятнавшихь себя отпаденіемь отъ православія и наругательствомь надъ вимь, въ томь завёряю сельскій староста (печать) Ероеей Гуменювь. 2) Приставь отнесся въ таращанскому уёздному исправнику съ вопросомь: гдё именно должим быть погребаемы штундисты, которые отдёльно кладбища не имёють, а на православное кладбище христівне штундистовь не пускають.

Исправнивъ на его отношении положилъ такую резолюцію: препроводить всю переписку священнику с. Керданъ и дать ему знать, что хоронить умершихъ возможно только на владбищахъ, и никто этому препятствовать не можетъ, а если кто погребаегъ безъ обрядовъ, то дъло священника урезонить, если же не желаетъ, то не препятствовать хоронить тамъ, такъ вакъ дли штундистовъ другаго кладбища не положено, иначе они будутъ хоронить, гдъ вздумается. 30 Іюля. Объ этомъ формально увъдомленъ былъ священникъ.

Увздный начальникъ очевидно не взялъ на себя труда вникнуть въ сущность дъла. Здъсь дъло шло не объ обрядахъ, а о превъ на кладбищъ. И отъ чего это такой страхъ объялъ исправника при мысли о погребеніи не на кладбищъ теперь именно, тогда какъ доселъ это съ некрещенными дътьми всегда дълалось? Что касается нотаціи священнику о долгъ его урезонивать и какомъ-то нежеланіи урезонивать, то это кажется здъсь лишнимъ и къ керданскому священнику не идущамъ. Тъмъ дъло о погребелія Чапорскаго и покончено.—Вопросъ о погребеніяхъ труда кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

Digitized by Google

вообще какъ будто порвшенъ совсвиъ. Считаю нужнымъ однако здёсь заметить, что, по поводу этого происшествія въ приходъ, въ началъ поднита была мысль ходатайствовать предъ начальствомъ объ отведении для штундистовъ особаго владбища, но такъ на этомъ и стали. Что дальше будеть, время покажеть. - А темъ временемъ недавно совертимось въ Керданахъ еще одно событіе, свидътельствующее о дальнейшихъ успехахъ штундизма: это-публичное врещение прошлымъ летомъ въ реке 10 совратившихся. Крестились мужчины и женщины изъ Кердановъ и приселка Болкуна. Для крещенія прівзжаль, какь говорять, изъ Петербурга какой-то господинъ. Объ этомъ штундисты знали еще задолго до прибытів Петербуржца и дълали особенныя приготовленія: убради одну избу, подёлали заново столы и свамейки, на столъ приготовили богатый повровъ (говорять, будто изъ парчи). Въ одинъ изъ воскресныхъ дней (въ іюль мысяцы), какъ разъ при началы литургім въ церкви, толпа штундистовъ собралась на берегу сельской рвчки надъ дорогою, гдв самое чистое и глубовое место, и гдъ происходитъ обыкновенное купанье Керданцевъ. Крещеніе началось пініемъ псалмовъ. Самый же обрядь погруженія совершаль въ ръкъ пріважій петербуржець. Прежде погруженія въ воду, креститель спрашиваль крещаемаго: въруетъ ли онъ въ Господа Інсуса Христа? отрицается ли онъ отъ сатаны и отъ православія? При погруженіи пъли: Елицы во Христа врестистеся... Стечевіе народа при этомъ было громадное, много было здёсь и православныхъ. Само собою разумъется, что сюда должны были явиться сельскіе блюстители порядка. Сотскій дерзнуль потребовать отъ петербургского верховода прекратить затію. Въ отвіть на это получиль такія угрозы: "не тронь меня, прочь поди, а то каяться будешь: въ тюрьмъ, я тебъ говорю, сгијешь, въ Сибири пропадешь"... Сотскій сослался на запрещеніе сборицъ таращанскимъ исправникомъ. "Объ этомъ, что одъсь мною дълается, знаетъ и исправнивъ и приставъ"...,

отвътилъ петербуржецъ. Такимъ образомъ врещение совершилось свободно, а сельское начальство оказалось въ очень неловкомъ положеніи. Послів крещенія быль устроенъ торжественный объдъ. Здёсь пріважій петербуржецъ назидаль в утвшаль братію петербургскими новостями, -- сообщаль между прочимъ (или, можетъ быть его сообщенія были такъ истолкованы) о томъ, что теперь царь уже на сторонъ штундистовъ, будто бы уже и министры на ихъ же сторонъ, такъ какъ тв, которые были имъ неблагопріятны, за это самое лишены должностей, сообщаль такъ же о сочувствін штундистамъ многихъ изъ знатимхъ петербургскихъ фамилій и пр. и пр. Эти и подобныя имъ другія сообщенія и толки были лучшимъ укрвиляющимъ средствомъ для штундистовъ, я полагаю, -- лучшимъ даже, чемъ само Св. Писавіе. Присмотритесь въ штундистамъ хорошенью: Писаніемъ они больше хвастаются, чемъ разумеють; Писаніе у нихъ скорве матеріаль обработываемый, чвив путь, по которому бы они сами могли существенно преобразовываться; ва Писаніи они потому и не прочны, такъ что вужно быть мало мальски знакомымъ съ Писаніемъ по разуму Церкви, чтобы одолжвать какого вибудь бахвала, хоть бы и пресвитера. На Писавіи они сміло утверждаются лишь предъ людьми не внижными, или хоть и книжными, да Писанія невъдущими; тутъ въдь возможно всякіе фокусы чивить: тутъ вамъ пускаются въ дёло и знаменіе, которое родъ лукавый и прелюбодъйный вщеть (противь врестнаго знаменія), и второе распятіе на себъ Сына Вожія (тоже), и аповалипсическіе звъри и образы ихъ, и знаменіе на челъ и на правой рукъ, тутъ и "на Моисеевомъ съдалищъ"...; а чуть только увидить какой вибудь штундисть-проповёдникъ искренне православнаго, сведущаго въ Писанів, такъ и давай стушевываться предъ нимъ; или пустится его обинаками обходить: осли же выходовъ для него никавихъ не остается, то онъ не прочь и отъ брани, особенно если онъ духовное лицо. Нътъ, не Писаніе, а духъ времени управ-

40\*

дветъ симъ движевіемъ, и не такъ увѣренность въ истинъ, какъ надѣяніе на князи и на сыны человѣческіе съ ихъ властію и мудрованіемъ даютъ и постоянно давало жизнь и силу сему движенію. Поэтому то я и придаю не малое значеніе сообщеніямъ врестителя—петербуржца. Они, дѣйствительно, значительно подняли духъ братіи штундовой: не даромъ же они потомъ говорили православнымъ: "та мы більше знаемъ за вашого попа. Бо нашъ пресвітеръ, который приізжавъ, поразсказувавъ намъ все, що тепереньки на світі діеця".

Да. Несомивно то, что штундизмъ въ последнее время пошель у насъ въ гору. Смелыя замашки, грубыя выходии, самоувъренныя ръчи, отврытое вощунство штундистовъ-все говоритъ у насъ объ этомъ. Интересно теперь будетъ посмотрать, что представляетъ ныва наше православное общество. Прежде всего нужно сказать, что въ настоящее время, среди испытаній отъ Господа, болъе всего открывается, кто какой сосудъ въ дому Вожіемъ. Не мъсто эдъсь будеть, говорить о личностяхъ. Но скажу вообще. что въ православномъ обществъ обнаружился прежде всего нъкоторый упадовъ духа. Какъ ни връпка будетъ въра, а коль скоро видишь эло сабющимъ, вевольно ваздешь въ уныніе. Замітно, что то, что прежде приводило православныхъ у насъ въ ужасъ, исполняло души ихъ негодованіемъ (иконоборство, хульныя слова на Церковь съ ен ученіемъ и обрядами...), теперь принимается нёкоторыми, какъ нёчто роковое, неотвратимое и необходимое. Для другихъ оно уже и ве такъ мерзко, даже настолько обыкновенно и невинво. что къ нему уже и прибъгнуть не прочь, вслучав чего-нибудь. Штундизмъ открылъ двери у насъ широко на вся. Справедливость требуеть сказать, что съ обнаружениемъ и усиленіемъ штундизма, стали развиваться своеволіе и страсть къ пересудамъ церковныхъ порядковъ и самыхъ пестырей. О власти духовной, о правъ ръшить и вязать опасно даже нацоминать: вольно въдь тенерь каждому поступать по

своей совести. Однажды священникъ съ народомъ возвращался въ св. облачении съ процессіей въ храмъ по освященій колодца (важется, въ канунъ Крещенія). На встрічу ему вышель въ пьяномъ до безобразія видъ престынинъ Романъ Яценко, и смъло подошелъ въ нему за благословеніемъ. Священникъ, вмёсто благословенія, сдёлалъ ему всенародно выговоръ. Тогда крестьянинъ заявилъ, что если такъ, то онъ и знать ни священника, ни церкви не хочеть, а лучше въ штунды пойдеть. Теперь овъ ни въ штундахъ, ни въ Церкви (не говълъ), живетъ себъ по своей волющий. Да не подумаеть впрочемъ читатель слишкомъ много нехорошаго относительно нашихъ православныхъ. Недостатки эти-принадлежность, да и то думаю временая, лишь некоторыхъ. За то весьма утещительна любовь къ въръ отеческой-благочестивой, ревность по ней и твердость въ вей, которыя проявились здесь не у немногихъ. Цервовь Керданская имфетъ своихъ Петровъ и своихъ Насанаиловъ и Іоанновъ. Эти много перенесли, переиспытали и пережили: не безразличными были зрителями дъющагося предъ ними, но страдали и страждутъ сердцемъ о заблужденіи братій своихъ по цлоти. Это именно и есть остатокъ, который спасется. Господь, основавшій Свою Церковь на твердой, нерушимой скаль въры, не дастъ этому своему зданію рушиться.

Здёсь вонецъ моей скорбной исторіи. Быть можеть кому нибудь хотёлось бы видёть здёсь еще статистическія извёстія о числё совратившихся, колеблющихся, а также исто-православныхъ въ приходё, процентное отношеніе тёхъ или другихъ къ общей массё народонаселенія, возрастъ, полъ и пр. и пр. Какъ ни интересны и поучительны бываютъ эти данныя въ подобныхъ случаяхъ, я сомнёваюсь, чтобы они могли много привнесть чего-нибудь новаго и точнаго въ настоящее время. Вёдь у насъ движеніе еще только началось: конечно, всякая личность отзывается на него такъ или иначе, однако нельзя еще съ точ-

ностію сказать о всикомъ, что втоть именю такой-то, а тоть такой-то. Пройдеть время, и много еще чего можеть совершиться со всякимъ. Жизнь нашего свромнаго уголка волнуется, среда нашего простонародья въ броженіе пришла; но кто въ этомъ броженія чисть и цёль будеть, а кто измінить своему призванію и отпадеть оть церкви, этого еще нелізя сказать теперь. Моя задача была показать, накъ вообще всаждается, всирывается, возрастаеть и преуспіваеть зло въ нашемъ простомъ народі, что способствуеть этому, какія обстоительства и условія вызвали въ бытію это явленіе, дали и дають ему поддержку. Послів всего доселів сказаннаго можно уже гадать и о дальнійшемъ ході штундизма; начертавши же въ воображеніи возможное послідующее, мы тімь активніве и цілесообразніве можемъ отнестись къ настоящему.

И. Иструшевскій.

(Окончаніе будеть).

Письма Филарета, митрополита Кіевскаго, и архимандрита Антонія, ректора Кіевской Академіи (впослѣдствіи архіепископа Казанскаго), къ Иннокентію, архіепископу Херсонскому.

Сопращенному пересвазу содержанія писемъ двухъ знаменитыхъ іерарховъ къ Инновентію и извлеченію изъ нихъ, въ немаломъ числъ разсъянныхъ въ нихъ, болъе или менъе важныхъ и любопытныхъ сведеній, относящихся какъ къ дичной біографіи трехъ іерарховъ, такъ въ исторіи руссвой церкви вообще и въ частности въ исторіи Кіевской епархіи и академін, мы предпочли изданіе самыхъ писемъ въ ихъ полномъ подлинномъ текстъ. Письмо вообще отражаетъ въ себъ личность своего автора такъ, какъ трудно охарактеривовать ее біографу своими словами или совращенной редачей его содержанія. Если это замівчаніе справедливо вообще, то особенно оно примънимо къ письмамъ дичностей историческихъ, къ числу которыхъ никто, конечно, не усумнится отнести какъ Филарета, такъ и Антонія, особенно Филарета, вроткій пастырскій образъ котораго и пастырская дъятельность всегда тихая, но въ тоже время благоплодная и благодътельная для преуспъянія .благочестія до сихъ поръ, за недостатномъ его біографіи, не довольно ясно рисуется въ сознаніи благочестивыхъ русскихъ людей, знав**тихъ** Кіевскаго Филарета и поучавшихся его назиданіемъ. Что васается историческихъ свъдъній, содержащихся въ настоящихъ письмахъ, то они и многочисленны и важны: подробности внутренней жизни академіи, а равно епархіи Кіевской, какъ и ихъ вившнихъ отношеній, сведенія объ общецерковныхъ дълахъ того времени, досель, большею частію, неизвістныя, отношенія Филарета и его племянника из знаменитому іврарху Херсонскому, подробности объ ученыхъ работахъ сего послідняго,—все это представляетт, намъ кажется, не одинъ только містный ківнскій интересь, но имість существенную важность и для исторіи научнорелигіозной жизни всего нашего отечества.

Н. Барсовъ.

20 генваря, 1884.

Письмо Филарета, архіепископа Ярославскаго, къ Кіевскому митрополиту Евгенію.

Приноту Вашему В—ву испреннъйшее поздравление съ наступившимъ новымъ дътомъ благодати Господа и Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа. Молю всъмъ сердцемъ благость Его и милосердіе, да обновитъ душевныя и тълесныя силы ваши къ новымъ подвигамъ служения Церкви Его святой. Извините меня, Милостивый Архипастырь, что я не успълъ предварить Васъ поздравлениемъ моимъ съ прошедшимъ праздникомъ Рождества Христова. По причинъ тяжкой и долговременной бользни Презсвященваго Тверскаго прибавилось мнъ труда въ занятия дълами его епархіи.

На другой день Новаго года отправился въ Кіевъ викарій Вашего В—ва Преосвященный Иннокентій. Онъ не по своему желанію оставался такъ долго здѣсь, а были сдѣланы ему нѣкоторыя порученія. Вашему Высокопреосвященству онъ будеть наилучшимъ сотрудникомъ по его дарованіямъ и усердію. Проѣздомъ въ Кіевъ захотѣлось ему видѣть Москву и Сергіеву Лавру съ Академіей, которыхъ онъ еще не видалъ. Весьма извинительно желаніе видѣть сіи мѣста всякому сыну Россіи.

Филаретъ Архіепископъ Ярославскій.

7 Генваря 1837. С.-Петербургъ.

Сообщих профессоръ Н. И. Барсовъ.

Письма Филарета, митрополита Кіевскаго, къ Иннокентію, архіепископу Херсонскому.

I.

ž

1,

Два любезныя письма ваши получиль я изъ Богоспасаемаго и святаго града Кіева. Благодаревіе Господу Богу и Спасителю нашему Інсусу Христу, сохранившему Ваше здоровье въ многотрудномъ пути. За то Вы много пріобрѣли новаго, поѣхавши чрезъ Москву. Будемъ молить Господа, да орошевіемъ свыше свѣтоносной благодати многоплоденъ и благоплоденъ сотворитъ виноградъ, насажденный при Святыхъ останкахъ великаго угодника своего Сергія. Очень вамъ благодаренъ, что въ Калугѣ посѣтили и благословили родныхъ сиротъ моихъ. Богъ Отецъ ихъ. Родина ваша пусть поприлежнѣе помолится Господу Богу, да пасый Израиля обратитъ милосердное око Свое на ся духовную скудость.

Дъла воронежскія крайне насъ озабочивають. Надлежитъ скоро принять решительную меру къ удаленію виновника смущенія. Коммиссія дух. училищъ разръшила изданіе "Воскреснаю Чтенія". Въ программъ сдъланы нъкоторыя малыя поправки. Вы скоро получите предписаніе, а между твыв можете уже приступить къ двау. Проповедь Якова 1) племянника получиль я на сихъ дняхъ, -- но по извёстнымъ моимъ хлопотамъ еще не читалъ. А между твиъ прими, брате возлюбление, отъ моего исвренняго усердін братолюбивый совътъ. Въ числъ проповъдей Вашихъ, напечатанныхъ въ 1-мъ томв, последнее Слово въ день Сошествія Св. Духа-изь темы: Духь Св. бъ присно, есть и будеть, по моему и другихъ искреннихъ особъ мивнію требуетъ исправденія во второмъ паданія. Нельзя согласиться съ мнюніємь, что съ продолжениемъ времени Церковь Христова приходить въ большее совершенство. Это бы значило дело Божів счешивать съ дълнии человъческими. Вселенная по сотворенія явилась предъ очима Творца во всей лъпотъ своей-и се вся добра

<sup>1)</sup> Якова Косинта Анфитеатрова, профессора Кієвской Академіц.

зыло. Подобно и новое твореніе—Церковь Христова въ началь явилася во всей духовной льцоть. И впрующимо бы сердце горша едино. Потому то всь новостей вводители и реформаторы церквей, подъ предлогомъ улучшенія ихъ, суть весьма вредные самовванцы и обманщики. Преуспытніе въ мыру возраста исполненія Христова принадлежить Церкви торжествующей на небесахъ;—а на землю совершенство Церкви зависить оть непоколебимаго храненія преданій Апостоловъ и мужей Апостольскихъ и святыхъ Богомудрыхъ отцевъ. Житіе святителя Христова Митрофана прошу именемь его не умедлить переслать ко маю. Я объщаль доставить оное преосвященныйшему Воронежскому въ теченія наступающаго поста, съ которымъ поздравляю Ваше Преосвященство. Желаю вамъ въ радости святыхъ срытить пресвытный праздникъ Воскресенія Христова.

Филаретъ А. Ярославскій.

25 февр. 1837.

II.

Печальную въсть о неожиданной кончина мужа ученъйшаго, и достойнъйшаго Архипастыря Святыя и Православныя Церкви получиль я отъ Вашего Преосвященства. Очень знаю и увъренъ, сколько прискорбно для васъ особенно сіе плачевное событіе. Но прошу васъ любовію Інсуса Христа Господа нашего, беречь свое здоровье, только нужное для Церкви Его святой. Конечно къ важнымъ обязанностямъ Вашимъ теперь прибавилось еще новое бремя управленія Кіевской паствою, доколь Господь Богъ избереть по сердцу Своему новаго Архипастыря. Но ве обременяйте себя паче міры, возлюбленне. Пловецъ очень пристально смотритъ за своей лодочкой, на которой надобно ему проплыть до намереннаго пристанища. Такъ и телесное наше здоровье очень важно въ делахъ служенія нашего. Боюсь я, не обременить ин вась въ теперешвихъ обстоятельствахъ исправление рукописи житія св.

Митрофана. Прошу единыжды навсегда со мною быть совершенно откроненнымъ. Кромъ Господа Інсуса Христа, надежды моей, ніть въ сердців моемь никакого желанія, никакого исканія. Пришлите ко мит бумаги, если вамъ нътъ времени заняться ими; -- но Господа ради не извурайте себя излишними трудами. Господь Богъ все устроилъ во славу пресвятаго имени Своего, и во благо святыя Церкви Своея. Получилъ я вчера и книжку Вашу, Собраніе на торжественные дни Словъ Вашихъ. Два Слова прочиталъ. Второе превосходное и ръдкое по всему, --истинно достойно ванедры цервовной. Впрочемъ, возлюбление, прошу Васъ именемъ Господнимъ, не почитать моихъ замъчаній непреложною истиною. Я своего образа мыслей никому не смъю навизывать. А какъ знаю и чувствую, испренно исполняя долгъ христіанскаго общенія и дружбы. говорю, Весьма охотно слушаю, если вто меня поправляеть-и весьма благодаренъ за братскій совътъ. Олезданіи журнала Вашего последовало уже Высочайшее сонаволеніе-будемъ ожидать съ любовію "Восиреснаго Чтенія".

Преосв. Тверской такъ же еще боленъ и вичъмъ не можетъ заняться. Бремя его епархіи еще на миъ лежитъ. Располагаетъ отправиться весною восвояси, кажется надолго.

Филаретъ Архіепископъ Ярославскій. Племянникамъ моимъ посылаю благословеніе.

9 марта 1837.

## 111.

Господу Богу и Спасителю нашему Іисусу Христу угодно было въ Свътлый день Воскресенія Своего вручить моему недостоинству знаменитую Кієвскую паству. Сердие Царево въ ручь Божівй. Благочествъйшій Государь Императоръ въ высочайшемъ рескрипть, послъдовавшемъ на мое имя, изволилъ весьма ясно начертать обязанностя Кієвскаго

Митрополита. Да поможеть намь Господь Богь оправдать, сколь возможно, ожиданіе Всемилостивъйшаго Государя. Я совершенно надъюсь, что Ваше Преосвященство, постигая высокія в благотворныя наміронія Его Величества, встин силами и встиъ сердцемъ будете мит помогать въ исполнении общаго нашего долга. Прилагаю при семъ копию съ Высочайшаго Рескриита для вашего только свёденія. До полученія указа изъ Святьйшаго Синода, разумвется, что Ваше Преосвященство письмо мое будете почитать только частнымъ, а не оффиціальнымъ известіемъ. Преосвященный Тверскій за бользнію уволень въ свою епархію на два года отъ присутствованія въ Св. Синодъ. Отъ Академін нашей ожидають Христіанскаю Воскреснаю Чтенія. Да благословить Господь Богь всяцвив благословениемъ сей духовный вертоградъ, -- толико важный предъ Царскимъ взоромъ.

Съ пастырскою любовію поздравляю Ваше Преосвященство съ свётлымъ праздникомъ праздниковъ, молю воскресшаго изъ гроба Господа и Спасителя нашего, да сохранитъ и унрёпитъ ваше здоровье и излістъ въ сердце ваше свой миръ и свою радость. А себя поручаю святымъ вашимъ молитвамъ.

Филаретъ М. Кіевскій.

19 Апр. 1837. С. - Потербургъ.

Рукопись Житія Св. Митрофана получена. Прошу передать мое благословеніе племянникамъ монмъ.

## IV.

Изъ прилагаемой при семъ выписки изъ журнала Коммиссіи духовныхъ училищъ Ваше Преосвященство изволите усмотръть непремънное желаніе ея получить отъ Васъ Конспектъ Богословскихъ наукъ. На мон представленія о увольненіи Васъ отъ сего занятія не согласились. Почему прошу васъ исполнить требованіе Ком. Дух. Училищъ. Очень знаю, что Вы обременены двлами и говориль о семъ здъсь но что двлать? Въ облегчение Васъ получиль отвътъ, что отъ Вашего Преосващенства не требуется подробное и большею частию мелочное изложение уроковъ Богословскаго учения,—а желаютъ знать ваше мивние о томъ:

- а) Каную употребять наизучшую методу въ успъшному преподаванію Богословскаго ученія въ дух. Академіяхъ и Семинаріяхъ, сообразно потребностямъ собственно нашей Православной Отечественной Церкви.
- b) Какія принять мітры къ отвращенію могущихъ вкрасться въ духовныя училища новыхъ лжоученій, несообразныхъ съ духомъ православной вітры, —разсіваемыхъ инославными писателями.
- с) Кавія употребить вниги для преподаванія Богословія въ дух. Авадеміяхъ и Семинаріяхъ,—и вавія изобръсти средства для составленія вновь влассическихъ внигъ по богословскому ученію. А что еще изволите дополнить вашею опытностію, на воторую всё здёсь очень, очень, очень полагаются. Да пожалуйста съ первою почтою пришлите во мив внижку—изъ сочиненій студентовъ Кіевской Авадеміи: О происхожденіи Сеятаю Духа от Отца. Здёшній Пр. Митрополить очень желаеть имёть ее у себя. Къ О. Ар. Іеремін писаль я и утёшаль—укрёпляйте и Вы его малодушнаго. Его не отпустять. Ибо знають и здёсь, сволько онь полезень для монашества. Простите и благословите.

Филаретъ М. Кіевскій.

23 февраля. 1838 г.

53

177

Готовлюсь совершить литургію и панихиду о покойномъ Пр—омъ Митроп. Евгеніи въ день его кончины. Върно и вы помянете ръдкаго и незабвеннаго сего Архипастыря.

٧.

Письмо Вашего Преосвященства отъ 15 окт. получено мною. Слава Богу, что у насъ въ Кіевъ все мирно. По письму Его Святъйшества буду хлопотать у Св. Синода о

пособів Греческому Мовастырю. Новому благочинному покоривище прошу помогать наставленіями, да блюдется въ Св. градъ Кіевъ истивное благочивіе.

Господа ради постарайтесь уплатить академическіе долги—доставленіемъ въ Св. Синодъ перевода св. Златоуста п напечатаніемъ студенческихъ разсужденій—лучшее напечатать кинжкою вивств—можно печатать и безъ моего разсмотрвнія, чтобъ много не терять времени. Но вотъ еще нажный долгъ за Вами. Это сборникъ символовъ въры, — о которомъ уже Госудерю донесено въ отчетъ Син. Оберъпрокурора, и напечатано. Графъ Николий Александровичъ убъдительнъйше проситъ Ваше Преосвященство безъ отлагательства завяться симъ дёломъ.

О греческомъ дексивонъ поговорю съ къмъ слъдуетъ. Довольно для меня три вкземпляра Воскреснаго Чтенія. Мысли Вяшего Преосвященства касательно преподаванія богословскихъ наукъ въ Академіи графъ очень одобряетъ-оба мы пріемлемъ ихъ подъ свою защиту. Серьозно думаютъ сдълать значительное преобразованіе по дух. училищамъ—во досель ничего еще не созръло.

Въ здёшней Академія по вравственной части сдёла́по большое улучшевіе. Спальныя комнаты студентовъ запи раются утромъ и отворяются въ десять часовъ вечера. Въ течевіи всего прочаго времени студенты въ комнатахъ для занятія, въ которыхъ кромѣ столовъ, табуретовъ и книгъ вовсе ничего нѣтъ. Такъ приведено, что студентъ на всякомъ шагу въ глазахъ начальства. Можетъ быть, и отъ нашей Академіи того же потребуется,— но едва ли можно будетъ исполнить по дурному расположенію комнатъ. Ежели еще не очищены отъ арестантовъ вачальничьи кельи на ближнихъ пещерахъ, сдёлайте милость, попросите Динтрія Гавриловича монмъ и своимъ именемъ, чтобъ онъ исполниль свое объщаніе непремённо и немедленно вывести ихъ оттуда. Это очень меня озабочиваетъ. Ибо надобно назначить блюстителя пещеръ.

Старцу о. Іеремін благословеніе и миръ и радость о Духъ Свять. Пусть помолится, да возвратить меня Господь навсегда во св. градъ Кіевъ.

Филаретъ М. Кіевскій.

28 октября. 1838.

r

١:

## ٧ſ.

Возвращая въ Вамъ журналъ по случаю ревизіи Семинарім и нижнихъ Кіевскихъ Училищъ, прошу обратить карандашемъ замъчанія. вниманіе на сділанныя мною Здесь ни малейшаго слуха неть о десятке школьниковь шалуновъ, которые за свою дерзость получили уже должное ваказаніе. Я считаль это діло оконченнымь. Зачімь же опять его поднимать, и при томъ въ такомъ видь, что мъстное начальство его скрыло и открылъ ревизоръ? Приревизоръ такъ написалъ, что коммиссів духовныхъ училищъ непремънно потребуетъ полнаго изслъдованія сего происшествія. Ежели Вы по вакимъ нябудь мив не изв'ястнымъ причинамъ, считаете необходимымъ донесть коммиссін дух. училищь о семъ рішенномъ ділів: то даю свободу донесть съ изложениемъ его во всей подробности. А такіе неясные намеки представлять высшему вачальству не годится. Ревизоръ пишетъ, что старшихъ довольно. Академическое правленіе полагаеть умножить число ихъ. Умноженіе не есть улучшеніе надзора, ибо отличныхъ и мужей мало, а школьниковъ зъло не много. Надлежало бы сказать, -- дать другаго инспектора или помощниковъ съ жалованьемъ. Ревизоръ нужнымъ находитъ учредить стражу за твии учениками, которыхъ сажають въ кариера. - Неужъ ли въ самомъ дълъ Кіевская Семинарія такъ буйна, что для ней нужно перемвнять уставъ-и сверхъ служителей требовать воинскую стражу? Не думаю. - Вообще нравственное состояніе Семинаріи такъ описано, что я и біздный о. Іеремія кругомъ виноваты — я, что въ прошедшемъ году рекомендовалъ воминссів Дух. Училищъ Семинарію, —а о. Ісремія, что въ одинъ годъ ова такъ успёла испортиться подъ
его начальствомъ. Къ чему въ описаніи экономической
части говорить съ такою подробностію о подштаннивахъ и
тому подобномъ? Кажется, довольно сказать вообще, —да и
то не съ такою настойчивостью, чтобъ высшее начальство
поставить въ непріятное отношеніе. —Вамъ и ревизору
извістно, что ни для Кіевской ни для вакой-либо другой
Семинаріи не станутъ возвышать и умножать окладовъ до
общаго разсмотрівнія, —и то съ Высочайшаго разрішенія.
Ревизору довольно указать съ должною скромностью вужды
Семинаріи, а назначать оклады вовсе не его діло, и притомъ входить въ бідность епархіи и выказывать живущихъ
въ домахъ дітей по справкі въ Консисторіи—это діло
епархіальнаго начальства, которое взяло заботиться о семъ.

Состояніе уваднаго и приходскаго училищъ такъ точно описано, какъ замъчено мною карандашемъ на журналъ. Спять по двое на одной провати, ходять нь халатахь безъ поясовъ, босикомъ, принимаются безъ воли ректора Семинарскимъ правленіемъ и митрополитомъ.-Извольте милостиво послушать: такъ ди платять мев за то, что я пять тысячь рублей жертвую ежегодно? Какая то тысяча рублей не выслана епархіальнымъ начальствомъ, - жалуется ректоръ. Очень знаю бъдность содержавія учениковъ и тъсноту, да зачемъ же такъ высчитывать и открывать матернюю наготу? Я самъ до самой философіи ходиль въ лаптахъ и босикомъ. — не только въ халатв, — но въ свромъ зипунв: развв лучше сихъ бъдвыхъ малютовъ оставлять въ домахъ безъ всяваго обученія? Вфрю, что ревизоръ сдідаль такое описаніе по ревности въ улучшенію содержанія учениковъ, -но ревность не по разуму влечеть обывновенно за собою вредныя последствія. Въ заключеніе прошу Ваше Пр-во съ свойственнымъ Вамъ благоразуміемъ потрудиться, чтобъ и донесеніе о. ревизора и разсужденіе Академическаго Правленія составлено было приличнымъ образомъ. Ибо сами видите, что не только нельзя рекомендовать начальниковъ училища, но сабдуетъ неминуемо подвергнуть ихъ строгой отвътственности. — Впрочемъ ежели Иванъ Михайловичъ 1) найдетъ затрудненіе: то пусть донесетъ только мив о состояніи убзднаго и приходскаго училищъ, а не коммиссін, которая ему и не поручала обоортвать ихъ. Аще же скажете и скажутъ другіе—еже писахъ—писахъ, то вычистивши замічанія мои карандашемъ, имбете свободу представить въ коммиссію Дух. Училищъ—только меня устраните, какъ лицо, подвергаемое отвътственности. Какъ бы то ни было, только пожалуйте, прочитавши сіе письмо и сділавши, что должно и возможно, бросьте его въ огонь—а написанное на журналь карандашемъ совершенно изгладьте.

Поручая себя святымъ молитвамъ Вашимъ, а на учащихъ и учащихся призывая благословение Божие, съ искренвъйшимъ почитаниемъ...

Филареть М. Кіевскій.

29 вожбря 1838.

(Продолженіе будеть).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Скворцовъ, профессоръ Авадемія. Труди Кісв. дух. Авад. 1884 г. т. І.

# Отвътъ автору книги: "Кіевскій митрополитъ Петръ Могила и его сподвижники".

Въ концъ прошлаго года я получилъ предложение написать рецензію на сочиненіе г. Голубева "Кіевскій митрополитъ Петръ Могила и его сподвижники" для "Журнала Мивистерства Народнаго Просвещенія". Какъ не присяжный спеціалисть по южно-русской церковной исторія, я отвітиль сначала отказомъ на это предложение и только впоследствии приняль его, руководясь твив соображенимь, что отъ меня требуется не подробная притическая, а только библіографическая статья. Все ото извъстно и самому г. Голубеву. Къ сожальнію, написавъ рецензію, я встрытился на этотъ разъ съ однимъ изъ щекотливъйшихъ авторскихъ самолюбій и вызвалъ отъ г. Голубева длинную и придирчивую отповедь 1), хотя моя рецензія, по признанію читавшихъ ее лицъ, заключаетъ больше указаній на достоинства вниги, чэмъ на ея недостатки. Г. Голубевъ не принимаетъ не только монхъ замъчаній относительно возможности лучшей постановки нъкоторыхъ частностей его изслъдованія, но и моей похвалы его книгв, находя ихъ неосновательными, странными и т. п. Въ своей антикритикъ г. Голубевъ, He TOJERO CTAрается выставить меня некомпетентнымъ лицомъ, будто хочетъ набросить твнь и на мою добросовистность. Это последнее обстоятельство налагаеть на меня правственную обязанность отвътить на болже существенную часть антикритики г. Голубева, чтобы показать по крайней маръ,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ "Трудахъ Кіевской дух. Академін" за мартъ 1884 г. и особымъ отпекомъ.

что я писалъ свою рецензію не наобумъ и не имълъ другихъ побужденій, промъ научныхъ.

Основная точка зрвнія г. Голубева на мою рецензію состоить въ томъ, что рецензія моя голословна, что я не обосновать надлежащимъ образомъ своихъ замъчаній. На это я отвъчу, что я писаль не подробную критику, а библіографическую замътку, которая вчетверо меньше его антикритики, при втомъ имълъ въ виду только одну книгу г. Голубева и вовсе не имълъ ни времени, ни охоты, ни возможности штудировать всв источники изслъдованія и справляться съ прежними работами г. Голубева, на которыя онъ ссылается въ своей аптикритикъ. Но въ предълахъ библіографической замътки, полагаю, и не былъ совершенно бездоказателень; въ противномъ случав, не зачъмъ было бы г. Голубеву и писать длинную антикритику.

Моя рецевзів въ "Журналь Министерства Народнаго Просвыщенія" состояла изъ замічаній на приложенія къ книгі г. Голубева, на самое изслідованіе и резюме. Такому же порядку слідуеть и антякритика г. Голубева. Отвічаю пока на первую часть антякритика г. Голубева.

Важнъйшую часть въ книгъ г. Голубева составляютъ приложенія, служащін фундаментомъ для его изслъдованія. Въ своей рецензін я сдълаль нъсколько замъчаній на эту часть книги, касающихся неисправности пэданія памятниковъ, и придаваль этимъ замъчаніямъ наибольшее значеніе. Къ сожальнію, и въ настоящее время, послъ антикритики г. Голубева, я не могу взять назадъ этихъ замъчаній. Въ своей антикритикъ г. Голубевъ, не отрицал ошибокъ въ изданныхъ имъ памятникахъ, слагаетъ вину на тъ условій, въ какія поставляемы бываютъ издатели и изслъдователи памятниковъ нашей старины, и въ какихъ онъ самъ находился, и старается доказать, что онъ сдълалъ, въ предълахъ втихъ условій, все возможное, и лучше, чъмъ его предшественники на томъ же поприщъ. Я на это отвъчу, что условія благопріятствовали г. Голубеву, и онъ дъйствительно

могъ сдёлать весьма маого для своего предмета, и гораздо дучше, чемъ его предшественнять, такъ вакъ онъ около 12-ти лътъ почти исвлючительно занимался этимъ предметомъ и имваъ доступъ во многимъ древаехранизищамъ не только въ Россів, но и за границей. Но я все-таки полженъ свазать, что г. Голубевъ не сдёлаль всего, возможнаго при его условіяхъ. Идеальное требованіе относительно исправности и точности изданія состоить въ томъ, чтобы найдено и сличено было несколько списковъ известнаго памятника. Требованіе это для г. Голубева было тамъ болае осуществимо, что акты юго-западной Россіи часто встрачаются во многихъ спискахъ, заносившихся въ градскія, трибунальскія и другія актовыя кенге, или въ выпискахъ изъ этихъ внигъ. А г. Голубевъ, нашедшя плохо переписанный или плохо сохранившійся списовъ и напечатавши его въ такомъ видь, и оправдывается именно твиъ, что списовъ полуиставаъ, поврежденъ и проч. Но ведь самъ же г. Голубовъ доказаль въ своей антикритикъ возможность отысканія болве исправныхъ списковъ, чвиъ какіе у него изданы: одивъ изъ такихъ списковъ онъ нашелъ въ Кіевъ же, по издавін своей вниги. Впрочемъ, есть достаточное оснаваніе полагать, что г. Голубевъ не воспользовался надлежащимъ образомъ и трин документами, которые у него были подъ руками. Я полагаю такъ на основанія не одніжь только точекь, означающихъ пропуски, какъ угодно умованиючать г. Голубову. Что мні задолго еще до выхода въ світь вниги г. Голубева извъстенъ былъ употребляющійся имъ способъ чтенія в изданія старинныхъ памятниковъ, въ подтвержденіе этого я могу сосдаться на свое же примъчание въ "Трудахъ Киевской дух. Академін" за октябрь 1879 года (стр. 238). Для своихъ работъ я проштудироваль этоть памятникь (трагедовомедію Ляскаронскаго) и нашелъ, что онъ изданъ г. Голубевымъ "довольно небрежно". Если бы нужно было, я могъ бы распрыть и самый процессъ приготовленія этого памятинка въ печати. имълъ также случаи познакомиться съ пріемами

Голубева и относительно чтенія и веданія памятниковъ, нивющихъ непосредственное отношение къ Могилинской эпохъ и въ самому Петру Могилъ. Укажу на изданный г. Голубевымъ каталогъ книгъ, принадлежавшихъ Петру Могилъ. Однажды я, безъ всякихъ справокъ, помогъ г. Голубеву разобрать нъсколько заглавій книгь въ этомъ катадогв, заметивъ, что для разбора остальныхъ неразобранныхъ заглавій требуются справки; а г. Голубевъ такъ и оставилъ ихъ неразобранными 1), хотя рукопись не истліла и не испорчена. После этого, пересматривал приложенія въ книгъ г. Голубева, я не могъ не узнать здъсь знакомыхъ мив пріемовъ г. Годубева относительно чтенія и изданія имъ памятниковъ, находя въ последнихъ множество пропусковъ, искаженій текста, недоразуміній самого издателя и вообще ошибовъ. Г. Голубевъ сваливаетъ вину въ этомъ на самые памятники и требуетъ отъменя, чтобы и сличилъ какой вибудь изъ неисправно напечатанныхъ имъ документовъ съ подлинникомъ и предложилъ свое болве исправное чтеніе. Признаюсь, т. Голубевь изобрель чрезвычайно легкій способъ отвінать на замінанія рецензенти, заставдяя последняго объехать те места, по которымъ г. Голубевъ собиралъ свои матеріалы. Въ числъ наиболье неисправно изданныхъ документовъ мы отмътили документъ подъ № 35-мъ; а подлинникъ этого документа находится во Львовъ, въ библіотекъ, Оссолинскихъ. Другой документъ, подъ № 18-иъ, въ плохой копін, хорошо мив знакомой, находится въ библіотекъ Кіевской дух. Академін, а болье исправная копія-не въ Кіевъ. Но о спискахъ этого памятника самъ г. Голубевъ замътилъ, что ихъ нельзя назвать безукоризненными, что онъ издалъ памятникъ по худщему списку и исправиль въ немъ изкоторыя ошибки; "въ тахъ же мъстахъ,-говоритъ овъ, гдъ исправление было затруднительно, поставлены точки. Къ чему же тутъ сличевіе,

і) "Труди Ш Археологическаго Сьёзда", 1878 г., т. И. сгр. 65,

если бы оно и возможно было, вогда издатель самъ созна стся и въ неисправностихъ списка, и въ опущении имъ нвиотовепрочитавныхъ мъстъ? Да рецензентъ, наконецъ, и не обязанъ провърять источники разсматряваемаго имъ изслъдованія: для библіографической замътки достаточно констатировать фактъ неисправнаго изданія документа, отъ чего бы овъ на происходияъ. Нужно еще заметить, что я въ своей рецензів и не обвиняль исключительно одного г. Голубева въ пеисправнемъ изданія приложеній. Вотъ мон подленныя слова: \_особенно неисправно иля съ неисправных списковъ наданы No. 18 и 35". Если ужъ не нашлось болве исправныхъ списковъ, то вина г. Голубева въ такихъ случаяхъ могла состоять развів во томо, что оно не приложнию или не вполнів примъниль въ списвамъ этимъ пріемовъ внутренней критиви тевста и содержанія ихъ и допускаль иногда пеосмысденное чтеніе; но въ этомъ сознается самъ г. Голубевъ на стр. 439 своей антикритики.

Къ числу важныхъ недостатковъ приложеній къ книгъ г. Голубева и самаго изследованія относится множество опечатовъ или ошибовъ, -- не знаю, какъ точиве назвать ихъ. Я въ своей замътив упязаль только ивкоторыя изъ нихъ, но не потому, чтобы ихъ столько и было, а потому, что ихъ ужъ очень много. Нъкоторыя изъ нихъ. настолько серьезны, что легио могутъ быть считаемы за ошибии или обмольки самого явтора. Напримъръ, Оома Замойскій сившивается съ Яномъ Замойскимъ и въ изследования г. Голубева, и въ печатныхъ тезисахъ. Коевдзъ Оранскій четыре раза на одной страницъ называется княземъ, — и это едва ли простая типографская опечатка: если польское слово окрума (корабль) переводять словомь оплото і); то такимъ же способомъ и всендвъ могъ превратиться въ князя, хотя бы то и по недосмотру. Эти ошибки или опечатки въ изслъдованіи могли бы быть замічены и исправлены читателемъ

<sup>1)</sup> См. "Труды Кіев. дух. Академін" за октябрь, 1372 г., стр. 357.

при помощи документовъ, помѣщенныхъ въ приложеніи; но и эти документы тоже обилуютъ опечатками, такъ что часто недоумѣваешь, нѣтъ ли опечатовъ и въ такихъ словахъ, которыя съ перваго взгляда не кажутся опечатками. Чтобы вывести читателя изъ лабиривта недоумѣній, порождаемыхъ опечатками, необходимо вужно было приложить въ книгъ указатель опечатовъ, по крайней мѣрѣ встрѣчающихся въ приложеніи, если не всѣхъ, то по крайней мѣрѣ важнѣйшихъ; а этого-то г. Голубевъ и не сдълалъ. Поэтому въ вастоящемъ своемъ видѣ приложенія къ книгъ г. Голубева "во многихъ случаяхъ могутъ служить только инвентаремъ для другаго, болѣе исправнаго и научнаго печатанія этихъ документовъ и матеріаловъ".

Инвентарныя указанія, всявдствіе неисправности изданія памятниковъ г. Голубевымъ, получають особенный интересъ, и котя сдъланы имъ при каждомъ памятникъ, но не вездъ обстоятельно, на что я и указалъ въ одномъ изъ вамъчаній своей рецензів. Но г. Голубевъ прогиввался на меня за это и, къ ведичайшему моему удивленію, чуть ли не обвиняетъ меня самого въ неопредъленности накоторыхъ его указаній на містонахожденіе памятниковъ! Это ужъ чисто схоластическіе пріемы той южнорусской полемики XVII въка, съ которою г. Голубевъ имълъ возможность основательно познакомиться. Въ рецензіи своей я указаль, между прочимъ, на два документа, о которыхъ г. Голубевъ гдухо заметиль, что они находятся въ библютене Кіевской Академін, но не занесены въ каталогъ. Мив страннымъ показалось такое глухое указаніе. Еще въ бытность г. Голубева студентомъ Авадемін, я началъ составлять "Описаніе рукописей Церковно-Археологического Музея при Кіевской духовной Академін", оконченное въ 1878 году, гдъ регистрованы были и всв академическія рукописи, съ указаніемъ № № библіотеки или музея. При этомъ были два случая, не болье, когда въ запертыхъ ящикахъ библіотечныхъ столовъ находимы были рукописи, не запесенных

въ библіотечный каталогь. Вь танихъ случаяхъ библіотекарь и безъ моей просьбы заносиль ихъ въ каталогъ. Если бы г. Голубевъ дъйствительно нашелъ цитуемыя миъ рукописи въ академической библіотекъ, и притомъ не записанными въ ваталогъ, то обязанъ быль предъявить ихъ библіотекарю, который и занесь бы ихъ въ каталогъ. Поэтому я въ своей рецензін на янигу г. Голубева замівтиль, что глухо указываемые имъ документы могля бы быть регистрованы по его указанію. А г. Голубевъ, уклоняясь отъ моего замвчанія, говорить, что регистрація документовъ авадемической библіотеки не его діло, что мое замівчаніе имъло бы значеніе только въ томъ случав, если бы я сомебвался въ подлинести въкоторыхъ памятинковъ. что указанные мною верегистрированные документы находятся будто бы у меня подъ рукамя. Что хоттяъ сказать г. Голубевъ вторымъ пунктомъ своего отвъта, я не понимаю: то ли, что, после неданія г. Голубевымъ извъстваго документа, подлинникъ его уже не имъетъ значенія, что віть нужды указывать его містонахожденіе? Если такъ, то следуя порядку мыслей г. Голубева, можво прійти къ тому выводу, что подлинникъ извъстнаго документа, послъ неисправнаго изданія его, можно и истребить, какъ уже ненужный болье. Но въ такомъ случав возможно ли сличение изданныхъ г. Голубевымъ документовъ съ ихъ подлиннивами, -- сличение, котораго онъ требуеть отъ меня въ другомъ мъстъ своей антикритики? Въ дальныйшемъ пунктъ своего отвъта г. Голубевъ говоритъ, что указанные мною нерегистрированные документы находятся будто бы у меня подъ руками. Что значить последнее выражение "подъ руками"? Если то, что означенные документы находятся въ академической библіотекъ и савдовательно доступны мив, -то я скажу, что они недоступны мыв потому, что у г. Годубова натъ точныхъ инвонтарныхъ указаній на нихъ; если же то, что они находятся въ моемъ личномъ заведываніи, то это-положительная неправда. Въ такомъ случав

смыслъ отвъта быль бы таковъ, что я-Петровъ-имъю будто бы подъ руками неригистрованные документы и не смотря на то обвиняю г Голубева въ отсутствім регистрацін ихъ! Такъ г. Голубевъ и не сказаль ничего опредвленнаго о мъстонахождения искомыхъ документовъ, какъ будто усматривая въ отысканія и опредъленіи мъстонахожденія ихъ мой личный интересъ, а не интересъ науки. Справляюсь по своему Описанію рукописей Церковно-Археологическаго Муаев, не найду ли тамъ какихъ нибудь следовъ того рукописнаго сборника, изъ котораго г. Голубевъ заимствоваль перегистрованные документы, и, после долгихъ поисковъ, останавливаюсь на связкв документовъ священиическаго рода Борзаковскихъ, пожертвованной въ Церковно-Археологическій Музей каредральными протоіерееми Кіево-Софійскаго собора П. Г. Лебединцевымъ и хранящейся при библіотекъ (а не въ самой библіотекъ) академической, подъ въдъніемъ библіотеваря. Эта связка значится здъсь подъ 100 № музея и описана мною подъ валовымъ № 619-мъ. Судя по содержанію документа, напечатаннаго у г. Голубева подъ № 58-мъ, онъ можетъ быть отнесенъ къ этой связкв, хотя и не упомянуть мною при ез описаніи. Чемь же это объяснить? Связка эта поступила въ Церковно-Археологическій музей въ марть 1875 года, когда г. Голубевъ быль помощникомъ севретаря Церковно Археологического Общества, и притомъ наиболье отвътственнымъ лицомъ, вслъдствіе настойчиваго моего тогдашняго желанія сложить съ себя обязанности секретаря Общества!); но вогда я впоследстви описываль эту связку въ прибавлении къ своему "Описанію рукописей", то искомыхъ документовъ въ ней не было. Вотъ мое наиболье въроятное объяснение происхожденія безпаспортныхъ документовъ академической будто бы бибіотеки, изданныхъ г. Голубевымъ. - Нъсколько справедливве г. Голубевъ отнесся къ моему указанію на

<sup>1)</sup> По этой причина г. Голубевь и назвачень быль тогда помощинкомъ секретара Общества.

глухую цитату его на страницъ 287 изследованія. Въ антикритикъ своей онъ пополняеть пробъль и говоритъ, что "означенная рукопись принадлежить библютекв Кіевской дух. Академін, куда она поступила изъ Кіево-Николаевскаго монастыра"; но при этомъ въ укоръ мив прибавляетъ: "о ней нами въ свое время сдълано было сообщение въ Церковно-Археологическомъ Обществъ при той же Академін и помъщена замътка въ Кієв. Епар. Въдом. за 1875 г. (№ 8). Такова, воскиндаеть съ торжествомъ г. Голубевъ, указываемая рецензентомъ голословная цитата въ нашемъ сочинении. Здъсь по прайней мъръ, г. Голубевъ восполниль то, чего недоставало въ его изследованіи, хотя восполниль не точно, необстоятельно. Рукописи Кіево-Николаевскаго монастыря, равно какъ и другихъ Кіевскихъ монастырей, давры и Кіево Софійскаго собора, досель не переданы въ библіотеку Кіевской Академіи, да едва ли и будуть переданы, по независящимъ отъ Академіи обстоятельствамъ. По оффиціальному увъдомленію начальства Кіево-Николаевсваго мовастыря, невоторыя изъ рукописей библіотеки дъйствительно взяты лично г. Голубевымъ; но за нихъ онъ лично и отнътственъ. Что же касается комментарія г. Голубева на мою замътку и его восилицанія, - то една ли серьезно можно отвъчать на нихъ. Я отмъчаю книгъ глухую ссылку на рукопись, а онъ говоритъ, что объ этой рукописи онъ сдълалъ сообщение въ Церковно-Археологическомъ Обществъ и помъстилъ вамътку въ 8 № Кіев. Епарх. Въд. за 1875 годъ. Какъ будто мев лично нужна эта рукопись, и вакъ будто важдый читатель его . книги, безъ указаній въ ней самой, обязанъ знать, гдв г. Голубевъ делалъ свои сообщенія и где помещаль заметки свои объ этой рукописи!

Еще два слова въ отвътъ на антикритику г. Голубева относительно изданія имъ документовъ въ приложенія къ его книгъ. Я въ своей рецензіи указалъ между прочимъ на то, что нъкоторые документы (допустимъ,—одинъ) оказы-

ваются теперь совершенно излишними въ квигъ г. Голубева. Здёсь я указаль именно на такой документь, по поводу котораго самъ г. Голубевъ сдвлалъ оговорку въ томъ симсяв, что этоть документь, всявдствіе новыхь отврытій, уже не подтверждаеть той мысли, для подтвержденія которой онъ первоначально предназначался (стр. 558 изследованія). Но тімь не меніве г. Голубевь отстанваеть теперь этотъ документъ и старается доказать ближайшее отношение его къ предмету изследованія, не безъ натяжки и противорвчів самому себв. Немного удивляеть меня ссылка г. Голубева на отдъльную брошюру его, еще не вышедшую, съ которою, по его словамъ, имветъ твсную, органическую связь часть напечатанныхъ въ приложения къ книга документовъ. Можетъ быть, и такъ, во это для меня пока неизвъстно. - Впрочемъ, вопросъ этотъ не имветъ существеннаго зваченія для вауки.

Иногда г. Голубевъ укоряетъ меня за то, что я въ своей рецензіи не указаль такихъ недостатковъ въ изданіи имъ приложеній, которые и самъ овъ считаетъ дъйствительными недостатками.— Этой вины своей я не отрицаю.

Остальные пункты антивритики г. Голубева касаются замічаній на самое его изслідованіе и, по моему мийнію и мийнію другихі, не иміють особаго значевія, потому что 1) самое изслідованіе г. Голубева, въ существі діла, иміють преходящій, измівнчный характерь, не иміють той прочности и устойчивости, какія должны бы принадлежать приложеніямь; 2) мои замічанія на изслідованія г. Голубева большею частію рішительно не иміли аподиктическаго характера; 3) антикритика г. Голубева, за исключевіемь двухь—трехь пунктовь, такого свойства, что пришлось бы отвічать на нее только раскрытіємь полемическихь пріемовь автора ея и ставить діло на почву личныхь препирательствь и отношеній. Поэтому я, если не навсегда, то по крайней мірів до поры до времени (смотря по обстоятельствамь), оставляю эти пункты въ сторонів и ставлю точку.

Н. Петровъ,

#### СЛОВО

#### на Пассію второй недѣли великаго поста.

о лицемърномъ служени.

Сынь человическій идеть, якоже есть писано о Немь; горе же человику тому, имь же Сынь человическій предастся; добрие было бы ему, аще не бы родился человикь той (Марк. 14, 21).

Съ такими словами, исполненными скорби и вивств карающаго обличенія, Спаситель нашъ обратился къ своимъ ученикамъ, готовясь совершить съ ними последнюю священную вечерю. Такъ Онъ говорилъ къ нимъ, имъя предъ глазами своего предателя. Онъ знадъ умысель Іуды, давно прониваль въ его намъреніе, но по Своей неизреченной любви въ падшинъ и заблудшинъ гръшнивамъ терпълъ его въ Своемъ сообществъ до такой минуты, пока онъ самъ не оставиль Его. И теперь Онь не только не изгналь изъ сониа святыхъ Своихъ избранниковъ, не лишилъ участія въ великомъ святомъ танествъ, но скорбя и сокрушаясь о его глубокомъ паденіи, желая предостеречь его оть совершенія тяжнаго грвха, говорить: юре человьку тому, имь же Сынь человическій предастся. Преступленіе уже соарвло въ умв Іуды, намвреніе продать своего учителя въ руки беззаконныхъ было обдумано, но еще не было приведено въ исполненіе, Іуда еще могъ пріостановиться съ его выполненіемъ; и вотъ человъколюбивый Господь, желая еще вызвать въ немъ раскаяніе, указываеть на тяжкую кару,

предстоящую за позорный порокъ: добръе было бы ему, аще не бы родился человъкъ той. Слова эти, исполненныя сердобольной заботливости о гибнущей душь, могли бы потрясти и отрезвить сердце, еще не омраченное беззаконіемъ; но завосивніе Іуды во зав было уже такъ велико, что вивсто ожидаемаго исправленія, онъ съ лицемфрною ваглостію, желая казаться невинымъ, подобно другимъ ученникамъ, спрашиваль Господа: "не я ли, Равви" (Мато. 26, 25)? Что же собственно расположило Іуду въ совершенію такого тяжваго грвха? Что привело его въ подавленію въ себв свитыхъ чувствъ уваженія и преданности въ своему великому Наставнику? Не любя своего Учителя, онъ могъ оставить его подобно другимъ последователямъ; за чемъ же продалъ вровь неповенную въ руки беззаконныхъ? за чемъ, злоумышляя на Его жизнь, пріуготовиль Ему тавую позорную BASEL?

Превратное и извращенное направление въ дъятельности въ такой сильной міврів, въ какой вынаружилось въ Іудів предатель, возникаеть въ душь человъка не сразу и не мгновенно. Оно слагается постепенно, постепенно овладвваетъ его умомъ и волею и только послъ омраченія всего святаго, возвышающаго духъ человъческій надъ неразумною тварію приводить его нь совершенію таких в тажних преступных в дъяній, вакія совершиль Іуда. И въ жизни Іуды были такія отрадныя минуты, въ которыя Господь называль его "солію вемли", "свётомъ міра", "блаженнымъ"... Это было въ то время, когда Господь изъ великаго множества людей, Его овружавшихъ, избралъ его въ числъдванадцати учениковъ, просвъщаль Его вивств съ другими лучами божественнаго свъта, готовилъ его вийстй съ ними быть руководителемъ и просвитителемъ людей, находившихся во мраки невиденія (Мате. 5 гл.). Іуда внималь словамь Спасителя, благоговёль предъ Нимъ, какъ великимъ чудотворцемъ, повелвавшимъ силами природы (Марк. 4, 41), до техъ поръ, доколе Онъ не сказаль, что все то, что Онь делаеть и чему учить,

должно служить не къ устройству временнаго благополучія. не къ созиданію тайннаго скоропреходящаго царства, пъ возрождению того духовнаго состояния, къ возстановленію того царства, которое витаеть внутри человівка, почиваеть въ его сердцъ, обладая которымъ, человъкъ не станетъ износить изъ своего совровища-сердца преступныхъ Замысловъ, не станетъ совершать позорящихъ достоянство человъка дъйствій, но сдълается сыномъ небеснаго Отца, унаследуеть не блага тленым и скоропреходящія, но пребывающія во въни и дающія наследіе живота въчнаго. Когда небесный Посланникъ сталъ распрывать такія - спасительныя истины предъ Своими учениками и последователями, когда сталъ указывать имъ на то, что служение такимъ истинамъ не всегда бываетъ соединено съ достижевіемъ временнаго благополучія, но часто требуетъ высоваго моотверженія и самоотреченія со стороны наз испов'янкковъ, обрекающаго ихъ на тажкія гоненія и пресладованія, что Онъ самъ, провозвъстникъ этихъ священныхъ истинъ, будеть предань въ руки беззаконныхъ и процять, преступная мысль стала запрадываться въ умъ Гуды. Онъ не любилъ глаголовъ живота въчниго, не расположенъ былъ ради следованія ямъ обрекать себя на гоненія, лишенія, скорби; онъ хотвлъ оставаться сыномъ ввиа его, испалъ его прелестей; заботы объ очищения и просвътления своего духа. спасенія своей души были далеки отъ него и не занималя его помысловъ. Но въ то время, когда другіе, подобно ену настроеные, послъ показанняго Спасителемъ значенія истинъ, спобщаемыхъ людямъ, и уясненія цэли своего пришествія, рашились навсегда оставить Господа, Іуда не захотвлъ выдвлиться изъ сонма двинадцати избранныхъ учениковъ, не смотря на то, что Спаситель, проникая намівреніе, тотчась возвівстиль, что между двінадцатью, оставшимися Ему върными, единь діаволь есть (Іоавн. 6, 70. 71). Такимъ образомъ, Іуда, не питан искренней преданности въ своему Учителю, не дорожа твин истинами, которыя Онъ въщаль, ръшился лицемърно Ему служить.

Не это ли решеніе Іуды на лицемерное служеніе въ ликъ двънадцати избранныхъ учениковъ своему небесному Учителю и проповёданнымъ Имъ истинамъ привело его къ твиъ тяжкимъ преступленіямъ, которыя онъ совершиль? Войдате въ то расположение и настроение духа, въ которомъ онъ находился съ этихъ поръ. Въ душт онъ не любилъ своего Учителя, не питаль уважевія нь проповідуємымь Имъ истинамъ, а по вившнему виду и выраженію долженъ былъ казаться дюбящимъ Его, ревнующимъ о преподавныхъ Имъ наставленіяхъ; по внутреннему расположенію онъ хотёлъ жить по влеченію плотянаго сердца, по указанію чувственныхъ стремленій, а по вившиему поведенію должень быль назаться радъющимъ о высшихъ небесныхъ благахъ, не пекущимся ни о чемъ вемномъ, не прилагающимъ своего сердца ни въ какимъ земнымъ благамъ. Ложь должна была прикрывать каждый шагъ его жизни. Онъ всегда долженъ быль казаться не такимъ, какимъ быль на двлв. Постолино же припрывающая его поведение дожь должна была окончательно извратить всв правственныя основы его духовнаго существа. Чъмъ болъе овъ оставался въ такомъ положевів, тъмъ необходимъе долженъ становиться извращеневе и безнравственные. Спаситель вель Своихъ учениковъ отъ меньшаго въ большему совершенству. По мъръ приближения въ днямъ искупленія, страданій и смерти, Онъ чаще и чаще указывалъ Своимъ ученикамъ на высовіе подвиги самоотверженія, на необходимость всецвлаго посвященія себя благу человъчества, на безпрекословное предательство себя вожь Божіей при всъхъ невагодахъ жизни. Чъмъ чище и свътлъе становились върные служители Христовы отъ пронивновенія этими истинами, тімъ тускліве и мрачийе дівлался ликъ здочестиваго Туды, чуждавшагося этихъ истивъ. Предъ взоромъ дюбвеобильного Учителя и его върныхъ посявдователей, а своихъ сподвижниковъ, Іуда долженъ былъ облекаться во всеоружіе неправды, льсти и обмана. И онъ такъ и дълалъ. Когда нъкая богобоязненная жена, предвидя

неминуемую страдальческую кончину своего любимаго Учителя, и желая оказать Ему последнюю дань своего глубожато уваженія, купила драгоценное муро и возлила на главу Спасителя, возлежащаго въ дому Симона прокаженнаго, Іуда, питая въ себе одну преступную страсть въ наживе, вознегодоваль на нее за напрасную трату столь ценнаго мира, но не во имя лицемерно скрываемой страсти, а во имя заботы о нищихъ. "Для чего бы не продать, говорилъ овъ, ето муро за триста динаріевъ и не раздать нищимъ" (Іоанн. 12, 5)? Алчый и жадный, не способный, можетъ быть, чашею студеной воды утолить жажду умирающаго, ревнуеть о нещихъ! Такъ, напыщенное лицемеріе всегда старается высоко держать свое знамя! Оно желаетъ казаться помышляющимъ объ удовлетвореній высшихъ насущныхъ потребностей.

Но лицемърно надътая маска не можетъ же до конца спрывать таящееся подъ ней развращенное существо. Когда Спаситель нашъ вошелъ въ Герусалимъ, ногда пререканія и противодъйствія, встръчаемыя Имъ на каждомъ шагу ясно указали, что теперь наступаетъ то время, когда предъ Богомъ и людьми необходимо было засвидътельствовать свою преданность и върность небесному Учителю и Его ученію, тогда злочестивый Гуда поспъшилъ поступить по внушенію чувства, уже не прикрываемаго лицемъріемъ. Онъ вошелъ въ соглашеніе съ іудейскими первосвященниками и старъйшинами о преданіи имъ своего Учителя.

Привывши хитро сврывать тайные помыслы и преступныя цели, Туда не отвазался еще принять участіе въ томъ священномъ собраніи, въ которомъ Господь нашъ установиль величайшее таинство общенія съ Собою людей чрезъ плоть и вровь, и здёсь еще разъ пытался приврыть себя личиною невинности, но въ этотъ священный моментъ вкушенія плоти и крови божественнаго Страдальца, когда все существо присутствующихъ должно было обратиться въ чистейшую и пламеннейшую любовь, душа элочестиваго

Іуды, еще и теперь лицемърившаго, сдълалась уже вмъстилищемъ сатаны. И вошель въ него сатана, замъчаетъ евангелистъ (Іоанн. 13,-27). Гдъ не даютъ пріюта для царства правды, мира и любви, тамъ готовятъ жилище для царства тьмы, лжи, обмана, для царства сатаны. Іуда все время при жизни Спасителя чуждавшійся царства свъта, дълался царствомъ мрака и уготовяль въ себъ мъсто для царства вельзевула и его темныхъ дълъ.

Продавъ кровь неповинную въ руки беззаконныхъ дицемърнымъ знакомъ лобзанія, Іуда думылъ было уже на сладиться миромъ и покоемъ, дать полный просторъ своимъ нечистымъ стремленіямъ и желаніямъ, но не смогъ подавить въ себъ поднявшихся мученій и угрызеній пробудившейся совъсти при видъ неповиннаго Страдальца, и шедъ удавися. Тавъ, большею частію, кончаютъ свою жизнь люди, лицемърно служащіе истинъ и втайнъ питающіе преступные замыслы и стремленія! По приведеніи въ исполневіе задуманнаго злаго помысла, они не въ состоявіи бороться съ возставшими мученіями и угрызеніями совъсти и насильственно прекращаютъ свою безотрадную жизнь.

Описанный вами печальный образь злочестиваго Іуды не возбуждаетъ ли размышленій о многомъ, совершающемся среди насъ въ настоящее время? Растущее и усиливающееся среди насъ хищничество чужаго добра, укрытіе и оправдание этого хищничества предъ судомъ общественной совъсти, оправданіе всякаго рода поступковъ, позорящихъ достоинство человъка, не обязаны ли тому, что у насъ люди съ испорченнымъ сардцемъ и извращенною совъстію, подъ видомъ ревнителей общественнаго блага, честныхъ и доблестныхъ гражданъ, безкорыстныхъ двятелей, повсюду проникаютъ къ намъ на служеніе? Вотъ предъ вами похититель чужаго добра; какъ онъ овладълъ имъ? Онъ добылъ его не чрезъ насиліе, не посредствомъ взлома; будь онъ явный злодей, его бы побереглись. Нътъ; онъ достигъ этого не такимъ путемъ. Сначала онъ старался синскать довёріе общества своими якобы 42 Труды Кіев. дух. Акад. 1884 г. т. І.

Digitized by Google

бевкорыстными действіями; пріобравь доваріе, онъ заняль въ немъ видное мъсто; занявъ видное мъсто, онъ по прежнему продолжаль вести жизнь, повидимому, спромную и воздержную, заботился о бъдныхъ, участвовалъ въ благотворительныхъ учрежденіяхъ, украшаль храмы и только послів такого обмана сталъ приводить въ исполнение свои преступные замыслы, сталь расточать имущества другихъ, тайкомъ присвоенныя. Не образъли это злочестиваго Гуды, который, войдя въ число двънадцати избранныхъ учениковъ. мврно оставался въ немъ, питая свои преступные замыслы. ревноваль объ удовлетворении нишихъ и въ заключение сдёлялся предателемъ Господа? Вотъ предъ вами оправдавшій завідомаго вамъ вора или преднаміреннаго Какъ онъ достигъ этого? Свачала онъ прикрылся именемъ честнаго гражданина, за тёмъ, оправдывая законопреступнаго, онъ хотель казаться действующими или во имя всепрощающей христіанской любым или во имя разнаго рода обстоятельствъ, смягчающихъ преступленіе. Не тотъ же ли это Іуда, который, показыван видъ, будто принадлежитъ къ лику избранныхъ учениковъ, свою преступную страсть къ наживъ оправдываетъ заботливостію о нищихъ? И иногое множество подобныхъ двятелей вы встрвтите въ настоящее время на разныхъ поприщахъ нашей общественной жизен. Не бользыь ли это нашего времени? И не стремленіемъ ли лицемврно служить обществу отравляются всв здоровые сови нашего общественнаго организма? Конечно, лицемъріе не составляеть исключительной принадлежности нашего времени. Но прискорбно, если оно составляетъ преобладающее явленіе, прискорбно, если оно является преобладающий въ то самое время, когда создаваемыя для общественнаго блага учрежденія еще не окрыпли и требують людей, всецвло посвящающихъ себя безкорыстному служенію общества. Люди, съ преступными видами принимающіе такой вызовъ общества и лицемърно посвящающіе себя на служение ему, способны убить въ немъ всв благія начина3 3

1 :

JE"

: ::

::

17

нія въ самомъ зародышъ. Лицемърный недугъ самый опасный врагъ всякаго зачинающагося добраго предпріятія. Потому то Господь, имъя въ виду своего лицемърнаго предателя, сказалъ: "лучше было бы тому человъку не родиться". И самъ онъ препобъдилъ его только своею всесильною десницею, воставъ отъ мертвыхъ по предавіи имъ Его на смерть. Какъ же не легко бороться съ этимъ опаснымъ недугомъ слабымъ и немощнымъ людямъ!

Твиъ не менве, какъ развился и какъ развивается среди насъ этотъ тяжкій недугъ? Мы не видели и не видимъ непосредственно, своими глазами поучающаго насъ Господа, подобно Гудъ, не слышали и не слышимъ, подобно ему, непосредственно своими ушами Его спасительныхъ ръчей, могущихъ насъ умудрить и наставить на путь спасенія. Но мы слушали и слушаемъ Его слова вдёсь въ церкви: насъ учили и учатъ Его заловъдямъ въ школъ, въ семьъ. Какъ относились и относимся мы въ урокамъ и наставленіямъ, въ нихъ предлагаемымъ? Смотрвля ли и смотримъ ли мы на нихъ, какъ на средства, назначенныя для исправленія и очищенія нашего сердца, возвышенія нашего духа? Или одия изъ насъ вовсе не прилагали и не прилагаютъ въ нимъ своего сердца, а другіе только показывають видъ, будто впимали я внимають имь, а на двав подъ кровомъ ихъ продолжали питать и питають свои преступныя стремленія и пожеланія? Вотъ напримъръ, мы много разъ уже проходили и теперь проходимъ поприще поста и покалнія, назначеннаго для уврачеванія и исціленія нашихъ душевныхъ недуговъ. Съ того ли мы начинали и начинаемъ свое покаяніе, что сознавъ свое удаленіе отъ небеснаго Отца, старались свлонить Его на милость исправленіемъ своей прежней жизна и возвращениемъ въ допо возлюбленныхъ Его чадъ, нли же мы приступали и приступаемъ къ покаянію и посту по принятому обычаю, и поднавъ временно эту вепривычную для насъ ношу воздержанія, спішниъ посворве высвободиться отъ нея и съ радостю бросаемся

въ объятія прежней жизни. Коль скоро мы такъ относились и относимся въ одному изъ важивищихъ церковныхъ установленій, то неудивительно, есле это святое учрежденіе нашей матери Церкви не давало и не даеть тъхъ благихъ плодовъ, какихъ можно было ожидать отъ него. Мы канись и каемся, а зло растеть и усиливается. Съются добрыя съмена, а ростутъ и зрвють плевелы. Стоя здесь, мы иногда стонемъ, вздыхаемъ и даже плачемъ, а за дверьми сего святилица продолжаемъ жеть беззаконно. Само святое покаяніе оказывается безсильнымъ уврачевать наши недуги. Один изъ насъ учились, другіе учатся въ школахъ. Съ тавими ли пожеланіный мы вступали и вступаемъ въ вихъ, чтобы укрыпить въ вихъ свой духъ, просвытить свой умъ и сердце для борьбы съ невзгодами жизви, для разумнаго и сознательнаго выполненія долга, воздагаемаго ею на насъ, или же мы хотали и хотимъ получить въ нихъ одни вившнія права на занятіе извъстнаго виднаго мъста въ обществъ? Коль скоро мы руководились последении стремленіями, то неудивительно, если и самая школа оказывалась не только безполезною, но часто и вредною въ нашей жизни. Наковецъ всв мы росли, получали и получаемъ задатки въ добрымъ навыкамъ, къ исполнению заповъдей Божихъ, къ уваженію правъ другихъ, къ любви истины и добра въ семьв. Считали ли мы обязательными для всей своей жизни первоначальные добрые совъты богобоязненной матери, или придя въ извъстный возрасть, мы поспъшили отръщиться отъ нихъ и вовсе ихъ позабыть? Если мы хотимъ врачевать одолъвающій насъ недугь; мы обязаны стать искреннія сыновнія, а не лицемфриыя отношенія прежде всего въ матери Цервви, а за темъ въ школе и семъв. Если мы не хотимъ дать роста уже пронившему въ намъзлу, не станемъ повазывать своего сочувствія вакимъ бы то ни было образомъ тёмъ, которые ласкають это эло, прикрывають, оправдывають его. Іуда не продаль бы безбоязненно Господа, если бы не зналь, что вследь за нимъ народъ

станетъ вричать "распии, распии Его". Если мы не сдълаемъ перваго и не приступимъ ко второму, то печальный образъ злочестиваго лицемърнаго Гуды не перестанетъ тяготъть надъ нашею жизнію и всегда будетъ покрывать безславіемъ всю вашу дъятельность. Сознаемъ же глубину своего паденія и съ твердою ръшимостію исправиться воззовемъ ко Господу, да не попуститъ Онъ намъ валяться въ гръховной безднъ, но да направитъ стопы наша на стезю праву нынъ и присно и во въки въковъ, аминь.

С. Сольскій,

### СЛОВО

#### на Пассію четвертой недѣли велинаго поста.

Во дни поста и поканнія и въ этомъ свищенномъ мёств о чемъ другомъ можно говорить и бесёдовать, какъ не о Виновникъ настоящаго нашего молитвеннаго собранія, Госполь Інсусь Христь? О событіяхь Его земнаго служенія повъствують намъ евангелисты, о заслугахъ Его учатъ насъ апостолы, Его милосердіе въ человіческому воспъваетъ Церковь. Неужели им можемъ оставаться глухи въ отому совокупному голосу вашихъ наставниковъ? Мы не должны и не можемъ: не должны потому, что къ этому призываеть насъ естественное чувство благодарности за безконечную милость, ничемъ везаслуженную;--- не можемъ потому, что въ подвигв Христа Спасителя столько дорогаго и близкаго нашему сердцу, что только глубочайшее нравственное паденіе можеть сдалать насъ неспособными понять и оцвинть величіе и высокую привлекательность божественнаго Страдальца.

Ты хочешь знать, слушатель, въ чемъ состоить это величіе и привлекательность? Припомни только, въ какомъ положеніи находилось человъчество во время выступленія Господа Іисуса Христа на служеніе роду человъческому. Іуден изнемогали подъ долговременнымъ рабствомъ иноплеменниковъ и единственную опору видъли въ свътломъ образъ Мессіи; лучшіе изъ язычниковъ открыто осмънвали своихъ идоловъ, но въ замънъ ихъ ничего другаго не могли создать, вромъ "жертвенника неизвъстному богу" (Дъян.

XVII, 23); большинство же человичества продолжало коснить въ своемъ глубокомъ невъжествъ и обнаруживало почти столь же мало признаковъ жизни, какъ и тв идолы, которымъ служило. И вотъ въ эту минуту, когда лучшая и наиболье образованная часть вселенной изнемогала подъ бременемъ сознавів своего правственнаго безсилія, является милостивый Самарянинъ-Христосъ, избыткомъ Своей любви вручаетъ язвы нашей правственной природы и не только доносить больнаго до покойнаго пріюта, но и Самаго Себя предаеть на позорную смерть, чтобы только быль живъ издоровъ врачуемый. Скажи мив, слушатель, вто найдеть въ себв присутствіе дука-безчувственно оттолкнуть отъ себя эту врачующую руку божественнаго Искупителя? Если ты могорько оплакивай окаментніе своего сердца, сворби за твое неисцильное паденіе, потому что твои глаза потеряли способность видъть, уши слышать, и сердце перестало чувствовать (Исвіи VI, 10).

Но не это одно влечетъ меня къ божественному Страдальцу; меня трогаеть и радуеть самая возможность божественной любви въ падшему человъчеству: тако бо возлюби Богь мірь, яко и Сына Своего единороднаго даль есть, да всякь въруяй въ онь не погибнеть, но имать животь вычный (loan. III, 16) Если такъ возлюбилъ Богъ человъка, то звачитъ онъ не болблъ еще неисцвльно, значитъ и въ самомъ паденіи своемъ онъ продолжаль сохранять на себъ печать своего божественнаго происхожденія: потерявши истинную дорогу, онъ не переставалъ ее искать; правственно падши, онь делаль постоянныя усилія встать. Эго было дитя, искальченное страшною и продолжительною бользнію, но все еще милое и дорогое для любящихъ родителей. Мудрено ли, что Богь не оттолкнуль отъ Себя кающагося сына, но вышель въ нему на встръчу, паль на его шею, цвловаль его (Лук. XV, 20) и украсиль праздвичною одеждою (Ibid. ст. 22): аще вы, говорить Спаситель, лукави суще, умъете даннія блага даяти чадомь вашимь; кольми паче Отсць

вишь небесный дасть блага просящимь у Него (Мато. VII, 11). Но Онъ не только не оттолинуль отъ Себя кающагося человъка, но и сдълалъ его непосредственнымъ участимкомъ спасенія. Единый візчамі, Онъ не погнушался прыиять на Себя паше смертное тело; безконечный в вездесущій. Онъ избраль наше ограниченное существо достойнымъ орудіемъ Своего Промысла, чтобы въ единенія вонечнаго и безконечнаго совершить удовлетвореніе безконечной Правды, оскорбленной нашимъ грахопаденіемъ; смертный человывь соединился съ безсмертнымъ Творцомъ; рабъ принять Господомъ и Богомъ въ участвини величайшаго дъла. міровой исторіи; небо соединилось съ землей для водворенія общаго мира, нарушеннаго нашими отцами. Подними же высово твою голову, падшій человъвъ! Не смотря ва твое паденіе, ты удостоень оть Господа неизреченной почести. Ты уже не рабъ, а сынъ и другъ Божій, такъ какъ рабъ не знаетъ, что дълаетъ господинъ его (loan. XV, 14-15). И какимъ почетомъ окружено въ устахъ Спасителя ими "сынъ человъческій"?! "Сыну человъческому подобаетъ быть вознесену подобно змію въ пустынъ" (Іоан. III, 14); Сынъ человъческій пришель отдать душу свою для искупленія многихъ (Лук. Х. 45); тоть же Сынъ человъческій прославится въ подвигъ своего служенія (Іоан. XII, 23; XIII, 31-32), восвреснеть изъ мертвыхъ (Ме. XVII, 9), возсидетъ одесную силы Божіей (Лув. XXII, 69) и наконецъ придетъ во славъ Отца своего со святыми ангелами (Марк. VIII, 38). Каждый народъ гордится лучшими своими сынами, усматривая въ ихъ подвигахъ высшее проявление собственныхъ своихъ силъ. Ихъ заслуги вивняются въ заслуги цвлой народности; ихъ слава становится достояніемъ народной гордости. Но скажи мев, слушатель, читаль ли ты гдъ-либо о подвигъ, подобномъ тому, какой севершилъ чедовъкъ въ Лицъ Богочеловъка? Конечно, пътъ. Такъ вотъ почему должны быть блязки и дороги нашему сердцу тв подвиги Искупителя, въ которыхъ сказалась мощь нашего

вравственнаго существа. Въ этихъ подвигахъ мы должны перпать силу для собственной двятельности, въ нихъ видъть высшій примъръ для своего подражанія. Здёсь, въ земномъ служеніи І. Христа, мы видимъ не то, каковъ человъкъ, но какимъ онъ долженъ и можетъ быть, оставлясь върнымъ своей человъческой природъ, но поднятый на высоту своего вравственнаго долга.

Я не кончиль бы своего слова, если бы сталь исчислять все поучительное для насъ въ земной жизни и дъятельности Господа I. Христа; поэтому изъ многаго выберу самое немногое.

Известно, что высшее проявление человеческой личности, наибольшая ступень ея развития сказывается въ служени общему благу, въ способности самопожертвования. Самъ Спаситель свазаль: больши сея любее никтоже имать, да кто душу свою положить за друш своя (Iorh. XV, 13). И вся жизнь Спасителя действительно была ничемъ инымъ, какъ непрерывнымъ подвигомъ служения роду человеческому, его спасеню: Сыкъ человъческой пришель, говоритъ Онъ, не да послужать Ему, но послужити и дати душу Свою избавления за многихъ (Лук. X, 45).

Тридцати льть выступаеть Онь на дьло Своего у інтельства и не оставляеть его до самаго конца Своей жизни. Онь переходить изь города въ городь, изъ деревни въ деревню, и повсюду учить, гдъ только находить слушателей. Ради наилучшаго исполненія своего долга Онь обрекаеть Себя на всевозможныя лишенія, уклоняется отъ мірскихъ почестей (Іоан. VI, 15). Указывая ва трудности слъдованія Ему, Христось говориль: лиси язвины импьють и птицы небесныя иньзда; Сынь же человыческій не имать, ідт ілаву подклонити (Лук. ІХ, 58). Ради того же долга Онь забываеть иногда любимую Имъ родительскую семью, перенося всъ Свои чувства на своихъ слушателей и учениковъ: Мити Моя и братія Моя сій суть, слышащій слово Бэжіс и пворящій є (Лук. VIII, 21). И сколько любви и сердечной

теплоты чувствуется въ наждомъ Его словъ, обращенномъ въ многочисленнымъ слушателямъ и ученивамъ; и скольво, наоборотъ, негодовавія слышится въ Его огненныхъ ръчахъ противъ порока, неподдающагося исправленію! Блудницы и грвшники, - эти жертвы извъстнаго общественнаго строя, находили въ Немъ своего защитника и радушнаго гостя, если только Онъ видълъ въ нихъ хотя искру въры. И тоже чувство любви, какъ основание взаимныхъ отношений, Онъ завъщать и Своимъ ученивамъ: заповъдь новую даю вамь, да мобите другь друга; якоже возлюби вы, да и вы любите себе. О семь разумьють вси, яко Мои ученицы есте, аще любовь имате между собою (Ioah. XIII, 34-35). Но вы, быть можеть, скажете, что Спаситель по врайней мърв имвлъ утвшеніе и поддержку въ признавін Его заслугь, въ усердін Его слушателей, въ ихъ готовности исполнять сказанное. Послушайте, что говорить Онь самь: аминь, аминь глаголю вамь: ищете Менс не яко видъсте знамение, но яко яли есте хапбы и насытистеся (IOAH. VI, 26). Вотъ уровень развитія Его слушателей и такъ-то принимались Его проповіди о самоотречени! Въ другой разъ после проповеди о хлебе, который Онъ даеть върующимъ въ Своей плоти и крови. даже учениви Его разсуждали: какія странния слова! Кто можеть ихь слушать? Сь сего времени, замівчаеть евангелисть, многіе изь учениковь E10 отошли оть H210 и уже не ходили за Нимь (loan. VI, 60, 66). А сколько разъ хотвли побить Его вамнями? Сколько разъ искали схватить Его? И это послъ массы чудесь и посяв того, какъ даже простецы призна-ВВІН: николиже тако есть ілаголаль человькь, яко сей человькь (Ioan. VII, 46). Но что я говорю: не ближайшій ли изъ Его ученивовъ позорно продалъ Его за ничтожную сумму? И ты, быть можетъ, подумаещь, слушатель, что это не трогало Его? Послушай, что говорить евангелисть: сія рекъ, Іисусь возмутися духомь, и свидотельствова и рече: аминь, аминь ыаголю вамь, яко единь изь вась предасть Мя (loan. XIII, 21).

Но санымъ высшимъ подвигомъ Его самоотвержения,

безспорно, служить Его смерть ради нашего примиренія съ разгивнанной правдой. И съ какой тревогой Онъ представдяль Себъ неизбъжность этого часа! Нынь душа Моя возмутися, говорить Онъ, и что реку? Отче, спаси оть часа сего! Но сего ради пріидохь на чась сей (IOAH. XII, 27). Въ другой разъ, когда уже быль близовъ предающій (Mps. XIV, 42), Інсусь удалился въ садъ геосиманскій, чтобы въ молитев найти подврвиленіе: и начать (Онь), разсказываеть Маркъ, ужасатися и тужити и глагола ученикамь; прискорбна есть душа Моя до смерти: будите здъ и бдите. И прешедъ мало, паде на земли, и моляшеся, да аще возможно есть, мимо идеть отъ Него часъ, и глаголаше: Авва Отче! вся возможна Тебъ; мимо неси отъ Мене чашу сію (Мрк. XIV 33—36). И какъ было не смущаться? Еще недавно Онъ пережиль низкую измену избраннаго ученика, другому предсказаль троекратное отреченіе (lbid. X, 30), а теперь въ минуту последней опасности, видить Своихъ любимцевъ спящими и неспособными бодрствовать и единаго часа ради своего Учителя: Симоне! спиши ли? говорилъ съ укоромъ Спаситель; не возмогль для сею единаю часа побдъти (Мрв. XIV, 37); и возвращается опять и все таки находить всехъ спящими (XIV, 40-41). Итакъ одинъ, только съ надеждой на Бога Отца, Спаситель неуклонно шелъ въ цели, которую указывалъ Ему долгъ, шелъ не вследствіе высшаго только назначенія, а добровольно, имъя власть отдать душу Свою и опять принять (loan.X, 16). Но посмотрите, что дълается съ Нимъ во дворъ первосвященниковъ, Пилата и на Голгоев. Какъ будто демонъ какой овладелъ сердцами всехъ, ожесточилъ и лишилъ разумънія: и начаша, разсвазываетъ евангелистъ, нъцыи пмовати на нь и прикрывати лице Его и мучити Его и глаголати Eму: прориы, и слуги по ланитамь Eго біяху (XIV, 65). Остановитесь, несчастные! Подумали ли вы, на Кого поднимаете руку? На того, Кто первый возвъствиъ вамъ свободу, Кто пришелъ вырвать васъ изъ рукъ бездушнаго господина, Кто первый, возвысиль голось за ваше человъческое достоин-

ство!-Но вотъ Господь І. Христосъ уже у Пилата. И чтоже! Нзычнивъ стоитъ за невиннаго Страдальца, а родной народъ въ какомъ-то изступлении требуетъ Его смерти. Чьей смерти? Того, Кто вормиль его хавбомъ въ пустынь, Кто врачеваль его больныхъ, Кто составляеть его славу и гордость нащін Кто готовится принести последнюю жертву за его неправды?! Скажите мив, кто не остановится предъ этой неблагодарностью". Кто еще въ силахъ остаться върнымъ своему долгу?- Но вотъ Господь І. Христосъ уже на креств. Казалось бы, что удовлетворенная злоба уступить місто состраданію. Послушаемъ же, что разсказываетъ евангелистъ: Мимоходящіе хуляху Его, покивающе главами своими и глаголюще: уа, разоряяй церковь и треми денми созидаяй: Спасися Самь и сниди со креста. Такоже и архіврев ругающеся съ книжники глаголаху: иных спасе, Себе ли не можеть спасти? Христось, Царь Исраилевь, да снидеть нынь сь креста, да видимь и выру имемь Ему. И распятая съ Нимъ поношаста Ему (Mpr. XV, 29-32). Гдв найти словъ, чтобы выразить все безчеловачіе этого правственнаго истезанія? Не только страдающій отъ ранъ позорпой казым, но и здоровый не можетъ вынести такой правственной пытки. Не вынесь ея и Христось; изъ Его груди невольно вырвалась жалоба: Боже Мой! Боже Мой! почто Мя оставиль еси? (Мрк. XV, 34). Теперь ты върипь, слушатель, глубинъ страданій твоего Спасителя? Теперь ты видишь, до какой высоты нравственнаго долга можетъ подняться человъческая природа? Не подумай, что только Богъ могъ вынести такія страданія—Божество не доступно страданію-здісь страдаль человінь, и только человінь. Но я укажу тебъ еще на большій подвигь человька въ Лиць Христа: Іисусь же ілаюлаше: Отче! отпусти имь; не въдять бо, что творять (Лук. XXIII, 34) "Воть человъкъ"! скажу я словами Пилата (Ioan. XIX, 5); таковъ онъ долженъ быть, такова последняя ступень его нравственнаго совершенствованія, таковъ консчеми подвигь его самоотверженняго служенія на пользу ближнаго.

Порадуемся же за такую высоту назначенія человіка, порадуемся за то, что слабый человікь призвань къ общенію вь діль Божіемъ, что по своей природів онь предназначень къ безконечному самосовершенствованію. Постараемся и сами, каждый въ своемъ місті и въ своемъ діль, возвыситься до той ступени самоотверженной преданности долгу, какую мы виділи въ примірі Господа Іисуса Христа. Не подумаемъ, что путь Христа есть путь только избранныхъ; ніть, Онъ затімъ и сділался человікомъ, чтобы показать намъ примірь возможнаго выполненія нашего долга, показать намъ границы вравственнаго совершенствованія человіка: будите вы совершенни, якоже Отець вашь небесный совершень есть (Мато. V, 18), сказаль Господь, и тімъ указаль, какое совершенство должно составлять конечную ціль нашихъ стремленій. Амянь.

В. Малининъ.

## извъстія

#### Церновис-археологическаго Общества при Riesскей духовией Анадеміи

ЗА М. ФЕВРАЛЬ 1884 Г.

I.

13 Февраля было очередное собраніе членовъ Церковно-Археологическаго Общества, на которомъ, кромъ доклада текущихъ дълъ, заслушано было сообщеніе члена Общества Н. Петрова "О западнорусскомъ лицевомъ ирмологіъ XVII въка".

II.

Вь теченіи февраля місяца въ Церковно-Археологическое общество, Музей и библіотеку его поступили нижеслідующія пожертвованія:

- А) Отъ Императорскиго Одесскиго Общества Исторія и Древностей—Отчетъ сего общества за 1883 годъ.
- В) Отъ С.-Петербургскаго Славнискаго благотворительваго Общества "Извъстія" сего общества за октябрь, ноябрь и декабрь 1883 г. и за январь и февраль 1884 г.
- В) Отъ дъйствительнаго члена, законоучителя Кіевскаго института благородныхъ дъвицъ священника  $\Theta$ . Хорошунова—"Историко-Статическое описаніе Харьковской епархін", въ 7-ми книгахъ, въ трехъ томахъ. 8-о. Черниговъ. 1873—1874.
- Г) Отъ дъйствительного члена, инспектора Кишиневской дух. семинаріи Л. С. Мацъевича разные рисунки по-

койнаго архіспискова Анатолія Мартыновскаго, пріобрътенные жертвователемъ отъ племянника высокопреосвященнаго Анатолія Н. В. Мартыновскаго. Ихъ можно разділить на следующіе отделы: а) рисунки более или менее ваконченные, акварелью или перомъ, въ количествъ 28, а именно: страшный судъ; овчая купель; богатый и Лазарь; милосердный Самарянинъ; старан Кіевская Академія; Благовъщеніе; великомученица Варвара; намістныя нвоны; Марія Магдалина; два рисунка распятія; минологическая птица, питающая своею кровью птенцовъ; икона Почаевской Богоматери; благословеніе дътей; фасадъ какого-то зданія; Симеонъ, столпиннъ (?); Савватій и Зосима: Ангелъ и Товія; Авгелъ и Захарія; раскаяніе Маріи Египетской нь 8 ми эскизахъ; Евангелистъ Марко; Спаситель на тронъ; рисунки благословляющей руки; большой рисуновъ неизвъстнаго святаго: три рисунка. Богоматери съ младенцемъ; портретъ Кіевскаго митрополита Евгенія b) 25 разныхъ эскизовъ карандашомъ. с) 6 рисунковъ для иконостаса въ домашней церкви Анатолія. d) 10 рисунковъ разныхъ орнаментовъ. е) 13-ть рисунковъ виньетовъ и заглавныхъ буквъ. Эти виньетки и буквы преосвященный Анатолій рисоваль для своихъ сочиневій. Вообще архіепископъ Анатолій любиль и понималь живопись.

- Д) Отъ священика г. Василькова, Кіевской губ., Іоанна Бодянскаго, чрезъ того же члена Мацфевича, 8-мь собственноручныхъ писемъ Преосвященняго Иринея Фальковскаго, писанныхъ между 1796 и 1809 г.г. къ родственнику своему дінкону Гавріилу Бодянскому и сыну его священнику Павлу Бодянскому. Письма эти имфютъ быть напечатаны въ "Трудахъ Кіевской Дух. Академіи".
- Е) Отъ дъйствительнаго члена, колленскаго секретаря Т. І. Вержбицкаго: 1) золотой жетовъ 1644 года. На лицевой сторонъ вверху ІНЅ въ сіяніи, въ срединъ чаша на столъ, скрещенные мечъ и кирка, щитъ и колосья нивы; кругомъ надпись—Strena auspicis anni Christi MDCXXXXIIII dicata. На оборотъ въ срединъ трехугольникъ съ еврейскимъ сло-

вомъ Ісгова и вругомъ нѣмецкая надпись: Gott gib Fried in deinem Lande Gluck und heil zwallem Stande. 2—8) Семь мордовскихъ сустуговъ, представляющихъ подражаніе московскимъ серебрянымъ копѣйкамъ; 9) серебряная римская монета Фаустины (diva Faustina); 10) испанскій талеръ Фердинанда VII, 1818 года; 11) польская серебряная монета 1791 года, и 12) русско польская монета 1828 года въ два злотыхъ.

- Ж) Отъ дъйствительнаго члена, свящевника с. Краснополки, Уманскаго уъзда, К. Подгурскаго: — одна книга "Всеобщей древней и новой исторіи" аббата Миллота, 1820 года, и 3-я книга "Собранія законовъ и постановленій, до части военнаго управленія относящихся", 1816 года.
- 3) Отъ священника села Кищенецъ Р. Кисилевича, чрезътого же члена Подгурскаго—полотняный антиминсъ, выданный Кіевскимъ митрополитомъ въ царствованіе императора Павла І, и связка печатныхъ указовъ и манифестовъ.
- И) Отъ членовъ Общества изъ состава академической корпораціи членскихъ взносовъ тридцать три рубля (33) серебромъ.
- I) Отъ учителя Кіево-Подольскаго духовнаго училища Г. О. Булашева рукописныя выписки изъ большаго требника, начала нынашняго въка, начинающіяся "чиномъ благослоненія и освященія новосооруженнаго креста отъ злата, или сребра, или инаго крушца, или древа, или распятія на крестъ древяномъ вли на досцъ иконной".
- К) Отъ воспитанника первой Кіевской гимназіи Захарієвскаго монеты: 1) мідная византійская Михаила Пефлагонянина (1034—1041 г.); 2) серебряная Карла I Сицілійскаго (1270 г.); 3) испанская мідная Филиппа IV (1621—1665); 4) саксонская 1701 г.; шведскія—5) Карла XII, 1718 г.; 6) Ульрики Елеоноры (1719—1720); 7—8) Фридриха, 1721 и 1735; 9) Адольфа Фридриха (1751—1771); 10) Густава III, 1779 г.; 11) Гамбургская; 12) Франкфуртская 1773 г., и 13) мідная г. Ростова, 1749.

. Секретарь Общества Н. Петровъ.

# ОГЛАВЛЕНІЕ

| перваго тома грудовъ мевскои духовнои анадеми<br>годъ (№№ 1—4):                        | . 38. 188 <del>4</del> |
|----------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Январь (N 1).                                                                          | •                      |
| 1. Decreases Annuary and variations                                                    | CTPAH.                 |
| 1. Блаженнаго Августина, епископа иппонійскаго,                                        |                        |
| (въ русскомъ переводъ) О Градъ Вожіемъ, книга восемнадцатая                            | 1- 32                  |
| 2. Изъ чтеній по догматическому богословію.                                            | 1- 52                  |
| Архимандрита Сильвестра                                                                | 3-40                   |
| 3 О птунциямъ. П. Петрушевскаю.                                                        | 41 76                  |
| 4. По поводу защиты славянофильства въ Право-                                          | , ,                    |
| славномъ Обозрвнін. И. И. Линицкаго                                                    | 77— 94                 |
| 5. Жутіе и хоженье Данила русьскыя земли игу-                                          |                        |
| мена. 1106—1108 г. В. Н. Малинина.                                                     | 95—111                 |
| 6. Письмо высокопреосвященнаго Филарета, ми-                                           |                        |
| трополита Московскаго, въ ректору Кіевской                                             |                        |
| духовной Академіи Иннокентію Борисову, епи-                                            |                        |
| скопу Чигиринскому, Сообщиль Н. М. Дроздовь.                                           | 112—115                |
| 7. Александръ Дингріевичъ Вороновъ. И. И.                                              |                        |
| Малышевскаю                                                                            | 116-135                |
| о некрологъ и надгрожных рачи.                                                         |                        |
| 9. Извастія Церковно-Археологическаго Обще-                                            | •                      |
| ства при Кіевской Авадеміи (за м. ноябрь                                               | 145—146                |
| 1883 г.). Н. И. Петрова                                                                | 140140                 |
| Февраль (Ж 2).                                                                         |                        |
| 10. Блаженнаго Августина, епископа непонійска-                                         | •                      |
| го, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ,                                            |                        |
| книга восемнадцатая                                                                    | <b>3</b> 3 <b>6</b> 4  |
| 11. Ученіе Шлейермахера о религіи. $\theta$ . $C$ . $Op$ -                             |                        |
| натскаю                                                                                | 147-177                |
| 12. () штундизив. И. Цетрушевского.                                                    | 178—196                |
| 13. Сильвестръ Кулябяя, врхіепископъ СПетер-                                           | 407 050                |
| бургскій, какъ духовный писатель. П. Зальсскаю.                                        | 197 - 256              |
| 14. О первопечатных рерковно славанских вви-<br>гахъ, изданных въ Крановъ, 1491 г. (Съ |                        |
| рисункомъ). С. Т. Голубова                                                             | 257268                 |
| 15. Протојерей Александръ Михайловичъ Воспре-                                          | 201-206                |
| - сенскій, окотраорд. профессоръ Кієвской дук.                                         |                        |
| акалемій. В О. Повишикаю                                                               | 269 <sup></sup> 296    |
| академій. В О. Повинцкаю                                                               | _00 200                |
| кресеномаго                                                                            | <b>297-3</b> 06        |
| 17. Написнія Церновно-Археологическиго Обще-                                           |                        |
| ства при Кіевской "Авадемін - дза м. декабрь                                           |                        |
| 1883 r.). H. Ut Hempora                                                                | 207:-313               |

## Mapme (N 3).

| 18. Блаженнаго Августина, епискепа напонійска-                                            |                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| го, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божіемъ, внига восемвадцатая.                          | 65 80           |
| 19. Изъ чтевій по догнатическому богословію.                                              | <b></b>         |
| Архимандрита Сильвестра                                                                   | 315-338         |
| 20. Св. Григорій Чудотворецъ, епископъ неокеса-                                           |                 |
| рійскій, и прицисываеныя ему проповъдя. В.                                                | 339387          |
| 9. Пъсницкаго.                                                                            |                 |
| 22. По поводу рецензін въ Журналь Манистерства                                            | 000 410         |
| Народнаго Просвъщенія на внигу: "Кісвскій                                                 |                 |
| митрополить Петръ Могила и его сподвижения.                                               | 440 404         |
| T. I. Kiebb, 1883 r. C. T. Fosybesa                                                       | 416-484         |
| 23. Слово на Пассію первой неділи великаго по-                                            | 485-489         |
| ста. В. О. Посницкаю                                                                      | 200 - 400       |
| Біовской дух. Анадемін за 1883 г. <i>Н. И.Петрова</i> .                                   | 490-514         |
| 25. Извъстія Церк. археологич Общества при Кіев-                                          | <b>242 24</b> 0 |
| ской Академін (за м. янв. 1884 г.) Н. И. Летрова.                                         | 515518          |
| Въ вриломеніи:                                                                            |                 |
| 26. Протоводы засъданій Совъта Кіевси. Анадемін                                           | 4 40            |
| 17 августа 1883 г                                                                         | 1— 16           |
| Anprope (N 4).                                                                            |                 |
| 27. Блажениаго Августина, епископа иппонійска-                                            |                 |
| го, (въ русскомъ переводъ) О Градъ Божівиъ,.                                              | 91 101          |
| жнига восемнадиатая                                                                       | 519—550         |
| 29. О штундизмв. П. Петрушевского                                                         | 551-620         |
| 30. Письма Филарета, митрополита Кіевскаго, и                                             |                 |
| архимандрита Антонія, ректора Бісвской Ака-                                               |                 |
| демін (впослъдствін архіопископа Казанскаго),<br>къ Инновентію, архіописнопу Херсонскому. |                 |
| Coolman H. M. Eancon                                                                      | 621-631         |
| Сообщиль Н. И. Барсов                                                                     |                 |
| Петръ Могила и его сподвижники". <i>В. И. Петрова.</i>                                    | 632—641         |
| 32. Слово на Пассію второй недъли вел. поста. О                                           | 049 624         |
| знценърномъ сдужени. С. М. Сольскаю 33. Слово на Пассию четвертой недъли веляк. но-       | 642651          |
|                                                                                           | 652659          |
| ста. В. Н. Малинина                                                                       |                 |
| Академін (за м. февраль 1884г.). Н. И. Петроса.                                           | 660—662         |
| B's apunomenia:                                                                           | 400 000         |
| 35. Протоводы засъданій Совъта Кіевси. Академін.                                          | 17 32           |
|                                                                                           |                 |

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

APR 26 81 H