

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

#### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

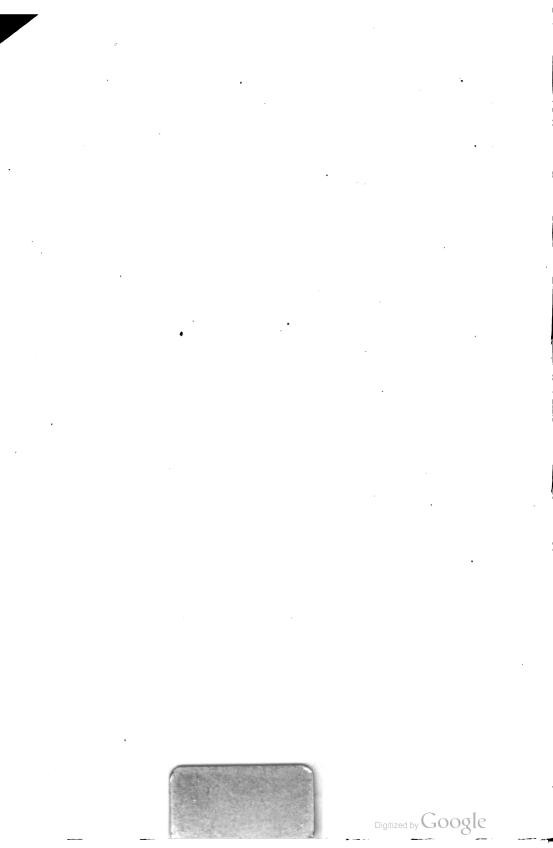
• Делайте это законно.

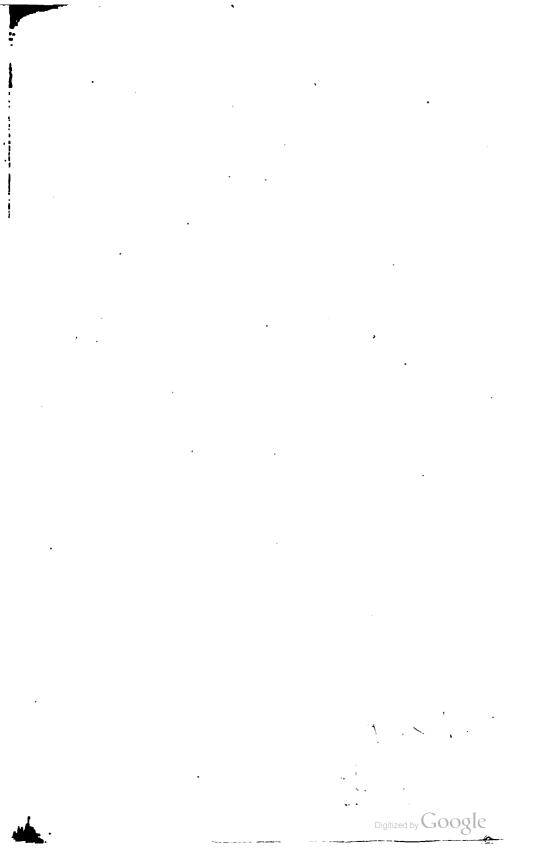
Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/







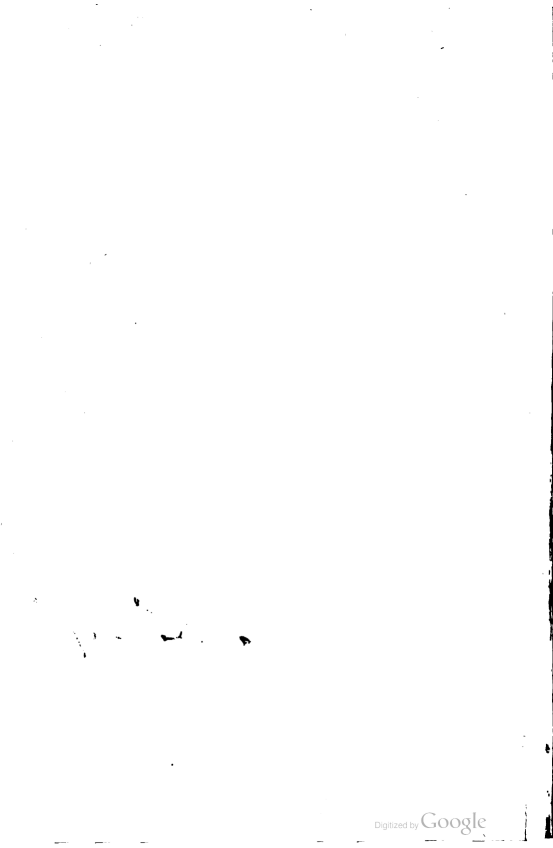


## ЗА ДВАДЦАТЬ ЛѢТЪ.

Изданіе третье, дополненное.



I.



#### Бельтовъ.

# = За двадцать лѣтъ. =

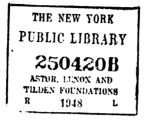
Сборникъ статей литературныхъ, экономическихъ и философско-историческихъ.

9

Om young Menoranchen Kno dan Accuzers Za Paduty

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. 1908.





Тяпографія тов. "Общественная Польза", Больш. Подъяч., д. 39.

Digitized by Google

£

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

|             |                |              |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   | стр. |
|-------------|----------------|--------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|------|
| Предисловіе | ко 2-му издані | 10.          | • | • |   | • |   |   |   | • |   | • | VII  |
| n           | къ З-му издан  | izo.         | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | IX   |
| 7           | къ 1-му издан  | i <b>no.</b> | • | • | • | • | • | • | • | • | • | • | 1    |

#### ОТДЪЛЪ I.

.

#### Статьи литературныя:

|              | Наши беллетристы-народники:                                 |             |
|--------------|-------------------------------------------------------------|-------------|
|              | Статья первая—Н. И. Наумовъ                                 | 5           |
|              | "вторая – Гл. И. Успенскій                                  | 26          |
|              | " третья—С. Каронинъ                                        | 77          |
|              | Н. А. Некрасовъ (Къ 25-лѣтію его смерти)                    | 116         |
|              | Судьбы русской критики:                                     |             |
|              | I. А. Волынскій «Русскіе критнки»                           | 133         |
| 2            | II. Бълинский и разумная дъйствительность                   | 164         |
| <b>b</b>     | III. Литературные взгляды В. Г. Бёлинскаго                  | 213         |
| マイ           | IV. Эстетическая теорія Н. Г. Чернышевскаго                 | 260         |
| $\hat{\sim}$ | Французская драматическая литература и французская живопись |             |
|              | XVIII въва съ точки зрънія соціологія                       | 802         |
| Ŧ            | «Исторія русской литературы» А. М. Скабичевскаго            | 326         |
|              | Объ Искусствв                                               | 335         |
|              | Къ исеходогін рабочаго движенія                             | <b>35</b> 5 |

#### отдъль II.

#### Статьи экономическія и философско-историческія:

| Новое направление въ области политич. экономии.  | • | • | • | • | • | 377         |
|--------------------------------------------------|---|---|---|---|---|-------------|
| Нѣсколько словъ въ защиту экономич. матеріализма | • | • | • |   | • | 423         |
| Къ вопросу о роли личности въ исторія            | • | • | • | • | • | <b>44</b> 8 |
| Экономическая теорія Родбертуса Ягецова          | • | • | • | • | • | 481         |

+0:0(04



#### ПРЕДИСЛОВІЕ КО ВТОРОМУ ИЗДАНІЮ.

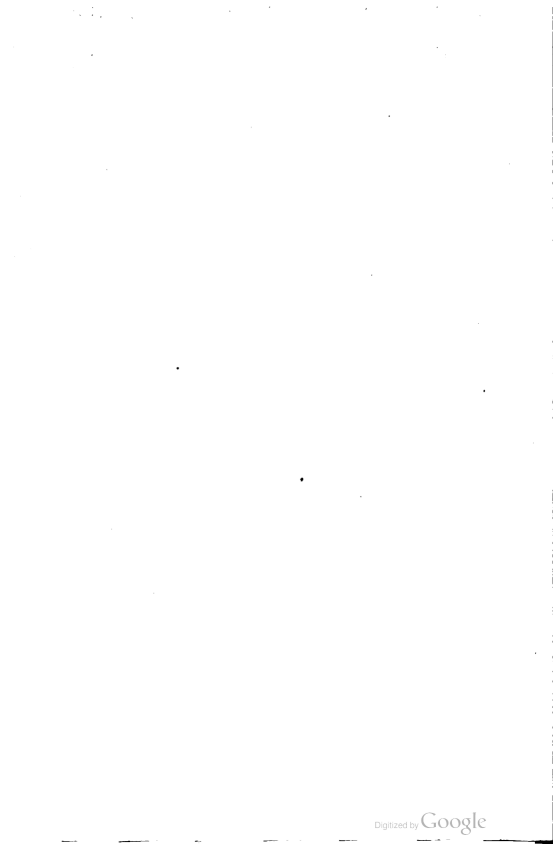
Предисловіе есть нѣчто въ родѣ послѣдняго слова, предоставляемаго автору, готовящемуся выпустить на судъ публики свое произведеніе. Но на этотъ разъ мнѣ почти нечего сказать въ своемъ послѣднемъ словѣ. Еже писахъ, писахъ!

Одинъ благосклонный критикъ замѣтилъ, что въ моемъ сборникѣ мало развита философская основа моихъ взглядовъ. Это правда. Но это понятно. Этотя сборникъ содержитъ въ себѣ только экономическія, литературныя и философскоисторическія статьи. Тотъ же критикъ выражалъ въ томъ же "толстомъ" и, вдобавокъ, длинномъ журналѣ увѣренность въ томъ, что защищаемое мною міросозерцаніе можетъ быть соединено — не помню уже съ какою разновидностью идеализма. Объ этомъ я поговорю съ благосклоннымъ критикомъ, когда онъ выскажется обстоятельнѣе. Теперь же замѣчу, что соединять идеализмъ съ матеріализмомъ "естъ тьма охотниковъ, я не изъ ихъ числа".

Сравнительно съ первымъ изданіемъ здѣсь есть перемѣна: статья "Чернышевскій и Мальтусъ" замѣнена статьею о французской литературѣ и о французскомъ искусствѣ XVIII вѣка. Я сдѣлалъ это потому, что первая изъ этихъ статей войдетъ въ особое сочиненіе о Н. Г. Чернышевскомъ.

Н. Бельтовъ.

24 января 1906 г.



#### ПРЕДИСЛОВІЕ КЪ ТРЕТЬЕМУ ИЗДАНІЮ.

3

Выпуская въ свътъ новое изданіе своего сборника "За двадцать люто", я на этотъ разъ ръшаюсь предпослать ему нъсколько замъчаній.

Одинъ критикъ, — не только не благосклонный, но, какъ видно, весьма и весьма невнимательный, — приписалъ мнѣ поистинѣ удивительный литературный критерій. Онъ утверждалъ, что я одобряю тѣхъ беллетристовъ, которые признаютъ вліяніе общественной среды на развитіе личности, и порицаю тѣхъ, которые этого вліянія не признаютъ. Нельзя понять меня хуже.

Я держусь того взгляда, что общественное сознание опредъляется общественнымъ бытіемъ. Для человъка, держащагося такого взгляда, ясно, что всякая данная "идеологія", стало быть, также и искусство и такъ называемая изящная литература, — выражаеть собой стремленія и настроенія даннаго общества или, - если мы имъемъ дъло съ обществомъ, раздёленнымъ на классы, — даннаго общественнаго класса. Для человѣка, держащагося этого взгляда, ясно и то, что литературный критикъ, берущийся за оцънку даннаго художественнаго произведенія, долженъ прежде всего выяснить себъ, какая именно сторона общественнаго (или классоваго) сознанія выражается въ этомъ произведеніи. Критикиидеалисты школы Гегеля, —а между ними и нашъ геніаль-зый Бѣлинскій въ соотвѣтственную эпоху своего развитія, --- говорилъ, что задача философской критики заключается въ томъ, чтобы идею, выраженную художникомъ въ своемъ произведения, перевести съ языка искусства на языкъ философии, съязыка образовъ на языкъ логики. Въ качествъ сторонника матеріалистическаго міровозарьнія я скажу, что

первая задача критика состоить въ томъ, чтобы перевести идею даннаго художественнаго произведенія съ языка искусства на языкъ соціологіи, чтобы найти то, что можетъ быть названо соціологическимъ эквивалентомъ даннаго литературнаго явленія. Этотъ мой взглядъ не разъ выражался въ моихъ литературныхъ статьяхъ; но, какъ видно, онъ-то и ввелъ въ заблужденіе моего критика.

Этоть остроумный человъкъ ръшилъ, что если, по моему мнѣнію, первая задача литературной критики состоить въ опредѣленіи соціологическаго эквивалента разбираемыхъ имъ литературныхъ явленій, то я долженъ хвалить тѣхъ авторовъ, которые своими произведеніями выражаютъ пріятныя для меня общественныя стремленія, и порицать тыхь, которые служать выразителями-непріятныхъ. Это уже было бы само по себъ достаточно нельпо, потому что для критика, какъ для такового, рѣчь идетъ не о томъ, чтобы "см'вяться" или "плакать", а о томъ, чтобы понимать. Но "сочинитель", котораго я имъю въ виду, еще больше упростилъ дѣло. У нею вышло, что я раздаю похвалы или порицанія, смотря по тому, подтверждаеть или нѣть данный авторъ своими сочиненіями мой взглядъ на значеніе общественной среды <sup>1</sup>). Получилась нельпая каррикатура, о которой не стоило бы и говорить, если бы она сама не являлась "человѣческимъ документомъ", весьма интереснымъ для историка нашей, --- да, къ сожальнію, и не только нашей, — литературы.

Въ разсказѣ Г. И. Успенскаго "Неизлечимый" дъяконъ, страдающій запоемъ и добивающійся отъ доктора такого лекарства отъ этого недуга, которое вступило бы "въ самую, напримѣръ, въ жилу", является рѣшительнымъ противникомъ матеріализма, доказывая, что матерія и духъ совсѣмъ не одно и то же. "Изволите видѣть, — разсуждаетъ онъ... — даже и въ "Русскомъ Словѣ" не сказано прямо такъ, что молъ это все одно... Ежели бы такъ, то взять палку — вотъ тебѣ хребетъ, обмоталъ бичевкой — нервы, еще чего-нибудь наддалъ и хотъ въ мировые посредники выбирай: только шапку съ краснымъ одѣть..."

Этотъ дьяконъ оставилъ многочисленное потомство. Онъ-родоначальникъ всѣхъ "критиковъ" Маркса. Къ чи-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Онъ забыль подкрѣпить свои слова хотя бы одной выпиской изъ моихъ литературныхъ статей. Впрочемъ, это понятно само собою.

слу его потомковъ, очевидно, принадлежитъ и мой "сочи-нитель". Только надо говорить правду: дьяконъ не такъ "узокъ", какъ его потомки. Онъ безпристрастно призна-валъ, что "даже" и по "Русскому Слову" хребетъ не пал-ка, а нервы не бичевка. А вотъ мой немилостивый критикъ очевидно готовъ приписать мнѣ твердое убѣжденіе въ тождествѣ нервовъ съ бичевкой и палки съ хребтомъ. Да и одинъ ли мой критикъ? Достаточно припомнить тѣ воз-раженія, съ которыми выступали противъ марксизма на-родники и субъективисты, чтобы убѣдиться въ томъ, что эти наши противники совершенно серьезно приписывали намъ, —да, собственно говоря, и до сихъ поръ не перестали приписывать, —подобныя же нелъпости. Мало того: можно безъ всякаго преувеличенія сказать, что даже и западно-европейскіе критики Маркса,—наприм'эръ, пресловутый г. Бернштейнъ,—навязывали "ортодоксальнымъ" маркси-стамъ такія мнѣнія насчетъ "нервовъ" и "бичевки", которыя разсудительный дьяконъ никогда не ръшился бы отне-сти насчетъ матеріализма. Я не знаю, придетъ ли такое сти насчеть матеріализма. Я не знаю, придеть ли такое время, когда мы избавимся, наконець, оть удовольствія до-мать копья съ подобными "критиками". Думаю, что да; думаю, что придеть послѣ того общественнаго преобразо-ванія, которое устранить соціальныя причины нѣкоторыхъ философскихъ и иныхъ предразсудковъ. Но, пока что, намъ еще много, много разъ придется выслушать отъ на-шихъ "критиковъ" серьезныя увѣщанія въ томъ смыслѣ, что нельзя же выбирать въ "мировые посредники" палку, обмотанную бичевкой и украшенную шапкой съ краснымъ околышемъ. Поневолѣ воскликнешь, вмѣстѣ съ Гегелемъ: скучно на этомъ свътъ, господа!

Мнѣ скажутъ, пожалуй, что критикъ, берущійся за опредѣленіе соціологическаго эквивалента художественныхъ произведеній, легко можетъ элоупотребить своимъ методомъ. Я это знаю. Но гдѣ же тотъ методъ, которымъ нельзя было бы злоупотребить? Его нѣтъ и быть не можетъ. Скажу больше: чѣмъ серьезнѣе данный методъ, тѣмъ нелѣпѣе тѣ злоупотребленія имъ, которыя позволяютъ себѣ люди, плохо его усвоившіе. Но развѣ это доводъ противъ серьезнаго метода? Люди много злоупотребляли огнемъ. Но человѣчество не могло бы отказаться отъ его употребленія, не вернувшись на самую низкую стадію культурнаго развитія. У насъ теперь очень злоупотребляютъ эпитетомъ "буржуазный", "мѣщанскій". Такъ много, что я не безъ сочувствія прочиталъ слѣдующія строки г. И. въ фельетонѣ № 94 "Русскихъ Вѣдомостей":

"Современная литература попыталась изобрѣсти средство, которое разлагаетъ и разрушаетъ рѣшительно все, оставаясь безопаснымъ для своего носителя. Оно заключается въ словахъ "буржуазный" и "мѣщанскій". Стоитъ эти слова направить противъ какого-нибудь общественнаго дѣятеля или литературнаго произведенія, и они будутъ дѣйствовать какъ ядъ, убивающій самый сильный организмъ, разлагающій, уничтожающій. Въ словѣ "буржуазный" заключается тотъ неопровержимый аргументъ, съ которымъ не могутъ бороться никакія хитросплетенія, никакіе выверты полемическаго дарованія. Это—шимоза, которой нельзя доказать, что она не туда направлена, куда надо, и попала не въ то мѣсто. Въ то или не въ то, а она уже его разрушила.

"Единственнымъ достаточнымъ отвѣтомъ на страшное обвиненіе можетъ быть посылка по тому адресу, откуда прилетѣла смертоносная гостья, соотвѣтственнаго снаряда. Оттуда вамъ прислали "буржуазный", туда вы пошлете "мѣщанскій", и такія же опустошенія, какія видите сейчасъ у себя, вы найдете во вражескомъ лагерѣ, потому что загородиться противъ взрывчатаго снаряда нѣтъ крѣпостей, не можетъ быть окоповъ".

Г. И. по-своему правъ; но правъ только по-своему; правъ, какъ человѣкъ, хорошо видящій извѣстное явленіе, но не дающій себѣ труда понять его общественный смыслъ. А между тѣмъ еслибъ г. И. захотѣлъ понять этотъ смыслъ, то ему легко было бы сдѣлать это именно благодаря тому обстоятельству, что теперь страшно элоупотреблять указанными эпитетами. Г. Дезесперанто правильно говорить ("Кіевская Мысль", № 134 1908 года).

> "Весь міръ— "буржуй" по Сологубу, "А по Дубровину— "еврей".

Это тэкъ. Но почему же весь міръ "еврей" для г. Дубровина? Нельзя ли опредѣлить соціологическій эквиваленть этой странной психологической аберраціи? На этотъ вопросъ едва ли не всякій отвѣтитъ, что можно, и едва ли не всякій тутъ же и безъ малѣйшаго труда опредѣлитъ

Digitized by Google

этоть эквиваленть. Ну, а какъ обстоить дѣло съ психологической аберраціей г. Сологуба? Можно ли опредѣлить ея соціологическій эквиваленть? Я опять думаю, что можно.

Воть—посмотрите. Не такъ давно органъ г. Дубровина говорилъ: "Сытенькое буржуазное счастье, которое намъ сулилъ соціализмъ, насъ не удовлетворитъ" (цитировано въ "Кіевской Мысли" № 132 1908 года).

Оказывается, что г. Дубровинъ упрекаетъ теперь своихъ противниковъ не только въ еврействѣ, но также и въ буржуазности. Это въ высшей степени интересно. Но за-мѣтьте, что г. Дубровинъ не самъ приготовилъ страшную "шимозу" буржуазности: онъ взялъ ее въ готовомъ видѣ, скажемъ, у того же г. Сологуба, для котораго весь міръ "буржуй", или у г. Иванова-Разумника, который даже и природу не прочь обвинить въ буржуазности. Но и эти господа не сами приготовили страшную "шимозу"; они заимствовали ее отъ нъкоторыхъ критиковъ Маркса, а этимъ послѣднимъ она досталась въ наслѣдство отъ французскихъ романтиковъ. Извъстно, что французские романтики энер-гично возставали противъ "буржуа" и "буржуазности". Но теперь всякому знакомому съ исторіей французской литературы извъстно и то, что романтики, возстававшіе противъ "буржуа" и "буржуазности", сами насквозь были пропи-таны буржуазнымъ духомъ. Такимъ образомъ, ихъ нападки на "буржуа" и ихъ отвращение отъ "буржуазности" зна-меновали собой лишь семейную ссору въ рядахъ буржуаз-наго класса. Теофилъ Готье былъ отчаяннымъ врагомъ "буржуа", а между тѣмъ онъ съ кровожаднымъ восторгомъ привѣтствовалъ побѣду буржуазіи надъ пролетаріатомъ въ мав 1871 года. Уже отсюда видно, что не всякій, кто гремить противъ "буржуа", является противникомъ буржу-азнаго общественнаго строя. А если это такъ, то въ страш-ныхъ "шимозахъ" разобраться вовсе не такъ трудно, какъ это думаетъ г. И. Естъ "антимъщанство" и "антимъщанство". Есть такіе "антимѣщане", которые болѣе или менѣе легко мирятся съ эксплоатаціей массы ("толпы") буржуазіей, легко мирятся съ эксплоатацией массы ("толпы") буржуазней, но никакъ не хотятъ помириться съ недостатками буржуаз-наго характера, обусловленными въ концѣ концовъ той же эксплоатаціей. Есть другое "антимѣщанство", не закрываю-щее, конечно, глазъ на дурныя стороны буржуазнаго ха-рактера, но прекрасно понимающее, что онѣ могутъ быть устранены только посредствомъ устраненія тѣхъ производственныхъ отношеній, которыми онѣ обусловливаются. И легко понять, что каждый изъ этихъ двухъ видовъ "антимѣщанства" долженъ находить и дѣйствительно находитъ свое выраженіе въ литературѣ. А кто понялъ это, тотъ безъ труда разберется и въ "шимозахъ".

Онь скажеть, что есть "шимозы" и "шимозы": однѣ изъ нихъ летятъ изъ того лагеря, въ которомъ укрѣпились люди, желающіе, чтобы буржуа отдѣлался отъ недостатковъ, порожденныхъ буржуазными общественными отношеніями, но сохраниль свою власть надъ трудомъ эксплоатируемой имъ массы. Эти "шимозы" по своему дъйствію похожи на хлопушки, которыя страшны только для мухъ. Но есть другія "шимозы", летящія изъ лагеря людей, возстающихъ противъ всякой эксплоатаціи "человѣка человѣкомъ". Эти люди много серьезнѣе людей перваго разряда. И къ числу ихъ не принадлежать не только г. Дубровины, но и Теофилы Готье; съ ними не имъетъ ничего общаго также и великое множество нынъшнихъ русскихъ противниковъ "мъщанства". Не принадлежитъ къ нимъ, наприм'єръ, г. Чуковскій, по мнітію котораго "Горькій—міщанинъ съ головы до ногъ". У Горькаго много недостатковъ. Его съ полнымъ основаніемъ можно назвать утопистомъ; но мъщаниномъ его все-таки можетъ назвать только тотъ, кто, подобно г. Дубровину, смѣшиваетъ соціализмъ съ мѣщанствомъ. И очень ошибается г. И., говоря: "Г. Горькій продолжаетъ упрекатъ другихъ въ мѣщанствѣ; другіе упрекаютъ его; все обстоитъ благополучно. Очевидно, это дътская игра". Развъ можно сказать, что все обоплось благополучно въ литературѣ, въ которой "играютъ" такими серьезными понятіями, какъ "мѣщанство" и "антимѣщан-ство?" И развѣ не обязанъ стараться положить конецъ такой игрѣ всякій, кто серьезно относится къ задачамъ литературы? Но чтобы положить конецъ дѣтской игрѣ серьезными понятіями, нужно именно быть въ состояніи опредѣлить соціалистическій эквивалентъ этой игры, т. е. обнаружить то общественное настроение, которое ведетъ къ ней. А этого опять нельзя сдълать, не держась объими руками за то неоспоримое положение, что общественное со-знание опредѣляется общественнымъ бытиемъ, т. е. за ту мысль, которую я старался положить въ основу своихъ критическихъ статей.

Далеко не всякій "антимъщанинъ" можетъ претендо-

Digitized by Google

вать на званіе идеолога пролетаріата. Это ясно для вся-каго знакомаго съ исторіей литературныхъ теченій на Западѣ. Къ сожалѣнію, эта исторія извѣстна у насъ далеко не всъмъ интересующимся общественными вопросами, а этимъ и создается возможность указанной г. И. вредной игры. Еще недавно, можно сказать совсѣмъ на-дняхъ, у насъ въ плащъ "идеолога пролетаріата" кутались люди, не имъвшіе за душой ничего, кромъ романтической, т. е. мъщанской par excelence, — ненависти къ мъщанству. Не мало такихъ людей фигурировало въ числѣ сотрудниковъ газеты "Новая Жизнь". Одинъ изъ нихъ, г. Минскій, нѣсколько мѣсяцевъ спустя послѣ закрытія названной газеты, съ побѣдоноснымъ видомъ указалъ на тотъ фактъ, что наши поэты-декаденты по большей части примкнули къ крайнимъ теченіямъ нашего освободительнаго движенія, между тымъ какъ защитники реализма въ искусствъ обнаружили гораздо менње склонности къ этимъ теченіямъ. Фактъ указанъ върно. Но онъ совстмъ не доказываетъ того, что хотелось доказать г. Минскому. Въдь, и во Франціи многіе изъ твхъ противниковъ "мъщанства", которые сами были насквозь пропитаны мъщанскимъ духомъ, ---напр., Бодлеръ, --очень увлекались движеніемъ 1848 года, что не помѣшало имъ отвернуться отъ него, какъ только оно оказалось побъжденнымъ. Люди этого разряда, мнящіе себя могучими "сверхчеловѣками", на самомъ дѣлѣ до крайности слабы и, какъ все слабое, естественно тяготѣютъ къ силѣ. Но они не являются новымъ элементомъ силы, а представляютъ собой отрицательную величину, отъ которой полезно отдъ-латься для того, чтобъ не ослаблять силы движенія. И много грѣха взяли у насъ на свою душу тѣ защитники рабочихъ интересовъ, которые братались съ этими господами.

Однако, вернемся къ задачамъ литературной критики. Я сказалъ, что критики-идеалисты школы Гегеля считали своей обязанностью переводить идею художественнаго произведенія съ языка искусства на языкъ философіи. Но они очень хорошо понимали, что выполненіемъ этой обязанности еще далеко не ограничивается ихъ дъло. Указанный переводъ составлялъ въ ихъ глазахъ лишь первый актъ процесса философской критики; задача второго акта этого процесса состояла для нихъ въ томъ, чтобы, — какъ писалъ Бѣлинскій, — "показать идею художественнаго созданія въ ея конкретномъ проявленіи, прослъдить ее въ образахъ и най-

ти цѣлое и единое въ частностяхъ". Это значитъ, что за оцѣнкой идеи художественнаго произведенія долженъ былъ слъдовать анализъ его художественныхъ достоинствъ. Философія не устраняла эстетики, а, наоборотъ, прокладывала для нея путь, старалась найти для нея прочное основание. То же надо сказать и о матеріалистической критикъ. Стремясь найти общественный эквиваленть даннаго литературнаго явленія, критика эта измѣняетъ своей собственной природѣ, если не понимаеть, что дѣло не можетъ ограничиться нахожденіемъ этого эквивалента, и что соціологія должна не затворять двери передъ эстетикой, а, напротивъ, настежь раскрывать ихъ предъ нею. Вторымъ актомъ върной себѣ матеріалистической критики должна быть, — какъ это было и у критиковъ-идеалистовъ, ---оцънка эстетическихъ достоинствъ разбираемаго произведенія. Если бы критикъматеріалисть отказался оть такой оцёнки подъ тёмъ предлогомъ, что онъ уже нашелъ соціологическій эквивалентъ даннаго произведенія, то этимъ онъ только обнаружилъ бы свое непонимание той точки врѣнія, на которой ему хочется утвердиться. Особенности художественнаго творчества всякой данной эпохи всегда находятся въ самой тесной причинной свяви съ тъмъ общественнымъ настроеніемъ, которое въ немъ выражается. Общественное же настроеніе всякой данной эпохи всегда обусловливается свойственными ей общественными отношеніями. Это какъ нельзя лучше показываеть вся исторія искусства и литературы. Воть почему опредѣленіе соціологическаго эквивалента всякаго даннаго литературнаго произведения осталось бы неполнымъ, а слъдовательно, и неточнымъ въ томъ случаъ, если бы критикъ уклонился отъ оцънки его художественныхъ достоинствъ. Иначе сказать, первый акть матеріалистической критики не только не устраняеть надобности во второмь акть. но предполагаеть его, какъ свое необходимое дополнение.

Повторяю, возможность элоупотребленія методомъ матеріалистической критики не можетъ служить доводомъ противъ нея по той простой причинъ, что нътъ и не можетъ быть такого метода, которымъ нельзя было бы злоупотребить.

Въ своей книгъ "Къ вопросу о развитіи монистическаго

взгляда на исторію" я, возражая Михайловскому писаль: "Трудное это дѣло—объяснить себѣ историческій про-цессъ, послѣдовательно держась одного принципа. Но что

прикажете? Наука вообще не легкое дѣло, если только это не "субъективная" наука: въ той всѣ вопросы объясняются съ удивительной легкостью. И разъ у насъ уже зашла рѣчь объ этомъ, мы скажемъ г. Михайловскому, что, можетъ быть, въ вопросахъ, касающихся развитія идеологій, самые лучшіе знатоки "струны"<sup>1</sup>) окажутся, подчасъ, безсильными, если не будутъ обладать нѣкоторымъ особымъ дарованіемъ, именно художественнымъ чутвемъ. Психологія приспособляется къ экономіи. Но это приспособленіе есть сложный процессъ, и, чтобы понять весь его ходъ, чтобы наглядно представить себѣ и другимъ, какъ именно онъ совершается, не разъ и не разъ понадобится талантъ художника. Вотъ, напримѣръ, уже Бальзакъ много сдѣлалъ для объясненія психологіи различныхъ классовъ современнаго ему общества. Многому можно поучиться намъ и у Ибсена, да и мало ли еще у кого? Будемъ надѣяться, что современемъ явится много такихъ художниковъ, которые будутъ понимать, съ одной стороны, "желѣзные законы" движенія "струны", а съ другой- сумѣютъ понять и показать, какъ на "струнь" и именно благодаря ея движенію, вырастаетъ "живая одежда" идеологи"<sup>2</sup>).

Я и теперь такъ думаю. Чтобъ разобраться въ томъ, что я назвалъ тогда живой одеждой идеологіи, нужно обладать, подчасъ, талантомъ—или, по крайней мѣрѣ, хоть чутьемъ—художника. Тѣмъ болѣе полезно такое чутье въ тѣхъ случаяхъ, когда мы боремся за опредѣленіе соціологическаго эквивалента произведеній искусства. Такое опредѣленіе тоже очень трудное и очень сложное дѣло. И неудивительно, что мы,—хотя бы въ томъ же сборникѣ "Литературный распадъ", по поводу котораго написанъ для "Русскихъ Вѣдомостей" цитированный мною выше фельетонъ г. И.,—нерѣдко сталкиваемся съ такими критическими сужденіями, которыя показываютъ, что не всѣ желающіе способны дѣлать это трудное дѣло. Тутъ тоже много званныхъ, но мало избранныхъ. Говорю это теперь не въ оправданіе матеріалистическаго метода,—я уже сказалъ, что возможность злоупотребленія даннымъ методомъ еще не

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ одной изъ направленныхъ противъ насъ полемическихъ статей Михайловский назвалъ "экономической струной" экономическую структуру общества.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Изд. 2-е, Сиб. 1905; стр. 192—193.

даетъ права осуждать самый методъ, ---а для того, чтобы предостеречь отъ ошибокъ его сторонниковъ. Въ вопросахъ тактики у насъ сдѣлано много опибокъ людьми, съ большимъ или меньшимъ правомъ считающими себя послѣдователями Маркса. Было бы очень жаль, если бы подобныхъ ошибокъ надълали также и въ области литературной критики. А для избѣжанія ихъ нѣтъ другого средства, кромѣ новаго и новаго изученія основныхъ вопросовъ марксизма. Такое изучение особенно полезно въ настоящее время, когда подъ вліяніемъ событій послѣднихъ лѣтъ у насъ начинается "переоцѣнка" теоретическихъ "цѣнностей". Еще Гете сказалъ, что всѣ реакціонныя эпохи склонны къ субъективизму. Мы переживаемъ теперь именно одну изъ склонныхъ къ субъективизму эпохъ, и намъ, повидимому, предстоитъ видѣть настоящіе оргіи субъективизма. Кое-что по этой части мы уже и сейчась видимъ: мистический анархизмъ г. Чулкова, "богостроительство" г. Луначарскаго, эротическое умопомѣшательство г. Арцыбашева, все это различные, но ясные симптомы одной и той же болѣзни. Отнюдь не собираясь лечить людей, уже зараженныхъ этой бользнью, я хотьль бы, однако, предостеречь оть нея тѣхъ, которые пока еще здоровы. Микробы субъективизма очень быстро погибають въ здоровой атмосферѣ ученія Маркса. Поэтому марксизмъ является лучшимъ предохранительнымъ средствомъ отъ этой болѣзни. Но чтобы марксизмъ послужилъ такимъ средствомъ, необходимо въ самомъ дѣлѣ понять его, а не ограничиваться легкомысленнымъ употребленіемъ марксистской терминологіи. Г. Луначарскій ло сихъ поръ, если не опибаюсь, считаетъ себя марксистомъ, но именно потому, что онъ не усвоилъ себѣ ученія Маркса, а ограничился исключительнымъ повтореніемъ терминовъ марксизма, онъ и дошелъ до своего вы-сококомичнаго "богостроительства".

#### Его примъръ другимъ наука...

Г. Луначарскій давно ужъ носилъ въ себѣ зародыши своей нынѣшней болѣзни. Ея первымъ симптомомъ явилось его увлеченіе философіей Авенаріуса и желаніе "обосноватъ" марксизмъ съ помощью этой философіи. Всякому понимающему дѣло человѣку уже тогда было ясно, что эта попытка "обоснованія" Маркса свидѣтельствуетъ лишь о неосновательности самого г. Луначарскаго. Поэтому всякаго такого человѣка новый симптомъ болѣзни г. Луначарскаго ни удивить, ни смутить не можетъ. Понимающіе дѣло люди не смутятся ни предъ какимъ субъективизмомъ. Но много ли у насъ понимающихъ дѣло людей? Увы, ихъ очень мало! И только потому, что ихъ мало. намъ приходится, по выраженію Бѣлинскаго, вести войну съ лягушками, серьезно осцаривая такихъ литературныхъ шалуновъ, которые въ лучшемъ случаѣ заслуживаютъ липь веселой насмѣшки. И только потому, что у насъ мало понимающихъ дѣло людей, у насъ возможно такое печальное литературное явленіе, какъ "Исповѣдь" г. Горькаго, которая, конечно, заставитъ всѣхъ истинныхъ почитателей этого очень большого таланта съ безпокойствомъ спросить себя: неужели же его пѣсенка въ самомъ дѣлѣ спѣта?

Я не рѣшусь, — да и очень не хочется мнѣ, отвѣтить утвердительно на этотъ вопросъ. Я только скажу, что въ своей «Исповѣди» г. Горькій сталъ на ту наклонную плоскость, по которой раньше его скатились внизъ такіе гиганты, какъ Гоголь, Достоевскій, Толстой. Удержится ли онъ отъ паденія? Сумѣетъ ли онъ покинуть опасную плоскость? Этого я не знаю. Но я прекрасно знаю, что покинуть эту плоскость онъ можетъ только при условіи основательнаго усвоенія имъ марксизма.

Эти мои слова могуть дать поводъ къ цѣлому ряду болѣе или менѣе остроумныхъ шутокъ насчетъ моей «односторонности». Я заранѣе рукоплещу удачнымъ шуткамъ, но продолжаю стоять на своемъ. Только марксизмъ могъ бы вылечить г. Горькаго. И эта моя настойчивость должна быть тѣмъ болѣе понятна, что тутъ умѣстно вспомнить пословицу: чѣмъ ушибся, тѣмъ и лечись. Вѣдь, г. Горькій уже считаетъ себя марксистомъ; вѣдь въ своемъ романѣ "Мать" онъ уже выступилъ, какъ проповѣдникъ марксовыхъ взглядовъ. Но тотъ же романъ показалъ, что для роли проповѣдника этихъ взглядовъ г. Горькій совершенно не годится, такъ какъ взглядовъ Маркса онъ совсѣмъ не понимаетъ. "Исповѣдь" и явилась новымъ и, можетъ быть, еще болѣе убѣдительнымъ доказательствомъ этого полнаго непониманія. Вотъ я и говорю: если г. Горькій хочетъ проиовѣдывать марксизмъ, такъ пусть же онъ дастъ себѣ трудъ предварительно понять его. Понять марксизмъ вообще полезно и пріятно. А г. Горькому пониманіе его принесеть еще и ту незамѣнимую пользу, что ему станетъ ясно, какъ мало годится роль проповѣдника, т. е. человѣка, говсрящаго преимущественно языкомъ логики, для художника, т. е. для человѣка, говорящаго преимущественно языкомъ образовъ. А когда г. Горькій убѣдится въ этомъ, онъ будетъ спасенъ...

#### ПРЕДИСЛОВІЕ къ І-му ИЗДАНІЮ.

Вошедшія въ этотъ сборникъ статьи были напечатаны въ разное время въ разныхъ періодическихъ изданіяхъ; но всѣ онѣ проникнуты одною основной идеей и потому составляютъ одно цѣлое, несмотря на разнообразіе своего содержанія.

Въ каждой изъ нихъ отразилось, — съ той или другой стороны, — одно и то же міросозерцаніе, въ правильности котораго мнѣ хотѣлось бы убѣдить читателя.

Воть почему я собраль вмѣстѣ эти статьи и позволяю себѣ предложить ихъ вниманію читателя.

Авторъ.

Май 1905 г.

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.



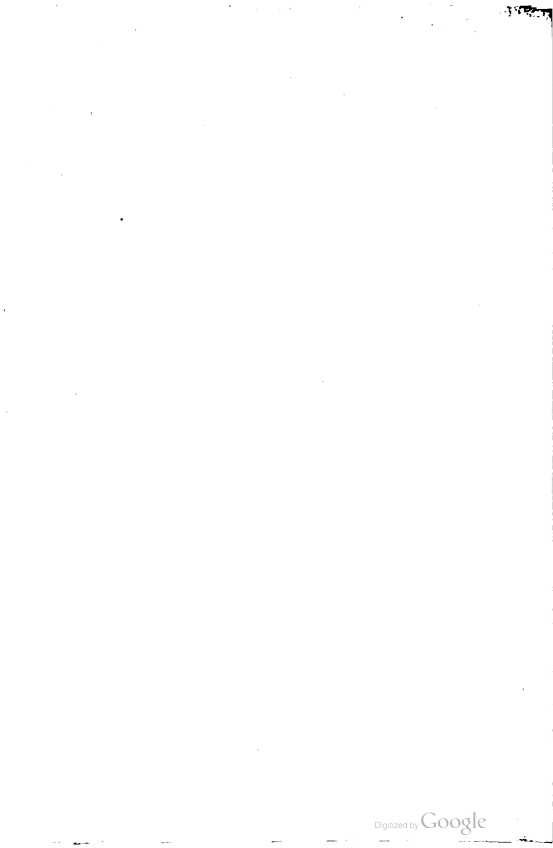


٠

## литературно-критическія.

### <sup>і.</sup> Статьи

- .,



СТАТЬЯ І.

#### Н. И. НАУМОВЪ.

I.

Въ семидесятыхъ годахъ Н. И. Наумовъ пользовался огромной популярностью въ самыхъ передовыхъ слояхъ нашей народнической (тогда самой передовой) «интеллигенціи». Его произведеніями зачитывались. Особенный уопѣхъ имѣлъ оборникъ «Сила солому ломитъ». Теперь, конечно, времена измѣнились, и никто уже не будетъ такъ увлекаться сочиненіями Наумова, какъ увлекались ими лѣтъ двадцать тому назадъ. Но и теперь ихъ прочтетъ съ интересомъ и не безъ пользы для себя всякій, кто небеззаботенъ насчетъ нѣкоторыхъ «проклятыхъ вопросовъ» настоящаго времени; а связанный съ ними историческій интересъ будетъ великъ до тѣхъ поръ, пока не перестанутъ у насъ интересоваться епохой семидесятыхъ годовъ, во многихъ отношеніяхъ важной и поучительной.

Н. И. Наумова относять обыкновенно къ числу беллетристовъ-народниковъ. И это, конечно, справедливо, такъ какъ онъ, во-первыхъ, беллетристъ, а во-вторыхъ—народникъ. Но его беллетристика имъетъ особый характеръ. Если у всъхъ вообще нашихъ народниковъ-беллетристовъ публицистическому элементу отводится очень широкое мъсто, то у Наумова онъ совершенно подчиняетъ себъ собственно художественный элементъ. Скажемъ болъе: въ огромномъ большинствъ случаевъ странно было бы даже и говорить о художественномъ элементъ въ произведеніяхъ Наумова: онъ тамъ почти всегда совершенно отсутотвуетъ; Наумовъ, навърно, ръдко и задавался цълью художественнаго творчества. У него была другая цъль. Въ его очеркъ «Горная идилія» любознательный в немишенный извъстной начитанности мъщанинъ Никита Васильевичъ Ереминъ, заброшенный судьбою въ темную внородческую среду въ пред-

горьяхъ Алтан, замъчаетъ, что хорошо было бы «прописатъ въ газету» ту страшную эксплоатацію, которой подвергаются инородцы со стороны кулаковь и даже своего ближайшаго начальства. Но его останавливаеть то опасеніе, что его, пожалуй, поднимуть на сміхь другіе писатели, выше его стоящіе на общественной лестниць. Къ тому же онъ не знаетъ, «съ чего начать». Наумову тоже захотелось «прописать» хорошо знакомое ему тяжелое положение русскихъ крестьянъ и инородцевъ. Какъ человъкъ образованный и умъющій владъть перомъ, онъ зналъ, «съ чего начать», и не боялся насмѣшекъ со стороны другихъ писателей. Вотъ онъ и написалъ рядъ разоказовъ, «этюдовъ», «сценъ», очерковъ и проч. Всв его сочинения имъють беллетристическую форму, но даже при поверхностномъ чтенін замітно, что эта форма является въ нихъ чёмъ-то вебшнимъ, нокусственно къ нимъ прилѣданнымъ. Ему, напримвръ, хотвлось «прописать» ту поистинь дикую и вопіющую эксплоатацію, которой подвергаются въ сибирскихъ селахъ, лежащихъ на ихъ пути, рабочіе, ядущіе по окончанія літнихъ работь съ золотыхъ прінсковъ. Онъ, конечно, могъ бы это сдёлать въ простой статьй или въ рядё статей. Но ему показалось, что беллетристическое произведение сильите подтиствуеть на читателя,---и онъ написалъ «сцены», носящія общее названіе «Пау*тина*». Нёкоторыя изъ этихъ сценъ написаны прямо мастерски и обнаруживають несомнённый художественный таланть въ авторе. Для примёра укажемъ на сцену навязыванія товара полупьяному рабочему Евсею въ лавкѣ «торгующаго крестьянина» Ивана Матвѣнча («Сочин.», т. I, · стр. 88--97). Но это одно изъ счастливыхъ исключеній. Большинство же остальныхъ «оценъ», не переставая показывать хорошее знаніе авторомъ описываемой имъ среды, отличается страшною растянутостью и рѣжущею глаза вскусственностью. Эти сцены наскоро ошиты бѣлыми ввтками для изображенія той или другой формы эксплоатаціи. Действующія въ нихъ лица не живые люди, а антропоморфныя отвлеченности, получившія оть автора даръ слова, а лучше сказать: даръ болтливости, и страшно злоупотребляющія имъ въ видахъ проовѣщенія читателя. Особенно болтливы эксплоататоры, которые иногда такъ прямо о себв и говорять: не ищите у насъ ни стыда, ни совъсти 1). Но имъ нельзя не

Digitized by Google

- 6 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ длиннъйшей "сценъ" разсчета за постой крестьянинъ Маркъ Антонычъ говорить обираемымъ имъ постояльцамъ-рабочимъ: "У насъ о совъсти-то энтой и попсченья не кладутъ, потому, сказываютъ, што хлъбъ-то на деньги продаютъ, а на совъсть-то его не въшаютъ... Ну, и точно, чего сказать, по нашимъ мъстамъ всъ гръшны передъ Богомъ, ужъ праведнаго не сыщешь. По этому самому у насъ и щи-то приправляютъ не молитвой, какъ у васъ, а мясомъ" (т. I, стр. 154). Это сильно и вполнъ вразумительно даже для самаго непонятливаго читателя: когда порокъ самъ рекомендуется порокомъ, то его никто не сочтетъ за добродътель. Но даже и у Наумова порокъ не всегда скло-

быть болтливыми: болтливость является ихъ первою и почти единственною обязанностью; если бы они не были болтливы, то они и не понадобились бы Наумову. Характеры кулаковь обыкновенно рисуются у него посредствомъ діалоговъ. Онъ куда-нибудь ідеть по діламъ службы, завзжаеть случайно въ какому-нибудь кудаку и начинаеть задавать ему рядъ вопросовъ, на которые кулакъ подаетъ надлежащія реплики. Вопросы обыкновенно очень наивны, подчась и прямо неуместны. Воть, напримёрь, богатый кулакъ Кузьма Терентьичъ въ «Паутинё» увёряеть, что его жизнь---не жизнь, а «сущая каторга». По этому поводу авторъ спрашиваеть: «Если вы сознаете, Кузьма Терентьичъ, что подобное ремесно, которымъ вы занимаетесь и тяжено, и опасно, такъ отчего же не оставите его, чтобъ не испытывать более такихъ трудовъ и опасностей, а?» (т. І. стр. 65). Кудакъ доказываеть, что это невозможно; разговоръ оживляется, затягивается на нёсколько отраницъ, а именно это-то и нужно автору, --- свой наивный вопросъ онъ задаль именно ради этого. Въ очеркѣ «Горная идилія» уже упомянутый мѣщанинъ Ереминъ, разговорившись, упоменаеть о томъ, что сибирскіе чиновники, вопреки закону, не только не препятствують продажв водки инородцамъ, но сами торгують ею въ инородческихъ улусахъ. «Неужели исключительно для торговли виномъ они и вздять въ горы?»-спрашиваетъ авторъ. Ереминъ, само собою разумёются, восклицаеть: «На-ать-съ, какъ это можно!» и затемъ подробно описываеть подвиги чиновниковъ. Такимъ образомъ, выходить интересный очеркъ, который вы, навёрное, прочтете съ большимъ удовольствіемъ. Но если вы вспомните, какой наивный вопросъ послужилъ поводомъ для этого очерка, если вы примете въ соображение, что авторъ, т. е., лучше сказать, лицо, отъ имени котораго ведется разоказъ, само является чиновникомъ, и что, такимъ образомъ, заданный имъ вопросъ становится еще несравненно более наивнымъ, то вы поневоле подивитесь первобытной простоть художественныхъ пріемовъ Наумова; вы согласитесь, что беллетристомъ его можно назвать лишь съ оговорками.

Авторъ не всегда даетъ себъ даже и тотъ небольшой трудъ, который нуженъ для придумыванія хотя бы и наивныхъ вопросовъ. Чаще всего онъ повторяетъ стереотипныя фразы въ родъ: «Неужели все это правда?» ни: «А ты не врешь все это?» И эти фразы всегда въ совершенно доотаточной, а порою, какъ мы уже сказали, даже и въ излишней мъръ возбуждаютъ словоохотливость его собесъдниковъ.

Эти словоохотливые собесёдники обыкновенно хорошо владёють на-

ненъ къ саморазоблачению. Тотъ же безстыдный Маркъ Антонычъ, въ отвътъ на восклицание одной изъ его жертвъ: "Грабь!"-укоризненно замъчаетъ: "Милый, зачъмъ зати слова". Это много естественнъе.

родной ричью <sup>1</sup>). Къ сожалинию, они больше, чимъ это нужно, «занкаются отъ смущения», и тогда они говорять, напримиръ, такъ:

— «Ты... ты... ты... что-жъ это взъйлся-то на меня? Развйя...я... я... обидить тебя чимъ?...я...я... кажись, любовно съ тобой», —и т. д. (т. П, стр. 146).

Согласитесь, что туть уже слишкомъ много «заиканій», и что герой такъ выражаеть здёсь свое смущеніе, какъ выражають его иногда плохіе актеры на провинціальной сцені.

А вотъ еще одна особенность рёчи словоохотливыхъ собесёдниковъ Наумова. Всё они «съ проніей говорять», «съ проніей произносять», «съ проніей спрашивають» и т. д., и т. д. Безъ «проніи» или «насмёшки» они не проязносять почти ни одного слова. Вотъ примъръ:

-- «Што-жъ, ты спасеньемъ хошь согрѣваться, што ли, въ этой скворешнице-то?-съ ироніей спросиль онъ.

- Спасеньемъ!-отвѣтилъ тотъ.

- Давно ли ты на себя блажь-то эту напустиль?

- Съ тёхъ поръ, какъ Богъ покаралъ меня за грёхи мон.

"— А-а-а, протянуль онъ, стало быть, много же грёховъ-то было, хе, хе, хе, што заживо грёють тебя?—съ насмизшкой спросиль онъ...» (т. I, стр. 209).

Или:

— «Милости просимъ, батюшка... погости ужо, присядь, авось погодка-то и скоро перейдетъ на твое счастье... Не шибко, штобы красно у меня было здёся!—съ ироніей продолжалъ онъ» (т. I, стр. 30) и т. д.

Эта всегда старательно отмѣчаемая авторомъ «иронія», которая смѣняется лишь «сарказмомъ» или «наомѣшкой», подъ конецъ надоѣдаетъ и раздражаетъ, какъ неумѣстное повтореніе одного и того же мѣста. Авторъ легко могъ бы избавить читателя отъ этой докуки, предоставивъ ему самому замѣчатъ иронію, когда она сквозитъ въ оловахъ дѣйствующихъ лицъ. Онъ не сдѣлалъ этого. Ему хотѣлось обрисовать характеръ русокаго народа. По его убѣжденію, иронія соотавляетъ одну изъ яркихъ чертъ этого характера, —и онъ насовалъ вездѣ «ироніи» и «сарказмовъ», не допуская даже и мысли о томъ, что они могутъ надоѣсть читателю.

У Наумова никогда не было большого художественнаго таланта. Но уже одного такого очерка, какъ «У перевоза» или «Деревенскій аукціонъ»,

() Говоримъ: обыкновенно, потому что не можемъ сказать всегда. Порой разсказчикъ изъ крестьянъ говоритъ обыкновеннымъ нашимъ литературнымъ языкомъ и только время отъ времени вставляеть въ свою ръчь слова въ родъ: «слышь», «лонись», и т. п., какъ бы для напоминанія читателю, что онъ разсказчикъ, не «интеллигентъ", а крестьянинъ. Наумовъ такъ хорошо знаетъ языкъ крестьянина, что ему ничего не стоило бы устранить этотъ недостадостаточно для того, чтобы признать его талантливымъ беллетристомъ. Въ пользу его художественнаго таланта свидётельствуютъ также многія отдёльныя сцены и страницы, разбросанныя въ двухъ томахъ его сочиненій. Но онъ не культавнровалъ своего художественнаго таланта, лишь зарёдка позволяя ему развернуться во всю силу, чаще же всего сознательно жертвуя имъ ради извёстныхъ публицистическихъ цёлей. Это очень вредило таланту, но имоколько не мёшало практическому дёйствію сочиненій.

II.

Какія же практическія цёли преслёдоваль Наумовь въ своей литературной дёятельноств? Ихъ слёдуеть выяснить именно потому, что его дёятельность встрёчала такое горячее сочувствіе въ средѣ самой передовой молодежи семидесятыхъ годовъ.

Въ очеркѣ «Яшникъ» авторъ, приступая къ разсказу, дѣлаетъ слѣдующую знаменательную оговорку:

"Я не буду вдаваться въ подробное описаніе лишеній, горя и радостей, какія встрічались въ жизни Яшника, изь опасенія не только утомить вниманіе читателя, но и показаться смёшнымъ въ глазахъ его. Описывая жизнь героя, взятаго изъ интеллигентной среды, авторъ навърное можетъ разсчитывать, что возбудить въ читатель сочувствіе и интересь къ горю и радостямъ избраннаго имъ лица, потому что горе и радость его будуть понятны каждому изъ насъ. Но будуть ли понятны намь горе и радость такихь людей, какь Яшникъ? Что сказаль бы читатель, если бы авторь подробно описаль ему радость, охватившую Яшника, когда у него отелидась корова, купленная имъ послъ многихъ трудовъ и лишеній и долго ходившая межумолокомъ, лишивъ дътей его единственной пищи-молока? Развѣ не осмѣялъ бы онъ претензіи его описывать подобныя радости такихъ ничтожныхъ людей, какъ Яшникъ? Въ состояніе ли мы понять глубовое горе Яшника, просчитавшагося однажды на рубль семь гривенъ при продажъ на рынкъ корыть, кадушекъ, ковшей, которые онъ выдълываль изъ дерева въ свободное оть полевыхъ работь время? Конечно, мы бы съ удовольствіемъ похохотали, если бы намъ талантливо изобразили всю комичность этого бъдняка, который нъсколько дней послъ того ходилъ, какъ потерянный, разводя руками и говоря: "А-ахъ ты, напасть, да не наказанье ли это Божеское: на цёлые рубль семь гривенъ обмишулился, а-а?" Но понять горе человёка, убивающагося изъ-за такой ничтожной суммы, мы не можемъ. Въ нашей жизни рубль семь гривенъ никогда не играють такой важной роли, какую играють они въ жизни такихъ людей, какъ Яшникъ. Мы отдаемъ болъе дакею, подавшему намъ богатый объдъ въ ресторанъ. Тогда какъ Яшникъ, для того, чтобы выручить рубль семь гривень и отдать ихъ въ уплату причитающейся съ него подати, выгребаль послёдній хлёбь изъ закрома и везь его на рынокь на продажу, питаясь съ семьей отрубями, смътанными съ сосновой корой и другими суррогатами, глядя на образцы которыхъ, выставляемые въ музеяхъ, мы только пожимаемъ плечами отъ удивленія: какъ могутъ люди питаться подобною мер-

токъ. Но онъ, очевидно, даже и не замъчаетъ его, будучи равнодушенъ къ формъ своихъ произведеній.

·- 7

зостью? Итакъ, избёжавъ всёхъ этихъ неинтересныхъ для насъ подробностей, я прямо перейду къ разсказу того эпизода въ жизни Яшника, который имълъ роковое вліяніе на судьбу его" (т. I, стр. 213).

Эта длинная оговорка есть прямой упрекъ нашему «обществу», которое не умъетъ сочувствовать народному горю. Изображению этого горя въ одномъ изъ его безчисленныхъ проявлений посвященъ цитируемый очеркъ. Самъ по себѣ онъ очень плохъ: отъ него вѣетъ какою-то почти искусственною слезливостью. Но цѣль его совершенно ясна: Наумовъ хотѣлъ показать, что даже такой во всѣхъ смыслахъ маленькій человѣкъ, какъ Яшникъ-что-то въ родѣ «сидящаго на землѣ» Акакія Акакіевичаспособенъ къ благороднымъ порывамъ и что уже по одному этому заслуживаетъ сочувствія. Мыольэта, нечего говорить, виолнѣ справедлива, но ужъ очень элементарна, до такой степени элементарна, что невольно спрашиваешь себя: да неужели же подобныя мысли были такъ новы для передовой интеллигенціи семидесятыхъ годовъ, что она считала нужнымъ горячо рукоплескать высказавшему ихъ писателю?

Въ дъйствительности передовая интеллигенція семилесятыхъ годовъ увлекалась не этими элекентврными мыслями Наумова, а тёми радикальными выводами, которые она сама делала изъ его сочинений. Мы не знаемъ, когда былъ напечатанъ «Яшникъ», да это и неважно. Важно воть что: если этоть очеркь увидель светь еще въ семидесятыхъ годахъ, то онъ понравился передовымъ читателямъ, во-первыхъ, вышеприведеннымъ упрекомъ обществу, живущему на счетъ народа, но неспособному понять и облегчить его положение, а во-вторыхъ, изображениемъ благороднаго характера несчастнаго Яшника. Это благородство являлось чрезвычайно отраднымъ и желавнымъ свидвтельствомъ въ пользу «народнаго характера», идеализація котораго была совершенно естественной и необходниой потребностью лучшихъ людей того времени. Теперь мы твердо знаемъ, что такъ называемый народный характеръ ни въ какомъ случав не ручается за будущія судьбы народа, потому что онъ самъ является слёдствіемъ извёстныхъ общественныхъ отношеній, съ более или менее существеннымъ измененіемъ которыхъ и онъ долженъ будеть измениться более или менее существенно. Но это взглядь, который быль совершенно чуждъ народнической интеллигенціи семидесятыхъ годовъ. Она держалась противоположнаго взгляда, согласно которому основною причиной даннаго склада общественных отношеній являются народные взгляды, чувства, привычки и вообще народный характеръ. Какой огромный нитересь должны были имъть въ ся глазахъ сужденія о народномъ характерь; выдь оть овойствь этого характера зависыло, по ся мизнію, все будущее общественное развитіе нашего народа. Наумовъ нравился ей именно твмъ, что, по крайней мврв отчасти, изображалъ народный карактеръ такимъ, какимъ ей хотълось его видеть. Даже очевидные теперь

Digitized by Google

недостатки его сочинения тогда должны были казаться большими достоинствами. Такъ, у Наумова, собственно говоря, есть только два героя: эксплоататоръ и эксплоатирусмый. Эти герои отдёлены другъ оть друга целой бездной, и никакихъ переходовъ отъ одного къ другому, никакихъ связующихъ звеньевъ не замѣчается. Это, разумѣется, большой недостатокъ. сильно бросающійся въ глаза при сравненія сочиненій Наумова, напримъръ, съ сочиненіями Златовратскаго, гдъ дъйствующія лица являются по большей части уже живыми людьми, а не антропоморфными отвлечевностями. Но передовой интеллигенціи семидесятыхъ годовъ этотъ недостатокъ долженъ былъ казаться достоинствомъ. Она сама была убъждена, что можду крестьяниномъ-кулакомъ и крестьяниномъ-жертвой кулацкой эксплоатація, ноть ровно ничего общаго; кулакъ казался ей случайнымъ плодомъ внёшнихъ неблагопріятныхъ вліяній на народную жизнь. а не необходимымъ результатомъ той фазы экономическаго развитія, которую переживало крестьянство. Постоянно возбужденная и готовая на все ради народнаго блага, она была увърена, что въ сущности можно сразу и безъ очень большого труда, однимъ энергичнымъ усиліемъ снять съ народнаго тела этотъ посторонній ему, извит наложенный на него слой паразитовъ. А разъ у нея возникла и окръпла эта увъренность, ей уже сделалось непріятно читать такіе очерки изъ народнаго быта, которые показывали ей, что она не совсёмъ права, т. е. что экоплоатація крестьянъ срестьяниномъ порождается не одними только т. н. «вившними» вліяніяни на народную жизнь 1),---и, наобороть, ей стали особенно нравиться такія произведенія, которыя хоть немного подтверждали ся любимую мысль.

Пусть вспомнить читатель, какъ сильно и горько упрекали тогда Г. И. Успенскаго за его будто бы излишній и неосновательный пессимизмъ. Въ чемъ заключался этоть «пессимизмъ»? Именно въ указаніи тёхъ сторонъ крестьянской жизни, благодаря которымъ неравенство, а съ нимъ и эксплоатація крестьянина крестьяниномъ возникають въ сельской общинё даже и въ тёхъ случаяхъ, когда совершенно отсутствують благопріятныя для ихъ роста внюшнія вліянія. Народническая интеллигенція имёла всё основанія быть недовольной Г. И. Успенскимъ: пытливая мысль этого замёчательнаго человёка разлагала одно за другимъ всё главныя положенія народничества и подготовляла почву для совершенно иныхъ взглядовъ на нашу народную жизнь. У Наумова не было ничего подобнаго; онъ не заставлялъ читателя вкушать отъ древа познанія добра и зла, цюды котораго, какъ извёстно, бываютъ подчасъ очень горьки; онъ, не иудрствуя дукаво, возбуждалъ чувство ненависти къ эксплоататорамъ,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Подъ внёшними вліяніями разумёлось тогда вліяніе государства и высшихъ сословій.

т. е. какъ разъ то самое чувство, апелляція къ которому составляла главную, если не единственную, силу народническихъ доводовъ. Народникамъ не могли не нравиться у Наумова даже тё сцены объясненія кулаковъ съ ихъ жертвами, которыя, за небольшими исключеніями, кажутся намъ теперь страшно растянутыми и потому скучными: вёдь въ нихъ кулаки выставляются къ поворному столбу, ихъ называють грабителями, бранятъ аспидами и т. д. Люди, собиравшіеся не сегодня—завтра положить конецъ существованію аспидовъ и не обладавшіе развитымъ эстетическимъ вкусомъ, должны были съ удовольствіемъ читать подобныя сцены.

Н. И. Наумовъ никогда не шелъ дальше проповёди самой элементарной гуманности. Въ мужикъ такая же душа, какъ и въ насъ 1), каторжникъ тоже человѣкъ, между такъ называемыми преступниками есть много душевно-больныхъ, которыхъ следовало бы лечить, а не наказывать 2),--воть къ какимъ азбучнымъ истинамъ сводится его проповёдь. Къ этому надо прибавить, что никакихъ дъйствительныхъ решений поднимаемыхъ имъ общественныхъ вопросовъ онъ не предлагаетъ, а, напротивъ, обнаруживаеть явную готовность удовольствоваться палліативами <sup>2</sup>). Если бы увлекавшаяся сочиненіями Наумова передовая народническая интеллигенція семидесятыхъ годовъ когда-нибудь ясно представила себів тів практическія цёли, которыя онъ преслёдовалъ своими сочиненіями, то она взглянула бы на него, какъ на человѣка крайне отсталаго. Но она не доискивалась этихъ цёлей, вовсе и не интересовалась ими. У нея была своя, твердо поставленная цёль. Ей казалось, что сочиненія Наумова являются новымъ и сильнымъ доводомъ въ пользу этой пёли, и потому она зачитывалась ими, не справляясь ин объ ихъ художественномъ достониствѣ, ни о практической «программѣ» ихъ автора.

Осуществленіе цёли, которою она задавалась, предполагало, помимо всего другого, огромную самодёятельность въ нашемъ крестьянствё. Но въ сочиненіяхъ Наумова нётъ ни малёйшаго намека на такую самодёятельность. Изображаемая бёднота умёетъ только хлопать себя по бедрамъ, восклицая: «а-а-ахъ!» или «есть ли Богъ-то у тебя!» Если изъ ся среды

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. стр. 74, т. І, гдѣ эта мысль высказывается устами добродѣтельнаго старшины Флегонта Дмитрича.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. разсказъ "Поскотникъ" и сцену "Паутина".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Иногда онъ точно указываеть эти палліативы. "Въ первые два года по приходѣ въ Сибирь переселенцы почти всегда бѣдствуютъ и нуждаются въ помощи, но выдавать имъ пособія однимъ только хлѣбомъ, по моему мнѣнію, есть крайняя ошибка, вытекающая изъ незнанія условій крестьянской жизни въ Сибири. Переселенцу прежде всего нужна помощь для пріобрѣтенія лошади, телѣги, саней, сельскохозяйственныхъ и домашнихъ орудій и избы", и т. п. (т. П, стр. 376).

и выходять когда-нибудь люди, неспособные покорно подставлять шею подъ ярмо деревенскихъ эксплоататоровъ и призывающие ее къ отпору, то она не умветь поддержать такихъ людей. Разсказъ «Крестьянские выборы» хорошо обрисовываеть это отношение сельской бидноты къ ся собственнымъ защитникамъ. Умный и настойчивый крестьянинъ Егоръ Семеновичь Бычковь навлекаеть на себя ненависть міровдовъ, волостного начальства и даже посредника своимъ независимымъ поведеніемъ и энергичнымъ, умѣлымъ отстанваніемъ интересовъ крестьянскаго міра. Но зато его любять крестьяне, которые даже собираются выбрать его волостнымъ старшиною. Разумбется, это намбрение очень не правится міробдамъ, и по всей У... волости закипаеть ожесточенная борьба партій. Чёмъ болёв приближается время выборовъ, тёмъ сильнёе нападаеть партія кулаковъ на излюбленнаго міромъ человѣка, пуская въ ходъ и деньги и клевету. Въ числѣ другихъ небылицъ, распространяемыхъ насчеть Бычкова, ходить слухъ о томъ, что его скоро посадять въ острогъ за то, что онъ будто бы подговариваль крестьянь жаловаться высшему начальству на неправильныя дёйствія посредника и чиновъ земской полиціи. Крестьяне отчасти догадываются, что этоть слухъ распущенъ кулаками; но, съ другой стороны, они не могуть не признать, что онъ заключаетъ въ себъ значительную долю вёроятности. Они отчасти и сами готовы признать бунтовщикомъ овоего излюбленнаго человёка. Они говорять: «Какъ знать, чужая душа потемки! А что Бычковъ съ начальствомъ мужикъ зазористый, но потавшь грёха!» Такимъ образомъ, ловкая выдумка сильно дёйствуеть на сельскую бедногу; сознаваемый ею «грехъ» Бычкова значительно ослабляеть ся энергію. А когда посредникъ доводить до свёдёнія крестьянъ, созванныхъ на волостной сходъ для избранія старшины, что онь не допустить выбрать Бычкова и даже не позволить имъ разъбхаться по домамъ, пока они не подадутъ своихъ голосовъ за кандидата, выставленнаго міровдами, — они покоряются. «Не обошлось, конечно, и безъ говора ръзкаго, желчнаго; не обошлось и безъ аханья и безъ любимаго, много выражающаго у крестьянина жеста-похлопыванія себя руками по бедрамъ, но все это въ концѣ концовъ привело къ тому, что многіе увхали молча, другіе же подали свой голосъ за Трофима Кирилловича (кандидата кулацкой партів), и къ вечеру того же дня шумное село опуствло, в всё дороги и тропинки усёзлись народомъ, ёхавшимъ по домамъ и громко толковавшимъ о наставшихъ порядкахъ» (т. I, стр. 500-501).

А Бычковъ?—А Бычкова посредникъ, вопреки закону, приказалъ посадить въ волостную тюрьму, гдъ онъ и просидълъ, вынося страшныя ишенія и притьсненія, около пяти мъсяцевъ. Освобожденный, наконецъ, благодаря случайному заступиичеству засъдателя, онъ нашелъ свое хозяйство совсъмъ разореннымъ, а своихъ бывшихъ сторонниковъ страшно запуганными. «Онъ не иншился уваженія и сочувствія окружающихъ, — говоритъ Наумовъ, —потому что не въ натурё русскаго простолюдана отталкиваться отъ несчастья; но боязливость и таинственность, въ какой выражались они изъ опасенія вызвать преслёдованія и на себя, больнёе отдавались въ немъ, чёмъ если бы и совсёмъ ихъ не было. Явно отъ него сторонились, какъ отъ зараженнаго, не рёшаясь переступить и порога всегда привётливаго дома его» (т. І, стр. 506—507). Бычковъ сдёлался нелюдимымъ, сталъ избёгать всякихъ сношеній со своими односельчанами и, наконецъ, рёшился выселиться въ другой округъ. Односельчане провожали его съ искреннимъ сожалёніемъ, и, когда его кибитка скрылась изъ виду, они, расходясь по домамъ, долго еще толковали о томъ, какъ «ни за што» пропалъ этотъ человёкъ, въ которомъ было такъ много правды.

Заканчивая исторію Егора Семеновича, Наумовъ замёчаетъ, что онъ все-таки не погибъ и «встрётилъ себё достойную оцёнку» на новомъ мъстё жительства: его выбрали тамъ въ волостные старшины. Стало быть, добродётель въ концё концовъ все-таки восторжествовала. Но не знаемъ, какъ кого, а насъ мало радуетъ это ея торжество; оно кажетоя намъ придуманнымъ, и ужъ во всякомъ случаё совершенно случайнымъ. Такъ какъ крестьяне У... волости ничёмъ не отличались отъ крестьянъ другихъ волостей, то исно, что и на новомъ мёстё своего жительства Бычковъ могъ оказаться согнутымъ въ бараній рогъ, а его новые односельчане не только могли, но и должны были оказаться въ этомъ случаё столь же пугливыми, какъ и прежніе.

Почему же передовая интеллигенція семидесятыхъ годовъ не замѣтила, что изображаемая Наумовымъ страдающая крестьянская масса совершенно лишена самодѣятельности? Теперь иелегко отвѣтить на этотъ вопросъ, потому что уже нелегко теперь возстановить во всѣхъ частностяхъ психологію передового народника того времени. Вѣроятиѣе всего, что дѣло объясняется такъ: передовая интеллигенція полагала, что мірскіе люди, подобные Бычкову, гибли вслѣдствіе отсутствія всякой взаимной связи между ними и всякой помощи имъ, всякаго руководства извиѣ. Создать эту связь, принести эту помощь, дать это руководство и обязана интеллигенція. Когда эта обязанность будеть исполнена, тогда мірскіе люди не будуть уже безсильными одиночками, да и сама крестьянская масса перестанеть пугаться первой встрѣчной кокарды и трусливо покидать въ нуждѣ своихъ защитниковъ. Именно ради исполненія этой обязанности и шла въ народъ тогдашняя передовая интеллигенція.

А мірскіе люди, подобные Бычкову, оставались ся любимыми типами. Наумовъ говоритъ о такихъ людяхъ: «Они всецёло отдаются своему дёлу, не останавливаясь ни передъ чёмъ и не щадя себя; въ нихъ много неискоренимой вёры въ правду, и они доискиваются ся всёми путями; они

незнакомы съ разочарованіемъ; хотя жизнь на каждомъ шагу наталкиваеть ихъ на него, и когда передъ ними закроются всё пути, ведущіе къ ихъ цёли, они пробивають новые и все-таки идуть, идуть къ ней, пока не падуть подъ бременемъ неравной борьбы» (т. I, стр. 435). Подумайте, съ какимъ восторгомъ должна была внимать изображению такихъ людей тогдашняя передовая интеллигенція. Сколько самыхъ отрадныхъ надеждъ она должна была связывать съ ихъ существованіемъ! И она, конечно, не ошиблась, высоко цёня такихъ людей. Ея ошибка была не туть. Она заключалась въ легкомысленной идеализаціи нашего стараго, уже и тогда быстро разлагавшагося, экономическаго порядка. Увёковёченіе этого порядка необходимо повело бы за собою увёковёченіе тѣхъ самыхъ свойствъ народнаго характера, о которыя такъ часто разбивалась энергія Бычковыхъ н о которыя разбилось впослёдствіи самоотверженіе народниковъ.

III.

Посмотримъ, каковъ былъ этотъ старый экономическій порядокъ и какъ отражался онъ на взглядахъ, чувствахъ и привычкахъ народной массы, подвергавшейся его неотразимому вліянію.

Наумовъ совсёмъ не задавался цёлью его всесторонняго изображенія. Онъ подробно останавливался только на нёкоторыхъ его соціальныхъ послёдствіяхъ. Однако, у него мимоходомъ собрано довольно много матеріала для характеристики этого стараго порядка и его вліянія на народную жизнь.

Наблюденія Наумова относятся большею частью къ быту сибирскихъ крестьянъ, но это, разумёется, нисколько не измёняетъ дёла.

Потрудитесь прислушаться къ следующему разговору автора съ ямщикомъ, везущимъ его въ село Т...ь («Паутина»):

- Какія благодатныя мёста у вась...

- Мёста у насъ-умирать, братъ, не надо!-отозвался ямщикъ.-По этимъ мёстамъ только бы жить да жить нашему брагу, а все, другъ мой сердешный, мается народъ-то: и хлёба теперича урожай, не пожалуемся, и пчелка водится, медку-то тебъ за лёто съ избыткомъ принесеть она, а маемся, диво вотъ!-заключилъ онъ.

- Отчего же вы мастесь?

— Отчего?—повториль онь. —И хорошія, брать, мѣста у насъ, да глухія. Суди самъ: теперича въ урожайный-то годъ хлѣбъ-то хошь даромъ отдавай, такъ никто не беретъ у тебя, вотъ оно дѣло-то! А подать-то не ждеть, по хозяйству тоже безъ гроша клина не вобьешь, а гдѣ ихъ, грошей-то, брать прикажешь? У кого лошадей много да во времени избытокъ нагрузитъ воза да въ Т...ъ городъ везетъ; ему и выгода, и богатѣетъ, а нашему-то брату несподручно это, потому и лошадушекъ намаешь, и вреия-то тебѣ терять не приходится... Вотъ ты и у хлѣба сидишь, а горя ве минуешь...» (т. I, стр. 54). Справедливость этой мысли, что крестьянинъ можетъ натерпёться горя, даже сидя у хліба, явотвуеть также изъ отзывовъ уже упомянутаго выше кулака, Кузьмы Терентьича. Въ отвёть на наивный вопросъ, отчего онъ не займется хлібопашествомъ, торгашъ сухо отвёчаетъ: «Отвыкли-съ!», а когда авторъ спрашиваетъ, неужели у нихъ въ селё никто уже не обрабатываетъ земли? 1)—онъ говоритъ:

- «Кое-кто свются, есть, а намъ не къ чему-съ! Мало ин окресть насъ селъ и деревень хлибонашество-то ведуть, въ хлиби-то по уши зарылись, а все нищіе, все около насъ же колотятся. Куды вы его сбывать-то будете? У нихъ вонъ есть хлибиъ-то въ скирдахъ по пяти, по шести лить стоить, а у него бродней купить не на што, чтобы отъ холоду оборониться. Вотъ и сийте его. Нить, не дило это, сударь!» (т. I, стр. 65).

Въ другомъ мѣстѣ («Юровая») крестьянинъ, старающійся продать кулаку рыбу, разсуждаеть такъ:

--- «...И у хлёба сидимъ, не погнёвимъ Бога, да хлёбъ-то энтоть не по насъ. Неужъ ты думаешь, и мы не поёли бы рыбки-то? Поёли бы, и какъ бы исшо поёли... Да вотъ съёшь-ко ес, попробуй, такъ чёмъ подушныя-то справишь? Чёмъ по домашности дыры-то заткнешь? А много дыръ-то, о-охъ много! Успёвай только конопатить! Иной бы и въ городъ чего свезъ, нашлось бы по домашности-то, да куды повезешь-то? Триота верстъ отмёрять на одной животинкё--нагрёешь ноги, и безъ пути нагрёешь-то ихъ; што и выручишь, все на прокормъ тебё да лошадушкѣ уйдетъ, а домой-то сызнова пріёдешь ни съ чёмъ и проёздишь-то не мало время, а кто робить-то безъ тебя дома-то будетъ. А вёдь домашностьто тоже не ждетъ, иное время часъ дорогъ. Вотъ и суди мужичье-то дёло»... (т. I, стр. 353).

Полагаемъ, что этвхъ выписокъ совершенно достаточно, чтобы составить себѣ понятіе о народномъ хозяйствѣ описываемыхъ Наумовымъ мѣстностей. Это хозяйство есть такъ называемое въ наукѣ натуральное хозяйство. Но это натуральное хозяйство уже переходитъ въ тосарное. Крестьянину нужны не только естественныя произведенія его собственнаго поля, огорода и скотнаго двора; ему нуженъ также и «всеобщій товаръ», т. е. деньги, и даже сравнительно немало денегъ. И притомъ деньги нужны ему не только для удовлетворенія требованій государства, т. е. для уплаты податей, но и для собственной «домашности», гдѣ, какъ оказывается, много дыръ, которыя можно заткнуть только деньгами. Но деньги нелегко достаются крестьянину. При обяліи естественныхъ произведеній сельскаго ховяйства и при отсутствіи широкаго и правильнаго

— 16 —

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Это одно изъ твхъ селъ, жители которыхъ почти поголовно занимаются спанваніемъ и обираніемъ прінсковыхъ рабочихъ.

ихъ сбыта, эти произведенія отдаются чуть не даромъ. Поэтому денежные люди, захватывая въ свои руки всю торговлю ими, наживають огромные барыши, которые ставять ихъ въ матеріальномъ отношеніи чрезвычайно высоко надъ крестьянской массой.

Но это не все. Являясь господиномъ обыта естественныхъ произведеній крестьянскаго хозяйства, обладатель «всеобщаго товара» становится въ то же время господивомъ и надъ самимъ производителемъ. Производитель попадаетъ въ кабалу къ скупщику, и кабала эта тъмъ безпощаднъе н тъмъ грубъе, чъмъ менъе успъло развиться уже начавшее развиваться денежное хозяйство. Скупщикъ хочетъ распоряжаться, и дъйствительно распоряжается, не только продуктами крестьянскаго труда, но и встамъ сердцемъ, встамъ помышленіемъ крестьянскаго труда, но и встамъ гдъ-либо, подавляя всякую правдивую мысль, если оы она родилась въ умъ бъдника, одътаго въ оборванный полушубокъ и такія же бродни» (т. І, стр. 344).

Народникамъ казалось, что кулаки вырастаютъ въ крестьянской средѣ вслѣдствіе неблагопріятныхъ внѣшнихъ вліяній на нее. Они считала кулачество такимъ элементомъ народно-хозяйственной жизни, который легко удалить, не только не измѣняя основъ этой жизни, но всѣми силами укрѣпляя ихъ. Мы видѣли, что кулакъ-скупщикъ является неизбѣжнымъ порожденіемъ извѣстиой фазы общественно-экономическаго развитія. Если бы какой-нибудь общественный катаклизмъ удалилъ всѣхъ скупщиковъ, то они вновь народились бы въ самое короткое время по той простой причинѣ, что предполагаемый катаклизмъ не устраналъ бы экономической причины ихъ появленія.

Народники всегда склонны были идеализировать натуральное крестьянское хозяйство. Они оть души радовались всёмъ тёмъ явленіямъ и всёмъ тёмъ правительственнымъ мёропріятіямъ, которыя могли, казалось имъ, упрочить это хозяйство. Но такъ какъ въ дёйствительности у насъ уже нётъ такихъ мёстностей, гдё не начался бы и не совершался бы въ болёе или менёе значительной степени переходъ натуральнаго хозяйства въ товарное, то мнимое упроченіе наутральнаго хозяйства въ дёйствительности означало не болёе, какъ упроченіе самыхъ переобытныхъ, самыхъ грубыхъ и самыхъ безпощадныхъ формъ эксплоатаціи производителя.

Народники искренно желали добра нашей трудящейся массѣ, но, плохо выяснивъ себѣ смыслъ современной имъ русской экономики, они, по извѣстному выраженію Грибоѣдова, идя въ комнату, попадали въ другую.

Итакъ, населеніе описанныхъ Наумовымъ мѣстностей страдало и отъ развитія товарнаго производства и отъ недостатка его развитія.

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

Какія общественныя отношенія вырастають на такой экономической почве?

18 ---

При натуральномъ хозяйствъ каждая данная экономическая ячейка. удовлетворяетъ продуктами своего собственнаго хозяйства почти всё свои нужды. Раздёленія труда между этими ячейками не существуеть: каждая изъ нихъ производитъ то же, что и всв остальныя. Нашимъ народникамъ такой экономическій порядокъ казался какимъ-то золетымъ въкомъ. въ которомъ не было ни печали, ни воздыханій, а было всестороннее, гармоничное развитие трудящихся. Всё популярныя между народниками формулы прогресса такъ или иначе совътовали цивилизованному человъчеству регрессировать вплоть до натурального хозяйства. Да и теперь еще очень многіе убъждены у насъ, что крестьянинъ, способный своими собственными продуктами удовлетворить большую часть своихъ потребностей. непременно будеть «развите» любого промышленнаго рабочаго, всегда занятаго однимъ и тёмъ же родомъ труда. Для проверки этого мнёнія мы очень рекомендуемъ прочитать въ 1-мъ томѣ сочиненій Наумова разсказъ Замора.

Заморами называются рытвины, образующіяся на самой дорогь во время таянія сніга. Изъ нихъ очень трудно выбраться разъ застрявшимъ въ нихъ пробажимъ. Поэтому ихъ очень боятся. Въ разсказъ Наумова зовуть Заморой крестьянина Максима Королькова, обладающаго неслыханнымъ въ «интеллигонтной» средѣ свойствомъ-«заколивостью». Изъ объясненій его односельчанъ выходить, впрочемъ, что это странное свойство есть не что вное, какъ склонность къ размышленію, къ думю: «Онъ Замора-то, сейчасъ это въ думу вдарится: почему да отъ чего все это. да гдъ законъ экой?» Крестьянамъ эта склонность важется совскиъ неумъстной въ ихъ быту; они убъждены, что думать-это не «мужичье діло». Конечно, совсімъ безъ думы даже и мужику прожить невозможно: «и хотћаъ бы, можетъ, въ нну пору жить безъ думы, да, вишь, дума-то не спрашиваетъ, надоть се или нѣтъ, а сама тебѣ безъ спросу въ голову атзетъ». Но дума думъ рознь. Иную думу крестьянинъ можетъ «свободно допущать» къ себѣ, а иную онъ долженъ гнать и «давить», какъ «блажную», т. е. вредную. Блажными думами считаются такія, которыя относятся не къ собственному хозяйству размышляющаго, а къ существующимъ общественнымъ отношеніямъ или хотя бы даже обычаямъ. Замора спрашиваеть: «Почему, коли отъ Бога нѣть закона вино пить. а ты иьешь, вредительность себѣ приносишь»? По мнѣнію крестьянина, сообщавшаго объ этомъ автору, это была вредная дума, потому что «такъ» не можно.

- Отчего не можно, объясни ты мнБ?-спрашиваеть его авторъ.

- Не стать, не мужичье дело въ экія думы входить,-горячо отвечаеть онъ.-Мужичье дело, батюшка, одно знать: паши, сей, блюди хо-

зяйство, соблюдай, чего съ тебя начальство требуетъ, а не вникайся, ни Боже мой...

- На во что не вникайся, что бы ни делалось вокругь тебя, а?

- Ни въ малую соринку!

- А Замора вникалъ?

— Про то и говорю, что завдался! Дума-то, батюшка, что калачъ на голодные зубы, приманчива; вдайся только въ нее и не услышишь, какъ облопаешься.

- Думой-то?

- Ну, помысломъ-то про то, да про се, чего тебѣ вовсе не слѣдъ знать и вѣдать» (т. I, стр. 285).

Человѣку, привыкшему къ «думѣ», трудно даже и понять, какъ это можно ею «облонаться». Между тёмъ, бёдный Замора дёйствительно заболблъ отъ нея; онъ кончилъ галлюцинаціями и «пророчествами». Нъчто подобное же Наумовъ изображаеть въ этюде «Умалишенный». Крестьянинъ, начавшій «вникаться» въ окружающіе его порядки, сходить съ ума. Когда мы читали этоть эдюдъ, намъ вспомнилось. какую большую роль играли всякаго рода «виденія», «гласы», «пророчества» я т. п. въ исторія нашего раскола. Расколь, несомнённо, быль одной изъ формъ протеста народа противъ тыгостей, которыми обременяло его государство. Въ расколѣ народъ протестовалъ посредствомъ своей «1умы», но это была надломленная, до горячки больная дума людей, совершенно не привыкшихъ размышлять о своихъ собственныхъ общественныхъ отношенияхъ. Пока такие люди довольны этими отношениями. они считають, что малейшая перемена въ нихъ можеть разсердить небо; а когда эти отношенія становятся очень неудобными, люди осуждаютъ ихъ во имя небесной воли и ждутъ чуда, въ родѣ появленія ангела съ огнонною метлою, который смететь нечестивые порядки, расчистивъ мѣсто для новыхъ, болев угодныхъ Богу.

#### IV.

«Паши, свё, блюди хозяйство, соблюдай, чего съ тебя начальство требуетъ, а не вникайся, ни Боже мой!»—такъ говоритъ обстоятельный хозяйственный крестьянинъ. Область, въ которой можетъ безопасно вращаться крестьянская мысль, ограничивается предвлами крестьянскаго хозяйства. Занимаясь хозяйствомъ, крестьянинъ становится въ извёстныя отношения къ землв, къ навозу, къ орудиямъ труда, къ рабочему скоту. Допустимъ, что эти отношения чрезвычайно разнообразны и краёне поучительны. Но они не имбютъ вичего общаго со взаимными отношениям людей ез обществю, а именно этими-то отношениями и воспитывается мысль гражданина, именно отъ нихъ-то и зависитъ большая или меньщая широта его взглядовъ, его понятия о справедливости, его обще-

ственные интересы. Пока мысль человека не выходить за пределы его хозяйства, по тёхъ поръ мысль эта спить мертвымъ сномъ, а если и пробуждается подъ вліяніемъ какихъ-нибудь исключительныхъ обстоятельствь, то пробуждается лишь для галлюцинацій. Натуральное хозяйство очень неблагопріятно для развитія чуткой общественной мысли в широкихъ общественныхъ интересовъ. Такъ какъ каждая данная экономическая ячейка довольствуется своими собственными продуктами, то сношенія ея съ остальнымъ міромъ крайне немногосложны, и она совершенно равнодушна къ его судьбамъ. У насъ привыкли превозносать чувство солидарности, будто бы въ высокой степени свойственное крестьянамъ-общественникамъ. Но это совсемъ неосновательная привычка. Въ лъйствительности, крестьяне-общинники такіе же индивидуалисты. какъ и крестьяне-собственники. «Фиктивно соединенные въ общество круговою порукою при исполнении многочисленныхъ сбщественныхъ обязанностей, большею частью къ тому же навязываемыхъ извий, -- справедливо говорить Гл. И. Успенскій, —они, не какъ общинники и государственные работники, а просто какъ люди, предоставлены каждый самъ себѣ, каждый отвѣчай за себя, каждый самъ за себя страдай. справляйся, если можешь, если ие можешь-пропадай» («Изъ деревенскаго дневника»). Правда, это зам'вчание Гл. И. Успенскаго относится къ крестьянамъ новгородской губернін, давно уже живущимъ при условіяхъ очень развитого товарнаго хозяйства. Но изъ сочиненій Наумова видно, что солидарности не больше и между сибирскими крестьянами, и тамъ бѣднякъ встричаетъ мало сочувствія со стороны односельчанъ. Уже знакомый намъ врестьянинъ Яшнивъ имвлъ только одну лошаденку Пвганку. изнуренную безпрерывной работой и безкормицей. Часто выбившись изъ силъ. Пъганка останавливалась на дорогъ, и тогда ее не могли сдвинуть съ мѣста уже ни понуканія, ни удары. Яшенку только оставалось припречь самого себя къ возу, что немало всю деревню.

«--- Ну и рысаки, глянь-ка, братцы, ахъ, хи-хи-и-и! Того и гляди, что возъ-то вдребезги разобьютъ, а-а-а?

--- Цѣлковыхъ сто, поди, пара-то экихъ стоитъ, други, а-а?

— Не купишь и за этакія деньги! Ты погляди только, вѣдь и рысью-то оба взяли, и мастью-то другъ къ другу подошли... Словно одной матки дѣти.

— А если по разницѣ тепереча взять ихъ, братцы, то которая форменнѣй выглядитъ: корневикъ, аль пристяжная... а?

- Корневикъ, извёстное дёло, потому у корневика-то хотя шкура цёла, только вылиняла, а у пристяжной-то отъ заплатъ-то въ глазахъ рябитъ!-галдёли деревенские остряки, намекая на множество разновидныхъ заплатъ, украшавшихъ единственный полушубокъ Яшника, не синмавшійся съ плечъ его ни зимой, ни лётомъ» (т. I, стр. 212).

۰.

Такое безсердечное издевательство надъ бедностью возможно только тамъ, гдѣ во всей силь царитъ суровое правило: каждый за себя, а Богъ за всёхъ, и гдё человёкъ, не умеющій собственными силами справиться съ нуждою, не вызываеть въ окружающихъ ничего, кромѣ презрвнія. Недурно выставлено Наумовымъ равнодушіе крестьянъ къ чужому горю и въ «Деревенскомъ аукијонт»». У одного изъ нихъ продается съ аукціона имущество. Изъ открытыхъ оконъ его избы слышатся глухія рыданія, самъ онъ сидить на крыльцв, уныло свёсивъ голову, а густая толпа крестьянъ, съёхавшихся на аукціонъ изъ сосёднихъ деревень, тёснится вокругь него, осматривая приготовленные къ продаже предметы и не обращая на его неподдельное горе ни малейшаго вниманія. Какой-то парень выгодно купиль его мерина, какой-то старикъ «нагрелся», покупая две сбрун. Этоть последний хнычеть передъ заседателемъ, прося сбавить черезчуръ высокую цвну сбрун: «сдвлай милость, бёдность», — говорить онъ. Но эта же самая «бёдность» только что собиралась поживиться на счеть своего же брата, разореннаго неблагопріятнымъ стеченіемъ обстоятельствъ. Онъ кричить: «Да будь они прокляты всё эти кціёны»... Но кричить единственно потому, что его разсчетъ не оправдался, а вовсе не потому, что «кціёнъ» пустилъ по міру такого же, какъ и онъ, крестьянина.

Можно, конечно, сказать, что въ подобныхъ случаяхъ отсутствіе солндарности между крестьянами есть плодъ новаго, нарождавшагося товарнаго хозяйства, а вовсе не стараго натуральнаго. Но это будеть невърно. Товарное хозяйство не создаеть разобщенности между крестьянами: оно только обостряеть все, на нее же опираясь въ своемъ развитін. Мы уже видбли, какъ отвратительны тв формы эксплоатаціи. которыя возникають въ процессв перехода натурального хозяйства въ товарное: ростовщикъ совершенно порабощаетъ производителей. Но чёмъ же создаещия эта страшная, всеподавляющая сила ростовщическаго капитала? Именно твин отношеніями, которыя онъ, при своемъ появленів, застаеть между производителями, воспитавшимися при условіяхъ натуральнаго хозяйства. Разобщенные одни съ другями, совершенно неспособные къ дружному труду на общую пользу, едва только этоть трудь выходить за предблы вёковёчной рутины, производители составляють естественную добычу ростовщика, который такъ же легко справляется съ ними, какъ коршунъ справляется съ цыплятами. И они сами видять не только свое экономическое безсиліе передъ ростовщикомъ, но также и его умственное превосходство надъ ними.

«— И голова же, братъ, о-о! — говоритъ у Наумова ямщикъ о кулакъ Кузьмъ Терентьичъ.

— Умный?

- Ума этого у него въ три беремя не облапишь. Да вотъ погля-

1

дите сами, каковъ онъ есть, Кузьма Терентьичъ...» и т. д. (т. I, стр. 56 «Паутина»).

22 -

Это преклоненіе обыкновеннаго крестьянина предъ умомъ кулака постоянно бросалось въ глаза лучшимъ изслёдователямъ нашего народнаго быта. Его одного достаточно было бы для доказательства того, что кулачество порождается не внёшними, а внутренними условіями крестьянской жизни. Виёшнія условія оказались бы безсильными тамъ, гдё внутреннія условія дёлали бы невозможнымъ выдёленіе изъ крестьянскаго міра людей, носящихъ выразительное названіе міротодовъ.

Безсильные передъ кулакомъ вслёдствіе своей разобщенности, производители разсматриваемаго нами періода экономическаго развитія явлиются также совершенно безсильными и по отношению къ тому центрукоторый ведаеть общія дела данной территорів. Чёмъ больше эта территорія, твиъ безсильные оказываются передъ нимъ и отдельныя лица, и цълыя общины. Гордая независимость дикаря уступаеть мъсто жалкой приниженности порабощеннаго варвара. Полное ничтожество каждагоязъ этихъ варваровъ по отношению къ центру получаетъ до последней степени непривлекательное визшнее, такъ сказать, церемоніальное выраженіе. Въ своихъ сношеніяхъ съ центромъ производитель варваръ выступаеть не какъ человекъ, а лишь какъ векое жалкое подобје человека. Онъ называеть себя не полнымъ человѣческамъ аменемъ, а уничижительной кличкой, распространяя свое принижение на все, что имъетъ къ нему известное касательство: у него не жена, а женка, у него не дети, а дётишки, у него не скотъ, а животишки. Наконецъ, онъ и самъ перестаеть принадлежать себь, становясь собственностью государства. Его закрѣпощеніе, его прикръпленіе къ землю является при указанныхъ условіяхъ необходимымъ для удовлетворенія экономическихъ нуждъ государства. Если бы его не привязали въ землё, то онъ не пересталъ бы «брести розно», отнимая у государства всякую возможность прочнаго существования. Государство даеть ему землю, пока надёление его землею остается единственнымъ средствомъ поддержанія его «платежной силы». Разъ прикрѣпленный къ землѣ, онъ срастается съ нею, какъ улитка съ своей раковнной, какъ растение съ той почвой, которая его питаеть. Пока такой человѣкъ находится въ состоянія умственнаго равновѣсія, т. е., проще говоря, въ здравомъ умѣ и твердой памяти, ему и въ голову не приходить задаваться вопросами, не нивющими прямого отношенія къ процессу производства, поглощающему всё его духовныя и физическія силы. Онъ пашетъ, светъ, блюдетъ хозяйство, соблюдаетъ, чего съ негоначальство требуетъ, но отнюдь и никогда «не вникается». Это не его дѣло. Вникаться должны люди, живущіе въ центрѣ, а онъ обязанъ обезпечить имъ экономическую возможность вниканія, т. е. опять-таки пахать, сѣять, соблюдать хозяйство и проч. Роскошь «думы» могутъ позво-

16**7** - 17

- 23 -

инть себё только производители, почему-либо поврежденные въ умё. На той ступени экономическаго развитія, о которой у насъ идеть теперь рёчь, отсутствіе раздёленія труда въ процессё производства необходимо ведеть за собою общественное раздёленіе труда, при которомъ «дума» становится совершенно лишнимъ и даже вреднымъ занятіемъ для производителя.

Пусть не указывають намъ на людей, подобныхъ Бычкову, какъ на доказательство того, что и здравомыслящіе люди могли «вникаться» при указанномъ экономическомъ порядкѣ. Бычковы, собственно говоря, не «вникаются» въ окружающія ихъ общественныя отношенія, а борются съ нёкоторыми отдѣльными злоупотребленіями. Вопросы, возникающіе въ головахъ людей, подобныхъ Заморѣ. и Бычковымъ, показались бы въ большинствѣ случаевъ безумными. Бычковы не задаются цѣлью вести своихъ ближнихъ впередъ, они стараются только облегчить имъ ихъ неподвижное существованіе. Бычковы — честные консерваторы; да и эти консерваторы кончаютъ, какъ мы видѣли, плохо, и имъ приходится бѣжать въ другіе «округа». Бычковы населили всѣ наши восточныя окраины. Эти окраины нерѣдко «бунтовались», но онѣ не внесли ровно ничего новаго въ нашу народную жизнь по той простой и понятной причинѣ, что имъ самимъ не удавалось подняться на высшую ступень экономическаго развитія.

Со всёхъ сторонъ тёснимый гнетомъ суровой и безпощадной дёйствительности, варваръ-земледёлецъ самъ становится суровымъ и безпощаднымъ. Онъ не знаетъ никакой жалости тамъ, гдё ему приходится вести борьбу за свое жалкое существованіе. Извёстны расправы крестьянъ съ конокрадами. У Наумова разсказывается случай расправы сибирскахъ обозчиковъ съ тремя попавшимися имъ въ руки ворами, промышлявшими кражей чая: «Схватили, слышь, ихъ, уволокли въ лёсъ за версту отъ дороги-то, раздёли ихъ до-нага, развели три костра, да и привязали ихъ къ деревьямъ-то за руки и за ноги, штобъ спины-то надъ кострами висёли, огнемъ-то и стали имъ спины грёть... Такъ какъ, сказываютъ, молились онь, просили предать ихъ смерти. Опосля, ужъ вдолги послё того, нашли ихъ: висятъ на деревьяхъ, а жареное-то мясо такъ и отстало отъ костей...» («Эскизы безъ тёней», т. II, стр. 338).

Далёе у Наумова подробно доказывается, что воры причиняють крестьянамъ-обозчикамъ огромные убытки. Никто не станетъ спорить съ этимъ. Но варварская жестокость остается варварскою жестокостью, а варварской жестокости всегда много у народовъ «патріархально»земледъльческихъ. Примёръ—утонченно-жестокіе китайцы.

Отсутствіе раздѣленія труда между производителями нимало не устраняеть раздѣленія труда между мужчиной и женщиной. Мужчина производять, женщина приспособляеть для потребленія его продукты. Такимъ-

образомъ женщина становится въ матеріальную зависимость отъ мужчины, а на разсматриваемой нами ступени экономическаго развития матеріальная зависимость быстро ведеть къ рабству. И дъйствительно, женщина становится рабой мужчины, его вещью, его собственностью. Мужъ не только можеть «поучить» жену, но часто вынуждается къ этому вліяніемъ общественнаго мивнія. Когда онъ «учить» ее, никто не считаеть себя вправѣ вмѣшиваться, остановять его тяжелую руку, и нерѣдко сосѣди съ философскимъ спокойствіемъ смотрять, какъ мужъ забиваетъ свою жену до полусмерти. У Наумова въ «Эскизахъ безъ твней» ны находниъ разсказъ о томъ, какъ оденъ рабочій уступилъ жену другому. «Солдать это на прінскі-то живеть... блудящій такой, только Егорьемъ и хвалится. А жена-то у него добрая баба, работящая... Ну, и попуталь ее грёхъ-то съ дядей, прилѣпилась она къ нему. Сначала много у дяди грѣха-то съ солдатомъ было. Солдатъ-то однова съ ножомъ на дядю кинулоя, а дядято, слышь, взялъ его, словно щенка, за загривокъ, опустилъ подъ жолобъ съ водой у машины, што золото мость, и говорить: отдавай добромъ жену, а то тутъ тебѣ и рѣшенье дѣлу, вмѣстѣ съ Егорьемъ утоплю... Ну, солдать-то это, какъ поостылъ въ холодной водъ, сердце-то у него п спало: «Бери, говорить, жену, только пусти душу на покаянье!» Такъ съ этого слова дядя-то и завладёль бабой, а штобъ крёпче было, такъ солдать-то съ дядей бумагу сдёлали промежь себя; въ пріисковой конторћ выъ и писали эту бумагу, што, стало быть, солдатъ отдалъ свою жену дядѣ, какъ бы въ ренту, за сто рублевъ одновременно, а напредки съ благодарностью по силѣ возможенья, и штобъ солдату къ женѣ касательства не имёть, а въ случай, если дядю смертный часъ постигнеть, то бабу препоручить на изволенье Божье» (т. П. стр. 333-334). Отдать жену въ аренду можно только тамъ, гдѣ на нее смотрятъ, какъ на собственность мужа. Но и эта форменная уступка женщины однимъ мужчаной другому есть уже въ сущности предвёстникъ разложенія стараго крестьянскаго быта, результать неустойчивости, внесенной въ жизнь трудящейся массы золотыми прінсками. Настоящій крестьянинъ не уступить жены, такъ же какъ не продасть безъ крайней надобности пришедшейся «ко двору» лошади: подобная уступка вносила бы слишкомъ много неурядицы въ его хозяйство.

Разсматриваемые нами порядки отличаются удивительною живучестью. Ростовщическій капиталь обираеть и принижаеть производителей, но онь не измѣняеть способовь производства. Эти способы могуть существовать цѣлыя тысячелѣтія почти безь всякой перемѣны. Сообразно съ этимъ и вырастающія на ихъ основѣ общественныя отношенія отличаются поразительною косностью. Страны, гдѣ они господствують, по справедливости, считаются странами застоя. Человѣчество переходило на высшія ступени культурнаго развитія только тамъ, гдѣ благопріятное стеченіе обстоя-

тельствъ нарушало равновѣсіе этихъ варварскихъ поридковъ, гдё экономическое движеніе разгоняло вѣковой сонъ варваровъ. Къ великому счастью для всѣхъ безъ исключенія русскихъ людей, Россіи не суждено было заснуть такъ крѣико, какъ заснули другія историческія Обломовки, въ родѣ Египта или Китая. Ее спасло вліяніе западныхъ сосѣдей, благодаря которому она уже безвозвратно выступила теперь на путь общеевропейскаго экономическаго развитія. Со времени отмѣны крѣпостного права крушеніе нашего стараго экономическаго быта пошло впередъ очень скоро, внося широкія полосы свѣта въ темное прежде царство. Несмотря на самыя усердныя попытки идеализаціи этого быта, нашимъ народникамъбеллетристамъ оставалось лишь изображать какъ самый процессъ его разложенія, такъ и его общественныя и психологическія послѣдотвія. Занятый своею гуманною проповѣдью, Наумовъ едва-едва касается этой стороны дѣла <sup>1</sup>). Но она очень ярко выступаетъ у Гл. И. Успенскаго, Каронина, Златовратокаго.

По странной вроніи судьбы лучшихь беллетристамъ-народникамъ пришось изображать торжество новаго экономическаго порядка, который, по нъ мнѣнію, не сулнлъ Россіи ничего, кромѣ всякаго рода матеріальныхъ и правственныхъ бедствій. Этотъ взглядъ на новый порядокъ не могъ не отразиться и на ихъ сочиненіяхъ. За весьма немногими исключеніями (напр., повъсть Каронина «Снизу вверхъ»), въ нихъ изображаются лишь отрицательныя стороны переживаемаго нами процесса, а положительныя затрагиваются развё только невзначаё, невольно и мимоходомъ. Надо надіяться, что съ исчезновеніемъ народническихъ предразсудковъ у насъ явятся писатели, сознательно стремящівся въ изученію и художественному воспроизведению положительныхъ сторонъ этого процесса. Это будеть большемъ шагонъ впередъ въ развити нашей художественной литературы. И чтобы сдёлать такой шагь, художникамъ не нужно заглушать въ себѣ то сочувствіе къ народной массѣ, которое составляло самую сельную и самую симпатичную сторону народничества. Совсёмъ нёть. Характеръ сочувствія, конечно, будеть уже не тоть. Но отъ перемѣны онъ только усилится. Какъ ни идеализировали народники крестьянскую нассу, но они все-таки смотръли на нее сверху внизъ, какъ на хорошій матеріаль для ихъ благодітельныхъ историческихъ опытовъ. Въ на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ касается ея тамъ, гдъ изображаетъ семейныя отношенія крестьянъ н вторгающіяся въ нихъ новшества. "Молодяжникъ-то на стариковъ роцчетъ, што не по правдѣ болѣ живутъ... што сынъ-де на работу идетъ, а отецъ въ кабакъ.—говоритъ крестьянинъ въ "Эскизахъ безъ тѣней":—Сынъ поровитъ, кабы въ домъ копейку принести, а отецъ изъ дому. А старики говорятъ, что молодые-то отъ рукъ отбились... почему-де нѣтъ... послушанъя..." (т. П, стр. 346). Это уже явный признакъ разложенія старой домостроевщины, но для Наумова какъ будто еще неясно его значеніе.

родничествѣ была своя значительная доля барства. Призванная смѣнить народниковъ новая разновидность интеллигенціи неспособна относиться по-барски къ людямъ физическаго труда уже въ силу того убъжденія, что историческое дело этихъ людей можетъ быть сделано только ими самими. Она видить въ нихъ не дътей, которыхъ надо воспитать, не несчастненькихъ, которыхъ надо облагодътельствовать, а товарящей, съ которыми надо идти рядомъ, дѣля и радость, и горе, и пораженія, и побѣду, съ которыми предстоить проходить виесте великую воспитательную школу историческаго движения впередъ къ одной общей цёли. Ну, а кто же не знаетъ, что товарищеское сочувствіе есть нѣчто болѣе серьезное и болье цвнное, чвиъ сочувствіе, точнье-состраданіе, жалость благодвтеля къ лицу, которое онъ собирается обдагодетельствовать? Такимъ образомъ, исчезаеть пропасть, издавна существовавшая между людьми мысли и людьми физическаго труда, потому что эти люди сами начинають мыслить; сами становятся интеллигентными, чёмъ прекращается неизбёжная въ свое время, но крайне непривлекательная монополія интеллигентности. И прекращается она именно потому, что крушение старыхъ, дорогихъ народникамъ «устоевъ» разогнало тяжелый вёковой сонъ нашихъ Облоновокъ. Крестьянинъ добраго стараго времени не долженъ былъ «вникаться» подъ страхомъ умопомѣшательства. Трудящійся человѣкъ нашихъ дней обязанъ «вникаться» просто въ силу экономическаго своего положенія, котя бы только для того, чтобы отстаивать свое существование въ борьбъ съ неблагопріятвыми, но въ то же время въчно подвижными, въчно измънчивыми экономическими условіями; ему, какъ Фигаро, нужно больше ума, чъмъ требовалось его «для управленія всъмв Испаніями». Это колоссальная разница, существенно измѣняющая весь характеръ трудящейся массы, а съ нимъ я всё шансы нашего дальнёйшаго историческаго развитія. Народенки не видять и не признають этой разницы. Но... ignorantia non est argumentum.

СТАТЬЯ ІІ.

# Гл. И. УСПЕНСКИЙ.

I.

Уничтожевіе крёпостного права поставило передъ мыслищими людьми въ Россіи цёлый рядъ вопросовъ, которыхъ нельзя было рёшить, не отдавши себё предварительно отчета въ томъ, какъ живетъ, что думаетъ и куда стремится нашъ народъ. Всё наши общественные дёятели понимали, что характеръ ихъ дёятельности долженъ опредёляться характеромъ в складомъ народной жизни. Отоюда возникло естественное стре-

мленіе изучить народъ, выяснить его положеніе, міросозерцаніе и потребности. Началось всестороннее изслѣдованіе народной жизни. Появляясь въ печати, результаты такого изслѣдованія встрѣчались публикой съ огромнымъ витересомъ и сочувствіемъ. Ихъ читали и перечитывали, яхъ клали въ основу всевозможныхъ «программъ» практической дѣятельноств. Болѣе всего сустался в горячился нашъ разночинецъ, нашъ «мыслящій пролетарій», съ гордостью и съ нѣсколько забавною исключительностью называющій себя «интеллигенціей».

Образованный разночинецъ существовалъ и во времена крепостного права, но тогда онъ представлялъ собою слашкомъ малочисленную группу людей, которые могли дойти до абстрактнаго отрицанія на манеръ Базарова, но не могли и подумать о томъ, чтобы составить какую-нибудь «партию». Тогда вообще невозможно было существование никакихъ партій, кромѣ литературныхъ. Съ паденіемъ крѣпостного права дѣло измѣниюсь. Крушение старыхъ экономическихъ порядковъ въ огромной степени увеличнаю численность мыслящаго пролетаріата и вызвало въ немъ вовыя надежды и новыя требованія. Требованія эти по большей части остались неудовлетворенными. Строй, по существу своему враждебный всякой нечиновной «интеллигенци», все болте и болте возбуждаль оппозиціонный духъ въ нашемъ образованномъ пролетаріать, между тамъ какъ неопредвленность и двусмысленность его положеніи между высшими классами, съ одной стороны, и народомъ, съ другой-заставляли его задуматься надъ вопросомъ о томъ, что делать? Неудивительно поэтому, что ниенно нашъ разночинецъ съ такой жадностью набрасывалоя на всевозможныя изслёдованія народной жизни. Одна часть этихъ свободныхъ пролетаріевъ непроизводительнаго (въ экономическомъ смыслѣ этого слова) труда искала въ народѣ опоры и поддержки своимъ стремленіямъ, другая же просто смотрѣла на народъ какъ на такую среду, въ которой она могла бы жить и работать, не поступаясь своимъ человвчесаных достоинствомъ и не прислуживаясь ни къ какому начальству. И для техъ и для другихъ знакомство съ народомъ было обязательно. И вотъ нашъ разночинецъ не только глотаетъ изслѣдованія о народной жизни, но онъ-то, главнымъ образомъ, и пишетъ эти изслъдования. Онъ знакоиется съ городскимъ ремесленникомъ и мащаниномъ, изучаетъ обычное право крестьянъ, наблюдаетъ поземельную общину и кустарные проинсан, записываеть народныя сказки, песни и пословицы, ведеть богословскія бесёды съ сектантами, собираетъ всевозможныя статистическія данныя, свёдёнія о санитарномъ положенія народа, --- словомъ, вникаетъ во все и возмъ интересуется. Въ нашей литературъ зарождается и быстро крвпнеть новое, народническое, направление, вліяние котораго сказывается, между прочимъ, и въ беллетристикв. Рядомъ съ различными спеціальными изслёдованіями является много очерковъ, сценъ, повёстей и разсказовъ изъ народнаго быта Разночинецъ несетъ свой вкладъ въ изящную литературу, какъ понесъ онъ его, нёсколько позднёе, въ живонись, гдё, впрочемъ, его дёятельность была менёе глубоко захватывающею и плодотворною.

Зная, что писатель является не только выразителент выдвинувшей его общественной среды, но и продуктомъ ся; что онъ вносить съ собой въ литературу ся симпатіи и антипатіи, ся міросозерцаніе, привычки, мысли и даже языкъ, — мы съ увёренностью можемъ сказать, что и въ качествё художника нашъ разночинецъ долженъ былъ сохранить тё же характерныя черты, которыя вообще свойственны ему, какъ разночинцу.

II.

Какія же это черты?-Лучше всого укажеть ихъ сравненіе.

Похожъ ли нашъ разночинецъ, напримъръ, на стараго «либералаидеалиста», воспатаго Н. А. Некрасовымъ?

> Діалектикъ обаятельный, Честенъ мыслью, сердцемъ чистъ, Помню я твой взоръ мечтательный, Либералъ-идеалистъ. Для двйствительности скованный, Верхоглядомъ жилъ ты зря, Ты бродилъ разочарованный, Красоту боготворя...

Съ такимъ либераломъ у нашего разночинця общаго только то, что и онъ не менѣе его «честенъ мыслью, сердцемъ чисть». Во всемъ остальноми онь составляеть прямую противоположность ему. «Жить зря». бродить «разочарованнымъ» безъ всякаго двла, онъ не можетъ уже потому, что онъ не помѣщикъ, а пролетарій, хотя бы в дворянскаго происхожденія. Онъ долженъ въ поті лица своего зарабатывать хліббъ свой. Нашъ разночинецъ прежде всего спеціадисть, химикъ, механикъ, медикъ. ветерянаръ и т. п. Правда, при современныхъ порядкахъ въ Россіи онъ также часто, почти всегда, оказывается «скованнымъ для действительности», если только не хочеть входить съ своей совестью въ постыдныя сдваки. Въ этомъ-то и заключается трагизмъ его положенія, потому-то голова его и полна «проклятыхъ вопросовъ». Но онъ уже не складываеть рукь передь окружающими его препятствіями, онь смѣется наль безплоднымъ разочарованіемъ, онъ ищеть практическаго выхода, стремится передилать общественныя отношения. Поэтому общественные интересы преобладають у него надъ всёми прочими. Чисто-литературные вопросы занимають его сравнительно очень мало. Еще не такъ давно онъ былъ даже въ формальной ссорѣ съ искусствомъ, хотѣлъ окончательно «разрушить эстегику», находиль, что «хорошій сапожникь лучше

всякаго Рафазля», и презираль Пушкина за то, что тоть не занималоя естествознаніемъ и не писаль тенденціозныхъ романовъ. Теперь онъ понимаетъ, что это было съ его стероны крайностью. Теперь онъ охотно отдаеть должную дань искусству, гордится Пушкинымъ и Лермонтовымъ, восхищается Толстымъ и Тургеневымъ. Но и теперь онъ делаетъ это какъ бы мимоходомъ, по пословицѣ: «дѣлу время, потѣхѣ часъ». Съ восторгомъ прочитавши какую-нибудь «Анну Каренину», онъ опять и налодго принимается за статьи по общественнымъ вопросамъ, опять спорить объ общинъ, наблюдаеть и изслъдуеть народную жизнь. Въ иностранныхъ литературахъ онъ также ищетъ не столько художественныхъ произведеній, сколько сочиненій по общественнымъ вопросамъ. Для него Сэнъ-Симонъ или Лун-Бланъ гораздо интереснъе Жоржъ Занда или Бальзака, а что касается Корнеля или Расина, то онъ и совсёмъ незнакомъ сь ними, можду тёмъ какъ онъ хоть изъ плохой исторіи г. Щеглова знаеть. о чемъ писали Томасъ Моръ и Кампанелла. Жестоко ошибаются, однако, тѣ, которые считають его «грубымъ матеріалистомъ». Онъ какъ нельзя более далекъ отъ правственнаго матеріализма. Въ своей правственности онъ чистокровный идеалисть, но его идеализмъ носить особый огнечатокъ, вслѣдствіе особенностей его общественнаго и историческаго положенія. Извістный Марлинскій сказаль когда-то въ одной изъ своихъ критическихъ статей, что «вёку Петра некогда было заниматься словесностью, его поэзія проявлялась въ подвигахъ, не въ словахъ». Такое объяснение литературной скудости «въка Петра», конечно, довольно односторонне, но мы упоминаемъ о немъ потому, что слова Марлинскаго вполнѣ примѣнимы къ нашему разночницу. Онъ протестантъ и борецъ по самому своему положению. Его внимание поглощено борьбою, и ему просто «некогда заниматься словесностью» ради словесности, «боготворить прасоту», наслаждаться искусствомъ. Онъ увлекается именно тою поэзіей, которая «проявляется въ подвигахъ, а не въ словахъ». И его обществечная диятельность чрезвычайно богата примирами того, что можно назвать поэзіей подвига.

Если нашего разночинца мало привлекаеть внутренняя красота художественнаго произведенія, то еще меньше можно соблазнить его внёшней отдёлкой, напримёръ красивымъ слогомъ, которому французы до сихъ поръ придають такое огромное значеніе. Онъ каждому писателю готовъ сказать: «Другъ мой, пожайлуста, не говори красиво», какъ совётовать Базаровъ молодому Кирсанову. Пренебреженіе къ внёшности замётно на собственной рёчи разночища. Его грубоватый и неуклюжій языкъ далеко уступаетъ изящному, гладкому в блестящему языку «либераза-идеалиста» добраго стараго времени. Иногда онъ чуждъ не только «красоты», но — увы — даже и грамматической правильности. Въ этомъ отношенія дёло зашло такъ далеко, что когда разночинецъ обращался къ публикѣ, стараясь воспламенить ее своей письменной или устной рѣчью, то, не умѣя владѣть словомъ, онъ, при всей своей искренности, оказывался не краснорѣчивымъ, а только фразиотымъ. Извѣстно, что всѣ органы слабѣютъ отъ бездѣйствія.

Такъ какъ, кромѣ всего этого, нашъ разночинецъ всегда съ большимъ презрѣніемъ относился къ философіи, которую онъ называлъ метафизикой, то нельзя также сказать, чтобы онъ былъ «обаятельнымъ діалектикомъ». Гегель, навѣрное, не призналъ бы за нимъ большихъ доотоинствъ по этой части. Отсутствіемъ философскаго развитія объясняются многіе тяжкіе теоретическіе грѣхи разночинца.

Не забудьте, наконецъ, что иностранные языки онъ знаетъ очень слабо: въ дътствъ родители, по бъдности, не обучали; въ школъ обучали очень плохо, а въ връломъ возрястъ было не до языковъ. Повтому съ иностранными литературами онъ знакомъ лишь кое-какъ, изъ вторыхъ рукъ, по переводамъ. Здъсь мы также видимъ прямую противоположность «либералу-идеалисту»: тотъ говорилъ чуть ли не на всъхъ европейскихъ языкахъ и, какъ скои пять пальцевъ, зналъ главнъйшія иностранныя литературы.

III.

Таковъ нашъ разночинецъ вообще, таковъ и разночинецъ-писатель. Въ нашемъ литературномъ народничествѣ даже и въ народнической беллетрястикѣ дегко замѣтить воѣ свойственные разноченцу достоинотва и недостатки. Чтобы убъдиться въ этомъ, возьмите, напримъръ, сочиненія Гл. И. Успенскаго и сравните ихъ съ сочиненіями Тургенева. Вы тотчасъ увидите, что эти два писателя принадложать къ двумъ различнымъ общественнымъ слоямъ, воспитывались при совершенно различныхъ условіяхъ, ставили себѣ, въ своей художественной дѣятельности, совершенно разлачныя задачи. Тургеневь не менье Успенскаго быль отзывчавь ко всему тому, что составляло животренещущій общественный интересь его времени. Но между тѣмъ какъ Тургеневъ былъ бытописателемъ «дворянскихъ гнѣздъ», Успенскій является бытописателемъ народа. Тургеневъ подходить къ явленіямь какъ художникъ, и почти только какъ художникъ, даже тамъ, гдѣ овъ пишетъ на самыя животрепещущія темы, онъ интересуется больше эстетикой, чёмъ «вопросами»; Успенскій очень часто подходить къ нимъ какъ публицистъ. Тургеневъ, за немногими исключеніями, давалъ намъ художественные образы и только образы; Успенскій, рисуя образы, сопровождаетъ ихъ своими толкованіями. Въ этомъ, конечно, слабая сторона Успенскаго, какъ и почти всёхъ другихъ народниковъбеллетристовъ, и намъ могли бы замѣтить, что странно противопоставлять сильныя стороны одного писателя или одного направленія слабымъ сторонамъ другого писателя или другой школы. Но откуда же взялась эта

слабая сторона народнической беллетристики? Она явилась именно въ силу преобладанія у народниковъ-писателей общественныхъ интересовъ надъ литературными. Съ чисто-литературной, художественной точки зрвнія данный разсказъ или очеркъ много вынграль бы оть более объективнаго отношенія автора къ предмету. Это хорошо знаеть, вёроятно, н санъ авторъ. Но его заставляеть взяться за перо не столько потребность въ художественномъ творчествѣ, сколько желаніе выяснить себѣ и другямъ тв или другія стороны нашихъ общественныхъ отношеній. Поэтому разсуждение идеть рядомъ съ художественнымъ изображениемъ, и авторъ нерѣдко является гораздо менѣе художникомъ, чѣмъ публицастомъ. Мало того, обратите внимание на тв произведения народнической беллетристики, въ которыхъ художникъ беретъ верхъ надъ публицистомъ иле даже окончательно вытёсняеть его; вы не встрётите въ нихъ ни такихъ ризко очерченныхъ, художественно обработанныхъ характеревъ, какіе встричаются въ «Герой нашего времени», въ «Рудини», въ «Накануив», въ «Отцахъ и детяхъ» и т. п. Вы не найдете въ нихъ и тых картинь страстей, тыхь тонко подмеченныхь душевныхь движеній, какные привлекають васъ сочинения Достоевскаго или Толотого. Народническая беллетристика рисуеть намъ не индивидуальные характеры и не душевныя дваженія личностей, а привычки, взгляды и, главное, общественный быть массы. Она ищеть въ народь не человъка вообще, съ его страстями и дущевными движеніями, а представителя извёстнаго общественнаго класса, носителя извъстныхъ общественныхъ идеаловъ. Передъ мысленнымъ взоромъ беллетристовъ-народниковъ носятся не яркіе художественные образы, а прозаические, хотя и жгучие вопросы народвой экономія. Отношеніє крестьянина къ землі составляеть, поэтому, теперь главный предметь ихъ quasi-художественныхъ описаний. Есть художники-поихологи. Съ извъстными оговорками, народниковъ - беллетристовъ можно бы, пожалуй, назвать художниками-соціологами.

Преобладаніемъ общественныхъ интересовъ надъ чисто-литературными объясняется и та небрежность художественной отдѣлки, которая сильно даетъ себя чувствовать въ произведеніяхъ беллетристовъ-народниковъ. Для примѣра возьмемъ опять сочиненія Гл. Успенскаго. Въ нихъ попадаются сцены и даже цѣлыя главы, которыя одѣлали бы честь самому первоклассному художнику. Такихъ сценъ немало, напримѣръ, въ «Разоревія». Но рядомъ съ ними, и въ томъ же «Разореніи», встрѣчаются сцены второстепеннаго или вовсе сомнительнаго достоинства. Временами самое симпатичное, живое лицо въ «Разореніи», Миханлъ Ивановичъ, становится просто смѣшнымъ, играя роль какого-то Чацкаго изъ фабричныхъ рабочихъ. Подобныхъ диссонансовъ много и въ другихъ его произведеніяхъ. Въ нихъ вообще нѣтъ строго выработаннаго плана, соразмѣрности частей и правильнаго отношенія вхъ къ цѣдому. Подобно нѣ. которымъ философамъ древности, Гл. Успенскій «не приноситъ жертвъ граціямъ». Онъ гонится не за тёмъ, чтобы придать художественную отдёлку своимъ произведеніямъ, а за тёмъ, чтобы схватить и вёрно передать общественный смыслъ изображаемыхъ имъ явленій. Послёднія же его произведенія не имѣютъ ничего общаго съ беллетристикой.

Само собой понятно, что авторъ, мало обращающій вниманія на художественную отдѣлку овоихъ произведеній, еще меньше будетъ заботиться объ языкѣ. Въ этомъ отношеніи нашихъ беллетристовъ-народниковъ нельзя сравнивать не только съ Лермонтовымъ или Тургеневымъ, но даже и съ В. Гаршинымъ или М. Бѣлинскимъ.

Есть критики, считающіе своею обязанностью оття́нять всё недостатки народнической беллетристики и осменивать ее на всё лады. Въ ихъ нападкахъ много справедливаго, но плохо, во-первыхъ, то, что они видять въ ней только недостатки и не видять ся достоинствъ, а во-вторыхъ, то, что они не замечаютъ, да притомъ, благодаря своей точке зрёнія, и не могуть заметить самаго главнаго ся недостатка.

Наша народническая литература вообще и наша народническая беллетристика въ частности обладаетъ очень крупными достоинствами, которыя тёсно связаны съ ся недостатками, какъ это бываеть, впрочемъ, всегда. Врагъ всякихъ прикрасъ и искусственности, разночинецъ долженъ былъ создать, и действительно создалъ, глубоко правдивое литературное направление. Въ этомъ случав онъ остался вбренъ лучшимъ преданиямъ русской литературы. Наша народническая беллетристика вполит реалистична, и притомъ реалистична не на современный французскій ладъ: ея реализиъ согрѣть чувствомъ, проникнуть мыслью. И это различіе вполнѣ понятно. Французскій натурализмъ или, по крайней мёрё, золанзиъ служить литературнымъ выраженіемъ нравственной и умственной пустоты современной французской буржуазія, давно уже оставленной «духомъ» всемірной исторія <sup>1</sup>). Русское же литературное народничество выражаеть взгляды и стремленія того общественнаго слоя, который, въ теченіе трехъ десятильтій быль самымь передовымь слоемь Россія. Въ этомь заключается главная историческая заслуга названнаго направленія. Изивнятся русскія общественныя отношенія (и они уже изміняются), явятся на русскую историческую сцену новые, более передовые слои или классы (и такое время уже недалеко), и тогда народническая беллетристика, какъ и вся восбще народническая литература, отойдеть на задній планъ, уступить мѣсто новымъ направленіямъ. Но ся представители всегда будуть имить право сказать, что и они писали недаромъ, что и они въ свое время умѣли послужить дѣлу русскаго общественнаго развитія.

1.57

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1888 г., когда была написана эта статья, еще не существовало тёхъ сочиненій Зола, которыя знаменовали повороть въ его творчествѣ.

Они служили ему, взображая быть своего народа. Никакія спеціальныя изслёдованія не могуть замёнить нарисованной ими картины народной жизни. Произведенія нашихь народниковъ-беллетристовь надо изучать такь же внимательно, какъ изучаются статистическія изслёдованія о русскомъ народномъ хозяйстве или сочиненія по обычному праву крестьянъ. Ни одинъ общественный дёятель, къ какому бы направленію онъ ни принадлежалъ, не можегъ сказать, что для него необязательно такое изученіе. Кажется, что на этомъ основаніи можно простить народникамъбеллетристамъ много вольныхъ и невольныхъ преграшеній противъ эстетики.

Вообще можно сказать, что наши эстетическіе критики осуждены на полное безсиліе въ своей борьбѣ противъ недостатковъ народнической беллетрастики. Они берутся за дѣло не съ надлежащей стороны. Убюдить народниковъ-беллетристовъ въ томъ, что имъ не слѣдуетъ интересоваться общественными попросами, невозможно, а убюждать ихъ въ втомъ нелюпо. Россія переживаетъ теперь такое время, когда передовые слои ея населенія не могутъ не интересоваться подобными вопросами. Поэтому, какъ бы ни распинались господа эстетическіе критики, интересъ къ общественнымъ вопросамъ необходимо будетъ отражаться и въ беллетристикъ.

Критика должна, по меньшей м'врё, примириться съ этимъ обстоятельствомъ. Это не значить, однако, что она должна закрывать глаза на неностатки художественныхъ произведений нашихъ народниковъ. Ей просто надо перемёнить свое оружіе. Смёшно подступать къ такимъ произведеніямъ со школьной указкой, «съ учебниками пінтики и регорики въ рукахъ», какъ справедниво замѣчаетъ одниъ изъ критиковъ «Сивернаго Вестника». Но вовсе не смѣшно, а напротивъ вполнѣ умѣстно было бы задаться вопросомъ о томъ, насколько основательны усвоенные нашими народниками-беллетристами взгляды на русскую жизнь, и не зависять ли главные художественные недостатки ихъ произведсній, хотя бы отчасти. оть ошибочности и узости этихъ взглядовъ? Очень можетъ быть, что, сведя споръ на эту почву, критикъ удалось бы указать другую, болье правильную точку зрения, которая, не устраняя изъ беллетристики жгучихъ вопросовъ современности, повела бы вытесть съ тамъ къ устранению иногихъ изъ недостатвовъ, свойственныхъ ей теперь. Тамъ, где беллетристы становятся публицистами, даже художественному критику не остается ничего другого, какъ запастись оружіемъ публициста.

Въ настоящей стать им хотимъ именно съ этой стороны взглянуть на произведения самаго талантливаго изъ беллетристовъ-народниковъ-Гл. И. Успенскаго.

## I٧.

Гл. И. Успенскій началъ писать уже давно. Въ концѣ прошлаго года праздновалось двадцатипятилѣтіе его литературной дѣятель-Бельтовъ. Т. І. Изд. 3. ности <sup>1</sup>). Въ теченіе всего этого времени онъ, въ общемъ, былъ вполнѣ вѣренъ разъ принятому направленію. Но такъ какъ само народничество измѣнялось въ нѣкоторыхъ существенныхъ чертахъ, то неудивительно, что характеръ произведеній нашего автора также не оставался неизмѣннымъ. Въ его дѣятельности можно различать три періода.

Въ первыхъ своихъ произведеніяхъ Гл. Успенскій является главнымъ образомъ бытописателемъ народной и отчасти мелкочиновничей жизни. Онъ рисуетъ жизнь низшихъ классовъ общества, описываетъ, что видитъ, не стараясь объяснять видвиное съ помощью какой-либо теоріи и даже едва ли интересуясь какой-либо опредѣленной общественной теоріей. Къ втому времени относятся «Нравы Растеряевой улицы», «Столячная бѣднота», «Зимній вечеръ», «Будка», «Извозчикъ», «Разореніе» и другіе очерки, составляющіе теперь первые томы его сочиненій. Въ нихъ фигурируетъ не только крестьянинъ, но и городской ремесленникъ, мелкое чиновничество, низшее духовенство и тому подобный бѣдный людъ, осужденный на вѣчную заботу о кускѣ хлѣба. Онъ описываетъ всю эту бѣдноту, всю эту среду «униженныхъ и обяженаыхъ», съ большимъ юморомъ, умѣньемъ и самой глубокой, самой задушевной симпатіей къ человѣческому горю и страдавію. Въ художественномъ смыслѣ это, несомнѣнно, лучшія изъ его произведеній.

Но «времена менялись», а вместе съ ними менялся и характеръ нашего народничества. Вниманіе «интеллигенціи» сосредоточилось на крестьянствѣ, въ которомъ она видѣла сословіе, призванное исторіей обновить и церестроить всѣ наши общественныя отношенія. Повсюду саышались толки о «народномъ характерв», «народныхъ идеалахъ», причемъ и «характеръ», и «идеалы» разрисовывались самыми радужными красками. Охваченный общимъ увлечениемъ, Гл. Успенский также идетъ «въ народъ»--конечно, съ самыми мирными литературными цёлями-и дёлаетъ престыянина главнымъ героемъ своихъ произведеній. Но, какъ человѣкъ очень наблюдательный и очень умный, онъ скоро замвчаетъ, что существующее у нашего разночинца понятіе о «народі» далеко не соотвітствуеть дъйствительности. Онъ высказываеть по этому поводу много тяжелыхъ сомнѣній, которыя навлекають на него горячія нападки со стороны правовёрныхъ народниковъ. Ему кажется, напримёръ, что старинный, идеализированный народниками складъ крестьянской жизни быстро разлагается отъ вторженія новой силы-денегь. «Кто не свръ, у кого нужда не събла ума, кого случай или что другое заставило подумать о своемъ положенін, кто чуть-чуть поняль траги-комическія стороны крестьянскаго житья, --говорить онъ, описывая крестьянскій быть новгородской губ.,--тоть не можеть не видѣть своего избавленія исключительно только въ толстой цачкѣ деногъ, только въ начкѣ, и не задумается ни передъ чвмъ, лишь бы добыть

1) Напоминаемъ, что статья эта относится къ 1888 году.

ее». Описывая одну богатую деревню самарской губерній, которая обладала иножествомъ угодій и изобиліемъ самой «удивительной» по плодородію земли. оль съ недоумениемъ восклицаеть: «И представьте себе среди такой-то благодати не проходить дня, чтобы вы не натолкнулись на какое-нибудь явленіе, сцену или разговоръ, который бы мгновенно не разрушилъ всъ ваши фантазів, не изломаль всё вычитанные вами соображенія и взгляды на деревенскую жизнь. словонъ не ставилъ бы васъ въ полную невозможность постичь, какъ при такихъ-то и такихъ-то условіяхъ могло произойти то, что вы видите во-очію». Отсюда уже недалеко было до тоговозмутительнаго для прямолинейнаго народника---вывода, что не все хорошо въ деревенской общень, что нельзя объяснять одною бъдностью всѣ непривлекательныя стороны народной жизни и что «въ глубинѣ деревенскихъ порядковъ есть несовершенства вителлектуальныя, достойныя того, чтобы обратить на нихъ внимание». Нашъ авторъ видблъ, наприивръ, что богатыя общины самарской губерніи могуть «поставить работящаго, здороваго человѣка въ положение совершенно безпомощное, довести его до того, что онъ... ходить голодный съ голодными детьми и говорить: «Главная причина, братець ты мой, пищи у насъ нёту-воть!» Видћиљ онљ, что «такое новое общественное деревенское учрежденіе, какљ сельское ссудосберегательное товарищество, ничуть не изминяеть своего банковаго духа, духа учрежденія, не претендующаго на болёе или менее общинное распредвление банковыхъ благъ. Давая тому больше, у кого много. нало тому, у кого мало, и вовсе не довёрая тому, у кого ничего нёть, сельскій банкъ производить въ деревит свои операціи съ тою же неизменностью, какъ и въ городъ, гдъ, какъ извъстно, никакой общины не существуеть, а всякій живеть самъ по себв»... Видвлъ, наконецъ, Гл. Успенскій, что кулачество представляеть собою продукть внутреннихь отношеній общины, а не внёшнахъ только воздёйствій на нее, —и въ концё концовъ приходилъ къ тому заключению, что скоро можеть наступить такое время, когда «деревня, т. е. все, что въ ней есть хорошаго, стоскуется, разбредется, а что и останется въ ней, потерявъ аппетить къ крестьянскому труду. будеть только безсильнымъ рабочимъ матеріаломъ въ рукахъ твхъ, кто даеть хоть какой-инбудь заработокъ». Гл. Успенскій зваль въ деревню «новыхъ людей», говоря, что ей необходимы «новые взгляды на вещи. необходимы новые, развитые, образованные двятели», для того, чтобы въ самыхъ богатыхъ местностяхъ и въ самыхъ зажиточныхъ общинахъ «не было тёсноты, а среди возможнаго, находящагося подъ руками довольства-самой поразительной нищеты, не знающей, гдъ преклонить голову». Онъ думалъ тогда, что указываетъ нашей интеллигенціи, если и не легкую, то во всякомъ случав разрвшимую задачу 1).

35 -

-----

<sup>1</sup>) Относящіеся къ этому періоду очерки Гл. Успенскаго носять общее заглавіе "Изъ деревенскаго дневника".

Опыть готовиль ему, однако, новое разочарование. Чёмъ дольше жиль онъ въ деревнѣ, твиъ больше убѣждался въ полной невозможности привить крестьянамъ «новые взгляды на вещи», т. е. сознание «всей выгодности общиннаго, коллективнаго труда на общую пользу». Проновёль такихъ взглядовъ въ лучшемъ случай вызывала въ слушателяхъ «ужасныйшую зівоту». А иногда, какъ мы увидимъ ниже, діло принимало совсімъ неожиданный оборотъ. Рядомъ практическихъ сосбражений крестьяне доказывали Гл. Успенскому неприменимость его «новыхъ взглядовъ» къ деревенскимъ порядкамъ. Вообще отрицательное отношение «деревни» къ пропагандъ автора было такъ велико и такъ постоянно, что онъ не разъ давалъ себѣ зарокъ «не говорить съ ними объ ихъкрестьянскихъ распорядкахъ, такъ какъ въ большинстве случаевъ такіе разговоры совершенно безплодны и ни къ чему практически-путному не ведутъ». Само собою понятно, что такое положение дель сильно огорчало нашего автора, пока одно случайное и «совершению ничтожное обстоятельство» не приладо новаго оборота его мыслямъ. Благодаря этому счастливому обстоятельству, у него выработался новый взглядь на крестьянскую жизнь, его теоретические Wanderiabre окончились-и онъ вошель въ надежную, какъ ему казалось, гавань. Тогда начался третій и послёдній періодъ его дёятельности.

Въ чемъ же состоять сделанное Гл. И. Успенскимъ открытие?

٧.

Прежде онъ, подобно другимъ народникамъ, объясняяъ себѣ всѣ стороны крестьянскаго быта чувствами, понятіями и идеалами крестьянъ. И мы знаемъ уже, что при такомъ объясненіи многое оставалось для него необъясненнымъ и противорѣчивымъ.

Вышеупомянутое «случайное обстоятельство» заставило его поступить какъ разъ наобороть, т. е. въ формахъ народнаго быта поискать ключъ къ народнымъ понятіямъ и идеаламъ, а происхожденіе народныхъ бытовыхъ формъ попытаться объяснить «условіями земледёльческаго труда». Попытка такого объясненія увёнчалась значительнымъ успёхомъ.

Жизнь и міросозерцаніе крестьянина, прежде казавшіяся ему темными, противорѣчивыми, безсодержательными и безсмысленными, неожиданно получили въего глазахъ «удивительную стройность» и послѣдовательность. «Широта и основательность этой стройности, —говоригъ онъ, —выяснялись мнѣ по мѣрѣ того, какъ я положилъ въ основаніе всей организаціи крестьянской жизни—семейной и общественной—земледѣльческій трудъ, попробовалъ вникнуть въ него подробнѣе, объяснить себѣ его соціальныя овойства и вліяніе на неразрывно связаннаго съ нимъ человѣка». Оказалось даже, что особенностями земледѣльческаго труда объясняется не только складъ крестьянской семьи и общины, но и его вѣками испытанное дол-

— 36 —

5 (1 - **77** 

готерпѣніе, его редигіозныя вѣрованія, его отношеніе къ правительству и, наконецъ, даже къ самимъ гг. народникамъ.

Земледъльческій трудъ ставить крестьянина въ полную зависимость оть непонятныхъ ему и, повидимому, совершенно случайныхъ явленій природы. Природа «учить его признавать власть, и притомъ власть безконтрольную, своеобразную, капризно-прихотливую и бездушно-жестокую». И крестьянинъ «умъеть терпѣть, терпѣть не думан, не объясняя, терпѣть безпрекословно. Онъ знакомъ съ этимъ выраженіемъ на фактѣ, на своей шкурѣ, знакомъ до такой степени, что рѣшительно нѣть возможности опредѣлить этому терпѣнію болѣе или менѣе точнаго предѣла».

Само собой понятно, что крестьянинъ олицетворяеть природу, случайности которой для него «сосредоточаваются въ Богв». Онъ вёрить въ Бога «крѣпко, непоколебямо» и «ощущаетъ его близость почти до осязанія». Онъ молится ему, чтобы синскать его расположение, хотя не знаетъ толконъ ни одной молитвы. Гл. Успенскому удалось однажды услышать весьма интересное исповѣданіе вѣры. «Вѣрую во единаго Бога отца»,--училъ знакомый ему крестьянинъ, Иванъ Ермолаевичъ, своего сына,----« и въ небо и въ землю. Видимо-невидимо, слышимо-неслышимо. Прицонтистился еси, распилатился еси... а дальше Богъ знаеть, что было»,-заивчаеть авторъ. Все это прайне нельпо и безтолково, но необходимо, ичизбѣжно и въ самомъ дѣлѣ очень «стройно». Религіозное суевѣріе представляеть собою естественный продукть отношений крестьянина къ природѣ, «особенностей земледѣльческаго труда». Мысль крестьянина порабощена «властью земли» и природы. Въ лучшенъ случав она можеть дойти до созданія какой-нибудь «раціоналистической» секты, но никогда не можеть возвыситься до матеріалистическаго и единственно-правильнаго взгляда на природу, до понятія о власти человъка надъ землею.

Свойствами того же земледѣльческаго труда объясняется и власть большака въ крестьянской семьѣ.

«Глава въ домѣ, власть домашняя нужна, — говорить Гл. Успенскій. — Этого требуеть опять же сложность земледѣльческаго труда, составляющаго основаніе хозяйства, и зависимость этого труда отъ велѣній и указаній природы».

Въ поземельныхъ отношеніяхъ престынъ легко прослёдить рёшающее вліяніе того же самого принципа. «Требованіями, основанными только на условіяхъ земледёльческаго труда и земледёльческихъ идеаловъ, объясняются и общинныя земельныя отношенія: безсильный, не могущій выполнить свою земледёльческую задачу по недостатку нужныхъ для этого силь, уступаетъ землю (на что она ему?) тому, кто сильнёе, энергичнёе, кто въ силахъ осуществить эту задачу въ болёе широкихъ размёрахъ. Такъ какъ количество силъ постоянно мёняется, такъ какъ у безсильнаго сегодня силъ можетъ прибавиться завгра, а другого можетъ убавиться, то пе-

редвижка---какъ иногда крестьяне именують передѣлъ---должна быть явленіемъ неизбѣжнымъ и справедливымъ».

Не подумайте, читатель, что эта земледѣльческая «справедливость» о существляется безъ малѣйшахъ неудобствъ для кого бы то на было: въ сочиненіяхъ того же Гл. Успенскаго мы встрѣчаемъ на этотъ счетъ весьма поучительныя страницы.

«Вотъ рядомъ съ домомъ крестьянина, у котораго накоплено двадцать тысячъ рублей денегъ, живетъ старуха съ внучками, и у нея нечёмъ топить, не на чемъ состряпать объда, если она гдъ-нибудь не подберетъ, «уворуючи», щепочекъ, не говоря о зимъ, когдъ она мерзнетъ отъ холодъ.

— Но вёдь у васъ есть общинные яёса?—съ изумленіемъ восклицаете вы, диллетантъ деревенскихъ порядковъ.

- Нашей сестрѣ не даютъ оттедова.

- Почему же такъ?

-- Ну, стало выходитъ, нётъ этого, чтобы то есть всёмъ выдавать». «Или:

- Подайте, Христа ради.

— Ты здвшияя?

— Здёшняя.

- Какъ же это такъ пришло на тебя?

— Да какъ пришло-то! Мы, другъ ты мой, хорошо жили, да мужъ у меня работалъ барскій сарай и свалился съ крыши, да вотъ и мается больше полгода... Говорятъ—въ городъ надыть везти, да какъ его повезешь-то? Я одна съ ребятами. Землю міръ взялъ.

— Какъ взялъ? Зачемъ?

- Кто же за нее души-то платить будеть? Еще, слава Богу, души взяли. Вѣдь силы въ насъ нѣту», и т. д.

И ворующая щепочки старуха съ внучками, и жена пострадавшаго на барской работѣ крестьянина лишены земельнаго надѣла и дровъ именно въ силу той самой «стройности» земледѣльческихъ порядковъ, которая заставляетъ отнимать землю у «безсильнаго, не могущаго выполнить свою земледѣльческую задачу», и передавать ее тому, «кто сильнѣе, энергичнѣе». Гл. Успенскій прекрасно видитъ тѣневую сторону стройной деревенской жизни, но онъ мирится съ нею, становись на крестьянскую точку зрѣнія. Онъ понимаетъ теперь неизбѣжность многихъ, прежде такъ сильно печалившихъ и возмущавшихъ его явленій. Нервы его становятся «какъ бы покрѣпче» и начинаютъ «обнаруживать нѣкоторую неподатливость въ такихъ случаяхъ, въ какихъ прежде, т. е. весьма недавно. они не могли не ныть, хотя, ковечно, безплодно».

Послѣдуемъ и мы примѣру нашего автора. Будемъ изучать, а не осуждать современные деревенскіе порядки. Прослѣдимъ вліяніе земледѣльческаго труда на правовыя и политическія воззрѣнія крестьянъ.

2019 U

«Эти же сельско-хозяйственные идеалы и въ юридическихъ отношеніяхъ, —продолжаетъ Гл. Успенскій: —имущество принадлежить тому, чьимъ творчествомъ оно создано... Его получаетъ сынъ, а не отецъ, потому что отецъ пьянствовалъ, а сынъ работалъ; его получила жена, а не мужъ, потому что мужъ—олухъ царя небеснаго и лѣнтяй, и т. д. Объясненія высшаго государственнаго порядка также безъ всякаго затрудненія получаются изъ опыта, пріобрётаются крестьяниномъ въ области только сельско-хозяйственнаго труда в идеаловъ. На основанія этого опыта можно объяснить высшую власть: «Нельзя безъ большака, это хоть и нашего брата взять». Изъ этого же опыта наглядно объясняется в существованіе налоговъ: «Нельза не платить, царю тоже деньги нужны... Это хоть бы и нашего брата взять; пастуха нанять, и то нужно платить, а царь даетъ землю».

Словомъ, какъ случайности природы сосредоточиваются для крестьянина въ Богѣ, такъ случайности политики сосредоточиваются для него въ царѣ.

«Царь пошелъ воевать, царь далъ волю, царь даетъ землю, царь раздаетъ хлѣбъ, что царь скажетъ, то и будетъ».

Земледільческій трудъ поглощаеть все вниманіе крестьянина и составляеть все содержаніе всей его умственной діятельности. «Ни въ какой иной сфері, кромі сферы земледільческаго труда, опять-таки въ безчисленныхъ развітвленіяхъ и осложненіяхъ, мысль его такъ не свободна, такъ не сміла, такъ не напряжена, какъ именно здісь, тамъ, гді соха, борона, овцы, куры, утки, коровы и т. д. Онъ почти ничего не знаеть насчеть своихъ «правовъ», ничего не знаеть о происхождевін и значеніи начальства, не знаетъ—за что началась война и гді находится враждебная земля и т. д., потому что онъ заинтересованъ своимъ діломъ, ему некогда знать и интересоваться всёмъ этимъ, точно такъ, какъ мні и вамъ, заинтересованнымъ всімъ этимъ, нітъ ни охоты, ни возможности три вечера къ ряду думать объ уткі или грустить душевно, гиядя на то, что овесъ вышелъ рідокъ... Но въ самомъ ділі онъ вникаетъ во всякую мелочь, у него каждая овца иміетъ имя, смотря по характеру, онъ не спить изъ-за утки ночи, думаеть о камні и т. п.».

### VI.

Такъ объясняетъ Гл. Успенскій всё стороны крестьяской жизни и всё особенности крестьянской мысли. Его объясненія послёдовательно вытекаютъ изъ одного основного принципа. Но что такое самый этотъ принципъ, что такое «условія земледёльческаго труда»? Нашъ авторъ выражается на этотъ счетъ нёсколько неопредёленно, что довольно невыгодно отзывается на выработанной имъ теоріи «власти земли». Говоря

вообще, подъ «условіями земледёльческаго труда» можно понимать тѣ соціальныя условія, въ которыя поставлень землельнов данной страны въ данное время, т. е. правовыя отношенія землельна къ своимъ собратьямъ по труду-другимъ земледельцамъ.-его отношенія къ верховной власти, къ другимъ сословіямъ и т. п. Но Гл. Успенскій не довольствуется такимъ поверхностнымъ понятіемъ объ условіяхъ земледельческаго труда. Въ своемъ анализъ онъ идетъ гораздо дальше и, какъ мы уже виділи, старается объяснить всё общественныя отношенія земледёльческой страны какими-то другими «условіями», изъ которыхъ эти отношения вытекають, какъ начто производное. О какихъ же «условияхъ» говорать Успенскій? Отвлекаясь оть всіхъ тіхъ отношеній, въ которыя люди становятся въ процессѣ производства друго къ другу, т. е., въ данномъ случав, отвлебаясь отъ всвхъ общественныхъ условій земледвльческаго труда, мы имвемъ двло лишь съ отношеніями человъка къ природъ. Именно отношение человъка къ природъ и имъетъ въ виду Гл. Успенскій. Онъ прямо говорить, что считаеть природу «корнемъ» всвят «вліяній» зомледбльческаго труда на зомледвлыц и на весь складъ его общественныхъ отношеній. «Съ ней человѣкъ дѣлаеть діло, непосредственно оть нея зависить». Отсюда и вытекаеть «власть» природы и больше всего, конечно, земли издъ человѣкомъ. Справедлявость этого не подлежить ни малейшему сомнению. Но этого недостаточно. Зависимость человёка оть природы имбеть мёру, которая сама измѣняется.

Достигнувъ извѣстной степени, это количественное измънение мёры зависимости человька отъ природы качественно изменяють самое отношение человъка къ природъ. Находясь первоначально подъ властью природы, онъ постепенно санъ пріобр'втаеть власть надъ природой. Сообразно съ эгимъ, измѣняются и отношенія людей не только въ самомъ процессѣ производства, но и во всемъ обществѣ. Прежде всего возрастаніе власти человѣка надъ природой выражается, конечно, въ увеличении производительности его труда, въ выростании количества находящихся въ его распоряжении производительныхъ силъ. Поэтому, можно сказать, что степенью развитія производительныхъ силъ опредѣляются какъ взаимныя отношенія людей въ проязводствѣ, такъ н всв ихъ общественныя отношенія. Обратиль ли Гл. Успенскій вниманіе на эту сторону дела? Нётъ, не обратилъ, потому что если бы обратилъ, то не говориль бы объ «условіяхь земледёльческаго труда», какь о чемъ-то въчномъ и неизмънномъ. Онъ и самъ увидѣлъ бы тогда, что они очень измѣнчивы и что измѣненіе ихъ должно вести къ измѣненію всего склада нашей деревенской жизни, всёхъ взаимныхъ правовыхъ отношеній крестьянъ, ихъ отношеній къ общественному порядку и даже ихъ религіозныхъ представленій. Вибсть съ этинъ его собственные взгляды на русскую

жизнь очень много выиграли бы въ «стройности» и послѣдовательности. Ечу оставалось бы только рёшить, въ какую сторону должно совершиться изменение условий нашего земледельческого труда, чтобы съ ясностью указать «новымъ людямъ» наиболѣе подходящую для нихъ роль въ историческомъ ходѣ этого измѣненія.

Приведенъ вѣскодько прамѣровъ въ поясненіе всего сказаннаго. Гл. Успенскій говорить объ отношеніяхь крестьянь къ общественноамериканские земледальцы относятся въ этому строю совсамъ не такъ, какъ русскіе крестьяне. Вообще, въ результать амеряканскаго земледальческаго труда получается много хлёба, но ни одного «Ивана Ермолаевича». Американскій земледблець ділаеть свое діло, какъ извістно, гораздо лучше, чёмъ русскій брестьянинъ, и въ то же время онъ умѣетъ думать не объ одной только «уткв»: онъ участвуеть въ политической жнани своей ссылкой на «условія земледівльческаго труда». Нужно показать, чімь и почему условія земледёльческаго труда въ Америкѣ не похожи на условія земледвльческаго труда въ Россія. Ученіе о производительныхъ силахъ легко объясняеть все дело. Американские колонисты вывезли съ собою изъ Европы и развили на новой почвѣ производительныя силы гораздо болев высокаго порядка, чемъ те, которыя находятся въ распоряжение русскаго крестьянина. Иная степень развитія производительныхъ силъ,---иное отношеніе людей въ процессь производства, иной складъ всяхъ общественныхъ отношеній.

.Гл. И. Успенскому кажется, повидемому, что «условія земледёльческаго труда» необходимо ведуть къ существованію сельской общины съ переділами. Но и въ этомъ случав исторія и этнографія сильно подрывають безусловное значение его выводовъ. Онѣ дають много примеровъ другого рода земледельческихъ общинъ, начиная съ коммунистическихъ и кончая общинами съ подворно-наслёдственнымъ землевладёніемъ. Общины этого последняго рода встречаются и въ самой России. Ясно, что происхождение всёхъ этихъ видовъ и разновидностей общинъ опять-таки ковозможно объяснить простой ссылкой на «условія земледёльческаго труда». Нужно показать, какимъ образомъ разлячіе этихъ условій повело гъ раздичию во внутренней организации общинъ. Мы не станемъ здёсь, съ своей стороны, входить въ объяснение того процесса, который приводить въ раздожению первобытныхъ коммунистическихъ общинъ. Въ прекрасной книгь г. Зибера «Очерки первобытной экономической куль-Туры» показана связь этого процесса съ развитиемъ производительныхъ

политическому строю въ такихъ выраженіяхъ, что можно подумать, будто изъ «условій земледвльческаго труда» и не можеть вытекать никакого другого отношения къ нему. Но воть мы видимъ, что въ Соединенныхъ Штатахъ очень распространенъ земледёльческий трудъ, а между тёмъ страны. Откуда взялось такое различіе? Его нельзя объяснить простой силъ. Отсылая къней читателя, мы поищемъ въ сочиненіяхъ Гл. Успенскаго указанія того пути, который приводить къ разложенію сельской общины съ передѣлами.

По словамъ Успенскаго, упомянутый Иванъ Ермолаевичъ «ропщеть на родъ, на своихъ сельчанъ-сообщниковъ: народъ, видите ли, сталъ не тотъ, испортился, избаловался». Иначе сказать, Иванъ Ермолаевичъ уже недоволенъ современными общинными порядками. По его мизнію, при криостномъ прави было, конечно, нехорошо: «что ужъ въ ту пору хорошаго?» Но все же между крестьянами было больше равенства. «Въ ту пору, надо такъ сказать, всимъ худо было, всимъ ровно, а нынче стало такимъ образомъ: ты хочешь, чтобы теби было хорошо, а сосидн норовятъ теби сдилать худо». Это, на первый взглядъ непонятное, явленіе онъ поясняетъ слидующимъ образомъ: «Посудите сами, я вамъ разскажу. Лядины у насъ дилятоя на участки подъ вырубку; всякій рубитъ въ своемъ участки. Вотъ я вырубилъ свой участокъ, пни выкорчевалъ, вычистилъ, стала у меня пашня. Какъ только у меня пашни прибавилось передилять! У тебя, молъ, болие выходитъ земли, чимъ у другого съ тими же душами. Мірской земли прабавилось—передиять!

- Но вѣдь всякій можетъ расчистить свою лядниу?-спрашиваетъ авторъ.

— Только не всякій хочеть. Воть въ чемъ дѣло-то. Одинъ ослабѣлъ, другой обнищалъ, а третій лѣнивъ; есть лѣнивые, это вѣрно. Я встану до свѣту, бьюсь до поту, у меня хлѣба больше—отымутъ, будьте покойны! И по-многу ли достанется-то! Какъ есть вотъ по ремешечку, по тоненькой тесемкѣ. Такимъ манеромъ два раза у меня землю-то отобрали, и все по закону,—земли прибавилось; не одному же тебѣ, надо всѣмъ прибавить. То есть, никакъ не подымешься. Хочу выписываться изъ общества; тутъ одинъ мнѣ мужичокъ сказывалъ, что будто можно; только не знаю какъ, много ли денетъ платить?»

Вы видите, что, сохраняя всю «стройность» своего землевладъльческаго міросозерцанія, Иванъ Ермолаевичъ отрицательно относится кътой самой общинѣ съ передѣлами, которая, по мнѣнію Гл. Успенскаго, необходимо вытекаетъ изъ условій земледѣльческаго труда. Чѣмъ объяснить такое разногласіе? Тѣмъ, что Иванъ Ермолаевичъ лучше Успенскаго понимаетъ современное состояніе «условій земледѣльческаго труда» въ Россіи. Онъ видитъ, что для обработки истощенной земли нужно затратить больше средствъ производства, чѣмъ затрачивалось ихъ въ прежнее время. Но находящіяся въ распоряженія различныхъ домохозневъ средства производства не олинаковы: «одинъ ослабѣлъ, другой обнищалъ, а третій лѣнивъ». Поэтому передѣлы общинныхъ земель ведутъ къ такимъ неудобствамъ, какихъ прежде не было. Поэтому же Иванъ Ермолаевичъ и собирается огорчить гг. народниковъ своимъ выходомъ изъ общины. Еще болёе рёшительнымъ врагомъ общины сдёлается онъ, перейдя къ интенсивной обработкё. Разложеніе общины логически вытекаеть, такимъ образомъ изъ измёненія техническихъ «условій земледёльческаго труда».

Еще одно замѣчаніе. Видя въ правовыхъ отнощеніяхъ крестьянъ существованіе того трудового начала, въ силу котораго продуктъ долженъ принадлежать производителю, Гл. Успенскій, не колеблясь, относитъ и это начало на счетъ условій земледѣльческаго труда. Но тотъ же трудовой принципъ существуетъ и въ обычномъ правѣ первобытныхъ охотничьихъ общинъ. Причемъ же тутъ условія земледѣльческаго труда? Очевидно, что не имъ обязанъ этотъ принципъ своимъ существованіемъ. Напротивъ, въ современной деревнѣ это пресловутое трудовое начало нерѣдко превращается въ прямую свою противоположность <sup>1</sup>). Продавши на рынкѣ созданные «трудами рукъ своихъ» продукты, крестьянинъ на вырученныя деньги можетъ купить рабочую силу батрака и вести дальнѣйшее провзводство уже съ помощью рукъ своего ближняго.

А такое отношеніе людей въ производстві ведеть, какъ извістно, къ присвоенію однимъ человікомъ продуктовъ труда другого человіка или другихъ людей. Здісь мы опять видимъ, какимъ образомъ современное положеніе земледільческаго труда въ Россіи логически ведеть къ отрицанію того, что кажется Гл. Успенскому необходимымъ слідствіемъ его «условій».

Повторяемъ, Гл. Успенскій не попалъ бы въ такія противорѣчія, если бы, придя къ мысли о зависимости всего склада крестьянской жизни отъ условій земледѣльческаго труда, онъ постарался бы выяснить самое понятіе объ этихъ условіяхъ. Это было бы тѣмъ легче для него, что ученіе о зависимости поступательнаго движенія человѣчества отъ развитія производительныхъ силъ давно уже разрабатывается въ западноевропейской литературѣ. Историческія идеи Маркса внесли бы много «стройности» въ міросозерцаніе Гл. Успенскаго.

Впрочемъ, сочиненія нашего автора заключають въ себѣ богатый матеріалъ для сужденій о томъ, какому состоянію производительныхъ сыть соотвѣтствуетъ нарисованная имъ картина народной жизни. «На гомъ самомъ мѣстѣ,—читаемъ мы у него,—гдѣ Иванъ Ермолаевичъ бьется надъ работой изъ-за того только, чтобы быть сытымъ, точно также биись, ни много, ни мало, какъ тысячу лѣтъ, его предки, и, можете себѣ представить, рѣшительно ничего не выдумали и не сдѣлали для того, чтобы облегчить себѣ возможность быть сытыми. Предки, тысячу лѣтъ кившіе на этомъ мѣстѣ (и въ настоящее время давно распаханные подъ овесъ и въ видѣ овса съѣденные скотиной), даже мысли о томъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вообще можно сказать, что именно это "трудовое начало" ведеть къ разложению первобытнаго коммунизма. Это "начало" есть, во всякомъ случаѣ, "начало" частной собственности.

каторжный трудъ, изъ-за необходимости быть сытымъ, долженъ быть облегчаемъ, не оставная овоямъ потомкамъ; въ этомъ смыслѣ о предказъ нёть ни малёйшихъ воспоминаній. У Соловьева, въ «Исторіи», еще можно кое-что узнать насчеть здёшняго прошлаго, но здёсь, на самомъ месте, никому и ничего исизвестно. Хуже той обстановки, въ которой находится трудъ крестьянина, представить себе нёть возможности, и надобно думать, что тысячу лёть тому назадъ были тё же лапти, та же соха, та же тяга, что и теперь. Не осталось оть прародителей ни путей сообщенія, ни мостовъ, ни малейшихъ улучшеній, облогчающихъ трудъ. Мостъ, который вы видете, построенъ предками и еле держится. Всв орудія труда первобытям, тяжелы, неудобны. Прародители оставиля Ивану Ериолаевичу непровздное болото, черезъ которое можно перебнраться только зниой, и, какъ инв кажется, Иванъ Ериолаевичъ оставить своему «мальченкѣ» болото въ томъ же самомъ видѣ. И его мальченка будеть вязнуть, «бяться съ лошадью» такъ же, какъ бьется Иванъ Ермолаевичъ... Тысячу лёть не могуть завалить болота на протяжении четверти версты, что сразу бы увеличило доходность здѣшнихъ месть. и между твиъ всё Иваны Ериолаевичи отлично знають, что эту работу на въки-въковъ можно сдёлать въ два воскресенья, если каждый изъ двадцати шести дворовъ выставить человёка съ топоромъ и лошадь.

Поколѣніе смѣнялось поколѣніемъ, но каждое послѣдующее поколѣніе жило и трудилось при совершенно такихъ же условіяхъ, при которыхъ жило и трудилось предыдущее. Уже одного этого обстоятельства было совершенно достаточно, чтобы придать крестьянской жизни большую прочность и «стройность». Но это была, какъ видите; совсѣмъ варварская стройность. Русскій вемледѣлецъ не можеть остаться при тѣхъ условіяхъ вемледѣльческаго труда, какія описаны Гл. Успенскамъ. Нужно надѣяться, что исторія сжалится, наконецъ, надъ своимъ пасынкомъ, выведеть его изъ его застоя, дасть ему въ руки большія производительныя силы, сообщить ему большую власть надъ природой. Достаточной порукой въ этомъ могуть служить все болѣе и болѣе возрастающія сношенія съ Западомъ. Спрашивается только, въ какомъ смыслѣ увеличеніе производительности земледѣльческаго труда измѣнить наши деревенскіе порядки, и какимъ образомъ наши «новые люди» могуть придти въ этомъ случаѣ на помощь крестьянину?

### VII.

Прежде, чёмъ искать въ сочиненіяхъ Гл. Успенскаго отвёта на этотъ вопросъ, познакомимся съ нёкоторыми другими сторонами «народнаго характера». Представниъ себё, что нашъ Иванъ Ермолаевичъ вырванъ изъ дорогой ему сферы земледёльческаго труда и сдёланъ, напримёръ,

солдатомъ. Какъ будетъ онъ относиться въ этой новой роли къ различнымъ общественнымъ явленіямъ? Въ «Наблюденіяхъ одного лёнтяя» (третья часть «Разоренія») есть на этотъ счетъ несьма поучительное место.

Дьячекъ и отставной солдать, придя на богомолье къ угоднику, мирнобестауютъ между собою въ ожидании церковной службы.

- Эта медаль гдѣ получена?

- За Польшу!

- Что же какъ?

- Насчетъ чего?

- Какъ, напримъръ, бунтъ этотъ... ихній?

- Да чего же? Больше ничего, хотвли своего царя!

— Ахъ, безсовѣстные, — сказалъ дьячекъ, качая головой. — А какъ народъ?

- Народъ, обнаковенно, ничего.

- Ничего?

- Ничего.

Тотъ же украшенный медалью и уволенный въ отставку Иванъ Ермозаевичъ повёстствуетъ о томъ, какъ «усмирялъ» онъ своего братакрестьянина:

- Ну, пришли. Стали за селомъ. Бабы, дввки разбъжались, - дуиан, какое безобразіе отъ солдатъ, насильство будетъ...

- Ишь ведь безтолочь!-замечаеть дьячекъ.

--- Разбѣжались всѣ, кто буда...--А мужики съ хлѣбомъ-солью къ намъ пришли, думали, мы имъ снизойдемъ! Хе-хе!

- То-то, дурье-то, и-и!

— Ужъ и правда, горе горькое! Я говорю одному: вы, говорю, ребята, оставьте ваши пустяки! Мы шутить не будемъ; намъ ежели прикажуть, мы ослушаться не можемъ, а вамъ будетъ отъ этого очень дурно... Противъ насъ, говоритъ, пуль не отпущено.

- Вотъ дубье-то, и-н!

- Говорать: не отпущено пуль... Я говорю: а вотъ увидите, ежелане покоритесь.

- Ну, и что же?

— Ну, обнаковенно—непокорство... И шапокъ не снимаютъ! Начањство дѣлаетъ команду: холостыми! Какъ холостыми-то мы тронули, инето ви съ мѣста! Загоготали всѣ какъ меренья! Го-го-го! Пуль нѣтъ... Нѣтъ? Нѣтъ. Ну-ко! Скомандовали намъ. Мы—ррразъ. Батюшки мов! Кто куда! Отцу родному и лихому татарину, и-и-и... А-а! Вотъ тебѣ и пуль иму.

- А-а... Не любишь?

- Воть-те пуль нѣту!

— Xa-xa-xa!.. То-то дураки-то! Нѣту пуль! И заберется же въ голову!

— Послё ужъ схватились... да ужъ!..

- Ужъ это завсегда схватятся!

Скажите, за что стрёляль этоть Ивань Ермолаевичь въ другихъ Ивановъ Ермолаевичей, оставленныхъ при сохѣ и не зачисленныхъ ни въ какой пёхотный полкъ? За что стрёлялъ онъ въ поляковъ, виновныхъ, по его слованъ, лишь въ томъ, что они «хотѣли своего царя»? Думаетъ ли онъ. что желаніе имѣть своего царя есть тяжкое преступленіе? Думаеть ли онъ? Но что мы говоримь-думаеть! Все дело здесь въ томъ, что, разставшись съ сохой, бороной, утками и коровами, Иванъ Ермолаевичъ совсѣмъ перестаетъ думать. Мы уже видѣли, что его кругозоръ ограничивается узкими предблами крестьянскаго хозяйства. Мы уже знаемъ, какъ смутны его представленія обо всемъ, что выходить изъ этихъ предбловъ. Мы могли въ особенности замбтить, что онъ очень плохой политикъ, что онъ «ничего не знаетъ о происхождении и значения начальства», и т. д. На французскомъ языкъ есть интересная книга Мэнана «Annalles des rois d'Assyrie». Княга эта представляеть переводъ подлинныхъ надписей ассирійскихъ царей на различныхъ ниневійскихъ памятникахъ. Ассирійскіе цари, по восточному обычаю, нестерлимо хвастаются своими побёдами и одолёніями. Повёствуя объ усмиреніи какогонибудь внутренняго или визшняго врага, они весьма картинно описывають сделанное ими вровопролитіе и опустошеніе. «Я перебиль ихъ великое иножество, восклицаетъ побъдитель, -- и трупы ихъ плыли по рвкѣ, какъ бревна». Само собой понятно, что на самомъ-то двив усмиренія производили не цари, а находившіяся въ ихъ распоряженіи войска, состоявшія изъ ассирійскихъ Ивановъ Ермодаевичей. Эти послёдніе, навѣрное, находили, что истребляемыя ими племена и народы были «ничего». и сами по себѣ рѣшительно ничего противъ нихъ не имѣли, но свиденствовали просто въ силу того, что они были плохіе политики. Ассирійскимъ Иванамъ Ермолаевичамъ давали въ руки лукъ и стрёлы. кричали имъ «ну-ко!», и они «покоряли», не мудрствуя лукаво, и трупы покоряемыхъ «плыли по рект, какъ бревна». «Вліяніями» земледельческаго труда объясняются почти всё особенности древней исторія Востока.

### VIII.

Остановимся еще на одной «особенности», которую заимствуемъ на этотъ разъ изъ очерка «Мелочи путевыхъ воспоминаній».

Возвращался Гл. Успенскій изъ своихъ плаваній по Каспійскому морю и, къ удивленію своему, чувствовалъ какую-то странную, необъяс-

нимую тоску. Съ пароходомъ, на которомъ онъ находился, поминутно встречались лодки съ только что пойманной рыбой. Какая это рыба? спроснаъ онъ. «Теперича пошла вобла, --- отвѣчали ему...-- Теперича сплошь вобла все... Ишь вонъ ее сколько валитъ! Теперича она сплошь пошла». Это слово «сплошь» пролило неожиданный для автора свъть на его душевное настроеніе:---«Да,--подумалъ онъ,-воть отчего мнѣ и тоскливо... Теперь пойдеть «все сплошь». И сомъ сплошь преть, цёлыми тысячами, цыными полчищами, такъ что его разогнать невозможно, и вобла тоже «сплошь идеть», милліонами существъ «одна въ одну», и народъ пойдеть тоже «одинъ въ одинъ» и до Архангельска, и отъ Архангельска до «Адесты», и отъ «Адесты» до Камчатки, и отъ Камчатки до Владисавказа и дальше, до персидской, до турецкой границы... До Камчатки. до Адесты, до Петербурга, до Ленкорана, -- все теперь пойдеть сплошное, одинаковое, точно чеканенное: и поля, и колосья, и земля, и небо, и мужики, и бабы, все одно въ одно, одинъ въ одинъ, съ одними сплошными красками, мыслями, костюмами, съ однѣми пѣснями... Все сплошное,---и сплошная природа, и сплошной обыватель, сплошная нравственность, сплошная правда, сплошная поэзія, словомъ-однородное стомилліонное племя, живущее какой-то сплошной жизныю, какой-то коллективной числыю и только въ сплошномъ видѣ доступное пониманію. Отдѣлить изъ этой милліонной массы единицу, положимъ, хоть нашего деревенскаго старосту Семена Никитича и попробовать понять его — дело невозможное... Семена Никитича можно понимать только въ кучѣ другихъ Семеновъ Никитичей. Вобла сама по себе стоить грошь, а милліонъ воблы-капиталь, а милліонъ Семеновь Никитичей составляеть тоже полное интереса существо, организмъ, а одинъ онъ, съ своими мыслями, непостиапиъ и неизучимъ... Сейчасъ вотъ онъ сказалъ пословицу: кто чёмъ не торгусть, тоть темъ и не ворусть. Что же, это онь самъ выдумалъ? Нёть, ЭТО ВЫДУМАЛЪ ОКСАНЪ ЛЮДСКОЙ. ВЪ КОТОРОМЪ ОНЪ ЖИВСТЪ, ТОЧЬ ВЪ ТОЧЬ. какъ Каспійское море выдумало воблу, а Черное-камбалу. Самъ Семенъ Накитачъ не запомнитъ за собой накакой выдумки. «Мы этимъ не занииземся, --- нѣшто мы учены», --- говорить онъ, когда спросишь его о чемъ-небудь самого. Но опять-таки этотъ Семенъ Никитичъ, исполненный всевозможной чепухи по части лачнаго мивнія, двластся необыкновенно унымъ, какъ только начнетъ предъявлять мнёнія пословицы, цёлыя нравоучительныя повъсти, созданныя невъдомо къмъ, океаномъ Семеновъ Никитичей, сплошнымъ умомъ милліоновъ. Туть и быль, и повзія, и юморъ, и умъ... Да, жутковато и страшно жить въ этомъ людскомъ океань... Милліоны живуть, «какъ прочіе», причемъ каждый отдёльно изъ этихъ прочихъ чувствуетъ в сознаетъ, что «во всёхъ смыслахъ» цёна ему грошъ, какъ воблё, и что онь что-нибудь значить только въ кучь; «жутковато было сознавать это»...

Туть опять есть неточности. Въ Россіи нѣть «однороднаго стомил-

ліоннаго племени». И, однако, все это, взятое въ надлежащихъ пропорціяхъ, неоспоримо, совершенно, поразительно върно. Русскій народъ. дъйствительно. живеть «сплошной» жизнью, созданной не чъмъ пнымъ. какъ «условіями земледёльческаго труда». Но «сплошной бытъ» не есть еще человический быть въ настоящемъ смысли слова этого. Онъ характеризуеть собою ребяческій возрасть человічества; черезъ него должны были пройти всв народы, съ тою только разницей, что счастливое стеченіе обстоятельствъ помогло нікоторымъ изъ нихъ отділаться отъ него. И только тв народы, которынъ это удавалось, становнинсь действительно цивилизованными народами. Тамъ, гдё нёть внутренней выработки личности, тамъ, гдѣ умъ и нравственность еще не утратили своего «сплошного» характера, тамъ, собственно говоря, нъть еще ни ума, ни нравственности, ни науки, ни искусства, ни сколько - нибудь сознательной общественной жизни. Мысль человека спить тамъ глубокимъ сномь. а витето нея работаеть объективная логика фактовъ и самою природою навязанныхъ человѣку отношеній производства, земледѣльческаго или иного труда. Эта безсознательная догика создаеть часто чрезвычайно «стройныя» общественныя организація. Но не обольщайтесь ихъ стройностью. и въ особенности не относите ся на счетъ людей, которые совершенно въ ней неповинны. За это ручается самъ Гл. Успенский. Въ очеркъ «Не своей волей» онъ заставляетъ нѣкоего Пигасова высказывать по этому поводу очень умныя мысли, къ сожальнію, перепутанныя по временамь съ довольно странными разсужденіями относительно Запада. «Мив кажется, --- разсуждаеть Пигасовъ (который, мимоходомъ сказать, посылаетъ по адресу теорія Успенскаго одно весьма міткое критическое замічаніе). —что нашъ крестьянинъ, нашъ народъ живетъ безъ собственной воли. безъ собственной имсли, живеть только подчиняясь волѣ своего труда... Онъ только выполняеть тв обязанности, которыя на него налагаеть этотъ трудъ. А такъ какъ этотъ трудъ весь въ зависимости отъ гармоническихъ законовъ природы, то и жизнь его гармонична и полна, но безъ всякаго съ его стороны усилія, безъ всякой своей мысли»... «Если вы поймаете галку и разсмотрите всю ся организацію, то вы поразитесь. какъ она удивительно умно устроена, какъ много ума положено въ ся организацію, какъ все соразмѣрно, пригнано одно къ одному, вѣтъ нигдѣ ни лашняго пера, ни угла, ни линіи ненужной, негармоничной и не строго обдуманной»... «Но чей туть действоваль умь? Чья воля? Неужели вы все это припишете галкь? Ведь тогда любая галка-геніальнейшее существо, необъятный умъ?»... «Хвалиться нашей общиной, артелью — то же. что приписывать самому себь и своему уму геніальное устройство собственнаго твла своего, своей нервной и вровеносной системы, --- то же. что приписывать галкв блестящій успёхъ въ умственномъ разватіи, такъ какъ она удивительно сумъла устроить самое себя и не только летаетъ

- 48 -

Digitized by Google

-

куда и когда ей угодно, но даже знаетъ, что 38 ПЯТЬ зерстъ отсюда мужикъ просыпалъ овесъ и что ей слѣдуетъ тула отпра-ВИТЬСЯ»....

49 -

Знаеть ли Гл. Усценскій, что все сказанное имъ относительно сплошного быта представляеть собою блестящую художественную иллюстрацію къ сочинению одного нѣмецкаго философа, котораго нашъ образованный разночинецъ давно уже объявилъ отсталымъ метафизикомъ? Мы говоримъ о Гегель. Раскройте его «Философію исторіи» и прочтите тамъ относящіяся къ Востоку страницы. Вы увидите, что Гегель говорить о «сплошномъ бытѣ» восточныхъ народовъ совершенно то же, что говорить Успенскій о быть русскаго народа. По мизнію Гегеля, «сплошная иысль», «сплошная нравственность» и вообще сплошная жизнь составляють характерную особенность Востока вообще и Китая въ особенноств. Конечно, Гегель употребляеть другую терминологію. По его сдовамъ, на Востокѣ отсутствуетъ принципъ индивидуальности, поэтому и нравственность и умъ являются для индивидуума чёмъ-то вибшнимъ, выросшимъ и существующимъ помимо его содъйствія: «Weil der Geist die Innerlichkeit noch nicht erlangt hat, so zeigt er sich überhaupt nur als natürliche Geistigkeit». Въ Китав, какъ въ Россіи (т. е. какъ она представляется нашимъ цародникамъ), нётъ ни классовъ, ни классовой борьбы. Китай есть страна абсолютного равенства, и всё различія, какія мы тамъ находимъ, обязаны своимъ существованіемъ механизму государственнаго управленія. Одно лицо можеть быть выше другого лишь потому, что оно занимаеть высшую ступень въ этомъ механизмѣ.

«Такъ какъ въ Китав царствуетъ равенство, то въ немъ ивтъ никакой свободы, ---замѣчаетъ Гегель, ---и деспотизмъ является тамъ необходимой правительственной формой... Китайское правительство не признаетъ правом Брности частныхъ интересовъ, и все управление страной сосредоточено въ рукахъ императора, который распоряжается черезъ посредство цілой армін чиновниковъ или мандариновъ»... Благодаря отсутствію всякой выработки личности, въ народе совсемъ не развито чувство собственнаго достоинства. «Онъ думаеть, что существуеть только за тёмъ, чтобы везти на себѣ колесницу императорскаго величества. Бремя, пригибающее его къ землѣ, онъ считаетъ своей неизбѣжной судьбой»... Тотъ же Гегель прекрасно понимаеть, что исторія Китая есть по преимуществу исторія земледёльческой страны.

Сходство съ Китаемъ, конечно, не можетъ льстить національному саиолюбію и, повидимому, не сулить блестящей будущности русскому прогрессу. Къ счастью, самъ Гл. Успенскій говорить намъ, что нашему «сплошному» быту уже недолго «жить на свъть». Ниже мы увидимъ, какниъ путемъ исторія ведетъ насъ къ совершенно инымъ, европейскимъ формамъ быта.

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

Теперь мы достаточно знаемъ, какимъ характеронъ обладаетъ наше земледвльческое население, пока оно дъйствительно остается земледвльческимъ. Народники-беллетристы считаютъ изображение этого характера главной своей задачей, и мы уже виделя, какъ отразились на ихъ произведеніяхъ свойства той среды, къ которой принадлежать они сами. Но характеръ изображаемой среды, въ свою очередь, не можетъ остаться безъ вліянія на характеръ художественныхъ произведеній. Посмотримъ поэтому, какъ отразвлся характеръ крестьянской массы на характерѣ нашей народнической беллетристики. Если бы мы не боялись обвиненія въ парадоксальности, то мы формулировали бы этотъ вопросъ иначе: мы спросили бы себя-въ какомъ счыслѣ современныя русскія «условія земледѣльческаго труда» повліяли на характеръ художественнаго творчества народниковъ-беллетристовъ? Намъ кажется, что разсуждения Гл. Успенскаго о «сплошномъ бытв нашего крестьянства» дають совершенно определенный отвёть на этоть, повидимому, странный вопрось. Въ самомъ дёлё, много ли простора для размаха художественной кисти даетъ та среда, которая представляеть собой «людокой океанъ», гдъ милліоны живуть, како проче, прачемъ каждый отдельно изъ этихъ прочихъ чувствуетъ и сознаетъ, что «цена ему во всъхъ смыслахъ грошъ, какъ вобль, и что онъ что-нибудь значить только въ кучв»?

Самъ Гл. Успенскій говорить, что «отдёлить изъ этой милліонной массы единицы и попробовать понять ее --- дело невозможное» и что «старосту Семена Никитича можно понимать только въ куча другихъ Семеновъ Никитичей». А это далеко неблагодарный трудъ для художника. Самъ Шекспиръ въ затруднения остановился бы передъ крестьянской массой, въ которой «и мужики и бабы, одна въ одну, одинъ въ одинъ съ одними сплошными мыслями, костюмами, съ однёми сплошными пѣснями» в т. д. Художественному изображенію хорошо поддается только та среда, въ которой личность человѣческая достигла уже извѣстной степени выработки. Торжествомъ художественнаго творчества является изображеніе личностей, принимающихъ участіе въ великомъ прогрессивномъ движения человёчества, служащихъ посительницами великихъ міровыхъ идей. Но само собой разументся, что подобной личностью не можеть быть «староста Семенъ Никитичъ», для котораго вся окружающая его обстановка служить выраженіемь не его собственной, а какой-то посторонней. совершенно чуждой ему мысли и воли. Мы видимъ, такимъ образомъ, что преобладающій общественный интересь настоящаго времени привель нашихъ народниковъ-беллетристовъ къ изображению крестьянской жизни. но характеръ этой жизни долженъ былъ невыгодно отразиться на характерв ихъ художественнаго творчества.

Объ этомъ можно было бы пожалѣть, но оъ этимъ слѣдовало бы помириться, если бы названные писатели дѣйствительно разрѣшили, наконецъ, вопросъ о томъ—что могутъ и что должны дѣлать для народа русскіе интеллигентные люди, безкорыстно любящіе свою родину?

Посмотримъ, удалось ди Гл. Успенскому разрѣшить этоть вопросъ? Заканчивая одинъ изъ цитированныхъ выше очерковъ, нашъ авторъ говорить: «Изъ всего сказаннаго можно видѣть, что народное дѣло можетъ и должно принять совершенно опредѣленныя и реальныя формы и что работниковъ для него надо великое множество».

Тѣмъ лучше: значитъ, никто изъ насъ не останется безъ дѣла! Но какія же, однако, это формы?

Можетъ быть, наша вителлигенція должна попытаться уговорить Ивана Ермолаевича не выходить изъ общины? Можетъ быть, она должна привить «новые взгляды на значеніе дружнаго артельнаго труда на обшую пользу»? Но горькій опыть уже уб'ядилъ нашего автора въ томъ, что подобные разговоры ни къ чему практичиски-нужному не приводятъ и способны лишь вызывать въ слушателяхъ «ужаснвищую зввоту». Мы не думаемъ, что другіе «интеллигентные работники» будутъ въ этомъ случав счастливве Гл. Успенскаго. Причина неуспвха глубоко коренитоя «въ условіяхъ земледвльческаго труда», противъ которыхъ ничего не подвлаешь словами, или, какъ выражается нашъ авторъ, «разглагольствованіями». Вдумайтесь, напр., въ слёдующій разговоръ «новаго человвка» съ Иваномъ Ермолаевичемъ:

--- Скажите, пожалуйста, неужели нельзя исполнять вообще такихъ работъ, которыя не подъ силу въ одиночку? Вёдь вотъ солдатъ, вашъ работникъ и другіе----каждый изъ нихъ мучается, выбивается изъ силъ, вретъ и обманываетъ, и, въ концё концовъ, нищенствуютъ всё... Но, соединивъ свои силы, своихъ лошадей, работниковъ и т. д., они были бы сильнъй самой сильной семьи? Вёдь тогда не за чёмъ отдавать малолётнихъ лётей въ работу и т. д.

- То есть, это сообща работать?

— Да.

Иванъ Ермолаевичъ подумалъ и отвѣтилъ:

- Нѣтъ! Этого не выйдетъ.

Еще подумаль и опять сказаль:

— Нѣтъ! Куда! Какъ можно. Тутъ десять человѣкъ не поднамуть одного бревна, а одинъ-то я его какъ перо снесу, ежели мнѣ потребуется... Нѣтъ, какъ можно! Тутъ одинъ скажетъ: «бросай, ребята, пойдемъ обѣдать»? А я хочу работать! Теперь какъ же будетъ?—онъ уйдетъ, а я за него работай. Да нѣтъ—невозможно этого!.. Это все равно, вотъ ежелибъ одно письмо для всей деревни писать».

Подобные же отвѣты слышатъ авторъ и отъ другихъ крестьянъ, которымъ онъ пытается доказать выгоды общинной обработки земли. Крестьянинъ Иванъ Босыхъ, въ очеркв «Власть земли», съ энергіей и горячностью, «сверкая глазами», доказываеть, что хорошій хозяннь никогда «не довѣретъ своей лошади «чужому», и приводить множество другихъ, совершенно непредвидённыхъ «новымъ человёкомъ» возраженій. Оказывается, что землю нужно удобрить, а между тёмъ навозъ на различныхъ крестьянскихъ дворахъ далеко не одинаковъ. «Теперь я везу наземъ кониный, а другой какой-нибудь плетется съ коровьимъ. — какое же туть можеть быть равновесіе?.. Неть, но выйдеть этого... Да, неть! нътъ! Это и думать даже... Помилуйте, лошадь... да какъ же можно, чтобъ я, хозяннъ, довървлъ кому-набудь? Навозятъ мнъ на пашню невъдомо чего... Нѣтъ, не выйдетъ!.. Тутъ съ однимъ наземомъ грѣха наживешь... Или взять такъ: я привезъ кониный (навозъ), а сосёдъ курвный... ну, возможно ли ему дать согласие?.. В'ёдь, кураный, птичій, все одно червонецъ... за что же онъ долженъ? Да, нътъ, нътъ! Тутъ никакихъ способовъ нѣтъ. Какъ можно! Какой же я буду хозяннъ?»

«Милліоны самыхъ тончайшихъ хозяйственныхъ ничтожностей, прибавляетъ Гл. Успенскій, ни для кого, какъ мнѣ казалось, не имѣвшихъ рѣшительно на малѣйшаго значенія, не оставлявшихъ, какъ мнѣ казалось, даже возможности допустить къ себѣ какое-либо вниманіе, вдругъ выросли неодолимою преградой на пути ко всеобщему благополучію. Горячность, даже азартъ, какой овладѣлъ Иваномъ во время этого монолога, доказывали, что эти ничтожности задѣвали его за живое, т. е. за самое чувствительное мѣсто его личныхъ интересовъ».

На подобное же, совершенно отрицательное отношение крестьянъ къ общинной обработкъ указываетъ и г. Энгельгардтъ въ своихъ «Письмахъ изъ деревни» <sup>1</sup>). Мы вполнъ понимаемъ такое отношение. При общинномъ владъния землей въ нашей деревнъ существуетъ частная или подворная собственность на движимость. Отсюда—неравенство въ хозяйственныхъ сидахъ различныхъ дворовъ и полная невозможность такого соглашения

Digitized by Google

\_ \_\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Вотъ какъ описываетъ г. Энгельгардтъ крестьянскую работу "сообща". "Пахать облогу (т. е. лугъ) нужно всъмъ вмъстъ. Сговорились начать тогда то. Выъзжаютъ утромъ. Шестеро уже пріъхали, а двоихъ нътъ: проспалъ, выпивши вчера былъ, сбруя разладилась. Пріъхавшіе стоятъ на десятинъ, поджидаютъ опоздавшихъ, лошадямъ сънда подкинули, трубочки покуриваютъ, ругаются. Но вотъ пріъхали и остальные кому впередъ вхать? Споръ. Наконецъ установили очередь. Пашутъ. У одного соха разладилась всъ стоятъ. Наладилъ, пошли; у одного лошадь и сбруя лучше, другой самъ плохъ; неудовольствіе. Кабы я отдъльно пахалъ, то выъхалъ бы до свъту, а то въ деревнъ жди пока встанутъ. Здъсь жди на пашнъ. Я на своихъ лошадяхъ давно бы вспахалъ, а тутъ жди ну его, этотъ ленъ, говоритъ другой", и т. д. ("Письма изъ деревни". С.-Петербургъ, 1885, стр. 205—206).

всёхь частныхъ интересовъ, которое позволило бы взяться за «дружный артельный трудъ на общую пользу». А противъ этого, дейотвительно, безсильны всякія «разглагольствованія». Но, съ другой отороны, какъ же быть съ общиной? Вёдь самъ Гл. Успенскій замётиль въ ея организаціи такія «несовершенства», которыя ведуть къ тому, что въ самыхъ богатыхъ мъстностяхъ, при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ появляются «лондонская тёснота» и «самая поразительная бёдность». А много ли у насъ общинъ, поставленныхъ въ благопріятныя условія? Если «лондонская теснота» можеть дать себя почувствовать даже и въ богатыхъ общинахъ, то что же происходить въ общинахъ бълныхъ или хотя бы просто небогатыхъ? Обратите вниманіе на положеніе Ивана Ериолаевича. Онъ, хорошій, «обстоятельный», хозяйственный мужикъ, «ропщетъ» и даже хочеть выходить изъ общины именно потому, что она мѣшаеть ему жить сообразно его хозяйственнымъ идеадамъ. Рядомъ съ нимъ, обстоятельнымъ крестьяниномъ, въ общинѣ народились и два новыхъ слоя: богачи и бъднота, или, какъ выражается Успенскій, третье и четвертое сословія. «Стройность сельско-хозяйственныхь земледвльческихь идеаловь безпощадно разрушается такъ называемой цивилизаціей». Ея вліяніе «отражается на простодушномъ поселянинѣ рѣшительно при самомъ ничтожномъ прикосновении. Буквально прикосновение, одно только легкое касаніе, —и тысячелётнія идеальныя постройки превращаются въ щепки». Гл. Успенскій думаеть, что если дёло пойдеть такъ, какъ оно вдеть теперь, то «черезъ десять літь — много-много — Ивану Ермолаевичу нельзя будеть жить на свётё». Гд'я же выходъ изъ этого безнадежнаго положенія?

Въ прежнее время нѣкоторые наши народники полагали, что выходъ найти очень нетрудно: нужно было сдёлать общественную реформу, которая въ корив задавила бы зародыши третьяго и четвертаго сословій, такъ что Ивану Ермолаевичу осталось бы только жить, поживать да добра наживать. Опыть показаль, что легко говорить о такой рефориф, но невозможно ее сдёлать. Иванъ Ермолаевачъ чуждъ всякихъ реформаторскихъ стремленій. Онъ-консерваторън по мыслямъ и по положенію. Онъ Аумаеть, что надо жить, какъ жили дёды и отцы, и что задумываться о переменахъ могуть только самые пустые и вздорные люди. Гл. Успенскій никогда не думалъ «бунтовать» крестьянъ. Онъ пытался иногда лишь цоколебать основы нёкоторыхъ «интеллектуальныхъ несовершенствъ» деревенскихъ порядковъ. А между твиъ и онъ роковымъ образомъ пришелъ ть безотрадному выводу: «не суйся». Гл. Успенскій увидель, что въ отвъть на все его доводы «Иванъ Ермолаевичъ» можетъ сказать только одно: безъ этого нельзя. Но это только имбетъ за себя вбковбчность и прочность самой природы. Но кроткимъ отвётомъ колебателю основъ Иванъ Ериолаевичъ можетъ ограничиться единственно только по своей

добротѣ; ежели же онъ человѣкъ не съ слишкомъ мягкимъ сердцемъ, то отвѣтъ его колебателю той или другой изъ основъ долженъ непремѣнно выразиться въ представления этого самаго колебателя «къ начальству».

Итакъ, ввести коллективную обработку полей невозможно; натолквуть Ивана Ермолаевича на мысль о реформ' немысламо; мало того, даже пытаться изичнить что-дибо въ его обиходе-значить являть изъ себя дегкомысленнаго «колебателя основъ», котораго Иванъ Ериолаевичъ долженъ «представить къ начальству». Вотъ къ какимъ выводамъ приводитъ Haродника «удивительная стройность» народнаго міросозерцанія! Что же делать? Обучать грамоте народъ? Но самъ Иванъ Ериолаевичъ плохо понимаеть пользу грамоты, пока остается въ сферб своихъ землельяниескихъ идеаловъ. Находись подъ вліяніемъ этихъ идеаловъ, самъ авторъ никакъ не могъ понять, зачемъ нужно было бы учить грамоте сына Ивана Ермолаевича-Мишутку. «И, главное, рѣшительно не могъ представить себѣ того, чему бы именно нужно было его учить. Поэтому, въ разговорахъ объ ученін, мы съ Иваномъ Ермолаевичемъ только твердили одно: надо... Надо, надо, а сущность и цёли Ивану Ермолаевичу неизвёстны, непонятны, а я ужъ ленюсь разъяснить ихъ, да и призабылъ, чемъ именно это надо следуеть оправдать?»

Иванъ Ермолаевичъ все-таки отдаетъ сына въ ученье, но поступаетъ такъ единственно потому, что смутно чувствуетъ приближение новыхъ экономическихъ порядковъ. «Ему начинаетъ казаться, что гдѣ-то въ отдалени что-то зарождается недоброе, трудное, оъ чвиъ надо справляться умѣючи...» И въ такія-то мянуты онъ говорить: «Нѣтъ, надо Мишутку обучить грамотв---надо!» Выходить, стало быть, что пока народный быть хоть немного соотвётствуеть народническимъ «идеаламъ», до тёхъ поръ въ грамотв не видится и надобности, а когда сознается польза ученія, тогда старые народные «устои» оказываются близками къ разрушению, въ деревнѣ является четвертое сословіе, и хозяйственному мужику, Ивану Ериолаевичу, остается «много-много десять леть жить на светь». Какая злая насмѣшка исторіи! И до какой степени правъ нашъ авторъ, когда. подводя итогъ всёмъ противоречіямъ положенія интеллигентнаго человека въ деревнѣ, онъ восклицаетъ: «И выходитъ, поэтому, для всякаго, чтонибудь думающаго о народѣ (т. е. думающаго о немъ съ народнической точки зрвнія) человёка, задача поистинё неразрёшимая: цивилизація (т. е. капитализмъ) идетъ, а ты, наблюдатель русской жизни, мало того, что не можешь остановить этого шествія, но еще, какъ увѣряютъ, тебя н какъ доказываетъ самъ Иванъ Ермолаевичъ, не долженъ, не имъешь ни права ни резона соваться, въ виду того, что идеалы земледѣльческіе прекрасны п совершенны. Итакъ-остановить шествія не можешь, и соваться не должень!» Народничество, какъ литературное теченіе, стремящееся къ изслёдованію и правильному истолкованію народной жизни-совсёмъ не

то, что народничество, какъ соціальное ученіе, указывающее путь «ко всеобщему благополучію». Первое не только совершенно отлично оть другого, но оно можеть, какъ мы видимъ, придти къ прямому противорьчію съ нимъ.

Самый наблюдательный, самый умный, самый талантливый изъ всёхъ народниковъ-беллетристовъ, Гл. Успенскій, взявшись указать намъ «совершенно опредѣленныя», «реальныя формы народнаго дѣла», совсѣмъ, незамѣтно для самого себя, пришелъ въ тому, что подписалъ смертный приговоръ народничеству и всёмъ «программамъ» и планамъ практической дѣятельности, хоть отчасти съ нимъ связаннымъ. Но если это такъ, то мы рёшительно не можемъ понять, какимъ образомъ постигнутая имъ «стройность» крестьянской жизни могла имѣть такое успокоительное вліяніе на него. Теоретическая ясность его взгляда на народъ была куцлена цёною безограднаго практическаго вывода: «не суйся!»

Но въ стремлении рѣшить вопросъ «что дѣлать?» и заключался весь снысль существованія народническаго ученія. Несостоятельность по отношению къ этому вопросу означаеть полное его банкротство, и им можемъ сказать, что художественныя достоинства произведений нашихъ народниковъ-беллетристовъ принесены были въ жертву ложному общественному учению. Весною 1886 г. въ «Историческомъ Вестникъ» было напечатано письмо покойнаго редактора «Руси», Аксакова, писанное имъ за нёсколько лёть до смерти одному изъ своихъ молодыхъ друзей. Въ этомъ письмѣ послѣдній изъ могиканъ славянофильскаго ученія дѣлаеть строгую оцічнку народничества. Онъ смізется надъ проектами Гл. Успенскаго относительно артельной обработки полей и земледёльческихъ ассоціацій, видя въ нахъ несбыточную утопію. По его майнію, народничество есть не болёе, какъ искаженное, непоследовательное славянофильство. Онъ утверждаетъ, что народники присвоили себѣ всѣ основы славянофильства, отбросивь всв вытекающіе изъ нихъ выводы. Но онъ думаеть, что рано или поздно жизнь научить ихъ уму-разуму.

Мы видимъ теперь, что такому же точно аксаковскому уму-разуму иогли бы научить и сочиненія Гл. Успенскаго: девизъ старой офиціальной народности—вотъ тотъ девизъ, котораго должны были бы держаться всѣ, восхищающіеся «стройностью» міросозерцанія Ивана Ермолаевича.

Мы говоримъ «могли бы» и «должсны были бы» потому, что въ дъйствительности нашъ разночинецъ никогда не въ состояни будетъ заслужить одобрение послёдователя «Руси». Онъ слишкомъ образованъ для того, чтобы искренно усвоить себё этотъ девизъ. Напиъ разночинецъ, придя въ сердечное умиление, можетъ воскликнуть: «Народъ—это тогъ человъкъ, который по изгнании изъ рая (?!) непокорнаго собрата предпочелъ остаться тамъ, сказавъ себё: ладно и такъ», —какъ восклицаетъ Пигасовъ у Гл. Успенскаго; но тѣмъ не менѣе онъ прекрасно понимаетъ, что на самомъ дѣлѣ народную жизнь скорѣе можно сравнить съ адомъ. Чувствуетъ онъ, что и его собственное положеніе также совершенно невыносимо, а потому у него и не можетъ быть мира съ существующей дѣйствительностью. Онъ можетъ въ изнеможеніи опустить руки, какъ опускаютъ ихъ народники, можетъ подчиниться силѣ, но никогда искренно не примирится онъ съ существующимъ зломъ. Онъ всегда будетъ стремиться къ переустройству дѣйствительности. Но пока онъ будетъ искать себѣ поддержки только между Иванами Ермолаевичами, до тѣхъ поръ у него не будетъ никакой поддержки.

Идеализированный имъ «народъ» (т. е. «хозяйственный» крестьянниъ) останется глухъ къ его призывамъ. Воть почему, продолжая держаться народнической точки зрѣнія. онъ всегда будетъ находиться въ самомъ ложномъ и противорѣчивомъ положеніи. Онъ будетъ сочинять нескладныя общественныя теоріи, открывать давно уже открытыя Америки, не имѣя дѣйотвительной связи съ жизнью, не чувствуя никакой прочной почвы подъ ногами. Задача плодотворной общественной дѣятельности останется для него неразрѣшимой задачей.

Унылое настроеніе, давно уже замѣтное въ средѣ нашихъ народниковъ и въ нашей народнической литературѣ, какъ нельзя лучше подтверждаетъ сказанное. У нашихъ «новыхъ людей» выработался даже особый языкъ, прекрасно характеризующій всю безнадежность ихъ положенія. Нѣсколько лѣтъ тому назадъ они вели со славянофилами ожесточенные споры о томъ, кахъ слѣдуетъ плакать: «съ народомъ», или «о народѣ». И дѣйствительно, нмъ не остается ничего болѣе, какъ плакать, плакать о нашествіи на насъ «цивилизаціи» и о томъ, что Ивану Ермолаевичу остается «много-много десять лѣтъ» жизни; наконецъ, горше и больше всего имъ приходится оплакивать свое собственное безнадежное положеніе. Мы уже видѣли: крестьянская Азія упорно, съ энергіей, со страотью, «сверкая глазами», отрицаетъ «интеллигентную» Европу.

> Прочна суровая среда, Гдћ поколћнія людей Живуть и гибнуть безь слѣда И безь урока для дѣтей!

> > X.

Впрочемъ, что же мы говоримъ о безвыходномъ положение нашего народника! Выходы есть, ихъ указываютъ сами народнические писатели. По нѣкоторымъ сочинениямъ г. Златовратскаго можно думать, что онъ видитъ этотъ выходъ въ извѣстной теоріи графа Л. Толстого. Оно, конечно, почему бы нашимъ народникамъ и не усвоить это учение? Но страннымъ и неожиданнымъ образомъ оно приводитъ къ тому выводу,

что «мужику земли нужно ровно три аршина, чтобы было гдв его похоронить», а такой выходъ есть прямое отрицание народничества. Гл. Усценскій видить выходъ въ святой и безмятежной жизни «трудами рукъ своихъ». Въ «Дворянскомъ гитздтв» Лаврецкій говорить Паншину, что будеть «пахать землю и стараться какъ можно лучше ее вопахать». То же самое совѣтуетъ Гл. Успенскій и нашимъ «новымъ людямъ». Но выходъ ли это, и если-выходъ, то для кого? Во всякомъ случав не для «народа», который и теперь пашеть землю и старается какъ можно лучше ее вспахать, насколько позволяють, конечно, его первобытныя земледельческія орудія. Черезъ этотъ узвій выходъ ни въ какомъ случай не пройдеть къ своему освобождению русский крестьянинъ. Черезъ него могуть протискаться развѣ только нѣсколько человѣкъ изъ «скучающей публика», да и тѣ навърное не пришли бы черезъ него ни къ какой свободъ, если бы даже и не были немедленно изловлены и водворены на прежнее м'всто жительства. А при современныхъ порядкахъ дёло легко можетъ првнять этотъ посявдній обороть. Цитированныя уже «Письма изъ деревни» г. Энгельгардта способны разочаровать на этотъ счетъ самаго крайняго оптимиста.

Показанія г. Энгельгардта заслуживають въ данномъ случав большого вниманія. Онъ убъжденъ, что если бы наша интеллигенція рёшилась, наконецъ, «пойти на землю», то мы «скоро достигли бы такихъ результатовъ, которые удивили бы міръ»; поэтому онъ настойчиво зоветь интеллигенцію въ деревню. «И чего метаться!—восклицаетъ онъ.—Идите на землю, къ мужику! Мужику нуженъ интеллигентъ... Россів нужны деревни изъ интеллигентныхъ людей. Тё интеллигентъ... Россів нужны деревни изъ интеллигентныхъ людей. Тё интеллигентъ... которые пойдутъ на землю, найдутъ въ ней себъ счастье, спокойотвіе! Тяжелъ трудъ земледвльца, но легокъ хлёбъ, добытый своими руками. Такой хлёбъ не станетъ поперекъ горла. Съ легкимъ сердцемъ будетъ его ѣсть каждый. А это ли не счастье!

Когда некрасовскіе мужики, отыскивающіе на Руси счастливца, набредуть на интеллигента, сидящаго на земль, на интеллигентную деревню, то туть-то воть они и услышать: мы счастливы, намъ хорошо жить на Руси» (стр. 482, «Письма изъ деревни»). Таковъ идеалъ. Посмотримъ, какова дъйствительность.

Мы уже напоминали о томъ, что въ современной русской дъйствительности существують не только «интеллигенты», стремящіеся «състь на землю», но также и различные чины, относящіеся къ этому стремленію весьма неодобрительно. И плохо же приходятся бъдному «интеллигенту» сть этихъ чиновъ! «Сидящій на земль» и, повидимому, «счастливый» г. Энгельгардть «никакъ не могъ привыкнуть къ колокольчикамъ, особенно вечеромъ, когда нельзя разсмотръть, кто тъдетъ. Какъ заслышу колокольчикъ, — признается онъ, — нервная дрожь, сердцебіеніе дълается и безпокойство какое-то. Только водкой и спасался. Сейчасъ хлопъ рюмку. Пробхали. Ну, слава Богу, отлегло отъ сердца.

«Если же на дворъ завернули, хватаю бутылку и прямо изъ горлышка... Такъ становой меня иначе, какъ выпивши, и не видалъ... Навзжалъ какъ-то начальникъ утромъ... Разумбется, я, какъ заслышалъ кодокольчикъ, хватилъ.

«Взглянулъ въ окно, вижу начальническія лошади-еще хватиль.

«Повеселёлъ. Думалъ, за сборомъ. Нётъ. Такъ, пустыя бумаженки. Сидитъ, разгозариваетъ, смотритъ какъ-то странно, разспрашиваетъкто у меня бываетъ? Насчетъ постороннихъ лицъ, что хозяйству пріёзжаютъ учиться, справляется. Узнаю потомъ, что и въ деревнё какой-то былъ, разспрашивалъ и все больше у бабъ: кто у меня бываетъ, что дёлаютъ? Какъ я живу? Какого я поведенія? т. е. какъ вы насчетъ женскаго пола? пояснили мнё мужики. Черезъ нѣсколько дней опять начальникъ изъ низшихъ, изъ новыхъ заёхалъ. Попъ завернулъ. Вижу, какъ-то странно себя держитъ, говоритъ обиняками, намеками, точно оправдывается въ чемъ. Стало меня мнёніе брать, а это ужъ последнее дѣло. Мужики говорятъ, что даже наносныя болёзни больше отъ мнёнія пристаютъ. Сталъ я больше и больше пить. Слышу я между мужиками толки, подстранваютъ ихъ, говорятъ: будете вы съ бариномъ въ отвётѣ. Что у него тамъ дёлаетоя, какіе къ нему люди наёзжаютъ? Виданное ли дѣло, чтобы баре сами работали <sup>1</sup>).

«Или ужъ очень мивніе меня одолёло, только замёчаю: отдаешь деньги мужику, ужъ вертить бумажку, вертить, разсматриваеть. Эге, думаю—подозрёвають, не дёлаются ли у меня фальшивыя бумаги. Весною еще чаще стали наёзжать начальники: билеты у всёхъ спрашивають, прописывають, разсматривають, пріёзжихъ осматривають, примёты ихъ списывають: приказано всёхъ въ лицо знать, говорять... Сталъ я сильно инть, безъ перемежки... Заболёлъ, ходить не могъ... Пойдешь въ поле, нётъ силы идти... Вернешься домой, возьмешь газетину, еще болёе раздражаешься. Буквы сливаются въ какой-то туманъ. И вдругъ сквозь туманъ лёзетъ лицо начальника въ кепкѣ» (стр. 417, 418, 419). Такъ вотъ какое счастье судитъ г Энгельгардтъ русской интеллигенців!

Такимъ счастьемъ «удивить міръ» нетрудно, но немногія удовольствуются имъ.

Да и что вынграло бы «народное дѣло» отъ того, что наши образованные разночинцы обработали бы нѣсколько сотенъ или даже тысячъ десятинъ земли? Остановило ла бы это разложеніе старыхъ, крестьянскихъ сельскохозяйственныхъ «идеаловъ»? Могло ли бы это положить предѣлъ образо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извѣстно, что къ г. Энгельгардту пріѣзжали учиться работать нѣкоторые "интеллигенты".

ванію въ деревнѣ третьяго и четвертаго сословія? Самъ Успенскій говорить, что скоро деревня разбѣжится, что скоро изъ нея уйдеть все сильное, энергичное. Думаетъ ли онъ, что появленіе на «родной нивѣ» интеллигентнаго человѣка пополнить эту убыль?

Очевидно, что подобные планы жизни «трудами рукъ своихъ» не ямъ́ють въ виду народнаго блага, а предназначены лишь для того, чтобы снужить для интеллигенціи чъ́мъ-то вродѣ опіума, позволить ей уйти отъ тяжелой дѣйствительности, «забыться и заснуть». Но враждебныя силы сумъ́ютъ разбудить ее и снова поставить лицомъ къ лицу съ жгучими вопросами современности.

## XI.

Выше было сказано, что, плохо владъя иностранными языками, нашъ образованный разночинецъ мало знакомъ съ иностранными лите ратурами. Поэтому, несмотря на весь свой интересъ къ западно-европейскимъ общественнымъ теоріямъ, онъ знаетъ ихъ крайне поверхностно съ цятаго на десятое, по случайнымъ журнальнымъ статьямъ и кое-какимъ переводамъ. Неразвитое же состояніе русскихъ общественныхъ отношеній помѣшало выработкъ у насъ сколько-нибудь серьезныхъ самостоятельныхъ соціальныхъ ученій. Все это необходимо должно было произвести большую путаницу въ годовъ разночинца. Тэйлоръ говоритъ въ своей «Антропологіи», что китайцы, покупая англійскія суда и не умѣя обращаться съ нями, нарочно уродуютъ ихъ, передѣлывая въ свои безобразныя джонкя. Также обращается нашъ разночиноцъ съ общественными ученіями Запада.

Случайно поймавши какую-нибудь соціальную идею, онъ немелленно передѣлываетъ се на русскіе нравы, и въ результатѣ получается нерѣдко поистинѣ реакціонная утопія.

Примировъ подобнаго обращенія съ западно-европейскими сопіальными теоріями немало и въ сочиненіяхъ Гл. Успенскаго. Онъ охотно сравниваеть русскія общественныя отношенія съ западно-европейскими. Въ защиту же своихъ плановъ относительно прикриленія къ земли русской интеллигенцій онъ пишеть чуть ли не цилый трактать о вредныхъ послидствіяхъ раздиленія труда. Но что это за трактать! Талантливийшій (елетристь превращается въ самаго неудачнаго публициста и обнаручиваеть ришительное незнакомство съ разбираемымъ предметомъ. Онъ ситипиваеть одну съ другою всй соціальныя теорія новаго времени, причемъ отъ каждой изъ нихъ, по его инихъ и спишитъ отдохнуть душой съ русскимъ крестьяниномъ, который, несмотря на свой «сплошной» характеръ, по-временамъ кажется ему образцомъ «всесторонняго развитія». Но подобная идеализація крестьянской «всесторонности» показываеть лишь, что онь не знаеть первобытной исторіи человѣчества.

Есть такія ступени общественнаго развитія, на которыхъ человѣкъ обладаетъ еще большей всесторонностью, чѣмъ русскій крестьянинъ. Дикарь-охотникъ еще менѣе знакомъ съ раздѣленіемъ труда, чѣмъ Иванъ Ермолаевичъ. У него нѣтъ начальства, въ которомъ сосредоточивалась бы для него политика. Онъ самъ занимается политикой, самъ объявляетъ войну, самъ заключаетъ миръ и, не въ примъръ Ивану Ермолаевичу, прекрасно знаетъ, «гдѣ нэходится враждебная земля».

Первобытный человѣкъ не хуже своего колдуна знаетъ свою религію, не несеть по поводу нея «для него самого удивительной срунды» и не скажеть, подобно старостѣ Семену Никитичу: «мы не учены», «вамъ въ книжкахъ-то виднѣе». Онъ всему «ученъ», все знастъ, что можно только знать въ охотничьемъ періодѣ. Вообще, если русское крестьянское варварство, съ его отсутствіемъ раздбленія труда, выше западной цивилизація, то первобытный дикій быть еще лучше русскаго варварства. И если Гл. Успенскій, видя русскихъ бабъ, могъ съ восторгомъ воскликнуть: «Что за молодчина наша русская женщина, воистину свободная душа!»-то еще большей «молодчиной» должень онь считать какую-нибудь краснокожую или чернокожую матрону. Такая матрона целой головой выше русской крестьянки: она не только не знаеть подчиненія мужчинъ, но неръдко сама держитъ мужчинъ въ весьма значительномъ подчинении. Она кладетъ свою печать на всв юридическия отношения, не признаеть иного права, кром'я материнскаго, принимаеть участие въ войнахъ и совершаетъ поистянѣ героическіе подвягя въ сраженіяхъ. Подите-ка, скажите ей: «Будеть бить тебя мужъ-привередникъ и свекровь въ три погибели гнуть»---она просто не пойметъ васъ. Что за мододчины первобытные дикари, поистинъ свободныя души! И не лучше ди намъ, вмёсто того, чтобы пахать землю, создать «интеллигентныя» общины дикарей? Трудненько было бы одичать до такой степени, но при старани-возможно, прецеденты бывали.

Овелякъ, въ книгѣ «Les débuts de l'humanité» разсказываетъ, что въ одномъ южно-американскомъ городѣ былъ краснокожій докторъ, который нѣкоторое время практиковалъ довольно успѣшно. Но однажды, пойдя погулять и придя на опушку лѣса, этотъ «интеллигентъ» вспомнилъ свободныя души своихъ собратьевъ, сбросилъ облекавшій его красное тѣло фракъ и прочія принадлежности костюма и, оставшись, въ чемъ мать родила, скрылоя въ лѣсной глуши. Иногда его встрѣчали потомъ его бывшіе паціенты и паціентки, но онъ уже не прописывалъ рецептовъ и не обнаруживалъ ни малѣйшей склонности разстаться со своей «всесторонней» жизнью. Овелякъ замѣчаетъ по этому поводу, что l'habit ne fait pas le moine, и справедливость этого замѣчанія позволяетъ на-

лаяться, что нашниь интеллигентнымъ противникамъ разделения труда удалось бы, пожалуй, одичать безъ большихъ усилій. Намъ скажутъ, что не слёдуеть говорить шутя о серьезныхъ предметахъ. Но есть ли какаянибудь челов вческая возможность серьезно разсматривать подобныя теорія? А впрочемъ, если ужъ вы хотите серьезности, то мы совершенно серьезно скажемъ, что Гл. Успенский жестоко ошибается во всёхъ своихъ соображенияхъ относительно разделения труда и роли его въ человѣческомъ обществѣ. Все, что онъ говорить объ его вредныхъ послѣдствіяхъ, никакъ не можетъ привести къ тому выводу, что его нужно уничтожить. Развитие машинъ, упрощая роль производителя въ процессѣ производства, создаеть матеріальную возможность перехода оть одного занятія къ другому, а слъдовательно, и всесторонняго развитія 1). Приводимые Гл. Успенскимъ примъры, въ родъ рогожнаго производства, относятся къ иавуфактурному, а не къ машинному провзводству. Притомъ же машинное производство ниветь ту, ничемъ незаменимую выгоду, что оно впервые освобождаетъ человіка отъ «власти земли» и природы и отъ встхъ связанныхъ съ этой властью духовныхъ и общественныхъ предраз-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Когда Адамъ Смитъ писалъ свой безсмертный трудъ объ основаніяхъ политической экономів,-говорить Андрью Юрэ,-автоматическая, промышленная система была почти неизвъстна. Раздъление труда естественно показалось ему великимъ принципомъ усовершенствованія въ мануфактурѣ; онъ повазалъ его выгоды на примера булавочнаго производства... Но то, что могло служить полходящимъ примъромъ во времена доктора Смита, могло бы теперь лишь ввести публику въ заблуждение относительно истинныхъ принциновъ мануфактурной промыпіленности... Принципъ автоматической системы (т. е. машивной проиншиенности) состоить въ замвив "раздъления труда между работниками разло. жениемъ процесса производства на его составные элементы..." Благодаря этому, промышленный трудъ уже не требуетъ большой спеціальной подготовки, и рабочіе въ крайнемъ случаь могуть переходить по воль директора. Отъ одной машины въ другой (то, что Юрэ считаетъ крайнимъ случаемъ, станетъ правиломъ въ будущемъ обществе. Все дело здесь въ томъ, что машинный трудъ делаеть такіе переходы возможными). Такіе переходы находятся въ явномъ противоръчін со старой рутиной, которая раздѣляеть трудъ и на всю жизнь пріурочиваеть одного рабочаго къ скучной и односторонней функціи изготовленія булавочной годовки, другого-къ заостренію конца булавки" и т. д... (Andrew Ure, Philosophie des Manufactures, Bruxelles, 1836, т. I, pp. 27-32). "Такъ какъ общій ходъ дель фабрики зависить не отъ рабочаго, а отъ машины, то персональ можеть постоянно меняться безь прекращения рабочаго процесса" (Карль Марксь. "Капиталъ", стр. 373 русскаго перевода). По словамъ Юрэ, современная автомагическая промышленность отитяяеть знаменитый приговорь: "Въ потѣ лица твоего будешь фсть хлфбъ свой". Конечно, въ буржуазномъ обществъ этотъ приговоръ остается во всей своей силь. Но вероятно, что въ рукахъ пролетаріата чашвна действительно можеть послужить для его отмёны, т. е. для освобожденія человька оть власти земли и природы. И только съ отминой этого приговорл авится возможность настоящаго, невымышленнаго развитія всёхъ физическихь и луховныхъ силъ человѣка.

судковъ, подчиняя землю и природу его волѣ и разуму. Только съ развитіемъ и правильной организаціей машиннаго производства можетъ начаться дёйствительно достойная человёка исторія. А Гл. Успенскій толкаетъ насъ назадъ, къ первобытнымъ, «тяжелымъ» и «неудобнымъ» орудіямъ Ивана Ермолаевича, который тысячу лётъ «не можетъ осушить болота». Нётъ, господа, наше настоящее плохо, не мы станемъ спорить противъ этого; но, чтобы раздёлаться съ нимъ, нужно не идеализировать наше пропилое, а съ энергіей и умёньемъ работать на пользу лучшаго будущаго.

Еще одинъ примъръ удивительнаго отсутотвія «стройности» въ практическихъ предложеніяхъ нашего автора. Его справедливо возмущаютъ многія темныя стороны фабричнаго быта. Но, между тъмъ, какъ западноевропейскій пролетаріатъ, указывая на эти темныя стороны, умозаключаетъ къ необходимости новой организація общества, Гл. Успенскій предлагаетъ... какъ бы вы думали, что? ни болѣе, ни менѣе, какъ распространеніе у насъ знаменитаго въ лѣтописяхъ экономической исторія домашняго промышленнаго труда (такъ называемой нѣмцами Hausindustrie).

«Нѣмецкіе колонисты... не пошли на призывъ новоявленнаго купона... не отдали своихъ женъ и дочерей на сътденіе этому владыкѣ нашего вѣка»,-говоритъ онъ въ статьѣ «Живыя цифры» (собран. сочин. т. II, стр. 1216). «Ни мало, однако, не брезгая деньгами, которыя сулиль фабричный трудъ, они стали брать фабричную работу на домъ, и вибсто фабричныхъ станковъ образовались станки домашние... Саратовская сарпинка оказалась и лучше, и прочибе, и дешевле какъ заграничной, такъ и московской. И, увъряю васъ, когда я разговаривалъ объ этомъ съ торговцемъ мануфактурными товарами, разсказывавшимъ мнв этотъ новый оцыть производства, онъ, простой человѣкъ, мэжетъ быть, никогда не думавший о томъ, какъ дълается этотъ ситецъ и сарпинка и умъвший только торговать имъ, --- самъ, очевидно, былъ удивленъ этимъ блестящемъ опытомъ и самъ завелъ рѣчь о томъ, какая бездна мерзости и неправды, неразлучной съ производствомъ фабричнымъ, избегнута этимъ домашнимъ способомъ производства. Не только о дешевизнѣ и прочности говорилъ онъ, а о томъ, ---и это гораздо больше, чћмъ о дешевизнѣ, ---какъ все это хорошо, справедливо вышло; вышелъ дешевый товаръ и не оказалось ни твни фабричнаго распутства и грвха!» (Еще бы купцу не говорить съ умиленіемъ о домашней промышленности: видь она-то именно и отдаеть производителей во власть скупщиковъ!).

«Не человъкъ ушелъ къ станку изъ своего дома, а станокъ пришелъ къ нему въ домъ». (Знаемъ мы, какъ станки «приходятъ въ домъ» къ мелкимъ производителямъ!).

«А развѣ въ нашей крестьянской семьѣ есть хоть малѣйшій признакъ

нежеланія осложнить домашній трудъ присоединеніемъ къ нему новыхъ родовъ труда! Ничего, кромѣ радости имѣть заработокъ, не принесетъ этому дому никакой станокъ и никакая мапшина, добромъ (!) вошедшая въ крестьянскій домъ. Крестьянская семья любить работу и даже самыя трудныя, тяжкія дѣла умѣетъ облегчать пѣсней».

Дѣло не въ пѣсняхъ, а въ томъ, что нѣмецъ-колонисть и русскій крестьянинъ находятся въ совершенно разлачныхъ положеніяхъ. Первый, въ среднемъ по крайней мѣрѣ, въ пять разъ богаче второго. Тамъ, гдѣ колонисть еще сумѣетъ отстоять свою экономическую самостоятельность, русскій крестьянинъ, навѣрное, попадетъ въ кабалу. Какъ могъ Успенскій забыть эту простую истину?

Торжество капитализма до такой степени неизбъжно въ Россіи, что въ огромномъ большинствъ случаевъ даже планы «новыхъ» людей относительно «всеобщаго благополучія» носятъ въ себъ его печать. Эти планы отличаются тѣмъ, что, закрывая дверь для крупнаго капитала, они оставляютъ ее открытой для мелкой буржуазіи. Такова «обаятельная діалектика» русскаго разночинца.

Но если планы народниковъ кажутся вамъ фантастическими, реакціонными и потому неосуществимыми—скажетъ иной читатель, — то укажите гдѣ нибудь лучшіе; вѣдь не наниматься же намъ, въ самомъ дѣлѣ, въ услуженіе къ русскимъ капиталистамъ? Не утѣшаться же появленіемъ купоновъ?

Поищемъ этого лучшаго въ сочиненіяхъ самихъ беллетристовъ-народниковъ.

## XII.

Передъ нами два произведенія г. Каронина: очеркъ «Молодежъ въ Ямъ» (название деревни) и повъсть «Снизу вверхъ». И въ томъ и въ другомъ главнымъ дъйствующимъ лицомъ является молодой крестьянинъ Миханль Лунинь, не разделяющій многихъ взглядовъ Ивана Ериолаевича относительно того, что можно и чего «нельзя». Это происходить въ значительной степени потому, что дворъ, къ которому принадлежить Михайло, ни въ какомъ случай но можотъ назваться «хорошимъ», зажнточнымъ крестьянскимъ дворомъ. Онъ недалекъ отъ полнаго разоренія, какъ почти всѣ дворы деревни Ямы. Невозможность спокойно продолжать «земледвльческій трудъ» поневолв заставляеть молодое поколвніе деревни задуматься о своемъ положении. Къ этому присоединяется и то, что оно уже не знало крѣпостного права. Оно считало себя «вольнымъ». между тёмъ какъ множество самыхъ вопіющихъ притесненій постоянно напоминали ему о томъ, что его «воля» совсёмъ не настоящая. Михайлъ Лунныу «невольно приходили на умъ самыя неожиданныя сравнения. Воля... и отчехвостили (т. е. высъкли въ волостномъ правленіи)... сво-

-

бодное земленашество... и «штука» (такъ называлъ онъ хлёбъ, приготовленный со всевозможными подмёснии и, по мнёнію Михайлы, не заслуживавшій названія хлёба). Подъ вліяніемъ такихъ размышленій онъ дёлался угрюмымъ».

Плохое питаніе отразилось на организм'я Михайлы самымъ гибельнымъ образомъ. Онъ былъ малокровенъ, слабосиленъ и малъ, такъ что не годился въ военную службу. «Во всей фигурѣ въ исправности были только лицо, холодное, но выразительное, и глаза, сверкающіе, но темные, какъ загадка». Размышленія Михайлы приводили его къ самымъ горькимъ выводамъ. Онъ озлобился и сталъ презирать и «отрицать» прежде всего звоего брата-мужика, старое поколівне деревни. Между нимъ и его отцомъ не разъ происходили такія сцены: отецъ доказывалъ, что иміетъ право учить, т. е. бить его, а сынъ ни за что не хотілъ признать спасительности палки.

«— Ну, скажи на милость, — возражаль онъ, — хороша ли твоя участь? Ладно ли живешь ты? А в'ёдь, кажись, дубья-то получиль въ полномъ размёрё.

--- Что же, крестьянинъ я настоящій. Слава Богу!--честный крестьянинъ!--говорилъ отецъ.

- Какой ты крестьянинъ! Всю жизнь шатаешься по чужимъ сторонамъ, бросая домъ, пашню, ни лошади путной, ни коля. Въ томъ только ты и крестьянинъ, что боками здоровъ отдуваться. Пойдешь на заработки, – ногу тебъ тамъ переломятъ, а придешь домой, – тебя высъкутъ.

- Не говори такъ Мишка, --- съ страствой тоской огрызался отецъ.

- Развѣ неправда?-Барщина кончилась, а тебя все лупятъ.

— Мяшка, оставь!

Но Михайло злобствовалъ до конца.

— Да есть ли въ тебв хоть единое живое мъсто? Неужели ты меня думаешь учить также маяться?—Не хочу!

- Живи, какъ знаешь, Богъ съ тобой!-стоналъ отецъ.

Тогда Михайлѣ дѣлалось жалко отца, такъ жалко, что и сказать иельзя».

Михайло не хотёлъ жить такъ, какъ жили его «прародители», но онъ еще не зналъ, какъ же нужно по-настоящему, и его страшно мучило это незнаніе. «Ничего не придумаешь! Какъ жить?—говорилъ овъ однажды своей невёстё Пашѣ.

— Какъ люди, Миша, — робко заметила девушка.

— Какіе люди?--Это наши старые-то?—Да неужели это настоящая жизнь? Побон принимать, срамъ... солому жрать! Человѣкомъ хочется жить... А какъ? Не знаешь ли, Паша, ты?—Скажи, какъ жить?—спросилъ оживленно Михайло.

- 64 --

— Не знаю, Мипа, голова-то моя худая. Я могу только идти куда хочешь, хоть на край свёта съ тобой...

- Какъ же намъ быть, чтобы честно, безъ сраму, не какъ скотина какая, а по-человвчьему...-Миханло говорилъ спутанно, «но въ глазахъ его сверкали слезы».

Когда крестьянинъ попадаетъ въ такое положеніе, въ какомъ былъ Михайло, то передъ нимъ оказываются только два выхода: или оставить деревню и искать счастья на сторонѣ, стараясь найти новое занятіе и съ помощью его устроить «по-человѣчьему» свою новую жизнь, или примкнуть къ деревенскому «третьему сословію», сдѣлаться кулакомъ, который могъ бы ѣсть что-набудь получше «штуки» и не опасаться розогъ, заготовленныхъ въ волостномъ правленіи. Наши народники не разъ подмѣчали и указывали, что кулаками дѣлаются въ деревнѣ, по большей части, очень талантливые и выдающіеся люди <sup>1</sup>).

У Гл. Успенскаго н г. Златовратскаго есть примяры того, какъ пода народа берутся за кулаческую наживу между прочимъ и за тю́мъ, чтобы оградить отъ поруганія свое человическое достоинство. Но для этого нужны: во-первыхъ, кое-какія средства и благопріятный случай, а во-вторыхъ, особый складъ характера. Въ числи деревенскихъ друзей Михайлы мы вогричаемъ никоего Ивана Шарова, который имиетъ, повидимому, вси данныя, чтобы сдилаться достойнымъ представителемъ деревенской буржуазіи. У него есть живость, изобритательность и замичательный «нюхъ». Онъ кидается за грошемъ во вси стороны, такъ что «жизнь его походитъ на мельканіе». Но Михайло, хотя и питалъ удивовніе къ талантамъ Ивана, но самъ «ришительно неспособенъ былъ вертиться такимъ кубаремъ»... Всю жизнь крутиться, ускольвать, ловить случай—это было не по его характеру».

— Не понимаю, какъ это ты все вертишься?—спрашивалъ онъ не разъ Шарова.

--- Безъ этого нельзя, пропадешь, --- возражалъ послѣдній. --- Надо ловить случай, безъ дѣла сидѣть----смерть...

- Да развѣ ты работаешь? По-моему, ты только бѣгаешь зря.

Бельтовь. Т. І. Изд. З.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> "Извѣстной долей кулачества обладаеть каждый крестьянинъ, —говорить г. Энгельгардть, —за исключеніемъ недоумковъ, да особенно добродушныхъ людей, вообще карасей. Каждый мужикъ въ извѣстномъ смыслѣ кулакъ, щука, которая на то и въ морѣ, чтобы карась не дремалъ... Я не разъ указывалъ, что у крестьянъ страшно развить эгонзмъ, индивидуализмъ, стремленіе къ эксплоатаціи. Зависть, недовѣріе другъ къ другу, подкапываніе одного подъ другого, униженіе слабаго передъ сильнымъ, высокомѣріе сильнаго, поклоненіе богатству—все это сильно развито въ крестьянской средѣ. Кулаческіе идеалы царятъ въ ней. Каждый гордится быть щукой и стремится пожрать карася». («Письма изъ деревин», стр. 491).

--- Можетъ и зря, а иной разъ и подвернется счастье, а ужъ туть... На боку лежа, ничего не добудешь. За счастьемъ-то надо побѣгать.

Михайло былъ рожденъ не купцомъ, а работникомъ. Если онъ иногда отзывался о своемъ деревенскомъ хозяйствѣ въ такихъ выраженіяхъ, которыя легко могли бы привести въ отчаяние хорошаго народника, то это происходнао вслёдствіе одной только причины: хозяйство это не давало ему возможности жить по-человёчески. Явись такая возможность, --- и Михайло вполнѣ помирился бы со своей крестьянской участью. «Въ другое время, болёе правильное, --- говорить г. Каронинъ, --- изъ Михайлы вышелъ бы довольный собой и своимъ хозяйствомъ крестьянинъ, для котораго достаточно хлѣба и навозу, хорошаго мерина и толстобревной избы, пары свиней и съ десятокъ барановъ, чтобы онъ считалъ себя счастливымъ». Онъ сделалоя бы, словомъ, настоящимъ Иваномъ Ериолаевичемъ и сталъ бы восхищать гг. народниковъ «стройностью» своего міросозерцанія. Но у него ивть ни хлеба, ни навозу, ни хорошей избы, ни свиней, ни барановъ, — и потому его міросозерцаніе лишено всякой «стройности». Онъ злобствуеть, презираеть своихъ «предковъ», мучится надъ вопросомъ о томъ, какъ жить «по-человѣчьему», и наконецъ, послѣ различныхъ влоключеній, послі столкновеній со отаршиной и кулакомъ Трешниковымъ, онъ требуеть у отца паспорть и покидаеть деревню. На этомъ оканчивается очеркъ «Молодежь въ Ямѣ».

Повѣсть «Снязу вверхъ» рисуеть намъ его дальнѣйшія похожденія. Придя въ городъ, Михайло прежде всего угоднать въ острогъ за какую-то мошенническую штуку, на которую подвинула его роковая нужда въ деньгахъ. Къ счастью для него, недолго длившееся тюремное заключеніе не успѣло отучить его отъ труда и убить въ немъ проснувшуюся работу мысли. По выходѣ на волю онъ попадаетъ на кирпичные заводы, гдѣ жизнь его представляетъ непрерывную смѣну тяжелаго труда и нравственныхъ униженій. Онъ не выносить этой жизни. Толкаемый своимъ стремленіемъ «жить честно, по-человѣчьему», онъ оставляетъ кирпичный заводъ и рѣшается искать новаго заработка. Ему не нужно большой платы, но нужно, чтобы хозяева не помыкали имъ, какъ пѣшкой, и уважали его достоинство. Онъ не хочетъ быть «рабомъ», онъ хочеть ототоять свою свободу во что бы то ни стало. Нелегко рѣшить такую задачу рабочему, но Михайль помогь счастливый случай.

Работая на кирпичномъ заводѣ, онъ много слышалъ о нѣкоемъ Оомичѣ, простомъ слесарѣ, о которомъ всѣ рабочіе отзывались съ величайшимъ уваженіемъ. Разъ Оомичъ пришелъ даже на заводъ, причемъ поразилъ Михайлу своей благообразной внѣшностью и европейскимъ костюмомъ. Къ нему-то и направился теперь юноша, «одаренный какой-то необычайной жаждой борьбы съ чѣмъ-то, гонимый какой-то силой, нигдѣ не дававшей ему покоя».

Но войдя въ квартиру Оомича, Михайло подумалъ, что по ошибкѣ попатъ къ какимъ-то господамъ. «Свётъ ярко гор ввшей лампы его ослѣинтъ, а четверо сидѣвшихъ за чаемъ, однимъ своимъ видомъ, такъ поразили его, что онъ сталъ, какъ вкопанный, у порога... Самоваръ, столъ, мебель, комната, все это было такъ чисто и пріятно, что совсѣмъ довершило его изумленіе». Но обитателемъ квартиры оказался не кто иной, какъ Оомичъ.

- Воть тебе разъ, а слесарь, ---съ быстротой молніи подумалъ Михайло. Съ величайшимъ смущеніемъ объясниять онъ Өомичу цёль своего прихода и заявилъ, что ни за что не вернется на кирпичный заводъ, потому что тамошняя обстановка отупляетъ его.

- Въ башкъ цвама день ничего, ---какъ пояснияъ онъ на своемъ грубомъ языкъ.

У Оомича было много работы на дому, и онъ взялъ Михайлу къ себъ въ ученики. Тогда началась новая жизнь для этого послёдняго. Онъ видель, что Оомичь сумень разрешить вопрось о томь, какъ жить по-человически. Поэтому онъ чувствоваль родь благоговина къ своему хозяниу. къ его женѣ и ко воѣмъ ихъ друзьямъ. Они подавляли его своимъ умственнымъ превосходствомъ. «Сравнивая себя съ ними, онъ привыкъ считать себя круглымъ дуракомъ. Но однажды, ночью, оставшись одинъ въ мастерской, онъ вдругъ сообразилъ, что онъ, въдь, также можетъ учиться, что вёдь Оомичь, откуда же онь взяль? Пораженный этой мыслью, онь оть радости подскочнать съ постели, не зная еще самъ - зачтить это слелань». Схвативь валявшееся въ мастерской руководство къ слесарному и другныть ремесламъ, онъ сталъ припоминать полузабытую имъ грамоту, которой его обучали когда-то въ деревенской школь. Сперва дело пошло очень плохо... Успёхи его ученыя замедлились тёмъ, что его застёнчивость минала ему обратиться за помощью къ новымъ друзьямъ. Но во всякомъ случав начало было положено. «Съ этой менуты онъ каждый вечеръ упражнялся».

Но кто же этоть Оомичь, этоть слесарь, который кажется какимъ-то высшимъ существомъ простому деревенскому парню? Это тоже «сынъ народа», но сынъ, воспитанный при особыхъ условіяхъ. Онъ происходилъ нзъ бъдныхъ городскихъ мѣщанъ и въ дѣтотвѣ отбылъ неизбѣжную каторгу ремесленнаго обученія. Впрочемъ, у него былъ сравнительно добрый мастеръ: онъ билъ его «не клещами», а «только» кулакомъ. Жажда знанія пробудилась въ немъ довольно рано, а придя въ возрасть, онъ «каждую свободную минуту употреблялъ на то, чтобы поучиться. Отъ постояннаго урѣзыванья отдыха онъ ослабѣлъ, здоровье его пропадало, умобка исчезла съ его добродушнаго лица». Но скоро сама судьба пришла къ нему на помощь. Съ нимъ случилось одно неожиданное обстоятельство, которое онъ самъ считалъ для себя больщимъ «счастьемъ». Его посадили въ острогъ за стачку. Тамъ было плохо во всѣхъ отношеніяхъ,

кром'в одного: у него было много свободнаго времени. «Что же мнв, въ самомъ дёлё, -- разсказывалъ онъ впослёдствіи, --- квартира готовая; воть я и давай читать, радъ былъ! Потому что такой свободы у меня не было и не будеть, какъ въ острогѣ, и много я туть сдѣлалъ хорошаго!» Въ острогѣ онъ «кончилъ ариометику, гоометрію, прочиталъ множество книгь, выучился понимать толкъ въ литературѣ, съ какамъ-то инстинктомъ дикаря чуя, что хорошо. Прошель онъ и грамматику, хотель даже попробовать нёмецкій языкъ» и т. д., а затёмъ его отправили въ ссылку. Въ томъ дрянномъ городишкѣ, куда онъ попалъ, жила одна ссыльная, больная женщина изъ интеллигентной среды, Надежда Николаевиа. Она-то и взяла на себя роль профессора всёх наукъ въ этомъ своеобразномъ университеть. Съ нею Оомичъ прошелъ «географію и принялся за алгебру и физику». Когда, впослядствія, Оомичъ вернулся въ свой родной городъ, то быль уже порядочно образованнымь человъкомь. Какъ трезвый, трудолюбивый, хорошо знающій свое ремесло слесарь, онъ вмёлъ сравнительно хорошій заработовъ на какомъ-то механическомъ заводѣ. Такимъ образомъ, онъ вмёлъ возможность создать себе ту европейскую обстановку, которая такъ поразила Михайлу. Упорно труднсь целый день, онъ по вечерамъ читалъ книги и газеты и вообще жилъ сознательной жизнью. Этому немало способствовала его жена, та самая Надежда Николаевна, которая когда-то обучала его въ ссылкъ, «на краю свъта».

Такова, въ немногихъ словахъ, исторія этого слесаря. Она позволяеть подмѣтить одну, не лишенную интереса, особенность городского, неземледѣльческаго труда. Трудъ этотъ не можетъ поглащать есей мысли, всего нравственнаго существа человѣка. Напротивъ, по справедливому замѣчанію Маркса, жизнь рабочаго начинается только тогда, когда оканчивается его работа. Такимъ образомъ, онъ можетъ имѣть другіе интересы, лежащіе внѣ сферы его труда. При благопріятныхъ обстоятельствахъ, которыя, какъ мы видѣли, вотрѣчаются и въ русскихъ городахъ, его не занятая трудомъ мысль пробуждается и требуетъ пищи. Рабочій набрасывается на науку, проходитъ «грамматику, ариеметику, физику, геометрію», читаетъ «хорошія книги». Ниже мы увидимъ, что у него необходимо должны пробуждаться в другія духовныя потребности.

Но возвратимся къ Михайлѣ. Какъ ни таился онъ отъ Оомича со своимъ ученіемъ, но въ концѣ концовъ тайна выплыла наружу. Само собой понятно, что Оомичъ вполнѣ одобрилъ его начинанія и даже нашелъ ему хорошаго учителя. По отношенію къ Михайлѣ роль ссыльной барышни суждено было сыграть нѣкоему Колосову, образованному разночинцу, который очень «строго» обращался со своими учениками изъ рабочей среды. Такъ, напримѣръ, онъ совершенно запугалъ рабочаго Воронова, несчастное существо, забитое съ дѣтства и потомъ окончательно сбитое съ толку неумѣлою просвѣтительною дѣятельностью какихъ-

то либеральныхъ или радикальныхъ барчатъ. Оомичъ даже предупреждалъ Михайлу насчетъ строгости Колосова. Но тотъ не смутился. «Если онъ даже битъ меня будетъ, я все-таки буду слушаться его», — энергично заявилъ онъ.

Началось настоящее, «строгое» ученіе. Днемъ Михайло работалъ въ мастерской, а вечеромъ бѣжалъ къ Колосову и слушалъ его урокъ. «Занимался онъ не то что съ энтузіазмомъ, а съ какимъ-то остервенѣніемъ, и уже не учителю приходилось погонять его, а наоборотъ. Иногда ему приходили въ голову разные вопросы: а что если Колосовъ умретъ! или Оомичъ куда-нибудь уйдетъ! Что тогда съ нимъ будетъ?» Но Колосовъ не умеръ. Оомичъ никуда не уйхалъ, и молодому крестьянину удалось, наконецъ, осуществить свою завётную мечту, зажить честной и разумной жизнью. Мѣсто помощника машиниста на одномъ механическомъ заводѣ, которое нашелъ онъ, окончивъ свое профессиональное обучение у Оомича, обезпечило ему сносное существование и нѣкоторый досугъ для умственныхъ занятій. Михайло хоть и пересталъ брать уроки у Колосова, но попрежнему много учился и читалъ. Казалось бы, онъ могъ теперь считать себя счастлявымъ, но неожиданно у него явились новыя нравственныя мукн.

Однажды, отправившись въ библіотеку перемёнить книги, онъ столкнулся тамъ со своей, почти забытой имъ невёстой, Пашей. Не получая никакихъ навёстій отъ Михайлы. Паша на свой страхъ отправилась въ городъ и поступила въ кухарки. Она не могла достаточно надивиться тёмъ перемёнамъ, которыя нашла въ своемъ Мишѣ. «Господи, да кто же вы теперь будете?»—съ изумленіемъ воскликнула деревенская дёвушка. Его комната, его костюмъ заставляли ее думать, что Михайло сдёлался важнымъ бариномъ. «Это все ваши пальты?—спрашивала она.

- Одежда?-моя.

- Чай, дорого!»

Лампа съ абажуромъ также повергла ее въ немалое удивленіе, но всего болѣе поразило Пашу обиліе книгъ и газетъ въ комнатѣ Михайлы. «Ухъ, сколько вѣдомостей у васъ... Читаете?»—«Читаю». Паша съ испугомъ смотрѣла на груду печатной бумаги. «А эти книги?»—«Почти всѣ мои». Бѣдной дѣвушкѣ всѣ эти «пальты», лампы, книги и газеты казались странною, невиданною роскошью въ комнатѣ крестьянина.

Оомичъ и его друзья полагали, что Паша не пара Михайль, и потому совътовали ему не жениться на ней, но Михайло не послушался. При всей разниць въ развити, у нихъ было кое-что общее, замъчаетъ авторъ, нименно деревенския воспоминания. Паша подробно разсказывала Михайль обо всъхъ мелочахъ деревенской жизни: объ отць, о родныхъ и знакомыхъ. Михайло внималъ ей съ интересомъ, «ему не скучно было слушать эти, повидимому, ничтожные пустяки». Его часто смъщили траги-комическія приключенія деревенскихъ обывателей, но въ то же эремя «ему было невесело. Повидимому, эти разговоры доставляли ему наслажденіе и вмёстё муку». Михайло сталъ скучать, у него начали являться приступы какой-то странной, безпричинной тоски. «Это была не та тоска, которая приходить къ человёку, когда ему ёсть нечего, когда его бьють и оскорбляють, когда ему, словомъ, холодно, больно и отрашно за свою жизнь. Нётъ, онъ нажилъ другую тоску—безпричинную, но всепроникающую, вёчную!»

Подъ вліяніемъ этой тоски Михайло чуть было не запилъ. Однажды, въ воскресенье, отправившись съ Оомичемъ гулять за городъ, онъ сталъ тащить въ кабакъ овоего спокойнаго и солиднаго друга.

- Войдемъ!-сказалъ онъ, отрашно блёдный.

Өомичъ не понялъ.-Куда?-спросилъ онъ.

- Въ кабакъ!--рёзко выговорилъ Михайло.

— Зачвиъ?

— Пить!

Оомичь счель это за шутку.-Что еще придумаешы!

- Не слушаеть, ну, такъ я одань пойду, я хочу пить.

Сказавъ это, Михайло Григорьевичъ ступилъ на первую ступеньку грязнаго крыльца.

Но въ кабакъ онъ не вошелъ. «Его лицо облидось кровью, онъ медленно спустилъ ногу со ступеньки, потомъ рванулся впередъ къ Оомичу, пошелъ съ нимъ рядомъ».

Такіе жгучіе припадки тоски повторялись часто. Его влекло напиться, но, подходя къ кабаку, онъ колебался, медлилъ, боролся, пока страшнымъ усиліемъ воли не одолёвалъ рокового желанія. Иногда случалось, что онъ уже войдетъ въ кабакъ, велитъ уже себё подать стаканъ водки, но вдругъ скажетъ первому кабацкому завсегдатаю: пей! А самъ выбёжитъ за дверь. Иногда эта непосильная борьба повторялась нёсколько разъ въ роковой день и домой онъ, приходилъ измученный, еле живой... Недугъ возобновлялся черезъ мёсяцъ, черезъ два».

Что же это за странность? Въ народнической литературё намъ накогда до сихъ поръ не приходилось читать, что «люди народа» могуть страдать такой тоскою. Это какой-то байронизмъ, совсёмъ неумеотный въ рабочемъ человёкё. Иванъ Ермолаевичъ, навёрно, никогда не зналъ такой тоски! Чего же хотёлъ Михайло? Постараемся винкнуть въ его новое душевное настроеніе—оно прекрасно описано г. Каронинымъ.

«Все свое онъ сталъ считать чёмъ-то недорогимъ, неважнымъ или вовсе ненужнымъ. Даже его умственное развитіе, добытое имъ съ такими усиліями, стало казаться ему сомнительнымъ. Онъ спрашивалъ себя—да кому какая отъ этого польза и что же дальше? Онъ носитъ хорошую одежду, онъ ве сидитъ на мякинё и не ёстъ отрубей; онъ мыслить.. читаеть книги, журналы, газеты. Онъ знаетъ, что земля стоитъ не на трехъ китахъ и киты не на слонѣ, а слонъ вовсе не на черепахѣ, знаетъ, кромѣ этого, въ милліонъ разъ больше. Но зачѣмъ все это? Онъ читаетъ ежедневно, что въ Уржумѣ—худо, что въ Белебеѣ—очень худо, а въ казанской губерніи татары пришли къ окончательному капуту; онъ читаетъ все это, и въ милліонъ разъ больше этого, потому что каждый день ѣздитъ по Россіи, облетая въ то же время весь земной шаръ... Но какая же польза отъ всего этого? Онъ читаетъ, мыслитъ, знаетъ... но что же дальше? Скучно! скучно!»

Дело немного разъясняется. Михайле скучно потому, что его умственное развитие не облегчаетъ положения его брата-крестьянина и вообще всѣхъ тёхъ, кому «худо, очень худо». Хотя мысль его и облетаетъ весь земной шаръ, но она все-таки или, върнье, именно въ силу этого и съ тъмъ большимъ вліяніемъ останавливается на безобразныхъ явленіяхъ русской дёйствительности. Иванъ Ермолаевичъ не читаетъ газетъ, и самъ Гл. Успенскій находить, что ему, какъ хорошему крестьянину, ненадобно знать, когда «испанская королева разрѣшидась отъ бремени или какъ проворовался генераль Сиссе съ госпожей Каула» 1). Но очевидно, что въ газетахъ Михайло могъ находить извёстія другого рода, заставлявшія его спросить себя, какая кому польза оть его умственнаго развитія? Быть можеть, облетая мыслью весь земной шарь, онь ведёль, что гдё-то тамъ, далеко на Западѣ, люди борются за лучшее будущее; быть можетъ, ему уже удалось выяснить себе некоторыя черты этого лучшаго будущаго. и онъ тосковалъ, не имѣя возможности принимать участіе въ великой освободительной работь. Дома, въ Россін, онъ видьлъ много нужды, но полное отсутствіе свёта. Вотъ какъ высказывался онъ, наприм'връ, Ооинчу, лежа на травѣ во время той прогулки, когда онъ впервые сталъ искать дороги къ кабаку.

- А вёдь они, Оомичъ, тамъ на диъ!-проговорилъ онъ мрачно.

- Кто они?---Оомичъ удивился, не подозрѣвая, о комъ говоритъ его товарищъ.

- Вов. Я вотъ здёсь, на свободё лежу, а они тамъ на днё, гдё темно и холодно.

Өомичъ не зналъ, что на это сказать.

- У меня въ деревит и теперь живуть отецъ, мать, сестры... А я здъсь!-Михайло говорилъ тихо, какъ бы боясь, что изъ груди его вырвется крикъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замъчательно, что всъ сторонники плановъ о прикръпленіи къ землъ нашей интеллигенціи отрицательно относятся къ чтенію газеть и къ политикъ. "Политика?—восклицаеть г. Энгельгардтъ,—но позвольте васъ спросить, какое чамъ здъсь дъло до того, кто императоръ во Франціи: Тьеръ, Наполеонъ или Бисмаркъ?" ("Письма изъ деревни", стр. 25).

- Посылай имъ побольше.

— Да что деньги!—крикнулъ Михайло.—Развѣ деньгами поможешь? У нихъ томно, а деньги не дадутъ свъта!

Оомичъ чувствовалъ, что надо что-нибудь сказать, но не могъ. Оба нѣкоторое время модчали.

- Знаешь, Оомичъ, ихъ въдь и теперь съкутъ.

- Что же дѣлать, Миша?

Давая такой отвётъ, Оомичъ самъ прекрасно сознавалъ, что говоритъ величайшую глупость, но въ эту минуту онъ не могъ придумать ничего другого.

Передъ Михайлой стоялъ тоть же роковой вопросъ, надъ которымъ столько билась наша интеллигенція: *Что же дълать*? Что дѣлать для того, чтобы внести свѣтъ въ темную народную среду, чтобы избавить трудящійся людъ отъ матеріальной бѣдности в нравственныхъ униженій? Въ лицѣ Михайлы, самъ народъ, «снизу вверхъ», подошелъ къ этому роковому вопросу.

Въ самомъ дѣлѣ, вспомните, что Михайло еще въ юности чувствовалъ какую-то «необычайную жажду борьбы съ чёмъ-то», вдумайтесь въ его лушевное настроеніе,---и вамъ станетъ совершенно ясно, чего ему нужно. «На него иногда нахлынуть силы, и онъ готовъ подпрыгнуть и чувотвуеть, что онь должень идти куда-то, бежать и что-то делать». Ему явиствительно нужно что-то дёлать, ему нужно работать для того самаго народа, къ которому онъ принадлежить по плоти и крови. Не помнимъ уже, какой критакъ въ «Русской Мысли» говорилъ, будто Михайло тоскусть оть того, что ему хочется назадь, въ деревню. Весьма въроятно, даже навёрное, и самъ г. Каронинъ, какъ народникъ, не прочь водворить свое пётище на старомъ мёсть жительства, въ знакомой уже намъ полу-разоренной Ями. Михайло, пожалуй, и согласился бы послёдовать этому совѣту, но мы можемъ увѣрить гг. народниковъ, что овъ пошелъ бы туда не для того, чтобы восхищаться «стройностью крестьянскаго міросозерцанія». Помириться съ деревенской безурядицей онъ не могъ уже и тогда, когда быль темнымъ, почти безграмотнымъ париемъ. Сдедавшись развитымъ человекомъ, онъ хочетъ внести въ народъ свёть и знаніе. Но какой же овіть? Намъ кажется, что Михайло едва ли призналь бы «сепьтомъ» то ученіе, которое, въ лицѣ самаго даровитаго своего представителя, пришло въ безотрадному выводу: «остановить шествія цивилизаціи не можешь, а соваться не долженъ». Мы думаемъ, что онъ отнесся бы къ «цивилизаціи» такъ же, какъ относятся къ ной его западно-европейские собратья. Онъ воспользовался бы ею для борьбы съ нею же. Онъ сталъ бы организовать создаваемыя ею силы для борьбы противъ ся темныхъ стороеъ.

Въ этомъ мораль всей повѣсти Каронина, и какъ обогатилась бы его художественная дѣятельность, если бы онъ созналъ эту мораль!

## XIII.

Выше мы замѣтили, что въ произведеніяхъ нашихъ народниковъ-беллетристовъ нѣтъ им рѣзко очерченныхъ характеровъ, ни тонко подмѣченныхъ душевныхъ движеній. Мы объяснили это тѣмъ, что у беллетристовънародниковъ общественные интересы преобладаютъ надъ интересами чието литературными. Потомъ мы дополнили это объясненіе. Мы сказали, что «стройное» и уравновѣшенное міросозерцаніе Ивановъ Ермолаевачей исключаетъ такія движенія, что они являются лишь на болѣе высокой ступени ихъ умственнаго и нравственнаго развитія, а полнаго своего расцвѣта достигаютъ лишь тогда, когда они начинаютъ жить исторической жизнью, участвовать въ великихъ движеніяхъ человѣчеотва.

Другими словами, мы указали на то, что «сплошной» характеръ земледѣльческаго населенія не даеть большого простора для размаха художественной кисти. Но мы прибавили, что съэтимъ обстоятельствомъ можно было бы помириться, если бы народникамъ-беллетристамъ дѣйствительно удалось указать нашей интеллигенціи, что можетъ она сдѣлать для народа.

Затёмъ оказалось, что народническая точка зрёнія приводить народниковъ къ неразрёшимымъ противорёчіямъ. И мы сочли себя вправё сказать, что художественное достоинство произведеній названныхъ беллетристовъ принесено было въ жертву ошибочному общественному ученію. Теперь намъ остается только спросить себя: какая же точка зрёнія могла бы примирить требованія художественности съ тёмъ интересомъ къ общественнымъ вопросамъ, отъ котораго передовая часть нашихъ беллетристовъ не можетъ и ни въ какомъ случаё не должна отказываться. Мы сдёлаемъ это въ немногихъ словахъ.

Среда, къ которой принадлежнить Михайло Лунинъ, допускаетъ, какъ мы видъли, весьма значительное умственное и нравственное развитіе личности. Вийсть съ темъ, она ставитъ принадлежащаго къ ней человъка въ отрицательное отношение къ окружающей его дъйствительности. Она будитъ въ немъ духъ протеста и жажду борьбы за лучшее будущее, за жизнь по-«человъчьему». Она «снизу вверхъ» подводитъ рабочаго къ темъ ко вопросамъ, къ которымъ сверху внизъ подошла наша интеллигенція. А разъ возникаютъ въ головъ рабочихъ эти великие вопросы, то можно сказать, что въ странъ уже начинается историческое движение, способное вдохновить самаго великаго художника.

«Я єъ давнихъ поръ считаю, — говоритъ Лассаль, — высочайшей задачей исторической, а вибств съ нею и всякой другой трагедіи изображеніе великихъ культурно-историческихъ процессовъ различныхъ временъ и народовъ, въ особенности же своего времени и своего народа. Она должна сдёлать своимъ содержаніемъ, своей душой великія культурныя мысли и борьбу подобныхъ поворотныхъ эпохъ. Въ такой драмѣ рѣчь шла бы уже не объ отдѣльныхъ лицахъ, являющахся лишь носителями и воплощеніемъ этихъ глубочайшихъ, враждебныхъ между собой противоположностей общественнаго духа, но именно о важнѣйшихъ судьбахъ нація,—судьбахъ, сдѣлавшихся вопросомъ жизии для дѣйствующихъ ляцъ драмы, которыя борются за нихъ со всей разрушительной страстью, порождаемой великими историческими цѣлями... Передъ величіемъ подобныхъ всемірно - историческихъ цѣлей и порождаемыхъ ими страстей блѣднѣетъ воякое возможное содержаніе трагедіи индивидуальной судьбы».

То, что Лассаль говорить о трагедія, можно сказать о беллетристикѣ вообще и о нашей беллетристикѣ въ особенности.

Нашимъ народникамъ-беллетристамъ стоило бы только понять смыслъ нашей поворотной эпохи, чтобы придать своимъ произведениямъ высокое общественное и литературное значение.

Но для этого, конечно, нужно умёть покончить со всёми предразсудками народничества. И это, право, давно пора сдёлать. Народничество, какъ литературное направленіе, естественно возникло изъ стремленія нашего образованнаго разночинпа выяснить себё весь складъ народной жизни. Народничество, какъ общественное ученіе, было отвётомъ на вопросъ: что можетъ разночинецъ сдёлать для народа? Но при неразвитости русскихъ общественныхъ отношеній и при плохомъ знакомстве разночинца съ западнымъ рабочимъ движевіемъ, этотъ отвётъ не могъ быть правильнымъ. Дальнейшее знакомство съ нашей народной жизнью съ поразительной ясностью обнаружило всю его несостоятельность. Оно же показываетъ, въ какомъ направленіи нужно искать правильнаго отвёта. Мы знаемъ, что «остановить шествіе цивилизаціи» мы не можемъ. Остается, значить, сдёлать само это «шеотвіе» средствомъ дальнёйшаго развитія.

«Цивилизація» ведеть къ образованію въ крестьянокой средѣ двухъ новыхъ сословій, третьяго и четвертаго, т. е. буржуазія и пролетаріате. Виѣстѣ съ этимъ, въ ней возникаеть та непримиримая противоположность интересовъ, при которой немыслимъ никакой застой. Нашъ образованный разночинецъ долженъ примкнуть къ начинающемуся историческому движенію, стать на точку зрѣнія интересовъ пролетаріата. Этимъ онъ сразу разрѣшитъ всѣ противорѣчія своего двусмысленнаго промежуточнаго положенія между народомъ и высшими классами.

Воть вамъ и выходъ, да еще какой! Иванъ Ермолаевичъ только зѣвалъ, когда Гл. Успенскій пытался просвѣтить его, какъ умѣлъ. Мало того, самъ Успенскій признаетъ, что Иванъ Ермолаевичъ только по добродушію своему не представлялъ его къ начальству. Но рядомъ съ Иваномъ Ермолаевичемъ въ средѣ русскаго народа появляются новые люди, которые жадно стремятся къ свѣту и образованію. Они говорять интеллигентнымъ разночинцамъ: «Если вы даже станете насъ бить, мы все-таки станемъ васъ слушать». Учите же ихъ, организуйте, поддерживайте ихъ въ борьбѣ и знайте, что въ этомъ и ваше, и ихъ спасеніе.

Гл. Успенскій не разъ высказывалъ ту мысль, что какъ только креотьянинъ выходитъ изъ-подъ «власти земли», то онъ тотчасъ же разврящается. Повёсть «Снизу вверхъ» показываетъ, что Гл. Успенскій ошибался, а сказанное выше относительно неясности его понятій объ «условіяхъ земледёльческаго труда» легко объяснитъ намъ, —откуда произошла его ошибка.

Не обративъ должнаго внаманія на способность условій земледѣльческаго и всякаго другого труда къ измѣненію, онъ естественно сталъ считать тотъ нравственный habitus, который создается современными русскими условіями земледѣльческаго труда, какою-то единоспасающею нравственностью. Онъ забылъ о томъ, что кромѣ земледѣльческаго труда въ Россіи есть трудъ промышленный, кромѣ людей, находящихся подъ «властью земли», есть люди, работающіе съ помощью машины. Промышленный трудъ кладетъ такую же замѣтную печать на рабочаго, какъ земледѣльческій трудъ на крестьянина. Имъ обусловливаются весь складъ кизни, всѣ понятія и привычки рабочаго человѣка; но такъ какъ крупная промышленность соотвѣтствуетъ гораздо болѣе высокой степени эковомическаго развитія, то неудивительно, что и нравственность промышленнаго работника-пролетарія шире нравственности крестьянской.

Оплакивая пришествіе къ намъ «цивилизаціи», Гл. Успенскій вполнѣ уподобился тёмъ соціалистамъ-утопистамъ, которые, по замѣчанію Маркса, видѣли въ заѣ только зло и не замѣчали его разрушительной стороны, которая низвергнетъ старые порядки. По неотвратимой логикѣ вещей, создаваемые «цивилизаціей» новые люди будутъ самыми надежными служителями русскаго прогресса <sup>1</sup>).

Эти новые люди совстять не похожи ни на ассирійскихъ, ни на рос-

- 75 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Статья эта была уже написана, когда намъ попалась мартовская книжка "Русской Мысли" за 1888 годъ, и мы прочитали въ ней письмо Успенскаго въ "общество любителей россійской словесности". Въ этомъ письмъ онъ сообщаеть, что по поводу двадцатипятилътія его литературной дѣятельности онъ получилъ письменное выраженіе сочувствія отъ 15-ти рабочихъ. Благодаря названное общество за избраніе его въ члены, Успенскій говоритъ: "Я не могу съ своей стороны ни чѣмъ инымъ привѣтствовать его, какъ только радостнымъ указаніемъ на эти массы новаго *грядущаго* читателя, новаго, свѣжаго "любители словесности".—Но съ какой стороны "грядетъ" этотъ "свѣжій читатель", прицодитъ ли онъ изъ деревни или съ фабрики? И если съ фабрики, то не доказываетъ ли это ошибочности взглядовъ Успенскаго, который не только всѣхъ фабричныхъ рабочихъ, но даже и всю интеллигенцію хотѣлъ бы превратить въ Ивановъ Ермолаевичей? Какъ думалъ Гл. Успенскій, сильно ли сочувствуетъ Иванъ Ермолаевичъ его литературной дѣятельности?

сійскихъ Ивановъ Ермолаевичей. Ни Михайло Лунинъ, ни Оомичъ, ни даже несчастный, изломанный жизнью Вороновъ не станутъ зѣвать при разговорѣ, касающемся общественной жизни. Русская критика должна была бы выяснить все это беллетристамъ. Но бѣда въ томъ, что наши передовые критики сами стояли на народнической точкѣ зрѣнія. Общественныя ученія Запада кажутся имъ или совершенно непримѣнимыми въ Россіи, или примѣнимыми лишь въ урѣзанномъ, искаженномъ, обезцвѣченномъ, такъ сказать, православномъ видѣ. Мы очень цѣнимъ всю чистоту намѣреній нашихъ «передовыхъ» критиковъ. Но когда мы читаемъ ихъ статьи, то намъ нерѣдко вспоминаются слова Грибоѣдова:

> Какъ посмотръть, да посравнить Въкъ нынъшній и въкъ минувшій, Свъжо преданіе, а върится съ трудомъ.

Відь было же время (и какъ недавно было оно!), когда наша критика ни на шагъ не отставада отъ западно-европейской мысли. Відь былъ же у насъ Білинскій, былъ «Современникъ». Тогда наши критики не боялись обвиненія въ западничестві, а теперь они ударились въ самобытность. Теперь попробуйте указать имъ на Маркса, какъ на такое ученіе, когорое поможетъ намъ распутать путаницу русской жизни. Они осмівють васъ, какъ сумасброда и фантазера. Они скажуть, что ученіе Маркса не можетъ привиться на русской почві. Но что же такое марксизмъ, какъ не новая фаза того самаго умственнаго движенія, которому мы обязаны Білинскимъ? Неужели то, что было примінимо къ намъ въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, могло стать непримінимыть въ настоящее время?

Но мы напередъ знаемъ всё возраженія нашихъ народниковъ. Много ли у насъ рабочихъ?—постоянно твердять ови намъ. Много, господа, гораздо больше, чёмъ вы думаете! Въ этомъ случаё можно безъ всякаго преувеличенія сказать словами евангелія: «Жатва велика, а жнецовъ мало». Спросъ гораздо больше предложенія, стремящихся къ свёту рабочихъ гораздо больше, чёмъ образованныхъ разночинцевъ, могущихъ нести имъ свётъ!

Вамъ все кажется, что мы страшно преувеличиваемъ развитіе капитализма въ Россів. Вы думаете, что мы подходимъ къ этому вопросу съ предвзятымъ мнёніемъ. Послушайте человѣка, чуждаго всякихъ «лжеученій», послушайте профессора Менделѣева. «Говорится такъ, — разсуждаетъ знаменитый химикъ, — изъ 100 милліоновъ только 10 живутъ у насъ по городамъ, и эти потребляютъ не Богъ вѣсть что. Остальные 90 милліоновъ довольствуются своими домашними продуктами, и всё ихъ стремленія составляютъ хлѣбъ, изба, топливо, подати — ничего имъ заводскаго и фабричнаго не надо. Тутъ ошибка и заднее число. Было такъ когда-то, еще недавно; но теперь уже не такъ, и скоро всѣмъ станетъ ясно, что

- 76 -

10 1 1 22

такъ и оставаться не можетъ... Россія пришла уже въ состояніе, изъ котораго исходъ въ правильную сторону цивилизаціи только одинъ и есть, а именно въ развитіи фабрично-заводской промышленности» <sup>1</sup>).

Но есян это такъ, то и въ культурномъ отношение ноходъ одниъ; онъ состоитъ въ развити самосознания тъхъ производителей, которые выдвигаются съ появлениемъ фабрично-заводской промышленности.

СТАТЬЯ Ш.

## С. КАРОНИНЪ.

I.

Прошло уже около десяти если не десять лёть <sup>2</sup>) съ тёхъ поръ, какъ произведенія Каронина стали появляться въ лучшихъ нашихъ журналахъ. Его имя хорошо извёстно читающей публикё. Но говорять о немъ мало какъ въ публикё, такъ и въ литературё. Его читають, но рёдко перечитывають.

Это плохой признакъ.

Это показываетъ, что г. Каронинъ по той или другой причинъ не умълъ затронуть за живое своихъ читателей.

Но при этомъ нужно зам'ятить, что въ той сравнительно немногочисленной публикѣ, которан не забываетъ объ его разсказахъ тотчасъ по ихъ прочтеніи, существуютъ самые различные взгляды на его дарованіе. Одни признаютъ въ немъ талантъ, и даже талантъ недюжинный. Другіе утверждаютъ, что у него есть только слабое подобіе таланта, дальнѣйшему развитію котораго мѣшаетъ будто бы ложная, искусственная манера автора. Это уже хорошій признакъ. Онъ наводатъ на мысль о томъ, что г. Каронинъ обладаетъ, по крайней мѣрѣ, нѣкоторою оригинальностью. Люди, лишенные оригинальности, обыкновенно угождаютъ всѣмъ безразлично вли всѣми безразлично осуждаются. Посмотримъ же, не обмавываетъ ли насъ этотъ признакъ, и точно ли г. Каронинъ можетъ назваться оригинальнымъ писателемъ.

Г. Каронинъ принадлежитъ къ народническому лагерю нашей литературы. Въ его очеркахъ и разсказахъ главное мѣсто отводится крестьянской жизня. Онъ смотритъ на эту жизнь съ народнической точки зрѣнія и готовъ, при случаѣ, восторгаться «стройностью» крестьянскаго міросозерданія. Онъ и восторгается ею въ нѣкоторыхъ своихъ произведеніяхъ. Но такія произведенія стоятъ одиноко.

<sup>4</sup>) Письма о заводахъ, "Новь" 1885 г., № 10, стр. 246, № 21, стр. 34—35.

<sup>2</sup>) Писано въ концъ 1889 года.

Въ огроми в йшемъ большинстве случаевъ г. Каронинъ описываетъ изчто совсёмъ противоположное «стройности» названнаго міросозерцанія, а именно, ту путаницу, тотъ хаосъ, которые вносятся въ него новыми условіями деревенской жизни.

«Воздухъ, небо и земля остались въ деревнѣ тѣ же, какими были сотни лѣтъ назадъ, — говоритъ онъ въ своемъ разсказѣ «Деревенскіе нервы».—И такъ же росла на улицѣ трава, по огородамъ полынь, по полямъ хлѣба, какіе только производила деревня, проливая потъ на землю. Время ничего не измѣнило въ природѣ, окружающей съ испоконъ вѣковъ деревню. Все по-старому. Только люди, видимо, уже не тѣ: измѣнились ихъ отношенія другъ къ другу и къ окружающимъ—воздуху, солнцу, землѣ. Не проходило мѣсяца, чтобъ жители не были взволнованы какой-нибудь перемѣной или какимъ-вибудь событіемъ, совершенно идущимъ вразрѣзъ со всѣмъ тѣмъ, что помнили древнѣйшіе старики въ деревнѣ».

«Не бывало этого», «старики не помнять!»—говорнии чуть ин не каждомісячно про такое происшествіе. Да и нельзя помнить «того, чего на самомъ ділѣ никогда не было». Это появленіе въ деревнѣ «того, чего никогда не было», какъ въ зеркалѣ отражается въ очеркахъ и разсказахъ г. Каронина. Они представляютъ собой настоящую лѣтопись историческаго процесса перерожденія русскаго крестьянства. Огромное значеніе этого процесса понятно само собою. Отъ него зависить весь дальньйшій ходъ нашего общественнаго развитія, потому что подъ его вліяніемъ измѣняются всѣ основы нашего общественнаго зданія, все частичное строеніе нашего общественнаго тѣла.

Оригинальность г. Каронина въ томъ и заключается, что онъ, несмотря на всё свои народническіе пристраотія и предразсудки, взялся за изображеніе именно тёхъ сторонъ нашей народной жизни, отъ столкновенія съ которыми разлетятся и уже разлетаются впрахъ всё «идеалы» народниковъ. Онъ долженъ былъ обладать сяльно развитымъ художественнымъ инстинктомъ, долженъ былъ очень внимательно прислушиваться кътребованіямъ художественной правды, для того, чтобы, не смущаясь собственною непослёдовательностью, опровергать въ качествё беллетриста все то, что самъ же онъ, навёрное, горячо защищалъ бы на почвё публицистики Если бы г. Каронинъ менёе заботился о художественной правдё, то онъ давно уже могъ бы пожать, конечно, очень дешевые, но зато очень многочисленные лавры, предаваясь какимъ-нибудь кислосладкимъ изображеніямъ исконныхъ, вёковыхъ добродётелей крестьянъ-общинниковъ. Отъ этого много потеряло бы достоинство его сочиненій, но на нёкоторое время много выиграла бы его литературная репутація.

Читатели-народники обратили бы на него благосклонное вниманіе. О немъ стали бы говорить, его стали бы разбирать въ печати, на него стали бы ссылаться... Извёство, что читатель-народникъ не любить

- 78 ---

«искусства для искусства». На литературу, какъ и на жизнь, онъ смотритъ съ точки зрвнія знаменитыхъ «устоевъ», которые онъ считаетъ несокрушимыми и непреоборимыми. Берясь за книгу, онъ прежде всего требуетъ, чтобы она изобразила ему церемоніальное шествіе «устоевъ». Если онъ не находитъ въ ней искомаго, онъ оставляетъ ее безъ внимаия. Газетныя извъстія, статистическія данныя, доводы экономистовъ и указанія историковъ принимаются имъ къ свъдънію лишь въ той мъръ, въ какой они подтверждаютъ излюбленное ученіе. Нигдъ, за исключеніемъ Гермаміи, не читаютъ Маркса больше, чъмъ въ Россіи. А между тъ́мъ въ Россіи его хуже всего понимаютъ.

Отчего это происходить?

Оттого, что и Маркса мы цённых лишь съ точки зрёнія «устоевъ», а такъ какъ цёнить его съ этой точки зрёнія значитъ ничего въ немъ не видёть, то результатъ понятенъ. Совершенно также относится читатель-народникъ и къ беллетристикё, по крайней мёрё, къ той, которая изображаетъ народную жизнь. Онъ твердо убъяденъ, что такая беллегристика должна дать ему лишній случай поблагодарить исторію за счастливую самобытность русскаго народа.

Сочиненія же, не оправдывающія такого довѣрія, оставляются имъ безъ вниманія. Этимъ въ значительной степени объясняется равнодушіе нашихъ народниковъ къ произведеніямъ г. Каронина. Правда, сочиненія другихъ беллотристовъ-народниковъ также не всегда подходять подъ указанную мѣрку.

Въннхъ также рисуется довольно яркая картина раздоженія «устоевъ». Но все діло въ степени. Не поддежитъ сомнічнію, что никто не заходиль въ этомъ отношеніи такъ далеко, никто не возвращался къ этому предмету такъ настойчиво и такъ часто, какъ г. Каронинъ. А это много значитъ въ глазахъ нашей «интеллигенціи», изъ которой состоитъ главный контингентъ читателей народнической беллетристики.

Мы помнимъ, какъ вознегодовали на Гл. Успенскаго народники во второй половинѣ семидесятыхъ годовъ, когда его очерки деревенской жизни пошли было слишкомъ вразрѣзъ съ общимъ народническимъ настроевіемъ. Литературная репутація Гл. И. Успенскаго къ тому времени совершенно установилась, игнорировать его огромный талантъ не было никакой возможности. Но мы все-таки увѣрены, что если бы не поправила дѣда знаменитая «власть земли», то произведенія Гл. И. Успенскаго читались бы теперь далеко не съ тѣмъ интересомъ, съ какимъ они читаются. При томъ же Успенскій, подобно большинству своихъ товарищей по перу и по направленію, настолько же публицисть, насколько и беллетристь. Онъ не только изображаетъ, сонъ и разсуждаетъ по поводу изображаемаго, в своими публицистическими разсужденіями онъ заглаживаетъ впечатлѣвіе, производимое его беллетристаческими изображеніями. Каронинъ не имѣетъ этой привычки. Онъ предоставляетъ разсуждать самимъ читателямъ. Въ его сочиненіяхъ публицисть не спѣшитъ на помощь беллетристу и поучительной надписью не возбуждаетъ вниманія зрителей къ картинъ, содержаніе которой оставляетъ ихъ безучастными.

Каронина могъ бы выручить только огромный таланть.

Огромный таланть заставляеть внимать себя даже и въ тахъ случаяхъ, когда идетъ наперекоръ всёмъ установившимся привычкамъ и всёмъ самымъ дорогимъ взглядамъ публики. Но такого таланта у г. Каронина нътъ. Объемъ его дарованія невеликъ. Его навёрное не хватило бы на большое, законченное произведение. Дальше повѣсти г. Каронинъ не пойдетъ, даже съ повъстью онъ не всегда справляется, въ особенности, когда даетъ въ ней ходъ своимъ народническимъ пристрастіямъ, какъ онъ сделалъ въ повести «Мой міръ». Его область-небольшіе очерки и разсказы, и притонъ очерки и разсказы изъ народнаго быта. Произведенія, не затрагивающія этого быта, -- каковы, напримеръ: «Бебе», «Грязевъ», «Бабочкинъ»---иедурны, а некоторыя даже положительно хороши, но и только. Въ нихъ изть ничего оригинальнаго. Наобороть, большинство его разсказовъ изъ народной жизни отличается, какъ мы уже сказали, именно оригинальностью. Вообще въ этой области у г. Каронина есть все, что нужно для того, чтобы завять весьма почетное место въ современной русской беллетристикѣ. Серьезная критика всегда отдасть должное г. Каронину: у него есть умъ, набаюдательность, здоровый, увѣсистый юморъ, теплое, сердечное отношение къ изображаемой средь и замъчательное умъне хорошо обрисовать ся наиболье выдающіяся стороны. Правда, намъ приходилось вногда слышать обвиненія г. Каронина въ томъ, что сдёланныя имъ изображенія будто бы совсёмъ не вёрны дёйствительности. Въ особенности много нападали на г. Каронина за его повъсть «Снизу вверхъ».

Многіе читатели до сихъ поръ пресерьезно убѣждены, что такіе рабочіе, какъ Оомечъ или Михайло Лунинъ (действующія лица названной повъств) представляютъ собою не болье, какъ продуктъ необузданной и тенденціозной фантазіи автора. Существованіе подобныхъ рабочихъ въ современной нашей действительной жизни кажется такимъ читателямъ совершенно невозможнымъ. Прислушиваясь къ ихъ нападкамъ, человикъ, незнакомый съ бытомъ нашихъ заводскихъ рабочихъ крупныхъ городскихъ центровъ, могъ бы, пожалуй, подумать, что въ лице г. Каронина народническая беллетристика входитъ въ новый, такъ сказать, романтическій церіодъ своего развитія и что названный авторъ съ такою же безцеремовностью превращаеть русскихъ рабочихъ въ парижскихъ ouvriers, съ какою Марлинскій превращаль когда-то нашихъ офицеровъ въ героевъ мелодрамы. Но если вы спросите, на чемъ же собственно основываются эти обвиненія, то не получите и тени удовлетворительнаго

\_\_\_\_\_

отвѣта. Тогда, навѣрное, окажется, что обвинители совсѣмъ не знають среды, о которой идетъ рѣчь въ повѣсти «Снизу вверхъ», и уже по одному этому не могутъ быть компетентными критиками этой повѣсти. «Не бывало этого!» «старики не помнятъ»—вотъ къ чему, въ сущности, сводятся всѣ доводы обвинителей. Эти добрые люди и не подозрѣваютъ, что авторитетные въ ихъ глазахъ «старики» вообще очень многаго «не помнятъ», такъ какъ закрывавная ихъ глаза повязка предвзятыхъ мнѣній мѣшала имъ видѣть окружающую ихъ дѣйствительность.

Просимъ замѣтить, что мы вовсе не намѣрены выдавать очерки и разсказы г. Каронина за образцовыя художественныя произведенія. До этого имъ далеко, какъ, впрочемъ, далеко произведеніямъ всѣхъ нашихъ беллетристовъ-народниковъ. Во всѣхъ произведеніяхъ этого направленія эстетическая критика можегъ указать множество недостатковъ.

Всѣ они немножко угловаты, немножко неприбраны, немножко растрепаны, немножко непричесаны. Этихъ общихъ недостатковъ совсѣмъ не чужды и разсказы г. Каронина.

Укажемъ хоть на языкъ.

По словамъ нашего автора, одинъ изъ героевъ (именно бомичъ) «загабалъ» иногда въ разговорѣ такую «корягу», что послѣ и самому стыдно становилось. Совершенно такія же «коряги» случается загибать и г. Каронину, и если самъ онъ мало смущается этакими оказіями, то онѣ, тѣмъ не менѣе, вполнѣ способны привести въ конфузію иную пріятную во всѣхъ отношеніяхъ читательницу. На этотъ счетъ нечего грѣха таить: языкъ у г. Каронина самый разночинскій. И со всѣмъ тѣмъ, посмотрите, какъ много мѣстами выразительности въ этомъ грубоватомъ разночинскомъ языкѣ, въ которомъ образность соединиется съ совершенно непринужденнымъ лаконизмомъ. Временами одно выраженіе, одинъ глаголъ, напримѣръ, «поползла жизнь», или: «тогда онъ даже очень удачно колотился» замѣняетъ цѣлую характеристику. Неужели это не достоинство? И неужели въ виду такого достоинства нельзя забыть о «корягахъ»?

Наконецъ, повторяемъ, главное достоинство очерковъ и разсказовъ г. Каронина заключается въ томъ, что въ нихъ отразился важнѣйшій изъ нашихъ современныхъ общественныхъ процессовъ: разложение старыхъ деревенскихъ порядковъ, исчезновение крестьянской непосредственности, выходъ народа изъ дѣтскаго періода его развитія, появление у него новыхъ чувствъ, новыхъ взглядовъ на вещи и новыхъ умственныхъ потребностей. Дюжинный поставщикъ беллетристическихъ издѣлій викогда не напалъ бы на столь глубокую и благодарную тему.

II.

Если читатель желаетъ поближе ознакомиться съ указаннымъ процессомъ, то мы приглашаемъ его припомнить, витстъ съ нами, содержание

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

вѣкоторыхъ изъ произведеній г. Каронина. Такъ какъ время появленія ихъ въ печати не имѣетъ для насъ никакого значенія, то мы можемъ не стѣсняться хронологіей.

Начнемъ съ разсказа «Послёдній приходъ Демы».

Деревенскій сходъ. Вой присутствующіе на немъ обыватели села Парашкина находятся въ страшяюмъ волненіи. Они спорять, кричать, ругаются.

Вслупиваясь въ ихъ сбивчивыя, безсвязныя ръчи, нельзя даже и представить себъ, что взгляды этихъ людей могли когда-то поражать господъ народниковъ своей «стройностью».

Впрочемъ, дѣло объясняется очень просто. Парашкинцы растерялись. Въ ихъ деревит все чаще и чаще начинаютъ происходить странныя вещи. Нежданно-негаданно то одинъ, то другой общинникъ, являясь на сходку, рѣшительно заявляетъ, что не хочетъ больше заниматься земледѣліемъ и проситъ снять съ вего «души».

Его стыдять, бранять, ув'ящевають, но онъ упрямо стоить на своемь, и парашкинцамъ, въ конць концовъ, приходится одаться. Уже много было подобныхъ случаевъ въ деревий Парашкинъ. «Петръ Безпаловъ-разъ? Потаповъ – два? Климъ Дальній – три? – высчитывають парашкинцы. – Кто еще? А Карюшка-то Савинъ-четыре? Семенъ Бѣдый... это который? пять! Семенъ Черный-тесть... ихъ не перечесть... Ахъ, вы, годоштанники... Кочевые народы!» Какъ тутъ не волноваться парашкинцамъ? Вопросъ о кочевыхъ народахъ принимаетъ въ ихъ глазахъ видъ совершенно неразръшимой финансовой задачи. «Я хозяйство брошу, другой бросить, третій,-гремять деревенскіе ораторы, -быжимъ всв, вщи нась, свищи, кто-жъ останетоя-то?.. Кто будеть платить, ежели иы вот въ бѣга? а? кто?» Въ тотъ день, о которомъ идетъ рѣчь въ разсказѣ, этимъ роковымъ вопросомъ старались привести въ разсудокъ крестьянина Дему, рѣшившаго перейти въ «кочевое» состояніе. Какъ ни смиренъ былъ Дена, но и онъ остался непоколебимъ, подобно своимъ предшестренникамъ. Паранкинцамъ волей-неволей пришлось еще разъ уступить и помириться съ мыслью о томъ, что въ его лицё общена теряетъ еще одного члена.

Съ тяжелымъ сердцемъ разошлись они по домамъ.

«Бывали ли прежде подобные случан? Слыхано ли было когда-инбуль, чтобы парашкинцы только и думали, какъ бы наплевать другъ на друга и разбъжаться въ разныя стороны?»—спрашиваетъ авторъ. Не бывало этого, и парашкинцы объ этомъ не слыхали, — отвёчаетъ онъ.

«Прежде ихъ гнали съ насиженнаго мёста, а они возвращались назадъ; ихъ столенутъ, а глядишь — они опять лёзутъ въ то мёсто, откуда ихъ вытурили!»

«Прошло это время. Нынче парашкинецъ бъжитъ, не думая возвра-

щаться: онъ радъ, что выбрался по-добру, по-здорову. Онъ часто уходить за тёмъ, чтобы только уйти, провалиться. Ему тошно оставаться дома, въ деревнё; ему нуженъ какой-нибудь выходъ, хоть въ родё проруби, какую дёлають зимой для ловли задыхающейся рыбы». Въ немногихъ словахъ разсказанная авторомъ исторія Демы прекрасно показываеть, какимъ образомъ возникаетъ, зрёсть и наконецъ отановится испреодоинымъ это стремленіе вемледёльца уйти изъ-подъ «власти земли», на которой сотни лётъ жили его предки, даже не помышляя о томъ, что для людей ихъ званія возможенъ какой - инбудь другой родъ жизни. Было время, когда Дема безотлучно жилъ въ деревив и вообще употреблялъ всё усилія для того, чтобы оставаться «настоящимъ» крестьяниномъ. Но эти усилія были напрасны.

Экономическое положение парашкинцевъ было вообще очень шатко.

При отмѣнѣ крѣпостного права имъ отрѣзали въ надѣлъ «болотца». Такимъ образомъ, въ примѣненіи къ парашкинцамъ, рѣчь могла бы уже ндти не о «власти земли»,—о которой идетъ рѣчь у Г. И. Успенскаго, а развѣ лишь о власти «болотцевъ».

Власть «болотцевъ» не можетъ быть прочной. Вдобавокъ, награжденные болотцами парашкинцы обременены были ни съ чёмъ несообразными податными тягостями.

При такомъ положения дёлъ достаточно было нёсколькихъ неурожайныхъ годовъ, падежа скота, или чего-нибудь подобнаго, чтобы окончательно выбить ихъ изъ равновёсія.

Разумивется, подобнаго рода напасти повидимому, случайныя, но въ сущности вызываемыя хозяйственной несостоятельностью крестьянъ—не заставили себя долго ждать въ Парашкини. Тогда парашкинцы стали покидать деревню. «Бижали и кучками и въ одиночку». Вмисть съ другими обжалъ и Дема. Иногда онъ возвращакся домой, но нужда тотчасъ же снова гнала его вонъ, на заработки. Вообще связь его съ деревней стала, какъ выражается авторъ, двусмысленной. «Первое время, посли ухода изъ деревни, Дема употребилъ на то, чтобы найсться. Онъ былъ прокорливъ, потому что очень отощалъ у себя дома. Ти же деньги, которыя оставалнсь у него отъ расходовъ на прокормленiе, онъ пропивалъ»...

«Дема сперва очерь доволенъ былъ жизнью, которую онъ велъ. Онъ ваюхнулъ свободнѣе. Удивительна, конечно, свобода, состоящая въ возисжности переходить съ мѣста на мѣсто по годовому паспорту, но по крайней мѣрѣ ему не за чѣмъ было ныть съ утра до ночи, какъ это онъ дѣлалъ въ деревнѣ. Пища его тоже улучшилась, т. е. онъ былъ увѣренъ, что и завтра будетъ ѣсть, тогда какъ дома онъ не могъ предсказать этого». Тѣмъ не менѣе, временами на него нападала невыносимая тоска по деревнѣ. У него являлось страстное желаніе побывать тамъ. «Но лишь только Дема показывался въ деревню, его сразу обдавало холодомъ. Черезъ нёкоторое время... онъ видёлъ, что дёлать ему здёсь нечего и оставаться нельзя. Такимъ образомъ, поколотившись дома съ мёсяцъ, онъ уходилъ снова бродяжить. Съ теченіемъ времени его появленія въ деревна дёлались все рёже и рёже. Его уже не влекло сюда съ такой силой, какъ прежде, въ началё его кочевой жизни»...

А потомъ пришло такое время, когда деревня опостылёла Демё.

«Являясь туда, онъ не зналъ — какъ убраться назадъ; по приходъ домой онъ не находилъ себѣ мѣста. На него разомъ навадивадось все, оть чего онъ бѣжалъ; мигомъ онъ погружался въ обстановку, въ которой онъ раньше задыхался. Какъ ни жалки были условія его фабричеой жизни, но, сравнивая ихъ съ теми, среди которыхъ онъ принужденъ быль жить въ деревнѣ, онъ приходилъ къ заключенію, что жить на міру нѣть никакой возможности... Внъ деревни Дему, по крайней мъръ, никто не смѣлъ тронуть, и то мъсто, гдѣ ему было не подъ силу и гдѣ ему не нравилось, онъ могъ оставить; а изъ деревни нельзя было уйти во всябое время... Но важнѣе всего: внѣ деревни его не оскорбляли, деревня же предлагала ему рядъ самыхъ унизительныхъ оскорбленій. Страдало человическое достоинство, проснувшееся отъ сопоставления дкухъ жизней, я деревня для Демы, въ его представленіяхъ, стала м'естомъ мученія. Онъ безсознательно сталъ къ ней питать недоброе чувство. И чувство это росло и крѣпло». Демѣ оставалось только развязаться какъ-нибудь съ надбломъ, чтобы связь его съ деревней порвалась, наконецъ, навсегда. Хотя онъ и продолжаль еще числиться общинникомъ, но крестьяниномъ его можно было бы назвать развѣ только въ смыслѣ сословія. Смѣшно было бы и занкаться о «стройности» его земледёльческихъ «идеаловъ». Такихъ идеаловъ у него уже совсёмъ не имёлось.

«Въ немъ произошло полное разрушеніе старыхъ понятій и желаній, съ которыми онъ жилъ въ деревиѣ».

II, однако, такъ велика сила привычки, что, когда Дема явился въ послѣдній разъ домой, у него зашевелилось сожалѣніе о своемъ старомъ крестьянскомъ житьѣ-бытьѣ. «Разъ ты ушелъ, хозяйство забросилъ и ужъ ты не вернешься», — грустно говорилъ онъ, сидя въ компаніи такихъ же, какъ онъ, «кочевыхъ народовъ», собиравшихся на другой день уходить на заработки.

Такое же чувство испытывали и всё его собесёдники. Но всё они понимали, что судьба ихъ рёшена безповоротно, и потому только сердились на Дему за его безполезныя сожалёнія. «И не надо», — угрюмо возразилъ Потаповъ въ отвётъ на ту мысль Демы, что «ужъ обратно пути тебё нёту».

- Какъ не надо? Домой-то!-удивнася Дема.

--- Такъ и не надо. Будетъ! Меня арканомъ сюда не затащишь, больно ужъ неспособно.

- 84 -

- Ну, все же домишка-то жалко, ежели онъ еще разваливается, - замѣтилъ Петръ Безпаловъ.

- И пущай его разваливается. Сытости въ немъ нѣтъ, потому что онъ гнидой! ---сострилъ Климъ Дальній, но ему никто не сочувствовалъ.

--- Про то-то я и говорю: ушелъ ты и хозяйство прахомъ, --- настаивалъ Дема, въ головѣ котораго, повидимому, безотлучно сидѣла мысль о конечномъ его разорения.

— Кто же этого не знаетъ?— съ неудовольствіемъ заговорилъ Кирюшка Савинъ, возмутившійся тоскливымъ однообразіемъ разговора.—И что ты наладилъ: ушелъ, ушелъ! Словно безъ тебя не знаемъ! Тоска одна.

Неожиданная смерть давно уже, впрочемъ, «лежавшей пластомъ» жены Демы замедлила его уходъ лишь на то короткое время, которое потребовалось для похоронъ. На другой же день послё погребенія, рано утромъ, «кочевые народы» двинулись въ путь.

— Приходи вовидаться-то, — сдержанно выговорила старуха-мать Демы, старавшаяся не выказать своего волненія.

- А можеть и не свидимся, -задумчиво отвёчаль онъ.

За Демой послёдовали другіе. Разложеніе парашкинской общины быстро подвигалось впередъ. Неумолимая сила экономической необходимости гнала врестьянина отъ земли, обращая въ ничто всв его земледбаьческія привязанностя. Воть передь нами веселый крестьянинь Минай Освповъ («Фантастические замыслы Миная»). Это величайший фантазеръ въ мірѣ, своего рода Донъ-Кихотъ земледѣлія. «Оглушить» его, какъ выражается авторъ, т. е. показать ему воочію всю безнадежность его хозяйственнаго положенія, было очень трудно. «Онъ какъ будто въ крови отъ прародителей получилъ привычку глядъть легкомысленно». Хлъба у него нькогда не хватаеть до новой жатвы, такъ какъ полученныя имъ въ надълъ «болотца» отказываются вознаграждать его трудъ. Скота у него нало, изба совсёмъ разваливается. Но парашкинскій Донъ-Кихотъ не унываеть. Онъ тёшится своями «фантастическими замыслами» относительно будущаго. «Прійдеть онъ съ зимняго извоза, раздинется, разуется. ижеть на палати и начинаеть фантазировать. Придумываеть онъ туть разныя измышленія, высчитываеть безчисленные счастливые случаи и сань восхищается своими созданіями... Фангазія его ни передь чёмь не останавливается... Въ концѣ концовъ всегда оказывается, что хлѣба достанеть и подати будуть уплачены». Чудеса, на которыя разсчитываль Минай въ дълъ поправки своего хозяйства, были двоякаго рода. Одни относились къ области явленій природы, вь тесномъ смыслё этого слова, в пріурочивались, главнымъ образомъ, къ хорошему урожаю, которымъ, 10 его соображеніямъ, должны были отплатить за его труды «болотца». Аругія-стояди въ тёсной связи съ его общественными взглядами. Минай

Digitized by Google

- 85 --

\_\_\_\_

мечталь то о «черной банкѣ», которая позволить каждому крестьянину прикупить земли околько его душё угодно, то объ еще болёе отрадномъ событін, о знаменитомъ черномъ передёлё, который онъ называль «придёломъ». Ему, —изволите ли видёть, —сказываль на базарё знакомый мужикъ Захаръ, что «придёлъ скоро будетъ, ужъ это, говоритъ, вёрно... безпремённо, говоритъ». И Минай не только терпѣливо, но даже какъ-то радостно, съ шутками и прибаутками, несъ выпавшій ему на долю кресть русскаго земледёльца. Онъ любилъ свой домъ, свою общину и готовь былъ до конца постоять за первое котрётившееся мірское «апчественное дёло». Но печальная дёйствительность вое-таки нерёдко брала верхъ надъ его фантазіями. Эго случалось съ нимъ чаще всего подъ пьяную руку. «Слышь, Дунька, —кричалъ онъ, возвращаясь домой изъ кабака. —Слышь, Дунька, а хлёба-то у насъ не будетъ... ни въ единомъ разё, ни единственномъ... не будетъ и не будетъ! Хлёба-то не-е будеть!» Минай принимался плакать, а жена его, Өедосья, старалась поскорёй уложить его спать.

Такое мрачное настроеніе исчезало, правда, вмёстё съ винными парами, но исчезало, какъ видно, не безслёдно. Время отъ времени Минаю приходили мысли, очень плохо вязавшіяся съ его ролью общинника. Его смущалъ кулакъ Епифанъ Ивановъ или, попросту, Епишка. Этотъ паразитъ нёкогда былъ самымъ жалкимъ оборванцемъ и торговалъ на городскомъ базарё гинлой рыбой. Потомъ ему удалось попасть въ Парашкино, гдё онъ открылъ питейное заведеніе и понемногу разжился. Къ тому времени, о которомъ идетъ рёчь въ очеркё г. Каронина, онъ уже совершенно забралъ парашкинцевъ въ овои руки. Его-то примёръ и заставлялъ Миная задумываться.

«Минай часто надолго забываль Епишку, но когда ему приходилось жутко, онь вспоминаль его. Епишка самь люзь кънему, мелькаль передь глазами, расшибаль всё старыя его представленія и направляль мечты его въ другую сторону. Главное, Епишка во всемь успёваль; не потому ли овъ успёваль, что никакого «опчисва» у него нёть?»

На этомъ роковомъ для общинныхъ «идеаловъ» объясненія онъ невольно останавливался все чаще и чаще. «Епишка ни съ чѣмъ не связанъ, Епишка никуда не прикрѣпленъ; Епишка можетъ всюду болтаться.. Были бы только деньги, а въ остальномъ прочемъ ему все трынъ-трава... Мянай неминуемо приходилъ къ выводу, что для полученія удачи необходимы слѣдующія условія: не имѣть ни сродотвенниковъ, ни знакомыхъ, ни «опчисва»—жить самому по себѣ. Быть отъ всего оторваннымъ и болтаться, гдѣ хочешь... Для Миная Епишка былъ фактъ, которымъ онъ поражался до глубины души. Сдѣлавъ свой доморощенный выводъ изъ факта, онъ принимался размышлять дальше». «Иногда ему пряходило на мысль бѣгствомъ разорвать связывавшія его «апчественныя» путы. «Опчисво» казалось ему врагомъ, отъ котораго надо удрать какъ можно скорѣе. Но н удрать нелегко было бёдному фантазеру. Нелегко—по многимъ причинамъ. Во-первыхъ, Епишки былъ не только свободнымъ отъ обществевной тяготы человёкомъ, но еще и человёкомъ съ деньгами, а именно денегь-то и не было у нашего героя. Кромё того, Минай прекрасно зналъ, что «опчисво» не такъ-то легко отпускаетъ своихъ членовъ на всё четыре стороны. И на какомъ бы мёстё ни садился Минай въ своемъ всображени, передъ нимъ всегда мелькаетъ такая картина:

— Минай Осиповъ, здѣсь?

- Я-Минай Осиповъ.

- Ложись...

Это представление преслёдовало его, какъ тёнь. Куда бы онъ ни залеталъ въ своихъ фантаотическихъ пойздкахъ, но, въ концё концовъ, онъ соглашался, что его найдутъ, привезутъ и разложатъ.

Одного этого обстоятельства, такъ много говорящаго въ пользу несокрушимости «устоевъ», достаточно было, чтобы замедлить полетъ фантазін Миная. Наконецъ, давала себя чувствовать также и сильно укоренившаяся привычка къ обществу. «Минай только на минуту забывалъ его-Когда же онъ долго останавливался на какой-вибудь картинъ одиночной «жисти», его вдругъ охватывала тоска».

«Какъ же это такъ можно? Съ изумленіемъ спрашилъ онъ себя. Стало быть, я волкъ? И окромя, стало быть, берлоги мий ужъ некуда будегъ сунуть носа?!» У него не будетъ тогда ни завалинки, на которой онъ по праздникамъ шутки шутитъ и разговоры разговариваетъ со всёми парашкинцами, ни схода, на которомъ онъ пламенно оретъ и бушуетъ, ничего ни будетъ! «Волкъ и естъ», оканчивалъ свои размышленія Минай. Тоска, понятная только ему одному, охватывала его такъ сильно, что онъ яростно плевалъ на Епишку и ужъ больше не думалъ подражать ему».

Когда люди держатся за данныя общественныя отношенія ляшь въ силу старой привычки, между тёмъ какъ дъйствительность идеть вразрёзь съ ихъ привычкой, то можно съ увёренностью сказать, что отношенія эти близятся къ концу. Тёмъ или другимъ образомъ они будуть замёнены новымъ общественнымъ порядкомъ, на почвё котораго возникнутъ новыя привычки. Хотя нашъ Донъ-Кихотъ съ ужасомъ думалъ о разрывё съ общиной, но, тёмъ не менѣе, связь его съ нею была уже окончательно подорвана. Подъ нею не было никакой реальной основы. «Это только временная узда, — говоритъ Каронинъ. Придетъ время, когда парашкинское общество растаеть, потому что Епишка недаромъ пришелъ... Онъ знаменуетъ собой пришествіе другого Епишки, множества Епишекъ, которые загадятъ нарашкинское общество». Впрочемъ, Минаю пришалсь покинуть деревню, не дожидаясь пришествія «множества Епишекъ». Онъ «утекъ» въ городъ, когда у него вышелъ послёдній, взятый въ долгъ, мёшокъ муки и когда заниать было уже негдѣ, потому что онъ и безъ того задолжалъ всѣмъ н

- 87 --

каждому. Чтобы обезопасить себя отъ всякихъ преслѣдованій со стороны парашкинскаго «опчисва», которое могло бы черезъ посредство администраціи его поймать, привести и «разложить» его въ волостномъ правленіи, Минай долженъ быть вступить въ таинственные переговоры съ писаремъ Семенычемъ, выдавшимъ ему годовой паспортъ. Община, уже неспособная поддерживать благосостоянія своихъ членовъ, могла еще сильно вредить попыткамъ ихъ устроиться на новомъ мѣстѣ.

Въ письмахъ къ женѣ Минай фантазировалъ попрежнему. Онъ увѣрялъ ее, что скоро заработаетъ большія деньги и что они купятъ новую избу и станутъ «жить семейственно съ дѣтками». Но авгоръ не говоритъ, сбылись ли эти вовые «фантастическіе замыслы» его героя.

III.

Вѣрнѣе всего, что не сбылись, потому что парашкинское общество совсѣмъ исчезло съ лица земли. Исторія его исчезновенія изложена въ разсказѣ «Какъ и куда они переселились». Невозможно передать то невыносимо-тяжелое впечатлѣніе, какое производитъ этотъ разсказъ г. Каронина. Краски такъ черны, что читатель невольно спрашиваетъ себя: неужели здѣсь нѣтъ никакого преувеличенія?

Къ несчастью, преувеличенія нізть, и мы увидимъ, что авторъ ни на шагъ не отступилъ отъ печальной русской дійствительности.

Когда мы перечитывали этоть разсказъ, намъ припомнились слова Шиллера: Ernst ist das Leben, heiter ist die Kunst». Увы, къ намъ непримѣнимы эти слова! Печальна наша общественная жизнь и вовсе невесело искусство, служащее ся върнымъ отраженіемъ.

Но вернемся къ нашему предмету. Парашкинское «опчисво» находилось при послёднемъ издыханіи. Въ несчастной деревнё водворялась мерзость запустёнія.

«Прежде деревня тянулась въ два ряда вдоль рѣки, —читаемъ мы въ разсказѣ, — а теперь остались отъ улицы одни только слѣды. На мѣстѣ большинства избъ виднѣлось пустое пространство, заваленное навозомъ, щепками и мусоромъ и поросшее травою. Кое-гдѣ, вмѣсто избъ, —просто ямы. Нѣсколько десятковъ избъ вотъ все, что осталось отъ прежней деревни... Поля вокругъ деревни уже не засѣвались сплошь, какъ прежде; во многихъ мѣстахъ желтѣли большія заброшенныя плѣшины; тамъ и сямъ земля покрылась верескомъ», скотъ отощалъ и «едва волочилъ ноги, паршивый, худой, съ ребрами наружу и съ обострениыми спинами».

Бѣдные парашкинскіе обыватели прониклись какимъ-то страннымъ равнодущіемъ ко всему окружающему. Они, когда-та съ тревогой и недоумѣніемъ задававшіе себѣ вопросъ,—«кго же будетъ платить, если мы всѣ разбѣжямоя?»—теперь забыли и думать объ этомъ роковомъ вопросѣ, хотя онъ не только осталоя неразрѣшеннымъ, но дѣлался все болѣе и болѣе

неразрёшимымъ, по мърѣ того, какъ суживалоя кругъ плательщаковъ. На нихъ накопились неоплатныя недоимки, кулакъ Епишка кругомъ запуталъ ихъ въ свои сѣти, у нихъ не было ни хлѣба, ни другихъ запасовъ, и все это не могло пробить коры овладѣвшаго ими равнодушія. «Они перестали понимать себя и свои нужды, вообще потеряли смыслъ. Существованіе ихъ за это время было просто сказочное. Они и сами не сумѣли бы объяснить сколько-нибудь понятно, чѣмъ они жили». Иногда имъ подвертывались случайно заработки, иногда они ухитрялись находить новыя питательныя веще тва въ родѣ отрубей, которыми они раздобылись у мельника Якова, или клевера, который получали отъ помѣщика Петра Петровича Абдулова.

Нѣсколько разъ приходила имъ на помощь земская ссуда, но всего этого, разумѣется, было недостаточно. Парашкинцы голодали. Встревоженное слухами объ ихъ безнадежномъ положенія, губернское земство нарочно прислало гласнаго, который на мѣстѣ долженъ былъ ознакомиться съ ихъ нуждами. Гласный собралъ парашкинцевъ около волостного правценія и хотѣлъ вступить съ нями въ разговоръ. «Парашкинцы, однако, молчали, и каждое слово надо было вытягивать изъ ихъ устъ».

- Вов вы собрались?- спросилъ прежде всего гласный.

Парашкинцы переглянулись, потоптались на своихъ мѣстахъ, но молчали. --- Только васъ и осталось?

- А то сколько же!- грубо отв'вчалъ Иванъ Ивановъ.

— Остальные-то на заработкахъ, что ли? — спросилъ гласный, раздражаясь.

- Остальные-то? Эти ужъ не вернутся... нѣ-ѣтъ! Всѣ мы тутъ.

- Какъ же ваши дъла? Голодуха?

- Да ужъ надо полагать она самая... Словно какъ бы дёло выходить на эту точку... стало быть предёлъ...-отвёчало нёсколько голосовъ вяло и апатично...

- И давно такъ?

На этоть вопросъ за всёхъ отвёчаль Егоръ Панкратовъ.

— Какъ же недавно? сказалъ онъ. Съ которыхъ уже это поръ идеть, а мы все перемогались, все думали, авось пройдетъ, авось Богъ дастъ... Вотъ она, слъпота-то наша, какая!

- Что же вы, чудаки, молчали?

- То-то она, слѣпота-то, и есть! и т. д.

Впрочемъ, изъ дальнѣйшаго разговора парашкинцевъ съ гласнымъ сказалось, что положеніе ихъ ни мало не измѣнилось бы даже и въ томъ случаѣ, если бы они не молчали.

«А что, ежели спросить вашу милость, — сказали они ему, — насчеть, будень прямо говорить, ссуды... Будеть намъ ссуда, ай нёть?» — Ничего вань не будеть, — мрачно отвётиль онь и уёхаль». Его отказъ мало огорчилъ парашкинцевъ. Они уже и не ожидали помощи и откуда. Повидимому, имъ оставалось только «помирать», какъ вдругъ крестьининъ Ершовъ неожиданно заговорилъ о переселени на новыя мъста. По его словамъ, онъ зналъ такия благодатныя мъста, добравшись до которыхъ парашкинцамъ «помирать» не было бы уже инкакой надобности. «Перво-на-перво—лъсъ, гущина такая, что просвёту нътъ...-говорилъ онъ послё одной сходки, и земля... сколько душё угодно, а наземъ, черноземъ стало быть, косая сажень въ глубъ, во-какъ!» Радостно забились отъ этихъ словъ одичавшия сердца парашкинцевъ. Соблазнительная картина тѣхъ мѣстъ, гдѣ «земли сколько угодно», сообщила имъ новую энергію, «прежней апатіи и спокойствія не замѣзалось уже ни на одномъ лицѣ». Ершова окружили со всѣхъ сторонъ и засыпали вопросами.

Главный вопросъ, немедленно возникшій въ ихъ головахъ, заключался въ томъ, отпуститъ ли вхъ начальство.

— Ловокъ! Уйдешь! Какъ же ты уйдешь, выкрутишься-то какъ отсюда?—кричали Ершову.

--- Отселето какъ выкрутишься? Говорю-возьмемъ паспорта и уйдемъ, по причине, напримеръ, заработковъ, --- возразилъ Ершовъ и самъ началъ волноваться.

- А какъ поймають?

--- На кой лядъ ты нуженъ? Поймаютъ... Кто насъ ловить-то будетъ, коли ежели мы вниманія не стоимъ по причинѣ недоимокъ? А мы сдѣлаемъ все, какъ слѣдуетъ, честь-честью съ пашиортами»...

Чтобы окончательно столковаться относительно того, какъ «выкрутиться», постановили устроить тайный сходъ ночью въ лѣсу, вдали отъ бдительваго ока волостного начальства. На этомъ сходъ рътено было на другой же день взять паспорта, а затѣмъ, не откладывая, выступить въ путь.

Весьма характерна слёдующая подробность. Такъ какъ вмёстё съ притокомъ новыхъ силъ къ парашкинцамъ возвратилось сознаніе о роковой необходимссти платить, то они тотчасъ же поняли, что хотя они и «не стоютъ вниманія по причинё недоимокъ», какъ говорилъ Ершовъ, но ихъ исчезновеніе все-таки можетъ оказаться незаконнымъ.

Поэтому заговорщики упросили своего деревенскаго грамотвя Фрола, всегда игравшаго у нихъ роль ходатая по двламъ, «отправиться немедленно по начальству и ходатайствовать за нихъ; хоть заднимъ числомъ все же можетъ простять ихъ!» Сказано—сдълано. Парашкинцъ взяли паспорта и отправились въ путь-дорогу. На старомъ пепелищъ осталось только четыре семьи: старуха Иваниха (мать знакомаго намъ Демы), да еще двдушка Титъ, сильно не одобрявший затви парашкинцевъ. «Не донесете вы своихъ худыхъ головъ, —кричалъ онъ, грозно стуча въ землю

- 90 -



костылемъ, — свернутъ вамъ шею? Помяните слово мое, свернуть!» У этого старика связь съ землею была, вообще, гораздо прочние, чимъ у останьныхъ парашкинцевъ, принадлежавшихъ уже къ другому поколинию. «Гди онъ родчися, тамъ и помирать долженъ; которую землю облюбовалъ, въ ту и положитъ свои кооти», — такъ отвичаль онъ на вси убиждения своихъ односельчанъ, казавшихся ему дегкомысленными мальчишками. Эта черта заслуживаеть большого внимения. Н. Златовратский также показываетъ во многихъ изъ своихъ очерковъ, что привычка къ «устоямъ» у стариковъ гораздо сильние, чимъ у крестьянъ молодого поколивия.

Итакъ, парашкинцы двинулись на новыя мъста. Они шли съ легкимъ сердцемъ, бодрые и радостные. Радость ихъ была, однако, очень кратковременна. За ними по пятамъ гнался становой, какъ фараонъ за бъжавшами изъ Египта евреями.

--- Это вы куда собрались, голубчики?----закричалъ онъ, нагнавши ихъ на пятнадцатой верств.

«Парашкинцы въ оцѣпенѣніи молчали.

- Путешествовать вздумали? а?

Парашкинцы сняли шапки и шевелили губами.

— Путешествовать, говорю, вздумали? Въ какія же стороны?— спросиль становой и, потомъ вдругъ перемёняя тонъ, заговорилъ горячо.— Что вы затёяли...а? Перес-е-леніе? Да я васъ... вы у меня вотъ гдё сидите! Я изъ-за васъ двое сутокъ не спавши... Маршъ домой... У! Покою не дадутъ!

Парашкинцы все еще стояли опѣпенѣлые, но вдругъ, при одномъ словѣ домой, захолновались и почти въ разъ проговорили:

-- Какъ тебѣ угодно, ваше благородіе, а намъ уже все едино! Мы убѣгемъ!»

Становой не испугался этой угрозы и повелъ бълецовъ назадъ, въ Парашкино. Двое понятыхъ съли на переднюю телъту переселенцевъ, а самъ онъ поъхалъ сзадн. Въ такомъ видъ тронулся этотъ странный поъздъ, напоминавший, по словамъ г. Каронина, «погребальное шествіе, въ которомъ везли нъсколько десятковъ труповъ въ общую для нихъ могилу-въ деревню». На половинъ дороги становой выъхалъ на середиву поъзда и громко спросилъ:

--- Ну, что, ребята, надумались? или все еще хотите бѣжать? Бросьте! Пустое дѣло!

-- Убъгемъ!-твердо отвъчали парашкинцы.

Передъ въёздомъ въ деревню становой возобновилъ мюры кротости и увъщанія.

— «Убѣгемъ!»—съ тою же мрачною твердостью отвѣчали парашкинцы. Бдательный и расторопный начальникъ, не ожидавшій ничего подобнаго, струсиль и растерялся. Его положение въ самомъ дѣлѣ было затруднительно. Впрочемъ, онъ еще не окончательно потерялъ надежду сломить упорство бѣглецовъ, и, чтобы пробудить въ ихъ ожесточившихся сердцахъ любовь къ благодѣтельной «власти» болотцевъ, онъ рѣшилъ употребить нѣсколько болѣе энергичныя сродства. Онъ заперъ пойманныхъ парашкинцевъ въ бревенчатый загонъ, куда пастухи помѣщика Абдулова загоняли скотъ. Тамъ онъ рѣшилъ держать ихъ, «пока не сознаются въ незаконности своихъ дѣйствій и не 'откажутся отъ желанія бѣжать».

Болёе трехъ дней просидёли плённики въ скотскомъ загонё, безъ пищи для себя, безъ корму для лошадей, но рёшеніе ихъ было неизмённо.

— Убѣгемъ!—говорили они на всѣ угрозы. Наконецъ терпѣніе станового лопнуло. На него напала такая «меланхолія», что онъ не зналъ, какъ вырваться изъ несчастной деревни. «Чортъ съ вами! Живите, какъ знаете», воскликнулъ онъ и уѣхалъ. «А черезъ день послѣ его отъѣзда парашкинцы бѣжали. Только не вмѣотѣ и не на новыя мѣста, а въ одяночку, кто куда могъ, сообразуясь съ напгавлен.емъ, по которому въ данную минуту смотрѣли глаза. Одни бѣжали въ города... Другіе ушли неизвѣстно куда и никѣмъ послѣ не могли быть отысканы, продолжая, однако, числиться жителями деревни. Третьи бродили по окрестностямъ, не имѣя ни семьи, ни опредѣленнаго занятія, ни пристанища, потому что въ свою деревню ни за что не хотѣли вернуться. Такъ кончили парашкинцы».

Не правда ли, читатель, вамъ кажется все это страннымъ и до крайности тенденціознымъ преувеличеніемъ? Но мы можемъ увѣрить васъ, что нарисованная г. Каронинымъ картина совершенно върна дъйствительности. Разсказъ «Какъ и куда они переселились», -- это настоящій «протоколъ», хотя и не въ духѣ золянстовъ. Вотъ вамъ довольно убѣдительное доказательство. Въ 1868 г. въ славянофильской газеть «Москва» (№ отъ 4 октября) было сообщено, что многіе крестьяне Смоленской губерніи продаютъ все свое имущество и б'вгуть, куда глаза гладять. Порический исправникъ такъ излагалъ это явление въ своемъ донесени о немъ губернскимъ властямъ: «Волѣдствіе затруднительнаго въ послѣднемъ году положенія по продовольствію крестьянь государственныхъ имуществъ ввѣреннаго мнѣ уѣзда, Верховской, Касплинской, Лоннской и Иньковской волости, крестьяне-одиночки, обремененные семействами, распродали на продовольствіе скоть и другое имущество; не удовлетворивъ же этимъ своихъ нуждъ по продовольствію, приступили къ распродажь засьяннаго хлъба, построекъ и всего остального своего хозяйства и подъ предлогомъ зара ботковъ забираютъ свои семейства съ цёлью переселиться въ другія губерніи»...

«Безысходное голодающее состояніе крестьянъ, —писалъ тотъ же исправникъ дальше, —поселило въ нихъ духъ отчаянія, недалекій до безиорядковъ»... Разбредающихся крестьянъ отправились ловить и водворять на мѣсто жительства смоленскій вице-губернаторъ, исправникъ и жандармскій полковникъ, но убѣжденія ихъ оказались тщетными. «Крестьяне Иньковской волости заявили вице-губернатору, что они во всякомъ случаѣ уйдутъ и что, если ихъ воротятъ съ дороги и подвергнуть тюремному заключенію, это все-таки будетъ лучше, чѣмъ умирать дома отъ голода».

Мы передали этоть факть такъ, какъ онъ разсказанъ «Москвою». Скажите, заявленіе смоленскихъ крестьянъ—развѣ это не то же, что каронинское «убѣгемъ»? А ловля ихъ вице-губернаторомъ, исправникомъ и жандармскимъ офицеромъ, вѣдь это нѣчто еще болѣе грандіозное, чѣмъ каронинская погоня станового за парашкинцами. Извольте же, послѣ этого, обвинять нашего автора въ преувеличеніяхъ!

IV.

Когда наша народническая «интеллигенція» разсуждаеть о такъ называемыхъ «устояхъ» народной жизни, она забываеть о реальныхъ, историческихъ условіяхъ, въ когорыхъ этимъ «устоямъ» приходилось развиваться.

Даже не сомнѣваясь въ томъ, что сельская поземельная община очень хорошая вещь, слёдовало бы помнить, что исторія часто шутить очень зныя шутки съ самыми хорошими вещами и что подъ ся вліянісмъ сплошь да рядомъ разумное превращается въ нельпое, полезное во вредное. Это хорошо зналъ еще Гете. Недостаточно одобрять общину въ принципф. нужно спроснть себя, каково живется современнымъ русскимъ общинникамъ въ современной русской общинъ и не лучше ли было бы, есля бы эта современная община, --- со всёми ся современными, дъйствительными, а но вымылиленными условіями — перестала существовать? Мы вильли, что самымъ фактомъ своего бъгства парашкинцы отвътили на этоть вопросъ утвердительно. И они были правы, потому что деревня стала для нихъ «могилой». Мы все боимся вторженія въ деревню «цивилизаціи», т. е. капитализма, который будто бы разрушить народное благосостояние. Но, во-первыхъ, въ лицѣ «множества Епишекъ», т. е. вь лицв представителей ростовщическаго капитала, «цивилизація» уже вторглась въ деревню, несмотря на всѣ наши жалобы, а, во-вторыхъ, пора же, наконецъ, сообразить, что нельзя разрушить то благосостояніе, которое не существуеть. Что потеряль Дема, переходя изъ-подъ власти «болотцевъ» подъ власть машины? Вы поменте: «Какъ ни жалки были условія его фабричної жизни, но, сравнивая ихъ съ твми, среди которыхъ онъ принужденъ былъ жить на міру, нѣтъ никакой возможности... Пища его улучшилась, т. е. онъ былъ уверенъ, что и завтра будетъ tcrь, тогда какъ дома онъ не могъ предсказать этого... Но важнее всего: вн'ь деревни его не оскорбляли, деревня же предлагала ему рядъ самыхъ унязительныхъ оскорбленій».

- 93 -

Вспомните также, что у Демы при мысли о деревнѣ «страдало человъческое достоинство, проснувшееся отъ сопоставленія двухъ жезней», т. е. жизни деревенской, на почвъ старыхъ «основъ», и жизни на фабреки, подъ властью капеталезиа. «Меня арканомъ сюда не затащешь!»говорить однодеревенець Демы, Потаповъ, можеть быть, подъ вліяніемъ подобнаго же ощущения. «Эти уже не вернутся, не-в-ть!» — увъряетъ гласнаго Иванъ Ивановъ насчотъ покинувщихъ деревню «кочевыхъ народовъ». Или все это не уб'ядительно? Или, можетъ быть, вы опять заговоряте о преувеличеніяхь? Но тогда обвиняйте всю народническую беллетристику, потому что и у Гл. Успенскаго, и у Златовратскаго, и даже у Решетникова вы можете найти совершенно подобныя черты современной народной психологіи, хотя и въ менёе яркомъ видё. Загляните также въ статистическія изслёдованія, - и вы увидите тамъ, что многіе крестьяне-«собственники» платять свониь арендаторамь за то только, чтобы тв хоть на время развязали ихъ съ землею. Да что статистика! Снимите народническую повязку съ своихъ глазъ, присмотритесь къ быту рабочихъ, познакомьтесь съ ними,--и вы у многаго множества изъ нихъ встрѣтите по отношению къ деревий то же самое «недоброе чувство», какое, по словамъ г. Каронина, питалъ въ ней Дема.

Многому множеству изъ нихъ деревня и деревенское общество дѣйствительно представляются не чѣмъ инымъ, какъ «мѣстомъ мученій». Странно, въ виду этого, скорбѣть о пришествіи къ намъ «цивилизаціи» и о разрушеніи фабрикой несуществующаго народнаго благосостоянія. Извѣстно, что нашего брата, русскаго марксиста, очень часто в очень охотно обвиняютъ въ западничествю. Вообще говоря, мы гордимся этимъ упрекомъ, потому что всѣ лучшіе русскіе люди, оставившіе наиболѣе благодѣтельные слѣды въ исторіи умственнаго развитія нашей страны, были рѣшительными и безусловными западниками. Но на этотъ разъ мы хотимъ повернуть противъ нашихъ противниковъ ихъ собственное оружіе и показать имъ, какъ много въ ихъ разсужденіяхъ безсознательнаго (а слѣдовательно и необдуманнаго) западничества.

Толки о разрушеніи капитализмомъ народнаго благосостоянія ведутся у насъ съ западно-европейскаго голоса. Но на Западъ толки эти имъли огромный смыслъ, потому что вполнъ соотвътствовали дъйствительности.

Развитіе капитализма въ большинствѣ западно-европейскихъ странъ дѣйствительно понизило уровень народнаго благосостоянія. И въ Англін, и въ Германіи, и даже во Франціи передъ началомъ капиталистической эпохи, въ концѣ среднихъ вѣковъ, трудящіеся классы отличались такой степенью зажиточвости, до какой имъ очень далеко въ настоящее время <sup>1</sup>).

1) См. J. Япсена "Die allgemeinen Zustände des deutschen Völkes beim Ausgang des Mittelalters" Freiburg 1881. Drittes Buch. Volkswirtschaft. О полоПоэтому западно-европейскіе соціалисты правы, когда говорить, что капитализмъ принесъ къ нимъ съ собою народное оскудёніе (хоги необходимо замѣтить, что они вовсе не заключають отсюда, что капитализмъ былъ не нуженъ). Но развё же можно приравнивать современное положеніе русскихъ крестьянъ къ положенію, хоти бы, англійскихъ трудящихся классовъ въ концё среднихъ вёковъ? Вёдь это же ислачины безконечно далекія одна отъ другой? Англійскій рабочій можетъ иногда вспомнить добромъ матеріальное положеніе своихъ средневѣковыхъ предковъ. Но слёдуетъ ли отсюда, что современный нашъ русскій фабрачный рабочій долженъ сожалѣть о современной намъ русскій фабрачный рабочій не испытывалъ инчего, кромѣ физическихъ и иравотвенныхъ страданій? Нѣтъ, вовсе не слёдуетъ, не слёдуетъ именно потому, что поминать о ней добромъ ему рѣшительно не за что.

Когда-то, во времена Мамаевской Руси, всё не выносныше государственной тяготы бѣжали на окраины: на «тихій Донъ», на «матушку-Волгу» и оттуда, собравшись въ огромныя шайки «воровскихъ людей», не разъ угрожали государству. Теперь обстоятельства измѣнились. На пустынныхъ нѣкогда окраинахъ закипѣла новая экономическая жизнь, пульсъ которой бьется даже быстрѣе, чѣмъ къ центрѣ. Покинувшіе деревню «кочевые народы» не группируются теперь уже въ «воровскія» шайки; они представляютъ собою новый культурный элементъ, въ которомъ зрѣетъ новая, могучая историческая сила. Не стихійнымъ разбойничьемъ протестомъ знаменуетъ себя эта новая сила, а неудержимымъ стремленіемъ къ знанію и свѣту.

v.

Не подумайте, однако, что разложеніе старыхъ «устоевъ» народной жизни севершается исключительно подъ вліяніемъ нопомѣрныхъ платежей, взваленныхъ на общину государствомъ. Во-первыхъ, дѣло не столько въ самыхъ тягостяхъ, сколько въ томъ характерѣ денежсныхъ платежей, который необходимо принимають эти платежи въ современной Россія и подъ вліяніемъ котораго крестьянское хозяйство изъ натуральнаго превратилось въ товарное. Кромѣ того, «когда общество напало на слѣдъ естественнаго закона своего развитія», всѣ его внутреннія силы, работая въ самыхъ различныхъ направленіяхъ, дѣлаютъ въ сущности одно и то же дѣло. Со времени петровской реформы государство сдѣлало очень много для того, чтобы толкнуть Россію на путь товарнаго, а затѣмъ и капиталистическаго производства.

Но въ настоящее время помимо государства есть другая, еще болѣе

женін англійскихъ рабочихъ наканунѣ окончательнаго торжества капитализма, см. Энгельса "Lage der Arbeitenden Klasse in England", Mapkca "Das Kapital", а также книгу Роджерса "Six centuries of Work and Wages".

страшная сила, велущая Россію на путь капитализма. Она называется ломкой надолныхъ экономическихъ отношеній. И нѣтъ власти, которая могла бы остановить ся действіс! Она проникаеть всаде, ся вліяніе сказывается повсюду, она накладываеть свою печать на всё попытки крастьянъ улучшить свое хозяйственное положение. Посмотрите, какъ хорошо изобразиль эту сторону дела разбираемый нами авторь. Крестьяне деревни Березовки (разсказъ «Братья») переселились изъ внутренней Россін въ одну изъ привольныхъ степныхъ губерній. На родинѣ они бѣдствовали, на новыхъ мёстахъ имъ удалось добиться «нёкотораго матеріальнаго довольства». Казалось бы, что туть-то и должно было начаться блестящее развитие знаменитыхъ «устоевъ». Вышло, однако, какъ разъ наоборотъ. На родинѣ, въ нуждѣ и несчастьѣ, у нихъ «была одна душа», какъ говорили старики: на новыхъ мѣстахъ началось внутреннее разложеніе ихъ общества, завязалась невидимая борьба между собою и «міроиъ». Постепенно «каждый сельскій житель сталь сознавать, что онь вёдь челов'якъ, какъ вс'я, и созданъ для себя, и больше ни для кого, какъ именно для себя! И каждый вёдь самъ можеть жить, устранваясь безъ помощи бурмистра, кокарды и «опчества». Въ доказательство этого открытія въ сосёднихъ съ Березовкой мёстахъ поселились примёры. Первый примёръ прівхаль изъ сосвдняго города, купиль у казны участокъ степи и сталь жить на немъ, подъ видомъ мъщанина Ермолаева, и зажилъ, по выраженію всёхъ беревовцевъ, «дюже шибко». Другой примёръ носилъ кокарду; самого его никто не видбаъ, но витсто него стаъ на степь второй гильдін купецъ Пролетаєвъ: «превосходная шельма». «Третій примѣръ проявился въ этихъ мѣстахъ въ родѣ непомнящаго родства, потому что ни одинъ изъ березовцевъ не зналъ его происхожленія и званія: «кажись мужичекъ по обличью, но ужъ очень серьезности въ емъ много»...

А прочіе-то люди, жившіе въ предёлахъ деревни, люди, ни къ какому обществу не приписанные и ни съ чёмъ не связанные, развё они не были вёскими доводами въ пользу новой жизни? Каждый изъ сельскихъ жителей очень часто думалъ объ этихъ явленіяхъ; и рёшительно не было ни одного человёка, который въ свободныя минуты не думалъ бы купить себё участочекъ, завести «лавочку что ли, инъ кабакъ».

«Никто изъ мужиковъ не осуждалъ нравственно людей, жившихъ подобными предпріятіями; напротивъ— «любезное это дѣло!» Людей такого сорта уважали за умъ, считали шельмовство одной изъ способностей человъческаго разума. И въ то же самое время каждый изъ березовцевъ уважалъ міръ, покоряясь ему и продолжая жить въ немъ. Совъсть мужика раскололась тогда пополамъ; къ одной половинъ отлетѣли «примъры», на другой остался міръ. Явились двъ совъсти, двъ нравственности». Спрашивается, какъ отразилась, какъ могла отразиться на настроеніп отдѣльныхъ особей такая двойственность въ настроеніи всего

міра? Само собою разум'вется, что вдісь діло видоизмінялось сообразно сь личными особенностями особей. У одніхь перевісь брали пока еще старыя привычки; другія склонялись на сторону новшествь, т. е. лавочки, кабака и т. п.

И замѣчательно, что на сторону такихъ новшествъ склонялись наиболье энергичныя и наиболье даровитыя натуры. Впрочемъ, такъ всегда бываеть въ тёхъ случаяхъ, когда извёстный общественный порядокъ близится къ концу. Его дряхлость выражается въ томъ, что лишь пассивныя, недвятельныя натуры продолжають подчиняться ему безъ протеста и безъ разсуждения. Все, что покрупние, посамобытние и посмилие біжить вонь или, по крайней мірь, настойчиво ищеть выхода. Нечего и прибавлять, что когда новымь наступающамь порядкомь является порядовъ буржуазный, то подобныя исканія часто принимають очень некраснвый видъ. Въ разсказъ «Братья» представителями этихъ двухъ началь, пассивнаго и активнаго, являются два брата: Ивань и Петрь Сизовы. Иванъ простодущенъ какъ ребенокъ. Онъ живетъ такъ, какъ жин его прародители, не воображая, что можно жить иначе. Да ему, по его характеру. въ иной жязни нътъ и надобности. Иная жизнь это эсебликомъ, вив «міра», на свой страхъ и исключительно TE3EP для своля пользы. А Иванъ-человѣкъ общественный, онъ любитъ свой міръ и никогда не бываетъ такъ счастливъ, какъ въ то время, когда приходится дилать какое-нибудь мірское дило сообща. Онъ лизеть изъ кожи вонъ во время земельныхъ передѣловъ, которые, какъ извѣстно, являются въ деревив настоящими священнодвяствіями; онъ не пропускаеть не одного сборища, а когда дѣло доходить до общественной, мірской выпивки, то онъ немедленно причимаетъ на себя роль хозяина, потому что «никто такъ не умѣлъ дѣлить и подносить чарки общественной водки, когда міру удавалось содрать съ кого-нибудь штрахъ» (т. е. штрафъ). Мірь хорошо понималь характерь своего члена, и когда рышили прикупить у казны на общій счеть участокъ земли, то Иванъ былъ выбранъ ходокомъ и ему вручили общественныя деньги.

Не таковъ былъ Петръ. Умный, настойчивый, діятельный, изобръгательный, себилюбивый и самолюбивый, онъ презиралъ и общину, и общинниковъ, и всъ общинные діла и интересы. Почти во всёхъ поступкахъ своего добродушнаго и простоватаго брата онъ видіять «одну сплошную глупость». Онъ мечталъ о быстрой и крупной наживѣ, а нажиться, живя по-старому, не было никакой возможности. Старый порядокъ крестьянской живни сулилъ впереди не наживу, а множество всевозможныхъ тягостей. И вотъ Петръ Сизовъ замыкается въ себя, рідко поивияется на общественныхъ сходкахъ и думаетъ уже не о томъ, чтобы, подобно брату, служить міру, а о томъ, чтобы поживиться на его счетъ. Онъ становится кудакомъ. И міръ уважаетъ его, передъ нимъ всѣ сни-

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

маютъ шапки, его называютъ «башкою». Для покупки сказаннаго участка земли витстт съ Иваномъ Сизовымъ посылаютъ и Петра.

По дорогѣ въ городъ между братьями произошелъ слѣдующій многознаменательный разговоръ:

--- Подлинно голова!---сказалъ Петръ, указывая на проѣзжающаго мимо ихъ отаршину.

- А что?-откликнулся Иванъ.

- Разбогатвлъ. Теперичи куда, и шапку не ломаетъ! Уменъ, шельма.

--- Старшина, обыкновенно.

- Ничего не старшина. Старшина одна причина, а умъ другая.

— Должно быть на руку нечисть, — замѣтилъ наивно Иванъ, удевляясь, чего его брать нахмурился...

— Допрежь голь мужиченко быль, — замѣтиль Петрь. — Значить, башка-то не дермомъ набита, есть же, значить, разсудительность. Слыхаль, какъ онъ пошель въ ходъ? Семеновцы, такъ же, какъ къ примѣру мы, задумали прикупить лугь. Хорошо. Выбрали. А старшину послали за купчей. А онъ не будь простъ, денежки за лужочекъ-то въ карманъ спустилъ. Туда-сюда, а купчан-то уже въ кармашкѣ. Смѣется! Конечно, какъ надъ дураками и не смѣяться. Такъ и бросили.

- Безсовъстный и есть!-съ негодованіемъ воскликнулъ Иванъ.

— Не безъ того. А между прочимъ, какъ судить. Судить надо попросту. Оно и выйдетъ, что ловко вывернулся, уме-енъ! Умћетъ жить!

- Разбойствомъ-то.

- Для чего разбойствомъ? Все по закону. Нынче, братъ мой, все законъ, бумага.

— А грѣхъ?

— Всв иы грвшиы.

Иванъ помолчалъ.

— А Богъ?-потомъ спросилъ онъ.

- Богъ милостивъ, онъ разберетъ, что кому. А жить надо.

- Разбойствомъ! вѣдь онъ, стало быть, выходитъ воръ?

— Ну-у!-протянулъ глухо Петръ...

— Совѣсть, брать, темное дѣло,—сказалъ онъ послѣ нѣкоторагс молчанія.

- А міръ?-спросилъ Иванъ.

--- Какой такой міръ?-преврительно зам'втиль Петръ.

— Да какже, а семеновцы-то!

--- Каждый свою пользу наблюдаеть, хотя бы и въ міру. Разві міръ тебя произродиль?

— Что-жъ...

— Міръ тебя поитъ, кормитъ?

— Ты не туда...

C GL

Digitized by Google

- -

— Н'ять, я туда... Каждый гонить свою линію. Какъ есть ты человыкь и больше ничего. А міра н'ять... Ну, будеть по пустому болтать, слышь?

— Ась!-отблибнулся задумавшійся Иванъ.

- Подбери возжи!---ръзко сказалъ Петръ.

Предметь быль исчерпань, и разговорь болье не возобновлялся. Но недаромь заводиль его Петрь. Примярь «умнаго» старшины не выходиль у него изъ головы. Когда, послё долгихъ хожденій по бюрократическимъ мытарствамъ, нужный березовцамъ участокъ былъ пріобрётенъ, то оказалось, что купчая сдёлана на имя Петра Сизова.

Бѣдный Иванъ, конечно, и не подозрѣвалъ обмана.

Что же сдёлалъ міръ? Общвиники отколотили ни въ чемъ неповиннаго Ивана, но даже пальцемъ не тронули Петра.

Петръ сказалъ имъ, что бумага (т. е. купчая) «не для нихъ писана» п объщалъ современемъ возвратить деньги. Но денегъ онъ не возвратилъ, а березовцы поговорили-поговорили, да и пошли обрабатывать по найму у Петра Тимофеевича Сизова у нихъ же украденный участокъ земли. Иванъ и тутъ не отсталъ отъ міра. Онъ былъ въ числъ другихъ рабочихъ и съ увлеченіемъ варияъ для «опчиова» кашу.

Трудно ярче изобразить безсиліе современной общины въ борьбѣ съ разлагающими се вліяніями. На одной сторонѣ артельная каша, на другой—умъ, хитрость, «законъ», «бумага».

#### ٧I.

Впрочемъ, торжество кулачества въ борьбѣ съ общиной представляетъ предметъ, давно и хорошо знакомый читателямъ. Г. Каронинъ немного сказалъ бы вамъ новаго, если бы ограничился изображеніемъ этого элемента внутренняго разложенія «устоевъ». Но въ его произведеніяхъ оттѣняются еще и другіе элементы, какихъ очень мало касались, или совсѣмъ не затрагивали наши народники-беллетристы. А между тѣмъ они заслуживаютъ большого вниманія изслѣдователя.

Не всё даровитые люди современной деревни становатся кулаками. Чтобы сдёлаться кулакомъ, нужно извёстное стеченіе обстоятельствь, на которое можеть разсчитывать только небольшое меньшинство. Большинству же приходится приспособляться къ переживаемому теперь деревней историческому процессу иначе: оно или покидаеть деревню, или продолтаеть тамъ жить, устраиваясь на новыхъ началахъ, забывая о той тёсной, органической связи, которая соединяла когда-то членовъ одной общины.

Индивидуализыть, витеряятсь въ деревню со встать сторонть, окрашивсеть решительно вста чувства и мысли крестьянина. Но въ высшей степени ошибочно было бы думать, что его торжество характеризуется однъми

только мрачными чертами. Историческая дъйствительность никогда не отличается подобною односторонностью.

Вторженіе индивидуализма въ русскую деревню пробуждаеть къ жизни такія стороны крестьянскаго ума и характера, развитіе которыхъ было невозможно при старыхъ порядкахъ и въ то же время было необходимо для дальнѣйшаго поступательнаго движенія народа. Само кулачество нерѣдко знаменуетъ собою теперь пробужденіе именно этихъ *прогрессиеныхъ* сторонъ народнаго характера. Наши слова могутъ показаться парадоксомъ, но парадокса въ нихъ нѣтъ и тѣни. Народническая беллетристика не разъ уже оттѣняла то обогоятельство, что современный крестьянинъ часто ударяется въ кулацкую наживу именно потому, что видитъ въ деньгахъ единственное средство огражденія своего человѣческаго достоинства.

У Златовратокаго крестьянинъ Петръ — если не ошибаемся въ «Устояхъ» — становится кулакомъ, задавшись цёлью охранить свой «ликъ» отъ безпрестаннаго оплеванія. Подобныя же черточки не разъ подмёчалъ и Гл. Успенскій. И это очень важно и очень характерно для нашего времени. Кулаки существують въ русской деревнё издавна, но навёрное съ очень недавнихъ временъ въ темномъ кулацкомъ царствё существують персонажи, думающіе о своемъ «ликё».

Но что еще болёе важно, такъ это то, что забота о «ликѣ» извѣстна теперь не однимъ только кулакамъ. Она начинаетъ одолѣвать и горькую деревенскую бѣдноту; она, можетъ быть, еще лучше знакома «кочевымъ народамъ». Утрачиван свою непосредственность, оглядываясь на самого себя, крестьянинъ предъявляетъ русской общественной жизни новыя требованія. Конечно, пробуждансь отъ тысячелѣтнаго сна, крестьянская мысль далеко не сразу обнаруживаетъ всю ту силу и всю ту крѣпость, какихъ мы вправѣ ожидать отъ нея въ будущемъ. Ея первыя попытки встать на ноги оказываются часто неудачными, принимають ложное, болѣзненное направленіе. Но хорошо уже и то, что подобныя попытки существуютъ; хорошо также то, что наша народническая беллетристика умѣла подмѣтить ихъ и занести на бумагу. Нѣкоторые разсказы Коронина спеціально посвящены ихъ изображенію. Остановимся пока на разсказѣ «Деревенскіе нервы».

Крестьянинъ Гаврило отличался значительной зажиточностью и, если мърить на старую крестьянскую мърку, могъ бы, казалось, считаться счастливымъ.

«Что такое счастье?—спрашиваеть нашь авторь.—Или, лучше сказать, что для Гаврилы счастье? Земля, меринь, телка и бычесь, три овцы, хлёбь съ капустой и многія другія вещи; потому что если бы чего-нибудь изъ перечисленнаго недоставало, онь быль бы несчастливь. Въ тоть годъ, когда у него околёла телка, онъ нёсколько ночей стональ, какъ въ бреду... Но такія катастрофы бывали рѣдко; онъ ихъ избѣгалъ, предупреждая ни поправляя ихъ. Хлѣбъ? Хлѣбъ у него не переводился. Въ самые голодные годы у него сохранялся мышокъ-другой муки, хотя онъ это обстоятельство скрываль отъ жадныхъ сосёдей, чтобы который изъ нихъ не попросилъ у него одолжения. Меринъ? Меринъ върно служилъ ему пятнадцать лёть и никогда ня умираль; въ послёднее время только заивтво сталъ сопѣть и недостаточно ловко владѣлъ задними ногами, но въ виду его смерти, у Гаврилы былъ двухгодовалый подростокъ». Словоиъ, такъ неподражаемо изображенный Гл. Успенскимъ и столь привискательный для него Иванъ Ермолаевичь на мѣстѣ Гаврилы навѣрное быль бы вполня доволень и собою и всямь окружающимь. Но самь Успенскій сознается, что Иванъ Ермолаевичъ уже отживаетъ свой вѣкъ. Это типъ, осужденный исторіей на исчезновеніе. Герой разсказа «Деревенскіе нервы» совсёмъ не обладаетъ деревянной уравновѣшанностью Ивана Ериолаевича. Онъ страдаетъ «нервами», чъмъ приводитъ въ величавшее изумленіе сельскаго фельдшера, а читателямъ даетъ лишній поводъ обвинить Каронина въ тенденціозности. Болізненное состояніе «деревенскихъ нервовъ» Гаврилы даеть себя чувствовать твмъ, что на него вдругъ нападаетъ невыносимая, безысходная тоска, подъ вліяніемъ которой у него изъ рукъ валится всякая работа. «Ну ее къ ляду!»-отвѣчаеть онъ на замѣчаніе жены, что пора ѣхать на пашню. Жена не можетъ придти въ себя отъ изумления, да и самъ Гаврила страшится собственныхъ словъ; но «нервы» ни на минуту не даютъ успоконться, и нашъ герой идеть поговорить съ батюшкой. «Я бы передъ тобой все одно, какъ передъ Богомъ, — говорить онъ священнику. — Мнѣ ужъ таить нечего, дѣ-ваться некуда, одно слово хотя бы руки на себя наложить, такъ въ пору. Значить, приперло же меня здорово». Достойный священнослужитель, привыкшій къ олимпійскому спокойствію Ивановъ Ермолаевичей, никакъ не могь взять въ толкъ, чего нужно его странному собесёднику.

— Да я не понимаю, какая это хворь?—воскликнуль онъ. По-моему дурь одна... Какая это хворь!

-- Жизни не радъ-вотъ какая моя хворь! Не знаю, что къ чему, зачъмъ... и къ какимъ правиламъ...-упорно настаивалъ Гаврило.

- Ты вѣдь землепашецъ?-строго спросилъ батюшка.

- Землепашецъ, вѣрно.

— Что же тебѣ еще! Добывай хлѣбъ въ потѣ лица твоего, и благо тебѣ будетъ, какъ сказано въ писаніи...

- А зачёмъ мнё хлёбъ?-пытливо спросилъ Гаврило.

— Какъ зачёмъ? Ты ужъ, кажется, замололся... Хлёбь потребевъ человеку.

- Хлѣбъ, точно, ничего... Хлѣбъ-оно хорошее дѣло. Но для чего онъ? вотъ какая штука-то? Нынче я ѣмъ, а завтра опять буду ѣсть его... Вѣдь сваливаешь въ себя хлѣбъ, какъ въ прорву какую, какъ въ мѣшокъ пустой, а для чего? Вотъ оно и скучно... Такъ во всякомъ дѣлѣ: примешься хорошо, начнешь работать, да вдругъ спросишь себя: зачъмъ, и для чего? И скучно...

— Такъ вѣдь тебѣ, дуракъ, жить надо! Затѣмъ ты и работаешь, сказалъ гнѣвно батюшка.

- А зачёмъ же мнё надо жить?-спросиль Гаврило.

Батюшка плюнуль. - Тьфу! ты, дуракъ этакій!

- Ты ужъ, отецъ, не изволь гнѣваться. Вотъ я тебѣ разсказываю, какія мои предсмертныя мысли... Я и самъ не радъ; ужъ до той мѣры дойдеть, что тошно, болитъ душа... Отчего это бываетъ?

- Главное-двваться мев некуда, -возразилъ грустно Гаврило.

— Молись Богу, трудись, работай... Это все отъ лѣни и иьянства. Больше мив нечего тебв присовѣтовать. А теперь ступай съ Богомъ.

Батюшка при этомъ всталъ...

Случилось ли вамъ прочесть такъ называемую «Исповѣдь» графа Л. Толстого? Не правда ли, Гаврило задавалъ себѣ тѣ же самые вопросы: «Зачѣмъ, для чего, а послѣ что»?—какіе мучили знаменитаго романиста? Но между тѣмъ какъ богатый и образованный графъ имѣлъ полную возможность отвѣтить на эти вопросы менѣе уродливо, чѣмъ онъ отвѣтилъ,—Гаврило, самымъ положеніемъ своимъ, лишенъ былъ всякихъ средствъ и всякихъ пособій для правильнаго ихъ рѣшенія. Въ окружавшей его тьмѣ ниоткуда не было просвѣта.

Онъ плакалъ, чудилъ, нагрубилъ священнику, обругалъ фельдшера, подрался со старшиною и угодилъ въ острогъ за эту драку. Его спасъ фельдшеръ, обратившій вниманіе суда на болѣзненное душевное состояніе подсудимаго. Успокоился онъ уже значительно позже, когда нашелъ мѣсто дворника въ сосѣднемъ городѣ. Тамъ думать было не о чемъ.

«Развѣ можно что-нибудь думать о метлѣ и по поводу нея? А у него въ жизни метла одна и осталась, —поясняеть г. Каронинъ. —Вслѣдствіе этого, мыслей у него больше не появлялось. Онъ дѣлалъ то, что ему приказывали. Если бы ему приказали этой же метлой бить по спинамъ жильцовъ, онъ не отказался бы. Жильцы его не любили, какъ бы понимая, что этотъ человѣкъ совсѣмъ не думаетъ. За его позу передъ воротами оня называли его «идоломъ». А между тѣмъ онъ виноватъ былъ только тѣмъ, что оборванные деревней нервы сдѣлали его безчувственнымъ».

«Проницательный читатель» поситиить замѣтить намъ, что осаждавшіе Гаврилу вопросы іни мало не разрѣшались метдою, и что поэтому

-102 -

совершенно непонятно, отчего мёсто дворника дало этому странному крестьянину желанное успокоеніе. Но дёло въ томъ, что, говоря вообще, Гаврило ставилъ себё вопросы совершенно веразрёшимые, неразрёшимые ни въ городё, ни въ деревнё, ни сохою, ни метлою, ни въ монашеской кельё, ни въ кабинетё ученаго.

«Зачѣмъ? Для чего? А послѣ что?» Помните гейневскаго юношу, который спрашиваеть:

Was bedeutet der Mensch?

Wohin ist er gekommen? Wo geht er hin? Нашель ли онъ отвѣть:

Es murmeln die Wogen

Ihr ewiges Gemürmel,

Es weht der Wind,

es fiehen die Wolken,

Es blicken die Sterne gleichgültig und kalt

Und ein Narr wartet auf Antwort!

Да, ето неразрѣшимые вопросы! Мы можемъ узнать, какъ происхоцить дѣло, но не знаемъ — зачѣмъ происходить оно. И однако замѣчательно, что неразрѣшимость подобныхъ вопросовъ мучить людей только при извѣстномъ складѣ общественныхъ отношеній, только тогда, когда общество, или извѣстный классъ, или извѣстный слой общества находится въ состоянів болѣзненнаго кризиса.

Живой о живомъ и думаетъ. Физически и правственно здоровымъ людямъ свойственно жить, работать, учиться, бороться, огорчаться и радоваться, любить и ненавидъть, но вовсе не свойственно плакать надъ веразрѣшимыми вопросами. Такъ и поступаютъ обыкновенно люди, пока они здоровы физически и нравственно. А нравственно здоровыми они остаются до тёхъ поръ, пока живутъ въ здоровой общественной средѣ, г. е. до тѣхъ поръ, пока данный общественный порядокъ не начинаетъ ылониться къ упадку. Когда наступаетъ такое время, тогда сначала въ саныхъ образованныхъ сдояхъ общества являются безпокойные люди. вопрошающіе: «Даръ напрасный, даръ случайный, жизнь, зачёмъ ты мнё дана?» — потомъ, если это болѣзненное состояніе распространяется по всему общественному организму, недовольство собой и всёмъ окружаю-ЩНИЪ СКАЗЫВАЕТСЯ ВЪ САМЫХЪ ТЕМНЫХЪ ЕГО СЛОЯХЪ; И ТАМЪ, КАКЪ ВЪ интеллигентной средь, находятся «нервныя» особи, одольваемыя «предсмертными», какъ выразился Гаврило, мыслями. Употребляя выражение Сэнъ-Симона, можно сказать, что болѣзненное стремленіе разрѣшить неразрёшимое свойственно критическимъ и чуждо органическимъ эпохамъ общественнаго развитія. Но дѣло въ томъ, что и въ критическія эпохи подъ этимъ стремленіемъ задумываться надъ неразрѣшимыми вопросами скрывается вполив естественная потребность открыть причину

испытываемой людьми неудовлетворенности. Какъ только она открыта, какъ только люди, переставшіе удовлетворяться своими старыми отношеніями, находятъ новую цёль въ жизни, ставятъ передъ собою новыя нравственныя и общественныя задачи, отъ ихъ склонности къ неразря́шимымъ метафизическимъ вопросамъ не остается и слёда.

Изъ метафизиковъ они снова превращаются въ живыхъ людей, о живомъ думающихъ, но думающихъ уже не по-старому, а по-новому. Можно и иначе вылечиться отъ той же болѣзни: уйти изъ той среды, которая навела васъ на «предсмертныя» мысли, забыть о ней, найти такое занятіе, которое не имѣло бы ничего общаго съ вашей старой обстановкой. Очень можетъ быть, что въ пріютившей васъ новой средѣ окажутся свои «проклятые вопросы», но они будутъ вамъ чужды, и пока они найдутъ доступъ къ вашему уму и сердцу, вы успѣете отдохнуть, успѣете насладиться извѣстной степенью «безчувственности́». Въ подобномъ леченіи посредствомъ бѣгства немного привлекательнаго, но несомнѣнно, что оно, при случаѣ, можетъ оказаться вполнѣ дѣйствительнымъ. Гаврило прибѣгъ именно къ этому способу, и по-своему вылечился. Его вылечила не «метла», а просто перемѣна обстановки. Покннутая деревня перестала терзать его своими неурядицами, а вмѣстѣ съ этимъ пропали и «предсмертныя» мысли.

## VII.

Болѣзненное нравственное настроеніс, овладѣвающее крестьяниномъ подъ вліяніемъ современной деревенской сбстановки, составляетъ также главную мысль другого разсказа г. Каронина—«Больной житель».

Герой этого разсказа, крестьянинъ Егоръ Өедоровичъ Горѣловъ, подобно Гавриль, махнуль рукой на свое хозяйство и почувствоваль отвращение къ деревенскимъ порядкамъ, задумавшись все надъ тёми же вопросами: «что къ чему, зачѣмъ и по какимъ правиламъ?» Однако, онъ пришелъ уже къ довольно опредъленному и довольно конкретному отвёту на этоть счеть. Изъ-подъ «власти земли» онъ выбился такъ же безповоротно, какъ и Гаврило. Но онъ не одервенблъ, не превратился въ «идола». У него есть известная цёль, къ которой онъ и стремится по мёрё силь и возможности. «Разное бываеть хозяйство, --отвечаеть Егорь Өедоровъ на вопросъ, почему онъ предпочитаетъ жить въ батракахъ, а не въ собственномъ домь. — Главное, чтобъ въ умъ былъ порядокъ. Который человвкъ полуумный и никакого хознйства въ душь у него не водится, тому все одно»... Странно звучать такія слова въ устахъ русскаго крестьянина, и неудивительно, что, по замѣчанію автора, послѣ разговора съ Егоромъ Өедоровичемъ на многихъ изъ его односельчанъ «нападала тоска». Собесёдникъ, выслушавшій вышеприведенный отвътъ на-

счеть хозяйства, не вѣралъ своимъ ушамъ. «Изумленіе его было столь велико, какъ если бы ему сказали, что его ноги, собственно говоря, растутъ витсть съ онучами у него на годовъ». Онъ могъ тодъко произнести «воть оно какъ!» и съ этихъ поръ уже не разспрашивалъ Горѣлова, чувствуя къ нему непреодолный страхъ. Этотъ собесѣдникъ, очевидно, не утратиль еще старой крестьянской непосредственности и жиль, не мудрствуя лукаво. Это былъ своего рода Иванъ Ермолаевичъ, не упускавшій, впрочемъ, случая зашибить копейку мелкой торговлишкой. Онъ не могъ понять Горёлова, который въ свою очередь пересталъ понимать его и ему подобныхъ. Установивши извъстный «порядокъ» въ своемъ собственномъ умѣ, Егоръ Өедоровичъ сталъ сильно задумываться объ участи своихъ односельчанъ. Слыхалъ онъ, «будто въ губерніяхъ насчетъ деревень нашихъ хлопочутъ». Ему очень занятно было послушать, «что такое и въ какомъ значения»-и вотъ онъ рѣшился идти на собесёдовзніе къ учителю Синицыну. Къ несчастью, изъ ихъ разговора вышло не больше, чёмъ изъ разговора Гаврилы со священиякомъ.

— Насчеть чего хлопочуть въ губернѣ? — приставалъ къ учителю Горѣловъ.—Въ какомъ значения житель-то нашъ? Слыхалъ я, что въ мѣщане приписываютъ... или останется онъ на прежнемь положения?

--- Хлопочутъ, чтобы какъ лучше ему было,--- возразилъ учитель.---Ты вотъ не умћешь читать, а я читалъ газету. Прямо написано: дать мужику въ н'Екоторомъ родё отдыхъ!

- Облегчевіе?

- Облегчевіе. По крайности, чтобы насчеть пищи было благородно.

- А насчетъ прочаго?-съ тоской спросилъ Горбловъ.

- Ну, въ отношения прочаго я тебѣ ничего пока не могу сказать. Пока не вычиталъ. А какъ вычитаю-приходи, разскажу досконально!

- А я такъ думаю, не миновать ему казня!-сказалъ Гориловъ.

- Кому казни?-удивленно спросилъ учитель.

— Да жителю-то.

- Что ты говоришь?

— Да такъ... не минетъ онъ казни. Помяни ты мое слово—будетъ сму казнь! Ужели же пользу ему возможно сдѣлать, ежели онъ ополоумѣлъ? Говоришь—хлопочутъ, да, Господи Боже мой, зачѣмъ? Стало быть, пришелъ же ему конецъ, какъ скоро онъ все одно, что оглашенный. Нѣту ему больше ходу, и никто не воленъ облегчить его. Не знаю... не знаю, какъ нашимъ ребятамъ... имъ бы помочь, а нашему брату, деревенскому жителю, ничего ужъ намъ не надо! Одна единая дорога нашему брату, старому жителю— къ бочкъ грѣшной...

— Въ кабакъ?

- Пря-амехонько въ кабакъ! По той причинъ, что никто не воленъ зать намъ другой радости, окромя этой! — А ты пьешь?—Я чтой-то не слыхаль.

Горѣловъ покачалъ головою.

Вскорѣ послѣ этого разговора онъ окончательно покинулъ родныя мѣста.

Но неужели такъ трудно ужиться въ современной деревнѣ крестьянину съ нѣкоторымъ «порядкомъ» въ мысляхъ?—спроситъ, можетъ быть, читатель. Вмѣсто отвѣта мы укажемъ ему еще на два разсказа г. Каронина: «Вольный человѣкъ» и «Ученый».

Въ знакомомъ уже намъ Парашкинъ, повидимому, еще задолго до массоваго бъгства его обывателей, жили-были два крестъянина: Илья Малый и Егоръ Панкратовъ.

Они ни въ чемъ не походили одинъ на другого. «Илья Малый былъ простодушенъ; Егоръ Панкратовъ сосредоточенъ. Илья Малый молчалъ только тогда, когда говорить было нечего; Егоръ Панкратовъ говориль только тогда, когда молчать не было никакой возможностн... Одинъ постоянно отчаивался, другой показывалъ видъ, что ему ничего», и т. д. Но главное различіе ихъ характеровъ заключалось въ томъ, что «Илья Малый жилъ такъ, какъ придется и какъ ему дозволятъ; Егоръ Панкратовъ старался жиль по правиламъ, не дожидансь позволенія».

' «Одинъ жилъ и не думалъ, другой думалъ и этимъ пока жилъ».

Несмотря на все несходство ихъ характеровъ, между Ильей Малымъ и Егоромъ Панкратовымъ существовала тъсная дружба. Она завязалась съ тъ́хъ поръ, какъ Егоръ отбилъ у старосты корову Ильи, предназначенную къ продажъ за недоимку. Такой поступокъ Егора, мотивированный, впрочемъ, тъмъ соображениемъ, что «съ законю про корову нигдъ не сказано», возбудилъ полнъйшее удивление робкаго и беззащитнаго Ильи. Егоръ казался ему героемъ, и онъ безусловно подчинялся ему всегда и всюду, кромъ тъ́хъ случаевъ, когда его другъ вступалъ въ столкновение съ бариномъ или съ сельскимъ начальствомъ.

Въ этихъ случаяхъ Илья немедленно обращался въ постыдное бѣгство, а Егоръ стоялъ на своемъ, и случалось выходилъ побѣдителемъ, потому что всегда старался держаться законной почвы.

Стремленіе жить по закону и «по правиламъ» сдёлалось маніей Егора. «Всё повинности онъ отправлялъ исправно, подати платилъ въ срокъ и съ презрёніемъ глядёлъ на голытьбу, которая доводитъ себя до самозабвенія. Порка для него казалась даже странной, онъ говорилъ: чай, я не дитя малое».

Со всёмъ тёмъ онъ смутно чувствовалъ, что твердой законной почвы у него подъ ногами не имѣется.

Его права, какъ «вольнаго человѣка» и самостоятельнаго хозянна, были ему очень неясны. И хотя онъ безусловно предпочиталъ новые деревенскіе порядки старымъ, крѣпостническимъ, однако и новые порядки далеко не могли удовлетворить его стремленіямъ къ самостоятельной жизни по правиламъ. «Душа, братецъ мой, вольна нынче, а тѣло нѣтъ, такъ-то!»—возразилъ онъ однажды своему пріятелю, утверждавшему, что нывче «ничего, жить можно».

Егоръ Панкратовъ никогда не могъ отдѣлаться отъ этого тяжелаго, хотя и смутнаго сознанія своей неволи. Его никогда не покидала мысль о поруганіи, угрожающемъ крестьянину при неисправномъ отправленіи ниъ своихъ «обязанностей по отношенію къ государству». Онъ сталъ скулъ и жаденъ, хотя и собиралъ деньги единственно для своевременной уплаты податей. Но пришло время, когда всё его усилія оказались безполезными.

Вийстй съ Ильей Егору не разъ случалось наниматься на работу у сосёдняго помёщика, который, подобно многимъ представителямъ доблестнаго россійскаго дворянства, не имёлъ привычки торопиться съ уплатой своихъ долговъ, въ особенности долговъ работникамъ. У Егора и прежде уже происходили по этому поводу довольно сильныя столкновенія съ беззаботнымъ бариномъ, но въ тотъ разъ, о которомъ идетъ ричь, дёло принимало особенно непріятный оборотъ. Съ него и съ его друга требовали податей, а помёщикъ отказывался расплатиться съ ними, отговариваясь недосугомъ.

И въ самомъ дѣлѣ, у него были гости, и онъ ужъ нѣсколько дней кутилъ съ ними безъ перерыву. Въ числѣ гостей былъ и становой.

Егоръ находился въ крайности. «Предчувствіе о ней давно уже тяготело надъ нимъ, но смутно; онъ не очень безпокоился. А теперь эта крайность встала передъ глазами. Мысль же о поркѣ приводила его въ необузданное состояніе, и понятно, что онъ выглядёлъ очень мрачно, когда предсталъ передъ бариномъ».

--- Да что же это такое? -- сказалъ онъ съ волненіемъ, стоя въ прихожей передъ бариномъ, также взобъсившимся.

По обыкновению, Егоръ Панкратовъ былъ впереди, а Илья Малый прятался за нимъ.

--- Сколько разъ васъ гоняли и говорили вамъ, что некогда?---бѣшено говорилъ баринъ, чувствуя, что голова его сейчасъ треснетъ.

— Намъ, ваша милость, дожидаться нельзя. Описаніе! Мы за своимъ пришли... кровнымъ!—отвётилъ съ возраставшимъ волненіемъ Егоръ Панкратовъ.

- Ступайте прочь! Душу готовы вытянуть за трешницу.

--- Намъ, ваша милость, нельзя дожидать...

--- Говорю вамъ-убирайтесь! Рыться я стану въ книгахъ!---кричалъ совсёмъ вышедшій изъ себя баринъ.

А Егоръ Панкратовъ стоялъ передъ нимъ блёдный и мрачно глядёлъ въ землю. --- Эхъ, ваша милость! стыдно обежатъ вамъ насъ въ этомъ разѣ...-сказалъ онъ.

— Да ты уйдешь? Эй, Яковъ! Гони!

«На шумъ вышли почти всѣ гости... и становой. Послѣдній, узнавъ, въ чемъ дѣло, приказалъ Егору Панкратову удалиться. Но Егоръ Панкратовъ не удалился; онъ съ отчаяніемъ глядѣлъ то на того, то на другого изъ гостей, и, наконецъ, сказалъ упавшимъ голосомъ:

- Ты, ваше благородіе, не путайся въ это мѣсто».

Скверно кончилась эта исторія для нашего сторонника законности. Его чуть было не высёкли, и только по совёту старшины, боявшагося «взбалмошнаго» нрава «Егорки», замёнили это позорное наказаніе заключеніемъ въ «темную», на хлёбъ и на воду!

Деревенскій староста боялся было, что онь упрется, и униженно просилъ его «покориться». И Панкратовъ покоридся. Модча и мрачно пошель онь въ «канцерь», молча и мрачно вышель оттуда, придя домой, забрался на полати, напился квасу, и... заболёль горячкой. Всё сосёди и даже вся деревенскіе начальники отнеслись къ нему съ полнбищимъ сочувствіемъ и не понимали только одного, что собственно такъ огорчило страннаго мужика. «Прохвораль онь почти всю зиму; поконошится на дворѣ, поработаетъ и опять сляжетъ. Илья Малый старался во всемъ ему помогать, но все-тики хозяйство его было уже разстроено, да и самъ онъ быль не тоть. Однажды, въ начала весны, онъ вышель на заваленку погрѣться на солнышкѣ, и всѣ, кто проходель мимо него, не узнавали въ немъ Егора Панкратова. Блёдное лицо, тусклые глаза, вялыя движенія и странная, больная улыбка-вотъ чёмъ сталъ Егоръ Панкратовъ. Къ нему нодсвлъ Илья Малый и, разсказавъ свои планы на наступающее лёто, неосторожно коснулся происшествія, укоряя Егора Панкратова за то, что тогда онъ огорчился изъ-за пустяковъ. Егоръ Панкратовъ сконфузился и долго не отвѣчалъ, улыбаясь некстати... Потомъ сознался, что его тогда «нечистый попуталъ». Онъ стыдился за свсе прошлое. Такимъ Егоръ Панкратовъ остался навсегда. Онъ сдѣлался ко всему равнодушенъ. Ему было, повидимому, все равно, какъ ни жить, и если онъ жилъ, то потому, что другіе живуть, напр., Илья Малый»...

Разумѣется, Егоръ Панкратовъ и Илья Малый остались по-прежнему друзьями-пріятелями; они «соопча» работали, «соопча» терпѣли невзгоды, ихъ и сѣкли за одинъ разъ.

Такъ наказала современная деревня «вольнаго человѣка» за его стремленіе къ жизни «по правиламъ».

#### VIII.

Въ разсказѣ «Ученый» передъ нами подобное же явленіе: проснувшееся въ крестьянинѣ сознаніе своего человѣческаго достоинства не выдерживаеть столкновенія съ окружающей его тяжелой дъйствительностью; загорввшійся огонекъ мысли гаснетъ подъ вліяніемъ тяжелаго правственнаго оскорбленія.

На этоть разъ мы имвемъ двло съ «жителемъ», избравшимъ самый върный путь для приведенія своего ума въ «порядокъ». Дядя Иванъ, тоже парашкинскій «житель», отличается необыкновенной жаждой знанія, страстной любовью къ книгь. Несмотря на свой зрълый возрасть, онъ ходить въ школу, гдѣ стоически переносить насившки шаловливыхъ ребять, съ детской безпощадностью издевающихся надъ всёми промахами и ошибками своего взрослаго товарища. Но школьный учитель быль плохъ, а вскорѣ, благодаря земству, школа совсѣмъ закрылась. Такъ и остался Иванъ полуграмотнымъ, умѣя только съ грѣхомъ пополамъ читать по печатному и смотря на искусство писать, какъ на высшую, недостижимую для него мудрость. Тѣмъ не менѣе, страсть «почитаться» осталась у него въ полной силь. Для него не было большаго наслажденія, какъ купить въ городъ книжку и засъсть за нее въ свободное отъ хозяйственныхъ занятій время. Бёда была лишь въ томъ, что онъ далеко не все понималъ въ покупаемыхъ книжкахъ. Иногда попадалось въ нихъ такое словечко, котораго онъ, при всѣхъ усиліяхъ, не могъ понять безъ посторонней помощи. Иногда Иванъ шелъ къ писарю Семенычу и за приличное вознаграждение, въ виде шкалика водки, добивался разъясненія мудренаго «словечка». Правда, толкованія писаря далеко не всегда соотвётствовали истинному смыслу мудренаго слова, но безъ его ломощи Иванъ обойтись все-таки не могъ. Семенычъ былъ самымъ ученымъ человѣкомъ въ деревнѣ. Со-временемъ Иванъ сталъ обращаться къ нему не только по поводу «словечекъ», но и вообще во всёхъ тёхъ случаяхъ, когда въ его годовѣ шевелились вопросы, неразрѣшенные «странною» философіей предковъ. А такіе вопросы все чаще и чаще возникали вь головѣ темнаго читателя.

«Откуда вода? Или опять тоже земля?.. Почему? Куда бѣгуть тучки?» Мало того, явился даже вопросъ о томъ— «откуда мужикъ». Собесѣдованіе Ивана съ Семенычемъ по поводу этого вопроса прекрасноизображено авторомъ.

--- Напримъръ, мужикъ...-Дядя Иванъ остановился и сосредоточенно смотрълъ на Семеныча.

- Мужику у насъ счету нетъ, возразилъ последний.

- Погоди, Семенычъ... ты не сердись... Ну, напримъръ, я мужикъ, темнота, одно слово-невъжество... А почему?

Въ глазахъ дяди Цвана появилось мучительное выражение.

У Семеныча даже косушка вылетѣла изъ головы; онъ даже плю нуль.

- Ну, мужикъ-мужикъ и есть! Ахъ! ты, дурья голова!

- 110 -

. . . . .

- То-то я и думаю: почему?

--- Потому, мужикъ, необразованность... Тьфу, дурья голова!---съ удивленіемъ плюнулъ Семенычъ, начиная хохотать.

- Стало быть, въ другихъ царствахъ тоже муживъ?

- Въ другихъ царствахъ-то?

— Ну.

— Тамъ мужика не дозволяется... тамъ этой самой нечистоты нѣтъ! Тамъ его духу не положено! Тамъ, братъ, чистота, наука.

- Стало быть, мужика...

— Ни-ни.

— Наука?

---- Тамъ-то? Да тамъ, надо прямоговорить, ежели ты сунешься съ образиной своей, тамъ на тебя с-с-ообакъ напустятъ! Потому ты звърь звъремъ!

Какъ ни глупо было вранье Семеныча, но въ данномъ случай и его, въроятно, было достаточно, чтобы подлить масла въ огонь, толкнувъ на новую работу безпокойную мысль Ивана.

Узнавъ, что въ другихъ государствахъ и духу мужицкаго «не положено» и что это происходить оть того, что «тамъ наука», Иванъ естественно долженъ былъ пойти далъе и спросить себя,--нельзя ли и русскому трудящемуся населенію добиться подобной же степени образованія? А отсюда уже недалеко было и до очень важныхъ выводовъ. Съ нѣкоторыхъ поръ голова его стала работать, по выраженію автора, больше, чёмъ руки. Въ его несложномъ хозяйствё явилясь упущенія, за нимъ оказались недоимки. Староста уже несколько разъ напоминаль ему объ этомъ, но Иванъ прододжалъ возиться съ вопросами. Печальная развязка сдвлалась неизбежной. Въ одинъ изъ прівздовъ исправника Ивана позвали въ волость и тамъ розгами напомнили ему объ его гражданскихъ обязанностяхъ. Эта отеческая расправа поразвла его, какъ громомъ. Возвращаясь домой, «онъ озирался по сторонамъ, боясь кого-нибудь встрётить, --- онъ такъ бы и оцёпенёль оть стыда, если бы встрётиль; да, отъ стыда! потому что все, что даля ему чудесныя мысли---ото стыдъ, Вдкій, смертельный стыдъ».

Подъ вліяніемъ перваго впечатлёнія Иванъ хотёлъ было утопиться. Онъ даже прибѣжалъ на берегъ рёки и уже готовился было броситься въ воду, но... его настигъ староста, которому до-зарѣзу нужны были люди для починки моста, совершенно некстати обвалившагося передъ пріѣздомъ исправника. «Гдѣ у тебя совѣсть, дьяволъ ты этакій, какого лѣшаго ты тутъ проклажаешься?»—закричалъ блюститель деревенскаго порядка. И отъ этого окрика въ Иванѣ, повидимому, дѣйствительно проснулась «совѣсть», старая, завѣщанная прародителями совѣсть двуногаго вьючнаго животнаго, осужденнаго на вѣчную каторгу. Онъ безропотно пошелъ на работу.

Но съ тёхъ поръ у него пропада новая, благопріобрѣтенная, изъ книжекъ почерпнутая совѣсть.

«Дядя Иванъ о книжкахъ и чудесныхъ мысляхъ больше не вспоминалъ. Онъ думалъ только о недоимкахъ... Книжекъ въ пятакъ онъ не носилъ больше за голенищемъ, онъ зарылъ вхъ въ яму, выкопанную нарочно на огородѣ... Если же на него нападала тоска, то онъ шелъ къ Семенычу и отправлялся вмёстё съ нимъ въ кабакъ. Черезъ полчаса, много черезъ часъ, оба закадычные выходили оттуда уже готовыми»...

Впосл'ядствія дядя Иванъ принималъ участіе въ язв'єтномъ уже намъ б'ягств'я парашкинцевъ ц'ядымъ «опчисвомъ».

IX.

Въ статъй о Гл. Успенскомъ мы противопоставили изображенному имъ крестьянину Ивану Ермолаевичу рабочаго Михайла Лунина, героя повъсти г. Каронина «Снизу вверхъ». По этому поводу насъ, вмъстъ съ г. Каронинымъ, немало обвиняли въ преувеличенія. Мы соглашаемся, что сдъланное нами противопоставленіе было слишкомъ ръзко. Михайло Лунинъ есть дъйствительно настоящій антиподъ Ивана Ермолаевича. Одинъ не понимаетъ существованія внъ земледъльческаго труда, и мысль его работаетъ лишь тамъ, гдъ соха, борона, овцы, куры, утки, коровы и тому подобное. Другой не имъетъ ни сохи, ни бороны, ни овецъ, ни куръ, ни утокъ, ни коровъ и ничего подобнаго, и онъ не только мало сожалѣетъ объ этомъ, но ему трудно даже понять, какъ могутъ люди выносить тяжелую долю русскаго земледѣльца.

Иванъ Ермолаевичъ плохо соображаетъ, зачъмъ собственно ему нужно учить грамотъ своего сына Мишутку. Михайло Лунинъ самъ учится «не то, что съ ентузіазмомъ, а съ какимъ-то остервенъніемъ». Взгляды Ивана Ермолаевича поражаютъ своей «стройностью».

Михайло Лунинъ, какъ и всякій человѣкъ, пережившій періодъ разлада съ окружающей его дѣйствительностью, долженъ былъ пройти черезъ всевозможныя сомнѣнія и недоумѣнія, а слѣдовательно и черезъ связанную съ нимъ путаницу понятій. Иванъ Ермолаевичъ лишь зѣваетъ «сокрушительнѣйшимъ образомъ», когда «новый человѣкъ» пытается ему привить «новые взгляды на вещи». Въ отвѣтъ на всѣ доводы такого человѣка онъ «можетъ сказать только одно: безъ этого нельзя».

Но это «только» имћеть за себя вѣковѣчность и незыблемость самой природы... Въ головѣ Ивана Ермолаевича нѣтъ мѣста для какихъ бы то ни было сопрососъ. Михайло Лунинъ буквально осажденъ «вопросами» и способенъ замучить ими самаго веутомимаго «интеллигента». Взоры Ивана Ермолаевича устремлены на прошлое. Онъ живетъ или котѣлъ бы жить такъ, какъ жили его «прародители», за исключеніемъ, конечно, крѣпостного права. Михайло Лунинъ съ содроганіемъ и ужасомъ слушаетъ разсказы о жизни «прародителей» и старается создать себѣ возможность иной, новой жизни, обезпечить себѣ иное, лучшее будущее. Словомъ, одинъ представляетъ собою старую, крестьянскую, допетровскую Русь, другой—новую, нарождающуюся, рабочую Россію, ту Россію, въ которой реформа Петра получаетъ, наконецъ, овсе крайнее логическое выраженіе.

Повторяемъ, противопоставленіе Лунина Ивану. Ермолаевичу было чрезвычайно різко. Но мы не могли избіжать его, не желая оставить нащу мысль недосказанной. Разобранные нами теперь очерки и разсказы г. Каронина даютъ намъ новый матеріалъ для ея поясненія, и если читатель подумаетъ надъ вышеуказанными характерами и сценами, то онъ, можетъ быть, и самъ увидитъ, что Михайло Лунинъ представляетъ собой явленіе вполнів естественное и даже неизбіжное въ современной нашей общественной жизни.

Все зависить отъ окружающей обстановки. Иванъ Ериолаевичъ находится подъ властью земли. Землй и только землю, земледѣльческому труду и только земледюльческому труду онъ обязанъ своимъ «стройнымъ» міросозерцаніемъ.

Но вотъ на него надвигается «цивилизація» и, какъ карточные домики, разрушаеть всё его вёками установившіяся привычки. «Стройность сельско-хозяйственныхъ вемледёльческихъ идеаловъ безпощадно разрушается такъ называемой цивилизаціей», —говорить Гл. Успенскій.— «Ея вліяніе отражается на простолушномъ поселянинѣ рѣшительно при самонъ начтожномъ прикосновении. Буквально прикосновение, одно только легкое касаніе, — и тысячельтнія идеальныя постройки превращаются въ щепки». - Мы видёли, что не одна только «цивилизація», но п само государство, правда, подъ вліяніемъ той же цивилизаціи, сально способствуеть разложению «сплошного» быта Ивановъ Ермолаевичей. Сообразно тысячамъ различныхъ случайностей, разложение принимаетъ различный видь, создаеть совершенно различные типы и характеры. Одни изъ нихъ во многомъ, почти во всемъ, похожи на Ивана Ермолаевича, но у нихъ проявляются уже новыя черты, Ивану Ермолаевичу несвойственныя. У другихъ черты сходства уравновѣшиваются чергами различія. У третьихъ сходства съ Иваномъ Ермолаевичемъ уже совсѣмъ мало.

Наконецъ, появляются и такіе характеры, которые, выработавшись подъ вліяніемъ совершенно новой среды, оказываются совершенно на него непохожими, даже противоположными ему. Въ лицѣ Демы мы встрѣтились съ крестьяниномъ, бывшимъ нѣкогда настоящимъ Иваномъ Ермолаевичемъ. Только нужда могла оторвать его отъ земли; но, оторвавшась огъ нея, попавши въ новую обстановку, онъ мало-по-малу начянаегъ патать къ деревнѣ «недоброе чувство». Въ немъ пробуждаются новыя нравственныя потребностя, какихъ онъ не зналъ въ деревнѣ и какія не мо-

гуть найти тамъ удовлетворенія. То же можно сказать о фантазерѣ Минав. Онъ представляеть собою не более какъ разновидность Ивана Ериозаевича. Онъ держится за землю объими руками, и весь полеть его плаиенной фантазіи ограничивается сначала только областью земледильческаго труда. Но кулакъ Екишка своимъ примвромъ вноситъ разладъ въ его міросозерцаніе: Минай мечтаеть на тему о томъ, какъ бы раздѣлаться съ общиной и зажить, подобно Екншки, одинокимъ и ничимъ не связаннымъ. Читатель помнитъ, что мысль о выходѣ изъ общины приходила и самому Ивану Ермолаевичу. Только у него она не окрашивалась завнотыю къ кулацкому благосостоянию, какъ это было у Миная. Покинувъ деревню, впечатлительный Минай, навёрное, еще болёе поддался вліянію «цивилизаціи», и хотя онъ не имблъ возможности разжиться, но, конечно, иросозерцание его еще болье потеряло въ своей «стройности».

Плутоватый и двятельный Петръ Сизовъ любитъ свою землю, можетъ быть, не меньше Ивана Ермолаевича, но любить уже на другой ладъ: такъ, какъ любятъ ее кулаки и вообще люди наживы. Для него земля дорога уже не сама по себъ, а потому, что имъетъ извъстную мисновую стонмость. «Власть земли» отходить здёсь на задній планъ, уступая мёсто власти капитала.

Но и Иванъ Ермолаевичъ, и Дема, и Петръ Сизовъ, и даже фантазеръ Минай, при всемъ сходстве или несходстве другъ съ другомъ, нивють ту общую черту, что въ ихъ отношеніяхъ къ окружающему,--какъ бы ни было оно для насъ привлекательно или непривлекательно,--нать инчего бользненияго.

Въ разстроенныхъ «деревенскихъ нервахъ» Гаврилы и въ «больномъ жителѣ» Горѣловѣ мы видимъ иную черту. Разложеніе стараго «сплошного» быта отразилось на нихъ болізненно. Пробудившаяся мысль, не довольствуясь старымъ «сплошнымъ» міросозерцаніемъ, поставила себѣ вопросъ: «зачеми, для чего?»-и не нашла удовлетворительнаго отвёта, запутавшись въ потемкахъ и противорвчіяхъ. Но она не могла и помириться со своимъ безсиліемъ, мстя за него отрицательнымъ отношеніемъ ю всему окружающему. И Гаврило и Егоръ Өедорычъ Горфловъ отгутъ изь деревни, измучившей и разстроившей ихъ до крайности. Деревенская среда не можетъ внести искомаго «порядка» въ ихъ головы.

«Вольный человѣкъ» Егоръ Панкратовъ ищетъ не столько «порядка» въ мысляхъ, сколько возможности жить по «закону», не подчиняясь произволу людей, выше его поставленныхъ. Независимостью своей правственной личности онъ дорожитъ больше всего на свъть. Это его конекъ, господствующее стремление въ его жизни. Подъ вліяниемъ этого стремлена, которому такъ часто противорвчитъ практика деревенской жизни, онъ делается угрюмымъ, необщительнымъ и даже жаднымъ. Въ этой оригинальной личности, сосредоточившей всѣ свои силы на ограждении

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

своего человъческаго достоинства, также нельзя не видъть знаменія новаго времени.

Представитель «сплошного» быта и «сплошного» міросозерцанія, Ивань Ермолаевичъ не имълъ никакихъ исключительныхъ стремленій; въ его сплошной, уравновъшенной душь для нихъ не было и мъста. Только съ разрушеніемъ этого стихійно выросшаго сплошного равновъсія является возможность развитія личности, съ ея особенными вкусами, наклонностями и стремленіями.

«Ученый» дядя Иванъ еще дальше ушелъ отъ Ивана Ериолаевича. Его, подобно Гавриль и Горелову, осаждають различные вопросы, о сушествованія которыхъ Иванъ Ериолаевичъ не вивлъ и понятія. Но его вопросы принимають гораздо болье определенное и совершенно реальное направленіе. Онъ идеть къ ихъ разрёшенію по вёрному пути, онъ стучится въ дверь школы, вооружается книгой. «Откуда мужнкъ? Почему мужикъ?» Разъ начали появляться такіе вопросы въ крестьянской голові, можно съ полною увѣренностью сказать, что старому, сплошному крестьянскому быту пришелъ конецъ. Правда, дядя Иванъ не выдерживаеть характера, у него опускаются руки, какъ опустились онѣ и у Егора Панкратова. Но это только показываеть лишній разъ, что современная деревня представляеть собой среду, крайне неблагопріятную для развитія крестьянской мысли. Михайло Лунинъ рано покинулъ деревню и уцълёлъ. Между нимъ и дядей Иваномъ различіе въ судьбе, а не въ характерѣ. Попади дядя Иванъ на мѣсто Лунина, онъ, по всей вѣроятности, пришель бы къ тому же, къ чему пришель Лунинъ. Дядя Иванъ относится къ Михайль, какъ человъкъ, поставившій себъ извъстную цыь относиться къ человѣку, достигшему этой цѣли. Вотъ и все. Дядя Иванъ является антиподомъ Ивана Ермолаевича еъ стремлении, Михайло Лунинъ — антиподонъ его въ дъйствительности. Намъ замѣтятъ. вероятно, что немного рабочихъ попадаетъ въ такія благопріятныя для умственнаго развитія условія, въ какія попаль Лунинъ. Это вфрио. Но не въ томъ дело. Важно то, что современная русская жизнь, благодаря распадению сплошного быта, создаеть и чёмъ далёе, тёмъ въ большемъ числё будеть создавать такихъ личностей, какъ Егоръ Панкратовъ, дядя Иванъ и Михайдо Лунинъ. Важно то, что какъ ни плохо положение русскаго рабочаго, но все-таки городская жизнь гораздо бол е деревенской благопріятна для дальнѣйшаго умственнаго и правственнаго развитія полобныхъ личностей.

Хотите, чтобы она была еще благопріятите? Это въ вначительной степени зависять отъ васъ самихъ... Идите въ рабочую среду и помогите ей разобраться въ *сопросахъ*, поставленныхъ передъ нею самой жизнью. Въ этой средѣ растетъ та новая историческая сила, которая освободитъ современемъ *все* трудящееся населеніе отраны.

Плохи люди, сидящіе сложа руки и возлагающіе все овое упованіе на естественный ходъ событій. Это трутни исторія. Отъ нихъ никому ни карко, ни холодно. Но немногимъ лучше ихъ и тѣ, которые упорно смотрять назадъ, не переставая говорить о поступательномъ движеніи народа. Эти люди осуждены на неудачи и разочарованія, потому что они добровольно поворачиваются спиною къ исторіи. Полезнымъ двятелемъ иожетъ быть только тотъ, кто, не боясь борьбы, умѣетъ направлять овои уснлія сообразно съ ходомъ общественнаго развитія. Русскій народъ не со вчерашняго дна переживаетъ процессъ разложенія старыхъ деревенскихъ порядковъ. Онъ успѣлъ уже весьма значительно измѣниться. А наша интеллигенція все еще продолжаетъ искать опоры въ старыхъ народныхъ «идеалахъ». Если она когда-нибудь пойметъ свою ошибку, то скажетъ, можетъ быть, какъ говорили губернскому гласному парашкинцы: «Съ когорыхъ уже это поръ идетъ, а мы все перемогались, все думали, авось Богъ дастъ... Вотъ она, слѣпота-то наша, какая»!

И подлинно слёпота! Рваться впередъ, —и въ то же время защищать отжившую свой вёкъ старину! Желать добра народу, —и въ то же время отстаивать учрежденія, способныя только увёковёчить его рабство! Считать мертвое живымъ, а живое мертвымъ, —кто, кромё слёпыхъ, не заиётить бездонной пропасти подобныхъ противорёчій. Имёющій очи и пользующійся ими не боится ни историческаго развитія вообще, ни торжества капитализма въ частности. Онъ видитъ въ капитализмё не одно только зло; онь замёчаеть также его разрушительную сторону, которая обновить наше общество. Воть почему, наблюдая современное разложеніе всёхъ допотопныхъ «устоевъ» русской соціальной и политической жизни, имёющій очи человёкъ съ облегченнымъ сердцемъ воскликнеть: прощай, старая Обломовка, ты отжила свой викъ!



# Н. А. НЕКРАСОВЪ.

### Къ 25-тилѣтію его смерти.

Нашъ геніальный критикъ В. Г. Бёлинскій писалъ одному наъ своихъ московскихъ друзей о Некрасовѣ: «Что за талантъ у этого человѣка, и что за топоръ его талантъ!» Эта восторженная похвала не лишена нѣкоторой друсмысленности. Топоръ—очень полезное орудіе труда; онъ составляетъ одно изъ первыхъ по времени культурныхъ пріобрѣтеній человѣка. Но вещи, сдѣланныя топоромъ, обыкновенно неизащны; недаромъ мы говоримъ: «топорная работа». И надо признать, что произведенія Некрасова часто представляютъ собою именно такую работу. Я помню, какъ однажды, заспоривъ со мною о «Русскихъ женщинахъ», покойный Всеволодъ Гаршинъ, очень невысоко ставившій поэтическій талантъ Некрасова и рѣзко осуждавшій тогда (въ годы студенчества) «тенденціозность» его поэвіи, съ насмѣшкой продекламировалъ:

> "Покоенъ, проченъ и легокъ На диво слаженный возокъ"...

Несмотря на все свое пристрастіе къ поэту «мести и печали», я вынужденъ былъ согласиться, что «возокъ» плохо рифмуетъ съ «легокъ». Некрасовъ, навърно, и самъ чувствовалъ, что тутъ дѣло идетъ не совсѣмъ ладно; однако, онъ не только не смутился этимъ, но нѣсколько ниже повторилъ:

> "Повоенъ, проченъ и леговъ Катится городомъ возокъ"...

Подобныя анти-эстетическія погрѣшности у Некрасова попадаются на каждомъ шагу. Его стихъ не гладокъ или, какъ онъ самъ характеризовалъ его, тяжелъ и неуклюжъ. Его языкъ рѣдко бываетъ звученъ. Людямъ, воспитаннымъ въ эстетическихъ преданіяхъ сороковыхъ годовъ и избалованнымъ роскошной музыкой стиховъ Пушкина и Лермонтова, должны были рѣзать ухо шипящіе звуки въ родѣ вотъ этихъ:

> "Отъ ликующихъ, праздно болтающихъ, Обаграющихъ руки въ врови Уведи меня въ станъ погибающихъ" и т. д.

Это очень неблагозвучно. Но это еще только полъ-бѣды; это касаетоя только стиха, т. е. внюшности, такъ сказать, поверхности поэтическаго произведенія. Бѣда заключается въ томъ, что стихотворенія Некрасова очень часто не удовлетворяють художественнымъ требованіямъ даже по своему енутреннему строенію. Для примѣра я укажу на одно изъ самыхъ знаменитыхъ и, по своему, самыхъ замѣчательныхъ его произведеній—на «Размышленія у параднаго подъѣзда». Вспомните это мѣсто:

> "А владёлецъ роскошныхъ палатъ Еще сномъ былъ глубокимъ объятъ... Ты, считающій жизнью завидною Упоеніе лестью безстыдною, Волокитство, обжорство, игру,— Пробудись! Есть еще наслажденіе: Вороти ихъ! Въ тебё ихъ спасеніе! Но счастливые глухи къ добру... Не страшатъ тебя громы небесные, А земные ты держишь въ рукахъ, И несутъ эти люди безвёстные Неисходное горе въ сердцахъ<sup>4</sup>...

Это благородно и краснорѣчиво; но, къ сожалѣнію, это не болѣе какъ краснорѣчивая проза (злые языки говорили: риторика). Позеіп тутъ нѣтъ никакой, и потому все это мѣото, такъ сильно заотавлявшее биться тысячи и тысячи русскихъ сердецъ (а тѣмъ убѣдительно доказавшее, что въ немъ была не одна «риторика»), не только не украшаетъ стихогворенія, а прямо портитъ его, и было бы гораздо умѣотнѣе въ статьѣ или—еще лучше—въ рѣчв. Прозаическій элементъ вообще былъ очень силенъ въ поезіи Некрасова, что и подало поводъ называть ее тенденціозной. Но дѣло тутъ собственно не въ тенденціозности, а просто въ томъ, что поэтическій талантъ Некрасова былъ недостаточно силевъ и — это, можетъ быть, главнос—недостаточно пластиченъ <sup>1</sup>). Повторяю, топоръ представляетъ собою очень полезное орудіе труда, но топорная отдѣлка оставляетъ желать лучшаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ тенденціозностью чаще всего понимають искаженіе дѣйствительности въ угоду предваятой идев. Такой тенденціозности въ поэзіи Некрасова совсёмъ не было (если не считать нёкоторыхъ "невёрныхъ звуковъ", вырваныхъ у его музы тяжелыми политическими условіями Россіи, которымъ онъ по-временамъ подчинялся больше, чёмъ это было позволительно). Но иногда ча счеть тенденціозности относять то, что объясняется именно недостаточной пластичностью поэтическаго дарованія. Человёкъ не справляется со своими поэтическими образами, и потому въ его стихотвореніе врывается проза. Это большой недостатокъ. Но происходить онъ часто не отъ желанія искажать дѣйствительность, и къ тому же самъ по себѣ онъ вовсе не ведеть къ ся искаженію: проза не значить ложь; прозанческое описаніе можеть быть столить точно.

А въ пользё, принесенной нашему общественному самосознаню «топорнымъ» талантомъ Некрасова, теперь уже нельзя сомнёваться и почти безполезно о ней распространяться. Некрасовъ явился поэтическимъ выразителемъ цёлой эпохи нашего общественнаго развитія. Эта эпоха начинается выступленіемъ на нашу историческую сцену образованнаго «разночинца» («интеллигенцій» тожъ) и оканчивается появленіемъ на этой сценѣ рабочаго класса, пролетаріата въ настоящемъ смыолѣ этого слова. Кто интересуется правственнымъ или идейнымъ содержаніемъ этой замѣчательной эпохи, тотъ найдетъ въ поэзіи Некрасова богатѣйшій матеріалъ для его характеристики.

Поэзія и вся изящная литература предшествовавшей общественной эпохи была у насъ преимущественно поэзіей высшаю дворянскаго сословія. Я говорю: «преимущественно», такъ какъ были блестящія исключенія изъ этого общаго правила; достаточно назвать Кольцова. Но эти исключенія всёми встрёчались именно какъ исключенія, и потому подтверждали общее правило.

Что такое Евгеній Онбгинъ? Образованный русскій дворянинъ «въ гарольдовомъ плащѣ». Что такое Печоринъ? Тоже образованный дворянинъ и въ томъ же плащъ, только на другой дадъ скроенномъ. А что такое герон разныхъ «Дворянскихъ гийздъ» Тургенева? Что такое дѣйствующія лица «Войны и мира» или «Анны Карениной», всё эти Куракины. Болконскіе, Безухіе, Ростовы, Вронскіе, Облонскіе, Левины и т. д., и т. д.? Все это-кость отъ костей, плоть отъ плоти нашего дворинскаго сосдовія. Въ произведеніяхъ Толстого «народъ» фигурируетъ только мимоходомъ и только въ той мёрё, въ какой онъ нуженъ художнику для того, чтобы изобразить душевное состояние героя-дворянина: припомните, напримъръ, соддата Платона Каратаева, вносящаго миръ въ мятущуюся душу графа Петра Безухаго. У Тургенева, въ его «Запискахъ охотника», народу, --- крестьянину, --- отводится уже гораздо более широкое место. Но хотя «Записки охотника» сыграли довольно крупную и благотворную роль въ духовномъ развитін нашего «общества», однако, не онъ характеризують собою таланть Тургенева и не онв опредвляють собою содержание его художественнаго творчества. «Записки охотника» не помѣшали Тургеневу остаться такимъ же бытописателемъ «дворянскихъ гийздъ» и такимъ же истолкователемъ душевной жизни ихъ обитателей, какими были Пушкинъ, Лермонтовъ. Толстой и многія-многія другія звёзды меньшихъ величинъ. Называя ихъ всвхъ бытописателями дворянскихъ гивздъ, указывая на ихъ дворянскую точку зрвнія, я этимъ вовсе не хочу сказать, что они были ограниченными сторонниками сословныхъ привилегій, безсердечными защитниками эксплоатацін крестьянина дворяниномъ. Совсёмъ нётъ! Эти люди были по-своему очень добры и гуманны, а угнетение крестьянъ дворянами рёзко осуждалось, иногда, по крайней мёрь, нёкоторыми изъ

нихъ. Но дело вовсе не въ этомъ. Какъ бы ни были добры и гуманны эте наши велякіе художники, несомибнно все-таки го, что дворянскій быть изображается у нихъ не со своей отрицательной стороны, т. е. не съ той стороны, съ которой обнаружилось бы противорвчие интересовъ дворянства съ интересами крестьянства, а съ той, съ которой это противоръчіе совстью незамютно и съ которой дворянинъ, жившій болье или менье суровой эксплоатаціей крестьянина, все-таки оказывается человъкомъ, способнымъ понимать и переживать многія важнёйшія человёческія чувства: стремление къ истинъ, искание серьезнаго общественнаго дъла, жажду борьбы, любовь къ женщине, наслаждение природой и т. п., и т. п. Поскольку обитатели «дворянскихъ гитездъ» способны были испытывать эти чувства, постольку они и интересовали художника, а отношение этихъ подей къ подчиненному имъ сословію или совсёмъ обходилось въ художественномъ произведения, — мы совсёмъ не знаемъ, напримъръ, какъ относился къ своимъкрестьянамъ Печоринъ, —или изображалось одной изия чертами: Онтгинъ замтняетъ въ своемъ вмтни легкимъ оброкомъ «премъ барщины старинной»; Петръ Безухій строить для своихъ крйпостныхъ школы и больницы; Андрей Болконскій переводить ивкоторыхъ изъ нихъ въ вольные хлёбопашцы; или, наконецъ, мёстами изображается въ нихъ почти идиллическими врасками. Напомню святочныя забавы въ рязанскомъ имѣнін графовъ Ростовыхъ, Отрадномъ: крвпостные слуги наравив со своими господами участвують въ этихъ забавахъ, изображенныхъ съ такимъ неподражаемымъ, несравненнымъ искусствомъ. Рисуя отрадненскую идиллію, Толстой вовсе не задавался цёлью что-нибудь скрыть или скрасить: объ отрадненскихъ крепостныхъ онъ вовсе и не думалъ. Его внимание сосредоточено было на изображении любви Николая Ростова въ Софьё, а участіе крѣпостныхъ въ святочныхъ забавахъ изображено имъ совершенно мимоходомъ и просто потому, что нельзя было не изобразить его: вышло бы несогласно съ дъйствительностью. Если же нарисованныя имъ бытовыя сцены оказываются настоящей идиллей, то это не вина художника и не его заслуга. Что же было ему дълать, если такія идиллическія сцены имёли мёсто, несмотря на всё ужасы крёпостного права? Толстому, конечно, хорошо было извёстно существоваце этихъ ужасовъ. Но рисовать ихъ онъ не виделъ ни малейшей надобности, такъ какъ его героями были не крепостные люди, а благовоснитанные, по-своему добрые аристократы, которые непосредственнаго отношенія къ названнымъ ужасамъ вовсе даже и не имъли.

Зная нашъ крѣпостной быть и дополняя своей собственной фантазіей <sup>10</sup>, что не было досказано художникомъ, мы можемъ не безъ основанія предположить, что тоть или другой изъ отрадненскихъ крѣпостныхъ, забавлявшихся на Святкахъ вмѣстѣ съ молодыми господами, былъ очень скоро послѣ того подвергнутъ позорному наказанію на конюшиѣ. Но вѣдь наказывали не молодые господа, не Наташа, не Соня, не Николай и даже не старый графъ Ростовъ. Наказаніями въ Отрадномъ разпоряжался управляющій Митенька. Стало быть, Толстому нечего было и толковать о наказаніяхъ; у него рёчь шла именно о господахъ: о Наташѣ, Сонѣ, Николаѣ, старомъ графѣ и т. ц. Въ дворянскихъ романахъ, хотя бы и многотомныхъ, мало было м вста для изображенія народнаго горя <sup>1</sup>).

У Гоголя «дворянскія гивзда» изображаются, конечно, далеко не въ такомъ привлекательномъ свётё, какъ у Толстого или у Тургенева. Но если Гоголь больно бичуетъ Собакевичей, Ноздревыхъ, Маниловыхъ и т. п., то и онъ все-таки очень мало занимается Селифанами, Петрушками, дядями Митяями и другими представителями угнетеннаго сословія. Его мысль тоже мало останавливалась на психологіи «крещеной собственности».

У Некрасова мы видимъ уже совсёмъ другое. Изображению народнаго горя посвящены всё его наиболёе извёстныя произведения. А на дворянскія гнёзда эти произведения проливаютъ совсёмъ-таки непривлекательный свётъ. Уже въ одномъ изъ самыхъ раннихъ своихъ стихотворений, именно въ такъ сильно правившемся Бёлинскому стихотворени «Родина», Некрасовъ говоритъ:

> "И вотъ они опять, знакомыя мѣста, Гдѣ жизаь отцовъ моихъ, безплодна и пуста, Текла среди пировъ, безсмысленнаго чванства, Разврата грязнаго и мелкаго тиранства! Гдѣ рой подавленныхъ и трепетныжъ рабовъ. Завидовалъ житью послѣднихъ барскихъ псовъ, Гдѣ было суждено миѣ Божій свѣтъ увидѣть, Гдѣ научился я терпѣтъ и ненавидѣть, Но, ненавистъ въ душѣ постыдно притая, Гдѣ иногда помѣщикомъ бывалъ и я..."

Это стихотвореніе, написанное еще въ 1846 году, ясно опредѣляетъ намъ ту точку зрѣнія, съ которой Некрасовъ смотрить на нашъ старый

<sup>1</sup>) Интересная подробность. Объёзжая русскія позиціи наканунё Шенграбенскаго сраженія, князь Андрей Болконскій натолкнулся на сцену тёлеснаго наказанія солдата. Одинъ изъ присутствовавшихъ при этой сценё офицеровъ, видимо испытывая нравственное страданіе, вопросительно смотритъ на князя, но... «князь Андрей, выёхавъ въ переднюю линію, поёхалъ по фронту» и не обратилъ на истязаніе солдата ни малёйшаго вниманія. Не занимается имъ и графъ Толстой, ограничивающійся неожиданнымъ замѣчаніемъ, что наказываемый крпчалъ "примеорно". Почему—примеорно, это остается его тайной.

Толстой говорить гдё-то (кажется, въ своей "Испоенди"), что для него. въ теченіе большей части его жизни, людьми въ настоящемъ смыслё этого слова были только такъ называемые благовоспитанные люди, а всё прочіе были— «такъ»... Это интересное признаніе; за его справедливость ручаются всё самыя замёчательныя произведенія Толстого. И оно проливаеть пркій свёть на психологію художника-аристобрата.

помѣщичій быть. Хотя онъ самъ былъ дворянскаго происхожденія, но у него нѣтъ уже и олѣда идеализаціи дворянской жизни: онъ глядить на нее глазами протестующаго разночинца. Она повернулась къ нему своей отрицательной стороной, ярко выставивъ передъ нимъ противорѣчіе интересовъ «благородныхъ» экоплоататоровъ съ интересами эксплоатируемой «черни». Если поэтъ и вспоминаетъ иногда о своей принадлежности къ «благородныхъ» экоплоататоровъ съ интересами эксплоатируемой «черни». Если поэтъ и вспоминаетъ иногда о своей принадлежности къ «благородному» сословію, то лишь за тѣмъ, чтобы упрекнуть себя за тѣ періоды нравственной слабости, въ теченіе которыхъ онъ, постыдно затаивъ «ненависть» въ своей душѣ, самъ бывалъ помѣщикомъ. Впечатлѣнія юныхъ лѣтъ не оставили ничего отраднаго въ его душѣ и до краевъ наполнили ее враждою къ крѣпостному порядку:

> "Нѣтъ! Въ юности моей, мятежной и суровой, Отраднаго душѣ воспоминанья вѣтъ: Но все, что, жнань мою опутавъ съ первыхъ лѣтъ, Проклятьемъ на меня легло неотразимымъ,— Всему начало здѣсь, въ краю моемъ родимомъ!... И съ отвращеніемъ кругомъ кядая взоръ, Съ отрадой вижу я, что срубленъ темный боръ,— Въ томящій лѣтній зной защита и прохлада,— И нива выжжена, и праздно дремлетъ стадо, Понуривъ голову надъ высохшимъ ручьемъ, И на бокъ валится пустой и мрачный домъ, Гдѣ вторилъ звуку чашъ и гласу ликованій Глухой и вѣчный гулъ подавленныхъ страданій, И только тотъ одинъ, кто всѣхъ собой душилъ, Свободно и дышалъ, и дѣйствовалъ, и жилъ"...

Я сказаль, что кого интересуеть идейное и нравственное содержаніе эпохи образованнаго разночинца, тоть непремённо долженъ обратиться къ позвін Некрасова. И въ самомъ дѣлѣ, приведенный отрывокъ, —а я могъ бы привести много такихъ отрывковъ,-представляетъ собой интересный образчикъ той психологія новаго, только что нарождавшагося тогда общественнаго слоя, не понявъ которой мы не поймемъ ни такъ резко обнаружившагося впоследстви разрыва «дитей» съ «отцами», ни добролюбовскихъ нападковъ на самодуровъ, ни даже писарев-«разрушенія эстетики». Всв өти многообразныя скаго черты одной и той же физіономія выражають собою одно и то же настроеніе, и вой они коренятся въ томъ ризко-отрицательномъ отношения къ напему крѣпостному порядку, которымъ насквозь пропитана поезія Некрасова. Замѣтьте, что отрицаніе не ограничиваются въ ней однимъ только крепостнымъ правомъ или вообще однамъ помещичьниъ бытомъ. Нать, образованный разночинець отрицаеть и ненавидить всю совокупность общественныхъ отношеній, выросшую на закръпопочвъ щенія крестьянина. Онъ враждебенъ дворянству; но и чиновничество не заслуживаетъ пощады въ его глазахъ. Онъ видитъ въ чиновникѣ лишь другую, болѣе прожорлнвую и низкопоклонную разновидность эксплоататора. Некрасовъ клеймить его въ своей, полной безпощаднаго сарказма «Колыбельной пёснѣ»:

> "По губернін раздался Всімъ отрадный крикъ: Твой отецъ подъ судъ попался— Явныхъ тьма уликъ. Но отецъ твой—плутъ извістный— Знаетъ роль свою. Спи, пострілъ, покуда честный! Варошки-баро".

Передового разночинца не привлекаетъ къ себѣ служебная карьера. Если еще Чацкій находняъ, что служить значитъ приолуживаться, то теперь передовая «интеллигенція» видить въ службѣ школу полнѣйшаго нравственнаго развращенія:

> "Будешь ты чиновникъ съ виду И подлецъ душой, Провожать тебя я выйду И махну рукой! Въ день привыкнешь ты картинно Сцину гнуть свою... Спи, пострѣлъ, пока невинный! Баюшки-баю".

Политическая идея строя, выросшаго на крвпостной основѣ и, къ сожалёнію, до сихъ поръ не отошедшаго въ область историческаго воспоминанія, состояла и состоить въ томъ, что мозгомъ страны является бюрократія, которая вёдаеть всё общественныя нужды и удовлетворяеть ихъ въ той мири, въ какой признаеть ихъ законными. Обывателямъ остается при этомъ въдать лишь свои частныя нужды, вовсе не мъщаясь въ дѣла общественныя или мѣшаясь въ нихъ лишь постольку, поскольку это разрѣшено благодѣтельной и предусмотрительной бюрократіей. Обыватель, въ которомъ пробуждается сознание обязанностей гражданина, до сихъ поръ считается неблагонадежнымъ и нерёдко попадаеть въ мъста довольно «отдаленныя». Въ странъ неограниченной власти бюрократіи и безграничнаго произвола администраціи гражданамъ нечего делать. Такова теорія. Правда, практика давно перестала соотвётствовать ей въ томъ смыслё, что уже съ конца XVIII вёка въ Россіи появляются люди, стремленія которыхъ рёзко противорёчать казенному идеалу. Новиковъ, Радищевъ, декабристы, Герценъ, Огаревъ, Бѣлинокій, петрашевцы умёли смотрёть несравненно дальше узкаго круга своихъ домашнихъ интересовъ и ни за что не хотвли «позорить гражданина санъ». Но пока старый порядовъ еще не былъ расшатанъ неудержимымъ ходомъ экономическаго развитія, эти «странные люди представляли собою чрезвычайно отрадное, но очень рёдкое исключеніе, были тёми одино-

кими дасточками, которыя не дѣлали весны, и сами задыхались въ тяжелой атмосферѣ всеобщей спячки. «Зачѣмъ мы проснулись!»—съ отчаяніемъ восклицаетъ Герценъ въ своемъ дневникѣ.

Только когда экономическое развите расшатало основы крёпостного порядка и выдвинуло на нашу историческую сцену цёлый слой образованныхъ разночинцевъ, только тогда началось у насъ почти непрерывное общественное движеніе во имя болёе или менёе прогрессивныхъ, болёе или менёе широкихъ гражданскихъ идеаловъ. Чёмъ болёе препятотвій встрёчалось на пути этого движенія, тёмъ рёшительнёе выбивались его участники изъ колен обыденныхъ житейскихъ занятій и тёмъ очевиднёе становилось для нихъ, что ихъ житейская спеціальность заключается въ томъ, чтобы вовсе не имёть никакой житейской опеціальности, кромё спеціальности гражданина-борца за лучшее будущее своей страны. Некрасову дёлаеть очень большую честь то обстоятельство, что онъ, который самъ борцомъ никогда не былъ, своимъ поэтическимъ чутьемъ понялъ психологію новаго общественнаго типа. Уже въ стихотвореніи «Поеть и гражданинъ» (1856 г.) мы встрёчаемъ у него слёдующія выразительныя строки:

> "Ахъ! будетъ съ насъ купцовъ, кадетовъ, Мъщанъ, чиновниковъ, дворянъ, Довольно даже намъ поэтовъ, Но нужно, нужно намъ гражданъ! Но гдѣ-жъ они? Кло ни сенаторъ, Ни сочинитель, ни плантаторъ, Кто гражданинъ страны родной? Гдѣ ты? откликнись! Нѣтъ отвѣта, И даже чуждъ душѣ поэта Его могучій идеалъ! Но если есть онъ между нами, Какими плачетъ онъ слезами!!"

До какой степени самому Некрасову не былъ чуждъ могучій идеалъ гражданина, показываетъ другое мёсто того же стихотворенія:

> "Не можетъ сынъ глядъть спокойно На горе матери родной, Не будетъ гражданинъ достойный Къ отчизнъ холоденъ душой, Ему нътъ горше укоризны... Иди въ огонь за честь отчизны, За убъжденье, за любовь... Иди и гибни безупречно; Умрешь недаромъ... Дъло прочно, Когда подъ нийъ струнтся кровь".

Въ другомъ мѣстѣ, обращаясь къ матери, которая грустно задумалась объ учаоти, ожидающей ся трехъ отроковъ-сыновей, поэть говоритъ:

"Не плачь надъ ними, мученица-мать! Но говори имъ съ молодости ранней: Есть времена, есть цѣлые вѣка, Въ которые нѣтъ ничего желавнѣй, Прекраснѣе терноваго вѣнка!"...

Туть поэзія Некрасова, никогда не бывшаго борцомъ, отановится поэзіей борьбы, и неудивительно, что отрывки, подобные только что приведенному, заучивались наизусть русскими передовыми людьми. Такіе отрывки нисколько не утратили своего значеніи до настоящаго времени и не утратять его до тіхъ поръ, пока передовое человічество останется вынужденнымъ тяжелою борьбой пролагать себі дорогу къ своему идеалу. А оно, какъ видно, еще не скоро избавится отъ этой необходимости, потому что обіщаннаго «критиками марксизма» притупленія общественныхъ противорічій что-то нигді незамізно.

Каковы же тѣ убѣжденія, за которыя гражданинъ долженъ идти въ огонь и, если понадобится, пролить свою кровь? Въ поэтическихъ произведеніяхъ вообще странно было бы искать точно формулированныхъ соціально-политическихъ требованій. Но, выражая стремленія передового русскаго разночинца, поэзія Некрасова все-таки ставитъ передъ *гражданиномъ* довольно опредѣленную общественную задачу. Задача эта заключается въ избавленіи русскаго народа отъ многообразнаго гнета, наложеннаго на него нашимъ старымъ, какъ я уже сказалъ, до сихъ поръ еще далеко не совсѣмъ устраненнымъ, *крюпостнымъ порядкомъ*. Какъ представлялось Некрасову положеніе русскаго народа, хорошо видно изъ цитированнаго уже мною стихотворенія «Размышленія у параднаго подъѣзда»:

> . . . . Родная земля! Назови мић такую обитель, Я такого угла не видалъ, Гать бы статель твой и хранитель, Гдъ бы русскій мужикъ ни стональ. Стонеть онъ по полямъ, по дорогамъ, Стонеть онъ по тюрьмамъ, по острогамъ, Въ рудникахъ на желѣзной цѣпи: Стонеть онь подъ овиномъ, подъ стогомъ, Подъ телѣгой ночуя въ степи; Стонеть въ собственномъ бѣдномъ домишкѣ, Свѣту Божьяго солнду не радъ; Стонеть въ каждомъ глухомъ городишкѣ У подъёздовъ судовъ и надатъ. Выдь на Волгу: чей стонъ раздается Надъ великою русской рѣкой? Этоть стонь у нась пѣсней зовется, То бурлаки идуть бичевой. Волга! Волга! весной многоводной Ты не такъ заливаешь поля,



Какъ великою скорбыю народной Переполнилась наша земля! Гдѣ народъ, тамъ и стонъ"...

Въ служения этому несчастному народу, въ борьбѣ съ порабощающей и угнетающей его «неправдою лукавой» и заключается первая обязанность гражданина, первый долгъ мыслящаго сына земли, не могущаго «глядѣть спокойно на горе матери родной»:

> "Доля народа, Счастье его, Свѣть и свобода Прежде всего!"

Это служеніе угнетенному народу, эта борьба за его освобожденіе составляеть не только правственную обязанность, но также и непреодонимую потребность честнаго и мыслящаго человѣка:

> "Зрѣлище бѣдствій народныхъ Невыноснио, мой другъ, Счастье умовъ благородныхъ – Видѣть довольство вокругъ"...

Совершенно такъ думала вся та самоотверженная «интеллитенція», которая уже съ конца пятидесятыхъ годовъ спрашивала себя: «что джлать» для того, чтобы вывести народъ изъ его тяжелаго положенія, и для которой этоть проклятый вопросъ понынѣ остается самымъ жгучимъ, самымъ «проклятымъ» изо всѣхъ вопросовъ. Въ виду этого дѣлается совершенно понятнымъ, почему эта интеллигенція не только зачитывалась стихами Некрасова, но и отавила его талантъ выше таланта Пушкина и Лермонтова: онъ давалъ поэтическое выраженіе ся собственнымъ общественнымъ стремленіямъ; его «муза мести и печали» была ся собственной музой.

Въ своемъ предисловіи къ русскому переводу романа фонъ-Поленца «Крестьянниъ» гр. Л. Толстой высказываеть сожальніе о томъ, что за посльднія 50 льть сильно понизился вкусь и здравый омысль русской читающей публики. «Просльдить можно это положеніе по всемъ отраслямъ литературы, — говорить онъ, — но укажу только на некоторые, более замътные и мне знакомые примеры. Въ русской поэзіи, напримеръ, после Пушкина, Лермонтова (Тютчевъ обыкновенно забывается) поэтическая спава переходить къ весьма сомнительнымъ поэтамъ. Майкову, Полонскому, Фету, потомъ къ совершенно лишенному поэтическаго дара Некрасову, потомъ къ искусственному и прозаическому стихотворцу Алексево Толстому, потомъ къ однообразному и слабому Надсону, потомъ къ совершенно бездарному Апухтину, а потомъ уже все мѣшается, и являются стихотворцы, имъ же имя легіонъ, которые даже не знаютъ, что такое поэзія и что значить то, что они пишутъ, и зачъмъ они пишутъ».

Я нестану отмечать всёхъ неточностей, содержащихся въ этомъ отрывке.

Здёсь, какъ и во всёхъ сужденіяхъ гр. Л. Толстого, слишкомъ много прямолинейности и отвлеченности. Его слова интересують меня теперь, однако, лишь въ той мъръ, въ какой они касаются Некрасова. Но съ этой своей стороны они очень поучительны. Сказать, что Некрасовь совершенно лишенъ поэтическаго дара, значить высказать мысль, ошебочность которой вполнъ очевидна. Хотя почти каждое стихотвореніе Некрасова во циломо отличается какъ я уже указываль-болбе или менбе значительными погрешностями противъ требованій строгаго эстетическаго вкуса, но зато во многихъ изъ нихъ можно найти ивста. **ADEO** 0Тмѣченныя печатью самаго несомнѣннаго таланта <sup>1</sup>). А гр. Л. Толстой не замёчаеть этихъ мёсть. потому что ему вообще совершенно чуждо все настроеніе некрасовской музы. Его собственное умственное и нравственное развитие шло путемъ, не имѣющимъ ничего общаго съ тѣмъ, по которому двигалось умственное и нравственное развитие русскаго образованнаго разночинца. Л. Толстой-баринъ до конца ногтей даже тамъ. гдв онъ кажется революціонеромъ. Въ его отрицаніи нѣтъ ни одного атома новаторскихъ стремлений.

Вспомните некрасовскую «Пфсию» изъ «Медевжьей охоты»:

.Огпусти меня родная, "Отпусти, не споря! "Я не травка полевая, "Я взросла у моря, "Не рыбацкій парусь малый, "Корабли мий снятся "Скучно! въ этой жизни вялой "Дни такь долго длятся. "Здйсь, какъ въ клёткё, заперта я, "Сонъ кругомъ глубокій… "Отпусти меня, родная, "На просторъ широкій" и т. д.

Вопомните это стихотвореніе и скажите, согласилась ли бы объявить его чуждымъ поэтическаго вдохновенія одна изъ тѣхъ, до сихъ поръ многочисленныхъ у насъ дѣвушекъ, которыя рвутся на просторъ, —куданибудь «на курсы», въ Петербургъ, въ Москву, за границу, —н которымъ приходится встрѣчать любвеобильное нѣжное, но тѣмъ труднѣе преодолѣвземое сопротивленіе со стороны матерей, отцовъ или вообще близкихъ лицъ. Тяжело огорчать этихъ лицъ, трудно разставаться съ ними, а между тѣмъ вялая домашняя жизнь дѣлается все болѣе н болѣе нестерпимой, и все болѣе и болѣе величественными и привлекательными становятся образы тѣхъ «кораблей», которые носятся по «широкому раздолью» сознательной жизни и которые «снятся» молодому воображенію. И воть

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Есть у него, впрочемъ, и вполнѣ безукоризненныя вещи, напримѣръ котя бы его знаменитый "Дядя Власъ".

молодая дёвушка начинаеть увёрять своихъ близкихъ, что только на одномъ изъ этихъ «кораблей» найдетъ она нравственное удовлетвореніе, и что напрасно спорятъ съ нею дорогіе ей люди,--и эти-то ся рёчи Некрасовъ облекаетъ въ поэтическую форму: «отпусти меня, родная»!.. Какъ же ей не придти въ восторгъ отъ его стихотворенія? И какъ же ей не полюбить самого поэта? А у Некрасова много стихотвореній, такъ же удачно выражавшихъ чувства молодыхъ разночинцевъ. И вотъ почему молодые разночинцы просто-напросто не поняли бы человёка, который вздумалъ бы доказывать имъ, что Некрасовъ не поэтъ! «Предоставьте намъ судитъ объ этомъ», сказали бы они такому человёку и были бы совершению прасы.

Въ доказательство того, что Некрасовъ своими стихотвореніями будилъ и выражелъ прогрессивныя стремленія современной ему передовой молодежи, я приведу одно воспоминаніе изъ моей личной жизни.

Я быль тогда въ послёднемъ классё военной гимназін. Мы сидёли послё обёда группой въ нёсколько человёкъ и читали Некрасова. Едва мы кончили «Желёзную дорогу», раздался сигналь, звавшій насъ на фроятовое ученіе. Мы спрятали книгу и пошли въ цейхгаузъ за ружьями, находясь подъ сильнёйшимъ впечатлёніемъ всего только что прочитаннаго нами. Когда мы стали строиться, мой пріятель С. подошелъ ко мнё и, ожимая въ рукё ружейный стволъ, прошепталъ: «Эхъ взялъ бы я это ружье и пошелъ бы сражаться за русскій народъ!» Эти слова глубоко врёзались въ мою память; я вспоминалъ ихъ потомъ всякій разъ, когда мнё приходилось перечитывать «Желёзную дорогу»...

Въ служени народу Некрасовъ видять главную задачу гражданина. Поэтому народъ становится главнымъ героемъ главныхъ его произведений. Однако, что же мы узнаемъ отъ него объ этомъ его герой? Намъ уже извѣстно, что положение его крайне тяжело. Но этого намъ мало. Намъ хочется знать, что же дѣлаетъ онъ самъ для облегчения своей участи?

На этотъ счетъ Некрасовъ сообщаетъ намъ очень мало утёшительнаго. Его народъ не умёстъ бороться и не сознаетъ необходимости борьбы. Главной отличительной чертою этого народа является вёчное терпёніе. Вотъ что, напримёръ, пишетъ Некрасовъ въ 1858 году:

> "Пожелаемъ тому лоброй ночи, Кто все терпитъ во имя Христа, Чьи не плачутъ суровыя очи, Чьи не ропщутъ пѣмыя уста, Чьи работаютъ грубыя руки, Предоставивъ почтительно намъ Погружаться въ искусства, науки, Предаваться мечтамъ и страстямъ; Кто бредетъ по житейской дорогѣ Въ безпросвѣтной, глубокой ночи,

1.1

Безъ понятья о правъ, о Богъ, Какъ въ подземной тюрьмъ безъ свъчи"...

Нельзя вообразить ничего безотрадние такой картины. Это послидняя степень подавленности. Такому народу только и можно пожелать что «доброй ночи»: проснуться сить неспособенть. Некрасову, какъ видно, неридко приходить эта мысль; его «Размышления у параднаго полъйзда» оканчиваются вопросомъ;

> . . . "Эхъ сердечный! Что же значитъ твой стонъ безконечный? Ты проснешься-ль, исполненный силъ, Иль, судебъ повинуясь закону, Все, что могъ, ты уже совершилъ,— Создалъ пъсню, подобную стону, И духовно на въки почилъ?".

Два года спустя, въ 1860 году, Некрасовъ, въ стихотворени «На Волгѣ», рисуетъ бурлака, который поражаетъ его все тѣмъ же безконечнымъ терпѣніемъ и все той же тупой неподвижностью мысли:

> "Унызый, сумрачный бурдавъ! Какимъ тебя я въ детстве зналъ, Такимъ и нынф увидалъ: Все ту же пѣсню ты поешь, Все ту же лямку ты несешь, Въ чертахъ усталаго лица Все та-жъ покорность безъ конца... . . . . . . . . . . Отецъ твой сорокъ лѣтъ стоналъ, Бродя по этямъ берегамъ, И передъ смертію не зналъ, Что заповѣдать сывовьямъ, И, какъ ему, не довелось Тебѣ наткнуться на вопросъ: Чемъ хуже быль бы твой удель, Когда-бы ты менье терпьлъ?"...

Некрасовъ знаетъ, что характеры людей складываются подъ вліяніемъ окружающей ихъ обществечной среды, и нисколько не обманываетъ себя насчетъ свойствъ той среды, въ которой складывалоя русскій народный характеръ:

> "Прочна суровая среда, Гдѣ поколѣнія людей Живуть и гибнуть безъ слѣда И безь урока для дѣтей!"

Впослёдствін, когда «суровая среда» утратила часть своей прочности подъ напоромъ «новыхъ вёзній» шестидесятыхъ годовъ, и когда даже самые трезвые представители радикальной интеллигенціи, напр. Н. Г. Чернышевскій, не чужды были самыхъ радужныхъ ожиданій, у Некрасова является болёе отрадный взглядъ на русскій народъ. Ему уже не приходитъ въ голову тяжелое сомнѣніе относительно его будущности; напротивъ, будущность эта рисуется его воображенію въ свётлыхъ краскахъ. Онъ восклицаетъ въ «Желѣзной дорогѣ», написанной въ 1864 году:

> "Да не робъй за отчизну любезную… Вынесъ достаточно русскій народъ, Вынесъ н эту дорогу желѣзную— Вынесеть все, что Господь ни пошлетъ! Вынесеть все—и шерокую, ясную Грудью дорогу проложить себѣ"...

Но старыя впечатлѣнія еще олишкомъ живы въ поэтѣ, чтобы счастинвое будущее русскаго народа могло представляться ему близкимъ. Нѣтъ, оно еще очень, очень далеко; до него не доживетъ ни самъ поэтъ, ни даже тотъ мальчикъ Ваня, съ которымъ онъ разговариваетъ:

> "Жаль только—жить въ эту пору прекрасную Ужъ не придется ни међ, ни тебъ"...

А настоящее все еще сохраняеть въ себѣ мрачныя черты недавняго прошлаго. Народъ по-прежнему поражаетъ своимъ терпѣніемъ:

> "Мы надрывались подъ зноемъ, подъ холодомъ, Съ вѣчно согнутой спиной, Жили въ землянкахъ, боролися съ голодомъ, Мерзли и мокли, болѣли цынгой; Грабили насъ грамотѣи-десятники, Сѣкло начальство, давила нужда, Все претерпѣли мы—Божіи ратники, Мирныя дѣти труда!"

И, тоже по-прежнему, обираемый и угнетаемый народъ готовъ за жалкую подачку, за стаканъ водки чуть ли не боготворить своихъ притёснителей. Это, какъ видно, всего больнѣе Некрасову, и только что цитированное мною стихотвореніе его заканчивается безотрадной сценой:

> "Въ синемъ кафтанѣ—почтенный лабазникъ, Толстый, присадистый, красный, какъ мѣдь, ѣдетъ подрядчикъ по линіи въ праздникъ, ѣдетъ работы свои посмотрѣть. Праздный народъ разступается чинно... Потъ отираетъ купчина съ лица И говоритъ, подбоченясь картинно: "Ладно... ништо... молодца... колодца!.. Съ Богомъ теперь по домамъ, поздравляю! (Шапки долой, —коли я говорю).— Бочку рабочимъ вина выставляю И.—недонмку дарю!.." Кто-то "ура" закричалъ. Подхватили

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

Громче, дружнѣй, протяжнѣй… Глядь — Съ пѣсней десятники бочку катили… Тутъ и лѣнивый не могъ устоять! Выпрягъ народъ лошадей — и кулчину Съ крикомъ "ура" по дорогѣ помчалъ…"

Зам'вчу мимоходомъ, что эта картина написана рукою истиннаго художника и что за нее одну можно простить Некрасову многіе шереховатости и недостатки его «Желіззной дороги». Странно, какъ Л. Толстой могъ пройти мимо такой сцены!

Семидесятые годы были у насъ временемъ знаменитаго «хожденія въ народъ». Наша интеллигенція надіялась, что ся просвітительная работа вызоветь въ темной народной массі жажду борьбы за свои интересы. Некрасовъ высоко цінилъ самоотверженность просвітителей. Извістно прекрасное стихотвореніе, написанное имъ, если не ошибащось, по поводу одной группы этихъ людей, судьба которыхъ въ свое время надіяла много шуму:

> "Снолкли честиме, доблестно павшіе, Смолкли ихъ голоса одинокіе, За несчастный народъ вопіявшіе..."

Но по всему видно, что онъ ни на минуту не могъ повърить въ основательность тёхъ упованій, которыя возлагались этими людьми на народъ. Въ томъ самомъ стихотвореніи, гдъ онъ съ такимъ глубокимъ чувствомъ говоритъ о «доблестно павшихъ», онъ называеть Россію безотвѣтною страною, въ которой косится все честное и все живое. Но тутъ не хватало именно вѣры, а не симпатіи.

Его «великій грёшникъ», разбойничій атаманъ Кудеяръ, который впослёдствія пошелъ въ монахи и на котораго «нёкій угодникъ» наложилъ, въ видё эпитимін, обязанность срубить ножомъ дубъ въ три обхвата, немедленно получилъ прощеніе грѣховъ, когда вонзилъ свой ножъ въ сердце жестокаго пом'єщика, пана Глуховокаго:

> "Только-что панъ окровавленный Палъ головой на съдло— Рухнуло древо громадное, Эхо весь лъсъ потрясло! Рухнуло древо, скатнлося Съ ннока бремя грёховъ!.."

Однако, вопросъ заключается не въ томъ, какъ отнесся бы самъ Некрасовъ къ народному движенію, а въ томъ, возможно ли оно было при тогдашнихъ обстоятельствахъ. Я сказалъ, что, по моему мићнію, оно представлялось Некрасову совершенно немыслимымъ. Правда, у него выходило такъ, что весело и вольготно живется въ Россіи только тѣмъ представителямъ радикальной интеллигенціи, которые жертвуютъ собою для народа:

10 y 18 4

Digitized by Google . ..

"Быть бы нашних странникамъ подъ родною крышею, Еслибъ знать могли они, что творилось съ Грищею..."

- C - C

Но въ томъ-то и дёло, что странники, — крестьяне разныхъ деревень порёшившіе не возвращаться домой, пока не рёшать, кому живется весело вольготно на Руси, — не знали того, что творится съ Гришево, и *не могли знать*. Стремленія нашей радикальной интеллигенціи оставансь неизвёстны и непонятны народу. Ея лучшіе представители, не задумывансь, приносили себя въ жертву его освобожденію; а онъ оставался глухъ къ ихъ призывамъ и иногда готовъ былъ побивать ихъ камнями, видя въ ихъ замыслахъ лишь новыя козни своего наслёдственнаго врага дворянства <sup>1</sup>). И въ этомъ заключалась великая трагедія исторіи русской радикальной интеллигенціи. Некрасовъ по-сеоему переинъ эту трагедію. Онъ, считавшій себя призваннымъ воспёть страданія русскаго народа, грустно говорить почти наканунѣ овоей смерти:

> "Скоро я стану добычею тлёнья. Тяжело умирать, хорошо умереть; Ничьего не прошу сожалёнья, Да и некому будеть жалёть. Я дворянскому нашему роду Блеска лирой моей не стяжаль; Я настолько же чуждымъ народу Умираю, какъ жить начиналъ".

Грустный итогъ! Тяжелое сознаніе! И зам'ячательно, что очень скоро посл'я смерти Некрасова почти подобный же итогъ многіе передовые поди увиділи въ результат'я овоихъ просв'ятительныхъ усилій въ крестьянств'я. Некрасовъ умеръ 27 декабря 1877 года. А въ концій 1879 г. значительная часть передовой русской интеллигенціи объявила, что работать въ народ'я при настоящихъ условіяхъ---значить биться, кажъ рыба объ ледъ. Это было совершенно равносильно признанію того, что въ конція семидеоятыхъ годовъ радикальная интеллигенція оставалась таков же чуждою народу, какой она была въ ту эпоху, когда Некрасовъ «Кить начиналь».

Существующія условія ділаля невозможной работу въ народі; а безъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сознание народа опредѣляется образомъ ею жизни. Экономическая основа русскаго строя—прикрѣпленіе крестьянъ къ землѣ, которая, въ сущности, принадлежитъ государству, хотя находится въ пользованіи отдѣльныхъ общинъ была, какъ двѣ капли воды, похожа на тотъ экономическій фундаментъ, на которомъ поконлись государства древняго Востока. Неудивительно, что нравы и взгляды русскаго народа тоже имѣли очень замѣтный восточный оттѣнокъ-"Сваторусскій богатырь" Савелій ("Кому на Руси жить хорошо")—типичный престьянинъ Востока. Читая его разсказъ о томъ, какъ его родная "Корекина" уклонялась отъ платежа оброка своему помѣщику Шалашникову, неюльно вспоминаешь "Маплетs and Costums of ancient Egyptians" Уилькинсона (ск. 2-й томъ, стр. 40 и слѣд; The bastinado).

работы въ народв нельзя было надвяться на измёненіе къ дучшему существующихъ условій, какъ ето ясно показала неудача людей, пытавшихон силами одной интеллигенціи измёнить положеніе дёлъ къ лучшему. Вся духовная исторія нашей радикальной интеллигенціи сводится къ усиліямъ разрёшить это противорёчіе.

Теперь, оно, къ величайшему счастью, уже разрёшено жизнью, т. е. тёмъ самымъ ходомъ экономическаго развитія, который сдёлалъ когда-то необходимыми реформы 60-хъ годовъ.

Теперь, подъ вліяніемъ экономическаго развитія, въ нашемъ «народѣ» появился классъ несравненно болѣе чуткій, подвижной, отзывчивый и нетериѣливый, нежели то крестьянство, которое надрывало сердце Некрасова своими стонами и доводило его до отчаянія своимъ долготерпѣніемъ. Этотъ классъ очень недвусмысленно показываетъ намъ, что овъ совоѣмъ не намѣренъ «почтительно» предоставить другимъ клаосамъ наслажденіе всѣми матеріальными и духовными благами жизни, ничего не оставляя на свою долю, кромѣ тяжелаго физическаго труда. Его «суровыя очи» уже не «плачутъ», а горятъ сознаніемъ своей силы. И отранио было бы теперь съ нашей стороны желать ему «доброй ночи».

Съ появленіемъ этого класса у насъ началась новая эпоха, замѣчательная тѣмъ, что даже крестьянинъ не такъ неподвиженъ теперь, какъ былъ онъ при жизни Некрасова. Новыя экономическія отношенія, заново передѣлывая нашу общественную, когда-то столь «прочную» среду, заново передѣлывають также и нашъ народный характеръ.

Некрасову не суждено было дожить до новой эпохи. Но есла бы онъ дожиль до нея, онъ увидъль бы, что въ современной Россіи есть люди, которымъ, несмотря ни на что, живется много веселье и гораздо вольготнье, чъмъ жилось его Гришь.

А узнавъ и понявъ этихъ, новыхъ на Руси людей, онъ, можетъ быть, написалъ бы въ ихъ честь новую вдохновенную пѣсню: не «голодную» и не «соленую», а такую, въ которой по-прежнему слышались бы звуки «мести», но зато звуки «печали» замѣнилноь бы звуками радостной увѣренности въ побѣдѣ. Съ измѣненіемъ народнаго характера измѣнился бы, можетъ быть, и характеръ Некрасовской музы.

Но смерть давно уже скосила Некрасова. Поэть разночинцевь 25 лёть тому назадь сошель съ литературной сцены, —остается ждать появления поэта работниковь.

## судьбы русской критики.

## 1. А. Л. Волынскій. "Русскіе критики. Литературные очерки".

I.

Г. Волынскій написалъ книгу подъ заглавіемъ «Русскіе критики». Что это за книга?

По платью встричають, по уму провожають, — говорить пословица. Въ жизни очень нехорошо встричать людей по платью, но въ «республики слова» это не только позволительно, а прямо неизбижно. Литературная вийшность всякаго даннаго произведения прежде всего бросается въ глаза, а на основании этого «платья» можно составить себи довольно точное понятіе объ автори. Le style c'est l'homme.

Литературная визшность книги г. Волынскаго не только громко кричить, а-прямо надо говорять-вопить противъ него.

Фамусову нравняюсь когда-то, что московскія барышни ни одного слова не произносния просто, а все съ ужимкой. Г. Волынскій почему-то вообразанть, что сябдуеть подражать этимъ барышнямъ. Онъ положительно не говорить иначе, какъ съ ужимкой, и притомъ съ какой-то краклявой, истерической ужимкой. Коснется ли дѣло Пушкина, г. Воизнскій закатываеть глазки и выкрикиваетъ: «Его пасосъ не въ томъ, въ чемъ видить его Бѣлинскій. Его свѣтлый геній широкъ и грустенъ, какъ русская природа. Раздолье безъ конца, просторъ, необъемлемый глазомъ, безконечные лѣса, по которымъ пробѣгаетъ таинственный шумъ, в во всемъ этомъ какое-то томленіе невыразимой тоски и печали. Порывъ, удалой разгулъ страстей и затѣмъ, черезъ нѣсколько мгновеній мысль о смерти, вопль неудовлетвореннаго чувства, настроеніе безсвязныхъ и своею безсвязностью мучительныхъ запросовъ, встающихъ въ туманѣ. Таковъ геній русокой жизни. Такова русская душа», и т. д., и т. д. Заходитъ ли рѣчь о сатирѣ Гоголя, г. Волынскій опять поднимаетъ очи горй н вищаеть: «Повсюду (у Гоголя) чувствуется сдавленный смихь сквозь слезы, фанатическая ненависть къ пороку, стремление оторваться отъ земной жизни, не оставляющей въ душт ничего, кроми отчания, страстный порывъ къ небу съ широко раскрытыми отъ ужаса глазами, ищущими пристанища и спасения для измученнаго сердца». Добролюбовъ не зналъ, какъ увиряетъ г. Волынский, «никакихъ широкихъ увлечений съ кипиниетъ войхъ чувствъ»; статьи же Билинскаго «облиты свитомъ внутренняго пожара». Короче, какую ни откройте страницу въ книги «Русские критики», вы непремино встрититесь или съ «дуновениемъ вичныхъ идеаловъ», или «съ вдохновениемъ свыше», или съ «человикомъ, который мыслилъ вичность« (это Гегель), или съ «порывистой повадкой борьбы въ народномъ духи» (это у Билинскаго была, изволите ли видиъ, натура, отличающаяся такой «повадкой»), или, наконецъ, еще съ какимънибудъ другимъ высокопарнымъ вздоромъ.

Часто, при чтеніи книги г. Волынскаго, намъ хотёлось воскликнуть словами Базарова: «Другь мой, Аркадій Николаевичь, пожалуйста, не говори красиво!» Однако, мы туть же сознавались, что мы несправединвы къ Кирсанову. Онъ быль—нечего грёха таить—порядочный фразеръ, но фраза у него была плодомъ почти дётской наивности; фразерство же г. Волынскаго съ наивностью общаго ничего не имѣетъ. Оно почему-то напоминаетъ «паеосъ» утѣщительнаго, о которомъ Швохневъ замѣчаетъ: «горячъ необыкновенно: еще первыя два слова изъ того, что онъ говоритъ, можно понятъ, а уже дальше ничего не поймещь». Оченъ, очень дурно нарядняъ свои мысли г. Волынскій!

А каковы именно эти мысли? каковъ «умъ» его книги?

Издавая въ свётъ свою книгу, г. Волынскій «хотёлъ представить болёе или менёе законченный трудъ по исторіи русской критики въ ся главиёйшихъ моментахъ». Изъ этого «труда» явствуетъ, что у насъ до сихъ цоръ не было «истинной критики» и что если насъ не выручить г. Волынскій, то и впредь ничего хорошаго намъ ожидать невозможно.

«Истанная критика» есть «философская» и именно идеалистическая критика. Въ качествъ таковой, она должна, конечно, опираться на какую-нибудь идеалистическую систему. Изложеніе г. Волынскаго не даеть вполит яснаго понятія о томъ, какой именно философской системы онъ придерживается. Но, кажется, что наибольшимъ его расположеніемъ пользуется «человъкъ, который мыслилъ въчность», т. е. Гегель. Мы предполагаемъ это потому, что, говоря объ этомъ замъчательномъ человъкъ, г. Волынскій дълаетъ несравненно болъе ужимокъ, чъмъ когда ему случается коснуться другихъ великихъ идеалистовъ. Если наше предположеніе справедливо, то нашъ авторъ представляетъ изъ себя чрезвычайно замъчательное и едва ли не единственное въ своемъ родъ явленіе: такъ ръдки гегельянцы въ наше время.

Но съ тѣхъ поръ, какъ явилась система Гегеля, прошло, какъ извѣстно, немало времени. Философская мыоль не стояла на одномъ мѣстѣ. Внутри гегелевской школы провзошло многознаменательное раздѣленіе. Нѣкоторые изъ примыкавшихъ къ ней философовъ перешли къ матеріализму. А съ другой стороны естествознаніе и общественныя науки обогатились такими важными открытіями, что рѣшительно ни одинъ серьезный человѣкъ не можетъ теперь безъ очень и очень существенныхъ оговорокъ объявить себя послѣдователенъ Гегеля. Никакихъ такихъ оговорокъ мы не встрѣчаемъ въ книгѣ г. Волынскаго. Г. Волынскій не критикуетъ Гегеля. Критика замѣняется у него схоластическамъ н чрезвичайно малосодержательнымъ изложеніемъ иёкоторыхъ параграфовъ гегелевской догики, да широковѣщательными и въ то же время ровно иичего невыражающими тирадами, въ родѣ нижеслѣдующей:

«Двло не въ томъ, вврна ли эта система въ отдельныхъ своихъ частностяхъ, выдержана ли она во всёхъ подробностяхъ. Промыслить (!) весь міръ въ его идеальныхъ основахъ, уловить законы его непрекрацающагося движенія, постигнуть живого Бога въ его общихъ и конкретныхъ выраженіяхъ, дать жизненный импульсъ абстрактному и OAAшевить конкретное жаждой безконечнаго,---это ежчная 381848 RII философін, которая не пожелаеть ограничиться одними схоластическими, форкальными построеніями. Туть неизбѣжны нѣкоторыя ошибки, которыя исчезнуть въ потокѣ дальнѣйшаго философскаго прогресса. Туть вензбёжны отдёльные логическіе промахи. Но суть задачи, такимъ образомъ понятой, поставленной на такую реальную, историческую (sic!) почву, внутренными узами связанной съ интересами человическаго существованія, останотся воязмённой для всёхъ временъ и эпохъ». («Русскіе критики». Стр. 59-60).

Что г. Волынскій «горячъ необыкновенно», это не подлежить ни иагійшему сомніню. Но о немъ приходится сказать тіми самыми словами, которыми онъ хочегь характеризовать Білинскаго: «Онъ не проясляеть самобытнаго философскаго таланта». Да что тамъ говорить о самобытномъ философскомъ таланті! Г. Волынскій неспособенъ правильно понимать даже чужія философскія мысли. Воть, наприміръ, онъ побиваеть матеріализмъ доводами Юркевича, выступившаго когда-то въ «Трудахъ Кіевской Духовной Академіи» противъ автора знаменитой статьи «Антропологическій принципъ въ философіи». Между прочимъ, онъ приводитъ также слідующій різкій приговоръ кіевскаго мыслителя: «Матеріализмъ, съ его категорическимъ утвержденіемъ, что физическія силы производитъ психическую жизнь, не имѣетъ права считать себя и наукой, ни философіей, пригодной для современнаго человіка. Это тоже метафизика, но притомъ метафизика грубая, догматически-первобытная, не понимающая, что матерія только въ связи съ сознавіенъ такова, какою она является въ опытв». (Стр. 284).

Допустимъ, что здѣсь правильно изложенъ взглядъ матеріалистовъ на отношеніе физическихъ силъ въ психической жизни. Допустимъ также, что въ силу изложеннаго соображенія матеріализмъ оказывается грубой, догматически-первобытной метафизикой. Но не пострадаетъ ли отъ этого нашего допущенія и идеализмъ, столь любезный сердцу г. Волынскаго?

Г. Волынскій правильно говорить, что «въ основаніе всей своей системы Гегель положилъ понятие духа» (стр. 57). На каконъ же основаніи сдёлалъ это Гегель? Не показалось ли бы это грубой, первобытно-догматической метафизикой тёмъ самымъ людямъ, которые считають неотразимымъ вышеприведенный доводъ противъ матеріализма? Извёстно ли г. Волынскому, какъ смотрёлъ самъ Гегель на то философское ученіе, изъ арсенала котораго заимствованъ этотъ доводъ? Юркевичу это было, конечно, все равно: ему надо было только посраннть матеріалистовъ. Но нашъ-то гегельниецъ съ какой стати вздумалъ восхищаться аргументаціей Юркевича? Неужели онъ считаетъ возможнымъ валить въ одну кучу абсолютный идеализмъ и «критическую» философію?

А теперь вернемся ко взгляду мазеріалистовъ на отношеніе физическихъ силъ къ психической жизни.

Матерія, «какою является намъ въ опытѣ», не есть вещь въ себѣ (Ding an sich), но уменъ; она есть явленіе, феноменъ. Это неоспоримо; это простая тавтологія. Но неоспоримо и то, что сознаніе, какимъ оно является намъ въ нашемъ внутреннемъ опытѣ, тоже есть явленіе, а не вещь въ себѣ. У насъ нѣтъ рѣшительно никъкнатъ основаній для того, чтобъ отождествлять одинъ изъ этихъ феноменовъ съ другимъ или возбще такъ или иначе сводить изъ одинъ къ другому, напримѣръ, объявить матерію «инобытіемъ духа», какъ это дѣлалъ Гегель, или духъ—инобытіемъ матеріи, какъ это дѣлаютъ матеріалисты, по миѣнію Юркевича, Волынскаго и прочихъ любомудровъ (имъ же имя легіонъ), не знающихъ исторіи матеріализма. Но у насъ есть всѣ необходимыя и достаточныя основанія для того, чтобы признать существованіе изевстной связи между указанными феноменами.

Опыть показываеть, что психическія явленія вызываются извёстными физико-химическими (физіологическими) явленіями въ нервной ткани. «Въ наши дни, конечно, никто изъ знакомыхъ съ дёломъ и знающихъ факты не усомнится въ томъ, что основы психологіи заключаются въ физіологіи нервной системы», —говоритъ Гексли. «Такъ называемыя дёйствія духа представляють собою совокупность мозговыхъ функцій, и явлевія сознанія составляють результать дёятельности мозга» <sup>4</sup>).

Digitized by Google .

- 136 -

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) Hume, sa vie, sa philosophie, Paris 1880, p. 108. Надобно замѣтить, впрочемъ.

Такимъ образомъ, если бы мы сказали вмёстё со Спинозой, что мысль и матерія представляють собою два различные аттрибута одной и той же субстанціи, то мы должны были бы въ то же время признать, что первый изъ этихъ аттрибутовъ обнаруживается лишь благодаря второму. Это рёмительно ни въ чемъ не противорёчно бы выводамъ современной науки, а между тёмъ это составляло бы какъ разъ тотъ взглядъ на «пенхическую жизнь», который такъ не нравился Юркевичу.

## II.

Пойдемъ дальше. Юркевичъ увѣрялъ, что матеріализмъ не можетъ дать прочной основы истанно-прогрессивному міросозерцанію. То же повторяетъ г. Волынскій, отараясь выотавить на видъ пренмущества идеализма съ точки зрѣнія практическаго разума. Но, не обладая ин «самобытнымъ философокниъ талантомъ», ни даже простою способностью правильно понимать чужія мысля, нашъ авторъ и въ этомъ случаѣ плохо успѣваетъ въ своемъ намѣреніи. Вотъ, напримѣръ, Бѣлинскій упрекалъ Гегеля въ томъ, что «субъектъ у него не самъ себѣ цѣль, но средство для мгновевнаго выраженія общаго, а это общее является у него Молохомъ, ибо, пощеголявъ въ немъ, оно бросаетъ его, какъ старые штаны».

Г. Волынскій возражаеть:

«Зависимость субъекта отъ мірового всеобъеднияющаго духа—истинная сила этой системы, опредѣлившей (!?) верховный законъ, смыслъ и порядокъ въ процессѣ жизни. Именно въ этомъ пунктѣ ученіе Гегеля поднимается надъ зауряднымъ знаніемъ (а! именно въ этомъ,—такъ и запишемъ), сливая науку съ религіей, давая твердый отвѣть на лучшіе запросы человѣческой души» (стр. 101).

Скажите, читатель,---«твердый» ин это отвѣтъ и вообще

...отвътъ ле это, полно!

Бѣлинскій говорить, что всё толки Гегеля о нравственности—пустяки, «ибо въ объективномъ царствё мысли нѣтъ нравственности». Нетрудно показать, что это «ибо» неосновательно. Но г. Волынскій ничего не показываеть, а, закативши по своему обыкновенію глазки, даетъ волю своему «паеосу».

«Если, чтобы спасти человѣчество отъ безиравственности, иужны ребяческія выдумки диластантскаго субъективизма, то не подлежить сомиѣнію, что человѣчество можетъ быть спасено только усиліями чисто-русской философіи (о которой Бѣлинскій никогда не мечталъ). Философія, мыслящая міровое начало, дѣлающая человѣка органомъ воплощенія объек-

что чувствительностью обладають, повидимому, уже такіе организмы, у которыхь еще имть отдёльной нервной системы.

тивныхъ силъ, философія, созерцающая красоту я правду въ движеніе всеобщаго разума,—такая философія должна погубить человічество. Спасеніе только въ нутрів» (стр. 102).

Да, горячъ, необыкновенно горячъ г. Волынскій!

А то вотъ еще тирада не только съ «кипеніенъ чувствъ», но даже какъ бы и съ некоею философическою хитростью.

«Прогрессивная сила идеализма—въ отчетливомъ пониманіи той борьбы, которая вёчно происходитъ между высшими и низшими началами человёка. Видёть всю природу въ свётё сознанія, подчинить механическое движеніе естественныхъ силъ высшему, духовному принципу, выдвинуть свободную человёческую волю, какъ рычагъ перестройки грубыхъ формъ историческаго существованія, воть въ чемъ задача идеализма, если обратить его не только къ теоретическимъ, но и практическимъ интересамъ человёчества. Вёчные контрасты между идеей и фактомъ, между чувственнымъ опытомъ и требованіями разума—воть средство для настоящей гуманной и нравственной агитація. Прогрессивный по самой природѣ, идеализмъ только въ неопытныхъ рукахъ можетъ обратиться въ орудіе ретрограднаго вліянія» (стр. 86).

Хорошо сдёлаль бы г. Волынскій, если бы усвонль себё привычку перечитывать при «свётё сознанія» хоть тё строки, въ которыхъ кипёніе чувствъ происходить по поводу важныхъ философическихъ матерій. Отъ многихъ пустяковъ спасла бы его такая привычка.

Прогрессивная сила діалектическаго идеализма заключалась вовсе не въ сочиненномъ г. Волынскимъ отчетливомъ пониманія борьбы, происходящей между высшими и низшими началами человёка.

Католические патеры, а особенно изунты, всегда занимались этой борьбой гораздо больше и, конечно, понимали се отчетливее, чемъ великіе ндеалноты, у которыхъ, по крайней мёрё въ лучшіе періоды ихъ жизни, было такъ много свътлаго языческаго духа древней Грецін. Прогрессивная сила діалектическаго идеализма заключалась въ томъ, что онъ разсматривалъ явленія въ процессѣ ихъ развитія, ихъ возникновенія и ихъ уничтоженія. Достаточно твердо усвонть себѣ точку зрѣнія развитія, чтобъ лишиться всякой возможности быть искреннимъ консерваторомъ. А пока человбческій родъ находится въ восходящей части кривой линія своего историческаго движенія, — всякій, усвонышій себі точку зрінія развитія, непременно будеть прогрессистомо, если не пожелаеть входить въ сделки со своею совестью и не утратить въ сущности совершенно элементарной способности дёлать правильныя умозаключенія изъ ниъ же свиниъ принятыхъ посылокъ. Но для того, чтобы умъть твердо стоять на указанной точкв зрвнія, вовсе нвть надобности быть идеалистомъ. Новвящій діалектическій матеріализмъ держится за нее по меньшей мюрю такъ же прочно, какъ и идеализмъ первой родовных XIX века.

Digitized by Google

Видёть всю природу въ свётё сознанія, подчинить механическое движеніе высшему духовному принципу... Это, конечно, было бы красиво, но. къ сожалению, г. Волынский не объясняетъ, какимъ именно образомъ идеализиъ решилъ эту «задачу», и въ чемъ решение, данное идеализионъ, отличается отъ ришенія, предлагаемаго современнымъ естествознаніемъ н современной техникой, которыя, какъ извёстно, довольно успёшно подчнияють снаы природы («сотественныя снаы» г. Волынскаго) человёческому разуму, т. е. --- соли вамъ угодно выражаться высокныть стилемъ--высшему духовному принципу. Или, быть можеть, г. Волынскій какъ-нибудь вначе ухитряется видёть природу въ свётё сознанія? Можетъ быть, видеть природу въ этомъ освещения значить просто объявить материю «инобытиемь духа» и построить сообразную этому основному положенію натурфилософію. Но в'ядь такая «задача» относится въ области теоретическаго разума, а ны съ г. Волынскимъ занимаемся въ настоящую минуту идеализмомъ, обращеннымъ «не только къ теоретическимъ, во и къ практическимъ интересамъ человѣчества». Какъ же понимать

янателя отошан

**717-279** • • • • •

Охъ, горячъ, необыкновенно горячъ г. Волынскій! Еще первыя два слова изъ того, что онъ говорить, можно понять, а ужъ дальше ничего не разберешь!

«Задача» идеализма заключается также и въ томъ, чтобы выдвинуть человѣческую волю, какъ рычагъ для перестройки грубыхъ формъ историческаго существованія.

Прекрасно. Но взглянемъ на это дело при «свете сознанія».

По учению великахъ идеалистовъ первой половины нашего вѣка, историческое развитіе человѣчества вовсе не есть продукть свободной воли иодей. Совершенно наобороть. Исторія ведеть человічество къ свободть, но задача философіи заключается въ томъ, чтобы понять это двнженіе, какъ необходимое. Разумвется, ни люди вообще, ни великіе историческіе діятели въ частности не лишены воли; но ихъ воля въ каждонъ своемъ, будто бы совершенно свободномъ, самоопредъления всецию подчиняется необходимости. Притомъ же люди никогда не охватывають своихъ поступковъ во всей полноть ихъ будущихъ последствий. Поэтому историческое движение въ весьма значительной степени совершается совершенно независимо отъ человѣческаго оознанія и человѣческой воли. Такъ представлялось дѣло Шеллингу и Гегелю. когда они смотреди на него съ теоретической точки зрения. Переходя въ практическимъ вопросамъ, они, конечно, должны были взглянуть на него съ другой стороны.

Въ своемъ самоопредѣленіи воля подчиняется необходимости. Но, какъ бы ни было необходимо всякое данное ея опредѣленіе (т. е. какъ бы на была призрачна наша внутренняя свобода), воля людей, разъ опредѣлившись, становится источникомъ джиствія, а слѣдовательно, также и причиной общественныхъ явлений. Человъкъ не сознаеть того процесса, которымъ опредѣляется его воля; но онъ болѣе нан менте ясно сознаеть результаты этого процесса, т. е. онъ знаеть, что въ данную минуту онъ хочетъ действовать такъ, а не иначе. Когда мы добиваемся какой-нибудь практической цёли, когда мы отремнися, напремёрь, отвёнить то или другое устарёлое общественное учрежденіе, мы стараемся поступать такъ, чтобы воля окружающихъ насъ людей определилась ниенно сообразно нашему желанію. Мы убеждаемъ нхъ, ин споримъ съ ними, мы взываемъ къ ихъ чувству. Это наше вліяніе на нихъ непремвно войдетъ въ число условій, которыми опредвлится ніъ воля. Процессь ся определения будеть въ этомъ случае, какъ и всегда, необходимымъ процессомъ; но въ разгаръ нашей агитаціи мы совершенно позабуденъ объ этомъ. Наше вниманіе сосредоточится не на томъ обстоятельствъ, что воля людей является слидствении, в нв томъ, что она бываетъ причиной, т. с. въ данномъ случав можеть вызвать желательныя для насъ изменения въ общественномъ быту. Такниъ образомъ, на практики им будемъ считаться съ волею людей, какъ будто бы она была свободна. Поступать вначе совершенно невозможно по самой природь явленія, называемаго самоопреділеніемь человвческой воли.

Это прекрасно знали идеалисты-діалектики. Поэтому, разсматривая въ теорія волю, какъ слюдствіе, они на практики видіан въ ней причину, т. е. какъ бы признавали ся свободу. Но это еще совсімъ не доказываетъ ихъ прогрессивныхъ стремленій, равно какъ и не составляетъ стличительной черты ни діалектическаго идеализма въ частности, ни идеализма вообще. Въ своей практической философіи матеріалисты (за исключеніемъ разві лишь Жака Фаталиота) никогда не высказывали другого взгляда на человіческую волю. Пусть г. Волынскій припомнитъ хоти бы Двдро. Нынішніе же матеріалисты-діалектики особенно хорошо помнятъ, что на практикі воля людей есть необходимый рычагъ для перестройки грубыхъ формъ историческаго существованія. Почему же г. Волынскій вообразилъ, что «рычагъ» извістенъ только идеалистамъ? Віроятно, потому, что отличительные признаки идеализма плохо извістим г. Волынскому.

Намъ сдается, впрочемъ, что тутъ была еще и другая причина. Въ теченіе послёднихъ десятилётій у насъ много разсуждали какъ разъ на ту тему, что воля людей есть необходимый рычагъ общественнаго прогресса. Эта безспорная истина, понятная всякому, даже необучавшемуея въ семинаріи, была объявлена великимъ открытіемъ, ее старательно разводнам въ водѣ будто бы научнаго... многословія, ее жевали и пережевывали, ее подпирали разнаго рода «законами», окружали «фор-

мулами», дополняли «поправками» и «поправками къ поправкамъ», Благодаря вознѣ съ нею, у насъ вдругъ явидось множество «нашихъ почтенныхъ соціологовъ», глубокомысліе которыхъ признано всёми благомыслящими россіянами, а извёстность того и гляди перешагнеть за предѣлы отечества. Слава «нашихъ почтенныхъ соціологовъ» не давала спать г. Волынскому, подобно тому, какъ слава Мильтіада ве давала уснуть Өемнстоклу. Но идти по проложенной уже тропѣ онъ не хотвлъ. Онъ ясно видвлъ, что ему, несмотря ни на какія усилія и ужинки, не удалось бы превзойти своихъ предшественниковъ въ плодотворномъ дълъ измышленія «законовъ», «формулъ» и «поправокъ». И воть онъ решился выступить на новый путь. Подметивъ, что «наша почтенные соціологи» весьма слабоваты по части философіи, онъ объявых себя идеалистомъ и пошелъ, для острастки, поминутно (и всегда всуе) поминать то Шопенгауера, то Гегеля, то Шеллинга, то Фихте. А. такъ какъ идеализму приписывали у насъ консервативныя тенденціи, то г. Волынскій сталь, при каждомъ удобномъ и неудобномъ случав, чаоты на языке институтки, начитавшейся Марлинскаго, частью на языке бурсака, сбитаго съ толку непереваренной «премудростью книжной», а частью, наконецъ, прямо на языкъ Утвшительнаго,-твердить своимъ читателямъ, что въ сущности онъ, идеалистъ г. Волынскій, нисколько не менье прогрессивень, чыть «наши почтенные соціологи», но что онь, будучи глубже и ученве, можеть въ каждую данную менуту мобилезовать для защиты прогресса цёлую армію самыхъ страшныхъ философовъ, между тъмъ какъ они, «наши почтенные соціологи», знаютъ только «формулы» да «поправки». А чтобы у читателя не осталось никакого сомнѣнія насчеть его прогрессивныхъ намъреній, г. Волынскій выдвинугь свободную волю, какъ рычагъ, и проч. Такимъ образомъ, выходило, что, раскланявшись съ «нашими почтенными соціологами» и подчинившись умственному руководительству г. Волынскаго, читатель цёликомъ сохраннять бы издавна любезный ему «рычагь», а въ то же время пріобрвать бы цвлую уйму философскаго глубокомыслія. Выгоднёе такого обивна ничего и придумать невозможно.

Г. Волынскому хочется увёрить своихъ читателей, что его взгляды заключаютъ въ себё полное отрицаніе тёхъ философскихъ грёховъ, которыхъ, — надо сознаться, — немало накопилось за русской мыслью, начиная съ двадцатыхъ годовъ и до настоящаго времени. На самомъ же ділё, его взгляды являютоя возведеніемъ этихъ самыхъ грёховъ въ квадратъ, если не въ четвертую степень. Его теоретическая философія сводится къ совершенно безсодержательнымъ фразамъ; его практаческая философія есть не болёе, какъ чрезвычайно плохая пародія на нашу «оубъективную соціологію».

S. ....

Разсужденія г. Волынскаго объ «истинной критикв» отличаются такою же безсодержательностью, какъ и всё другія его философскія упражненія.

«Изучая діятельность русскихъ критиковъ, --- возвізщаетъ онъ еще въ предисловін,---я держался, какъ это будеть видно изъ самой книги, того мивнія, что критика художественныхъ произведеній должна быть не публицистическою, а философскою, должна опираться на твердую систему ФИЛОСОФСКИХЪ ПОНЯТІЙ ИЗВВСТНАГО ИДОЗЛИСТИЧОСКАГО ТИПА. ОНА ДОЛЖНА САВдеть за твиъ, какъ поэтическая идея, возникнувъ въ таинственной глубинѣ человѣческаго духа, пробивается сквозь пестрый матеріаль жизненныхъ представлений и взглядовъ автора. Эта поэтическая идея либо перерабатываеть факты внёшняго опыта и показываеть ихъ въ томъ оовѣщенін, которое позволяеть измёрить ихъ истинную значительность, либо, при ограниченности природнаго таланта писателя, сама разлагается подъ вліяніемъ его психологическихъ особенностей и фальшивыхъ тенденцій его міровозэрѣнія. И настоящая интературная критика должна быть конпетентна какъ въ оцёнкъ поэтическихъ идей, всегда имъющихъ отвлеченную природу, такъ и въ раскрыти творческаго процесса, который является взаниодействіемъ сознательныхъ и безсознательныхъ силъ художника. Искусство можеть выдать свои тайны только пытливой мысли философа, который въ созерцательномъ экстазъ соединяетъ все конечное съ безконечнымъ, связываеть психодогическія настроенія, выдивающіяся въ поэтическихъ образахъ, съ вѣчными законами мірового развитія».

Уфъ! дайте перевести духъ... Мы потому сдѣлали эту длинную выписку, что намъ хотелось разомъ ознакомить васъ, читатель, съ «истинной критикой».

Теперь, если бы вы пять разъ перечитали книгу г. Волынскаго, то и тогда не нашли бы возможности прибавить какія-нибудь новыя черты къ почтенному, хотя и нёсколько педантическому, образу этой старушкикритики. Все, что говорить о ней далёе нашъ авторъ, представляеть лишь краснорёчивыя варіаціи (вамъ уже знакомо его высокое краснорёчіе) на тему о необходимости раскрытія творческаго процесса и оцёнки отвлеченныхт идей, а также и о пользё созерцательнаго экстаза. Ото всёхъ этихъ варіацій вёетъ поистинё смертельной скукой, а когда г. Волынскій, говоря о какомъ-нибудь отдёльномъ поэтическомъ произведенія, высказываетъ правильный взглядъ на него, то, при ближайшемъ разсмотрёнія, этотъ взглядъ оказывается заимствованнымъ у того самаго Бёлинскаго, который «не умёлъ спокойно допытываться истины» и не проявлялъ «самобытнаго философскаго таланта». Мучить чвтателя новыми выписками мы поэтому не станемъ, а только укажемъ на то, какъ чинить

г. Волынскій судъ и расправу надъ своими предшественниками въ области литературной критики.

Призывая ихъ одного за другимъ къ своему философскому трибуналу, онъ спрашиваетъ:

1) Всегда ли признавалъ подсудниый нёкоторыя философскія понятія «извёстнаго идеалистическаго типа»?

2) Всегда и онъ былъ достаточно твердо убъжденъ, что критика должна быть философской, а не публицистической?

Если за подоудямымъ оказываются кое-какіе проступки на этотъ счетъ, то съ нашимъ авторомъ немедленно начинается истерика. Онъ на разные голоса кричитъ о Богѣ, о небѣ, о вѣчности, объ истинѣ, о красотѣ, о поэтической идеѣ и прочихъ возвышенныхъ предметахъ.

Накричавшись вдоволь, онъ утихаеть и спёшить успоконть перепуганныхъ читателей, давая имъ понять, что, хотя въ лицё подсудимаго обдная русская мысль провинилась дёйствительно очень сильно, но что унывать все-таки не надо, пока у насъ есть такой бравый литературный иолодецъ, какъ онъ, г. Волынскій, который, воздавъ коемуждо по дёломъ его, съ Божьею помощью все поправить, все уладить, все разбереть, одёлеть надлежащую оцёнку всёмъ отвлеченнымъ поэтическимъ идеямъ и даже, въ созерцательномъ экстазё, сосединить все конечное съ безконечнымъ. Проникаясь этимъ отраднымъ убёжденіемъ, читатель тёмъ презрительнёе начинаетъ смотрёть на всёхъ этихъ Бёлинскихъ и Добролюбовыхъ, которые выглядять такими жалкими пигмеями въ сравненіи съ великиъ авторомъ книги «Русскіе критики».

Бълинскому, Добролюбову да еще автору «Эстетическихъ отношеній искусства къ действительности» всего сильнее достается отъ г. Волынскаго. Это понятно. Они виноваты уже темъ, что позволили себе прославиться раньше его. Кром'в того, за каждымъ изъ нихъ соть особыя провинности. Велинскій не поняль выраженія Гегеля: что действительно, то разуино, —а потонъ изивнилъ идеализиу, разбранилъ Гоголевскія «Выбранныя места изъ переписки съ друзьями», и проч. Авторъ «Эстетическихъ отношеній искусства въ действительности» былъ авторомъ «Эстетическихъ отношений искусства къ действительности» и къ тому же въ философін різко разошелся съ Юркевиченъ. Добролюбовъ не былъ склонень къ «кипинію всёхъ чувствь»; имёль «узкій взглядь на нужды общественной жизня, на ціли прогресса»; занимался критикой публицистической, а отнюдь не философской; былъ главнымъ сотрудникомъ «Свистка», в т. д., и т. д. Короче, невозможно даже и пересчитать проступки и преступленія этихъ непріятныхъ людей, которыми мыслящая Россія почемуто вздунала гордиться, не посоветовавшись предварительно на этотъ счеть съ г. Волынскимъ.

Въ сивдующихъ статьяхъ намъ придется говорить о взглядахъ этихъ

людей. Тамъ мы разберемъ, по крайней мёрё, нёкоторыя изъ обвиненій, выдвигаемыхъ противъ нихъ нашимъ будто бы гегельянцемъ. Теперь же мы сдёлаемъ по ихъ поводу лишь нёсколько отдёльныхъ замёчаній.

Кто не знаетъ у насъ теперь, что Бѣлинскій неправильно поняль знаменное положение Гегеля о разумности всего действительнаго? Объ этой ошнокъ нашего великаго писателя говорели и писали такъ много. что о ней знаеть каждый школьникь. Но изъ этого вовсе не следуеть. что каждый школьникъ ниветь больше «самобытнаго, фелософскаго таланта», чёнъ нивлъ Бёлинскій. Можно ошебаться на разные лады, точно такъ же, какъ можно на разные лады высказывать правнльныя мысли. Иной и въ заблуждениять своилъ обнаруживаеть большой умъ, а иной н справедливыя мысли повторяеть ва манерь попугая. Мы покажемъ, что какъ разъ такимъ образомъ обстоятъ дело съ Велинскимъ съ одной стороны и съ г. Волынскимъ -- съ другой. Консервативные выводы, сдъланные Бълинскимъ изъ философіи Гегеля, будучи совершенно неправильны, въ то же самое время дълають ему величайшую честь. показывая, что онъ былъ едва ли не самымъ замъчательнымъ изо вста умовь, когда-либо выступавшихь у нась на литературномь поприщи; насалнотический же либерализиъ г. Волынскаго есть не более. какъ фразерство самаго дурного тона.

Еще одно слово. Когда «человёкъ, мыслившій вёчность», брадся за изображеніе какого-инбудь процесса развитія, то онъ действительно ум'ять подм'єтить и оттённть его главнюйшіе моменты. Г. Волынскій непохожъ въ этомъ отношенія на «человёка, мыслившаго в'єчность». Онъ взялся показать намъ главн'єйшіе моменты въ исторіи развитія русской критики, но у него вышло, что никакихъ «моментовъ» у насъ вовсе и не было, а былъ одинъ хаосъ, были одни сплошныя заблужденія, черная туча которыхъ росла все боле и боле, все мрачне и мрачне облагая и безъ того уже неясное русское небо, пока не явился, наконецъ, нашъ критическій месоія и не возсіяло надъ нашей вемлей яркое солнце разума въ лицё г. Волынскаго. Появленіе г. Волынскаго составляеть, такимъ образомъ, первый «моменть» въ исторіи русской мысли.

«Человћкъ, мыслившій візчность», врядъ ли помирился бы съ такниъ результатомъ «труда» нашего автора.

## IV.

Критика «должна слёдить за тёмъ, какъ поэтическая идея, возникнувъ въ таниственной глубний человическаго духа, пробивается сквозь пестрый матеріалъ жизненныхъ представленій и взглядовъ автора». Хорошо; положимъ, что это составляетъ важнёйшую задачу критики. Но вёдь матеріалъ, сквозь который будто бы «пробивается» поэти-

— 144 —

ческая идея, дается окружающей художника общественной средой, да н сана-то поэтическая идея, въ какой бы «глубине духа» она ни зарождалась, не можеть не испытать на себё вліянія этой среды. Поэтическія иден Эсхила непохожи на поэтическія иден Шекспира. И если правъ г. Волынскій, говоря, что критика должна быть компетентна какъ въ оцбнкв поэтическихъ идей, такъ и въ раскрытія творческаго процесса, то не подлежить ни малейшему сомнению, что она должна «операться» прежде всего на исторію. «Философскія понятія изв'єстнаго идеалистическаго типа» немного уяснять тамъ, где речь идеть о фактахъ и о существующей между ними причинной связи. А что для пониманія процесса художественнаго творчества нужно знакомство сь фактами, т. е. съ исторіей искусства, въ этомъ невозможно и сомивваться. И необходные заметнать, что этоть процессь не есть односбразный процессъ, въ которомъ всегда участвують однѣ и тѣ же способности. Въ различныя историческія эпохи онъ приводить въ движеніе есьма различныя «психическія силы» (скаженъ такъ, чтобы задобрять г. Волынскаго), вслёдствіе чего вскусство, свойственное каждой изь эпохъ, всегда имбеть свой особый характеръ.

Для поясненія нашей мысли возьмемъ прим'ярь изъ исторіи живописи во Францін. Въ картинахъ Бушэ преобладаеть изящная граціозная чувственность; въ картинахъ Давида — известная условная простота; наконецъ, въ картинахъ живописцевъ-романтиковъ, въ родв Делакруа или Жэрико, равнодушныхъ къ граціи и ненавидящихъ условную простоту. господствуеть то, что французы называють le pathétique (достаточно припомнить «Dante et Virgile» и «Le Radeau de la Méduse»). Это три особыхъ школы. И каждая изъ этихъ школь иначе относится и къ рисунку, и къ краскамъ, и къ композиціи, чёмъ другая. Понятно, что Бушэ ия его творчества нужна была одна совокупность способностей, Давиду — другая, а романтикамъ-живописцамъ — третья. Но откуда же произошно это различие? Не объясняется ли оно особенностями характера отдёльныхъ лицъ? Нётъ, и именно потому нётъ, что мы говоримъ не о такихъ особенностяхъ, которыя свойственны были отдёльнымъ живописцамъ, а о такихъ, которыя принадлежали цёлымъ школамъ, а вернье сказать—ителымъ эпохамъ 1).

Идеалистическая эстетика знала, разумъется, что каждая великая

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Давидъ говорниъ о себѣ: је n'aime ni je ne seus le merveilleux; је ne pois marcher à l'aise qu'avec le secours d'un fait réel (Delecluze, L. David, son école et son temps, Paris 1895, p. 338). Это чрезвычайно характерно для XIX вѣка вообще и для второй половины его въ особенности. Разсудочность была свойственна тогда всѣмъ (а особенно передовымъ людямъ); поэтому она нравилась и въ манерѣ Давида и его школы. А въ XIX вѣкѣ эту самую разсудочность поставили ему въ вину, горько упрекая его въ недостаткѣ соображенія.

ноторическая эпоха нивла свое искусство (напр., Гегель различаеть восточное, классическое и романтическое искусство); но въ этомъ случав она, констатируя очевидные факты, давала имъ совершенно неудовлетворительное объяснение. История некусства объяснялась въ послёднень счетв свойствани духа, законами развитія абсолютной идеи. Когда за подобныя объяснения берется какой-набудь г. Волынский, то у него ровно ничего, кромѣ пустыхъ, будто бы философскихъ фразъ, не выходить. Но когда такимъ деломъ занимается гиганть, подобный Гегелю, тогда безспорно въ результать получаются подчасъ очень и очень остроумныя и даже прямо геніальныя логическія постройки. Одно плохо: эти геніальныя постройки обыкновенно ровно ничего не объясняють, т. е. совсёмъ не ведуть къ той цёле, ради которой онъ возводятся. Въ самонь диль. Гегель намъ говоретъ, что классическое вскусство отличается полнымъ равновесіемъ между формой и содержаніемъ, между темъ какъ въ романтическоиъ искусствѣ содержаніе (идея) береть перевѣсъ надъ формою. Это очень интересное замечание, которое полезно помнить всякому, кто занивается исторіей искусства. Но почему же содержаніе перевішиваеть форму въ романтическомъ искусствъ? На это не умъетъ отвѣтить идеалистическая эстетика Гегеля, такъ какъ нельзя же считать за отвёть указанія на то, что безконечное (содержаніе, идея) въ своемъ логическоиъ развити непремённо должно перевёсить конечное (форму). Туть повторяется у Гегеля то же, что мы видимъ въ его «Philosophie der Geschichte», гдѣ историческое движение человѣчества объясняется логаческими законами развитія той же абсолютной иден и где эти логическіе законы тоже ничего не объясняють. И точно такъ же, какъ въ «Philosophie der Geschichte», Гегель и въ «Эстетикѣ» временами самъ покидаеть свое идеалистическое царотво твней для того, чтобы подышать свёжниь воздухомъ житейской действительности. И замечательно, что грудь стариса дышить въ этихъ случаяхъ такъ хорошо, какъ будто она никогда и не вдыхала другого воздуха. Напомнимъ его разсужденія о голдандской живописи.

Извёстно, что картины голландскихъ живописцевъ почти никогда не отличаются «возвышеннымъ» содержаніемъ. Эти живописцы какъ будто поклялись забыть «высокіе» предметы и изображать одну житейскую прозу. Гегель спрашиваетъ: не согрѣшили ли они этимъ противъ правилъ эстетики? И отвѣчаетъ, что—нѣтъ и что вообще ихъ сюжеты вовсе не такъ низки, какъ это могло бы показаться съ перваго взгляда.

«Голландцы, — говорить онь, — взяли содержаніе своихь картинь изь самихь себя, изъ современной имъ ихъ общественной жизни; нельзя упрекать ихъ за то, что они съ помощью искусства воспроизвели эту современную имъ двйствительность». Если бы они не стали воспроизводить ея, то ихъ картины утратили бы всякій интересъ въ глазахъ современниковъ.

Чтобы понять голландскую живопись, надо вспомнить исторію голландцевъ. Они отвоевали у моря ту почву, на которой они живуть; благодаря ахъ настойчивости, теривнію и мужеству, имъ удалось свергнуть господство Фидинна II и завоевать религіозную и подитическую свободу, а ихъ трудолюбіе и предпріимчивость обезпечили имъ значительное благосостояніе. Голландцамъ были дороги эти свойства ихъ характера и эта ихъ почтенная буржуазная зажиточность. А эти-то свойства и эту-то зажиточность и воспроизводили галландскіе живописцы. Мы видимъ наъ и въ картинахъ Рембрандта, и въ портретахъ Ванъ-Дика, и въ сценахъ Вотериана 1). Для насъ важно здесь не то, что Гегель старается оправдать голландскихъ живописцевъ: по нашему мивнію, они никогда не въ чьей защить не нуждались. Но мы обращаемъ вниманіе читателя на то. **TTO** великій идеалисть очень хорошо умблъ объяснять, по крайней мбрв, евкоторыя явленія въ исторіи искусства ходомъ развитія общественной жизни. Чтобы понять живопись голландцевъ, надо вспомнить изъ асторію. Это совершенно справедливая мысль. Но эта справедливая нысль наводить на размышленія, очень опасныя для идеалистической SCTOTEKE.

Что, есла мысль, справедлявая въ примѣненія къ голландской живописи, оказалась бы столь же справедлявой въ примѣненіи къ живописи въ Италін, къ скульптурѣ въ Греціи, къ поэзіи во Франціи и т. д., и т. д.? Исторія искусства стала бы объясняться исторіей общественной жизни, и въ хитроумныхъ логическихъ постройкахъ идеалистовъ, аппелирующихъ къ свойствамъ абсолютной идеи, не оказалось бы ни малѣйшей надобности. Идеалистическая эстетика умерла бы сама собою.

. Такъ оно и произошло на самомъ дѣлѣ. Пока идеалистическая эстетика возилась съ абсолютной идеей, въ литературѣ передовыхъ европейскихъ странъ все болѣе и болѣе распространялся и укрѣплялся взглядъ, согласно которому духовное развитіе человѣчества есть лишь отраженіе его общественнаго развитія. Уже на рубежѣ XIX вѣка явилась книга г-жи Сталь: 'De la littérature, considerée dans ses rapports avec les institutions sociales (Paris, 8). Задача, которую поставила себѣ г-жа Сталь, была разрѣшена очень неудовлетворительно: она далеко превышала силы этой знаменитой, но въ сущности поверхностной инсательницы, едва ли даже вполнѣ понимавшей все ея огромное значеніе. Но задача была поставлена, и это было уже чрезвычайно важно. За ея правильное рѣшеніе ручалась сама общественная жизнь Западной Европы.

Франція сдѣлала для этого рѣшенія больше, чѣмъ другія страны, а

<sup>1)</sup> Vorlesungen über die Aesthetik, 1-er Band. Berlin 1835, Ss. 216-217. Cp. также 2-er B. Ss. 222-223.

между французами люди. яснве другихъ понимавшіе дело, были далеко не всегда литераторами по спеціальности. Такъ, напримъръ, извъстный историкъ Гизо несравненно правильнёе и глубже понималъ его, чёмъ Вильманъ или Викторъ Гюго. Въ своемъ замфчательномъ сочинени «Etude sur Shakspeare» (1821 г.) Гизо бозъ всякихъ колебаний и вполнѣ послѣдовательно держится того убѣжденія, что литературная исторія всякой данной страны есть плодъ ея соціальной исторіи. Шекспирь является совершенно законнымъ дѣтищемъ англійскихъ общественныхъ отношеній и правовъ времени Елизаветы. Точно также, если Гизо думаеть, что классицизмъ отжилъ свое время, то это потому, что уже не существуеть того общества, блестящимъ выражениемъ котораго онъ явился. Наконецъ, если Гизо подагаетъ, что только «система Шекспира» способна дать теперь «тв планы, согласно которымъ долженъ работать геnin (les plens d'aprés les quels le génie doit maintenant travailler), ro это опять по причинь, коренящейся въ общественномъ стров: «только эта система способна охватить всё общественныя положенія и всё чувства... столкновенія и діятельность которыхъ составляють для нась зрѣлище человѣческой жизни».

Если мы сравнимъ этотъ этюдъ Гизо съ знаменитымъ предисдовіемъ къ «Кромвеллю», которое считается литературнымъ манифеотомъ романтиковъ, то увидимъ, что въ деле объяснонія историческаго развитія драмы поэть оказывается просто ребенкомъ передъ историкомъ. Оно и неудивительно. Богатый запась исторических знаній и самь по себъ очень хорошая вещь тамъ, гдъ ръчь вдеть объ историческомъ развити. Но нашъ историкъ былъ не просто историкомъ. Ученый, опособный къ усидчивому кабинетному труду, дополнялся въ немъ практическимъ двятелемъ. Гизо былъ однимъ изъ самыхъ выдающихся политическихъ представителей французской буржуазіи XIX въка. Политическая борьба рано показала ему, гдё находятся незамётныя для глазь, закрытыхъ поэтической завесой, тайныя пружины общественныхъ движеній. Онъ былъ однимъ изъ первыхъ, ясно сознавшихъ ту истину, что политическія отношенія народовъ коренятся въ ихъ соціальныхъ отношеніяхъ. А отъ этой истены было уже недалево до убъжденія въ томъ, что тв же соціальныя отношенія объясняють и литературную исторію народовъ.

Это еще не все. Пранимая дѣятельное участіе въ современной ему политической борьбѣ буржуазіи съ аристократіей и духовенствомъ, Гизо понялъ значеніе взаниныхъ столкновеній общественныхъ классовъ въ историческомъ движеніи человѣчества. Онъ въ самыхъ смѣлыхъ и недвусмысленныхъ выраженіяхъ провозгласилъ, что вся исторія Франція есть результатъ такихъ столкновеній. А разъ усвоивъ себѣ этотъ взглядъ, онъ естественно долженъ былъ попытаться примѣнить его и къ исторія

интературы. Такая попытка и была сдёлана имъ въ «Etude sur Shakspeare».

Драматическая поэзія родилась въ средѣ народа и для народа. Ho кало-по-малу она везде стала любемой забавой сысших классова, вліяніе которыхъ непремённо должно было взмёнить весь ся характеръ. И не къ лучшему была эта перемёна. Пользуясь своимъ привилегированнымъ подоженіемъ, высщіе классы удаляются оть народа, вырабатывая свои особые взгляды, обычан, чувства и привычки. Простота и естественность уступають ивсто изысканности и искусственности, нравы становятся изнѣженными. Все это отражается и на драмѣ: ся область суживается, въ нее вторгается ионотонность. Воть почему у народовъ новаго времени драматическая поззія расцвётаеть пышнымъ пвётомъ только тамъ, где, благодари счастливому стеченію обстоятельствъ, искусственность, всегда господствующая въ высшихъ классахъ, еще не успёда оказать на нее своего вреднаго вліянія в где высшіе классы еще не совсёмъ разорвали связь свою съ народомъ, сохранивъ общій съ нимъ запась вкусовь и эстетическихь потребностей. Именно такое стечение обстоятельствъ зам'ячается въ царствование Елизаветы въ Англии, гли сверхъ того прекращение недавнихъ смутъ и повышение уровня народнаго благосостоянія дали сильнийшій толчокъ правственнымъ и умственнымъ силамъ націн. Уже тогда накопилась та колоссальная энергія, которая сказалась впослёдствіе въ революціонномъ движенія; но эта энергія пока еще сказывалась, главнымъ образомъ, на мирномъ поприщѣ. Шекспиръ выразнять ее въ своихъ драмахъ. Его отечество, однако, не всегда умило цинать его геніальныя произведенія. Со времени реставрація аристократія стремясь перенести къ себі на родину вкусы и привычки блестащаго французскаго дворянства, забываеть Шекспира. Драйдень находить его языкъ устарелымъ, а въ начале XVIII века дордъ Шефстбюри горько жалуется на его варварскій слогь и на его старомодный духъ. Наконецъ, Попе сожалълъ, что Шекспиръ творилъ для народа, не стараясь понравиться зрителямъ «лучшаго сорта». Только со времени Гаррика Шекспира снова полностью (безъ подчистокъ и передыокъ) играли на англійской сцень.

Смѣшно было бы оказать, что Гизо перечислилъ всѣ тѣ историческія условія, которыя вызвали появленіе драмъ Шекспира. Кто былъ бы въ остояніи сдѣлать подобное перечисленіе, тотъ могъ бы прописывать исторія рецепты для производства геніальныхъ писателей. Но несомиѣнно, что Гизо шелъ въ своемъ изслѣдованія по совершенно вѣрному пути и что исторія въ самомъ дѣлѣ много лучше выясняеть дѣло, чѣмъ могла бы выяснить его «абсолютная идея». Если бы Гизо продолжалъ работать въ этой области или если бы его точка зрѣнія была лучше усвоена стѣдовавшими за нимъ писателями, то мы, конечно, имѣли бы теперь много хорошо обработаннаго матеріала для всеобщей исторіи литературы. Но послёдовательное проведеніе взгляда Гизо скоро сдёлалось нравственно иевозможнымъ для идеологовъ изъ буржуваной среди.

Уже въ 1830 г. крупная буржувзія занимаеть господствующее по-Ея борьба съ дворянствомъ кончена; нѣкогда ложеніе во Франція. страшный врагь побеждень и обезсилень; отнына нечего бояться новыхъ чувствительныхъ ударовъ съ его стороны. Но-увы!-земное счастье непрочно. Не успѣла крупная буржуазія раздѣлаться съ однимъ врагомъ, какъ на нее сталъ надвигаться другой --- съ противоположной стороны. Рабочіе и мелкая буржуазія, принимавшіе такое энергичное участіе въ борьбѣ со старымъ порядкомъ, но оставшіеся по-прежнему въ тяжеломъ экономическомъ положение и лешенные политическихъ правъ, начале предъявлять своей недавней союзниць такія требованія, удовлетворить которыя она частью не хотёла, а частью и совсёмъ не могла, не налагая на себя руку. Началась повая борьба, въ которой крупной буржуазін пришлось уже стать въ оборонительное положение. Ну, а извѣстно, что оборонительныя положенія не опособотвують развитію любви къ истинь въ общественныхъ слояхъ и классахъ, ихъ занявшихъ. «Жить среди собственныхъ согражданъ, какъ среди враговъ, считать врагомъ свой собственный народъ, воевать съ нимъ, хитря и скрывая свою вражду, облекая ее разными более или менее искусственными покровами», --- 9то значить навсегда распроститься со всёми благородными порывами, любить не то, что истинно, а то, что полезно, и опредълять добро по той формулѣ, которую далъ, говорятъ, какой-то дикарь какому-то миссіонеру: добро-тото, когда я украду что-нибудь у другого, а зло-это, когда меня обкрадуть. Ученые представитель французской буржуазін въ своихъ изслёдованіяхъ по общественнымъ вопросамъ стали очень много и очень охотно толковать на ту тему, что уши выше яба не растуть и что бедняки только тогда показали бы себя людьми, полными высокой нравственности, если бы позабыли о своемъ непріятномъ положении. предоставивъ спокойно обогащаться твиъ, кому судьба дала возможность обогатиться. Всякое упоминание о борьбё общественныхъ силъ стало теперь считаться неприличнымъ въ средѣ буржувзін, подобно тому, какъ лѣтъ за двадцать передъ твиъ оно считалось неприличнымъ въ средв аристократін. И тоть самый Гизо, который провозглашаль когда-то, что воя исторія Францін сводится къ такой борьбѣ и что этотъ общензвѣствый факть могуть скрывать только лицемвры, ---этоть самый Гизо сталь теперь читать проповёди на противоположную тему. Особенно распространялся онъ на этотъ счеть послё 1848 года, такъ свльно напугавшаго дорогіе ему «средніе классы».

Такъ какъ прежняя точка зрѣнія сдѣлалась практически нежелательной и нестерпимой для крупной буржуазіи, то неудивительно, что ея

идеологи начали неохотно усванвать и применять ее и въ теорін. Малопо-малу они и совсёмъ позабыли, что ихъ предшественники еще очень недавно держались этой точки зрения съ большимъ успехомъ. Позабыли и стали проникаться убъжденіемь, что она придумана злыми потрясателями буржуазныхъ основъ съ гнусной цёлью взволновать довёрчивую нассу и темъ насолить порядочнымъ людямъ. Въ своихъ изследованіяхъ по исторіи искусства они не переставали повторять, что искусство есть отражение общественныхъ потребностей и вкусовъ; по уже редко случалось ниъ вспоминать о томъ, что общество состоить изъ различныхъ классовъ, потребности и вкусы которыхъ непремённо должны измёняться въ связи съ переменами въ общественныхъ отношеніяхъ. Да и эти редсіе случан нивли изсто только тогда, когда речь заходила о явленіяхъ относящихся ко времени борьбы все того же третьяго сословія противъ стараго порядка; такъ старики хорошо помнятъ свое детство и юношество, и забывають то, что было вчера, в не умевоть схватить очевидный синслъ того, что совершается передъ ними въ настоящую менуту: имъють очи и почти не видять, имбють уши и едва слышать...

Мелкая буржуазія в рабочій классъ были поставлены событіями 1830 г. совствиъ въ иное отношение къ нелицепріятной теоретической истанѣ. Ненависть къ «привилегіямъ» порождала въ нихъ стремленіе къ справеднивости, а негодование противъ лицемфрія крупной буржувзін заставляло ихъ любить истину независимо отъ какихъ бы то ни было практическихъ соображений. Въ періодъ 1830-1848 гг. мелкая французская буржуазія выставила огромную массу всякаго рода талантовъ, а вопросы литературы и искусства пріобрёли огромитейшее значеніе въ глазахъ ся образованной части. И при всемъ томъ, ся идеодоги очень много сдылы для научной эстетики. Неопреділенное положеніе наз класса (лучше сказать, общественнаго слоя) между крупной буржуазіей и пролетаріатомъ не позволяло имъ взглянуть на междуклассовыя отношенія. съ той ясностью, съ какою смотрёли на нихъ въ свое время Гизо и его еднеомышленника. Имъ хотвлось стать сыше классовъ, перенеся вопросы общественной жизни и науки въ туманное царство отвлеченностей. О столкновение общественныхъ элементовъ эти люди, изъ которыхъ иногіе увлекались ученіями утопическаго соціализма и коммунизма, BB хотыв и слышать. Ясно, что не они могли понять колоссальную научную важность той точки зрения, на которую твердой ногою сталь Гизо BL «Etude sur Shakspeare».

Пролетаріать... Но ему было не до эстетики.

v.

Такимъ образомъ, теорія некусства по обстоятельствамъ, можно сказать, отъ нея совершенно независтвишамъ, далеко не исполнила всего того, что обѣщала въ двадцатыхъ годахъ нынѣшняго вѣка. Однако, н сдѣланнаго ею было достаточно, чтобы оказалась ненужной эстетика абсолютныхъ идеалистовъ.

Позабывь о стоякновеніяхь и о треніи общественныхь элементовь и слоевь, теоретики искусства закрыли глаза на чрезвычайно важный факторь, очень много объясняющій въ исторіи всёхь вообще идеологій. Они лишили себя возможности понять многія частности въ исторіи искусотва, безь пониманія которыхь невозможно отдѣлаться оть схематизма и абстракцій въ теоріи. Но они все-таки не перестали держаться правильной теоріи. Никто изъ нихъ не сомнѣвался въ томъ, что исторія искусства объясняется исторіей общества, а нѣкоторые, —напримѣръ, Тэнъ, развивали эту мысль въ высшей степени талантливо. Этой мысли мало для того, чтобы всестороние понять исторію искусства, но ся совершенно достаточно для того, чтобы, занимансь этой исторіей, даже я не вспомвнать объ абсолютной идеѣ. Возьмемъ хоть приведенный нами выше примѣръ изъ исторіи французской живописи. Почему школа Бущэ уступила мѣсто школѣ Давида, а школу Давида смѣнила романтическая школа?

— Такъ нужно было по законамъ развитія абсолютной иден, — скажетъ намъ г. Волынскій. Но мы, не ожидая ничего дільнаго изъ Назарета, г. Волынскаго слушать не станемъ, а постараемся рішить вопросъ съ помощью защищаемой нами теоріи.

Можетъ быть, вамъ случилось прочесть въ первомъ томѣ интереснаго сочиненія братьевъ Гонкуръ «L'Art du dix-huitième siècle» этюдъ о Вушэ. Если да, то вы, конечно, помните, какъ объясияетъ онъ появленіе этого живописца.

«Ни великій вёкъ (т. е. вёкъ Людовика XIV), ни великій король (т. е. самъ Людовикъ XIV) не любили истины въ искусствё. Поощренія, шедшія изъ Версаля, и рукоплесканія общественнаго мнёнія заставляли литературу, живопись, скульптуру, архитектуру, короче—всё силы умовъ и талантовъ искать вымышленнаго величія и условнаго достоинства... Французское общество полагало, что въ этомъ фиктивномъ величів заключается абсолютный идеалъ искусства, верховчый заковъ эстетики»...

«Когда вёкъ Людовика XIV смёнился вёкомъ Людовика XV, а французская пышность уступила мёсто французской галантности и когда измельчали люди и вещи вокругъ королевской власти, въ свою очередь приблизившейся къ общечеловёческому уровню, тогда идеалъ искусства остался все-таки фиктивнымъ и условнымъ, но отъ величественнаго онъ перешелъ къ изящному. Утонченное изящество и страсть къ чувственнымъ наолажденіямъ распространяются повсюду». Тогда-то и является Бушэ. «Чувственное наслажденіе-вотъ весь его идеалъ, вся душа его

Digitized by Google ...

живописи. Венера, о которой мечтаеть и которую рисуеть Буше, есть чисто физическая Венера» <sup>1</sup>).

Къ этому надо прибавить одно: Венера Бушэ не только-«чувственная Венеда». «Чувственныхъ Венедъ» рисують немало и въ настоящее время для удевлетворенія «эстетическаго» чувства пресыщенныхъ жизнью развратниковъ изъ среды богатой буржуазін. Но Венера Бушэ гораздо изящиве. Это кокетливая женщина именно XVIII века, очень хорошо умѣющая сильно пожить въ свое удовольствіе, но умѣющая также и держать себя по всёмъ утонченнымъ правиламъ того утонченнаго времени. Она воспитывалась, конечно, не на Олимпъ, но и не въ бакалейной лавки. Такимъ образомъ, Буще есть не только выразитель чувственныхъ стремленій: онъ выражаеть чувственныя стремленія изящнаго французскаго дворянства, сильно измельчавшаго въ XVIII въкъ и ръшительно неспособнаго увлекаться твиъ холоднымъ величіемъ, какое царствовало въ эпоху Людовика XIV, въ золотое время стараго порядка. Значить, живопись Бушэ является выраженіемь извёстнаго момента въ исторіи французскаго общества, — мы скажемъ точніве: въ исторіи высшихъ сословій во Франціи.

По мѣрѣ того, какъ растуть силы и самосознаніе третьяго сословія, растеть также и его недовольство существующимъ порядкомъ, его непріязнь къ дворянству и духовенству. И хотя, конечно, богатые финансисты въ значительной степени усвоили себѣ испорченность высшихъ классовъ и ихъ пристрастіе къ «чувственной Венерв», но лучшая, здоровая часть буржуазія съ презрізніемъ смотріля на дворянскую распущенность нравовъ и горячо проповѣдывала «добродѣтель» (la vertu). Положниъ, что эта добродѣтель, часто даже въ сочиненіяхъ самыхъ передовыхъ «философовъ», была подчасъ буржуазно-безвкусна и весьма мало содержательна. Но въ ней слышны-и чёмъ далее, темъ сильнее-и другія, поистинѣ мужественныя ноты. Расписываніе прелестей семейной жизни и проповъдь уваженія къ чужой собственности уступають мѣсто восхвалению чувствъ гражданина, всегда готоваго пожертвовать своимъ лечнымъ благосостояніемъ ради интересовъ страдающаго отечества. Тогда-то особенно распространилось и усилилось поклонение великимъ мужанъ древности. Молодежь зачитывалась Плутархомъ, прилежно учась «добродѣтеля» по его героямъ.

Кто читалъ знаменитые «Салоны» (Salons) Дидро, тотъ знаетъ, съ какою ненавистью относился къ Бушэ этотъ геніальный представитель третьяго сословія. Оно понятно. Если Бушэ выражалъ вкусы испорченныхъ высшихъ классовъ, то онъ не могъ быть симпатиченъ тёмъ, кто ненавидълъ и дворянство, и его вкусы, и особенно его испорченность.

<sup>1</sup>) L'Art du dix-huitième siècle, t. I, 3 éd. Paris 1880, pp. 135-136 u 145.

Такимъ образомъ, ходъ общественнаго развитія во Франціи необходимо долженъ былъ вызвать противъ Бушэ сильную реакцію.

Бушэ рисовалъ Венеръ и грацій, пастуховъ и пастушекъ, которые были тёми же граціями, только одётыми (полуодётыми) во что-то, похожее на платье. Эти Венеры, граціи, пастухи и пастушки такъ опротивѣни той части французскаго общества, которая мечтала о герояхъ Плутарха, что ненависть и презрѣніе къ «нелѣпой и чудовищной системѣ Бушэ» не прекратились и въ XIX вѣкѣ, когда къ ней можно было бы, поведимому, отнестись спокойнѣе <sup>1</sup>). Совершенно согласно общему измѣненію вкуса, теперь въ живописи является подражаніе древнимъ какъ въ рисункѣ, такъ и въ композиціи картинъ, содержаніе которыхъ, конечно, заимствуется изъ жизни великихъ людей древности. Вмѣсто Венеръ и Діанъ являются братья Горація, Велизаріи и проч.

Такъ возникаетъ школа Давида.

«У Давида, — говорить Клеманъ, — вовсе не отсутствуеть воображеніе, эта главная особенность артиста. Онъ быль одарень имъ въ высокой стецени, но оно было подавлено у него волей, его порывы задерживаются духомъ системы. Интеллигенція, разсудокъ или, върнъе, предвзятый взглядъ захватываетъ роль, совсъмъ ему не принадлежащую, господствуя надъ вдохновеніемъ и чувствомъ» <sup>2</sup>).

Сильное воображеніе, подавленное еще болёе сильной волей, порывъ новатора, управляемый разсудкомъ, твердо держащимся за свою «систему», что это, если не психологія якобинца? Навёрное, именно такими качествами отличались многіе изъ товарищей Давида по конвенту. Наполеонъ очень хорошо понималъ смыслъ антикварскихъ увлеченій новой школы въ живописи, когда совётовалъ Давиду отказаться отъ нихъ и перейти къ изображенію «современныхъ» предметовъ.

Но воть революціонная гроза утихаеть; общество, «спасенное» переворотомъ 18 брюмера, возвращается къ мирной житейской прозѣ, и хотя его «спаситель» обнаруживаеть черезчуръ воинственный духъ, но теперь громъ гремить уже не въ Парижѣ, а гдѣ-то далеко-далеко, на полязъ Аустерлица и Эйлау. Въ Парижѣ живется сравнительно очень спокойно, а такъ какъ всё существенныя экономическія требованія бывшаго третьяго сословія оказываются удовлетворенными, то оно уже не мечтаеть о переворотахъ, а боится ихъ. Если его художники и теперь еще продолжаютъ рисовать великихъ мужей древности, то ни въ комъ <sup>3</sup>) уже эти мужи не будятъ тѣхъ чувствъ, которыя они будили до 1789 года. Теперь рисованіе этихъ мужей стало дѣломъ рутины, отъ нихъ стало вѣять не

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Géricaud, étude biographique et critique par Ch. Clément, Paris. 1868
p. 243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. c., Introduction, p. 4.

з) Исключенія врайне рідки, и яхъ можно не брать въ разсчеть.

меньшею условностью, чёмъ отъ пасторалей Бушэ. Если въ школё Даняда разсудокъ продолжалъ по-прежнему подчинять себё воображеніе, то этоть разсудокъ уже не служилъ никакой «онстемв» предвзятыхъ передовыхъ взглядовъ, а очень мирно уживался съ тёмъ, что было вокругь, а отчасти даже не прочь былъ сдёлать нёсколько реверансовъ по адресу стараго порядка. Изъ новатора онъ сталъ консерваторомъ. А отъ этого его положение стало неустойчивымъ. Обществу достаточно было сдёлать новый значительный шагъ въ своемъ развития и выдвинуть новую фалангу новаторовъ, чтобы воображение этихъ послёднихъ возстало противъ разсудочности охранителей, и артисты, зараженные духомъ новаго времени, открыли то, чего прежде никто не замёчалъ, т. е. что художественные пріемы Давида и его школы не удовлетворяютъ цёлому ряду «вёчныхъ» требованій искусства <sup>1</sup>).

Такъ вознакла романтическая школа въ жнвописи. Мы ве будемъ останавливаться на ней, а спросимъ читателя: хорошо ли мы сдълали, на время совсъмъ позабывъ о существованія «абсолютной идеи»? Мы издъемся, что наша забывчивость непріятности ему не причница.

Намъ кажется, что если читатель можеть сдёлать намъ упрекъ, то развѣ воть какой: «Въ сущности вы не шли дальше поверхности явленій, —скажеть онъ, пожалуй, намъ. —Справедливо, что ходъ развитія искусства определнется ходомъ развития общественной жизни; но вы не потруднинсь оказать, чёмъ же опредёляется, въ свою очередь, развитие общественной жизни. А пока вы не сказали этого, до тахъ поръ вы поинутно рискусте опять вернуться къ идеализму въ эстетикѣ, правда, не къ тому идеализму, который пропов'ядывали Шеллингъ и Гегель, а къ тому ндеализму Бокля и подобныхъ ему эпигоновъ, которые въ развити человвческихъ идей видели главчую причину историческато движенія. А разъ вы станете на точку зрвнія этого идеализма, вы уже не въ состояній будете выбраться изъ заколдованнаго круга: исторія искусства и вообще всей духовной двятельности людей опредвляется исторіей общественного развития, а причины общественного развития коренятся въ духовной двятельности людей. Если вы хотите не оставлять ничего недосказаннымъ, то вы должны, броснвъ всякія «нносказанія и гипотевы пустыя», ответить мне прямо на мой вопросъ».

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Другими словами, живопись Давида-его рисунокъ, колоритъ, композиція-нравилась тёмъ поколѣніямъ, которыя знали ее съ одной ассоціаціи идей, и показалась неудовлетворительной и даже прямо непріятной другимъ поколѣніямъ, у которыхъ, благодаря непрерыеному ходу общественнаго развития, ова, эта живопись, ассоціпровалась съ другими идеями и представленіями. То же можно сказать и обо всёхъ школахъ въ искусствѣ, когда-либо игравпихъ большую роль, а затѣмъ удаленныхъ со сцены явившейся противъ нихъ реакціей.

Мы очень рады были бы, если бы читатель обратился къ намъ въ умѣ именно съ такою рѣчью. Не менѣе рады были бы отвѣтить на его воображаемый вопросъ, только...

## Чтобъ гусей не раздразнить.

Впрочемъ, что же намъ за дѣло до гусей? Отвѣтимъ, какъ думаемъ; а тамъ пусть себѣ гогочутъ неразумныя птицы!

Развитіе общества опредъляется въ послъднемъ счетъ его экономическимъ развитіемъ, изъ чего, однако, вовсе не спъдуетъ, что мы должны интересоваться лишь «экономическою струною», какъ нъкогда выразился почтенный соціологъ Н. К. Михайловскій.

VI.

Мы уже знаемъ: настоящая литературная критика должна быть конпетентна въ оцёнкё поэтическихъ идей, всегда имёющихъ отвлеченную природу. Такъ говоритъ г. Волынскій. На стр. 214 своей книги этоть настоящій литературный критикъ упрекаетъ Добролюбова въ томъ, что у того анализъ нигдё не углубляется въ сюжетъ литературнаго произведенія съ цёлью «открыть какія-нибудь общія психологическія начала, освётить опредёленнымъ философскимъ понятіемъ сложные процессы человёческаго творчества». Къ сожалёнію, самъ г. Волынскій ни разу не показалъ намъ собственнымъ примёромъ, что собственно значить освётить философскимъ понятіемъ процессъ, происходящій въ головё художника: истерическіе припадки, происходящіе время оть времени съ нашимъ критикомъ, разумѣется, не освёщають ничего, кромё нёкоторыхъ «процессовъ», имёющихъ мѣсто въ его собственной нервной системѣ. Поэтому намъ волей-неволей приходится опять обратиться къ «человёку, мыслившему вёчность».

Въ чемъ заключается идея Софокловой «Антигоны»? Въ столкновенія родового права съ государственнымъ, — отвѣчаетъ Гегель: представительницей перваго является Антигона, а представительнаго столкновенія. Эта мысль Гегеля намъ гораздо понятнѣе, чѣмъ причитанія г. Волынскаго: мы отмѣчаемъ ее и идемъ далѣе. Мы спрашиваемъ: указаніе Гегеля на эту идею можетъ ли считаться равносильнымъ съ «открытіемъ какихънабудь общихъ психологическихъ началъ»? «Нѣтъ, — отвѣтилъ бы намъ Гегель, — не вѣрьте г. Волынскому, если онъ станетъ говорить, что, помоему, освѣщать философскимъ понятіемъ творческій процессъ художника значитъ пускаться въ психологію. Вамъ извѣстно, что психологія вообще у меня не въ большомъ фаворѣ. Освѣтить художественное произведеніе свѣтомъ философія значитъ понять его, какъ выраженіе одного изъ тѣхъ началъ, столкновеніемъ, *противортьчіемъ* которыхъ обусловливается

Digitized by Google

ходъ всемірной исторіи. Психологическіе процессы, происходящіе въ душѣ индивидуума, интересны для меня лишь какъ выраженіе общаго, лишь какъ отраженіе процесса развитія абсолютной идеи».

Читателю уже извёстно, что наша точка зрёнія діаметрально противоположна идеалистической. Тёмъ не менёе, мы съ большимъ удовольствіемъ ссылаемся здёсь на Гегеля. Въ его взглядахъ на искусство вообще много истиннаго, только истина стоить у него, по извёстному выраженію, внизъ головой, и надо умёть поставить ее на ноги.

Если «Антигону» разсматривали мы виёстё съ Гегелемъ какъ художественное выраженіе борьбы двухъ правовыхъ началъ, то мы уже и безъ Гегеля сумѣемъ разсмотрѣть, напримѣръ, «Mariage de Figaro» Бомарше, какъ выраженіе борьбы третьяго сословія со старымъ порядкомъ. А разъ мы научимся освѣщать художественныя произведенія свѣтомъ *такой* философіи, то намъ опять уже не будеть никакой надобности въ абсолютной идеѣ, но зато намъ абсолютно необходимо будетъ признать, что человѣкъ, не отдающій себѣ яснаго отчета въ той борьбѣ, многовѣковой и многообразный процессъ которой составляетъ исторію, не можетъ быть сознательнымъ художественнымъ критикомъ.

Смотря на «Mariage de Figaro», какъ на выражение борьбы третьяго сословія со старымъ порядкомъ, мы, само собою разумѣется, не будемъ закрывать глазъ на то, какъ выражена эта борьба, т. е. справился ли художникъ со своею задачею. Содержаніемъ художественнаго произведенія является извістная общая или (какъ выражается г. Волынскій, позабывь терминологію «человіка, мыслившаго вічность») отвлеченная идея. Но тамъ нёть и слёда художественнаго творчества, где ета идея такъ и является въ своемъ «отвлеченномъ» видъ. Художникъ долженъ индивидуализировать то общее, что составляеть содержание его произведения. А разъ ны имбемъ дбло съ индивидуумомъ, то передъ нами являются извъстные психологические процессы, а туть уже не только совершенно умъстенъ, но и вполнъ обязателенъ и даже чрезвычайно поучителень психологический анализъ. Но психологія действующихъ лицъ потому и пріобрётаетъ въ нашихъ глазахъ огромную важность, что она есть психологія цёлыхъ общественныхъ классовъ или, по крайней мёрё, слоевъ и что, следовательно, процессы, происходящіе въ душе отдельныхъ лицъ, являются отраженіемъ историческаго движенія.

Г. Волынскій, можеть быть, разсердится на нась и обвинить въ утиитаризмѣ, скажеть, что мы быстрыми шагами приближаемся къ точкѣ зрѣвія ненавистной ему публицистической критики. Но мы отъ его ударовь спрячемся за широкую спину «человѣка, мыслившаго вѣчность». Пусть г. Волынскій вѣдается уже съ самимъ Гегелемъ.

Гегель, навёрное, съ величайшимъ презрёніемъ отнесся бы къ тёмъ нашниъ тадантамъ и тадантикамъ, которые обёщають показать намъ «но-

вую красоту», а пока что не всегда ладять даже и со старой. Онъ сказалъ бы, что въ ихъ произведеніяхъ нётъ сколько-нибудь значительнаго содержанія. А содержаніе было великое діло въ глазахъ Гегеля<sup>1</sup>). Известно, напримёрь, что на воспёваніе любовныхъ чувствъ онъ смотрёль какъ бы съ нёкоторымъ недоброжелательствомъ и любилъ поворчать на поэтовь, считающихъ Богъ знаеть какимъ важнымъ дѣломъ, что воть этоть (dieser) любить эту (diese), а эта любить этого и не хочеть смотрёть ни на кого другого, и т. д. Вообще, по его инвнію, поэзія еще не пріобрела сколько-нибудь значительного солержанія, разсказывая, что вотъ молъ «ein Schaf sich verloren, ein Mädchen verliebt» (овечка пропада, девнца вывбилась). Такая воркотня, навёрное, не понравилась бы нашимъ проповёдникамъ искусства для искусства, которые увидёли бы здёсь склонность въ публицистической критики, а съ г. Волынскимъ могла бы сдилаться даже истерика, если бы онъ хоть на минуту позабылъ, что ворчить въ данномъ случав Гегель, а не какой-нибудь «свистунъ». Вообще наиъ кажется, что г. Волынскій, объявивъ себя идеалистомъ, не далъ себь вполнѣ яснаго отчета въ томъ, сколько ерстическихъ мыслей можно найте въ 18 томахъ сочинений Гегеля.

Чтобы не раздражать «настоящаго» литературнаго критика, намъ всетаки надо было бы объявить на-чистоту, за какую именно критику им стоимъ: за философскую или публицистическую. Но бъда наша въ томъ, что мы сказать этого не можемъ, такъ какъ полагаемъ, что истинно-философская критика является въ то же время критикой истиннопублицистической.

Мы сейчасъ объяснимся; но прежде сдёлаемъ маленькое замёчаніе по части терминологіи. Мы назвали критику извёстнаго рода философской единственно потому, что такъ угодно выражаться г. Волынскому, а мы не хотёли, высказывая свою мысль, затемнять ее другой терминологіей. А на самомъ дёлё мы убёждены, что при нынёшнемъ состояніи нашихъ знаній мы уже можемъ позволить себё роскошь замёны старой философской критики и вообще эстетики — научной эстетикой и критикой.

Научная эстетика не даеть искусству никакихь предписаній; она не говорить ему: ты должно держаться такихь-то и такихь-то правиль и пріемовь. Она ограничивается наблюденіемъ надъ тёмъ, какъ возникають различные правила и пріемы, господствующіе въ различныя историческія эпохи. Она не провозглашаетъ въчныхъ законовъ искусства; она старается изучить тъ въчные законы, дъйствіемъ которыхъ обусло вливается его историческое развитие. Она не говоритъ: «француз-

<sup>&#</sup>x27;) "Denn der Gehalt ist es, der, wie in allen Menschenwerk, so auch in der Kunst, entscheidet. Die Kunst, ihrem Begriffe nach, hat nichts anderes zu ihrem Beruf, als das in sich selbst Gehaltvolle zu adäquater, sinnlicher Gegenwart herauszustellen". Aesthetik, II Band. S. 240.

ская классическая трагедія хороша, а романтическая драма никуда не годится». У нея все хорошо въ свое время; у нея нѣтъ пристрастій именно къ тѣмъ, а не къ другимъ школамъ въ искусствѣ; а если (какъ это мы увидимъ ниже) у иея и возникаютъ подобныя пристрастія, то она, по крайней мѣрѣ, не оправдываетъ ихъ ссылками на вѣчные законы искусства. Словомъ, она объективна, какъ физика, и именно потому чужда всякой метафизики. И вотъ эта-то объективная критика, говоримъ мы, оказывается публицистической именно постольку, поскольку она является истивно-научной.

Чтобы пояснить напу мысль, вернемся къ Гйзо, объявившему «классическую систему» созданіемъ высшихъ классовъ французскаго общества. Представьте себё, что онъ въ своемъ этюдё не ограничился нёсколькими отдёльными замёчаніями и указаніями, а, подробно охарактеризовавъ искусственность, царившую въ нравахъ аристократій, вмёстё съ этамъ подробно показалъ, на какой именно соціальной почвё она вознакла и какую именно степень униженія третьяго сословія она собою знаменовала. Представьте себё также, что все это онъ написалъ совершенно объективно, какъ посёдёлый въ приказё дьякъ, который

> Спокойно зрить на правыхъ и виновныхъ. Добру и злу внимая равнодушно, Не въдая ни жалости, ни гнъва...

Представьте себѣ, наконецъ, что это объективное «сказанье» кратики читается человѣкомъ, принадлежащемъ къ буржуазіи. Если этотъ человыть не совершенно беззаботень насчеть историческихь судебь своего класса, то онъ, навёрное, почувствуеть въ своей душе непріязнь къ тому порядку вещей, при которомъ дворянство и духовенство могли культивировать «тонкое «обращение», сидя на спинь tiers-ètat. А такъ какъ этюдъ Гизо появился въ то время, когда была въ самомъ разгарѣ послѣдияя борьба между старымъ порядкомъ и новымъ буржуазнымъ обществомъ, то ны можемъ съ увёренностью сказать, что онъ имѣлъ не малое публицистическое значение и что это значение было бы еще больше, если бы авторъ дольше остановился на исторической причинной связи между старымъ порядкомъ и «классической системой». Тогда историко-литературное изследование легко могло бы, ни на минуту не переставая удовлетворять самымъ строгамъ требованіямъ науки, оказаться, даже противъ воли автора, горячных воззваниемъ публицеста. «Поэтъ, даже когда онъ учитъ теривнію, растравляеть раны сердца, потому что всегда сильно потрясаеть его» (сказаль Фосколо). О научной критикѣ можно сказать, что она твиъ ярче оттвияетъ общественное зло, чвмъ объектививе ся анализъ, т. е. чѣмъ ярче и рельефнѣе она это зло изображаетъ.

Внушать вритикѣ: ты не должна ударяться въ публицистику,--такъ же

безполезно, какъ и разглагольствовать о «вечныхъ» законахъ искусства. Если васъ и послушають, то лишь до поры, до времени, т. е. до тъхъ поръ, пока, подъ вліяніемъ общественнаго развитія, не изивнятся господствующіе вкусы и не будуть открыты новые «вёчные» законы искусства. Врагь публицистики, г. Волынскій, повидимому, и не подозрѣваеть. что есть эпохи, когда не только критика, но и само хидожественное творчество бываеть полно публицистическаго духа. Развё эта холодная пышность и это холодное царственное величіе, которыми дышить искусство «вѣка Людовика XIV», не являются отчасти публицистикой? Развь они не являются сознательно внесенными въ творчество ради возвеличенія извъствой политической идеи? Развъ изть публицистическаго элемента въ картинахъ Давида или въ такъ называемой мищанской драми. Есть; его даже, если вамъ угодно, слишкомъ много. Но что же прикажете съ этимъ делать? Если существуютъ действительно вечные законы искусства, то это тв. въ силу которыхъ въ известныя историческія эпохи публицистика неудержимо врывается въ область художественнаго творчества и распоряжается тамъ, какъ у себя дома.

То же и съ критикой. Во всѣ переходныя общественныя эпохи она пропитывается духомъ публицистики, а частью и прямо становится публицистикой. Дурно это или хорошо? C'est selon! Но главное-это неизбѣжно, и противъ этой болѣзни никакого медицинскаго снадобья никто еще не придумалъ.

Постойте, постойте! мы ошиблись: есть одно! Состоить оно не въ чемъ иномъ, какъ въ распространения здраваго взгляда на научную критику. Кто разъ узналъ великую общественную силу этой критики, тотъ уже ве захочетъ браться за орудіе критики «публицистической» въ кавычкахъ, подобно тому, какъ человѣкъ, узнавшій силу магазиннаго ружья, не вернется къ первобытному луку.

Помните ли вы статью Писарева «Стоячая вода»? Это уже публицистическая критика въ полнѣйшемъ смыслѣ слова. Хотя подъ заглавіемъ статьи и стоитъ въ скобкахъ: Сочиненія А. Ө. Писемскаго и проч., но о сочиненіяхъ Писемскаго въ ней упоминается совершенно мимоходомъ, о чемъ самъ авторъ доводитъ, впрочемъ, до свѣдѣнія читателя въ первыхъ же строкахъ. Вообще же въ статьѣ рѣчь идетъ о нашей отсталости, безличности, безгласности, инертности, о нашихъ предразсудкахъ, о дикости нашихъ семейныхъ отношеній, объ угнетеніи женщины и т. п. Всѣ эти наши отрицательныя качества разоматриваются какъ простой результать нашей умственной неразвитости, противъ которой и направляется страстная проповѣдь автора. Словомъ, Писаревъ отоитъ здѣсь, какъ и вездѣ, на той точкѣ зрѣнія, которую нѣмцы называютъ проселетимельской и съ которой видна лишь абстрактная противоположность между истиной и заблужденіемъ, между знаніемъ и невѣжествомъ, между умственною отста-

---

- 161 ---

цостью и уиственнымъ развитіемъ. Спора нать: Писаревъ прекрасно бичусть наше отсталое общество, но его горячая проповёдь, порицая невёжество и клеймя самодурство, не указываетъ сколько-инбудь действительныхъ средствъ борьбы съ ними. Сказать: учитесь, развивайтесьэто все равно, что воскликнуть: покайтесь, братья! Время идеть, а мы все что-то плохо каемся. Очевидно, существують какія-то общія причины какъ нашей неразвитости, такъ и нашей нераскаянности. Пока не открыты и не указаны эти общія причины, до тіхъ поръ проповідь знанія не принесеть и сотой доли тахъ плодовъ, которые она способна принести. Да и самъ проповёдникъ поневолё будеть полонъ сомнёній. Ужъ, кажется, трудно горячёв вёрить во всеспасающую силу знанія, чёмъ вёрыть въ нее Писаревъ; кажется, трудно представить себъ типъ, лучше приспособленный для борьбы съ самодурствомъ и съ предразсудками, ченъ Базаровъ, у котораго, по словамъ Писарева, есть и знанія, и воля. А между темъ, какъ же понимаеть Писаревъ деятельность, предстоявшую Базарову? Перечитайте окончание статьи «Базаровъ» оно поразить вась своимъ грустнымъ, безнадежнымъ тономъ: «А Базаровынъ все-таки плохо жить на свётё, хотя они припёвають и посвистывають. Нёть деятельности, нёть любви, --стало быть, нёть и наслажденія. Страдать они не умёють, ныть не стануть, а подчась чувствують только, что пусто, скучно, бозцветно и безсимсленно». Отчего же нёть діятельности? Да все оттого, что ужь очень велика сила нашей отсталости, безличности, безгласности, инертности и прочихъ нашихъ прицательныхъ качествъ, такъ часто вызывавшихъ краснорвчивое негодование Писарева. Пока эти качества не поняты, какъ историческія катогорін», пока они но объясноны, какъ преходящія явленія. пока ихъ возникновение, равно какъ ихъ будущее исчезновение, не пріурочены къ историческому развитію нашихъ общественныхъ отнопеній, що твхъ поръ они по необходимости должны представляться какой-то непобъдимой силой, какой-то непреодолимой сущностью, несокрушниой «вещью въ себѣ», къ которой Базарову, несмотря на всѣ его знанія и на всю его твердую волю, нельзя и подступиться. А оттого ему и приходится, махнувъ рукой на окружающую общественную жизнь. искать спасенія въ «лабораторін».

Французскіе «философы» XVIII вёка тоже горячо вёрили въ силу разума, но и они тоже нерёдко приходили къ тому горькому выводу, что пусто, скучно, безцвётно и безсмысленно и что для мыслящаго человёка иёть дёятельности. Вообще надо помнить, что у всёхъ «просвётителей» (Aufklärer, какъ выражаются нёмцы) твердая вёра въ силу разума сопровождалась столь же сильной вёрой въ силу невёжества, такъ что ихъ настроеніе постоянно измёнялось, смотря по тому, какая именно вёра временно брала у нихъ перевёсъ.

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

Итакъ, сила и дъйствіе публицистической критика Писарева необходимо должны были ослабляться благодаря той точкі зрівнія, на которой онъ стоялъ. Держась ея, можно было написать горячее обличеніе невѣжества и самодурства, но нельзя было указать тіхъ роковыхъ общественныхъ силъ, еще несравненно болйе могучихъ, чімъ всякое невѣжество и всякое самодурство, которыя, дійствуя, какъ всй стихійныя силы, въ то же время расчищаютъ почву для благороднаго и осмысленнаго труда людей, обладающихъ доброй волей и настоящимъ знаніемъ. Если бы, вмѣсто горячей статьи «Стоячая вода», Писаревъ написалъ совершенно спокойный и даже холодный разборъ повѣсти Писемскаго «Тюфякъ», разсматривая эту повѣоть, какъ изображеніе темныхъ сторонъ быта, уже ниспровергнутаго исторіей («Стоячая вода» напечатана въ октябрѣ 1861 года), то его спокойная річь ободрительніте подѣйствовала бы на читателей, чѣмъ простыя, хотя и талантливыя нападки на слабохарактерность и тупоуміе.

Но въ такомъ случаѣ Писареву надо было бы, изиѣнивъ весь характеръ своей литературной дѣятельности, взяться за соціологическія изолѣдованія, замѣтить намъ читатель.

Справедливо—отвѣтимъ мы. Во времена Писарева русскому песателю невозможно было стать на указываемую нами точку зрѣнія, не рѣшивъ предварительно собственнымъ умомъ цѣлаго ряда основныхъ соціологаческихъ вопросовъ. Всякій, кто вздумалъ бы искать ихъ рѣшенія, былъ бы вполнѣ потерянъ для дѣятельности литературнаго критика. Но вѣдь мы не думаемъ винить Писарева; мы говоримъ только, что странно было бы теперь заниматься такой критикой, какой онъ долженъ былъ заниматься по обстоятельствамъ своего времени.

Теперь возможна научная литературная критика, потому что теперь уже установлены нёкоторыя необходимыя prolegomena общественной науки. А разъ возможна научная критика, то публицистическая критика, какъ нёчто отъ нея отдёльное и независимое, становится смёшнымъ архаизмомъ. Вотъ все, что мы хотимъ сказать.

До сихъ поръ мы предполагали, что люди, занимающіеся научной критикой, должны и могутъ оставаться въ своихъ писаніяхъ холодными, какъ мраморъ, невозмутимыми, какъ дьяки, посёдёлые въ приказё. Но такое предположеніе, въ сущности, излишне. Если научиая критика смотритъ на исторію искусотва, какъ на результатъ общественнаго развитія, то вёдь и сама она есть плодъ такого развитія. Если исторія в современное положеніе даннаго общественнаго класса необходимо порождаютъ въ немъ именно такіе, а не другіе эстегическіе вкусы и художествеяныя пристрастія, то у научныхъ критиковъ тоже могуть явиться свои опредёленные вкусы и пристрастія, потому что вёдь не съ неба же сваливаются и эти критики, потому что вёдь и они

979 **( 1**77**)** 

тоже порождаются исторіей. Возьмемъ опять того же Гизо. Онъ былъ научнымъ критикомъ, поскольку онъ умѣлъ связать исторію литературы сь исторіей классовь въ новвишемъ обществв. Указывая на такую связь, онъ провозглашалъ вполнв научную объективнию истину. Но эта связь стала замътна для него единственно потому, что исторія поставила его ылассь въ извёстное отрицательное отношеніе къ старому порядку. Не будь этого отрицательнаго отношенія, историческія посябаствія котораго вообще неисчислимы, не была бы открыта и объективная истина, очень важная для исторіи литературы. Но именно потому, что самое открытіе этой истины было плодомъ исторіи и происходнышихъ въ ней столкновеній реальныхъ общественныхъ силъ, оно должно было сопровождаться определеннымъ субъективнымъ настроеніемъ, которое, въ свою очередь, должно было найти извъстное литературное выражение. И въ самомъ дыв, Гизо говорить не только о связи литературныхъ вкусовъ съ общественными порядками. Онъ осуждаетъ нѣкоторые изъ этихъ порядковъ; онь доказываеть, что художникь не должень подчиняться капризань высшихъ классовъ; онъ совётуеть поэгу не служить своей лирой никому, кромѣ «народа».

Научная критика настоящаго времени имъетъ полное право походить въ этомъ отношения на критику Гизо. Разница только въ томъ, что дальнъйшее историческое развитие современнаго общества точнъе опредълно намъ, изъ какихъ противоположныхъ элементовъ состоялъ тотъ «народъ», во имя котораго Гизо осуждалъ старый порядокъ, и яснъе показало намъ, какой имещно изъ оныхъ элементовъ имъетъ дъйствительно прогрессивное историческое значение.



## Бълинскій и разумная дъйствительность.

Luciter. Was not thy quest for knowledge? Cain. Yes: as being the rord to happeiness. Вугоп. «Саіп». «Мы тогда въ философін искали всего на свёть, кромъ чистаго мышленія». И. С. Тургенег.

I.

«Коренной вопрось о вліянія Гегеля на міросозерцаніе Бѣлинскаго поставлень большинствомь русскихь критиковь, но никѣмь не разобрань съ надлежащей обстоятельностью посредствомь сличенія извѣстныхъ взглядовь Бѣлинскаго съ ихъ первоисточникомъ,—говорить г. Волынскій;—никто не разсмотрѣль тоже съ должнымъ вниманіемъ его эстетическихъ идей въ ихъ собственномъ оригинальномъ содержаніи и не подвергъ ихъ безпристрастному суду на основаніи опредѣленнаго теоретическаго критерія» 1).

Все это нисколько не удивительно въ виду того, что до появленія г. Волынскаго у насъ не было ни «настоящей» философін, ни «настоящей» критики. Если мы и знали что-нибудь, то знали безтолково и безпорядочно. Зато теперь, благодаря г. Волынскому, мы скоро упорядочниъ и обогатимъ бѣдный запасъ нашихъ знаній. Г. Волынскій очень надежный руководитель. Посмотрите, напримѣръ, какъ удачно рѣшаетъ онъ «коренной вопросъ о вліяніи Гегеля на міросозерцаніе Бѣлинскаго».

«Вырастая и развиваясь, мысль Бёлинскаго, отчасти подъ вліяніемъ кружка Станкевича, отчасти самостоятельно перерабатывая впечатлёнія, полученныя отъ статей Надеждина, быстро достигла своего высшаго подъема. Періодъ Шеллинга окончился для Бёлинскаго уже въ 1837 г., и философія Гегеля, какъ она доходила до него въ бесёдахъ съ друзьями и черезъ посредство журнальныхъ статей и переводовъ, заняла центральное мёсто въ его литературныхъ и умственныхъ занятіяхъ. И вотъ тутъ-то ярче всего выступаеть неумёнье Бёлинскаго дѣлать самостоятельные логи-

<sup>4</sup>) А. Волынскій, "Русскіе критики", стр. 38.

. . . .

ческіе выводы прим'внительно къ вопросамъ политическимъ, гражданскимъ изъ сложныхъ философскихъ теоремъ. Систематическое мышленіе не давалось Бёлинскому. Его поразило ученіе Гегеля, но у него не хватило силъ на то, чтобы продумать это ученіе во всёхъ частяхъ и выволахъ. Гегель очаровалъ его воображеніе, но не далъ толчка его умственному творчеству. Надо было вооружиться терп'вніемъ для полнаго разбора основныхъ положеній идеализма. Надо было на времи пріостановить полетъ фантазіи и чувствъ, чтобы впослёдствіи дать имъ новыя крылья. Но Бёлинскій не ум'влъ спокойно допытываться истины—и все его гегеліанство, какъ и увлеченіе Шеллингомъ въ изложеніи Надеждина, должно было въ концё концовъ выродиться въ мышленіе нестройное, полное логическихъ ошибокъ и странныхъ мечтаній въ примирительно-консерватвеномъ направленів»<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, г. Волынскаго очень удивляеть временное примиреніе Бёлинскаго съ дёйствительностью. Онъ можеть объяснить его только тёмъ, что Бёлинскій плохо понялъ Гегеля. Сказать по правдё, такое объясненіе не ново. Его можно найти и въ «Быломъ и думахъ» Герцена, и въ воспоминаніяхъ И. С. Тургенева, и даже въ одномъ письмё Н. Станкевича къ Невёрову, написанномъ почти тотчасъ по появленіи знаменитыхъ статей о Бородинё и о Менцелё. Г. Волынскому принадлежатъ собственно только ехидныя замёчанія по поводу невёжества Бёлинскаго и тонкіе намеки на неоспоримое и несравненное умственное превосходотво его, «Промнеея нашихъ дней», г. Волынскаго.

На первый взглядъ объяснение, воспроизводимое г. Волынскимъ,---оно ниветь ибсколько варіантовь. -- кажется совершенно удовлетворительнымъ. Гегель провозгласня: Was wirklich ist, das ist vernünftig; а Бёлинскій на этомъ основания поспъщилъ объявить разумной, а потому священной и неприкосновенной всю тогдашнюю, очень некрасявую русскую действительность и сталь горячо нападать на всёхъ недовольныхъ ею. Статьи, вь которыхъ онъ высказалъ эти примирительные взгляды, были «гадкими» статыями, какъ выразнися тогда же умъренно и аккуратно либеральный Грановский. Но Гегель былъ не виновать въ нихъ: у него учение о ра-Зумеости всего действительнаго имееть свой особый смысль, непонятый Бълнскимъ, который не зналъ пъмецкаго языка и не имълъ способности къ «чистому мышленію». Впослёдствія онъ, особенно подъ вліяніемъ перевзда въ Петербургъ, увиделъ, какъ жестоко онъ ошибался; позналъ настоящія свойства нашей действительности и прокляль свои роковыя заблужденія. Что можеть быть проще этого? Жаль толькс, что это простое объяснение ровно ничего не объясняетъ.

Не вдаваясь въ разсмотриніе всихъ его варіантовъ, замитимъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Тамъ же, стр. 90.

наши нынѣшніе «передовые» patriae patres (почтенные соціодоги тожь) смотрять на статьи о Бородинѣ и о Менцелѣ такими же глазами, какими библейскій отецъ долженъ былъ смотрёть на «ошибки молодости» своего блуднаго сына: великодушно простивъ геніальному критику его «метафизическія» заблужденія, «передовые» неохотно возвращаются къ нимъ, по пословицѣ: «кто старое помянеть, тому глазъ вонъ». Но это не ившаеть ниъ встати и некстати намекать на то, что они, «цередовые», чуть не не въ пеленкахъ познавшіе всю философскую и соціологическую истину, прекрасно понимають всю глубину этихъ заблужденій и весь ужась того «паденія», къ которому привела Вѣлинскаго его неумъстная и неблагоразумная, — къ счастью, только временная, — страсть къ «метафизикъ». Иногда объ этомъ паденія напоминають также молодымъ писателямъ, непочтительнымъ Коронатамъ литературы, осмѣливающимся усомниться въ правильности нашего «передового» катехизиса и обращающимся въ иностраннымъ источникамъ съ цёлью лучшаго уясненія себе вопросовъ, волнующихъ современное цивилизованное человѣчество. Этимъ молодымъ писателямъ говорятъ: смотрите, вотъ примъръ для васъ...

И бывають случан, когда молодые писатели устрашаются этого примёра и изъ непочтительныхъ Коронатовъ обращаются въ почтительныхъ и насмёшливо кланяются иностраннымъ «философскимъ колпакамъ» и благоразумно «прогрессируютъ» согласно нашимъ доморощеннымъ «формуламъ прогресса». Такимъ образомъ, примёръ Бёлинскаго служить для упроченія авторитета нашихъ «почтенныхъ соціологовъ».

По словамъ одного изъ этихъ соціологовъ, именно г. Михайловскаго, Бёлинскій всю жизнь оставался только великомученикомъ правды. У него былъ замёчательный даръ художественнаго критика. «Пройдетъ много лётъ, смёнится много критиковъ и даже критическихъ пріемовъ, но нёкоторые эстетическіе приговоры Бёлинскаго останутся во всей силё. Но зато только въ этой области Бёлинскій и находилъ для себя почти непрерывный рядъ наслажденій. Какъ только эстетическое явленіе осложиялось философскими и нравственно-политическими началами, такъ чутье правды болёе или менёе измёняло ему, между тёмъ какъ жажда оставалась все та же, и это-то и дёлало изъ него того великомученика правды, какимъ онъ выступаетъ въ своей перепискё» <sup>1</sup>).

Если чутье правды вообще измѣнало Бѣлинскому всякій разъ, когда эотетическое явленіе осложнялось философскими и нравственно-политическими началами, то само собою понятно, что періодъ увлеченія гегелевской философіей вполнѣ подходитъ подъ это общее правило. Весь этотъ періодъ, какъ видно, не вызываетъ въ г. Мяхайловскомъ ничего

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. статью "Прудонъ и Бълинскій", которою г. Павленковъ украсилъ свое изданіе сочиненій Бълинскаго.

кром'я жалостливаго участія къ «великомученику правды», да еще, можеть быть, чувства негодованія противъ «метафизики». Жалостливое участіе идеть у него рядомъ съ большимъ уваженіемъ. Но уваженіе относится только къ правдивости Б'ёлинскаго, а что касается философскихъ и «нравственно-политическихъ» идей, тогда имъ высказанныхъ, то г. Михайловскій не видитъ въ нихъ ничего кром'я «вздора».

Пу существу этоть взглядь на временное примиреніе Бѣлинскаго съ дѣйствительностью одинаковь съ приведеннымъ нами выше взглядомъ г. Волынскаго. Разница лишь въ томъ, что по мнѣнію г. Михайловскаго примиреніе «навѣяно было Гегелемъ», а по мнѣнію г. Волынскаго, заимствованному имъ у Станкевича, Герцена, Грановскаго, Тургенева и другихъ, Гегель былъ въ этомъ примиреніи совершенно не при чемъ. Но оба они—и г. Волынскій и г. Михайловскій—твердо убѣждены въ томъ, что примирительные взгляды Бѣлинскаго представляютъ собою одну сплошную ошибку.

Какъ ни авторитетно мићије этихъ двухъ мужей, изъ которыхъ одинъ столько же силенъ въ соціологіи, сколько другой въ философіи, — мы позволить себѣ не согласиться съ ними. Мы думаемъ, что именно въ теченіе примирительнаго періода своего развитія, именно въ области «нравственно-политической», Бѣлинскій высказалъ много мыслей, не только вполиѣ достойныхъ мыслящаго существа (какъ выражвется гдъ-то Байронъ), но до сихъ поръ заслуживающихъ полнаго вниманія со стороны всёхъ тёхъ, которые хотятъ найти правильную точку зрѣнія для оцѣкки окружающей насъ дѣйствительности. Чтобы обосновать этотъ теоретическій взглядъ, намъ нужно начать иѣсколько издалека.

II.

Въ 1764 г. Вольтеръ, въ письмѣ къ маркизу Шовелэну, предсказываль предстоящеее крушение стараго общественнаго порядка во Франция. «Ce sera un beau tapage, —прибавляль онъ, —les jeunes gens sont heureux: ils verront de belles choses». Предсказание Вольтера исполнилось въ томъ оныслѣ, что «tapage» дѣйствительно вышель прекрасный; но можно съ увъренностью сказать, что онъ не понравился многимъ изъ тъхъ ложившихъ до него людей, которые принадлежали къ одному направленію съ фернэйскимъ патріархомъ. Патріархъ не жаловалъ «черни», а онато, главнымъ образомъ, в произвела tapage конца прошлаго вѣка. Правда, въ теченіе нікотораго времени поведеніе черни вполий соотвітствовало видамъ «порядочныхъ людей», т. е. просвъщенной и либеральной буржуазін. Но мало-по-малу чернь такъ расходилась, стала такъ непочтительна, дерзка и задорна, что «порядочные люди» пришли въ отчаяние и, почувотвовавъ себя побъжденными жалкой и непросвъщенной чернью, нскренно усомнились въ силѣ того самаго рязума, во имя котораго дѣй-

ствовали Вольтеръ и энциклопедисты и который, казалось бы, должен: быль поставить во главѣ событій именно своихъ носителей и представителей, т. е. тёхъ же просвёщенныхъ буржуа. Начиная съ 1793 года, вёра въ силу разума значительно ослабляетоя у всёхъ тёхъ, кто чувотвуеть себя сбятымъ съ познція я побъжденнымъ неожиданнымъ и страшнымъ торжествомъ «черни». Послёдующія событія съ ихъ безконечными войнами и пореворотами, въ которыхъ военная сила не разъ торжествовала надъ твиъ, что всв просвъщенные люди считали самымъ безопорнымъ правомъ, могли только уведичить разъ начавшееся разочарование: они точно насибхались надъ требованіями разума. И воть ны видниъ, что въ концу XVIII въка въра въ разумъ совсъмъ падаетъ, и хотя во время консульства и директоріи такъ называемые идеологи по старой памяти превозносять разумъ и истину (la raison et la vérité), но у нихъ уже совсёмъ нёть прежняго одушевленія, да и вліяніе ихъ незначительное; нхъ не слушаеть публика, которая, какъ Понтій Пилать, со скоптической улыбкой спрашиваеть теперь: «в что есть истина?» Г-жа Сталь, хорошо знавшая французскую интеллигенцію того времени, говорить, что большинство» (la plupart des hommes), испуганное страшнымъ ходомъ событій, потеряло воякое стремленіе къ самосовершенствованію и, «IIOраженное могуществоиъ случайности, перестало вврить въ силу человъческихъ способностей» 1).

Это разочарованіе въ силѣ разума, далеко не ограничившееся предѣлами Франціи, нашло своего выразителя, между прочимъ, въ Байронѣ. Манфредъ называетъ философію:

> ...Of all our vanities the motliest, The merest worth that ever fool'd the ear From out the schoolman's jargon.

Современныя ему общественно-политическія событія кажутся Байрону безсиысленной в жестокой забавой, враждебной людямъ «Немезиды», т. е. опять-таки той же случайности. И въ то же время его гордооть возмущается противъ господства этой сайной силы. Паеооть Манфреда, какъ выразнася бы Бѣлинскій, составляетъ именно возстаніе гордаго человѣческаго духа противъ сайной «судьбы», стремленіе его покорить себѣ темныя силы природы и исторіи. Манфредъ отчасти разрѣшаетъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) De la littérature considerée dans ses rapports avec loes institutions sociales. Introduction, p. XVIII. Ha crp. IV того же введенія она выражается еще сильнѣе: "Les contemporains d'une revolution,—говорить она,—perdent souvent tout intérêt à la recherche de la vérité. Tant d'évenements décidés par la force, tant de crimes absous par le succès, tant de vertus fletries par le blâme, tant d'infortune insultée par le pouvoir, tant de sentiments généraux devenus l'objets de la mocquerie, tant de vils calculs philosophiquement commentés, tout lasse de l'espérance les hommes les plus fidèles au culte de la raison".

эту задачу посредствомъ волшебства. Но само собою понятно, что такимъ образомъ она могла быть разрёшена только въ области фантазіи.

Разумъ третънго сословія, т.-е., точнѣе говоря, разсудовъ буржуазін, стремявшейся къ своему освобожденію отъ гнета стараго порядка, не выдержалъ выпавшаго ему на долю строгаго историческаго испытанія; онъ оказался несостоятельнымъ; въ немъ разочаровалась сама буржуазія. Но если огдѣльныя, хотя бы и очень многочисленныя, личности могли довольствоваться такимъ разочарованіемъ и даже щеголять имъ, то для цѣлаго класса, для всего ci-devant третьяго сословія это было совершенно невозможно въ его тогдашнемъ историческомъ положенія. Политическія событія своей быстротой, крупной и капризной смѣвой привели общественныхъ дѣятелей ковца XVIII и начала XIX вѣка къ сомиѣнію въ силѣ разума. Эти же событія, въ своемъ дальнѣйшемъ движеніи, должны были дать новый толчокъ развитію общественной мысли, вызвать новыя попытки мыслящихъ людей найти скрытыя пружины общественныхъ явленій.

Во Франція во время реставраціи многовѣковая тяжба буржуазія съ аристократіей (свётской и духовной) возобновидась съ новою силой и при новыхъ общественно-полнтическихъ условіяхъ. Въ этой борьбі каждой изъ сторонъ необходина была хоть некоторая способность предвидения событій. И хотя огромное большинство борцовъ, какъ водится, уповало въ этомъ отношения лишь на свой «здравый смыслъ» да на «житейский опыть», но среди буржувзін, тогда еще полной свёжних снят, уже въ саномъ началѣ двадцатыхъ годовъ появляется немало даровитыхъ людей, стремящихся посредствоить научнаго предвидения восторжествовать надь сидой слёпой случайности. Это стремленіе вызываеть толки о необходемости создания общественной науки; оно же выдьигаеть многихъ заизчательныхъ двятелей въ области исторической науки. Но научное изследование явлений есть именно дело разума. Такимъ образомъ, ходъ общественныго развитія воскресни вёру въ разумъ, хотя и поставниъ передь нимъ новыя задачи, неизвёстныя или, по крайней мёрё, очень мало извёстныя «философанъ» XVIII вѣка.

Разумъ того вѣка былъ разумомъ «просвѣтителей». Историческая задача просвѣтителей заключалась въ оцѣнкѣ данныхъ, историческа унаслѣдованныхъ общественныхъ отношеній, учрежденій и понятій съ точки зрѣвія новыхъ идей, порожденныхъ новыми общественными нуждами и отношеніями. Тогда надо было какъ можно скорѣе и безошибочнѣе отдѣлить овецъ отъ козлищъ, «истину» отъ «заблужденія». При этомъ совершенно неважно было знать, откуда явилось, какъ возникло и развивалось въ исторіи данное «заблужденіе»; важно было доказать, что оно есть не болѣе какъ «заблужденіе».

А заблужденіемъ считалось все, что противорвчило новымъ идеямъ,

точно также какъ истиной — вѣчной, неизмѣнной истиной — признавалось все то, что соотвѣтствовало имъ.

Цивилизованное человёчество пережило уже не одну просвётительную эпоху. Каждая изъ нихъ имъетъ, конечно, свои частныя особенности, но всёмъ имъ свойственна эта отличительная родовая черта: усиленная борьба со старыми понятіями во имя новыхъ идей, считающихся вёчными истинами, независимыми отъ какихъ бы то ни было «случайныхъ» историческихъ условій. Разумъ просеттителя есть не болёе, какъ разсудокъ новатора, закрывающаго глаза на историческій ходъ развитія человёчества и объявляющаго свою природу человёческой природой вообще, а свою философію—единой истинной философіей для всёхъ временъ и народовъ.

Воть этоть-то отвлеченный разсудокь и потерпѣль крушеніе, благодаря tapage'у конца XVIII вѣка. Тараде показаль, что человѣчество, въ своемъ историческомъ движеніи, повинуется непонятному для него самого, но, тѣмъ не менѣе, неотразимому дѣйствію какихъ-то скрытыхъ силъ, которыя безпошадно разбиваютъ силу «разума» (т.-е. отвлеченнаго разсудка) всякій разъ, когда она приходитъ въ противорѣчіе съ этими силами.

Изученіе этихъ скрытыхъ силъ, — представлявшихся сначала въ видѣ силъ слёпой «случайности», — стало теперь болёе или менёе сознанной пёлью всёхъ ученыхъ и мыслителей, занимавшихся такъ называемыми иравственными и политическими науками <sup>1</sup>). Восемнадцатый вѣкъ пренебрегалъ исторіей. Теперь всё набрасываются на исторію. Но изучить какое-нибудь явленіе исторически значить изучать его въ развитии. Точка зрънля развитая мало-по-малу становится господствующей въ философія и въ общественной наукъ девятнадцатаго вѣка.

Извѣстно, что точка зрѣнія развитія принесла особенно богатые плоды въ нѣмецкой философіи, т. е. въ въ философіи страны, которая только бъ теоріи (въ лицѣ своихъ мыслителей) была современницей передовыхъ европейскихъ государствъ и потому могла, не развлекаясь практической борьбою, спокойно усваивать себѣ всѣ пріобрѣтенія научной мысли и внимательно изслѣдовать причины и послѣдствія совершавшихся на «Западѣ» (in den westlichen Ländern, какъ нерѣдко выражались тогда нѣмцы) общественныхъ движеній. Событія, происходившія во Франціи въ концѣ XVIII вѣка, пользовались сильнымъ сочувствіемъ со стороны передовыхъ людей Германіи вплоть до девяносто третьяго года, перепугавшаго огромнѣйшее большинство этихъ людей и заставившаго ихъ усо-

-- 170 ---

Digitized by Google

६८ - मुल्ल

<sup>1)</sup> Яснње всего это выражено у Сэнъ-Симона: «La science de l'homme n'a été jusqu'à présent qu'une science conjecturale,—говорить онъ.—L'objet que je me suis proposé dans ce mémoire à été de lui imprimer le cachet de science d'observation" (Mémoire sur la science de l'homme).

----

мниться въ силё разума, какъ это случилось и съ просвёщенной французской буржуззіей. Но нёмецкая философія, расцвётавшая тогда пышнымъ цвётомъ, скоро увидёла, какимъ путемъ можно придти къ побёдё надъ слёпой силой случайности. «Въ свободъ должна быть необходимость», —писалъ Шеллингъ въ овоей «System des transcendentalen Idealismus», вышедшей какъ разъ въ началѣ XIX вёка (въ 1800 году). Это значитъ, что свобода можетъ явиться лишь какъ результатъ извёстнаго необходимаго, т. е. законосообразнаго историческаго развитія. А отсюда слёдуетъ, что изученіе хода этого законосообразнаго развитія должно стать первёйшей обязанностью всёхъ истинныхъ друзей свободы. Девятнадцатый вёкъ богатъ всякаго рода великими открытіями. Однимъ изъ самыхъ великихъ является этотъ взглядъ на свободу, какъ на продуктъ необходимости.

Начатое Шеллингомъ докончилъ Гегель, въ системѣ котораго идеалистическая нѣмецкая философія нашла свое блестящее завершеніе. Для Гегеля всемірная исторія была прогрессомъ въ сознаніи свободы, но такимъ прогрессомъ, который мы должны понять въ его необходимости. Людямъ, державшимся этого взгляда, «исторія человѣчества перестала казаться нелѣпой путаницей безсмысленныхъ насилій, которыя всѣ одинаково осуждаются передъ судейскимъ кресломъ теперь лишь соэрѣвшаго философскаго разума и о которыхъ лучше всего забыть какъ исжно скорѣе. Исторія людей явилась процессомъ развитія человѣчества, и задача научной мысли свелась къ тому, чтобъ прослѣдить послѣдовательныя ступени этого процесса среди всѣхъ его будто бы ложныхъ путей и доказать внутреннюю его законосообразность среди всѣхъ кажущихся случайностей» (Энгельсъ).

Открыть законы, подъ вліяніемъ которыхъ совершается историческое развите человечества, значить обезпечить себв возможность сознательнаго воздействія на процессь этого развитія и изъ безсильной игрушки «случайности» стать ся господиномъ. Такимъ образомъ, нѣмецкій идеализиъ открывалъ передъ мыслящими людьми чрезвычайно широкія и въ высшей степени отрадныя перспективы: могущество случайности должно было смениться торжествомъ разума; необходимость должна была стать прочныйшей основой свободы. Нетрудно представить себя, съ какимъ восторгомъ эти отрадныя перспективы были приветствуемы всеми теми. которыхъ тяготило безплодное разочарование и которые въ глубинъ измученной души сохраняли и интересъ къ общественной жизни и «стремлене въ самоусовершенствованию». Философія Гегеля воскрешала въ нихъ въру въ силу человвческихъ способностей, возрождала ихъ къ новой умственной деятельности, и въ порыве овежаго увлечения имъ казалось, что она скоро дасть отвёты на всё великіе вопросы знанія и жизни, разрёшить всв противорвчія и начнеть новую эпоху сознательной жизни чедовѣчества. Ею безраздѣльно увдекалось все, что было овѣжаго и мыслящаго въ тогдашней Германіи, да, какъ извѣстно, и не въ одной только Германіи.

## III.

«Послёдняя философія есть результать всёхъ предшествовавшихь: ничто не пропало, всё принцапы были сохранены, — говориль Гегель, заканчивая свои чтенія объ ясторія фалософія... — Много времени должно было пройти, прежде чёмъ могла возникнуть современная намъ философія... То, что мы быстро обозрёваемъ въ воспоминаніи, медлейно совершалось въ дёйствительности. Тёмъ не менёе, всемірный духъ никогда не стоить на одномъ мёстё. Онъ постоянно идетъ впередъ, потому что въ этомъ движеніи впередъ и состоить его природа. Иногда кажется, что онъ останавливается, что онъ утрачиваетъ свое вёчное стремленіе къ самопознанію. Но это только такъ кажется. На самомъ дѣлѣ въ немъ совершается тогда глубокая внутренняя работа, незамѣтная до тѣхъ поръ, пока не обнаружатся достигнутые ею результаты, пока не разлетится въ прахъ кора устарѣлыхъ взглядовъ, и самъ онъ, вновь помолодѣвшій, не двинется впередъ семимильными шагами. Гамлетъ восклицаетъ, обращаясь къ духу своего отца: «кроть, ты хорошо роешь!» То же можно сказать и о всемірномъ духѣ: «онъ хорошо роеть!»

По мивнію Гегеля, распространеніе взглядовъ Сократа грозило полнымъ крушеніемъ старому порядку аеннской жизни. Поэтому нельзя винить аеннянъ, если они, почуявъ въ преданномъ ихъ суду мыслятелѣ смертельнаго врага дорогого имъ общественнаго порядка, осудили его на омерть. Этого мало: надо прямо сказать, что они обязаны были защищать этотъ общественный порядокъ. Но надо также признать и то. что Сократъ былъ правъ съ своей стороны. Онъ явился сознательнымъ представителемъ новаго, высшаго принципа; онъ былъ героемъ, ниѣющимъ за себя абсолютное право духа. «Таково во всемірной исторіи положеніе героевъ, которые, создавая своею дѣятельностью новый міръ, приходятъ въ противорѣчіе со старымъ порядкомъ и разрушаютъ его: они являются нарушителями существующихъ законовъ. Поэтому они гибнутъ, но гибнутъ какъ отдѣльныя лица; ихъ наказаніе не уничтожають

прахъ кора устарѣлыхъ взглядовъ, и самъ онъ, вновь помолодѣвшій, не двинется впередъ семимильными шагами. Гамлетъ восклицаетъ, обращаясь къ духу своего отца: «кроть, ты хорошо роешь!» То же можно сказать и о всемірномъ духѣ: «онъ хорошо роетъ!» Авторъ «Былого и думъ» назвалъ философію Гегеля алгеброй прогресса. Справедливость этого отзыва достаточно подтверждается только что приведенными взглядами великаго мыслителя. Идеалистическая философія, восторженно заявлявшая, что природа всемірнаго духа состоитъ въ вѣчномъ движенін впередъ, не могла быть философіей застоя. Но временами Гегель выражался еще рѣшительнѣе. Для примѣра укажемъ хоть на то мѣсто въ тѣхъ же чтеніяхъ по исторіи философія, гдѣ онъ говорить о судѣ надъ Сократомъ.

представляемаго ими принципа... принципъ торжествуетъ впослъдствін, хотя бы и въ другой формъ».

Историческое движеніе нерѣдко представляеть намъ зрѣлища враждебнаго столкновенія двухъ правовыхъ принциповъ. Одно право есть божественное право существующаго общественнаго порядка, установившихся нравственныхъ отношеній; другое есть столь же божественное право самосознанія, науки, субъективной свободы. Ихъ столкновеніе есть трагедія въ полномъ смыслѣ этого слова,—трагедія, въ которой есть погнбающіе, но нѣтъ виноватыхъ: каждая сторона права по-своему.

Такъ говорнаъ Гегель. Читатель видить, что его философія по существу своему въ самомъ дълъ была настоящей алгеброй прогресса, хотя это не всегда сознавали современные ему прогрессисты. Нѣкоторыхъ сиущала его, непонятная для профановъ, терминологія. Знаменитое положенів: что дъйствительно, то разумно, что разумно, то дъйствительно, было принято иными за философское выражение самаго упрямаго консерватизма. Вообще говоря, это была ошибка. По логикъ Гегеля, далеко не все существующее было действительнымъ. Действительное выше просто существующаго («die Wirklichkeit steht höher als die Existenz»). Случайное существование есть действительное существованіе. Дівствительное необходимо: «дівствительность развертывается, какъ необходимость». Но мы уже видели, что, по Гегелю, необходные не только то, что уже существуеть: всемірный духъ своей бевпрерывной кротовой работой подрываеть существующее, превращаеть его простую, лишенную действительного содержанія форму и делаеть необходимымъ появление новаго, роковымъ образомъ сталкивающагося со старымъ.

Природа всемірнаго духа состонть въ вѣчномъ стремленіи впередъ. Поетому и въ общественной жизни необходимымъ и разумнымъ оказывается въ послѣднемъ счетѣ лишь безпрерывное поступательное движеніе, лишь постоянное, болѣе или менѣе быстрое крушеніе всего стараго, отживающаго. Этотъ выводъ неизбѣжно подсказывается всѣмъ характеромъ и смысломъ гегелевой философіи, какъ діалектической системой.

Но философія Гегеля была не только діалектической системой, она объявляла себя также системой абсолютной истины. Но если абсолютная истина уже найдена, то цёль всемірнаго духа — самопознапіе—уже достигнута, и его движеніе впередъ лишается всякаго симола. Такимъ образомъ, претензія на обладавіе абсолютной истиной должна была привести Гегеля въ противорѣчіе съ его собственной калектикой и поставить его во враждебное отношеніе къ дальныйшимъ успёхамъ философія. Но это еще не все. Она должна была саймать изъ него консерватора и по отношенію къ общественной

-173 -

жизни. По его ученію, всякая философія есть идеальное выраженіе своего времени (ihre Zeit in Gedanken erfasst). Если онъ нашель абсолютную истину, то значить онъ жиль въ такое время, которому соотвётствуеть «абсолютный» общественный порядокь, т. е. такой порядокь, который является объектавнымъ зыраженіемъ найденной въ теоріи абсолютной истины. А такъ какъ абсолютная истина не можеть устарёть и, такимъ образомъ, превратиться въ заблужденіе, то ясно, что всякое стремленіе измёнить выражающій ее порядокъ является грубымъ оскорбленіемъ святыни, дерзкимъ возстаніемъ противъ всемірнаго духа. Конечно, и въ этомъ «абсолютномъ» порядкѣ могутъ быть сдёланы кое-какія частныя улучшенія, устраняющія частныя несовершенства, завѣщанныя прошлымъ. Но въ общемъ этотъ порядокъ долженъ остаться такимъ же вёчнымъ и непоколебимымъ, какъ вѣчна и непоколебима объективно выражаемая имъ нстина.

Глубокій мыслитель, геніальнёйшая голова первой половины девятнадцатаго въка, Гегель былъ все-таки сыномъ овоего времени и своей страны. Если общественное положение Германии было удобно для спокойнаго теоретическаго изучения хода всемірныхъ событій, то оно было очень неудобно для практическаго применения добытыхъ теоріей результатовъ. Въ практическомъ отношения смёлые нёмецкие теоретики нерёдко оставались самыми мирными филистерами. Немало филистерства было и въ такихъ велекихъ людяхъ, какъ Гёте в Гегель. Въ молодости Гегель очень сочувствоваль великой французской революции, но съ лётами любовь къ свободѣ у него все ослабѣвала, а стремленіе жить въ мирѣ съ существующимъ порядкомъ вещей усиливалось, такъ что іюльская революція 1830 года произвела на него тяжелое впечатлёніе. Одинь изъ «лѣвыхъ» гегельянцевъ, извѣстный Арнольдъ Руге, упрекалъ впосябдствін философію своего учителя въ томъ, что она всегда ограничивалась созерцаніемъ явленій, нимало не отремясь перейти къ дъйствію, и что, провозглашая свободу великой цілью историческаго развятія, она на практикѣ мирно уживалась съ самымъ несомиѣннымъ рабствомъ. Надо признать, что это справедливые упреки, что въ философіи Гегеля, действительно, быля указанные недостатки. Эти недостатки, выразившіеся, между прочимъ, въ претензін на обладаніе абсолютной истиной, замётны и въ техъ самыхъ чтеніяхъ по исторія философіи, въ которыхъ содержатся вышеизложенныя мысли, полныя мужественнаго и бодраго стремленія впередъ. Такъ, Гегель старается доказать, что въ новѣйшемъ обществе — въ противоположность античному --- философская деятельность можеть и должна ограничиться «внутреннимъ міромъ», міромъ идей, такъ какъ «внѣшній міръ» (общественныя отношенія) пришелъ теперь въ извёстный разумный порядокъ, «успокоился» и «примярился» самъ съ собою» (ist so mit sich versöhnt worden). Но всего рѣзче консерва-

тивная сторона гегелевыхъ взглядовъ сказалась въ его «Philosophie des Rechts. Всякій, кто внимательно прочтеть это сочинение, будетъ пораженъ геніальною глубиной многихъ изъ высказанныхъ въ немъ мыслей. И въ то же время всякій замѣтитъ, что здѣсь Гегель, болѣе чѣмъ гдѣ бы то ни было, старается примирить свою философію съ прусскимъ консерватизмомъ. Особенно поучительно въ этомъ отношения знаменитое предисловіе, въ которомъ ученіе о разумной дѣйствительности получаетъ совсѣмъ не тотъ смыслъ, какой оно имѣдо въ «Логикѣ».

То, что существуеть, существуеть въ силу необходимости. Понять необходимость даннаго явленія значить открыть его разумность. Процессь научнаго познанія состоить въ томъ, что духъ, стремящійся къ самопознанию, узнаетъ въ существующемъ самого себя, свой собственный разунъ. Философія должна понять то, что есть. Въ частности, наука права должна понять разумность государства. Гегель очень далекъ оть всякаго намъренія «построить государство, какъ оно должно было бы быть». Подобныя построенія неябны: міра, «какъ онъ долженъ былъ бы быть», не существуетъ или, върнее, существуетъ только въ данномъ личномъ мивнія, а личное мивніе---«мягвій элементь», легко уступающій личному произволу и часто видоизмівняющійся подъ вліяніемъ каприза или тщеолавія. Кто поняль действительность, кто отврыль скрытый въ ней разумъ, тотъ не возстаеть противъ нея, а мирится съ нею <sup>1</sup>) и радуется на нее. Онъ не отказывается отъ своей субъективной свободы; но она проявляется не въ разладъ, а въ согласи съ существующимъ. Вообще раздадъ съ существующимъ, разногласіе между познающимъ разумомъ и разумомъ, воплотившимся въ дѣйствительности, вызывается лишь неполнымъ пониманіемъ этой действительности, промахами аботрактной мысли. Человѣкъ есть мыслящее супество: въ мысли заключается его свобода, его право, основа всей его нравственности. Но есть люди, въ глазахъ которыхъ свободной является только такая мысль, которая расходится со всёмъ общепризнаннымъ. У такихъ людей само высокое и божественное право мысли превращается въ безправіе. Эти люди все готовы принести въ жертву произволу своего личнаго усмотрвнія. Въ законв, подчиняющемъ человѣка извѣстисй обязанности, они видять лишь мертвую, холодную букву, лишь ципь, наложенную на субъективное убъждение. Они гордятся своимъ оградательнымъ отношеніемъ къ дъйствительности, между тёмъ какъ оно свидетельствуетъ только о слабостяхъ мысли и объ ихъ полной неспособности пожертвовать капризомъ личнаго усмотрения ради общихъ интересовъ. Давно уже сказано, что если полузнание ослабляетъ въру въ

-77

<sup>•)</sup> Просимъ читателя замътить, что выраженіе-примиреніе съ дъйствительностью (die Versöhnung mit der Wirklichkeit) употреблено самимъ Гегелемъ.

Бога, то истинное знаніе, напротивъ, укрѣпляеть се. То же можно сказать и объ отношенія людей къ окружающей ихъ дѣйствительности: полузнаніе возбуждаетъ ихъ противъ нес; нотивное знаніе миритъ ихъ съ нею. Такъ разсуждаетъ здѣсь Гегель <sup>1</sup>).

Совершенио справедливо, что наука права вовсе не должна заниматься «государствомъ, какъ оно должно было бы быть»; ся задача заключается въ понимание того, что есть и что было, въ объяснения историческаго развитія государственныхъ учрежденій. Гегель вполий правъ, нападая на техъ поверхностныхъ либераловъ (им сказали бы теперь: субъективистовъ), которые, не умъя связать «идеаловъ» съ развитіень окружающей действительности, навсегда остаются въ области безсильныхъ и несбыточныхъ субъективныхъ мечтаній. Но Гегель нападаеть не только на подобный либерализмъ. Онъ возстаетъ противъ всякаго прогрессивнаго стреиления, исходящаго не изъ офиціальныхъ сферъ. Къ тому же здъсь у него «то, что существуетъ», уже по одному тому, что оно существуеть, признается необходимымъ, а потому и «разумнымъ». Возстание противъ существующаго объявляется возстаниемъ противъ разума. Все это подкрипляется доводами, которые, какъ небо отъ земли, далеки отъ вышеприведенныхъ разсужденій о судьбѣ Сократа и о божественномъ правь самосознанія и субъективной свободы. Изъ мыслителя, внимательно вдумывающагося въ историческое развитие человичества и приходящаго въ тому выводу, что движение впередъ составляеть природу всемірнаго духа. Гегель превращается въ раздражительнаго и подозрительнаго охранителя, готоваго кричать «карауль!» при каждомъ новомъ усили могучаго и ввчнаго «крота», неумолимо подкалывающаго здане старыхъ понятій и учрежденій.

Изъ втого слёдуеть, что если ученіе Гегеля о разумности всего дёйствительнаго многими понято было совершенно неправильно, то въ этомъ былъ виновать прежде всего онъ самъ, придавъ ему очень странное, совставь не діалектическое истолкованіе и провозгласивъ воплощеннымъ разумомъ тогдашвій прусскій общественный порядокъ. Вотъ почему можетъ показаться страннымъ, что философія Гегеля не утратила своего вліянія на мыслящихъ людей того времени. Но какъ бы ни было это странно, а фактъ на-лицо: возстаніе противъ консервативныхъ выводовъ, сдёланныхъ Гегелемъ изъ своей—въ сущности вполнё прогреосивной—философіи, началось только гораздо позже; въ эпоху же появленія «Philosophie des Rechts» противъ Гегеля были только нёсколько поверх-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Интересно сопоставить этоть взглядь величайшаго изь німецкихь идеалистовь со взглядомь его современника, геніальнаго француза Сэнь-Симона: «Le philosophe... n'est pas seulement observateur, il est acteur, il est acteur du premier genre dans le monde morale, car ce sont ses opinions sur ce quelle monde doit devenir qui règlent la société humaine. (Travail sur la gravitation universelle)»

ностныхъ либераловъ, а все серьезное, молодое и энергичное шло за нимъ сь энтузіазмомъ, несмотря на его противорѣчія и даже не замѣчая ихъ. Это объясняется, конечно, неразвитостью тогдашней общественной жизни Германія. Но въ прошломъ въкъ, въ эпоху Лессинга, эта жизнь была еще менње развита, а между твиъ господствовавшія тогда философскія понятія были совсівить непохожи на гегелевскія; если бы Гегель и могъ явиться въ то время, за нимъ навёрное не пошелъ бы никто. Почему это? Потому что «довлёеть дневи здоба его» и потому что только девятнадцатый выть поставиль передъ мыслящимъ человъчествомъ ту великую задачу. на которую обвщала дать ответъ гегелева философія: научное изучение дъйствительности, научное объяснение историческаго развития человъчества въ соціальномъ, политическомъ и умственномъ отношеніяхь, какь необходимаго и потому законосообразнаго процесса. Мы уже сбазали, что только такое понимание истории могло устранить пессимистическій ваглядъ на нее, какъ на царство слипой случайности. Поэтому на изучение гегелевской философіи должны были съ жадностью накинуться молодые умы всюду, где хоть въ небольшихъ размерахъ совершалась подземная работа «всемірнаго духа», гдѣ «кротъ» подготовлялъ почву для новыхъ общественныхъ движеній. И чемъ серьезнее были въ иолодыхъ головахъ запросы теоретической мысли, чёмъ сильнёе были въ иолодыхъ сердцахъ стремленія къ личному самопожертвованію ради общихъ интересовъ, темъ решительнее должно было быть и темъ репительнее было ихъ увлечение гегелизмомъ. Начавшееся впоследстви возстание противъ сделанныхъ Гегелемъ консервативныхъ выводовъ было совершенно основательно. Но не надо забывать, что въ теоретическомъ сиыслѣ оно было основательно лишь постольку, поскольку оно само опиралось на діалектику Гегеля, т.-е., главнымъ образомъ, на объясненіе исторіи, какъ законосообразнаго процесса, и на пониманіе свободы, какъ результата необходимости.

IV.

Теперь мы можемъ вернуться къ Бѣлинскому.

Приступая къ исторіи его умственнаго развитія, замѣтимъ прежде всего, что въ своей ранней юности онъ рѣзко возставалъ противъ нашей тогдашней дѣйствительности. Извѣстно, что трагедія, написанная имъ въ бытность его въ университетѣ и причинившая ему такъ много непріятностей, была пылкимъ, хотя и мало художественнымъ протестомъ противъ крѣпостного права. Бѣлинскій цѣликомъ становится на сторону крѣпостныхъ.

«Неужели эти люди для того только родятся на свётъ, чтобы служить прихотамъ такихъ же людей, какъ и они сами? — восклицаетъ Вельтовъ. Т. I. Изд. 3. 12 одинъ изъ его героевъ. Кто далъ это гибельное право однимъ людямъ порабощать своей власти волю другихъ, подобныхъ имъ существъ, отнимать у нихъ священное оокровище свободу? Кто позволяетъ имъ ругаться надъ правами природы и человёчества?... Милосердый Боже, отецъ человёковъ, отвётотвуй мнё, твоя ли премудрая рука произвела на свётъ этихъ зміевъ, этихъ крокодиловъ, этихъ тигровъ, питающихся костями и мясомъ своихъ ближнихъ и пьющихъ, какъ воду, ихъ кровь и слезы?»

Эта тирада, по своей пылкости, сдёлала бы честь самому Карлу Моору. И действительно, Белинскій находился подъ сильнайшимъ вліяніемъ раннихъ произведеній Шиллера: «Разбойниковъ», «Коварства и любви», «Фіеско». По его собственнымъ словамъ, эти драмы наложили на него тогда «дикую вражду съ общественнымъ порядкомъ во имя абстрактнаго идеала общества, оторваннаго отъ географическихъ и историческихъ условій развитія, построеннаго на воздухв». Впрочемъ, такъ вліяли на него не одни только вышеперечисленныя произведенія Шиллера. «Донъ Карлосъ, --говорилъ онъ, --бросилъ меня въ абстрактный героизмъ, внѣ котораго я все презиралъ и въ которомъ я очень хорошо, несмотря на свой неестественный и напряженный восторгъ, сознавалъ себя-нулемъ. «Орлеанская дъва» ринуда меня въ тотъ же абстрактный героизмъ, въ то же пустое, безличное, субстанціальное, безъ всякаго индивидуального опредѣленія-общее». Мы очень просимъ читателя замѣтить это внтересное свидѣтельство знаменитаго критика о самомъ себъ. Его молодое увлечение «абстрактнымъ идеаломъ общества» составляеть въ высшей степени важную страницу въ исторіи его умственнаго развитія, на которую до сихъ поръ не обратили всего того вниманія, какого она заслуживаеть. Такъ, никто, насколько намъ извѣстно, не подчеркнулъ того обстоятельства, что даровитый и горячій молодой человёкъ, будучи полонъ «абстрактнаго героизма», въ то же самое время «сознавалъ себя нулемъ». Такое сознаніе крайне мучительно. Оно необходимо должно было вызывать съ одной стороны не менђе мучительныя сомниния въ годности абстрактнаго идеала, а съ другой-попытки найти для своихъ общественныхъ стремлений конкретную почву. Мучительное сознаніе себя «нулемъ» было тогда свойственно не одному Бѣлинскому. Стремленія передовой интеллигенція двадцатыхъ годовъ незадолго передъ твмъ потерпѣли жестокое крушеніе, и въ средѣ мыслящихъ людей воцарились грусть и отчаяніе <sup>1</sup>). У насъ часто повторяли, что Надеждинъ имблъ сильное вліяніе на развитіе взглядовъ Бѣлинскаго, по крайней мъръ въ первый періодъ его развитія. Но много ли отраднаго было во взглядахъ самого Надеждина? Древняя русская жизнь казалась ему «дремучимъ лѣсомъ безличныхъ именъ.

<sup>4</sup>) См. объ этомъ Herzen, Du développement и т. д. Paris. 1851, стр. 97-98.

--- 179 ----

толкующихъ въ пустотѣ безжизненнаго хаоса»; онъ сомнѣвался даже въ томъ, что мы жили въ продолженіе тысячелётнаго существованія Россіи. Умственная жизнь начинается у насъ только съ Петра, а до сихъ поръ все европейское забрасывается къ намъ «рикошетами черезъ тысячи скачковъ и переломовъ и нотому долетаетъ въ слабыхъ, издыхающихъ отголоскахъ».

«Наша литература была до сихъ поръ, если можно такъ выразиться, барщиною европейской; она обрабатывалась русскими руками не по-русски; истощала свъжіе неистощимые соки юнаго русскаю духа для воспитанія чужихъ, не нашихъ» <sup>1</sup>).

Туть слышатся почти Чаадаевскія ноты. Въ своей знаменитой первой статьв, «Литературныя мечтанія», Бёлинскій высказаль, повядимому, довольно радужный взглядь на наше будущее, если не на прошедшее и настоящее. Замётивъ, что намь нужна пока не литература, которая сама явится въ свое время, а просвещеніе, онь восклицаеть:

«И это просв'ящение не закоснить, благодаря неусыпнымъ попечениямъ мудраго правительства. Русский народъ смышленъ и понятливъ, усерденъ и горячъ ко всему благому и прекрасному, когда рука царя-отца указываетъ ему на цъль, когда его державный голосъ призываетъ его къ ней!..»

Одно учрежденіе сословія домашнихъ наставниковъ должно, по его словамъ, одѣлать настоящія чудеса въ смыслё просвёщенія. Кромё того, наше дворянство увёрилось, наконецъ, въ необходимости давать своимъ дѣтамъ прочное образованіе, а наше купеческое сословіе «быстро образуется и сближается въ этомъ отношеніи съ высшимъ». Словомъ, дѣло просвёщенія вдетъ у насъ хорошо: «въ настоящемъ времени зрѣютъ сѣмена для будущаго».

Все это написано было, конечно, совершенно искренно: въ то время, когда Бѣлинскій пасалъ свою статью, ему хотѣлось вѣрить, и онъ въ пылу инсательскаго увлеченія вѣрилъ, что проовѣщеніе быстро разольется по Руси. Но въ болѣе спокойныя минуты, когда остылъ жаръ увлеченія, онъ не могъ не увидѣть, что основанія, на которыя опиралась его вѣра въ быстрое развитіе просвѣщенія въ Россіи, были, по меньшей мѣрѣ, шатки. Да и могли ли успѣхи просвѣщенія—какъ бы ни были они «быстры»—удовлетворить человѣка, «враждовавшаго съ общественнымъ порядкомъ» во ныя идеала и проникнутаго «абстрактнымъ геровзмомъ»... Такому человѣку нужны были не такія перспективы. Словомъ, восторженный тонъ «Литературныхъ мечтаній» былъ плодомъ минутной вспышки и совсѣмъ не

<sup>1)</sup> Не имъя подъ рукой статей Надеждина, мы вынуждены цитировать по книгъ г. Пыпина: "Бълинскій, его жизнь и переписка", т. І, стр. 95. Излишне прибавлять, что изъ этого же сочиненія мы заимствуемъ большинство данныхъ, относящихся къ исторіи умственнаго развитія Бълинскаго. Мы только иначе группируемъ эти данныя.

исключалъ въ ихъ авторѣ тяжелаго настроенія, какъ результата обиднаго созианія себя нулемъ и неразрѣшеннаго противорѣчія между абстрактнымъ идеаломъ съ одной стороны и конкретной русской дѣйствительностью--съ другой.

Вь іюлё 1836 г. Бёлинскій поёхаль вь деревню Б—хь въ тверской губернів и тамъ, съ помощью одного изъ гостепріимныхъ хозяевъ, назейстнаго «диллетанта философін», или «философскаго друга», М. Б., ознакомился, —если не ошибаемся, впервые, —съ философіей Фихте. «Я уцёпился за фихтеанскій взглядъ съ энергіей, съ фанатизмомъ», —говорить онъ. И это понятно. По его выраженію, въ его глазахъ всегда двоилась жизнь идеальная и жизнь дёйствительная; Фихте уб'ёдилъ его въ томъ, что «идеальная-то жизнь сеть именно жизнь дёйствительная, положительная, конкретная, а такъ называемая дёйствительная жизнь есть отрицаніе, призракъ, ничтожество, пустота». Такимъ образомъ, мучительное противорѣчіе между абстрактнымъ идеаломъ и конкретной дёйствительностью получало искомое философское рёшеніе: оно разрёшалось приведеніемъ къ нулю одной изъ сторонъ антиномін.

Объявивъ джйствительность призракомъ, Вѣлинскій тѣмъ сильнѣе могъ враждовать съ нею во имя идеала, который оказывался теперь единственною дѣйствительностью, заслуживающею этого названія. Въ этомъ «фихтеанскомъ» періодѣ Бѣлинскій очень сосувственно относился къ французамъ. «Намъ разсказывали изъ тогдашней жизни Бѣлинскаго случай, товорить г. Пыпинъ, тдѣ онъ однажды въ большомъ обществѣ, ему совершенно незнакомомъ, въ разговорѣ о французскихъ событіяхъ конца прошлаго столѣтія, высказалъ миѣніе, смутившее хозяина своею крайнею рѣзкостью» <sup>1</sup>. Впослѣдствіи въ письмѣ къ одному пріятелю Бѣлинскій, вспоминая объ этомъ эпизодѣ, прибавилъ:

«Я нисколько не расканваюсь въ этой фразё и нисколько не смущаюсь воспоминаніемъ о ней: ею выразилъ я совершенно добросовѣстно и со всею полнотою моей неистовой натуры тогдашнее состояніе моего духа. Да, я такъ думалъ тогда... Искренно и добросовѣстно выразилъ я этою фразою напряженное состояніе моего духа, черезъ которое необходимо долженъ былъ пройти».

Казалось бы, теперь Бёлинскій могь отдохнуть оть терзавшихъ его сомивній. На самомъ же дёлё онъ страдалъ теперь едва ли не болёе, чёмъ прежде.

Во-первыхъ, онъ усомнился въ своей собственной способности къ философскому мышленію. «И я узналъ о существованіи этой конкретной жизни для того, чтобы узнать свое безсиліе усвоить ее себѣ, я узналь рай для того, чтобы удостовѣриться, что только приближеніе къ его воро-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Бѣлинскій", т. І, стр. 175.

тамъ, не наслажденіе, но только предопущеніе его гармоніи и его ароматовъ—единственно возможная моя жизны!». Во-вторыхъ, отрицаніе дъйствительности, какъ видно, не надолго избавило его и отъ старыхъ *теоретическихъ сомнюній*. Дъйствительная жизнь объявлена была призрачной, ничтожной и пустой. Но призракъ призраку рознь. Французская дъйствительность была, съ новой точки зрънія Бълинскаго, такой же призрачной, какъ и всякая другая, т. е., между прочимъ, и русская. Но во французской общественной жизни были явленія, которымъ онъ, какъ мы уже знаемъ, горячо сочувствовалъ, а въ Россіи не было ничего подобнаго. Почему же французскіе «призраки» не похожи на наши родные?

На этоть вопрось «фихтеанство» не отвёчало, а между тёмъ онъ быль лишь простымъ видоизмёненіемъ стараго мучительнаго вопроса о томъ, почему конкретная дёйствительность противорёчить абстрактному идеалу, и какъ устранить это противорёчіе. Выходило, что объявленіе дёйствительности призракомъ въ сущности не помогало ровно ничему, а вслёдствіе этого новая философская точка зрёнія сама оказывалась соинительной, если не вовсе «призрачной»: вёдь она была дорога Бёлинскому именно только въ той мёрё, въ какой она, повидимому, обёщала дать простые и убёдительные отвёты на осаждавшіе его вопросы.

Впослёдствін, въ одномъ изъ свояхъ писемъ (20 іюня 1838 г.), Беинский высказаль убъждение бъ томъ, что онъ «ненавидиль мысль». «Да, я ненавижу ее, какъ отвлечение, писалъ онъ. Но развѣ она можеть пріобр'втаться, не будучи отвлеченною, разв'я мыслить должно всегда только въ минуту откровенія, а въ остальное время ни о чемъ не мыслеть? Я понимаю всю нелёпость подобнаго предположенія, но моя природа враждебна мышленію». Эти простодушныя, трогательныя строки лучше всего характеризують отношение Бѣлинскаго къ философия. Онъ не могъ удовольствоваться «отвлеченіями». Его могла удовлетворить только такая система, которая, сама вытекая изъ общественной жизни и сама объясняясь этой жизнью, въ свою очередь объясняла бы ее и давала бы возножность широкаго и плодотворнаго на нее воздёйствія. Въ этомъ и состояла его мнимая ненависть къмысли: онъ ненавидѣлъ, разумѣется, не философскую мысль вообще, а только такую мысль, которая, довольствуясь философскимъ «созерцаніемъ», поворачивается спиною къ жизни. «Мы тогда въ философіи искали всего на свъть, кромъ чистаго мышленія», — говорить Тургеневъ. Это совершенно справедливо, особенно въ применении въ Белинскому. Онъ искалъ въ философіи пути къ счастью, the road to happiness, какъ выражается байроновский Каннъ, -- и, конечно, не къ личному счастью, а къ счастью своихъ ближнихъ, къ благу своей родной страны. На этомъ основания многие вообразили, что онъ въ самомъ дый не имвлъ «философскаго таланта», и на него стали посматривать

сверху внизъ, съ нёкоторымъ снисходительнымъ одобреніемъ даже такіе люди, которые, въ смыслѣ способности къ философскому мышленію, недостойны были бы развязать ремень у ногъ его. Эти самодовольные господа забыли или не знали, что во времена Бѣлинскаго пути къ общественному счастью искала въ философіи почти вся мыслящая Европа. Потому-то философія и имъла тогда такое огромное общественное значеніе. Теперь. когда путь къ счастью указываеть уже не философія, ся прогрессивное значение равно нулю, и теперь ею могуть спокойно заниматься любители «чистаго мышленія». Мы отъ всей души желаемъ имъ успѣха, но это не мѣшаетъ намъ остаться при особомъ мнѣніи насчетъ «философскаго таланта» Бѣлинскаго. Мы думаемъ, что у него было огромное читье теоретической истины, къ сожалению, не развитое систематическимъ философскимъ образованіемъ, но, твиъ не менфе, совершенно вфрно указывавшее ему важнёйшія задачи тогдашней общественной науки. «Бѣлинскій былъ одною изъ высшихъ философскихъ организацій, какія я когда-либо встречаль въ жизни», ---говорилъ одинъ изъ образованиейшихъ русскихъ людей того времени, кн. Одоевский. Мы подагаемъ, что Бѣлинскій былъ одной изъ высшихъ «философскихъ организацій», когдалибо выступавшихъ у насъ на литературное поприще.

Какъ бы то ни было, а проклятые вопросы не давали покоя Бёлинскому въ теченіе всего «фихтеанскаго періода». Это были какъ разъ тё вопросы, на которые требуетъ отвёта нёмецкій поэтъ въ своемъ прекрасномъ стихотвореніи:

> Отчего подъ ношей крестной Изнываеть въчно правый? Отчего вездъ богатый Встръченъ почестью и славой? Кто виной? Иль силъ правды На землъ не все доступно? Иль она играетъ нами?— Это поддо и преступно!

Современная общественная наука окончательно разрѣшила эти вопросы. Она признала, что «силѣ правды» на землѣ доступно пока еще далеко не все, и она объяснила, почему «правда» пока еще такъ мало значить въ нашихъ общественныхъ (особенно межклассовыхъ) отношеніяхъ. Съ точки зрѣнія современной общественной науки вопросы, волновавшіе и терзавшіе Бѣлинскаго, могутъ показаться довольно наивными.

Но для его времени они отнюдь не были наивны; ими занималнов лучшіе умы того времени. Они логически вытекають изъ коренного вопроса о томъ, почему случайность такъ часто оказывается сильнѣе разума. И нетрудно понять, что Бѣлинскій могъ удовольствоваться только такой философіей, которая дала бы ему простые и твердые отвѣты именно на эти вопросы.

Почему грубая натеріальная сила можеть безнаказанно издѣваться надь самыми лучшими, самыми благородными стремленіями людей? Почему одни народы процевтають, а другіе гибнуть, попадая подъ власть суровыхъ завоевателей? Потому ли, что завоеватели всегда лучше и выше завоеванныхъ? Едва ли это такъ. Очень часто это происходитъ единственно потому, что у завоевателей больше войска, чёмъ у завоеванныхъ. Но въ такомъ случай чимъ же оправдывается это торжество силы? И какое значение могуть имъть «идеалы», никогда не повидающие своей надзвёздной области в оставляющіе нашу бёдную практическую жизнь въ жертву всяваго рода ужасамъ? Назовите эти идеалы абстрактными, а дыйствительность конкретной, или наобороть: объявите действительность абстракціей, а идеалы действительностью, --- вы во всякомъ случав вынуждены будете считаться съ этими вопросами, если только не обладаете «философскимъ талантомъ» Вагнера, т. е. не погружены въ «чистое мышленіе» и не принадлежите къ числу декадентовъ, способныхъ забавляться калкими, ничего не разрѣшающими и никому не мѣшающими «формумами прогресса». Бёлинскій не быль, какь извёстно, ни Вагнеромь, ни декадентомъ. И это, конечно, делаетъ ему большую честь; но за эту честь онъ заплатиль очень дорогою ценою. Свой «фихтеанский періодъ» онъ вазываль впослёдствіе періодомь распаденія. Понятно, что онь должень быль стремиться выйти изъ этого тяжелаго состоянія. И не менёе понятно, что это стремленіе должно было привести его къ разрыву съ философіей Фяхте.

Къ сожалению, исторія этого разрыва, по недостатку данныхъ, до сихъ поръ остается очень мало разъясненной. Извёстно, вирочемъ, что въ позовене 1837 года Беленский находелся уже подъ сильнымъ вліяніемъ Гегеля, хотя успёль ознакомиться только съ нёкоторыми частями его системы. Известно также, что въ это время онъ уже примирился съ той действительностью, съ которой такъ рёшительно враждоваль прежде. Довольно яркій св'ять на его тогдашнее настроеніе проливаеть письмо изъ Пятигорска, написанное имъ 7-го августа 1837 г. къ одному своему чолодому другу. Онъ горячо совътуеть ему заниматься философіей. «Только въ ней ты найдешь ответы на вопросы души твоей, только она дасть мирь и гармонію душё твоей и подарить тебя такимь счастьемь, какого толпа и не подозр'вваеть и какого внішняя жизнь не можеть ни дать тебе, ни отнять у тебя. Ты будешь не въ міре, но весь мірь будеть въ тебъ... Пуще всего оставь политику и бойся всякаго политическаго вліянія на свой образъ мыслей». Въ Россіи политика не нибетъ никакого сиысла, потому что «для Россів назначена совстьть другая судьба, нежели для Францін, гдё политическое направленіе и наукъ, и искусствъ, и характера жителей имбеть свой смысль, свою законность и свою хорошую сторону». Вся надежда Россія въ распространенія просвёщенія и въ нравственномъ самоусовершенствовани ся гражданъ. «Если бы каждый изъ индивидовъ, составляющихъ Россію, путемъ любви дошелъ до совершенства, тогда Россія безъ всякой политики сделалась бы счастливеншею страною въ мірѣ». Это, конечно, совсѣмъ не гегелевскій взглядъ, но мы уже сказали, что въ то время знакомство Бёлинскаго съ Гегедемъ было очень неполно. Для насъ важно то, что къ примирению съ русской джиствительностью Бълинскій пришель путемь хотя бы и невърнаго и вообще крайне поверхностнаго выяснения ся исторического развития. Почему наша общественная жизнь не похожа на французскую? Потому что историческая судьба Россіи не похожа на историческую судьбу Франція. Такой отв'єть дёлаль невозможными какія бы то ни было параллели между Россіей и Франціей. А такія параллели еще очень недавно должны были приводить Бёлинскаго къ тяжелымъ и почти безнадежнымъ выводамъ. Вмёстё съ тёмъ такой отвётъ давалъ возможность примиренія не только съ нашей русской, но и съ французской общественной жизнью, напримёръ, съ теми событіями конца XVIII въка, къ которымъ Бълинскій еще очень недавно относнлоя съ самымъ горячимъ сочувствіемъ: все хорошо на своемъ мѣстѣ. И мы видѣди, что онъ оправдываетъ «политическое направленіе» францувовъ. Впроченъ, въ своемъ увлечения «абсолютной» истиной нимецкой философия онъ уже не уважаеть этого направленія. У французовь «ніть вічныхъ встинь, но истины дневныя, т. е. на каждый день новыя истины. Они все хотять вывести не изъ вѣчныхъ законовъ человѣческаго разума, а изъ опыта, изъ исторін». Это до такой степени возмущаеть Велинскаго, что онъ посылаеть «къ чорту» французовъ, вліяніе которыхъ ничего, кроив вреда, намъ, по его словамъ, никогда не приносило, и объявляетъ Германію Іерусалимомъ новѣйшаго человѣчества, на который съ надеждой н упованіемъ должны обратиться взоры мыслящей русской молодежи.

Очень ошибся бы, однако, тотъ, кто принялъ бы за охранителя, «примирившагося» съ русской дъйствительностью, Бълинскаго. Онъ н тогда былъ еще очень далекъ отъ консерватизма. Петръ великій нравится ему именно своимъ ръшительнымъ разрывомъ съ существовавшимъ въ его время порядкомъ вещей. «Цари всъхъ народовъ развивали свои народы, опираясь на прошедшее, на преданіе; Петръ оторвалъ Россію отъ прошедшаго, разрушивъ ея традицію». Согласитесь, что такія ръчи были бы очень странны въ устахъ охранителя. Точно также онъ вовсе не склоненъ и къ идеализаціи современной ему самому русской жизни; онъ находитъ, что въ ней много несовершенствъ, но онъ объясняетъ эти несовершенства молодостью Россіи: «Росоія еще дитя, для котораго еще нужна нянька, въ груди которой была бы лоза, готовая наказывать за шалости». Онъ мирится теперь даже съ кръпостнымъ правомъ, но ми-

- 184 --

<u> — 185 —</u>

114.5.5

рится только до поры, до времени, только потому, что считаеть русскій народь еще несозрѣвшимъ для свободы. По его словамъ, «правительство исподволь освобождаетъ», и это обстоятельство такъ же радуеть его, какъ то, что, благодаря отсутствію у насъ майоратовъ, наше дворянство «издыхаетъ само собою, безъ всякихъ революцій и внутреннихъ потрясеній». Настоящіе ехранители смотрѣли на вещи совсѣмъ иначе, и если бы кто-нибудь изъ нихъ и прочиталъ цитируемое нами письмо Бѣлинскаго, то нашелъ бы, что оно полно самыхъ «завирательныхъ идей», несмотря на свое отрицательное отношеніе къ политикѣ. И это было бы совершенно справедливо съ «охранительной» точки зрѣнія. Бѣлинскій мирился не съ дѣйствительностью, а съ печальной судьбой своего абстрактнаго идеала.

Еще недавно онъ мучился, сознавая, что этоть идеаль не находить никакого приложенія къ жизни. Теперь онъ отказывается оть него, убѣдившись, что онъ неспособень привести ни къ чему, кромѣј«абстрактнаго героизма», безплодной вражды съ дѣйствительностью. Но это не значить, что Бѣлинскій поворачивается спиною къ прогрессу. Вовсе нѣть. Это значить только, что теперь онъ собирается служить ему иначе, чѣмъ собирался служить прежде. «Будемъ подражать апостоламъ Христа, восклицаеть онъ, которые не дѣлали заговоровъ и не основывали ни явныхъ, ни тайныхъ политическихъ обществъ, распространяя ученіе своего Божественнаго Учителя, но которые не отрекались отъ него передъ царями и судьями и не боялись ни огня, ни меча. Не суйся въ дѣла, которыя тебя не касаются, но будь вѣренъ своему дѣлу, а твое дѣло-любовь къ истинѣ... Къ чорту политику, да здравствуетъ наука!»

v.

Отрицательное отношеніе къ «политикѣ» вовсе не рѣшало, однако, вопроса о томъ, почему здо такъ часто торжествуеть надъ добромъ, сила надъ правомъ, дожь надъ истиной. А пока этотъ вопросъ оставался неразрѣшеннымъ, нравственный выигрышъ отъ «примиренія» былъ еще невеликъ, такъ какъ Бѣлинскаго по-прежнему осаждали сомнѣнія. Но теперь онъ былъ убѣжденъ, что система Гегеля поможетъ ему навсегда раздѣлаться съ ними. Дальнѣйшему знакомству его съ этой системой помогъ тотъ же «диллетантъ философіи», который изложилъ ему ученіе Фихте. Какъ сильно было дѣйствіе гегелизма на Бѣлинскаго и на какіе именно его запросы онъ отвѣчалъ ему, показываютъ слѣдующія строки изъ его письма къ Станкевичу:

«Прівзжаю въ Москву съ Кавказа, прівзжають Б. («диллетанть философія»), мы живемь вмёстё. Лётомъ просмотрёль онь философію религіи и права Гегеля. Новый мірь намъ открылся. Сила есть право и право есть сила,—нёть, не описать тебё, съ какимъ чувствомъ услышаль я эти слова, — это было освобожденіе. Я поняль идею паденія царствь, законность завоевателей. Я поняль, что ніть дикой матеріальной силы, ніть владычества штыка и меча, ніть произвола, ніть случайности, — и кончилась моя опека надъ родомъ человіческимъ, и значеніе моего отечества предстало мив въ новомъ виді... Передъ этимъ еще К.— въ (Катковъ) передалъ мив, какъ уміль, а я принялъ въ себа, какъ могъ, нісколько результатовъ эстетики. Боже мой! Какой новый, світлый, безконечный міръ!... Слово «дійствительность» сділалось для меня равносильно слову «Богъ». И ты напрасно совітуешь мив чаще смотріть на синее небо,—образь безконечнаго, — чтобы не впасть въ кухонную дійствительность: другъ, блаженъ, кто можеть видіть въ образі неба символъ безконечнаго, но відь небо застилается сірыми тучами, потому тоть блаженніе, кто и кухню умість просвітлить мыслью безконечнаго».

Теперь происходить настоящее примиреніе Бёлинскаго съ д'яствательностью. Человёкъ, стремящійся даже кухню просвётлить мыслыю безконечнаго, разумбется, не захочеть ничего передвлывать въ окружающей его жизни. Онъ будеть наслаждаться сознаніемъ и созерцаніемъ ся разумности, и чемъ болев онъ благоговесть передъ разумомъ, темъ больше будеть возмущать его всякая критика действительности. Повятно, что страстная натура Бёлинскаго должна была завести его очень далеко въ этомъ отношения. Трудно даже повёрять теперь, что онъ наслаждался созерцаніемъ окружающей его действительности, кабъ художникъ наслаждается зрѣлищемъ великаго произведенія искусства. «Такова моя натура,-говорилъ онъ:-съ напраженіемъ, горестно и трудно принимаеть мой духъ въ себя и любовь, и вражду, и знаніе, и всякую мысль, всякое чувство; но принявъ, весь проникается ими, до сокровенныхъ и глубокихъ изгибовъ своихъ. Такъ въ горнилѣ моего духа выработалось самостоятельно значение великаго слова дъйствительность... Я гляжу на дъйствительность, столь презираемую прежде мною, и трепещу таниственнымъ восторгомъ, сознавая ся разумность, видя, что изъ нея инчего нельзя выкинуть и въ ней ничего нельзя похулить и отвергнуть... Действительность, твержу я, вставая и дожась спать, днемъ и ночью, ---двйствительность окружаеть меня, и чувствую ее везде и во всемъ, даже въ себѣ, въ этой новой перемѣнѣ, которая становится замѣтнѣе со дня на лень».

۱

Этотъ «таниственный» востортъ передъ разумною дъйствительностью напоминаетъ тотъ восторгъ, который испытываютъ въ общении съ природой люди, умѣющіе одновременно наслаждаться и ся красотой и сознаніемъ своего неразрывнаго единства съ нею. Человѣкъ, любящій природу такою, въ одно то и же время, философской и поэтической любовью, съ равнымъ удовольствіемъ олѣдитъ за всѣми проявленіями ся жизни. Точно также и Бѣлинскій съ одинаковымъ любовнымъ интересомъ вглядывается

теперь во все его окружающее. «Да, дъйствительность вводить въ дъйствительность, — восклицаеть онъ. — Смотря на каждаго не по ранёе заготовленной теоріи, а по даннымъ, имъ же самимъ представленнымъ, я начинаю умъть становиться къ нему въ настоящихъ отношенияхъ, и потому иною всё довольны, и я всъми доволенъ. Я начинаю находить въ разговорахъ общіе интересы съ такими людьми, съ какими никогда не думалъ

нивть чего-либо общаго». Опредвлившись на службу въ межевой институть, онъ чрезвычайно доволенъ своей негромкой, но полезной двятельностью учителя. «Съ ненасытнымъ любопытствомъ вглядываюсь я въ эти средства, по наружности столь грубыя, пошлыя и прозаическия, которыми создается эта польза, неблестящая, незамѣтная, если не слѣдить за ея развитиемъ во времени, неуловимая для поверхностнаго взгляда, но великая, благодатная своими послѣдствіями для общества. Пока есть сила, я самъ рѣшаюсь на все, чтобъ принести на алтарь общественнаго блага и свою лепту».

Оть «абстрактнаго героизма» не остается и слёда. Измученный предыдущей работой мысли, Бёлинскій какъ будто утрачиваеть даже теоретическій интересь къ великимъ общественнымъ вопросамъ. Онъ готовъ удовольствоваться инстинктивнымъ сознаніемъ разумности окружающей его жизни. «Знаніе дёйствительности состоить въ какомъ-то инстинктё, тактё, —говорить онъ, —вслёдствіе которыхъ всякій шагь человёка вёренъ, всякое положеніе истинно, всё отношенія къ людямъ безошибочны, не натянуты... Разумёется, кто къ этому интеллектуальному проникновенію присоединить сознательное, черезъ мысль, тоть вдвойнѣ овладёеть дёйствительностью, но главное—знать ее, какъ бы ни знать».

Въ предыдущемъ періодъ своего развитія Бълинскій старался, какъ мы видъли, разръшить мучившее его противорѣчіе между абстрактнымъ идеаломъ и конкретной дъйствительностью посредствомъ приравненія къ нулю одной изъ сторонъ этой антиноміи: онъ объявилъ призракомъ всякую дъйствительность, противорѣчащую идеалу. Теперь онъ поступаетъ какъ разъ наоборотъ: теперь онъ приравниваетъ къ нулю другую сторону антиноміи, т. е. объявляетъ призракомъ всякій идеалъ, противорѣчащій джаствительностии. Теоретически это новое ръшеніе, разумѣется, такъ же неправильно, какъ и первое: какъ въ томъ, такъ и въ другомъ случаѣ для приравниванія къ нулю одной изъ сторонъ антиномін нѣтъ достаточныхъ основаній. И все-таки нован фаза философскаго развитія Бълинскаго представляетъ собою огромнѣйшій шагъ сравнительно съ предыдущей.

Чтобы вполнѣ выяснить себѣ ся значеніе, мы должны остановиться на статьѣ о Бородинсков битвѣ.

Главный интересъ этой статьи заключается въ борьбѣ съ раціоналистическимъ взглядомъ на общественную жизнь и въ выясненія отношенія отдёльныхъ личностей къ обществу, взятому въ его цёломъ. Раціоналистическій взглядъ, съ которымъ Белинскій, повидимому, очень хорошо уживался въ своемъ фихтеанскомъ періодъ, кажется ему теперь до послёдней степени вздорнымъ, достойнымъ лишь французскихъ говоруновъ и либеральныхъ аббатиковъ. «Начиная отъ временъ, о которыхъ мы знаемъ только изъ исторія, до нашего времени не было и нѣть ни одного народа, составившагося и образовавшагося по взаимному и сознательному условію извізстнаго числа людей, изъявившихъ желаніе войти въ его составъ, или по мысли одного какого-нибудь, хотя бы геніальнаго человъка. Возьмемъ хоть происхождение монархической власти. Либеральный говорунъ сказалъ бы, что она явилась результатомъ испорченности людей. которые, убедившись въ своей неспособности къ самоуправлению, увилели себя въ горькой необходимости подчиниться волъ одного дина, ими самими же избраннаго и облеченнаго неограниченной властью. Для поверхноотнаго взгляда и абстрактныхъ головъ, въ глазахъ которыхъ иден и явленія не заключають въ самихъ себѣ своей причины и необходимости, но вырастають, какъ грибы послё дождя, не только безъ почвы и корней, а на воздухѣ, --- для такихъ головъ нѣтъ ничего проще и удовлетворительнве такого объясненія; но для людей, духовному ясновиденію которыхъ отврыта глубина и внутренняя сущность вещей, не можеть быть ничего нельнье, смышные и безсмысленные. Все, что не имысть причины въ самомъ себѣ и является изъ какого-то чуждаго ему «внѣ», не «пзнутри» самого себя, все такое лишено разумности, а слёдовательно, и характера священности. Коренныя государственныя постановленія священны потому, что они суть основныя идеи не какого-нибудь известнаго народа. но каждаго народа, и еще потому, что они, перешедши въ явленія, ставши фактомъ, діалектически развивались въ историческомъ движенія. такъ что самыя ихъ изивненія суть моменты ихъ же собственной вдеи. И потому коренныя постановленія не бывають закономъ, изреченнымъ отъ человъка, но являются, такъ сказать, довременно и только выговариваются и сознаются человѣкомъ».

Тутъ заключается нёкоторая неловкость въ употребленія философскихъ терминовъ. Такъ, напримёръ, изъ приведенныхъ нами строкъ выходитъ, что, по миёнію Бёлинскаго, философу можетъ быть открыта енутренняя сущность вещей. Но что же это за енутренняя сущность? Намъ кажется, что Гете былъ совершенно правъ, когда говорилъ:

> Nichts ist innen, nichts ist aussen, Was ist drinnen, das ist draussen.

Но мы не будемъ останавливаться на частностяхъ. Намъ нужно напомнить читателю общій характеръ гогдашнихъ взглядовъ Бѣлинскаго.

Какова, съ его новой точки зрѣнія, роль личностей въ діалектическомъ процессь общественнаго развитія?

«Человѣкъ есть частное и случайное по своей личности, но общее и необходимое по духу, выраженіемъ котораго служить его личность, —говорить Бѣлинскій. —Отсюда выходить двойственность его положенія и его стремленій: его борьба между своимъ я и тѣмъ, что находится виѣ его я, составляеть его не я... Чтобы быть дѣйствительнымъ человѣкомъ, а не призракомъ, онъ долженъ быть частнымъ выраженіемъ общаго или конечнымъ проявленіемъ безконечнаго. Всяѣдствіе этого онъ долженъ отрѣшиться отъ своей субъективной личности, признавъ ее ложью и призракомъ, долженъ смириться передъ міровымъ, общимъ, признавъ только его истиной и дѣйствительностью. Но какъ это міровое или общее находится не въ немъ, а въ объективномъ мірѣ, онъ долженъ сродниться, слиться съ нимъ, чтобы послѣ, усвоивъ объективный міръ въ свою субъективную собственность, стать снова субъективной личностью, но уже дѣйствительной, уже выражающей собою не случайную частность, а общее, міровое, словомъ, стать духомъ во плоти».

Чтобы не быть призракомъ, человекъ долженъ стать частнымъ выраженіемъ общаго. Съ этимъ взглядомъ на дичность совмѣстимо самое прогрессивное міросозерцаніе. Когда Сократь выступаль противь устарёлыхь понятій аевинянъ, онъ служилъ именно «общему, міровому», его философская проповъдь была идеальнымъ выраженіемъ новаго шага, сдъланнаго Аеннами въ ихъ историческомъ развитіи. Потому-то Сократъ и былъ героемъ, какъ назвалъ его Гегель. Такимъ образомъ, разладъ личности съ окружающею се действительностью вполне оправдывается въ томъ случав, когда личнов, являясь частнымъ выражениемъ общаго, своимъ отрицаніемъ подготовляетъ историческую почву для вовой действительности, для делеть но такъ. Онъ проповѣдуетъ «смиреніе» передъ существующимъ. Какъ въ статьѣ о Вороднив, такъ, особенно, въ статъв о Менцелв онъ съ негодованиемъ обрушивается на «маленькихъ великихъ людей», для которыхъ исторія есть безсвязная сказка, полная случайныхъ и противоръчивыхъ столкновеній между оботоятельствами. По его словамъ, такой взглядъ на исторію есть печальный продукть разсудочности. Разсудокъ всегда схватываеть только одну сторону предмета, между твиъ какъ разумъ разсматриваетъ предметь со всёхъ сторонъ, хотя онё какъ будто и противорёчать одна другой. «И потому разумъ не создаетъ дъствительности, а сознаетъ ее. предварительно взявъ за аксіому, что все, что есть, все то и необходимо. и законно, и разумно».

«Дъйствительность есть положительное въ жизни, — говоритъ Бълинскій въ другой статьъ, — призрачность — ея отрицаніе». Если это такъ, то нападки его на отрицающихъ дъйствительность «маленькихъ великихъ людей»

становятся совершенно понятны; люди, отрицающіе дійствительность, представляють собой простые призраки. Понятно также, что Бёлинскій впадаеть въ самый крайній оптимизмъ. Если всякое отрицаніе действительности есть призрачность, то действительность-безупречна. Интересно слёдить за тёмъ, какъ Бёлинскій старается доказать историческими примерами, что «судьбы земнородныхъ» не предоставлены слепому случаю. «Омаръ сжегъ Александрійскую библіотеку: проклятіе Омару-онъ навѣки погубилъ просвёщение древняго міра! Погодите, милостивые государи, проклинать Омара! Просвёщеніе-чудная вещь, будь оно океаномъ, и высущи этоть океань какой-нибудь Омарь, все останется подь землей невидимый и сокровенный родникъ живой воды, который не замедлить пробиться наружу свётлымъ ключемъ и превратиться въ океанъ»... Это, разуместся, очень странный доводъ: изъ того, что «Омарамъ» не удастся высущить всё источники просвёщенія, вовсе не слёдуеть, что ихъ деятельность безвредна и что намъ олъдуетъ «погодить проклинать ихъ». Въ своемъ оптимизит Белинскій доходить до величайшихъ наивностей. Но мы видёли, что этоть оптимизмъ совершенно неизбѣжно вытекалъ изъ его новаго взгляда на действительность. А этоть новый взглядь быль обязань своимь происхожденіемъ не тому, что Белинскій будто бы плохо понялъ Гегеля, а, наоборотъ, что онъ вполнъ усвоилъ себъ духъ той гегелевой философіи, которая выразилась въ предисловія къ «Philosophie des Rechts».

Мы подробно изложили взгляды, высказанные Гегелемъ въ этомъ предисловіи. Пусть читатель сравнить ихъ «съ примирительными» взглядами Бѣлинскаго, —его поразитъ ихъ почти полное тождество. Разница только въ томъ, что «неистовый Виссаріонъ» горячится гораздо больше, чѣмъ спокойный нёмецкій мыслитель, а потому и доходить до такихъ крайностей, до какихъ не договаривался Гегель. Бълинский говорить, что «Вольтеръ былъ подобенъ сатанѣ, освобожденному высшею волей отъ адамантовыхъ цёпей, которыми онъ прикованъ къ огненному жилищу въчнаго мрака, и воспользовавшемуся краткных срокомъ свободы на пагубу человѣчества». Ничего подобнаго не говорилъ и не сказалъ бы Гегель. Такихъ примёровъ можно привести не мало, но все это частности, не измивняющія сущности діла, которая состоить въ томъ, что, высказывая свои взгляды, Бѣлинскій былъ вполнѣ вѣренъ духу «абсолютной» философіи Гегеля. И если эти примирительные взгляды кажутся г. Волынскому «страннымя», то это показываетъ, что онъ плохо знакомъ съ сочинениями «человѣка, мыслившаго вѣчность», т. е. Гегеля. Правда, г. Волынскій повторяеть въ этомъ случат лишь то, что было раньше его высказано Н. Станкевичемъ, Герценомъ, Тургеневымъ и т. д. Но онъ объщалъ разсмотрѣть вопросъ о вліяніи Гегеля на міросозерцаніе Бѣлинскаго «обстоятельно» и посредствомъ «оличенія известныхъ взглядовъ Бёлинского съ ихъ первоисточникомъ». Почему же онъ ограничился повтореніемъ чужихъ

ошнбокъ? Ужъ не потому ли, что ему самому «первоисточникъ» извѣотенъ довольно плохо<sup>1</sup>).

Бѣлинскій полнѣе, чѣмъ кто бы то ни было изъ его друзей, — напр., М. Б. и Н. Станкевичъ, — усвоилъ консервативный духъ той философіи Гегеля, которая изъявляла претензію быть абсолютной истиной. Вѣроятно, онъ и самъ чувствовалъ это, и потому на него плохо дѣйствован дружескія увѣщанія, имѣвшія цѣлью ослабить его «примирительную» горачность: вѣдь друзья стояли на точкѣ зрѣнія той же будто бы абсолютной истины, которую проповѣдывалъ теперь Бѣлинскій вслѣдъ за Гегелемъ, а съ этой точки зрѣнія всякія уступки «либеральнымъ говоруначь» были лишь жалкой непослѣдовательностью <sup>2</sup>).

Конечно, можно сказать, что если Гегель въ эпоху появленія «Philosophie des Rechts» мирился съ прусской дійствительностью, то изъ этого не слёдуеть, что онъ примирился бы съ дійствительностью русской. Это такъ. Но отрицаніе отрицанію рознь. Гегель объявилъ бы русскую дійствительность полуазіатской; онъ вообще полагалъ, что славянскій міръ составляеть нічто среднее между Европой и Азіей. Но азіатокая дійствительность есть тоже «отвлесившійся разумъ», и Гегель — не Гегель-діалектикъ, а Гегель-глашатай «абсолютной истины»—едва ли одобрилъ бы возстаніе конечнаго разума отдільныхъ лицъ протнвъ дійствительности.

VI.

Разсмотримъ теперь примирительные взгляды Бѣлинскаго съ другой стороны.

Общественныя теоріи «либеральныхъ говоруновъ» возмущаютъ его ововмъ поверхностнымъ, антинаучнымъ характеромъ. «Говоруны» воображаютъ, что общественныя отношенія могутъ быть измѣняемы по прихоти людей, между тѣмъ какъ на самомъ дѣлѣ жизнь и развитіе общества «условливаются непреложными законами, въ его же сущности заключенными». «Говоруны» видятъ произволъ и случайность тамъ, гдѣ,на самомъ дѣлѣ происходитъ необходимый процессъ развитія. Общественныя явленія діалектически развиваются сами изъ себя, по внутренней необходимости.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Г-нъ А. Станкевичъ въ своей книгъ "Т. Н. Грановский и его переписка", Москва 1869 г., подобно г. Волынскому, высказываеть то мнѣніе, что примирительные взгляды Бѣлинскаго были невѣрными выводами изъ философіи Гегеля (ч. І, стр. 107 — 108). Извѣстно ли г. А. Станкевичу, что "невѣрные выводы" были с цѣланы самимъ Гегелемъ?

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Л. М. Невѣрову Грановскій говорить, что Бакунинъ первый возсталъ противъ статей Бѣлинскаго "О Бородинѣ" и т. д. Къ сожалѣнію, изъ письма не видно, на чемъ основывалось это возстаніе. Во всякомъ случаѣ, оно не могло основываться на пониманіи прогрессивной стороны философіи Гегеля, къ которому М. Б. пришелъ позже.

Все, что не имъетъ причины въ самомъ себъ, а является изъ какого-то чуждаго ему «внѣ», лишено характера разумности, а то, что неразумно, есть не болёе, какъ призракъ. Таковы тё воззрёнія, которыя Бёлинскій противопоставляеть завёщанному прошлымъ вёкомъ раціоналистическому взгляду на общественную жизнь. И они несравненно глубже и серьезне раціоналистическаго взгляда, не оставлявшаго никакого места научному объяснению общественныхъ явлений. Нужно быть очень почтенныме русскимъ «соціологомъ», чтобы въ примирительныхъ взглядахъ Бёлинскаго не замётить ничего, кромё «философскаго вздора». Точно также, только очень почтенный русскій «соціологь» могъ, въ виду изложенныхъ воззреній Бединскаго на жизнь и развитие человеческихъ обществъ, сделать то замёчательное открытіе, что нашему геніальному критику болёе или мене измѣняло «чутье правды» всякій разъ, когда «эстетическое явленіе осложнялось философскими и полнтико-нравственными началами». Если подъ чутьемъ правды понимать чутье теоретической истины, — а только о ней и можеть быть ричь въ такого рода вопросахъ, --- то необходимо признать, что Бёлинскій обнаружиль огромное чутье правды, когда съ восторгонь поспёшиль усвоить себт и съ жаромъ принялся проповёдывать взглядь на исторію, какъ на необходимый и потому законосообразный процессь. Въ этомъ случав въ лицъ Бълинскаго русская общественная мысль впервые съ геніальной смёлостью взядась за рёшеніе той же великой задачя. которая, какъ мы видёли, влекла къ себё лучшіе умы девятнадцатаю ввка.

Почему плохо положение рабочаго класса? Потому что «современный экономическій порядокъ въ Европѣ началь складываться еще тогда, когда наука, завёдующая этимъ кругомъ явленій, не существовала». Такъ разсуждаеть г. Михайловскій. Белинскій узналь бы вь этоми разсужденів ненавистный ему раціоналистическій взглядь на общественную жизнь и приравняль бы его, по его внутреннему достоянству, къ легкомысленнымъ сужденіямъ либеральныхъ аббатиковъ. «Действительность, какъ явившійся, отвлесившійся разумъ, — писалъ онъ, —всегда предшествуеть сознанію потому что прежде, нежели сознавать, надо имъть предметъ для сознанія. Воть почему естествознаніе, или ученіе о природѣ, явилось гораздо позже самой природы, грамматика --- послѣ языка, исторія--послѣ пережитой народомъ жизни». На томъ же самомъ основания онъ сказалъ бы, что наука, «заведующая» даннымъ экономическимъ порядкомъ, могла явиться уже только послѣ того, какъ онъ сложился, но что объяснять ся позднъйшимъ появленіемъ тѣ или другія, положительныя или отрицательныя свойства этого порядка такъ же умно, какъ приписывать существованіе заразныхъ болѣзней тому обстоятельству, что во время сотворенія міра не было медиковъ, у которыхъ природа могла бы заимствовать правильныя понятія о гигіень. Нечего и говорить, что Белинскій быль бы со-



вершенно правъ съ точки зрѣнія современной намъ объективной науки. И выходить поэтому, что у Бѣлинскаго уже въ концѣ тридцатыхъ годовъ чутье теоретической истины было сильнве, чѣмъ у г. Михайловскаго и подобныхъ ему почтенныхъ соціологовъ въ настоящее время. Нельзя сказать, чтобы этотъ выводъ былъ очевь утѣшителенъ для друзей нашего отечественнаго прогресса, но правда прежде всего, и утаить его мы не можемъ.

Возьмемъ другой примёръ. Народники много писали у насъ о нашей поземельной общинь. Они часто ошибались, --болье или менье искренно, -говоря объ ся исторіи и объ ся современномъ положеніи. Но допустимъ, что они не сделали въ этомъ случее ни одной ошибки, и спросимъ только: не ошибались ли они, когда кричали, что следуетъ всеми сизами «укривлянть» общину? Чимъ руководствовались они при этомъ? Убъжденіемъ въ томъ, что современная община способна перейти въ выспую экономическую форму. Но каковы же существующія внутри общины экономическія отношенія? Можеть ли ихъ развитіе привести къ переходу современной нашей общины съ передълами въ высшую форму общежитія? Нать, развитие ихъ ведеть, напротивъ, къ торжеству экономическаго индивидуализма. Съ этимъ не разъ соглашались сами народники, -- по крайней итрѣ, наиболѣе толковые изъ нихъ. Но въ такомъ случаѣ, на что же они разсчитывали? Они разочитывали на то, что внюшнее воздюйстве на общнну со стороны интеллигенціи и правительства пересилить внутренною логиму ся собственнаго развитія. Бѣлинскій очень пренебрежительно отнесся бы къ подобнымъ упованіямъ. Онъ и въ нихъ справедливо усмотрыть бы остатокъ раціоналистическаго взгляда на общественную жизнь. Онъ объявилъ бы ихъ призрачными и аботрактными, такъ какъ призрачно все то, что не имъетъ причины въ самомъ себъ и является изъ какого-то чуждаго ему «внѣ», а не «изнутри». И это опять было бы совершенно справедливо. И опять приходится дёлать тоть нелестный для отечественнаго прогресса выводъ, что Белинскій уже въ концё тридцатыхъ годовь быль ближе въ научному пониманию общественныхъ явленій, чёмъ наши нынѣшије сторонички старыхъ устоевъ 1).

Коренныя государственныя постановленія «не бывають закономъ, изреченнымъ отъ человѣка, но являются, такъ сказать, довременно и только выговариваются человѣкомъ». Такъ это или не такъ? Разсужденія Бф-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Надо замѣтить, одвако, что о переходѣ общины въ высшую форму общекитія мечтають теперь уже только цехногіе изъ народниковъ. Большинство же этихъ достойныхъ людей, оставивъ всякія "завиральныя" идеи, "хлопочеть" лишь о благосостояніи хозяйственнаго мужичка, въ рукахъ котораго община становится страшнымъ орудіемъ эксплоатаціи сельскаго пролетаріата. Нельзя не признать, что такого рода хлопоты не "призрачны" и не имѣютъ ничего общаго съ "абстрактнымъ идеаломъ".

линскаго на эту тему значительно затемнены его тогдашней охранительной горячностью, вслёдствіе которой онъ выражался подчасъ съ туманной напыщенностью. Однако, и въ нихъ нетрудно найти совершенно здоровое ядро. Съ точки зрёнія нынёшней общественной науки не подлежитъ никакому сомнёнію, что не только коренныя государственныя постановленія, но и вообще правовыя учрежденія являются выраженіемъ фактическихъ отношеній, въ которыя люди становятся не произвольно, а въ силу необходимости. Въ этомъ смыслё всё вообще правовыя учрежденія «только выговариваются человёкомъ». И поскольку слова Бёлинскаго имёютъ этотъ смыслъ, постольку они должны быть признаны безусловно справедливыми. Ихъ и теперь не мёшало бы почаще припоминать тёмъ нашимъ носителямъ «абстрактнаго идеала», которые воображають, что правовыя нормы создаются прихотью людей, и что люди могутъ поэтому дёлать изъ своихъ правовыхъ учрежденій какую имъ угодно эклектаческую кашицу <sup>1</sup>).

Повторяемъ, въ лицѣ нашего геніальнаго критика русская общественная мысль впервые и смёло взялась за рёшеніе той великой задачи, которую поставиль девятнадцатый вёкь передь всёми мыслящими людьми Европы. Понявъ колоссальную важность этой задачи, Биннскій вдругъ почувствовалъ подъ собою надежную почву, и, восхищенный открывшимся передъ нимъ необъятнымъ горизонтомъ, онъ, какъ мы виділи, въ теченіе нікотораго времени глазами эпикурейца посматриваль на окружающую его действительность, предвкушая блаженство ея философскаго познанія. И какъ туть было не сердиться на «маленькихъ великихъ людей», которые своими, --- пора признать это, --- въ теоретическомъ отношенія совершенно неосновательными разглагольствованіямя ибшали предаться спокойному и радостному наслаждению неожиданно открытымъ сокровищемъ истины? Какъ было не нападать на носителей «абстрактнаго идеала», какъ было не осыпать ихъ насмвшками, когда Бѣлинскій по собственному опыту зналъ вою его практическую негодность, когда онъ еще такъ хорошо помнилъ то тяжелое сознаніе себя «нулемъ», которое постоянно сопровождало у него напраженный восторгъ, вызываемый этимъ идеаломъ? Какъ было не презирать людей, хотя и желающихъ счастья своимъ ближнимъ, но по своей близорукости считающихъ вредной ту самую философію, которая, по убъжденію Белинскаго, одна только и могла осчастливить человъческий ролъ?

Но такое настроеніе было непродолжительно; примиреніе съ дѣйствительностью оказалось непрочнымъ. Уже въ октябрѣ 1839 г., увзжая

- 194 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ, напримъръ, многіе думаютъ у насъ, что Россія съ удобствомъ могла бы—съ одной стороны, "закръпить общину", а съ другой —пересадить на эту "закръпленную" почву, т. е. на почву азіатскаго вемлевладънія, нъкоторыя учрежденія западно-европейскаго общественнаго права.

въ Петербургъ и увозя съ собою еще невапечатанную тогда статью объ «Очеркахъ Бородинскаго сраженія», Бѣлинскій былъ очень далекъ оть того свѣтлаго и отраднаго взгляда на все окружающее, который явилоя у него въ первое время увлеченія гегелевой философіей. «Вичтреннія мон отраданія обратились въ какое-то сухое ожесточеніе,--говорить онъ:-пля меня никто не существовалъ, ибо я самъ былъ мертвъ». Правла, это новое тяжелое настроеніе въ значительной степени обусловливалось недостаткомъ личнаго счастья, но, зная характеръ Бёлинскаго, можно съ увёренностью сказать, что онъ даже не замётиль бы эгого недостатка, если бы философія Гегели дала ему хоть часть того, что сулияв. «Сибшно и досадно, - восклицаеть онъ въ длинномъ письмё къ Ботквну, писанномъ отъ 16 декабря 1839 г. до первыхъ чиселъ февраля 1840 года. - любовь Ромео и Юліи есть общее, а потребность любви или посовь читателя есть призрачное, частное. Жизнь въ книгахъ, а въ жизни-ничто». Замётьте ети слова. Они показывають, что онъ уже тогда плохо уживался съ «абсолютными» выводами Гегеля. Въ самомъ ивль, если задача мыслящаго человька ограничивается познаниемъ окружающей его действительности; если всякая его попытка «творческаго» отношенія къ ней «призрачна» и заранье осуждена на неудачу, то ему въ самомъ двле не остается начего, кроме «жизни ез книгах». Дале. мыслящій человікь обязаль примириться сь тімь, что есть. Но живеть не «то, что есть»; «то, что соть», уже окаменьло, отъ него уже отлетьло лыхание жизни. Живеть то, что становится (wird), то что вырабатывается процессомъ ризвитія. Что такое жизнь, если не развитіе? А въ процессв развитія необходимъ элементъ отрицанія. Кто въ своихъ воззренияхъ не отводить достаточнаго места этому необходимому элементу, лля того жизнь въ самомъ дёлё превращается въ «ничто», такъ какъ онъ, въ своемъ примирение съ «тёмъ, что есть», имѣетъ дело не съ жизнью, а съ твиъ, что когда-то было, но что уже перестало быть ею. «Абсолютная» философія Гегеля, провозглашая современную ей действительность неподлежащею отрицанію, твить самымъ объявила, что за чань только и можеть быть въ книгахъ, а вив книгъ не должно быть жиз: и. Она правильно учила, что отдёльный человёкъ не долженъ ставить свои личныя прихоти в даже существенные интересы выше интересовъ «общаго». Но интересы дорогого этой философіи общаго были интересыми застоя. Беленскій почувствоваль это инстинктомь значительно раныц . чёмъ созналь разумомъ. Онъ ждаль отъ философіи указанія пути къ человическому счастью. Общий вопросъ о торжестви случайности нали человъческимъ разумомъ неръдко являлся ему въ видъ частнаго вопроса о томъ: почему сила торжествуетъ надъ правомъ? Какъ отвътилъ ему на это Гегель? Мы видъли-какъ: «Нътъ владычества дикой матеріальной силы; нѣть владычества штыка и меча; право есть сила, и

сниа есть право». Оставляя въ сторонѣ нѣсколько парадоксальную форму этого отвёта (принадлежащую не Гегелю, а Бёлинскому), надо признать, что въ немъ кроется глубокая истина, на которой только и могутъ основываться упованія сторонняковъ поступательнаго движенія. Это странно, но это такъ. Вотъ наглядный примёръ. «Наши феодальныя права основываются на завоеваніи», — кричали Сізйсу защитники стараго порядка во Франціи. «Только-то!-возразилъ онъ,-мы станемъ завоевателяли въ свою очередь». Въ этомъ гордомъ ответе выразилось сознание того, что третье сословіе уже созр'яло для господства. И когда оно д'янствительно сиблалось «завоевателемъ», въ его господствѣ было не одно только господство матеріальной силы: его сила была также и его правомъ, а его право основывалось на историческихъ нуждахъ общественнаго развитія Франціи. Все, что не соотв'єтствуєть нуждань общества, не им'єсть за собою никакого права, но зато все, что имветь за собою подобное право, рано или поздно будеть иметь также и силу. Что можеть быть отрадиве такой увёренности для всёхъ истинныхъ друзей прогресса? А такая увёренность неизбёжно внушается взглядомъ Гегеля на отношение права въ силь, если только онъ правильно понять. Но, чтобы правильно понимать его, надобно было смотрёть и на исторію и современную действительность съ точки зрения діалектического на развитія. а не съ точки зрвнія «абсолютной истины», знаменуюшей остановку всякаго развитія. Съ точки зрёнія абсолютной истины право историческаго движенія превращалось въ священное и непререкаемое право прусскаго юнкерства на эксплоатацію зависимаго оть него крестьянства, и всё угнетенные осуждались на вёчное угнетение единственно потому, что «абсолютная истина», при своемъ появлении въ мірк сознанія. застала ихъ слабыми, а потому и безправными. С'était un peu fort, какъ говорятъ французы; и это долженъ былъ замётить Бёдинскій, едва только онъ сталъ разбираться въ частностяхъ своего новаго міросозерцанія. Изъ его переписки видно, что такъ называемый въ нашей литератур'я разрывъ его съ Гегелемъ вызванъ былъ неспособностью «абсолютной» гегелевой философіи отвѣтить на мучившіе его общественные и исторические вопросы. «Мић говорять: развивай всћ сокровища своего ауха для свободнаго самонаслажденія духомъ, плачь, дабы утвшиться, скорби, дабы возрадоваться, стремись къ совершенству, лёзь на верхною ступень лестницы развитія, а споткнешься-падай - чорть съ тобою, таковскій и былъ... Благодарю покорно, Егорь Өедоровичъ, кланяюсь вашему философскому колпаку; но со всёмъ подобающимъ вашему философскому филистерству уваженіемъ честь имбю донести вамъ, что если бы мнв и удалось взлёзть на верхнюю ступень лёстницы развитія, я и такъ попросиль бы вась отдать мий отчеть во всёхь жертвахь условій жизни и исторія, во всёхъ жертвахъ случайностей, суеверія, инквизиція Фи-

<u> — 196 —</u>

липпа II и пр., и пр.; иначе я съ верхней ступени бросаюсь внизъ головою. Я не хочу счастья и даромъ, если не буду спокоенъ насчетъ каждаго изъ моихъ братьевъ по крови... Говорятъ, что дисгармонія есть условіе гармоніи: можетъ быть, это очень выгодно и усладительно для медомановъ, но ужъ, конечно, не для тѣхъ, которымъ суждено выразить овоею участью идею дисгармоніи»...

Что значить дать отчеть въ жертвахъ случайностей, суевърія, инквизнціи и т. д.? По мнънію г. Волынскаго, это ровно ничего не значить. «На эти недоумънія Бълинскаго, изложенныя ради остроумія въ формъ канцелярскаго донесенія и снабженныя ехиднымъ допросомъ такого компрометарнаго свойства, говорить онъ, Гегель, съ снисходительной улыбкой остановивъ раззадорившагося противника, могъ бы сказать: «Развитіе требуеть жертвъ отъ человъка, тяжелаго подвига самоотреченія, могучей скорби о благъ людей, безъ котораго нѣтъ индивидуальнаго блага, но философія идеализма не освящаетъ случайныхъ жертвъ, не мирится съ суевъріями, съ виквизиціей. Въ діалектическомъ процессъ развитія есть могучее орудіе—*отрицаніе*, которое выводитъ людей изъ подземелій инквизиціонныхъ казематовъ на вольный воздухъ, на свободу. Случайность есть аномалія, и разумно только то, на чемъ лежитъ печать божественной справедлявости и мудрости!» 1).

Въ этихъ красноръчивыхъ строкахъ, по обыкновению, царствуетъ вопіющая путаница плохо переваренныхъ понятій, свойственная философскому таланту г. Волынскаго. Во-первыхъ, Гегель навърное ничего не сказаль бы Белинскому о техъ жертвахъ и о томъ самоотречения, которыхъ требуетъ отъ личности ея собственное умственное и нравственное развитие. Онъ понялъ бы, что Белинский говоритъ совсемъ не объ этихъ жертвахъ. Такимъ образомъ, нёмецкій идеалисть утратниъ бы, правда, драгоцённый случай состряпать краснорёчивую фразу согласно раторикѣ г. Волынскаго, но онъ скорѣе подошелъ бы къ дѣлу. А дёло заключается здёсь именно въ вопросё о томъ: не противорёчнии ин элементу отрицанія, не сводили ли на нёть этого действительно «могучаго орудія» ть «абсолютные» выводы, къ которымъ пришелъ Гегель, и то примирение съ дъйствительностью, которое онъ проповѣдывалъ въ предисловіи къ «Philosophie des Rechts»? Мы уже видѣли, что-да, что такое противоречіе действительно существовало и что оно вытекало изъ коренного противорѣчія, свойственнаго всей вообще философіи Гегеля, т. е. изъ противорвчія нежду діалектическомъ характеромъ этой философіи и ся претензіей на званіе абсолютной истины. Г. Волынскій, повидимому, даже не подозріваеть этого противорічія. Это не делаеть чести его «философскому таланту». А воть Белинскій, на

•) "Русскіе критики", стр. 102.

котораго онъ позволнеть себё смотрёть сверху внизь, уже въ концё тридцатыхъ годовъ почувствоваль, что это противоръчие существуеть. «Я давно уже подозръваль, — говорить онъ въ томъ же письме, — что философия Гегеля только моменть, хотя и великий, но что абсолютность ея результатовъ никуда не годитоя <sup>1</sup>), что лучше умереть, чёмъ помириться съ ними». Русский, «подозръвавший» такия вещи и еще въ концё тридцатыхъ годовъ, въ самомъ двлё, долженъ былъ обладать высокой «Философской организацией». И плохи тё «философския организации», которыя не понимають его до сихъ поръ. Онѣ заслуживають уже не «снисходительной», а самой что ни на есть презрительной улыбки.

Белинский, разумеется, не делаеть Гегеля ответственнымъ 8а. ПОдвиги инквизиціи, за жестокость Филиппа II и г. п. Когда онъ требуетъ у него отчета во всёхъ жертвахъ всторическаго движенія человёчества, онъ обвиняеть его въ измене своей собственной философін. И это обвиненіе какъ нельзя болье основательно. По Гегелю свобода есть циль историческаго развитія, а необходимость-средство, ведущее къ 9TOB цвля. Философа, смотрящаго на исторію съ этой возвышенной точки зрѣнія, конечно, нельзя обвинять въ томъ, что случилось совершенно независимо отъ его воля и вліянія. Но отъ него можно требовать указанія тёхъ средствъ, съ помощью которыхъ разумъ восторжествуетъ налъ слёпой случайностью. Эти средства могуть быть даны только процессомъ развития. Объявивъ себя обладателенъ абсолютной нотяны H примирясь съ существующимъ, Гегель повернулся спиною KO BCHкому развитію и призналь разумомь ту необходимость, отъ которой страдало современное ему человичество. Это было равносильно объявленію себя философскимъ банкротомъ. И вотъ это-то банкротство и возмущало Бълинскаго. Ему досадно было, что онъ вслёлъ за Гегелемъ могъ въ тогдашней Пруссін видеть «совершеннюйшее государство».

Это совершеннѣйшее государство опиралось на эксплоатацію (посредствомъ весьма старомодныхъ пріемовъ) большинства въ пользу привилегированнаго меньшинства. Возотавъ противъ «абсолютной» философія Гегеля, Бѣлинскій прекрасно понялъ это. Онъ всецѣло перешелъ на сторону угнетенныхъ. Но угнетенные представлялись ему не производителями, живущими при опредѣленныхъ общественныхъ отношеніяхъ производства, а людьмя вообще, угнетенной человѣческой личностью-«Пора, восклицаетъ онъ, освободиться личности человѣческой, и безъ того несчастной, отъ гнусныхъ оковъ неразумной дѣйствительности, мнѣнія черни и преданія варварскихъ временъ». На этомъ основаніи

<sup>•)</sup> Въ примъчания г. Пыпинъ говоритъ: "Замъняемъ болъе ръзкое выражение письма".

яные не прочь были бы изобразить его чёмъ-то въ родё либеральнаго индивидуалиста. Но это совершенно неосновательно. Бълинскій самъ хорошо поясняеть свое тогдашнее настроеніе. «Во мив развилась какая-то фантастическая любовь къ свободе и независимости человеческой личности,говорить онъ, -- которая возможна только при обществе, основанномъ на правде и доблести... Личность человеческая сделалась пунктомъ, на которомъ боюсь сойти съ ума. Я начинаю любить человечество маратовски: чтобы сделать счастлевою малейшую часть его, я, кажется, огнемъ и мечомъ истребнить бы остальную». Это ужъ во всякомъ случай не либеральный индивидуализыв. Ничего не имбеть съ нимъ общаго и следующее категорическое заявление Билинскаго; «Я теперь въ новой крайности,---это идся соціализма, которая стала для меня идсей идсё... альфою и омегою въры и знанія... Она для меня поглотила и исторію, и религію, и философію. И потому ею я объясняю теперь мою жизнь, твою и всёхъ, съ къмъ встречался я на пути жнзин» (въ письме къ Боткину отъ 8-го сентября 1840 года).

Г. Пыпанъ торопится увёрить насъ, что соціализмъ Бёлинскаго былъ въ сущности совершенно безобиденъ. Почтенный ученый въ этомъ случаё совершенно напрасно трудится: кто же не знаетъ, что тогдашній соціализмъ вообще не заключалъ въ себё ничего практически опаснаго для тогдашняго общественнаго порядка? Но увлеченіе Бёлинскаго соціализмомъ, не заключая въ себё ничего страшнаго, является очень важнымъ событіемъ въ его умственной жизни. И потому его надо не оставлять въ тёни, а освётить возможно болёв яркимъ свётомъ.

### VII.

Почему Бѣлинскій отъ «абсолютной» идеалистической философіи такъ быстро и рѣшительно перешелъ къ утопическому соціализму? Чтобы объяснить этотъ переходъ, надо еще разъ взглянуть на отношеніе нашего критика къ Гегелю.

Уже тогда, когда Вёлинскій проклиналь свою статью о Бородинё, какъ глупую и недостойную порядочнаго писателя, онъ продолжаль считать началомъ своей духовной жизни время своего возвращенія съ Кавказа, т. е. время полнаго увлеченія гегелевой философіей. Это время кажетоя ему «лучшимъ, по крайней мюрю, примючательиюйшимъ временемъ» его жизни. А статью о Бородинѣ онъ считаеть глупой только въ виду ся выводовъ, а вовое не въ виду основныхъ си положеній. «Идея, которую я силился развить въ статьѣ по случаю книги Глинки «Очерки Бородинскаго сраженія», поворить онъ, верна въ своихъ основаніяхъ». Онъ только не сумѣлъ, какъ слѣдуетъ, воспользоваться этими вѣрными основаніями. «Должно было бы развить и идею отрицанія, какъ историческаго права, не менѣе перваго священнаго и

безъ котораго человѣчество превратилось бы въ стоячее и вонючее болото». Читатель не забыль, можеть быть, выписокь, сдёланныхъ нами выше изъ чтеній Гегеля по исторіи философіи. Эти выписки показывають что Гегель, поскольку онъ оставался вбренъ своей діалектика, вполна признаваль историческое право отрицанія. Бѣлинскій, отвергая «абсолютные» выводы Гегедя, думаль, что онь совсямь отказывается оть его философіи. На самомъ же деле онъ только переходиль отъ Гегеля-глашатая «абслютной истины», къ Гегелю-діалектику. Несмотря на насмѣшки надъ философскимъ колпакомъ Гегеля, онъ еще оставался чистейшимъ гегельянцемъ. Его первая статья о Петре Великомъ вся пропитана лухомъ гегелевой философіи. Во второй стать преобладаеть тотъ же духъ, хотя здёсь Бёлинскій пытается стать на другую точку зрёнія въ своихъ разсужденіяхъ о вліяніи географической среды на духовныя свойства отдѣльныхъ народовъ, но эти довольно неудачныя разсужденія нимало не измѣняють общаго харавтера его тогдашняго міросозерцанія, которое остается совершенно идеалистическимъ <sup>1</sup>). Идеалистани остаются и всё его тогдашніе единомышленники. Это, какъ кажется, не вполнѣ уяснилъ себѣ его біографъ. Г. Пыпинъ говоритъ, что въ «Письмахъ объ изучения природы» Герцена (печатавшихся въ «Отечественныхъ, Запискахъ» 1843 г.) «задачи философіи и естествознанія были поставлены такъ, какъ лучшіе умы ставять ихъ и въ настоящую минуту»<sup>2</sup>). Это большая ошибка. Г. Пыпина, какъ видно, ввело въ заблужденіе рвшительное замечание автора «Писемъ»: «Гегель поставиль мышление на той высотћ, что нѣть возможности послѣ него сдѣлать шагъ, не оставивъ совершенно за собой идеализма». Но это замѣчаніе инсколько не помѣшало Герцену остаться идеалистомъ чистѣйшей воды какъ въ своихъ взглядахъ на природу (тутъ онъ совсѣмъ гегельянецъ), такъ и въ своей исторической философіи. Онъ думалъ, что «въ матеріализмъ дальше Гобса идти некуда». Матеріалистами въ исторіи онъ называлъ такихъ людей, которымъ «вся всемірная исторія кажется діломъ личныхъ выдумокъ и страннаго стеченія случайностей» (!) <sup>3</sup>). До половины 1844 г. Герценъ въ своемъ «Дневникѣ» всюду высказывается, какъ идеалистъ. Только въ іюль этого года онъ съ похвалой говорить о матеріалистической статьь Іордана въ трехмѣсячникѣ Виганда. Но и это замѣчаніе вовсе еще не знаменуеть собою сколько-нибудь рёшительнаго псворота въ его воззрёніяхъ.

Г. Пыпинъ замѣчаетъ также, что «послѣднимъ философскимъ интере-

з) Интересно сравнить это съ упреками, съ разныхъ сторонъ сыциющимися теперь на "экономическихъ" матеріалистовъ.

Digitized by Google · · ·

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ этомъ отношении очень характерна статья, написанная по поводу р'вчи профессора Никитенко о критикъ (С.-Петербургъ, 1842 года).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Бѣлинскій" и т. д., т. І, стр. 228.

сонъ» Бёлинскаго былъ позитивизмъ О. Конта и Литре, «какъ рёплительное отрицание метафизики». Очень жаль, что г. Пынинъ не напечаталъ целикомъ того письма, въ которомъ, по его словамъ, Белинский долго сотанавливается на позитивизмѣ. Если судить по отрывку изъ этого письма, приводимому г. Пыпинымъ, то мейніе нашего критика объ О. Контѣ было неблагопріятно, какъ это признаеть и самъ г. Пыпинъ: «Конть замѣчательный человёкъ,--говорить Белинскій,--но чтобы онъ былъ основателемъ новой философіи — далеко кулику до Петрова дня! Для этого нужень геній, котораго ніть и признаковь въ Конті». Воть почему мы не дунаемъ, что Бѣлинскій склонился бы къ позитивизму, если бы смерть не унесла его такъ преждевременно въ могилу. Если ужъ пошло на предположенія, то мы позволимъ себѣ предположить, что современемъ онъ сделался бы ревностнымъ адептомъ того діадектическаго матеріализма, который во второй половинѣ девятнадцатаго вѣка явился на смѣну отжившей свое время идеалистической философіи: историческое развитіе увлекшей его философской мысли направлялось какъ разъ въ эту сторону, и недаромъ онъ съ удовольствіемъ читалъ «Deutsch-Französische Jahrbücher», въ которыхъ писали будущіе основатели діалектическаго матеріализма. Если онъ ничего не имблъ противъ ихъ взглядовъ въ 1845 году, то почему возсталъ бы онъ противъ нихъ впослъдствіи, когда они развились и получили прочное обоснование?

Впроченъ, туть нужно замётить воть что: въ пользу нашего предположенія говорить логическая филіація философскихъ идей. А противъ него можно сказать то, что Белинскому, страшно удаленному отъ центровъ западно-европейской умственной жизни и вѣчно заваленному спѣшной работой, трудно было бы не отстать отъ лучшихъ умовъ Европы. Самый геніальный человёкъ нуждается для своего развитія въ благопріятномъ вліянія со стороны окружающей его среды; у насъ же эта среда была страшно неразвита во всёхъ отношеніяхъ. Вотъ почему возножно, что Бѣленскому до конца жизни не удалось бы добраться до вполнѣ опредѣленнаго и стройнаго міросозерцанія, къ которому онъ такъ горячо и такъ постоянно стремился. Возможно также, что начавшееся во второй половинь пятидесятыхъ годовъ общественное возбуждение сдъзало бы изъ него вожака нашихъ тогдашнихъ просветителей. Какъ мы это увидимъ въ слѣдующей статьѣ, въ послѣдніе годы его жизни въ его взглядахъ было не мало элементовъ, которые сдёлали бы сравнительно нетруднымъ такой переходъ на вполнѣ правомѣрную тогда въ Россіи просвётительную точку зрёнія.

Однако, довольно гипотезъ. Вернемся къ фактамъ.

Бѣлинскому нужно было развить идею отрицанія. Г. Пыпинъ, вслёдъ за авторомъ «Очерковъ гоголевскаго періода русской литературы», думаетъ, что въ дѣлѣ этого развитія ему значительную помощь оказалъ

Герценъ. Онъ, конечно, правъ въ томъ смыслѣ, что бесѣды и споры съ такимъ живымъ, умнымъ и разносторонне образованнымъ чедовѣкомъ, какимъ былъ Герценъ, не могли остаться безъ вліянія на взгляды Бёлинскаго. Но мы думаемъ, что встрѣчи съ Герценомъ, давая сильный толчокъ умственной деятельности Белинскаго, несмотря на это, мало способствовали развитию у него діалектическаго взгляда на обществевныя явленія. Діалектика плохо далась Герцену. Известно, что въ «Contradictions èconomiques» Прудона онъ до конца жизни видѣлъ въ высшей степени удачное примёненіе діалектическаго метода къ изученію общественной экономіи. Онъ видѣлъ, что правильно понятая философія Гегеля не можеть быть (что бы ни говориль самъ Гегель) философіей застоя. Ho если вто плохо понялъ у насъ гегелево выражение о разумности всего действительнаго, то это быль именно блестящій, но поверхностный Герценъ. Онъ говорилъ въ «Быломъ и думахъ»: «Философская фраза, надълавшая всего больше вреда, и на которой нъмецкие консерваторы стремились помирить философію съ политическимъ бытомъ Герианіи: «все действительное разумно», была иначе высказанное начало достаточной причины и соответственности логики и фактовъ». Но Гегель некогда не удовольствовался бы такимъ общимъ местомъ, какъ «начало достаточной причины». Философы XVIII века тоже признавали это начало. однако они были очень далеки оть гегелева взгляда на исторію, какъ на законосообразный процессъ. Все дело въ томъ, где и какъ данная теорія общества ищеть достаточныхъ причинъ общественныхъ явленій. Отчего паль старый порядокь во Франція? Оттого ли, что очень краснорвчивъ былъ Мирабо? Или оттого, что бездарны были тогдашніе французскіе охранители? Или оттого, что не удался побыть королевской семьи? Указанное Герценомъ «начало» ручается только за то, что была какая-то причина паденія стараго порядка, но не даеть никакихъ указаній относительно метода изслёдованія этой причины. Воть этому-то горю и старалась помочь философія Гегела. Разсматривая историческое развитіе человичества, какъ законосообразный процессъ, она тимъ самымъ устраняла точку зрвнія случайности 1). Да и необходимость понималась Гегелемъ совсемъ не въ обычномъ смысле этого слова. Если мы говоримъ. напримъръ, что старый порядокъ во Франціи палъ всябяствіе случайной неудачи королевскаго побыта, то мы, признаемъ, что разъ не удался

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Гегель говорилъ, правда, что во всемъ конечномъ есть элементъ случайности (in allem Endlichen ist ein Element des Zufälligen), но по смыслу его философіи случайность встръчается лишь въ точкъ пересъченія нъсколькитъ необходимыхъ процессовъ. Поэтому принимаемое имъ (и совершенно правильное) понятіе о случайности совсъмъ не мъщаетъ научному объясненію явленій: чтобы понять данную случийность, надо умъть найти удовлетворительное объясненіе по крайней мърт двухъ необходимыхъ процессовъ.

этоть побыть, — падение стараго порядка сделалось необходимымъ. Поннмаемая такимъ вульгарнымъ и поверхностнымъ образомъ необходимость есть лишь обратная сторона случайности. У Гегеля она имёла другое значение. Когда онъ говорилъ, что данное общественное явление необходимо, это значило, что оно подготовлено внутреннимъ развитіемъ той страны, въ которой оно совершается... Да и это еще не все. По смыслу его философіи всякое явленіе въ процессѣ своего развитія само изъ себя создаеть тё силы, которыя впослёдствіи его отрицають. Въ примёненіи къ общественной жизни это значить, что всякій данный общественный порядовъ самъ создаетъ тѣ отрицательные элементы, которые разрушаютъ его и замёняють новымъ порядкомъ. Если вы поняли процессъ нарожденія этихъ элементовъ, то вы поняли также и процессъ отмиранія стараго порядка. Когда Бълинскій говориль, что онь «должень быль развить идею отрицанія», онъ хотёль этимъ сказать, что ему слёдовало отменить историческую неизбёжность появленія указанныхъ элементовъ въ каждомъ данномъ общественномъ порядкъ. Онъ очень ошибался въ то время, когда упускалъ изъ виду важную сторону задачи. Но указанное Герценоиъ «начало достаточной причины» было вовсе не «достаточно» для воправления его догическаго пронаха. Въ этомъ омыслѣ Белинский былъ вполнв предоставленъ своимъ собственнымъ силамъ.

Развить идею отрицанія значило, между прочимъ, признать право «идеала», который въ пылу увлеченія Гегелемъ былъ принесенъ въ кертву дёйствительности. Но идеалъ, правомѣрный съ новой точки зрѣнія Бѣлинскаго, не могъ быть «абстрактнымъ идеаломъ». Такъ какъ историческое отрицаніе дёйствительности является результатомъ ея собственнаго развитія, то правомѣрнымъ можетъ быть признанъ только такой идеалъ, который опирается на это развитіе. Такой идеалъ не будетъ «оторванъ отъ географическихъ и историческихъ условій развитія»; о немъ нельзя сказать, что онъ «построенъ на воздухѣ». Онъ только выражаетъ въ мысляхъ и образахъ результаты того процесса развитія, который уже совершается ез дъйствительности. И онъ конкретенъ ровно настолько, насколько конкретна эта развивающаяся дѣйотвительность.

Изъ этого слёдуетъ, что если Бѣлинскій въ первой фазѣ своего развитія жертвовалъ дѣйствительностью ради идеала, а во второй идеаломъ ради дѣйствительности, то въ третьей и послёдней фазѣ онъ стремился примирить идеалъ съ дѣйствительностью посредствомъ идеи развития, которая дала бы идеалу прочное основаніе и превратила бы его изъ «абстрактилаго» въ конкретный.

Такова была теперь задача Бёлинскаго. Это была великая задача. Пока люди не умёють рёшать такія задачи, они не могуть сознательно вліять на свое собственное и общественное развитіе и потому остаются игрушкой случайности. Но чтобы поставить передъ собою эту задачу, нужно было разорвать съ абстрактнымъ идеаломъ, понявъ и прочувствовавъ его полнѣйшее безсиліе. Другими словами: ему надо было пережить моментъ примиренія съ дѣйствительностью. Вотъ почему этотъ моментъ дѣлаетъ ему величайшую честь. И вотъ почему онъ самъ впослѣдствіи считалъ его началомъ своей духовной жизни.

Но иное дёло поставить передъ собою извёстную задачу, а иное дёло рёшить ее. Когда между молодыми людьми, входившими въ составъ кружка Станкевича-Бёлинскаго, поднимались опоры по поводу какогонибудь труднаго вопроса, они, побившись надъ нимъ, приходили иногда къ такому заключенію, что «это былъ бы въ состояніи рёшить только Гегель». Именно такъ могъ бы сказать себё Бёлинскій теперь, когда ему пришлось примѣнить діалектическій методъ къ объясненію историческаго развитія Россіи. Но и Гегель не оправдалъ бы его довёрія. Діалектическій идеализмъ правильно поставилъ великую задачу обществевной науки девятнадцатаго вѣка: изученіе общественнаго развитія, какъ законосообразнаго процесса, —но онъ не рёшилъ ея, хотя, правда, въ значительной степени подготовилъ ея рѣшеніе.

Изучить предметъ значитъ объяснить его развитіе прежде всего теми силами, которыя онъ самъ изъ себя порождаетъ. Такъ говорилъ Гегедь. Въ своей философіи исторіи онъ въ отдильных случаях очень върно указываль двигательныя силы историческаго развитія. Но въ общемъ его идеализмъ сбивалъ его съ правильнаго пути изследованія. Если логическое развитие «идея» есть основа всякаго другого, въ томъ числе и историческаго развитія, то исторія объясняется въ послёднемь очетё логическими свойствами «идеи», а не діалектическимъ развитіемъ общественныхъ отношеній. И действительно, Гегель взывалъ къ этимъ свойствамъ всякій разъ, когда сталкивался съ тімъ или съ другимъ великимъ историческимъ вопросомъ. А это значило объяснять посредствомъ абстракціи совершенно конкретныя явленія. Ошибка идеализма въ томъ и закиючается, что онъ приписываетъ абстракціямъ творческую и двигательную силу. Вотъ почему произвольныя догическія построенія такъ часто замѣняютъ у идеалистовъ изученіе дѣйствительно причинной связи событій. Правильная, истинно научная теорія историческаго развитія человичества могла явиться только посль того, какъ діалектическій идеализмъ быль смвнень діалектическимь матеріализмомь. Велинскій не ДО**ЖНДЪ** до этой новой эпохи. Правда, въ его время было собрано немало разнообразныхъ матеріаловъ для выработки правильнаго взгляда на исторію. Въ апрільской книжкі журнала «Новое Слово» за 1897 годъ были прихедены нѣкоторыя мнѣнія В. П. Боткина относительно роли экономическихъ интересовъ въ историческомъ развитія челов'ечества. Нівтъ ничего удивительнаго въ томъ, что у Боткина были такія мивнія. Прежде

Digitized by Google

- 204 ---

чёмъ увлечься философіей Гегеля, онъ былъ сенъ-симонистомъ; а у Сенъ-Симона вся новвёшая исторія Европы объясняется борьбой экономическихъ интересовъ '). Впослёдствія Боткинъ могъ немало заимотвовать въ этомъ отношения и у другихъ соціалистовъ-утопистовъ, напрамёръ, у Виктора Консидерана<sup>2</sup>) и даже у Лун Блана (собственно изъ его «Ніstoire des dix ans»). Наконецъ, много могли ему дать и французские историки: Гизе, Минье, Токвилль. Трудно допустить, что Боткину осталось неизвѣстнымъ знаменитое сочиненіе «De la démocratie en Amerique». первый томъ котораго вышелъ еще въ 1836 году. Въ этомъ сочинени зависимость общественнаго развитія оть экономическихъ **OTHO**шеній (точние, оть отношеній собственности) принимается за неоспоримую истину. По Токвиллю, разъ даны отношенія собственности, ихъ «можно разсматривать какъ первую причину законовъ, обычаевъ и идей, опреділяющихъ собою діятельность народовъ». Даже то, что создано не этими отношеніями, по крайней мёрё, измёняется сообразно съ ними. Поэтому, чтобы понять законодательство и нравы даннаго народа, нало изучить господствующія у него отношенія собственности »). Два послёдніе тома этого перваго сочиненія Токвилля пёликомъ посвящены изслёдованію того, какимъ образомъ существующія въ Соединенныхъ Штатахъ отношенія собственностя вліяють на умственныя и эстетическія привычки и потребности американцевъ. Всябдствіе всего этого Боткинъ безъ большого труда могъ придти къ тому убѣжденію, что духовное развитіе людей опредѣляется ходомъ общественнаго развитія. Это его убѣжденіе навёрно было извёстно Белинскому. Оно и сказалось, напримёръ, въ его взглядѣ на историческое значеніе повзін Пушкина 4). Но оно не могло послужить ему надежной руководящей нитью при выработкв имъ конкретнаго идеала.

1) См. особенно Catechisme politique des industriels, гдъ этотъ взглядъ изложенъ съ особенной ясностью въ примънения къ история Франція. См. также письмо его къ редактору "Journal Général de France" отъ 12 мая 1818 г., гдъ Сенъ-Симонъ говоритъ: "La loi qui constitue la propriété est la plus importante de toutes; c'est elle que sert à lédifice sociale".

- <sup>2</sup>) Томъ I, стр. 74, изд. 1836 г.
- <sup>8</sup>) См. особенно Destinée sociale.

4) И, разумѣется, не только въ этомъ взглядѣ. Въ статьѣ "Петербургъ и Москва" Вѣлинскій, сравнивая между собою эти два города, старается опредѣлить представляемую каждымъ изъ нихъ идею: "Петербургъ представляеть собою идею, Москва—другую". Это, конечно, совершенно идеалистическая точка зрѣнія, господствовавшая въ міросозерцаніи нашихъ мыслящихъ людей того времени. Но посреди идеалистическихъ разсужденій Вѣлинскаго вдругъ поракаетъ такая мысль: "Но съ предшествовавшаго царствованія Москва мало-поману начала дѣлаться городомъ торговымъ, промышленнымъ и мануфактурнымъ. Она одѣваетъ всю Россію своими бумажно-прядильвыми (sic!) издѣліями; ея отдаленныя части, ея окрестности и ея уѣздъ—все это усѣяно фабриками и заво-

Дело въ томъ, что какъ Сенъ-Симонъ. Консидеранъ и другіе соціалисты-утопноты, такъ и историки, видевшіе въ отношеніяхъ собственности важнёвшую основу общественнаго зданія, а въ развитіи этихъ отношеній главную причину общественнаго движенія, были все-таки udeaлистами. Они понимали общественное вначение экономики, но они не видели той коренной причины, оть действія которой зависить экономическій строй всякаго даннаго общества. У нихъ выходило, что такой приченой является частью благопріятный или неблагопріятный случай (напримѣръ, выгодное географическое положение, завоевание и т. д.), а частью природа человіка. Воть почему всі они, защищая дорогія имъ общественныя учрежденія или планы такихъ учрежденій, аппелироваль, главнымъ образомъ, къ этой природѣ. Но аппелировать къ человѣческой природѣ значить становиться на точку зрѣнія абстрактнаю идеала, а не на точку зрвнія діалектическаго развитія общественныхъ отношеній. Въ этомъ и заключается сущность утопическаго взгляда на общество. До появленія исторической теоріи автора «Капитала» утопистами въ большей или меньшей степени были всё-не вполит беззаботные насчеть теорія-общественные діятеля, оть крайнихъ лівыхъ до крайнихъ правыхъ. Понятно поэтому, что и Бѣлинскій, по окончанін его перемирія съ двиствительностью, долженъ былъ стать на утопическую точку зрѣнія, вопреки своему сознательному стремленію къ конкретному идеалу. Это стремление могло наложить свою печать лишь на нѣкоторые отдѣльные его взгляды, соображенія и приговоры.

#### ΥIII.

«Въ Москвъ въ одномъ разговоръ съ Грановскимъ, при которомъ я присутствовалъ, — говоритъ Кавелинъ въ своихъ воспоминаніяхъ, — Бълинскій... выражалъ славянофильскую мысль, что Россія лучше сумъетъ, пожалуй, разрышить соціальный вопросъ и покончить съ враждой капитала и собственности съ трудомъ, чёмъ Европа» <sup>1</sup>).

Это, действительно, чисто славянофильскій взглядъ, усвоенный по-

<sup>4</sup>) Пыпина, ор. сіt. т. II, р. 209. По словамъ Кавелина, этотъ разговоръ происходилъ черевъ имсколько лымъ после описаннаго имъ времени, которое относится къ 1843 году.

дами, большими и малыми. И въ этомъ отношени не Петербургу тягаться съ нею, потому что самое положение ея почти въ середнив России назначалось быть центромъ внутренней промышленности. И то ли будеть она въ этомь отношени, когда желвзная дорога соединить ее съ Петербургомъ и, какъ артерія оть сердца, потянутся отъ нея шоссе въ Ярославль, въ Казань, въ Воронежъ, въ Харьковъ, въ Кіевъ и Одессу"... Тутъ высказывается предчувствіе того, что съ измѣненіемъ экономической роли Москвы должна измѣниться и представляемая ею "идея". Это любопытный обравчикъ вторженія матеріализма въ міросозерцаніе, которое по основамъ остается еще совершенно идеалистическимъ.

томъ нашими народниками и субъективистами. У Бѣлинскаго, непримиримаго врага славянофиловъ, онъ могъ возникнуть только какъ результатъ увлеченія утопическимъ соціализмомъ.

Мы уже видёли, что онъ въ своемъ сочувствія къ угнетеннымъ смотрёль на нихъ не какъ на людей, живущихъ и трудящихся при опредёленныхъ историческихъ условіяхъ, а какъ на совокупность «личностей», несправедливо лишенныхъ тёхъ правъ, которыя естественно принадлежать человёческой личности.

Съ этой абстрактной точки зрѣнія дальнѣйшее развитіе общественныхъ отношеній должно было представляться зависящимъ не столько отъ ихъ собственной внутренней логики, сколько отъ личныхъ свойствъ людей, такъ или иначе угнетенныхъ этими отношеніями. Діалектика должна была уступить мъсто ymoniu.

Съ точки зрѣнія свойствъ русской «личности» Бѣлинскій смотрѣлъ подчасъ и на будущія судьбы Россіи. Въ статъй «Взглядъ на русскую литературу 1846 года» онъ говоритъ: «Да, въ насъ есть національная жизнь, мы призваны сказать міру свое слово, свою мысль». Какое же ето слово? Онъ не хочетъ пускаться въ мечтанія и гаданія на этотъ счетъ, «пуще всего боясь произвольныхъ, имѣющихъ только субъективное значеніе, выводовъ». (Отношеніе къ субъективизму у него, какъ видимъ, осталось то же, какое было тогда, когда онъ писалъ статью о Бородинской годовщинѣ).

Но ему все-таки кажется, что многосторонность, съ какой русскій человѣкъ понимаетъ чуждыя ему національности, позволяетъ сдѣлать нѣкоторыя предположенія огносительно его будущей культурной миссіи. «Мы не утверждаемъ за непреложное, что русскому народу предназначено выразить въ своей національности наиболѣе богатое и многостороннее содержаніе, и что въ этомъ заключается причина его удивительной способности воспринимать и усваивать себѣ все чуждое ему,—говоритъ онъ;—но смѣемъ думать, что подобная мысль, какъ предположеніе, высказываемое безъ самохвальства и фанатизма, не лишена основанія». Въ письмѣ къ Боткину отъ 8 марта 1847 года онъ рѣзко высказывается въ томъ же смыслѣ:

«Русская личность пока—эмбріонъ; но сколько широты и силы въ натурѣ этого эмбріона, какъ душна и страшна ей всякая ограниченность и узкость. Она боится ихъ, не терпитъ ихъ больше всего—и хорошо, по моему миѣнію, дѣдаетъ, довольствуясь пока ничѣмъ, вмѣсто того, чтобы закабалиться въ какую-нибудь дрянную односторонность. А что мы всеоблемлющи потому, что намъ нечего дѣлать,—чѣмъ больше объ этомъ думаю, тѣмъ больше убѣждаюсь, что это ложь... Не думай, чтобы я въ этомъ вопросѣ былъ энтузіастомъ. Нѣтъ, я дошелъ до его рѣшенія (для себя) тяжелымъ путемъ сомнѣнія и отрицанія».

Подобное «рѣшеніе» широко открывало двери славянофильскому взгляду на соціальный вопросъ въ Россіи. Известно, на чемъ основывался этотъ взглядъ: на совершенно ошибочномъ понятін объ историческомъ развити русской общины. Каково было это понятие у тогдашнихъ передовыхъ людей, наглядно показываеть, между прочимъ, слёдующее замёчаніе въ «Дневникі» Герцена: «Образеих высшаго развитія славянской общины -черногорцы». Но черногорская община есть родовая община, совсёмъ непохожая на нашу сельскую общину, созданную государствомъ ради лучшаго обезпеченія интересовъ фиска, уже гораздо поздние разложенія у насъ родового быта. Наша сельская община ни въ какомъ случав не могла «развиться» въ направления къ черногорской 1). Но наши тогдашніе западники такъ же отвлеченно смотрёли на «общину», какъ славанофилы. И если у нихъ являлось по временамъ убъждение въ томъ, что ей предстоитъ блестящее будущее, то оно было простымъ деломъ вёры, результатомъ настоятельной нравственной потребности позабыться. хотя бы въ вымыслахъ, отъ тяжелыхъ впечатлений, получаемыхъ отъ окружающей действительности. Герценъ прямо говоритъ въ своемъ «Дневникъ»: «Чаадаевъ превосходно замътилъ однажды, что одинъ изъ величайшихъ характеровъ 2) христіанскаго воззрівнія есть поднятіе надежды въ добродѣтель и постановление съ вѣрою и любовью. Я съ нимъ совершенно согласенъ. Эту сторону упованія въ горести, твердой надежды въ повидимому безвыходномъ положени должны по преимуществу осуществить мы». Почему же люди, подобные Герцену, чувствовали себя въ безвыходномъ положения? Потому что имъ не удалось выработать себъ сколько-нибудь конкретный идеаль, т. е. такой идеаль, который подсказывался бы историческимъ развитіемъ непріятной имъ дъйствительности; а не доработавшись до такого идеала, они испытывали то же тяжелое сознаніе, которое пережилъ Бѣлинскій еще въ эпоху своихъ юношескихъ увлеченій абстрактнымъ идеаломъ: они чувствовали себя совершенно безсильными. «Мы вив народныхъ потребностей», жалуется Герценъ. Онъ не сказаль бы этого, если бы видёль, что свойственная ему «идея отрецанія» составляеть результать внутренняго развитія народной жизни. Тогда онъ не могъ бы чувствовать себя внв народныхъ потребностей. Совершенно подобно Герцену, Бѣлинскій восклицаеть: «Мы несчастные анахореты новой Скиеји; мы люди безъ отечества, — нятъ, хуже, чимъ безъ отечества, мы люди, которыхъ отечество-призракъ, и диво ли, что сами мы призраки, что наша дружба, наша любовь, наши стремленія, наша деятельность-иризракъ?» Въ виду подобнаго настроенія, времен-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) О черногорской общинѣ см. очень интересную работу г. Поповича "Recht und Gericht in Montenegro". Agram, 1877.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Слово *характеръ* чдѣсь какъ будто неумѣстно. Не опечатка ди это? Впрочемъ, смыслъ цитаты совершенно понятенъ.

ная склонность къ славянофильскимъ фантазіямъ понятна даже и въ человъкъ такого сильнаго логическаго ума, какъ Бълинскій.

Мы сказали-временная склонность. По всему видно, что у Бёлинскаго, въ противоположность Герцену, она была не только временной, но и очень непродолжительной. Герценъ недаромъ говорилъ о немъ, что онъ «не умпетъ чаять жизни будущаго впька». То, что нёмцы называють jenseits, им'яло надъ нимъ мало власти. Ему нужна была твердая почва действительности. Уже въ статье «Взглядъ на русскую литературу 1846 года», взъ которой мы выписали выше нёкоторыя сомнительныя гипотезы насчеть будущей русской цивилизаціи, онъ. опровергая нападки славянофиловъ на реформы Петра, замъчаеть: «Подобныя событія въ жизен народа слишкомъ велики, чтобы быть случайными, и жизнь народа не есть утлая лодочка, которой каждый можеть давать произвольное направление легкимъ двяжениемъ весла. Витесто того, чтобы аумать о невозможномъ и смешить всёхъ самолюбивымъ вмешательствомъ въ историческія судьбы, гораздо лучше, признавши неотразимую и неизмівнную действительность существующаго, действовать на его основания, руководясь разумомъ и здравымъ смысломъ, а не маниловскими фантазіями». Въ другомъ мъстъ, признавая, что названная реформа имъла нъкоторое неблагопріятное вліяніе на русскій народный характерь. онъ пелаеть следующую важную оговорку: «Но нельзя оставовиться на признании справедливости какого бы то ни было факта, а должно изслёдовать его причины, въ надеждё въ самомъ зиё найти и средства къ выходу изъ него». Средствъ для борьбы съ неблагопріятными послёдствіями петровской реформы надо искать въ ней самой, въ новыхъ элементахъ, внесенныхъ ею въ русскую жизнь. Это вполив діалектическій взглядъ на вопросъ, и поскольку Белинскій держится его въ спорѣ съ славянофилами. постольку его мысли чужды всякаго утопическаго элемента, постольку онъ конкретны. Онъ и самъ чувствуетъ это, нанося мимоходомъ нѣсколько ударовъ своему старому, неотвязчивому врагу — абстрактному идеалу. «Безусловный или абсолютный способъ сужденія,-говорить онъ,--есть самый легкій, но зато и самый ненадежный; теперь онъ называется абстрактнымъ или отвлеченнымъ». Главная причина всёхъ ошибокъ славянофиловъ заключается, какъ онъ думаетъ, «въ томъ, что они произвольно упреждають время, процессъ развитія принимають за его результать, хотять видёть плодъ прежде цвета и, находя листы безвкусными, объявляють плодъ гнилымъ и предлагають огромный лёсъ. разросшійся на необозримомъ пространствѣ, пересадить въ другое мѣсто и приложить къ нему другой уходъ. По ихъ мивнію, это не легко, но возможно». Эти строки заключають въ себѣ такой слубокій и серьезный взглядъ на общественную жизнь, что мы горячо рекомендуемъ ихъ внинанію нашихъ нынтішенхъ славянофиловъ, т. е. народниковъ, субъекти-

1

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

Digitized by Google

14

- 209 -

вистовъ, г. Н. —она и прочихъ «враговъ капитализма». Кто усвоитъ себѣ этотъ взглядъ, тотъ не станетъ, подобно г. Н. —ону, лѣзть къ «обществу» оъ пресловутой задачей, которой оно не только рѣшить, но даже и понять не въ состояніи; онъ не будетъ также, подобно г. Михайловскому, думать, что идти «по слюдамъ Петра» значитъ культивировать утопін; словомъ, онъ ни за что не помирится съ «абстрактнымъ идеаломъ».

За три мѣсяца до своей смерти, 15-го февраля 1848 года, Бѣливскій, уже жестоко пораженный болѣзнью, продиктоваль письмо къ Анненкову въ Парижъ, заключающее въ себѣ интересныя мнѣнія, но только недавно начавшее привлекать къ себѣ вниманіе мыслящихъ русскихъ людей.

«Когда я въ спорахъ съ вами о буржуазіи, --говоритъ овъ, ---яазывалъ васъ консерваторомъ, я былъ глупецъ, а вы были умный человъкъ 1). Вся будущность Францін въ рукахъ буржуазія, всякій прогрессъ зависить отъ нея одной, и народъ туть можеть повременамъ играть пассивно-вспомогательную роль. Когда я, при моемъ върующемъ другь<sup>2</sup>), сказаль, что для Россіи нужень теперь Петръ Великій, онь напаль на мою мысль, какъ на сресь, говоря, что самъ народъ долженъ все для себя сдёлать. Что за наивная аркадская мысль!... Мой вёрующій другь доказываль мнѣ еще, что азбави-де Богь Россію оть буржуазін. А теперь ясно видно, что внутренній процессъ гражданскаго развитія въ Россін начнется не раньше, какъ съ той минуты, когда русское дворянство обратится въ буржуазію... Странный я человекъ! Когда въ мою голову забьется какая-нибудь мистическая нелёпость, здравомыслящимъ людямъ рёдко удается выколотить ее изъ меня доказательствами: для этого меё непремённо нужно сойтись съ мистиками, піэтистами и фантазерами, помѣшанными на той же мысли-туть я назадъ. Вѣрующій другь и славянофилы наши оказали мнѣ большую услугу. Не удивляйтесь облаженію: лучшіе изъ славянофиловъ смотрять на народъ совершенно такъ, какъ мой върующій другь, они высосали эти понятія изъ соціали-СТОВЪ»....

Это былъ одинъ изъ итоговъ заграничной пойздки Билинскаго. Въ то время въ Париже очень сильно бился пульсъ общественной жизни, и соціалисты различныхъ школъ пріобрели значительное, хотя и не прочное, вліяніе на міросозерцаніе французской «интеллигенціи». Проживало тамъ тогда немало и русскихъ, горячо интересовавшихся соціальнымъ вопросомъ, какъ это видно изъ воспоминаній Анненкова. Сильно возбужденные окружавшей ихъ общественной средой, наши соотечественники, вёроятно, должны были фантазировать на тему о

<sup>1) &</sup>quot;Въ подлинникъ болъе сильныя выраженія", замъчаетъ г. Пыпинъ.

<sup>&</sup>lt;sup>э</sup>) По замѣчанію г. Пыпина, "такъ называлъ Бѣлинскій одного изъ своихъ рижскихъ друзей".

1

будущей роли Россіи въ дълъ ръшенія соціальнаго вопроса еще охотнье и сильнёе, чёмъ они это дёлали у себя дома. Столкнувшись съ крайнями иненіями этого рода. Белинскій, благодаря свойственному ему сильному чутыю теоретической истины, тотчасъ подмѣтилъ ихъ слабую сторону: полную отвлеченность, полное отсутствіе сколько-нибудь разумной и сознательной связи съ историческамъ ходомъ развитія Россіи. Въ старомъ гегеньянце должна была опять заговорить давно знакомая ему и издавна иучившая его потребность связать идеалы съ жизнью, добиться отъ діалектики объясненія нашей действительности. И воть онъ ставить будущую судьбу Россія въ зависимость отъ ея экономическаго развитія: внутренній процессъ гражданскаго развитія Россіи начнется не прежде, какъ съ той минуты, когда русское дворянство обратится въ буржуазію. При этомъ для него неясны историческія условія такого превращенія. По его словамъ, Россіи нуженъ новый Петръ. Онъ не видитъ, что экономическихъ нослёдотвій реформы Петра Перваго вполив достаточно для развитія у насъ капитализма. Неясно ему также и историческое отношеніе буржуазін въ «народу» въ Западной Европф. Народъ представляется ему сужденнымъ на «пассивно-вспомогательную роль». Это, конечно, ошибка. Но въдь въ сущности и соціалисты-утописты отводили народу совершенно Пассивную роль; разница только въ томъ, что, согласно ихъ взглядамъ, народъ долженъ былъ играть «пассивно-вспомогательную роль» не въ процессѣ дальнѣвшаго развитія уже существующаго экономическаго порядка, а въ дёлё соціальной реформы, въ которой починъ и руководящая роль должны принадлежать благомыслящей и благородной интеллигенціи. т. е. въ сущвости дётямъ той же буржуазів. Отношеніе Бёлинскаго къ соціалистамъ довольно презрительное; онъ и яхъ, повидимому, готовъ третировать, какъ пістистовъ и мистиковъ. И онъ въ значительной степени правъ: въ ихъ взглядахъ, въ самомъ дълъ, было много совершенно фантастическаго и ненаучного, а главная ихъ ошибка, какъ и ошибка славянофиловъ (по вышеприведенному замѣчанію Бѣлинскаго), была та, что они видели въ злё только зло, не замечая другой его стороны, радикально изменяющей коренныя основы общества 1). Белинскій неудачно поправляеть эту ошибку, осуждая «народъ» на вёчно-пассивную роль, но что онъ прекрасно видить со, это доказывается именно тёмъ, что онъ превозносить значение буржуззин, т. е. капитализма. Въ его глазахъ капатализмъ представляеть теперь вдею развитія, не нашедшую себѣ достаточнаго миста въ ученіяхъ соціалистовъ.

Это отношение къ утопистамъ заставляетъ невольно вспомнить о пре-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Впрочемъ, отрицательное отношеніе къ соціалистамъ явилось у Бълинскаго еще до повздки за границу. Литрэ нравится ему, между прочимъ, тъмъ, что не принадлежитъ къ нимъ (Письмо къ Боткину отъ 29 янв. 1847 года).

небрежительномъ отношения Бёлинскаго къ «маленькимъ великимъ додямъ», которыхъ онъ такъ сильно бичевалъ въ эпоху своего примирительнаго настроенія. Маленькіе великіе люди возмущали его тёмъ, что, смотря на общественную жизнь съ раціоналистической точки зрёнія, они даже не подозрёвали существованія свойственной эгой жизни внутренней діалектики. Бёлинскій относится къ утопистамъ гораздо мягче, хоти и называетъ ихъ мистиками. Онъ понимаетъ, что ими въ ихъ увлеченіяхъ руководитъ не прихоть или тщеславіе, а стремленіе къ общественному благу, между тёмъ какъ маленькіе великіе люди казались ему именно тщеславными фразерами. Но его недовольство утопистами вызывается тою же самою причиною, которою обусловливалась нёкогдя и его ненависть къ маленькимъ великимъ людямъ: абстрактнымъ характеромъ ихъ идеала.

И. С. Тургеневъ назвалъ Бёлинскаго центральной фигурой. Мы назвали бы его такъ же, хотя и въ другомъ смыслё. По-нашему, Бълинскій является центральной фигурой во всеми ходи развитія русской общественной мысли. Онъ ставить себъ, а следовательно и другимъ, ту великую задачу, не рёшивъ которой, мы никогда не знали бы, какниъ путемъ идетъ цивилизованное человачество къ своему счастью и къ побъдъ разума надъ слёпой, стихійной силой необходимости; мы навсегда остались бы въ безплодной области «маниловскихъ» фантазій, въ области нцеада, «оторваннаго отъ географическихъ и историческихъ условій, построеннаго на воздухѣ». Болѣе или менѣе вѣрное рѣшеніе этой задачи должно служить критеріемъ для оценки всего дальнейшаго развитія нашихъ общественныхъ понятій. Онъ говорилъ о своихъ единомышленникахъ: «Наше поколѣніе-израильтяне, блуждающіе по степи, которымъ ве суждено узрѣть обътованной земли. И всѣ наши вожди-Моисен. а не Навины».

Онъ былъ именно нашимъ Моиссемъ, который если не избавилъ, то всёми силами старался избавить себя и своихъ ближнихъ по духу отъ египетскаго ига абстрактист идеала. Это-колоссальная, неоцёненная заслуга. И вотъ почему давно уже слёдовало посмотрёть исторію его умствевнаго развитія и его литературной дёятельности съ точкв зрёнія конкретныхъ взглядовъ нашихъ дней. Чёмъ внимательнѣе изучаемъ мы эту исторію, тёмъ глубже прониваемся убёжденіемъ, что Бёлинскій былъ самой замѣчательной философской организаціей, когда-либо выступавшей въ нашей литературё.

Насъ упрекнутъ, можетъ быть, въ томъ, что мы до сихъ поръ не коснулись собственно литературныхъ взглядовъ Бѣлинскаго. Но эти взгляды всегда тѣсно связаны со всѣмъ его философскимъ міросозерцаніемъ, и намъ нужно было предварительно ознакомиться хоть съ нѣкоторыми наиболѣе важными сторонами этого міросозерцанія. Теперь, когда

они намъ уже знакомы, мы можемъ перейти къ разсмотрѣнію руководящихъ принциповъ собственно критической дѣятельности Бѣлинскаго. Это им и сдѣлаемъ въ слѣдующей статьѣ, гдѣ сопоставимъ ети принципы съ литературными теоріями, господствовавшими у насъ въ теченіе нашего просвѣтительнаго періода. А уяснивъ себѣ взгляды нашихъ просеттителей, мы очень легко поймемъ роль и значеніе нашихъ просеттителей, мы очень легко поймемъ роль и значеніе нашихъ усыпителей, т. е. тѣхъ «соціологовъ» различныхъ толковъ, которые явились со своими отвлеченными «формулами прогресса» въ то время, когда, по разнымъ причинамъ, прекратилась литературная дѣятельность почги всѣхъ просвѣтителей. Въ этой статьѣ мы надѣемся окончательно рѣшить старый, но очень интересный вопросъ о томъ, почему маленькіе люди кажутся о́ольшими, когда великіе сходятъ со сцены.

# III. Литературные взгляды В. Г. Бълинскаго.

## I.

Какъ отразилось примиреніе Бѣлинскаго съ «разумною дѣйотвительностью» на его литературныхъ взглядахъ?

«Увлекшись толкованіями Б—на гегелевой философіи, что «все дійствительное разумно», Бѣлинскій проповѣдывалъ о примиреніи въ жизни и искусствъ, --- говоритъ Панаевъ. --- Онъ дошелъ до того (крайности были вь его натурѣ), что всякій общественный протесть казался ему преступленіемъ... Онъ съ презрѣніемъ отзывался о французскихъ энциклопедистахъ XVIII столётія, о критикахъ, не признававшихъ теорія «искусства для нокусства», о писателяхъ, стремившихоя къ новой жизни, къ общественному обновлению. Онъ съ особеннымъ негодованиемъ и ожесточевіемъ отзывался о Жоржъ Зандъ. Искусство составляло для него какойто высшій, отдёльный міръ, замкнутый въ самомъ себё, занимающійся только вичными истинами и не имиющій никакой связи съ нашими житейскими дрязгами и мелочами, съ твиъ низшимъ міромъ, въ которомъ им вращаемся. Истинными художниками почиталь онъ только твхъ, которые творили безсознательно. Къ такимъ причислялись Гомеръ, Шекспиръ и Гете... Шиллеръ не подходилъ въ этому воззрѣнію, и Бѣлинскій, нікогда восторгавшійся имъ, охлаждался къ нему по мірь проникновенія своей новой теоріей. Въ Шиллерів не находиль онъ того спокойствія, которое было непремѣннымъ условіемъ свободнаго творчества... Свётлый взглядъ Бёлннскаго затуманивался болёв и болёв, врожденное ему эстетическое чувство подавлялось неумолимой теоріей. Бълинскій незамѣтно запутывался въ ся сѣтяхъ».

Ĺ

Приведя этоть отрывокъ изъ воспоминаній Панаева, г. Пыпинь ограничился лаконическимъ замѣчаніемъ: «Выходъ изъ этого положенія Бѣлинскій нашель уже въ Петербургѣ». Такимъ образомъ, нашъ почтенный ученый безъ всякихъ оговорокъ принялъ взглядъ Панаева на значеніе примирительныхъ стремленій въ исторіи развитія литературныхъ понятій Бѣлинскаго. Взглядъ этоть очень распространенъ тецерь. Можно сказать, что онъ перешелъ даже въ учебники. Воть что мы читаемъ, напримѣръ, въ «Исторіи русской литературы» г. П. Полевого:

«Этоть періодь леятельности Белинскаго, ов 1838 по 1841 годь, представляеть самые печальные в менбе всего плодотворные годы его литературнаго поприща. Правда, онъ оказалъ и въ этотъ періодъ услугу русской литературь, познакомивши публику съ философіей Гегеля; но, въ то же время, усвоивши себѣ эту философію крайне односторонне, книжнымъ, отвлеченнымъ образомъ, онъ внесъ и въ эстетическія понятія односторонность и исключительность. Такъ, опираясь на то положеніе, что астинно-разумный человѣкъ долженъ безпристрастно я спокойно относиться ко всёмъ невзгодамъ жизни, и, помня, что все дёйствительное разумно, долженъ мирить въ своемъ разумѣ всѣ противорѣчія, Бѣлинсків началь считать истинно-художественными произведеніями только такія, въ которыхъ онъ видѣлъ объективное, олимпійское, спокойное созерцаніе жизни... Требуя, чтобы повзія, безстрастно созерцая жизнь, существовала сама для себя и ни о чемъ более не заботилась, какъ о художественности своихъ формъ, объявивши, что истинная поэзія есть поэзія же содержанія, какія бы высокія идеи въ себё ни заключала, есть ублюдокъ поэзіи и краснорачія, — Бълинскій выключиль изъ области поэзіи и всв тћ произведенія, въ которыхъ онъ видћаъ увлеченіе со стороны поэтовъ живыми вопросами общественной жизни. Съ этой точки зрѣнія съ особенной злобой и ожесточеніемъ напалъ Бѣлинскій на современную французскую литературу, а виёстё съ тёмъ и на самую народность французскую».

Это почти то же, что говорилъ Панаевъ.

По мийнію г. Полевого, возстаніе Бълинскаго противъ Гегеля и «разумной дёйствительности» знаменовало собою цёлый перевороть въ эстетическихъ понятіяхъ Бълинскаго. Это мийніе вполий логично вытекаеть изъ приведеннаго нами взгляда Панаева на «печальный періодъ» въ литературной дёятельности Бълинскаго. А изъ этого мийнія, въ свою очередь, совершенно логично вытекаетъ тоть выводъ, что увлеченіе гегелевой философіей ничего кромѣ вреда не принесло нашему геніальному критику.

Но такъ ли все это? Правда ли, что увлеченіе Гегелемъ вредно повдіяло на развитіе эстетическихъ и вообще литературныхъ взглядовъ Бѣлинскаго?

Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, намъ полезно будетъ припомнить, каковы были эстетическія понятія Бѣлинскаго въ эпоху его полнаго примиренія съ дѣйствительностью, т. е. въ то время, когда онъ писалъ статью объ «Очеркахъ Бородинскаго сраженія».

Въ концѣ этой статьи находится слѣдующее весьма интересное и поучительное мѣсто:

«Мы думаемъ и убѣждены, что уже проходитъ въ нашей литературь время безотчетныхъ возгласовъ съ «ахами» и восклицательными знаками и точками для выраженія глубокихъ идей безъ всякаго смысла; что прохолить уже время великихъ истинъ, съ диктаторской важностью изрекаеныхъ и ни на чемъ не основывающихся, ничёмъ не подтверждающихся, кромѣ личнаго мнѣнія и произвольныхъ понятій мнимаго мыслителя. Публика начинаетъ требовать не мивній, а мысли. Мивніе есть произвольное понятіе, основанное на поговорки: «мни такъ кажется»; какое же дело публике до того, что и какъ кажетоя тому или другому господнну?.. Притомъ одинъ и тотъ же предметъ одному кажется такъ, другому вначе и большей части обыкновенно вверхъ ногами. Вопросъ не въ томъ, какъ кажется, а въ томъ, какъ есть въ самомъ двлв, и этотъ вопросъ можетъ рёшаться не миёніемъ, а мыслью. Миёніе опирается на случайномъ убъждении случайной личности, до которой никому неть дела н которая сама по себъ--очень неважная вещь; мысль опирается на саиой себь, на собственномъ внутреннемъ развити изъ самой себя. по законамъ логики».

Въ статъв «Менцель, критикъ Гете» ны читаенъ: «Искусство есть воспроизведение действительности; слёдовательно, его задача не поправлять и не прикрашивать действительность, а показывать ее такъ, какъ она есть на самомъ дёлё. Только при этомъ условіи поэзія и нравственность тождественны. Произведенія неистовой французской литературы не потому безнравственны, что представляють отвратительныя картины прелюбодванія, кровосмвшенія, отцеубійства и сыноубійства, но потому, что они съ особенной любовью останавливаются на этихъ картинахъ и, отвлекая отъ полноты и цёлости жизни только эти ся стороны, дёйствительно ей принадлежащія, исключительно выбирають ихъ. Но такъ какъ въ этомъ выборё, уже ложномъ по своей односторонности, литературные санкюлоты руководствуются не требованіями искусства, которое само для себя существуеть, а для подтвержденія своихъ личныхъ убъжденій, то из изображенія и не имѣють никакого достоинства, вѣроятности и встаны, тёмъ болёе, что они съ умысломъ клевещутъ на человёческое сердце. И въ Шекспире есть те же стороны жизни, за которыя неистовая литература такъ исключительно хватается, но въ немъ онв неоскорбляють ни эстетическаго, ни нравственнаго чувства, потому что вийсте съ ними у него являются и противоположныя имъ, а главное

потому, что онъ не думаетъ ничего разбирать и доказывать, а изображаетъ жизнь такою, какъ она есть.»

Еще одна выписка, на этоть разъ изъ статьи о «Горю ото ума». «Поэзія есть истина въ формѣ созерцанія; ея созданія — воплотившіяся иден, видимыя, созерцаемыя иден. Следовательно, поэзія есть та же философія, то же мышленіе, потому что имбеть то же содержаніе --- абсо-лютную истину, но только не въ формѣ діалектическаго развитія идеи изъ самой себя, а въ формѣ непосредственнаго явленія иден въ образв. Поэтъ мыслитъ образами; онъ не доказываетъ истины, а показываеть се. Но поэзія не имѣсть цѣли внѣ себя-она сама себѣ цѣль; слѣдовательно, поэтическій образъ не есть что-нибудь визшнее для поэта. или второстепенное, не есть средство, но есть цёль: въ противномъ случав онъ не былъ бы образомъ, а былъ бы символомъ. Ноэту представляются образы, а не идея, которой онъ изъ-за образовъ не видитъ, и которая, когда сочинение готово, доступние мыслителю, нежели самому творцу. Поэтому поэть никогда не предполагаеть себѣ развить ту или другую идею, никогда не задаеть себѣ задачи; безъ вѣдома и безъ води его возникають въ фантазін его образы, и, очарованный ихъ предестью, онъ стремится изъ области идеаловъ къ возможности перенести въ дѣйствительность, т.-е. видимое одному ему сдёлать видимымъ для всёхъ. Высочайшая дёйствительность есть истина; а какъ содержание повзиистина, то и произведенія повзіи суть высочайшая дёйствительность. Поэть не украшаеть действительности, не изображаеть людей, какими они должны быть, но каковы они суть».

Теперь довольно выписокъ; посмотримъ, что онв показываютъ.

Если мы не ошибаемся, онѣ показываютъ, во-первыхъ, что въ періодъ своего увлеченія гегелевой философіей Бѣлинскій дѣйствительно былъ сторонникомъ такъ называемой теоріи искусства для искусства.

Онѣ показывають, во-вторыхъ, что г. Полевой совершенно безъ всякаго основанія приписалъ примирившемуся съ дѣйствительностью Бѣлинскому исключительное пристрастіе къ «поэзіи формы» и «отрицательное отношеніе къ поэзія содержанія».

Онѣ показывають, въ-третьихъ, что примирившійся съ дййствительностью Бѣлинскій очень презрительно относился къ субъективному методу (какъ сказали бы у насъ теперь) въ литературной критикѣ и твердо вѣрилъ въ возможность найти для нея объективную основу.

Онѣ показываютъ, въ-четвертыхъ, и еще кое-что, но показываютъ не вполнѣ ясно, а потому мы и оставимъ это кое-что безъ вниманія до тѣхъ поръ, пока оно не обнаружится само собою въ одной изъ слѣдующихъ главъ. Теперь же посмотримъ, гдѣ искалъ нашъ критикъ объективной основы для оцѣнки художественныхъ произведеній.

Въ этомъ отношения очень поучительной является неоконченная статья Бёлинскаго о Фонвизине и Загоскине, напечатанная еще въ «Московскомъ Наблюдателе» 1838 года.

Бѣлинскій нападаеть въ ней на французскую критику. «Для французовъ, — говорить онъ, — произведеніе писателя не есть выраженіе его духа, плодъ его внутренней жизни; нѣть, это есть произведеніе внѣшнихъ обстоятельствъ его жизни». Французской критике онъ противопоставляеть нѣмецкую философскую критику. Что такое философская критика? Бѣлинскій отвѣчаеть на этоть вопрось изложеніемъ взглядовъ Ретшера, статья котораго о критикѣ была незадолго передъ тѣмъ напечатана въ «Московскомъ Наблюдателѣ».

Не нужно забывать, что вы имбемъ дбло съ идеалистомъ, для котораго все, что существуеть, «весь безпредвльный, прекрасный божій міръ», соть лишь воплощеніе абсолютной аден, проявляющейся въ безчисленныхъ формахъ, «какъ великое зрѣлище абсолютнаго единства въ безконечномъ разнообразіи». Съ точки зрёнія этого идеалиста, познать истину значить познать абсолютную идею, составляющую сущность всёхь явленій, а познать абсолютную ндею значнть открыть законы ся саморазвития. Открытие этихъ законовъ есть дело разума, который узнаетъ въ нихъ свои собственные законы. Философія имбеть двло съ истиной. какъ она существуетъ для разума. Но съ истиной имветъ дело не одна только философія, а также религія и искусство. Мы уже знаемъ, что, по опредълению Вълинскаго, поэзія есть истина въ формѣ созерцанія и что ся предметь тоть же, что и предметь философіи. т. е. абсолютная идея, которая въ искусстве является въ образе. Но если это такъ, TO легко видеть, въ чемъ заключается задача философской притики. Эта вонтыва переводить истину съ языка искусства на языкь философіи, съ языка образовъ на языкъ логики.

Критикъ-философъ долженъ прежде всего понять ту ндею, которая воплотилась въ данномъ художественномъ произведеніи, и подвергнуть ее своей оцівнкі. Идея, выражаемая художественнымъ произведеніемъ' должна быть конкретна. Конкретная идея обнимаетъ предметъ со воїхъ сторонъ и во всей его полноті. Эгимъ она отличается отъ неконкретной идеи, которая выражаетъ собою только часть истины, только одну сторону предмета. Неконкретная идея не можетъ воплотиться въ истиннохудожественномъ произведеніи: образъ, выражающій одностороннюю идею, по необходимости самъ будетъ лишенъ художественной полноты и цільности, т. е. жизни Білинскій вслідъ за Ретшеромъ (и вопреки г. Полевому) говорить, что форма должна оправдаться содержаніемъ, «потому

что невозможно, чтобы неконкретная идея могла воплотиться въ художественную форму, какъ невозможно, чтобы въ основании нехудожественнаго произведенія могла лежать конкретная идея».

Теперь пойдемъ далќе. Когда критикъ-философъ нашелъ вдохновившую художника идею, онъ долженъ убидиться въ томъ, что она проникаетъ собою всъ части разбираемаго произведенія. Въ художественномъ произведеніи нѣтъ ничего лишняго; вст его части составляютъ одно неразрывное цѣлое, и даже тѣ изъ нихъ, которыя, повидимому, чужды основной его идеѣ, существуютъ только для полнѣйшаго его выраженія. Бѣлинскій приводитъ въ примѣръ «Отелло», въ которомъ только главное јицо выражаетъ идею ревности, а прочія движутся другими страстями и интересами, тѣмъ не менѣе всѣ второстепенныя лица этой драмы служатъ выраженію основной идеи. Такимъ образомъ, «второй актъ процесса философской критики состоитъ въ томъ, чтобы показать идею художественнаго созданія въ ея конкретномъ проявленіи, прослѣдить ее въ образахъ и найти цѣлое и единое въ частностяхъ».

Полное и совершенное пониманіе художественнаго произведенія возможно только черезь философскую критику, задача которой заключается въ томъ, чтобы найти въ частномъ и конечномъ проявленіе общаго и безконечнаго. Разумѣется, такая критика есть дѣло далеко не легкое. «Въ самой Германіи такая критика еще только началась, какъ результатъ послѣдней философіи вѣка». Намъ еще долго ждать ся, но и намъ полезно имѣть ее въ виду, какъ идеалъ.

Философская критика должна быть безпощадна къ такимъ произведеніямъ, которыя вовсе не имёють художественныхъ достоинствъ, и очень внимательна къ такимъ, которыя только отчасти лишены ихъ. Къ этому второму роду произведеній относятся, напримёръ, лучшія произведенія Шиллера, «этого страннаго полухудожника и полуфилософа». Къ нему же Бёлинскій относитъ «Юрія Милославскаго», который, по его словамъ, не лишенъ большого поэтическаго, если не художественнаго, достоинства и къ тому же имёетъ крупное историческое значеніе.

Вопросъ объ историческомъ значеніи даннаго произведенія искусства очень важенъ для философской критики. Изваянія древне-эллинскаго или гіератическаго стиля не имѣютъ нвкакой цѣны какъ художественныя произведенія, но они важны въ историческомъ смыслѣ какъ переходъ отъ символическаго искусства Востока къ греческому искусству. По мнѣнію Бѣлинскаго, которое, замѣчаетъ онъ, нисколько не противорѣчитъ мысли Ретшера, «есть еще и такія произведенія, которыя могутъ быть важны какъ моменты въ развитіи не искусства вообще, но искусства у какого-имбудь народа и сверхъ того какъ моменты развитія общественности у народа». Съ этой точки зрѣнія «Недоросль» и «Бригадиръ» Фонвизина и «Ябеда» Капниста получаютъ важное значеніе, равно какъ и

-218-

такого рода явленія, каковы Кантемиръ, Сумароковъ, Херасковъ, Богдановичъ и прочіе».

- 219 -

Съ той же точки зрѣнія получаетъ свое относительное достоинство и французская историческая критика. Ея главный недостатокъ, составляющій въ то же время и ся главное отличіе оть чёмецкой критики, заключается въ томъ, что она не признаеть законовъ изящнаго и не обращаеть вниманія на художественныя достоннства произведенія. «Она беретъ произведение, какъ бы заранѣе условившись почитать его истиннымъ произведен јемъ вскусства, и начиваетъ отыскивать на немъ клевио века не какъ историческаго момента въ абсолютномъ развити человъчества нли даже и одного какого-нибудь народа, а какъ момента гражданскаго а политическаго». «Она разсматриваеть личный характерь писателя, визшнія обстоятельства его жизни, его общественное положевіе, вліяніе на него разныхъ сторонъ окружающей его общественной жизни и на основания всего этого старается объяснить, почему онъ писалъ такъ, а не иначе». Бѣлинскій говорить, что это не критика изящнаго произведенія, а комментарій на него, имѣющій большую или меньшую цвиность единственно въ этомъ своемъ качествѣ комментарія. Онъ думаетъ, что подробности жизни поэта нисколько не поясеяють его твореній. Намъ почти ничего неизвъство о жизни Шекспира, но это не мъщаетъ намъ ясно понимать его творенія. Намъ вовсе не нужно знать, въ какихъ отношеніяхь въ своему правительству и въ своимъ согражданамъ были Эсхилъ и Софоклъ и что при нихъ дълалось въ Греціи. «Чтобы понимать вхъ трагедія, намъ нужно знать значеніе греческаго народа въ абсолютной жизни человѣчества; намъ нужно знать, что греки выразили собою одинъ изъ прекраснѣйшихъ моментовъ живого, конкретнаго сознанія истины въ искусстве. До политичесанию событій и мелочей намъ неть дела». Въ художественныхъ произведеніяхъ французская историческая критика ровно ничего не объясняеть, но она имветь свою цвиность тамъ, гдв рвчь идеть о произведеніяхъ, которыя, какъ, напримёръ, сочиненія Вольтера, имёютъ не художественное, а только историческое значение. Конечно, и здёсь она неспособна исчерпать вепросъ вполнв, но можеть войти очень полезнымъ элементомъ «въ настоящую критику, которая, какой бы ни носила характеръ, обнаруживаетъ постоянное стремленіе изъ общаго объяснить частное и фактами подтверждать действительность своихъ началъ, а не изъ фактовъ выводить свои начала и доказательства».

## III.

Отношение Бѣлинскаго къ французской исторической критикѣ несправедливо. Въ то время, къ которому относится разбираемая нами статья, самымъ виднымъ представителемъ этой критики былъ Сентъ-Бевъ. Можно ли сказать, что Сентъ-Бевъ ие признавалъ законовъ изящнаго и не обра-

шаль вниманія на художественныя достоинства произведеній? Конечно. нътъ. Литературные взгляды Сенть-Бева были во многихъ отношеніяхъ близки ко взглядамъ Белинскаго. Для него, какъ и для нашего критика, литература была выраженіемъ народнаго самосознанія 1). Но Сенть-Бевь не быль приверженцемъ абсолютнаго идеализма; онъ искалъ послёднихъ причинь литературныхъ движеній не вь имманентныхъ законахъ развитія абсолютной идеи, а въ общественныхъ отношеніяхъ. «При каждомъ великомъ общественномъ и политическомъ переворотв. -- говорилъ онъ, -измѣняется и искусство, которое принадлежитъ къ числу важнѣйшихъ сторонъ общественной жизни; въ немъ тоже совершается переворотъ, захватывающій не внутренній его принципъ, ---этотъ принципъ всегда остается неизмѣннымъ, -- но условія его существованія, способы его выраженія, его отношенія къ окружающимъ его предметамъ и явленіямъ, чувства и идей, которыя кладуть на него свою печать, равно какъ и источники художественнаго вдохновенія» <sup>2</sup>). Ставъ на эту точку зрѣнія, Сентъ-Бевъ, разумвется, вынуждень быль считаться съ историческими условіями существованія художниковъ. Ему нужно было знать, что дёлалось въ Грецін при Эсхил'й и Софокл'й и въ какихъ отношеніяхъ къ своему правительству и къ своимъ согражданамъ находились эти трагики. Онъ не могъ смотръть на политическия события, какъ на «мелочи». Но отъ этого только выигрывала его крптика. Правда, онъ придавалъ преувеличенное значение личному характеру писателей и внѣшнимъ обстоятельствамъ ихъ частной жизни. Это было несомнъннымъ и очень важнымъ недостаткомъ его критики. Но этотъ недостатокъ порожденъ былъ вовсе не темъ, что Сентъ-Бевъ «изъ фактовъ выводилъ свои начала и доказательства», а темъ, что онъ выводилъ изъ фактовъ не всегда то, что изъ нихъ слёдуетъ. Въ апрёлё 1829 года, приступая къ характеристикѣ Буало, онъ писалъ: «Въ настоящее время во всѣхъ областяхъ

<sup>1</sup>) Отмѣтимъ здѣсь, еп раззапt, одну довольно характерную подробность. Въ своихъ "Литературныхъ мечтаніяхъ" Бѣлинскій говорить, что во Франція литература всегда была вѣрнымъ отраженіемъ свѣтскаго общества, забывая о массѣ народа. Не то въ другихъ странахъ: тамъ литература всегда выражала народный духъ, "ибо нѣтъ ни одного народа, жизнь котораго преимущественно проявлялась въ обществѣ, и можно сказать утвердительно, что Франція составляетъ въ семъ случаѣ исключеніе". Излишне доказывать, что такой взглядъ на французскую литературу крайне одностороненъ и потому совсѣмъ невѣренъ. Къ сожалѣнію, у насъ нѣтъ данныхъ для сужденія о томъ, какъ относился Бѣлинскій къ этой литературъ въ періодъ своего увлеченія философіей Фихте. Но очевидно, что его отношеніе къ ней было несправедливо уже при самомъ началѣ его литературной дѣятельности, т.-е. задолго до увлеченія Гегелемъ.

<sup>3</sup>) См. статью: "Espoir et voeu du mouvement Littéraire et poétique après la revolution de 1830", напечатанную въ "Globe" того же года и перепечатанную въ 1-мъ томъ "Premiers Lundis".

исторической науки стали примѣнать высокофилософскій методъ. Чтобы имѣть возможность судить о жизни, дѣнтельности и сочиненіяхъ знаменитаго человѣка, стараются изучить и описать ту эпоху, которая предшествовала его появленію, то общество, въ которомъ онъ родился, то јвиженіе умовъ, которое совершалось въ этомъ обществѣ, словомъ, ту великую сцену, на которой онъ долженъ играть свою роль... Этотъ методъ особенно плодотворенъ въ тѣхъ случаяхъ, когда дѣло идетъ о государственныхъ людяхъ и завоевателяхъ, о богословахъ и философахъ. Но когда рѣчь заходитъ о поэтахъ и художникахъ, которые часто ведуть уединенную и замкнутую жизнь, его надо примѣнять съ большой осторожностью, потому что тутъ очень часты исключительныя явленія». Въ области художественной и литературной дѣятельности «человѣческая иниціатива стоитъ на первомъ планѣ и менѣе подчиняется общимъ причинамъ».

Единственный доводъ, которымъ Сентъ-Бевъ подкрѣплялъ эту мысль, состоитъ въ томъ, что художникъ можетъ, найдя гдѣ-нибудь какой-нибудь забытый уголокъ (un coin oublié) и уединившись въ немъ, избавиться отъ совершающагося вокругъ него общественнаго движенія <sup>1</sup>). Этотъ доводъ очень слабъ. Философы и богословы тоже могутъ уединяться въ «забытыхъ уголкахъ», а между тѣмъ ихъ «иниціатива» не избавляется отъ подчиненія общимъ причинамъ. Отчего же это такъ?

Сентъ-Бевъ, какъ видно, и самъ этого не зналъ, да рѣдко и задуимвался надъ этимъ. Противорѣчіе между личной иниціативой и общими законами осталось для него неразрѣшеннымъ <sup>9</sup>). Въ своихъ литературныхъ характеристикахъ («Портретахъ») онъ обращалъ главное вниманіе на одну сторону этой антиноміи: на иниціативу, которая связывалась въ его представленіи преимущественно съ личнымъ характеромъ и частной жизнью писателя. Вотъ почему его «Портреты» хороши только съ этой психологической стороны, а историческое значеніе писателей выясняется въ нихъ довольно плохо. Но, повторяемъ, ошибка Сентъ-Бева причинена была не тѣмъ, что онъ опирался на факты, а тѣмъ, что для него не совсѣмъ ясно было философское значеніе фактовъ. Въ качествѣ ученика Гегеля, Бѣлинскій не смущался антяноміей, смущавшей Сентъ-Бева: онъ былъ убъжденъ, что общее противорѣчвтъ индивидуальному и что понятіе о соободѣ вполнѣ согласимо съ понятіемъ о необходимости.

<sup>1)</sup> Portraits littéraires (изд. братьевъ Гарнье), томъ I, стр. 6-7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Онъ задумывался надъ ними съ самаго начала своей литературной дъя тельности, какъ это видно изъ его статей, относящихся еще къ 1825 и 1826 годамъ (см. Premiers Lundis, томъ I, статьи по поводу сочинений Тьера и Минье объ исторіи французской революціи). Тогда Сентъ-Бевъ склоненъ былъ придавать преувеличенное значеніе "личной иниціативъ" не только у поэтовъ и художниковъ, но также и у политическихъ дъятелей.

Въ этомъ случав его взгляды высказывались съ своей сильной стороны. Но когда онъ говорилъ, что для пониманія греческой трагедів неважно знаніе политической исторіи Греціи и отношенія греческахъ трагиковъ къ ихъ согражданамъ (т. е. знаніе общественной жизни грековъ), а. достаточно выяснить себѣ значеніе греческаго народа въ абсолютной жизни человѣчества, --- овъ обнаруживалъ слабую сторону своихъ взглядовъ. Абсодютный идеализмъ объяснялъ историческое движение человѣчества логическими законами развитія иден. Исторія для него была чёмъ-то въ роде прикладной логики. Гегель чрезвычайно внимательно относился къ событіямъ и явленіямъ общественно-исторической жизни и нередко выказываль поразительную проницательность даже въ спеціальныхъ вопросахъ исторіи и политической экономіи. Но его идеалистическая точка зрбнія мбшала ему воспользоваться всбиь могуществомъ его собственнаго метода. А что касается до его послёдователей, то взглядъ на исторію какъ на прикладную логику приводилъ ихъ иногда къ довольно невнимательному отношенію къ историческимъ «мелочамъ». Одинъ изъ примъровъ такого невнимательнаго отношенія представляль Бѣлинскій, когда воображалъ, что «значеніе греческаго народа въ абсолютной жизни человичества» можеть быть выяснено безь помощи внимательнаго изученія соціально-политической исторіи Греціи. Туть самъ Гегель сказаль бы, что онь заблуждается, и отослаль бы его къ своей «Philosophie der Geschichte».

Вообще, въ эпоху своего примирительнаго настроенія Бѣлинскій нерёдко злоупотреблялъ апріорными логическими построеніями и пренебрегалъ фактами. Оно и понятно. Мы знаемъ уже изъ предыдущей статьи, что въ то время онъ увлекался Гегелемъ не какъ діалектикомъ, а какъ провозвестникомъ абсолютной истины. Это въ высшей степени важное обстоятельство наложило свою печать на всю его тогдашнюю литературную двятельность. Въ рецензін на «Краткую исторію Франціи» Мишле онъ съ жаромъ напалъ на Лерминье, который «объявилъ, что французы. какъ и всякій другой народъ, долженъ имъть свою философію». Эта мысль кажется ему страшнымъ заблужденіемъ: «По его (Лерминье) теоріи, сколько головъ, столько и умовъ,--говоритъ онъ,--и всѣ эти умы суть разноцватные очки, въ которые и міръ и истина кажутся разноцвѣтными; абсолютной истины нѣтъ, а все истины относительныя, хотя онь и ни къ чему не относятоя». Истина одна, истина абсолютна.воть та точка зрѣнія, съ которой Бѣлинскій смотрить теперь на литературу. «Задача истинной критики, — говорить онъ въ своемъ разборѣ «Очерковъ русской литературы» Н. Полевого, — отыскать въ сужденіяхъ поэта общее, а не частное, человвческое, а не людское, ввчное, а не временное, необходимое, а не случайное, и опредѣлить на основаніи общаго, т. е. иден, цену, достоинство, место и важность поэта». Стало быть,

Digitized by Google

-222 -

- 223 --

нстинной критикъ нътъ дъла до «временнаго». Но, отворачиваясь отъ «временнаго», критика тъмъ самымъ отворачивается отъ всего историческаго.

Съ точки зрвнія «ибсолютной истины» сана исторія—вопреки истинному смыслу абсолютнаго идеализма-представлялась подчасъ простымъ сплетеніемъ безсмысленныхъ случайностей. Французская романтическая школа кажется Бёлинскому явленіемъ «совершенно случайнымъ». произвольнымъ и потому ничтожнымъ. Да и вся вообще исторія французской литературы не имветь въ его глазахъ большого смысла. «Четыре главные момента были въ исторіи французскаго искусства и литературы вообще, -- говорить онъ:----въкъ стиховъ Ронсара и сантиментально-аллегорическихъ романовъ дѣвицы Скюдери, потомъ блестящій вѣкъ Людовика XIV, далее XVIII векъ, за нимъ векъ идеальности и неистовости (такъ называеть онъ вѣкъ романтизма). И что же? Несмотря на внѣшнее различие этихъ четырехъ періодовъ литературы, они тёсно соединены внутреннимъ единствомъ, отличаются общностью основной идеи, которую можно определить такъ: надутость и приторность въ идеальчости и искренность въ невърін, какъ выраженіе конечнаго разсудка, который соотавляеть сущность французовь и которымь они торжественно превозносятоя, величая его здравымъ смысломъ». Никакой другой идев, кромъ этой иден приторности въ идеальности и искренности въ невърін. Бълинскій въ исторіи французской литературы не видить. Гегель быль очень далекъ отъ такого взгляда на французскую литературу. Общественное движение во Франции прошлаго въка пользовалось большимъ его сочувствіемъ. «Это былъ величественный восходъ солнца,-говорилъ онъ.-Всъ мыслящія существа радостно привътствовали наступленіе новой эпохи. Торжественное настроение господствовало надъ этимъ временемъ, и весь міръ проникся энтузіазмомъ духа, какъ будто совершилось впервые его примирение съ божествоиъ». Сопоставьте съ этамъ слёдующий отвывь Бёлинскаго о литературной деятельности Вольтера: «Вольтеръ въ своемъ сатанинскомъ могуществѣ, подъ знаменемъ конечнаго разсудка, бунтовалъ противъ вѣчнаго разума, ярясь на свое безсиліе постичь разсудкомъ постижаное только разумомъ, который есть въ то же время и любовь, и благодать, и откровеніе». Какая колоссальная разница! Въ виду ея вполнѣ позволительно предположить, что Бѣлинскій совсѣмъ не понялъ Гегеля. Но читатель уже знаеть, что Гегель-діалектикъ былъ вовсе не похожь на Гегеля-провозвестника абсолютной истовы. Сочувственный отзывъ о французскомъ общественномъ движени принадлежить Гегелюдіалектику, а Гегелю-провозвѣстнику абсолютной истины пренадлежало сочувствіе такимъ порядкамъ въ Гермавія, при увѣковѣченіи которыхъ остановилось бы въ ней всякое общественное развитіе.

Въ вноху своего примирительнаго настроенія Бѣлинскій зналъименно

1. All 1. All

Г. Пыпинъ полагаеть, что въ концѣ 1842 или въ началѣ 1843 года Бѣлинскій «окончательно освободнься отъ идеалистическаго романтизма, и въ его взглядахъ начинаетъ господствовать критическое отношеніе къ дѣйствительности, историческая и общественная точка зрѣнія». Это в неопредѣлевно и невѣрно. Мы уже сказали въ предыдущей статьѣ, что возстаніе Бѣлинскаго противъ «философскаго колпака» Гегеля вовсе еще не означало разрывъ его съ философскаго колпака» Гегеля вовсе еще не означало разрывъ его съ философскатъ идеализмомъ. Послѣ этого возстанія въ его взглядахъ дѣйствительно сталъ господствовать историческій и общественный элементъ. Но это произошло единственно потому, что онъ покинулъ «абсолютную» точку зрѣнія для діалектической. Такъ какъ насъ занимаютъ топерь литературныя понятія Бѣлинскаго, то мы и прослѣдимъ на нихъ вліяніе этого перехода.

Въ абсолютную эпоху своего философскаго развитія Бѣлинскій думалъ, что въ произведеніяхъ поэта критика должна найти «общее» и необходимое, а до временнаго и случайнаго ей нѣть никакого дѣла. Въ статьѣ «Взглядъ на русскую литературу 1547 года», т. е., стадо быть, незадолго до своей смерти, онъ говорить: «Поэть долженъ выражать не частное и случайное, но общее и необходимое». Это, повидимому. тотъ же взглядъ. Но этоть взглядъ существенно измѣнидся введеніемъ въ него діалектическаго элемента. Бѣлинскій уже не противопоставляеть теперь «общаго» «временному» и не отождествляеть временнаго со «случайнымъ». Общее развивается во времени, придавая временнымъ явленіямъ ихъ смыслъ и ихъ содержаніе. Временное необходимо именно потому, что необходимо діалектическое развитіе общаго. Случайно только то, что не имѣетъ никакого значенія для хода этого развитія, что не играетъ въ немъ никакой роли. При нѣсколько внимательномъ чтеніи сочиненій Бѣлинскаго легко убѣдиться, что именно этой существенной перемѣной въ философ-

- 224 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Какъ человъкъ сильнаго логическаго ума, Бълинскій не могъ не замѣчать тъхъ частныхъ противорѣчій, въ которыя попадалъ Гегель, благодаря указанному основному противорѣчію. Онъ разрѣшалъ эти противорѣчія такъ, что доводилъ до крайняго вывода "абсолютную" тенденцію своего учителя. Очень ошибается тотъ, кто думаетъ, что, подчинившись вліянію Гегеля, Бѣлинскій отказался отъ всякой самостоятельности въ сужденіяхъ. Въ одномъ изъ своихъ писемъ отъ 1838 года онъ говоритъ: "Когда дъло идетъ объ искусствъ и особенно о его непосредственномъ пониманіи, я смълъ и дерзокъ, и моя смълость и дерзость въ этомъ отношеніи простираются до того, что и авторитетъ самого Гегеля имъ не предѣлъ... Понимаю мистическое уваженіе ученика къ своему учителю, но не почитаю себя обязаннымъ, не будучи ученикомъ въ полномъ смыслѣ этого слова, играть роль Сенда. Глубоко уважаю Гегеля и его философію, но это мнѣ не мѣщаетъ думать... что еще не всѣ приговоры во имя ся неприкосновенно святы и непреложны.

скихъ его воззрѣніяхъ, т. е. этимъ введеніемъ въ нихъ діалектическаго элемента, обусловливаются почти всѣ тѣ измѣненія, которыя совершились въ его литературныхъ взглядахъ послѣ разрыва съ Гегелемъ.

Покинувъ абсолютную точку зрвнія, онъ сталь иначе, чвить прежде смотрѣть на историческое развитіе искусства.

«Ничто не является вдругь, ничто не рождается готовымъ, — говорить онъ въ статьв о Державинв; — но все, имвющее идею своимъ исходнымъ пунктомъ, все развивается по моментамъ, движется діалектически, изъ низшей ступени переходя въ высшую. Этотъ непреложный законъ мы видимъ и въ природв, и въ человвкв, и въ человвчествв... Тотъ же законъ существуетъ и для искусства. Искусство также проходитъ различные фазисы развитія. Такъ, въ Индіи оно является на первой ступени своего развитія; оно имветъ тамъ символическій характеръ; его образы выражаеютъ иден условно, а не непосредственно. Въ Египть оно двлаетъ шагъ впередъ, неколько приближаясь къ природв. Въ Греціи оно совсёмъ отрешается отъ символизма, и его образы облекаются въ простоту и истину, которая составляеть высочайшій идеалъ красоты».

Такъ какъ содержаніемъ искусства служитъ та же візная идея, которая своимъ діалектическимъ движеніемъ опредёляетъ все историческое движение человвчества, а следовательно, и развитие человвческаго духа, то понятно, что искусство всегда дзвивается въ связи съ развитіемъ общественной жизни и различныхъ сторонъ человъческаго сознанія. На цервыхъ ступеняхъ своего развитія оно въ большей или меньшей степени выражаеть религіозныя идеи; затёмъ оно становится выраженіемъ фидософскихъ понятій. Тамъ, гдѣ искусство выражаетъ религіозныя идеи, его развитіе естественно обусловливается развитіемъ этихъ послёднихъ. «Индійское искусство не могло возвысаться до изображенія человѣческой красоты, ибо въ пантенстической религія индусовъ богъ есть природа, а человѣкъ-только ся служитель, жрецъ и жертва». Египетская мисологія завимаеть середину между индійской и греческой: между ся богами встрѣчаются уже человѣческіе образы, но только въ Греціи боги являются идеальными человъческими образами, только здъсь человъческий образъ является просвитленнымъ и возвышеннымъ, выражая собою высшую идеальную красоту. Въ Греціи искусство впервые становится искусствомъ въ истинномъ смыслѣ этого слова, потому что въ немъ уже нѣтъ символизма и аллегоріи. «Объясненіе этого должно искать въ греческой религін и глубокомъ, вполнѣ развившемся и опредѣлившемся смыслѣ ея мірообъемлющихъ мисовъ»,-замѣчасть Белинскій.

На развитіе и характеръ искусства вліяеть также природа: «Огромность архитектурныхъ зданій, колоссальность статуй индійскихъ—явное отраженіе гигантской природы страны Гималаевъ, слоновъ и удавовъ. Нагота греческихъ изванній находится въ большей или меньшей связи

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

съ благословеннымъ климатомъ Эллады... Бъдная и величаво дикая природа Скандинавіи была для нормановъ откровеніемъ ихъ прачной религіи и сурово-величавой поэзіи».

Бѣлинскій, по-прежнему, нападаеть на тѣхъ критиковъ, которые стараются личною жизнью поэта объяснить характерь и исторію его творчества. Онъ называетъ ихъ теперь эмпириками. По его митијо, эмпирическіе критики изъ-за частнаго не видять общаго, изъ-за деревьевъ-леса. Узнавъ изъ біографіи какого-нибудь поэта, что онъ быль несчастенъ, они воображаютъ, что нашли ключъ къ пониманію его грустныхъ произведеній. Съ помощью такого пріема чрезвычайно легко объясняется, напримъръ, мрачный характеръ поезія Байрона. Эмпирическіе критики укажугъ на то, что у Байрона былъ раздражительный характерь, что онъ былъ склоненъ къ ипохондріи; другіе прибавять, можеть быть, что онъ страдалъ разстройствомъ пищеваренія, «добродушно не догадываясь, въ всизмѣнной простотѣ своихъ гастрическихъ воззрѣній, что такія малыя причины не могуть имъть своимъ результатомъ такія явленія, какъ поезію Байрона». На самомъ ділі великій поеть только потому и великъ, что является органомъ и выразителемъ своего времеви, своего общества, а слёдовательно, и человёчества. «Чтобы разгадать загадку мрачной поэзіи такого необъятно-колоссальнаго поэта, какъ Байронъ, должно сперва разгадать тайну эпохи, ниъ выраженной, а для этого должно факеловъ философія освётить историческій лабиринть событій. По которому шло человичество къ своему великому назначению-быть оляцетвореніемъ вічнаго разума, и должно опредіднть физически градусь широты и долготы того мёста пути, на которомъ засталъ поэтъ человёчество въ его историческомъ движении. Безъ того все ссыдки на события, весь анализъ правовъ и отношеній общества къ поэту и къ самому себь ровно ничего не объясняютъ».

Читателямъ уже извёстно, что прежде Бёлинскій очень несправедливо относился къ французской литературѣ. Корнель и Расинъ были для него поэтическими уродами<sup>1</sup>). Ставъ на новую — *діалектическую* — точку зрѣнія, онъ уже иначе относится къ этимъ писателямъ. «Трагедія Корнеля, правда, очень уродливы по нхъ классической формѣ, — говоритъ онъ, — и тооретики имѣютъ полное право нападать на эту китайскую форму, которой поддался величавый и могущественный геній Корнеля вслѣдствіе насильственнаго вліянія Ришилье, который и въ литературѣ хотѣлъ быть первымъ мянистромъ. Но теоретики жестоко ошиблись бы, если бы за уродливой исевдо-классической формой корнелевскихъ трагедій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это напоминаетъ крайности "неистовой" (т. е. романтической) школы, для самыхъ горячихъ представителей которой Расинъ былъ не болѣе, какъ polisson.

проглядёли страшную внутреннюю оилу ихъ паеоса». Расинъ продолжиетъ казаться ему чопорнымъ и натянутымъ, но онъ замёчаетъ, что этотъ чопорный и натянутый Расинъ въ древней Греціи былъ бы страстнымъ и глубокомысленнымъ Эврипидомъ. Вообще Бёлинскій все больше и больше проникаетоя тёмъ убёжденіемъ, что развитіе таланта вполнё опредёляется вліяніемъ окружающей его общественной среды. Поэтому его собственная критика все болёве и болёве становится исторической. Такою она является, напримёръ, въ статьяхъ о Пушкинѣ, гдё проницательный историческій взглядъ Бёлинскаго затемняется вліяніемъ другого, тоже очень важнаго элемента его критики, о которомъ мы будемъ говорпть ниже.

IV.

Всѣ эти взгляды Бѣлинскаго представляють собою чистѣйшій гегелизиъ, взятый съ его діалектической стороны, и, говоря по правдѣ. нужно весьма основательное незнание история новъйшей философия, чтобы этого не замѣтить. Разумѣется, переходъ съ абсолютной точки зрѣнія на діалектическую не могъ остаться безъ нѣкотораго вліянія на нѣкоторыя эстетическія сужденія Бѣлинскаго. Но въ общемъ эти сужденія почти не изивнидись. Возьмемъ хоть «Горе отъ ума». Въ письмъ къ Боткину отъ 10-11 лекабря 1840 года Белинскій высказываеть горячее сожаление о томъ, что онъ плохо отзывался объ этой комедіи, которую онъ «осудилъ съ художественной точки зрѣнія» и о которой онъ говоридъ свысока, съ пренебреженіемъ, не догадываясь, что это благороднвишее, гуманическое произведение, энергический (в притомъ еще первый) протесть противъ гнусной россійской действительности, противъ чиновниковъ-взяточноковъ, баръ-развратниковъ, противъ... свётскаго общества, противъ невёжества, добровольнаго холопства и пр., и пр., и пр. <sup>1</sup>). Эта ризкость и искренность самообличения делають большую честь Белинскому. Но оне не ручаются за то, что онъ върно одънилъ свое собственное суждение о комедіи Грибовдова. Поэтому припомнимъ, что сказалъ онъ о ней въ своей большой статьв, написанной еще въ эпоху мира съ действитель-НОСТЬЮ.

Онъ сказалъ, что «Горе отъ ума» есть явленіе необыкновенное, произведеніе таланта яркаго, живого, свѣжаго, сильнаго, могучаго; чго оно превосходно въ своихъ частностяхъ; что Наталья Дмитріевна съ своимъ мужемъ и ихъ взаимныя отношенія, князь Тугоуховскій и княгиня съ шестью дочерьми, графини Хрюмины, бабушка и внучка, Загорѣцкій все это типы, созданные рукою истиннаго художника, а ихъ рѣчи, слова, обращенія, манеры, образъ мыслей, пробивающійся изъ-подъ нихъ,...

1) Пыпинъ, "Вѣлинскій" и т. д., т. II, стр. 77-78.

- 228 -

драгоцённаго наросскаго мрамора, съ золотыми украшеніями, дивной рёзьбой, изящными колоннами; но что при всемъ томъ нётъ въ ней хуложественной икльности, такъ какъ нетъ объективности, вследствие чего великолѣпное зданіе оказывается ничтожнымъ по своему назначенію. подобно какому-нибудь сараю, и критика должна признать, что «Горе оть ума» есть собственно не комедія, а только сатира. Свою мысль объ отсутстви художественной цельности въ знаменитомъ произведение Грибовдова Белинскій подтверждаеть довольно подробнымъ разборомъ его на основании «законовъ изящнаго». Изъ этого разбора оказывается, что характеры главныхъ действующихъ лицъ не выдержаны н что эти невыдержанные характеры не составляють комедія своими взаниными отношеніями. Дійствующія лица очень много говорять и мало ділають. Конечно, въ разговорахъ высказываются характеры. Но разговоры не доджны быть сами себе целью. «Въ истивно-художественномъ произвеленія лействующія лица говорять не потому. что читателю или зрателю надо составить себѣ понятіе объ ихъ характерахъ, а потому, что не могуть не говорить по самому своему положению и по ходу действия. Такъ говорять, напримъръ, въ «Ревизорѣ», но не такъ говорять въ «Горе отъ ума», гдв двяствующія лица произносять такія рвчи, которыя очень странны въ ихъ устахъ и которыя ставовятся намъ понятны только тогда, когда мы вспоминаемъ, что это говорятъ собственно не они, а самъ Грибойдовъ». Бёлинскій думаеть, что недостатки комедін Грибойдова обусловливаются отсутствіемъ въ ней объективности. Въ другомъ месте своей статьи онъ выражается еще решительнее: «Въ комедіи неть целаго, потому что нётъ вдев». Противорёчіе Чацкаго съ окружающимъ его обществомъ не могло лечь въ основу истинно-художественнаго произведенія. Одно изъ двухъ: или въ русскомъ обществѣ не было круговъ. стоящихъ выше круга Фанусовыхъ, Тугоуховскихъ, Загорецкихъ и проч., или такие вруги существовали. Въ первомъ случай общество было право, изгнавъ изъ своей среды человѣка ему чуждаго: «Общество всегда правве и выше частнаго человека, и частная ведивидуальность только до той степени и действительность, а не призракъ, до какой она выражаеть собою общество». Во второмъ случав остается только удивляться, зачёмъ Чацкій лёзъ именно въ кругъ Фамусовыхъ, а не старался проникнуть въ другіе круги, ему болье близкіе и родственные. Воть почему противорачие Чапкаго съ обществомъ кажется Валинскому случайнымъ, а не дъйствительнымъ. «Очевидно, что идея Грибоъдова была сбивчива и неясна ему свиому, а потому и осуществилась какимъ-то недоноскомъ». Теперь спрашивается — какъ же смотрвлъ Бвлинскій на Грибовдова, когля миновало его увлечение Гегелемъ, и «философский колпакъ» нѣмецкаго мыслителя сталъ вызывать въ немъ даже недоброжелательныя чувства. Въ статъй «Русская литература 1841 г.» онъ говоритъ слёдующее:

«Содержаніе этой комедін взято изъ русской жизни; павосъ ея-негодование на действительность, запечатлённую початью старины. Вёрность характеровъ въ ней часто побеждается сатирическимъ элементомъ. Полноть ся художественности помвшала неопредвленность иден, еще не вполны созравшей въ сознания автора; справедливо вооружаясь противъ безсмысленнаго обезьянства въ подражания всему иностранному, онъ зоветь общество къ другой крайности-къ «китайскому незнанію иноземцевъ». Не понявъ, что пустота и ничтожество изображеннаго имъ общества происходять оть отсутствія въ немъ всякихь уб'яжденій, всякаго разумнаго содержанія, онъ слагаеть вою вину на емешные, бритые подбородки, на фраки съ хвостомъ назади, съ выемкой впереди и съ восторгомъ говорить о величавой одеждѣ долгополой старины. Но это показываеть только незрёлость, молодость таланта Грибоёдова: «Горе отъ ума», несмотря на всѣ свои недостатки, кишитъ геніальными силами вдохновенія и творчества. Грибобдовъ еще не былъ въ состояніи владёть такими исполинскими силами. Если бы онъ успёлъ написать другую комедію, она далеко оставила бы за собой «Горе отъ ума». Это видно язъ самого «Горе отъ ума»: въ немъ такъ много ручательствъ за огромное поэтическое развитие».

Бѣлинскій говорить здѣсь объ идеѣ Грибоѣдова совсѣмъ не то, что говорилъ прежде. Въ этомъ отношения разница колоссальная. Но она не касается оцёнки художественныхъ достоинствъ «Горе отъ ума». Оцёнка этихъ достоинствъ ничемъ не отличается отъ той, какая была сделана ниъ въ примирительный періодъ. А между твиъ обозрвніе русской литературы за 1841 годъ писано, вёроятно, около года послё того, какъ Бълнескій, въ письмѣ къ Боткину, сожалѣлъ о своемъ несправедливомъ отношения въ Грибойдову. Но въ 1841 г. новые литературные взгляды Бѣлинскаго еще не вполнѣ установились, и потому сужденія, высказанныя имъ въ то время о тёхъ или другихъ произведеніяхъ литературы, не могуть считаться окончательными сужденіями. Поэтому мы укажемъ на статью «Мысли и замѣтки о русской литературѣ», которую Бѣлинскій написаль для «Петербургскаго сборника», вышедшаго въ 1846 году. Въ этой статью онъ называеть комедію Грибойдова высокник образцомь ума, таланта, остроумія, геніальности, злого, желчнаго вдохновенія, но въ то же время признаеть ее только на половину <sup>1</sup>).

Въ сужденіяхъ Бѣлинскаго о поэзіи Шиллера тоже незамѣтно коренныхъ измѣненій, хотя несомнѣнно, что на первый взглядъ и здѣсь

<sup>•)</sup> Подобный же взглядъ овъ высказываеть и въ одной изъ статей о Пушкинъ.

дёло должно представляться совсёмъ иначе. Вспомнимъ исторію его отношеній къ драматическимъ произведеніямъ Шиллера. Сначала онъ восхищался ими и всецёло находился подъ ихъ вліяніемъ.

Потомъ онъ пишетъ: «Можетъ я ошибаюсь, но, право, слесарша Пошлепкина для меня выше Теклы, этого десятаго, послъдняго, улучшеннаго, просмотръвнаго и исправленнаго изданія одной и той же женщины Шиллера. А Орлеанка—что же мнъ дълать съ самимъ собой! Орлеанка за исключеніемъ нъсколькихъ чисто лирическихъ мѣотъ, имѣющихъ особенное, свое собственное значеніе, для меня—пузырь бараній не больше»! Въ это время онъ относился къ «странному полухудожнику, полуфилософу» почти съ ненавистью, во всякомъ случаѣ съ большимъ раздраженіемъ. Послѣ разрыва съ «колпакомъ» онъ провозглашаетъ Шиллера Тиверіемъ Гракхомъ нашего времени и восторженно восклицаетъ: «Да здравствуетъ великій Шиллеръ, благородный адвокатъ человѣчества, яркая звѣзда спасенія, эмансицаторъ общества отъ кровавыхъ предразсудковъ преданія!» Кажется, невозможно измѣниться рѣзче въ своемъ отношеніи къ писателю.

Но въ томъ же письмћ, изъ котораго мы заимствовали эти строки, заключается в разгадка новаго отношенія къ Швллеру: «Для меня теперь человѣческая личность выше исторіи, выше общества, выше человичества». Это прямая противоположность тому, что Билинскій говорить объ отношения личности къ обществу по поводу «Горе отъ ума». Само собою понятно, что эта коренная перемёна во взглядё его на личность должна была повести за собой такую же коренную перемёну въ его сужденіяхъ о писателяхъ, поэтически выражавшихъ сгремленія и страданія личности, борющейся съ общественными предразсудбами, и прежде всего о Шиллерь. Бълнеский не возмущается теперь его драматическими произведеніями, онъ вполнѣ оправдываеть ихъ и даже восхищается имя. но восхищается съ совершенно особой точки зрвнія. Онъ говорить, что преобладающій характеръ шиллеровскихъ драмъ чисто лирическій и что «онѣ ничего общаго не имѣютъ съ прототипомъ драмы, изображающей действительность, съ драмой Шекспира». Онъ называетъ шиллеровскія драмы великими, вёковыми созданіями «въ своей сферё», но туть же прибавляеть, что ихъ не должно смёшивать съ настоящей драмой новиго міра, и зам'ячаеть: «Надо быть слишкомъ великимъ лирикомъ, чтобы свободно ходить на котурив шиллеровской драмы: простой таланть, взобравшійся на ся котурнъ, непременно падаетъ съ него прямо въ грязь. Воть отчего всё подражатели Шиллера такъ притворны, пошлы и несносны». Это значить, что шиллеровскія драмы плохи, какъ драмы, и хороши лишь, какъ лирическія произведенія 1). По существу этоть при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Только въ "Валленштейнъ" Бълинскій видълъ стремленіе къ непосредственному творчеству.

говоръ мало отличается отъ того, который былъ произнесенъ и такъ страстно повторяемъ Бёлинскимъ въ «печальное» время его дёятельности. Г. П. Полевой говоритъ, что въ это время Бёлинскому, благодаря его тогдашнимъ эстетическимъ понятіямъ, «пришлось выкинуть изъ области поезіи всю субъективную лирику».

Но всякая лирика субъективна; по крайней мёрё, такъ думалъ Бёлинскій: «Въ эпосё, — говорилъ онъ, —субъектъ поглощенъ предметомъ; въ лирикѣ онъ не только переноситъ себя въ предметъ, растворяетъ, проникаетъ его собою, но и изводитъ изъ своей внутренней глубины всё тѣ ощущенія, которыя пробудило въ немъ столкновеніе съ предметомъ». Короче, содержаніе лирическаго произведенія есть самъ субъектъ и все, что происходитъ въ немъ. Поэтому выкануть изъ области поэзіи субъективную лирику — значитъ выкинуть изъ нея всю лирику вообще. Но Бѣлинскому въ примирительный его періодъ чрезвычайно нравилась анрика Гете, и «Московскій Наблюдатель» напечаталъ нёкоторые превосходные переводы гетевскихъ лирическихъ стихотвореній. Поэзія Кольцова—тоже лираческая, а Бѣлинскій всегда очень цёнилъ ее. Выходитъ, что лирики изъ поэзіи онъ не выкидывалъ.

Отрицательно относился онъ въ эпоху примиренія только къ такой лирикѣ, къ которой выражалось недовольство поэта «разумной дѣйствительностью». Слѣдовательно, только эту лирику ему и пришлось реабилитировать впослѣдствіи. Но наши критики и историки литературы обыкновенно забываютъ или не знають, что, допуская правомѣрность элемента рефлексіи въ поэзіи, Бѣлинскій только полнѣе усвоилъ себѣ эстетическую теорію Гегеля; самъ онъ хорошо зналъ это. Осуждая рефлективную поэзію, онъ понималъ, что расходится съ нѣмецкимъ мыслителемъ. Защищая ее впослѣдствіи, онъ ссылался на Гегелеву «Эстетику» <sup>1</sup>). Этого мало. Бѣлинскій отчасти оставался на почвѣ гегелевокой «Эстетики» даже тогда, когда нападалъ на такъ называемую теорію искусства для искусства. Въ своемъ обозрѣніи русской литературы за 1847 годъ онъ говорить: «Вообще, характеръ новаго искусства — перевѣсъ важности содержанія надъ важностью формы, тогда какъ характеръ древняго искусства — равновѣсіе содержанія и формы». Это цѣлвкомъ взато у Гегеля.

Отношевіе Бѣлинскаго къ Жоржъ-Зандъ напоминаетъ его отношеніе къ Шяллеру. Сначала онъ и слышать не хочеть объ ся романахъ, а потомъ превозноситъ ихъ, можно сказать, безо всякой мѣры <sup>2</sup>). Но за что же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Гегель въ своей "Эстетикъ" въ особенную услугу поставляетъ Шиллеру преобладание въ его произведенияхъ рефлектирующаго элемента, называя его преобладание выражениемъ духа новъйшаго времени". Объяснение на объяснение по поводу поэмы Гоголя "Мертвыя души".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ письмѣ къ Панаеву отъ 5 дек. 1842 г., написанномъ тотчасъ по прочтенія "Мельхіора", онъ восклицаетъ: "Мы счастливцы—очи наши зрѣли спасеніе

онъ превозносить ихъ? Прежде всего за благородное негодованіе ихъ автора противъ лжи, «легитимированной насиліемъ невѣжества». Горячо сочувствуя благородному негодованію французской писательницы, Бѣлинскій анализируеть и ея романы съ точки зрѣнія тѣхъ самыхъ «законовъ изящнаго», которые составляли его неизмѣнный эстетическій кодексъ. И онъ совсѣмъ не остается слѣпымъ къ художественнымъ недостаткамъ этихъ романовъ. Напомнимъ хоть его отрицательное отношеніе къ Isidore», «Le meunier Angibault», «Le péché de Monsieur Antoine».

Не знаемъ, нужно ли приводить новыя доказательства замѣчательной устойчивости эстетическихъ сужденій Белинскаго, ярче всего проявившейся въ его отношения къ Гоголю. На всякий случай укажемъ на статьи о Лермонтовѣ. Правда, статьи эти написаны уже во время перехода Белинскаго съ «абсолютной» точки зренія на діалектическую. Но на первой статью еще очень мало замётно вліяніе этого переходнаго времени. Бѣлинскій категорически заявляеть тамъ, что искусство нашего вѣка есть воспроизведеніе разумной дѣйствительности. У него выходить, что Печоринъ страдаетъ только потому, что еще не примирялся съ этой дъйствительностью. Г. Пыпинъ сказалъ бы, что это чиствишій романтическій идеализмъ. Но романтическій идеализмъ не помвшалъ Бѣлинскому хорошо понять, съ какимъ поэтомъ онъ имѣлъ дѣло. Впослёдствія, совершенно перейдя на діалектическую точку зрвнія, онъ лучше понялъ общественное значение дермонтовскаго творчества, но на художественную его сторону онъ продолжалъ смотрёть такъ же, какъ смотрёлъ и прежде 1).

«Критика Бѣлинскаго развивалась совершенно послёдовательно и постепенно,—говорить авторь «Очерковь гоголевокаго періода русской литературы»,—статья объ «Очеркахъ бородинскаго сраженія» противоположна статьё о «Выбранныхъ мёстахъ» (т. е. о «Выбранныхъ мёстахъ изъ переписки съ друзьями» Гоголя), потому что онѣ составляютъ двѣ крайнія точки пути, пройденнаго критикой Бѣлинскаго, но если будемъ

наше—и мы отпущены съ миромъ владыкою, мы дождались пророковъ нашихъ и узнали ихъ, мы дождались знаменій—и поняли ихъ", и т. д. Это поистинъ безпредъльный восторгъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сужденія его о Лермонтовѣ лучше всего показывають, что восторженное отношеніе къ писателю не мѣшало ему быть очень строгимъ къ художественнымъ недостаткамъ его произведеній. Такъ, въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Боткину, относящихся къ 1842 г., онъ разсказываеть, какъ онъ упивался "Бояриномъ Оршей": "Есть мѣста убійственно-хорошія, а тонъ цѣлаго—страшное, дикое наслажденіе. Мочи нѣтъ, я пьянъ и неистовъ. Такіе стихи охмеляютъ лучше всѣхъ винъ". Но въ томъ же году и къ тому же Боткину Вѣлинскій писалъ, что въ художественномъ отношеніи "Орша" есть дѣтское произведеніе и что въ художественности Лермонтовъ уступитъ не только Пушкину, но даже Майкову, въ его антологическихъ стихотвореніяхъ.

перечитывать его статьи въ хронологическомъ порядкѣ, мы нигдѣ не замѣтимъ крутого перелома или перерыва; каждая послѣдующая статья очень тѣсно примыкаетъ къ предыдущей, и прогрессъ совершается, при всей своей огромности, постепенно и совершенно логически».

Это справедливо; надобно было лишь прибавить, что статья объ «Очеркахъ бородинскаго сраженія» противоположна статьё о «Выбранныхъ мёстахъ», главнымъ образомъ, въ публицистическомъ отношеніи.

v.

Изъ какихъ же законовъ состоялъ неизмённый эстетическій кодексъ Бёлинскаго?

Этихъ законовъ немного, всего пять, и они указаны имъ еще въ статьяхъ, относящихся къ примирительному періоду его дъятельности. Впослѣдствіи онъ только пояснялъ и иллюстрировалъ ихъ новыми примѣрами.

Первымъ изъ нихъ, такъ сказать, основнымъ закономъ является тотъ, согласно которому поэтъ долженъ показывать, а не доказывать; «мыслить образами и картинами, а не силлогизмами и дилеммами». Этотъ законъ вытекаетъ изъ самаго опредъленія поэзіи, которая, какъ мы знаемъ, есть непосредственное созерцаніе истины или мышленіе въ образахъ. Тамъ, гдё не соблюденъ этотъ законъ, нѣтъ поэзіи, а есть только символистика и аллегорія. Бѣлинскій никогда не забывалъ взглянуть на разбираемое имъ произведеніе съ точки зрѣнія этого закона... Онъ вспоминаетъ о немъ и въ своемъ послѣднемъ годичномъ обозрѣніи русской литературы: «Философъ говоритъ силлогизмами, поэтъ—образами и картинами».

Такъ какъ предметъ поэзія—истина, то величайшая красота заключается именно въ истинъ и простотъ, а правдивость и естественность составляютъ необходимое условіе истинно-художественнаго творчества. Поэтъ долженъ изображать жизнь, какъ она есть, не прикрашивая ее и не искажая. Это еторой законъ художественнаго кодекса Бълинскаго. Онъ настанвалъ на немъ съ одинаковой энергіей во всв періоды своей литературной дъятельности. Произведенія Гоголя и натуральной школы нравились ему, между прочимъ, своей полной правдивостью и простотой, въ которыхъ онъ видълъ отрадный признакъ зрълости. «Послъдній періодъ русской литературы, періодъ прозаическій, ръзко отличается отъ романтическаго какой-то мужественной зрълостью, — говоритъ онъ въ обозрънія русской литературы за 1842 г. — Если хотите, онъ не богатъ числомъ произведеній, но зато все, что являлось въ немъ посредственнаго и обыкновеннаго, все это не пользовалось никакимъ успъхомъ или имъло только успъхъ мгновенный; а все то немногое, что выходило изъ ряда обыкновеннаго, ознаменовано печатью зрѣлой и мужественной силы, осталось навсегда и въ своемъ торжественномъ, побѣдоносномъ ходѣ, постепенно пріобрѣтая вліяніе, прорѣзывало на почвѣ литературы и общества глубокіе олѣды. Сближеніе съ жизнью, съ дѣйствительностью есть прямая причина мужественной зрѣлости послѣдняго періода нашей литературы». Нѣсколько лѣтъ спустя, снъ повторяетъ: «Если бы насъ спросили, въ чемъ состоитъ отличительный характеръ современной русской литературы, мы отвѣчали бы: въ болѣе или менѣе тѣсномъ сближеніи съ жизнью, съ дѣйствительностью, въ большей и большей зрѣлости и возмужалости».

Третій законъ изящнаго гласить, что идея, лежащая въ основь художественнаго произведенія, должна быть конкретной идеей, охватывающей весь предметь, а не только какую-нибудь одну его оторону. Эта конкретная мысль должна отличаться единствомъ. Если же она «переходить другую, хотя бы и имѣющую къ ней отношеніе мысль, — тогда нарушается единство художественнаго произведенія, а слѣдовательно единство и сила впечатлѣнія, производимаго на читателя. Прочтя такое произведеніе, чувствуещь себя обезпокоеннымъ, но не удовлетворевнымъ».

Въ силу четвертаго закона форма художественнаго произведенія должна соотвётствовать его идеё, а идея—формё.

Наконецъ, единству мысли должно соотвётствовать единство формы. Другими словами, всё части художественнаго произведенія должны составлять одно гармоническое цёлое. Это пятый и послёдній законъ кодекса Бёлинскаго. Этотъ кодексъ и составляеть ту объективную основу, на которую опирался Бёлинскій въ своихъ критическихъ сужденіяхъ. Такъ какъ поэтъ мыслитъ образами, а не силлогизмами, то естественно, что онъ, ясно видя образъ, не всегда ясно видить выражающуюся въ немъ идею. Въ этомъ смыслё его творчество можно назвать безсознательнымъ. Въ первые два періода своей дѣятельности (т. е. до увлеченія абсолютной философіей Гегеля и во время его) Бёлинскій думалъ, что безсознательность составляетъ главную отличительную черту и необходимое условіе всякаго поэтическаго творчества: впослѣдствіи онъ выражался на этотъ счеть не такъ рёшительно, но онъ никогда не пересталъ приписывать безсознательности большое значеніе въ дѣятельности истинныхъ художниковъ.

«Теперь всёхъ увлекаетъ волшебное оловцо «направленіе», —писалъ онъ въ обозрёніи литературы за 1847 годъ, —думаютъ, что все дёло въ немъ, и не понимаютъ, что въ сферё яскусства, во-первыхъ, никакое направленіе гроша не стоитъ безъ таланта, а во-вторыхъ, самое направленіе должно быть не въ головё только, а прежде всего въ сердцё, въ крови пишущаго; прежде всего должно быть чувствомъ, инстинктомъ, а потомъ уже, пожалуй (sic!), и сознательной мыслью, —что для него, этого направленія, такъ же надобно родиться, какъ и для самого искусства». Въ этомъ же обозрвнія, защищая натуральную школу отъ упрека въ томъ, что она наводнила литературу мужиками. Бѣлинскій замѣчаетъ, что писатель (т. е. писатель-художникъ) не ремесленникъ и что въ выборѣ предметовъ сочиненія онъ не можетъ руководствоваться ни чуждой ему волей, ни даже собственнымъ произволомъ, а долженъ остаться вѣренъ своему таланту и своей фантазіи. Мы сочли нужнымъ отмѣтить здѣсь этотъ взглядъ Бѣлинскаго потому, что въ шестидесятыхъ годахъ наши просвѣтители, и особенно Писаревъ, отрицали всякій элементъ безсознательности въ художественномъ творчествѣ.

Вовстание противъ русской действительности измёнило основныя эстетическія понятія Бёлинскаго лишь въ одномъ отношенія, именно,---онъ сталъ иначе интерпретировать тотъ законъ эстетическаго кодекса. въ силу котораго идея художественнаго произведенія должна быть конкретна, т. е. охватывать предметъ со всѣхъ сторонъ. Что значить охватывать предметь со всёхъ сторонъ? Въ примирительную эпоху это значнио у Бѣлинскаго то, что поэтическое произведение должно изображать разумность окружающей поэта действительности. Если же оно не достигаеть этой цёли, если оно приводить насъ къ полуубъжденію, что двиствительность не совсёмъ разумна, то это значить-въ немъ взображена только одна сторона предмета, т. е. что оно не художественно. Такая интерпротація узка и потому совсёмъ неправильна. Идея ревности вовсе не охватываеть всёхъ отношеній, существующихъ между мужемъ я женой въ цивилизованномъ обществъ, но это не помѣшало Шекспиру дать вполить художественное ся изображение. Такой конкретной идеи, которая охватывала бы решительно всё стороны общественной жизни, быть не можеть: жизнь слишкомъ сложна для этого. Чтобы идея была конкретной, достаточно, чтобы она вполне охватывала одно какоенибудь явленіе. Если бы Гюго вздумалъ писать «Отелло», онъ навёрное даль бы намь натянутую, нехудожественную драму. Отчего? Оттого, что идею ревности онъ понядъ бы такъ, какъ понималъ все -- отвлеченно одностороние. Критика имћла бы полное основание упрекнуть его за это; но она была бы совершенно неправа, если бы поставила ему въ вину то, что онъ изобразня несчастный, патологическій случай любовныхъ отношеній, а не далъ всесторонняго ихъ изображенія. Покинувъ абсолютную точку зренія, Велинскій поняль, какъ неправильно было его пониманіе указаннаго нами закона, но самому закону, какъ и всему своему эстетическому кодексу, онъ продолжалъ придавать такое же большое значение, какъ и прежде. Но если возстание противъ дъйствительности мало измънило собственно эстетическія понятія Білинскаго, то оно произвело цілый перевороть въ его общественныхъ понятіяхъ. Неудивительно поэтому, что язывнился, между прочимъ, и взглядъ его на ту роль, которую должно искус-

ي يو 📥

ство играть въ общественной жизни, а также и на задачу критики. Прежде онъ говорилъ, что позвія сама по себѣ цель. Теперь онъ оспариваеть такъ называемую теорію чистаго искусства. Онъ доказываеть, что мысль объ искусствѣ, отрѣшенномъ отъ жизни и не имѣющемъ ничего общаго съ другими ея сторонамя, «есть мысль отвлеченная, мечтательная», которая могла родиться только въ Германіи, т. е. у народа мыслящаго и мечтаюющаго, но чуждаго широкой и живой общественной двятельности. Чистаго искусства нигдъ и никогда не было. Поэтъ-гражданинъ своей страны. сынъ своего времени. Духъ этого времени действуеть на него не мене. чвиъ на его соотечественниковъ. Вотъ почему исключительно эстетическая критика, которая хочеть разбирать произведение поэта, не обращая вниманія на историческій характеръ его эпохи и на обстоятельства, вліявшія на его творчество, утратила всякій кредить, стала невозможной. «Обыкновенно ссылаются на Шекспира и особенно на Гете, какъ на представителей свободнаго чистаго искусства; но это одно изъ самыхъ неудачныхъ указаній, --- говоритъ Белинскій:----Шекспиръ BCO передаетъ черевъ повзію, но передаваемое имъ далеко отъ того, чтобы принадлежать одной поезіи». Ссылка на Гете кажется Бёлинскому еще менёе удачной. Какъ на произведение чистаго искусства; подчиняющагося только своимъ собственнымъ законамъ, указываютъ на «Фаустъ». Но «Фаустъ» является полнымъ отраженіемъ всей жизни современнаго ему нѣмецкаго общества; въ немъ выразилось все философское движение Германи конца прошлаго въка. «Гдъ же тутъ чистое искусство?»-спрашиваеть Бълинскій.-Онъ думаеть, что къ идеалу чистаго искусства больше всякаго приближается

греческое искусство. Но и оно брало свое содержаніе изъ религіи и гражданской жизни. «Стало быть, и греческое искусство только ближе другихъ къ идеалу абсолютнаго искусства, но нельзя назвать его абсолютнымъ, т. е. независимымъ отъ другихъ сторонъ національной жизни». Новѣйшее искусство всегда было далеко отъ этого идеала и все болѣе и болѣе удаляется отъ него, такъ какъ служитъ другимъ, болѣе важнымъ для человѣчества интересамъ. И несправедливо было бы ставить ему это въ вину: отнимать у него право служить общественнымъ интересамъ значитъ не возвышать, а унижать его, лишать его живой силы, т. е. мысли, и дѣлать его «предметомъ какого-то сибаритскаго наслажденія, игрушкой праздныхъ лѣвивцевъ».

Прежде Бѣлинскому нравилась мысль извѣстнаго стихотворенія Пушкина «Чернь», теперь онъ возмущается ею; теперь онъ убѣжденъ, что такъ какъ всякая дѣйствительная поэзія вытекаетъ изъ народной почвы, то поэтъ не имѣетъ ни основанія, ни права относиться съ презрѣніемъ къ толпѣ въ смыслѣ народной массы. Къ тому же мы вправѣ требовать, чтобы въ творчествѣ поэта отражались современные великіе общественные вопросы. «Кто поэтъ для себя и про себя, презирая толпу,

тотъ рискуетъ быть единственнымъ читателемъ своихъ произведеній», такъ говоритъ Бѣлинскій въ своей пятой статьё о Пушкинѣ. Въ разговорѣ съ друзъями онъ — какъ это видно изъ воспоминаній Тургенева высказался еще рѣзче. Особенное негодованіе его вызывали два стиха:

> Печной горшокъ тебѣ дороже— Ты пищу въ немъ себѣ варишь.

. .

«И конечно, твердилъ Бѣлинскій, сверкая глазами и сѣгая изъ угла въ уголъ, конечно, дороже. Я не для себя одного, я для своего семейства, я для другого бѣдняка въ немъ пищу варю, и прежде, чѣмъ любоваться красотой истукана, будь онъ распрефидіасовскій Аполлонъ, мое право, моя обязанность накормить своихъ и себя на зло всякимъ негодующимъ баричамъ и виршеплетамъ». Мысль пушкинскаго «Поэта» Бѣлинокій также считаетъ теперь совершенно ложной. Поэтъ долженъ быть чистъ и благороденъ не только тогда, когда Аполлонъ потребуетъ его къ священной жертвѣ, а всегда, въ теченіе всей своей жизни. «Наше время преклонитъ колѣна только передъ художникомъ, котораго жизнь есть лучшій комментарій на его творенія, а творенія—лучшее оправданіе его жизни. Гете не принадлежалъ къ числу пошлыхъ торгашей идеями, чувствами и поэзіей; но практическій и историческій индиферентизмъ не далъ бы ему сдѣлаться властителемъ думъ нашего времени, несмотря на всю широту его мірообъемлющаго генія».

## VI.

Рѣзко-отрицательное отношеніе къ теоріи искусства для искусства представляетъ собою самое большое и самое крѣпкое изъ тѣхъ звеньевъ, которыя связывали критику Бѣлинскаго съ критикой второй половины пятидесятыхъ и первой половины шестидесятыхъ годовъ. Вотъ почему оно заслуживаетъ удвоеннаго вниманія.

Наши просвётители не могли простить Пушкину его презрительнаго отношенія къ «червямъ земли», къ «черни»; его одного было бы достаточно, чтобы настроить ихъ противъ велякаго поэта. Но вёрно ли поняли они Пушкина? О какой черни говорить онъ въ своихъ стихотвореніяхъ? Бѣлинскій думалъ, что это слово означаетъ народную массу. У Писарева это мнѣніе перешло въ непоколебимое убѣжденіе. Оттого-то онъ и отвѣчалъ поэту съ такою неудержимою страстью: «Ну, а ты, возвышенный критикъ, ты, сынъ небесъ, ты въ чемъ варишь себѣ пищу: въ горшкѣ или въ бельведерскомъ кумирѣ?... Червь земли живетъ впроголодь, а сынъ неба пріобрѣтаетъ себѣ надежный слой жира, который даетъ ечу полную возможность создать себѣ мраморныхъ боговъ и беззастѣнчиво плевать въ печные горшки неимущихъ соотечественниковъ». Но откуда же видно, что у Пушкина поэтъ громитъ именно своихъ.

«неямущихъ соотечественниковъ», именно бѣдноту, живущую впрогододь? Этого рѣшительно ни откуда не видно.

Въ статьяхъ и инсьмахъ самого Бѣлинскаго нерѣдко встрѣчаются нападки на «чернь» и на «толпу», которая не понимаетъ ничего высокаго. Но странно было бы на этомъ основаніи обвинять его въ презрительномъ отношеніи къ бъднымъ. Въ «Отвътъ анониму» Пушкинъ восклицаетъ:

> Смѣшонъ, участія кто требуетъ у свѣта! Холодная толпа взираетъ на поэта, Какъ на заѣзжаго фигляра...

Неужели и здёсь слово «толпа» надо понимать въ. смыслѣ народной массы?

Въ письмѣ къ кн. Н. А. Вяземскому (1825 г.) онъ такъ отзывается о толпѣ: «Толпа жадно читаетъ исповѣди, записки еtс., потому что въ подлости своей радуется униженію высокаго, слабостямъ могучаго. При открытіи всякой мерзости она въ восхищеніи: онъ малъ, какъ и мы, онъ мерзокъ, какъ и мы! Врете, подлецы: онъ и малъ, и мерзокъ не такъ, какъ вы —иначе!»

Народъ ли эга толпа, жадно читающая исповѣди и записки великихъ людей? А вѣдь нельзя отрицать, что у Пушкина холодная толпа есть то же самое, что хладный и надменный народъ, тупая чернь и т. д.

Въ «Евгеніи Онѣгинѣ» онъ говоритъ, что жить въ свѣтѣ--значитъ жить

> Среди бездушныхъ гордецовъ, Среди блистательныхъ глупцовъ, Среди лукавыхъ, малодушныхъ, Шальныхъ, балованныхъ дътей, Злодъевъ и смъшныхъ и скучныхъ, Тупыхъ, привязчивыхъ судей, Среди кокетокъ богомольныхъ, Среди кокетокъ богомольныхъ, Среди кокетокъ богомольныхъ, Среди кокетокъ богомольныхъ, Среди колопьевъ добровольныхъ, Среди колопьевъ добровольныхъ, Среди колодновъ измънъ, Среди холодныхъ приговоровъ Жестокосердой суеты, Среди холодной пустоты Разсчетовъ, думъ и приговоровъ...

Какъ вы полагаете, читатель, очень ли цёнять бельведерскій кумарь эти богомольныя кокетки, эти бездушные гордецы и эти блистательные глупцы? Мы думаемъ, что они очень равнодушны къ искусству и ко всёмъ кумирамъ, кромѣ золотого тельца. Откуда же происходить это равнодушіе? Вёдь блистательные глупцы врядъ ли могутъ сослаться въ свое оправданіе на гнетущую бёдность и на тяжелый трудъ, не оставляющій времени на духовныя наслажденія? Конечно, не въ бёдности

туть дѣло. Предпочтеніе печного горшкя Аполлону Бельведерскому означаеть у Пушкина просто полную незначительность духовныхъ интересовъ въ сравненіи съ матеріальными. Пушкинъ имѣеть въ виду не только потребительную, но также и мѣновую стоимость печного горшка. Мѣновая стоимость его ничтожна, а блистательные глупцы, надменная и холодная свётская чернь, просвѣщенная изобиліемъ и матеріальными наслажденіями всякаго рода, все-таки дорожитъ имъ больше, чѣмъ великимъ произведеніемъ искусства. Она умѣетъ найти употребленіе печному горшку и не знаетъ, зачѣмъ существуютъ эти произведенія. Неужели она права, а виноватъ поэтъ, упрекающій се въ томъ, что она знаетъ одну наживу?

Мысль стихотворенія «Чернь», очевидно, та же, что мысль драмы Альфреда де-Виньи «Чаттертонъ». Въ этой драмь дошедшій до нищеты поэтъ убиваетъ себя, убѣдившись, что ему никогда не добиться сочувствія со стороны окружающей его холодной и надменной черни. А въ составъ этой черни входятъ далеко не бѣдняки: молодые лорды, преданные свѣтскому разврату, фабрикантъ, выжимающій соки изъ своихъ рабочихъ, и лондонскій меръ. Этотъ почтенный буржуа, какъ видно, тоже дорожитъ печнымъ горшкомъ больше, чѣмъ бельведерскимъ кумиромъ; онъ даетъ Чаттертону благоразумный совѣтъ оставить ничего не приносящее занятіе поэзіей и взяться за полезный трудъ: поступить въ лакен. Неужели упрекнуть сытаго и самодовольнато лордъ-мера въ тупости,—значало бы оскорбить трудящееся человѣчество? <sup>1</sup>).

Каково жить среди блистательныхъ глупцовъ, это видно изъ собственнаго примъра Пушкина:

> …Они вънецъ терновый, Увитый лаврами, надъли на него; Но иглы тайныя сурово Язвили славное чело...

Все, что намъ извѣстно о жизни Пушкина въ тогъ періодъ его жизни, который начался послё его Wanderjahre и въ теченіе котораго сложились его окончательные взгляды на искусство, показываетъ, что въ приведенныхъ нами словахъ Лермонтова нѣтъ и тѣни преувеличенія. Пушкину было страшно тяжело въ окружавшей его общественной средѣ. «Пошлость и глупость нашахъ объихъ столицъ одна и та же, хотя и въ различномъ родѣ», жалуется онъ въ письмѣ къ П. А. Оспповой, написанномъ весною 1827 года. Въ январѣ 1828 года онъ повторяетъ ей же: «Признаюсь, что шумъ и суета Петербурга сдѣлались мнѣ совершенно чужды, я съ трудомъ ихъ переношу». Приблизительно къ тому же времсни относится его полное отчаянія стихотвореніе «Даръ напрас-

<sup>1</sup>) По словамъ Иисарева, Пушкинъ отрицалъ и проклиналъ все трудящееся человѣчество.

ный, даръ случайный», и эти безотрадные стихи, которые такъ часто повторялъ Бёлинскій въ тяжелыя минуты недовольства собой и окружающей жизнью:

> Въ степи мірской, печальной и безбрежной, Таинственно пробились три ключа; Ключъ юности-ключъ быстрый и мятежный-Кипить, бъжить, сверкая и журча; Кастальскій ключъ волною вдохновенья Въ степи мірской изгнанниковъ поитъ. Послѣдній ключъ-холодный ключъ забвенья-Онъ слаще всѣхъ жаръ сердца утолитъ.

Бѣлинскій говорить, что поэть не можеть и не долженъ пѣть для себя и про себя. Но для кого же станеть онъ пѣть тамъ, гдѣ его никто не слушаеть и гдѣ его пѣснямъ предпочитаются водевильные куплеты? Въ такомъ обществѣ остается одно изъ двух1: или, оттолкнувъ отъ себя напрасный и случайный даръ жизни, утолить жаръ сердца въ ключѣ забвенья, т. е. поступить такъ, какъ поступилъ Чаттертонъ, или пѣть для самого себя и для немногихъ избранныхъ, которымъ искусство дорого, какъ искусство, а не какъ средство привлечь къ себѣ милость чиновнаго покровителя или какъ лишній предметь для пустой болтовни салона.

Писаревъ негодуетъ на то, что пушкискій поэтъ презрительно отклоняетъ отъ себя предложеніе толпы пѣть для ея нравственнаго исправленія, проповѣдать ей мораль. Но мораль морали рознь. Откуда зналъ Писаревъ мораль толпы, бесѣдовавшей съ поэтомъ? Упомянутые нами лордъ-мэръ и фабрикантъ изъ «Чаттертона» тоже очень одобрили бы поэта, взявшагося за проповѣдь ихъ морали, но прежде, чѣмъ взяться за нее, ему нужно было бы убить самыя лучшія стремленія своего сердца. И потому, признаемся, насъ нисколько не огорчило бы, если бы онъ гордо отвѣтилъ имъ:

> Подите прочь, какое дѣло Поэту мирному до васъ: Въ развратѣ каменѣйте смѣло, Не оживитъ васъ лиры гласъ!...

Пушкину не разъ предлагали писать полезныя для славы отечества нравоучительныя произведения. Онъ предпочиталъ «чистое» искусство и именно этимъ доказалъ, что былъ выше ходячей тогда морали.

Говорять, зачъмъ же Пушкинъ лѣзъ въ среду, съ которой у него не было ничего общаго? Это тотъ же самый вопросъ, который ставитъ Бѣлинскій по поводу Чацкаго. Мы отвѣтимъ на него другимъ вопросомъ: какой общественный слой былъ тогда, по своему нравственному и умственному развитію, выше свѣтскаго слоя? Квнечно, Пушкинъ могъ бы собрать вокругъ себя небольшой дружескій кружокъ образованныхъ дворянъ и разночинцевъ и замкнуться въ немъ. Ему помъшали въ этомъ воспитаніе и привычки. Его тянуло въ свёть, какъ тянуло туда, наприитеръ, его друга Чаздаева, который, по словамъ хорошо его знавшаго автора «Былого и думъ», живой протестаціей смотрёль на вихрь лиць. безомысленно вертввшихся около него, капризничаль, двладся страннымъ, отчуждался отъ общества и не могъ его покинуть. И такъ же. какъ Чаадаевъ, Пушкинъ, ища разовянія въ высшемъ слов общества, берегъ для себя свои лучшія мысли. Бѣлинскій находилъ, что Чацкому совсёмъ не слёдовало идти въ кругъ Фамусовыхъ, князей Тугоуховскихъ. графинь Хрюминыхъ и т. д. Интересно, что въ замвчаніяхъ Пушкина на «Горе отъ ума» высказывается иной взглядъ. Пушкинъ не удивляется тому, что Чацкій вращается въ свётскомъ обществе. Онъ думаетъ только. что непростительно было произносить въ этомъ обществъ такія рѣчи. какія произносиль Чацкій. «Первый признакъ умнаго человѣка-съ перваго взгляда знать, съ къмъ имвешь дело, и не метать бисера передъ Репетиловыми и т. д.». Это будеть верно, если мы къзпитету «умнаго» прибавимъ: и не лишеннаго житейской опытности. Но не въ томъ дело. Важно то, что въ извъстныя историческія эпохи нежеланіе метать бисерь передь холодной и неразвитой толпой необходимо должно приводить умныхъ и талантливыхъ людей къ теоріи искусства для искусства.

Мысль стихотворенія «Поэть» тоже была неправильно понята Белинскимъ. Пушкинъ вовсе не даетъ въ немъ поэтамъ разръщенія быть пошляками до твхъ поръ, пока Аполлонъ не потребуетъ ихъ къ священной жертвь. Онъ говорить не о томъ, чъмъ долженъ быть поэть. а показываетъ, чъмъ поэтъ быеаетъ и что значить для него вдохновеніе. Въ «Египетскихъ ночахъ» итальянскій композиторъ является лицомъ очень непривлекательнымъ: онъ необразованъ, пустъ, не чуждъ низкопоклонства и жаденъ. Но этотъ же композиторъ перерождается подъ вліяніемъ вдохновенія. Спрашивается, бываетъ ли такъ на самомъ двлв. или Пушкинъ оклеветалъ психологію таланта, приписываль ей черту, оъ талантомъ не вяжущуюся? Намъ кажетоя, что никакой клеветы туть нёть; указанную Пушкинымъ черту можно встрётить всегда; но бывають эпохи, въ которыя почти всё талантливые люди извёстнаго общественнаго класса походять на пушкинскаго итальянца-композитора. Это эпохи общественнаго видифферентизма и упадка гражданской нравственности. Онв соотвѣтствують той фазв общественнаго развитія, когда данный господствующій классь готовится сойти сь исторической сцены. но еще не сходить съ нея потому, что не вполнѣ созрѣлъ классъ, который долженъ положить конецъ его господству. Въ такія эпохи люди господствующаго класса слёдують принципу «aprés nous le dèluge» и думають каждый о самомъ себѣ, оставляя общественное благо на произ-

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

волъ слёпого случая. Понятно, что въ такія эпохи и поэты не избъгають общей участи: ихъ души погружаются въ «хладный сонъ», ихъ нравственный уровень страшно понижается. Тогда они не спрашивають себя, право ли то дёло, хорошъ ли тотъ порядокъ, которому они служатъ своими талантомъ. Они ищуть только богатыхъ покровичелей, заботятся только о выгодномъ сбытв своихъ прсизведеній. Но и на нихъ сказывается магическое действіе таланта, и они становятся выше и нравственные въ минуты вдохновенія. Въ такія минуты даровитый поэть думаеть только о своемъ трудѣ, испытываеть безкорыстное наслажденіе творчества и становится чище, потому что забываеть назкія страсти, воднующія его въ другое время! Воть на это-то облагораживающее вліяніе поэтическаго творчества и хотвлъ указать Пушкинъ, не вдававшійся въ философско-историческія соображенія, но, какъ видно, очень интересовавшійся психодогіей художника 1). Ему отрадно было думать, что какъ бы ни гнада его судьба, какія бы униженія она ни готовида, она не можеть отнять у него высокія наслажденія творчества.

#### VII.

Вообще возраженія Бѣлинскаго сторонникамъ чистаго искусства малоубѣдительны. Онъ говоритъ имъ, что хотя Шекспиръ все передавалъ черезъ поэзію, но передаваемое имъ принадлежитъ не одной поэзіи. Какъ понимать это? Развѣ есть область, составляющая ноключительную собственность поэзіи? Вѣдь ея содержаніе то же, что и содержаніе философіи: вѣдь между поэтомъ и философомъ разница лишь въ томъ, что одинъ мыслитъ образами, а другой силлогизмами. Или это не такъ? Изъ словъ Бѣлинскаго выходитъ, что и въ самомъ дѣлѣ не такъ. Но онъ съ полнымъ убѣжденіемъ повторяетъ мысль о тождествѣ содержанія поэзіи съ содержаніемъ философіи въ той же съмой статьѣ, въ которой находится интересующее насъ указаніе на Шекспира. Ясно, что онъ просто не свелъ концовъ съ концами въ своей аргументаціи.

Также путается онъ, говоря, что «Фаусть» явился отраженіемь всей общественной жизни и всего философскаго движенія современной его автору Германіи. Его противники могли бы спросить: что же изъ этого слёдуеть? Искусство является выраженіемь общественной жизни и философской мысли по той простой причинё, что оно не можеть выражать другое: вёдь его содержаніе одинаково съ содержаніемъ философіи. Но это вовсе не опровергаеть той теоріи, по которой искусство должно быть само себё цёлью, и даже не имёеть къ этой теоріи никакого прямого отношенія. То же можно сказать и о соображеніяхъ Бёлинскаго о грече-

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напомнимъ, что его Моцартъ говоритъ: "Геній и злодъйство-двъ вещи несовмъстимыя".

скомъ искусствѣ: конечно, оно заимствовало свои иден изъ религи и общественной жизни. Но вопросъ въ томъ, како оно относилось въ делу выраженія этихъ идей въ образахъ, вытекающихъ изъ самой природы искусства. Если для греческихъ художниковъ оно было само себѣ пѣлью, то ихъ вскусство было чистымъ искусствомъ, а если это дело выражения ндей въ образахъ было у нихъ лишь средствоиъ для достижения какихънебудь посторонныхъ пълей, все равно, какихъ именно, то оно противоречнио идеалу вскусства. Далее. Сомлансь на то, что въ новейшемъ искусстве содержание вообще перевешиваеть форму. Баличский придаеть этой мысли Гегеля не тоть смысль, какой она нивла у нимецкаго мыслителя. У того она означала только то, что въ греческомъ, искусстве красога соотавляла главный элементь, а въ новвишемъ-она часто уступаетъ первое мисто другимъ элементамъ. Это вирная мысль, и мы еще вернемся къ ней. Но изъ нея тоже совсёмъ не слёдуеть, что въ новейшемъ обществе нокусство играло или должно играть служебную роль, что ово не можеть быть теперь само себя цалью.

Повторяемъ, Бѣлинскій путается въ своихъ доводахъ. Но у людей выдающагося ума самыя ошибки бываютъ иногда чрезвычайно поучительны. Почему ошибался нашъ критикъ?

Вопросъ отомъ, можеть ли быть нокусство само себй цёлью, рёшался различно въ различныя историческія эпохи. Возьмемъ хоть Францію. Вольтеръ, Дидро и вообще такъ называемые энциклопедисты ни мало не сомнёвались въ томъ, что искусство должно служить «добродютели». Въ концё XVIII вёка между передовыми французами распространилось убъжденіе въ томъ, что искусство должно служить «добродютели и свободо». М. Ж. Шенье, поставившій въ 1789 году трагедію «Charles IX оц l'Ecole des Rois», хотёлъ, чтобъ французскій театръ внушалъ гражданамъ отвращеніе къ суевёрію, ненависть къ притёснителямъ, любовь къ свободѣ, уваженіе къ законамъ и т. д., и т. д. <sup>1</sup>).

Въ слѣдующіе годы театръ, какъ и все вообще французское искусство, дѣлается простымъ орудіемъ для политической пропаганды. Въ началѣ XIX вѣка нарождающійся романтизмъ тоже совершенно сознательно преслѣдуетъ «соціально-политическія цюли». L'histoire des hommes,—говорняъ Вакторъ Гюго,—ne présente de poésie que jugée du haut des idées monarchiques et des croyances» (исторія иоэтична только тогда, когда мы смотримъ на нее съ высоты монархическихъ идей и вѣры). Журналъ «La Muse Française» радовался тому, что у литературы, какъ у политики и религіи, есть свой символъ вѣры (comme la politique et la religion, les lettres ont leur profession de foi). Около 1824 года, посяѣ войны съ Испаніей, замѣчается значительный

Digitized by Google

- 243 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. его Discours préliminaire, подписанную 22 августа 1788 г.

поворотъ въ отношения романтиковъ въ соціально-политическому элементу въ поезіи. Этоть елементь отходить на задній плань, искусство становится «безкорыстнымъ» (désinteressé). Въ тридцатыхъ годахъ часть романтиковъ, съ Теофиломъ Готье во главѣ, съ жаромъ проповѣдуетъ теорію искусства для искусства. Теофилъ Готье говорилъ, что поэзія не должна не только «доказывать», но даже и «разсказывать» (elle ne prouve rien, ne raconte rien). Лля него вся поэзія сводилась къ музыкъ и ритму. Посяв 1848 года некоторые французские писатели.-какъ Г. Флоберъ.продолжають держаться теоріи искусства для искусства, а другіе, -- какъ А. Дюма-сынъ, ---объявляють, что эти три слова (l'art pour l'art) не имѣють ни малѣйшаго смысла, и утверждають, что литература непременно должна иметь въ виду общественную пользу. Кто говорилъ правду: М. Ж. Шенье или Т. Готье: Г. Флоберъ или Люма-сынъ? Мы думаемъ, что всё они говорили правду, такъ какъ у каждаго изъ нихъ была своя относительная правда. Вольтеръ, Дидро, М. Ж. Шенье и другіе литературные представители третьяго сословія, боровшагося съ аристократіей и духовенствомъ, не могли быть сторонниками чистаго искусства, потому что для нихъ отказаться отъ соціально-полнтической пропаганды посредствоиъ своихъ более или менее художественныхъ произведений значило бы добровольно ослабить шансы успёха своего собственнаго дёла. Они были правы, какъ представители третьяго сословія на извъстной степени его историческаго развитія. Гого, находившій поэтическими только те историческія событія, которыя знаменовали торжество монархіи и католицизма, былъ въ эту эпоху своей жизни представителемъ высшихъ сословій, пытавшихся возотановить старый порядовъ. Онъ былъ правъ въ томъ смыслъ, что соціально-политическая пропаганда посредствомъ поэзіи и искусства была очень полезна для названныхъ сословій. Но ряды приверженцевъ французскаго романтизма стали все болье пополняться образованными детьми буржуазии, имевшей, разумѣется, совсѣмъ другія стремленія. На сторону этой буржуазів перешли нёкоторые изъ тёхъ его сторонниковъ, которые прежде воспёвали старый порядокъ. Такъ поступилъ, напримъръ, Гюго. Сообразно съ этимъ измѣнидся и романтическій «символъ вѣры». Послѣ 1830 года нѣкоторые романтики, не вдаваясь въ разсужденія объ общественной роли искусства, дёлаются выразителями довольно неопредёленныхъ идеаловъ мелкой буржуазіи, а другіе проповѣдуютъ теорію искусства для искусства, ради формы совстить забывая подчасть о содержания. И вст правы по-своему. Мелкая буржуазія оставалась неудовлетворенной: ей естественно было выразить эту неудовлетворенность въ литературъ. Съ другой стороны, правы были и сторонники чистаго искусства. Ихъ теоріи означали, вопервыхъ, реакцію противъ соціально-политическихъ тенденцій прежняго романтизма, а во-вторыхъ, несоотвътствие прозы торгашескаго суще-

ствованія съ бурными стремленіями буржуазной молодежи, взволнованной шумомь еще не вполнь закончившейся тогда борьбы буржуазіи за свою эмансипацію. Во иногихъ буржуазныхъ семьяхъ того времени проноходила своеобразная борьба «отцовъ» съ «дётьми». Отцы говорили: сиди въ лавкъ, наживай деньгу-человъкомъ будешь; а дъти отвъчали: мы хотимъ учиться, хотимъ писать картины, какъ Делякруа, или стихи, какъ Викторъ Гюго. Отцы указывали на то, что искусство рёдко обогащало своихъ служителей; дъти возражали, что имъ ничего не нужно, что искусство выше почестей и богатства, что оно можеть и должно само себю служить цилью. Теперь французские буржуа уже въ самыхъ молодыхъ лѣтахъ смёются надъ ребяческимъ пренебреженіемъ романтиковъ къ деньгамъ. Теперь они, можно сказать, еще въ пеленкахъ приспособляются къ прозаическвить условіямъ своего существованія. А тогда это приспособление происходило гораздо медлениве. И воть тогда-то и создалась теорія искусства для искусства. Въ періодъ своего возникновенія она выражала собою лишь стремление безкорыстно служить искусству, т. е. преобладание въ извъстномъ слоъ французской буржуазии духовныхъ интересовъ надъ матеріальными.

Но за буржуазіей шель рабочій классь. Защиту его интересовь взяли на себя Сенъ-Симонъ, Фурье, а после нихъ и другіе писатели, принадлежавшіе къ разнымъ школамъ, но къ одному направленію. Люди этого направленія приглашали искусство служить прогрессу, содействовать улучшению участи трудящейся массы. Тогда теоріа искусства для нокусства сразу пріобрёла новый смысль; она стала выражать собой реакцію противь новыхь, прогрессивныхь стремленій во Франціи. Этоть новый сиыслъ ся довольно ясно обозначался уже въ предисловін къ «Mademoiselle de Maupin», хотя тогдашніе французскіе охранители, напуганные псевдореволюціонной внѣшностью литературныхъ пріемовъ Теофила Готье, и не оцвнили этой заслуги его передъ французской буржуазіей. Когда Александръ Дюма-сынъ возсталъ противъ формулы l'art pour l'art, онъ сдёлаль это въ интересахъ «стараго общества», которое-говориль онъ-рушится со всёхъ сторонъ. Конечно, драматическія пошлости, въ родъ его «Fils naturel», «Pére prodigue» и т. д., не много сдълали для упроченія буржуазнаго порядка. Но Дюма-сынъ былъ все-таки правъ. Послё 1848 года буржуазное общество въ самомъ дёлё нуждалось въ заплатахъ и подпоркахъ, и этому его состоянію уже не соотвётствовала творія некусства для искусства; ему нужна была апологія въ стихахъ н прозв, на театральныхъ подмосткахъ и на полотнахъ живописцевъ. Если Флоберъ не раздвлялъ этого взгляда, то единственно потому, что слишкомъ мало заботился объ интересахъ буржуазіи.

У насъ въ Росоін теорія чистаго искусства тоже не всегда имбда одинаковый смыслъ. При жизни Пушкина, послё крушенія надеждъ на-

шей интеллигенцін двадцатыхъ годовъ, ова выражала стремленіе лучшихъ умовь уёти оть тяжелой действительности въ единственную, доступную имъ тогда оферу высшихъ интересовъ. Но когда Бѣлинскій возставалъ противъ нея устно и письменно, она стала означать совстя другое. Трудящаяся масса, крёпостное крестьянство не существовало для Пушкина, какъ для писателя. При Пушкинъ о немъ не было и не могло быть рёчн въ литературё. Но въ сороковыхъ годахъ натуральная школа «наводнила литературу мужиками». Когда противники этой школы выставляли противъ нея теорію чистаго искусства, они ділали изъ этой теоріи орудіе борьбы противъ освободительныхъ стремленій того времени. Авторитетъ Пушкина и его чудные отихи были для нихъ въ этой борьбъ чистой находкой. Когда они, во имя бельведерскаго кумира, отроили презрительныя гримасы по адресу печного горшка, то у нихъ это выражало лешь опасеніе того, что возрастающій общественный интересь къ положению крестьянина невыгодно отразится на содержании ихъ собственныхъ печныхъ горшковъ. Этоть новый смыслъ нашей теоріи искусства для искусства быль очень хорошо схвачень Велинскимъ и просвётителями шестидесятыхъ годовъ. Оттого-то оне и нападале на нее съ такимъ жаромъ. Нападая на нее, они были совершенно правы. Но они не замътили, что у Пушкина она имъла совскиъ другой смыслъ, и дълали его ответственнымъ за чужіе грёхв. Это была ошнбка. И это была неизбежная ошибка. Ее причиния ихъ неуменье стать въ споре съ противниками на историческую точку зрения. Но тогда некогда было разсуждать объ исторія; тогда нужно было во что бы то не стало защетить извёстныя прогрессивныя стремленія и добиться удовлетворевія общественныхъ нуждъ. Наши просвётители, подобно французскимъ просвётителямъ XVIII вёка, боролись оружіемъ «разума» и «здраваго смысла», т. е., иначе сказать, опирались на совершенно отелеченныя соображенія. Отвлеченная точка зрбнія составляеть отличительную черту всёхь извёстныхъ намъ просвётительныхъ періодовъ.

#### VIII.

Съ отвлеченной точки зрѣнія видна только отвлеченная противоположность между истиной и заблужденіемъ, между добромъ и зломъ, между тѣмъ, что есть, и тѣмъ, чему слѣдовало бы быть. Въ борьбѣ противъ отжившаго свой вѣкъ порядка такой отвлеченный, а потому односторонній, взглядъ на вещи иногда даже очень полезенъ. Но онъ препятствуетъ всестороннему изученію предмета. Благодаря ему литературная критика превращается въ публицистику. Критикъ занимается не тѣмъ, что сказано въ разбираемомъ имъ произведенія, а тѣмъ, что можно было бы сказать въ немъ, есля бы его авторъ усвоялъ себѣ общественные взгляды критика.

Публицистическій элементь очень замётень во многихъ сужденіяхъ Вёлинскаго о Пушкинѣ. Но Пушкинъ прежде всего такой поэть, для пониманія котораго необходимо покинуть отвлеченную точку зрёнія проовётителей. Просвётителю трудно понять Пушкина. Воть почему Бёлинскій часто несправедливъ къ нему, несмотря на все свое замёчательное художественное чутье.

Алеко, герой поэмы «Цыгане», язъ ревности убиваетъ свою возлобленную, цыганку Земфиру. Бѣлинскій горячо нападаетъ на него за это, а кстати зацёпляетъ и неискреннихъ либераловъ, о которыхъ говоритъ Д. Давыдовъ:

> А глядншь,—нашъ Лафаэтъ, Брутъ или Фабрицій, Мужичковъ подъ прессъ владетъ Вийстй съ свекловицей.

Горячая пропов'ядь истинной нравственности, проявляющейся въ ділахъ, а не только въ словахъ, и горячій протесть противъ ревности, какъ чувства, недостойнаго нравственно-развитаго человѣка, наполняють большинство страницъ, посвященныхъ Бёлинскимъ разбору «Цыганъ». Все это очень умно само по себѣ; все это, по обыкновенію Бѣлинскаго, очень хорошо сказано, и все это чрезвычайно важно для опредёленія в изученія нитей, связывающихъ его съ послёдующимъ поколеніемъ просвётителей. Но все это еще не выясняеть истаннаго сиысла поэмы. У Бёлинскаго выходить, что Пушкинъ хотёль изобразить въ своихъ «Цыганахъ» человёка, чрезвычайно дорожащаго человическимъ достоянствомъ и потому разрывающаго съ обществомъ, унажающимъ это достоинство на каждомъ шагу, а на самомъ дълъ написаль жестокую сатиру какъ на самого Алеко, такъ и на вобхъ ему подобныхъ. Но эта поэма Пушкина далеко не представляеть собою простой сатиры на эгонямъ и непослёдовательность. Она береть вещи гораздо глубже, она объясняеть психологію цілой исторической эпохи. Алеко громнть иынѣшніе общественные порядки, но, попавъ въ почти первобытную среду цыганъ, онъ въ своихъ отношеніяхъ къ любимой женщинъ продолжаетъ руководиться взглядами, господствующими въ покинутомъ ниъ обществѣ. Онъ стремится возстановить то, что ему хотвлось разрушить. Его психологія есть психологія французскаго романтика. Французскіе романтики тоже не ум'ели и не могли разорвать съ тёми самыми общественными отношеніями, противъ которыхъ они возставали. «Я нападаю не на бракъ, а на мужей», —писала Жоржъ Зандъ. Это чрезвычайно характерно. Романтикамъ случалось нападать на капиталистовъ, но они никогда начего не имѣла противъ капитализма, они сочувствовали беднымъ, но готовы были съ оружіемъ въ рукахъ отстанвать тоть общественный порядокъ, который опирается на эксплоатацію

-

бёдняковъ. Нашъ романтизмъ, бывшій во многихъ отношеніяхъ подражаніемъ французскому, грёшилъ тёмъ же грёхомъ, но въ еще большей степени. Современное намъ народничество, громко и жалостно вопіющее противъ капитализма, а на самомъ дёлё культивирующее мелкій капитализмъ, ясно показываетъ, что мы и до сихъ поръ не раздёлались съ романтизмомъ. Пушкивъ хорошо схватилъ коренное противорёчіе романтиковъ, хотя, конечно, не въ состояніи былъ объяснить себё его исторически. Притомъ же въ то время, когда онъ писалъ свою поэму, онъ самъ еще не вполит раздёлался съ романтизмомъ. «Цыгане»—романтическая поэма, обнажающая Ахиллесову пяту романтизма.

Въ характерѣ Алеко нѣтъ ничего фальшиваго! Алеко — таковъ, какимъ долженъ быть по своему происхожденію. Фальшивы скорѣе характеры второстепенныхъ лицъ поэмы. Такъ, напримѣръ, характеръ Земфиры не выдержанъ въ ея отношеніяхъ къ мужу. Она признаетъ, что онъ имѣетъ какія-то права надъ нею. Но откуда же взялись эти права? Вѣдь по всему видно, что среда, окружающая Земфиру, ихъ не признаетъ. Старый цыганъ говоритъ:

> ...Вольнфе птицы младость, Кто въ силахъ удержать любовь?

Пушкину самому неясны были отношенія, которыя должны были установиться между Алеко и Земфирой. Отсюда непослѣдовательность въ ихъ изображеніи. Но Бѣлинскій не отмѣтилъ ся, потому что его вниманіе сосредоточено было на вопросѣ о томъ, какъ должны относиться къ чувству ревности истинно-развитые люди.

Той же отвлеченной точкой зрвнія Белинскаго объясняются и многія страницы въ его разбор'в «Онѣгина». Мы уже не говоримъ о тѣхъ мвстахъ, гдъ онъ разсуждаетъ о человъческой природъ вообще и о томъ, для чего родится человѣкъ: для добра или для зда; тамъ онъ является просвѣтителемъ чистѣйшей воды. Мы укажемъ на его отношеніе къ Татьянѣ. Онъ очень симпатизируеть ей, но не можеть простить ей последняго объяснения съ Онегинымъ. Онъ не понимаетъ вечной вирности безъ любви. «Вичная вирность-кому и въ чемъ?--спрашиваеть онъ:----върность такимъ отношеніямъ, которыя составляють профанацію чувства и чистоты женственности, потому что нёкоторыя отношенія, не осващаемыя любовью, въ высшей степени безиравственны... Но у насъ какъ-то все это клентся вмъстъ: поэзія и проза, любовь и бракъ по расчету, жизнь сердцемъ в строгое исполнение внѣшнахъ обязанностей, внутренно ежечасно нарушаемыхъ». Въ концѣ концовъ характеръ Татьяны представляется ему смѣшеніемъ деревенской мечтательности съ городскимъ благоразуміемъ, и ему больше нравится характеръ Марін въ «Полтавѣ», лучше котораго не создавала, по его мнѣнію, творческая кисть Пушкина.

Извѣстно, что Писаревъ отнесси къ Татьянѣ совсѣмъ отрицательно и удивлялся, какимъ образомъ въ сердцѣ Бѣлинскаго нашлась симпатія къ неразвитой «мечтательной дѣвѣ».

Эта разница въ отношения двухъ просвётителей къ одному и тому же женскому типу чрезвычайно замёчательна. Дёло въ томъ, что взглядъ Бёлинскаго на женщину существенно отличался отъ взгляда на нее просвётителей шестидесятыхъ годовъ. Татьяна подкупала его силой любви, а онъ продолжалъ думать, что въ любви главное назначение женщины. Въ шестидесятыхъ годахъ такъ уже не думали, и потому для тогдашнихъ просвётителей перестало существовать смягчающее обстоятельство, въ значительной степени мирившее Бёлинскаго съ Татьяной.

По поводу «Родословной моего героя» Белинскій делаеть Пушкину строгій выговоръ за его аристократическія пристрастія. Онъ говорить: «Поэть обвиняеть родовитыхь людей нашего времени въ томъ, чтс они презирають своихъ отцовъ, вхъ славу, права и честьупрекъ столько же ограниченный, сколько и неосновательный. Если человъкъ не чванится тыть, что происходить по прямой линіи отъ какого-нибудь великаго человёка, неужели это непремённо значить, что онъ презираетъ своего великаго предка, его славу, его великія дёла? Кажется, туть слёдствіе выведено совсёмъ произвольно. Презирать предковъ, когда они и ничего не сделали хорошаго, --- сметно и глупо: можно не уважать ихъ, если не за что уважать, но въ то же время не презирать, если не за что презирать. Гли инста уважению, тамъ не всегда есть мізото презрізнію: уважается хорошее, презирается дурное; но отсутствіе хорошаго не всегда предполагаеть присутствіе дурного и наоборотъ. Еще смѣшнъе гордиться чужимъ величіемъ или стыдиться чужой нивости. Первая мысль превосходно объяснена въ превосходной баснѣ Крылова «Гуси»; вторая ясна сама по себѣ». Въ другомъ мѣстѣ статьи онъ замечаеть: «Какъ потомка старинной фамили, Пушкина зналъ бы только его кругъ знакомыхъ, а не Россія, для которой въ этомъ обстоятельстве не было ничего интереснаго: но, какъ поэта, Пушкина узнала вся Россія и теперь гордится имъ, какъ сыномъ, дѣлающимъ честь своей матери... Кому нужно знать, что бъдный дворянинъ, существующій своими антературными трудами, богать длиннымъ рядомъ предковъ, мало извѣстныхъ въ исторія? Гораздо интересийе было знать, что напишетъ новаго этотъ геніальный поэть?» Это правда, но все-таки вопросъ объ аристобратическихъ пристрастіяхъ Пушкина гораздо сложиве, чвиъ это дуналъ Бѣлинскій. Въ этихъ пристрастіяхъ было не одно подражаніе Байрону и вообще аристократическимъ писателямъ Западной Европы. Нѣтъ, въ нихъ было очень много своего русскаго, такого, чего во Францін или въ Англін уже нельзя было встрётить въ XIX столётіи. Чтобы пояснить нашу мысль, мы попросимъ читателя вообразить, что Молча-

ланъ, преомыкавшійся передъ Фамусовымъ и всякимъ другимъ чиновнымъ бариномъ, самъ дошелъ до степеней взвёстныхъ, какъ это предсказывалъ Чацкій. Можно быть увъреннымъ, что въ такомъ случаё онъ гордо задралъ бы голову, и отъ эго прежняго смиренья не осталось бы и слёда. А дёти его съ малыхъ лётъ проявляли бы нестерпимую заносчивость и навърное возомнили бы себя большими аристократами. Мы вообще не сочувствуемъ аристократическимъ претензіямъ, но право же, самозванный аристократизмъ чиновныхъ рагvenus гораздо несноснѣе аристократизма родовитаго дворянина, если онъ вздумаетъ оборвать зазнавшагося выскочку злой эпиграммой, если онъ скажетъ ему, какъ Пушкинъ:

> Не торговаль мой дёдь блинами, Въ князья не прыгаль изъ хохловь, Не пёль на крылосё съ дьячками, Не ваксиль царскихь сапоговь. И не быль бёглымъ онъ солдатомъ И белинъ пудреныхъ дружниъ. Куда-жъ миѣ быть аристократомъ— Я, слава Богу—мѣщанинъ.

Въ ожидании того блаженнаго времени, которое сдёлаетъ изъ него совсёмъ-совсёмъ большого барина. Молчаленъ могъ бы прояветь свою новорожденную спесь особыть родоть денократизма, выражающагося въ беззубыхъ выходкахъ противъ людей знатной породы,---конечно, въ томъ только случав, если эте люди далеки отъ власти. Такой демократизиъ близокъ къ фальшиному демократизму разбогатевшаго буржуа, который изъ зависти нападаеть на аристократію, мечтая въ то же время о томъ, какъ бы пристроить за князя или хоть за бадона свою буржуазную дочку. Пушквну не разъ приходндось стадкиваться съ жалкемъ и гнуснымъ демократизмомъ молчалинскаго пошиба, и онъ насмъхался надъ его ослинымь копытомъ. Что же? По-своему онъ быль правъ. Въ сравнения съ демовратизмомъ Китая даже индійскія касты являются большимъ шагомъ впередъ: въ сравненін съ новъйшей разновидностью молчалинскаго демократизна, т. е. съ демократизмомъ гг. Воронцовыхъ, Гофштеттеровъ я компанія, даже чистішее манчестерство представляеть собою прогрессивное явленіе.

Все на свётё относительно. Это всегда забывають просвётители, но въ разныя эпохи общественнаго развитія они забывають это на разные лады. Писаревъ, подобно Бёлинскому, смотрёлъ на характеръ Онёгина глазами просвётителя, и, однако, онъ безусловно и крайне рёзко осудилъ его, между тёмъ какъ Бёлинскій отнесся къ нему очень мягко. Онёгинъ подкупалъ Бёлинскаго трезвостью взглядовъ и отоутотвіемъ напыщенности въ рёчахъ. Приведя тё строфы, въ которыхъ Пушкинъ описываетъ свое знакомство съ Онёгинымъ, Бёлинскій замёчаетъ: «Изъ этихъ стиховъ мы ясно видимъ, по крайней мёрѣ, то, что Онёгинъ не

быль ни холодень, ни сухь, ни черствь, что вь душе его жила поевія и что вообще онъ былъ не изъ числа обыкновенныхъ, дюжинныхъ людей. Невольная преданность мечтамъ, чувствительность и безпечность при созерцанін красокъ природы и при воспоменаніи о романахъ добви прежнихъ латъ, --- все это говоритъ больше о чувства и поэзіи, нежели о холодности и сухости. Дело только въ томъ, что Онегинъ не любилъ расплываться въ мечтахъ, больше чувствовалъ, нежели говорилъ, и не всякому открывался. Озлобленный умъ есть тоже признакъ высшей натуры, потому что человёкъ съ озлобленнымъ умомъ бываетъ недоволенъ не только людьми, но и самимъ собой». Писаревъ тоже не любилъ напыщенныхъ рвчей, но уже не могъ удовольствоваться трезвостью и умомъ Онвгина; онъ даже совсёмъ не считалъ его умнымъ человёкомъ, такъ какъ вся жизнь Онвгина противорвчила тому, чего требовали отъ умнаго человвка просвётители шестидесятыхъ годовъ. Бёлинскій говорить, что Пушкинъ очень хорошо сделаль, выбравь себе героя изъ высшаго круга общества. Въ глазахъ Писарева Онвгинъ былъ веноватъ уже однимъ твиъ, что принадложалъ въ высшему кругу, раздёляя его привычки и предразсудки. Конечно, туть Бёлинскій быль правь, а Писаревь ошибался. Но между статьями о Пушкинѣ Вѣлинскаго и статьями о немъ же Писарева лежалъ 1861 годъ, поставившій интересы дворянства въ противорічіе съ интересами другихъ сословій, т. е. почти всей Россіи. Въ статьяхъ Писарева мы начего не поймемъ, не принявъ въ соображение этого обстоятельства. и. наобороть: въ нихъ становится ясно все до послёдняго слова, если мы взглянемъ на нихъ съ исторической точки зрвнія. Впрочемъ, о Писаревѣ мы будемъ говорить потомъ; мы упоминаемъ о немъ теперь единственно для оттененія некоторыхъ взглядовъ Белинскаго.

#### IX.

Въ своихъ спорахъ съ защитниками чистаго искусства Бѣлинскій покидаетъ точку зрѣнія діалектики и становится на проселтительную точку врѣнія. Но мы уже видѣли, что во многихъ другихъ случаяхъ онъ оставался вполнѣ вѣренъ діалектическому идеализму, смотря на исторію литературы и искусства, какъ на проявленіе мірового закона діалектическаго развитія. Разберемъ иѣкоторые изъ взглядовъ, высказанныхъ Бѣлинскамъ въ такихъ случаяхъ.

Онъ говорилъ, что развитіе литературы и искусства тёсно связано съ развитіемъ другихъ оторовъ народнаго сознанія; онъ указывалъ на то, что на разныхъ ступеняхъ овоего развитія искусство заимствуетъ свои иден изъ различныхъ источниковъ: сначала изъ религіи, потомъ изъ философіи. Это совершенно справедливо. Сторонникамъ діалектическаго матеріализма, смѣнившаго собою діалектическій идеализмъ Гегеля и его послѣдователей, приписываютъ обыкновенно ту мысль, что развитіе всѣхъ

**- 1** 

сторонъ народнаго сознанія совершается подъ исключительнымъ вліяніемъ «экономическаго фактора». Трудно было бы ошибочнее истолковать ихъ взгляды: они говорять совсёмъ другое. Они говорять, что въ литературе, искусстве, философіи и т. д. выражается общественная психологія, а характеръ общественной психологіи опредбляется свойствами тёхъ взаниныхъ отношеній, въ которыхъ находятся люди, составляющіе данное общество. Эти отношенія зависять въ посл'яднемъ счетв оть степени развитія общественныхъ производительныхъ силъ. Каждый значительный шагь въ развити этихъ силъ ведеть за собою изменение въ общественныхъ отношеніяхъ людей, а всявдствіе этого и въ общественной психодогін. Перемёны, совершившіяся въ общественной психологіи, непремённо отразятся также, съ большей или меньшей яркостью, и на литературѣ, и на искусствѣ, и на философіи и т. д. Но измѣненія общественныхъ отношеній приводять въ движеніе самые различные «факторы», и какой изъ факторовъ сильнёе другихъ повліяетъ въ данный моментъ на литературу, на искусство и т. д. -- это зависить отъ иножества второстепонныхъ и третьестепенныхъ причинъ, вовсе не имѣющихъ прямого отношенія къ общественной экономів. Непосредственное вліяніе экономіи на искусство и другія идеологіи вообще замізчается крайне різдбо. Чаще всего вліяють другіе «факторы»: политика, философія и проч. Иногда действіе одного изъ нихъ становится заметне, чемъ действіе другихъ. Такъ, въ Германія прошлаго въка на развитіе искусства очень сильно повліяла критика, т. е. философія. Во Франціи временъ реставраціи литература находилась подъ сильнымъ вліяніемъ политики. А во Франціи конца XVIII вѣка очень замѣтно вліяніе литературы на развитіе политическаго краснорфчія. Политическіе ораторы говорили тогда, какъ герон Корнеля. Воть вань трагедія во качество фактора, дойствующаго на политику. Да нельзя и пересчитать техъ разнообразныхъ сочетаній, въ которыя сплетаются разные «факторы» въ различныхъ странахъ и въ различныя эпохи общественнаго развитія. Матеріалистыдіалектики прекрасно знають это. Но они не останавливаются на поверхности явленій и не довольствуются ссылкой на взаимодийтствіе разныхъ «факторовъ». Когда вы говорите: въ данномъ случай вліяетъ политическій факторъ, --- они поясняють: это значить, что взаямныя отношенія людей въ общественномъ процессѣ производства замѣтнѣе всего выразились черезъ посредство политики; когда вы указываете на философскій или религіозный «факторъ», ---они опять стараются опредблять то сочетание общественныхъ силъ, которымъ было, въ послёднемъ счетѣ, вызвано преобладание этого фактора. Воть и все. Белинский быль близокь къ матеріалистамъ-діалектикамъ въ томъ смыслѣ, что, какъ гегельянецъ, онъ не довольствовался указаніемъ на взаимодействіе различныхъ сторонъ общественной жизни и общественнаго сознания.

Digitized by Google

------

-252-

Къчислу второстепенныхъ причинъ, вліяющихъ на искусство, онъ относилъ и вліяніе географической среды. Не вдаваясь въ пространныя разсужденія по этому поводу, замѣтимъ, что географическая среда вліяетъ на развитіе искусства посредственно, т. е. черезъ общественныя отношенія, вырастающія на основѣ производительныхъ силъ, развитіе которыхъ всегда въ большей или меньшей степени зависить отъ географической среды. Непосредственное же вліяніе этой среды на нскусство врядъ ли существуетъ въ сколько-нибудь замѣтной степени. Кажется, очень естественно предполагать, что развитіе ландшафтной живописи находится въ тѣснѣйшей связи съ географической средою, а между тѣмъ на самомъ дѣлѣ связь эта вовсе незамѣтна, и исторія названной живописи опредѣляется смѣной общественныхъ настроеній, въ свою очередь, зависящихъ отъ измѣненій въ общественныхъ отношеніяхъ.

Мы не станемъ разбирать здёсь эстетическій кодексъ Бёлинскаго, такъ какъ намъ придется вернуться къ нему при разборѣ «Эстетическихъ отношений искусства къ дъйствительности». Скаженъ только, что вопросъ о томъ, существують ли какіе-нибудь неизивнные законы изящнаго, можеть быть разрёшенъ лишь на основания внимательнаго изученія исторіи искусства, а не на основаніи отвлеченныхъ соображеній. Еще въ статьи о Державние Билинский говорилъ: «Задача истинной эстетики состоить не въ томъ, чтобы рѣшить, чѣмъ должно быть искусство, а въ томъ, чтобы опредѣдить, что такое искусство. Другими словами: эстетика не должна разсуждать объ искусстве, какъ о чемъ-то предполагаемомъ, какъ о какомъ-то вдеалв, который можетъ осуществиться только по ся теорія; нёть, она должна разсматривать искусство, какъ предметь, который существоваль давно прежде нея, и существованію котораго она сама обязана своимъ существованіемъ». Это вменно то, что ны хотные сказать. Но, обдумывая свой эстетическій кодексь, Бёлинскій не всегда помниль это золотое правило. Онь забываль о немь, какъ забываль и самъ Гегель. Если изслёдователь смотрить на исторію вообще и на исторію искусства въ частности, какъ на прикладную логику, то очень естественно, что у него часто является желаніе построить a priori то, что должно было бы явиться лишь какъ выводъ изъ фактовъ. Бълинскій, какъ и Гегель, поддавался этому искушенію. Вотъ почему его эстетическій кодексь узокъ. Во имя этого кодекса нельзя не осудить. напримёръ, французскую трагедію, и Бёлинскій действительно считаль ее уродливой. Онъ думалъ, что «теоретики» совершенно правы, нападая на ся форму, и что, подчиняясь правилу трехъ единствъ, могучій геній Корнеля уступаль насильственному вліянію Ришелье. Но можеть ли данная литературная форма возникнуть и утвердиться по капризу отдёльнаго человѣка, хотя бы этотъ человѣкъ былъ всемогущимъ министромъ? Въ другомъ случав самъ Бълинскій объявилъ бы такое инфніе наявнымъ.

На самонъ дълъ французская трагедія обязана была своей формой цълому ряду причинъ, коренившихся въ ходъ общественнаго и литературнаго развитія Франціи. Эта форма была въ свое время торжествомъ реализма надъ театральными переживаніями наивной средневѣковой фантазіи. То, что Белинскій считаль условнымь и неправдоподобнымь, въ двиствительности явилось въ силу стремленія довести до минимума. спеническую условность и спеническое неправлополобіе. Конечно, во французской трагедін осталось много условнаго и неправдоподобнаго. Но такъ какъ это условное было опредблено разъ навсегда и было извёстно публикь, то оно и не мешало ей видоть истину. Надо еще поменть. что многое изъ того, что кажется условнымъ и натянутымъ въ настоящее время, казалось простымъ и естественнымъ въ XVII столетін. Въ виду этого странно было бы мёрить художественныя произведенія того въка мъркой нынъшнихъ нашихъ эстетическихъ понятій. Впрочемъ, Бълинскій и самъ чувствоваль, что въ пользу французской трагедіи можно привести чрезвычайно много смягчающихъ обстоятельствъ. Въ статьё о «Борисѣ Годуновѣ» онъ, замѣтивъ, что Пушкинъ очень идеализировалъ Пимена въ его первомъ монологѣ, говоритъ: «Слѣдовательно, эти преврасныя слова-ложь, но ложь, которая стоить истины: такъ наполнена она поэзін, такъ обаятельно действуеть на умъ и чувство! Сколько лжи въ этомъ родѣ сказали Корнель и Расинъ; однако жъ просвѣщеннѣйшая и образованивищая нація въ Европе до сихъ поръ рукоплещеть этой лжи! И не диво: въ ней, въ этой лжи относительно времени, мъста и нравовъ, есть истина относительно человъческого сердца, человъческой натуры». Съ своей стороны мы скаженъ, что «ложь» Корнеля и Расина была истиной не столько относительно человѣческаго сердца вообще, сколько относительно сердца тогдашней французской образованной публики. Но какъ бы тамъ ни было, несомивнио, что для такой «лжи» sui generis должно найтись местечко въ эстетическомъ кодексе, построенномъ на широкой исторической основь.

Взглядъ Бѣлинскаго на роль великихъ людей въ исторіи литературы въренъ и для настоящаго времени. И въ настоящее время нельзя не признать, что великій поэтъ великъ лишь постольку, поскольку является выразителемъ великаго момента въ историческомъ развитія общества. При сужденія о великомъ писателѣ, какъ и о всякомъ другомъ великомъ историческомъ дѣятелѣ, прежде всего нужно, по прекрасному выраженію Бѣлинскаго, опредѣлить то мѣсто пути, на которомъ онъ засталъ человѣчество. Многіе и до сихъ поръ думаютъ, что такой взглядъ на роль личности въ исторіи оставляетъ слишкомъ мало мѣста для человѣческой индивидуальности. Но это миѣніе рѣшительно ни на чемъ не основано. Индивидуумъ не перестаетъ быть индивидуумомъ, являясь выразителемъ общихъ стремленій своего времени. Но оправеданьо вотъ что: вполнѣ удовлетворительно обосновать гегельянскій взглядъ Бѣлинскаго на роль великихъ людей въ исторіи искусства и во всей вообще исторіи человѣчества можно только съ помощью теоріи историческаго матеріализма. Въ самомъ дѣлѣ, припомните, что говорить Бѣлинскій въ статьѣ о «Горѣ отъ ума»: «Общество всегда правѣе и выше частнаго человѣка, и частная индивидуальность только до такой степени и дѣйствительность, а не призракъ, до какой выражаеть собой общество». Въ какомъ же смыслѣ индивидуальность должна выражать собой общество». Въ какомъ же смыслѣ индивидуальность должна выражать собой общество». въ какомъ же смыслѣ индивидуальность должна выражать собой общество». въ какомъ же смыслѣ индивидуальность должна выражать собой общество». етво? Когда Сократь сталъ проповѣдывать въ Асинахъ свою философію, онъ несомнѣнно выражалъ не тѣ езглядъм, которыхъ держалось большинство его согражданъ. Стало быть, тутъ дѣло не во взглядахъ? А есин нѣтъ то въ немъ же? И составияеть ди большинство то «общес»

фію, онъ несомнённо выражаль не тё езгляды, которыхъ держалось большинство его согражданъ. Стало быть, тутъ дело не во взглядахъ? А если нёть, то въ чемъ же? И составляеть ли большинство то «общее», которому должна служить и подчинаться индивидуальность? На эти вопросы Бёлинскій не отвётних ин въ статьяхъ свонкъ, ни въ письмахъ. Покинувъ «абсодютную» точку зрвнія, онъ просто объявняъ, что для него личность выше исторіи, выше общества, выше челов'ячества. Это не философское ришение вопроса. У Гегеля Сократь является героемъ потому, что его философія выражаеть собой новый шагь въ историческомъ развитія Аеннъ. Но гдѣ же критерій для сужденія объ этомъ шагѣ? Такъ какъ у Гегеля исторія есть въ концё концовъ лишь прикладная логика, то критерій надо искать въ законахъ діалектическаго развитія абсолютной идея. Это по меньшей мъръ темно. Совсъмъ иначе представляется дёло новёйшемъ матеріалистамъ: по мёрё того, какъ развиваются производительныя силы общества, изминяются и существующія внутри его отношения между людьми. Однако, новыя общественныя отношенія не сразу и не сами собой возникають на основ'в новыхъ производительныхъ силъ. Это приспособление должно явиться диломи людей, результатомъ борьбы между охранителями и новаторами. Туть-то и открывается широкое поле для личной иницативы. Геніальный общественный дватель раньше и лучше другихъ предвидить тв перемёны, которыя должны совершиться въ общественныхъ отношеніяхъ. Такая выдающаяся дальновидность ставить его въ противоръчіе со взглядами его сограждань онь можеть оставаться во меньшинство до самой смерти; но это не пом'вшаеть ему быть выразителемъ общаго, представителемъ и указателемъ предстоящихъ перемънъ въ общественномъ устройствъ. Воть это-то общее и составляеть его силу, которой не отнимуть у него ни насмѣшки, ни оскорбленія, ни остракизмъ, ни цикута. Для оцівнки этого общаго новышие матеріалисты апеллирують къ состоянию общественныхъ производательныхъ силъ. А эти силы лучше поддаются измърению, чъмъ всемірный духъ Гегеля.

Великій поэть великъ потому, что выражаеть собою великій шагь въ общественномъ развитіи. Но, выражая этотъ шагъ, онъ не перестаеть

• • • • • • • •

быть индивидуумомь. Въ его характерь и въ его жизня есть, навърное, очень много черть и обстоятельствь, не имѣющихъ ни мальйшаго отношенія къ его исторической двятельности и не оказывающихъ на нее ни малбйшаго вліянія. Но есть въ ней, навбрное, и такія черты, которыя, ни мало не измёняя общаго историческаго характера этой деятельности. придають ей индивидуальный оттенокъ. Эти черты могуть и должны быть выяснены подробнымъ изучениемъ личнаго характера в частныхъ обстоятельствъ жизни поэта. Воть эти-то черты и изучэла та «эмпирическая критика», противъ которой возставалъ Беленскій. Осуждать ее можно только тогда, когда она воображаеть, что изучаемыя ею частныя черты объясняють общій характерь двятельности великаго человвка. Но когда она приводить ихъ лишь для объясненія индивидуальнаго характера этой деятельности, она и полезна, и внтересна. Къ сожалению, она-въ лицѣ дучшаго своего представителя Сенть-Бева-имѣла притязанія, не оправдываемыя такою скромною ролью. Бёлинскій сознаваль это и потому говорниъ объ «эмпирикахъ» съ большинъ раздраженіемъ.

Теперь намъ пора перейти къ тъмъ страницамъ въ статьяхъ нашего критика о Пушкинъ, которыя одновременно показываютъ и его замъчательную критическую проницательность, и его выдающуюся способность дълать крайніе и вполнъ послъдовательные выводы изъ однажды принятыхъ посылокъ.

X.

По словамъ Бёлинскаго, Пушкинъ принадлежалъ къ той школъ нокусства, пора которой уже совершенно миновала въ Европъ и которая даже въ Россін уже не можетъ создать ни одного великато произведенія. Исторія опередняя Пушкина, отнявъ у большинства его созданій тотъ животрепещущій интересь, который возбуждается мучительными и тревожными вопросами нашего времени. Этоть отзывь возбуждаль и возбуждаеть сильное неудовольствіе всёхь оторонниковь чистаго нокусства до г. Волынскаго включительно: они твердили и твердять, что содержаніе пушкинской поэзія всегда будеть ямёть одинаковый интересь въ глазахъ русскихъ читателей. Но они не замѣтили еще большей ереси Бѣлинскаго. такой страшной ереси, въ сравнении съ которой только что указанный нами взглядъ является чёмъ-то совсёмъ невиннымъ. Дёло въ томъ, что Белинский разематриваль Пушкина, какъ поэта дворянскаго сословія. «Въ лицѣ Онѣгина, Ленскаго и Татьяны Пушкинъ взобразилъ русское общество въ одномъ изъ фазисовъ его образования, его развития, -- говорить онъ, --- и съ какой върностью, какъ полно и какъ художественно взобразиль онь его! Мы не говоримь о множестве вставочныхь портретовъ и силуэтовъ, вошедшихъ въ его поэму и довершающихъ собой картину русскаго общества высшаго и средняго; не говорниъ о картинахъ сельскихъ баловъ и столичныхъ раутовъ: все это такъ известно нашей публики и такъ давно оцинено по достоинству... Замитимъ одно: личность поэта, такъ полно и ярко отразившаяся въ этой поэмь, вездь является такой прекрасной, такой гуманной, но въ то же время по преимуществу аристократической. Вездѣ видите вы въ немъ человѣка, душой и тѣдомъ принадлежащаго къ основному принципу, составляющему сущность взображаемаго имъ класса; короче, вездѣ видите русскаго помѣщика... Онъ нападаетъ въ этомъ классв на все, что противорвчитъ гуманности; но принципъ класса для него-вѣчная истина... И потому въ самой сатирѣ его такъ много любви, самое отрицание его такъ часто похоже на одобреніе и на любованіе... Вспомните описаніе семейства Лариныхъ во второй главь, особенно портреть самого Ларина... Это было причиной, что въ «Онвгинв» многое устарвло теперь. Но безъ этого, можетъ быть. и не вышло бы изъ «Онъгина» такой полной и подробной поэмы русской жизни, такого опредъленнаго факта для отрицанія мысли, въ самомъ же этомъ обществѣ такъ быстро развивающейся». Когда мы перечитывали это мъсто, мы спрашавали себя: «Сколько разъ упалъ бы въ обморокъ г. Волынскій, если бы поняль все его ужасное значеніе?» Но такъ какъ очевидно, что г. Волынскій этого м'єста не поняль, то мы сдёлаемь ему въкоторыя разъясненія, которыя, надъемся, придадуть еще больше жару его грознымъ филиппикамъ противъ матеріализма.

Еще въ неоконченной своей стать о Фонвизини и Загоскини Билинскій говорних, что такъ какъ поэзія-истина въ формѣ созерцанія, то критикъ долженъ прежде всего опредвлить ту идею, которая воплотилась въ художественномъ произведения. Опредёлить идею художественнаго произведенія значило для Бёлинскаго тогда-перевести истину съ языка образовъ на языкъ логики. А переводя истину на языкъ логики, критикъ долженъ былъ, по его тогдашнему мивнію, опредвлить ивсто, занимаемое идеей разбираемаго выъ художественнаго произведенія въ ходѣ развитія абсолютной иден. Г. Волынскій по существу ничего не имветь противъ этого взгляда на критику, такъ какъ онъ былъ заимствованъ Белинскимъ у Ретшера, котораго нашъ нынѣшній «истинный критикъ» не шутя считаеть глубокимъ мыслителемъ. Но взглядъ Белинскаго на историческое значение «Евгения Онъгина» показываетъ, что въ послъдние годы своей жизни онъ пріурочивалъ идею этого романа уже не къ развитію абсолютной иден, а къ развитію русскихь общественныхь отношеній. къ исторической роли и смънъ нашихъ сословій. Это целый перевороть, это какъ разъ то, что рекомендують нынёшнимъ критикамъ «экономические» матеріалисты. И г. Волынскому вполнѣ позволительно было бы закричать на разные голоса въ виду столь непохвальнаго повеленія Бѣлинскаго.

Апеллируя въ свой критикѣ къ развитію, Бѣлинокій сближался съ Бельтовъ. Т. І. Изд. З. 17 Digitized by Google

2 **17.** - 200

.....

французской крнтикой, въ которой онъ такъ презрительно относился въ начадѣ своей литературной дёятельности. Чтобы выяснить, насколько именно сблизился онъ съ нею, мы укажемъ на Альфреда Микіельса, писателя, мало извѣстнаго во Франціи и совсёмъ неизвѣстнаго у насъ въ Россіи, но заслуживающаго большого вниманія, потому что Тенъ заимствовалъ у него всть свои общіе взгляды на историческое развитіе искусства.

Въ своей «Histoire de la peinture flamande». первое издание которой вышло въ 1844 г., Микіельсъ говорить, что онъ хочеть найти объясненіе исторіи фламандской живописи въ соціальномъ, политическомъ и промышленномъ положение породившей ее страны (expliquer les variations de la peinture à l'aide de l'état social, politique et industriel). Ilo nonory извистного опредиления: литература есть выражение общества. OHP разсуждаеть такъ: «Это безспорно, но къ несчастью это слишкомъ неопределеный принципъ. Какимъ образомъ дитература выражаеть общество? Какъ развивается само это общество? Какія формы искусства соотватствують каждой данной фазь общественнаго развития? Какіе эдементы искусства соответствують каждому данному общественному элементу? Неизбѣжныя задачи, огромные и плодотворные вопросы! Указанный принципъ получить истинное свое значение только тогда. когда спустится съ блёдныхъ высотъ, на которыхъ онъ теперь витаетъ, и темъ пріобрететь точность, поучительную полноту и свётлое глубовомысліе общирной, подробно изложенной системы» 1).

Балинскій объясняль поэзію Пушкина общественнымь положеніемь Россіи, исторической ролью и состояніемъ того сословія, въ которому принадлежалъ нашъ великій поэтъ. Микіельсъ приминялъ такой же пріемъ къ исторіи фламандской живописи. Очень возможно, что Бѣлинскій не продумадъ, во всей ихъ полнотв. всёхъ задачъ, указанныхъ критнке и исторія искусства Микіельсомъ. Въ этомъ отношенія Микіельсъ, можетъ быть, опередилъ Бёлинскаго, но онъ отсталъ отъ него въ другомъ н очень важномъ отношения. Размышляя о зависимости, существующей между формами искусства съ одной стороны и фазами общественнаго развития съ другой. Микіельсь упустиль изъ виду то обстоятельство, что всякое пивилизованное общество состоить изъ сословій или классовь. развитіе и историческія столкновенія которыхъ проливають чрезвычайно яркій свёть на исторію всёхь идеологій. Бёлинскій, какъ видно, уже понималъ важное значение этого обстоятельства, хотя еще не совсемъ уасниль его себѣ. И въ той мърѣ, въ какой онъ понималъ, его взгляды приближались ко взглядамъ новъйшихъ матеріалистовъ.

Не въ обиду г. Волынскому будь сказано, взглядъ на Пушкина, какъ на гуманнаго и образованнаго поэта русскаго дворянства, не только

<sup>1</sup>) L. c. seconde edition, p. 21. Микіельсъ-фламандецъ, и мы пишемъ его имя, слёдуя фламандскому произношенію.

въренъ самъ по себъ, но и указываетъ правильную точку зрънія для пониманія отношенія къ Пушкину нашихъ позднійшихъ просвітителей. Во второй половинѣ сороковыхъ годовъ Бѣлинскій былъ убѣжденъ, что недалеко паденіе у насъ крёпостного права, а слёдовательно, и дворянства, какъ сословія, противостоящаго другимъ сословіямъ. «Принципъ» дворянства былъ въ его глазахъ отжившимъ принципомъ. Но онъ умълъ принципа. Онъ указываетъ эпоху. въ теченіе которой дворянство было самымъ образованнымъ и «во встахъ отношеніяхь лучшимь сословіемь». Поэтому онь могь хорошо схватывать поэзію его жизни и сочувствовать ей. Во второй половинѣ пятилесатыхъ в въ началѣ шестидесятыхъ годовъ наши просвѣтители уже не могли такъ безпристрастно относиться къ дворянству. Принципъ дворянскаго сословія подвергся безусловному осужденію съ ихъ стороны. Неудивительно, что они осудили также и поэта, въ глазахъ котораго этоть принципъ былъ вѣчной истиной. Поэзія Пушкина была чужда всякой мечтательности; она была трезва, она изображала одну действительность. Этого было достаточно, чтобы привлечь къ ней горячія симпатін Бѣлинскаго. А Писарева должно было раздражать именно это изображеніе нашего стараго быта въ чарующемъ світі поэзіи. И чімъ сильные быль таланть Пушкина, тёмь отрицательнёе должны были отнестись къ нему наши просвѣтители шестидесятыхъ годовъ. Впрочемъ. объ этомъ у насъ рѣчь впереди.

Резюмируемъ: въ эпоху своего примиренія съ дѣйствительностью Бълинскій задался цёлью найти объективныя основы для критики художественныхъ произведеній и поставить эти основы въ связь съ догическимъ развитіемъ абсолютной идеи. Эти искомыя объективныя основы онъ нашель въ нёкоторыхъ законахъ изящнаго, которые въ значительной степени были построены имъ (и его учителемъ) a priori, безъ достаточно внимательнаго отношенія къ ходу историческаго развитія искусства. Но въ высшей степени важно то, что въ последние годы своей жизни онъ видить последнюю инотанцію для критики уже не въ абсолютной идев, а въ историческомъ развитіи общественныхъ классовъ и классовыхъ отношения. Отъ этого направления, совершенно тождественнаго съ твиъ направленіемъ, въ которомъ развивалась философская мысль современной ему передовой Германіи, его критика отклонялась только въ тёхъ случаяхъ, когда онъ покидалъ точку зренія діалектики и становился на точку зренія просвътителя. Такія отклоненія, невзбежныя при нашихъ тогдашнихъ историческихъ условіяхъ и по-своему очень полезныя для нашего общественнаго развитія, сділали изъ него родоначальныка русскихъ просвѣтителей.

# IV. Эстетическая теорія Н. Г. Чернышевскаго.

-260 -

I.

Если Бѣлинскій былъ родоначальникомъ нашихъ просвѣтителей, то Чернышевскій является самымъ крупнымъ ихъ представителемъ. Его литературные и вообще эстетическіе взгляды имѣли огромное вліяніе на дальнѣйшее развитіе русской критики. Поэтому мы должны обратить на нихъ большое вниманіе.

Наиболѣе полно и ярко они издожены въ его знаменитой диссертація: «Эстетическія отношенія искусства къ дъйствительности», представленной въ мартѣ 1855 года въ петербургскій университеть для полученія степени магистра словесности. Ея разборомъ мы и займемся въ этой статьѣ, обращансь къ другимъ произведеніямъ Чернышевскаго только въ той мѣрѣ, въ какой они объясняють и дополняють основныя положенія диссертаціи. Въ этомъ смыслѣ для насъ очень важна статья, написанная имъ по поводу появленія трактата Аристотеля о поэзін въ русскомъ переводѣ и съ объясненіями В. Ордынскаго (Москва 1854) и напечатанная въ отдѣлѣ критики въ 9-й книжкѣ «Отечественныхъ Записокъ» за 1854 годъ. А еще важнѣе его собственный разборъ «Эстетическихъ отношеній», появившійся въ 1855 г. въ шестой книжкѣ «Современника».

Но прежде чёмъ говорить о диссертаціи Чернышевскаго, полезно будеть выяснить себѣ, почему она посвящена была именно эстетикѣ, а не какой-нибудь другой наукѣ.

Въ своей отатъй «Разрушение эстетики», до сихъ поръ приводящей въ негодование всёхъ русскихъ филистеровъ идеализма и эклектизма, Писаревъ говоритъ, что Чернышевскій взялся за свою диссертацію съ «коварной» цвлыю погубить эстетику, разбить всю ее на мелкіе кусочки. потомъ вся эти кусочки превратить въ порошокъ и развелять этотъ порошокъ на всѣ четыре стороны. Это остроумно, но невѣрно. Писаревъ плохо поняль основную мысль «Эстетическихь отношеній искусства къ дъйствительности». Принимаясь за свою диссертацію, Чернышевскій вовсе не задавался цёлью «погубить эстетику». Чтобы убѣдиться въ этомъ, достаточно перечитать упомянутую нами статью о книги Ордынскаго. Чернышевскій написаль се какъ разъ въ то время, когда работалъ надъ своей диссертаціей. Въ ней онъ не только не нападаетъ на эстетику, но, напротивъ, горячо защищаетъ ее отъ тѣхъ ея «недоброжелателей», которые говорятъ, что не следуетъ заниматься ею, какъ наукой слишкомъ отвлеченной и потому неосновательной. «Мы понимали

бы вражду противь эстетики, говорить онъ, если бы она сама была враждебна исторіи литературы; но, напротивь, у нась всегда провозглашалась необходимость исторіи литературы; и люди, особенно занимавшіеся эстетическою критикою, очень много, больше, нежели кто-либо изъ нашихъ нынѣшнихъ писателей, сдѣлали и для исторіи литературы! (Туть очевиденъ намекъ на Бѣлинскаго). У насъ эстетика всегда признавала, что должна основываться на точномъ изученіи фактовъ, и упреки въ отвлеченной неосновательности содержанія могутъ идти къ ней такъ же мало, какъ, напр., къ русской грамматикѣ. Если же прежде она не заслуживала вражды со стороны приверженцевъ историческаго изслѣдованія литературы, то еще менѣе можетъ заслуживать се теперь, когда всякая теоретическая наука основывается на возможно полномъ и точномъ изслѣдованіи фактовъ».

Онъ замвчаетъ далбе, что даже устарблые нынв курсы идеалнотической эстетики основываются на гораздо большенъ числь фактовъ, нежени думають ихъ противники. Въ подтверждение этого онъ справедливо указывають на эстетику Гегеля, состоящую изъ трехъ томовъ: два последние тома совершенно зачяты въ ней исторической частью и большая половина перваго тоже занята историческими подробностями. «Словоиъ, --- заключають онъ, --- намъ кажется, что весь спорь противъ эстетики основывается на недоразумини, на ошибочности понятій о томъ. что такое эстетика и что такое всякая теоретическая наука вообще. Исторія нокуоства служить основаніемъ теорія искусства, потомъ теорія искусства помогаеть болье совершенной, болье полной обработкь исторіи его: дучшая обработка исторія послужить дальнійшему усовершенствованию теорін. и такъ далёе, до безконечности, будеть прододжаться это взанмодъйствіе на обоюдную пользу исторіи и теоріи, пока люди будуть изучать факты и делать изъ нихъ выводы, а не обратится въ ходячія хронодогическія таблицы и библіографическіе ресстры, лишенные потребности мыслить и способности соображать. Безъ исторіи предмета изть теорін предмета; но и безъ теоріи предмета нёть даже и мысли объ его исторіи, потому что ивть понятій о предметв, его значенія и границахъ. Это такъ же просто, какъ то, что дважды два-четыре, а единица есть еланнца».

Въ другомъ мѣстѣ той же статьи онъ восклицаетъ: «Эстетика наука мертвая! Мы не говоримъ, чтобы не было наукъ живѣй ся; но хорошо было бы, если бы мы думали объ этихъ наукахъ. Нѣтъ, мы превозносимъ другія науки, представляющія гораздо менѣе живого интереса. Эстетика наука безплодная! Въ отвѣтъ на это спросимъ: помнимъ ли мы еще о Лессингѣ, Гете и Шилдерѣ, или ужъ они потеряли право на наше воспоминане съ тѣхъ поръ, какъ мы познакомились съ Теккереемъ? признаемъ ли мы достоинство нѣмецкой поэзіи второй половины прошедшаго вѣка!».

Digitized by Google

. . . .

Намъ кажется, что такъ не моїъ бы писать человѣкъ, считавшій эстетику вадоромъ. А если бы намъ сказали, что эта горячая защита эстетики была не искренняя, что ес продиктовало Чернышевскому его «коварное» намѣреніе усыпить подозрительность читателя и тѣмъ полнѣе разрушить въ его мнѣнім всё основы эстетической науки, мы отвѣтили бы, что, задавшись такой цѣлью, нашъ авторъ сталъ бы въ противорѣчіе со своими собственными философскими взглядами возбще и со сеоимъ собственнымъ езглядомъ на прекрасное въ частности. Согласно этому послѣднему взгляду, ощущеніе, производимое въ человѣкѣ прекраснымъ, есть свѣтлая радость, похожая на ту, какою наполняеть насъ присутствіе милаго для насъ существа.

Эта безкорыстная радость была въ глазахъ Чернышевскаго чувствомъ вполнѣ законнымъ, заслуживающимъ осужденія только въ тѣхъ случанхъ, когда оно вызывается въ насъ предметами, которые *только кажунся* намъ прекрасными вслѣдствіе испорченности нашего вкуса. Въ устраненіи ложныхъ понятій о прекрасномъ заключалась, по его мнѣнію, одна изъ важнѣйшихъ задачъ эстетики. А такъ какъ онъ былъ убѣжденъ кромѣ того, что ложныя понятія этого рода очень распростравены теперь особенно въ высшихъ классахъ общества, самымъ положеніемъ своихъ осужденныхъ иногда почти на полную праздность, то онъ сказалъ бы, что у эстетиковъ, правильно понимающихъ задачу своей науки, еще очень много дѣла и что «разрушать» эту науку, по меньшей мѣрѣ, преждевременно.

Писаревъ думалъ, что толковать объ эстетикѣ безполезно уже по одному тому, что о вкусахъ не спорятъ. «Эстетика, или наука о прекрасномъ, имѣетъ разумное право существовать только въ томъ случаѣ, если прекрасное имѣетъ какое-нибудь самостоятельное значеніе, независимое отъ безконечнаго разнообразія личныхъ вкусовъ. Если же прекрасно только то, что нравится намъ, и если вслѣдствіе этого всѣ разнообразнѣйшія понятія о красотѣ оказываются одинаково законными, тогда эстетика разсыпается въ прахъ. У каждаго отдѣльнаго человѣка образуется своя собственная эстетика, и, слѣдовательно, общая эстетика, приводящая личные вкусы къ обязательному единству, становится невозможной».

Чернышевскій возразиль бы на это, что безконечно разнообразны скорве прихоти подскія, чёмь нормальные вкусы, и что прекрасное, несомнёвно, имёсть самостоятельное значеніе, совершенно независимое оть безконечнаго разнообразія личныхь вкусовь. По его опредёленію, прекрасное есть жизнь. Такъ, наприм'яръ, красивымь въ царств'я животныхъ человёку кажется то, въ чемъ выражается, по челов'яческимъ понятіямъ, жизнь свёжая, полная здоровья и силъ. Въ млекопитающихъ животныхъ, организація которыхъ болёе близкимъ образомъ сравнивается нашими глазами съ наружностью человёка, намъ ка-

жутся прекрасными округленность формь, полнота, свъжесть и грація, «потому что граціозными бывають движенія какого-нибудь существа тогда, когда оно хорошо сложено, т. е. напоминаетъ человъка хорошо сложеннаго, а не урода». Формы крокодила или ящерицы изпоминають млекопитающихъ животныхъ, но только въ уродливомъ видъ. Поэтому они кажутся намъ отвратительными. Лягушка не только уродлива по свониъ формамъ, но еще, кромѣ того, покрыта холодною слизью, какою покрывается трупь. Поэтому она еще болье отвратительна для нась. Словомъ, въ основѣ всъхъ нашихъ эстетическихъ сужденій лежитъ наше понятіе о жизни. Если бы мы вотрѣтили такого человѣка, который, прикасаясь къ покрытому сдизью трупу, вспытываль бы пріятное ощущение, то мы, конечно, не стали бы доказывать ему, что онъ ошибается: силогизмы не устраняють ощущеній. Но мы нивли бы полное право считать его организацію исключительной, не нормальной. т. е. не соответствующей природъ человъка. Мы могли бы не знать, какая именно патологическая причина вызвала такое отклонение отъ человической природы, но мы не усомнились бы въ томъ, что была такая причина. Значеніе прекраснаго такъ же самостоятельно, какъ значеніе человвческой природы.

### II.

Такъ разсуждалъ Чернышевскій. Правда, въ своемъ опредѣленія прекраснаго онъ имълъ въ виду не одну только органическую жизнь. Говоря: «прекрасное есть жизнь», онъ прибавдядь: «прекраснымъ существомъ кажется человѣку то существо. Въ которомъ онъ вилить жизнь, како оно ее понимаетъ». На этомъ основани Писаревъ и думалъ, что цѣль Чернышевскаго заключалась въ разрушения всякой эстетики. «Доктрина эстетическихъ отношеній именно темъ и замбчательна, --- говоритъ онъ. --- что, разбивая оковы старыхъ эстетическихъ теорій, она совсвиъ не замбияетъ ихъ новыми оковами. Эта доктрина говорить прямо и решительно, что право произносить окончательный приговоръ надъ художественными произведеніями принадлежить не эстетику, который можеть судить формѣ, а мыслящему человѣку, который судитъ о со-TOJEKO O держанія, т. е. о явленіяхъ жизни». Но это-опять неправильный выводъ. Въ самомъ дълъ, Бълинскій думалъ, какъ мы знаемъ, что содержаніе поэзіи тождественно съ содержаніемъ философіи и что критикъ, разбирая художественное произведение, прежде всего обязанъ выяснить его идею и только уже потомъ, --- во «второмъ актю» разбора, --- проследить идею въ образахъ, т. е. подвергнуть оценка форму. Значитъ ли это, что, по мевнію Бълинскаго, право произносить окончательный приговоръ надъ художественными произведеніями принадлежить не эстетику, а мыслителю? Вовсе нать! Балинскій сказаль бы, что такое противопоставле-

ніе мыслителя эстетику совершенно произвольно и ни на чемъ не основано. Разобрать художественное произведение значить понять его идею и оцинить его форму. Критикъ долженъ судить и о содержании и о формь; онъ долженъ быть и эстетикомъ и мыслителемъ; короче, ндеаль критики есть философская критика, которой и принацежить право произнесснія окончательнаго приговора надъ художественными произведеніями. Почти то же можно было бы сказать, основываясь на эстетической теорін Чернышевскаго. Люди далеко не одинаково понимають жизнь, и потому они очень сильно расходятся въ своихъ сужденіяхъ о красотв. Но можно ли сказать, что всё они правы? Нёть, одинъ имъетъ правильныя понятія о жизни, а другой ошибается; поэтому одинъ правильно судить о красоть, а другой ошибочно. Критикъ непремѣнно долженъ быть мыслящемъ человѣкомъ. Но не всякій мыслящій человѣкъ ножеть быть вритикомъ. Чернышевскій говорить: «Изъ опредвленія прекрасное есть жизнь-становится понятно, почему въ области прекраснаго нёть отвлеченныхъ мыслей, а есть только индивидуальныя существа-жизнь мы видимъ только въ действительныхъ, живыхъ существахъ, а отвлеченныя общія мысли не входять въ область жизни». Поэтому недостаточно опредѣлить достоянство художественнаго произведенія съ точки зрвнія «отвлеченной мысли»: нужно еще умвть оцвнить его форми. т. в. прослёдить, насколько удачно художникъ воплотилъ свою мысль въ образахъ. Когда мы видамъ прекрасное, насъ охватываетъ чувство свътлой радости. Но это чувство не всегда одинаково сильно даже у людей, имѣющихъ совершенно одинаковые взгляды на жизнь. У однихъ оно сильнье, у другихъ слабе. Люди, у которыхъ оно сильнее, боле способны оцѣнить форму даннаго художественнаго произведенія, чѣмъ тѣ, у которыхъ оно сравнительно слабо. Поэтому хорошимъ критикомъ художественныхъ произведеній можеть быть только тоть, у кого съ сильно развитой мыслительной способностью соединяется также сильно развитое эстетическое чивство.

Кромѣ того, Писаревъ не замѣтилъ, что у него слово эстетика имѣетъ другой смыслъ, чѣмъ у Чернышевскаго. Для него эстетика была «наукой о прекрасномъ», а для Чернышевскаго. «теоріей искусства, системой общихъ принциповъ искусства вообще и поэзіи въ особенности». Чернышевскій доказываетъ въ своей диссертаціи, что «область искусства не ограничивается и не можетъ ограничиваться областью прекраснаго. Если даже согласиться, что возвышенное и комическое моменты прекраснаго, говоритъ онъ, то множество произведеній искусства не подойдутъ по содержанію подъ эти три рубрики: прекрасное, возвышенное, комическое... Прекрасное, трагическое, комическое—только три наиболѣе опредѣленные элементы изъ тысячи элементовъ, отъ которыхъ зависитъ интересъ жизни и перечислить которые значило бы перечислить

всё чувства, воё стремленія, оть которых в можеть волноваться сердце человіка» 1).

Онъ говорить также, что если прекрасное считають обыкновенно единственнымъ содержаніемъ искусства, то причина этого заключается въ неясномъ различени прекраснаго, какъ объекта искусства, отъ прекрасной формы, которан дъйствительно составляеть необходимое качество всякаго произведения искусства. Но изъ того, что форма всякаго произведенія искусства должна быть прекрасна, не слъдуеть, что искусство должно и можеть ограничиться воспроизведеніемъ прекраснаго. «Искусство воспроизводить все, что есть интереснаго для человъка въ жизни». Если это такъ, то само собою понятно, что искусство не перестанеть существовать до тъхъ поръ, пока жизнь не перестанетъ витересовать человъка, и что «погубить» эстетику, т. е. теорію искусства, «разрушить» ее---просто невозможно.

Писаревъ плохо понялъ Чернышевскаго. Мы не винимъ его въ этомъ, а просто отмѣчаемъ здѣсь это важное обстоятельство.

Итакъ, Чернышевскій вовсе не собирался разрушать эстетику. Пранимаясь за свою диссертацію, онъ пресявдовалъ другія цѣли. Одна изъ нихъ намъ теперь извѣстна: онъ хотѣлъ доказать, что сфера искусства неоравненно шире сферы прекраснаго. Чтобы выяснить себѣ, откуда явилась у него эта цѣль, надо припомнить споры Бѣлинскаго со сторонниками теоріи искусства для искусотва. Въ своемъ послѣднемъ годичномъ обозрѣніи русской литературы умирающій Бѣлинскій, опровергая эту теорію, старался доказать, что нокусство никогда не ограничивалось элементомъ прекраснаго. Молодой, полный свлъ Червышевскій положилъ эту мысль въ основу своего перваго крупнаго теоретическаго изслѣдованія. Этимъ лучше всего характернауется его отношеніе къ «критикю гоголевскаго періода». Диссертація Чернышевскаго являлась дальнюйшимъ развитіемъ твъть взглядовъ на искусство, къ которымъ пришелъ Бълинскій въ послюдніе годы своей литературной дъятельности.

Въ статъй о литературныхъ взглядахъ Бѣленскаго мы сказали, что въ своихъ спорахъ со сторонниками чистаго искусства онъ покидалъ точку зрѣнія діалектика для точки зрѣнія просектителя. Но Бѣлинскій все-таки охотнѣе разсматривалъ вопросъ исторически; Чернышевскій окончательно перенесъ его въ область отвлеченнаго разсужденія о «сущности» искусства, т. е., вѣрнѣе, о томъ, чкмъ оно должно быть. «Наука

Main

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ своей книгъ объ искусствъ гр. Л. Толстой доказываетъ, что область искусства несравненно ниже области прекраснаго. Но о Чернышевскомъ онъ не упоминаетъ ни единымъ словомъ. Это тъмъ болъе жаль, что раціоналистическіе пріемы разсужденія нашего знаменитаго романиста объ искусствъ очень напоминаютъ пріемы тъхъ разсужденій, съ которыми мы встръчаемся въ диссертаціи: "Эстетическія отношенія искусства къ дъйствительности".

не думаеть быть выше дѣйствительности; это не стыдъ для нея, — говоритъ онъ въ концѣ своей диссертаціи. — Искусство также не должно быть выше дѣйствительности... Пусть искусство довольствуется своимъ высокимъ, прекраснымъ назначеніемъ: въ случаѣ отсутствія дѣйствительности быть нѣкоторою замѣной ея и быть для человѣка учебникомъ жизни». Это уже взглядъ просвѣтителя чистой воды.

Онъ не мѣшалъ Чернышевскому заниматься изученіемъ исторіи литературы въ Россіи и на Западѣ. Уже вскорѣ по выходѣ въ свѣтъ «Эстетическихъ отношеній искусства къ дѣйствительности» въ «Современникѣ» стали печататься «Очерки гоголевскаго періода русской литературы» и довольно большое сочиневіе о Лессингѣ. Но «точное изученіе фактовъ» имѣло для Чернышевскаго, какъ и для всѣхъ просвѣтителей, главнымъ образомъ, тотъ интересъ, что давало ему новыя данныя для подтвержденія его мысли о томъ, чѣмъ должно быть искусство и чѣмъ станетъ оно, когда художники позваютъ его истинную «сущность».

«Быть учебникомъ жизни» значить содействовать умственному развитію общества. Просвётитель видить въ этомъ главное назначеніе искусства. Такъ было вездё, гдё обществу случалось пережить такъ называемую эпоху просвёщенія: въ Греціи, во Франціи, въ Германіи. Такъ было и въ Россіи, когда послё севастопольскаго погрома передовые слои нашего общества взялись за пересмотръ нашихъ тогдашнихъ устарёлыхъ общественныхъ отношеній и нашихъ традиціонныхъ понятій.

«Искусство для яскусства—мысль такая же странная въ наше время. какъ и богатство для богатства, наука для науки и т. д., —говоритъ Чернышевскій въ своей статьё о книгё Ордынскаго. —Всё человёческія діла должны служить на пользу человёку, если не хотять быть пустымъ и празднымъ занятіемъ: богатство существуетъ для того, чтобъ имъ пользовалоя человёкъ, наука для того, чтобы быть руководительницей человёка; искусство также должно служить на какую-нибудь существенную пользу, а не на безплодное удовольствіе». А такъ какъ пріобрётеніе полезныхъ свёдёній и вообще умственное развитіе составляютъ первую потребность людей, стремящихся къ правильному устройству своей жизни, то искусство и должно служить этому развитію. Искусство гораздо больше науки привлекаетъ къ себѣ вниманіе публики.

«Надобно признаться, что завлекаеть огромную массу оно очень удачно и этимъ самымъ, вовсе о томъ не думая, содъйствуеть распространенію образованности, ясныхъ понятій о вещахъ, —всего, что приноситъ умственную, а потомъ принесеть и матеріальную пользу людямъ», —говоритъ Чернышевскій въ той же статьъ. «Искусство или, лучше сказать, поэзія (одна только поэзія, потому что другія искусства очень мало дѣлаютъ въ этомъ отношеніи) распространяетъ въ массѣ читателей огромное количество свѣдѣній и, что еще важнѣе, знакомотво съ понятіями, вырабатываемыми наукою; вотъ въ чемъ заключается великое значеніе повзія для жизни».

III.

Уже изъ этихъ словъ видно, какую свирѣпую и нелѣпую неправду говорили ть филистеры чистого искусства и якобы философской критики. которые увъряли читающую публику, что наши просветители готовы быля пожертвовать головой и сердцемъ желудку, духовными интересами человѣчества---матеріальнымъ его выгодамъ. Просвѣтители говорили: содвиствуя распространенію здравыхъ понятій въ обществь, искусство будеть приносить умственную пользу людямъ, а потомъ принесеть имъ и матеріальную выгоду. Матеріяльная выгода являлась въ ихъ глазахъ простымъ, но зато неизбѣжнымъ результатомъ умственнаго развитія дюдей; толки о ней значили лишь то, что умнаго человъка труднъе «объегорить», чёмъ дурака, и что, когда большинство пріобрететь заравыя понятія, оно легко сбросить съ себя иго техъ щукъ, сила которыхъ прочна лишь до твхъ поръ, пока не проснулись караси. Чтобъ приблизить желанное время пробужденія карасей, просв'ятители готовы были совсёмъ отказаться отъ употребленія печныхъ горшковъ и питаться однёми акридами (даже не приправляя ихъ дикимъ медомъ), а вхъ обвиняли въ томъ, что они дорожатъ только печными горшками, которые для нихъ будто бы дороже величайшихъ произведеній человѣческаго генія. Это могли делать или совсёмъ уже наивные люди, или тъ самыя щуки, для которыхъ пробуждение карасей совсёмъ невыгодно. Щука-хитрая рыба, она решительнее всего отоить за безкорыстіе именно тогда, когда собирастся проглотить зазъвавшагося карася.

Когда мы слышимъ или читаемъ нападки на тенденціозность въ искусствѣ, намъ почти всегда вопоминается рыцарь Бертранъ де Борнъ какъ извѣстно, хорошо владѣвшій, не только мечемъ, но и «лирой». Этотъ славный рыцарь, который говорилъ, что человѣкъ только и цѣнятся по числу полученныхъ и нанесенныхъ имъ ударовъ, сочниять, между прочямъ, одно чрезвычайно поэтическое стихотвореніе, въ которомъ воспѣвалъ весну и бранную забаву. «Любо мнѣ,—говорилъ онъ тамъ, теплое весеннее время, когда распускаются листья и цвѣты; любо мнѣ слушать щебетанье птицъ и ихъ веселое пѣнье, раздающееся въ кустахъ». Не менѣе любо славному рыцарю, когда «люди и скотъ разбѣгаются передъ скачущими воинами», и ни ѣда, ни питье, ни сонъ, ничто такъ не манитъ его, какъ «видъ мертвецовъ, въ которыхъ торчитъ насквозь пронзнвшее ихъ оружіе». Онъ находилъ, что «убитый всегда лучше живого».

Не правда ли, все это поэтично?

Но мы иногда спраниваемъ себя: какое впечатлёніе должна была производить эта поэзія на тёхъ «вилэновъ», которые въ ужасё разбёгались со своими стадами передъ скачущими воинами? Очень можеть быть, что они, по своей «грубости», не видёли въ ней ничего хорошаго. Очень можетъ быть, что она казалась имъ нёсколько тенденціозной. Очень можетъ быть, наконецъ, что нёкоторые изъ нихъ, въ свою очередь, сочиняли поэтическія пёсенки, въ которыхъ выражали свою грусть по поводу опустошеній, производимыхъ бранными подвигами рыцарей, и говорили, что живой всегда лучше убитаго. Если такія пъсенки дёйствительно сочиниялись, то рыцари, навёрное, считали ихъ очень тенденціозными и имлали негодованіемъ противъ грубыхъ людей, не желавшихъ фигурировать въ видё мертвецовъ, насквозь произенныхъ оружіемъ, и, вслёдствіе своей полной эстетической неразвитости, находившихъ, что ихъ скотъ производитъ болёе пріятное впечатлёніе, когда онъ мирно пасется на поляхъ, чёмъ когда онъ въ ужасё разбёгается во всё стороны передъ скачущими рыцарями. Все на свётё относительно, все зависитъ отъ точки зрёнія, хотя это и не нравится г. Н.—ону.

Наши просвётители вовсе не пренебрегали поэзіей, но они предпочитали поэзію дюйствія всякой другой. Ихъ сердца почти совсёмъ перестали отзываться на голосъ поэтовъ мирнаго созерцанія, еще недавно властвовавшихъ надъ думами своихъ современниковъ; имъ нужна была муза борьбы, «муза мести и печали», воспёвающан

> Необузданную, дикую Кълютой подлости вражду И довъренность великую Къбезкорыстному труду.

Они готовы были слушать съ восторгомъ напёвы этой музы, а ихъ обвиняли въ сухости сердца, въ черствости, въ эгоизмё, въ плотоугодіи. Такъ пишутъ исторію!

Но вернемся къ Чернышевскому.

Если искусство не можеть быть само себѣ цѣлью, если главное его назначеніе заключается въ содѣйствіи умственному развитію общества, то понятно, что оно должно отходить на второй планъ въ тѣхъ случаяхъ, когда является возможность распространять въ обществѣ здравыя по́нятія болѣе короткимъ путемъ. Просвѣтитель не враждуеть съ искусствомъ, но онъ не имѣетъ къ нему и безусловнаго пристрастія. У него вообще иѣтъ исключительнаго пристрастія ни къ чему, кромѣ своей великой и единственной цѣли: распространенія въ обществѣ здравыхъ понятій. Это хорошо видно изъ слѣдующаго отзыва Чернышевскаго о Лессингѣ, къ которому онъ всегда относился съ самою восторженною любовью и на котораго онъ самъ походилъ во многихъ отношеніяхъ.

«Къ какимъ бы отраслямъ умственной дѣятельности ни влекли его собственныя наклонности, но говорилъ и писалъ онъ только о томъ, къ чему была устремлена или готова была устремиться умственная

жизнь его народа. Все, что не могло нить современнаго значенія для націи, какъ бы ни было интересно для него самого, не было предметомъ ни сочиненій, ни разговоровъ его... Безъ всякаго сомнѣнія, если былъ въ Германія до Канта человівкъ, одаренный природою для философін, то это былъ Лессингъ... А между твиъ, онъ почти ни одного слова не писалъ соботвенно о философін... Дело въ томъ, что не время еще было чистой философія стать живымъ средоточіемъ нёмецкой умственной жизни,---и Лессенгъ молчалъ о философіи; умы современниковъ были готовы ожнвиться поэзіею, а не были еще готовы къ философіи,---и Лесснигъ писалъ драмы и толковалъ о поезіи... Для натуръ, подобныхъ Лессингу, существуеть служение болве милое. нежели служение любимой наукв. — это служение развитию своего народа. И если какой-инбудь «Лаокоонъ» илъ какая-нибудь «гамбургская Драматургія» приходится болёв въ пользу націи, нежели система метафизики или антологическая теорія, такой человѣкъ молчить о метафизикѣ, съ любовью разбирая литературные вопросы, хотя съ абсолютной научной точки зрѣнія. Виргилієва «Эненда» и Вольтерова «Семирамида»-предметы мелкіе и почти пустые для ума. способнаго созерцать основные законы человъческой XISHD».

Въ началѣ своей литературной дѣятельности Чернышевскій находилъ, что передовые олон общества болѣе всего интересуются литературой; поэтому онъ взялся за изслѣдованіе эстетическихъ отношеній искусства къ дѣйствительности. Впослѣдствіи наша общественная жизнь поставила на очередь экономические вопросы; тогда и онъ перешелъ отв эстетики къ политической экономии. Какъ въ первомъ, такъ и во второмъ случаѣ ходъ его занятій цѣликомъ опредѣлялоя ходомъ умственнаго развитія его читателей, вызываемымъ ходомъ развитія нашей общественной жизня.

Въ предисловія къ своей диссертація Чернышевскій говорить: «Уваженіе къ дёйствительной жизни, недовёрчивость къ апріорическимъ, хотя бы и пріятнымъ для фантазіи, гипотезамъ--вотъ характеръ направленія, господствующаго нынё въ наукѣ. Автору кажется, что необходимо привести къ этому знаменателю и наши эстетическія убёжденія, если еще стоить говорить объ эстетикѣ».

Многіе — между ними и Писаревъ увидёли въ этихъ словахъ намекомъ выраженное убёжденіе въ томъ, что эстетическая наука подлежитъ полному разрушенію. Мы показали, насколько ошибочно было это мивніе. На самомъ дёлё слова: «если еще стоитъ толковать объ эстетикё» означали лишь сомивніе Чернышевскаго насчеть того, съ какими именно вопросами слёдуетъ ему обращаться въ данную минуту къ читающей публикё. Такое сомивніе станетъ вполнѣ понятно, если мы вспомнимъ, что диссертація вышла въ свётъ въ апрёлѣ 1855 года, т. е. въ самомъ

началѣ царствованія императора Александра, вызвавшаго большія ожиданія въ нашемъ обществѣ.

Въ своихъ отношеніяхъ къ читателямъ Чернышевскій обнаруживаетъ только то «коварство», которое всегда есть у любящаго свое дёло учетеля. Учитель старается пріохотить ученика къ дблу. Но онъ, разумвется, не ограничиваеть содержания своей бесваы одними этими предметами. Онъ старается внести въ нее все то, что можетъ содъйствовать расширению умственнаго кругозора ученика и что не превышаетъ уровня его развитія. Такъ всегда поступаль и Чернышевскій, слёдуя правилу того же Лессинга. Въ разборѣ своей собственной диссертаціи онъ говорить: «Эстетика можеть представить ифкоторый интересь для мысли, потому что рѣшеніе задачь ея зависить оть рѣшенія другихъ, болѣе интересныхъ вопросовъ. Мы надвемся, что съ этимъ согласитоя каждый, знакомый съ хорошими сочиненіями по этой наукть». И онъ сожалтеть, что «Чернышевскій слишкомъ бівгло проходить пункты, въ которыхъ эстетика соприкасается съ общею системой понятій о природѣ и жизни». По его словамъ, «это важный недостатокъ, и онъ причиною того, что внутренній смысль теоріи, принимаемой авторомъ, можеть для многихъ показаться темнымъ, а мысли, развиваемыя авторомъ, принадлежащими лично автору, на что онъ не можеть имъть ни малайшаго притязанія». Нетрудно сообразить, однако, откуда произошель этоть недостатокъ: «система понятій», съ которой тёсно связаны были эстетическіе взгляды Чернышевскаго, могла показаться тогдашнему ученому университетскому синедріону опаснымъ философскимъ новшествомъ. Поэтому диссертаціи приходилось ограничиваться одними намеками на нее. Въ «Современникъ» Чернышевскій могъ высказаться нісколько свободніе. Онъ и воспользовался этимъ обстоятельствомъ для того, чтобы, подъ видомъ разбора сочинения «г. Чернышевскаго», изсколько оттёнить связь своей эстетнки съ общей системой своихъ философскихъ взглядовъ.

## IV.

Что же эта за система? Чернышевскій ни въ одномъ изъ своихъ сочиненій не высказываеть прямо, кого онъ считаетъ своимъ учителемъ въ философін. Дальше намековъ онъ не идетъ нигдѣ; но его намеки очень прозрачны. Вотъ, напримѣръ, въ своихъ «Полемическихъ красотахъ» онъ говоритъ, что система его учителя составляетъ самое послѣднее звено въ ряду философскихъ системъ и вышла изъ гегелевой системы точно такъ, какъ система Гегеля вышла изъ пеллинговой. «Вамъ, вѣроятно, хотѣлось бы знать, кто же такой этотъ учитель, о которомъ я говорю? спрашиваетъ онъ, обращаясь къ своему противнику Дудышкину.—Чтобы облегчить вамъ поиски, я, пожалуй, скажу вамъ, что онъ не русскій, не французъ, не англичанинъ, не Бюхнеръ, не Максъ Штирнеръ, не Бруно

15.64

Бауеръ, не Молешоттъ, не Фогтъ.—Кто же онъ такой?»... Нужно быть очень недогадливымъ, чтобы не отвѣтить: Людеииъ Фейербахъ. И дѣйствительно, въ фалософіи Чернышевскій былъ послѣдователемъ Фейербаха.

Не подлежить никакому сомнению, что философія Фейербаха развилась изъ философіи Гегеля, какъ эта послёдняя развилась изъ философіи Шеллинга. Но Гегель быль рёшительнымъ идеалистомъ, а Фейербахъ быль не менее решительнымь протискикомъ идеализма. А такъ какъ онъ въ то же время хорошо понималь, въ чемъ заключается слабая сторона «критическаго» дуализма Канта<sup>1</sup>), то необходимо причислить его къ матеріалистамъ 2). Нёкоторые изъ важнёйшихъ неокантіанцевъ находять, что матеріалистомъ онъ никогда не быль. Но это ошибочный взглядъ. Если читатель захочеть убёдиться въ этомъ, мы предложимъ ему простое, но очень действительное средство: пусть онъ прочитаеть въ апрельской и майской книжкахъ «Современника» за 1860 г. надълавшую такъ много шума статью Чернышевскаго: «Антропологический приниципь въ философіи». И ПУСТЬ ОНЪ ВЕШИТЬ, МОЖНО ЛИ ХОТЬ НА МИНУТУ УСОМНИТЬСЯ въ томъ, что въ ней издагается матеріалистическій взглялъ на природу и человѣка. Всякій непредубѣжденный читатель скажеть: нѣть, въ этомъ совсёмъ нельзя усомниться. А если это такъ, то нельзя не назвать матеріалистомъ и Фейербаха, изъ сочиненій котораго пізликомъ заимствованъ взглядъ Чернышевскаго <sup>3</sup>). Но въ такомъ случай насъ спросять, можетъ быть, почему же неокантіанцы отказываются признать Фейербаха матерівлистомъ? Мы, ни мало не колеблясь, отвётемъ: просто и только потому, что гг. неокантіанцы имъють ошибочное представленіе о матеріализмъ.

Такое представление въ значительной степени поддерживается извъстной книгой Ланге. Здъсь не мъсто разбирать ее; мы ограничимся возражениями на то, что сказано въ ней спеціально о философіи Фейербаха.

Фейербахъ говорить въ своихъ « Grundsätze»: «Новая (т. е. его) философія дълаетъ человъка, со включеніемъ природы, какъ базиса человъка, единственнымъ, всеобщимъ и высшимъ предметомъ философіи, стало быть, антропологію, со включеніемъ физіологіи, универсальною наукою».

По этому поводу Ланге замѣчаетъ: «Въ этомъ одностороннемъ возвы-

<sup>1)</sup> Die Kantische Philosophie,--говорить онъ,--ist der Widerspruch von Subject und Object, Wexen und Exstenz, Denken und Sein. Das Wesen fällt hier in den Verstand, die Ekistenz in die Sinne. Grundsätze, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Можно бы спросить, конечно: а не быль ли онъ гилозоистомъ? Но въ его сочиненіяхъ на гилозоизмъ нъгъ и намека.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ основу его статън легли главнымъ образомъ "Grundsätze der Philosophie der Zukunft" и поясненія къ нимъ, озаглавленныя: "Wider der Dualismus von Leib und Seele, Fleisch und Geist".

пенія человѣка заключается черта, идущая отъ гегелевской философіи и отдѣляющая Фейербаха отъ собственно матеріалистовъ. Именно это опять философія духа, являющаяся намъ здѣсь въ формѣ философіи чувотвенности. Настоящій матеріалистъ всегда будетъ склоненъ направлять свой взглядъ на великое цѣлое внѣшней природы и разсматривать человѣка, какъ волну на океавѣ движенія вещества. Природа человѣка для матеріалиста есть лишь частный случай въ цѣпи физическихъ процессовъ жизни. Онъ ставитъ физіологію всего охотнѣе въ рядъ общихъ явленій физики и химіи, п ему болѣе нравится отодвинуть человѣка возможно дальше въ рядъ остальныхъ существъ. Несомнѣнно, что въ практической философіи онъ будетъ ссылаться также на природу человѣка, но и здѣсь онъ будетъ мало склоненъ придавать этой природѣ, какъ Фейербахъ, божескіе аттрибуты» <sup>1</sup>.

Замѣтимъ, прежде всего, что божественность аттрибутовъ человѣческой природы имветь у Фейербаха совершенно особый смысль. Французскіе матеріальсты прошлаго века, разсуждая объ этихъ аттрибутахъ, конечно, не одобрили бы фейербаховой терминологии. Но это терминологическое разногласів не нивло бы никакого существенного значенія и вызывалось бы чисто практическими соображеніями. Подобныхъ соображеній уже не было у техъ французскихъ писателей XIX века, которые,---подобно, напримъръ, Дэзами,-являлись горячими послъдователями матеріализма прошлаго столітія. И мы не думаемъ, что Дэзами сталъ бы возражать противъ приписыванія челов'яческой природ'я божественныхъ аттрибутовь въ томъ смыслё, какой они нивють у Фейербаха. Его взглядъ на эту природу, вообще, очень напоминаеть то, что говорить о ней Фейербахъ. И хотя Дезами очень рёшительно ставить физіологическія явленія въ рядъ общихъ явленій физики и химіи, но онъ убъжденъ въ то же время, «что принципъ и критерій всякой достовърности лежитъ въ совершенномъ и синтетическомъ знаніи человѣка и всего того, что на человъка вліяетъ» 2). Это почти буквально то же, что человъкъ и природа, какъ базисъ человъка. Въ системъ Дезами есть мъсто и для религи, опять-таки въ томъ же самомъ смыслё, какой она имъетъ у Фейербаха. И ошибочно было бы предполагать, что въ этой систем' французскій матеріализмъ претерпѣлъ сяльное видоязмѣненіе. Въ томъ-то и дѣло, что совсёмъ нётъ! Измённянсь только частности <sup>3</sup>). Матеріалисты XVIII вё-

<sup>1) &</sup>quot;Исторія матеріализма", переводъ Н. Н. Страхова, томъ второй, стр. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Le principe et criterium de toute certitude git dans la connaissance synthétique et parfaite de l'homme et des tous ses modificateurs. "Code de la communauté", Paris, 1842, p. 261.

<sup>3)</sup> Замѣчательно, что Ланге въ своемъ очеркѣ "Философскаго матеріализма послѣ Канта" совсѣмъ игнорируетъ Дэзами, а между тѣмъ анализъ матеріалистическихъ взглядовъ этого писателя важенъ былъ уже по одному тому, что

ка, конечно, не назваля бы того религіей, что носить это названіе у Дезами; но и они не отказались бы признать, что признакъ всякой достовърности лежитъ въ знаніи человёка и всего того, что на него вліяеть. Вообще, надо занетить, что фейербахова «философія чувственности» и матеріалистическая философія автора «Systeme de la Nature» чрезвычайно сходны между собою. Разница лишь въ томъ, что Фейербахъ решительнее Гольбаха. «Истина, действительность, чувственность тождественвы. -- говорять Фейербахъ. -- Только чувственное существо есть истанное и лействительное существо, только чувственность есть истина и лействительность». Осторожный Гольбахъ выражается вначе: «Намъ неизвестна сущность ни одной вещи, если словомъ сущность называется внутренняя природа вещей. Мы познаемъ матерію лишь по воспріятіямъ, ошушеніямъ и идеянъ, которыя она намъ доставляетъ... Намъ неизвестна ни сущность, ни истанная природа матерія, хотя, по ея действію на насъ. мы можемъ судить о некоторыхъ ен свойствахъ... Для насъ (т. е. для людей) матерія есть то, что такъ или иначе вліяеть на наши чувства». Это-та же «философія чувственности». Если бы Ланге приняль въ соображеніе эти мысли Гольбаха, то онъ, во-первыхъ, не сказалъ бы, что «матеріализмъ упрямо принимаеть міръ чувственной видимости за міръ дыйствительныхъ предметовъ» 1), а, во-вторыхъ, онъ не поколебался бы

1) L. с., т. I, стр. 349; речь идеть тамъ именно о Гольбахе.

Надо замѣтить, однако, слѣдующее. Если французскіе матеріалисты не принимали "міра чувственной видимости за міръ действительныхъ предметовъ". то это не значить, что они провозглашали непознаваемость этихъ предметовъ. Мы вильли. что, по мивнію Гольбаха, намъ извѣстны нѣкоторыя свойства матерін, благодаря ся действію на наши чувства. Новейшіе матеріалисты думають, что философскія измышленія насчеть непознаваемости вещей въ себѣ лучше всего разбиваются опытомъ и промышленностью. Мы можемъ доказать правильность нашего пониманія даннаго явленія природы тімь, что мы сами его вызываемъ, порождаемъ его изъ его условій и заставляемъ служить нашимъ пѣлямъ. Такимъ образомъ, кантовской "вещи самой по себъ" приходитъ конспъ: химическія соединенія, образующіяся въ тёлахъ животныхъ и растеній. оставались подобными вещами по себь, пока органическая химія не научилась приготовлять некоторыя изъ нихъ; но когда она постепенно дошла до этого, эти "вещи сами по себъ" стали вещами для насъ. Система Коперника въ течение трехсоть лать оставалась гипотезой, въ высшей степени вароятной, но все-таки гипотезой. Когда же Леверье, на основании данныхъ этой системы, не только доказаль, что должна существовать еще одна неизвъстная до тъхъ поръ пла. нета, но опредёлиль, посредствомъ вычисления, мёсто, занимаемое ею въ небесномъ пространствъ, и, когда послѣ этого Галле дѣйствительно нашелъ эту иланету, система Коперника была доказана. И если неокантіанцы стараются

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

18

показаль бы, какимъ образомъ одна изъ разновидностей французскаго коммунизма XIX въка цъликомъ вышла изъ матеріалистическаго ученія Гольбаха и особенно Гельвеція. Къ удивленію читателя, мы вынуждены замътить, что книга Ланге вообще очень поверхностна.

отнести Фейербаха къ числу матеріалистовъ. Онъ понялъ бы тогда, что система этого мыслителя представляеть собою лишь одну изъ разновидностей матеріализма.

«Если прежняя философія, —говорить Фейербахъ, —имѣла свонмъ исходнымъ пунктомъ положеніе: я есть абстрактное, лишь мыолящее существо, тѣло не принадлежить къ моей сущности, то новая философія, напротивъ, начинаеть оъ положенія: я есмь дъйствительное, чувственное существо; тѣло принадлежить къ моему существу, даже въ своемъ цѣломъ тѣло есть мое я, сама моя сущность». Изъ этихъ словъ очень хорошо видно, что именно понималъ онъ подъ чувственностью, и какимъ путемъ онъ пришелъ къ ней. Она явилась какъ отряцаніе гегелевскаго интеллектуализма.

Что такое абсолютная идея Гегеля? Это не болёе, какъ процессъ натего мышленія, взятый независимо отъ его субъективнаго характера и провозглашенный сущностью всего чірового процесса. Показать, что абсолютная идея есть простая психологическая абстракція—значило обнажить Ахиллесову пяту тогдашняго измецкаго идеализма. Это и сдълалъ Фейербахъ. Показавъ, что абсолютная идея есть лишь «сущность человъка», представляемая намъ въ видъ независимой отъ этого послѣдняго міровой сущности, онъ показалъ въ то же время, что Гегель смотрѣлъ на человѣческую сущность односторонне: для него сущностью человѣка была *мысль*, между тѣмъ какъ въ дѣйствительности къ ней принадлежитъ также и ощущение: «лишь посредствомъ чувствъ дается предметъ въ его истинномъ видъ, а не мышленіемъ самимъ по себѣ».

«Чувственность» выдвинулась и должна была выдвинуться на первый планъ въ философія, представляющей собою не только дальнъйшее *развитіе* гегелевой философія, но также и ея *отрицаніе* <sup>1</sup>). Философія Фейербаха не могла выступить иначе, какъ въ костюмъ своего времени. Но если мы пойдемъ дальше ея костюма и присмотримся къ ея «сущности», то мы поразимся ея сходствомъ съ французскимъ матеріализмомъ прошлаго въка. Главныя усилія Фейербаха были направлены на борьбу

Digitized by Google

-274 ---

воскреснть взгляды Канта, а англійскіе агностики—взгляды Юма (никогда не вымиравшіе окончательно въ Англій,—несмотря на то, что и теорія, и практика давно уже отвергли и тѣ, и другіе),—то въ научномъ смыслѣ это представляеть собою понятное движеніе, а на практикѣ даетъ этимъ стылливымъ подямъ возможность впустить черезъ заднюю дверь тотъ самый матеріализмъ, который изговлется на глазахъ публики (Энгельсъ).

<sup>1)</sup> Die Vollendung der neuern Philosophie ist die Hegelsche Philosophie. Die historische Nothwendigkeit und Rechtfertigung der neuen Philosophie knüpft sich daher hauptsächlich an die Kritik Hegels. Такъ говоритъ Фейербахъ въ своихъ "Grundsätze", в этимъ объясняется онешний сидъ его философіи, принятый Ланге за ея "сущность".

противъ дуализма духа и матеріи. Тотъ же дуализмъ составляетъ главную цёль нападокъ Гольбаха. Удивительно, какъ не замётниъ этого Ланге.

Правда, самъ Фейербахъ, насколько мы можемъ припомнить, нагдъ прямо не называетъ себя матеріалистомъ. Напротивъ, даже въ сочиненіи, спеціально направленномъ противъ дуализма тѣла и духа, онъ говоритъ: «Истина не въ матеріализмѣ и не въ идеализмѣ, не въ физіологіи и не въ психологіи, истина въ антропологіи». Въ его «Nachgelassene Aphorismen» есть, повидимому, еще болѣе ръшительныя мъста.

«Матеріализиъ, —говоритъ онъ тамъ, —есть совсёмъ неподходящее названіе, которое ведетъ за собой неправильное представленіе и можетъ быть оправдано лишь желаніемъ противопоставить нематеріальности мысля ся матеріальность; но для насъ существуетъ только органическая жизнь, только органическое дёйствіе, только органическое мышленіе. Поэтому правильнёе было бы говорить организмъ. Послёдовательный спиратуалисть отрицаетъ, что для мышленія нуженъ органъ, между тёмъ какъ при естественномъ взглядё на дёло оказывается, что безъ органа нётъ и дёятельности». Въ тёхъ же «Афоризмахъ» Фейербахъ говоритъ, что матеріализмъ составляетъ только основу человёческой сущности и человёческаго знанія, но еще не самое знаніе, какъ эго думаютъ физіологи, натуралисты въ узкомъ смыслё этого слова, напримёръ Молешоттъ. Тамъ же онъ заявляетъ, что онъ идетъ вмёстё съ матеріалиотами лишь до извёстной точки (Rückwärts stimme ich den Materialicten volkommen bei; aber nicht vorwärts)<sup>1</sup>.

Почему же не вполив удовлетворяеть его «физіологія»? Отвёть на это находится въ не разъ уже цитированномъ нами сочиненіи его противъ дуализма тёла и духа. Въ немъ Фейербахъ говорить, что «физіологія все сводить къ мозгу, а мозгь есть не болёе, какъ физіологическая абстракція; онъ лишь до тёхъ поръ является органомъ мышленія, пока соединенъ съ головою и съ тёломъ» <sup>2</sup>). Это, какъ видите, совсёмъ не существеное разногласіе съ «физіологіей» и матеріализмомъ. Вёрнёе будеть сказать, что тутъ совсёмъ нётъ никакого разногласія, такъ какъ, разумёется, никакой физіологъ и никакой матеріалисть не скажетъ, что умствениая дёятельность можеть продолжаться въ головѣ, отрубленной отъ тѣла. Фейербахъ слишкомъ охотно приписывалъ матеріалистамъ склонность къ тому, что онъ называлъ физіологическими аботракціями.

Это происходило оттого, что онъ былъ плохо знакомъ съ исторіей матеріализма. Въ доказательство мы сошлемся, напримъръ, на его сочиненіе «Ueber Spiritualismus und Materialismus besonders in Beziehung auf

<sup>2</sup>) Ww. T. II, S. 362.

<sup>1) &</sup>quot;Nachgelassene Aphorismen" напечатаны у Грюна: Ludwig Feuerbach in seinem Briefwechsel und Nachlass, Zweiter Band, S. 307—308.

die Willensfreiheit», гай онъ противопоставляеть нёмецкій матеріализмъ. которому очень сочувствуеть, матеріализму Гольбаха и «трюфельному паштету» Ла-Меттри, повидимому, даже и не подозрѣвая, какъ самъ онъ блазокъ къ нимъ обониъ <sup>1</sup>). Указывая отличительныя черты ифмецкаго матеріализма, онъ тёмъ самымъ,--- и опять-таки самъ того не сознавая,--**указываеть отличительныя чер**ты матеріализма, выразившагося въ «Susteme de la Nature» и въ «Homme machine». Такой ошибки, казадось бы, трудно было ожидать отъ человѣка, вою жизнь свою посвятившаго изученію философіи. Но надо вспомнить, въ какой умственной атмосферв вырось Февербахъ. Въ то время, когда онъ учился, идеализмъ безраздѣльно господствоваль въ Германіи, лишь изрѣдка вспоминая о своемъ антагониств — матеріализмв, какъ объ ученіи, совсвиъ уже мертвомъ и похороненномъ. Въ исторіяхъ философіи о матеріализмѣ, особенно о французскомъ матеріализиѣ XVIII вѣка, упоминалось совершенно мимоходомъ. Гегель гораздо справедливие другихъ идеалистовъ относился къ французскому матеріализму, но и онъ отвелъ ему чрезвычайно мало мѣста въ свонкъ «Чтеніяхъ по исторіи философіи». При таконъ положеніи дълъ ошибочный взглядъ на французскій матеріализмъ могъ спокойно существовать даже въ самыхъ безпокойныхъ и мыслящихъ головахъ. Впоследствия, возставъ противъ идеализма, Фейербахъ, разумется, могъ бы и должень быль бы внимательные отнестись къ французскому матеріалнаму. Но сначала его отвлекла необходимость разбить идеалнамъ его же собственнымъ діалектическимъ оружіемъ, и въ этой борьбѣ знакомство съ французскимъ матеріализмомъ не было необходимымъ для него. А въ пятидесятыхъ годахъ въ Германіи явилась такая разновидность матеріализма, которая могла только укрѣпить всѣ уцѣлѣшвіе въ его головѣ предразсудки противъ этого ученія. Мы говоримъ о матеріализмѣ Карда Фогта. Молешотта о проч. Ничего удивительнаго изть въ томъ, что Фейербахъ не вполнё сочувствовалъ этому матеріализму. Удивительно скоре то. что онъ сочувствовалъ ему хоть отчасти, что онъ шелъ съ матеріядистами этого вида хоть до извёстной точки. Эти матеріалисты дёйствительно путались въ абструкціяхъ, и по поводу ихъ теорій Фейербахъ имваъ полное право сказать, что онв еще не составляють всей истины. Это было даже слишкомъ мягко.

Вотъ, напримъръ, эти матеріалисты говорили, что мысль есть движеніе вещества. Но согласиться съ этимъ—значитъ объявить ошибочнымъ законъ сохраненія силы, т. е., другими словами, это значитъ отказаться отъ всякой мысли о научномъ объясненіи природы. Когда Фейербахъ говоритъ, что истина не въ матеріализмѣ и не въ идеализмѣ, а въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) У Гольбаха есть, между прочимъ, и зачатокъ фейербаховской философіи религіи.

«организмѣ», онъ хочетъ только сказать, что мысль (ощущеніе) есть не движеніе, а внутреннее состояніе вещества, поставленнаго въ извѣстныя условія (мозга, соединеннаго съ тѣломъ, и т. д.). Но именно такъ и думали всё выдающіеся матеріалисты XVII и XVIII столѣтій. Когда Гоббсъ спрашивалъ: «Какого рода можетъ быть то движеніе, которое производить ощущеніе и фантазію въ живыхъ существахъ?»—онъ, очевидно, не отождествлялъ матеріа. съ движеніемъ. То же можно сказать и о Толендѣ и о французскихъ матеріалистахъ. Толендъ «разсматриваетъ мысль, какъ нѣкоторое явленіе въ нервной системѣ, сопутотвующее ея матеріальнымъ движеніямъ»,—говорить Ланге. Это справедливо. Но именно такъ разсматриваль ее и Фейербахъ. Толендъ матеріалистъ. Почему же Фейербаха нельзя назвать матеріалистомъ? Мы не понимаемъ!

v.

Однако, довольно о матеріализм' Фейербаха. Для насъ важно здісь, главнымъ образомъ, то, что Чернышевскій считалъ своего учителя матеріалиотомъ и что «Эстетическія отношенія искусства къ дъйствительности» представляютъ собою интересную в единственную въ своемъ родѣ попытку построить эстетику на основѣ матеріалистической философіи Фейербаха. Чтобы правильно понять эту попытку, надо выяснить себѣ еще одну сторону фейербаховой философіи.

По Фейербаху, предметь въ его истанномъ смыслё дается, какъ мы знаенъ, лишь ощущеніенъ; «чувственность или дъйствительность *тождественна съ истиной*». Спекулятивная философія пренебрежительно относилась въ «чувственному», т. е. къ свидётельству нашихъ органовъ чувотвъ, полагая, что представленія о предметахъ, основанныя лишь на чувственномъ опыть, остаются несоотвътствующими дъйствительной природ'в предметовъ и нуждаются въ провъркъ посредствомъ «чистаго» мышленія, Фейербахъ не могъ не возстать противъ такого отношенія къ «чувственному». Онъ доказывалъ, что если бы наши представленія о предметахъ основывались на нашемъ чувственномъ опытв, то они вполнъ соотвётствовали бы ихъ истинной природё. Но наша фантазія часто искажаеть наши представленія, которыя поэтому стоять въ противорічни съ чувственнымъ опытомъ. Задача философіи и вообще науки заключается въ томъ, чтобы изгнать изъ нашихъ представленій и изъ основанныхъ на няхъ понятій фантастическій элементь и привести ихъ въ согласіе съ чувственнымъ опытомъ. «Сначала люди видять вещи не такими, каковы онв на самомъ двлв, а такими, какими онв кажутся,--говорилъ онъ;--люди видять не вещи, а то, что они вообразили о нихъ, приписывають ниъ свою собственную сущность, не различають предмета отъ своего представленія о немъ» То же происходить и въ области мышленія. Люди охотнье занамаются отвлеченными понятіями, чъмъ дъйствительными предметами, а такъ какъ отвлеченныя пснятія представляють собою тё же предметы въ переводё на языкъ мысли, то люди больше интересуются переводомъ, чёмъ подлинникомъ. Только въ самое послёднее время человёчество начинаетъ возвращаться къ неискаженному, объективному созерцанію чувственнаго, т. е. дёйствительныхъ предметовъ <sup>1</sup>). Возвращаясь къ такому созерцанію, —господствовавшему въ древней Греція, —человёчество, можно сказать, возвращается къ самому себъ, потому что люди, занимающіеся лишь вымыслами и абстракціями, сами могутъ быть только фантастическими и абстрактными, а не дёйствительными существами. Реальность чедовёка зависить лишь оть реальности того предмета, которымъ онъ занимается »<sup>2</sup>).

Но если сущность человѣка— «чувственность», дѣйствительность, а не вымыселъ и не абстракція, то всякое произнесеніе вымысла и абстракціи надъ дѣйствительностью не только ошибочно, а прямо вредно. И если задача науки вообще заключается въ реабилитаціи дѣйствительности, то въ этой же реабилитаціи заключается и задача эстетики, какъ отдѣльной научной отрасли. Этотъ выеодъ, неизбъжсно слъдующій изъ философскаго ученія Фейербаха, цъликомъ легъ въ основу всъхъ разсужденій Чернышевскаю объ искусствъ.

Эстетики-идеалисты говорили, что искусство имветъ своимъ источникомъ стремление человѣка освободить прекрасное, существующее въ дѣйствительности, отъ недостатковъ, мѣшающихъ ему быть вполнѣ удовлетворительнымъ для человека. Чернышевскій же утверждаетъ, наоборотъ, что прекрасное въ действительности всегда выше прекраснаго въ искусствё. Для показательства этой мысли онъ подробно разбираеть всё «упреки, ділаемые прекрасному въ дійствительности» Фишеромъ, который былъ тогда едва ли не самымъ виднымъ представателемъ идеалистической эстетики въ Германіи. Упреки эти кажутся ему неосновательными. По его мивнію, прекрасное, какъ оно существуетъ въ живой действительности, или совсёмъ не имеетъ тёхъ недостатковъ, которые хотитъ въ номъ видёть идеалисты, или имёсть ихъ лишь въ слабой степени. Притомъ отъ нихъ совсёмъ несвободны и произведенія искусства. Всё недостатки прекраснаго, существующаго въ дъйствительности, принимаютъ въ произведеніяхъ искусства гораздо большіе размѣры. Чернышевскій разсматриваеть каждое искусство въ отдельности и старается показать, что ни одно изъ нихъ но можетъ соперничать съ живою действительностыю по красоть своихъ созданій. Изъ невозможности такого соперничества онъ заключаетъ, что искусство в не могло имѣть своимъ источна-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Чувства говорять все,—замѣчаеть Фейербахъ,—но, чтобы умѣть читать ихъ показанія, надо умѣть связывать эти показанія одно съ другимъ. Думать-значить умѣть связно читать евангеліе чувствъ".

<sup>2) &</sup>quot;Grundsätze", § 43.

комъ стремленіе освободить прекрасное отъ недостатковъ, будто бы овойотвенныхъ ему въ дёйствительности и мёшающихъ людямъ наслаждаться имъ. Искусство относится къ дёйствительности такъ же, какъ гравюра относится къ картинѣ. Гравюра не можетъ быть лучше картины, но картина одна, а гравюра во множествѣ экземпляровъ расходится по всему свёту и ею наслаждаются люди, которымъ, можетъ быть, никогда не удастся увидѣть картину. Произведенія искусства представляють собою суррогать прекраснаго въ дѣйствительности; они знакомитъ съ прекраснымъ явленіемъ тѣхъ, которые его не видали; они возбуждаютъ и оживляютъ воспоминаніе о немъ у тѣхъ, которымъ удалось его вндѣть.

Назначение искусства заключается въ воспроизведении прекраснаго, существующаго въ дъйствительности. Но мы уже знаемъ, что, по мнвнію Чернышевскаго, сфера искусства гораздо шире сферы прекраснаго въ собственновъ симсяв этого слова. Выходить, стало быть, что задача искусства заключается въ воспроизведения всёхъ тёхъ явлений лёйствительной жизни, которыя почему-либо интересны для людей. «Полъ лѣйствительной жизныю, -- прибавляеть Чернышевскій, -- конечно, понимаются не только отношенія человіка къ предметамъ и существамъ объективнаго міра, но и внутренняя жизнь; иногда человѣкъ живетъ мечтами --- тогда мечты имѣютъ для него (до нѣкоторой степени и на нѣкоторое время) значение чего-то объективнаго; еще чаще человѣкъ живеть въ мірѣ своего чувства: эти состоянія, если лостигають интересности, также воспроизводятся искусствомъ». Это очень важное дополнение, о которомъ намъ придется много говорить впослёдствіи; лоэтому мы просных читателя обратить на него большое внимание.

Многія произведенія искусства не только воспроизводять жизнь, а еще объясняють намъ ее, почему и служать для нась учебникомъ жизни. По замѣчанію Чернышевскаго, «особенно слѣдуеть сказать это о поэзіи, которая не въ сялахъ обнять всѣхъ подробностей, и потому, по необходимости выпуская изъ своихъ картинъ очень многія мелочи, сосредоточиваеть наше виманіе на немногихъ удержанныхъ чертахъ, --если удержаны, какъ и слѣдуетъ, черты существенныя, то этимъ самымъ для неопытнаго глаза облегчается обзоръ сущности предмета».

Наконецъ, Чернышевскій приписываеть искусству — особенно повзіи—еще и третье значеніе—значеніе «приговора мысли о воспроизводимыхъ явленіяхъ». Если художникъ человѣкъ мыслящій, то онъ не можетъ не судить о томъ, что онъ воспроизводить, и его сужденіе непремѣнно отразится на его произведеніи. Намъ кажется, впрочемъ, что это третье значеніе искусства сливается со вторымъ: художникъ не можетъ произнести овой приговоръ надъ явленіями жизни, не сообщивъ въ то же время намъ, какъ онъ вхъ понимаетъ, т. е. не объяснивъ ихъ намъ по-своему. Нечего и говорить, что если бы художникъ задался цѣлью *реабилитаціи дийствительности*, то ему пришлось бы разъяснять истинный смыслъ жизни всякій разъ, когда онъ нашелъ бы, что люди забываютъ о немъ ради «грезъ воображенія». Излишие прибавлять также, что такому художнику всецёло принадлежало бы сочувствіе Чернышевскаго.

Мы видимъ отсюда, что отрицательное отношение къ теоріи искусства для искусства было неразрывно связано со всей системой его философскихъ взглядовъ.

## VI.

Чтобы ближе ознакомить читателя съ аргументаціей нашего автора, мы подробно изложимъ здѣсь возраженія его противъ нѣкоторыхъ изъ «упрековъ», дѣлаемыхъ идеалистами прекрасному въ дѣйствительности.

Эстетики-идеалисты говорили: неодушевленная природа не заботится о красоть своихъ произведеній; поэтому они не могуть быть такъ хороши, какъ создание художника, сознательно стремящагося осуществить свой идеаль красоты. Чернышевскій возражаеть на это, что преднамѣренное произведеніе будеть по своему достоинству выше непреднамбреннаго только въ томъ случав, когда силы производителей равны. Но свлы человѣка гораздо слабѣе силъ природы; потому его созданія грубы, неловки и неуклюжи въ сравнении съ произведениями природы. Притомъ же красота непреднамъренна только въ мертвой природъ: животныя уже заботятся о своей внёшности; нёкоторыя изъ нихъ безпрестанно охорашиваются; въ человѣкѣ же красота очень рѣдко бываеть непреднамъренной; мало людей, которые не заботнянсь бы о своей наружности. Нельзя сказать, что природа не стремится къ произведенію прекраснаго. Конечно, у нея нёть никогда сознательныхъ стремленій, но, «понимая прекрасное, какъ полноту жизни, мы должны будемъ признать, что стремление къ жизни, проникающее всю природу, есть витств и отремление къ произведению прекраснаго». Безсовнательность этого стремленія не мішаеть его реальности, какъ безсознательность стремленія къ симметріи нисколько не устраняеть симметричности двухъ половинъ листа.

Прекрасное въ искусствѣ преднамѣренно. Правда, и здѣсь есть исключенія изъ общаго правила. Нерѣдко художникъ дѣйствуетъ безсознательно; тамъ же, гдѣ онъ руководствуется сознательнымъ намѣреніемъ, онъ не всегда заботится только о красотѣ, имѣя, кромѣ стремленія къ ней, также и другія стремленія. Несомнѣнно, однако, что въ произведеніяхъ искусства преднамѣренности больше, чѣмъ въ созданіяхъ природы. «Но, выигрывая преднамѣренностью съ одной стороны, искусство проигрываетъ тѣмъ же самымъ-съ другой; дѣло въ томъ, что художникъ, задумывая прекрасное, очень часто задумываетъ вовсе не прекрасное: мало

- 280 -

хотёть прекраснаго, надобно ум'ёть постигать его въ его истинной красотё, — а какъ часто художники заблуждаются въ овоихъ понятіяхъ о красотё! Какъ часто обманываеть ихъ даже художническій инстинкть, не только рефлективныя понятія, большею частью одностороннія! Всё недостатки индивидуальности неразлучны въ искусствё съ преднамёреиностью».

<sup>6</sup> Говорять еще, что прекрасное рёдко встрёчается въ дёйствительности. Чернышевскій несогласенъ и съ этимъ. По его словамъ, прекраснаго въ дёйствительности вовсе не такъ мало, какъ утверждають нёмецкіе эстетики. Вотъ, напримёръ, прекрасныхъ и величественныхъ пейзажей въ природё очень много, и есть страны, гдё они встрёчаются на каждомъ шагу; таковы — Швейцарія, Италія, даже Финляндія, Крымъ, берега Дивпра и Волги. Величественное въ жизни человёка встрёчается сравнительно рёдко. Но всегда было много людей, вся жизнь которыхъ была непрерывнымъ рядомъ возвышенныхъ чувствъ и дёлъ. Мы не можемъ также пожаловаться на рёдкость прекрасныхъ минуть нашей жизни, потому что отъ насъ самихъ зависитъ наполнить се великимъ и прекраснымъ.

«Пуста и безцвётна бываеть жизнь только у безцвётныхъ людей, которые толкують о чувствахъ и потребностяхъ, на самомъ дѣлѣ не будучи способны имёть никакихъ особенныхъ чувствъ и потребностей, кромѣ потребности рисоваться». Наконецъ красота, собственно такъ называемая женская красота, вовсе не рѣдкое явленіе, «людей съ црекраснымъ лицомъ нисколько не меньше, нежели людей добрыхъ, умныхъ и т. д.». И во всякомъ случаѣ прекрасное чаще встрѣчается въ дѣйствительности, чѣмъ въ искусствѣ. Въ жизни совершается множество истинно-драматяческихъ событій, а истинно-прекрасныхъ трагедій или драмъ очень мало: всего нѣсколько десятковъ во всей западно-европейской литературѣ; въ Россіи всего двѣ: «Борисъ Годуновъ» и «Сцены изъ рыцарскихъ временъ». Прекрасные пейзажи чаще встрѣчаются въ природѣ, нежели въ живописи.

Произведеніямъ скульптуры, статуямъ, очень далеко до живыхъ лицъ. «Обратилось въ какую-то аксіому, говорить нашъ авторъ, что красота очертаній Венеры Медицейской или Милосской, Аполлона Бельведерскаго и т. д. гораздо выше, нежели красота живыхъ людей. Въ Петербургѣ нѣтъ ин Венеры Медицейской, ин Аполлона Бельведерскаго, но есть произведевія Кановы; потому мы, жители Петербурга, можемъ имѣть смѣлость судить до нѣкоторой степени о красотѣ произведеній скульптуры. Мы должны сказать, что въ Петербургѣ нѣтъ ин одной статуи, которая по красотѣ очертаній лица не была бы гораздо ниже безчисленнаго множества живыхъ людей, и что надобно только пройти по какой-нибудь многолюдной улицѣ, чтобы встрѣтить вѣсколько такихъ лицъ». Чернышевскій думаетъ, что съ нимъ согласится въ этомъ случав большинство людей, судящихъ самостоятельно. Однако, онъ ве считаеть собственнаго впечатления доказательствомъ. Онъ приводить другое-«болѣе твердое». Въ искусствѣ исполнение всегда неизмѣримо ниже вдеала, существующаго въ воображении художника. А идеалъ художника не можеть быть выше тёхъ людей, которыхъ онъ встрёчалъ въ жизни: творческая фантазія только комбинируеть тв впечатлёнія, которыя производить на насъ дийствительность; «воображение только разнообразить и экстенсивно увеличиваеть предметь, но интенсивные того. что мы наблюдали или испытали, мы ничего не можемъ вообразить». Скажуть, пожалуй, что, комбинируя впечатленія, полученныя изъ опыта, творческая фантазія художника можеть соединить въ одномъ лицё черты, принадлежащія различнымъ лицамъ. Чернышевскій сомнівается и въ этомъ. Онъ говоритъ: «Сомнительно, во-первыхъ, нужно ли это; во-вторыхъ, въ состояния ли воображение соединить эти части, когда онъ дъйствительно принадлежать разнымъ лицамъ». Эклектизмь нигде не ведеть ни къ чему хорошему, и, заразившись имъ, художникъ обнаружилъ бы свое безвкусіе или свое неумбиье найти действительно прекрасное лицо лля молели.

Этому какъ будто противоръчатъ нѣкоторые общензвѣстные факты изъ исторіи искусства. Кто не слыхалъ о жалобѣ Рафаэля на «неурожай красавицъ въ Италіи»? Чернышевскій не позабылъ о ней. Только онъ думалъ, что она вызвана была вовсе не недостаткомъ красавицъ въ этой странѣ. Дѣло въ томъ, что Рафаэль «искалъ наилучшей красавиць, а наилучшая красавица, конечно, одна въ цѣломъ свѣтѣ,—говорить онъ, и гдѣ же отыскать ес? Первостепеннаго въ своемъ родѣ всегда очень и очень мало, по очень простой причинѣ: если его соберется много, то мы опять раздѣлимъ его на классы и будемъ называть первостепеннымъ то, чего найдется два три индивидуума; все остальное назовемъ второстепеннымъ. И вообще надобно сказать, что мысль, будто бы прекрасное рѣдко встрѣчается въ дѣйствительности, основана на смѣшеніи понятія «вполнѣ» и «первое»: вполнѣ величественныхъ рѣкъ очень много, первая изъ величественныхъ рѣкъ, конечно, одна; великихъ полководцевъ много, первымъ полководцемъ въ мірѣ былъ кто-нибудь одинъ изъ нихъ».

Мечты воображенія всегда далеко уступають своею красотою тому, что представляеть собою дъйствительность. Въ признанія этого состоить, по мнѣнію Чернышевскаго, «одно изъ существеннѣйшихъ различій между устарѣвшимъ міросозерцаніемъ, подъ вліяніемъ котораго возникли трансцендентальныя системы науки, и нынѣшнимъ возврѣніемъ на природу и жизнь».

## VII.

Эстетики-идеалисты считали такъ называемое возвышенное «моментомъ» прекраснаго. Чернышевскій доказываеть, что возвышенное не

Digitized by Google

есть видоизмѣненіе прекраснаго и что идеи возвышеннаго и прекраснаго совершенно различны между собою, между ними «нѣтъ ни внутренней связи, ни внутренней противоположности». Онъ даетъ свое собственное опредѣленіе возвышеннаго, обнимающее и объясняющее, какъ ему кажется, всѣ явленія, относящіяся къ этой области: «возвышеннымъ кажется человѣку то, что гораздо больше предметовъ или гораздо сильнѣе явленій, съ которыми сравнивается человѣкъ».

Къ своему опредълению возвышеннаго Чернышевский приходить путемъ следующихъ разсуждений: «Господствующая эстотическая система говорить, что возвышенное есть проявление абсолютнаго или перевёсь иден надъ формою». Но эти два опредѣленія совершенно различны по своему смыслу, такъ какъ перевъсъ иден надъ формой производитъ не собственно понятіе возвышеннаго, а понятіе туманнаго, неопредёленнаго и понятіе безобразнаго. Опредёленіемъ собственно возвышеннаго остается, сибдовательно, ляшь то, согласно которому возвышенное есть проявление абсолютнаго. Но и оно не выдерживаеть критики. Если ны захотимъ Вдуматься въ то, что происходить въ насъ при созерцании возвышеннаго, то убѣдимся, что возвышеннымъ представляется намъ самый предметъ, а не вызываемое имъ настроеніе: величественно море, величественна такая-то гора, величественна такая-то личность. Конечно, созерцание возвышеннаго можеть навести на различныя размышлевія, усвлявающія иснытываемое нами впечатизніе: но созерцаемый нами предметь остается возвышенными совершенно независимо оть того, являются или нёть такія мысли. «И потому, если бы даже и согласиться, что созерцаніе возвышеннаго всегда ведеть къ идеѣ безконечнаго, то возвышенное, порождающее такую мысль, а не порождаемое ею, должно имъть причину своего действія на насъ не въ ней, а въ чемъ-нибудь другомъ». Но на самомъ дѣлѣ созерцаніе возвышеннаго далеко не всегда приводитъ насъ къ высли о безконечномъ. Монбланъ в Казбекъ-величественныя горы, но никто не скажеть, что онъ безконечно велики; гроза-очень величественное явленіе, но между грозой и безконечностью нѣть ничего общаго; любовь или страсть можеть быть чрезвычайно величественна, но и она не можеть вызвать идею безконечнаго. Нікоторые предметы в явленія кажутся намъ возвышенными просто потому, что они больше другихъ. «Монбланъ и Казбекъ-величественныя горы, потому что гораздо огромнее дожненыхъ горъ и пригорковъ, которые мы привыкли видеть... Гладкая площадь моря гораздо обширибе площади прудовъ и маленькихъ озеръ, которые безпрестанно попадаются путешественникамъ; волны моря гораздо выше волнъ этихъ озеръ, потому буря на моръ возвышенное явленіе, хотя бы никому не угрожала опасностью... Любовь гораздо сильнее нашихъ мелочныхъ разсчетовъ и побужденій; гиевъ, ревность, всякая вообще страсть также гораздо сильнае ихъ-потому страсть возвышенное явленіе... Гораздо больше, гораздо сильніе-воть отличительная черта возвышеннаго».

Приступан къ критикъ господствующихъ опредъленій возвышеннаго, Чернышевскій сожальеть о томъ, что онъ не можеть въ своей диссертаціи показать настоящее значеніе абсолютнаго въ области метафизическихъ понятій. Онъ не безъ причины сожальеть объ этомъ. Показать значеніе абсолютнаго—значило бы для него опровергнуть абсолютный идеализмъ въ его основанів, а, опровергнувъ основу абсолютныго идеализма, поставивъ читателя на свою ообственную матеріалистическую точку зрѣнія, онъ уже безъ труда заставилъ бы его признать несостоятельность идеалистическихъ опредъленій возвышеннаго, а также и другихъ эстетическихъ понятій. Мы доскажемъ то, чего не досказалъ нашъ авторъ.

Абсолютный идеализмъ считаетъ сущностью всего мірового процесса абсолютную идею. Эстетики школы Гегеля апеллировали въ абсолютной ндев, какъ къ послёдней инстанців, отъ которой зависять всё (т. е. и эстетическія) понятія и въ которой разрёшаются всё смущающія насъ противорнчія 1). Фейербахъ показалъ, какъ мы уже знаемъ, что абсолютная идея есть процессъ мышленія, разсматриваемый какъ сущность мірового процесса. Онъ развенчалъ абсолютную идею. Но вместе съ могучей царицей падали и всё ся многочисленные вассалы. Всё отдёльныя иден и понятія, получавшія свой высшій смысль оть абсолютной иден. оказывались какъ бы лишенными содержанія и потому нуждались въ коренномъ пересмотрѣ. Возьмемъ хоть понятіе возвышеннаго. Пока абсолютная идея считалась основой всего сущаго, эстетики-идеалисты никого не удивляли, говоря: возвышенное есть проявление абсолютнаго. Но, когда абсолютное оказалось сущностью нашего собственнаго мыслительнаго процесса, это опредёление утратило всякий смысль. Гроза есть возвышенное явленіе природы; но какъ же можеть проявляться въ ней наше собственное мышленіе? Ясно, стало быть, что понятіе возвышеннаго необходимо перестроить заново. Сознание этой необходимости и сказалось въ попыткѣ Чернышевскаго найти новое опредѣленіе для этого понятія.

То же и съ понятіемъ трагическаго.

Трагическое составляеть важнёйшее видоизмёненіе возвышеннаго. Разойдясь съ идеалистами въ понятіи этого послёдняго, Чернышевскій, конечно, долженъ былъ разойтись съ ними и во взглядё на трагическое. Чтобы уяснить себё, чёмъ именно вызвано было здёсь его разногласіе съ идеалистами, надо вспомнить нёкоторые историческіе взгляды Гегеля.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. эстетику Фишера (особенно т. I, стр. 47 или савдующія) и самого Гегеля.

По Гегелю, Сократь быль представителень новаго принципа въ общественной и умственной жизни Аениъ; въ этомъ-его слава и его историческая заслуга. Но выступивъ представителемъ новаго принципа, Сократь пришель въ столкновение съ существовавшими въ Асинахъ законами. Онъ нарушилъ ихъ и погибъ жертвою этого нарушенія. И такова вообще судьба историческихъ героевъ: сиблые новаторы, они нарушаютъ установившійся законный порядокъ; въ этомъ смыслѣ они преступны. Установленный законный порядокъ вещей наказываеть ихъ гибелью. Но ихъ гибелью искупается то, что было преступнаго въ ихъ двятельности, я представляемые ими принципы торжествують послё ихъ смерти. Такой взглядъ на историческую деятельность героевъ заключаеть въ себе два существенно-различныхъ элемента. Первый элементь состоить въ указанік очень часто повторяющагося въ исторіи факта столкновенія новаторовъ съ установившимся законнымъ порядкомъ. Второй заключается въ стремлении оправдать тоже нерёдко повторяющийся факть гибели новаторовъ. Эти два эдемента соотвётствуютъ двойственному характеру абсолютнаго идеализма. Въ качестве діалектической системы философіи. абсолютный идеализых разсматриваль явленія въ ихъ развитіи, въ ихъ возникновения и уничтожения. Процессъ развития историческихъ явлений совершается посредствомъ человѣческой дѣятельности. Борьба стараго съ новымъ есть борьба людей противоположныхъ направлений. Эта борьба стоить подчась очень многихъ невинныхъ жертвъ. Таковъ неоспоримый историческій факть. Гегель указываеть его и выясняеть его неизбѣжность. Но идеализмъ Гегеля есть не только діалектическая система; онъ хочеть быть также системой абсолютной истины. Онъ объщаеть ввести насъ въ міръ абсолютнаго. А въ мірь абсолютнаго нать несправедливости. Поэтому абсолютный идеализмъ Гегеля увъряетъ, что, собственно говоря, безвинно люди никогда не гибнуть; что такъ какъ ихъ поступки — поступки индивидовъ — по необходимости носять на себъ печать ограниченности, то, будучи справедливыми съ одной стороны, они несправедливы съ другой. И вотъ эта-то ихъ несправедливость и является причиною ихъ гибели. Такимъ образомъ, съ «абсолютной нден», со «всемірнаго духа» снимается всякая отвётственность за страданія, которыми сопровождается поступательное движеніе человічества. Разсматриваемая такимъ образомъ исторія становится своего рода теодицеей.

Основанное на философіи Гегеля ученіе о трагическомъ станеть вполив понятно чигателямъ, если мы скажемъ, что, согласно этому ученію, судьба Сократа есть одинъ изъ высочайшихъ примъровъ трагическаго. Асинскій мудрецъ своей гибелью искупилъ неизбѣжную односторонность своего собственнаго дѣла. Его гибель была необходимой искупительной жертвой. Безъ такой жертвы осталось бы неудовлетвореннымъ наше нравственное чувство. Согласитесь, что очень странно это нравственное чувство, требующее гибеля всехъ техъ, которые энергичнее и успёшнёе другихъ борются противъ общественнаго застоя! Такого чувотва не можеть быть у непредубъжденнаго человъка. Оно было придумано, «конструпровано» философами. Это, разумбется, не укрылось отъ Чернышевскаго, совершенно справедниво говорившаго, что мысль- ваивть виновнаго въ каждомъ погибающемъ-натянутая и жестокая мысль. Она выросла, по его словамъ, изъ древнегреческой иден судьбы. Но «всякій образованный человёкъ понимаеть, какъ смёшно смотрёть на мірь тёми глазами, какими смотрёли греки геродотовскихъ времень; всякій нынѣ очень хорошо понимаеть, что въ страданіи и погибели великихъ людей нётъ ничего необходимаго; что не всякій гибнущій человъкъ гибнетъ за свои преступленія, что не всякій преступникъ погибаеть, что не всякое преступленіе наказывается судомь общественнаго мнвнія и проч. Потому нельзя не сказать, что трагическое не всегда пробуждаеть въ насъ идею необходимости и что вовсе не въ идев необходимости основание действия его на человека и сущность его».

Какъ же понимаетъ трагическое самъ Чернышевскій?

Послѣ всего сказаннаго, намъ нетрудно уже предвадёть, какой взглядъ на трагическое найдемъ мы въ «Эстетическихъ отношеніяхъ». Чернышевскій говорить: «Трагическое есть страданіе или погибель человѣка-этого совершенно достаточно, чтобы асполнить насъ ужасомъ и состраданіемъ, хотя бы въ этомъ страданія, въ этой погибели и не проявлялась никакая «безконечно могущественная и неотразника сила». Случай или необходимость причина отраданія и погибели человіжа-все равно, страданіе и погибель ужасны. Намъ говорятъ: «чисто-случайная погибель-нелёпость въ трагедія»; въ трагедіяхъ, писанныхъ авторами, можеть быть, а въ дъйствительной жизни-неть. Въ поэзіи авторъ считаеть необходамою обязанностью «выводить развязку изъ самой завязки»; въ жизни развязка часто совершенно случайна, и трагическая участь можеть быть совершенно случайной, не переставая быть трагическою. Мы согласны, что трагична участь Макбета и леди Макбетъ, необходимо вытекающая изъ ихъ положенія и дёлъ. Но неужели не трагична участь Густава-Адольфа, который погибъ совершенно случайно въ битвъ подъ Люцерномъ, на пути торжества и побъдъ?»

Въ концё концовъ Чернышевскій опредёляеть трагическое, какъ ужасное ез человъческой жизни. Онъ думаетъ, что это наиболёе полное опредёленіе трагическаго. «Правда,—прябавляеть онъ,—что большая часть произведеній искусства даеть право прибавить: «ужасное, постигающее человёка болёе или менёе неизбёжно»; но, во-первыхъ, сомнительно до какой степени справедливо поступаетъ искусство, представляя это ужасное почти всегда неизбёжныхъ, когда въ самой дёйствительности оно бываеть большею частью вовсе не неизбѣжно, а чисто-случайно; вовторыхъ, кажется, что очень часто только по привычки доискиваться во всякомъ произвелении искусства «необхолимаго сприления обстоятельствъ», «необходимаго развитія д'яйствія изъ сущности самаго д'яйствія», мы находямъ, съ грёхомъ пополамъ, «необходимость въ ходё событій» и тамъ, гдъ ся вовсе нътъ, напримъръ, въ большей части трагедій Шекспира». Итакъ, трагическимъ называется ужасное въ жизни человѣка, в было бы ошибкой считать это ужасное результатомъ «необходимаго хода событій». Такова мысль Чернышевскаго. Справедлива ли она? Нрежде, чёмъ отвётить на этотъ вопросъ, полезно спросить себя: почему же думаеть нашь авторь, что необходимость отоутствуеть въ большей части «трагедій» Шекспира? И о какой необходимости можно говорить здесь? Очевидно, только о психологической необходимости. Что поннмаемъ мы подъ этими словами? То, что мысли, чувства и д'яйствія даннаго лица, --- въ нашемъ случав даннаго героя драмы, --- съ необходемостью вытекають изъ его характера и его положения. Но можно ли сказать, что въ драмахъ Шевспира отсутствуетъ эта необходимость? Совсёмъ нёть! Совсёмъ напоотнеь! Она составляеть главную отличительную черту драматическихъ произведеній Шекспира. Какъ же понимать слова Чернышевскаго? Повидимому, ихъ можно понять только въ томъ смыслё, что онъ отказывается признать неизбёжнымъ, необходимымъ все то вло и всѣ тѣ человѣческія страданія, которыя находять свое выраженіе у Шекспира. Общественная точка зрвнія Чернышевскаго была точба зрвнія, такъ сказать, условнаго оптимизма. Онъ считаль, что люди будуть очень счастливы, если они надлежащимъ образомъ органязують свои общественныя отношенія. Это- вполив понятный, очень почтенный, и-при налечности извёстныхъ психодогическихъ условійсовершенно нензбъжный оптимизмъ. Но собственно къ вопросу о трагическомъ онъ не имбеть прямого отношения. Шекспару приходалось изображать не то, что могло бы быть, а то, что было; онъ бралъ психологическую природу человёка не въ томъ ся видё, который она приметь въ будущемъ, а въ томъ, какой былъ известенъ ему на основанія его наблюденій надълюдьми, ему современными. И эта психодогическая природа современныхъ людей представляла собою не случайное, а необходимое явление. Да и что такое случайность, если не необходимость. ускользающая отъ нашего вниманія? Конечно, мы не можемъ представлять себѣ необходимость въ видѣ греческаго рока. Но вѣдь ее можно представить себѣ совсѣмъ иначе. Въ наше время врядъ ли кто станетъ приписывать, напримёръ, гибель Гракховъ волё «рока», силё «сульбы» и т. д. Всякій, или почти всякій, согласится съ темъ, что она была подготовлена ходомъ развитія римской общественной жизни. Но если этоть ходь развитія быль необходимь, то ясно, что и знаменитые народ-

ные трибуны погнбли въ силу «необходимаго сцепления обстоятельствъ». Это вовсе не значить, что мы должны равнодушно относиться къ гибели такихъ людей. Мы можемъ отъ всей души желать имъ побъды. Но это не мѣшаетъ намъ понимать, что ихъ побёда возможна при наличности такихъ-то и такихъ-то общественныхъ условій и невозможна при отсутствін этихъ условій. Вообще противоположеніе желательнаго необходимому не выдерживаеть критики и представляеть собою лишь частный случай того дуализма, ---осужденнаго, между прочных, и Фейербаховъ, учителемъ Чернышевскаго, --- того дуализма, который разрываеть связь между субъектонъ в объектонъ. Всякая монистическая философія,а философія Чернышевскаго не безъ основанія объявляла себя таковой,обязана стремиться къ тому, чтобы объяснить желательное необходимымъ, понять возникновеніе данныхъ желаній у даннаго общественнаго человтка, какъ законообразный, и потому необходимый, процессъ. Чернышевскій-да и самъ Фейербахъ-призналъ за своей философіей эту обязанность, поскольку указанная нами задача представлялась ему въ своей общей отвлеченной формулировкъ. Но ни Февербахъ, ни Чернышевскій не понимали, что эта задача неизбіжно встаеть передъ каждымъ изъ тёхъ, которые хотять понять человёческую исторію вообще и исторію вдеологія въ частности. Этимъ и объясняется неудовлетворительность изложеннаго въ диссертаціи Чернышевскаго взгляда на трагическое. Гегель, разсматривавшій судьбу Сократа, какъ драматическій эпизодъ изъ исторія внутренняго развитія аевискаго общества, глубже понималъ трагическое, нежели Чернышевскій, которому судьба эта, повидимому, представлялась просто-на-просто ужасною случайностью. Чернышевскій только тогда сравнялся бы сь Гегеленъ въ понеманія трагическаго, если бы онъ, подобно великому ивмецкому идеалисту, сталъ на точку зрвнія развитія, которая, къ сожаленію, почти вполне отсутствуеть въ его диссертации. Слабая сторона взгляда Гегеля на судьбу того же Сократа заключается въ стремлени убедить насъ въ тоиъ, что гибель аевнскаго мудреца была необходима для примиренія кого-то съ чёмъ-то и для удовлетворенія требованій высшей справедливости, которыя будто бы были отчасти нарушены Сократомъ. Но это стремление Гегеля не имветь ничего общаго съ его діалектикой. Оно было внушено тёмъ метафизическимъ элементомъ, который былъ свойственъ его философів и который придаваль ей столь замізтный отпечатокъ консерватизма. Задача Фейербаха и его учениковъ, критиковавшихъ философію Гегеля, заключалась въ безпоща дной борьбё съ этимъ метафизическимъ элементомъ. устранение котораго должно сделать ее алгеброй процесса. Последовательно держась точки зрѣнія развитія, Чернышевскій сумъль бы, съ одной стороны, понять трагическое положение Сократа, какъ результатъ передома внутренней жизня Аеинъ, а съ другой-не только обнаружить

слабую сторону предложенной Гегелемъ теоріи трагическаго, представленіе о гибели героя, какъ о необходимомъ условіи уже извѣстнаго намъ «примиренія», но и показать, откуда собственно она явилась, т. е., иначе сказать, примѣнить орудіе діалектики къ разсмотрѣнію самой философіи Гегеля. Но ни самъ Чернышевскій, ни его учитель Фейербахъ не въ состоянія были сдѣлать этого. Діалектическая критика гегелевской философіи была дана лишь Марксомъ и Энгельсомъ.

Въ ученін о комическомъ нашъ авторъ мало разошелся съ «господствующей эстетической системой». Это произошло по той простой причинѣ, что съ принитаго идеалистами опредѣленія: «комическое есть переевъсъ образа надъ идеей», онъ могъ безъ большихъ діалектическихъ усилій стереть всякій слѣдъ идеализма. Онъ говоритъ, что комическое есть «внутренняя пустота и ничтожность, имѣющая притязаніе на содержаніе и реальное значеніе». И онъ прибавляетъ, что эстетики-идеалисты слишкомъ съуживали понятіе комическаго, противополагая его лишь понятію возвышеннаго: «комическое мелочное и комическое глупое или тупоумное, конечно, противоположно возвышенному; но комическое уродливое, комическое безобразное противоположно прекрасному, а не возвышенному».

## VIII.

Произведеніе искусства по своей красоть гораздо ниже созданія природы. Искусство выросло вовсе не изъ стремленія людей устранить недостатки прекраснаго, какъ оно существуетъ въ дъйствительности. Чернышевскій твердо убъжденъ въ этомъ. Но если мы допустимъ, что онъ правъ, то у насъ неизбъжно возникаетъ вопросъ: откуда же взялась у людей мысль о превосходстве произведеній искусства надъ созданіями природы? Чернышевскій предвидитъ этотъ неизбъжный вопросъ и старается на него отвѣтить.

Человѣкъ вообще склоненъ цѣнить трудность дѣла и рѣдкость вещи. Такъ, напримъръ, мы, русскіе, нисколько не удивляемся тому, что французы хорошо говорять по-французски: имъ это ничего не стоить. Но мы готовы удивляться иностранцу, хорошо говорящему на этомъ языкѣ. Въ сущности иностранецъ, навърное, никогда не сравняется въ этомъ отношени съ французами; но мы очень охотно простимъ ему недостатки его французской річи и даже вовсе ихъ не замітимъ. Мы небезпристрастные судьи и въ этомъ случав. Насъ подкупаетъ сознание превзойденной иностранцемъ трудности. То же мы видимъ и въ отношеніяхъ эстетики къ созданіямъ природы и нокусства; малейшій истинный или мнимый недостатокъ произведенія природы, ---и эстетика толкусть объ этомъ недостаткѣ, шокируется имъ, готова забывать о всѣхъ достоинствахъ. всёхъ красотахъ: стоить ли цёнить ихъ, въ самомъ дёлё, когда онв 19 Вельтовъ. Т. І. Ияд. З.

**\***\*\*\*

явились безъ всякаго усилія! Тоть же самый недостатокъ въ произведеніи искусотва во сто разъ больше, грубѣе и окруженъ еще сотнями другихъ недостатковъ—и мы не видимъ всего этого, а если видимъ, то прощаемъ и восклицаемъ: и на солнцѣ есть пятна!.. Чернышевскій находитъ, что мы очень хорошо поступаемъ, цѣня трудность дѣла. Но онъ требуетъ справедливости. «Не должно забывать и существеннаго, внутренняго достоинства, которое независимо отъ трудности; мы дѣлаемся рѣшительно несправедливыми, когда трудность исполненія предпочитаемъ достоинству исполненія». Чтобы доказать, какъ высоко цѣнится трудность исполненія и какъ много теряетъ въ глазахъ человѣка то, что дѣлается само собой, Чернышевскій указываетъ на дагерротипные портреты: «Въ числѣ ихъ найдется много не только вѣрныхъ, но и передающихъ въ совершенствѣ выраженіе лица—цѣнимъ ли мы ихъ? Странно даже услышать апологію дагерротипныхъ портретовъ».

Другимъ источникомъ нашего пристрастія къ произведеніямъ искусства служитъ то обстоятельство, что они представляютъ собой дѣло рукъ человѣка. Они свидѣтельствуютъ о человѣческихъ способностяхъ, и потому мы дорожимъ ими. «Всѣ народы, кромѣ французовъ, очень хорошо видятъ, что между Корнелемъ или Расиномъ и Шекспиромъ неизмѣримое разстояніе; но французы до сихъ поръ еще сравниваютъ ихъ; трудно дойти до сознанія: «наше не совсѣмъ хорошо»; между нами найдется очень много людей, готовыхъ утверждать, что Пушкинъ всемірный поэтъ; есть даже люди, думающіе, что онъ выше Байрона: такъ высоко человѣкъ ставитъ свое. Какъ отдѣльный народъ преувеличиваетъ достоинство своихъ поэтовъ, такъ человѣкъ вообще преувеличиваетъ достоинство поэзів вообще».

Третья причина предпочтительной нашей любви къ искусствеу заключается въ томъ, что оно льститъ нашимъ искусственнымъ вкусамъ. Мы понимаемъ теперь, какъ искусственны были нравы, привычки и весь образъ мыслей людей XVII въка; мы теперь ближе къ природѣ, мы лучше понимаемъ и цѣнимъ ее, но мы все еще очень далеки отъ нея и все еще больны искусственностью. У насъ искусственно все, начиная съ нашей одежды и кончая нашими кушаньями, которыя приправляются всевозможными примѣсями, совершенно измѣняющими естественный вкусъ пищн. Произведенія искусства льстятъ нашей любви къ искусственности, и именно потому мы предпочитаемъ ихъ созданіямъ природы.

Первыя двё причины нашего пристрастія къ произведеніямъ искусства заслуживають, по словамъ Чернышевскаго, уваженія, потому что они естественны: «какъ человѣку не уважать человѣческаго труда, какъ человѣку не любить человѣка, не дорожить произведеніями, свидѣтельствующими объ умѣ и силѣ человѣка?» Но что касается третьей причины, то онъ относится къ ней съ порицаніемъ, возмущаясь тѣмъ, что

произведенія искусства льстять нашимъ мелочнымъ требованіямъ, происходящимъ отъ любви въ искусственности. Чернышевскій не хочетъ останавливаться на вопросѣ о томъ, до какой степени мы еще любимъ до сихъ поръ «умывать» природу; по его словамъ, это завлекло бы его въ олишкомъ длинныя разсужденія о томъ, что такое «грязное» и до какой степени оно допустимо въ произведенияхъ искусства. «Но до сихъ поръ въ произведеніяхъ искусства господствуетъ мелочная опфика подробностей, которой цёль не приведение подробностей въ гармонию съ пухомъ цёлаго, а только то, чтобы сдёлать каждую изъ нихъ въ отдёльности интереснѣе или красивѣе, почти всегда во вредъ общему впечатлѣнію произведенія. его правдоподобію и естественности; господствуеть мелочная погоня за эфектностью отдёльныхъ словъ, отдёльныхъ фразъ и цёлыхъ эпизодовъ, расцвѣчиваніе не совсѣмъ натуральными, но рѣзками красками лицъ и событій. Произведеніе искусства мелочніве того, что ны видимъ въ жизни и въ природѣ, и виѣстѣ съ тѣмъ эфектиѣе-какъ же не утвердаться мизнію, что оно прекрасиве двйствительной природы в жизня, въ которыхъ такъ мало искусственности, которымъ чуждо стремление заинтересовать?» Искусственно развитой человёкъ имееть много искусственныхъ, мелочныхъ и часто исказившихся до фантастичности требованій, которыя правильнёе назвать прихотями. Угождать прихотямъ человёка вовсе не значить удовлетворять его потребностамь, межлу которыма первое мѣсто занимаеть его потребность въ истинѣ.

Чернышевскій указываеть еще нісколько другихь причинь предпочтенія, отдаваемаго искусству предъ дъйствительностью. Мы не отаномъ перечислять ихъ здёсь и ограничимся темъ замёчаніемъ, что всѣ онѣ, по его мнѣнію, только объясняють, а не оправдывають это предпочтение. Не соглашаясь съ твиъ, чтобы искусство стояло выше лействительности. Чернышевскій сотественно не могь согласиться и съ господствовавшимъ въ его время идеалистическимъ взглядомъ на то, изъ какихъ потребностей возникаетъ оно, въ чемъ состоить его назначение. Идеалисты говорили: человъкъ имъетъ непреодолниое стремление къ прекрасному, но не находить истинно прекраснаго въ объективной действительности; не осуществляемая объективной действительностью, идея прекраснаго осуществляется произведеніями искусства. Чернышевскій возражаеть на это, что если подъ прекраснымъ понимать полное согласіе идеи и формы, то изъ стремленія къ прекрасному надо выводить не искусство въ частности, а всю вообще деятельность человека, основное начало которой — полное осуществление извъстной мысли. «Стремление къ единству иден и образа --- формальное начало всякой техники, стремление къ сознанію и усовершенствованію всякаго произведенія или издёлія». Чернышевскій утверждаеть, что подъ прекраснымъ должно понямать то, въ чемъ человѣкъ видитъ жизнь. Отоюда онъ дълаетъ тотъ очевидный

для него выводъ, что изъ стремленія къ прекрасному происходить радостная любовь ко всему живому и что это стремленіе въ высочайшей степени удовлетворяется живою дъйствительностью. «Если бы произведенія искусства возникали вслъдствіе нашего стремленія къ совершенству и пренебреженія всъмъ несовершеннымъ, человъ́къ долженъ былъ бы давно покинуть, какъ безплодное усиліе, всякое отремленіе къ искусству, потому что въ произведеніяхъ искусства нътъ совершенства; кто недоволенъ дъйствительною красотою, тотъ еще меньше можетъ удовлетвориться красотою, создаваемою искусствомъ». Не соглашаясь съ идеалистическимъ объясненіемъ значенія искусства, Чернышевскій находить, однако, что въ немъ есть намеки на правильное истолкованіе дъла.

Идеалисты правы, говоря, что человѣкъ не удовлетворяется прекраснымъ въ дѣйствительности, но они ошибаются при указаніи тѣхъ причинъ, вслѣдствіе которыхъ происходитъ его неудовлетворенность. Чернышевскій понимаетъ этотъ вопросъ совсѣмъ иначе.

Когда мы любуемся моремъ, то намъ въ голову не приходитъ желаніе чёмъ-нибудь дополнить или исправить представляемую имъ картину. «Но не всё люди живуть близь моря, многимь не удается ни разу въ жизни взглянуть на него; а имъ хотвлось бы полюбоваться на море-и для нихъ являются картины, изображающія море». Цёль большей части произведеній искусства заключается въ томъ, чтобы дать возможность познакомиться съ действительностью темъ людямъ, которые почему-либо не могли познакомиться съ нею на самомъ ділів. Искусство воспроизводить природу и жизнь такъ же, какъ гравюра воспроизводитъ картину. «Гравюра не думаеть быть лучше картины, она гораздо хуже ся въ художественномъ отношения; такъ и произведение искусства никогда не достигаеть красоты или величія дійствительности; но картина одна, ею могуть любоваться только люди, пришедшіе въ галлерею, которую она украшаеть; гравюра расходится въ сотняхъ экземпляровъ по всему свёту, каждый можеть любоваться ею когда ому угодно, не выходя изъ своей комнаты, не вставая съ своего дивана, не скидая своего халата; такъ и предметь прекраснаго въ дъйствительности доступенъ не всякому и не всегда; воспроизведенный (слабо, грубо, блёдно, это правда, но все-таки воспроизведенный) искусствомъ, онъ доступенъ всякому и всегда».

Чернышевскій спёшить замётить, однако, что словами: искусство есть воспроизведеніе дёйствительности—опредёляется только формальное начало искусства. Для опредёленія же существеннаго содержанія искусства онъ напоминаеть о томъ, что оно далеко не ограничивается областью прекраснаго. Искусство обнимаеть все то, что «въ дёйствительности (въ природё и въ жизни) интересуеть человёка, не какъ ученаго, а просто какъ человёка». Прекрасное, трагическое, комическое представляють собою лишь три наиболёе опредёленныхъ элемента изъ множества тёхъ

влементовъ, отъ которыхъ зависитъ интересъ человъческой жизни. Но почему же прекрасное считается единственнымъ содержаніемъ вскусства? Только всявдствіе сметенія прекраснаго, какъ предмета искусства, съ прекрасной формой, составляющей необходеную принадлежность всякаго произведенія искусства. Прекрасная форма получается благодаря взаниноху соответствію, единству иден и образа. Но эта формальная красота не составляеть, по мивнію Чернышевскаго, такой особенности, которая отличала бы произведенія искусства оть другихъ отраслей человической діятельности. «Дійствованіе человіка всегда иміеть ціль, которая составляеть сущность дёла; по мёрё соответствія нашего дёла съ цёлью, которую мы хотёли осуществить вмъ, цёнится достоинство самаго дёла; по мере совершенства выполнения оценивается всякое человеческое произведеніе. Это общій законъ и для ремесла, и для промышлевности, и для научной двательности и т. д.; онъ применяетоя и къ произведениямъ искусства». Симоль словь: гармонія иден и образа-сводится къ той простой мысли, что всякое двао должно быть выполнено.

Выше мы сказали, что, кромѣ воспроизведенія жизни, искусство имѣеть, по миѣнію Чернышевскаго, еще и другое значеніе: объясненіе этой жизни. Человѣкъ, интересуясь явленіями жизни, не можетъ не судить о нихъ такъ или иначе. Поэтому и художникъ не можетъ отказаться отъ произнесенія своего праговора надъ тѣми явленіями, которыя онъ изображаетъ. Въ этомъ состоитъ другое назначеніе искусства, благодаря которому «искусство становится въ число нравственныхъ двигателей человѣка». Чѣмъ сознательнѣе относится художникъ къ изображаемымъ имъ явленіямъ, тѣмъ болѣе онъ становится мыслителемъ и тѣмъ болѣе его произведенія, оставаясь въ области искусства, пріобрѣтаютъ научное значеніе.

Резюмируя все имъ сказанное по этому поводу, Чернышевскій даеть слёдующую окончательную формулировку своего взгляда на искусство: «Существенное значеніе искусства—воспроизведеніе всего, что интересно для человёка въ жизни; очень часто, особенно въ произведеніяхъ поэзіи, выступаеть также на первый планъ объясненіе жизни, приговоръ о явленіяхъ ея».

1X.

Насколько правъ нашъ знаменитый авторъ? Чтобы отвѣтить на этотъ вопросъ, мы разсмотримъ сначала его опредѣленіе прекраснаго. Прекрасное есть жизнь, говорить онъ, — и, основываясь на этомъ опредѣленія, онъ старается объяснить, почему мы любимъ, напримѣръ, цвѣтущую растительность. «Въ растеніяхъ, — говорить онъ, — намъ нравится свѣжесть цвѣта и роскошь, богатотво формы, обнаруживающія богатую силами, свѣжую жизнь. Увядающее растеніе не хорошо; растеніе, въ которомъ мадо жизненныхъ соковъ, не хорошо». Это очень остроумно сказано и въ известныхъ пределахъ совершенно правильно. Но вотъ въ чемъ затруднение. Извѣстно, что первобытныя племена, напримя́ръ, бушмены, австралійцы и другіе «дикари», стоящіе на одинаковой съ ними ступени развитія, никогда не украшають себя цвѣтами, хотя живуть въ мѣстностяхъ, очень богатыхъ ими. Современная этнологія твердо установила тоть факть, что указанныя племена заимствують мотивы своей орнаментики исключительно изъ животнаго міра. Выходить, стало быть, что эти дикари совсёмъ не интересуются растеніями и что къ ихъ психологія совершенно непримѣнимы только что приведенныя нами остроумныя соображения Чернышевскаго. Спрашивается, почему же неприминимы? На это можно ответить, что они (дикари) еще не имеютъ вкусовъ, свойственныхъ нормально развитому человѣку. Но это не отвѣть, а отговорка. Въ чемъ заключается тотъ критерій, съ помощью котораго мы опредѣляемъ, какіе вкусы людей нормальны и какіе ненормальны? Чернышевскій сказаль бы, віроятно, что этоть критерій надо искать въ природѣ человѣка. Но природа человѣка сама измѣняется вмѣстѣ съ ходомъ культурнаго развитія: природа первобытнаго охотника совсёмъ не та, что природа парижанина XVII вёка, а природа парижанина XVII вѣка имѣла такія существенныя особенности, которыхъ мы тщетно стали бы искать въ природъ современныхъ намъ нъмцевъ, и т. д. Да и это еще не все. Въ каждое данное время природа людей одного класса общества во многомъ непохожа на природу людей другого класса. Какъ же тутъ быть? Гдв же искать выхода? Поищемъ его сначада въ разбираемой нами диссертации.

Чернышевскій говорить: «Хорошая жизнь, жизнь, бакъ она должна быть, у простого народа состоять въ томъ, чтобы сытно Есть, жить въ хорошей избе, спать вдоволь; но вместе съ этимъ у поселянина въ понятін «жизнь» всегда заключается понятіе о работѣ: жить безъ работы нельзя, да и скучно было бы. Слёдствіемъ жизни въ довольстве. при большой работв, не доходящей, однако, до изнурения силъ, у молодого поселянина или сельской девушки будеть чрезвычайно свежий цвѣтъ лица и румянецъ во всю щеку-первое условіе красоты по простонароднымъ понятіямъ. Работая много, поэтому будучи врёпко сложена, сельская девушка будеть при сытной пище довольно плотна,--это также необходимое условіе красавицы сельской; світская, «полувоздушная красавица» кажется поселянину рёшительно «невзрачной», даже производить на него непріятное впечатлёніе, потому что онъ привыкъ считать «худобу» слёдствіемъ болёвненности или «горькой доли». Но работа не дастъ разжиръть; если сельская дъвушка толста, это родъ болѣзненности, знакъ «рыхлаго» сложенія, и народъ считаеть большую полноту недостаткомъ; у сельской красавицы въ народныхъ пѣсняхъ не найдется ни одного признака красоты, который не былъ бы

выраженіемъ цвётущаго здоровья и равновёсія силь въ организмё, всеглашняго слёдствія жизни въ довольстві при постоянной и нешуточной, но не чрезміврной работів. Совершенно другое діло світская красавица: уже нъсколько поколъній предки ся жили, не работая руками. При безлейственномъ образе жизни, крови льется въ конечности мало; съ каждымъ новымъ поколеніемъ мускулы рукъ и ногъ слабеють, кости делаются тоньше: необходимымъ следствіемъ всего этого должны быть маленькія ручки и ножки; онъ признакъ такой жизни, которая одна и кажется жизнью для высшихъ классовъ общества — жизна безъ физической работы: если у свътской женщины большія руки и ноги, это признакъ или того, что она лурно сложена, или того, что она не изъ старинной, «хорошей» фамиліи... Здоровье, правда, никогда не можетъ потерять своей цёны въ глазахъ человѣка. Потому что и въ довольствѣ и въ роскоши плохо жить безъ здоровья, --- вслёдствіе того румянець на щекахъ и цвёгущая здоровьемъ свъжесть продолжають быть привлекательными и для свътскихъ людей; но болезненность, слабость, вялость, томность также имеють въ глазахъ ихъ достоинство красоты, какъ скоро кажутся следствіемъ роскошно-бездийственнаго образа жизни. Блидность, томность, болизненность имъютъ еще другое значеніе для свътскихъ людей: если поселянинъ ищеть отдыха, спокойствія, то люди образованнаго общества, у которыхъ матеріальной нужды и физической усталости не бываеть, но которыиъ зато часто бываеть скучно оть безделія и отсутствія матеріальныхъ заботь, ещуть «свльныхъ ощущеній, волненій, отрастей». которыми придается цивть, разнообразіе, увлекательность сивтской жизни, безъ того монотонной и скучной. А отъ сильныхъ ощущений, отъ пыл-

кихъ страстей человѣкъ скоро изнашивается: какъ же не очаровываться томностью, блёдностью красавицы, если томность и блёдность ея служать признакомъ, что она много жила?»

Что же выходить? Выходить, что искусство воспроизводить жизнь, а жизнь, «хорошая жизнь, жизнь, какъ она должна быть», у различныхъ классовъ различна.

Почему же различна? Только что приведенная нами длинная выписка не оставляеть никакого сомивнія на этоть счеть: она различна потому, что различно экономическое положеніе этихъ классовъ; Чернышевскій очень хорошо разъясниль это. Стало быть, мы имбемъ право сказать, что представленія людей о жизни, а потому ихъ понятіе о красоть, мѣняются въ связи съ ходомъ экономическаго развитія общества. Но если это такъ, то, спрашивается: правъ ли былъ Чернышевскій, когда такъ рѣшительно оспариватъ эстетиковъ-идеалистовъ, утверждавшихъ, что прекрасное, встрѣчающееся въ дѣйствительности, оставляетъ человѣка неудовлетвореннымъ и что въ этой неудовлетворенности надо искать причины, которыя побуждаютъ его заниматься художественныхъ творчествомъ? Чернышевскій возражаль имъ, что прекрасное въ действительности превосходить прекрасное въ искусстве. Въ известномъ смысле этонеоспоримая истина, но только въ извёстномъ смыслё. Искусство воспроизводитъ жизнь; это такъ. Но мы видели, что, согласно Чернышевскому, представление о жизни, «о хорошей жизни, о жизни, какъ она должна быть», неодинаково у людей, принадлежащихъ къ различнымъ классамъ общества. Какъ же будетъ относиться человъкъ низшаго общественнаго класса къ той жизни, которую ведеть высшій классь, и къ тому искусству, которое воспроизводить эту жизнь высшаго класса? Надо думать, что онъ, -если только въ немъ уже начала работать мысль, соотвётствующая его собственному классовому положенію, --- отнесется и къ этой жизни и къ этому искусству отрицательно. Если онъ имеютъ какое-нибудь отношение къ художественному творчеству, то онъ захочетъ реформировать господствующія понятія объ искусствв, ---а господствують обыкновенно до поры до времени понятія высшаго класса, --- онъ станеть «творить» на свой особый, новый ладъ. Тогда и окажется, что его художественное творчество обязано своимъ происхожденіемъ тому обстоятельству, что его не удовлетворяло прекрасное, встрвчаемое имъ въ Можно, конечно, сказать, что его собственное твордъйствительности. чество будеть лишь воспроизводить ту жизнь, ту дыйствительность, которая хороша по понятіямъ его собственнаго класса. Но вёдь господствуеть не эта жизнь и не эта действительность, а та жизнь и та действительность, которыя созданы высшимъ классомъ и которыя отражаются въ господствующей школѣ искусства. Звачитъ, если правъ Чернышевскій, то не совстмъ неправа и оспариваемая имъ идеалистическая школа. Возьмемъ примеръ. Во французскомъ обществе временъ Людовика XV господствовали извъстныя понятія о жизни, какъ она должна быть, нашедшія свое выраженіе въ различныхъ отрасляхъ художественной двятельности. Эти понятія были понятіями клонившейся къ упадку аристократін. Ихъ не раздѣляли духовные представители средняго сословія, стремившагося къ своей эмансипаціи; напротивъ, ети представители подвергали ихъ рѣзкой, безпощадной критикѣ. И когда эти представители сами взялись за художественную дёятельность, когда они создали свои художественныя школы, то они сдёлали это потому, что ихъ не удовлетворяло прекрасное, встречавшееся въ той действительности, которую создалъ, представлялъ и защищалъ высшій классъ. Стало быть, тутъ дёло происходело несомнённо такъ, какъ его изображали въ своихъ теоріяхъ эстетики-идеалисты. Мало того, даже художники, принадлежавшіе къ этому же высшему классу, могли не удовлетворяться прекраснымъ, встричаемымъ ими въ дийствительности, потому что жизнь не стоитъ на одномъ мёстѣ, потому что она развивается и потому, что ся развитіе вызываеть несоотвётствіе между тёмь, что есть, и темь, что, по миёнію

Digitized by Google

людей, должно быть. Значить, въ этомъ отношения идеаласты-эстетики вообще не ошибались. Ошибка ихъ состояла совствиъ въ другомъ. Лля нихъ прекрасное было выраженіемъ абсолютной иден, развитіе которой, по ихъ понятіямъ, лежало въ основѣ всего мірового, а слѣдовательно и всего общественнаго процесса. Когда Фейербахъ возсталъ противъ идеализма. онъ былъ совершенно правъ. Точно также, когда его ученикъ Чернышевскій возсталь противь идеалистическаго ученія объ искусотвь. онъ совсѣмъ не ошибался. Онъ говорилъ совершенную правду, когла утверждаль, что прекрасное есть жизнь «какъ она должна быть», и что искусство вообще занимается воспроизведеніемъ «хорошей жизни». Ero ошибка лишь заключалась въ томъ, что онъ недостаточно выяснилъ себъ, какимъ образомъ развиваются въ исторіи человеческія представленія о «жизни». «Воззрвніе на искусство, — говориль онь, —нами принимаемое. проистокаетъ изъ воззрѣній, принимаемыхъ новѣйшими нѣмецкими эстетиками, и возникаетъ изъ нихъ чрезъ діалектическій процессъ, направленіе котораго опредъляется общими идеями современной науки». Это такъ. Но эстетические взгляды Чернышевскаго были толико зародышемъ того правильнаго воззрѣнія на искусство, которое, усвонвъ и VCOBODшенствовавъ діалектическій методъ старой философіи, въ то же время отрицаеть ся метафизическую основу и аппелируеть къ конкретной общественной жизни, а не къ отвлеченной абсолютной илев. Чернышевскій не сумћиъ утвердиться на діалектической точкѣ зрѣнія; поэтому въ его собственныя представленія о жизни и объ искусствѣ проникъ очень значительный элементь метафизики. Онъ раздёляль человеческія потребности на естественныя и искусственныя; сообразно съ этимъ и «жизнь» представлялась ему частью нормальной, -- поскольку она соотвётствовала естественнымъ потребностямъ, ---а частью, и притомъ большею частью, ненормальной, --- поскольку ея складъ обусловливается искусственными потребностями человѣка. Пользуясь такимъ критеріемъ, нетрудно было придти въ тому выводу, что жизнь всёхъ высшихъ классовъ общества ненормальна. А отсюда было рукой подать до того вывода, что искусство, выражавшее въ различныя эпохи эту ненормальную жизнь, было ложнымъ искусствомъ. Но общество раздѣлилось на классы уже ΒЪ то отдаленное время, когда оно отало выходить изъ состоянія **10**вости. Стало быть, Червышевскому нужно было признать ошибочной ненормальной всю историческую жизнь человёчества и объявить болће или менte ложными всв тв представления о жизни, которыя въ течение этого длиннаго періода времени возникали на этой ненормальной почві. Такой взглядъ на исторію и на развитіе человѣческихъ понятій могъ быть, и дъйствительно бываль, могучимь орудіемь борьбы въ эпохи общественныхъ перемень, въ эпохи «отрицанія». И всудивительно, что за него крепко держались наши просвѣтители 60-хъ годовъ. Но онъ не могъ послужить орудіемъ научнаго одъясненія историческаго процесса. Поэтому самому онъ не могъ лечь въ основу научной эстетики, о которой мечталъ нѣкогда Бѣлинскій и которая не осуждаетъ, —это вообще не дѣло «теоретическаго разума», —а объясняетъ. Чернышевскій правильно называлъ искусство воспроизведеніемъ «жизни». Но именно потому, что искусство воспроизводитъ «жизнь», научная эстетика, —вѣрнѣе сказать, правильное ученіе объ искусствѣ, — могло лишь тогда встать на твердую почву, когда возникло правильное ученіе о «жизни». Философія Фейербаха заключала въ себѣ только нѣкоторые намеки на такое ученіе. Поэтому и основанное на ней ученіе объ искусствѣ лишено было твердой научной

Таковы тё общія зам'ячанія, которыя мы хотіли сділать объ эстетической теоріи Чернышевскаго. Что касается частностей, то мы отм'ятимъ здісь только вотъ что.

основы.

Въ русской литературъ не разъ возмущались тъмъ, --приведеннымъ нами выше. - сравненіемъ, согласно которому искусство ROTHOCHTCS бЪ жизни, какъ гравюра къ картинѣ, и которое Чернышевскій сдѣлалъ для поясненія той своей мысли, что люди дорожать созданіями въ искусствѣ не потому, что прекрасное въ действительности не удовлетворяетъ вхъ, а потому, что они не имъютъ къ нему доступа по той или другой причнев. Но эта мысль далеко не такъ неосновательна. какъ это **думають** критики Чернышевскаго. Въ живописи можно указать множество такихъ созданій искусства, цёль которыхъ заключается въ томъ, чтобы дать людямъ возможность насладиться хотя бы только снимкомъ съ привлекательной для нихъ действительности. Чернышевскій указываль на картины, изображающія морскіе виды. И онъ быль въ значительной степени правъ. Многія такія картаны обязаны были своимъ существованіемъ тому, что люди,---напримвръ, голландцы,---любили море и хотвли наслаждаться его видами даже тогда, когда оно было далеко оть нихъ. Нѣчто подобное мы видамъ и въ Швейцаріи. Швейцарцы любятъ свои горы, но и они не имвють возможности постоянно наслаждаться настоящами альшискими видами: огромное большинство населения этой страны живеть въ долннахъ и въ предгоріяхъ; поэтому тамъ существуетъ много живописцевъ,---Люгардонъ и другіе, --- воспроизводящихъ эти виды. Ни публикъ, ни мниъ живописцамъ при этомъ и въ голову не приходитъ, что эти произведенія аскусства прекраснье дыйствительности. Но они напоминають о нев, и этого достаточно для того, чтобы они нравились, для того, чтобы ими дорожили. Мы видимъ, стало быть, неоспоримые факты, ясно говорящіе въ пользу Чернышевскаго. Но есть другіе факты, говорящіе противъ него, и на нихъ стонть остановиться.

Знаменитый французскій живопасець-романтакъ Делякруа замёчають въ своемъ дневникъ, что картины не менѣе знаменитаго Давида пред-

ставляють собою своеобразную смесь реализма съ идеализмомъ 1). Это совершенно втрно и,--что для насъ здтсь всего важите,--это втрно не только по отношению къ Давиду. Это върно вообще по отношению къ искусству, выражающему собою стремленія новыхъ общественныхъ слоевъ, стремящихся къ своему освобождению. Жизнь господствующаго класса представляется новому,---восходящему и недовольному,---классу ненормальной, достойной осуждения. А потому и пріемы художниковъ, воспроизводящихъ эту жизнь, не удовлетворяють его, кажутся ему искусственными. Новый классъ выдвигаеть своихъ художниковъ, которые, въ борьбѣ со старой школой, аппелируютъ къ жизни, выступаютъ какъ реалисты. Но жизнь, къ которой они аппелирують, есть «хорошая жизнь, какъ она должна быть»... согласно понятіямъ новаго класса. А эта жизнь еще не совсёмъ сложилась: вёдь новый классъ только еще стремится къ своему освобожденію; она въ значительной степени сама остается еще идеаломъ. Поэтому и искусство, созданное представителями новаго класса, будеть представлять собою «своеобразную смёсь реализма съ идеализмонъ». А объ искусствь, представляющемъ собою такую смъсь, нельзя сказать, что оно стремится къ воспроизведению прекраснаго, существующаго въ дъйствательности. Нёть, художники такого рода не удовлетворяются и не могуть удовлетворяться действительностью; имъ, какъ и всему представляемому ими классу, хочется частью передилать, а частью дополнить ее сообразно своему идеалу. По отношению въ такимъ художникамъ и въ такому нокусству мысль Червышевского была ошибочна. Но замвчательно, что само русское искусство времени Чернышевскаго представляло собою своеобразную.очень привлекательную, ----сибсь реализма съ идеализмомъ. Это обстоятельство объясняеть намъ, почему въ применения къ этому искусству теорія Чернышевскаго, требовавшая строгаго реализма, оказывалась слиш-

Но Чернышевскій самъ былъ сыномъ, —и еще какимъ сыномъ! своего времени. Онъ самъ не только не чуждался передовыхъ идеаловъ своего времени, но былъ ихъ преданнъйшимъ и сильнъйшимъ запцитникомъ. Поэтому его теорія, защищая строгій реализмъ, все-таки отводила мъсто и идеализму. Чернышевскій говоритъ, что искусство не только воспроизводитъ жизнь, но также истолковываетъ ее, служитъ ея учебникомъ. Самъ онъ интересовался искусствомъ, главнымъ образомъ, какъ учебникомъ жизни, и въ своихъ критическихъ статьяхъ онъ задавался цълью помогать художникамъ въ истолкованіи жизненныхъ явленій. Такъ же поступалъ его литературный послёдователь Добролюбовъ: достаточно вспомнить его знаменитую и поистинъ превосходую статью «Когда же придетъ настоящій день», написанную по поводу повъсти Тургенева

1) Cm. Journal d'Eugène Delacroix, Paris 1893, t. III, p. 382.

комъ узкой.

«Наканунв». Въ этой статьв Добролюбовъ говоритъ: «Писатель-художникъ. не заботясь ни о какихъ общихъ заключенияхъ относительно состоянія общественной мысли и нравственности, всегда умёсть, однако же, удовить ихъ существениейшія черты, ярко осветить и прямо поставить ихъ предъ глазами людей размышляющихъ. Вотъ почему и полагаемъ мы, что какъ скоро въ писателф-художникъ признается талантъ, т. е. умвніе чувствовать и изображать жизненную правду явленій, то уже въ силу этого самаго признанія произведенія его дають законный поводъ къ разсужденіямъ о той средв жизни, о той эпохв. которая вызвала въ писателѣ то или другое произведеніе. И мѣркою для таланта писателя будетъ здёсь то, до какой степени широко захвачена имъ жизнь, въ какой мёре прочны и многообразны тё образы, которые имъ созданы». Сообразно съ этимъ Добролюбовъ ставилъ главной задачей литературной критики «разъясненіе тёхъ явленій действительности, которыя вызвали извёстное художественное произведеніе». Такимъ образомъ, эстетическая теорія Чернышевскаго и Добролюбова сама была своеобразной сибсью реализма съ идеализмомъ. Разъясияя жизненныя явленія, она не довольствовалась констатированіемь того, что есть, а указывала также — и даже главнымъ образомъ-то, что должно быть. Она отрицала существующую двйствительность и въ этомъ смысль служила выражениемъ тогдашняго «отрицательнаго» направленія. Но она не сумѣла «развить идею отрицанія», какъ выразнася когда-то о самомъ себѣ Бѣлинскій; она не сумѣла поставить эту идею въ связь съ объективнымъ ходомъ развитія русской общественной жизни, - короче, она не сумбла дать ей соціологическую основу. Въ этомъ заключался главный ся недостатокъ. Но оставаясь на точкъ зрънія Фейербаха, нельзя было ни устранить, ни даже замътить этоть недостатокъ. Онъ становится замётнымъ только съ точки зрёвія ученія Маркса.

Место не позволяеть намъ критиковать отдельныя положения Чернышевскаго. Поэтому мы ограничимся еще однимъ только замѣчаніемъ. Чернышевскій рёшительно отвергалъ идеалистическое опредёленіе возвышеннаго, какъ выражения идея безконечнаго. Онъ былъ правъ, потому что подъ идеей безконечнаго идеалисты понимали абсолютную идею, для которой не было мёста въ учении Фейербаха-Чернышевскаго. Но онъ ошибался, говоря, что хотя содержаніе возвышеннаго и можетъ наводить насъ на различныя мысли, усиливающія то впечатлёніе, которое мы отъ чего получаемъ, но что самъ по себё предметъ, производящій такое впечатлёніе, остается возвышеннымъ независимо отъ этихъ мыслей. Отсюда логически слёдуетъ тотъ выводъ, что возвышенное существуетъ само по себё, независимо отъ нашихъ о немъ мыслей. По мнёнію Чернышевскаго, возвышеннымъ представляется намъ самый предметъ, а не вызываемое имъ настроевіе. Но его опровергаютъ имъ самимъ приводи-

мые примѣры. Онъ говорать, что Монбланъ и Казбекъ—величественныя горы, но никто не скажетъ также, что онѣ величественны сами по себѣ, независимо отъ производимаго ими на насъ впечатлѣнія. То же приходится сказать и о прекрасномъ. По Чернышевскому выходитъ, съ одной стороны, что прекрасное въ дѣйствительности прекрасно само по себѣ; но, съ другой стороны, онъ самъ же объясняетъ, что прекраснымъ намъ кажетоя только то, что соотвѣтствуетъ нашему понятію о «хорошей жизни», о «жизни, какъ она должна быть». Стало быть, предметы прекрасны не самв по себѣ.

Этн ошноки нашего автора объясняются — кратко говоря — уже указаннымъ нами отоутствіемъ у него діалектическаго взгляда на вещи. Онъ не умѣлъ найти истинную связь между объектомъ и субъектомъ, объяснить ходъ идей ходомъ вещей. Поетому онъ по необходимости пришелъ къ противорѣчію съ самимъ собой и, вопреки всему духу своей философіи, придалъ объективное значеніе нѣкоторымъ идеямъ. Но и эта ошибка могла быть замѣчена только тогда, когда философія Фейербаха, лежащая въ основѣ эстетической теоріи Чернышевскаго, стала уже «превзойденной ступенью». А для своей эпохи диссертація нашего автора все-таки была въ высшей степени серьезнымъ и замѣчательнымъ произведеніемъ.

## Французская драматическая литература и французская живопись XVIII вѣка съ точки зрѣнія соціологіи.

Изучение быта первобытныхъ народовъ, какъ нельзя лучше подтверждаеть то основное положение историческаго матеріализма, которое гласить, что сознание людей опредвляется ихъ бытиемь. Въ подтверждение этого здёсь достаточно сослаться на тогъ выводъ, къ которому пришелъ Бюхеръ въ своемъ замѣчательномъ изслѣдованія «Arbeit und Rhythmus». Онъ говоритъ: «Я пришелъ къ тому заключенію, что работа, музыка и поэзія на первой ступени развитія сливались вмёстё, но что основаымъ элементомъ этой тріады была работа, между темъ какъ объ остальныя имѣли лишь второстепенное значеніе». По Бюхеру, происхожденіе поэзіи объясняется работою («der Ursprung der Poesie ist in der Arbeit zu suchen»). И кто знакомъ съ литературой этого предмета, тотъ не обыянить Бюхера въ преувеличении 1). Возражения, которыя были сделаны ему компетентными людьми, касаются не сущности, а только ивкоторыхъ второстепенныхъ частностей его взгляда. По существу дъла, Бюхеръ, безъ сомнвнія, правъ.

Но его выводъ касается именно только происхожденія поэзіи. А что можно сказать объ ея дальнюйшемъ развитіи? Какъ обстоить дёло съ поезіей и вообще съ искусствомъ на болёе высокихъ ступеняхъ общественнаго развитія? Можно ли, и на какихъ ступеняхъ, подиётить существованіе причинной связи между бытіемъ и сознаніемъ, между техникой и экономикой общества, съ одной стороны, и его искусствомъ, съ другой?

 $\overline{\mathbf{S}}$ 

\_\_\_\_\_ Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) М. Горнесъ говоритъ о первобытной орнаментикъ, что она "могла развиться, только опираясь на промышленную дѣятельность", и что тѣ народы, которые, подобно цейлонскимъ веддахамъ, еще не знаютъ никакой промышленной дѣятельности, не имъютъ и орнаментики (Urgeschichte der bilden den Kunst in Europa, Wien, 1898, стр. 38). Это-выводъ, совершенно подобный вышеприведенному нами выроду Бюхера.

Отвѣта на этотъ вопросъ мы будемъ искать въ этой статьѣ, опираясь на исторію французскаго искусства въ XVIII столѣтіи.

Здѣсь намъ необходимо, прежде всего, одѣлать слѣдующую оговорку. Французское общество XVIII вѣка съ точки зрѣнія соціологіи характеризуется, прежде всего, тёмъ оботоятельствомъ, что оно было обществожь, разджленнымь на классы. Это обстоятельство не могло не отразиться на развити искусства. Въ самомъ деле, возьменъ коть театръ. На средневъковой сценъ во Франціи, какъ и во всей Западной Европъ, важное мёсто занимають такъ называемые фарсы. Фарсы сочинялись для народа и разыгрывались передъ народомъ. Они всегда служили выраженіемъ взглядовъ народа, его стремленій и---что особенно полезно отмѣтить здѣсь-его неудовольствій противъ высшихъ сословій. Но, начиная съ царствованія Людовика XIII, фарсъ склоняется къ упадку; его отнооять къ числу тёхъ развлеченій, которыя приличны только для лакеевъ и недостойны людей утонченнаго вкуса: «éprouvés des gens sages», какъ говорить одинь французскій писатель въ 1625 г. На смену фарсу является трагедія. Но французская трагедія не имѣетъ ничего общаго со взглядами, стремленіями и неудовольствіями народной массы. Она представляеть собой создание аристократии и выражаеть взгляды, вкусы и стремленія высшаго сословія. Мы сейчась увидимъ, какую глубокую печать наложило это сословное происхождение на весь ся характеръ; но сначала вы хотимъ обратить внимание читателя на то, что въ эпоху возникновенія трагедіи во Франціи аристократія этой страны совершенно не занималась производительнымъ трудомъ и жила, потребляя тв продукты, которые создавались экономической двятельностью третьяго сословія (tiers état). Нетрудно понять, что этоть факть не могь не им'ять вліянія на тѣ произведенія искусства, которыя возникали въ аристократической средв и которыя выражали собой ся вкусы. Вотъ, напримвръ, извёстно, что новозеданцим восиёвають въ нёкоторыхъ свояхъ пёсняхъ возделывание бататовъ. Известно также, что ихъ писни нередко сопровождаются пляской, представляющей собою не болье, какъ воспроизведеніе тихь тилодвиженій, которыя совершаются земледильцемь при воздълывании этихъ растений. Тутъ ясно видно, какинъ образонъ производительная деятельность людей вліяеть на ихъ искусство, и не мене ясно, что такъ какъ высшіе классы не занимаются производительнымъ трудомъ, то искусство, возникающее въ ихъ средъ, не можетъ имъть никакого прямого отношенія къ сбщественному процессу производства. Но значить ли это, что въ обществѣ, раздѣленномъ на классы, ослабляется причинная зависимость сознанія людей оть ихъ бытія? Нівть, нисколько не значить, потому что раздёление общества на классы само обусловливается экономическимъ его развитіемъ. И если искусство, создаваемое высшими классами, не имъетъ никакого прямого отношенія къ производительному процессу, то это объясняется въ послѣднемъ счетѣ тоже экономическими причинами. Стало быть, матеріалистическое объясненіе исторіи вполнѣ примѣнимо и въ этомъ случаѣ; но само собою разумѣется, что въ этомъ случаѣ уже не такъ легко обнаруживается несомиѣнная причинная связь между бытіемъ и сознаніемъ, между общественными отношеніями, возникающими на основѣ «работы», и искусствомъ. Здѣсь, между «работой» съ одной стороны и искусствомъ.—съ другой, образуются нѣкоторыя промежуточныя инстанція, часто привлекавшія къ себѣ все вниманіе изслѣдователей и тѣмъ затруднявшія правильное пониманіе явленій.

Сдёлавъ эту необходимую оговорку, мы переходимъ къ нашему предмету и, прежде воего, обращаемся къ трагедіи.

«Французокая трагедія, — говорить Тэнъ въ своихъ «Чтеніяхъ объ искусствв», — является въ то время, когда благоустроенная и благородная монархія при Людовикѣ XIV учреждаеть господство приличій, изящную аристократическую обстановку, великолѣпныя представленія, придворную жизнь, и она исчезаетъ съ того момента, когда дворянство и придворные нравы падаютъ подъ ударами революціи».

Это совершенно справедливо. Но историческій процессь возникновенія, а особенно *паденія* французской класоической трагедіи быль нісколько сложніве, чімь изображаеть его знаменитый теоретикь искусства.

Присмотримся къ этому роду литературныхъ произведеній со стороны его формы и со стороны его содержанія.

Со стороны формы въ классической трагедіи должны, прежде всего, обратить на собя наше внимание знаменитыя три единства, изъ-за которыхъ велось такъ много споровъ впослёдствін, въ эпоху візчно памятной въ лётописяхъ французской литературы борьбы романтиковъ съ классиками. Теорія этихъ единствъ была извѣстна во Франція еще со времени Возрожденія; но литературнымъ закономъ, непререкаемымъ правиломъ хорошаго «вкуса» она стала только въ семнадцатомъ въкъ. «Когда Корнель инсаль свою «Медею» въ 1629 г., -говорить Лансонь, -онь еще ничего не зналъ о трехъ единствахъ» '). Пропагандистомъ теорія трехъ елинствъ выступилъ въ началѣ тридцатыхъ годовъ восемнадцатаго вѣка Мерэ. Въ 1634 г. поставлена была его трагедія «Sophonisbe», — первая трагодія, написанная по «правиламъ». Она вызвала полемику, въ которой противники «правилъ» выставляли противъ нихъ доводы, во многомъ напоминающіе разсужденія романтиковъ. На защиту трехъ единствъ ополчились ученые поклонники античной литературы (les prudits), и они одержали решительную и прочную победу. Но чему обязаны они были своей поб'вдой? Во всякомъ случав, не своей «эрудиціи», до которой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Histoire de la littérature française, p. 415.

публикѣ было очень мало дѣла, а возраставшей требовательности высшаго класса, для котораго становились невыносимы наивныя сценическія несообразности предшествовавшей эпохи. «Единства имѣли за себя такую идею, которая должна была увлечь благовоспитанныхъ людей,—продолжаетъ Лансонъ,—идею точнаго подражанія дѣйствительности, способнаго вызвать надлежащую иллюзію. Въ своемъ настоящемъ значеніи единства представляютъ собою минимумъ условности... Такимъ образомъ, торжество единствъ было на самомъ дѣлѣ побѣдою реализма надъ воображеніемъ» 1).

Такимъ образомъ, побъдила здёсь, собственно, утонченность аристократическаго вкуса, возраставшая вмъсть съ упроченіемъ «благородной и благосклонной монархіи». Дальнъйшіе успѣхн театральной техники сдълали точное подражаніе дъйствительности вполнъ возможнымъ безъ соблюденія единствъ; но представленіе о нихъ ассоціировалось въ умахъ зрителей съ пѣлымъ рядомъ другихъ, дорогихъ н важныхъ для нихъ представленій, и потому ихъ теорія пріобрѣла какъ бы самостоятельную цѣнность, опиравшуюся на будто бы неоспоримыя требованія хорошаго вкуса. Впоолѣдствіи господство трехъ единствъ поддержано было, какъ мы увидимъ ниже, другими общественными причинами, и потому ихъ теорія защищалась даже тѣми, кто ненавидѣлъ аристократію. Борьба съ ниин стала очень трудною: чтобы ниспровергнуть ихъ, романтикамъ потребовалось много остроумія, настойчивости и почти революціонной енергіи.

Разъ коснувшись театральной техники, замётимъ еще слёдующее.

Аристократическое происхождение французской трагедии наложило свою печать, между прочимъ, и на искусство актеровъ. Всёмъ извёстно, напримёръ, что игра французскихъ драматическихъ актеровъ до сихъ поръ отличается некоторой искусственностью и даже ходульностью, производящей довольно непріятное впечатлёніе на непривычнаго зрителя. Кто видель Сарру Бернарь, тоть не станеть спорить съ нами. Такая манера игры унаслёдована французскими драматическими актерами отъ той поры, когда на французской сцень господствовала классическая трагедія. Аристократическое общество XVII и XVIII стольтій обнаружило бы большое недовольство, если бы трагические актеры вздумали играть свои роли съ тою простотой и съ тою сстественностью, которыми чаруетъ насъ, напримъръ, Элеонора Дузе. Простая и естественная игра ръшительно противорвчила всвиъ требованіямъ аристократической естетики. «Французы не ограничиваются костюмомъ, чтобы придать актерамъ и трагедія необходимыя для нихъ благородство и достоинство, --- съ гордостью говорить аббать Дюбо.-Мы хотимь еще, чтобы актеры говорили тономъ болёв высокимъ и болёв протяжнымъ, чёмъ тотъ, которымъ го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) L. c., p. 416.

Вельтовъ. Т. І. Ивд. З.

ворять въ обыденной рѣчи. Это болѣе трудная манера (sic), но въ ней болѣе достоинства. Жестикуляція должна соотвётствовать тону, потому что наши актеры должны обнаруживать величіе и возвышенность во всемъ, что они пѣлають».

Почему же актеры должны были обнаруживать величіе и возвышенность? Потому что трагедія была дётищемъ придворной аристократіи и что главными дёйствующими лицами въ ней выступали короли, «герои» и вообще такія «высокопоставленныя» лица, которыхъ, такъ сказать, долгъ службы обязывалъ казаться, если не быть, «величавыми» и «возвышенными». Драматургъ, въ произведеніяхъ котораго не было надлежащей дозы условной придворно-аристократической «возвышенности», даже при большомъ талантѣ никогда не дождалоя бы рукоплесканій отъ тогдашнихъ зрителей.

Это лучше всего видно изъ твхъ сужденій, которыя высказывались о Шекспирѣ въ тогдашней Франціи, а подъ вліяніемъ Франціи даже и въ Англіи.

Юмъ находилъ, что не слѣдуетъ преувеличивать геній Шекспира: аепропорціональныя тёла часто кажутся выше своего дёйствительнаго роста; для своего времени Шекспиръ былъ хорошъ, но онъ не подходитъ для утонченной аудиторін. Попе высказываль сожальніе о тонь, что Шекспиръ писалъ для народа, а не для свътскихъ людей. «Шекспиръ писаль бы лучше, --- говориль онъ, --- если бы пользовался покровительотвоиъ государя в поддержкой со стороны придворныхъ». Самъ Вольтеръ, который въ своей литературной двятельности являлся глашатаемъ новаго времени, враждебнаго «старому порядку», и который даль многимъ своимъ трагедіямъ «философское» содержаніе, заплатилъ огромную дань эстетическимъ понятіямъ аристократическаго общества. Шекспиръ казался ему геніальнымъ, но грубымъ варваромъ. Его отзывъ о «Гамлетв» въ высшей степени замѣчателенъ. «Эта пьеса, поворитъ онъ, полна анахронизмовъ и нелѣпостей» въ ней хоронятъ Офелію на сценѣ, а это такое чудовищное зрѣлище, что знаменитый Гаррикъ выкинулъ сцену на кладбищѣ... Эта пьеса изобилуетъ вульгарно тями. Такъ, въ первой сценв часовой говорить: «Я не слыхаль даже мышинаго топота». Можно ли допускать полобныя несообразности? Безъ сомнѣнія, солдать способенъ выразиться такъ въ своей казармъ, но онъ не долженъ выражаться такъ на оценъ, передъ избранными особами націи, --особами, которыя говорять благороднымъ языкомъ и въ присутствіи которыхъ надо выражаться не менве благородно. Вообразите вы, господа, Людовика XIV въ его зеркальной галлерев, окруженного блестящимъ дворомъ, и представьте, что покрытый лохмотьями шуть расталкиваеть толпу героевь, великихь людей и красавицъ, составляющихъ этотъ дворъ; онъ предлагаетъ имъ покинуть Корнеля, Расина и Мольера для петрушки, который имветь проблески таланта. но кривляется. Какъ вы думаете? Какъ встрътили бы подобнаго шута?»

Въ этихъ словахъ Вольтера заключается указаніе не только на арястократическое происхожденіе французской классической трагедія, но также и на причины ея упадка <sup>1</sup>). Изысканность легко переходитъ въ манерность, а манерность исключаетъ серьезную и вдумчивую обработку предмета. И не только обработку. Кругъ сыбора предметовъ непремённо долженъ былъ сузиться подъ вліяніемъ сословныхъ предразсудковъ аристократія. Сословное понятіе о приличія подрёзывало крылья искусству. Въ этомъ отношенія чрезвычайно характерно и поучительно то требованіе, которое предъявляетъ къ трагедія Мармоннель.

«И мирная и благовоспитанная нація, говорить онъ, въ которой каждый считаеть себя обязаннымъ приспособлять овон иден и чувства къ нравамъ и обычаямъ общества, нація, въ которой приличія служатъ законами, такая нація можеть допустить только такіе характеры, которые омягчены уваженіемъ къ окружающимъ, и только такіе пороки, которые смягчены приличіемъ».

Сословное приличіе становится критеріемъ при оцёнкё художественныхъ произведеній. Этого достаточно для того, чтобы вызвать паденіе классической трагедіи. Но этого еще не достаточно для того, чтобы объяснить появленіе на французской сценё новаго рода драматическихъ произведеній. А между тёмъ, мы вндимъ, что въ тридцатыхъ годахъ XVIII вёка появляется новый литературный жанръ—такъ называемая Comédie carmoyante, слезливая комедія, которая въ теченіе нёкотораго времени пользуется весьма значительнымъ успёхомъ. Если сознаніе объясняется бытіемъ, если такъ называемое духовное развитіе человѣчества находится въ причинной зависимости оть его экономическаго развитія, то экономика XVIII вёка должна объяснить намъ, между прочимъ, и появленіе слезливой комедіи. Спрашивается, можеть ли она сдёдать это?

Не только можеть, но отчасти уже и одёлала, правда, безъ серьезнаго метода. Въ доказательство сошлемся, напримъръ, на Геттнера, который въ своей исторіи французской литературы разсматриваетъ слезливую комедію, какъ слёдствіе роста французской буржуазіи. Но ростъ буржуазіи, какъ и всякаго другого класса, можетъ быть объясненъ только экономическимъ развитіемъ общества. Стало быть, Геттнеръ, самъ того не подозръвая и не желая, —онъ большой врагъ матеріализма, о которомъ, мимоходомъ сказать, онъ имъетъ самое нелъпое представленіе, —прибъгаетъ къ матеріалистическому объясненію исторіи. И не одинъ Геттнеръ поступаетъ такъ. Гораздо лучше Геттнера обнаружилъ искомую нами причинную

<sup>1)</sup> Замѣтимъ мимоходомъ, что именно эта сторона взглядовъ Вольтера оттал. кивала отъ него Лессинга, который былъ послѣдовательнымъ идеологомъ германскаго бюргерства, и это прекрасно выяснено Фр. Мерингомъ въ его книгѣ: "Die Lessings Legendie".

зависимость Врюнэтьерь въ своей книги «Les epoques du théâtre francais». Онъ говоритъ тамъ: «Со времени краха, постигиаго банкъ Лау,чтобы не заходить дальше, --- аристократія съ каждымъ днемъ тердеть почву подъ ногами. Она какъ будто торопится сдёлать все, что только можеть саблать данный классь для того, чтобы дискредитироваться... но въ особенности она разоряется, а буржуазія, третье сословіе, обогащается в. пріобрётан все больше и больше значенія, пріобрётаеть также сознание своихъ правъ. Существующее неравенство возмущаетъ ее теперь болбе, чёмъ когла либо прежде. Злочнотребленія кажутся ей теперь болёе несносными, чёмъ раньше. Какъ выразнися впослёдствія одинъ поэть, въ сердцахъ зародилась ненависть одновременно съ жаждой справедливости 1). Возможно ли, чтобы, располагая такамъ средствомъ пропаганды и вліянія, какимъ служить театръ, буржуавія не воспользовалась имъ? чтобы она не приняда всерьезъ, не взглянуда съ трагической точки зрения на те неравенства, которыя только забавляли автора комедій: «Bourgeoi gentilhomme» и «Ceorges Dandin»? А больше всего, возможно ли было, чтобы эта, уже торжествующая буржуазія помирилась съ постояннымъ представленіемъ на сцень императоровъ и королей, я чтобы она, если можно такъ выразиться, не воспользовалась своими сбереженіями для того, чтобы заказать свой портреть?»

Итакъ, слезливая комедія была портретомъ французской буржуаsiu XVIII въка. Это совершенно вѣрно. Недаромъ же она называется также буржуазной драмой. Но у Брюнетьера этотъ вѣрный взглядъ имѣетъ слишкомъ общій, а слёдовательно, отвлеченный характеръ. Постараемся развить его нѣсколько подробнѣе.

Брюнэтьеръ говоритъ, что буржузвія не могла помириться съ вѣчными изображеніями на сценѣ однихъ только императоровъ и королей. Это очень вѣроятно послѣ тѣхъ объясненій, которыя сдѣланы имъ въ приведенной нами цитатѣ, но это пока только вѣроятно; несомиѣинымъ это станетъ только тогда, когда мы ознакомимся съ поихологіей хотя нѣкоторыхъ изъ лицъ, принимавшихъ дѣятельное участіе въ литературной жизни тогдашней Франціи. Къ числу ихъ, несомиѣино, принадлежалъ талантливый Бомаршэ, авторъ нѣсколькихъ слезливыхъ комедій. Что же думалъ Бомаршэ о «вѣчномъ изображеніи на сценѣ однихъ только императоровъ и королей»?

Онъ рёшительно и отрастно возставаль противъ него. Онъ рёзко смёдлен надъ тёмъ литературнымъ обычаемъ, въ силу котораго героями трагедіи являлись короли и другіе сильные міра сего, а комедія бичевала людей низшаго сословія. «Изображать людей средняго состоянія въ несчастія! Fi donc! Ихъ всегда надо осмъ́ивать. Смѣ́шные граждане,

1) Курсивь нашь.

носчастный король; вотъ весь возможный театръ; я приму это къ свѣдѣнію» <sup>1</sup>).

Это вдкое восклицаніе одного изъ самыхъ видныхъ идеологовъ третьяго сословія видимо подтверждаетъ, стало быть, вышеприведенныя психологическія соображенія Брюнэтьера. Но Бомаршэ не только желаетъ изображать «въ несчастьи» людей средняго состоянія. Онъ протестуетъ также противъ обычая выбирать двйствующихъ лицъ «серьезныхъ» драматическихъ произведеній между герояни античнаго міра. «Какое двло, спрашиваетъ онъ,—инѣ, мирному подданному монархическаго государства XVIII ввка, до аеннскихъ и римскихъ происшествій? Могу ли я сильно интересоваться смертью какого-ивбудь пеллопонесскаго тирана или принесеніемъ въ жертву молодой царевны въ Авлидѣ? Все это меня совсвиъ не касается; изъ всего этого не вытекаетъ для меня никакого значенія»<sup>2</sup>).

Выборъ героевъ изъ античнаго міра былъ однимъ изъ чрезвычайно многочисленныхъ проявленій того увлеченія древностью, которое само было идеологическимъ отраженіемъ борьбы новаго, нарождаешагося общественнаго порядка съ феодализмомъ. Изъ эпохи Возрожденія это увлеченіе античной цивилизаціей перешло въ въкъ Людовика XIV, который, какъ извѣстно, очень охотно сравнивали съ въкомъ Августа. Но когда буржуазія начала проникаться оппозиціоннымъ настроеніемъ, когда въ ея сердцѣ начала зарождаться «ненависть одновременно съ жаждой справедливости», тогда увлеченіе античными героями, волив раздѣлявшееся прежде ся образованными представителями, начало казаться ей неумѣстнымъ, а «происшествія» античной исторіи недостаточно поучительными. Героемъ буржуазной драмы является тогдашній «человѣкъ средняго состоянія», болѣе или менѣе идеализврованный тогдашними идеологами буржуазія. Это характерное обстоятельство, разумѣется, не могло повредить «портрету».

Пойдемъ дальше. Истаннымъ творцомъ буржуазной драмы во Франція является Ниеэлль-де-ля-Шоссэ. Что же мы видимъ въ его многочисленныхъ произведеніяхъ? Возстаніе противъ тёхъ или другихъ сторонъ аристократической психологіи, борьбу съ тёми или другими дворянскими предразсудками или, если вамъ угодно, пороками. Современники болѣе всего цёнили въ этихъ произведеніяхъ именно заключавшуюся въ нихъ правственнию проповёдь <sup>8</sup>). И съ этой своей стороны слезливая комедія была вѣрна своему происхожденію.

<sup>1)</sup> Lettre sur la critique du "Barbier de Séville".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Essai sur le genre dramatique sérieux, Oeuvres, I, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Д'Аламберь говорить о Нивэлль-де-ля-Шоссэ: "Какъ въ своей литературной двятельности, такъ и въ своей частной жизни онъ держался того правила, что мудростью обладаеть тоть человѣкъ, желанія и стремленія котораго пропорціональны его средствамъ". Это апологія урасностьшенности, умъренности и аккуратности.

Извістно, что идеологи французской буржуазін, стремившіеся дать намъ ея «портретъ» въ своихъ драматическихъ произведеніяхъ, не обнаружили большой оригинальности. Буржуазная драма была не создана ими, а только перенесена во Францію изъ Англіи. Въ Англіи же этотъ родъ драматическихъ произведеній возникъ. — въ концъ семнадцатаго века, ---какъ реакція противъ страшной распущенности, господствовавшей тогда на сценѣ и служившей отраженіемъ вравственнаго упадка тогдашней англійской аристократіи. Боровшаяся съ аристократіей буржуазія захотёла, чтобы комедія одёлалась «достойной христіань», она стала проповѣдывать въ ней свою мораль. Французскіе литературные новаторы XVIII вёка, вообще широко заимствовавшіе изъ англійской литературы все то, что соотвётствовало положению и чувствамъ оппозиціонной французской буржуазія, цёлькомъ перенесле во Францію эту сторону англійской слевливой комедін. Францувская буржуазная драма не хуже англійской проповёдуеть буржуазныя семейныя добродётели. Въ этомъ заключалась одна изъ тайнъ ея успѣха, и въ этомъ же заключается разгадка того, на первый взглядъ, совершенно непонятнаго обстоятельства, что французская буржуазная драма, которая около половины восемнадцатаго вѣка кажется твердо установившимся родомъ литературныхъ произведеній, скоро отходять на залній планъ. отступаеть перелъ **ДОВОЛЬНО** классической трагедіей, которая, казалось бы, должна была отступить передъ нею.

Мы сейчась увидимъ, чёмъ объясняется это странное оботоятельство; но прежде намъ хочется отмётить еще воть что.

Дядро, который, благодаря своей натур' страстнаго новатора, не могъ не увлечься буржуазной драмой и который, какъ изв'естно, самъ упражнялся въ новомъ литературномъ род' (припомнимъ ero «Le fils naturel» 1757 г. и ero «Le père de famille» 1758 года), требовалъ, чтобы сцена давала изображеніе не характеровъ, а положеній, и именнообщественныхъ положеній. Ему возражали, что общественное положеніе еще не опредѣляетъ собою человѣка. «Что такое, —спрашивали его, —судья самъ по себѣ (le juge en soi)? Что такое купецъ самъ по себѣ (le nègociant en soi)?» Но тутъ было огромное недоразумѣніе. У Дидро рѣчь шла не о купцѣ «en soi» и не о судьѣ «en soi», но о тогдашнемъ купцѣ и особенно о тогдашиемъ судьъ. А что тогдашніе судьи давали много поучительнаго матеріала для весьма живыхъ сценическихъ изображеній, это прекрасно показываетъ знаменитая комедія «Le mariage de Figaro». Требованіе Дидро было лишь литературнымъ отраженіемъ революціонныхъ стремленій тогдашняго французскаго «средняго состоянія».

Но именно революціонный характеръ этихъ стремленій и помѣшалъ французской буржуазной драмѣ окончательно побѣдить классическую трагедію.

Дитя аристократін, класонческая трагедія безпредёльно и неоспоримо господствовала на французской сцень, пока нераздѣльно и неоспоримо господствовала аристократія... въ предблахъ, отведенныхъ сословной монархіей, которая сама явилась историческимъ результатомъ продолжительной и ожесточенной борьбы классовъ во Франціи. Когда господство аристократіи отало подвергаться оспариванію, клгда «люди средняго состоянія» прониклись оппозиціоннымъ настроеніемъ, старыя литературныя понятія начали казаться этимъ людямъ неудовлетворительными, а старый театръ недостаточно «поучительнымъ». И тогда рядомъ съ классической трагедіей, быстро клоневшейся къ упадку, выступила буржуазная драма. Въ буржуазной драмѣ французскій «человѣкъ средняго состоянія» противопоставнаъ свои домашијя добродѣтеди глубокой испорченности аристократін. Но то общественное противорвчіе, которое надо было разряшить тогдашней Франціи, не могло быть рішено съ помощью нравственной проповёди. Рёчь шла тогда не объ устраненія аристократическихъ пороковъ, а объ устранени самой аристократии. Понятно, что тутъ не могло обойтись безъ ожесточенной борьбы, и не менье понятно, что отепъ семейства («Le père de famille»), при всей неоспоримой почтенности своей буржуазной нравственности, не могъ послужить образцомъ неутоиннаго и неустрашинаго борца. Литературный «портреть» буржуазии не внушаль героизма. А между тёмъ протавника стараго порядка чувствовали потребность въ героизмѣ, сознавали необходимость развитія въ третьемъ сословів гражданской добродітели. Гді можно было тогда найти образцы такой добродвтели? Тамъ же, гда прежде искали образцовъ литературнаго вкуса: въ античномъ мірю.

И воть опять явилось увлеченіе античными героями. Теперь противникъ аристократіи уже не говоритъ, подобно Бомаршэ: «какое мив, мирному подданному монархическаго государства XVIII вѣка, дѣло до аеенскихъ и римскихъ происшествій?» Теперь аеенскія и римскія «происшествія» опять стали вызывать въ публикѣ живѣйшій интересъ. Но интересъ къ нинъ пріобрѣлъ теперь совсѣмъ другой характеръ.

Если молодые идеологи буржуазіи интересовались теперь «принесеніемъ въ жертву молодой царевны въ Авлидъ», то они интересовались имъ, преимущественно, какъ матеріаломъ для обличенія «суевърія»; если ихъ вниманіе могла привлечь къ себъ «смерть какого-инбудь пеллопонесскаго тирана», то она привлекала ихъ не столько своей психологической, сколько своей политической стороною. Теперь увлекались уже не монархическимъ въкомъ Августа, а республиканскими героями Плутарха. Плутархъ сдълалоя настольной книгой молодыхъ идеологовъ буржуазіи, какъ это показывають, напримъръ, мемуары г-жи Роланъ. И это увлеченіе республиканскими героями вновь оживило интересъ ко всей вообще античной жизни. Подражаніе древности сдълалось модой и наложило глубокую нечать на все тогдашнее французское искусство. Ниже мы увидимъ, какой большой слёдъ оставило оно въ исторіи французской живописи, а теперь замётимъ, что оно же ослабило интересъ къ буржуазной драмѣ, вслёдствіе буржуазной обыденности ея содержанія, и надолго отсрочило смерть классической трагедія.

Историки французской литературы нерёдко съ удивленіемъ спрашивали себя: чёмъ объясныть тотъ фактъ, что подготовители и дёятели великой французской революціи оставались консерваторами въ сбласти литературы? И почему господство классицизма пало лишь довольно долго послѣ паденія стараго порядка? Но на самомъ дѣлѣ литературный консерватизмъ новаторовъ того времени былъ чисто внёшнимъ. Если трагедія не измѣнилась, какъ форма, то она претерпѣла существенное измѣненіе въ смыслѣ содержанія.

Возъмемъ хотя трагедію Сорэна «Spartacus», появившуюся въ 1760 году. Ея герой, Спартакъ, полонъ стремленія къ свободѣ. Ради своей великой идеи онъ отказывается даже отъ женитьбы на любимой дѣвушкѣ, и на протяженіи всей пьесы онъ въ своихъ рѣчахъ не перестаетъ твердить о свободѣ и о человѣколюбіи. Чтобы писать такія трагедіи и рукоплескать имъ, нужно было именно не быть литературнымъ консерваторомъ. Въ старые литературные мѣха тутъ влито было совершенно новое, революціонное содержаніе.

Трагедіи въ родѣ трагедій Сорена или Лимверра (см. его Guillaume Tell) осуществляють одно изъ самыхъ революціонныхъ требованій литературнаго новатора Дидро; онѣ изображають не характеры, а общественныя положенія и особенно революціонныя общественныя стремленія того времени. И если это новое вино вливалось въ старые мѣха, то это объясняется тѣмъ, что мѣха эти закѣщаны были той самой древностью, всеобщее увлеченіе которой было однимъ изъ наиболѣе знаменательныхъ, наиболѣе характерныхъ симитомовъ новаго общественнаго настроенія. Рядомъ съ этой новой разновидностью классической трагедіи буржуазная драма, эта, какъ съ похвалой выражаетоя о ней Бомарше, moralité en action, казалась и не могла не казаться олишкомъ блѣдной, слишкомъ прѣсной, слишкомъ консервативной по своему содержанію.

Буржуазная драма была вызвана къ жизни оппозиціоннымъ настроеяіемъ французской буржуазія и уже не годилась для выраженія ресолюціонныхъ ся стремленій. Литературный «портретъ» хорошо передавалъ временныя, преходящія черты оригинала; поэтому имъ перестали заниматься, когда оригиналъ утратилъ эти черты, и когда черты эти перестали казаться пріятными. Въ этомъ все дъло.

Классическая трагедія продолжала жить вплоть до той поры, когда французская буржуазія окончательно восторжествовала надъ защитниками стараго порядка, и когда увлеченіе республиканскими героями

древности угратило для нея всякое общественное значеніе <sup>1</sup>). А когда эта пора наступила, тогда буржуазная драма воскресла къ новой жизни и, претерпёвъ нёкоторыя измёненія, сообразныя съ особенностями новаго общественнаго положенія, но вовсе не имѣющія существеннаго характера, окончательно утвердилась на французской сцень.

Даже тотъ, кто отказался бы признать кровное родство романтической драмы съ буржуазной драмой восемнадцатаго вёка, долженъ былъ бы согласиться съ тёмъ, что, напримёръ, драматическія произведенія Александра Дюма-сына являются настоящей буржуазной драмой девятнадцатаго столётія.

Въ произведеніяхъ искусства и въ литературныхъ вкусахъ даннаго времени выражается общественная психологія, а въ психологіи общества, раздѣленнаго на классы, многое останется для насъ непонятнымъ и парадоксальнымъ, если мы будемъ продолжать игнорировать, — какъ ето дѣлаютъ теперь историки-идеалисты вопреки лучшамъ завѣтамъ буржуазной исторической науки, — взаимное отношеніе классовъ в взаимную классовую борьбу.

Теперь оставниъ театральныя подмостки и обратнися къ другой отрасли французскаго искусства, именно къ живописи.

Подъ вліяніемъ уже знакомыхъ намъ общественныхъ причинъ, развитіе совершается здёсь параллельно тому, что мы видёли въ области драматической литературы. Это замётилъ еще Геттнеръ, который справедливо говоритъ, что, напримёръ, слезливая комедія Дидро была не чёмъ инымъ, какъ жанровой живописью, перенесенною на сцену.

Въ эпоху Людовика XIV, т. е. въ то время, когда сословная монархія достигла своего апогея, французская живопись имѣла очень много общаго съ классической трагедіей. Въ ней, какъ и въ этой послѣдней, господствовали «le sublime» и «la dignité». И точно такъ же, какъ классическая трагедія, она выбирала своихъ героевъ только изъ числа онльныхъ міра сего. Шарль Ле-Брэнъ, бывшій тогда законодателемъ художественнаго вкуса въ живописи, зналъ, собственно говоря, *только* одного героя: Людовика XIV, котораго онъ одѣвалъ, впрочемъ, въ античный костюмъ.

Его знаменитыя «Batailles d'Alexandre», — которыя теперь можно видъть въ Лувръ и которыя поистинъ заслуживаютъ вниманія посътителя этого музея, — были написаны посль фландрской военной кампаніи 1667 г.,

<sup>•) &</sup>quot;L'ordre de Lycurge qui n'y pensait guère, —говоритъ Пети-де-Жюллевиль, protege a les trois unités" (Le théâtre en France, p. 334). Лучше выразиться невозможно. Но наканунъ великой революціи идеологи буржуазіи не видѣли въ этой тѣни ничего консервативнаго. Напримѣръ, они видѣли въ ней лишь революціовную гражданскую добродѣтель ("vertu"). Эго необходимо помнить.

покрывшей французскую монархію громкой славой <sup>1</sup>). Онѣ были всецѣло посвящены прославлению «короля-солнца». И онь слишкомъ соответствовали тогдашнему настроенію умовъ, стремившихся къ «величественному», къ славѣ, къ побѣдамъ, чтобы общественное мнѣніе господствовавшаго сословія не было окончательно поражено ими. Ле-Брэнъ уступилъ, можетъ быть, самъ того не подозрѣвая, потребности говорить громко, поразать взглядъ, привести блескъ широкихъ художественныхъ замысловъ въ соответствіе съ тою пышностью, которая окружала короля, -- говорить А. Жеверей. -- Тогдашная Франція резюмировалась въ особѣ своего короля. Поэтому передъ изображеніями Александра зрители рукоплескали Людовику XIV 2).

Огромное впечатлѣвіе, которое производила въ свое время живопись Ле-Брэна, характеризуется патетическимъ восклицаніемъ Этьена Карно:

Que tu brilles, le Brun, d'une lumière pure! 3)

Но все течеть, все измѣняется. Кто достигь вершины, тоть идеть внизъ. Для французской сословной монархін спускъ внизъ начался, какъ извъстно, уже при жизни Людовика XIV и затъмъ безпрерывно продолжался вплоть до революція. «Король-солнце», говорившій: «государство, по-своему заботился о величія Франціи. А Людоэто-я», все-таки викъ XV, нисколько не отказывавшійся отъ притязаній абсолютизма, думалъ только о своихъ наслажденіяхъ. Ни о чемъ другомъ не думало и огромное большинство окружавшей его аристократической челяди. Его время было временемъ ненасытной погони за удовольствіями, временемъ веселаго прожиганія жизни. Но какъ ни грязны были подчасъ забавы аристократическихъ бездѣльниковъ, вкусы тогдашняго общества всетаки отличались неоспоримымъ изяществомъ, красивой утонченностью, дѣлавшими Францію «законодательницей модъ». И эти изящные, утонченные вкусы нашли свое выражение въ эстетическихъ понятияхъ того времени.

«Когда выкъ Людовика XIV сминился викомъ Людовика XV, идеалъ искусства отъ величественнаго перешелъ къ пріятному. Повсюду распространяется утонченность эдегантности и тонкость чувственнаго наслажденія» 4). И этоть идеаль искусства лучше и ярче всего осуществился въ картинахъ Бушэ.

«Чувственное наслажденіе, ---читаемъ мы въ только что цитированномъ нами сочиненін,---идеалъ Бушэ, душа его живописи. Венера, о которой

----

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Осада Турнэ увънчалась успъхомъ послѣ двухъ дней; осада Фюрна, Куртрэ, Дуэ, Армантьера тоже динлась самое короткое время. Лиль быль взять въ девять дней и т. д.

<sup>2)</sup> A. Geveray, Charles Le-Brun, p. 220.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Какниъ чистымъ свътомъ блещешь ты, Ле-Брэнъ!

<sup>4)</sup> Goncour, L'art au dix-huitième siècle, p. p. 135-136.

онъ мечтаетъ и которую онъ изображаетъ, —чисто-чувственная Венера» <sup>1</sup>). Это совершенно справедливо, и это очень хорошо понимали современники Бушэ. Въ 1740 году его пріятель Ниронъ, въ одномъ изъ своихъ стихотвореній, говоритъ отъ лица знаменитаго живописца госпожѣ Помпадуръ:

> Je ne recherche, pour tout dire, Qu'élégance. grâces, beauté, Douceur, gentilesse et gaîté; En un mot, ce qui respire Ou badinage, ou volupté, Le tout sans trop de liberté. Drapé du voile que désire La scrupuleuse honneteté.

Это-превосходная характеристика Бушэ, его музой была изящная чувственность, которою пропитаны всё его картины. Этихъ картинъ тоже немало въ Луврћ, и кто хочетъ составить себћ понятіе о томъ, какое разотояніе отдёляетъ дворянско-монархическую Францію Людовика XV отъ таковой же Франціи Людовика XIV, тому мы рекомендуемъ сравнить картины Бушэ съ картинами Ле-Брэна. Подобное сравненіе будетъ поучительнёе цёлыхъ томовъ отвлеченныхъ историческихъ разсужденій.

Живопись Бушэ имѣла такой же огромный успѣхъ, какой встрѣтила въ свое время живопись Ле-Брэна. Вліяніе Бушэ было, понотинѣ, колоссально. Справедливо было замѣчено, что тогдашніе молодые французскіе жавописцы, ѣхавшіе въ Римъ для завершенія своего художественнаго образованія, покидали Францію съ его созданіями въ глазахъ и, возвращаясь домой привозили съ собою не впечатлѣнія, полученныя отъ великихъ мастеровъ эпохи Возрожденія, а воспоминанія о немъ же. Но господство и вліяніе Бушэ были непрочны. Освободительное движеніе французской буржуазіи поставило въ отрицательное къ нему отношеніе передовую критику того времени.

Уже въ 1753 году Гриммъ строго осуждаетъ его въ своей Correspondance libéraire. «Boucher n'est pas fort dans le masculin», говоритъ онъ (Буше не силенъ въ томъ, что мужского пола). И въ самомъ дѣлѣ, le masculin представленъ на картинахъ Буше, главнымъ образомъ, *амурами*, разумѣется, не имѣвшими ни малѣйшаго отношенія къ освободительнымъ стремленіямъ той эпохи. Еще рѣзче Гримма напалъ на Буше Дидро въ своихъ «Салонахъ».

«У него извращеніе вкуса, колорита, композиціи, характеровъ, воображенія, рисунка,—пишетъ Дидро въ 1765 году,—шагъ за шагомъ слёдовало за развращеніемъ нравовъ». По мнёнію Дидро, Бушэ пересталъ быть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) L. c., p. 145.

художникомъ. «И тогда-то его сдёлали природнымъ живописцемъ!» Особенно достается отъ Дидро вышеупомянутымъ амурамъ Бушэ. Пылкій энциклопедисть нёсколько неожиданно замёчаетъ, что во всей многочисленной толиё этихъ амуровъ нётъ ни одного ребенка, который годился бы для дёйствительной жизни,—«напримёръ, для того, чтобы учить свой урокъ, читать, писать или мять коноплю». Этотъ упрекъ, отчасти напоминающій обвиненія, съ которыми нашъ Д. И. Писаревъ обрушился на голову Евгенія Овёгина, заставляетъ презрительно пожимать плечами многихъ и многихъ изъ нынёшнихъ французскъхъ критиковъ. Эти господа говорятъ, что «мять коноплю» вовсе и не пристало амурамъ, и они правы. Но они не видятъ, что въ наивномъ негодованіи Дидро противъ «маленькихъ развратныхъ сатировъ» сказалась классовая ненависть трудолюбивой тогда буржуазіи къ празднымъ утёхамъ аристократическихъ бездёльниковъ.

Не нравится Дидро и то, что, несомизно, составляло силу Буше: его feminin (женскій полъ). «Одно время онъ любилъ изображать дёвушекъ. Каковы же были эти дівушки? Изящныя представительницы полусвёта». Эти изящныя представительницы полусвёта были очень красивы на свой ладъ. Но ихъ красота не привлекала, а возмущала идеологовъ третьяго сословія. Она нравилась только аристократамъ и тёмъ людямъ изъ tier-ètat, которые, находясь подъ вліяніемъ аристократовъ, усвоили аристократическіе вкусы.

«Мой и вашъ живописецъ, —говоритъ Дидро, обращаясь къ читателямъ, — Грезъ. Грезъ первый догадался сдёлать искусство иравственнымъ». Эта похвала настолько же характерна для настроенія Дидро, — а съ нимъ и всей тогдашней мыслящей буржуазіи, —какъ и гиёвные упреки, посылаемые имъ по адресу ненавистваго ему Бушэ.

Грезъ въ самомъ дѣлѣ былъ до послѣдней степени правственнымъ живописцемъ. Если буржуазныя драмы Нивэлля-де-ля-Шоссэ, Бомаршэ, Стедэна и пр. были des moralités en action, то картины Греза можно назвать moralités sur la toile. «Отецъ семейства занимаетъ у него почетное мѣсто, передній уголъ, фигурируетъ въ самыхъ различныхъ, но всегда трогательныхъ положеніяхъ и отличается такими же почтенными домашними добродѣтелями, которыя украшають его въ буржуазной драмѣ. Но хотя этотъ патріархъ, безспорно, достоинъ всякаго уваженія, онъ не сбнаруживаетъ никакого политическаго интереса. Онъ стоитъ «воплощенной укоризнов» передъ распущенной и развратной ариотократіей и дальше «укоризны» не идетъ. И это совсѣмъ неудивительно, потому что создавшій его художникъ тоже ограничивается «укоризной». Грезъ далеко не революціонеръ. Онъ стремится не къ устраненію стараго порядка, а лишь къ его ноправленію въ духѣ морали. Французское духовенство для него—хранитель религія и добрыхъ нравовъ; французскіе священники—

духовные отцы всёхъ гражданъ» <sup>1</sup>). А между тёмъ, духъ революціоннаго недовольства уже проникаетъ въ среду французскихъ художниковъ. Въ пятидесятыхъ годахъ исключаютъ изъ французской академіи художествъ въ Римѣ ученика, отказавшагося говѣть.

Въ 1767 г. другой ученикъ той же академін, архитекторъ Адр. Мутонъ, подвергается той же карѣ за тотъ же проступокъ. Къ Мутону присоединяется скульпторъ Клодъ Моно,-его тоже удаляють изъ заведенія. Общественное инініе Парижа рішительно становится на сторону Мутона, который подаеть на директора ремской акалемін жалобу въ судъ, а судъ (châtelet) признаетъ этого послъдняго виновнымъ и приговариваеть его къ уплать 20.000 ливровъ въ пользу Мутона. Общественная атмосфера все более и более нагревается, и по мере того, какъ революціонное настроеніе овладіваеть третьных сословіемь, увлеченіе жандовой живописью — этой слезливой комедіей, писанной масляными красками-остываеть. Перемёна въ настроеніи передовыхъ людей того времени приводить къ изменено ихъ эстетическихъ запросовъ. - какъ она привела въ изминению ихъ литературныхъ понятий,---и жанровая живопись въ духѣ Греза, еще не такъ давно вызывавшая всеобшій энтузіазмъ<sup>2</sup>), затмевается революціонной жнвописью Давида и его школы.

Впослѣдствія, когда Давидъ былъ уже членомъ конвента, онъ, въ своемъ докладѣ этому собранію, говорилъ: «Всѣ виды искусства только и дѣлали, что служили вкусамъ и капризамъ кучки сибаритовъ съ карманами, набитыми золотомъ, и цехи (Давидъ называетъ такъ *академіи*) преслѣдовали геніальныхъ людей и вообще всвхъ тѣхъ, которые приходили къ нимъ съ чистыми идеями нравственности и философіи». По миѣнію Давида, искусство должно служить народу, республикѣ. Но тотъ же Давидъ былъ рѣшительнымъ сторонникомъ классицизма. Мало того: его художественная дѣятельность оживила клонившійся къ упадку класоицизмъ и на цѣлые десятки лѣтъ продляла его господство. Примѣръ Давида лучше всего подсказываетъ, что французскій классицизмъ конца восемнадцатаго столѣтія былъ консервативенъ,—или, если хотите, реакціоненъ, потому что, вѣдь, онъ стремился назадъ, отъ новѣйщихъ подражателей къ античнымъ образцамъ,—только по формю. Содержаніе же его было наскнозь пропитано самымъ революціоннымъ духомъ.

Одной изъ наиболёе характерныхъ въ этомъ отношеніи и наиболёе замёчательныхъ картинъ Давида былъ его «Бруто». Ликторы несутъ тёла его дётей, только что казненныхъ за участіе въ монархическихъ проискахъ; жена и дочь Брута плачутъ, а онъ сидитъ, суровый и непо-

<sup>2</sup>) Такой энтузіазиъ вызвала, наприм'йръ, въ 1775 г. выставленная въ Салонъ картина Греза "Le père de famille", а въ 1761 г. его же "L'accordée du village".

<sup>1)</sup> Cm. ero "Lettre à Messieurs les cures" BE "Journal de Paris" ore 5-ro ge-Eacom 1786 r.

колебиный, и вы видите, что для этого человѣка благо республики есть, въ самомъ дѣлѣ, высшій законъ. Бруть—тоже «отецъ семейства». Но это отецъ семейства, ставшій гражданиномъ. Его добродѣтель есть политическая добродѣтель революціонера. Онъ показываетъ намъ, какъ далеко ушла буржуазная Франція съ того времени, когда Дидро превозносилъ Греза за моральный характеръ его живописи <sup>1</sup>).

Выставленный въ 1789 году, въ томъ году, когда началось великое революціонное землетрясеніе, «Брутъ» нмѣлъ потрясающій успѣхъ. Онъ доводилъ до сознанія то, что стало самой глубиной, самой насущной потребностью бытія, т. е. общественной жизни тогдашней Франціи. Эрнесть Шэно совершенно справедливо говоритъ въ своей книгѣ о школахъ французской живописи:

«Давидъ точно отражалъ чувство націи, которая, рукоплеща его картинамъ, рукоплескала своему собственному изображению. Онъ писалъ тѣхъ самыхъ героевъ, которыхъ публика брала себѣ за образецъ; восторгаясь его картинами, она укрѣпляла свое собственное восторженное отношение къ этимъ героямъ. Отоюда та легкость, съ которой совершился въ искусствѣ переворотъ, подобный перевороту, происходившему тогда въ нравахъ и въ общественномъ строѣ».

Читатель очень ошибся бы, если бы подумаль, что перевороть, совершенный въ вскусствъ Давидомъ, простирался только на выборъ предметовъ. Будь это такъ, мы еще не имели бы права говорить о переворотк. Нёть, могучее дыханіе приближающейся революціи кореннымъ образомъ измѣнило все отношеніе художника къ своему дѣлу. Манерности и слашавости отарой школы,--см., напримъръ, картины Ванъ-Лоо,--художники новаго направленія противопоставили суровую простоту. Даже недостатки этихъ новыхъ художниковъ легко объясняются господствовавшимъ среди нихъ настроеніемъ. Такъ, Давида упрекали въ томъ, что дъйствующія лица его картинъ похожи на статуи. Этоть упрекъ, къ сожалівнію, не лишень основанія. Но Давидь искаль образцовь у древнихь, а для новаго времени преобладающимъ искусствомъ древности является скульптура. Кромѣ того, Давиду ставили въ вину слабость его воображенія-Это быль тоже справедливый упрекь: Давидь самь признаваль, что у него преобладаеть разсудочность. Но разсудочность была самой выдающейся чертою всёхъ представителей тогдашняго освободительнаго движенія. И не только тогдашняго, -- разсудочность встрёчаеть широкое поле для своего развитія и широко развивается у всёхъ цивиливованныхъ народовъ, переживающихъ эпоху передома, когда старый общественный порядокъ клонится къ упадку и когда представители новыхъ общественныхъ стре-

<sup>4</sup>) "Брутз" висить теперь въ Луврѣ. Русскій человѣкъ, которому случится быть въ Парижѣ, обязанъ пойти поклониться ему.

мленій подвергають его своей критикѣ. У грековъ временъ Сократа разсудочность была развита не меньше, чѣмъ у французовъ восемнадцатаго вѣка. Нѣмецкіе романтики недаромъ нападали на разсудочность Эврипида. Разсудочность является плодомъ борьбы новаго со старымъ, и она же служитъ ея орудіемъ. Разсудочность свойственна была также всѣмъ великимъ якобинцамъ. Ее вообще совершенно напрасно считаютъ монополіей Гамлетовъ <sup>1</sup>).

Выяснивъ себѣ тѣ общественныя причины, которыя породили школу Давида, нетрудно объяснить и ея упадокъ. Тутъ мы опять видимъ то, что видѣли въ литературѣ.

Послю революціи, придя къ своей цёли, французская буржуазія перестала увлекаться древними республиканскими героями, и потому классицизмъ представлядся ей тогда совершенно въ другомъ свётё. Онъ сталъ казаться ей холоднымъ, полнымъ условности. И онъ въ самомъ двав сдвлался такимъ. Его покинула его великая революціонная душа, сообщавшая ему такое сильное обаяние, и у него осталось одно тало, совокупность вибшияхъ пріемовъ художественнаго творчества, ни для чего теперь ненужная, странная, неудобная, несоотвётствовавшая новымъ стремленіямъ и вкусамъ, порожденнымъ новыми общественными отношеніями. Изображеніе древнихъ боговъ и героевъ сділалось теперь занятіемъ, достойнымъ лишь старыхъ педантовъ, и очень естественно, что молодое поколёніе художниковъ не видёло въ этомъ занятія ничего привлекательнаго. Неудовлетворенность классицизмомъ, стремление выйти на новую дорогу замѣчается уже у непосредственныхъ учениковъ Давида, напримъръ, у Гро. Напрасно учитель напоминаетъ имъ о старомъ идеалѣ, напрасно сами они осуждають свои новые порывы: ходъ идей неудержимо изивняется изменившимся ходомъ вещей. Но Бурбоны, вернувшиеся въ Парижъ «въ казенномъ обозв», и здёсь отсрочивають на время окончательное исчезновение классицизма. Реставрація замедляеть и даже грозить совсёмь остановить побёдное шествіе буржуазія. Поэтому буржуазія не рѣшается разстаться съ «тѣнью Ликурга». Эта тѣнь, нѣсколько оживляющая старые завёты въ полятикё, подлерживаеть вхъ въ живописи. Но Жерико уже пишеть свои картины. Романтизиъ уже стучится въ дверь.

Впрочемъ, здёсь мы заходимъ впередъ. О томъ, какъ палъ классицизмъ, мы поговоримъ когда-нибудь въ другой разъ, а теперь намъ хочется въ немногихъ словахъ сказать, какъ отразилась на эстетическихъ понятіяхъ современниковъ сама революціонная катастрофа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Поэтому можно было бы сдёлать много сильныхъ возраженій противъ взгляда, изложеннаго И. С. Тургеневымъ въ его знаменитой статье "Гамлетъ и Домъ-Кихотъ".

Борьба съ аристократіей, достигшей теперь своего крайняго напряженія. вызываеть ненависть ко всёмь аристократическимь вкусамь и преданіямь. Въ январѣ 1870 г. журналъ «La chronique de Paris» пишеть: «Всѣ наши приличія, вся наша вёжливость, вся наша галантность, всё наши взаимныя выраженія въ уваженія, въ преданности, въ покорности должны быть выброшены изъ нашего языка. Все это слишкомъ напоминаеть старый порядокъ». Два года спустя журналъ «Les annales patriotiques» говорить: «Прісны и правила віжлявости были выдуманы во время рабства; это-суевёріе, которое должно быть унесено вётромъ свободы в равенства». Тотъ же журналъ доказываеть, что мы должны снимать шапку съ головы только тогда, когда намъ жарко, или тогда, когда мы обращаемся къ целому собранію; точно также слёдуеть оставить привычку раскланиваться, потому что эта привычка тоже идеть изъ временъ работва. Нужно, кром'я того, забыть, исключить изъ нашего словаря фразы или выраженія въ родѣ: «честь вмѣю», «вы сдѣлаете мнѣ честь» в т. п. Въ концѣ письма не слёдуеть писать: «вашь покорнёйшій слуга», «вашь всенижайшій слуга» (Votre très humble serviteur). Всѣ такія выраженія. унаслёдованныя оть стараго порядка, недостойны свободнаго человёка. Надо писать: «остаюсь вашимъ согражданномъ», или: «вашимъ братомъ», или: «вашимъ товарищемъ», или, наконецъ, «вашимъ равнымъ» (votre égal). Гражданинъ Шалье посвятилъ и преподнесъ конвенту пѣдый трактать о вёжливости, въ которомъ, строго осуждая старую аристократическую вёжливость, онъ утверждаеть, что даже излишияя забота о чистоть платья сменна, потому что арвстократична. А нарядная одежда-цвлое преступленіе; это кража у государства (Un vol fait à l'état). Шалье находить, что всё должны говорить другъ другу ты: «Говоря другъ другу ты, мы завершаемъ крушеніе старой системы наглости и тирании». Трактать Шалье, повидимому, произвель впечатлёніе: 8-го ноября 1793 г. конвентъ предпесалъ всёмъ чиновникамъ употреблять въ своихъ взаниныхъ сношеніяхъ местониеніе ты. Некто Лебонъ, убъжденный демократь и пылкій революціонерь, получнаь въ подарокъ оть своей матери дорогой костюмь. Не желая огорчить старуху, онь приняль подарокъ, но его стали жестоко терзать мученія совёсти. По этому поводу онъ писалъ своему брату:

«Воть уже десять ночей, какъ я совсёмь не еплю, благодаря этому несчаютному костюму. Я, философъ, другь человечества, одеваюсь такъ богато, между тёмъ какъ тысячи моихъ ближнихъ умираютъ съ голоду и носять жалкія лохмотья! Одевшись въ свой иминый костюмъ, какъ войду я въ ихъ скромныя жилища? Какъ буду я защищать бедняка отъ эксплоатація со стороны богатаго? Какъ буду я возставать противъ богачей, если я самъ подражаю имъ въ роскоши и въ пышностя? Меня безпрестанно преслёдуютъ эти мысли и не даютъ мев покоя».

И это вовсе не единичное явленіе. Вопрось о костюм' сталь тогда вопросомъ сов'та, подобно тому, какъ это было у насъ во время такъ называемаго нигилизма. И по тумъ же мотивамъ. Въ январи 1793 г журналъ «Le courrier de l'égalité» говоритъ, что стыдно имъть два костюма, когда солдаты, ототаивающіе на границі независимость республиканской Франціи, совершенно обносились. Въ то же время знаменитый «Pére Duchéne» требуетъ, чтобы модные магазины были превращены въ мастерокія; чтобы экипажные мастера строили только телѣги для возчиковъ; чтобы золотыхъ дълъ мастера сдѣлались слесарями, а кафе, гдѣ собираются праздные люди, были отданы рабочамъ для ихъ собраній.

При такомъ состояніи «нравовъ» совершенно понятно, что искусство дошло до крайней степени въ своемъ отрицаніи всёхъ старыхъ эстетическихъ преданій аристократической эпохи.

Театръ, - который, какъ мы видбли, уже въ эпоху, предшествовавшую революція, служнять третьему сословію духовнымъ оружіемъ въ его борьбъ со старымъ порядкомъ, --осмънваетъ теперь безъ всякихъ стъсненій духовенство и дворянство. Въ 1790 г. большой успёхъ имёстъ драма: «La liberté conquise ou le despotizme renversé». Присутствующая на представлении публика хоромъ постъ: «аристократы, вы побеждены!» Въ свою очередь, побъжденные аристократы бъгуть на представленія трагедій, напоминающихъ имъ доброе старое время: «Cinna», и «Athalie» и т. п. Въ 1793 г. на сценъ танцуютъ карманьоду и насмъхаются надъ KODOлями и эмигрантами. По выражению Гонкура, --- у котораго мы заимствуемъ относящіяся къ этому періоду данныя, — театръ est sans-culottisé. Актеры издѣваются надъ напыщенными манерами актеровъ стараго времени; они держать себя до крайности непринужденно; лазять въ окно, витето того чтобы входить въ дверь, и т. д. Гонкуръ говорить, что однажды, во время представленія пьесы «Le faux sarante», одинъ актеръ, вмёсто того чтобы войти въ дверь, спустился на сцену черезъ каминную трубу. Si non e'vero, é ben trovato!

Что театръ быль sans-culottisé революціей, это нисколько не удивительно, такъ какъ на нѣкоторое время революція доставила господство «санкюлотамъ». Но для насъ важно констатировать тотъ фактъ, что и во время революціи—какъ и во всё предыдущія эпохи—театръ служилъ вѣрнымъ отраженіемъ общественной жизни съ ея противорѣчіями и съ вызываемою этими противорѣчіями борьбой классовъ. Если въ доброе старое время, когда, по вышеприведенному выраженію Мармонтеля, приличія служили законами, театръ выражалъ аристократические взгляды на взаимныя отношенія людей, то теперь, при господствѣ «санкюлотовъ», осуществился идеалъ М. Ж. Шэнье, говорившаго, что театръ долженъ внушать гражданамъ отвращеніе къ суевѣрію, ненависть въ притѣснитедямъ и любовь къ свободѣ.

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

Идеалы того времени требовали отъ гражданина такой усиденной и безпрерывной работы на пользу общую, что собственно эстетическія потребности не могли занимать много мѣста въ общей совокупности его духовныхъ нуждъ. Гражданинъ этой великой эпохи восхищался больше воего поэзіей дъйствія, красотою гражданскаго подвига. И это обстоятельство придавало подчасъ довольно своесбразный характеръ эстетическимъ сужденіямъ французскихъ «патріотовъ». Гонкуръ говорить, что одинъ изъ членовъ жюри, выбраннаго для оцёнки художественныхъ произведеній, выставлявшихся въ Салонъ 1793 года, навто Флеріо, сожаляль о томъ, что барельефы, представленные для соисканія премій, недостаточно ярко выражають великіе принципы революціи. «Да и вообще,-спрашиваеть Флеріо,-что за люди эти господа, занимающіеся скульптурой въ то время, когда ихъ братья проливаютъ кровь за отечество? По моему мивнію, не надо премій!» Другой членъ жюри Ассэнфратцъ, сказалъ: «Я буду говорить откровенно: по моему мивнію, таланть артиста-въ его сердцё, а не въ его руке; то, что можеть быть усвоено рукою, сравнительно неважно». На замѣчаніе нѣкоего Нэве о томъ, что надо же обращать внимание и на довкость руки (не забывайте, что ричь идеть о скульптури), Ассонфратцъ горячо отвитиль: «Гражданинъ Нэве, ловбость руки-ничто; на ловкость руки не слёдуетъ основывать свои сужденія». Решено было премій по отдёлу скульптуры не выдавать. Во время преній о картинахъ тотъ же Ассэнфратцъ орячо доказываль, что лучшіе живописцы-это тв граждане, которые дерутся за свободу на границѣ. Въ своемъ увлеченія онъ высказалъ даже ту мысль, что живописець должень быль бы обходиться просто съ помощью циркуля и линейки. Въ засёданія по отдёлу архитектуры нёкто Дюфурни утверждаль, что всё постройки должны быть просты. какъ добродётель гражданина. Не нужно излишнихъ украшеній. Геометрія должна возродить искусство.

Нечего и говорить, что здѣсь мы имѣемъ дѣло съ огромнѣйшимъ преувеличеніемъ, что здѣсь мы дошли до того предѣла, дальше котораго разсудочность не могла идти даже въ то время крайнихъ выводовъ изъ разъ принятыхъ посылокъ, и не трудно осмѣять—какъ дѣлаетъ это Гонкуръ—всѣ разсужденія подобнаго рода. Но очень неправъ былъ бы тотъ, кто на основаніи ихъ рѣшилъ бы, что революціонный періодъ былъ совершенно неблагопріятенъ для развитія искусства. Повторяемъ, жестокая борьба, которая велась тогда не только «на границѣ», но и на всей французской территоріи отъ края до края, оставляла гражданамъ мало времени для спокойнаго занятія искусствомъ. Но оно вовсе не заглушило эстетическихъ потребностей народа; совершенно наоборотъ. Великое общественное движеніе, сообщившее народу ясное сознаніе своего достоинства, дало сильный, небывалый толчокъ развитію этихъ по-

требностей. Чтобы убедиться въ этомъ, достаточно посетить парижский Musée Carnaval. Коллекція этого интереснаго музея, посвященнаго времени революціи, неопровержимо доказывають, что, сділавшись «санколотскимъ», искусство вовсе не умерло и не перестало быть искусствомъ, а только прониклось совершенно новымъ духомъ. Какъ добродвтель (vértu) тогдашняго французскаго «патріота» была по преимуществу политической добродателью. такъ и его искусство было по преимуществу политическима искусствонъ. Не пугайтесь, читатель. Это значить, что гражданинъ того времени,---т. е., само собою разумбется, гражданинъ, достойный своего названія, --былъ равнодушенъ или почти равнодушенъ къ такимъ произведеніямъ искусства, въ основѣ которыхъ не лежала какая-нибудь дорогая ему политическая идея 1). И пусть не говорять, что такое искусство не можеть быть безплоднымъ. Это ошибка, Неподражаемое искусство древнихъ грековъ въ весьма значительной степени было именно такимъ полнтическимъ искусствомъ. Да и одно ли оно? Французское искусство «въка Людовика XIV» тоже служило известнымъ политическимъ идеямъ, что не помешало, однако, ему расцвёсть пышнымъ цвётомъ. А что касается французскаго некусства эпохн революція, то «санкюлоты» и вывели его на такой путь, по какому не уньло ходать искусство высшихъ плассовъ: Оно отановилось всенароднымъ дъломъ.

Многочисленные гражданскіе праздники, процессіи и торжества того времени являются самымъ лучшимъ и самымъ убѣдительнымъ свидётельствомъ въ пользу «санкюлотокой» эстетики. Только это свидётельство не всёми принимается во вниманіе.

Но по историческимъ обстоятельствамъ той эпохи всенародное искусство не имѣло подъ собою прочной общественной основы. Свирѣная термидорская реакція скоро положила конецъ господству «санкюлотовъ» и, открывъ собою новую эру въ политикѣ, открыла также новую эпоху въ искусствѣ, эпоху, выражающую стремленія и вкусы новаго высшаго класса, добившейся господства буржуазіи. Здѣсь мы не будемъ говорить объ этой новой эпохѣ: она заслуживаетъ подробнаго разсмотрѣнія, но намъ пора кончать.

Что же следуеть изъ всего сказаннаго нами?

Следують выводы, подтверждающіе следующія положенія.

Во-первыхъ, оказать, что искусство, — равно какъ и литература, еоть отражение жизни, значитъ высказать хотя и вѣрную, но все-таки еще очень неопредѣленную мысль. Чтобы понять, какимъ образомъ искусство отражаетъ жизнь, надо понять механизмъ этой послѣдней. А у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы употребляемъ слово политическій въ томъ же широкомъ смыслѣ, въ которомъ было сказано, что всякая классовая борьба есть борьба политическая.

цивилизованныхъ народовъ борьба классовъ составляеть въ этомъ механизмъ одну изъ самыхъ важныхъ пружинъ. И только разсмотръвъ эту пружину, только принявъ во вниманіе борьбу классовъ и изучивъ ея многоразличныя перипетіи, мы будемъ въ состоянія сколько-нибудь удовлетворительно объяснить себъ «духовную» исторію цивилизованнаго общества; «ходъ» его «ндей» отражаеть собою исторію его классовъ и ихъ борьбы другъ съ другомъ.

Во-вторыхъ, Кантъ говоритъ, что наслажденіе, которое опредѣляетъ суждение вкуса, овободно отъ всякаго интереса, и что то суждение о красоть, къ которому примътивается малъйшій интересь, очень партійно и отнюдь не есть чистое суждение вкуса 1). Это вполит върно въ примъненія къ отдильному лицу. Есля мнё нравится данная картина только потому, что я могу выгодно продать ее, то мое суждение, конечно, отнюдь не будеть чистымъ сужденіемъ вкуса. Но дело изм'вияется, когда мы становнися на точку зрёнія общества. Изученіе нокусства первобытныхъ племенъ показало, что общественный человъкъ сначала смотрить на предметы и явленія съ точки зрівнія утилитарной и только впоследстви переходить, въ своемъ отношени къ некоторымъ изъ нихъ, на точку зрѣнія эстетическую. Это проляваеть новый свѣть на исторію искусства. Разумбется, не всякій полезный предметь кажется общественному человѣку красивымъ; но несомнѣнно, что красивымъ можетъ ему казаться только то, что ему полезно,--т. е. что имбеть значеніе,--въ его борьбѣ за существованіе съ природой или съ другимъ общественнымъ человекомъ. Это не значить, что для общественнаго человека утилитарная точка зрѣнія совпадаеть съ эстетической. Вовсе нѣтъ! Польза познается разсудкомь; красота-созерцательной способностью. Область первой - разсчеть; область второй - инстинкть. Притомъ же, - и это необходимо помнить, — область, принадлежащая созерцательной способности, несравненио шире области разсудка: наслаждаясь тёмъ, что кажется ему прекраснымъ, общественный человъкъ почти никогда не отпаеть себя отчета въ той пользв, съ представлениемъ о которой связывается у него представление объ этомъ предметв 2). Въ огромнъйшемъ большинстве случаевь эта польза могла бы быть открыта только научнымъ анализомъ. Главная отличительная черта эстетическаго наслажденія-его непосредственность. Но польза все-таки существуеть; она все-таки лежить въ основе зотетическаго наслажденія (напоминаемъ, что речь идетъ не объ отдельномъ лице, а объ общественномъ человеке); если бы ся не было, то предметь не казался бы прекраснымъ.

<sup>1</sup>) Критика способности силы сужденія, переводъ Н. М. Соколова, стр. 41, 44.

-

<sup>э</sup>) Подъ предметомъ здѣсь надо понимать не только матеріальныя вещи, но и явленія природы, человѣческія чувства и отношенія между людьми.

На это возразять, пожалуй, что цеють предмета нравится человѣку независимо оть того значенія, какое могь или можеть имѣть для него этоть предметь вь его борьбѣ за существованіе. Не вдаваясь въ длинныя соображенія по этому поводу, я напомню лишь замѣчаніе Фехнера. Красный цвѣтъ нравится намъ, когда мы видимъ его, скажемъ, на щекахъ молодой и красивой женщины. Но какое впечатлѣніе пронзвелъ бы на насъ этотъ цвѣтъ, если бы мы увидѣли его не на щекахъ, а на носу нашей красавицы?

Туть замѣчается полная параллель съ нравственностью. Далеко не все то, что полезно общественному человѣку, правственно. Но правственное значеніе можеть пріобрѣсти для него только то, что полезно для его жизни и для его развитія: не человѣкъ для правственности, а правственность для человѣка. Точно также можно сказать, что не человѣкъ для красоты, а красота для человѣка. А это уже утилитаризиъ, понимаемый въ его настоящемъ, широкомъ смыслѣ, т. е. въ омыслѣ полезнаго не для отдѣльнаго человѣка, а для общества: племени, рода, класса.

Но нменно потому, что мы вмёемъ въ виду не отдёльное лицо, а общество (племя, народъ, классъ), у насъ остаетоя мёсто и для кантовскаго взгляда на этоть вопросъ: суждение вкуса, несомнюнно, предполагаеть отсутствие всякихъ утилитарныхъ соображений у индивидуума, его высказывающаго. Тутъ тоже полная параллель съ суждениями, высказываемыми съ точки зрёвия нравственности: если я объявляю данный поступокъ нравственнымъ только потому, что онъ мню полезенъ, то я не имёю никакого нравственнаго инстинкта.

## "Исторія новѣйшей русской литературы 1848—1892 гг." А. М. Скабичевскаго.

Къ періоду, охватываемому «Исторіей новъйшей литературы» г. Скабичевскаго, относится деятельность знаменитыхъ «свистуновъ» «Совремечника» и горячая пропов'ядь Писарева: въ продолжение его окончательно сложились великіе таданты Толстого, Тургенева, Гончарова и проч.; онъ ознаменовался возникновеніемъ народничества и субъективной русокой соціологіи; наконець, въ теченіе его возникло направленіе такъ называемыхъ «учениковъ» этихъ «свистуновъ» нашихъ дней. Положимъ, что по своей почтенности г. Скабичевскій не могь заниматься такими сорванцами, какъ «ученики», не признающіе литературныхъ авторитетовъ и открыто осмбивающіе вбкоторыхъ титановъ нашего отечественнаго прогресса; но зато сколько было другого, уже несомизнно важнаго матеріала въ его распоряженія, и какой яркій світь онь могъ пролить съ помощью этого матеріала на жгучіе вопросы, волнующіе насъ въ настоящее время! Какъ же не читать его книгу съ жаднымъ интересомъ! И ее, дійствительно, читають. Она вышла теперь (1897 г.) уже третьимъ изданіемъ, а первое изданіе ся появилось всего нѣсколько лѣтъ тому назадъ: въ 1891 году. Успёхъ огромный. Жаль только, что ему совоёмъ не соотвётствують внутреннія достоинства книги.

Общественное развитие остальныхъ странъ цивилизованнаго міра всегда совершается подъ болёе или менёе сильнымъ вліяніемъ передовыхъ народовъ. Поэтому нельзя понять исторію духовнаго развитія этихъ странъ, не составивъ себё напередъ понятія о ходё духовнаго развитія у на родовъ, далёе ихъ ушедшихъ по пути цивилизаціи. Нельзя написать, напримёръ, сколько-нибудь дельную исторію русской литературы, не зная исторіи западно-европейскихъ литературъ. Но именно этихъ-то литературъ и не знаетъ г. Скабичевскій. Говоря о нихъ, онъ на каждомъ шагу де-

лаеть самые невозможные, самые непозволительные промахи. Такъ. онъ довольно пренебрежительно относится къ французской философія эпохи энциклопедистовъ, которая характеризуется, по его мивнію, поверхностнымъ скептипизмомъ и превознесеніемъ сенсуализма, какъ послфдняго слова морали (стр. 8). Мы не станемъ доказывать, что такой взглядъ на философію энциклопеднотовъ целикомъ заимотвованъ былъ нашими отечественными дюбомудрами у нёмецкихъ и французскихъ филистеровъ: мы надбемся, что это хорошо извистно всимъ образованнымъ людямъ нашего времени. Мы только выразимъ свое удивление по поводу того, что тоть же г. Скабичевскій считаеть Бокля. Милля, Бюхнера и Молешотта великими мыслителями и столпами европейской науки (стр. 8). Онъ, какъ видно, не знаеть, что эти люди были лишь эпизонами XVIII въка. Онъ даже и не подозрѣваетъ, что только при кругломъ невѣжествѣ по части философін можно «дилать фи» по адресу ученій энциклопедистовъ и въ то же самое время почтительно склоняться передъ «реальнымъ міросозерцаніемъ» Бюхнера и Молешотта, которые были бы недостойны развязать ремень у ногь Дидро или Гельвеція. Такое же полное отоутствіе всякихъ знаній обнаруживаеть г. Скабичевскій и при характеристикѣ другого движенія, въ сороковыхъ годахъ «господствовавшаго преимущественно Ha французской почвв и имввшаго характерь исключительно общественный». Вотъ какъ характеризуетъ онъ это движение:

«Это была полная, радикальная переработка тёхъ раціоналистическихъ политическихъ формулъ, какія были зав'ящаны XVIII столітіемъ. Φopмулы эти хотя и представляднов идеально совершенными и логически неопровержимыми, твыть не менее были крайне отвлеченными, и потому разбились при первомъ столкновеніи съ суровою действительностью, которая оказалась слишкомъ неподатливою, чтобы сразу уложиться въ нихъ. Розовая мечта XVIII вѣка объ основаніи раціональныхъ общественныхъ связей на свободныхъ договорахъ исчезла, какъ дымъ. Оказалось, что какіе прекрасные договоры ни изобрётай и какъ ихъ ни усовершенствуй независимо отъ нихъ, и часто совершенно вопреки имъ, жизнь продолжаеть течь въ издревле проложенныхъ руслахъ, слёпо повинуясь истораческимъ традиціямъ. Это сознаніе, явившееся результатомъ ТЯЖКИХЪ опытовъ и разочарованій, привело къ убѣжденію, что недостаточно однѣхъ вибшнихъ формъ, допускающихъ подъ блестящею наружностью все ту же отжившую ветошь; необходимо, чтобы всв общественныя отношенія были переработаны въ основаніяхъ. И вотъ начался тщательный, кропотливый анализъ всвхъ основъ общественной и индивидуальной жизни, -- безпощадный, разлагающій философско-научный анализь, о которомъ и не мечталъ XVIII вѣкъ. Возникъ рядъ роковыхъ и существенныхъ вопросовъ, решение которыхъ оказалось тождественно гамлетовскому быть или не быть. Таковы были вопросы: дътскій-о воспитаніи здороваго и сильнаго поколёния; семейный — объ основания семья на начэлахъ любви и довёрія, вмёсто прежнихъ страха, принужденія и самодурства; женскій объ освобожденія женщинъ отъ гражданскаго и имущественнаго безправія; а надъ всёми этими вопросами господствовалъ вопросъ объ увеличеніи народнаго благосостоянія»!

Тутъ что ни слово, то изумительная путаница. Восемнадцатый въкъ и на мачталъ о томъ глубокомъ анализъ, благодаря которому выдвинуть быль вопрось объ уведичении народнаго благосостояния. Выходить, что XVIII вѣкъ не заботился объ этомъ благосостоянін (г. Скабичевскій поняль бы. какой это вздоръ, если бы прочелъ хотя книгу Морлоя: «Дидро и энциклопедисты»). Выходить также, что XVIII въкъ не задумывался о детскомъ вопросъ, о «воспитания здороваго и сильнаго поколёнія» (хоть бы «Емиля»-то вопомниль г. Скабичевскій!). Выходить, что онь и не мечталь объ основаніи семьи на началахъ любви и довърія (видно, что г. Скабическому незнакома, напримеръ, «Morale Universelle» Гольбаха). Выходить, что соціальный переворотъ конца прошлаго XVIII въка былъ какимъ-то внишнимъ переворотомъ, а что «формулы» общественныхъ реформаторовъ первой половины нашего стольтія не быля «крайне отелеченными». Выходить, наконецъ... но мало ли что выходить изъ такого поистинѣ дѣтскаго представленія о философія энциклопедистовъ? Если бы г. Скабичевскій даль себѣ трудъ хоть немного ознакомиться съ нею, то онъ не написалъ бы о ней такихъ пустяковъ. Но онъ услышалъ однимъ ухомъ о теоріи свободнаго договора и о накоторыхъ неблагосклонныхъ выраженіяхъ Вольтера наочеть «непросвъщенной черни» и рышиль. что философія энциклопедистовъ ему хорошо известна и что онъ можетъ, принявъ ученый видъ знатока, сравнивать ее съ общественными теоріями первой половины XIX вѣка, извѣстными ему тоже лишь по слуху. Въ результатѣ такого сравненія получилось нізчто неудобосказуемое. Столь же неудобосказуемы и разсужденія г. Скабичевскаго о нѣмецкой философіи. По его словамъ, «великое несчастье А. Григорьева заключалось въ томъ, что онъ слишкомъ увлекся немецкой метафизикой, заблудился въ ся лабиринтахъ и остался въ нихъ навсегда». Напуганный этимъ печальнымъ случаемъ, г. Скабичевскій, какъ видно, не только никогда не хотёль проникнуть въ опасные лабиринты нёмецкаго идеализма, но всегда держался оть нихъ на весьма почтительномъ разстояния, следуя правилу: отойди оте зла-сотворишь благо. Эго неудивительно со стороны человѣка, «реальное міросозерцаніе» котораго сложилось въ то время, когда философія у насъ изучалась ляшь <II0 Льюнсу». Но можете представить себѣ, въ какой просакъ попалаеть этотъ человъкъ всякій разъ, когда ему приходится судить о Шедлингъ или Гегель. Можете представить себь также тв промахи, которые онъ дблаеть при суждении о теоріяхъ людей, испытавшихъ на себе сильное

вліяніе этихъ великихъ мыслителей! Однимъ изъ такихъ людей былъ. какъ известно, Белинскій. Г. Скабичевскій уверяеть, что зваменитый Критикъ въ эстетикѣ держался старыхъ метафизическихъ теорій. По которымъ «искусотво имфеть совершенно особенную, свою самостоятельную область, вполнѣ исчерпывающую все его значение» (стр. 57). На самомъ дѣлѣ Бѣлинскій отъ начала до конца своей литературной дѣятельности проповъдывалъ какъ разъ обратное: онъ всегда говорилъ, что искусство вовсе не имњетъ особенной, самостоятельной области, что его содержаніе, -- тождественное съ содержаніемъ философіи, -- есть истина, т. е. вся джиствительность. Говоря это, онъ, правда, повторялъ «старую» эстетическую теорію, т. е. теорію Гегеля; но эта теорія на самомъ дёлё имёла совсёмъ не тотъ омыслъ, какой приписываеть ей нашъ историкъ литературы. И если Бълинскій не сумълъ обосновать съ ся помощью принципъ «искусства для жизни», то винить въ этомъ надо не ее, а развѣ только самого Бѣлинскаго, котораго, впрочемъ, тоже очень легко оправдать въ виду неопредёлившагося, переходнаго характера эпохн сорововыхъ головъ.

Изложивь теорію В. Майкова, согласно которой художественное творчество есть «пересоздание действительности, совершаемое не изменениемъ ея формъ, а возведеніемъ ихъ въ міръ человѣческихъ интересовъ (въ поэзію)», г. Скабичевскій зам'ячаеть: «Первое ся достоинство заключается въ томъ, что она стоятъ вполнв на реальной почвв и въ то же время значительно расширяеть сферу искусства согласно новымъ требованіямъ; сообразно ей сфера искусства заключается не въ одномъ только прекрасномъ, а въ изображени всего, что какъ бы то ни было относится къ намъ в возбуждаетъ въ насъ какія бы то ин было эмоцін. Въ то же время и принципъ утилитаризма не только стоитъ въ противервчи съ этою теоріею, а прямо вытекаеть изъ нея. Искусство, сообразно теорін Майкова, является не безпёльнымъ списываніемъ съ дёйствительности, а возведеніемъ ся въ міръ человвческихъ интересовъ. Интересы же бывають разлечные: узко-эгонстичные, грубо-матеріальные, низменные и высокіе, общечедовѣческіе и альтрувстическіе. Спору не можеть быть, что съ какими бы интересами ни имвло двло искусство, оно останется нокусствомъ, но неоспоремо и то, что тамъ оно выше, достойнае и благотворне, чемъ выше те интересы, которымъ оно служитъ»(стр. 58).

На основанія этихъ словъ можно подумать, что «старая» эстетическая теорія рекомендовала безцільное списываніе съ дійствительности. Но это опять пустяки. Гегель говориль, что въ искусств'я, какъ и во всякомъ другомъ человіческомъ діль, содержаніе импеть ришающее значеніе (der Gehalt ist es, der, wie in allem Menschenwerk, so auch in der Kunst entscheidet). И если тотъ же Гегель ставилъ прекрасное въ природъ несравненно ниже прекраснаго въ искусств'я, то это происходило уже, конечно, не отъ равнодушія его къ міру человѣческихъ интересовъ. Наконецъ, когда тотъ же Гегель говорилъ, что въ новѣйшемъ искусствѣ, въ отличіе его отъ греческаго, содержаніе преобладаетъ надъ формой, это значило именно то, что элементъ красоты пересталъ играть въ немъ преобладающую роль. Оказывается, стало быть, что счастливыя особенности, приписываемыя г. Скабическимъ эстетической теоріи В. Майкова, вовсе не составляютъ ен исключительной собственности, а принадлежатъ также и «метафизической» эстетикѣ Гегеля. Оказывается, кромѣ того, что, разсуждая объ этой теоріи, г. Скабичевскій попадаетъ, по своему обыкновенію, въ просакъ.

Не более счастливъ онъ и въ своихъ сужденіяхъ объ «Эстетическихъ отношеніяхъ искусства къ дъйствительности» Чернышевскаго. Чернышевскій говорить: «Область искусства не ограничивается областью прекраснаго въ эстетическомъ смыслѣ слова... нскусство воспроизводить все, что есть интереснаго для человѣка въ жизни». Г. Скабичерскій замвчаеть, что слово интересное употребляется Чернышевскимъ въ общемъ и неопредѣленномъ смыслѣ, вслѣдствіе чего искусство оказывается у него тождественнымъ съ наукою (отр. 67). Разумвется, Чернышевскому легко было бы показать неосновательность подобнаго замвчанія. Ему достаточно было бы напомнить, что у него ричь идеть о воспроизведении жизни: наука не воспроизводить жизнь, а объясняеть ее, въ чемъ и заключается существенное отличіе отъ искусства. На вопросъ г. Скабическаго: какую же роль должна играть творческая фантазія?-Чернышевскій отвѣтны бы: ся роль заключается именно въ воспроизведении того, что интересуеть человвка въ жизни и что объясняется научной мыслью. Правда, Чернышевскій думаль, что кромв воспроизведенія жизни искусство имћетъ еще и другую задачу: оно объясняетъ жизнь. Съ этой стороны оно, повидамому, совсёмъ сливается, въ теорія Чернышевскаго, съ наукой. Но это только повидимому. На самомъ деле и здесь между нокусствомъ и наукой остается весьма существенная разница: искусство объясняеть образами, а наука-логическими доводами.

«Воззрѣніе на искусство, нами принимаемое, — писалъ Чернышевскій, проистекаеть изъ воззрѣиій, принимаемыхъ новѣйшими нѣмецкими эстетиками, и возникаеть изъ нихъ черезъ діалектическій процессъ, направленіе котораго опредѣляется общими идеями современной науки». («Эстетическія отношенія искусства къ дѣйствительности», С.-Петербургъ, 1865, стр. 131). И дѣйствительно, его матеріалистическая эстетика логически выросла изъ идеалистической эстетики великихъ иѣмецкихъ мыслителей, какъ и вообще основные философскіе его взгляды, заимствоваиные у Фейербаха, логически выросли изъ философіи Гегеля путемъ весьма поучительнаго діалектическаго процесса, благодаря которому

идеализиъ породилъ матеріализиъ. Но новѣйшій діалектическій матеріализиъ является въ міросозерцанія Чернышевскаго лишь въ зачаточномъ состоянів. Чернышевскій гораздо болѣе просвѣтитель, чѣмъ діалектикъ. Отсюда—многія противорѣчія въ его философскихъ, экономическихъ, политическихъ и эстетическихъ взглядахъ. Давно уже пора указать и выяснить эти противорѣчія. Но само собою понятно, что такая задача не по плечу г. Скабичевскому, который по своему образованію стоитъ только одной ступенью выше г. В. В. Онъ и пишетъ едва-едва лучше почтеннѣйшаго теоретика народничества. По его словамъ, въ критическихъ статьяхъ Чернышевскаго «вы видите отсутствіе того же, чѣмъ хромаетъ и диссертація» (стр. 68). Но чѣмъ же хромаетъ диссертація? Отсутствіемъ эстетическаго чутья. Стало быть, критическія статьи страдають отсутствіемъ отсутствія, т. е. присутствіемъ этого чутья. Очень хорошо, г. Скабичевскій; сейчасъ видно, что у васъ его много!

Отсутствіе эстетическаго чутья повело Чернышевскаго къ нѣкоторымъ вопіющимъ промахамъ, --- разоказываетъ г. Скабичевскій. Однимъ изъ нихъ является сочувственный отзывь его о разсказахъ Николая Успенскаго. Г. Скабичевскій, напротивъ, не одобряетъ этихъ разсказовъ. Онъ видить въ нихъ плодъ того же сивхотворно-отрицательнаго отношения къ народу, которое онъ замѣтилъ и въ разсказахъ Слѣпцова. По поводу такого отношенія къ народу г. Скабичевскій высказываеть несколько глубокомысленныхъ замвчаній, пропитанныхъ духомъ благонамбреннаго демократизма. Ему и въ голову не приходить спросить себя: почему «насмѣшки» Слѣпцова и Н. Успенскаго надъ народомъ могли встрѣтить одобреніе со стороны людей, подобныхъ Чернышевскому? Неужели единственно потому, что у автора «Эстетическихъ отношеній искусства къ дъйствительности» было мало эстетическаго чутья? На самомъ двлв, причина лежить, конечно, вовсе не въ этомъ. Демократизмъ Чернышевскаго и Слѣпцова относятся къ демократизму г. Скабичевскаго и всёхъ людей его направленія, какъ демократизиъ Рязанова относится къ демократизму Щетинина въ «Трудномъ времени» того же Слепцова. И если, темъ не менее, Слепцовъ могъ писать «омехотворные» очерки изъ народнаго быта, а Чернышевскій могъ одобрять еще более смехотворные разсказы Н. Успенскаго, то объясняется это всёмъ міросозерцаніемъ просвётителей, какими были и Слепцовъ и Чернышевский. Г. Скабичевскому представлядся случай провести интересную парадлель между отношеніемъ къ народу нашихъ просвётителей в отношеніемъ къ нему лёваго крыла французскихъ эвциклопедистовъ, --- параллель, которая могла бы продить не мало свёта на наше послёдующее демократическое движеніе. Но онъ, конечно, не въ силахъ былъ сдёлать этого и ограничился простымъ порицаніемъ насмѣшниковъ съ точки зрѣнія своего самодовольнаго, мелкомъщанскаго демократизма.

О Писаревѣ и его «сенсуализиѣ» г. Скабичевскій говорить поистинѣ вопіющія вещи. Къ сожалівнію, мы не можемъ остановиться на нихъ за недостаткомъ мёста. Скажемъ только, что такого вздора о Писаревѣ

себя вниманіе, какъ двѣ крупныя силы литературы,-повѣствуетъ далѣе г. Скабичевскій, — между ними постоянно усматривался взаниный антагонизмъ, какъ бы два противоположные полюса воззрвній на народъ,--отрицательный и пессимистический со стороны Гл. Успенскаго и положительный, оптимистическій со стороны Н. Златовратскаго. На самомъ же дёлё оба писателя, при всемъ антагонизмё, зависящемъ отъ особенностей ихъ талантовъ, различными путями пришли въ одной и той же цъля. Въ то время, какъ Гл. Успенскій своимъ разлагающимъ, чисто прудоновскимъ анализомъ, вооруженнымъ безпощаднымъ юморомъ, разрушилъ всв накопившіяся съ сороковыхъ годовъ апріорныя идлюзів, боторыя итшали видёть народь въ его истинномъ свёть. Н. Златовратскій, на развалинахъ этихъ иллюзій, возвелъ новое зданіе, показавши намъ не воображаемыя, а действительныя положительныя начала народной жизни, о которыхъ до тёхъ поръ никому не снилось» (стр. 249).

Какое же здание возвель г. Златовратский? Сейчась увидимъ это, но сперва посмотримъ, какія иллюзіи разрушилъ Гл. Успенскій. Въ очеркахъ его «мы видимъ, что восхваляемые общинные порядки допускаютъ непризрѣнныхъ стариковъ, вдовъ (куда же допускаютъ?) и воспитывають въ нихъ (въ непризрённыхъ старикахъ и вдовахъ!!) деревенскихъ злодёевъ, обращающихся въ конокрадовъ и поджигателей (вотъ такъ вдовы!!), на которыхъ сельскій міръ, допустившій на свою голову развитие такихъ чудовищъ, обрушивается съ безпощаднымъ сомосудомъ. Крестьянское самоуправление оказывается миражемъ. Никакой общественной силы въ немъ нётъ, и проявить и практиковать ее не на чемъ. Какіе бы вопросы или проекты «оздоровленія», «образованія», «поднятія народной нравственности» ни поднимались въ обществъ, въ деревнѣ изъ нихъ образуются другія, уже грустныя слова; «по гривеннику», «по двугривенному», «по полтинѣ», и вся умственная дѣятельность крестьянина занята одной заботой: «достать денегъ». Такъ говорить г. Скабичевскій (стр. 257), прибавляя затімь, что Гл. Успенскій не въ силахъ былъ остановиться на одномъ отрицательномъ отношения къ народу и создаль теорію «власти земли». По словамъ г. Скабичевскаго, смыслъ этой теоріи тотъ, что «община» (подчеркнуто у г. Скабичевскаго) представляетъ собой чисто зоологическій типъ, нѣчто въ родѣ пчелинаго улья или муравейника». Г. Скабичевскому, какъ видно, очень нравится эта теорія. Онъ говоритъ: «Образы и идеи, проведенные виъ (Гл. Успенскимъ) въочеркахъ, написанныхъ въ началѣ восьмидесятыхъ годовъ,

----

. . .

не говорилъ даже и г. Волынскій. «Съ тѣхъ поръ, какъ Гл. Успенскій и Н. Златовратскій обратили на стоять на высотѣ послѣлнихъ словъ науки». Прекрасно, перейдемъ теперь къ Златовратскому, который, какъ мы уже знасмъ, возвелъ новое зданіе на развалинахъ иллюзій, разрушенныхъ Гл. Успенскимъ. На стр. 269, подводя итогъ всему сказанному въ главѣ, посвященной этимъ двумъ писателямъ, г. Скабичевскій говорить: «Изъ всего этого явствуеть, что Златовратскій вовсе не идеализируеть деревенскую жизнь и мужика, въ чемъ его нъкоторые заполозръвали. Подобно Гл. Успенскому, онъ ставить на видь, что нравственные устои деревни покоятся на инстинктивной и не разсуждающей вёрности традиціямъ и совершенно чужды того сознательно-разумнаго отношенія къ нимъ, при которыхъ только и возможно ихъ развитіе. «Умственность» же, т. е. начало сознанія и критики, вело до сихъ поръ не къ усовершенствованію и развитію самихъ устоевъ, а къ стремлению выделиться изъ нихъ на почву эгоистическаго индивидуализма городской жизни». Где же новое здание? Где новыя, положительныя начала народной жизни. «о которыхъ до твхъ поръ никому и не снилось?» Ихъ нътъ и слъда. Нечего сказать, хорошо объясняеть г. Скабичевскій нов'яйшую исторію русской литературы!

Еще интересние его суждение о г. Ник. Михайдовскомъ. Можно вообразить, что этотъ писатель сыгралъ у насъ ту же роль, которая въ древней Грецін выпала на долю Сократа. Онъ явился въ «эпоху полной умственной анархіи, когда новыя реальныя идеи пропов'ядывались и принимались по большей части въ вилѣ прекрасныхъ, но отрывочныхъ афоризмовъ, безъ всякой систематической связи и зрѣлой философской выработки». Г. Михайловскій «обладаль умомь сильнымь, свётлымь, философски развитымъ и снабженнымъ богатой начитанностью, и принялъ на себя трудную и неблагодарную обязанность расчистить хаотическую груду отъ всего накопившагося въ ней мусора, собрать все, что было въ ней драгоцвниаго, и облечь его въ стройную философскую систему» (стр. 108-109). Г. Скабичевскій не излагаеть этой стройной системы. но считаеть нужнымъ защищать г. Ник. Михайловскаго отъ упрека въ томъ, что въ его статьяхъ преобладаеть философскій элементь. По мивнію г. Скабичевскаго, въ этихъ статьяхъ философскаго элемента действительно очень много, но это-то и хорошо, это-то и было нужно въ эпоху умственной анархів: «Главная сила таланта Михайловскаго заключается именно въ философски воспитанномъ умѣ», говоритъ онъ: Читателя, знающаго, какое прекрасное философское воспитание получилъ умъ г. Скабичевскаго, не удивить такое мивніе, какъ не удивить его и та мысль. что статьи г. Михайловскаго «о Спенсерѣ, о Дарвинѣ и вообще по соціологіи представляють цённый вкладъ въ науку, и, если бы ихъ перевести на одинъ изъ иностранныхъ языковъ, онв не замедлили бы доставить автору общеевропейскую извёстность» (стр. 109-110). Всякій знаеть, что у насъ теперь столько же великихъ соціологовъ, сколько было великихъ поэтовъ, — россійскихъ Гомеровъ, Пиндаровъ, Гораціевъ, Корнелей, Расиновъ и т. д., и т. д., — до возникновенія серьезной литературной критики.

Г. Скабичевскій попытался въ своей книгѣ дать систематическую оцѣнку одного изъ важнѣйшихъ періодовъ нашего общественнаго и умственнаго развитія. Его попытка окончилась полнѣйшей неудачей. Она и не могла окончиться иначе. И не только потому, что у г. Скабичевскаго иѣтъ ни тѣни таланта, ни клочка дѣльныхъ знаній. Причина его неудачи лежитъ гораздо глубже. Она заключается въ общей и безусловной негодности того, будто бы реальнаго міросозерцанія, которое стало господствовать въ нашихъ передовыхъ литературныхъ кругахъ съ конца шестидесятыхъ годовъ. Г. Скабичевскій и его единомышленники не болѣе, какъ декаденты, вообразившіе себя столпами прогресса. Отъ такихъ декадентовъ нельзя ожидать сколько-нибудь дѣльныхъ произведеній.

## Объ искусствъ.

Мы скажемъ безъ обиняковъ, что мы смотримъ на искусство, какъ и на всв общественныя явленія, съ точки зрвнія матеріалистическаго пониманія исторіи.

Что такое матеріалистическое пониманіе исторіи?

Извѣстно, что въ математикѣ существуеть способъ доказательства отъ противнаго. Мы прибѣгнемъ здѣсь къ способу, который можно назвать способомъ объясненія отъ противнаго. Именно: мы напомнимъ сначала, въ чемъ заключаетоя идеалистическое пониманіе исторія, а затѣмъ покажемъ, чѣмъ отличается отъ него противоположное ему матеріалистическое пониманіе того же предмета.

Идеалистическое понимание истории, взятое въ своемъ чистомъ видъ, заключается въ томъ убѣжденіи, что развитіе мысли и знаній есть послёдняя и самая отдаленная причина историческаго движенія человёчества. Этоть взглядъ цёликомъ господствовадъ въ восемнадцатомъ отолётія, откуда онъ перешелъ въ девятнадцатый вѣкъ. Его еще крѣпко держались Сэнъ-Симонъ и Огюстъ Контъ, хотя ихъ взгляды въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ составляютъ прямую противоположность взглядамъ философовъ предшествующаго стоявтія. Сенъ-Симонъ задается, напримѣръ, вопросомъ о томъ, какъ возникла общественная организація грековъ <sup>1</sup>). И онъ находить такой отвёть на него: «редигіозная система (le système religieux) послужила у нихъ основаніемъ политической системы... Эта послёдняя была создана по образцу первой». А въ доказательство онъ соылается на тотъ фактъ, что Олимпъ грековъ былъ «республиканскимъ собраніемъ» и что конституція всёхъ народовъ Греція, какъ бы ни отличались он в одна отъ другой, им вли ту общую черту, что вс он в были республиканскими<sup>2</sup>). Но это еще не все. Религіозная система, лежавшая въ основѣ политической системы грековъ, сама вытекала, по мевнію Сэнъ-Симова, изъ совокупности ихъ научныхъ понятій, изъ ихъ научной системы міра. Научныя понятія грековъ являлись, такимъ образонъ, самымъ глубокимъ основаніемъ ихъ общественнаго быта, а

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Греція имѣла въ глазахъ Сэнъ-Симона особенное значеніе, потому что, по его мнѣнію, "C'est chez les grecs que l'esprit humain a commencé à s'occuper sérieusement de l'organisation sociale".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) CM. ero "Mémoires sur la science de l'homme".

развитіе этихъ понятій—главнёйшей пружиной историческаго развитія этого быта, главнёйшей причиной исторической омёны однёхъ его формъ другими.

Подобно этому, Огюстъ Контъ думалъ, что «весь общественный механизмъ поконтся въ окончательномъ счетв на мивніяхъ» <sup>1</sup>). Это—простое повтореніе того взгляда энциклопедистовъ, согласно которому c'est l'opinion que gouverne le monde (міръ управляется мивніемъ).

Есть другая разновидность идеализма, нашедшая свое крайнее выраженіе въ абсолютномъ идеализмѣ Гегеля. Какъ объясняется историческое развитіе человѣчества съ его точки зрѣнія? Поясию это примѣромъ. Гегель спрашиваетъ себя: отчего пала Греція? Онъ указываетъ много причинъ этого явленія; но самою главною изъ нихъ было въ его глазахъ то обстоятельство, что Греція выражала собою лишь одну ступень развитія абсолютной идеи и должна была пасть, когда эта ступень была пройдена.

Ясно, что по мнѣнію Гегеля, —знавшаго, оцнако, что «Лакедемонъ палъ, благодаря неравенству имуществъ», —общественныя отношенія и весь ходъ историческаго развитія человѣчества опредѣляются въ послѣднемъ счетѣ законами логики, ходомъ развитія мысли.

Матеріалистическій взглядь на исторію діаметрально противоположень этому взгляду. Если Сэнь-Симонь, смотря на исторію сь иделистической точки зрвнія, думаль, что общественныя отношенія грековь объясняются ихь религіозными воззрвніями, то мы, стоя на своей матеріалистической точкв зрвнія, скажомь обратное. И если Сэнь-Симонь на вопрось о томь, откуда взялись религіозные взгляды грековь, отввчаль, что они вытекали изь ихь научнаго міросозерцанія, то мы скажемь, что общественныя отношенія грековь, обусловившія собою и складь ихь религіозныхь понятій и развитіе ихь научнаго міросозерцанія, сами обуоловливались въ своемь историческомь развитіи, въ своемь возникновеніи и уничтоженіи развитіемь производительныхь силь, находившихся въ распоряженіи народовь Эллады.

Таковъ нашъ взглядъ на исторію вообще. Вёренъ ли онъ? Здёсь не м'вото доказывать его вёрность. Здёсь мы просимъ читателя предположить, что онъ вёренъ, и взять, вмёстё съ нами, это предположеніе за исходную точку нашего изслюдованія объ искусствю. Само собою разум'вется, что изслёдованіе частнаго вопроса объ искусствю будеть въ то же время и повёркой общаго взгляда на исторію. Въ самомъ дёлё, если ошибоченъ этотъ общій взглядъ, то мы, взявъ его за исходную точку, немногое объяснимъ въ эволюціи искусства. А если мы уб'єдемся, что эта эволюція объясняется съ его помощью лучше, нежели съ помощью

1) "Cours de philosophie positive", Paris 1869, I. pp. 40-41.

другихъ взглядовъ, то у насъ окажется новый и сильный доводъ въ его пользу.

Но тутъ мы уже предвидимъ одно возраженіе. Дарвинъ, въ своей извѣстной книгѣ «Происхожденіе человѣка и половой подборъ», приводитъ, какъ извѣстно, множество фактовъ, свидѣтельствующихъ о томъ, что чувство красоты (Sense of beauty) играетъ довольно важную роль въ жизни животныхъ. Намъ укажутъ на эти факты и сдѣлаютъ изъ нихъ тотъ выводъ, что происхожденіе чувства красоты должно быть объяснено біологіей; намъ замѣтятъ, что непозволительно («узко») пріурочивать эволюцію этого чувства у людей къ одной экономикъ ихъ обществъ. А такъ какъ взглядъ Дарвина на развитіе видовъ есть несомнѣнно матеріалистическій взглядъ, то намъ скажутъ также, что біологическій матеріализмъ даетъ прекрасный матеріалъ для критики односторонняго историческаго («экономическаго») матеріализма.

Мы понимаемъ всю серьезность этого возраженія и потому остановимся на немъ. Намъ тѣмъ полезнѣе будетъ сдѣлать это, что, отвѣчая на него, мы отвѣтамъ въ то же время на цѣлый рядъ подобныхъ возраженій, которыя можно заимствовать изъ области психической жизни животныхъ.

Прежде всего постараемся какъ можно точебе опредблить тотъ выводъ, который мы должны сдблать на основании фактовъ, приводимыхъ Дарвиномъ. А для этого посмотрамъ, какое умозаключение строитъ на нихъ онъ самъ.

Во второй главѣ первой части (русскаго перевода) его книги о происхождени человѣка мы читаемъ:

«Чувство красоты.-Это чувство было тоже провозглашено исключительной особенностью человёка. Но если мы припомнимъ, что самцы нёкоторыхъ птицъ намёренно распускають свои перья и щеголяють яркими красками передъ самками, тогда какъ другіе, не имѣющіе красивыхъ перьевъ, не кокстиичаютъ такимъ образомъ, то, конечно, не будемъ сомнѣваться, что самки любуются красотою самцовъ. А такъ какъ, далве, женщины всвхъ странъ убираются такими перьями, то, конечно, накто не станетъ отрицать изящества этого украшенія. Плащеносцы, убирающіе съ большимъ вкусомъ свои игральныя бестаки ярко окрашенными предметами, и нѣкоторые колибри, украшающіе такимъ же образомъ свои гийзда, ясно доказывають, что они имбютъ понятіе о красотв. То же можно сказать и относительно пенія птиць. Нежныя пъсни самцовъ въ пору любви, несомнънно, правятся самкамъ. Если бы самцы птицъ были неспособны ценить яркія краски, красоту и пріятный голось самцовь, всй старанія и алопоты послёднихь очаровать ихъ этими свойствами были бы потеряны, а этого, очевидно, нельзя предположить. Почему извёстные цвёта и извёстные звуки, сгруппи-

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

22

рованные извёстнымъ образомъ, доставляють наслажденіе, можетъ быть такъ же мало объяснено, какъ и то, почему тоть или другой предметъ пріятенъ для обонянія или вкуса. Можно, однако, сказать съ увёренностью, что одни и тё же цвёга и звукв нравятся и намъ и низшимъ животнымъ» <sup>1</sup>).

Итакъ, факты, приводимые Дарвиномъ, свидътельствуютъ о томъ, что низшія животныя, подобно человъку, способны испытывать эстетическія наслажденія и что неръдко наши эстетическіе вкусы совпадають со вкусами низшихъ животныхъ. Но эти факты не объясняють намъ происхожденія названныхъ вкусовъ. А если біологія не объясняеть намъ происхожденія нашихъ эстетическихъ вкусовъ, то тъмъ менте можеть объяснить она ихъ историческое развитіе. Но пусть опять говорить самъ Дарвинъ.

«Понятіе о прекрасномъ, — продолжаетъ онъ, — по крайней мъръ, насколько оно относится къ женской красотъ, не имъетъ опредъленнаго характера у людей. Въ самомъ дълъ, оно весьма различно у разныхъ человъческихъ племенъ, какъ мы увидимъ ниже, и даже неодинаково у отдъльныхъ націй одной расы. Судя по отвратительнымъ украшеніямъ и столь же отвратительной музыкъ, которыми восхищается большинство дикарей, можно было бы сказать, что ихъ эстетическія понятія развиты менъе, чъмъ у иныхъ низшихъ животныхъ, напримъръ, у птицъ»<sup>2</sup>).

Если понятіе о прекрасномъ различно у отдѣльныхъ націй одной и той же расы, то ясно, что же въ біологіи надо искать причинъ такого различія. Самъ Дарвинъ говоритъ намъ, что наши поиски должны быть направлены въ другую сторону. Во второмъ англійскомъ изданіи его книги мы, въ только что цитированномъ нами параграфѣ, встрѣчаемъ слёдующія слова, которыхъ нёть въ (имъющенся у насъ) русскомъ переводъ, сдъланномъ подъ редакціей И. М. Съченова съ перваго англійскаго изданія. With cultivated men such (т. е. эстетическія) sensations are however intimately associated with complex ideas and trains of thoughts \*). Это значить: «у цивилизованнаго человѣка эти ощущенія тѣсно ассоціируются, однако, со сложными идеями и съ ходомъ мыслей». Это чрезвычайно важное указание. Оно отсылаеть нась оть біологіи къ соціологіи, такъ какъ, очевидно, именно общественными причинами обусловливается, по мийнію Дарвина, то обстоятельство, что у цивилизованнаго человѣка ощущенія красоты ассоцівруются со многими сложными идеями. Но правъ ли Дарвинъ, когда онъ думаетъ, что такая ассоціація имбеть місто только у цивилизованныхъ людей? Нѣтъ, не правъ, и въ этомъ очень легко

') Дарвинъ, "Происхождение человъка", т. I, стр. 45.

<sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 45.

3) The Descent of Man, London, 1883, р. 92. Вероятно, эти слова имеются въ новомъ русскомъ переводе Дарвина, но у насъ его нътъ подъ руками. убѣдиться. Возьмемъ примеръ. Извѣстно, что шкуры, когти и зубы животныхъ играють очень важную роль въ украшенияхъ первобытныхъ народовъ. Чънъ же объясияется эта роль? Сочетаниемъ цвътовъ и линий въ этихъ предметахъ? Нёгъ, тутъ дёло въ томъ, чго, украшая себя, напримёръ, шкурой, когтями и зубами тигра или кожей и рогами бизона. дикарь намекаеть на свою собственную довкость или силу: тоть, кто поб'вдилъ ловкаго, самъ ловокъ; тотъ, кто поб'вдилъ сильнаго, самъ силенъ. Возможно, кроме того, что туть замешано и некоторое суеверие. Скулькрафть сообщаеть, что краснокожія племена свверо-американскаго запада чрезвычайно любять украшенія, изготовляемыя изъ когтей сёраго медвёдя, самаго свирёлаго изъ тамошнихъ хищниковъ. Краснокожій воинъ думаеть, что свирѣпость и храбрость сѣраго медвѣдя сообщаются тому, кто украшаеть себя его когтями. Такимъ образомъ, эти когти служатъ для него, по замечанию Скулькрафта, частью украшениемъ, а частью амулетомъ 1). Въ этомъ случай нельзя, конечно, думать, что звъриные шкуры, когти и зубы первоначально нравились краснокожимъ единственно въ силу свойственныхъ этимъ предметамъ сочетаній цвътовъ и линій 2). Нътъ, гораздо въроятнъе обратное предположение, т. е., что эти предметы сначала носились лишь какъ вывеска храбрости, ловкости и силы, и только потомъ, и именно вслёдствіе того, что они были вывёской храбрости, ловкости и свлы, они начали вызывать эстетическія ощущенія и попали въ разрядъ украшеній. Выходить, что эстетическія ощущенія не только могуть ассоціпроваться у дикарей со сложными идеями, но и возникають вногда вменно подъ вліяніемъ такихъ идей.

Другой прим'тръ. Изв'ястно, что женщины многихъ африканскихъ племенъ носятъ на рукахъ и на ногахъ жел'взныя кольца. Жены богатыхъ людей носятъ на себ'я иногда чуть не цілый пудъ такихъ украшеній <sup>3</sup>). Это, конечно, очень неудобно, но неудобство не м'яшаетъ имъ съ удовольствіемъ носить эти, какъ выражается Швейнфуртъ, ціли рабства. Почему же негритянка пріятно таскать на себ'я подобныя ціли? Потому что, благодаря имъ, она кажется красивой и себ'я и другимъ. А почему она кажется красивой? Это происходитъ въ силу довольно сложной ассоціаціи идей. Страсть къ такимъ украшеніямъ развивается именно у тіхъ племенъ, которыя, по словамъ Швейнфурта, переживаютъ теперь желлазный влюкъ, т.-е., иначе сказать, у которыхъ желізо является драгоцівннымъ металломъ. Драгоцюнное кажется красивымъ, потому что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Historical and statistical Information respecting the history, condition and Prospects of the Indian Tribes of the United States. T. III, p. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Есть случан, когда предметы того же рода нравятся единственно благодаря своему цвёту, но о нихъ въ дальнёйшемъ изложснін.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Швейнфуртъ, Au Coeur d'Afrique. Paris 1875, t. I, p. 148. См. также Du Chaillu, Voyage et aventures dans l'Afrique équatoriale. Paris, 1863, p. 11.

съ нимъ ассоцінруется идея богатства. Надівши на себя, положимъ, деадцать фунтовъ желізныхъ колецъ, женщина племени Динка кажется и себів и другимъ красивій, чімъ была, когда носила ихъ только десять, т. е. когда была бъдите. Ясно, что туть діло не въ красоті колецъ, а въ той идей богатства, которая съ ними ассоціируется.

Третій прим'яръ. У племени Батока, въ верховьяхъ Замбези, считается некрасивымъ челов'якъ, у котораго не вырваны верхніе р'язцы. Откуда это странное понятіе о красот'я? Оно образовалось тоже благодаря довольно сложной ассоціаціи идей. Вырывая своя верхніе р'язцы, Батока стремятся подражать жевачнымъ животнымъ. На нашъ взглядъ это—и всколько непонятное стремленіе. Но Батока—пастушеское племя и почти боготворятъ своихъ коровъ и быковъ '). Тутъ опять красиво то, что драгоц'янно, и эстетическія понятія возникаютъ на почвѣ идей совсёмъ другого порядка.

Наконецъ, возьмемъ примъръ, приводимый со словъ Ливнигстона самимъ Дарвиномъ. Въ племени Макалоло прокалывается верхняя губа и въ отверстіе вдъвается большое металлическое или бамбуковое кольцо, называемсе *пелеле.* Когда одного предводителя этого племени опросили, зачъмъ женщины носятъ такія кольца, онъ, «видимо удивленный столь нелѣпымъ вопросомъ», отвѣчалъ: «Для красоты! Это единственное украшеніе женщинъ. Мужчины имъютъ бороды, у женщинъ ихъ нѣтъ. Что бы такое была женщина безъ пелеле?»—Трудно сказать теперъ съ увѣренностью, откуда взялся обычай носить *пелеле*; но ясно, что его происхожденіе надо искать въ какой-нибудь очень сложной ассоціаціи идей, а не въ законахъ біологіи, къ которымъ онъ, очевидно, не имѣетъ ни малѣйшаго отношенія.

Въ виду подобныхъ примёровъ мы считаемъ себя вправё утверждать, что ощущенія, вызываемыя извёстными сочетаніями цвётовъ или формой предметовъ, даже у первобытныхъ народовъ ассоцінруются съ весьма сложными идеями, и что по крайней мёрё многія изъ такихъ формъ и сочетаній кажутся имъ красивыми только благодаря такой ассоціаціи.

Чѣмъ же она вызывается, и откуда берутся тѣ сложныя идеи, которыя ассоціяруются съ ощущеніями, вызываемыми въ насъ видомъ предметовъ? Очевидно, что отвѣтить на этотъ вопросъ можетъ не біологъ, а только соціологъ. И если матеріалистическій взглядъ на исторію болѣе способствуетъ его разрѣшенію, чѣмъ какой бы то ни было другой взглядъ на нее, если мы убѣдимся, что указанная ассоціація и упомянутыя сложныя ядеи обусловливаются и создаются въ послѣднемъ счетѣ состояніемъ производительныхъ силъ даннаго общества и его экономикой, то слѣдуетъ признать, что дарвянизмъ нимало не противорѣчитъ тому матеріали-

Digitized by Google

And States

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Швейнфуртъ, l. с., I, 148.

стическому взгляду на исторію, который мы огарались характеризовать выше.

Мы не можемъ много говорить здёсь объ отношения дарвинизма къ этому взгляду. Но мы все-таки позводимъ себѣ сказать о немъ еще иёсколько словъ.

Обратамъ вниманіе на нижеслёдующія строки:

«Я считаю необходимымъ заявить съ самаго начала, что я далекъ отъ мысли, будто каждое общежительное животное, умственныя способности котораго разовьются до такой двятельности и высоты, какъ у человёка, пріобрётеть вравственныя понятія, сходныя съ нашими. Подобно тому, какъ всемъ животнымъ присуще чувство прекраснаго, хогя она и восхищаются очень разнородными вещами, они могуть нивть и понятіе о добрѣ и здѣ, хотя это понятіе и ведеть ихъ къ поступкамъ, совершенно противоположнымъ нашимъ. Если бы, напр.,-я намвренно беру крайній олучай, — мы быля воспитаны въ совершенно тіхъ же условіяхъ, какъ улейныя пчелы, то нёть ни малёйшаго сомнёнія, что наши незамужнія женщины, подобно пчеламъ-работницамъ, считали бы священнымъ долгомъ убивать своихъ братьевъ, матери стремились бы убивать своихъ плодовитыхъ дочерей, —и никто не думалъ ,бы протестовать противъ этого. Темъ не менее пчела (или всякое другое общежительное животное) имбла бы въ приведенномъ случав, какъ мив кажется, понятіе о добрѣ и злѣ или совѣсть» 1).

Что слёдуеть изъ этихъ словъ? То, что въ нравственныхъ понятіяхъ людей нёть ничего абсолютнаго; что они измёняются вмёстё съ измёненіями тёхъ условій, въ которыхъ живуть люди.

А чёмъ создаются эти условія? Чёмъ вызывается ихъ измёненіе? На этоть счетъ Дарвинъ не говорить ничего; и если мы скажемъ и докажемъ, что они создаются состояніемъ производительныхъ силъ и измёняются вслёдствіе развитія этихъ силъ, то мы не только не придемъ въ противорёчіе съ Дарвиномъ, но, напротивъ, дополнимъ сказанное имъ, объяснимъ то, что осталось у него необъясненнымъ, и сдёлаемъ это, примёнивъ къ изученію общественныхъ явленій тоть самый принципъ, который оказалъ ему такія огромныя услуги въ біологіи.

Вообще, чрезвычайно странно противополагать дарвинизмъ защищаемому нами взгляду на исторію. Область Дарвина была совскиъ другая. Онъ разсматривалъ происхожденіе человка, какъ зоологическаго вида. Сторонники названнаго взгляда хотять объяснить историческую судьбу этого вида. Область ихъ изслёдованій начинается какъ разъ тамъ, гдё кончается область изслёдованій дарвинистовъ. Ихъ работы не могуть замёнить того, что дають намъ дарвинисты, и точно также самыя блестя-

<sup>1)</sup> Дарвинъ, «Происх. человъка», т. I, стр. 52.

щія открытія дарвинистовъ не могуть замёнить ихъ изслідованій, а могуть только подготовить для нихъ почву, подобно тому, какъ физикъ подготовляють почву для химика, нимало не устраняя своими работами необходимости собственно химическихъ изслёдованій '). Весь вопрось туть воть въ чемъ. Теорія Дарвина явилась въ свое время какъ большой и необходимый шагь впередъ въ развитіи біологической науки, вполнѣ удовлетворяя самымъ строгимъ изъ тѣхъ требованій, которыя могла тогда предъявлять ета наука своимъ работникамъ. Можно ли сказать нѣчто подобное о матеріалистическомъ взглядѣ на исторію? Можно ли утверждать, что овъ въ овое время явился большимъ и неизо́ѣжнымъ шагомъ впередъ въ развитіи общественной наукп? И способенъ ли онъ удовлетворить теперь всѣмъ ся требованіямъ? На это мы съ полной увѣренностью отвѣчаемъ: да, можно! Да, способенъ! И мы надѣемся показать отчасти и въ предлагаемомъ этюдѣ, что такая увѣренность не лишена основанія.

Но вернемся къ эстетикѣ. Изъ вышеприведенныхъ словъ Дарвина видно, что на развитіе эстетическихъ екусовъ онъ смотритъ съ той же точки зрѣнія, какъ и на развитіе нравственныхъ чувство. Людямъ, равно какъ и многимъ животнымъ, свойственно чувство прекраснаго, т. е. у нихъ есть способность испытывать особаго рода («эстетическое») удо-

1) Тутъ им должны оговориться. Если, по нашему мнѣнію, изслѣдованія біологовъ-дарвянистовъ подготовляютъ почву для соціологическихъ изслёдованій, то это надо понимать лишь въ томъ смыслё, что успёхи біологія, -- поскольку она импеть дило съ процессомь развитія оріаническихь формь, - не могуть не содъйствовать усовершенствованію научнаго метода въ соціологія, поскольку она импетъ дпло съ развитиемъ общественной организации и ея продуктовъ: человъческихъ мыслей и чувствъ. Но мы нисколько не раздъляемъ общественныхъ взглядовъ дарвинистовъ, подобныхъ Геккелю. Въ нашей литературъ уже было замѣчено, что біологи-дарвинисты въ своихъ разсужденіяхъ о человѣческомъ обществѣ вовсе не пользуются мстодомъ Дарвина, а лишь возводять въ идеалъ инстинкты животныхъ (преимущественно хищныхъ), бывшихъ предметомъ изслѣдованія для великаго біолога. Дарвинъ далеко не былъ «Sattelfest» въ общественныхъ вопросахъ; но тѣ обществевные взгляды, которые явились у него какъ выводъ изъ его теоріи, мало похожи на выводы, дълаемые изъ нея большинствомъ дарвинистовъ. Дарвинъ думалъ, что развитіе общественныхъ инстинктовъ «крайне полезно для преуспияния вида». Этого взгляда не могуть разделять дарвинисты, проповѣдующіе общественную борьбу еспать протиез еспать. Правда, Дарвенъ говорить: «Конкуренція должна быть открыта для всёхъ людей, и законы и обычан не должны препятствовать способнейшимъ имёть нанбольшій успѣхъ и самое многочисленное потомство (There Should be open competition for allmen; and the most able should not be prevented by laus and customs from succeeding best and reaching the largest number of offspring). Но напрасно ссыдаются на эти слова сторонники соціальной войны всёхъ противъ всёхъ. Пусть они припомнять сень-симонистовь. Тѣ говорили какъ разъто же самое п во имя конкуренціи требовали такихъ общественныхъ реформъ, за которыя едва ли высказались бы Геккель и его единомышленники. Есть «competition» и «competition», подобно тому, какъ, по словамъ Сганареля, есть fagot et fagot.

вольствіе подъ вліяніемъ изв'ястныхъ вещей и явленій. Но какін именно вещи и явленія доставляють имъ такое удовольствіе, это зависить отъ условій, подъ вліяніемъ которыхъ они воспитываются, живуть и д'я ствуютъ. Природа человъка д'ялаетъ то, что у него могуть быть эстетическіе вкусы и понятія. Окружающія его условія опред'яляють собою переходъ этой возможности въ дъйствительность; ими объясняется то, что данный общественный человъкъ (т. е. данное общество, данный на-Родъ, данный классъ) имъеть именно эти эстетическіе вкусы и понятія,

а не другіе.

Таковъ окончательный выводъ, самъ собою вытекающій изъ того, что говорить объ этомъ Дарвинъ. И этого вывода, разумѣется, не станетъ оспаривать ни одинъ изъ сторонниковъ матеріалистическаго взгляда на исторію. Совершенно напротивъ, каждый изъ нихъ увидитъ въ немъ новое подтвержденіе этого взгляда. Въдь никому изъ нихъ никогда не приходило въ голову отрицать то или другое изъ основныхъ свойствъ человъческой природы или пускаться въ какія-нибудь произвольныя толкованія по ся поводу. Они только говорили, что если эта природа неизмѣнна, то она не объясняетъ историческаго процесса, который представляетъ собою сумму постоянно измюняющихся явленій; а если она сама измюияется вмѣстѣ съ ходомъ историческаго развитія, то очевидно, что есть какая-то внѣшняя причина ся измѣненій. И въ томъ и въ другомъ случаѣ задача историка и соціолога выходитъ, слѣдовательно, далеко за предѣлы разсужденій о свойствахъ человѣческой природы.

Возьмемъ хоть такое ен свойство, какъ стремленіе къ подражанію. Г. Тардъ, написавшій о законахъ подражанія очень интересное изслѣдованіе, видитъ въ немъ какъ бы душу общества. По его опредѣленію, всякая соціальная группа есть совокупность существъ, чястью подражающихъ другъ другу въ данное время, частью подражавшихъ прежде одному и тому же образцу. Что подражаніе играло очень большую роль въ исторіи всѣхъ нашихъ идей, вкусовъ, моды и обычаевъ, это не подлежитъ ни малѣйшему сомнѣнію. На его огромное значещіе указывали еще матеріалисты XVIII вѣка. Человѣкъ весь состоить изъ подражанія,—говорилъ Гельвецій. Но такъ же мало можетъ подлежать сомнѣнію и то обстоятельство, что Тардъ поставилъ изслѣдованіе законовъ подражанія на ложную основу.

Когда реставрація Стюартовъ временно возстановила въ Англіи господство стараго дворянства, это дворянство не только не обнаружило ни малвёшаго стремленія подражать крайнимъ представителямъ революціонной мелкой буржуазія, пуританамъ, но проявило сильнъйшую склонность къ привычкамъ и вкусамъ, прямо противоположнымъ пуританскимъ правиламъ жизни. Пуританская строгость нравовъ уступила мъсте самой невъроятной распущенности. Тогда стало признакомъ хорошаго тона любить и делать именно то, что запрещали пуритане. Пуритане были очень религіозны: свътскіе люди временъ реставрація щеголяля своимъ безбожіемъ. Пуритане преслёдовали театръ и литературу: ихъ паденіе дало сигналъ къ новому и сильному увлечению театромъ и литературой. Пуритане носили короткіе волосы и осуждали изысканность въ одеждё: послё реставраціи явились на сцену длинные парики и роскошные наряды. Пуритане запрещали игру въ карты: послё реставраціи картежная игра стала страстью, и т. д., и т. д. <sup>1</sup>). Словомъ, туть действовало не подражание, а противоржчие, которое, очевидно, тоже коренится въ свойствахъ чело. вической природы. Но почему же противориче, коренящееся въ свойствахъ человъческой природы, проявилось съ такой силой въ Англін XVII въка во взаимныхъ отношевіяхъ буржуазіи и дворянства? Потому что это быль въкь очень сильнаго обостренія борьбы между дворянствомъ и буржуазіей, а лучше сказать-всёмъ «третьимъ сословіемъ». Стало быть, мы можемъ сказать, что хотя у человёка несомнённо есть сильное стремленіе къ подражанію, но это стремленіе проявляется лишь при извёстныхъ общественныхъ отношенияхъ, -- напримъръ, при тъхъ отношенияхъ, которыя существовали во Франціи XVII віка, гді буржувзія охотно, хотя и не очень удачно, подражала дворянству: вспомните мольеровскаго «Мющанина въ дворянствъ». А при другихъ общественныхъ отношеніяхъ стремленіе къ подражанію исчезаеть, уступая мёсто противоположному стремленію, которов мы назовемъ пока стремленіемъ къ противоричію. Впрочемъ, нѣтъ, мы выражаемся неправильно. Стремленіе къ подражанію не исчезло у англичанъ XVII въка; во-первыхъ, оно, навърное, съ прежней силой проявлялось во взаниныхъ отношеніяхъ людей одного и того же класса. Бельжамъ говоритъ о тогдашнихъ англичанахъ высшаго общества-«Эти люди даже не были невѣрующими; они отрицали a priori, чтобы ихъ не приняли за круглоголовыхъ и чтобы не давать себе труда думать» 2). Объ этихъ людяхъ мы, не боясь ошибиться, можемъ сказать, что они отрицали изъ подражанія. Но, подражая болье серьезнымъ отрицателямъ, они тымъ самымъ противоръчили пуританамъ. Подражание являлось, стало быть, источникомъ противоръчія. Но мы знаемъ, что если между англійскими дворянами слабые люди подражали въ невфріи болье сильнымъ, то это происходило потому, что неверіе было деломъ хорошаго тона, а оно стало таковымъ еднественно только въ силу противоръчія, единственно только какъ реакція противъ пуританства, --- реакція, которая, въ свою очередь, явилась результатомъ вышеуказанной классовой

. 2

- 344 ---

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cp. Alexandre Beljame. Le Public et les Hommes de lettres en Angleterre du dix-huitième siècle. Paris, 1881, crp. 1—10. Cp. также Тэна, Histoire de la littérature anglaise, t. II, p. 443 и спъд.

<sup>&</sup>quot;) L. с., стр. 7-8.

борьбы. Стало быть, ез основть есей этой сложной діалектики психическихъ явленій лежали факты общественнаго порядка. А изъ этого ясно, до какой степени и въ какомъ смыслѣ вѣренъ выводъ, сдѣланный намя выше изъ нѣкоторыхъ положеній Дарвина: человѣческая природа дѣлаетъ то, что у человѣка могутъ быть извѣстныя понятія (или вкусы, или скловности), а отъ окружающихъ его условій зависить переходъ этой возможности въ дъйствительность; они дѣлаютъ то, что у него являются именно эти понятія (или склонности, или вкусы), а не другія. Если мы не ошибаемся, это то же самое, что уже раньше насъ высказалъ одинъ русскій сторонникъ матеріалистическаго взгляда на исторію:

«Разъ желудокъ снабженъ извёстнымъ колнчествомъ пищи, онъ принимается за работу согласно общимъ законамъ желудочнаго пищеваренія. Но можно ли, съ помощью этихъ законовъ, отвётить на вопросъ, почему въ вашъ желудокъ ежедневно отправляется вкусная и питательвая пища, а въ моемъ она является рёдкимъ гостемъ? Объясняютъ ли эти законы, почему одни ёдятъ слишкомъ много, а другіе умираютъ съ голоду? Кажется, что объясненія надо искать въ какой-то другой области, въ дёйствіи законовъ иного рода. То же и съ умомъ человёка. Разъ онъ поставленъ въ язвёстное положеніе, разъ окружающая среда даетъ ему извёстныя впечатлёнія, онъ сочегаетъ ихъ по извёотнымъ общимъ законамъ, причемъ и здёсь результаты до крайности разнообразятся разнообразіемъ получаемыхъ впечатлёній. Но что же ставитъ его въ такое положеніе? Чёмъ обусловливается притокъ и характеръ новыхъ впечатлёній? Вотъ вопросъ, котораго не разрёшить никакими законами мысли».

И далёв. «Вообразите, что упругій шаръ падаеть съ высокой башни. Его движеніе совершается по всёмъ извёстному и очень простому закону механики. Но вотъ шаръ ударняся о наклонную плоскость. Его движеніе видоизмёняется по другому, тоже очень простому и очень извёстному механическому закону. Въ результать у нась получается ломаная линія движенія, о которой можно и должно сказать, что она обязана своимъ происхожденіемъ соединенному дёйствію обоихъ упомннутыхъ законовъ. Но откуда явилась наклонная плоскость, о которую ударился нашъ шаръ? Этого не объясняеть ни первый, ни второй законъ, ни ихъ соединенное дёйствіе. Совершенно то же и съ человёческою мыслью. Откуда взялись тъ обстоятельства, благодаря которымъ ся движенія подчинялись соединенному дёйотвію такихъ-то и такихъ-то законовъ? Этого не объясняють ни отдёльные ся законы, ни ихъ совокупное дёйствіе».

Мы твердо убѣждены, что исторія идеологіи можеть быть понятна. только тѣмъ, кто вполиѣ усвоилъ себѣ эту прочную я ясную истину.

Пойдемъ дальше. Говоря о подражаніи, мы упомянули о прямо противоположномъ ему стремленіи, которое мы назвали стремленіемъ къ противорѣчію. Его надо изучить внимательне.

Мы знаемъ, какую большую роль играеть, согласис теоріи Дарвина-«начало антитеза» при выраженіи ощущеній у людей и животныхъ. «Нѣкоторыя душевныя настроенія вызываютъ... извѣстныя привычныя движенія, которыя, при первомъ своемъ появленіи, даже и теперь принадлежатъ къ числу полезныхъ движеній... При совершенно противоположномъ умственномъ настроеніи существуетъ сильное и непроизвольное стремленіе къ выполненію движеній совершенно противоположнаго свойства, хотя эти послѣднія никогда не могли приносить никакой пользы» <sup>1</sup>). Дарвинъ приводитъ множество примѣровъ, весьма убѣдительно показывающихъ, что «началомъ антитеза», дѣйствительно, многое объясняется въ выраженій ощущеній. Мы спрашиваемъ: не замѣтно ли его дѣйствіе въ происхожденіи и развитіи обычаевъ?

Когда собака опрокндывается передъ хозянномъ брюхомъ вверхъ, то ея поза, составляющая все, что только можно выдумать противоположнаго всякой тёни сопротявленія, служить выраженіемъ поливишей покорности. Туть сразу бросается въ глаза действіе начала антитеза. Мы думаемъ, однако, что оно также бросается въ глаза и въ слёдующемъ случав, сообщаемомъ путешественникомъ Бертономъ. Негры племени Вуаньямуэзи, проходя недалеко отъ деревень, населенныхъ враждебнымъ имъ племснемъ, не носятъ съ собой оружія, чтобы не раздражать ихъ его видомъ. Между тёмъ у себя дома, гдв они сравнительно безопасны, каждый изъ нихъ всегда вооруженъ, по крайней итръ, дубиной <sup>2</sup>). Если, по замѣчанію Дарвина, собака, опрокидываясь на брюхо, какъ бы говоритъ этимъ человѣку или другой собакѣ: «Смотри! Я раба твоя», то негръ Вуаньямуези, разоружающійся именно тогда, когда ему, казалось бы, непремённо надо вооружиться, тёмъ самымъ говоритъ своему непріятелю: «Отъ меня далека всякая мысль о самозащить; я вполнь полагаюсь на твое великодушіе».

И тамъ и тутъ — одинаковый смыслъ и одинаковое его выраженіе, т. е. выраженіе посредствомъ дъйствія, прямо противоположнаго тому, которое неизбѣжно было бы въ томъ случаѣ, если бы вмѣсто покорности существовали враждебныя намѣренія.

Въ обычаяхъ, служащихъ для выраженія печали, также замѣчается дыйствіе начала антитеза. По словамъ Дю Шалью, въ Африкѣ, по смерти человѣка, занимавшаго важное положеніе въ своемъ племени, многіе негритянскіе народы одѣваются еъ грязныя одежды <sup>3</sup>). Давидъ и Чарльзъ Ливингстоны говорятъ, что негритянка никогда не выходитъ изъ дому

The second s

<sup>&#</sup>x27;) "О выражени ощущений у человъка и животныхъ". 1872, стр. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Voyage aux grands lacs de l'Afrique orientale. Paris, 1862, p. 610.

<sup>\*)</sup> Voyage et aventures dans l'Afrique équatoriale, p. 268.

безъ украшеній, за исключеніемь тюхъ случаевъ, когда она носитъ трауръ <sup>1</sup>). Когда у негра племена Ніамъ-Ніамъ умираетъ кто-нибудь изъ близкихъ, онъ немедленно обрѣзываетъ, въ знакъ печали, свои волосы, убранству которыхъ посвящается много заботъ н вниманія какъ имъ самимъ, такъ и его женами <sup>2</sup>). Во всѣхъ этихъ случаяхъ чувство выражается дъйствіемъ, противоположнымъ тому, которое считается полезнымъ или пріятнымъ при нормальномъ теченіи жизни. И если такихъ случаевъ можно указать очень много, —а кто же не знаетъ ихъ? то ясно, что очень значительная часть обычаевъ обязана своимъ происхожденіемъ дѣйствію начала антитеза. А если это ясно, то можно предположить, что и развитіе нашихъ эстетическихъ понятій также совершается подъ его вліяніемъ.

Въ Сенегамбія богатыя негритянки носять туфля, которыя настолько малы, что нога не входять въ нихъ пранкомъ, и оттого эти дамы отличаются очень неловкой походкой. Но эта-то неловкая походка и считается крайне привлекательной \*). Какимъ образомъ она могла стать таковой? Чтобы понять это, надо предварительно заметить, что бедныя и трудящіяся негритянки указанныхъ туфель не носять и имъють обыкновенную походку. Имъ нельзя ходить такъ, какъ ходять богатыя кокетки, потому что это повело бы за собой большую трату времени; но именно потому и кажется привлекательной неловкая походка богатыхъ женщинъ. что имъ не дорого время, такъ какъ онв избавлены отъ необходимости работать. Сама по себѣ такая походка не имѣетъ ни малъйшаго смысла и пріобритаеть значеніе лишь въ силу противоположности съ походкой обремененныхъ работой (и, стало быть, бъдныхъ) женщинъ. Двиствіе «начала антитеза» здёсь очевидно. Но зам'ятьте, что оно вызывается общественными причинами: существованіемъ имущественнаго неравенства между неграми Сенегамбів.

Припомните сказанное выше о нравахъ англійскаго придворнаго дворянства временъ реставраціи Стюартовъ, и вы, надѣюсь, безъ труда согласитесь, что обнаружившееся въ нихъ стремленіе къ противорѣчію представляетъ собой частный случай дѣйствія въ общественной психологіи дарвинова начала антитеза. Такія добродѣтели, какъ трудолюбіе, трезвость, строгость семейныхъ нравовъ и проч., быля очень полезны для буржуазія, стремившейся занять болѣв высокое общественное и политическое положеніе. Но полезны ли были боровшемуся съ нею дворянству пороки, противоположные буржуазнымъ добродѣтелямъ? Нѣтъ, у него эти пороки возникля не какъ средство борьбы за существованіе, а какъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Exploration du Zambèze et de ses affluents, Paris, 1866, p. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Schweinfurth, Au Cœur de l'Afrique, t. II, p. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) L. J. B. Bérenger-Férand. Les peuplades de la Sénégambie. Paris, 1879, p. 11.

психологическій результать ся: ненавндя революціонныя стремленія буржуазін, дворянотво почувствовало отвращеніе и къ ся добродѣтелямъ и поэтому стало щеголять пороками, составляющими прямую противоположность имъ. Дѣйствіе начала антитеза и здѣсь вызвано было, значить, общественными причинами <sup>1</sup>).

Изъ исторія англійской литературы извёстно, какъ сильно отразиэто вызванное классовой борьбой психологическое действіе на-ЛОСЬ чала антитеза на эстетическихъ понятіяхъ высшаго класса. Англійскіе аристократы, жившіе во Франціи во время своего изгнанія, познакомились тамъ съ французской литературой и французскимъ театромъ, которые представляли собою образцовый, единственный въ своемъ родѣ продукть утонченнаго аристократическаго общества, и потому гораздо более соответствовали ихъ собственнымъ аристократическимъ тенденціямъ, нежели англійскій театръ и англійская литература в'йка Елизаветы. Послѣ реставраціи началось господство французскихъ вкусовъ на англійской сцень и въ англійской литературь. Шекспира стали третировать такъ, какъ третировали его впослёдствіи, ознакомившись съ нимъ, французы, твердо державшіеся классическихь традицій, т. е. какъ «пьянаго дикаря». Его «Ромео и Джульета» считалась тогда «плохой», «Сонъ въ лътнюю ночь»-«глупой и смъшной» пьесов; «Генриха VIII» находили «наивнымъ», «Отелло»—«посредственнымъ» 2). Таков отношеніе къ нему не вполнѣ исчезаетъ даже и въ слѣдующемъ столѣтіи. Юмъ думаль, что драматическій геній Шекспира обыкновенно преувеличивается по той же причинь, по которой кажутся очень большими всь уродливыя и непропорціонально сложенныя тіла. Онъ упрекаеть вели. каго драматурга въ полномъ незнанім правилъ театральнаго искусства (total ignorance of all theatrical art and conduct). Hone comanists o TONE, что Шекспиръ писалъ для народа (for the people) и обходился безъ покровительства со стороны двора, безъ поддержки со стороны придвор-HUXD (the protection of his drince and the enconragement of the court). Даже знаменитый Гаррикъ, поклонникъ Шекспира, старался облагородить своего «идола»: въ своемъ представлении «Гамлета» онъ опускалъ, какъ слишкомъ грубую, сцену съ могильщиками; къ «Королю Лиру» онъ приделаль счастливую развязку. Но зато демократическая часть публыки англійскихъ театровъ продолжала питать самую горячую приверженность къ Шекспиру. Гаррикъ сознавался, что, передѣлывая его пьесы, онъ рисковалъ вызвать бурный протесть со отороны этой части публики.

<sup>1</sup>) Надо замѣтить вромѣ того, что только благодаря своему соціальному положенію дворянство могло противопоставить свои блестящіе пороки будинчнымъ добродѣтелямъ буржуазіи. Въ психологіи борющагося врестьянства или рабочаго власса дѣйствіе начала антитеза не могло бы проявиться такимъ образомъ.

<sup>2</sup>) Бельжамъ, l. c., pp. 40-41. Ср. Тэна, l. c., pp. 508-512.

• • •

Его французскіе друзья ділали ему въ своихъ письмахъ комплименты по поводу «мужества», съ которымъ онъ встрічалъ эту опасность: «саг je connais la populace anglais», прибавляетъ одинъ изъ нихъ <sup>1</sup>).

Распущенность дворянскихъ нравовъ второй половины семнадцатаго столѣтія отразилась, какъ извѣстно, и на англійской сценѣ, гдѣ она приняла поистинѣ невѣроятные размѣры. Комедія, написанныя въ Англів въ промежутокъ времени съ 1660 по 1690 годъ, почти всѣ безъ исключенія принадлежатъ, по выраженію Эдуарда Энгеля, къ области порнографіи<sup>2</sup>). Въ виду этого можно а priori сказать, что рано или поздно въ Англів долженъ былъ явиться, по изчалу антитеза, такой родъ драматическихъ произведеній, главной цѣлью которыхъ было бы изображеніе и превознесеніе домашнихъ добродѣтелей и мѣщанской чистоты нравовъ. И такой родъ дѣйствительно созданъ былъ впослѣдствін умственными представителями англійской буржуазів.

Насколько намъ извёстно, Ипполитъ Тенъ лучше другихъ подмётилъ и остроумнёе другихъ отмётилъ значеніе начала антитеза въ исторіи эстетическихъ понятій <sup>3</sup>).

Въ остроумной и интересной книгь «Voyage aux Pyrenee» онъ передаетъ свой разговоръ со своимъ «застольнымъ сосъдомъ», господиномъ Полемъ, какъ это по всему видно, выражающимъ взгляды самого автора.

«Вы йдете въ Версаль, — говорить г-нъ Поль, — и возмущаетесь вкусомъ XVII вѣка. Но перестаньте на время судить съ точки зрѣнія вашихъ собственныхъ нуждъ и вашихъ собственныхъ привычекъ... Мы правы, когда воохищаемся дикимъ пейзажемъ, какъ они были правы, когда такой пейзажъ нагонялъ на нихъ скуку. Для людей семнадцатаго вѣка не было ничего некрасивѣе настоящей горы '). «Она вызывала въ нихъ множество непріятнѣйшихъ представленій. Люди, только что пережившіе эпоху гражданскихъ войнъ и полуварварства, при ея видѣ вспоминали о голодѣ, о длинныхъ переѣздахъ верхомъ подъ дождемъ или по снѣгу, о плохомъ черномъ хлѣбѣ пополамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Обь этомъ см. въ интересномъ изслѣдованіи J. J. Jusserand: Shakespeare en France sous l'ancien regime. Paris, 1898, pp. 247—248.

<sup>2)</sup> Geschichte der englischen Litteratur, 3 Auflage, Leipzig. 1897. S. 264.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тарду представлялся прекраснёйшій случай изслёдовать психолошческое дёйствіе этого начала въ книгё "L'opposition universelle, essai d'une théorie des Contraires", вышедшей въ 1897 г. Но овъ почему-то не воспользовался имъ, ограничившись очень немногими замёчаніями насчеть указаннаго дёйствія. Правда, Тардъ говоритъ (стр. 245), чго эта его книга не сопіологическій трактать. Но даже и въ трактатѣ, спеціально посвящённомъ соціологіи, овъ навѣгвое не справился бы съ этимъ предметомъ, если бы не покинулъ своей идеалистической точки зрёнія.

<sup>4)</sup> Не забудемъ, что разговоръ пдетъ въ Пиренейскихъ горахъ.

съ мякиной, который имъ подавали въ грязныхъ, полныхъ паразитовъ, гостиницахъ. Они были утомлены варварствомъ, какъ мы утомлены цивализаціей... Эти горы... даютъ намъ возможность отдохнуть отъ нашихъ тротуаровъ, бюро и лавокъ. Дикій пейзажъ нравится вамъ только по этой причинѣ. И если бы ея не существовало, то онъ показался бы вамъ такимъ же отвратительнымъ, какимъ онъ былъ когда-то для мадамъ Ментенонъ» <sup>1</sup>).

Дикій пейзажь правится намъ по контрасту съ надойвшими намъ городскими видами. Городскіе виды и подстриженные сады правились людямъ семнадцатаго вёка по контрасту съ дакими местностями. Действіе «начала антитеза» и здёсь несомиённо. Но именно потому, что оно несомибино, оно наглядно показываеть намь. ть какой мара психологаческіе законы могуть служать ключомъ къ объясненію исторія идеологія вообще и исторія искусства въ частности. Въ психологіи людей семнадцатаго вѣка начало антитеза играло такую же роль, какъ и въ психологія нашихъ современниковъ. Почему же наши эстетическіе вкусы противоположны вкусамъ людей семнадцатаго ввка? Потому, что мы находимся въ совершенно вномъ положения. Стало быть, мы приходимъ къ уже знакомому намъ выводу: психологическая природа человѣка дѣластъ то, что у него могуть быть эстетическія понятія и что дарвиново жачало антитеза (гегелево «противоръчіе») играетъ чрезвычайно важную, до сихъ поръ недостаточно оцененную роль въ механизме этихъ понятій. Но почему данный общественный человівь иміеть именно эти, а не другіе вкусы; отчего ему враватся именно эти, а не другіе предметы, -- ето зависить отъ окружающихъ условій. Примёръ, приведенный Тэномъ, хорощо показываеть также, каковъ характеръ этихъ условій; азъ него видно, что это-общественныя условія, совокупность которыхъ опредёляется... мы выразимся пока неопредёленно -- ходомъ развитія человѣческой культуры<sup>2</sup>).

1) Voyage aux Pyrénèes, cinguième édition. Paris. 1867, pp. 190-293.

<sup>\*</sup>) Уже на низшихъ ступеняхъ культуры дёйствіе исихологическаго начала противорёчія вызывается раздёленіемъ труда между мужчиной и женщиной. По словамъ В. И. Іохельсона, "типичнымъ для первобытнаго строя юкагировъ является противоположеніе между собой мужчинъ и женщинъ, какъ двухъ отдѣльныхъ группъ. Это проглядываетъ и въ играхъ, въ которыхъ мужчины и женщины составляютъ двѣ враждебныхъ партіи, въ языкѣ, нѣкоторые звуки котораго проняносятся женщивами отлично отъ мужчинъ, къ томъ, что для женщинъ родство по матери важнѣе, а для мужчины — родство по отцу, и въ той спеціализаціи занятій между полами, которая создала для каждаго изъ нихъ особую и самостоятельную среду дѣятельности". ("По рѣкамъ Ясачной и Коркодону, древній юкагирскій <sup>5</sup> бытъ и письмена". Сиб. 1898, стр. 53). Г. Іохельсонъ какъ будто не замѣчаетъ здѣсь, что спеціализація занятій между полами и была причиной указаннаго имъ противоположенія, а не наоборотъ. О томъ, что это противоположеніе отражается на укратеніяхъ различныхъ половъ, сви-

Digitized by Google

Намъ могуть возразить: положимъ, что примъръ, приведенный Тэномъ, указываетъ на общественныя условія, какъ на причину, приводящую въ дъйствіе основные законы нашей психологіи; положимъ, что на то же указывають и примъры, которые привели вы сами. Но развъ нельзя привести примъровъ, доказывающихъ совсъмъ иное? Развъ неизвъстны примъры, которые показывающихъ совсъмъ иное? Развъ неизвъстны примъры, которые показывающихъ совсъмъ иное? Развъ неизвъстны примъры, которые показываютъ, что законы нашей психологіи приходятъ въ дъйствіе подъ вліяніемъ окружающей насъ природы? Конечно, извъстны; и въ примъръ, приведенномъ Тэномъ, ръчь идетъ именно о нашемъ отношении къ впечатлъниямъ, произведеннымъ на насъ природой. Но въ томъ-то и дъло, что вліяніе на насъ такихъ впечатлѣній измъняется въ зависимости отъ того, какъ измънается наше собственное отношение къ природъ, а это послъднее опредъляется ходомъ развитія нашей (т. е. общественной) культуры.

Въ примъръ, приведенномъ Тэномъ, говорится о пейзажи. Замътьте, читатель, что въ исторія живеписи пейзажь вообще занимаеть далеко не постоянное мѣсто. Микель-Анджело и его современники пренебрегали имъ. Онъ расцивтаетъ въ Италіи лишь въ самомъ конца эпохи Возрожденія, въ моменть упадка. Точно также и для французскихъ художниковъ семнадцатаго и даже восемнадцатаго столттій онъ не имъетъ самостоятельнаго значения. Въ девятнадцатомъ въкъ дъло круто измъняется; пейзажемъ начинаютъ дорожить ради пейзажа, и молодые живопноцы, Флэръ, Каба, Теодоръ Руссо, ищутъ на лонв природы, въ окрестностяхъ Парижа, въ Фонтенебдо и въ Медовѣ такихъ вдохновеній, самой возможности которой не подозрѣвади художники временъ Ле-Брена и Бушэ. Почему это? Потому, что изм'вницись общественныя отношения Франція, а вслёдъ за ними изменилась также психологія французовъ. Итакъ, въ различныя эпохи общественнаго развитія человѣкъ получаеть отъ природы различныя впечатлёнія, потому что онъ смотрить на нее съ различныхъ точевъ зрвнія.

Дъйствіе общихъ законовъ психической природы человъка не прекращается, конечно, ни въ одну изъ этихъ эпохъ. Но такъ какъ въ раз-

дътельствують многіе путешественники. Напримъръ: "Здъсь, какъ и вездъ, сильный поль тщательно старается отличить себя оть другого. И мужской туалеть очень сильно отличается отъ женскаго" (Schweinfurth, Au coeur de l'Afrique, I, p. 281). "Мужчины (въ племени Niam-Niam) тратятъ много труда на убранство своихъ волосъ, между тъмъ какъ прическа женщинъ совершенно проста п скромна" (ibid., II, p. 8). О вліянія раздъленія труда между мужчиной и женщиной на танцы см. у фонъ-денъ-Штейна: Unter Völkern Zentral-Brasiliens. Berlin, 1894, S. 298. Можно сказать съ увъренностью, что у мужчины стремленіе къ противоположенію себя женщими является раньше, чъмъ стремленіе противопоставить себя низшимъ животимымъ. Не правда ли, что въ этомъ случаѣ основныя свойства психологической природы человѣка получають довольно парадоксальное выраженіе?

ныя эпохи, вслёдствіе различія въ общественныхъ отношеніяхъ, въ человёческія головы попадаетъ совсёмъ неодинаковый матеріалъ, то неудивительно, что и результаты его обработки совсёмъ неодинаковы.

Еще одинь пранёрь. Нёкоторые писатели высказывали ту мысль. что въ наружности человёка намъ кажется некрасивымъ все то, что напоминаеть черты низшихъ животныхъ. Это справедливо въ применени къ цивилизованнымъ народамъ, хотя и туть есть немало исключеній: львиная голова никому изъ насъ не кажется уродливой. Однако, несмотря на такія исключенія, все-таки можно утверждать, что цивилизованный человыкъ, сознавая себя несравненно высшимъ существомъ въ сравнения со всёми своими родственниками въ животномъ мірѣ, боится уподобиться имъ и даже старается оттънить, преузеличить свое несходство съ нями 1). Но въ примънени къ первобытнымъ народамъ это положительно невёрно. Извёстно, что одни изъ нихъ вырываютъ свои верхніе рёзцы, чтобы походить на жвачныхъ животныхъ, другіе подпиливають ихъ, чтобы походить на хищныхъ звёрей, третьи защетають свои водосы такъ. чтобы изъ нихъ вышли рога, и т. д., и т. д., почти до безконечности <sup>2</sup>). Часто это стремление подражать животнымъ связано съ религизными върованіями первобытныхъ народовъ <sup>в</sup>). Но это ни мало не измѣняетъ пъла. Въдь, если бы первобытный человъкъ смотрълъ на низшихъ жи-

2) Миссіонеръ Гекевэльдеръ разсказываетъ, какъ онъ, зайхавъ однажды къ знакомому индійцу, засталъ его за приготовленіемъ къ пляскѣ, которая, какъ навѣстно, у первобытныхъ народовъ имѣетъ важное общественное значеніе. Индіецъ разрисовалъ себѣ лицо слѣдующимъ замысловатымъ образомъ: "Когда я смотрѣлъ на него въ профиль съ одной стороны, его носъ изображалъ собою очень хорошо поддѣланный орлиный клювъ; когда я смотрѣлъ съ другой стороны, тотъ же носъ походилъ на свиную морду... Онъ былъ, повидимому, очень доволенъ своей работой, и такъ какъ онъ принесъ съ собою зеркало, то овъ глядѣлъ въ него съ удовольствіемъ и съ вѣкоторой гордостью". Histoire, moeurs et coutumes des nations indiennes, qui habitaient autre fois la Pensylvanie et les états voisins, par le révérend pere Heckerwelder, missionaire morave, trad de l'anglais par le chevalier Du Ponceau. A Paris, 1822, р. 324. Мы выписали полный титуль этой книги потому, что она содержитъ множество интереснѣйшихъ свѣдѣній, и намъ хочется рекомендовать ее читателю.

s) Cp. J. O. Frazer. "Le Totemisme" Paris, 1898, p. 39 u c154.; Schweinfurth, Au coeur de l'Afrique, I, p. 381.

Digitized by Google

The second secon

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In dieser Idealisirung der Natur liess sich die Sculptur von Fingerzeigen der Natur selbst leiten; sie überschätzte hauptsächlich Merkmale, die den Menschen vom Thiere unterscheiden. Die aufrechte Stellung führte zu grösserer Schlankheit und Länge der Beine, die zunehmende Steile des Schädelwinkels in dem Thierreiche zur Bildung des griechischen Profils, der allgemeine schon von Winkelmann ausgesprochene Grundsatz, dass die Natur, wo sie Flächen unterbreche, dies nicht stumpf, sondern mit Entschiedenheit thue, liess die scharfen Bänder der Augenhöhle und der Nasenbeine sowie den iben so scharfgerandeten Schnitt der Lippen vorziehen. Lotze, Geschichte der aesthetiken Deutschland, München, 1868, S. 568.

вотныхъ нашими глазами, то имъ навёрное не было бы мёста въ его религіозныхъ предотавленіяхъ. Онъ смотрить на нихъ иначе. Отчего же иначе? Оттого, что онъ стоить на иной ступени культуры. Значитъ, если въ одномъ случаё человёкъ старается уподобиться низшимъ животнымъ, а въ другомъ противопоставляеть себя имъ, то это зависить отъ состоянія его культуры, т. е. опять-таки отъ тѣхъ же общественныхъ условій, о которыхъ у насъ была рѣчь выше. Впрочемъ, тутъ мы можемъ выразиться точнѣе; мы скажемъ: это зависить отъ степени развитія его производительныхъ силъ, отъ его способа производства. А чтобы не обвинили насъ въ преувеличеніи и въ «односторояности», мы предоставимъ говорить за себя уже цитврованному нами ученому нѣмецкому путешественныку—фонъ-денъ-Штейнену.

«Мы только тогда поймемъ этахъ людей, — говорить онъ о бразильскихъ индвйцахъ, — когда станемъ разсматривать ахъ какъ создание охотничьяго быта. Важнёйшая часть всего ихъ опыта связана съ животнымъ міромъ, и на основание этого опыта составилось ихъ міросозерцание. Соотвётственно этому и ихъ художественные мотивы съ удручающимъ однообразиемъ заимствуются изъ міра животныхъ. Можно сказать, что все ихъ удивительно богатое искусство коренится въ охотничьей жизни» <sup>1</sup>).

Чернышевскій писаль когда-то въ своей диссертаціи «Эстетическія отношенія искусства къ действительности»: «Въ растеніяхъ намъ нравится свъжесть, цвата и роскошь, богатство формы, обнаруживающія богатую силами, свёжую жизнь. Увядающее растеніе нехорошо: растеніе, въ которомъ мало жизненныхъ соковъ, нехорощо». Лиссертація Чернышевскаго есть чрезвычайно интересный и единственный въ своемъ родъ примъръ приложения къ вопросамъ эстетики общихъ принциповъ Фейербахова матеріализма. Но исторія всегда была слабымъ містомъ этого матеріализма, и это хорошо видно изъ только что цитированныхъ нами строкъ. «Въ растеніяхъ намъ правится»... Кому же «намо»? Вѣдь вкусы людей чрезвычайно измёнчивы, какъ на это не разъ указывалъ въ томъ же сочинения самъ Чернышевский. Известно, что первобытныя племена,--напримъръ, бушмены и австралійцы, ---никогда не украшаютъ себя цвътами, хотя живуть въ странахъ очень богатыхъ ими. Говорять, что тасманцы были въ этомъ отношения исключениемъ, но теперь уже нельзя провърить справедливость этого извъстія: тасманцы вымерли. Во всякомъ случав, очень хорошо извёстно, что въ орнаментики первобытныхъ,--скажемъ точнве: охотничьихъ, — народовъ, заямствующей свои мотивы изъ животнаго міра, растенія совершенно отсутствують. Современная наука это объясняеть ничемъ инымъ, какъ состояниемъ производительныхъ силъ. «Мотивы орнаментики, заимствуемые охотничьнии племенами

<sup>1</sup>) L. с., S. 201. Бельтовъ. Т. І. Изд. З. изъ природы, состоятъ исключительно изъ животныхъ и человёческихъ формъ», — говоритъ Эрнстъ Гроссе. Они выбираютъ, стало быть, именно тѣ явленія, которыя вмёютъ для нихъ наибольшій практическій интересъ. Собираніе растеній, которое, конечно, тоже необходимо для него, первобытный охотникъ предоставляетъ, какъ занятіе низшаго рода, женщинѣ, и самъ вовсе не интересуется имъ. Этимъ объясняется то, что въ его орнаментикѣ мы не встрѣчаемъ даже и слѣда растительныхъ мотивовъ, такъ богато развившихся въ декоративномъ искусствѣ цивилизованныхъ народовъ. Въ дѣйствительности переходъ отъ животныхъ орнаментовъ къ растительнымъ является символомъ величайшаго прогресса въ исторіи культуры — «перехода отъ охотничьяго быта къ земледѣльческому» <sup>1</sup>).

Первобытное искусство такъ ясно отражаеть въ себѣ состояніе производительныхъ силъ, что теперь въ сомнительныхъ случаяхъ по искусству судятъ о состоянія этихъ силъ. Такъ, напримтръ, бушмены очень охотно и сравнительно очень хорошо рисують людей и животныхъ. Въ обитаемой ими мѣстности нѣкоторые гроты представляютъ собою настоящія картинныя галлерен. Но растеній бушменъ совсѣмъ не рисуетъ. Въ единственномъ извѣстномъ исключеніи изъ этого общаго правила, въ изображенія прячущагося за кустомъ охотвика, неумѣлый рисунокъ куста лучше всего показываетъ, какъ необыченъ былъ этотъ сюжетъ для первобытнаго художника. На этомъ основаніи нѣкоторые этнологи заключаютъ, что если бушмены и стояли когда-нибудь прежде на нѣоколько болѣе высокой ступени культуры, чѣмъ теперь,—что, говоря вообще, не невозможно,—то они навѣрное никогда не знали земледълія<sup>2</sup>).

Если справедливо все это, то мы можемъ слёдующимъ образомъ формулировать выводъ, сдёланный нами выше изъ словъ Дарвина: психологическан природа первобытнаго охотника обусловливаетъ собою то, что у него, вообще, могутъ быть эстетические вкусы и понятия, а состояние его производительныхъ силъ, его охотничий бытъ, ведетъ къ тому, что у него складываются именно эти эстетические вкусы и понятия, а не другие. Этотъ выводъ, проливающий яркий свётъ на искусство охотничьихъ племенъ, является въ то же время лишнимъ доводомъ въ пользу матеріалистическаго взгляда на исторію.

У цивилизованныхъ народовъ техника производства гораздо рѣже оказываетъ непосредственное вліяніе на искусство. Этотъ фактъ, какъ будто говорящій противъ матеріалистическаго взгляда на исторію, на самомъ дѣлѣ служитъ блестящимъ его подтвержденіемъ. Но объ этомъ когда-нибудь въ другой разъ.

 Digitized by Google

<sup>1)</sup> Die Anfänge der Kunst, S. 149.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. интересное введение Рауля Аселье въ книгѣ Фридерика Кристоля: Au Sud de l'Afrique. Paris, 1897.

## Қъ психологіи рабочаго движенія.

(Максимъ Горькій. "Враги").

О «Дютяхъ солнца» и о «Варварахъ» мий не разъ приходилось слышать неблагопріятные отзывы. «Талантъ Горькаго падаетъ; его новыя драматическія произведенія слабы въ художественномъ отношеніи и не удовлетворяютъ запросамъ времени», —такъ говорили даже люди, считающіе себя ближайшими единомышленниками нашего высоко-талантливаго художника-пролетарія. Теперь, когда я прочиталъ «Враговъ», мий хотйлось бы знать, что думають о нихъ люди, пожимавшіе плечами по поводу «Варваровъ» и «Дютей солнца». Неужели и «Враги» кажутся имъ вещью слабой и несвоевременной? Чего добраго. Вёдь это очень «сурьезные» люди. Они умёють цёнить искусство!

Что касаются меня, грѣшнаго, то я окажу прямо: новыя сцены Горькаго—превосходны. Онѣ обладають чрезвычайно богатымъ содержаніемъ, и нужно умышленно закрыть глаза, чтобъ его не замѣтить.

И, конечно, не потому нравятся мнѣ «Враги», что они изображають борьбу классовъ, и притомъ изображаютъ ее въ той спеціальной оботановкъ, въ какой происходитъ она у насъ, благодаря неутомимому усердію попечительнаго начальства. Волненіе рабочихъ на заводѣ, убійство одного изъ собственниковъ завода, появление солдатъ и жандармовъ,всемъ этомъ, конечно, очень много драматическаго и «актуальнаго». BO Но всёмъ этимъ дана только возможность хорошаго драматическаго произведения. Вопросъ въ томъ: перешла ли эта возможность въ джйствительность? А рёшеніе этого вопроса зависить, какъ извёстно. отъ того, насколько удовлетворительна художественная обработка интереснаго матеріала. Художникъ не публицистъ. Онъ не разсуждаетъ, Тотъ художникъ, который изображаетъ а изображаеть. классовую борьбу, долженъ показать намъ, какъ опредъляется ею душевный складъ дѣйствующихъ лицъ, какъ онъ опредѣляетъ собою ихъ мысли и чувства. Словомъ, такой художникъ необходные долженъ быть психологомъ. И новое произведение Горькаго тямъ хорошо, что оно удовлетворяеть даже строгому требованію съ этой стороны. «Враги» интересны вменно въ соціально-психологическомъ смысл<sup>‡</sup>. Я очень рекомендую эти сцены всёмъ тёмъ, которыхъ интересуетъ психологія современнаго рабочаго движенія.

Освободительная борьба продетаріата есть массовое движеніе. Поэтому и психодогія этого движенія есть психологія массы. Разумвется, масса состоить изъ отдельныхъ лицъ, а отцельныя лица не тождественны между собою. Въ массовомъ движении участвуютъ и худые и цолные, и низвіе и высокорослые, и русые и черноволосые, и робкіе н смѣлые, и слабые и сильные, и мягкіе и жесткіе индивидуумы. Но индивидуумы, являющіеся созданіемъ массы, плотью оть ся плоти и костью оть ея костей, не противопоставляють себя ей,--какъ любять противопоставлять себя толит герои изъ буржуззной среды, --- а сознають себя ся частью и чувствують себя темъ лучше, чемъ явственне ощущается ими тьсная связь, соединяющая ихъ съ нею. Пролетарій есть прежде всего «общественное животное», чтобы употребить здесь, слегка изменяя его симоль, известное выражение Аристотеля. Это бросается въ глаза всёмъ сколько-ннбудь наблюдательнымъ людямъ. Вернеръ Зомбартъ, далеко не съ любовью описывающій душу современнаго пролетарія, говорить, что этоть послёдній чувствуеть себя такою величиной, которая ничего не значить, будучи взята сама по себь, и пріобрѣтаеть значеніе, лишь будучи сложена со многими другими 1). Отсюда, конечно, иному буржуваному «сверхъ-человѣку» недалеко до того вывода, что сама по себѣ эта величина ничтожна, и что въ пролетарской средъ нътъ мъста сильнымъ «личностямъ». Но это самая жестокая ошибка, обусловливае мая ограниченностью буржуазнаго кругозора. Развитіе личности, какъ характера, прямо пропорціонально развитію въ ней самостоятельности, т. е. способности твердо стоять на своихъ собственныхъ ногахъ. А эту способность пролетарій пріобрѣтаеть и обнаруживаеть, по признанію того же Вернера Зомбарта, въ гораздо более раннемъ возрасте, нежели буржуа. Пролетарій содержить себя своимъ собственнымъ,--и какимъ упорнымт, тяжелымъ, --- трудомъ въ такомъ возраств, въ какомъ дёти «хороших» семей» умёють только висёть на чужой шев. И если. твиъ не менње, пролетарій въ самомъ двла чувствуеть себя такой величиной, которая теряеть свое значеніе, не будучи сложена со многими. другими, то на это есть двв причины. Одна изъ нихъ заключается въ технической организаціи, современннаго производства, другая-въ его соціальной организація или, какъ выражается Марксъ, въ производственныхъ отношеніяхъ, свойственныхъ капиталистическому обществу. Продетарій не имфетъ средствъ производства и существуетъ только продажей своей рабочей силы. Въ качестве продавца рабочей силы,---

<sup>1</sup>) Die Gesellschaft, herausgegeben von Martin Buber. Das Proletariat von Werner Sombart, S. 86.

Digitized by Google

т. е. въ качествѣ такого товаровладѣльца, который ничего не продаетъ на рынкв, кромв самого себя,-пролотарій двиствительно представляеть собою ничто крайне слабое, можно сказать безпомощное. Онъ циликомъ зависить оть тёхъ, которые покупають его рабочую силу и въ чьихъ рукахъ сосредоточены средства производства. И эту зависимость отъ обладателя средствъ производства пролетарій начинаеть чувствовать тъмъ раньше, чъмъ раньше онъ становатся на свои собственныя ноги, т. е. чёмъ раньше дёлается онъ самостоятельнымъ. Такимъ образомъ, пролетарская самостоятельность обуслов и ваетъ собою сознание пролетаріемъ своей зависимости отъ капиталиста и стремленіе отъ нея избавиться или хотя бы только ее ослабить. А для эгого нёть другого пути, кромѣ сплоченія пролетаріевъ; нѣтъ другого пути, кромѣ ихъ объединенія для совмівстной борьбы за существованіе. Поэтому чёмъ сильите становится въ рабочемъ недовольство зависимостью отъ капиталиста, твыъ сильнѣе укрѣпляется въ немъ сознаніе того, что ему необходимо дыйствовать согласно съ другими рабочими, что ему нужно возбудить во всей ихъ массь чувство солидарности. Его тяготиние къ масси прямо пропорціонально его стремленію къ независимости, его сознанію собственнаго достоинства, словонъ — развитію его индивидуальности. Вернеръ Зомбартъ этого, конечно, не замѣтилъ.

Такъ представляется дѣло съ точки зрѣнія современныхъ производственныхъ отношеній. Съ точки же зрѣнія современной техники оно представляется въ олѣдующемъ видѣ. Пролетарій, трудящійся въ капиталистическомъ предпріятіи, производитъ не продуктъ, а только извѣстную часть продукта. Продуктъ же, какъ цѣлое, представляетъ собою плодъ соединенныхъ и организованныхъ усилій многихъ, иногда очень многихъ, производителей. Такимъ образомъ, современная техника тоже ведетъ къ тому, что пролетарій чувствуетъ себя такой величиной, которая имѣетъ значеніе только тогда, когда она сложена съ другими. Короче—техника тоже способотвуетъ тому, что пролетарій становится животнымъ общественнымъ по преимуществу.

Эти два обстоятельства, накладывающія такой рёшительный отпечатокъ на пролетарскую исихологію, опредёляють собой также, —черезъ посредство той же психологія, —и тактику пролетаріата вь его борьбё сь буржуазіей. Его движеніе есть массовое движеніе; его борьба —массовая борьба. Чёмъ больше сплочены усилія отдёльныхъ лицъ, составляющихъ массу, тёмъ вёроятнёе побёда. Рабочій и это познаетъ на опытё съ юныхъ лётъ. И это наивно выражаетъ одинъ изъ героевъ Горькаго рабочій Ягодинъ, говоря: «соединимся, окружимъ, тиснемъ и готово». Правда, «готово» бываетъ въ дёйствительности не такъ скоро, какъ это выходитъ на словахъ у Ягодина; но отсюда слёдуеть, что тёмъ больше и тёмъ тёснёе нужно соединяться, чтобы было, наконецъ, «готово».

Въ эту сторону сбъединения и организации продетарскихъ силъ естественно, почти инстинктивно, направляется двятельность передовыхъ представителей рабочаго класса. Объединение и организация естественно представляются имъ самымъ могучимъ, самымъ плодотворнымъ тактическимъ пріемомъ борьбы за лучшее будущее. И въ сравненіи съ этимъ плодотворнымъ и могучимъ тактическимъ пріемомъ всѣ другіе пріемы кажутся имъ второстепенными, несущественными, а ибкоторые изъ нихъ,--иногда не безъ успѣха практикуемые при другихъ общественныхъ условіяхъ, ---иногда даже и прямо нецълесообразными. Въ новой цьесъ Горькаго рабочій Лізвшинъ замізчаеть по поводу убійства его товарищемъ Якимовымъ одного изъ собственниковъ завода, жестокаго Михаила Скроботова: «Эхъ, напрасно Андрей курокъ спустилъ! Что сдёлаешь убійствомъ? Ничего не сдѣлаешь! Одного иса убить-хозяину другого купить... вотъ и вся (сказка». Такъ называемый терроризмъ-не пролетарскій пріемъ борьбы. Настоящій террористь -индивидуалисть по характеру или по «независящимъ обстоятельствамъ». Шиллеръ поняль это чутьемъ геніальнаго художника. Его Вильгельмъ Телль-индивидуалисть въ полномъ смыслё этого слова. Когда Штауффахеръ говоритъ ему: «мы могли бы многое сдёлать, если бы держались выёстё», онъ отвѣчаетъ: «при кораблекрушеніи легче спасаться въ одиночку». А когда тотъ же Штауффахеръ упрекаетъ его за то, что онъ холодно отворачивается отъ общаго дѣла, онъ возряжаетъ, что каждый съ увѣренностью можеть разсчитывать только на самого себя. Это два діаметрально противоположныхъ взгляда. Штауффахеръ доказываетъ, что «въ союзѣ н слабые сильны», а Вильгельмъ Телль упрямо твердить, что «сильный наиболве силенъ въ одиночку».

Этому убѣжденію Телль остается неизмѣнно вѣрнымъ до конца. Онъ «въ одиночку» расправляется съ Гесслеромъ. Наоборотъ, Штауффахеръ изображенъ у Шиллера типичнымъ агитаторомъ, организаторомъ и руководителемъ массового движенія. Подобно Теллю, этотъ энергичный человѣкъ тоже не уступаетъ передъ самыми крайними средствами. На собраніи въ Грютли онъ произноситъ знаменитыя слова о томъ, что и власть тирановъ не безпредѣльна, и что когда угнетенный нигдѣ не находитъ правосудія, когда иго, его гнетущее, становится нестерпимымъ, тогда онъ апелляруетъ къ своимъ вѣчнымъ, неотчуждаемымъ правамъ и хватается за мечъ. Но онъ видитъ главный залогъ успѣха въ объединеніи; ему нужно, чтобы въ освободительной борьбѣ приняли участіе всѣ лѣсные кантоны и чтобы всѣ они дѣйствовали заодно:

> Wenn Uri ruft, wenn Unterwalden hilft, Der Schwytzer wird die alten Bünde ehren... ').

> > Digitized by Google

) Когда раздастся призывъ изъ Урн, когда встанетъ на помощь Унтервальденъ, тогда Швицъ не измѣнитъ старому союзу. А иначе нечего и выступать. Штауффахеръ даже боится отдёльныхъ выступленій, потому что они могутъ помѣшать успѣху общаго дѣла. Онъ настоятельно совѣтуетъ собравшимся на Грютли:

> Jetzt gehe jeder seines Weges still Zu seiner Freundschaft und Genossame. Wer Hirt ist, wintre ruhig seine Herde Und werb'im Stillen Freunde für den Bund. Was noch bis dahin muss erduldet werden, Erduldet's! Lasst die Rechnung der Tyrannen Anwachsen, bis *ein* Tag... H T. g.<sup>4</sup>).

Въ высшей степени характерна слѣдующая подробность. Когда Телль убиваетъ Гесслера, онъ оказываетъ этимъ услугу всей Швейцаріи, но онъ не справляется съ тѣмъ, какъ обстоить въ данную минуту освободительное движеніе, и, убивая злого тирана, онъ все-таки выступаетъ «въ одиночку», иститъ за самого себя. На личный мотивъ его подвига обращалъ вниманіе еще Лассаль. Съ другой стороны, Штауффахеръ говоритъ:

> Raub begeht am allgemeinen Gut, Wer selbst sich hieft in seiner eignen Sache <sup>2</sup>).

Похищаеть общее достояніе—потому что для успѣха общаго дѣла необходимы общія, согласованныя дѣйствія. И Штауффахеръ вполнѣ правъ. Одиночныя выступленія ничего не рюшають въ исторіи. И это тоже отмѣчаеть Шиллеръ. Подвигъ Телля у него служить только поводомъ для революціи, освободившей оть австрійскаго ига средневѣковую Швейцарію. Средства для нея подготовила агитаціонная и организаціонная дѣятельность Штауффахеровъ. Сила тѣхъ сильныхъ, которые «сильнѣе всего въ одиночку», лишь косвенно принадлежить къ числу двигательныхъ силъ исторіи.

Шиллеровскій Телль—индивидуалисть по своей природѣ. Но, какъ уже сказано, бывають индивидуалисты «по независящимъ обстоятельствамъ». Такими надо признать многихъ изъ нашихъ террористовъ конца оемидесятыхъ и начала восьмидесятыхъ годовъ. Они и рады были бы пойти въ ногу съ народной массой; они и пытались это сдѣлать; но масса стояла на одномъ мѣстѣ, она не откликнулась на ихъ вовъ,—или, вѣрнѣе, у нехъ не хватило терпѣнія ждать, пока она откликнется,—и они «пошли въ одиночку». Это были очень сильные люди, но энергія, проявленная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Теперь идите каждый къ себѣ, занимайтесь каждый своимъ дѣломъ и безъ шума вербуйте въ союзъ новыхъ членовъ. Терпите то, что нужно терпѣть, до поры до времени. Пусть возрастаетъ счетъ тирановъ до тѣхъ поръ, когда, наконецъ... и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Похищаеть общее достояние тоть, кто помогаеть самъ себѣ въ своемъ собственномъ дълѣ.

ими въ террористическихъ дъйствіяхъ, въ значительной степени явилась энергіей отчаянія. И эти сильные люди были побѣждены.

Сознательные пролетаріи, выступающіе въ новой пьесѣ Горькаго, тоже сильные люди, но, къ счастью для нихъ, у нихъ нѣтъ никакого основанія сомнѣваться въ отзывчивости рабочей массы. Совершенно наоборотъ! Рабочая масса все громче и громче отзывается на ихъ призывъ. «Поднимается народъ разумомъ, —говоритъ Лѣвшинъ. —слушаетъ, читаетъ, думаетъ». Чего же лучше? Въ такое время даже и у нетерпѣливыхъ «интеллигентовъ» нѣтъ повода отворачиваться отъ массы. Тѣмъ меньше поводовъ для этого у пролетаріевъ физическаго труда, органически сросшихся съ массой.

Но каковы бы ни были времена, а факть тоть, что «интеллигенть» болёв склонень уповать на «личность», а сознательный рабочій—на массу. Отсюда—дев тактики. И «Враги» Горькаго дають богатый матеріаль для правильнаго пониманія психологической основы рабочей тактики.

II.

Я не собираюсь исчерпать весь этотъ матеріалъ, но я не хочу ограничиться только что сказаннымъ. Я пойду дальше.

Извѣстно, что у насъ многіе считали и считають «терроризмъ» героическимъ по преимуществу средотвомъ борьбы. Уже «Телль» Шиллера показываетъ, что ето ошибка. Развѣ Телль обнаруживаетъ больше героизма, нежели Штауффахеръ? Вовсе нѣтъ! Нетрудно было бы показать, что если у Телля больше непосредственности, то у Штауффахера больше сознательнаго самоотверженія въ интересахъ общаго дълл. Для этого достаточно было бы присомнить приведенныя мною выше благородныя слова Штауффахера о расхищеніи общаго достоянія. Но если это такъ, то почему же званіе героя присвоено общественнымъ мнѣніемъ Теллю, а не Штауффахеру? Это обусловливается многими обстоятельствами. Вотъ два изъ нихъ.

Въ дъйствіяхъ, подобныхъ подвигу Телля, вся сила личности обнаруживается въ одинъ моментъ. Поэтому такими дъйствіями достигается максимумъ епечатлюнія. Тъмъ, которые видятъ это дъйствіе или слышатъ о немъ, нътъ надобности напрягать свое вниманіе, чтобы оцёнить проявляющуюся силу. И безъ того видно, что это большая сила.

Не то съ двательностью Штауффахеровъ. Она растягивается на несравненно болёе продолжительное время, и потому сила, обнаруживающанся въ такой дёятельности, несравненно менёе замётна. Чтобы опредёлить ея размёры, нужно сдёлать извёстное умственное усиліе, которое не всё расположены, да и не всё могуть сдёлать.

Я потому говорю «не всѣ могуть», что наше отношеніе къ различ-

Digitiz<u>ed by Goog</u>le

нымъ видамъ исторической дѣятельности зависить отъ нашего общаго пониманія исторіи. Было время, когда на нее смотрёли съ точки зрёнія подвиговъ отдѣльныхъ лицъ, Ромуловъ, Августовъ или Брутовъ. Народная масса, воѣ тѣ, которыхъ угнетали или освобождали Августы и Бруты. ускользала изъ поля врёнія историковъ. А такъ какъ она ускользала изъ ихъ поля зрения, то естественно, что они не занимались и теми общественными деятелями, которые вліяли на исторію своей страны посредствомъ вліянія на массу. Неумѣстно было бы разсматривать здѣсь, откуда взялось такое понимание истории хотя бы въ новейшей Европе. Достаточно сказать, что уже Огюстэнъ Тьери очень удачно ставилъ его въ прячинную связь съ существованіемъ въ передовыхъ странахъ Запада аристократической монархии. О массе историки вспоминали, - я Огюстень Тьери вспомниль о ней однимь изъ первыхъ, только тогда, когда она ниспровергла аристократическую монархію. Теперь уже рѣдко можно встрётить такого историка, который думаль бы, что исторія находить себѣ достаточное объясненіе въ сознательной дѣятельности отдѣльныхъ, болѣе или менѣе властолюбивыхъ, болѣе яли менѣе героическихъ лицъ. Наука уже понимаетъ необходимость более глубокнать объяснений. Но «широкая публика» еще плохо сознаеть эту необходимость. Ея взоры еще останавляваются на поверхности историческихъ движеній. А на поверхности видны только отдёльныя личности. А между отдёльными личностями Телли понятиве для «широкой публики», нежели Штауффахеры. И вотъ почему «широкая публика», вѣнчая Теллей давровымъ вѣнкомъ, почти не удостанваетъ Штауффахеровъ своего «просвъщеннаго вниманія»<sup>1</sup>).

Но масса можеть смотрѣть на исторію такими глазами только до тѣхъ поръ, пока она не достигла самосознанія, пока она не поняла своей силы и своего значенія. Если уже ученый идеологь буржуазів, Огюстэнъ Тьери, рѣзко осуждаль тѣхъ историковъ, которые все относять на счеть королей и ничего на счеть народовъ, то сознательные представители рабочей масоы тѣмъ менѣе могуть удовлетвориться такимъ объясненіемъ исторіи, которое все пріурочиваеть къ подвигамъ блестящихъ «героевъ» и ничего---къ движеніямъ сѣрой «толпы». Поэтому сознательные представители пролетаріата, собственнымъ опытомъ узнавшіе, какъ много нравственной силы нужно для упорной работы надъ пробужденіемъ сознанія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ распространенъ предразсудокъ насчетъ "терроризма", показываетъ, между прочимъ, слѣдующій совершенно свѣжій примѣръ. Въ сборвикѣ "Галлерея шлиссельбургскихъ узниковъ" (ч. I. Спб., 1907) объ участіи М. Р. Попова въ воронежскомъ съѣздѣ 1879 года говорится: "ва съѣздѣ онъ былъ однимъ изъ самыхъ правыхъ" (стр. 160). Это значитъ, что Миханлъ Родіоновичъ былъ однимъ изъ самыхъ рѣшитсльныхъ противниковъ "терроризма"., А между тѣмъ лицо, написавшее статью о М. Р. Поповѣ, къ эсъ-эрамъ не принадлежитъ.

въ пролетарской средѣ, отдадутъ, конечно, полную дань уваженія Теллю, но сочувствовать они навѣрно будутъ больше Штауффахеру. Разумѣется, если они не попадутъ въ исключительное положеніе Халтуриныхъ.

Словомъ, тутъ обнаружится разница взглядовъ, опредѣляемая различіемъ общественнаго, классоваго положенія. И эта неизбѣжная разница хорошо подмѣчена Горькимъ. Рабочіе, выводимые имъ во «Врагахъ», полны самаго высокаго самоотверженія. Припомните хотя бы слѣдующую сцену, въ которой Лѣвшинъ и Ягодинъ предлагаютъ молодому рабочему Рябцову взять на себя вину убійства капиталиста Миханда Скроботова.

Рябцовъ. Я ръшилъ.

Ягодинъ. Погоди, подумай.

Рябиовъ. Чего же думать? Убили, такъ кто-нибудь долженъ теритть за эго.

*Лъвшинъ.* Върно! Долженъ. Мы по чести, — вашего вышибли, нашимъ платимъ. А ежели одному не пойти, многихъ потревожатъ. Потревожатъ лучшихъ, которые дороже тебя, Пашокъ, для товарищескаго дъза.

Рябиовъ. Да въдь я ничего не говорю. Хоть молодой, а я понимаю, намъ надо цъпью... Кръпче другъ за друга...

Ягодинь (улыбаясь). Соедпнимся, окружных, тиснемъ и готово!

Рябцовъ. Ладно. Я ужъ кончилъ это. Чего же? Я одинъ, мнѣ и слѣдуетъ! Только противно, что за такую кровь...

Лъвшинъ. За товарищей, а не за кровь.

Рабиовъ. Н'втъ, я про то, что человъкъ онъ былъ ненавистный… Злой очень. Лъвшинъ. Злого и убить. Добрый самъ помретъ, онъ людямъ не пом'яха. Рабиовъ. Ну, все?

Изодина Все, Пашокъ! Такъ, значитъ, завтра утромъ скажешь?

Рябцоез. Да чего же до завтра-то? Я говорю-я нау.

Люзшинь. Нътъ, ты лучше завтра скажв! Ночь, какъ мать, она добрая совътница...

Рябцовъ. Ну, задно... Я пойду теперь?

Апешинъ. Съ Богомъ!

Яюдинъ. Иди, братъ иди твердо...

(Рябцовъ уходитъ, не спѣша. Ягодинъ вертитъ палку въ рукахъ, разсматривая ес. Лѣвшинъ смотритъ въ небо).

Люешина (тихо). Хорошій народъ расти началь, Тимофвй!

Ягодина. По погодъ и чесновъ...

Лпешинъ. Этакъ-то пойдеть, выправимся мы...

Что можеть быть выше молодого самоотверженнаго Рябцова? И какъ высоки побужденія его болёе зрёлыхъ товарищей, указывающихъ ему путь къ подвигу! У няхъ все сводится къ тому, чтобы «выправился» народъ. Это---несомнённые герои. Но это герои особаго рода, особаго закала, это герои изъ пролетарской среды. И посмотрите, какое впечатлёніе производитъ ихъ особый, новый закаль на талантливую актрису Татьяну Луговую, присутствующую при ихъ допросё. Ея мужъ говорить: «Нравнтся мнё эти люди». Она отвёчаеть: «Да, но почему они такъ просты?.. Такъ просто говорятъ, просто смотрятъ... и страдаютъ? Почему! Въ нихъ нётъ страсти? Нётъ героизма?»

Digitized by Google

Якоез (мужъ Татьяны). Они спокойно върять въ свою правду.

Гатьяна. Должна быть у нихъ страсть! И должны быть герон!.. Но вдѣсь... ты чувствуешь—они презираютъ всѣхъ!

Хорошая актриса должна знать свое діло. Она должна уміть понять чужую страсть, опреділить чужой характерь. Татьяна Луговая, віроятно, и уміла все это. Но она наблюдала страсти, вспыхивавшія въ совершенно иной среді; изучала характеры, сложявшіеся въ совершенно иной обстановкі. Съ сознательнымъ рабочимъ она еще не встрічалась ни въ жизни, ни въ драматической литературі. И, случайно присутствуя при допросі этихъ, никогда не виданныхъ ею представителей человіческой породы—сознательныхъ рабочисъ, она оказалась «не на высоть призванія», она попала въ смішное положеніе крыловскаго чудака, гулявшаго по кунсткамері: она не замітила героизма тамъ, гдь онъ руководиль всіми дійствіями обвиняемыхъ.

А на самомъ дѣлѣ именно въ простотѣ этого героизма сказывается его болѣе высокая природа. Вспомните, какъ уговариваетъ Лѣвшинъ Рябцова. Рябцовъ не потому долженъ пожертвовать собою, что онъ лучше другихъ, а наоборотъ –потому, что другие лучше его: «Потревожатъ лучшихъ, которые дороже тебя, Пашокъ, для товарищескаго дѣла». Мнѣ сдается, что любой изъ тѣхъ героевъ, страсти которыхъ умѣетъ понимать талантлявая актриса Татьяна Луговая, очень обидѣлся бы, если бы его вздумали уговаривать такимъ образомъ, и тогда его собесѣднякамъ поневолѣ пришлось бы оставить всякую мысль о томъ, чтобы подвигнуть его на самоотверженный поступокъ. Герои, которыхъ умѣетъ понимать Татьяна Луговая, очень любятъ комплименты...

Героизмъ героизму рознь. Герои, выдвигаемые высшими классами, непохожи на героевъ, выдвигаемыхъ пролетаріатомъ. Татьяна этого не знаеть. И это понятно: она не занимается матеріалистическимъ объясненіемъ исторіи. Но мы съ вами, читатель, иногда задумываемся о немъ. И вотъ я предлагаю вамъ, ради лучшаго пониманія предмета и какъ бы эксперимента, вообразить, что въ видѣ психологическаго Татья на Луговая усвоила себь соціалъ-демократическія идеи и сделалась членомъ рабочей партія. Для этого у нея есть, пожалуй, нёкоторые задатки. Она не только талантливая актриса. Она къ тому же и правдивая натура. И недаромъ, къ концу допроса, она замѣчаетъ объ арестованныхъ рабочихъ: «Эти люди поб'ёдять». Такъ вотъ и предположимъ, что она решилась ндти съ ними по одному пути. Что же будеть? Думаете ли вы, что съ ея души сотрутся, вслёдствіе этого рёшительнаго шага, всё слёды старыхъ висчатлѣній, вынесенныхъ изъ буржуазной среды? Это просто-на-просто невозможно. И этого, конечно, никто не имбетъ права отъ нея требовать. Воспитание оставляетъ много неизгладимыхъ слѣдовъ. Потому-то людямъ такъ трудно «совлечь съ себя встхаго Адама». Въ новой дѣ-

ятельности Татьяны Луговой непремённо дало бы себя знать ея старое представление о героизмѣ. И она, навѣрно, не разъ разошлась бы со своими товарищами-пролетаріями по вопросу о средствахъ достиженія конечной цели пролетарской борьбы. Тотъ путь агитація и организаціи массъ,путь, на который почти инстинктивно выступають Ягодины и Лѣвшины,не разъ представился бы ей недостаточно героичнымъ. И не разъ сознательные пролетаріи огорчили бы ее такими поступками, которые показались бы ей лишенными революціонной страсти, «оппортунистическими». И она спорида бы со своими новыми товарищами, старадась бы убѣдить ихъ въ томъ, что они «должны быть герси». Удалось ли бы ей это? Я не знаю. Это завистло бы отъ обстоятельствъ. Можетъ быть, и удалось бы, если бы витстт съ нею на сторону рабочихъ перешло порядочное число другихъ, подобныхъ ей, интеллигентовъ. Исторія показываеть, что первые шаги рабочаго движенія нерёдко совершаются поль решительнымъ вліяніемъ интеллигенціи. Но туть не обходится безъ внутренней борьбы. Туть внутри движенія борются опять «двѣ тактики». Но когда рабочее движеніе кринеть, когда пролетаріать привыкаеть ходить бозъ интеллигентскихъ помочей, тогда окончательно торжествуетъ пролетарская тактика... И тогда интеллигенція мало-по-малу отворачявается отъ него.

Въ разговорѣ Лѣвшина и Ягодина съ Рябцовымъ есть еще одно мѣсто, на которое подезно обратить вниманіе при выясненіи психологическихъ условій пролетарской тактики. Вотъ оно.

Джешинъ. Зря никуда не надо идти, надо понять... Ты молодой, а это каторга.

Рябцовъ. Ничего, я убъту.

Ягодина. Можетъ, и не каторга! Для каторги тебѣ. Пашокъ, года не вышли. Лювшина. Будемъ говорить — каторга! Въ этомъ дълъ—страшвъе—лучше. Ежели человъкъ и каторги не бонтся, значитъ, ръшилъ твердо!

Это вѣрно! Старикъ Лѣвшинъ, который, по его собственнымъ словамъ, пожилъ и подумалъ, хорошо понимаеть это. Но если бы ему пришлось спорить о революціонномъ «героизмѣ» съ Татьяной Луговой, то онъ, можетъ быть, и не сумѣлъ бы надлежащимъ образомъ использовать свое глубоко вѣрное замѣчаніе. «Въ этомъ дѣлѣ—страшнѣе—лучше». Справедливо! Но только ли въ томъ дѣлѣ, о которомъ идетъ рѣчь у Лѣвшина съ Рябцовымъ? О, нѣтъ! На свѣтѣ есть много-много дѣлъ, въ которыхъ «страшнѣе—лучше». И къ числу этихъ дѣлъ принадлежитъ освободительная борьба пролетаріата. Тутъ именно приходится постоянно помнить, что «страшнѣе—лучше», потому что если людв, борющіеся за освобожденіе пролетаріата, и страшнаго не боятся, то, значитъ, твердо ртъшили. А что же страшнѣе всего въ этой борьбѣ? Та гибель, которою онъ грозитъ своимъ участникамъ? Нѣтъ, гибелью ихъ испугать не такъ легко. Подите-ка испугайте гибелью молодого Рябцова, который спокойно н

Digitized by Google

просто; даже какъ бы съ легкой десадой на людей, считающихъ нужнымъ ободрять его. говорить: «Я решиль. Чего же?» Чтобы смутить такого человъка, надо придумать нечто пострашнее гибели. Что же можеть быть для него страшнее гибели? Для него страшнее гибели можеть быть одно: неудача того дъла, которому онъ отдался всъмъ своимъ сердцемъ и встять своимь помышлениемь. И даже не полная неудача, не окончательное крушеніе надеждъ. связывавшихся съ этимъ, діломъ, а хотя бы простое сознание того, что торжество дела, казавшееся близкимъ, уходитъ въ неопределенное будущее. При известномъ настроени подобное сознание несомнѣнно страшнѣе смерти. И когда оно навязывается человѣку жизнью,---т. е. когда жизнь разбиваеть слишкомъ оптимистическія представленія о близости поб'єды, — тогда оно способно ввести отчаяніе даже и въ очень сильную душу. Вотъ почему участники освободительнаго движенія пролетаріата не должны обольщать себя слишкомъ розовыми надеждами; они должны избъгать излишняго оптимизма. «Въ этомъ дълёотрашите-лучше». Если люли готовы бороться, даже не питая никакихъ надеждъ на близкую победу; если они готовы даже на очень продолжительную борьбу, если ихъ рышимости не уничтожаетъ даже мысль о томъ, что имъ, можетъ быть, суждено умереть, не увидъвъ, хотя бы издалека, обѣтованной земли, то, значить, они «рѣшили твердо». «Въ этомъ дѣлѣ--страшнье-лучше». Львшинъ, разумьется, сейчасъ не согласился бы съ этниъ. А бывшая актриса Татьяна Луговая, пожалуй, объявила бы это соображение «меньшевистскимъ» (или, тамъ, еще какимъ) «оппортунизмомъ». Революціонеры изъ буржуазной среды очень любять обманывать себя преувеличенными надеждами. Эти надежды нужны имъ, какъ воздухъ. Ихъ энергія поддерживается иногда именно только такими надеждами. Долгая, кропотливая работа систематическаго воздействія на массу представляется имъ прямо скучной; они не видять въ ней ни страсти, ни героизма. И пока пролетарское движение подчиняется ихъ вліянию, оно само отчасти заражается ихъ романтическимъ оптимизмомъ. Романтическій оптимизмъ покидаеть его только тогда, когда оно совершенно становится самимъ собой. Но такъ какъ неосновательный оптимизмъ,--именно вследствіє своей неосновательности, - періодически сменяется крайнимъ упадкомъ духа, то онъ поистинѣ представляетъ собою проклятіе почти всякаго молодого рабочаго движенія, подпадающаго подъ вліяніе интеллигенціи. Имъ объясняется значительная часть неудачъ, испытываемыхъ этимъ движеніемъ.

Интересно, что Горькій, писавшій въ «Новой Жизни», — самъ, какъ видно, попалъ съ этой стороны подъ сильнёйшее вліяніе интеллигенціи. Тактика «большевиковъ» кажется ему, какъ показалась бы она и его Татьянѣ Луговой, — наиболѣе «страстной» и «героичной». Будемъ надѣяться, что его пролетарскій инстинктъ рано или поздно обнаружить передъ нимъ несостоятельность тёхъ тактическихъ пріемовъ, которые Энгельсъ еще въ началё пятидесятыхъ годовъ такъ мётко назвалъ революціонной алхиміей.

## III.

Однако, вернемся къ нашимъ «сценамъ».

Буржуа, смотрящій на рабочую массу сквозь призму сконхъ застарѣлыхъ предразоудковъ, не видитъ въ ней ничего, кромъ сърой «толпы», а въ психологическихъ мотивахъ ея борьбы-ничего, кромф грубыхъ, почти животныхъ побужденій. Вёдь, кто же не слыхаль о томъ, что классовая точка зрѣнія, на которую становятся сознательные пролетаріи, отличается крайней узкостью и исключаеть всякую любовь къ «человѣку вообще». Максимъ Горькій, самъ вышедшій изъ пролетарской среды, знаеть, до какой степени это невърно, и, въ своемъ качествъ художника, показываеть намъ это посредствомъ интереснаго художественнаго образа. Его Левшинъ смотритъ на всёхъ людей добрымъ, всепрощающимъ взглядомъ полумиенческаго мученика, который, говорять, молился о своихъ смертельныхъ врагахъ: «не вѣдаютъ, что творятъ». Когда становой кричитъ на Лѣвшина по поводу его ареста: «Не стыдно тебѣ? Старый чорть!» и когда рабочій Грековъ возражаеть становому: «Зачемъ же вы ругаетесь?». — Лѣвшинъ съ своей стороны спокойно замѣчаетъ: «Ничего! Должность такая... обижающая!» Злобы не вызывають въ немъ даже в обижающіе люди. Борьба за существованіе въ капиталистическомъ обществѣ производить на него тяжелое впечатление безчеловечной дазки. Онъ говорить хозяйской племянниць Надь: «Все человъческое на земль медью отравлено, милая барышня. Вотъ отчего скучно душѣ вашей молодой... Всѣ люди связаны мѣдной копейкой, а вы свободная еще, и нѣтъ вамъ мъста въ людяхъ. На землъ каждому человъку копейка звенитъ: возлюби меня, яко самого себя..., а васъ это не касается!» Рабочій Ягодинь не безъ насмѣшки замѣчаетъ ему: «Ты, Ефимычъ, и на камнѣ сѣешь... Чудакъ... напрасно стараешься... Развѣ они поймутъ? Рабочая душа пойметь, а господской это не по недугу». Но онъ не подлается на этотъ доводъ: «Душа душой,---говоратъ онъ,---да, вѣдь, всѣ около одного мѣста трутся». Онъ, повидимому, еще раньше, чёмъ столкнулся съ соціалистами, пришелъ къ тому твердому выводу, что здо не въ людяхъ, а именно въ «копейкв». Его несложный, но своеобразный и глубоко человвчный ваглядъ на жизнь ярко выразился въ его разговорѣ съ той же Надей и съ уже знакомой намъ актрисой Татьяной Луговой.

Послѣ убійства Михаила Скроботова, когда тыло убитаго еще дежить въ домѣ въ ожиданіи похоронъ и... судебнаго слѣдствія, впечатлительная Надя спрашиваетъ Татьяну: «Тетя Таня! Почему, когда въ домѣ мертвый, всѣ говорять тихо?» Татьяна отвѣчаеть: «Я не знаю». А Лѣв-

- 366 -

шинъ, оказавшійся въ ролв караульщика, спѣщитъ сказать свое грустное слово:

Люниникъ (съ улыбкой). Потому, барышня, что виноваты мы передъ покойникомъ, кругомъ виноваты...

Надя. Но, въдь, не всегда, Ефинычъ, людей... вотъ такъ... убиваютъ... При всякомъ покойникъ тихо говорятъ...

Лювшинз. Мизая! Всёхъ мы убиваемъ! Которыхъ пулями, которыхъ словами; всёхъ мы убиваемъ дёлами нашими. Гонимъ людей со свёту въ землю и не видимъ этого и не чувствуемъ... а вотъ, когда бросниъ человёка смерти, тогда и поймемъ нашу вину цередъ нимъ. Станетъ жалко умершаго, стыдно передъ нимъ и страшно въ душѣ... въдь, и насъ также гонятъ, и мы въ могилу приготовлены!..

Надя. Да-а... это страшно!

Лювшинъ. Ничего! Теперь—страшно, а завтра.—все пройдетъ. И опять начнутъ люди толваться... упадетъ человъкъ, котораго затолкаютъ, всъ замолчатъ на минутку, сконфузятся... вздохнутъ — да и опять за старое!.. опять своимъ путемъ.. Темнота! А путь у всъхъ одинъ... тесновато, да... А вотъ вы, барышня, вины своей не чувствуете, —вамъ и покойники не мѣшаютъ, вы и при нихъ можете громко говорить...

Татьяна. Что нужно сделать, чтобы жить иначе?.. Вы внаете?

*Аъвшинъ* (таинственно). Копейку надо уничтожить... схоронить ее надо... Ее не будетъ-зачтыть враждовать, зачтыть ттеснить друга друга?

Гатьяна. Это-все?

Лъвшинъ. Для начала-хватить.

Татьяна. Хочешь пройтись по саду, Надя?

Надя (задумчиво). Хорошо...

Конецъ разговора кажется мнѣ характернымъ для Татьяны. Своеобразный «экономическій матеріализмъ» Лѣвшина могъ вызвать въ ней на первый разъ только желаніе «пройтись по саду». Мы уже знаемъ, что ей нужны страсти и геровзмъ, а разсужденія о копейкѣ какъ будто не оставляють даже самомалѣйшаго мѣста ни для страсти, ни для героизма. Копейка, это—нѣчто до такой степени прозаическое, что воякіе толки о ней должны нагонять, по крайней мѣрѣ, съ непривычки, —непроходимую скуку на «тонко» чувствующаго «культурнаго» человѣка. Но въ томъ-то и дѣло, что Лѣвшину этотъ вопросъ представляется въ совершенно другомъ овѣтѣ. И это вполнѣ объясняется тѣмъ, что онъ смотритъ на прозаическую копейку со своей оссбой, пролетарской точки зрѣнія.

Тутъ я позволю себѣ сдѣлать маленькое отступленіе. Когда-то покойный Некрасовъ, изобразивъ въ одномъ изъ своихъ стихотвореній старуху-крестьянку, оплакивающую смерть своего сына, заставилъ ее причитать:

Кто, какъ износится шубонька теплая, Зайчиковъ новыхъ вабьетъ?

Потомъ старуха со слезами вспоминаетъ о своемъ сынѣ, говоря о томъ, что у нея вся развалилась изба, и т. д. Это не понравилось нѣкоторымъ изъ тогдашнихъ критиковъ. Они нашли, что это «грубо». До избы ли и до шубоньки ли туть, --- закричали они, --- когда умеръ любимый сынь! Еслп память мив не измёняеть, кто-то даже упрекнуль Некрасова въ оклеветании народа. Оно, и въ самомъ деле, у Некрасова на первый взглядъ выходить какъ будто слишкомъ «матеріалистично». Старуха оплакиваеть какъ будто не столько смерть сына, сколько утрату возможности получить новую «шубовьку». И если сравнить съ этамъ произведеніемъ русской «музы и печали», напримъръ, стихотвореніе, написанное Викторомъ Гюго на смерть своего ребенка, то упрекъ, сделанный Некрасову упомянутыми критиками, покажется ещо болёе основательнымъ. У знаменитаго французскаго романиста нать и помину не только объ избенка и шубоныка, но и вообще ни о чемъ матеріальномъ. У него говорится только о чувствахъ. в, конечно, о самыхъ искреннихъ и достойныхъ уваженія чувствахъ. Поэтъ вспоминаеть, какъ онъ вечеромъ, отдыхая отъ работы, бралъ къ себв на колёни своего ребенка, подаваль ему игрушки и т. д. Миё очень жаль, что у меня въ данную минуту нѣтъ подъ руками этихъ двухъ стихотвореній и что я не помню ихъ наизусть. Достаточно было бы сопоставить нёкоторые отрывки изъ нихъ, чтобы съ ясностью видеть, какъ сильно отличается способъ изображения горя у Гюго отъ некрасовскаго способа изображения того же чувства. Однако, это еще отчюдь не доказываетъ, что правы были критики, обвинявшие несчастную некрасовскую старуху въ грубонъ матеріализмѣ. Чѣмъ, собственно, отличается горе Гюго отъ горя некрасовской старухи? Тёмъ, что у Гюго воспоминаніе объ утраченномъ любимомъ существе сочетается съ совершенно другими представленіями, ножели у старухи. И только. Чувство-одно и то же, но сопровождающая его ассоціація представленій совершенно другая. Чѣнъ же вызвано это различие въ ассоциаци представлений? Обстоятельствами, отъ чувства совершенно независящими. Во-первыхъ, ребенокъ, вообще, не можеть ни избы построить, ни зайчиковъ набить. Во-вторыхъ, — и это здесь, конечно, самое главное, Викторъ Гюго былъ настолько обезпеченъ въ матеріальномъ отношенін, что ему и не приходилось связывать вопросъ о средствахъ къ существованію съ вопросомъ о жизни своихъ автей. Это послёднее обстоятельство я и называю обстоятельствомъ, отъ чувства нисколько независящимъ: извѣстно, что матеріальная обезпеченность человѣка не стоить въ причинной связи съ его чувствами вообще и съ его родительскими чувствами въ частности. Матеріальная обезпеченность человека зависить оть его экономическаго положения въ обществю; положение же это опредѣляется не психологическими, а совсѣмъ другими причинами.

Но если экономическое положение людей нимало не зависить оть глубины ихъ чувствъ, то оть этого положения зависить im Grossen und Ganzen та обстановка, въ которой живуть люди; а этой обстановкой опредѣляется характеръ тѣхъ представлений, съ которыми сочетается (ассо-

Digitized by Google

ціируется) у нихъ представленіе о дорогихъ имъ существахъ. Такимъ образомъ, экономія общества опредѣляетъ собою психологію его членовъ.

Условія жизни Виктора Гюго не были похожи на условія жизни русскаго крестьянства. Неудивительно, что и представление объ утраченномъ ребенкѣ ассоцировалось у него съ представленіями, совершенно непохожими на тѣ, съ которыми должны сочетаться у крестьянъ представленія объ утрачиваемыхъ ими дорогихъ существахъ. Поэтому и горе, вызванное этой утратой, непремённо должно было выразиться у него иначе. нежели выражается оно у людей, находящихся въ положени некрасовской старухи. Выходить, стало быть, что Некрасовъ, пожалуй, и не такъ неправъ, какъ это кажется на первый взглядъ. Но главное въ томъ, что имъ не сдёлано было даже и попытки къ оклеветанию народа. Горе, вызываемое утратой любимаго существа, отнюдь не перестаеть быть глубокимъ отъ того, что представление о такой утрать сочетается съ представленіями, относящимися къ, такъ называемымъ, матеріальнымъ потребностямъ. Некрасовская старуха вспоминаетъ о зайчикахъ и о развалившейся избенкѣ не потому, чтс удовлетвореніе ся матеріальныхъ потребностей дороже для нея, нежели сыновняя любовь, а потому, что оыновняя любовь, ---которая, вёроятно, была ей дороже всего на свётё, --проявлялась въ заботахъ сына объ удовлетворении матеріальныхъ потребностей матери. У богатыхъ людей дётская любовь проявляется въ заботахъ другого рода, потому что матеріальныя потребности «господъ» удовлетворяются услугами наемныхъ, ---а раньше крвпостныхъ, ---слугъ. Оттого-то «городскія» чувства могуть показаться на первый, поверхностный, взглядъ более тонкими и возвышенными. Критики, осуждавшие Некрасова, правыкая наблюдать именно «господскія», по внюшности болёе тонкія и возвышенныя чувства. Поэтому они и обрушились на совершенно невинныхъ «новыхъ» зайчиковъ бѣдной некрасовской старушки. Поэтому они и закричали о клеветь.

Все это я говорю для того, чтобы представить въ надлежащемъ освѣщеніи выдвинутый Лѣвшинымъ вопросъ о «копейкѣ». Люди, такъ или иначе принадлежащіе къ «высшимъ классамъ» общества, привыкли считать этотъ вопросъ очень прозаическимъ. И они правы въ томъ смыслѣ, что разъ человѣкъ пользуется матеріальной обезпеченностью, то для него вопросъ о большемъ или меньшемъ числѣ копеекъ, находящихся въ его распоряженіи, ез огромнюйшемъ большинствю случаевъ сводится къ вопросу о возможности полученія большаго или меньшаго количества матеріальныхъ наслажденій: «приставить кушетку къ камину, друзей угостить за столомъ» и т. п. И тотъ человѣкъ, который, принадлежа «къ высшимъ классамъ», не интересуется разговорами о «копейкѣ», справедливо считается человѣкомъ болѣе тонкихъ стремленій. Но для людей, принадлежащихъ къ, такъ называемымъ, низшимъ классамъ, —особенно для пролетаріата, Беньтовъ. Т. І. Иах. З.

съ пробуждающимся въ немъ стремленіемъ къ знанію, — «копейка» вивоть совсёмъ другой смысль. Можно статистически доказать, что чёмъ выше заработная плата даннаго слоя рабочихъ, темъ большая доля ея идеть на удовлетворение духовныхъ потребностей рабочаго. Стало быть, для пролетарія борьба за «копейку» уже сама по себі есть борьба за сохранение и развитие своего человическаго достоинства. Этого обыкновенно не хотять понять люди «высшихъ классовъ», презрительно пожвмающіе плечами по поводу «грубости» цёлей, преслёдуемыхъ освободительной борьбой рабочаго класса. И это вполнѣ понятно мыслящимъ пролегаріянъ вродѣ Лѣвшина. Но, необходимо замѣтить, стреиленіе Лѣвшина вовое не ограничивается умноженіемъ числа «копеекъ», составляюпикъ доходъ рабочаго. Для него «копейка»-символъ пелаго строя. Его любящая душа изстрадалась отъ зрёлища той жестокой свалки, которая происходить ради «конейка» въ капиталистическомъ обществе. Онъ «конфузится» отъ этой свалки за себя и за своихъ ближнихъ. И онъ пристаеть къ соціалистамъ, желающимъ того же, къ чему стремится его честная и чуткая душа: «уничтожить копейку», т. е. устранить нынёшній экономическій строй. Вольдствіе этого вопрось о «копейка», нагоняющій такую скуку на нелишенныхъ высокихъ стреиленій людей «высшкхъ классовъ», пріобрётаеть въ его глазахъ величайшее общественное значение: «уничтожить копейку» для него значить уничтожить все то зло, которое двлается теперь людьми въ экономической борьбе за существованіе. А это уже, какъ ведите, не проза; увлеченіе этимъ --- это самая высокая поэзія, до которой только способенъ дорасти нравственно развитой человѣкъ.

## IV.

«Уничтожить конейку»! Прекратить ту жестокую и позорную борьбу за существование, которая ведется теперь въ человъческомъ обществъ!

Величіемъ этой цёли вполнё способенъ проникнуться даже и человёкъ, стоящій на точкё зрёнія «высшихъ классовъ». Но мы уже видёли: для него стремленіе къ «копейкё» равносильно стремленію пріобрёсти новыя средства къ удовлетворенію матеріальныхъ потребностей. Поэтому для него вопросъ объ «уничтоженін копейки» не затрагиваетъ общественныхъ отношеній, а переносится въ область морали. Уничтожать власть копейки значитъ—жить просто, не пріучать себя къ роскопии, довольствоваться малымъ. Уничтожить копейку значить—уничтожить въ себё самомъ алчность и другіе пороки. Справьтесь съ самимъ собою, и все пойдетъ хорошо. «Царство Божіе внутри васъ».

Для Лёвшиныхъ вопросъ объ уничтожени «копейки» по необходимости становится общественнымъ вопросомъ. Лёвшинъ принадлежитъ къ тому общественному классу, который не могъ бы перестать бороться за

Digitized by Google

«копейку» даже въ томъ случай, если бы онъ ришился слидовать хорошему совѣту хорошихъ людей изъ «высшихъ классовъ»: жить просто,--не могъ бы по той простой причинь, что ему приходится вести борьбу не за излишнее, а за необходимое. Для него это заключается не въ томъ, что «конейка» развращаеть его, рисуя передь нимь картину твхъ «искусственныхъ» удовольствій, которыя онъ могъ бы получить въ обмень на нее, а въ томъ, что онъ долженъ подчиняться ей, потому что, не подчинившись ей, онъ лишается всякой возможности удовлетворить самыя «остественныя» и самыя насущныя свои физическія и духовныя потребности; стало быть, для него вопросъ о нравственности неизбѣжно становится соціальнымъ вопросомъ. «Царство Божів», конечно, «внутри насъ». Но, чтобы обрѣсти его внутри насъ, нужно сокрушить «врата адовы», а эти «врата» не внутри, а вню насъ, не въ нашей душю, а въ нашихъ общественныхъ отношенияхъ. Такъ долженъ былъ бы отвётить Лёвшинъ, есов бы какой-нибудь «хорошій господинъ» пришелъ къ нему съ проповѣдью, скажемъ гр. Льва Толстого.

Левшинъ потому и сделался соціалистомъ, что на опыте узналъ силу «копейки» во всемъ ся объективномъ, т. с. общественномъ значения. И именно потому, что онъ узналъ ету силу, онъ, по природѣ самый мягкій человѣкъ, онъ, склонный ко всепрощенію, не отступаетъ даже передъ насильственными средствами. Мы уже знаемъ, что онъ далеко не сторонникъ, такъ называемаго, террора. Но онъ противъ него собственно по тактическимъ соображеніямъ, т. в. по соображеніямъ цълесообразности Когда Рябцовъ выражаетъ свое сожаление о томъ, что ему приходится погибать изъ-за злого человѣка, добрый и всепрощающій Лѣвшинъ съ жестокостью, можно сказать, совершение неожиданной, возражаетъ: «Злого и убить. Добрый самъ помретъ». Онъ полонъ любви, но діалектика общественной жизни отражается въ его душъ въ видъ діалектики чувства, и любовь дёлаеть его борцомъ, снособнымъ на самыя суровыя рёшенія. Онъ чувствуетъ, что безъ нихъ нельзя обойтись, что безъ нихъ зла будеть еще больше, и онъ не отступаеть передъ ними, хотя ихъ необходимость и ощущается имъ, какъ нечто весьма тяжелое.

«Не противьтесь злу насиліемъ», учить гр. Толстой. И онъ подкрѣпляеть свою проповѣдь чѣмъ-то вродѣ элементарнаго ариеметическаго расчета. Насиліе само по себѣ есть зло. Противопоставлять насиліе злу значить не устранять зло, а прибавлять новое зло къ старому. Эта аргументація чрезвычайно характерна для гр. Л. Толстого. Противопоставленіе насилія злу предотавляется нашему аристскратическому «учителю жизни» въ видѣ наказанія смертью за убійство: убійствоубійство= =деумъ убіиствамъ. Выражая это въ общей формулѣ, получаемъ: насилie-насилie=деумъ насиліямъ. А потомъ-новое убійство и новая смертная казнь, т. е. еще одно убійство. Зло не устраняется здѣсь наси-

ліемъ. — это такъ. Но почему такъ? Потому что преступность всякаго даннаго общества зависить отъ его устройства, и пока не изићенись это устройство, — или, по крайней мёрё, пока не смягчились извёстныя черты его, - нёть в прачины для уменьшенія преступности. Теперь спрашивается: изменяеть ли палачъ общественное устройство? Конечно, нѣтъ. Палачъ не революціонеръ и даже не реформаторъ; онъ консерваторъ по преимуществу. Ясно, что странно было бы ждать отъ насилія, практикуемаго палачемъ, уменьшенія зла, выражающагося въ преступности. А есля бы насиліе изм'внило къ лучшему общественное устройство, если бы оно устранило значительную часть техъ причинъ, которыми вызывается преступность, то оно привело бы не къ умножению зла, а къ его уменьшению. Такимъ образомъ, вся аргументація гр. Толстого разсыпается, какъ картонный домикъ, едва только мы покидаемъ точку зрвнія уголовнаго возмездія и переходимъ на точку зрънія общественнаго устройства. Но гр. Толстой никогда не умель усвоить себе эту точку зрения: онъ слишкомъ пропитанъ аристократическимъ консерватизмомъ. А пролетаріи. подобные Лёвшину него товарищамъ, самынъ положеніемъ своимъ въ обществъ вынуждаются къ ся усвоенію: въдь извъстно, что они ничего не могуть потеряль, кром'в своихъ цёпей, а выиграть они должны, благодаря цёлесообразной передёлке общественнаго строя, цёлый міръ. Точка зрения общественнаго переустройства есть та точка зрения, къ которой они предрасполагаются инстинктомъ, прежде чёмъ научаются понимать ев разумомъ. Ихъ поле зрвнія не суживается, а расширяется, благодаря ихъ общественному положенію. И потому имъ легко понять хололную безнравственность толстовской нравственности. И потому ихъ человѣколюбіе выѣеть прежде всего джятельный характерь. Ови очетають себя обязанными устранять эло, а не устранять себя отъ участія въ немъ.

«Милая, всѣхъ мы убиваемъ! Которыхъ пулями, которыхъ словами; всѣхъ мы убиваемъ дѣлами нашими. Гонимъ человѣка со свѣту въ землю и не видимъ этого и не чувствуемъ... и насъ также гонятъ, и мы въ могилу приготовлены»...

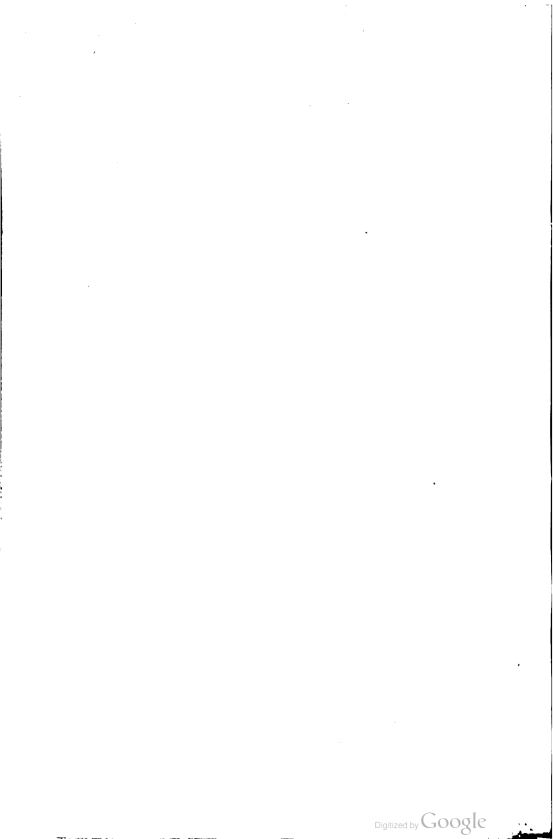
Такъ говоритъ Лѣвшинъ Надѣ. Можете ли вы утверждать, что это не правда? И можете ли вы сказать, что не изъ-за «копейки» дѣлается все это? А если не можете, если правъ Лѣвшанъ, говорящій, что «всѣхъ мы убиваемъ», то непротивленіе злу насиліемъ, составляющее одинъ изъ видовъ косвеннаго поддержанія существующаго порядка, само явлиется однимъ изъ видовъ косвеннаго участія въ насиліи. Моралисты съ психологіей людей изъ «высшихъ классовъ» могутъ утѣшаться тѣмъ соображеніемъ, что это участіе въ насиліи имѣетъ все-таки только косвенный характеръ. Чуткая совѣсть Лѣвшиныхъ такимъ соображеніемъ не удовлетворяется.

Моралисты изъ «высшихъ классовъ» говорять: отойди отъ зла, сотворишь благо. Мораль пролетаріата говорить: «отходя отъ зла, ты все-таки продолжаешь поддерживать его существованіе; надо уничтожить зло, чтобы сотворить благо». Эта разница въ морали коренится въ различіи общественнаго положенія. Максимъ Горькій въ лицѣ Лѣвшина ярко иллюстрировалъ передъ нами указываемую мною сторону пролетарской морали. И этого одного было бы достаточно, чтобы сдѣлать его новую пьесу замѣчательнымъ художественнымъ произведеніемъ.

Говорять, что это произведеніе не имѣло успѣха въ Берлинѣ, гдѣ «На дмю» выдержало, однако, множество представленій. Меня это нисколько не удивляетъ. Хорошо изображенный босякъ ((Lumpenproletarier) можетъ заинтересовать буржуазнаго любителя искусства; хорошо изображенный сознательный рабочій долженъ вызвать въ немъ цѣлый рядъ самыхъ непріятныхъ представленій. Что же касаетоя берлинскихъ пролетаріевъ, то имъ нынѣшней зимой было не до театра.

Но буржуазный любитель искусства можеть сколько ему угодно хвалить или порицать произведенія Горькаго. Факть останется фактомъ. У художника Горькаго, у покойнаго художника Г. И. Успенскаго можеть многому научиться самый ученый соціологь. Въ нихъ-цёлое откровеніе.

А какимъ языкомъ говорятъ всё эти пролетаріи Горькаго! Тутъ все хорошо, потому что тутъ нётъ ничего придуманнаго, а все «настоящее». Пушкинъ совётовалъ когда-то нашимъ писателямъ учиться русскому языку у московскихъ просвиренъ. Максимъ Горькій, художникъ-пролетарій, у колыбели котораго не стояли иностранныя «бонны», не имѣетъ нужды слѣдовать пушкинскому совѣту. Онъ и безъ просвиренъ прекрасно владѣетъ великимъ, богатымъ и могучимъ русскимъ языкомъ.



# СТАТЬИ ЭКОНОМИЧЕСКІЯ <sup>№</sup> ФИЛОСОФСКО-ИСТОРИЧЕСКІЯ.



Digitized by Google

,

•

A Mary Statistics

# Новое направленіе въ области политической экономіи <sup>1</sup>).

D-r. Moritz Meyer—Die neuere National-Oekonomie in ihren Hauptrichtungen. Em. de Laveley—Le socialisme contemporain.

Всякій, кто слѣдилъ за современной литературой въ области экономической науки, не могъ оставить незамѣченнымъ то явленіе, что на-ряду съ «ортодоксальными» ученіями, какъ они вышли нѣкогда изъ-подъ пера экономистовъ-классиковъ, ученіями, дополненными и исправленными «учеными» вродѣ Бастіа, — вырастаетъ новое направленіе, отрекающееся одновременно отъ Рикардо и отъ Бастіа и грозящее, повидимому, не остявить камня на камнѣ въ зданіи «манчестерства». Это новое направленіе въ экономической наукѣ пріобрѣтаетъ все большее количество послѣдователей и уже въ настоящее время занимаетъ довольно крѣикую позицію въ латературѣ и въ университетахъ передовыхъ европейскихъ народовъ. Значительная часть нѣмецкихъ универоитетскихъ каеедръ занята, такъ называемыми, катедеръ-соціалистами, взгляды которыхъ встрѣчаютъ сочувствіе и поддержку въ цѣлой фалангѣ итальянскихъ, датскихъ и даже англійскихъ ученыхъ.

Только въ странахъ французскаго языка новаторскія стремленія катедеръ-соціалистовъ встрётили равнодушный и даже враждебный пріемъ. Но и здѣсь ученая ересь начинаетъ оказывать свое вліяніе. И здѣсь, рядомъ съ сочиненіями, вродѣ книги Молинари «L'évolution économique du XIX siècle»; рядомъ съ увѣреніями въ томъ, что «естественные законы» народнаго хозяйства продолжаютъ какъ нельзя лучше содѣйствовать развитію общаго богатства и благосостоянія; рядомъ съ традиціоннымъ «laissez faire laissez passer», — слышатся другія слова, раздаются другія увѣренія, предлагаются новые девизы. Къ числу такихъ, пока еще немногочисленныхъ тамъ, отщепенцевъ принадлежитъ извѣстный авторъ книги о «Первобытной собственности»—Эмиль-де-Лавелэ, выпустившій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Написано въ 1885 году.

недавно въ свѣтъ новое сочиненіе «О современномъ соціализмѣ». Нѣкоторыя главы этого, вообще небезынтереснаго съ фактической сторонытруда бельгійскаго профессора затрагиваютъ вопросы «о новыхъ тенден, ціяхъ въ политической экономіи», объ «отношенія политической экономія къ морали, праву, политикѣ и исторіи и т. д., и т. д. Разсматривая каждый изъ этихъ вопросовъ, авторъ настаиваетъ на необходимости пересмотра положеній «отарой школы» съ точки зрѣнія катедеръ-соціализма, или, какъ его правильнѣе называютъ, «историко-реалистическаго направьленія».

Чёмъ же вызывается это критическое отношеніе къ догматамъ школы, считавшейся нёкогда непогрѣшимой? Съ какой стороны затрагиваетъ «старую школу» критика экономистовъ-«реалистовъ»? Наконецъ, отказываясь отъ завёщаннаго классической и вульгарной экономія наслѣдства, расходясь какъ со Смитомъ и Рикардо, такъ и съ Бастіа, представляетъ ли собою «историко-реалистическое» направленіе самостоятельную и цѣльную систему, охватившую воѣ явленія современной экономической жизни, всѣ завоеванія современной науки?

Въ предлагаемой статъй мы попытаемся отвътать на эти вопросы, опираясь на данныя, заключающіяся въ выписанныхъ выше новостяхъ иностранной экономической литературы. При этомъ вопросъ о причинахъ постоянно возрастающаго критическаго отношенія къ положеніямъ «манчестерства» заставитъ насъ бросить бъглый взглядъ на обстоятельства, при которыхъ это ученіе начало клониться къ упадку и уступать мъсто новымъ экономическимъ теоріямъ.

I.

Сочиненія Д. Рикардо представляють собою высшую, кульминаціонную точку въ развитіи классической политической экономіи. Основныя положенія тогдашней науки были съ неуклонной послъдовательностью приложены знаменитымъ экономистомъ къ рѣшенію всѣхъ вопросовъ производства, обмѣна и распредѣленія, обращавшихъ на себя въ то время вниманіе изслёдователя. Эти вопросы были, разумфется, непохожи на «проклятые вопросы» настоящаго времени. Не вужно забывать, что главное сочинение Рикардо, «Начала политической экономии», появилось еще въ 1817 году, т. е. шестьдесять четыре года тому назадъ. Капиталистическій способъ производства тогда еще только завоевывалъ себѣ господствующее положение въ сферѣ западно-европейскихъ экономическихъ отношений; буржуавія спорила еще за власть и преобладаніе съ поземельной аристократіей; наконець, промышленные кризисы не сділались еще въ то время періодически возвращающимся бѣдствіемъ цивилизованныхъ націй. Къ общественнымъ же наукамъ, боле чемъ къ какимъ-либо другимъ, примънимы слова Ж. Б. Вико, утверждавшаго,

что «вой науки родились изъ общественныхъ потребностей и нуждъ народовъ» и что «ходъ идей соотвётствуетъ ходу вещей». «Общественныя потребности» и нужды западно-европейскихъ народовъ были совсёмъ иныя въ началё XIX вёка, чёмъ въ настоящее время. Передъ современниками Рикардо не стоялъ еще грознымъ призракомъ рабочій вопросъ; они не знали еще, до какихъ противорёчій можетъ дойти капиталистическій способъ производства. Они видёли капитализмъ лишь съ его положительной стороны, съ точки зрёнія увеличенія національнаго богатства. Правда, ученымъ того времени былъ уже извёстенъ законъ заработной платы, названный впослёдствія «желёзнымъ и жестокимъ» закономъ. Еще Тюрго писалъ, что «во всёхъ отрасляхъ труда должно происходить и происходитъ въ самомъ дёлѣ, что плата рабочаго ограничиваетоя тёмъ, что необходимо ему для поддержанія его существованія» <sup>1</sup>.

Всявдъ за нимъ, отыскивая естественную норму заработной платы. Ад. Смить также находиль, что она должна дать рабочему средства, необходимыя для его существованія и воспитанія сына, который могъ бы замёнить своего отца, когда руки послёдняго окажутся неудовлетворяющими более своему назначению 2). Что касается Рикардо, то онъ не только не отрицаль указанной его предшественниками нормы заработной платы, но, напротивъ, придаль ученік о ней тотъ законченный видъ, въ которомъ оно стало извёстно подъ именемъ «закона заработной платы Рикардо». «Естествевная цёна трула есть, по мнёнію этого послёдняго, та, которая, вообще, необходима для доставленія рабочимъ средствъ къ существованию и продолжению своего рода, какъ бевъ возрастания, такъ и безъ уменьшенія» <sup>э</sup>). Такимъ образомъ, Рикардо и его предшественники-основатели экономической науки имели уже совершенно определенный и далеко не розовый взглядъ на положение рабочихъ въ капиталистическомъ обществѣ (о диеираибахъ «экономической гармоніи» въ то время еще не задумывались), но темъ не менее рабочій вопросъ, въ собственномъ смысий втого слова, интересовалъ ихъ еще очень мало. Безучастность отношенія экономистовъ-классиковъ къ судьбѣ рабочаго класса можеть иногда показаться просто невёроятною для современнаго читателя. Такъ, напр., по поводу вопроса о заработной плать Ад. Смидъ цитируетъ Кантильона, утверждавшаго, что плата рабочаго должна дать ему средства для содержавія двухъ дѣтей. Смить замѣчаетъ, что при большой смертности двтей, доходящей до 50%, «бвдивише рабоче должны стараться воспитать, по врайней мерь, 4-хъ детей, чтобы только

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) CM. Reflexions sur la formation et distribution des richesses, p. 10.

<sup>&</sup>quot;) Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations, p. 88-89.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сочинение Рикардо, выпускъ 1, стр. 54-55.

двое изъ нихъ могли достичь зрѣлаго возраста» <sup>1</sup>) и служить, такимъ образомъ, для «поддержанія рола». И этотъ фактъ громадной смертности, поражающей, главнымъ обоазомъ, молодое рабочее поколѣніе, — смертности, пря которой половина дѣтей заранѣе обрекается на гибель, чтобы другая могла удостоиться счастья и чести вынести на рынокъ свои «руки», — не останавливаетъ на себѣ вниманія «отца политической экономіи».

«Адамъ Смитъ, — восклицаетъ Прудонъ въ своихъ «экономическихъ протяворѣчіяхъ», — видитъ и не понимаетъ; онъ разсказываетъ и не разумѣетъ смысла своего разсказа; онъ говоритъ по внушенію Бога, безъ удивленія и благоговѣнія, и внутренній смыслъ его словъ остаетоя для него закрытою книгою!» И дѣйствительно, истинный смыслъ и значеніе капитализма оставались «lettre close» для экономистовъ-классиковъ. Интересы рабочихъ они продолжали овязывать съ возрастаніемъ «народнаго богатства» и въ этомъ возрастаніи видѣли единственное средство уврачеванія общественныхъ бѣдствій.

Впрочемъ, в во время Рикардо были уже явленія, обнаруживавшія нѣкоторыя изъ противорѣчій капитализма. Однимъ изъ важнѣйшихъ явленій этого рода была борьба рабочаго съ усовершенствованнымъ орудіемъ его труда—машиной. Введеніе машинъ затрагивало интересы всёхъ участвующихъ въ производствё «факторовъ», но затрагивало ихъ съ совершенно различныхъ сторонъ и въ діаметрально-противоположномъ смыслѣ. Для работодателей введеніе машинъ означало увеличеніе производительности труда занятыхъ въ производствѣ рабочихъ, или, какъ выражались тогда, уменьшение издержекъ производства, удешевленіе продуктовъ, расширеніе сбыта, пожалуй, завоеваніе новыхъ рыиковъ и т. п. Словомъ, фабрикантъ по самому своему положенію склоненъ былъ видеть лишь положительную сторону последствий введения машинъ. Для рабочаго, напротивъ, это введеніе знаменовало собою уменьшение опроса на трудъ, понижение задёльной платы, а временами и безработицу. Немудрено поэтому, что рабочій недружелюбно относился къ машинамъ. Противорѣчія капитализма обнаруживались прежде всегда нельпымъ явленіемъ борьбой производителя съ орудіемъ его труда. Изъ средства облегченія физическаго труда и увеличенія власти человѣка надъ природой--машина сдѣлалась вѣрнѣйшимъ средствомъ угнетенія трудящихся. И воть послідніе борются противъ введенія машинъ какъ путемъ петицій, такъ и открытыми бунтами. Во время кризиса 1815 года «все ожесточение рабочихъ, по словамъ Макса Вирта, обратилось на машины, въ которыхъ они видёли причину застоя въ делахъ. Въ различныхъ местностяхъ затевались бунты съ целью уничто. женія машинъ; молотилки, прядильныя машины и ткацкіе станки ломали

1) Ad. Smith, ibid, p. 89.

и бросали въ огонь». Когда тотъ или другой жизненный вопросъ требуетъ такъ настойчиво своего разр'вшения, то онъ, разумфется, не можетъ остаться незамбченнымъ наукою, если только ся представители не закрывають на него умышленно глазь. Но въ то время къ такому умышленному закрытію глазъ на явленія жизни еще не было поводовъ. Протесть рабочихъ выражался въ такой грубой, примитивной форми; онъ направлялся противъ такихъ необходимыхъ и очевидно полезныхъ для производства техническихъ усовершенствованій; наконецъ, сознание особенностей своего положенія, какъ класса, было еще такъ слабо развито въ умахъ самихъ рабочихъ, что ни самой буржуазіи, ни ученымъ ся представителямъ не могло внушить серьезныхъ опасений констатирование указаннаго выше противорѣчія капитадизма. Каждый изъ лучшихъ и честнейшихъ представителей буржуазной экономіи могъ, какъ это сделалъ Рикардо, признать, что «замвна машинами человеческаго труда наносить часто большой вредъ интересамъ рабочаго класса», и въ то же время, безъ воякихъ сделовъ со своею совестью, прибавить: «надеюсь, что установленныя мною положенія не ведуть къ заключенію, что машины не должны быть поощряемы». Рикардо совершенно вёрно полагалъ, что «употребленію машинъ никогда нельзя препятствовать въ государствъ безнаказанно».

Такъ современиая имъ экономическая жизнь передовыхъ европейскихъ народовъ позволяла Рикардо и его непосредственнымъ ученикамъ сохранять полную научную безпристрастность, стоя, въ то же время, цѣликомъ на точкѣ зрѣнія буржуазів, отождествляя процессы ея обогащенія съ исторіей обогащенія всего общества. Благодаря этой объективности положенія школы Рикардо имѣли и имѣютъ огромное научное значеніе. Систематичность, ясность и строгая научность ученій Рикардо оставляли желать весьма немногаго. Казалось бы, что экономистамъ послѣдующаго времени оставалось лишь принять полностью завѣщанное великимъ экономистомъ наслѣдство и продолжать строить начатое имъ здзвіе науки по выработанному имъ плану.

Но развитіе экономической жизни западно-европейскихъ народовъ шло своимъ путемъ; на историческую арену стали пробиваться новыя общественныя группы; незамётныя прежде, противорёчія капитализма обнаруживались все съ большею и большею ясностью, а вмёстё съ этимъ и въ наукъ стали обнаруживаться новыя теченія, болёе или менёе сильно отклоняющіяся отъ направленія Рикардо-Смитовской школы. Короче сказать, измёнялоя «ходъ вещей», измёнялся и «ходъ идей», и правильное пониманіе перваго должно дать намъ ключъ къ уразумёнію послёдняго.

Замътнье и ранъе всего обяаружилось это измънение въ «ходъ идей» въ экономической литературъ той страны, гдъ зарождение и

развитіе капитализма совершалось при нѣсколько иныхъ условіяхъ, чѣмъ происходило оно на родинѣ экономической науки, въ Англіи и во Франціи.

Мы говоримъ о Германів, гдѣ, по признанію Морица Мейера, «преобразованію ученія Смита, независимо отъ критики соціалистовъ, выступившихъ уже гораздо позже, болѣе всего способствовали политическія и экономическія отношенія». Какъ мы увидимъ ниже, и соціалистическая критика была вызвана къ жизни условіями совершенно опредѣленнаго экономическаго и политическаго характера.

Но каковы же были «политическія и экономическія отношенія», повліявшія на развитіе экономической науки въ Германіи и обусловавшія собою характеръ господствующихъ тамъ ученій?

II.

Начало XIX столѣтія застало большую часть Германіи на весьма низкой ступени экономическаго развитія. Страна, которой суждено было играть такую видную и потомъ даже рѣшающую роль въ судьбахъ остальной Германіи, Пруссія, была еще совершенно земледѣльческимъ государствомъ. Болѣе 80% населенія занималось исключительно земледѣльческимъ трудомъ; только въ западной части государства, въ Силезіи и Маркѣ, именно въ Берлинѣ и Магдебургѣ, существовала и¹которая фабричная промышленность.

Земля, представлявшая собою главный объекть труда тогдашняго населенія Пруссіи, різко разділялась на пом'вщичьи (Rittersgütern) и государственныя имізнія (Domänen), съ одной стороны, и крестьянскіе участки—съ другой.

По закону, «рыцарскими» помёстьями могли владёть только дворяне. Дворянскія имёнія платили весьма умёревный поземельный налогъ, который существовалъ притомъ не во всёхъ частяхъ государства. Крестьянское населевіе, обложенное гораздо болёе тяжелыми налогами, стояло въ обязательныхъ отношеніяхъ къ дворянскимъ имёніямъ (Gutsunterthänigkeit). Города платили многочисленные налоги въ видё такъ называемыхъ, акцизныхъ оборовъ, которыми обложены были воё предметы потребленія горожанъ.

Старая меркантильная система связывала торговую дёятельность страны по рукамъ и ногамъ и совершенно парализовала ся успёхи. Свобода торговли не допускалась даже между отдёльными провинціями. Каждая изъ нихъ имёла свои особыя таможни и свои тарифы. Внёшняя торговля была опутана еще большими стёсненіями. Ввозъ многихъ заграничныхъ издёлій былъ запрещенъ совсёмъ; другія были обложены высокими пошлинами, доходившими до 50 и даже болёе процентовъ ихъ стоимости. Въ 1800 году былъ совершенно запрещенъ ввозъ иностранныхъ шелковыхъ, полушелковыхъ и хлопчатобумажныхъ издѣлій. Уже послё окончанія наполеоновскихъ войнъ тогдашній министръ финансовъ фонъ-Бюловъ, указывая королю на необходимость измѣненія торговаго устава, говорилъ, что сборами обложено 2775 предметовъ, и въ томъ числѣ почти всё предметы первой необходимости. По его словамъ, въ однѣхъ старыхъ провинціяхъ Пруссія существовало до 60-ти различныхъ тарифовъ для городскихъ и таможенныхъ сборовъ. Всѣ эти тарифы имѣли обязательную законную силу, хотя запомнить ихъ не могла никакая человѣческая память.

Промышленная дёятельность была сковача цеховыми усгавами, не позволявшими ей выходить за городскія ворота.

Результатомъ всего этого была отсталость прусской промышленности. И хотя, върное духу кольбертизма, правительство въ теченіе предшествовавшихъ 80 лѣтъ на однѣ только шелковыя фабрики въ Берлинѣ, Потсдамѣ, Франкфуртѣ на Одерѣ и Кеппикѣ издержало болѣе 10-ти милліоновъ талеровъ, но французскія и англійскія шелковыя издѣлія были настолько лучше, прочнѣе и дешевле прусскихъ, что, какъ мы видѣли, пришлось совершенно запретить ввозъ первыхъ въ Пруссію, чтобы не дѣлать подрыва мѣстнымъ промышленникамъ. Но это запрещеніе обходилось страшною контрабандой, которой не могли искоренить никакія строгія мѣры законодательства.

Экономическая отсталость влекла за собою общую бѣдность страны. По вычисленіямъ Дитерици, передъ роковымъ для Пруссіи 1806 годомъ средній доходъ населенія, въ самыхъ лучшихъ случанхъ, не простирался выше 16—25 талеровъ на человѣка.

Австрія того времени находилась на еще болёе отсталой степени хозяйственнаго развитія, и только нёкоторыя мелкія государства—или, вёрнёе, только нёкоторыя части нёкоторыхъ мелкихъ государствъ—поднимались нёсколько надъ низкимъ уровнемъ ваціонально-экономической культуры Германіи.

Таковы были рессурсы иёмецкаго народа въ періодъ, непосредственно предшествовавшій войнамъ 3-й и 4-й коалиціи. Извёстно, какой исходъ имѣли эти войны. Аустерлицъ, Іена и Эйлау сдѣлали Наполеона владыкою Германіи. Ддя французской буржуазіи не могло быть лучшаго случая расширить сбытъ своихъ товаровъ. И вотъ виѣстѣ съ вторженіемъ французскихъ войскъ въ нѣмецкіе предѣлы, совершается наплывъ французскихъ товаровъ въ завоеванныя мѣстности. Въ началѣ декабря 1806 года французы требуютъ пропуска всѣхъ французскихъ товаровъ съ оплатою невысокой таможенной пошлиной во всѣ занятыя наполеоновской арміей части Пруссіи. Напрасно прусское правительство ставитъ завоевателямъ на видъ, что туземная промышленность не сможетъ вынести конкуренціи французскихъ фабрикантовъ. Напрасно доказываетъ оно, что берлинскія фабрики держалась до сихт поръ лишь о́лагодаря покровительственному тарифу, съ паденіемъ котораго населеніе окончательно обнищаетъ и фабричаме рабочіе пойдуть по міру. Напрасно также старается оно подъйствовать на корыстолюбіе завоевателей, говоря, что отъ пониженія таможенныхъ пошлинъ потеряетъ само же временное французское правительство, въ пользу котораго собирались таможенныя пошлины въ завоеванныхъ мѣстностяхъ. Побѣдоносные полководцы буржуазной Франція отвѣчаютъ, что ввозъ въ страну французскихъ товаровъ представляетъ «естественное слѣдствіе» завоеванія. Послѣ долгихъ споровъ и пререканій, французскіе товары получаютъ свободный доступъ въ занятыя завоевателями мѣстности, съ платою лишь небольшой пошлины.

Такимъ образомъ, рядомъ съ политическою борьбою правительствъ шла экономическая борьба народовъ или, върнъе, тъхъ слоевъ французскаго и нъмецкаго народовъ, въ рукахъ которыхъ и до сихъ поръ сосредоточиваются средства производства. Рядомъ съ борьбою армій шла борьба фабрикантовъ; рядомъ съ соперничествомъ полководцевъ шла конкуренція товаровъ. Французской буржуазіи нужно было свладъть новымъ рынкомъ; нъмецкая всъми силами старалась отстоять тотъ, который былъ въ ея рукахъ, благодаря покровительственному тарифу. Это обстоятельство, въ связи съ оборотомъ, принятымъ международной торговлей послћ паденія континентальной системы, имъло огромное вліяніе на настроеніе умовъ въ Германіи, когда, убъдившись въ невозможности остаться при старыхъ порядкахъ, нъмецкія правительства взялись, наконецъ, за реформы. Первый починъ въ дълъ преобразованій принадлежалъ, какъ извъстно, прусскому королю Фридриху-Вильгельму III.

III.

Въ сентябрѣ 1807 года Гарденбергъ представилъ королю записку о преобразованія государства. Онъ исходиль въ ней изъ того положенія, что міровыя событія и судьбы народовъ совершаются по извѣстному плану и что задача правительствъ заключается въ введеніи мирнымъ путемъ преобразованій, требуемыхъ духомъ времени. Государства, общественный строй которыхъ удовлетворяетъ требованіямъ духа времени, тѣмъ самымъ пріобрѣтаютъ, по мнѣнію Гарденберга, огромную силу и устойчивость. Въ разъяснение и подтверждение своей мысли знаменитый государственный человѣкъ ссылался на примъръ Франціи. Только что пережитая ею революція дала новый толчокъ ся развитію, разбудила дремавшія силы страны, вибстб съ отжившими учрежденіями увичтожила старые предразсудки и дала французскому народу силы съ усп'яхомъ бороться противъ коалиціонныхъ армій европейской реакціи. Всего ошибочнѣе 8 опасиће казалось Гарденбергу мићніе, что революцію можно предотвратить упорнымъ отстаиваніемъ старыхъ порядковъ и строгимъ преслѣ-

дованіемъ всего новаго. Рано или поздно государство должно будеть подчиниться требованіямъ времени или придеть въ окончательный упадокъ. Поэтому Гарденбергъ желалъ «революціи въ хорошемъ смыслѣ слова» или, иначе говоря, широкихъ реформъ сверху.

Ничего не могло быть разумние и своевременные этихъ требований. Запнока Гарденберга представляла собою вполнѣ върное отраженое въ ясномъ умѣ знаменитаго канцлера тогдашнихъ нуждъ и потребностей Пруссін. Старый, полуфеодальный строй Германіи доказаль подную свою несостоятельность, когда ему пришлось столкнуться съ обновленною революціонной грозою Франціей. Военные расходы, уплата контрибуцій, необходимость содержать громадную оккупаціонную французокую армію, — все это требовало огромнаго напряженія экономическихъ онлъ страны, а между тёмъ онѣ пришли въ полное истощеніе и, скованныя феодальными путами, подавали очень плохую надежду въ будущемъ. Главный источникъ доходовъ страны — земледелие — былъ въ уцадев, многія поля лежали необработанными, во многихъ имвніяхъ скоть быль совершенно уничтожень. Промышленность страдала, какъ мы видёли, отъ конкуренціи Франція; наконецъ, торговля, и прежде находившаяся въ зачаточномъ состоянін, сильно терпёла отъ континентальной системы, лишившей ее возможности сбывать въ Англію хлебъглавный предметь вывоза тогдашней Пруссін.

Только немедленныя и какъ можно болёе широкія реформы могли возродить и оживить упавшія экономическія силы государства.

Но какъ взяться за эти реформы? По какому плану ихъ совершить? Какихъ перестроекъ и поправокъ въ государственномъ зданіи Пруссія требовалъ «духъ времени», къ которому апеллировали передовые люди Германи?

Пока вопросъ оставался еще въ области общихъ теоретическихъ рёшеній, всёмъ мыслящимъ людямъ Германіи казалось. что на него возможенъ только одинъ отвётъ. Передовыя страны Запада, Англія в Франція, являлись лучшими образцами для подражанія. Он'в были могущественны и богаты, ихъ промышленность и торговля находились въ цвътущемъ, по тогдашнему времени, состоянии. Надъ ихъ общественною жизнью не тяготёло бремя мелочной регламентація; частной иниціативъ гражданъ была предоставлена значительная свобода. Естественно было поэтому, что теоретики капитализма находили себѣ горячихъ въ Германіи. «Богатство народовъ» Смита было перевеадептовь дено на нёмецкій языкъ еще въ концё ХУШ столётія, и молодое поволёніе гермэнской интеллигенціи пропитывалось теоріями свободной торговли и государственнаго невмёшательства. Люди, занявшіе въ штейно-гарденберговский періодъ и по окончанія наполеоновских войнъ важныя мёста на государственной службё, всё въ большей или меньшей степени принадлежали къ последователямъ шотландскаго экономиста.

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

25

--- 385 ---

Самъ прусскій король былъ оторонникомъ свободы торговли и говоралъ, что его «приводятъ въ ужасъ» многотомные тарифы таможенныхъ н акцизныхъ сборовъ.

Практическая жизнь скоро, однако, положила предблъ нёмецкому «запалничеству» или, по крайней мерь, вынудила его на компромяссы, отступленія и оговорки. И хотя въ пятилётній періодъ 1807-1812 гг. ни одна отрасль государственной жизни и народной экономіи не осталась безъ реформъ «въ духѣ времени», такъ горячо рекомендованныхъ Гарденбергомъ, хотя мотивировка почти всёхъ тогдашнихъ правительственныхъ эдиктовъ напоминала собою политико-экономические трактаты въ духѣ Ад. Смита, но именно по вопросу о свободной торговлѣ и потребовала практическая жизнь весьма серьезныхъ уступокъ. Мы видъля уже. какъ солоно пришлось измецкимъ фабрикантамъ «естественное сивиствіе» французскаго завоеванія, т. е. ввозъ въ Пруссію французскихъ товаровъ. Когда, вслёдъ за объявленіемъ войны 1813 года, прусскіе промышленники избавились, наконець, отъ своихъ французскихъ конкурентовъ, у нихъ явились новые, еще болѣе опасные противники. Паденіе континентальной системы открыло англійскимъ товарамъ доступъ на европейскіе рынки. Огромное количество этихъ товаровъ наводнило Пруссію. Дешевизна ихъ, особенно хлоцчатобумажныхъ издвлій, двлала конкуренцію съ ними невозможною для мёстныхъ произволителей при той невысокой пошлинь, которою были обложены теперь товары дружественныхъ и нейтральныхъ государствъ. Подъ вліяніемъ жалобъ прусскихъ фабрикантовъ правительство скоро увидело себя вынужденнымъ отказаться отъ своихъ фритредерскихъ симпатій и ограничить ввозъ въ Пруссію, по крайней мъръ, хлопчатобумажныхъ изделів.

Не довольствуясь этою временной уступкой правительства, прусскіе промышленники стремились оградить себя болье прочными законодательными постановленіями противъ иностранной конкуренціи. И чёмъ более становилось известнымъ, что правительство хочеть принять политику свободной торговли, тёмъ сальнёе обнаруживалась реакція противъ нея прусской промышленной буржуазів. Въ особенности берлинскіе и силезскіе фабриканты опасались низкихъ пошлинъ на иноотранные товары. Они требовали, напротивъ, очень высокаго тарифа, частью совершенно запрещенія ввоза вностранныхъ товаровъ. Въ этомъ смысль они вели очень дъятельную агитацію и подавали петиціи правительству. Назначенная по этому поводу комиссія высказалась въ ихъ пользу. Она нашла, что положение и интересы прусской промышленности дёлали невозможнымъ принятіе политики свободной торговли. Принципы последней могли быть проведены въ жизнь, по мненію комиссін, лишь постепенно и съ большою осмотрительностью. На доводы противниковъ свободнаго обмѣна, утверждавшихъ, что государству невыгодно производить товары, которые оно можеть дешевые купить за границей, возражали, что это справедливо только при извёстныхъ условіяхъ. Если бы дѣло шло о возникновеніи новыхъ отраслей промышленности, то по отношенію къ нимъ вышеприведенный доводъ имѣлъ бы полную свлу. Но когда рѣчь заходить о затраченныхъ уже капиталахъ, о болёе или менёе привившихся уже въ странѣ промышленныхъ предпріятіяхъ, то оставлять ихъ беззащитными въ виду иностранной конкуренціи значило бы подвергать интересы государства, предпринимателей и рабочихъ слишкомъ тяжелому испытанію.

Съ своей стороны, торговый слой прусской буржуззін находиль бопъе сообразнымъ съ принципами «науки», «справедливости» и «государственныхъ», —а главное, разумъется, своихъ собственныхъ, —интересовъ предоставление торговлъ возможно болъе широкой свободы. Интересы и мнънія этого слоя нашли энергичную поддержку какъ въ меньшинствъ комиссіи, такъ и въ государственномъ совъть.

Законъ 26-го мая 1818 года «о пошлинахъ на ввозъ и потребленіе иностранныхъ товаровъ и о торговыхъ сношеніяхъ между провинціями государства» явился равнодъйствующею указанныхъ теченій. «Этотъ законъ,—говоритъ Морицъ Мейеръ,—создалъ экономическое единство Пруссіи... и поставилъ ее въ совершенно новое положеніе къ иностранцамъ, потому что хотя въ основаніе торговыхъ сношеній съ другими странами и былъ принятъ принципъ свободной торговли, однако при этомъ было обращено серьезное вниманіе и на національные интересы». Эти интересы, которые были, какъ мы видѣли, прежде всего интересами прусской промышленной буржуазін, и теперь охранялись ввозными пошлинами.

Мы остановились на этой страницё изъ экономической исторіи Пруссіи потому, что ся правительство было тогда болёе другихъ склонно понимать требованія «духа времени» и дёлать ему уступки. Въ общемъ экономическія отношенія остальной Германіи представляли знакомую уже намъ изъ примёра Пруссіи картину. Разница заключается лишь въ томъ, что указанная нами противоположность интересовъ промышленнаго и торговаго слоевъ буржуазіи нашла свое выраженіе въ экономическомъ антагонизмё различныхъ частей Германіи. Такъ, напримёръ, когда обнаружилась необходимость принятія однообразной торговой политики на пространотвё всей раздробленной Германіи и началась агитація въ пользу общегерманскаго таможеннаго союза, то промышленныя части Германіи, какъ и слёдовало ожидать, стояли за покровительственный тарифъ, между тёмъ какъ сёверныя, торговыя, государства отстаивали свободу торговли и отказывались примкнуть къ проектировавшемуся союзу.

Таковы были положеніе, нужды и потребности нѣмецкой промышленности въ эпоху возникновенія самостоятельной экономической литературы въ Германіи. Съ одной стороны, жизнь настойчиво требовала реформъ, въ духѣ завоеваній французской революціи, и отказа отъ старой меркантильной системы. Но интересы нѣмецкой промышленности нуждались въ то время въ охранѣ и въ поддержкѣ со стороны государства противъ конкуренціи болѣе передовыхъ націй, которыя, вооружившись лучшими способами производства, оъ удовольствіемъ готовы были, по совѣту Тюрго, «забыть, что есть политическія государства, отдѣленныя одно отъ другого и различно организованныя». Нѣмецкая буржуазія выросла уже изъ помочей меркантильной системы, но отнюдь не прочь была опираться на руку покровительственнаго тарифа. Отсюда—осторожное отношеніе къ рекомендованной Смитомъ и Рикардо экономической политикѣ, отрицаніе абсолютнаго ся значенія и повсемѣстной примѣнимости. Сама жизнь указывала на необходимость пересмотра «британскихъ преданій» въ экономической наукѣ и перекройки ся теорій по росту тогдашней буржуазія.

Этоть пересмотрь «британскихь преданій» взяль на себя Фридрихь Листь, получившій за это почетные титулы «Лютера экономической науки», «величайшаго экономиста Германіи» и т. д., и т. д., чуть не до «отца отечества» включительно. Сочиненія Ф. Листа, въ которыхъ, какъ въ зеркалѣ, отразились состояніе и нужды современной ему германской промышленности, представляють собою первую попытку систематической критики классической политической экономін. Критика его оказалась, однако, весьма поверхностной и односторонней.

#### IV.

Всв главныя положенія «Національной системы политической экономіи» тёсно связаны съ ученіемъ о торговой политика, служащимъ центромъ, вокругъ котораго группируются изслёдованія «величайшаго изъ иёмецкихъ экономистовъ». По миёнію Фр. Листа, промышленное развитіе каждой страны проходитъ черезъ нёсколько фазисовъ, изъ которыхъ каждый требуеть особой торговой политики.

Сначала земледёліе получаеть толчокь благодаря ввозу заграничныхь мануфактурныхь товаровь и вывозу земледёльческихь продуктовь за границу. Потомь, рядомь съ ввозомь иностранныхь товаровь, въ странё появляются зачатки самостоятельной промышленной дѣятельности. Развиваясь далёе, мѣстная промышленность начинаеть доставлять продукты въ количествё, достаточномъ для удовлетворенія потребностей внутренняго рынка. Страна перестаеть нуждаться въ иностранныхъ продуктахъ а тёмъ самымъ избавляется отъ экономической зависимости по отношенію къ другимъ государствамъ. Наконецъ, четвертый, высшій фазисъ промышленнаго развитія каждой страны характеризуется вывозомъ мануфактурныхъ издёлій за границу и ввозомъ сырыхъ продуктовъ извић.

Соотвётственно этому каждая страна должна, по мнёнію Листа, начи-

......

нать съ свободной торговик, чтобы путемъ обмѣна со богатыми промышленными націями возбудить свою экономическую самодѣнтельность. Затѣмъ правительство должно мало-по-малу ввести покровительственный тарифъ, чтобы дать національной промышленности возможность и время окрѣпнуть для борьбы на всемірномъ рынкѣ. Какъ только система «промышленнаго воспитанія націи» принесла эти желанные плоды, снова дѣлается необходимымъ возврать къ свободной торговлѣ и принципамъ государственнаго невмѣшательства.

Англійская школа, имѣвшая, какъ мы видѣли, немало послѣдователей и въ Германіи, налегла, главнымъ образомъ, на то оботоятельство, что покровительственный тарифъ ложится тяжелымъ бременемъ на интересы потребителей, принося пользу лишь ограниченному кругу промышленниковъ. Чтобы устранить это главное возраженіе сторонниковъ безуоловно свободной торговли, Листу необходимо было указать на такія послѣдствія покровительственной системы, которыя могли бы вознаградить временныя потери потребителей. Это былъ вопросъ не только теоретической, но и практической важности, такъ какъ Германія того времени вуждалась еще, по мнѣнію Листа, въ охранѣ своего внутренняго рынка отъ иностранной конкуренців.

Отстанвая свое ученіе, Листь упрекаеть смитовскую школу въ томъ, что она занимается лишь индивидуумами и частными хозяйствами, забывая о націи, которая стоить между индивидуумомъ и человѣчествомъ и является предотавительницей самоотоятельной хозяйственной жизни. Богатотво атой коллективной хозяйственной единицы зависить, по мнѣнію Листа, не столько отъ количества находящихся въ ея распоряженія мѣновыхъ цѣнностей, сколько отъ развитія ея производительныхъ силъ. Въ прямой пропорціональности съ этимъ развитіемъ находится способность страны дать средства существованія болѣе или менѣе густому населенію. Чѣмъ болѣе высокой степени развитія достигаютъ производительныя силы страны, тѣмъ болѣе густое населеніе способна она выдержать. Такъ увеличивается, напримѣръ, эта способность въ земледѣльческой странѣ при переходѣ части ся населенія къ промышленному труду. Анализъ этого явленія ведетъ Листа къ вопросу объ издержкахъ на перевозку товаровъ и о возможномъ ихъ сокращенія.

Въ международной торговлѣ издержки перевозки оплачиваются, по миѣнію Листа, той страною, которая вывозить свои сырыя произведенія и ввозить мануфактурныя издѣлія изъ-за границы. Выводъ отсюда тотъ же, что изъ всѣхъ другихъ изслѣдованій Листа: Германія должна освободиться отъ экономической зависимости по отношенію къ болѣе передовымъ странамъ; она должна перейти въ болѣе высокій фазисъ промышленнаго развитія и обрабатывать свое сырье дома. А для этого опятьтаки «нужно разрушить Кареагенъ», нужно избавить германскихъ промышленниковъ отъ иностранной конкуренціи и создать имъ болёе широкій и свободный внутренній рынокъ, соединяя отдёльныя нёмецкія государства въ одинъ обще-германскій таможенный союзъ.

Этотъ постоянный возврать къ практическимъ нуждамъ и потребностямъ нёмецкой буржуазіи и это подыскиваніе научныхъ аргументовъ въ пользу извёстныхъ законодательныхъ мёропріятій сдёлали то, что имя Листа, вопреки миёнію его поклонниковъ, имветъ гораздо болёе значенія какъ имя талантливаго и образованнаго агитатора въ пользу таможеннаго союза, чёмъ какъ имя самостоятельнаго критика рикардо-смитовской школы.

Въ этомъ послёднемъ отношения заслуга автора «Національной системы политической экономіи» ограничивается указаніемъ на «относительное» значеніе открытыхъ предшествовавшими экономистами законовъ народнаго хозяйства.

Французскіе и англійскіе экономисты вёдались лишь съ «абсолотными», вёчными истинами. Они отыскивали законы того «естественнаго порядка вещей», который представлялся имъ гармоническимъ сочетаніемъ свободы и справедливости, личной выгоды и общественной пользы. Законы этого идеальнаго порядка вещей были, по ихъ миѣнію, примѣнимы ко всёмъ человёческимъ обществамъ, на всёхъ стадіяхъ ихъ развитія. Только невѣжество и вытекающее изъ него неумѣлое законодательство мѣшаютъ людямъ осуществить этотъ для всёхъ одинаково выгодный общественный строй. «Всѣ люди и всѣ области человѣческія,—писалъ глава физіократовъ Кене,—подчинены этимъ высшимъ законамъ (законамъ Естественнаго Порядка), установленнымъ верховнымъ существомъ; эти законы неизмѣнны и неотвратимы и лучшіе изъ всёхъ возможныхъ законовъ. Поэтому они одни могутъ составить основу самаго совершеннаго правительства и главное руководящее правило для положительныхъ законовъ» <sup>1</sup>).

Съ своей стороны, Тюрго замѣчаетъ, что «тотъ, кто не забудетъ, что существуютъ политическія государотва, отдѣденныя одно отъ другого и различно организованныя, выкогда не будетъ въ состоянія хорошо обсудить какой бы то ин было вопросъ политической экономія»<sup>2</sup>).

Въ противоположность этому, Листъ энергически настаиваетъ на хозяйственныхъ особенностяхъ различныхъ государствъ и ограничиваетъ сферу двйствія «неизмѣнныхъ и неотвратимыхъ законовъ» своихъ предшественниковъ извѣстными фазисами развитія народнаго хозяйства. Принципы экономической политики, законъ народонаселенія, самое

<sup>4</sup>) Quesnay, "Le droit naturel", p. 53, édition Guillaumin, Paris, 1846.

معد تستند اراج

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Цитировано у В. Скаржинскаго, "Ad. Smith, als Moralphilosoph und Schöpfer der Nationalökonomie", p. 256.

понятіе о богатствѣ страны теряють у него «абсодютное» значеніе и становятся весьма «относительными».

Это признаніе необходимости изученія экономическихъ явленій въ ихъ историческомъ развитіи представляеть, во всякомъ случаѣ, значительный шагъ впередъ въ исторіи политической экономіи. И если новый методъ не далъ, въ рукахъ «историко-реалистической» нѣмецкой школы, тѣхъ результатовъ, которыхъ можно было отъ него ожидать, то причина этого лежитъ въ положеніи, занятомъ этой школой по отношенію къ важнѣйшимъ общественнымъ вопросамъ ся времени. Неудобства этого положенія для объективнаго изслѣдованія явленій не лишили историческаго метода его важнаго и плодотворнаго значенія. Но, не забѣгая впередъ, посмотримъ, какой вкладъ внесла въ науку новая «историко-реалистическая» школа и насколько она подвинула впередъ разработку и критику классической экономіи.

٢.

Почва, породившая «величайшаго экономиста Германіи», была настолько подготовлена къ «реформаціи», что голосъ Листа не могъ остаться одинокимъ. У него нашлись послёдователи, нашлись товарищи по наукѣ, одновременно съ нимъ пришедшіе къ тѣмъ же выводамъ. Нашлись ученые, какъ Вильгельмъ Рошеръ, утверждавшіе даже, что въ ученіяхъ Листа нѣтъ ничего оригивальнаго и что все сказанное имъ говорилось уже ранѣе въ нѣмецкихъ университетахъ <sup>1</sup>). Вокругъ знамени «экономической реформаціи» группируется цѣлан фаланга патентованныхъ экономистовъ, и къ концу пятидесятыхъ годовъ «историко-реалистическая» школа становится прочною ногою въ нѣмецкихъ университетахъ. Она имѣетъ свои журналы, создаетъ цѣлую литературу. Сущность ея положеній, въ этотъ періодъ ея развитія, можетъ быть резюмирована слѣдующимъ образомъ.

«Историко-реалистическая» школа разсматриваеть народное хозяйство, какъ одну изъ сторонъ народной жизни, тесно связанную съ общимъ историческимъ развитіемъ даннаго народа и спеціальными условіями его существованія. Эти спеціальныя условія опредёляютъ собою направленіе хозяйственной дёятельности и распредёленіе экономическихъ силъ націи. Къ ихъ числу относится, прежде всего, территорія даннаго госуларства. Она составляеть данное самой природой основаніе, опредёляють ляющее какъ родъ, такъ и успёшность хозяйственной дёятельности націи.

Вліяніе климата, распредѣленіе водъ, свойства почвы, величина данной территоріи, густота ся населенія—всѣ эти моменты обусловливаютъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. "Kritische Geschichte der Nationalökonomie und des Sozialismus" Dühring"a, crp. 368-369.

собою весьма важныя различія въ экономическомъ положеніи народовъ, различія, которыя сглаживаются иногда весьма значительно, но никогда не могуть быть уничтожены окончательно.

Въ тёснёйшей овязи съ естественными условіями данной мёстности стоить природа людей, ее населяющихъ, свойства «національнаго человёка». Само собою понятно, что экономическіе успёхи народа опредёляются его духовными и физическими свойствами. Расовыя особенности, величина мускульной силы, умственныя способности, нравы, обычан и привычки оказывають огромное віляніе на экономическія отношенія.

Все это изибняется съ теченіемъ времени, вліяніе котораго испытывають даже физическія свойства страны. Крупныя національно-политеческія движенія сопровождаются, обыкновенно, успёхами въ области экономической жизни. Затемъ следують періоды реакціи, ослабленія пульса экономической и политической жизни. Короче сказать, экономическая жизнь народовъ отражаетъ въ себе колебательныя движенія человѣческой культуры. Представители «историко-реалистической» школы раздѣляють отчасти только то мнѣніе. что, подъ вліяніемъ постоянно усиливающихся международныхъ сношеній, условія экономической діятельности культурныхъ народовъ становятся все болев и боле сходными. Экономисты этой школы не признають возможности полнаго уничтоженія національныхъ различій въ экономической жизни народовъ. Нѣкоторые изъ замѣтныхъ ся представителей держатся даже того убьжденія, что указанныя различія, съ теченіемъ времени, увеличиваются въ своей интенсивности. Такъ, напримёръ, Книсъ думаетъ, что возрастаніе національных особенностей въ экономикѣ народовъ необходимо соотвѣтствуетъ культурному прогрессу.

Всѣ указанныя особенности, къ которымъ нужно прибавить еще различія въ политическомъ стров народовъ, въ ихъ религіи, въ организаціи церкви и т. п., должны быть приняты во вниманіе, по ученію «историко-реалистической» школы, при изслѣдованіи экономическихъ явленій. Экономическая наука должна отказаться отъ дедуктивнаго метода старой школы и устроить свое зданіе не на отвлеченныхъ положеніяхъ о свойствѣ человѣческой природы, но на опытѣ и наблюденіи. Она должна сдѣлаться наукой индуктивной и черпать свой матеріалъ въ данныхъ статистики и исторіи.

Пока изслёдованія экономистовъ «историко-реалистическаго» направленія оставались чисто методологическими, они обёщали оказать большія услуги наукѣ о народномъ хозяйствѣ. Отказъ отъ завёщаннаго XVIII столётіемъ дедуктивнаго метода и стремленіе поставить науку на твердую почву положительнаго знанія предвёщали, казалось, огромный успѣхъ изслёдованіямъ новой школы. Признаніе же взаимной зависимости различныхъ категорій общественныхъ явленій, въ связи съ изученіемъ

Digitized by Google

-----

----

экономическихъ отношеній въ историческомъ процессь яхъ развитія, должно было пролить новый свёть на прочія отрасли соціальной науки-исторію права, политику, учение о нравственности. Въ этомъ отношении неважно было. какъ именно была понята взаниная связь различныхъ сторонъ общественной жизни темъ или другимъ представителемъ новаго направленія или даже всей школой въ данный періодъ ся развитія. Трудная задача плассификаціи и опредбленія взаимной зависимости не тёхъ или другихъ единичныхъ фактовъ, но цёлыхъ категорій общественныхъ явленій не могла быть рішена скоро и безопибочно. Въ вышеприведенныхъ общихъ положеніяхъ «историко-реалистической» школы читатель могь уже заметить много неточностей, промаховь и недомыслія. Такъ, напримъръ, можно было бы сказать, что «свойства національнаго человѣка», которыя, по мизнію названной школы, опредзляють собою характерь н спішность экономической діятельности даннаго народа, сами находятся въ твснвашей зависимости отъ существующихъ въ средв этого народа экономическихъ отношеній. Въ доказательство можно было бы сослаться на тоть общензвёстный факть, что съ изменениемъ матеріальныхъ условій жизни измѣняются какъ физическія «свойства» человька, его здоровье, сила, средняя продолжительность жизни, такъ и нравы, воззрѣнія и привычки индивидуумовъ, обществъ или общественныхъ классовъ. Внутри одного и того же народа «свойства національнаго человѣка» неодинаковы на различныхъ ступеняхъ общественной іерархін. «Свойства» свободнаго, полноправнаго гражданина, патриція, средновѣковаго дворянина, наконецъ, современнаго буржуа непохожи на «свойства» раба, плебея, крипостного врестьянина или бездомнаго пролетарія. Раздёленіе же общества на классы обусловливается причинами чисто-экономическаго свойства. Затёмъ, можно было бы припомнить, что крупныя національно-политическія движенія не только «сопровождаются» успёхами въ области экономической жизни. Гораздо важнёе этого для философа исторіи то обстоятельство, что ни одно сколько - нибудь замётное національно-политическое движеніе не являлось безъ предварительныхъ измёненій въ экономическихъ отношеніяхъ даннаго народа, --- изм'вненій, направленіемъ которыхъ опредвлялись характеръ и направленіе политической жизни. Примфромъ можетъ служить исторія третьяго сословія. Политическія движенія средневѣковыхъ городскихъ общинъ, французская революція-всё эти весьма крупныя національно-политическія движенія были возможны только потому, что имъ предшествоваль экономическій перевороть, поставившій буржуазію въ новое и болће благопріятное положеніе по отношенію къ прочимъ общественнымъ силамъ средневѣковой Европы.

Наконецъ, читатель могъ бы сказать, что въ историческомъ процессѣ борьбы за существованіе цѣлыхъ обществъ или различныхъ общественныхъ классовъ имѣютъ шансы явиться и выжить только такіе правовые

понятія и институты, которые являются нанболбе выгодными для целаго общества или сильнёйшей, руководящей его части. А такъ какъ никакой правовой институть не могь быть выгоднымъ для господствующаго нан стремящагося къ господству класса, если онъ препятствовалъ обезпеченію и возрастанию матеріальнаго его благосостоянія, то нужно признать, что ключъ къ пониманию правовой истории общества лежить въ экономической его исторія, а не наобороть. Въ проствішей и самой общей ся формь. мысль эта выражена еще у Аристотеля, который замёчаеть. что «люли устраивають свой образъ жизни сообразно своимъ потребностямъ и способу ихъ удовлетворенія». Можно было бы найти и еще цёлый раль возраженій, которыя, какъ и вышеприведенныя, показали бы, что «исторнко-реалистическая» школа весьма односторонне и поверхностно исполнила взятую на себя задачу определенія взаниной зависимости различныхъ сторонъ общественной жизни. Но, повторяенъ, важенъ былъ принципъ, принятый названною школой, ошибки же ся были деломъ весьма поправемымъ. Стоя на правильномъ пути историческаго изслѣдованія, мододое поколёніе экономистовъ новой школы дегко могло бы исправить ошибки своихъ предшественниковъ.

Неудавшееся Рошеру, Гильдебранту или Кинсу могло бы быть исполнено Адольфомъ Вагнеромъ, Лавеле или фонъ-Шелемъ, если бы сами общественныя отношенія западно-европейскихъ обществъ не помѣшали «историко-реалистической» школѣ сохранить то спокойное и безпристрастное отношеніе къ предмету изслѣдованій, которое, какъ мы видѣли, характеризовало Рикардо и его послѣдователей. А они именно помѣшали ей въ этомъ, принявъ совершенно новое направленіе.

Это новое направление въ истории западно-европейскихъ общественныхъ отношений, роковое для «историко-реалистической» школы и буржуазной экономии вообще, выражается двумя словама: рабочий вопросъ.

#### VI.

Эпоха, предшествующая возникновенію «историко-реалистической» школы въ Германіи, можеть быть названа, съ точки зрѣнія экономической исторія общества, эпохой споровъ между защитниками свободной торговли и сторонниками покровительственнаго тарифа. Эти разногласія вызваны были къ жизни, — какъ справедливо полагаетъ Книсъ, – «раздѣленіемъ внутри третьяго сословія, сдѣлавшагося господствующимъ со времени революціи, противоположностью интересовъ промышленнаго и торговаго слоевъ, выразившеюся въ девизахъ борющихся партій: покровительственномъ тарифѣ, съ одной стороны, овободной торговлѣ — съ другой».

Но это раздѣленіе интересовъ внутри названнаго сословія не помѣшало усиленію его господства и вліянія ни въ самой Германіи, ни въ другихъ болѣе передовыхъ странахъ Западной Европы. Буржуазія на-

Digitized by Google

All sharts and the state

ходилась тогда въ восходящей части крявой своего движенія по всемірно-исторической сценів. Въ Германіи въ то время не было еще и зачатковъ рабочаго движенія, въ другихъ странахъ оно ограничивалось незначительными вспышками и частными проявленіями неудовольствія рабочихъ той или другой міютности, того или другого патрона.

Но мало-по-малу эти частныя вспышки неудовольствія стали принимать болёе общій характеръ. Во Франціи разражается возстаніе ліонскихъ ткачей, въ Англіи начинается двяженіе чартистовъ, и въ «сумасшедшемъ» 1848 году, когда буржуазія только что готовилась отдохнуть на лаврахъ своей окончательной побёды надъ реакціонными партіями, рабочій вопросъ отравляетъ ея торжество и настоятельно требуетъ своего разрёшенія. Онъ становится злобою дня въ республиканской Франціи, его вліяніе сказывается на всёхъ сторонахъ ея политической и духовной жизни. Изъ наступательнаго положенія, котораго держалась буржуазія по отношенію къ высшимъ сословіямъ, ей приходятся стать въ оборонительное-по отношенію къ пролетаріату. Кровавое іюньское столкновеніе не могло, разумѣется, разрѣшить противорѣчія интересовъ этихъ двухъ классовъ. Оно повело лишь къ усиленію существовавшаго между ними антагонизма.

Торжество буржуазін куплено было, — какъ писалъ Марксъ въ іюлѣ того же года, — «исчезновеніемъ всёхъ иллюзій февральской революціи, разложеніемъ старой республиканской партія, раздёленіемъ французской нація на двё враждебныя другъ другу націи: націю имущихъ и націю работниковъ».

Но дело не кончилось антагонизмомъ общественныхъ классовъ. Подвигаясь впередъ съ возрастающей быстротою, развитие капитализма обнаруживало все новыя и новыя темныя стороны этого способа производства. Промышленные и финансовые кризисы принимали все болёе широкіе размёры, и каждый новый кризись оставляль далеко за собою вов предшествующие по громадности причиненныхъ имъ убытковъ. Отъ этого бича страдало не одно только четвертое сословіе, но и сама буржуазія, къ б'ядствіямъ которой западно-европейскіе парламенты, составленные изъ ся представителей, относялись уже съ гораздо большимъ вниманіемъ. Каждый разъ, когда разражался кризисъ и гг. финансистами и предпринимателями овладъвала паника, еще болье ухудшавшая и безъ того разстроенное положение дель, въ парламентахъ поднималась тревога. Произносились ричи, издавались декреты, государство старалось возстановать вредить, оживить упавшую торговаю. Но такъ какъ, говоря словами того же Маркса, нётъ законодательнаго собранія, нётъ короля, который могъ бы крикнуть «стой» всемірному промышленному кризису, то буржуазные государственные деятели оказывали очень немного помощи буржуа-предпринимателямъ.

«Временное стѣсненіе», — какъ назвалъ сэръ Робертъ Пиль кризисъ 1847 года, --- стало періодическимъ. И эта періодически возвращающаяся болёзнь промышленныхъ обществъ приводила къ удивительнымъ противорачіямъ. Товары переполняли магазины и склады и продавались за ничто, между тёмъ, какъ большинство населенія, рабочіе, оставшіеся безъ занятій именно потому, что рынки были переполнены, терпёли невёроятную нужду и угрожали общественному спокойствію. Такъ оправдывались слова Фурье-«въ цивилизаціи бѣдность рождается изъ самаго изобилія» Съ другой стороны, эта «рождающаяся изъ самаго изобилія» бёдность рабочихъ классовъ вредно отзывалась на состояние рынковъ. «Не уменьшайте благосостоянія низшихъ классовъ. — совётовалъ Кенэ въ своихъ «Правилахъ» 1), -- потому что они не будуть имъть возможности содъйствовать потреблению». Но каждый капиталисть, стремясь увеличить свою прибыль, твиъ самымъ необходные долженъ былъ понижать заработную плату, г. е. уменьшать покупательную силу рабочнать и ограничивать «потребленіе» внутри страны.

Все это, вибств взятое, создавало такое положение дель, надъ которымъ задумывались люди самыхъ различныхъ направленій, самаго противоположнаго образа мыслей. Въ 1850 г. бывшій прусскій министръ земледиля Карлъ Родбертусъ-Ягецовъ слидующимъ образомъ охарактеризоваль его въ своихъ «Письмахъ къ Кирхману»: «Пауперизмъ и торговые кризисы-таковы, стало быть, жертвы, которыми заплатило общество за свою свободу. Новыя правовыя учрежденія освободили его отъ прежняхъ цепей, оно вступило въ обладание всеми своями производительными силами: механика и химія отдали въ его распоряженіе силы природы, кредить подаеть надежду на устранение другихъ препятствий; словомъ, матеріальныя условія, необходимыя для того, чтобы свободное общество и счастливымъ, находятся на-лицо,--а между твиъ, одблать также смотрите, новое бъдствіе заняло мъсто стараго безправія. Рабочіе классы, которые прежде приносились въ жертву юридической привилегіи, отданы во власть привилегіи фактической, и эта фактическая привилегія обращается, по-временамъ, противъ самихъ привилегированныхъ. Вмёстё съ ростомъ напіональнаго богатства растеть обіднівніе рабочнать классовь; чтобы воспрепятствовать удавненію рабочаго дня, является надобность въ спеціальныхъ законахъ; наконецъ, численный составъ рабочаго класса увеличивается въ пропорціи большей, чёмъ численность всёхъ остальныхъ классовъ общества».

Такъ смотрълъ на современныя ему отношенія человъкъ, который говорилъ, что его теорія составляють лишь послёдовательный выводъ изъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quesnay, Maximes générales du gouvernement économique d'un Royaume Agricole, p. 99, maxime XX.

«введеннаго въ науку Смитомъ и еще глубже обоснованнаго Рикардо ученія о цённости». Какъ же отразились они на развитіи «историко-реалистической» школы?

Послѣ 1848 года въ экономической литературь всей западной Европы замъчается двойотвенное теченіе, вызванное обрясованнымъ выше историческимъ развитіемъ общества. Представители одного направленія продолжали восхвалять преимущества теперь уже господствовавшаго «естественнаго порядка» и отридать противоположность интересовъ предпринимателей и рабочихъ. Экономическія побасенки Бастіа могуть считаться типическимъ литературнымъ выраженіемъ этого «гармоническаго» направленія. Экономноты другого оттёнка, желавшіе «быть болёе чёмъ софистами и сикофантами господствующихъ классовъ, старались примирить политическую экономію капитала съ недавно еще бывшими въ пренебреженін требованіями пролетаріата» 1). Къ этому направленію принадлежаль известный русскимь читателямь Дж. Ст. Милль. Ученые этого дагеря признавали, что не все идеть къ лучшему въ капиталистическомъ обществѣ; они понимали, что обѣднѣніе рабочихъ классовъ грозитъ серьезными замёшательствами западно-европейскимъ государствамъ, и отарались найтя мёры, которыми можно было бы предупредить дальнъйшее развитіе пауперизма. Въ этихъ попыткахъ имъ пришлось отка. заться отъ многихъ изъ положеній ихъ предшественниковъ.

Въ числъ выброшенныхъ за бортъ заповъдей старой школы было знаменитое правило «laissez faire, laissez passer». Государственное вмъшательство признавалось не только невреднымъ, но даже необходимымъ для правильнаго и спокойнаго развитія общества.

«Историко-реалистическая» школа, съ самаго своего возникновенія отрицательно относившаяся къ ученіямъ школы свободной торговли, не могла, разумѣется, примкнуть къ первому изъ выше указанныхъ направленій, не могла ожидать исцѣленія очевидныхъ для воѣхъ общественныхъ недуговъ отъ примѣненія никогда не раздѣлявшихся ею принциповъ государственнаго невмѣшательства. Тѣмъ болѣе, что сами событія заставили западноевропейскія правительства выйти изъ нейтральнаго положенія по вопросу объ отношеніяхъ работодателей къ рабочимъ. Пришлось ввести законы, регулирующіе эти отношенія, ограничить женскій и дѣтскій трудъ и даже продолжительность рабочаго дня взрослыхъ работниковъ. «Историко-реалистическая» школа находила въ этомъ полное оправданіе своего ученія объ «относительности» догматовъ классической экономіи. Къ этому присоединилось еще и то обстоятельство, что безсиліе софизмовъ «гармоническаго направленія» слишкомъ уже бросалось въ глаза, и негодность «научныхъ» положеній Бастіа, совершенная безосновательность

<sup>&#</sup>x27;) Das Kapital, von K. Marx, S. 816.

его розовыхъ взглядовъ были окончательно разоблачены его противниками.

Оставался другой способъ соглашения общественныхъ противоръчий. Эклектизмъ Джона Стюарта Милля какъ нельзя болъе совпадалъ съ принятымъ «историко - реалистической» школой направлениемъ. Молодые отпрыски этой школы, названные впослъдствин «катедеръ-социалистами», не только не возотавали противъ реформаторскихъ тендевций английскаго философа, но многие пошли гораздо далъе его по этому пути.

Авглійскій ученый все-таки быль духовнымь сыномь экономнстовьклассиковь, ученикомь Смита, Мальтуса и Рикардо. Онь не могь и не хотвль отказаться оть основныхь научныхь положеній своихь предшественниковь. Теоріи цённости, ренты, распредёленія и заработной платы Рикардо, ученіе о народонаселеніи Мальтуса — служили фундаментомъ экономическихъ воззрёній Милля, исходнымь пунктомъ всёхъ его изолёдованій. «Историко - реалистическая» школа, напротивь, была давно уже свободна оть «британскихъ преданій». Ее не связывали ни установившіеся пріемы и догматы классической экономіи, ни авторитеть того или другого изъ ся представителей. Въ овоемъ реформаторскомъ рвенін молодое поколёніе экономистовь «историко-реалистическаго» направленія рёшилось подвергнуть критикъ воё положенія «манчестерцевъ», начать сызнова постройку всего зданія экономической науки.

Насколько удалось имъ это смѣлое предпріятіе, читатель увидитъ въ слѣдующихъ главахъ.

### VII.

«Новая политическая экономія, — говорить Эмиль де Лавелэ, —иначе чёмъ старая понимаеть основанія, методъ, задачу и выводы науки. Катедерь-соціалисты исходять изъ совершенно иной точки отправленія, чёмъ ортодоксальные экономисты» <sup>1</sup>). Прежде всего, разумѣется, это различіе сказывается по вопросу о роли и значеніи государства въ экономической жизни народа. «Экономисты новой школы не питають по отношенію къ государству того ужаса, который заставлялъ ихъ предшественниковъ называть государство то язвою, то необходимымъ зломъ. Для нихъ, напротивъ, государство — представитель національнаго единства является органомъ высшаго права, орудіемъ справедливости. Эманація живыхъ силъ и духовныхъ стремленій страны, государство обязано благопріятствовать ся развитію во всёхъ направленіяхъ. Какъ это показываетъ исторія, оно есть могущественнѣйшій факторъ цивилизація и прогресса» <sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Le socialisme contemporain par Em. de Laveleye, p. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Ibid., p. 8.

Съ своей стороны, нѣмецкій послѣдователь историко-реалистической школы, д-ръ Морицъ Мейеръ, находитъ, что «государство, какъ стоящая выше частныхъ интересовъ сила, обязано активно вмѣшиваться въ борьбу интересовъ повсюду, гдѣ она угрожаетъ благу общества» <sup>4</sup>)...

«Какъ воплощеніе чувства общественности, государство должно пополнять вытекающіе изъ эгоизма недостатки и несовершенства экономической жизни» <sup>2</sup>).

Вопросъ о значения государства въ экономаческой и вообще культурной діятельности націи до такой степени важенъ для оцінки существующихъ въ обществе потребностей и стремлений, что мы позволимъ себе остановить внимание читателя на томъ решения этого вопроса, которое заключается въ вышеприведенныхъ выпискахъ. «Государство является органомъ высшаго права, орудіемъ справедливости»... «воплощеніемъ чувства общественности». Все это не только очень хорошо сказано, но и знакомо, въроятно, читателю изъ сочиненій писателей, не имъвшихъ ничего общаго съ историко-реалистической школою. Впрочемъ, не все Многое изъ того, что было ясно подъ перомъ этихъ писателей,-стало темнымъ и сомнительнымъ въ редакціи «новыхъ» экономистовъ. Извѣстно, что «исторія побазываетъ» часто именно то, что людямъ хочется въ ней увидёть. Нельзя поэтому ограничиваться безсодержательными ссылками на исторію вообще, нужно было несколько полробиње выяснить и доказать вышеприведенныя мысли, составляющія, по мненію самого Лавеля, существенный пункть разногласія «старой» и «новой» школъ. Нужно было внимательнее разомотреть вопросъ о томъ, при какихъ обстоятельствахъ и въ какихъ случаяхъ государство является и являлось «факторомъ цивилизаціи и прогресса». Наиъ кажется, что такое служение дёлу прогресса со стороны государства было далеко не непрерывнымъ. Нельзя же, напримъръ, признать, что римское государство являлось «могущественнъйшимъ факторомъ цивилизаціи и прогресса» въ то время, когда оно обрушивалось преследованиями на первыхъ христіанъ. Не мѣшало бы также нѣсколько вразумительнѣе выразиться о «высшемъ правё» и «справедливости», «органомъ и орудіемъ» котораго является государство. Едва ли современный европеець признаеть, что римское, построенное на рабствѣ государство служило «орудіемъ справедливости». Вообще, по вопросу о «высшемъ правѣ» и «справедливости» BV BHO остановиться на чемъ-нибудь одномъ. Или разбираемые нами авторы должны признать, что вплоть до современныго, основанныго на наемномъ трудѣ, буржуазнаго государства всѣ предшествовавшія формы государственной организации, какъ поконвшияся на рабствъ и кръпостничествъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die neuere Nationalökonomie in ihren Hauptrichtungen, S. 168.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., S. 170.

были вопіющимъ нарушеніемъ «справедливости» и отриданіемъ «высшаго права». Въ такомъ случай они должны признать, что «ноторія показываеть» совершенно противоположное тому, что видить въ ней Лавелэ. Или они должны согласиться, что «высшее право» и «справедливость», какъ понятія вполнѣ относительныя, имѣють для современнаю европейца совершенно другое содержаніе, чімъ имізи они, напримірь, для Аристотеля или Шлатона, то есть, что можно говорить лишь о свойственномъ той или другой эпохѣ понятіи о «высшемъ правѣ» и т. д., а не о «правѣ» и «справедливости» вообще, безъ всякаго отношенія къ мѣсту и времени. Историко-реалистической школѣ, такъ BO3CTADILIE противъ «абсолютныхъ» положеній я законовъ старой школы, едва ли позволительно было бы не признавать «относительности» самыхъ понятій о «правѣ» и «справедливости». А разъ признана эта относительность, HCмулрено припомнить и то обстоятельство, которое «исторія показываеть» намъ съ такой наглядностью, что новыя правственныя ученія, новыя понятія о «высшемъ правё» и «справедливости» не сразу проклалывали себъ пути въ сознание всего общества, и не сразу же государство становилось ихъ «органомъ» и «орудіемъ». Христіанство, напр., добилось этого путемъ долгой и тяжелой борьбы съ язычествомъ. Какъ обострялась по-временамъ эта борьба, можно видеть хотя бы изъ знаменитыхъ «факедовъ Нерона».

Въ концъ концовъ, новыя ученія дъйствительно дълали государство своимъ «органомъ» и «орудіемъ», но это было тогда, когда извъстная часть общества видъла въ нихъ выраженіе удобнъйшаго для себя общественнаго строя и находила въ себъ достаточно силы и энергіи для ихъ защиты. Отсюда слёдуетъ, что государство не всегда являлось «орудіемъ» современной ему иден «высшаго права», но лишь при извъстныхъ условіяхъ. Поэтому и въ настоящее время можно ожидать этого отъ западно-европейскихъ государствъ только условно, а вовсе не во всёхъ возможныхъ комбинаціяхъ общественныхъ силъ.

Это-то и забывають или, по крайней мёрё, недостаточно оттёняють экономисты «новой школы». Они дёлають при этомъ ошибку, подобную ими же указанной ошибкё рикардо-смитовской школы. Еще Листь упрекаль англійскую школу въ томъ, что она не видёла никакихъ промежуточныхъ звеньевъ между индивидуумомъ и человёчествомъ, между частнымъ хозяйствомъ и хозяйствомъ всего культурнаго міра, которое представлялось ей не болёе, какъ суммою индивидуальныхъ экономическихъ предпріятій. Листъ и историко-реалистическая школа утверждали, что между индивидуумомъ и человёчествомъ стоитъ государство, какъ самостоятельный и живой экономическій организмъ. Этому коллективному цёлому они приписывали различныя свойства, признавали и признаютъ за нимъ различныя обязанности. Но намъ кажетон, что они

до техъ поръ не выйдуть изъ области безсодержательныхъ фразъ о «ЦИВИЛИЗАЦІИ И ПРОГРЕССВ», «ПРАВВ И СПРАВЕДЛИВОСТИ», ПОКА НЕ ПОВЕДУТЪ своего анализа еще далбе в не увидять, что коллективное цёлоегосударство-далеко не представляется однороднымъ. Напротивъ, въ каждое данное время оно составляется изъ несколькихъ слоевъ, изъ несколькихъ сословій или классовъ, интересы которыхъ стоять въ большемъ или меньшемъ взаямномъ противорвчія. Другими словами, между индивидуумомъ и государствомъ стоитъ классъ, положеніемъ котораго опредѣляется, въ значительной степени, и положеніе индивидуума, его отношение въ государству и отношение государства къ нему. Если за подтвержденіемъ нашей мысли мы обратимся къ тому, что «показываетъ исторія», то увидимъ, что только новъйшее, такъ называемое правовое государство является юридически безсословнымъ. Во всёхъ же предшествовавшихъ формахъ государственной организаціи разділеніе индивидуумовъ на касты, классы или сословія находило свое выраженіе въ весьма опредёленныхъ и недвусмысленныхъ юридическихъ формахъ. Но юридическая безсословность правового государства не мёшаеть фактическому его раздѣленію на классы имущихъ и неимущихъ, предпринимателей и рабочихъ, буржуа и пролетаріевъ. Экономическая зависимость одного изъ ЭТИХЪ КЛАССОВЪ ОТЪ ДРУГОГО ОТРАЖАЕТСЯ И ВЪ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ЖИЗНИ ЗАПАЛНОевропейскихъ государствъ. Писатель, который возвелъ въ теорію примиряющую и водворяющую справодивость мносію государотва. Лоренцъ фонъ-Штейнъ, признаетъ, что экономическая зависимость однихъ отъ другихъ ведетъ къ тому, что высшіе классы стремятся захватить въ свои руки вся пружины государственнаго управления, создаеть и въ политической жизни «порядокъ зависимости неимущихъ отъ имущихъ». Этоть порядокъ зависимости передается, по мивнію Штейна, оть родителей къ дѣтямъ; переходъ же взъ одного класса въ другой все боле затрудняется, по мёрё того, какъ экономически-самостоятельная дёятельность, съ развитиемъ крупной промышленности, требуетъ все большаго и большаго запаса средствъ.

Въ виду этого, явившагося съ первыхъ же шаговъ исторіи, факта подраздёленія общества на классы, стоящіе въ различныхъ отношеніяхъ взаямной зависимости, неудивительно, что понятія о «высшемъ правѣ» и «справедливости» бывають по временамъ различны на различныхъ ступеняхъ общественной лестницы.

Каждая составная часть общества стремится устроиться по-своему, каждый классъ отстанваеть или стремится завоевать наивыгоднёйшія для него условія существованія. И нужно сознаться, что «органъ высшаго права»-государство-находилось бы въ большомъ затруднениекакой изъ рекомендуемыхъ ему видовъ «справедливости» должно осуществить оно въ данное время, если бы только оно действительно су-26

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

ществовало какъ нѣчто стоящее внѣ экономической јерархів классовъ в совершенно независемое отъ ихъ интересовъ и стремлений. Но въ токъто и дело, что въ каждый данный моментъ историческаго развитія организація государства опредвидась отношеніемъ силь составныхъ его частей. Если бы взаимное отношение этихъ силъ оставалось неизмённымъ. то и воплотившіяся въ формахъ государственной организація идея «права» и «справединости» также не изменялись бы въ своемъ содержанів. Но исторія никогда не стоить на одномъ месте. Медленно к незамѣтво, но неуклонно и «неукоснительно» совершаются измѣненія въ фактическихъ отношеніяхъ силъ различныхъ общественныхъ классовъ. пока, наконецъ, эти изибненія не достигнуть извъстной степени интенсивности. Но разъ необходимая степень этихъ измененій достигнутаи только когда она достигнута-государственная организація въ свою очередь подвергается переустройству, становится воплощеніемъ новыхъ идей и принциповъ. Исторія третьяго сословія можеть служить нагляднымъ доказательствомъ всего вышесказаннаго. Эта же исторія можеть убѣдить читателя, что буржуазія совершила бы самоубійство, если бы въ періодъ своей юности, въ то время, когда еще только стремилась быть «чёмъ-нибудь», она пришла къ темъ же взглядамъ, которые проповидуеть ныни Лавеля съ годоса историко-реалистической шкоды. Она н донынѣ осталась бы «ничѣмъ», если бы, проникнувшись убъжденіемъ, что государство есть «органъ высшаго права», въ бездъйствие ожндала осуществления своихъ идеаловъ отъ феодальнаго государства. Но такая ошибка возможна только въ теорія, въ головѣ того или другого «ученаго» или хотя бы цёлой когорты «ученыхъ» известнаго направленія. Уроки же практической жизни слишкомъ дорого оплачиваются человъчествомъ, чтобы оно могло забыть извъстное изречение----«въ борьбъ обрётешь право свое». Третье сословіе никогда не забывало этой истины, и только благодаря неутомимой, многовёковой борьбё, могло оно сбросить нго феодализма. Какъ бы по нроніи судьбы, именно историко-реалистическая школа и забыла поучительную исторію этой борьбы. Мы говорние уже выше и еще вернемся къ вопросу о причинахъ, обусловившихъ недостаточно критическое отношеніе историко-реалистической школы къ предметамъ ся изследований. Теперь же, отметивши основную ошибку этой школы, состоящую въ игнорирования повсюду отражающагося въ нолитики расчленения общества на классы, мы перейдемъ къ оцинки другихъ упрековъ, направляемыхъ «новой политической экономіей» по адресу ненавистнаго ей «манчестерства».

## ٧Ш.

Въ основанія всёхъ ученій Смита-Рикардо лежало, какъ извёстно, то принятое еще физіократами положеніе, что въ «естественномъ по-

рядкё», который они рекомендовали взамёнъ феодально-меркантильнаго. каждый индивидуумъ, преслёдуя цёль личнаго своего обогащенія, способствуеть въ то же время возрастанию благосостояния всей нации и каждаго изъ ся членовъ. Въ «сотественномъ порядкѣ» солидарность должна была родиться изъ самаго эгоизма, и такого рода солидарность естественно казалась самой прочной и ненарушимой. Не более полустолетия нужно было, чтобы поставить вив всякаго сомивнія ту истину, что въ капиталистическомъ обществѣ не только обогащеніе одного видивидуума, но даже колоссальное возрастание богатства пелаго общественного класса. ужавается съ обеднениемъ большинства населения. Съ тридцатыхъ годовъ нынёшняго столётія вышеприведенное положеніе смитовской школы подвергалось такимъ ожесточеннымъ нападкамъ, что историко-реалистической школь не нужно было особеннаго мужества, чтобы атаковать этоть разрушенный бастіонъ воздвигнутой старою школою криности. И она дыйствительно не замедлила напасть съ этой стороны на «манчестерцевъ», но и здёсь остадась вёрна своей обычной тактике, свойства которой инвють очень мало общаго съ строгимъ и последовательнымъ научнымъ анализомъ.

«Безъ сомивнія, —говорить Лавело оть имени «новой полигической экономіи», —человѣкъ преслѣдуетъ овои интересы. Но не одинъ, а нѣоколько двигателей вліяють на его душу и регулирують его дѣйствія. Рядомъ съ эгоизмомъ существуетъ еще чувство общественности, Gemeinsinn, выражающееся въ образованіи семьи, общины, государства. Человѣкъ не походитъ на животное, которое знаетъ лишь удовлетвореніе своихъ нуждъ; онъ — существо нравственное, умѣющее повиноватьса долгу и подъ вліяніемъ религіознаго или философскаго убѣжденія жертвующее часто удовлетвореніемъ своихъ потребностей, благосостояніемъ, самою жизнью — родянѣ, человѣчеству, истинѣ, Богу. Ошибочно поэтому основывать цѣлый рядъ истинъ на томъ афоризмѣ, что человѣкъ дѣйствуетъ лишь подъ вліяніемъ одного двигателя — личнаго интереса» (стр. 5).

Какъ и о всёхъ почти положеніяхъ новой школы, по поводу этихъ словъ Лавелэ приходится сказать, что съ нами можно согласиться, но только съ оговорками. Притомъ оговорокъ этихъ требуется такъ много, что заключающаяся въ приведенныхъ его словахъ доля истины теряетъ воякое значеніе въ массѣ запутанныхъ и противорѣчивыхъ положеній.

Люди, впервые ополчившіеся на смитовскую школу, были вполнѣ правы, утверждая, что эгоизмъ не только не приноситъ тѣхъ золотыхъ горъ, которыхъ насулили за иего экономисты, но, напротивъ, порождаетъ цѣлый рядъ бѣдствій, угрожающихъ общественному спокойствію. Но, указывая на эти бѣдствія, первые критики «естественнаго порядка» не думали ограничиться указаніемъ на то, что въ человѣкѣ, кромѣ эгоизма.

существують еще альтрунстическія побужденія. Они понимали, что если бы при данныхъ общественныхъ отношенияхъ альтрунзиъ могъ служить ДОСТАТОЧНЫМЪ ПООТИВОВЕСОМЪ ЧОЛОВЕЧОСКОМУ ЭГОНЗМУ. ТО ОНЪ ПОСЛУПРОднять бы ими же указанную общественную неурядицу, совершенно независимо отъ того, признаетъ или отрицаетъ его вліяніе извёстная часть писателей. Не могло же имъ придти въ голову, что альтруизмъ не вийшивается въ междучеловѣческія отношенія и не смягчаеть ихъ темениъ сторонъ лишь потому, что экономисты оказывали до сихъ поръ исключительное вниманіе его антагонисту-егоизму. Они утверждали, напротивъ, что альтруистическія побужденія человіческой душя не находять себі міста въ системѣ существующихъ экономическихъ отношеній и не найдуть его. пока будутъ существовать эти отношенія. Въ силу этого уб'яжденія они требовали измененій въ современномъ имъ экономическомъ стров общества и предлагали цёлый рядъ проектовъ новыхъ общественныхъ отношеній. Положимъ, въ большинствѣ случаевъ проекты эти были нанвин и неосуществимы, но исходныя точки разсужденій ихъ авторовъ-необходимость радикальнаго изменения условій, въ которыя поставлена эконоинческая діятельность человіка-эта точка зрівнія была и остается безупречной, такъ какъ построенная на конкуренціи система частныхъ хозяйствъ, дъйствительно, ведетъ къ самой ожесточенной борьбъ за существование, вызываеть и воспитываеть въ человѣкѣ самые эгоистическіе инстинкты.

Не такъ разсуждають экономисты этической школы. Они надъются, повидимому, что рядъ помъщенныхъ въ ихъ трактатахъ похвальныхъ отзывовъ объ альтруизмѣ разбудитъ дремавшее до сихъ поръ въ душѣ современнаго европейца чувство общественности, и это чувство уврачуеть всё соціальные недуги. Правда, оставаясь въ сферѣ общихъ разсужденій, они еще признають, что довольствоваться одною проповѣдью невозможно. «Нужно, ---говорить Лавела, ---подавлять эгонзмъ, а не давать ему свободнаго поприща: въ этомъ заключается прежде всего задача морали, затёмъ государства-органа справедливости». Но и государство не всемогуще и не можеть изъ ничего сдёлать что-либо. «Подавить эгоизмъ» оно можеть только рядомъ цёлесообразныхъ мёропріятій. Какія же мёры рекомендують «государству-органу справедливости» бельгійскій профессоръ и вся вообще историко-реалистическая школа? Трудно дать скольконибудь опредъленный отвътъ на этотъ немабъжный вопросъ. Нашъ «этическій» экономисть, съ такой важностью утверждавшій, что «новая политическая экономія» умёсть отличать «осуществимыя реформы» отъ утоцій, слишкомъ, повидимому, увлекся преслёдованіемъ этихъ послёднихъ «шагь за шагомъ» и позабылъ указать хоть на одну изъ «осуществимыхъ», по его мивнію, реформъ. Въ его весьма почтенной по объему книгь есть пёдая глава, посвященная роскоши, по отношению къ которой онъ

является непримиримымъ и громить ее во всёхъ ся проявленіяхъ. Но въ этой роли медкобуржуванаго проповёдника онъ выступаеть «миссіонеромъ морали», а не реформаторомъ. «Христіанство право, восклицаетъ онъ: - богатство налагаетъ на человъка извъстныя обязанности, richesse oblige. Тѣ, которымъ достается чистый доходъ страны. должны употреблять свой избытокъ не на утончение своихъ матеріальныхъ наслажденій или возбуждение нездоровыхъ инстинктовъ тщеславія и гордости, но на дела общественной пользы, какъ это уже сдёлали многіе американскіе граждане и европейскіе мовархи». И едва читатель успівваеть придти въ себя, едва успёваеть онъ отереть слезу изумленія, какъ профессоръ-проповёдникъ перескакиваеть отъ Іоанна Златоуста къ Вольтеру и начинаеть возражать самому себь. «Какъ сказалъ еще Вольтеръ, не ричи проповѣдниковъ, не разсужденія экономистовъ заставять исчезнуть роскошь,--заявляеть онъ,--а медленный и постоянный прогрессь учрежденій и законовъ». Остается только пожалёть, что эти слова Вольтера такъ поздно пришли на память нашему автору. Вспомни онъ ихъ ранбе, онъ не написаль бы 59 страниць «разсужденій» о роскоши н. вёроятно, съ большею подробностью указаль бы «измененія въ законахъ и учрежденіяхъ», способныя, по его мнёнію, уничтожнть ненавистное ему явленіе. Но этого не случилось, и читателю приходится довольствоваться тирадами въ родѣ слѣдующихъ: «Не забудемъ, что всѣ античныя демократіи погибли въ междособіяхъ. Та же опасность является передъ нами и проявляется иногда въ ужасныхъ катастрофахъ... Ни одинъ писатель не понялъ лучше Аристотеля ужасную проблему, вызываемую учрежденіемъ демократическаго режима. Въ своей замечательной книге, «Подитике», онъ въ одно и то же время указываеть и опасность и лекарство. Опасность происходить отъ неравенства, лекарство состоять въ распространении собственности. Когда каждый отець семейства сделается собственникомъ маленькаго поля, дома, акціи, облигаціи, ренты, нечего будеть болёе бояться соціальной революція. Нужно, следовательно, сообщать трудящинся влассамъ съ дётства и въ школё привычку къ сбережению; сдёлать насколько возможно легкимъ пріобрѣтеніе собственности; отмѣнить тѣ законы, которые приводять къ ся концентрація въ немногихъ рукахъ, и, наобороть, установить такіе, которые сділали бы ее доступной самому большому числу людей. Что касается до богатыхъ классовъ, то они обязаны содвиствовать этому освободительному движению. Прилежание, любовь къ полямъ, простота жизни, высокая нравственная и умственная культуратакіе примёры нужно показывать народу» (стр. 480-481).

Помимо сомнительной параллели между древнимъ, рабовладѣльческимъ, и современнымъ, буржуазнымъ, обществомъ, въ этой тирадѣ заслуживаетъ вниманія неопредѣленность выраженій, въ которыхъ Лавелэ рекомендуетъ свои «осуществимыя реформы». Какіе законы «способствуютъ концентраціи собственности въ немногихъ рукахъ»? Какіе дѣлаютъ ее доступной самому большому числу людей»—объ этомъ «новый экономистъ» не говоритъ ни слова, а между тѣмъ

#### Das ist des Pudels Kern,

Судя по репутація Лавела, пріобрѣтенной имъ книгою о «Цервобытной собственности», читатель могь бы, пожалуй, предположить, что нашъ авторъ имбетъ въ виду общинное землевладение и производительныя ассоціація, вемледбльческія и промышленныя. Но такое предположеніе было бы ошибочнымъ. Лавеля вообще совершенно безнадежно смотрить на поземельную общину. «Менье чамь черекь полстолатия,--говорить онъ, --- когда желёзныя дороги и новейшая промышленность разовьють богатство южныхъ славянъ, прежнее равенство уступить мѣсто антагонизму между трудомъ и капиталомъ, какъ въ нашихъ западныхъ странахъ... Тенденціи настоящаго времени оказываются смертельными лля леревенскихъ общинъ». Что касаетоя производительныхъ ассоціацій, то пользу ихъ и осуществимость Лавеле признаеть тоже съ весьма большими оговорками. «Государственныя осуды-гибель рабочихъ товариществъ... это фактъ констатированный: деньги, ссуженныя государствомъ, приносять несчастье». Это положение могло бы привести въ восторгъ любого изъ «манчестерцевъ». Оказывается, что во многихъ, по крайней мёрё, практических случаяхъ «новая» школа вовсе не такъ уже радикально расходется со «старой» и не менње послѣдней «испытываетъ ужасъ» передъ государственнымъ вибшательствомъ. Но чъмъ же объясняется приведенный выше «констатированный факть»? «Тоть, кто не сумбеть сконить капитала сбереженіемь, окажется еще менье способнымъ сохранить его, употребляя его въ дело. Именно благодаря стараніямъ накопить необходимый для ихъ предпріятія капиталъ члены товарищества пріобрётуть коммерческую опытность, нужную для обезпеченія ихъ успѣха» (стр. 138-139).

Такимъ образомъ, мы снова приходимъ къ «сбереженію», которое одно, повидимому, и въ состоянии совершить объщанныя намъ чудеса, въ видъ «дома, акцій, облигацій», принадлежащихъ «каждому отцу семейства». Какъ извъстно, Бастіа, «компрометировавшій, по миѣнію Лавела, защиту общественнаго порядка», не говорилъ ничего, что могло обы идти вразръзъ съ этой безобидной программой «новаго экономиста».

Если, обсуждая вопросъ о сбережении, какъ о панацев общественныхъ золъ, читатель вспомнитъ о заковв заработной платы Тюрго-Рикардо, то этимъ онъ докажетъ только свое незнакомство съ учениями историкореалистической школы, по мивнию которой законъ этотъ—не более, какъ грубая опнибка «манчестерцевъ». Большая часть современныхъ экономистовъ, жалуется Лавеле, считаетъ влияния, регулирующия за-

работную плату, естественными законами, дёйствіе которыхъ неотразимо, какъ дёйствіе законовъ физическихъ явлевій... Но это совершенно ошибочная точка зрёнія. Ковечно, законы, регулирующіе заработную плату, являются «естественнымъ» слёдствіемъ данной общественной организаціи, существующихъ правовъ и привычекъ, составляющихъ результатъ исторія. Но факты и учрежденія, слёдствіемъ которыхъ являются эти законы, суть факты, проистекающіе изъ свободной воли человёка. Создавшіе ихъ люди могутъ и измёнить ихъ, какъ они уже не разъ дёлали въ теченіе столётій, и тогда «естественныя» слёдствія будутъ другія... Мы подчинены эгоистическимъ законамъ, но мы сами создаемъ законы общественные».

Оставимъ пока въ сторонѣ вопросъ о томъ, какимъ образомъ «реализмъ» новой школы привелъ ее къ отрицанію законосообразности общественныхъ явленій и къ установленію зависимости замѣчаемыхъ въ общественной организаціи измѣненій лишь «отъ свободной воли человѣка». Укажемъ, также лишь мимоходомъ, на то, что нашъ экономистъреалистъ смѣшалъ юриспруденцію съ философіей исторіи, писанные законы общества съ законами, управляющими историческимъ развитіемъ этого общества. Людямъ, вообгажающимъ что имъ удалось указать хоть нѣкоторые законы не изъ тѣхъ, которые «мы создаемъ сами», а изъ числа тѣхъ, подъ вліяніемъ которыхъ мы создаемся сами, этимъ людямъ послѣ замѣчательнаго открытія Лавелэ, оставалось бы только воскликнуть словами Фауста:

> Da steh'ich nun, ich armer Thor! Und bin so klug, als wie Zuvor.

Къ счастью, мы можемъ утѣшить ихъ, напомнивши имъ, что есть, по крайней мѣрѣ, одинъ «констатированный фактъ», не зависящій отъ «свободной воли человѣка», а именно: «деньги, соуженныя государствомъ, приносятъ несчастье»... рабочимъ товариществамъ, конечно, а не круинымъ акціонернымъ компаніямъ. И, довольствуясь этимъ «фактомъ», посмотримъ — при какихъ оботоятельствахъ могло бы измѣниться, по миѣнію Лавелэ, дѣйствіе «желѣзнаго и жестокаго закона» заработной платы.

Бельгійскій профессорь охотно признаеть, что уровень заработной платы не можеть надолго опуститься ниже минимума, необходимаго для удовлетворенія самыхь насущныхь потребностей рабочаго. «Съ этой стороны желізный законь соотавляеть несомнінную дійствительность» (стр. 118). Что же касается до другой стороны этого закона, по которой уровень рабочей платы не можеть возвыситься надолго надь указаннымь минимумомь, то Лавелэ оспариваеть ее самымь энергическимь образомь. «Человікь — существо свободаое, — философствуеть онь, — которое поступаеть не всегда одинаково и поведеніе котораго измѣняется его вѣрованіями и надеждами, господствующими идеями и окружающими его учрежденіями. Возвышеніе благосостоянія рабочаго причинило бы понижение заработной платы дишь въ томъ случав, если бы онъ воспользовался этимъ возвышениемъ исключительно для увеличенія количества своихъ детей. Но это следствіе до такой степени далеко оть того, чтобы быть необходимымъ, что большая часть замфченныхъ фактовъ скорфе заставляетъ ожидать противоположныхъ результатовъ. Бёдность уносить много дётей, но она же вызываеть и большее количество рожденій. Напротивъ, благосостояніе, вызывая предусмотрительность, уменьшаеть плодовитость браковь и самое ихъ число», (стр. 116). За доказательствами нашъ авторъ, разумфется. въ карманъ не льзетъ. Население Ирланди бъдствуетъ и въ то же время размножается чрезвычайно быстро. Во Франція, Швейцарія и Норвегія, гат «собственность находится въ большомъ числь рукъ и благосостояние распределено более равномерно», население возрастаеть всего медление. Отсюда онъ дълаетъ двоякаго рода выводъ. Во-первыхъ, если бы рабочіе имѣли маленькіе участки земли, то, вопреки миѣнію Милля, утверждавшаго, что это повело бы лишь къ уменьшению платы за трудъ, благосостояние рабочнать могло бы подняться надолго, такъ какъ оно иовело бы за собою лишь уменьшение числа рождений и ослабление конкуренція «рукъ» всябяствіе уменьшенія ихъ предложенія. Во-вторыхъ, если бы предприниматели строили для своихъ рабочихъ дома, которые они затёмъ отдавали бы по дешевой цёнё въ наемъ этимъ же рабочимъ, то это не дало бы возможности предпринимателямъ повнзить заработную плату, потому что предложение рукъ не возрасло бы вслёдствіе этого. Но и этимъ не довольствуется послёдователь «новой политической экономіи». «Пусть дёлають еще лучше, — увлекается онъ, пусть строять большіе отели, гдѣ рабочіе нашли бы помѣщеніе, пищу и честныя развлеченія за плату, меньше трети или даже четверти ихъ ежедневнаго заработка. Благодаря этому они... могли бы сберечь маленькій капиталь, усвоили бы лучшія привычки и, такимь образомь, не спішили бы бросаться навстричу бидствіямъ слишкомъ ранней женитьбы. Приближаясь къ буржуазіи, они усвоили бы инстинкты порядка и осторожности» (стр. 12).

Итакъ, «желёзный законъ» оказывается, по изслёдованіямъ экономиотовъ «новой» школы, вовсе не «жестокимъ», какъ называли его Родбертусъ и Лассаль. Его скорёе олёдовало бы назвать «золотымъ» закономъ, такъ какъ онъ, во всякомъ случаё, гарантируетъ рабочему удовлетвореніе минимума его потребностей и въ то же время нисколько не препятствуетъ какому угодно возвышенію заработной платы надъ этимъ минимумомъ. Такова ужъ предустановленная гарионія, которую, напомнимъ мы Лавелэ, усмотрёлъ впервые все тотъ же, безъ вины обиженный имъ Бастіа.

Морицъ Мейеръ сморитъ на дѣло именно съ этой точки зрѣнія, причемъ, со свойственною нѣмцамъ основательностью, идетъ даже далее. «Непонятно, — удивляется онъ, — что же жестокаго въ томъ, что рабочій постоянно имѣетъ лишь отолько, сколько ему, сообразно его привычкамъ, требуется. Много ли вообще людей, доходы которыхъ превосходили бы ихъ обычныя потребности? Можно даже сказать, что въ высшихъ классахъ менѣе значительное уменьшеніе благосостоянія причиняетъ сравнительно большія страданія, чѣмъ въ средѣ живущихъ въ лишеніяхъ рабочихъ. Если же доходъ и потребности почти соотвѣтствуютъ другъ другу, то въ этомъ еще нѣтъ никакой желѣзной жестокости» <sup>1</sup>).

Совершенно справедливо! А когда, по совѣту Лавелэ, фабриканты понастроять для рабочихъ отелей, въ которыхъ стоимость «помѣщенія, пищи и честныхъ развлеченій» будетъ равняться «трети или даже четверти (послѣднее-то ужъ, пожалуй, черезчуръ щедро!) вхъ ежедневнаго заработка», то «доходъ» пролетарія будетъ, по меньшей мѣрѣ, вдвое превосходить его потребности, и рабочій классъ будетъ «относительно» вдвое богаче всѣхъ другихъ классовъ общества. Вслѣдствіе этого для него также будетъ вдвое легче и сбереженіе, покупка «дома, акціи, облигаціи, маленькаго поля» и т. п., и т. п. Все это ясно, какъ божій день. «Никогда ни одинъ геометръ не чертилъ на цескъ болѣе очевиднаго доказательотва», какъ говоритъ Эразмъ Роттердамскій въ своей «Похвалѣ глупости».

Одна только мысль можеть омрачить радужное настроеніе, овладівающее всякимъ «истиннымъ другомъ человѣчества» въ виду открытій «новыхъ» экономистовъ. Извёстно, что «сухой и жестокій, какъ силлогизиъ», Карлъ Марксъ также занимался вопросомъ о заработной платв и о законѣ народонаселенія, и этоть «сухой» человѣкъ пришелъ къ нѣсколько другимъ выводамъ по этому поводу. «Накопленіе капитала, --го-Ворить онъ 2), --- которое первоначально является количественнымъ его увеличеніемъ, всегда сопровождается качественнымъ изминеніемъ его состава, непрерывнымъ возрастаніемъ постоянной его части на счеть перемѣнной... При возрастающемъ накоплении отношение постояннаго капитала къ перемѣнному изъ 1 : 1, какъ оно было, положимъ, сначала, переходитькъ 2:1, 3:1,4:5:1, 7:1 и т. д., такъчто, при возрастании капитала, вивсто половины общей его суммы, на рабочую плату расходуется 1/3, 1/4, 1/5, 1/6, 1/8, И Т. Д.; напротивъ, на средства производства затрачивается, соотвётственно этому, 2/3, 3/4, 4/5, 5/6, 7/8 и т. д. Такъ какъ спросъ на трудъ опредвляется не общимъ размвромъ капитала, а переманной его частью, то онъ прогрессявно падаетъ виаста съ ростомъ общей суммы капитала, вмёсто того, чтобы возрастать въ одинаковой съ

<sup>1)</sup> Die neuere Nationalökonomie, S. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Kapital, wzeite Auflage, S. 653.

ней прогрессія». «Это, вмёстё съ ростомъ капитала возрастающее уменьшеніе перемённой его части, уменьшеніе, совершающееся быстрёе роста самого капитала, представляется, съ другой стороны, наобороть, болёе быстрымъ возрастаніемъ рабочаго населенія, сравнительно съ перемённымъ капиталомъ... Капиталистическое накопленіе порождаетъ, и притомъ прямо пропорціонально своей энергіи и объему, относительное, то есть для среднихъ размёровъ производства ненужное, а потому и излишнее рабочее населеніе или перенаселеніе» <sup>1</sup>).

Это «относительно излишнее» рабочее населеніе является самымъ опаснымъ конкурентомъ занятыхъ уже въ производствё рабочихъ и понижаетъ заработную плату до послёднихъ предёловъ возможности. Но н это не все. Благодаря успёхамъ крупной машинной промышленноств, трудъ фабричнаго работника настолько упрощается, что женщины и дѣти съ успёхомъ конкурируютъ съ мужчинами, и относительное перенаселеніе является, такимъ образомъ, еще скорёе, достигаетъ еще большей интенсивности. «Относительно излишній» рабочій, разумѣется, не въ состояніи требовать отъ фабриканта «отеля», гдѣ «за плату, меньшую трети или даже четверти его ежедневнаго заработка», онъ могъ бы имѣть «помѣщеніе, пищу и честныя развлеченій». У него просто-на-просто нѣтъ ни заработка, ни «пищи», ни «развлеченій». Законъ относительнаго перенаселенія «приковываетъ работника къ капиталу прочнѣе, чѣмъ цѣпи Вулкана приковываетъ работника къ скалѣ». Онъ вызываетъ соотвѣтствующее накопленію капитала—накопленіе нищеты» <sup>2</sup>).

И этой-то «нищетв» реалистическая политическая экономія, Которая хочеть наблюдать дъйствительность и отказывается строить свои выводы на «нѣсколькихъ абстрактныхъ положеніяхъ», этому-то классу, все большая часть котораго становится «излишней», «новые эксномисты», проповёдники «морали» и «альтруизма», совётують сбереженіе, какъ единственное средство выхода изъ того ужаснаго положенія, въ которомъ надъ нимъ, какъ Дамокловъ мечъ, постоянно висять безработица и всё связанные съ нею ужасы безпріютности, голоданія я безпомощнаго скитальчества!

«Приблизившись къ буржуазіи, вы пріобрѣтете инстинкты порядка и осторожности, перестанете размножаться съ такою гибельною для васъ быотротою, и заработная плата не будеть падать волѣдотвіе вашей взаимной конкуренціи». Но весь ходъ развитія капитализма идетъ какъ разъ обратнымъ путемъ: не рабочіе «приближаются къ буржуазіи», а наоборотъ—ряды самой буржуазіи постоянно рѣдѣютъ, и все большее воличество когда то самостоятельныхъ производителей переходитъ въ дѣй-

- 410 -

<sup>1)</sup> Ibid., S. 654.

<sup>2)</sup> Ibid., S. 671.

ствующую или «резервную» армію пролетаріата. Какимъ же чудомъ могуть рабочіе привести въ исполненіе благоразумные совѣты Лавеля? Какъ достигнутъ они обѣтованной страны, гдѣ у нихъ разовьются инстинкты «порядка и осторожности», гдѣ они могутъ, говоря словами поэта:

## ...auf Erden schon

Das Himmelreich errichten!

Да и въ томъ ли вообще дѣло, что «благосостояніе, вызывая предусмотрительность, уменьшаетъ плодовитость браковъ и самое ихъ число»? Можетъ ли уменьшеніе цифры рожденій ослабить конкуренцію рабочихъ, понижающую ихъ заработную плату до крайняго минимума?

Оставимъ Маркоа, книга котораго кажется «новымъ» экономистамъ «поражающимъ примѣромъ злоупотреблевія дедуктивнымъ методомъ», и возьмемъ сочиненія писателя, охотно цитируемаго самимъ Лавелъ, хотя и непонятаго этимъ послёднимъ.

«Не говоря уже о томъ, что новорожденные выйдутъ на рынокъ конкурировать со взрослыми только спустя долгое время послё ихъ появленія на свѣть, количество рожденій не даеть вѣрнаго масштаба ни для возрастанія народонаселенія, ни для его здоровья, --- говорить Фр. Лангэ<sup>4</sup>).---Въ настоящее время во всей наукт о народонаселения можетъ считаться основнымъ то положение, что болев быстрое размножение народа или извъстной его части вызывается не увеличеніемъ его плодовитости, но уменьшениемъ смертности. Такъ, напримъръ, несомитно, что въ большей части европейскихъ государствъ евреи размножаются быстрве, чёмъ христіанское населеніе. Но несомнённо и то, что это происходить не потому, что въ еврейскихъ бракахъ родится большее количество детей, но скорее потому, что смертность менее въ среде евреевъ, что большее число новорожденныхъ достигаетъ зрѣлаго возраста, и что вообще средняя продолжительность жизни у евреевъ болве. Въ свою очередь, эта меньшая смертность является следствемь того, что евреянъ удалось, безъ тяжкаго физическаго труда, создать себъ болье удобное жизненное положеніе, въ которомъ и уходъ за дѣтьми поставленъ въ более благопріятныя условія».

Выходить, что если бы рабочіе, подъ вліяніемъ улучшившагося, по щучьему велінію, заработка, «приблизились къ буржуазіи» и пріобріли инстинкты уміренности и аккуратности, то оть этого увеличилась бы средняя продолжительность ихъ жизни, большее число ихъ дітей достигло бы зрілаго возраста, и населеніе, а вмісті съ нимъ и конкуренція «рукъ» на рабочемъ рынкі, возрастали бы пропорціональнаго улучшенію жизненной обстановки рабочаго. Конкуренція, въ свою очередь, нейтрализовала бы причины, вызвавшія повышеніе рабочей платы, и

') Die Arbeiterfrage, dritte Auflage, Winterthur, 1875, S. 31-37.

послёдняя снова упала бы до уровня самыхъ насущныхъ потребностей трудящихся. Чтобы все это произошло, вовсе не нужно, чтобы «рабочіе воспользовались увеличеніемъ заработка исключительно для учеличенія количества своихъ дётей». Нужно только, чтобы они не доводили рекомендуемой имъ «новой школой» умвренности и аккуратности до безчеловичнаго и невироятного скряжничества. Нужно, чтобы они не отказывали себв и своимъ двтямъ въ болве, чвиъ прежде, питательной пищё, чтобы они не поскупились позвать доктора, въ случаё болёзни кого-нибудь изъ ихъ домашнихъ, чтобы они одвались сами и одваян своихъ дётей более сообразно требованіямъ клемата и т. п., и т. п. И они сдълають это, вопреки всемъ причитаніямъ «этическихъ» экономистовъ, насколько позволить имъ возвышение ихъ заработка. Но въ такомъ случав население будетъ возрастать, хотя бы даже количество рожденій и уменьшалось, если бы рабочіз и «не спѣшили бросаться навстрёчу слишкомъ ранней женитьбѣ». Увеличение средней продолжительности жизни съ избыткомъ возмёстить уменьшеніе числа рожденій. Съ своей стороны, и капиталнсты не откажутся извлечь выгоду изъ увеличившагося предложенія рабочихъ рукъ. Несмотря на присущій человѣку Gemeinsinn, предприниматели очень хорошо понимають, что прибыль ихъ обратно пропорціональна величинѣ заработной планы и, не будучи себѣ врагами, стараются и будуть стараться, пока останутся на свётё предприниматели въ нынёшнемъ смыслё этого слова, понизить заработокъ продетарія, насколько это допускается условіями рабочаго рынка. Желізный законъ оказывается, значить, «несомнізнюй дій-СТВИТЕЛЬНОСТЬЮ» НЕ СЪ ОДНОЙ ТОЛЬКО ПРІЯТНОЙ СВОЕЙ СТОРОНЫ, СЪ ТАКИМЪ глубокомысліемъ и проницательностью оцівненной д-ромъ Морицемъ Мейеромъ. Слёдовательно, и всё построенныя на отрацания этого закона рецепты бельгійскаго профессора падають, какъ карточные дожним, оказываются именно тою «утопіей», которую почтенный экономисть объщался преслёдовать «шагь за шагомъ». Этимъ мы избавляемся отъ необходимости оцёнивать внутренній смыслъ этихъ рецептовъ, экономическое значение предложений, въ родъ того, чтобы «каждый отецъ семейства сдёлался собственникомъ маленькаго поля, дома, акціи, облигація» и т. п. Въ виду невозможности для рабочихъ сдёлаться такими собственниками, мы можемъ оставить въ сторонѣ вопросъ о томъ, въ какомъ положени стоить въ настоящее время мелкая поземельная собственность въ промыпленно развитыхъ странахъ Западной Европы, какая участь постигаетъ мелкихъ капиталистовъ въ виду все болѣе обнаруживающейся концентраціи капиталовъ и т. д., и т. д. Остановившись слишкомъ уже долгое время на «реалистическихъ» теоріяхъ Лавеля, мы не оказали до сихъ поръ должнаго вниманія німецкому представителю «новой политической экономіи», д-ру Морицу Мейеру, о взглядѣ котораго на за-

конъ заработной платы мы считаемъ нелишнимъ сказать нёсколько словъ.

Но такъ кавъ почтенный докторъ цёликомъ списалъ свои размышленія о заработной платё со страницъ книги Луйо Брентано «Das Arbeitsverhältnisgemäss dem heutigen Recht», причемъ обнаружилъ большую сдержанность по отношенію къ вноснымъ знакамъ, то мы съ вами, читатель, предпочтемъ «оригиналъ списку» и обратимся къ самому Луйо Брентано.

Въ противность Лавеля Брентано находитъ, что отрицать существованіе желёзнаго закона заработной платы «нелёпо», такъ какъ онъ признается всёми «серьезными экономистами». Но, какъ мы видёли уже изъ разоужденій его послёдователя Мейера, онъ не находитъ въ этомъ законё ничего «жестокаго». Онъ думаетъ, напротивъ, что экономическую основу рабочаго вопроса нужно искать не въ томъ, что экономическую основу рабочаго вопроса нужно искать не въ томъ, что рабочая плата колеблется около насущныхъ потребностей рабочаго, подобно тому, какъ цёна другихъ товаровъ колеблется около издержекъ ихъ пронзводства, не въ томъ, что трудъ... является въ видё товара. Она лежитъ, напротивъ, въ томъ, что трудъ не во всёхъ отношеніяхъ оходенъ съ другими товарами, что рабочій не стоитъ въ положеніи продавца другихъ товаровъ <sup>1</sup>).

Исходя изъ этого, въ свою очередь заимствованнаго имъ у Торнтона положенія, Луйо Брентано предлагаетъ рядъ мёръ, которыя могли бы, по его мнёнію, оказать рабочимъ ту великую услугу, что они поставили бы ихъ въ положеніе «продавцовъ другихъ товаровъ». Однимъ изъ самыхъ дёйствительныхъ средствъ достиженія этого завиднаго положенія онъ считаетъ организацію рабочихъ союзовъ, опираясь на которые рабочій могъ бы договариваться съ капиталистомъ на болёе выгодныхъ для себя условіяхъ<sup>2</sup>). Затёмъ онъ проектируетъ устройство особыхъ палатъ для соглашенія рабочихъ съ предпринимателями въ случаяхъ споровъ о повышенія или пониженія заработной платы. Рёшеніямъ этихъ палатъ, основаннымъ на данномъ состояніи рынка, онъ предлагаетъ присвоить обязательную силу и т. д.

Изъ всего этого читатель можеть видѣть, что, совѣтуя рабочимъ всѣми зависящими отъ нихъ средствами стремиться къ повышенію ихъ заработка, этотъ послѣдователь историко - реалистической школы не находитъ нужнымъ и возможнымъ устраненіе продажи человѣческаго труда на рынкѣ; по его мнѣнію, не въ этомъ лежитъ «основа рабочаго вопроса». Въ этомъ отношеніи онъ сходится съ большинствомъ экономистовъ новой школы, которые, стремясь тѣмъ или другимъ спосо-

<sup>1)</sup> Das Arbeitsverhältniss, ets, S. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., S. 221-231.

бомъ смягчить антагонизмъ «важнѣйшихъ факторовъ производотва», труда и капитала, въ то же время стараются сохранить во всей ея цѣлости капиталистическую систему производства. Они, говоря словами Маркса, хотятъ «буржуазіи безъ пролетаріата», или, по крайней мѣрѣ, пролетаріата безъ пауперизма, что невозможно уже въ силу приведеннаго выше закона относительнаго перенаселенія. Вотъ почему всѣ подобнаго рода проекты страдаютъ неразрѣшимымъ внутреннимъ противорѣчіемъ.

IX.

Выше мы указывали на то, что возврѣнія Лавеле на значеніе государственной помощи рабочимъ вовсе уже не такъ сильно расходятся со взглядами «манчестерцевъ», какъ этого можно было бы ожедать, судя по ожесточеннымъ нападкамъ его на «старую школу». Въ виду этого могло бы показаться непонятнымъ: въ чемъ же соботвенно заключаются разногласія «старой» и «новой» школъ? Но дёло не замедлить разъясниться, если мы припомнимъ, что «старая школа» не ограничивалась разсужденіями о самопомощи и выгодахъ сбереженія. Экономисты-классики разрабатывали ученіе о цённости, о ренть, распределенія вообще и т. п. Въ этихъ вопросахъ историко-реалистическая школа расходится съ ниме уже гораздо серьезиве. Здвсь, по мивнію, напримвръ, Лавелэ, ошибочна сама исходная точка классической экономіи, которую составляла, какъ извѣстно, теорія цѣнности. «Основное заблужденіе Маркса, — говорить онъ по поводу «Капитала», — заключается въ его понятіи о цённости, измѣряемой, по его мнѣнію, трудомъ. Безъ сомнѣнія, онъ сдѣлалъ гораздо болње ввроятной теорію Смита и Рикардо, говоря, что стоимость предмета опредѣляется количествомъ труда, «общественно-необходимаго» для его производства. Но даже такимъ образомъ дополненное, это учение ложно. Мы настанваемъ на этомъ пунктв, такъ какъ онъ имветъ существенную важность».

Въ этомъ случай Давелэ высказываетъ взглядъ, раздѣляемый всѣми «серьезными экономистами» реалистической школы. Всѣ они въ большей или меньшей степени расходятся съ ученіемъ о цвниости Рикардо. Такъ, напримѣръ, Гельдъ удивляется, какимъ образомъ «такой умный человѣкъ, какъ Родбертусъ», могъ принимать теорію Рикардо. У него является даже подозрѣніе, что «дѣйствительнымъ намѣреніемъ Родбертуса было подогрѣть недовольство рабочихъ и, заставивши ихъ разорвать съ либеральной буржуазіей, воспользоваться этимъ въ интересахъ крупныхъ землевладѣльцевъ» 1).

Германа Реслера также немало огорчаеть теорія цінности Рикардо-Маркса. «Несчастная идея, что трудь есть источникъ цінности, — ме-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) См. Морица Мейера Die nenere Nationalökonomie, etc., S. 78.

ланхолически замёчаеть онь, — дёлаеть невозможнымъ возникновеніе правильнаго ученія о цённости». Даже наиболёе выдающійся изъ воёхъ катедерь-соціалистовь, Шеффлэ, не соглашается съ принятымъ въ классической экономіи и дополненнымъ Марксомъ вэглядомъ на этотъ предметь. По его мнёнію, мёновая цённость всякой вещи опредёляется не только необходимымъ для ся производства количествомъ труда, но и потребительною ся цённостью, которую имёеть она въ каждое данное время для покупщика (Gebrauchswertschätzung).

Въ чемъ же діло? Какая изъ этихъ двухъ сторонъ заблуждается въ рішенія этого дійствительно важнаго вопроса? И неужели классическая экономія не выработала даже правильнаго понятія о міновой (стоимости) цінности, этого краеугольнаго камня всёхъ разсужденій объ экономическихъ явленіяхъ въ обществі, богатство котораго «является огромнымъ скопленіемъ товаровъ»?

Читателю извѣстно, безъ сомнѣнія, изъ какихъ посылокъ выводиля свое ученіе о цѣнности экономисты-классики. Выслушаемъ теперь ихъ противниковъ.

«Вотъ факты, — говорить Лавелэ, — доказывающіе, что мѣновая цѣнность непропорціональна труду. Въ одинъ день охоты я убиваю козу, вы убиваете зайца. И заяцъ, и коза будутъ продуктомъ одного и того же усилія, въ теченіе одного и того же времени; но будутъ ли они имѣть одинаковую мѣновую цѣнность? Нѣтъ: коза можетъ служить мнѣ пищей въ теченіе пяти дней, заяцъ въ теченіе одного. Цѣнность (потребительная?) первой будетъ въ пять разъ болѣе цѣнности второго. Вино Шато-Лафитъ стоитъ по 15 франковъ за бутылку, вино сосѣдняго холма стоитъ франкъ. И. однако, первое не требуетъ вдвое большаго труда, чѣмъ второе, и т. д., и т. д.; слѣдовательно, мѣновая цѣнность непропорціональна труду».

Но чему же она въ такомъ случав «пропорціональна»? «Въ двйствительности мвновая цвиность проистекаетъ изъ полезности, — отввчаетъ Лавела. — Къ полезности нужно прибавить, какъ условіе, опредвляющее цвиность, рвдкость вещи... Однако, если ближе всмотрвться, можно увидвть, что рвдкость вещи есть одна изъ формъ полезности» (?!).

Можно бы подумать, что нашъ реформаторъ экономической науки окончательно зарапортовался, утверждая, что «чёмъ рёже тоть или другой предметь, тёмъ полезнёе обладаніе имъ», но мы увидимъ ниже, о какой полезности онъ говорить, и хотя его разсужденія не выиграютъ ничего отъ этого разъясненія, но тёмъ не менѣе нужно признать, что пунктъ логическаго грёхопаденія нашего автора лежитъ нёсколько далёе.

Утверждая, что мёновая цённость вещи, какъ товара, не зависить отъ «полезности» ея, какъ предмета потребленія, экономисты-классики

-- 415 ---

ссылались обыкновенно на воздухъ и воду, огромная «полезность» которыхъ не подлежить ни малёйшему сомнёнію. Они говорили, что мёновая цённость этихъ предметовъ, въ томъ случай, когда для доставленія ихъ потребителю не нужно никакого труда, равняется нулю. Если же для доставленія потребителю этихъ «полезныхъ вещей» нужна извёстная затрата человѣческаго труда, какъ, напр., въ случаѣ необходимости устройства вентиляторовъ, водопроводовъ и т. п., то ценность ихъ, по ученію классической экономін, равяяется именно этому количеству труга и только ему одному. Такое же разсуждение применялось «старыми» экономистами во всёмъ предметамъ, количество которыхъ могло быть увеличиваемо по произволу, съ затратой, разумбется, большихъ или меньшихъ «усилій». «Полезность» данной вещи, потребительная ся цённость, являлась, такимъ образомъ, необходимымъ предположеніемъ для того. чтобы предметь могь имъть какое-либо хозяйственное значение, чтобы онъ могъ явиться на товарномъ рынкв. Но количества, въ которыхъ обывнивался бы этоть предметь на другіе предметы, опредвлялись бы, по мевнію «старыхъ» экономистовъ, относительными количествами труда, овеществленными въ этихъ предметахъ. Лавелэ находитъ всё вышеприведенные примъры и основанныя на нихъ разсужденія въ высшей степени ошибочными.

«Воть въ чемъ заключается ошибка. Подъ водою въ одномъ случав разумёють воду вообще, стихію, и въ этомъ случаё она имёють также огромную полезность, но она имфеть также и величайшую ценность, потому что человекъ, заблудевшійся въ пустыне, отдаль бы все за воду. Когда же говорять, что вода не имбеть ценности, (то) разумевоть известное количество воды, и въ этомъ случав она обладаетъ также очень малой полезностью. Что стоить ведро воды на берегу рѣки? Ничего, кроиъ труда, необходимаго для того, чтобы почерпнуть его. На четвертомъ этажь оно будеть стоить несколько сантимовь, представляющихъ собою заработную плату водоноса. Въ Сахарѣ, для путешественника, который ни за какую цёну не можеть получить его, оно будеть стоить всёхъ милліоновъ міра; цённость возрастаетъ, такимъ образомъ, сообразно рёдкости и трудности воспроизведенія. Слёдовательно, можно сказать, оставляя словамъ ихъ обычный смыслъ, что предметы имѣютъ темъ боле ценности, чемъ они полезнее, въ томъ ли отношения, что они уловлетворяють существующей потребности, или въ томъ, что они избавляютъ отъ необходимости пожертвовать деньгами или усиліями, которыя пришлось бы затратить для ихъ воспроизведенія» (стр. 87-89).

Читатель не посётуеть на насъ за длинныя и, въ сущности, весьма скучныя выписки, которыя намъ пришлось сдёлать, чтобы показать, какъ «критикують» классическую экономію многіе представители «новой школы», какимъ оружіемъ они пытаются разбить основныя положенія ученія Смита-Рикардо. Въ этомъ отношеніи разсужденія Лавелэ, какъ весьма характерныя, заслуживають полнаго вниманія не по внутренней своей «цённости» или «полезности», а потому, что ими опредёляется все научное значеніе по меньшей мёрё трехъ четвертей «новыхъ экономистовъ». Недаромъ же говорять, что ученіе о цённости можеть служить пробнымъ камнемъ для опредёленія достоинства данной экономической системы. Поэтому мы и позволимъ себё остановить вниманіе читателя на разборё вышеприведенныхъ положеній Лавелэ.

Конечно, онъ очень хорошо деласть, восхваляя индуктивный методъ и стремясь построить свое учение «на наблюдении действительности». Жаль только, что его старанія не увенчиваются ни малейшимъ успехомъ. Его попытка перестроять «старую» теорію пённости не имеють ничего общаго не только съ «индуктивнымъ методомъ», но и всобще съ какимъ бы то ни было научнымъ методомъ. Вся его «критика» основывается на двухъ - Трехъ «фактахъ», взятыхъ безъ всякой «критики» и безъ всякой оцёлки ихъ, какъ экономическихъ явленій. Затёмъ на сцену выступаеть пустая и безсодержательная игра словь, основанная на самомъ вопіющемъ смѣшенін понятій и самой удивительной неспособности ихъ разграничения. Всё эти «зайцы» и «козы», «Шато-Лафитъ» и «вино сосёдняго холия», «вода, какъ стихія» и вода «въ извёстномъ количествѣ», --- все это привело бы въ ужасъ самого Бастіа, который имълъ бы полное право замётить, что его свазочки, напримёрь, о «капиталё и рентв» и остроумиве задуманы и вообще гораздо менве «компрометирують защату порядка», чёмъ «реалистическія» измышленія Лавеле. Подумайте, въ самомъ делей: «Я убиваю козу, вы убиваете зайца въ одинъ и тотъ же промежутокъ времени; ценность первой будеть въ пять разъ более ценности второго, потому что коза можеть служить пищен въ теченіе пяти дней, заяцъ-въ теченіе одного». Но, во-первыхъ, гдѣ же и когда видано, чтобы потребность капиталистическаго общества въ пищѣ удовлетворялась твмъ же способомъ, какъ удовлетворяють се краснокожіе инденны, то-есть охотой? Что сталось бы со всею историко-реалистической школой, если бы профессоръ Лавеле принужденъ былъ охотиться за козами, а почтенный Вильгельмъ Рошеръ, передъ твиъ какъ идти на лекцін, долженъ былъ бы «убивать зайцевъ», которые затёмъ и «служили бы ему пищей» въ теченіе одного дня каждый? Во-вторыхъ, была ли бы какан-нибудь мёновая цённость у убитыхъ бельгійскимъ профессоромъ козъи подстреленныхъ Рошеромъ зайцевъ, если бы каждый изъ нихъ питался продуктами своей охотничьей ловкости, какъ это предположено въ приведенномъ премёрё, гдё «я» петаюсь убитою «мною» козой, а «вы» убятымъ «вами» зайцемъ? Какъ опредблить меновую ценность предметовъ, которые не обмениваются между собою ни непосредственно, то есть одинъ на другой, ни посредствомъ какого-либо третьяго товара?

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

Но если бы-какъ ни нелъпы такія «робинзонады»-между «мнор» и «вами» установилось правильное раздёленіе нашего охотничьяго труда и обывиъ его продуктовъ, то произошло бы одно изъ двухъ. Или «я» долженъ былъ бы платить «ванъ» за «зайца» «козой». осле бы убеть козу было всегда такъ же дегко, какъ зайца, или «вы» прекратили бы охоту за «зайцами» и стали бы въ свою очередь «убивать козъ». Такъ какъ им говорниъ о предметахъ, количество которыхъ можетъ быть увеличено по произволу, подъ условіемъ лишь затраты опредёленняю количества труда, то въ «вашемъ» переходъ оть одного рода охоты бъ другому нёть ничего выходящаго за предёлы нашего примёра. Но «ваши» зайцы были «мий» необходимы, потому что иначе между нами не установилось бы предположенное раздёленіе труда. Не получая ихъ боле оть «вась», «я» должень быль бы самь охотиться за ними, примирившись оъ мыслью тратить по одному дню труда и на «козу» и на «зайца». Что же «я» выиграль бы, отказавшись обибнивать продукть «моего» труда на пролукть равнаго количества «вашего» труда? Не только ровно ничего. но еще и потерялъ бы, потому что прежнее разделение труда увеличивало его производительность, а теперь, съ прекращениемъ этого разделения, в «заяцъ» и «коза» каждому изъ насъ стоили бы уже не одного, а полутора или двухъ дней охоты. Увидъвши, къ чему привело «меня» ученіе о цённости историко-реалистическихъ экономистовъ, «я» принужденъ быль бы вернуться къ воззрѣніямъ Адама Синта, учившаго, что «трудъ есть истинный маоштабъ мёновой цённости всёхъ предметовъ» 1). «Я» припомниль бы тогда, что Лавела и самь говориль что-то въ этомъ родь, хотя и не сдблалъ надлежащаго вывода изъ своихъ посыловъ. «Что отоить ведро воды на берегу рѣки? Ничего, кромѣ труда, нужнаго, чтобы зачерпнуть его. На четвертомъ этаже оно будеть стоить несколько сантимовъ, представляющихъ собою заработную плату водоноса». Развѣ это не варіація на вышеприведенное положеніе Смита? Вся разница лишь въ томъ, что Смитъ, а тёмъ болёе Рикардо, не отождеотвили бы мвновой цвиности предмета въ данномъ случав воды-съ рыночной циною рабочей силы, то есть съ «заработной платой водоноса». Такое смѣщеніе двухъ совершенно различныхъ экономическихъ категорій допускается только вульгарными экономистами «старой школы», отъ родства съ которыми напрасно открещиваются многіе представители «новой политической экономіи».

Но пойдемъ далёе. На берегу рёки ведро воды имёетъ меньшую цённость, чёмъ на четвертомъ этажё, потому что во второмъ случаё требуется болёе труда для доставки его потребителю. Въ Сахарё это ведро воды «будетъ стоить всёхъ милліоновъ міра». «Оставляя словамъ

1) Ad. Smith, ibid., KH. 1, FR. V, crp. 38, édition Guilleaumain.

ихъ обычный смыслъ», Лавеля приходить на этомъ основаніи къ тому заключенію, что предметы имёютъ тёмъ болёе цённости, чёмъ они полезнёе». Для кого и для чего «полезнёе»? Чёмъ опредёляется у него понятіе полезности?

Почему ведро воды «полезние на четвертомъ этажи, чимъ на берегу рвки въ Сахарй-«полезние», чинъ на четвертомъ этажи? Видь вода вообще, какъ стихія», не пріобрёла новыхъ качествъ отъ того, что потребитель ся взобрался на мансарду или «заблудился» въ пустынѣ. Потребительная стоимость ся. «полезность» ся для организма или для хозяйства, осталась, слёдовательно, неизмённой. О какомъ же измёнения «полезности» говорить нашь «новый экономисть»? «Ведро воды, -- отвёчаеть онъ,-полезийе на четвертомъ этаже, чымъ на берегу реки, въ томъ отношения, что въ первомъ сдучав воспроизведение его стоидо бы дороже, чёмъ во второмъ; обладание имъ избавляеть насъ поэтому «отъ необходимости пожертвовать деньгами или усиліами большими, чёмъ оказались бы они во второмъ случав». Какъ же велика эта разница пожертвованій деньгами яли усиліями? Она равняется ни болёе, ни мене, какъ разности меновой ценности одного и того же ведра воды, но перенесеннаго на различныя разстоянія. Съ возрастаніемъ меновой цённости воды. доставляемой жильцамъ верхнихъ этажей, возрастеть и полезность для нихъ техъ ведерь, которыя уже находятся въ ихъ обладания. Съ повижениемъ этой ценности упадеть и «полезность» последнихъ, потому что сдвлается меньше то «пожертвование деньгами или усилиями». отъ котораго они избавляютъ своихъ обладателей. Оказывается, следовательно, что «полезность», о которой говореть Лавело, есть «полезность» совершенно особаго рода, не имъющая ничего общаго съ потребительною цённостью предмета. Эта «полевность» опредёляется не потребностями человическаго организиа, а потребностью мелкаго буржуа быть увиреннымъ въ томъ, что ему не скоро еще придется разотаться съ находящимнся у него въ карманъ франками и сантимами. Эта «полезность» опредяляется, словомъ, по отношенію въ кошельку и равняется она мёновой цвнности предмета.

Мы пришля, такимъ образомъ, къ слёдующему замёчательному открытію. «Предметы имёютъ тёмъ большую мёновую стоимость, чёмъ они полезнёе», а полезны они тёмъ болёе, чёмъ большую мёновую цённость они имёютъ. Вотъ что значитъ «оставлять словамъ ихъ обычный смыслъ»! «Старая школа», съ ся аботрактной теоріей цённости, должна послё этого считать себя окончательно похороненной. Злоумышленность Родбертуса, цёлякомъ принимавшаго эту «аботрактную» теорію, также можетъ считаться доказанной!

Но Лавеле не довольствуется, какъ мы видёля, этимъ блестящимъ разсужденіемъ. Онъ дополняетъ его глубокомысленными соображеніями о

«водѣ, какъ стихіи», имѣющей «огромную цѣнность» (мѣновую?), и «водѣ въ извъстномъ количествѣ», имѣющей цѣнность очень малую. соображеніями, подкрёпленными тёмъ «констатированнымъ фактомъ». что «человъкъ, заблудившійся въ пустынъ, отдалъ бы все за воду». Затъмъ, онъ постоянно отождествляетъ «денежныя пожертвованія», которыхъ требуеть покупка извёстнаго предмета, съ усиліями, которыя пришлось бы слёдать, чтобы вплавь достигнуть Америка или переплыть океань въ маленькой додкѣ! Авторъ «Первобытной собственности» постоянно забываеть, что рёчь идеть о капиталистическомь обществё, въ которомь оушествуеть раздёление труда и товарное производство. Далые слёдуеть неденое определение меновой ценности, или, какъ любить выражаться Лавелэ, «полезности» предмета (для кошелька его владвльца), твиъ «колечествомъ затратъ и усилій», которыхъ не нужно делать, благодаря облаланію этимъ предметомъ. Если взять всё эти образчики «историко-реалистической» мудрости и полюбоваться ихъ букетомъ во всемъ его грандіозномъ ціломъ, то передъ нами снова вырастаеть Фридрихъ Бастіа, на этоть разъ въ самомъ лубочномъ изданіи. Одного взгляда на этоть букеть будеть достаточно, чтобы отвётить на поставленный вопрось: удалось ли «новой школѣ» заново перестроить воздвигнутое экономистамиклассиками зданіе науки?

Что помѣшало экономистамъ «новаго направленія» выполнить взятую ими задачу? Какимъ образомъ, становясь въ критическое отношение къ «манчестерству», дёйствительно совершенно уже отжившему, многіе, по крайней мёрё, представителя «новой школы» только и сдёлали, что отказывались отъ всёхъ серьезныхъ пріобрётеній классической экономія в дружно присоединялись къ хору вульгальныхъ экономистовъ? Отвётъ на эти вопросы заключается въ указанной выше борьбѣ классовъ въ западно-европейскомъ обществе. Эта борьба, заставившая европейскіе пардаменты отказаться оть политики невмёшательства и издать рядь фабричныхъ законовъ, окрасния собою весь ходъ какъ политической жизни, такъ и умственнаго развитія Запада. Въ политикъ она заставила буржузію отказаться отъ золотыхъ грезъ ся юности о «овободѣ, равенствѣ и братствѣ» и привела ее въ объятья военной диктатуры и исключительныхъ законовъ, какъ это быдо во Франціи и какъ это происходитъ нынѣ въ Германін. Въ области экономической науки она лишила ученыхъ представителей третьяго сословія необходимыхъ для научныхъ изслёдованій спокойствія и безпристрастія.

Въ виду угрожающихъ движеній пролетаріата, «дёло шло уже не о томъ, вёрна ли та или другая теорема, а о томъ, вредна или полезна, удобна или неудобна она для капитала» <sup>1</sup>). То, что,

<sup>1)</sup> Karl Marx, ibid, S. 816.

вопреки завёщаніямъ экономистовъ-классиковъ, вошло уже въ житейскую практику, благодаря неотложнымъ требованіямъ жизни, волей или неволей пришлось занести, подъ той или другой рубрикой, въ сводъ «новой науки».

Такъ было съ фабричнымъ законодательствомъ и переходомъ нвкоторыхъ отраслей народнаго хозяйства въ въдение государства. И во ния этой научной санкців совершившемуся уже факту была объявлена война застарвлымъ «манчестерцамъ», которые въ экономическихъ отношеніяхъ конца XIX столітія хогіли видіть то же, что виділи ихъ великіе предшественники три четверти въка тому назадъ. При этомъ нужно замѣтить, что борьба съ «манчестерствомъ» требовала со стороны экономиотовъ «новаго направленія» скорбе пріятной военной прогулки, чёмъ серьезной и трудной кампании. Критика «манчестерства» представляла собою вполнѣ законченное целое на страницахъ сочиненій Фурье, Сэнъ-Симона, Родбертуса и, главнымъ образомъ, Маркса. Оставалось только черпать ее оттуда, разумвется, въ благоразумныхъ пропорціяхъ и въ не слишкомъ сильныхъ дозахъ. А между темъ, благодаря этой борьбе чужных и умышленно притупленнымъ оружіемъ, экономисты «историко-реалистической» школы пріобрётали симпатіи всёхъ «истинныхъ друзой челов'ячества», говоря проще-всёхъ тёхъ, которые, исходя изъ самыхъ различныхъ побужденій, требовали государственнаго визшательства въ слишкомъ уже обострившуюся распрю между трудомъ и капиталомъ. Главное же, во-время предпринятыя учено-литературныя диверсін давали возможность скрыть неловкость положенія, въ которое ставили гг. экономистовъ беззаботная откровенность Смита и ученое прямодушіе Рикардо. Мы уже знаемъ, что въ трудахъ экономистовъ-классиковъ были серьезныя изслёдованія о цённости, распредвления, заработной платв и т. п.

Неразвитое состояніе между-классовой борьбы позволяло авторамъ этихъ изслёдованій оставаться на высотё безстрастнаго отношенія къ предмету. Но когда вмёстё съ развитіемъ капиталистическаго производства вышли наружу и свойственныя капитализму противорёчія, научныя положенія клаосической буржуазной экономіи превратились въ обвинительные пункты противъ буржуазнаго способа производства. Мы видёли уже, какъ формулироваль эти пункты продолжатель Смита и Рикардо, Карлъ Родбертусъ-Ягецовъ. Буржуазная наука обращалась, такимъ образомъ, противъ самой буржуазіи. Экономистамъ историко-реалистической школы оставалось выбирать одно изъ двухъ: остаться вёрными наукё и тёмъ самымъ отказаться отъ буржуазіи или, наоборотъ, разрушить зданіе классической экономіи, чтобы подъ развалинами его похоронять противниковъ третьяго сословія. «Ученые» à la Морицъ Мейеръ и Лавелз предпочли второй исходъ. Но мы видёли уже, что разрушеніе грандіозныхъ построекъ первыхъ основателей науки оказалось не по плечу этимъ посредотвенностямъ. Нѣсколькими обрущившимися камнями они лишь придавили самихъ себя, и придавили такъ сильно, что едва ли имъ уже удается выбраться на дорогу серьевнаго научнаго изслёдованія.

Такъ отомстила наука своимъ невёрнымъ жрецамъ и служителямъ.

## Нѣсколько словъ въ защиту экономическаго матеріализма.

(Открытое письмо къ В. А. Гольцеву.)

## Милостивый государь!

Въ апрёльской книгё «Русской Мысли» вы напечатали статью объ «экономическомъ» <sup>1</sup>) матеріализмё. Эта статья, навёрное, вызоветь много продолжительныхъ и одушевленныхъ споровъ въ лучшей части нашей читающей публики. А такъ какъ редакція «Русской Мысли» дорожить, конечно, прежде всего интересами истины, то я увёренъ, что она не откажется помёстить на своихъ страницахъ нёсколько возраженій на вашу статью, идущихъ отъ человёка, тоже очень горячо любящаго истину.

Вашу статью можно подраздѣлить на двѣ части. Въ одной вы подвергаете ученіе «экономическихъ» матеріалистовъ общей теоретической оцѣнкѣ, а въ другой разсматриваете это ученіе въ прамѣненіи къ нашей русской дѣйствительности. Я долженъ сознаться, милостивый государь, что ваша теоретическая критика «экономическаго» матеріализма кажетоя мнѣ не совсѣмъ удачной. Вы приводите противъ него лишь такія возраженія, на которыя ужъ не разъ отвѣчали его сторонники. И еслибы вы нѣсколько внимательнѣе прочитали, напримѣръ, книгу Бельтова «Къ сопросу о разситіи монистическаго езгляда на исторію», то вы не сдѣлали бы многихъ изъ вашихъ возраженій, потому что въ этой книгѣ вы нашли бы довольно полный отвѣтъ на нихъ.

По моему мнёнію, ваша статья интересна и даже замёчательна, но интересна и замёчательна не критикой экономическаго матеріализма, а такой постановкой нёкоторыхъ нашихъ практическихъ вопросовъ, благодаря которой можетъ значительно приблизиться къ концу ожесточенный споръ, вотъ уже нёсколько лётъ волнующій нашу читающую публику. Въ

<sup>1)</sup> Правильние было бы сказать—о діалектическом, но я о словахъ спорить ие хочу.

своемъ письмѣ къ вамъ я охотно ограничился бы именно этой послѣдней, практической стороной дѣла. Но я боюсь, что безъ нѣкоторыхъ замѣчаній общаго характера мои взгляды будутъ неправильно истолкованы; а потому я начинаю съ этихъ общихъ замѣчаній.

Вы думаете, что невозможно «вывести всю культурно-историческую жизнь какъ слёдотвіе изъ однихъ только производственныхъ отношеній» Вы «признаете психическій факторъ историческаго развитія, какъ самостоятельный». Въ этонъ заключается ваше «основное возраженіе» противъ экономическаго матеріализма.

Остановимся на этомъ основномъ возражения.

Вы указываете на Фюстель-де-Куланжа, по мийнію котораго первоначальная религія грековъ и римлянъ опредвлила ихъ семью, установила бракъ и власть отца, обозначила степени родства, освятила право собственности и право наслёдства. Мий очень хорошо извёстенъ этотъ взглядъ Фюстель-де-Куланжа, но я думаю, что онъ совершенно ошибоченъ и противорёчитъ самымъ безспорнымъ выводамъ новёйшей исторической науки. И не я одинъ такъ думаю.

Когда въ 1879 г. вышло въ Париже седьмое издание цитируемой вами книги Фюстель-де-Куланжа, профессоръ дейденскаго университета Оортъ напечаталъ интересное возражение на нее въ журналѣ «Teologische Tijdschrift». Оорть опровергаль, какъ глубокое заблуждение, ту мысль, что первоначальныя религіозныя вёрованія опредёлние собою складъ античной семейной жизни. Вовсе ньть. «Когда возникла семейная жизнь, религія дала ей свою санкцію». То же было и въ области государственной жизни: «религія освящала и поддерживала status quo». Наконець, то же самое мы видимъ и въ области частнаго права: и здъсь религіозная мысль саниціонировала учрежденія, возникшія вовсе не подъ ся вліяніемъ: Мимоходонъ Оорть замёчаеть, что самъ Фюстель-де-Куланжъ, въ томъ же самонъ изсябдовании, вынужденъ былъ отступиться отъ своего основного положения; онь самъ призналъ, что революціи, разрушившія античную гражданскую общину, вызваны были не развитіемъ языческой религіозной мысли, а дъйствіемъ постороннихъ ей причинъ и главнымъ образомъ борьбою матеріальныхъ интересовъ (н. сказалъ бы-борьбою классовъ) въ нёдрахъ энтичнаго общества. И это совершенно справедние. Чтобы убедиться въ этомъ, стоить только перечитать четвертую книгу того же самаго изслёдованія Фюстель-де-Куланжа, одну изъ первыхъ страницъ котораго цитируете вы, милостивый государь, въ своей статьв. Правда, Фюстель-де-Куланжъ, отводя борьбѣ классовъ очень большую роль во внутренней исторіи Греців в Ряма, пытается доказать, что сами боровшіеся между собою класом обязаны были своимъ происхожденіемъ первоначальной религи этихъ странъ. Но именно эта попытка съ особенною ясностью показываеть, по какой степени неполны и ошвбочны были взгляды этого-въ дру-

гихъ отношенияхъ чрезвычайно серьезнаго---ивслёдователя на развитие первобытныхъ учреждений античнаго мира. Если вы, милостивый государь, захотите провёрить мон слова, то я попрошу васъ сравнить четвертую книгу «Cité antique» съ соотвётствующими главами въ сочинени «Ancient Society» Моргана или хота бы въ трудѣ Летурно «L'Evolution de la propriété».

Статья Оорта была переведена на французскій языкъ и напечатана и въ спеціальномъ парижскомъ журналѣ «Revué de l'histoire des religions (II-dme année, tome III) съ сочувственнымъ замѣчаніемъ отъ редакцін. Если я не ошибаюсь, милостнвый государь, это обстоятельство показываетъ, что приводимый нами взглядъ Фюстель-де-Куланжа не раздѣляется многими спеціалистами по исторіи религіи.

Да и какъ могли бы раздѣлять его спеціалисты? Кому придеть теперь въ голову называть переоначальной ту религію грековъ и римлянъ, о которой говоритъ Фюстель-де-Кулажъ? Эта будто бы первоначальная религія имѣла свою длинную исторію, которая не можетъ быть даже приблизительно понята, если мы не покинемъ основного ввгляда Фюстель-де-Кулажа и не взглянемъ на античную религію, какъ на продуктъ внутренняго развитія античныхъ обществъ.

Вообще можно безъ всякаго преувеличенія сказать, что едва ли хоть одинъ серьезный историкъ согласится теперь со взглядомъ Фюстель-де-Куланжа безъ самыхъ рёшительныхъ и самыхъ существенныхъ оговорокъ.

Вотъ, цапримѣръ, предо мною лежитъ извѣстное сочиненіе В. Дюрюи: «*Histoire des Romains*». Тамъ, на 76-й страницѣ I тома (изд. 1877 г.), и нахожу слѣдующія строки:

«Религія (въ древней Италів) до вторженія въ нее греческихъ и восточныхъ идей была очень проста: она обусловливалась житейскими нуждами, полевыми работами, страхомъ и восторгомъ, вызываемыми прекрасною, вѣчно подвижною природой. Это была религія земледѣльческая по своему существу <sup>1</sup>). Боги Италіи—охранители собственности, супружеской вѣрноста и оправедливости, покровители земледѣлія, податели воѣхъ земныхъ благь, руководители поступками людей» и т. д.

Позвольте инѣ спросять васъ, инлостивый гооударь, похожъ ли взглядъ Дюрюн на взглядъ Фюстель-де-Куланжа? И чей взглядъ върнѣе? Позвольте инѣ спросять васъ: явились ли земледѣліе и связанныя оъ нимъ житейскія нужды и формы общежитія, существовавшія у древнихъ обитателей Италін, какъ результатъ ихъ «первоначальной» религія, «земледъльческой по своему существу», или, наоборотъ, эта первоначальная, «земледѣльческая по своему существу» религія ява-

- 425 -

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Въ примѣчанія Дюрюн указываетъ, что старый римскій календарь не зналъ другихъ праздниковъ, кромѣ земледѣльческихъ.

лась результатомъ вемледѣльческаго быта? Кажется, достаточно поставить этотъ вопросъ, чтобы тотчасъ же и разрѣшить его, не оставляя мѣста ни для какихъ сомнѣній. Вѣдь если бы религія обусловливала собою соціальный бытъ древнихъ обитателей Италін, то было бы совершенно непонятно, почему же эта религія была именно земледѣльческой, а не какой-нибудь другою. Или вы думаете, что это произошло въ силу особыхъ законовъ «самостоятельнаго» развитія языческой религіозной мысли?

Правда, по интенію Дюрюв, языческіе боги древней Италін были покровителями не только земледілія, но также и собственности, семьи, супружеской візрности и оправедливости. Поэтому можно сказать, сказать все можно, милостивый государь,—что если земледилле и его нужды и не были созданы «первоначальной религіей Италіи, то понятія древнихъ итальянцевъ о собственности, о семьѣ, о взаимныхъ отношеніяхъ супруговъ и справедливости обязаны были своимъ происхожденіемъ именно первоначальной релягіи и въ этомъ смыслѣ подчинялись, въ своихъ видсизмѣненіяхъ, законамъ самостоятельнаго понхическаго развитія.

Такого рода взгляды особенно охотно высказываются у насъ теперь. когда многіе, болёе или менёе передовые, люди задались цёлью опровергнуть экономическихъ матеріалистовъ, которые будто бы намвреваются воскресить идеалистическую «метафизику» Гегеля. Жаль только, что эти взгляды представляють собою не что иное, какъ буквальное повтореніе взгляда того же Гегеля на саморазвитіе понятій вообще и правовыхъ понятій въ частности. Такъ, напримбръ, извёстный гегедьянецъ Гансъ полагалъ, что «отдёльныя системы положительнаго права... представляють собою отдёльные моменты въ развитие общей правовой иден, постоянно и все дальше развертывающейся по вёчнымъ законамъ». и что задача науки заключается въ изученіи каждаго изъ этихъ моментовъ и ихъ необходимой смёны. Экономические материалисты не раздёляють этого взгляда, которымъ нѣкогда очень дорожили Гегель. Гансъ и подобные имъ идеалисты, а теперь очень дорожать наши русские противники гегелевской «метафизики». По мивнію экономическихъ матеріалистовъ, правовыя понятія развиваются не сами собою, а подъ вліяніемъ тёхъ взавыныхъ отношеній, въ которыя становятся производители подъ вліяніемъ экономической необходимости. «Правовая идея издавна шла рука объ руку съ экономическою необходимостью», --- говорилъ Родбертусь. Правъ ли онъ былъ? Достаточно припомнить хотя бы исторію первобытной семьи, чтобы видёть, что онъ не ошибался.

Одно изъ двухъ: нли правовыя учрежденія данной страны соотвётствують ся экономическимъ нуждамъ, или они не соотвётствують имъ. Разсмотримъ каждый изъ этихъ случаевъ отдёльно.

Если правовыя учрежденія данной страны соотвётствують ся экономическимъ нуждамъ, т. с., выражаясь точнёе, господствующему въ ней способу производства, то необходимо возникаетъ вопросъ: чёмъ вызвано было такое соотвётствіе? Разумёется, на эго можно отвётить различно.

Можно сказать такъ.

Правовыя учрежденія данной страны соотвётствують господствующему въ ней способу производства по той причний, что сами они явились какъ следствие и выражение техъ общественныхъ нужлъ и отношений. которыя необходимо возникають при господстве ланнаго способа производотва. Целесообразная, т. е. соотвётствующая способу производства, система положительного права является простымъ слёдствіемъ того, что правовыя учрежденія, ставшія нецёлесообразными, утрачивають свою жизноспособность и постепенно умирають или отмёняются послё болёе или менње упорной борьбы межлу защитниками стараго порядка и его противниками. Целесообразныя (въ указанномъ смыслё) правовыя учрежденія составляють необходиное условіе существованія человаческихь обществъ. И воть почему эти общества постоянно стремятся въ такимъ цёлесообразнымъ учрежденіямъ, хотя достигаемое ими равновѣсіе постоянно нарушается вслёдствіе развитія производительныхъ силь: каждый новый MALP BP DASBATIE STEXT CHIT BUSHBASTE HOBOS HOCOOTBETCTBIS MEMAY способами производства, съ одной стороны, и правовыми учрежденіямисъ другой. Тогда начинается новая борьба между охранителями и прогрессистами, происходить новый перевороть въ области права и т. д.. вплоть до нашихъ дней. Правовая идея всегда и вездв идетъ рука объ руку съ экономическою необходимостью.

Такъ говорятъ «экономические» натеріалисты.

Я думаю, что они совершенно правы. Но положимъ, что они ощибаются; положимъ, что развитіе правовыхъ учреждений есть, Бакъ говорили Гегель и гегельянцы, простое слёдствіе развитія правовыхъ понятий. Какъ объяснимъ мы въ этомъ случаё соотвётствіе правовыхъ учрежденій данной страны съ господствующимъ въ ней способомъ производства?

Для объясненія этого соотвётствія намъ остается только допустить, что существуеть предустановленная гармонія между развитіємъ правовыхъ понятій, съ одной стороны, и развитіємъ экономическихъ отношеній----съ другой.

Это можеть показаться вамъ, милостивый государь, смёлымъ, а, пожалуй, подъ сердитую руку, и нелёпымъ парадоксомъ. Но я говорю совершенно серьезно.

Въ самомъ дѣлѣ, согласно вашему предположению, понятія развиваются самостоятельно по своимъ особымъ законамъ. Способы производства

тоже развиваются самостоятельно, и тоже по своимъ особымъ законамъ<sup>1</sup>). Если въ данную эпоху результаты развития понятий оказываются соотвётствующими результатамъ экономическаго развития, то я не могу объяснить это иначе, какъ предустановленной гармоніей или случайностью. Но случайность не объясненіе, и потому остается одна предустановленная гармонія.

Здёсь вы нетерпёливо прерываете меня и упрекаете въ томъ, въ чемъ такъ часто, хотя и незаслуженно, упрекають теперь «экономическихъ» матеріалистовъ: въ склонности къ метафизике.

- Вольно же, восклицаете вы, добровольно лёзть въ метафизическое болото. Изъ этого болота, можетъ быть, и нельвя выбраться иначе, какъ по тропинкъ предустановленной гармоніи. Но въдь можно и совсёмъ миновать его. И это очень легко сдёлать. Стоитъ только держаться точной дорожки реализма. Надо только помнить, что экономика развивается въ зависимости отъ человъческихъ понятій, а человъческія понятія испытывають на себѣ вліяніе экономики. Между этими двумя факторами существуетъ несомивнное езаимодъйствіе, которымъ и разрёшаются всё указанныя затрудненія. Зачёмъ же намъ гипотеза предустановленной гармоніи?

Мы сейчасъ увидимъ, разръшаетъ ли взаимодъйствіе указанныя нами затрудненія. Но прежде надо разсмотръть второй изъ предположенныхъ нами случаевъ, т. е. тотъ, когда правовыя учрежденія данной страны не соотвётствуютъ ся экономикъ.

Мы уже видёли, что онъ прекрасно объясняется съ точки зрёнія экономическаго матеріализма. Правовыя учрежденія данной страны оказываются несоотвётствующими ся экономикё каждый разъ, когда новый рость производительныхъ силъ отавить людей въ новыя взаимныя отношенія; тогда является нужда въ пересмотрѣ существующей системы положительнаго права (частнаго и обществениаго); тогда наступаеть эпоха общественнаго переворота.

Какъ объясняется этотъ случай съ точки зрѣнія тѣхъ, кто считаетъ возможнымъ самостоятельное развитіе правовыхъ понятій? На первый взглядъ и тутъ дѣло кажется простымъ и очень яснымъ. Правовыя понятія перестаютъ соотвѣтствовать экономикѣ страны по той причннѣ, что они опережаютъ ходъ развитія экономики или, наоборотъ, эта послѣдняя опережаетъ ходъ развитія правовыхъ понятій. Если правовыя понятія опережаетъ ходъ развитія правовыхъ понятій. Если правовыя понятія опережаетъ ходъ развитія правовыхъ понятій. Если правовыя понятія опередили экономику, то она будетъ рано или ноздно передѣлана сообразно прогрессу понятій; если экономика опередила понятія, то новый шагъ въ развитія этихъ послѣднихъ возота-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Гегель не согласныся бы съ этимъ послёднимъ предположеніемъ: онъ сказаль бы, что и способы производства опредёляются ходомъ развитія абсолютной идеи. Но вёдь мы съ вами не гегельянцы, милостивый государь.

новить въ ней желанное соотвѣтствіе. Такниъ образомъ, здѣсь ничто, повидимому, не противорѣчить предположенію о самостоятельномъ развитіи психическаго фактора.

При ближайшемъ разсмотрвній это простое объясненіе оказывается. однако, очень запутаннымъ. Возьмемъ хоть Францію XVIII въка. Правовыя учрежденія отстали оть понятій значительной части французскаго населенія. Можно подумать, что причина всёхъ волненій во внутренней жизни тогдашней Францін заключалась именно въ этой отсталости учреждений сравнительно съ понятіями, что, слёдовательно, волненія были вызваны ростомъ понятій, и что поэтому исторія Франціи второй половины XVIII въка вполит подтверждаеть мысль о самостоятельномъ развити человяческой психики. Но это слашкомъ поспёшноеумозаключение. Не надо забывать, что тогдашнимъ правовымъ учрежденіямъ Франція противоръчили понятія совершенно опредѣленной части Французскаго населения, именно третьяго сословія, т. в. класса людей, имвышаго определенное экономическое положение. Ужь это оботоятельство даеть поводъ думать, что тогдашнія правовыя понятія этой части населенія явились не какъ продуктъ самостоятельнаго развитія, а всябдствіе перембиъ въ ся экономическомъ положенія. Это не все. Въ борьбѣ противъ устарѣлыхъ правовыхъ учрежденій мыслящіе представители третьяго сословія аппелировали къ справедливости. И нельзя не согласиться, что справедливо было отменить те учреждения, которыя стали стёснительны для большинства французовъ. Но справедливость очень неопреділенное и, притомъ, крайне отвлеченное понятіе. Все двло въ томъ, какое конкретное содержаніе вкладывается въ него даннымъ человёкомъ или даннымъ классомъ людей. Каковы же были тё правовыя учрежденія, которыя казались справедливыми мыслящимъ представителямъ третьяго сословія? Какъ разъ тв. которыя соответствовали капиталистическому способу производства. т. е. тому способу, который быль результатомь предыдущаго экономическаго развитія Франція 1). Согла-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Миż могуть напомнить такихъ писателей, какъ Морелли и Мабли, склонявшихся къ коммунизму. Но я замżчу, что коммунизмъ этихъ писателей былъ въ сущности довольно бевсодержательною декламаціей въ пользу равенства, —декламаціей, которой и сами они не придавали практическато значенія. Насколько тогдашнія нападки на собственность сводились къ простой декламаціи, показываетъ примѣръ Бриссо: его, впослѣдствіи заимствованное у него Прудономъ, опредѣленіе — собственность есть кража — нисколько не помѣшало ему быть выразителемъ буржузаныхъ тенденцій: Во французскихъ декламаторскихъ выходкахъ противъ собственности и въ защиту античнато равенства вообще не было анализа различныхъ историческихъ видовъ собственности. А поскольку былъ такой анализъ въ сочиненіяхъ французскихъ иередовыхъ писателей проплаго вѣка, постольку всѣ эти писатели, за исключеніемъ, можетъ быть, Руссо, отстанвали буржуазимо

ситесь, м. г., что это очень интересное явленіе! Если мы оставимъ мысль о предустановленной гармоніи, то явленіе это должно будетъ послужить въ нашихъ глазахъ новымъ доводомъ противъ мысли о самостоятельномъ развитіи понятій и новымъ доказательствомъ въ пользу теоріи «экономическаго» матеріализма.

Конечно, можно сказать, -- повторяю, сказать все можно, -- что если передовые французскіе фялософы, возставая противъ феодальной собственности, ничего не имбли противъ собственности капиталистической. то это происходило единствению потому, что они еще не додужались до другихъ понятій, а вовсе не потому, что они испытывали на себѣ непобѣдимое вліяніе новаго, торжествующаго способа производства. Но я спрошу: почему же не додумались? Ноужели потоку, что, по закону самостоятельного развитія психики, люди непремённо должны были, на извёстной сталів своего историческаго развитія, прилти κъ признанію буржуазной собственность? И я прибавлю, что ссылка Ha будто бы самостоятельное развнтіе челов'яческихъ понятій не объясняеть въ сущности равно ничего. Люди имели такія-то понятія. потому что они необходимо должны были наз иметь по законамъ самостоятельнаго развитія психики! Но разві это отвіть? Разві это разрѣшеніе задачи? Это проото изложеніе ся другими словами: votre fille est malade, parce qu'elle est tombée en maladie. Далеко ли подвигають насъ подобнаго рода объясненія?

Но и это еще не все. Французскіе просвётители боролись противь остатковь феодальных учрежденій. Откуда взялись феодальныя учрежденія? Откуда изялся феодальный строй? Просвётители очитали его продуктомь человёческихь заблужденій, т. е., иначе сказать, результатомь неправильнаго развитія человёческихь понятій. Но уже историки эпохи реставраціи пытаются объяснить его, какъ продукть средневёковыхь экономическихь отношеній. И чёмь дальше подвигается изученіе феодальнаго быта у различныхь народовь Европы и Азіи, тёмъ болёв подтверждается правильность ихъ точки зрёнія, тёмъ очевидиёе становится, что феодальныя учрежденія не были и не могли быть простымь результатомь развитія человёческихь понятій.

Къ сожалѣнію, мѣсто не позволяетъ мнѣ пускаться въ дальнѣйшія разсужденія на этотъ счеть. Къ тому же я чувствую, что мнѣ давно пора перейти къ вопросу о езаимоджиствіи между различными факторами общественнаго развитія,—о томъ взаимодѣйствіа, понятіе о которомъ должно, по мнѣнію многихъ русскихъ, да и не однихъ русскихъ, людей, лежать въ основѣ всякой здравой, не «метафизической» философіи исторіи.

Положимъ, мы имѣемъ систему силъ: А, В, С и т. д. Меня спрашиваютъ, откуда взялись эти силы. Я отвѣчаю: каждая изъ нихъ дѣй-

ствуеть на всё остальныя. Допустимъ, что я правь, что взаимодёйствіе между этими силами дёйствительно существуеть. Но согласитесь, м. г., что заданный миё вопросъ все-таки остается безъ отвёта; что, указавъ на взаимодёйствіе между силами, я все-таки не объяснилъ, откуда же онё явились. И люди, задавшіе мнё указанный вопросъ, будуть имёть полное право сказать, что я просто уклоняюсь отв ответа.

То же приходится зам'ятить и объ указанін на вза имод'яйствіе между общественной экономіей и челов'яческой мыслыю, къ которому нер'ядко приб'ягають, какъ къ самому р'яшительному, самому поб'ядоносному возражевію противъ «односторонней теоріи экономическаго матеріализма». Это указаніе не разр'яшаеть вопроса, на который, дурно или хорошо, отв'ячаеть названная теорія; оно представляеть собою лишь дорожку, по которой люди, сознательно или безсознательно, удаляются оть этого вопроса.

Экономическіе матеріалисты ни мало не отрицають взаимодійствія между различными «факторами» историческаго развитія. Они говорять только, что взаимодійствіе само по себі еще ровно ничего не обънсняеть. И туть они совершенно правы; туть логика безусловно на ихъ стороні, потому что всякое разимодійствіе между данными силами уже предполагаеть существованіе этихъ силь, и сказать, что они дійствують одна на другую, вовсе не значить объяснить ихъ происхожденіе.

Вы возразите мий, что происхождение психическаго «фактора» объясняется физической организаціей человіка. Но я отвічу, что річь идеть не о происхождения человёческой способности къ мышлению, а о происхождении человѣческихъ понятий, о происхождении данныхъ, совершенно опредвленныхъ взглядовъ на собственность, на отношеніе между мужчиной в женщиной, на взаимныя отношенія членовъ семьи и общества и на отношения дюлей къ «первоначальнымъ» языческимъ божествамъ. Этихъ взглядовъ ин въ какомъ случав нельзя считать продуктомъ біологической эволюцін. Нельзя также объяснить ихъ вознакновение взанмодъйствиемъ между ними и общественной экономикой, такъ какъ, повторяю, для того, чтобы испытать на себв вліяніе экономики и въ свою очередь вліять на нее, они уже должны быть налицо. И если вы опять скажете мий, что они возникли самостоятельно, въ силу особыхъ законовъ психической зволюціи человѣка, то я,--замѣтивъ, что и вы оказались вынужденнымъ покинуть точку зрѣнія взавмодействія, повидимому, такъ много объщавшую,-повторю: указаніе на особый законъ самостоятельной психической эволюци есть не ришене задачи, а лишь новая ся формулировка, лишь изложеніе ся новыми словами.

Возьмемъ прямъръ. По словамъ Сясмонди, «во Франція при Фялиппъ V рыцарскіе романы, которые одни только и читались тогда при дворѣ и въ замкахъ, измѣнили національные нравы, показавъ всему дворянству, къ чему оно должно было стремиться, какъ къ совершенству» 1).

Литература повліяла на нравы. Но откуда же взялась она? Чёмъ вызвано было существованіе рыцарскихъ романовъ? Ясное дёло: существованіе рыцарскихъ романовъ вызвано было существованіемъ рыцарскихъ нравовъ. Вотъ вамъ интересный примъръ взаимодъйствія: литература феодальнаго общества вліяетъ на его нравы; его нравы вліяютъ на его литературу. Но откуда взялось самое феодальное общество, этого вовсе не объясняетъ намъ несомнѣнный фактъ интереснаго взаимодъйствія.

Возьмемъ другой примёръ. Когда вышла знаменитая книга Гельвеція De l'esprit, нѣкоторые суровые охранители стараго порядка говорили, что этого философа следовало бы сжечь живьемъ вместе съ его произвелениемъ. Они говорили также, что для подобнаго приговора во французскомъ законодательстве можно найти вполне достаточныя основанія. Эта жестокая мысль не была приведена въ всполненіе: нравы французскаго общества слишкомъ смягчилесь къ тому времени, чтобы можно было съ легкимъ сердцемъ и часто пользоваться уцёлёвшими остатками средневѣкового варварства<sup>2</sup>). Такимъ образомъ, смягченіе нравовъ отразилось на юридической практикв, оказало свое благодвтельное вліяніе на нравы. Нравы цовліяли на юридическую практику, юридическая практика повліяла въ свою очередь на нравы. Взавмодъйствіе очевидно. Но почему произошло смягченіе нравовъ? Откуда взялась та юридическая практика, которая омягчилась подъ вліяніемъ смягченія вравовъ, — этого мы не знаемъ; это указаннымъ взанмодъйствіемъ не объясняется.

Возьмемъ третій прим'яръ. Существованіе феодальныхъ учрежденій чесомнівню замедляло экономическое развитіе Франціи прошлаго віка. Эти учрежденія пали подъ напоромъ новыхъ экономическихъ нуждъ. Ихъ паденіе послужило новымъ толчкомъ для экономическаго развитія Франціи. Здісь взаимодійствіе опять очевидно. Но чімъ было вызвано появленіе новыхъ экономическихъ отношеній во Франціи? Откуда взялись ті учрежденія, которыя въ теченіе довольно продолжительнаго времени задерживали ихъ развитіе, это опять-таки ни мало не объясняется указаннымъ взаимодійствіемъ.

Но если взаимодъйствіе ничего не объясняеть; если предположеніе о существованія предустановленной гармоніи между развитіемъ учрежденій (а также и понятій), съ одной стороны, и развитіемъ общественной экономики—съ другой, совершенно невъроятно, то остается аппе-

<sup>2</sup>) Что ими все-таки иногда пользовались, показывають нёкоторые другіе, всёмъ извёстные примёры.

Digitized by Google

— 432 —

<sup>1)</sup> Histoire de Français, t. X, p. 56.

лировать лишь къ тому фактору, на который указывають «экономическіе» матеріалисты. Только онъ съ удивительной легкостью объясняеть всй тв многочисленныя затрудненія, въ которыя мы попадаемъ на каждомъ шагу при изученіи общественнаго развитія.

Припомните Дарвина, м. г.! Этоть геніальный изслёдователь объясняеть происхожденіе человёка и его способностей съ точки зрёнія біологіи. Но у него есть нёсколько страницъ, имёющихъ огромное значеніе и для соціологовъ. По его мийнію, правственныя чувства и поиятія людей объясняются вліяніемъ общественныхъ отношеній. Если бы люди жили при совершенно такихъ же условіяхъ, при которыхъ живуть пчелы, то у нихъ господствовала бы пчелиная нравственность, и они со спокойнымъ сердцемъ совершали бы то избіеніе себѣ подобныхъ, которое періодически совершаются въ пчелиномъ ульѣ<sup>1</sup>). Даже болѣе того, они считали бы своей святой обязанностью совершеніе этихъ ужасовъ, а каждый, кто отказался бы совершать ихъ погрѣшилъ бы противъ нравственности.

Разъ существовала бы такая правственность, она, несомивнио, оказала бы вліяніе на общественныя отношенія, она содъйствовала бы ихъ упрощенію и ихъ дальнъйшему развитію. Туть установилось бы несомивнное взаимодъйствіе. Но, несмотря на это, все-таки, очевидно, что не правственность создала бы общественныя отношенія, а общественныя отношенія создали бы правствениость.

Откуда же берутся общественныя отношения?

Мы говоримъ объ общественныхъ отношеніяхъ, существующихъ въ человтеческих обществахъ. Эти отношения суть отношения людей; они созданы людьми. Поэтому они кажутся продуктомъ свободной человёче-Но что такое свободная воля человѣка? «L'illusion ской лѣятельности. d'un être qui a conscience de lui même comme cause et n'a pas conscience de lui même comme effet» (илиюзія существа, сознающаго себя какъ причину, но не сознающаго себя, какъ слюдствіе). Это прекрасное опредёленіе Дидро применимо какъ къ индивидууму, такъ и къ общественному человтку (Gesellschaftsmensch, какъ выражается Марксъ). Когда людямъ кажется, что данныя общественныя отношенія созданы нхъ свободною волей, то тутъ повторяется та вѣчная иллюзія, благодаря которой люди «не сознають себя, какъ слёдствіе». Всякая данная система отношеній создана волею людей, но воля людей направляется на создание этой системы по причинамъ, отъ людей независящимъ. Прежде чъмъ стать причиной, воля является слюдствиемо, и задача соціологіи. какъ науки, заблючается въ томъ, чтобы понять, какъ слъдствіе, ту волю общественнаго человѣка, которая направляется на поддержаніе или на создание данной системы общественныхъ отношений.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) The Descent of man, London, 1883, p. 99-100. **Бельтовь.** Т. I. Изд. 3.

Общественный человѣкъ есть продуктъ длиннаго зоологическаго развитія. Но культурная исторія этого человёка начинается лишь съ тёхъ поръ, когда онъ, не довольствуясь присвоеніемъ готовыхъ даровъ природы, самъ начинаетъ производить нужные для него предметы потребленія. Размёры и характерь этого производства въ каждое данное время определяются состояниемъ производительныхъ силь. Первый толчокъ къ развитію производительныхъ силъ даеть сама природа, окружающая человыка географическая среда. Но по мырь того, какъ растеть значение производства въ жизни общественнаго человёка, растеть также и значеніе общественной среды для развитія производительныхъ силь. Чтобы производить, люди должны стать въ извёстныя отношенія къ природё. Но этого мало. Общественный процессъ производства предполагаетъ также извёстныя взаниныя отношенія между самими производителями. Эти взаниныя отношенія между производителями опредёляются въ каждое данное время состояниемъ производительныхъ силъ. Каждый новый ведикій историческій шагь въ развитія производительныхъ силъ вызываеть пелый перевороть во взаимныхъ отношеніяхъ производителей, а вмѣстѣ съ тѣмъ и во всемъ общественномъ устройствѣ 1).

Такъ возникаютъ общественныя отношенія, отъ которыхъ, какъ им сказали выше, зависятъ правотвенныя и всякія другія понятія людей.

Чтобы пояснить эту мысль, возьмемъ первобытныя родовыя общины. Въ этихъ общинахъ почти нётъ частной собственности. Но мало-по-малу развитіе производительныхъ силъ подрываетъ первобытный коммунизмъ. Частная собственность растетъ и укрёпляется; она захватываетъ все новые и новые объекты; въ нёдрахъ общества, нёкогда основаннаго на равенствё, появляются богатые и бёдные. Это цёлый переворотъ который роковымъ образомъ ведетъ за собой измёненіе въ семейномъ правё и въ политическомъ устройствё общества. Возникаетъ государство, конституція котораго служитъ выраженіемъ экономическыхъ

Въ зависимости отъ того или нного характера средствъ производства намѣияются, конечно, и общественныя отношенія производителей другь къ другу, измѣняются условія, при которыхъ они обмѣниваются своею дѣятельностью и участвують во всемъ процессѣ производства. Съ изобрѣтеніемъ новаго военнаго орудія, огнестрѣльнаго оружія, необходимо должна была измѣнитьса вся внутренняя организація арміи, должны были измѣниться тѣ отношенія, на основаніи которыхъ отдѣльныя личности сплачиваются въ армію и могутъ дѣйствовать, какъ армія, равно какъ и взаниныя отношенія различныхъ армій". (*Мар*ксъ).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "При производствѣ люди воздѣйствуютъ не только на природу, но и другъ на друга. Они не могутъ производитъ, не соединяясь извѣстнымъ обракомъ для совмѣстной дѣятельности и для взаимнаго обмѣна своею дѣятельностью. Чтобы производитъ, люди вступаютъ въ опредѣленныя связи и отношенія и только черезъ посредство этихъ общественныхъ связей и отношеній имѣетъ мѣсто воздѣйствіе людей на природу, имѣетъ мѣсто производство.

отношеній общества. Такъ, напримъръ, вся внутренняя политическая исторія той гражданской общины древняго міра, о которой говорите вы, м. г., въ вашей статьъ, есть не что иное, какъ выраженіе борьбы между богатыми и бъдными, между аристократіей и демократіей (это прекрасно зналъ еще Аристотель). На основъ этихъ новыхъ учрежденій выростаютъ извъстамя понятія о частномъ, семейномъ и общественномъ правь, объ отношеніяхъ къ другимъ народамъ и даже къ «первоначальнымъ» языческимъ божествамъ.

Да, м. г., даже къ «первоначальнымъ» языческимъ божествамъ! Языческая религія есть обоготвореніе непонятыхъ человѣкомъ силъ природы. Религія цервоначальная въ настоящемъ смысле этого слова есть та религін, которую Максъ Мюллеръ называеть натуральной. Эта натуральная, основанная на обоготвореніи силь природы религія существуеть на зарѣ культурной исторіи общественнаго человѣка. Но по мѣрѣ того какъ растуть производительныя силы этого человвка и общественная среда переживаеть болье или менве глубокія измененія, первоначальная религія пріобрётаеть новый характерь: изъ натуральной она превращается въ общественную. Боги, бывшіе когда-то простынъ олицетвореніемъ силъ природы, становятся покровителями и даже воображаемыми творцами того или другого вида соботвенности, семьи, государственнаго устройства и мождународныхъ отношеній. Когда можду людьми возникаеть борьба, --- скажемъ изъ-за той или другой формы семейнаго быта. --языческіе боги также начинають ссориться между собою, становясь одни на сторону охранителей старины, а другіе — на сторону новаторовъ. Такъ, у Эсхила эвменицы отстаивають материнское право, а Минерва защищаеть власть отца. Эта интересная богиня не имвла, какъ известно. матери. Съ этой стороны она сама была въ глазахъ людей не чёмъ инымъ, какъ фантастическимъ отраженіемъ той борьбы, которая имѣла мвсто при переходв отъ материнскаго права къ отцовскому.

Что на почвѣ извѣстныхъ отношеній людей является извѣстная «психика», это какъ нельзя болѣе понятно. А что на почвѣ данной «психики» вырастаютъ извѣстныя теченія философской мысли и художественнаго творчества, это тоже нетрудно показать. Припомните французскую философію XVIII вѣка, и вы увидите, до какой степени вся она, во всѣхъ своихъ частностяхъ, создана психикой третьяго сословія, боровшагося съ духовенствомъ и дворянствомъ. Объ искусствѣ я не хочу распространяться здѣсь: я ограничусь указаніемъ на «Философію искусства» Тэна <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ, позволю себъ одно маленькое замъчаніе. Г. Кудринъ въ «Русскомъ Богатствъ» очень удивился, услышавъ отъ Бельтова, что борьба классовъ отражается, между прочемъ, и на развитіи архитектуры. Я думаю, что Бельтова можно упреквуть лишь въ одномъ — въ томъ, что онъ не придалъ своей

Человіческія понятія возникають на почві общественныхь отношеній. Разъ возникли данныя понятія, они непремінно сами вліяють на общественныя отношенія. Между различными сферами понятій в представленій также существуеть взаимное вліяніе: релягія вліяеть на право; перевороты, происходящіе въ области права, отражаются, какъ мы виділи, на религіозныхъ представленіяхъ и т. д.

Такъ объясняется съ точки зрвнія экономическаго матеріализма взавмодвяствіе между различными факторами историческаго развитія.

Вы зам'ячаете, м. г., что исторія сложніве, чімъ это думають экономическіе матеріалисты. Я отвічаю вамь: теорія экономическаго матеріализма вовсе не такъ узка, плоска и одностороння, какъ думають это ея противники.

Вы указываете на международныя столкновенія н на ресультаты этихь столкновеній, какъ на такія явленія, которыхъ нельзя объяснить съ точки зрѣнія экономическаго матеріализма. Къ величайшему моему сожалѣнію, мѣсто не позволяеть мнѣ разсмотрѣть здѣсь приводимые вами примѣры. Я вынужденъ ограничнъся слѣдующимъ общимъ положеніемъ: въ каждое данное время столкновеніе деухъ силъ, равно какъ и самая возможность ихъ столкновенія, опредъляется характеромъ (свойствами) этихъ силъ. Въ примѣненія къ международнымъ столквовеніямъ это общее положеніе будетъ гласить такъ: въ каждое данное время результатъ столкновенія, опредѣляютоя характеромъ (свойствами) этихъ обществъ, т. е., иначе сказать, ихъ енутреннимъ строемъ. Если теорія экономическаго матеріалнзма удовлетворительно объясняеть пронсхожденіе внутренняго устройства человѣческихъ обществъ, то она тѣмъ самымъ обтясняеть и результаты и самую возможность ихъ столкновеній.

«Въ наши дни, — говорить Мольтке, — биржа пріобрёла такое вліяніе, что она можеть для защиты своихъ интересовъ приводить въ движеніе цёлыя арміи. Европейскія арміи появились въ Мексикѣ и Египтѣ по требованію высшаго финансоваго міра» 1). «Какъ вы думаете, м. г., почему

мысли болёе общаго выраженія. Что архитектура каждой данной исторической эпохи зависить оть хозяйственнаго быта этой эпохи, говориль еще Родбертусь: «In dem Baustil jeder Zeit spiegeln sich in der That die Grundzüge des volkswirthschaftlichen Lebens vor. Das römische Haus, das mittelalterliche städtische Bürgerhaus mit seinen Spreicherraümen... und das moderne Familien und Salonhaus sind bezeichnete Marksteine einer dritthalbtausendjährigen volkwirtschaftlichen Entwickelung, denn keine Kunst steht in grösseren Abhängichkeit von den sozialen Verhältnissen, als die Baukunst, und man hat daher mit Recht gevagt: einen neuen charakteristischen Baustil erhalten wir erst mit neuen sozialen Grunblagen»... Rotbertus, «Zur Frage des Sachwerths des Geldes im Alterthum». Hild Jahrbücher, S. 365, B. XIV.

<sup>1</sup>) La Guerre de 1870. Paris, 1894, p. 2.

бяржа можеть въ настоящее время рѣшать вопросы войны и мара? Не зависить ли это отъ экономическаго состоянія цивилизованныхъ обществъ?

Результаты столкновеній между охотничьним племенами не бывають похожи и не могуть быть похожи на результаты столкновеній между земледѣльческими народами; результаты столкновеній между земледѣльческими народами, живущими при условіи натуральнаго хозяйства, не бывають похожи и не могуть быть похожи на результаты столкновеній между новѣйшими капиталистическими странами. Почему это? Не потому ли, что результаты столкновеній зависять оть экономическаго быта воюющихъ сторонъ?

Но, повторяю, я не могу пускаться въ подробное обоснованіе этой мысли. Если вамъ угодно, я посвящу этому предмету особую статью. А пока я долженъ перейти къ другому предмету.

Въ Россія до сихъ поръ распространенъ тотъ странный предуразсудокъ, что теорія экономическаго матеріализма осуждаеть личность на бездъйствіе; что если правы «экономическіе» матеріалисты, то «все» произойдеть само собою; личности же остается только скрестить на груди руки. Не стану разсматривать здъсь, откуда явился этотъ предразсудокъ; окажу только, что онъ тотчасъ же исчезнеть, какъ только наша интеллигенпія дасть себъ трудъ вдуматься въ теорію «экономическаго» матеріализма.

Неужели въ частной жизни мыслящій человѣкъ непремѣнно долженъ обратиться въ Обломова, если только онъ согласится съ вышеприведеннымъ определениемъ Дидро: свобода воли есть иллювія существа, сознающаго себя какъ причину и не сознающаго себя какъ слъдствіе? Неужеля геніальный мувыканть перестаноть заниматься музыкой, когда узнаеть, что геніальность есть результать взвістнаго, а лучше сказать, пока еще нензвёстнаго, состоянія мозга? Конечно, нёть! Сившно и говорить объ этоиъ. Но почему же общественный деятель перествнеть действовать, если убъдится, что его идеалы сами представляють собой продукть экономическаго развитія? Если они, дъйствительно, представляють собой такой продуктъ, то твиъ больше ручательствъ за ихъ будущее осуществление. «Человѣчество ставитъ себѣ всегда только такія задачи, --говоритъ Маркоъ, --которыя оно можетъ рёшить, такъ какъ при ближайшемъ разсмотрёніи всегда окажется, что самая задача только тогда выдвигается, когда существують уже матеріальныя условія, необходимыя для ся разрёшенія, или когда они, по крайней мёрё, находятся въ процессё возникновенія». Если это такъ, то съ твиъ большею вврою въ успахъ, съ твиъ большею бодростью можемъ и должны ны работать надъ разрешениемъ великихъ залачь, волнующихъ современное цивилизованное человъчество. Или, можетъ быть, нашу энергію подорветь то обидное соображеніе, что дёло, за которое мы беремся, уже въ значительной степени подготовлено исторіей? Можетъ быть, намъ хотвлось бы стать въ такое положеніе, при которомъ мы имвли бы право сказать во всеуслышаніе: вотъ, не будь насъ, человвчество коснвло бы въ невъжествъ, погибло бы отъ воякаго рода бъдствій, а явились мы—и все пошло какъ по маслу? Но, въдь это странное соображеніе, достойное лишь блаженной памяти Кита Кнтыча.

Когда говорять, что по теоріи экономическаго матеріализма все совершается и совершится само собою, то совершенно нскажають сущность этой теорія. По ея смыслу, общественныя отношенія (въ человтьческомъ общеотвѣ) суть отношенія людей, и ни одинъ великій шагъ въ историческомъ движеніи человѣчества не можетъ совершиться не только безъ участія подей, но и безъ участія великаго множества людей, т. е. массъ. Необходимость участія массы въ великихъ историческихъ событіяхъ обусловливаетъ собою необходимость воздѣйствія на эту массу болѣе развитыхъ, болѣе нравственныхъ личностей. Такимъ образомъ открывается широкій просторъ для плодотворной дѣятельности отдѣльныхъ личностей, и если между этими личностями нашлись бы такія, которыя превратились бы въ Обломовыхъ подъ вліяніемъ экономическаго матеріализма, то въ этомъ надо было бы винить не экономическій матеріализмъ, а именно эти личности: очевидно, онѣ представляютъ собою очень уже неспособное къ логическому мышленію и очень уже склонное къ бездѣйствію «слюдствое».

Замѣчательно, м. г., что у насъ «личности» стали особенно охотно противопоставлять себя «естественному ходу событій» именно въ послёднія 10-15 лёть, когда, по признанію самихъ «личностей», произошло значительное понижение правственнаго и умотвеннаго уровня интеллигенции. Въ семидесятыхъ годахъ самыя передовыя, самыя энергичныя личности охотно смотрёли на себя, какъ на простыя орудія исторія. «Мы не вёримъ въ возможность, путемъ предварительной работы, создать въ народѣ идеалы, отличные отъ развитыхъ въ немъ всей предшествующей исторіей»,---писаль одинь энергичный выдающійся (теперь, къ сожальнію, уже умершій) народникъ въ конпѣ семидесятыхъ годовъ. «Великія событія,-продолжаль онь,-дело народныхь массь. Подготовляеть вхъ исторія. Отдёльныя лица ничего направить не въ силахъ. Они могутъ быть только орудіями исторія, выразателями народныхъ стремленій». Въ настоящее время такими разсужденіями возмутились бы даже такія лица, которыя по своей самодиятельности не могли бы выдержать и отдаленнаго сравненія оъ чедовѣкомъ, написавшимъ приведенныя мною строки. Откуда это различіе? Вотъ откуда. Лётъ двадцать тому назадъ наши передовыя личности дъйствительно верили въ народъ, оне действительно были убъждены, что въ народной средь существуеть теченіе, по смыслу своему тождественное съ идеалами интеллигенціи. Воть почему онв, эти личности, охотно смотрёля на себя, какъ на простыя орудія исторіи, какъ на про-

стыхъ выразителей народныхъ стремленій. А теперь значительная часть такихъ «личностей», въ сущности, извёрилась въ народъ, хотя и говоритъ о немъ по старой привычкѣ весьма чувствительно; теперь эти «личности» видять, что въ народѣ преобладають индивидуалистическія теченія, что народная экономія противорѣчить ихъ ндеаламъ; и вотъ почему они сами противорѣчатъ экономіи, вотъ почему онѣ противопоставляють себя ей. Еслибъ онѣ умѣли согласовать свои идеалы къ современнымъ состояніемъ русской экономики, то онѣ непремѣнно стали бы соылаться на эту послѣднюю, какъ на лучшій доводъ въ защиту своихъ идеаловъ. Но онѣ не умѣютъ согласовать свои идеалы съ современной русской экономикой, а не умѣютъ именно потому, что не поняли теоріи экономическаго матеріализма.

Въ своей статьй вы, м. г., противопоставляете экономическимъ матеріалистамъ твхъ людей, «которые признають возможнымъ сознательное, цёлесообразное вмѣшательство отдёльнаго человѣка, общества и государства въ народно-хозяйственную жизнь». Но развѣ экономическіе матеріалисты отрицали возможность подобнаго вмѣшательства? Развѣ они говорили, напр., подобно такъ называемымъ манчестерцамъ, что государство не должно вмѣшиваться въ экономическую жизнь народа? Нѣтъ, м. г., ничего подобнаго они никогда не говорили. Но то правда, что возможность государственнаго вмѣшательства они никогда не понимали такъ отвлеченно, какъ это понимаютъ теперь гг. русскіе народники. По мнѣнію экономическихъ матеріалистовъ, все зависить отъ обстоятельствъ времени и мѣста, какъ выражался авторъ примѣчаній къ Миллю.

Когда крупная французская буржуазія временъ Лун-Филиппа отстанвала охранительныя пошлины, долженствовавшія спасти ее отъ англійской конкуренціи, она, во-первыхъ, признала въ принципѣ возможность государственнаго вмѣшательства въ экономическую жизнь народа, а во-вторыхъ, ясно видѣла практическую возможность такого вмѣшательства именно въ ся интересахъ, въ интересахъ крупной буржуазіи; власть была въ ся рукахъ, оставалось лишь воспользоваться ею.

Но во времена реставраціи она не всегда виділа передь собою практическую возможность подобнаго вмішательства. Его часто ділало невозможнымъ преобладающее вліяніе аристократіи. Чтобы оділать его возможнымъ, крупной буржуазіи непремінно нужно было преодоліть вліяніе этой аристократіи, т. е. совершить нікоторыя переділки въ «надстройкі», выросшей на экономической почві.

Совершенно также, когда, при упомянутомъ выше Луя-Филиппѣ, медкая буржувзія и рабочій классъ задумывались объ улучшеніи своей участи, они хотя и допускали въ принципѣ возможность государственнаго вмѣшательства въ экономическую жизнь народа, но не видѣли передъ собою практической возможности такого вмѣшательства въ ихъ интересахъ: власть была не въ ихъ рукахъ, а въ рукахъ крупной буржувзін. И вотъ мелкая буржувзія и рабочіе стремятся къ избирательной реформи.

Бывають эпохи, когда полезное для даннаго класса вибшательство въ экономическую жизнь народа предполагаеть наличность нёкоторыхъ политическихъ условій, при отсутствін которыхъ нечего и говорить о государственномъ вибшательствё. Въ действительности, разумёется, и тогда говорятъ о немъ, но говорятъ пустые, недальновидные люди, сами не понимающіе значенія тёхъ интересовъ, которые они беругся защащать.

На дленной кривой ленія историческаго развитія человічества существують точки ведикназь, многозначительныхъ поворотовъ. Обозначниъ эти точки буквани А, В, С, D и т. д. Когда экономическое развитие доходать до точки А, торжествуеть одинь классь; когда оно доходить до точки В, прежде господствовавшій классъ отходить на задній плань. его место занимаеть новый господствующій классь; наконець, когда движеніе доходить, скажень до точки S, борьба классовь уже не инветь места, потому что исчезаеть самое разделение общества на влассы. Движеніе человѣчества оть точки А до точки В. оть точки В до точки С н т. д., вплоть до точки S, никогда не совершается въ плоскости одной экономики. Чтобы перейти оть точки А до точки В, оть точки В до точки С. и т. д, нужно каждый разъ подняться въ «надстройку» и соворшить тамъ нѣкоторыя передѣлки. Только совершивъ ети передѣлки, можно достигнуть желанной точки. Путь оть одной точки поворота къ другой всегда лежитъ черезъ «надстройку». Экономика почти никогда не торжествуетъ сама собою, о ней никогда нельзя сказать: farà da se. Нътъ, никогда но da se, а всогда только черезъ посредство надстройки, всегда только черезъ посредство извъстныхъ полнтическихъ учрежденій. Таковъ несомнённый смыслъ теорін экономическаго матеріализма, когда мы смотримъ на нее съ точки зрвнія «практическаго разума».

Отчего зависять политическія учрежденія данной страны? Мы уже знаемъ, что они выражають собою экономическія отношенія. Но для того, чтобы войти въ жизнь, эти подсказываемыя экономикой политическія учрежденія должны предварительно пройти черезъ головы дюдей въ видѣ извѣстныхъ понятій. И воть почему человѣчество никогда не можеть перейти отъ одной поворотной точки своего экономическаго движенія до другой, не переживъ предварительно цѣлаго переворота въ своихъ понятияхъ.

Но, заговоривъ о понятіяхъ, мы переходимъ къ вопросу о просежщеніи, о которомъ идетъ, между прочимъ, рвчь и въ вашей статъй.

Вы говоряте, что со всёхъ сторонъ изъ глубниы нашего народа идутъ запросы на образованіе и что въ эту сторону должны быть направлены усилія всёхъ благородныхъ людей. Это — великан, безспорная

истина! Да, именно здъсь должны, прежде всего и больше всего, потрудиться всё тё, которые не хотять, по выраженію поэта, позорить гражданина санъ. Но развѣ въ этомъ нужно убѣждать экономическихъ матеріалистовъ? Развѣ не говорять и не говорили они, что въ настоящее время необходимо, прежде всего, развивать самосовнаніе производетелей? Ведь это почти то же, что говорете вы. Почти то же, потому что развитіе самосознанія производителей соть задача еще болье определенная, хотя, правда, и гораздо более трудная, чемъ простое распространение знаний въ народъ. Производитель, умъющий читать и писать и обладающій нёкоторыми, болёе или менёе элементарными научными овёдёніями, во всёхъ отношеніяхъ выше производителя, погруженнаго въ тотъ непроницаемый мракъ невежества, въ которомъ жалко прозябалъ такъ художественно изображенный Г. И. Успенскимъ носитель стройныхъ земледельческихъ идеаловъ, крестьянинъ Иванъ Ериолаевичъ. Иванъ Ермолаевичъ, несмотря на стройность своихъ идеаловъ, еще не человъкъ въ собственномъ смыслё этого слова: это еще только возможность человъка. Если сынъ человъкоподобнаго Ивана Ериолаевича. Машутка. почувствоваль жажду знанія (у Успенскаго онь совсёмь не чувствоваль ея), то онъ уже сталь человтокомо. Если онъ пріобрёль нёкоторыя, хотя бы элементарныя свёдёнія, то онъ уже сдёлаль нёсколько, хотя бы н небольшахъ, шаговъ по пути человвческаго развитія, и уже твиъ самымъ онъ сталъ много выше своего отца. Но, обладая кое-какими арифметическими и остоственно-научными свёденіями, онъ можоть остаться круглымъ невъждой въ томъ, что касается его соботвеннаго общественнаго положенія в тёхъ задачь, которыя вытекають для него изь этого положенія. А пока онъ не созналъ этихъ задачъ, онъ, уже сделавшій неоколько шаговъ по пути человеческаго развитія, продолжаеть оставаться нулемо въ смыслё сознательнаго воздействія на слёпую силу экономін. И сколько бы мы, интеллигенція, ни разсуждали о возможности разумнаго вліянія людей на ходъ развитія экономическихъ отношеній, это вліяніе не будеть нивть ивста въ интересахъ Мишутки, пока онъ самъ не задается цвлыю повліять на указанныя отношенія.

Въ послѣднемъ очетѣ освобожденіе Мишутки отъ власти слѣпой силы экономической необходимости можетъ быть лишь дѣломъ самого Мишутки. И потому нѣтъ работы плодотворнѣе работы тѣхъ людей, которые возьмутся объяснить это Мишуткѣ.

Вы говорите, что благородная жажда знаній пробудилась въ деревнѣ. Это вполив вёрно, и это очень хорошо. Но непонятно, почему вы вспоминаете *только* о деревнѣ. Въ городахъ, въ крупныхъ промышленныхъ центрахъ, благородная жажда знаній еще сильнѣе. Жители этихъ центровъ гораздо болѣе воспрівмчивы по самому своему положенію. Къ нимъ и надо обратиться прежде всего. Но объ этомъ когда-инбудь въ другой разъ. Вы видите, м. г., что экономическій матеріализмъ вовсе не осуждаетъ своихъ сторонниковъ на бездъйствіе, что квіетизмъ и экономическій матеріализмъ—не одно и то же.

«Марксисть, уб'яжденный въ неминуемомъ наступленія торжества капитализма и въ Россія, — говорите вы, — какъ бы ни огорчали его б'яствія народа, какъ бы ни страдалъ онъ отъ сознанія всей тяжести этихъ б'яствій, долженъ, однако, ускорять этотъ процессъ для возможно быстраго наступленія капиталистической стадіи, посл'я которой производственныя отношенія вызовуть иной экономическій строй, совпадающій съ тёмъ, что мы называемъ требованіемъ справедливости».

Оставляя въ сторонѣ неопредѣленность выраженія «экономическій строй, совпадающій съ требованіями справедливости», я замѣчу вамъ, что вы дѣлаете не совсѣмъ правильный выводъ изъ того, что говорятъ экономическіе матеріалисты о неизбѣжности окончательнаго торжества капитализма въ Россіи.

Положимъ, что какой-нибудь свободомыслящій австріецъ сороковыхъ годовъ высказалъ бы то убъжденіе, что Меттернихъ своей реакціонною политикой самъ ведетъ къ гибели свою систему.

Скажете ли вы, что еслибъ этотъ свободомыслящій австріецъ былъ человѣкомъ сильной логики и глубокаго убѣжденія, то ему слѣдовало бы сдѣлаться агентомъ Меттерниха и обѣими руками поддерживать всѣ его реакціонныя мѣры?

Вы этого не скажете; вы хорошо видите, что у свободомыслящаго австрійца нашлось бы другое, гораздо бол'ве плодотворное д'вло на почві, невольно воздёлываемой Меттернихомъ.

Но по отношенію къ экономическимъ матеріалистамъ вы разоуждаете иначе. Услышавъ, что, по ихъ мивнію, капитализмъ подготовляеть почву для торжества экономическаго порядка, совпадающаго съ требованіями справедлявости, вы говорите: у нихъ не можетъ быть теперь другого дѣла, кромѣ насажденія капитализма. Откуда эта разница? Почему ваше отношеніе къ экономическимъ матеріалистамъ не совпадаетъ съ «требованіями справедливости»? Потому, что вы хорошо понимаете, какое именно дѣло нашлось бы у противника меттерниховой системы, между тѣмъ какъ вамъ непонятно, что же могутъ дѣлать тѣ люди, которые, будучи въ принципѣ противниками капитализма, не приходятъ, однако, въ ужасъ при видѣ его несомивнисто торжества въ Россіи.

Я надёюсь, что сказанное мною о необходимости развития самосознания производителей и о прочемъ до извёстной степени устранитъ это печальное недоразумёніе.

«Ускорять этотъ процессъ»... Да, ускорять! Но «ускорять» можно различно. Только напрасно думаеть, наприм., г. Оболенскій, что объднѣніе народа могло бы ускорить развитіе капитализма. Обълнѣніе народа

- 442 -

не ускоряеть, а замедляеть его. И наобороть, рость самосознанія производителей несомнѣнио ускоряеть его, что блистательно доказывается практикой западно-европейской общественной жизни. Но, съ другой стороны, этоть же рость улучшаеть положеніе производителя, т. е. устраняеть, по крайней мѣрѣ, никсоторыя вредныя стороны капитализма. И съ нѣкоторыми оговорками можно сказать, что положеніе производителя тѣмъ болѣе улучшается, чѣмъ болѣе растетъ его самосовнаніе. Выходить, стало быть, что можно содѣйствовать ускоренію капиталистическаго процесса, всецѣло становнсь въ то же время на сторону производителя. Этого-то, кажется, н не понимаетъ г. Оболенскій.

Экономическіе матеріалисты не очитають возможнымь въ настоящее время сознательное вмѣшательство государства въ экономическую жизнь руоскаго народа съ цѣлью осуществленія «требованія справедливости». Васъ, повидимому, это огорчаеть. Но позвольте спросить васъ: да развѣ вы сами считаете его возможнымъ; развѣ вы забыли, что вое зависить отъ обстоятельствъ времени и мѣста? Но, по вашимъ словамъ, люди, стоящіе за справедливость, «должны, по мврѣ овоихъ силъ, бороться за спасеніе каждаго живого человѣка, за то, чтобы крестьянинъ не отрывался отъ земли», и т. д. Это все прекрасно, но бороться за спасеніе «живыхъ людей» по одиночкю, значить заниматься простою филантропіей. Спора нѣтъ, филантропія хорошая вещь, но вѣдь мы съ вами говоримъ не о филантропіи.

Хорошо «бороться» за то, чтобы врестьянинъ не отрывался отъ земли. Но хорошо опять-таки при извёстныхъ обстоятельствахъ времени и ивста, какъ это вамъ выяснить еще Н. Г. Чернышевский. Онъ горячо и талантливо спорить съ профессоромъ Вернадскимъ, защищая общинное землевладение. Нынешние наши сторонники отарыхъ устоевъ тоже защищають общену и тоже готовы спорить, по мёрё силь и способностей, съ противниками общины. Отсюда делается тоть выводъ, что, по крайней мъръ во взглядъ на общену, наши вынъшніе сторовники устоевъ стоятъ на точкѣ зрѣнія названнаго автора. Но это слишкомъ поспѣшный выводъ. Между Н. Г. Чернышевскимъ и нынешними его будто бы последователями та огромная разница, что они относятся догматически къ тому самому предмету, къ которому онъ относился критически. Другими слова ми: ножду твиъ какъ онъ отстанвалъ общену, предполагая наличность извъстных условій, при отсутствіи воторыхъ она утрачивала всявій смыслъ въ его глазахъ, его нынѣшніе будто бы послѣдователи стоять за общину quand même и готовы защищать ее, какъ бы радикально ни измѣнялись внѣшнія и внутреннія условія ся существованія. И воть почему я говорю: если бы эти люди и остались вёрны бужет ученія названнаго писателя, то все-таки было бы несомивно, что они совершенно позабыли его духъ.

Но на самомъ дѣлѣ они плохо усвонии себѣ даже его букеу. Они говоритъ вовсе не то, что говорилъ Н. Г. Чернышевскій.

Вы помните. конечно, м. г., знаменитую статью: «Критика философскихъ предубѣжденій противъ общиннаго землевладѣнія». Въ этой стать видять обыкновенно защиту нашей русской общены. Но это большая ошебка. Авторъ названной статьи защищаеть въ ней не нашу русокую общину, а коллективную собственность вообще, опровергая то мибніе недюбямыхъ имъ либеральныхъ экономистовъ, что цивилизація несовивстима съ коллективною собственностью. Онъ говорить: первый шагъ пивилизаціи есть отрицаніе этой собственности: второй будеть отрицаніемъ отрицанія, возвратомъ къ коллективизму. Мимоходомъ онъ доказываеть, что продолжательность второго періода, періода господства наци видуальной собственности, ножеть-при извъстныхъ обстоятельствахъ и при извъстномъ положении дълъ у болъе передовыхъ народовъ-сократиться до ниля. т. е. что первобытная коллективная собственность можеть мёстами сразу перейти въ высшую форму коллективныма. Я не буду разсматривать здёсь, нуждается ли въ какихъ-либо лополненіяхъ и оговоркахъ мысль о возможности минованія цёлаго историческаго періода, а спрошу только: о нашей ли русской общинь говорится въ названной статьё? И отвёчу: нёть, въ ней говорится по поводу спора объ этой общинь, но уже не о ней, не объ этой общань, и потому къ ней не относятся и разсужденія о возможности миновать періодъ индивидуальной собственности.

Вы хотете доказательствъ, м. г.?-Воть они.

«Я стыжусь самого себя, --- говорить въ предисловіи авторъ статьи.--Мив совестно вспомнить о безвременной самоуверенности, съ которою я поднялъ вопросъ объ общенномъ землевладение. Этемъ деловъ я сталъ безразсуденъ, скажу прямо, сталъ глупъ въ своихъ собственныхъ глазахъ... Трудно объяснить причину моего стыда, но постараюсь сделать, какъ могу. Какъ ни важенъ представляется мнѣ вопросъ о сохранение общиннаго землевладёнія, но онъ все-таки составляеть одну сторону дёла, къ которому принадлежить. Какъ высшая гарантія благосостоянія людей, до которыхъ онъ относится, этотъ принципъ получаетъ смыслъ только тогда, вогда уже даны другія, низшія гарантів благосостоянія, нужныя для доставленія его действію простора. Такими гарантіями должны считаться два условія. Во-первыхъ, принадлежность ренты твиъ самымъ лицамъ, которыя участвують въ общинномъ владенів. Но этого еще мало. Надобно также замѣтить, что рента только тогда серьезно заслуживаетъ своего имени, когда лицо, ее получающее, не обременено кредитными обязательствами, вытехающими изъ самаго ся полученія... Когда человікъ уже не такъ счастливъ, чтобы получить ренту, чистую отъ всякихъ обязательствъ, то, по крайней мёрё, предлолагается, что уплата по этимъ обязательствамъ не

очень велика по сравнению съ рентою... Только при соблюдения этого второго условія люди, интересующіеся его благосостояніемъ, могутъ желать ему получения ренты». Но это условие не могло быть соблюдено въ двлъ освобождаемыхъ крестьянъ; поэтому авторъ цитируемой статьи и считаеть безполезнымъ защищать не только общинное землевладавіе, но и самое наделение крестьянъ землею. У кого оставалось бы какое-нибудь сомиение на этотъ очетъ, того совершенно убъдитъ слъдующій примъръ, приводимый нашимъ авторомъ. «Предположимъ, --- говоритъ онъ, обращаясь въ своему любимому способу объясненія посредствоиъ «параболъ»,-предположниъ, что я былъ завитересованъ првиятіемъ средствъ для сохраненія провнзів, изъ запаса которой составляется вашь об'ягь. Само собою разумвется, что если я это пвлаль собственно изъ расположения къ вамъ, то моя ревность основывалась на предположения, что провизія прянадлежить вамъ, и что приготовляемый изъ нея об'вдъ здоровъ и выгоденъ для васъ. Представьте же себь мон чувства, когда я узнаю, что провизія вовсе не принадлежить вамъ и что за каждый обедь, приготовленный изъ нея, берутся съ васъ деныти, которыхъ не тодько не стоитъ самый объдъ, но которыхъ вы вообще не можете платить безъ крайнаго стеснения. Какія мыси приходять инв въ годову при этихъ столь странныхъ открытіяхъ?... Какъя былъ глупъ, что хлопоталъ о сохранение собственности въ извеотныхъ рукахъ, не удостовърившись прежде, что собственность достанется въ эти руки и достанется на выгодныхъ условіяхъ? Лучше пропадай вся эта провизія, которая приносить только вредъ любимому мною человѣку! Лучше пропадай все дело, которое приноснть вамъ только разорение!»

Въ другомъ сочиненін тотъ же авторъ говоритъ: «Пусть дяло освобожденія крестьянъ будетъ передано въ руки помъщачьей партін. Разница не велика». И на замѣчаніе о томъ, что разница колоссальная, такъ какъ помъщичья партія высказывается противъ надѣленія крестьянъ землею, онъ рѣшительно отвѣчаетъ: «Нѣтъ, не колоссальная, а ничтожная. Была бы колоссальная, еслибъ крестьяне получили землю безъ выкупа. Взять у человѣка вещь или оставить ее человѣку— разница, но взять съ него плату за нее—вое равно. Планъ помѣщичьей партіи разнитоя отъ плана прогрессистовъ тѣмъ, что онъ проше, короче. Поэтому онъ даже дучше. Меньше проволочекъ, въроятно, меньше и обремененія для крестьянъ <sup>1</sup>. У кого нэъ крестьянъ есть деньги, тотъ купить себѣ землю. У кого нѣтъ, тѣхъ нечего и обязывать покупать ее. Это будетъ только разорять ихъ <sup>1</sup>). Выкупъ—та же покупка. Если сказать правду, лучше пусть будутъ освобождены безъ земли... Вопросъ поставленъ такъ, что я не нахожу причинъ горячиться даже изъ-за того, будутъ или не будутъ освобожде-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Курсивъ нашъ.

ны врестьяне, тёмъ меньше изъ-за того, кто станетъ освобождать ихъ---либералы или помёщики. По-моему---все равно. Или помёщики даже лучше».

Въ другомъ мѣстѣ того же сочиненія онъ замѣчаетъ: «Толкують оовободить крестьянъ. Гдѣ силы на такое дѣло? Еще нѣтъ силъ. Нелѣпо приняматься за дѣло, когда нѣтъ силъ на него: А видите къ чему идетъ: станутъ освобождать. Что выйдетъ,—сами судите; что выходитъ, когда берешься за дѣло, котораго не можешь сдѣлать?... Испортишь дѣло, выйдетъ мерзость. Эхъ, наши господа эмансипаторы, всѣ эти ваши Рязанцевы съ компаніей! Вотъ, хвастуны-то; вотъ болтуны-то! вотъ, дурачье-то»...

Я полагаю, м. г., что эти выписки довольно убѣдительно подтверждаютъ справеднивость сказаннаго мною о взглядѣ Н. Г. Чернышевскаго на русскую общину. Сначала онъ защищаль ее; потомъ увидѣлъ, что нѣтъ на-лицо тѣхъ условій, при которыхъ общинное вемлевладѣніе—и даже вообще надѣленіе крестьянъ землею—могло бы принести пользу народу. Тогда онъ сталъ стыдиться той безвременной самоувѣренности, съ которой онъ выступалъ на защиту общины. («Лучше пусть пропадаетъ»... и т. д.).

Его нынёшніе будто бы послёдователи разсуждають не такъ. Они дорожать общиной и забывають о тёхъ условіяхъ, при отсутствіи которыхъ общинное землевладёніе можеть стать, —и въ самомъ дёлё становится, вреднымъ для народа. Они превратили въ мертвую догму то, на что онъ смотрёлъ съ критической точки зрёнія.

Я знаю, что меня упрекнуть въ несправедливости. Мий скажуть: «Да когда же защитники общины забывали о техъ условіяхъ, которыя необходимы для того, чтобы она принесла пользу народу? Развѣ не народники поминутно твердять, что воть надо было бы сделать и то и это для упроченія и процвѣтанія устоев1?» Гг. народники, дѣйствительно, придумали немало проектовъ для поддержанія и усовершенствованія устоевъ. Но немало проектовъ, полезныхъ для народа, придумано было уже и въ то время, когда появилась статья «Критики философскихъ прелубъжденій». Однако, автору этой статьи однихъ хорошихъ проектовъ, какъ мы видёли, было недостаточно. Суровый и насметливый критикъ, онъ спрашиваль себя: гдж силы для осуществленія этихь проектовь? И богда видѣлъ, что силъ нѣтъ, что хорошимъ проектамъ суждено остаться про-ектами, овъ находилъ постыднымъ тратить слова на ихъ обсуждение и желчно обзываль людей, носившихся съ ними, глупцами, хвастунами, болтунами и т. д. Такъ ли относятся къ дѣлу нынѣшніе сторонники устоевъ? Нѣтъ, ихъ отношение къ нимъ совершенно другое. Для нихъ слова-все; они не спрашиваютъ себя-гдъ силы для осуществления хорошихъ проектовъ; они заражены тою безплодною мечтательностью, которую такъ осуждаль Н. Г. Чернышевскій и которую такъ жестоко подчасъ осмѣивалъ знаменитый «Свистокъ».

Недавно г. Глинскій въ «Историческомъ Въстникъ» обрушился на эко-

номическихъ матеріалистовъ за ихъ будто бы непочтеніе къ «шестидесятникамъ». Я осмѣлюсь замѣтить г. Глинскому, что онъ играетъ словами. Экономические матеріалисты могли бы сказать ему: есть шестидесятники и шестидесятники, подобно тому, какъ есть «мужикъ и мужикъ». Если шестидесятники по своимъ стремленіямъ и по направленію своихъ мыслей похожи на автора примѣчаній къ Миллю, то экономическіе матеріалисты глубоко уважаютъ ихъ. Но они не могуть питать уваженія къ тѣмъ шестидесятникамъ, прекраснодушіе которыхъ жестоко возмутило бы и автора примѣчаній къ Миллю и всѣхъ его сотрудниковъ.

Экономические материалисты, подобно этому автору, враги индивидуализма. Они убъждены, что высшая фаза цивилизаціи необходимо придеть къ той формв собственности, которая характеризуеть собою первую фазу. Но они думають, что это еще недостаточное основание для того, чтобы отстанвать современное наше общинное землевладъние. Это вомлевладъние безполезно въ данное время для народа, потому что нътъ (да, кажется, никогда и не было) въ наличности такихъ условій, при которыхъ оно могло бы сдёлаться полезнымъ ему 1), и нёть тёхъ силь, которыя могли бы создать наличность такихъ условій. Экономическіе матеріалисты очень реко относятся къ мечтаніямъ людей, воображающихъ, что эти условія могуть быть созданы схоластическими разсужденіями на тему о роли личности въ исторіи, о томъ, что всякій честный соціологь непременно субъективенъ и т. п. Ихъ осуждаютъ за рёзкость ихъ отношенія къ этниъ людямъ. Но что же имъ дълать? У Добролюбова, Чернышевскато и другихъ, подобныхъ имъ героевъ русской мысли научились они вдко см'яяться надъ маниловскими мечтаніями, и въ эгомъ отношенім привычка вкоренилась въ нихъ такъ сильно, что ихъ исправитъ только могила. Но мив кажется, что это не очень дурная привычка. Жестоко ошибается или жестоко искажаеть истину тоть, кто говорить, что экономическіе матеріалисты равнодушны въ экономическимь интересамъ народа. Нётъ, они вовсе не равнодушны къ нимъ. Но они глубоко убъждены, что ничего хорошаго, ни въ какомъ отношения, не принесутъ народу тв пріемы «борьбы» за народное благосостояніе, которые рекомендують наши сторонники старыхъ «устоевъ». Въ этомъ отношении между экономическими матеріалистами и народниками бездонная пропасть. Никакое соглашеніе между ними невозможно. Но вы, м. г., не принадлежите, думается мнв, къ числу защитниковъ «устоевъ» quand même. И я надвюсь, что съ людьми вашего направленія экономическіе матеріалисты могла бы сойтись во многомъ, хотя, конечно, и не во всемъ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Объ этомъ см. Волгина: «Основание народничества въ трудатъ г. Воронцова (В. В.)».

# Къ вопросу о роли личности въ исторіи.

I.

Во второй половинѣ семидесятыхъ годовъ покойный Каблицъ написалъ статью: «Умъ и чувство, какъ факторы прогресса», въ которой, ссылаясь на Спенсера, доказываль, что въ наступательномъ двежения человѣчества главная роль принадлежить чувству, а умъ играсть второстепенную и къ тому же совершенно подчиненную роль. Каблицу возражаль одинь «почтенный соціодогь», выразившій насмішливое удивленіе по поводу теорія. ставившей умъ «на запятки». «Почтенный соціологь» быль, разумвется, правъ, защищая умъ. Однако, онъ былъ бы гораздо болье правъ, если бы, не касаясь сущности поднятаго Каблицемъ вопроса, показалъ, до какой степени невозможна и непозволительна была самая его постановка. Въ самомъ двяв, теорія «факторовъ» неосновательна уже и сама по себя, такъ какъ она произвольно выдёляетъ различныя стороны общественной жизни и ипостазируетъ ихъ, превращая ихъ въ особаго рода силы, съ разныхъ сторонъ и съ неодинаковымъ успѣхомъ влекущія общественнаго человѣка по пути прогресса. Но еще болѣе неосновательна эта теорія въ тонъ видъ, какой она получила у Каблица, превращавшаго въ особыя соціологическія ипостаси уже не ті или другія стороны діятельностя общественнаго человтка, а различныя области индивидуальнаго сознанія. Это поястинъ Геркулесовы столбы абстракція; дальше идти небуда, потому что дальше начинается комическое царство вполнѣ уже очевиднаго абсурда. Воть на это-то и следовало «почтенному соціологу» обратить вниманіе Каблица и его читателей. Обнаруживъ, въ какія дебри абстракців завело Каблица стремленіе найти господствующій «факторъ» въ исторіи, «почтенный соціологь», можеть быть, невзначай сделаль бы кое-что и для критики самой теоріи факторовъ. Это было бы очень полезно всёмъ намъ въ то время. Но онъ оказался не на высотѣ призванія. Онъ самъ стоялъ на точкѣ зрвнія той же теорів, отличаясь оть Каблица лишь склонностью ка эклектизму, благодаря которому всв «факторы» казались ему одинаково ваяными. Эклектическія свойства его ума особенно ярко выразились впослѣдствія

**— 4**49 **—** 

ВЪ нападкахъ его на діалектическій матеріализмъ, въ которомъ онъ увидѣлъ ученіе, жертвующеє экономическому «фактору» всёми другими и сводящее къ нулю роль личности въ исторіи. «Почтенному соціологу» и въ голову не приходило, что діалектическій матеріализмъ чуждъ точки зрѣнія «факторовъ» и что только при полной неспособности къ логическому мышленію можно видѣть въ немъ оправданіе такъ называемаго *квіетизма*. Надо замѣтить, впрочемъ, что въ этомъ промахѣ «почтеннаго соціолога» нѣтъ ничего оригинальнаго: его дѣлали, дѣлаютъ и, вѣроятно, долго еще будутъ дѣлать многіе и многіе другіе...

Матеріалистовъ стали упрекать въ склонности къ «квіетизму» уже тогда, когда у нихъ еще не выработался діалектическій взглядъ на природу и на исторію. Не уходя въ «глубь временъ», мы напомнимъ споръ извёстнаго англійскаго ученаго Пристлея съ Прайсомъ. Разбирая ученіе Пристлея. Прайсь доказываль, между прочимь, что матеріализмь несогласимь съ понятіемъ о свободѣ и устраняетъ всякую самодѣятельность личности. Въ ответъ на это Пристлей сослался на житейский опытъ, «Я не говорю о самомъ себъ, хотя конечно, и меня нельзя назвать самымъ неподвижнымъ изъ вовхъ животныхъ (am not the most torpit and lifeless of ali animals): но я спрашиваю вась: гдё вы найдете больше энергін мысли, больше активности, больше силы и настойчивости въ преследовани самыхъ важныхъ целей, чемъ между последователями ученія о необходимости?» Пристлей имблъ въ виду редигіозную демократическую секту такъ называвшихся тогда christian necessarians <sup>1</sup>). Не знаемъ, точно ли она была такъ дѣятельна, какъ это думалъ принадлежавшій къ ней Пристлей. Но это и не важно. Не подлежить никакому сомивнію то обстоятельство, что матеріалистическій взглядъ на человѣческую волю прекрасно уживается съ самой энергичной диятельностью на практики. Лансонь замичаеть, что «вси доктряны, обращавшіяся съ наибольшими требованіями къ человіческой волё, утверждали въ принципъ безсиле воли; онъ отрицали свободу и подчиняли міръ фатализму» <sup>2</sup>). Лансонъ неправъ, думая, что всякое отрицаніе такъ называемой свободы воли приводить къ фатализму; но это не помвшало ему подмвтить въ высшей степени интересный историческій факть: въ самомъ ділі, исторія показываеть, что даже фатадизмъ не только не всегда мѣшаетъ энергическому дѣйствію на практикѣ, но, напротивъ, въ извёстныя эпохи былъ психологически необходимой основой такого джиствія. Въ доказательство сощлемся на пуританъ, превзошедшихъ своей энергіей всё другія партіи въ Англіи XVII вёка,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Француза XVIII въка очень удивило бы такое сочетаніе матеріализма сърелигіозной догматикой. Въ Англін оно никому не казалось странныму. Пристлей самъ былъ очень религіознымъ человъкомъ. Что городъ, то норовъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. русскій переводъ его «Исторіи французской литературы», т. 1, стр. 511.

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

и на послёдователей Магомета, въ короткое время покорившихъ своей власти огромную полосу земля отъ Индіи до Испаніи. Очень ошибаются тё, по мнёнію которыхъ стоитъ намъ только убёдиться въ неизбёжномъ наступленіи даннаго ряда событій, чтобы у насъ исчезла всякая поихологическая возможность содёйствовать или противодёйствовать ему <sup>1</sup>).

Туть все зависить оть того, составляеть ли моя собственная длятельность необходимое звено въ цели необходимыхъ событій. Если да, то тёмъ меньше у меня колебаній и тёмъ рёшительнёе я дёйствую. И въ этомъ нътъ ничего удивительнато: когда мы говоримъ, что данная личность считають свою деятельность необходимымъ звеномъ въ цели zeобходимыхъ событій, это значить, между прочимъ, что отсутствіе свободы воли равносильно для нея совершенной неспособности къ безджистейю, и что оно, это отсутствіє свободы воли, отражается въ ся сознанія въ видь невозможности поступать иначе, чюмь она поступаеть. Это именно то психологическое настроеніе, которое можеть быть выражено знаменитыми словами Лютера: «Hier stehe ich, ich kann nicht anders», н благодаря которому люди обнаруживають самую неукротимую энергію, совершають самые поразительные подвиги. Это настроение было неизвёстно Гамлету; оттого онъ и былъ способенъ только ныть да рефлектировать. И оттого Гамлеть нивогда не помярился бы съ философіей, по смыслу которой свобода есть лишь необходимость, перешедшая въ сознание. Фихте справедливо сказаль: каковь человъкъ, такова и его философія.

# II.

Нѣкоторые приняли у насъ въ серьезъ замѣчаніе Штаммлера насчетъ будто бы неразрѣшимаго противорѣчія, якобы свойственнаго одному изъ заладно-европейскихъ соціально-политическихъ ученій. Мы имѣемъ въ виду извѣстный примѣръ луннаго затменія. На самомъ дѣлѣ это архи-нелѣпый примѣръ. Въ число тѣхъ условій, сочетаніе которыхъ необходимо для луннаго затменія, человѣческая дѣятельность никакимъ образомъ не входитъ и входить не можетъ, и уже по одному этому партія для со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извёстно, что, по ученію Кальвина, всё поступки людей предопредѣлены Богомъ. Praedestinationem vocamur aeternum. Dei decretum, quo apud se constitutum habuit, quid de unoquoque homine fieri valet (Institutio, lib. III, cap. 5). По этому же ученію, Богъ набираетъ нѣкоторыхъ изъ своихъ служителей для освобожденія несправедливо угнетенныхъ народовъ. Таковъ былъ Монсей, освободитель израильскаго народа. По всему видно, что такимъ же орудіемъ Бога считалъ себя и Кромвель; онъ всегда и, вѣроятно, въ силу совершенно искренняго убъжденія называлъ свои дѣйствія плодомъ воли Божіей. Всѣ эти дѣйствія были мапередз окрашены для него въ цепта необходимости. Это не только не мѣшало ему стремиться отъ побѣды къ побѣдѣ, но придавало этому его стремленію неукротимую силу.

действія лунному затменію могла бы возникнуть только въ сумасшедшемъ домѣ. Но если бы человъческая дъятельность и входила въ число названныхъ условій, то въ партію луннаго затменія не вошелъ бы никто изъ тѣхъ. которые, очень желая его видѣть, въ то же время были бы убъждены, что оно непремънно совершится и безъ ихъ содъйствія. Въ этомъ случав ихъ «квістизиъ» былъ бы только воздержанісиъ отъ излишняго, т. е. безполезнаго дъйствія и но вывлъ бы вичого общаго съ настоящимъ квіетизмомъ. Чтобы примъръ луннаго затиенія пересталъ быть безсимсленнымъ въ разсматриваемомъ нами случав указанной выше партін, надо было бы совершенно измёнить его. Надо было бы вообразить, что луна одарена сознаніемъ, и что то положеніе ея въ небесномъ пространстве, благодаря которому происходять ся затменія, кажется ей плодомъ самоопредбленія ся воли и не только доставляеть ей огромное наслаждение, но и безусловно нужно для ся правственнаго спокойствия, воледотвіе чего она всегда страстно стремится занять это положеніе 1). Вообразивъ все это, надо было бы спросить себя: что почувствовала бы луна, если бы она, наконецъ, открыла, что въ дъйствительности не воля и не «идеалы» ся опредѣляють собою ся движеніе въ небесномъ пространствѣ. а наоборотъ-ея движение опредъляеть собою ся волю и ся «идеалы». По Штамилеру выходить, что такое открытіе непременно следало бы се неспособной къ движению, если бы она не выпуталась изъ бъды посрелствомъ какого-инбудь логическаго противоричия. Но такое предподожение решительно ни на чемъ не основано. Это открытіе могло бы явиться однимъ изъ формальныхъ оснований дурного настроения луны, ея нравственнаго разлада съ самой собою, противоречія ся «идеаловъ» съ механической действительностью. Но такъ какъ мы препполагаемъ, что все вообще «исихическое состояние луны» обусловливается въ концъ концовъ ся движеніемъ, то въ движевіи надо было бы искать в причины ся душевнаго разлада. При внимательномъ отношения къ прач оказалось бы можеть быть, что когда луна находится въ апогев. Она горюсть о томъ, что ся воля несвободна, а въ перигев это же обстоятельство является для нея новымъ формальнымъ всточникомъ правственнаго блаженства и правственной бодрости. Можеть быть вышло бы и наобороть: можеть быть оказалось бы, что не въ перигев, а въ апогев находить она средство примирить свободу съ необходимостью. Но какъ бы то ни было, несомивно, что такое примирение вполнв возможно; что сознание необходимости прекрасно уживается съ самымъ энергическимъ авиствіемъ на практикь. По крайней мерь, такъ было до сихъ поръ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) C'est comme si l'aiguille aimantée prenait plaisir de se tourner vers le nord car elle croirait tourner indépendamment de quelque autre cause, ne s'apercevant pas des mouvements insensibles de la matière magnétique. *Leibnitz*, Théodicée. Lausanne, MDCCLX, p. 598.

Въ исторін. Люди, отрицавшіе свободу воли, часто превосходили всёхъ своихъ современниковъ силою собственной воли и предъявляли къ ней наибольшія требованія. Такихъ примёровъ много. Они общензвёстны. Забыть о нихъ, какъ забываетъ, повидимому, Штаммлеръ, можно тольсо при умышленномъ нежеланіи видётъ историческую дёйствительность такою, какова она есть. Подобное нежеланіе очень сильно, напримёръ, у нашихъ субъективистовъ и нёкоторыхъ нёмецкихъ филистеровъ. Но филистеры и субъективисты не люди, а простые призраки, какъ сказаль бы Бёлинскій.

Разсмотримъ, однако, поближе тотъ случай, когда собственныяпрошедшія, настоящія ная будущія-диствія человика представляютя ему сплошь окрашенными въ цвёть необходимости. Мы уже знаемъ, что въ этомъ случав человвкъ. ---считая себя посланникомъ Божіниъ, подобно Магомету, избранникомъ ничемъ неотвратимой судьбы, подобно Наполеону, или выразителемъ никвиъ непреодолимой силы историческаго движенія, подобно нёкоторымъ общественнымъ пњателамъ XIX выка, ---обнаруживаеть почти стихійную силу воли, разрушая, кагь карточные домики, всё препатствія, воздвигаемыя на его пути Гамлетани и Гамлетиками разныхъ увздовъ 1). Но насъ этотъ случай интересуетъ теперь съ другой стороны, и именно вотъ съ какой сторовы. Когда сознаніе несвободы моей воли представляется мнѣ лишь въ видѣ полной субъективной и объективной невозможности поступать иначе, чёмъ я поступаю, и когда данныя мон действія являются въ то же время нанболёе для меня желательными изъ всёхъ возможныхъ дёйствій, тогда необходимость отождествляется въ моемъ сознания со свободой, а свобода съ необходимостью, и тогда я не свободенъ только въ томъ смысле, что не могу нарушить это тождество свободы съ необходимостых; не могу противопоставить ихъ одну другой; не могу почувствовать себя стъсненнымъ необходимостью. Но подобное отсутствие свободы есть виесть съ темъ ся полнжишее проявление.

Зиммель говорить, что свобода есть всегда свобода отъ чего-небудь, и что тамъ, гдв свобода не мыслится какъ противоположность связан-

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Приведемъ еще одинъ примъръ, наглядно показывающій, какъ силью чувствують люди этой категоріи. Герцогиня Ферарская Ренэ (домъ Людовика XII) говорить въ письмѣ къ своему учителю Кальвину: «Нѣтъ, я не забыла того, что вы мнѣ писали: что Давидъ питалъ смертельную ненависть къ врагамъ Божінмъ; и я сама никогда не стану поступать иначе; ибо если би я знала, что король, мой отецъ, и королева, моя мать, и покойный господниъ мой мужъ (le monsieur mon mari) и всв мои дѣти были отвержены Богонъ, я возненавидѣла бы ихъ смертельною ненавистью и хотѣла бы, чтобъ они попали въ адъ», и т. д. Какую страшную всесокрушающую энергію способни были обнаруживать люди, питавшіе такія чувства! А вѣдь эти люди отрицали свободу воли.

ностя, она не вибеть смысла. Это, конечно, такъ. Но на основания этой маленькой азбучной истины нельзя опровергнуть то положение, составляющее одно изъ геніальнѣйшихъ открытій, когда-либо сдѣланныхъ философской мыслыю, что овобода есть сознанная необходимость. Опредёленіе Зиммеля слишкомъ узко: относится оно только къ свободѣ отъ визшияго стёсненія. Пока рёчь идеть лишь о такихъ стёсненіяхъ, отождествленіе свободы съ необходимостью было бы до послёдней степени комично: воръ не свободенъ вытащить у васъ изъ кармана носовой платокъ, если вы мёшаете ему сдёлать это и пока онь не преодолёль такъ или иначе вашего сопротивленія. Но кромѣ этого элементарнаго и поверхностнаго понятія о свободѣ есть другое, несравненно болѣе глубокое. Это понятіе совствить не существуеть для людей, неспособныхъ къ философскому мышленію, а люди, способные къ такому мышленію, доходять до него только тогда, когда имъ удается раздёлаться съ дуализиомъ и понять, что между субъектомъ, съ одной стороны, и объектомъ, съ другой, вовсе не существуеть той процасти, какую предполагають дуалисты.

Русскій субъективисть противопоставляеть свои утопическіе идеалы нашей капиталистической действительности и не идеть дальше такого противопоставленія. Субъективисты завязли въ болоть дуализма. Идеалы такъ называемыхъ русскихъ «учениковъ» несравненно менѣе похожи на капиталистическую действительность, чёмъ идеалы субъективистовъ. Но, несмотря на это, «ученики» сумбли найти мость, соединяющій идеалы съ дъйствительностью. «Ученики» возвысились до монизма. По ихъ инънію, капитализмъ ходомъ своего собственнаго развитія приведетъ къ своему собственному отрицанію и въ осуществленію ихъ-русскихъ, да и не однихъ только русскихъ, «учениковъ»-идеаловъ. Это историческая необходимость. «Ученикъ» служить однимь изъ орудій этой необходимости и не можеть не служить имъ какъ по своену общественному положенію, такъ и по своему умственному и правственному характеру, созданному этимъ положениемъ. Это тоже сторона необходимости. Но разъ его общественное положение выработало у него именно этотъ, а не другой характеръ, онъ не только служитъ орудіемъ необходимости и не только не можеть на служить, но и страстно хочеть и не можеть не хотъть служить. Это-сторона-свободы и притомъ свободы, выросшей изъ необходимости, т. е., вёрнёе сказать, --это свобода, отождествившаяся съ необходимостью, — это необходимость, преобразившаяся въ свободу <sup>1</sup>). Такая свобода есть тоже свобода отъ некотораго стеснения; OBA TOXE противоположна н'екоторой связанности: глубокія определенія не опровергають поверхностныхъ, а, дополная ихъ, сохраняють ихъ въ себв

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die Nohtwendigkeit wird nicht dadurch zur Freiheit, dass sie verschwindet, sondern dass nur ihre noch innere Identität manifestirt wird. *Hegel*, Wissenschaft der Logik. Nürenberg 1816. Zweites Buch, S. 281.

Но о какомъ же стѣсненія, о какой связанности можетъ ндти рѣчь въ этомъ случаѣ? Это ясно: о томъ нравственномъ стѣсненіи, которое тормазитъ энергію людей, не раздѣлавшихся съ дуализмомъ; о той связанности, отъ которой страдаютъ люди, не умѣющіе перекинуть мостъ черезъ пропасть, раздѣляющую идеалы отъ дѣйствительности. Пока личность не завоевала этой свободы мужественнымъ усиліемъ философской мысли, она еще не вполнѣ принадлежитъ самой себѣ и своими собственными правственными муками платитъ позорную дань противостоящей ей внѣшней необходимости. Но зато та же личность родится для новой, полной, ей до тѣхъ поръ невѣдомой жизни, едва только она свергнетъ съ себя иго этого мучительнаго и постыднаго стѣсненія, и ея свободная дѣятельность явится сознательнымъ и свободнымъ выраженіемъ необходимости <sup>1</sup>). Тогда она становится великой общественной силой, и тогда уже ничто не можетъ помѣшать ей и ничто не помѣшаетъ

Надъ неправдою лукавою Грявуть Божьею грозою...

#### III.

Еще разъ: сознание безусловной необходимости даннаго явления можеть только усилить энергію человіка, сочувствующаго ему и считающаю себя одной изъ силъ, вызывающихъ это явленіе. Если бы такой человіль сложилъ руки, сознавъ его необходимость, онъ показалъ бы этимъ, что плохо знаеть ариеметику. Въ самомъ дѣлѣ, положимъ, что явленіе А необходимо должно наступить, если окажется на-лицо данная сумма условій S. Вы доказали мнё, что эта сумма частью уже есть въ наличности, а частью будеть въ данное время Т. Убедившись въ этомъ, я,-человѣкъ, сочувствующій явленію А, --восклицаю: «какъ это хорошо!»--и заваливаюсь спать вплоть до радостнаго дня предсказаннаго вами событія. Что же выйдеть изъ этого? Воть что. Вь вашемъ разсчеть, въ сумму S, необходимую для того, чтобы совершилось явление A, входила также и моя двятельность, равная, положимъ, а. Такъ какъ я погрузился въ спячку, то въ моментъ Т сумма условій. благопріятныхъ наступленію даннаго явленія, будеть уже не S, но S-a, что измѣняеть состояніе дёла. Можеть быть, мое мёсто займеть другой человёкь, который тоже быль близокъ къ бездействію, но на котораго спасительно повліяль примфрь моей апатіи, показавшейся ему крайне возмутительной. Въ такомъ случат сила а будетъ замъщена силой b, и если а равно b (а=b), то сумма условій, способотвующихъ наступленію А, останется равной S, и явление A все-таки совершится въ тотъ же самый моментъ T.

3

<sup>1)</sup> Тоть же старый Гегель прекрасно говорить въ другомъ мѣстѣ: «Die Freiheit ist diess, Nichts zu wollen als sich». Werke, B. 12, S. 98. (Philosophie der Religion).

Но если мою силу нельзя признать равной нулю, если я ловкій и способный работникъ и если меня никто не заменилъ, то у насъ уже не будеть полной суммы S, и явленіе А совершится позже, чёмъ мы предполагаемъ, или не въ той полноть, какой мы ожидали, или даже совсёмъ не совершится. Это ясно, какъ день, и если я не понимаю этого, если я думаю, что S остается S и послё моей измены, то единотвенно потому, что не умѣю считать. Да и одниъ ли я не умѣю считать? Вы, предсказывавшій мев, что сумма S непремённо будеть на-лицо въ моженть Т, не предвидёли, что я лягу спать сейчасть же послё моей бесёды съ вами; вы были увёрены, что я до конца останусь хорошимъ работникомъ; вы приняли менве надежную силу за болве надежную. Слёдовательно, вы тоже плохо сосчитали. Но предположимъ, что вы ни въ чемъ не ошиблись, что вы все приняли въ соображение. Тогда вашъ разсчеть приметь такой видь: вы говорите, что въ моменть Т сумма S будеть на-лицо. Въ эту сумму условій войдеть, какъ отрицательная величина, моя измёна; сюда же войдеть, какъ величина положительния, и то ободряющее действіе, которое производить на людей, сильныхъ духомъ, увъренность въ томъ, что ихъ стремленія и идеалы являются субъективнымъ выраженіемъ объективной необходимости. Въ такомъ случав сумма S двёствительно окажется на-лицо въ означенное вами время, и явление А совершится. Кажется, что это ясно. Но если ясно, то почему же, собственно, меня смутила мысль о неизбъжности явленія А? Почему мив показалось, что она осуждають меня на бездействіе? Почему, разсуждая о ней, я позабыль самыя простыя правила ариеметики? Вёроятно, потому, что по обстоятельствамъ моего воспитанія у меня уже было сильнійшее стремленіе къ бездійствію, и мой разговоръ съ вами явился каплей, переполнившей чашу этого похвальнаго стремленія. Воть только и всего. Только во этомо смыслю, — во смыслю повода для обнаруженія моей нравственной дряблости и негодности, - фигурировало здъсь сознание необходимости. Причиной же этой дряблости его считать никакъ невозможно: причина не въ немъ, а въ условіяхъ моего воспитанія. Стало быть... стало быть, - ариеметика есть чрезвычайно почтенная и полезная наука, правиль которой не должны забывать даже господа философы, и даже особенно господа философы.

А какъ подъйствуетъ сознаніе необходимости даннаго явленія на сильнаго человъка, который ему не сочувствуетъ и противодъйствуетъ его наступленію? Туть дѣло нѣсколько измѣняется. Очень возможно, что оно ослабитъ энергію его сопротивленія. Но когда противники даннаго явленія убѣждаются въ неизбѣжности? Когда благопріятствующія ему обстоятельства становятся очень многочисленны и очень сильны. Сознаніе его противниками неизбѣжности его наступленія и упадокъ ихъ

энергія представляють собою лишь проявленія силы благопріятствующихь ему условій. Такія проявленія въ свою очередь входять въ число этихь благопріятныхь условій.

Но энергія сопротивленія уменьшится не у всёхъ его противниковъ. У нёкоторыхъ она только возрастеть, вслёдотвіе сознанія его неизбёжности превратившись въ энергію отчаянія. Исторія вообще и исторія Россіи въ частности представляеть немало поучительныхъ примёровъ энергіи этого рода. Мы надёемся, что читатель припомнить ихъ безъ нашей помощи.

Туть нась прерываеть г. Карвевь, который хотя, разумбется, и не раздёляеть нашихъ взглядовъ на свободу и необходимость и къ тому же не одобряеть нашего пристрастія къ «крайностямъ» сильныхъ людей, но все-таки съ удовольствіемъ встрёчаеть на страницахъ нашего журнала ту мысль, что личность можетъ явиться великой общественной силой. Почтенный профессоръ радостно восклицаетъ: «Я всегда говорилъ это!» И это верно. Г. Карбевъ и всё субъективисты всегда отводили личности весьма значительную роль въ исторіи. И было время, когда это вызывало большое сочувствје къ намъ передовой молодежи, стремившейся къ благородному труду на общую пользу и потому естественно склонной высоко ценить значение личной иниціативы. Но въ сущности субъективисты никогда не умћли не только рвшить, но даже и правильно поставить вопросъ о роди личности въ исторіи. Они противополагали «двятельность критически мыслящихъ личностей» вліянію законовъ общественно-историческаго движенія и, такимъ образомъ, создавали какъ бы новую разновидность теоріи факторовь; критически мыслящія личности являлись однима факторома названнаго движенія, а другима его фабторомъ служили его же собственные законы. Въ результатѣ получалась сугубая несообразность, которою можно было довольствоваться только до тихъ поръ, пока вниманіе диятельныхъ «личностей» сосредоточивалось на практическихъ здобахъ дня и пока имъ поэтому некогда было за-. ниматься философскими вопросами. Но съ техъ поръ какъ наступившее въ восьмидесятыхъ годахъ затишье дало невольный досугъ для философскихъ размышленій темъ, которые способны были мыслить, ученіе субъективистовъ стало трещать по всёмъ швамъ и даже совсёмъ расползаться, подобно знаменитой шинеди Акакія Акакіевича. Никакія заплаты ничего не поправляни, и мыслящіе люди однев за другимъ стали отказываться отъ субъективизна, какъ отъ ученія явно и совершенно несостоятельнаго. Но, какъ это всегда бываетъ въ такихъ случаяхъ, реакція противъ него привела нѣкоторыхъ изъ его противниковъ къ противоположной врайности. Если нѣкоторые субъективисты, стремясь отвести «личности» какъ можно болѣе шврокую роль въ исторіи, отказывались признать историческое движение человъчества законосообразнымъ процессомъ, то нъ-

которые изъ ихъ новѣйшихъ противниковъ, стремясь какъ можно лучше оттѣнить законосообразный характеръ этого движенія, повидимому, готовы были забыть, что исторія джлается людьми и что поэтому джятельность личностей не можетъ не имъть въ ней значенія. Они признали личность за quantité négligeable. Теоретически такая крайность столь же неповволительна, какъ и та, къ которой пришли наиболѣе рьяные субъективисты. Жертвовать тезой антитезъ такъ же неосновательно, какъ и забывать объ антитезъ ради тезы. Правильная точка зрѣнія будетъ найдена только тогда, когда мы сумѣемъ объединить въ синтезъ заключающіеся въ нихъ моменты истины <sup>4</sup>).

### IV.

Насъ давно интересуетъ эта задача, и давно уже намъ хотвлось пригласить читателя взяться за нее вместе съ нами. Но насъ удерживали нъкоторыя опасенія: мы думали, что можеть быть наши читатели **v ж**e рѣшили ее для себя, и наше предложение явится запоздалымъ. Теперь у насъ уже нътъ такихъ опасений. Насъ избавили отъ нихъ нъмецкие историки. Мы говоримъ это серьезно. Дело въ томъ, что въ течение послёдняго времени между нёмецкими историками шель довольно горячій споръ о великихъ людяхъ въ исторіи. Они склонны были видеть въ политической деятельности такихъ людей главную и чуть ли не единственную пружину историческаго развитія; а другіе утверждали, что такой взглядъ одностороненъ, и что историческая наука должна имъть въ виду не только деятельность великихъ людей и не только политическую исторію, а вообще всю совокупность исторической жизни (das Ganze des geschichtlichen Lebens). Однимъ изъ представителей этого послёдняго направленія выступилъ Карлъ Лампрехть, авторъ «Исторін нѣмецкаго народа», переведенной на русскій языкъ г. П. Николаевымъ. Противники обвиняли Лампрехта въ «коллективизми» и въ матеріализий, егоhorribile dictul-даже ставили на одну доску съ «соціалъ-демократическими атенстами», какъ выразнися онъ въ закиючение спора. Когда мы ознакомились съ его взглядами, мы увидёли, что обвиненія, выдвинутыя противъ бъднаго ученаго, были совершенно неосновательны. Въ то же время иы убъдились, что нынёшніе нёмецкіе историки не въ состоянія овшить вопроса о роли личности въ исторіи. Тогда мы сочли себя вправѣ предположить, что онъ до сихъ поръ остается нервшеннымъ и пля нѣкоторыхъ русскихъ читателей, и что по поводу его и теперь еще можно сказать нѣчто, не совсѣмъ лишенное теоретическаго и практическаго интереса.

<sup>1)</sup> Въ стремленія къ снитезу насъ опередиль тотъ же г. Карѣевъ. Но, къ сожалѣнію, онъ не пошелъ дальше сознанія той истины, что человѣкъ состоить изъ души и тѣла.

Лампрехть собраль цёлую коллекцію (eine artige Sammlung, какъ выражается онъ) взглядовъ выдающихся государственныхъ людей въ отношении ихъ собственной діятельности къ той исторической среді, въ которой она совершилась; но въ своей полемики онъ ограничился пока ссылкой на некоторыя речи и метенія Бисмарка. Онъ приводить следующія слова, произнесенныя желізнымъ канцаеромъ въ сіверно-германскомъ рейхстагѣ 16 апрѣля 1869 года: «Мы не можемъ, господа, на игнорировать исторію прошлаго, ни творить будущее. Мив хотвлось бы предохранить васъ отъ того заблужденія, благодаря которому люди переводять впередъ свои часы, воображая, что этимъ они ускоряють теченіе времени. Обыкновенно очень преувеличивають мое вліяніе на тв событія. на которыя я опирался, но все-таки никому не придетъ къ голову требовать отъ меня, чтобы я делалъ исторію. Это было бы невозможно для меня даже въ соединенія съ вами, хотя, соединившись вмёстё, мы могли бы сопротивляться цёлому міру. Но мы не можемъ дёлать исторію; мы должны ожидать, пока она сдёлается. Мы не ускоримъ созрёванія плодовъ твиз, что поставииз подъ нихъ дампу; а если мы будеиз срывать ихъ незрёлыми, то только помёшаемъ ихъ росту и испортимъ ихъ». Основываясь на свидетельстве Жоли, Лампрехть приводить также миёнія. не разъ высказанныя Бисмарконъ во время франко-прусской войны. Ихъ общій смысль опять тоть, «что мы не можемъ двлать великія историческія событія, а должны сообразовываться съ естественнымъ ходомъ вещей и ограничиваться обезпеченіемъ себѣ того, что уже созрѣло». Лампрехтъ видитъ въ этомъ глубокую и полную истину. По его митенію, современный историкъ не можеть думать иначе, если только умбеть заглянуть въ глубь событій и не ограничивать своего поля зренія слишкомъ короткимъ промежуткомъ времени. Могъ ди бы Бисмаркъ вернуть Германію къ натуральному хозяйству? Это было бы невозможно для него даже въ то время, когда онъ находился на вершинѣ своего могущества. Общія историческія условія сильнье самыхъ сильныхъ личностей. Общій характоръ его эпохи является для великаго человъка «эмпирически данной необходимостью».

Такъ разсуждаеть Лампрехть, называн свой взглядъ универсальнымъ. Нетрудно замётить слабую сторону «универсальнаго» взгляда. Приведенныя мнёнія Бисмарка очень интересны, какъ психологическій документь. Можно не сочувствовать дёятельности бывшаго германскаго канцлера, но нельзя сказать, что она была ничтожна, что Бисмаркъ отличался «квіетизмомъ». Вёдь это о немъ говорилъ Лассаль: «Слуги реакціи не краснобаи, но дай Богь, чтобы у прогресса было побольше такихъ слугъ». И вотъ этотъ-то человёкъ, проявлявшій подчасъ по-истинё желёзную энергію, считалъ себя совершенно безсильнымъ передъ естественнымъ ходомъ вещей, очевидно, смотря на себя, какъ на простое орудіе исто-

Digitized by Google \_\_\_\_

рическаго развитія: это еще разъ показываеть, что можно видъть явленія въ свётё необходимости и въ то же время быть очень энергачнымъ двятелень. Но только въ этомъ отношения и интересны мивния Бисмарка; отвётомъ же на вопросъ о роли личности въ исторіи ихъ считать невозможно. По словамъ Бисмарка, событія делаются сама собою, а мы можемъ только обезпечивать себт то, что подготовляется ими. Но каждый акть «обезпеченія» тоже представляеть собою историческое событіе: чвиъ же отличаются такія событія отъ твхъ, которыя делаются сами собою? Въ дъйствительности почти каждое историческое событіе является одновременно и «обезпеченіемъ» кому-нибудь уже созрѣвшихъ плодовъ предшествовавшаго развитія и однимъ изъ звеньевъ той цепи событій, которая подготовляетъ плоды будущаго. Какъ же можно противопоставлять акты «обезпеченія» естественному ходу вещей? Бисиарку хотвлось, какъ видно, сказать, что действующія въ исторіи личности и группы личностей никогда не были и никогда не будутъ всемогущи. Это, разумвется, не подлежить ни малейшему сомеснию. Но намъ все-таки хотелось бы знать, отчего зависить ихъ,--конечно, далеко не всемогущая,--сила; при какихъ обстоятельствахъ она растетъ и при какихъ-уменьшается. На эти вопросы не отвечаеть ни Бисмаркъ, ни цитирующій его слова ученый защитникъ «универсальнаго» взгляла на исторію.

Правда, у Лампрехта встрёчаются и болёе вразумительныя цитаты <sup>1</sup>). Онъ приводитъ, напримеръ, следующія слова Моно, одного изъ самыхъ видныхъ представетелей современной исторической науки во Францін: «Историки слишкомъ привыкли обращать исключительное вниманіе на блестящія, громкія и эфемерныя проявленія человіческой діятельности, на великія событія и на великихъ людей, вмёсто того, чтобы изображать великія и медленныя движенія экономическихъ условій и соціальныхъ учрежденій, составляющихъ дъйствительно интересную и непреходящую часть человёческаго развитія, ту часть которая, въ извёстной мврѣ можеть быть сведена къ законамъ и подвергнута до извѣстной степени точному анализу. Действительно, важныя событія и личности важны именно какъ знаки и символы различныхъ моментовъ указаннаго развитія. Большинство же событій, называемыхъ историческими, такъ относится къ настоящей исторіи, какъ относятся къ глубокому и постоянному движению приливовъ и отливовъ волны, которыя позникають на морской поверхности, на минуту блещуть яркимъ огнемъ свёта, а потомъ разбиваются о песчаный берегъ, ничего не оставляя послѣ себя». Лампрехть заявляеть, что онь готовъ подписаться подъ каждымъ изъ

<sup>&#</sup>x27;) Не касаясь другихъ философсво-историческихъ статей Лампрехта, мы нитъли и будемъ здісь имъть въ виду его статью "Der Ausgang des Geschichtswissenschaftlichen Kampfes", Die Zukunft 1897, № 41.

этихъ словъ Моно. Извёстно, что нёмецкіе ученые не любятъ соглашаться съ французскими, а французскіе съ нёмецкими. Поэтому бельгійскій историкъ Пирэннъ съ особеннымъ удовольствіемъ подчеркнулъ въ «Revue historique» это совпаденіе историческихъ взглядовъ Моно со взглядами Лампрехта. «Это согласіе весьма многознаменательно,—замѣтилъ онъ.—Оно доказываетъ, повидимому, что будущее принадлежитъ новымъ историческимъ взглядамъ».

v.

Мы не раздёляемъ пріятныхъ надеждъ Пирэнна. Будущее не можетъ принадлежать взглядамъ неяснымъ и неопределеннымъ, а именно таковы взгляды Моно и, особенно, Лампрехта. Нельзя, конечно, не привётствовать то направление, которое объявляеть важнѣйшей задачей исторической вауки изучение общественныхъ учреждений и экономическихъ условій. Эта наука подвинется далеко впередъ, когда въ ней окончаукрѣпится такое направленіе. Ho, во-первыхъ, Пирэннъ тельно ошибается, считая это направление новымъ. Оно возникло въ исторической наукъ уже въ двадцатыхъ годахъ XIX стольтія: Гизо, Минье, Огюстенъ Тьерри, а впослёдствіи Токвилль и другіе были блестящими и послёдовательными его представителями. Взгляды Моно и Лампрехта являются лишь слабой копіей со стараго, но очень замичательнаго оригинала. Во-вторыхъ, какъ ни глубоки были для своего времени взгляды Гизо, Минье и другихъ французскихъ историковъ, въ нихъ многое осталось невыясненнымъ. Въ нихъ нътъ точнаго и полнаго отвъта на вопросъ о роди личности въ исторія. А историческая наука, дъйствительно, должна ръшить его, если ся представителямъ суждено избавиться отъ односторонняго взгляда на свой предметь. Будущее принадлежить той школь, которая дасть наилучшее рышеніе, межлу прочимъ, и этого вопроса.

Взгляды Гизо, Минье и другихъ историковъ этого направленія явились какъ реакція историческимъ взглядамъ восемнадцатаго вѣка и составляють ихъ антитезу. Въ восемнадцатомъ ввкв люди, заисторія, нимавшіеся философіей BCe сводили КЪ сознательной дъятельности личностей. Были, правда, и тогда исключенія **H3**P общаго правила: такъ, философски-историческое поле зривнія Вико, Монтескье и Гердера было гораздо шире. Но мы не говоримъ объ исключеніяхъ: огромное же большинство мыслителей восемнадцатаго вёка смотрёло на исторію именно такъ, какъ мы сказали. Въ этомъ отношения очень любопытно перечитывать въ настоящее время историческія сочиненія, напримъръ, Мабли. У Мабли выходить, что Маносъ цёликомъ создалъ соціально-политаческую жизнь и правы критянъ,

Digitized by Google

24

а Ликургъ оказалъ подобную же услугу Спарть. Если спартанцы «презирали» матеріальное богатство, то этимъ они обязаны были именно Ликургу, который «спустился, такъ сказать, на ино серина своихъ согражданъ и подавилъ тамъ зародыши любви къ богатствамъ» (descendit pour ainsi dire jusque dans le fond du coeur des citovens etc. 1). А если спартанцы покинули впослёдствін путь, указанный имъ мудрымъ Ликургомъ, то въ этомъ вановать быль Лизандръ, увёрившій ихъ въ томъ, что «новыя времена и новыя обстоятельства требуютъ отъ нихъ новыхъ правилъ и новой политики» 2). Изслёдованія, написанныя съ точки зрѣнія такого взгляда, имѣли очень мало общаго съ наукой и писались, какъ проповеди, только ради вытекающихъ изъ нихъ нравственныхъ «уроковъ». Противъ такихъ-то взглядовъ и возстали французские историки временъ реставрации. Послѣ потрясающихъ событій конца XVIII вѣка уже рѣшительно невозможно было думать, что исторія есть дёло болёе или менёе выдающихся и болёе или менье благородныхъ и просвыщенныхъ личностей, по своему произволу внушающихъ непросвѣщенной, но послушной массь ть или другія чувства и понятія. Къ тому же такая философія исторіи возмущала плебейскую гордость теоретиковъ буржуазін. Туть сказались тв самыя чувства, которыя еще въ XVIII въкъ обнаружились при возникновении буржуазной драмы. Тьерри употребляль въ борьбъ со старыми историческими взглядами, между прочимъ, тв самые доводы, которые выдвинуты были Бомаршэ и другими противъ этой старой эстетики <sup>3</sup>). Наконецъ, бури, еще такъ недавно пережитыя Франціею, очень ясно показали. что холь историческихъ событій опредъляется далеко не одними только сознательными поступками людей; уже одно это обстоятельство должно было наводить на мысль о гомъ, что эти событія совершаются подъ вліяніемъ какой-то скрытой необходимости, действующей, подобно стихійнымъ сидамъ природы, слёпо, но сообразно извёстнымъ непреложнымъ законамъ. Чрезвычайно замёчателенъ, --- хотя до сихъ поръ, насколько мы знаемъ, никъмъ еще не указанъ, тотъ фактъ, что новые взгляды на исторію, какъ на законосообразный процессъ, были наиболёе послёдовательно проведены французскими историками реставраціонной эпохи, именно въ сочиненіяхъ, посвященныхъ французской революціи. Таковы были, между прочимъ, сочиненія Минье. Шатобріанъ назвалъ новую историческую школу фаталистической. Формулируя задачи, которыя она ставила передъ изслёдователемъ, онъ говорилъ: «Эта система требуетъ, чтобы историкъ по-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Cm. Oeuvres complètes de l'abbé de Mably. Londres, 1783, tome quatrième, p. 3, 14-22, 34 et 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., p. 101.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сравни первое изъ писемъ объ «Исторіи Франціи» съ «Essai sur le genre dramatique sérieux» въ первомъ томъ Oeuvres coméltes Бомарше.

въствовалъ безъ негодованія о самыхъ свирѣпыхъ звѣрствахъ, говорилъ безъ любви о самыхъ высокихъ добродетеляхъ и своимъ ледянымъ взоромъ видель въ общественной жизни лишь проявление неотразимыхъ законовъ, въ силу которыхъ всякое явление совершается вменно такъ, какъ оно неизбѣжно должно было совершиться 1). Эго, конечно, невѣрно, Новая школа вовсе не требовала безстрастія отъ историка: Огюстенъ Тьерри даже прямо заявилъ, что политическія страсти, изощрия умъ изслёдователя, могуть послужить могущественнымь средствомь открытія истины <sup>2</sup>). И достаточно хоть немного ознакомиться съ историческими сочиненіями Гизо, Тьерри или Минье, чтобы увидіть, что они очень горячо сочувствовали буржуазія какъ въ ся борьбі со світской и духовной аристократіей, такъ и въ ея стремленіи подавить требованія нарождавшагося пролетаріата. Но неоспоримо воть что. Новая историческая школа возникла въ двадцатыхъ годахъ XIX въка, т. е. въ такое время, когда аристократія была уже поб'ядена буржуазіей, хотя и пыталась еще возстановить кое-что изъ своихъ старыхъ привилегій. Гордое сознаніе побѣды ихъ класса сказывалось во всѣхъ разсужденіяхъ историковъ новой школы. А такъ какъ буржуазія рыцарскою тонкостью чувствъ никогда не отличалась, то въ разсужденіяхъ ся ученыхъ представителей слышно было иногда жестокое отношение въ побъжденнымъ. «Le plus fort absorbe le plus faible,--говорить Гизо въ одной изъ своихъ подемическихъ брошюръ,-elle est de droit» (Сильный поглощаетъ слабаго, и онъ имветъ право на это). Не менъе жестоко его отношение къ рабочему классу. Эта жестокость, принимавшая повременамъ форму опокойнаго безстрастія, н ввела въ заблуждение Шатобріана. Кром'в того, тогда еще не вполнѣ ясно было, какъ надо понимать законосообразность историческаго движенія. Наконець, новая школа могла показаться фаталистической именно потому, что, стремясь стать твердой ногой на точку зрвнія законосообразности, ова мало занималась великими историческими личностями <sup>в</sup>). Съ этамъ трудно было помириться людямъ, воспитавшимся на историческихъ идеяхъ восемнадцатаго въка. Возраженія посыпались на новыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Oeuvres complètes de Chateaubriand, Paris, MDCCCLX, t. VII, p. 58. Рекокомендуемъ вниманію читателя также слёдующую страницу; можно подумать, что ее написалъ г. Ник. Михайловскій.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Considérations sur l'histoire de France, приложенныя къ "Récits des temps Mérovingiens. Paris, 1840, p. 72.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Въ статъѣ, посвященной 3-му изданію "Исторіи французской ренолюціи" Минье, Сентъ-Бёвъ такъ характеризовалъ отношеніе этого историка къ лично стямъ: "A la vue des vastes et profondes émotions populaires qu'il avait à décrire au spectacle de l'impuissance et du nèant où tombent les plus sublimes gènies les vertus les plus saintes, alors que les masses se soulèvent il s'est pris de pitié pour les individus, n'a vu en eux pris isolement bue faiblesse, et ne leur a reconnu d'action efficace, que dans leur union avec la multitude".

историковъ со всѣхъ сторонъ, и тогца завязался споръ, не кончившійся, какъ мы видѣли, еще и понынѣ.

Въ январъ 1826 г. Сентъ-Бёвъ писалъ въ «Globe» по поводу выхода въ свътъ цятаго и шестого томовъ «Исторіи французской революціи» Минье: «Въ каждую данную минуту человъкъ можетъ внезапнымъ рѣшеніемъ своей воли ввести въ ходъ событій новую, неожиданную и измѣнчивую силу, которая способна придать ему иное направленіе, но которая, однако, сама не поддается измъренію вслъдствіе своей измънчивости».

Не надо думать, что Сенть-Бёвъ полагаль, будто «внезапныя рёшенія» человѣческой воли являются безъ всякой причины. Нѣть, это было бы слишкомъ наивно. Онъ только утверждаль, что умственныя и нравственныя свойства человѣка, играющаго болѣе или менѣе важную роль въ общественной жизни, его таланты, знанія, рѣшительность или нерѣшительность, храбрость или трусость и т. д., и т. д. не могуть остаться безъ замѣтнаго вліянія на ходъ и нсходъ событій, а между тѣмъ эти свойства объясняются не одними только общими законами народнаго развитія: они всегда и въ значительной стецени складываются подъ дѣйствіемъ того, что можно назвать случайностями частной жизни. Приведемъ нѣсколько примѣровъ для поясненія этой, кажется, впрочемъ, и безъ того ясной мысли.

Въ войнѣ за австрійское наслѣдство французскія войска одержали нѣсколько блестящихъ побѣдъ, и Франція могла, повидимому, добиться отъ Австріи уступки довольно общирной территоріи въ нынѣшней Бельгіи; но Людовикъ XV не требовалъ этой уступки, потому что онъ воевалъ, по его словамъ, не какъ купецъ, а какъ король, и захенскій миръ ничего не далъ французамъ; а если бы у Людовика XV былъ другой характеръ, то можетъ быть увеличилась бы территорія Франціи, вслѣдствіе чего нѣсколько измѣнился бы ходъ ея экономическаго и политическаго развитія.

Семилѣтиюю войну Франція вела, какъ извѣстно, уже въ союзѣ съ Австріей. Говорять, что этоть союзъ былъ заключенъ при сильномъ содѣйствіи г-жи Помпадуръ, чрезвычайно польщенной тѣмъ, что гордая Марія Тереза назвала ее въ письмѣ къ ней овоей кузиной или своей дорогой подругой (bien bonne amie). Можно сказать поэтому, что если бы Людовикъ XV имѣлъ болѣе строгіе нравы или если бы онъ менѣе поддавался вліянію своихъ фаворитокъ, то г-жа Помпадуръ не пріобрѣла бы такого вліянія на ходъ событій, и они приняли бы другой обороть.

Далѣе. Семилѣтияя война была неудачна для Франціи: ся генералы потерпѣли нѣсколько постыднѣйшихъ пораженій. Вообще они вели себя болѣе чѣмъ странно. Ришелье занимался грабежомъ, а Субизъ и Брольи постоянно мѣшали другъ другу. Такъ, когда Брольи атаковалъ непріятеля при Филлингаузенъ, Субизъ слышалъ пушечные выстрълы, но не пошелъ на помощь къ товарищу, какъ это было условлено и какъ онъ, безъ сомнѣнія, долженъ былъ сдѣлать, и Брольи вынужденъ былъ отступить <sup>1</sup>). Крайне неспособному Субизу покровительствовала та же г-жа Помпадуръ. И можно опять сказать, что если бы Людовикъ XV былъ менѣе сластолюбивъ или если бы его фаворитка не вмѣшивалась въ политику, то событія не сложились бы такъ неблагопріятно для Франціи.

Французскіе историки говорять, что Франціи вовсе и не нужно было воевать на европейскомъ материкѣ, а слѣдовало сосредоточить всѣ свон усилія на морѣ, чтобы отстоять отъ посягательства Англіи свои колоніи. Есля же она поступила иначе, то туть опять была виновата неизбѣжная г-жа Помпадуръ, желавшая угодять «своей дорогой подругѣ» Маріи-Терезѣ. Вслѣдствіе Семилѣтней войны Франція лишилась лучшихъ своихъ колоній, что, безъ сомиѣнія, сильно повліяло на развитіе ся экономическихъ отношеній. Женское тщеславіе выступаетъ здѣсь передъ нами въ роли вліятельнаго «фактора» экономическаго развитія.

Нужны ли другіе примёры? Приведемъ еще одинъ, можеть быть нанболѣе поразительный. Во время той же Семильтней войны, въ августь 1761 г., австрійскія войска, соединившись съ русскими въ Силезін, окружили Фридриха около Штригау. Его положение было отчаянное, но совзники медлили нападеніемъ, и генералъ Бутурлинъ, простоя въ 20 дней передъ непріятелемъ, даже совсёмъ ушелъ изъ Силезіи, оставивъ тамъ только часть своихъ силъ для подкрёпленія австрійскаго генерала Лаудона. Лаудонъ взялъ Швейдницъ, около котораго стоялъ Фридрихъ, но этоть успёхъ былъ маловаженъ. А если бы Бутурлинъ имелъ болев рёшительный характерь? Если бы союзники напали на Фридриха, не давъ ему окопаться въ своемъ лагерѣ? Возможно, что они разбили бы его на-голову, и онъ долженъ былъ бы подчиниться всемъ требованіямъ побъдителей. И это произошло едва за нъсколько мъсяцевъ до того, кабъ новая случайность, смерть императрицы Елисаветы, сразу и сильно изм'внила положение дёль въ благопріятномъ для Фридриха смыслів. Спрашивается, что было бы, если бы Бутурлинъ имълъ больше ръшительности или если бы его место занималь человекъ, подобный Суворову?

Разбирая взгляды историковъ-«фаталистовъ», Сентъ-Бёвъ высказалъ еще и другое соображеніе, на которое тоже олёдуетъ обратить вниманіе. Въ цитированной уже нами стать объ «Исторіи французской революціи» Минье онъ доказывалъ, что ходъ и исходъ французской революціи

<sup>1)</sup> Другіе говорять, впрочемь, что виновать быль не Субизь, а Брольн, который не сталь ждать своего товарища, не желая дёлить съ нимъ славу побёды. Для нась это не имфеть никакого значенія, такъ какъ ни мало не измѣняеть дѣла.

обусловлены были не только тёми общими причинами, которыя ее вызвали, и не только тёми страстями, которыя она вызывала въ свою очередь, но также и множествомъ медкихъ явленій, ускользающихъ отъ вняманія изслівдователя и даже совсімь не входящихь вь число общественныхъ явленій, собственно такъ называемыхъ. «Въ то время, какъ действовали эти (вызванныя общественными явленіями) страсти, --писаль онъ, физическія и физіологическія силы природы тоже не бездействовали: камень продолжалъ подчиняться силѣ тяжести; кровь не переставала обращаться въ жилахъ. Неужели не изменился бы ходъ событій, если бы, положимъ, Мирабо не умеръ отъ горячки; если бы случайно упавшій кирпичъ или апоплексический ударъ убилъ Робеспьера; если бы пуля сразида Бонапарта? И неужели вы рёшитесь утверждать, что исходъ ихъ быль бы тоть же самый? При достаточномь числё случайностей, подобныхъ предположеннымъ мною, онъ могъ бы быть совершенно противоположенъ тому, который, по-вашему, былъ неизбёженъ. А вёдь я имёю право предполагать такія случайности, потому что яхъ не исключають ни общія причины революціи, ни страсти, порожденныя этими общами причинами». Онъ приводить далёе извёстное замёчаніе о томъ, что исто. рія пошла бы совствить иначе, если бы ность Клеопатры былъ нёсколько короче, и въ заключение, признавая, что въ защиту взгляда Минье можно сказать очень многое, онъ еще разъ указываеть, въ чемъ заключается ошибка этого автора: Минье припясываеть действію однехь только общихъ причинъ тѣ результаты, появленію которыхъ способствовало также иножество другихъ, мелкихъ, темныхъ и неуловимыхъ причинъ; его строгій умъ какъ бы не хочетъ признать существованія того, въ чемъ онъ не видитъ порядка и законосообразности.

# VI.

Основательны и возраженія Сентъ-Бева? Кажется, въ нихъ есть нѣкоторая доля истины. Но какая же именно? Чтобы опредѣлить ее, разсмотримъ сначала ту мысль, что человѣкъ можетъ «внезапными рѣшеніями своей воли» ввести въ ходъ событій новую силу, способную значительно измѣнить его. Мы привели нѣсколько примѣровъ, какъ намъ кажется, хорошо ее поясняющихъ. Вдумаемся въ эти примѣры.

Всёмъ извёстно, что въ царствованіе Людовика XV военное дёло все болёе и болёе падало во Франція. По замёчанію Анри Мартэна, во время Семилётней войны французскія войска, за которыми всегда тянулось множество публичныхъ женщинъ, торговцевъ и слугь, и въ которыхъ было втрое больше обозаныхъ лошадей, чёмъ верховыхъ, напоминали собою скоръе полчища Дарія и Ксеркса, чёмъ арміи Тюрэння и Густава-Адольфа<sup>1</sup>).

<sup>) &</sup>quot;Histoire de France", 4-me édition, t. XV, p. 520—521. Бельтовъ. Т. I. Изд. 3.

Архенгольцъ говорить въ своей исторіи этой войны, что французскіе офецеры, назначенные въ караулъ, часто покидали ввёренные имъ посты, отправляясь потанцовать гдё-нибудь по сосёдству, и исполняли приказанія начальства только тогда, когда находили это нужнымъ и удобнымъ. Такое жалкое положеніе военнаго дёла обусловливалось упадкомъ дворянства, которое продолжало, однако, занимать всё высшія должности въ армін, в общимъ разстройствомъ всего «стараго порядка», быстро шедшаго къ своему разрушенію. Однёхъ этихъ общихъ причинъ было бы вполнё достаточно для того, чтобы придать Семилѣтней войнѣ невыгодный для Франціи оборотъ. Но несомнѣнно, что неспособность генераловъ, подобныхъ Субизу, еще болѣе умножила для французской армін шансы неудачи, обусловленные общими причинами. А такъ какъ Субизъ держался благодаря г-жѣ Помпадуръ, то необходимо признать, что тщеславная маркиза была одникъ изъ «факторовъ», значительно усилившихъ неблагопріятное для Франціи вліяніе общихъ причинъ на положеніе дѣлъ во время Семилѣтней войны.

Маркиза де-Помпадуръ сильна была не своей собственной силой, а властью короля, подчинившагося ся волё. Можно ли сказать, что характеръ Людовика XV былъ именно таковъ, какимъ онъ непремённо долженъ былъ быть по общему ходу развитія общественныхъ отношеній во Франціи? Нётъ, при томъ же самомъ ходё этого развитія на его мёстё могь оказаться король, иначе относившійся къ женщинамъ. Сентъ-Бевъ сказалъ бы, что для этого достаточно было бы дѣйствія темныхъ и неуловимыхъ физіологическихъ причинъ. И онъ былъ бы правъ. Но если такъ, то выходитъ, что эти темныя физіологическія причины, повліявъ на холъ и исходъ Семилѣтней войны, тѣмъ самымъ повліяли и на дальнѣйшее развитіе Франціи, которое пошло бы иначе, если бы Семилѣтняя война не лишила ся большей части колоній. Спрашивается, не противорѣчить ли этотъ выводъ повятію о законосообразности общественнаго развитія?

Нѣтъ, нисколько. Какъ ни несомнѣнно въ указанныхъ случаяхъ дѣйствіе личныхъ особенностей, не менѣе несомвѣнно и то, что оно могло совершиться лишь при данныхъ общественныхъ условіяхъ. Послѣ сраженія при Росбахѣ французы страшно негодовали на покровительницу Субиза. Она каждый день получала множество анонниныхъ писемъ, полныхъ угрозъ и оскорбленій. Это очень сильно волновало г-жу Помпадуръ; она стала страдать безсонницей <sup>1</sup>). Но она все-таки продолжала поддерживать Субиза. Въ 1762 г. она, —замѣтивъ ему въ одномъ изъ своихъ писемъ, что онъ не оправдалъ возложенныхъ на него надеждъ, —прибавляла: «Не бойтесь, однако, ничего, я позабочусь о вашихъ интересахъ и постараюсь примирить васъ съ королемъ»<sup>а</sup>). Какъ видите, она не уступила обществен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. "Mémoires de madame du Haliffet". Paris, 1824, crp. 181.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Léttres de la marquise de Pompadour", Londres, LDCLXXII, t. I.

ному мивнію. Почему же не уступила? Ввроятно потому, что тогдашнее французское общество не имъло возможности принудить ее въ уступкамъ. А почему же тогдашнее французское общество не могдо сдёдать этого? Ему препятствовала въ этомъ его организація, которая, въ свою очередь. завистла отъ соотношения тогдашнихъ общественныхъ силъ во Франции. Слёдовательно, соотношениемъ этихъ силъ и объясняется въ послёднемъ счеть то обстоятельство, что характерь Людовика XV и прихоти его фаворитокъ могли нивть такое печальное вліяніе на судьбу Франціи. Вваь если бы слабостью по отношению къ женскому полу отдичался не вородь, а какой-нибудь королевскій поварь или конюхъ, то она не имъла бы никакого историческаго значения. Ясно, что дело туть не въ слабости, а въ общественномъ положение лица, страдающаго ею. Читатель понимаетъ, что эти разсужденія могуть быть примёнены и ко всёмь другимь вышеприведеннымъ примърамъ. Въ этихъ разсужденіяхъ нужно лишь измънить то. что подлежить изм'янению, наприм'яръ, вм'ясто Франціи поставить Россію, вивсто Субиза-Бутурлина и т. д. Поэтому мы не будемъ повторять ихъ.

Выходить, что инчности, благодаря даннымъ особенностямъ своего характера, могуть вліять на судьбу общества. Иногда вліяніе бываеть даже очень значительно, но какъ самая возможность подобнаго вліянія, такъ и размѣры его опредѣляются организаціей общества, соотношеніемъ его силъ. Характеръ личности является «факторомъ» общественнаго развитія лишь тамъ, лишь тогда и лишь постольку, гдѣ, когда и поскольку ей позволяють это общественныя отношенія.

Намъ могуть замётить, что размёры личнаго вліянія зависять также и оть талантовь личности. Мы согласимся съ этимъ. Но личность можеть проявить свои таланты только тогда, когда она займеть необходимое для этого положеніе въ обществё. Почему судьба Франціи могла оказаться въ рукахъ человёка, лишеннаго всякой способности в охоты къ общественному служенію? Потому, что такова была ея общественная организація. Этой организаціей и опредёляются въ каждое данное время тё роли, а слёдовательно, и то общественное значеніе,—которыя могуть выпасть на долю даровитыхъ или бездарныхъ личностей.

Но если роли личностей опредѣляются организаціей общества, то какимъ же образомъ ихъ общественное вліяніе, обусловленное этими ролями, можетъ противорѣчитъ понятію о законосообразности обществевнаго развитія? Оно не только не противорѣчитъ ему, но служитъ одной изъ самыхъ яркихъ его иллюстрацій.

Но туть надо замѣтить воть что. Обусловленная организаціей общества возможность общественнаго вдіянія личностей открываеть дверь вліянію на историческія судьбы народовъ для такъ называемыхъ случайностей. Сластолюбіе Людовика XV было необходимымъ следствіемъ состоянія его организма. Но по отношенію къ общему ходу развитія Франція это состояніе было случайно. А между тімъ оно не осталось, какъ мы уже сказали, безъ вліянія на дальнійшую судьбу Франціи и само вошло въ число причинъ, обусловившихъ собою эту судьбу. Смерть Мирабо, конечно, причинена была вполнѣ законосообразными патологическими процессами. Но необходямость этихъ процессовъ вытекла вовсе не взъ общаго хода развитія Франціи, а изъ нікоторыхъ частныхъ особенностей организма знаменитаго оратора и изъ тіхъ физическихъ условій, при которыхъ онъ заразвися. По отношенію къ общему ходу развитія Франціи эти особенности и эти условія являются случайными. А между тімъ смерть Мирабо повліяла на дальнійшій ходъ революціи и вошла въ число причинъ, обусловившихъ его собою.

Еще поразительнѣе дѣйствіе случайныхъ причниъ въ вышеприведенномъ примѣрѣ Фридриха II, вышедшаго изъ крайне затруднительнаго положенія лишь благодаря нерѣшительности Бутурлина. Назначеніе Бутурлина даже по отношенію къ общему ходу развитія Россіи могло быть случайнымъ въ опредѣленномъ нами смыслѣ этого слова, а къ общему ходу развитія Пруссіи оно, конечно, не имѣло никакого отношенія. А между тѣмъ не лишено вѣроятія то предположеніе, что нерѣшительность Бутурлина выручила Фридриха изъ отчаяннаго положенія. Если бы на мѣстѣ Бутурлина былъ Суворовъ, то, можетъ быть, исторія Пруссіи пошла бы иначе. Выходить, что судьба государствъ зависитъ иногда отъ случайностей, которыя можно назвать случайностялии еторой стелени.

«In allem Endlichen ist ein Element des Zufälligen», говорнять Гегель (во всемъ конечномъ есть элементь случайнаго). Въ наукъ им имбемъ дбло только съ «конечнымъ»; поэтому можно сказать, что во всёхъ процессахъ, изучаемыхъ ею, есть элементъ случайности. Не исблочаеть ли это возможность научнаго познанія явленій? Нёть. Случайность есть ничто относительное. Она является лишь въ точкъ цересвуенія необходимых процессовь. Появленіе европейцевь въ Америкь было для жителей Мексики и Перу случайностью въ тонъ снысль, что не вытекало изъ общественнаго развитія этихъ странъ. Но не случайностью была страсть, къ мореплаванию, овладевшая западнымя европейцами въ концё среднихъ вёковъ; не случайностью было то обстоятельство. что сила европейцевъ легко преодолъла сопротивление туземцевъ. Не случайны были и послъдствія завоеванія Мексики и Перу европейцами; эти послёдствія опредёльлись въ концё концовъ равнодёйствующею двухъ силь: экономическаго положенія завоеванныхъ странъ, съ одной стороны, и экономическаго положенія завоевателей--съ другой. А эти силы, какъ и ихъ равнодъйствующая, вполнъ могутъ быть предметомъ строгаго научнаго изслёдованія.

Случайности Семильтвей войны имьли большое вліяніе на дальный-

шую асторію Пруссіи. Но ихъ вліяніе было бы совсёмъ не таково, если бы онѣ застали ее на другой стадіи развитія. Послёдствія случайностей и здѣсь были опредёлены равнодѣйствующею двухъ свлъ: соціально-полатическаго состоянія Пруссіи, съ одной стороны, и соціально политичеокаго состоянія вліявшихъ на нее европейскихъ государствъ—съ другой. Слѣдовательно, и здѣсь случайность нисколько не мѣшаетъ научному изученію явленій.

Теперь мы знаемъ, что личности часто имѣютъ большое вліяніе на судьбу общества, но что вліяніе его опредѣляется его внутреннимъ строемъ и его отношеніемъ къ другимъ обществамъ. Но этимъ еще не исчерпанъ вопросъ о роли личности въ исторіи. Мы должны подойти къ нему еще съ другой стороны.

Сенть-Бевъ думалъ, что при достаточномъ числъ мелкихъ и темныхъ причинъ указаннаго имъ рода французская революція могла бы имъть исходъ противоположсный тому, который мы знаемъ. Это большая ошибка. Въ какія бы замысловатыя сплетенія ни соединялись мелкія поихологическія и физіологическія причины, онъ ни въ какомъ случав не устранили бы великихъ общественныхъ нуждъ, вызвавшихъ французскую революцію; а пока эти нужды оставались бы неудовлетворенными, во Франціи не прекратилось бы революціонное движеніе. Чтобы исходъ его могъ быть противоположенъ тому, который имълъ мъсто въ дъйствительности, нужно было замънить эти нужды другими, имъ противоположными, а этого, разумъется, никогда не въ состояніи были бы сдълать никакія сочетанія мелкихъ причинъ.

Причины французской революція заключались въ свойствахъ общественныхъ отношеній, а предположенныя Сенть-Бевонъ мелкія причины могля корениться только въ индивидуальныхъ особенностяхъ отдёльныхъ лицъ. Послѣдняя причина общественныхъ отношеній заключается въ состояніи производительныхъ силъ. Оно зависить отъ индивидуальныхъ особенностей отдельныхъ лицъ разве лишь въ омысле большей или меньшей способности такихъ лицъ къ техническимъ усовершенствованіямъ, открытіянь и изобрётеніянь. Сенть-Бевь имель въ виду не такія особенности. А всевозможныя другія особенности не обезпечивають отдёльнымъ лицамъ непосредственнаго вліянія на состояніе производительныхъ силъ, а слёдовательно, и на те общественныя отношенія, которыя имъ обусловынваются, т. е. на экономическія отношенія. Каковы бы не были особенности данной личности, она не можетъ устранить данныя экономическія отношенія, разъ они соотвѣтствують данному состоянію производительныхъ силъ. Но индивидуальныя особенности личности дълаютъ ее боле нии менье годной для удовлетворенія тыхъ общественныхъ нуждъ, которыя вырастають на основѣ данныхъ экономическихъ отношеній, NTH для противодействія такому удовлетворенію. Насущнейшей общественной нуждою Франціи конца XVIII вёка была замёна устарёвшихъ политическихъ учрежденій другими, болёв соотвётствующими ея новому экономическому строю. Наиболье видными и полезными общественными даятелями того времени были именно тѣ, которые лучше всѣхъ другихъ способны были содёйствовать удовлетворению этой насущнёйшей нужды. Положных, что такным людьми были Мирабо, Робеспьеръ и Бонапартъ. Что было бы, если бы преждевременная смерть не устранила Мирабо съ полнтической сцены? Партія конституціонной монархін долёе сохранила бы крупную силу: ся сопротивление республиканцамъ было бы поэтому энергичнѣе. Но и только. Никакой Мирабо не могъ тогда предотвратить торжества республиканцевъ. Сила Мирабо целикомъ основывалась на сочувствін и на довѣріи къ нему народа, а народъ стремился къ республикъ, такъ какъ дворъ раздражалъ его своей упрямой защитой стараго порядка. Если только народъ убъдился бы, что Мирабо не сочувствуетъ его республиканскимъ стремленіямъ, онъ самъ пересталъ бы сочувствовать Мирабо, и тогда великій ораторъ потеряль бы почти всякое вліяніе, а затёмъ, въроятно, палъ бы жертвой того самаго движенія, которое онъ напрасно старался бы задержать. Приблизительно то же можно сказать и о Робеспьерѣ. Допустимъ, что онъ въ своей партіи представлялъ собою совершенно незаменикую силу. Но онъ былъ, во всякомъ случат, не единственной ся силой. Если бы случайный ударъ кирпича убилъ его, скажемъ, въ январѣ 1793 года, то его мѣсто, конечно, было бы занято къмъ-нибудь другимъ, и хотя бы этогъ другой былъ ниже его во всёхъ синслахъ, событія все-таки пошли бы въ томъ самомъ направлении. въ какомъ они пошли при Робеспьеръ. Такъ, напримъръ, жирондисты, навърное, и въ этомъ случат не инновали бы пораженія; но возможно, что партія Робеспьера нѣсколько раньше лишилась бы власти, такъ что мы говорили бы теперь не о термидорской, а о флоріальской, преріальской иля мессидорской реакціи. Иные скажуть можеть быть, что Робеспьеръ своимъ неумолниымъ терроризиомъ ускорилъ, а не замедлилъ паденіе своей партін. Мы не станемъ разсматривать здёсь это предположеніе, а примемъ его, какъ будто бы оно было вполнѣ основательно. Въ такомъ случав нужно будетъ предположить, что паденіе партін Робеспьера совершилось бы, вивсто термидора, въ теченіе фруктидора или вандемьера. или брюмэра. Короче, оно совершилось бы можетъ быть раньше, а можеть быть позже, но все-таки непременно совершилось бы, потому что тотъ слой народа, на который опнралась эта партія, былъ вовсе не готовъ для продолжительнаго господства. О результатахъ же, «противоположныхъ» твиъ, которые явились при энергичномъ содъйствія Робеспьера. во всякомъ случав не могло бы быть и речи.

Не могли бы они явиться и въ томъ случав, если бы пуля поразила Бонапарта, скажемъ, въ сражени при Арколе. То, что сдблалъ

онъ въ итальянскихъ и другихъ походахъ, сдёлали бы другіе генералы. Они, въроятно, не проявили бы такихъ талантовъ, какъ онъ, и не одержали бы такихъ блестящихъ побъдъ. Но французская республика всетаки вышла бы побёдительницей изъ своихъ тогдашнихъ войнъ, потому что ся соддаты были неоравненно, лучше всёхъ европейскихъ солдатъ. Что касается 18 брюмэра и его вліянія на внутреннюю жизнь Франціи, то и здъсь общій ходъ и исходъ событій по существу были бы, вероятно. тв же, что при Наполеонв. Республика, на смерть пораженная 9 термидора, умирала медленной смертью. Директорія не могла возстановить порядокъ, котораго больше всего жаждала теперь буржуазія, избавившаяся отъ господства высшихъ сословій. Для возстановленія порядка нужна была «хорошая шпага», какъ выражался Сіейсъ. Сначала думали, что роль благодётельной шпаги сыграеть генераль Журдань, а когда онъ былъ убитъ при Нови, стали говорить о Моро, о Макдональдв, о Бернадоть 1). О Бонапарть заговорили уже посль; а если бы онъ былъ убитъ, подобно Журдану, то о немъ и совсемъ не вспомнили бы, выдвинувъ впередъ какую-нибудь другую «шпагу». Само собою разумъется, что человъкъ, возводемый событіяме въ званіе диктатора, долженъ былъ съ своей стороны неутомимо пробиваться къ власти, энергично расталкивая и безпощадно давя всёхъ, заграждавшихъ ему дорогу. У Бонапарта была желѣзная энергія, и онъ ничего не щадиль для достиженія своихъ цёлей. Но и кроив него тогда было немало энергичныхъ, талантливыхъ и честолюбивыхъ эгоистовъ. Мѣсто, которое удалось ему занять, навърное, не осталось бы незанятымъ. Положимъ, что другой генералъ, добившись этого места, быль бы миролюбивее Наполеона, что онь не возстановиль бы противъ себя всей Европы и потому умеръ бы въ Тюльери, а не на островѣ святой Елены. Тогда Бурбоны вовсе не возвратились бы во Францію; для нихъ такой результатъ былъ бы, конечно, «противоположене» тому, который получился на самомъ двлв. Но по своему отношению ко всей внутренней жизни Франціи онъ мало чёмъ отличался бы отъ дъйствительнаго результата. «Хорошая шпага», возстановивъ порядокъ и обезпечивъ господство буржуазіи, скоро надоъла бы ей своими казарменными привычками и своимъ деспотизмомъ. Началось бы либеральное движение, подобное тому, которое происходило при реставрація; борьба постепенно бы стала разгораться, а такъ какъ «хорошія шпага» не отличаются уступчивостью, то можеть быть добродѣтельный Луи-Филиппъ свлъ бы на тронъ своихъ нёжнолюбимыхъ родственниковъне въ 1830, а въ 1820 пли въ 1825 году. Всѣ такія измѣненія въ ходе событи могли бы отчасти повліять на дальнейшую политическую,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) La vie en France sous le premier Empire par le vicomte de Broc. Paris, 1895, pp. 35-36 H cutz.

а черезъ ея посредство и на экономическую жизнь Европы. Но окончательный исходъ революціоннаго движенія все-таки ни въ какомъ случаѣ не былъ бы «противоположенъ» дѣйствительному исходу. Вліятельныя личности, благодаря особенностямъ своего ума и характера, могутъ измѣнять индивидуальную физіономію событій и нюкоторыя частныя ихъ послюдствія, но онѣ не могутъ измѣнить ихъ общее направленіе, которое опредѣляется другими силами.

#### VII.

Кромѣ того, надо замѣтить еще и вотъ что. Разсуждая о роли велькихъ личностей въ исторіи, мы почти всегда дѣлаемся жертвой нѣкотораго оптическаго обмана, на который полезно будетъ указать читателямъ.

Выступивъ въ роли «хорошей шпаги», спасающей общественный порядокъ, Наполеонъ тѣмъ самымъ устранияъ отъ этой роди всѣхъ другихъ генераловь, изъ которыхъ иные можетъ быть сыграли бы ее такъ же или почти такъ же, какъ и онъ. Разъ общественная потребность въ энергическомъ военномъ правителѣ была удовлетворена, общественная организація загородила всемъ другимъ военнымъ талантамъ дорогу къ месту военнаго правителя. Ея сила стала силой неблагопріятной для проявленія другихъ талантовъ этого рода. Благодаря этому и происходить тотъ оптическій обманъ, о которомъ мы говоримъ. Личная сила Наполеона является намъ въ крайне преувеличенномъ видѣ, такъ какъ мы относимъ на ея счеть всю ту общественную силу, которая выдвинула и поддерживала ее. Она кажется чёмъ-то совершенно исключительнымъ, потому что другія, подобныя ей силы не перешии изъ возможности въ дъйствительность. И когда намъ говорятъ: а что было бы, если бы не было Наполеона, то наше воображение пугается, и намъ кажется, что безъ него совсемъ не могло бы совершиться все то общественное движение, на которомъ основывались его сила и вліяніе.

Въ исторіи умственнаго развитія человѣчества успѣхъ одной личности несравненно рѣже препятствуеть успѣху другой. Но и тамъ мы не свободны оть указаннаго оптическаго обмана. Когда данное положеніе общества ставить передъ его духовными выразителями извѣстныя задачи, онѣ привлекають къ себѣ вниманіе выдающихся умовъ до тѣхъ поръ, пока имъ не удастся рѣшить ихъ. А разъ имъ удается это, вниманіе ихъ направляется на другой предметь. Рѣшивъ задачу, данный таланть А тѣмъ самымъ направляетъ вниманіе таланта В отъ этой, уже рѣшенной, задачи къ другой задачѣ. И когда насъ спрашивають, что было бы, если бы А умеръ, не успѣвъ рѣшить задачу Х, мы воображаемъ, что порвалась бы нить умственнаго развитія общества. Мы забываемъ, что, въ случаѣ смерти А, за

- 473 ----

Чтобы человѣкъ, обладающій талантомъ извѣстнаго рода, пріобрѣлъ, благодаря ему, большое вліяніе на ходъ событій, нужно соблюденіе двухъ условій. Во-первыхъ, его таланть долженъ сдёлать его болёе друтихъ соответствующинъ обществененить нуждамъ данной эпохи: если бы Наподеонъ вмёсто своего военнаго генія обладаль музыкальнымъ даровзніемъ Бетховена, то онъ, конечно, не сділался бы императоромъ. Вовторыхъ, существующій общественный строй но долженъ заграждать дорогу личности, имъющей данную особенность, нужную и полезную какъ разъ въ это время. Тотъ же Наполеонъ умеръ бы мало извъстнымъ генераломъ или полковникомъ Буонапарте, если бы старый режниъ просуществоваль во Францін лишнихъ семьдесять пять леть '). Въ 1789 году Даву, Дезэ, Мармонъ и Макдональдъ были подпоручиками. Бернадотьсержантъ-мајоромъ; Гошъ, Марсо, Лефевръ, Пишегрю, Ней, Массена, Мюрать, Сульть-унтерь офицерами; Ожоро-учителень фехтованія; Ланнъ-красильщикомъ; Гувіонъ Сэнъ-Сиръ-актеромъ; Журданъ-разносчикомъ: Бесьеръ-парикмахеромъ; Брюнъ-наборщикомъ; Жуберъ и Жоно - студентами юридического факультета: Клоборъ-архитекторомъ; Мортье не поступаль въ военную службу 2) вплоть до революціи.

Если бы старый режимъ продолжалъ существовать до нашихъ дней, то никому изъ насъ и въ голову не пришло бы теперь, что въ концѣ прошлаго въка во Франціи нъкоторые актеры, наборщики, парикмахеры, красильщики, юристы, разносчики и учителя фектованія были военными талантами въ возможности <sup>в</sup>).

Стендаль замѣчаеть, что человѣкъ, родившійся одновременно съ Типіаномъ, т. е. въ 1477 г., могъ бы прожить 40 лѣтъ съ Рафаелемъ и Леонардо-да-Винчи, изъ которыхъ первый умеръ въ 1520, а второй въ 1519 г., что онъ могъ бы провести долгіе годы съ Корреджіо, умершимъ въ 1534 году, и съ Микель Анджело, прожившимъ до 1563 года, что ему было бы не больше тридцати четырехъ лѣтъ, когда умеръ Джіорджіони, что онъ могъ бы быть знакомъ съ Тинтаретто, Бассано, Веро-

<sup>1)</sup> Возможно, что тогда Наполеонъ уталъ бы въ Россію, куда онз собирался пхать, едеа за нисколько лить до резолюціи. Здёсь онъ отличился бы, в роятно, въ битвахъ съ турками или съ кавказскими горцами, но никто не подумалъ бы вдёсь, что этотъ бёдный, но способный офицеръ при благопріятныхъ обстоятельствахъ могъ бы сдёлаться господиномъ міра.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Cm. Histore de France par V. Dnany, Paris 1893, T. II, pp. 524-525.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При Людовикѣ XV только одинъ представитель третьяго сословія, Шэверъ, могъ дослужиться до чина генералъ-лейтенанта. При Людовикѣ XVI еще болѣе затруднена была военная карьера людей этого сословія. См. ст. Ramband, Histoire de la civilisation française; sixième édition, t. II, p. 226.

незе, Юліемъ Романо и Андреемъ дель-Сарто; что, однимъ словомъ, онъ былъ бы современникомъ всёхъ великихъ живописцевъ, за исключеніемъ тёхъ, которые принадлежатъ къ Болонской школѣ, явившейся цёлымъ столётіемъ позже <sup>1</sup>). Точно также можно сказать, что человѣкъ, родившійся въ одномъ году съ Воуэрманомъ, могъ бы лично знать почти всёхъ великихъ живописцевъ Голландіи <sup>2</sup>), а ровесникъ Шекспира жизъ одновременно съ цёлымъ рядомъ замѣчательныхъ драматурговъ<sup>3</sup>).

Давно уже было замёчено, что таланты являются всюду и всегда, гдё и когда существують общественныя условія, благопріятныя для ніз развитія. Это значить, что воякій таланть, проявившійся ез дъйствительности, т. е. всякій таланть, ставшій общественной силой, есть плодъ общественных отношеній. Но если это такъ, то понятно, почему талантливые люди могуть, какъ мы сказали, измённть лишь индивидуальную физіономію, а не общее направленіе событій; они сами существують только благодаря такому направленію; если бы не оно, то они никогда не перешагнули бы порога, отдъляющаго возможность оть дъйствительности.

Само собою понятно, что таланть таланту рознь. «Когда новый шагь въ развитія цивилизація вызываеть къ жизни новый родъ искусства, справедливо говорить Тэнъ, —являются десятки талантовъ, выражающихъ общественную мысль только наполовину, вокругъ одного или двухь геніевъ, выражающихъ ее въ совершенствѣ 4). Если бы какія-инбудь механическія или физіологическія причины, не связанныя съ общимъ ходомъ соціально-политическаго и духовнаго развитія Италіи, еще въ дѣтствѣ убили Рафаэля, Микель-Анджело и Леонардо-да-Винчи, то итальянское искусство было бы менѣе совершенно, но общее направленіе его развитія въ эпоху Возрожденія осталось бы то же. Рафаэль, Леонардода-Винчи и Микель-Анджело не создали этого направленія: онн были только лучшими его выразителями. Правда, вокругъ геніальнаго человѣка



<sup>1)</sup> Histoire de la Peinture en Italie, Paris, 1892, pp. 24-25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ 1608 родинись Тербургъ, Броуэръ и Рембрандтъ; въ 1610 — Адріавъ Ванъ-Остаде и Фердинандъ Боль; въ 1615—Ванъ-деръ-Гельстъ и Жераръ-Доу; въ 1615—Метцу; въ 1620—Воуэрманъ; въ 1621—Верниксъ, Эвердингенъ и Пайнакеръ; въ 1624—Бергемъ; въ 1629—Пауль Поттеръ; въ 1626—Янъ Стеенъ; въ 1630—Рюнсдель; въ 1637—Ванъ-деръ-Гейденъ; въ 1658—Гоббема; въ 1639— Адріанъ Ванъ-де-Вельде.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) «Шекспиръ, Бьюмонтъ, Флетчеръ, Джонсонъ, Уэбстеръ, Мэссинджеръ, Фордъ, Миддьтонъ и Гейвудъ, явившіеся въ одно и то же время или одинъ за другимъ, представляютъ собою новое поколѣніе, которое, благодаря своему благопріятному положенію, пышно расцвѣло на почвѣ, подготовленной усилями предыдущаго поколѣнія». Тэнъ, Histoire de la littérature anglaise, Paris, 1863, t. I, p. 468.

<sup>4)</sup> L. c., t. II, p. 5.

возникаетъ, обыкновенно, цълая школа, причемъ его ученики стараются усвоить даже мельчайшіе его пріемы; поэтому пробълъ, который остался бы въ итальянскомъ искусствё эпохи Возрожденія вслёдствіе ранней смерти Рафаэля, Микель-Анджело и Леонардо-да-Винчи, оказалъ бы сильное вліяніе на многія второстепенныя особенности въ его дальнёйшей исторія. Но и эта исторія не измёнилась бы по существу, если бы только не произошло, по какимъ-нибудь общимъ причинамъ, какого-нибудь существеннаго измёненія въ общемъ ходё духовнаго развитія Италіи.

Извѣстно, однако, что количественныя различія переходить, наконець, въ качественныя. Это вѣрно вездѣ слѣдовательно, вѣрно и въ исторіи. Данное теченіе въ искусствѣ можетъ совсѣмъ остаться безъ сколько-нибудь замѣчательнаго выраженія, если неблагопріятное стеченіе обстоятельствъ унесетъ, одного за другимъ, нѣсколькихъ талантлявыхъ людей, которые могли бы стать его выразителями. Но преждевременная габель такихъ людей помѣшаетъ художественному выраженію этого теченія только въ томъ случаѣ, если оно недостаточно глубоко, чтобы выдвинуть новые таланты. А такъ какъ глубина всякаго даннаго направленія въ литературѣ и искусствѣ опредѣляется значеніемъ его для того класса или слоя, вкусы котораго оно выражаетъ, и общественною ролью этого класса или слоя, то и здѣсь все зависитъ въ послѣднемъ очетѣ отъ хода общественнаго развитія и отъ соотношенія общественныхъ силъ.

# VIII.

Итакъ, личныя особенности руководящихъ людей опредѣляють собою индивидуальную физіономію историческихъ событій, и элементъ случайнооти, въ указанномъ нами смыслѣ, всегда играетъ нѣкоторую роль въ ходѣ этихъ событій, направленіе котораго опредѣляется въ послѣднемъ счетѣ такъ называемыми общими причинами, т. е. на самомъ дѣлѣ развитіемъ производительныхъ силъ и взаимными отношеніями людей въ общественно-экономическомъ процесоѣ производства. Случайныя явленія и личныя особенности знаменитыхъ людей несравненно замѣтнѣе, чѣмъ глубоко лежащія общія причины. Восемнадцатый вѣкъ мало задумывался надъ этими общими причинами, объясняя исторію сознательными поступками и «отрастями» историческихъ дѣятелей. Философы того вѣка утверждали, что исторія могла бы пойти совершенно другими путями подъ вліяніемъ самыхъ ничтожныхъ причинъ,—напримѣръ, вслѣдствіе того, что въ головѣ какого-инбудь правителя зашалилъ бы какой-инбудь «атомъ» (соображеніе, ве разъ высказанное въ Système de la Nature).

Защитники новаго направленія въ исторической наукѣ стали доказывать, что исторія не могла пойти иначе, чѣмъ она шла на самомъ дѣлѣ, несмотря ни на какіе «атомы». Стремясь какъ можно лучше оттѣнить дѣйствіе общихъ причинъ, они оставляди безъ вниманія значеніе личныхъ особенностей историческихъ дѣятелей. У нихъ выходило, что историческия событія ни на водось не измёнидись бы оть замёны однихь лиць другими. болѣе или менѣе способными 1). Но разъ мы допускаемъ такое предположеніе. мы необходимо должны признать, что личный элементь не имњетъ въ исторіи ровно никакого значенія. И что все сводится въ ней къ дъйствію общихъ причинъ, общихъ законовъ историческаго движенія. Это была крайность, вовсе не оставлявшая места для той доли истины, которая заключалась въ противоположномъ взглядѣ. Но именно поэтому противоположный взглядъ продолжалъ сохранять за собою некоторое право на существование. Столкновение этихъ двухъ взглядовъ приняло видъ антиномін, первымъ членомъ которой являлись общіе законы, а вторымъдѣятельность личностей. Съ точки зрѣнія второго члена антиноміи исторія представлялась простымь спепленіемь случайностей; съ точки зрёнія перваго члена казалось, что действіемъ общихъ причинъ были обуслолены даже индивидуальныя черты историческихъ событій. Но если индивидуальныя черты событій обусловливаются вліяніемъ общихъ причинъ и не зависять отъ личныхъ свойствъ историческихъ двятелей, то выходить что эти черты опреджляются общими причинами и не могуть быть измёнены, какъ бы ни измённыесь эти деятели. Теорія принимаеть такимъ образомъ фаталистический характерь.

Это не ускользнуло отъ вниманія ся противниковъ. Сентъ-Бевъ сравнивалъ историческіе взгляды Минье съ историческими взглядами Боссюэ. Боссюэ думалъ, что сила, дъйствіемъ которой совершаются историческія событія, идетъ свыше, что событія служать выраженіемъ божественной воли. Минье нокалъ этой силы въ человѣческихъ страстяхъ, проявляющихся въ историческихъ событіяхъ съ неумолимостью и непреклонностью силъ природы. Но оба они смотрѣли на исторію, какъ на цѣпь такихъ явленій, которыя ни въ какомъ случаѣ не могли бы быть иными; оба они — фаталисты: въ этомъ отношеніи философъ былъ близокъ къ священнику (le philosophe se rapproche du prêtre).

Такой упрекъ оставался основательнымъ до тяхъ поръ, пока ученіе о законосообразности общественныхъ явленій приравнивало къ нулю вліяніе на событія личныхъ особенностей выдающихся историческихъ дѣятелей. И этотъ упрекъ долженъ былъ производить тѣмъ болѣе сильное впечатлѣніе, что историки новой школы, подобно историкамъ и философамъ восемнадцатаго вѣка, считали человъческую природу высшей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т. е. выходило, когда они начинали разсуждать о законосообразности историческихъ событій. А когда нёкоторые нзъ нихъ просто описывали эти явленія, то они подчасъ придавали личному элементу даже преувеличенное значеніе. Но насъ интересуютъ теперь не разсказы ихъ, а разсужденія.

инстанціей, изъ которой исходили и которой подчинались всв общія причины историческаго движенія. Такъ какъ французская революція показала, что историческія событія обусловливаются не одними только ссзнательными поступками людей, то Минье, Гизо и другіе ученые того же направленія выдвигали на первый планъ двиствіе страстей, часто сбрасывающихъ съ собя всякій контроль сознанія. Но осли страсти являются послёдней и самой общей причиной историческихъ событій, то почему неправъ Сентъ-Бевъ, утверждающій, что французская революція могла бы имъть исходъ, противоположный тому, который мы знаемъ, разъ нашлись бы діятели, способные внушить французскому народу страсти, противоположныя тёмъ, которыя его волновали? Минье сказалъ бы: потому что другія страсти не могли взволновать тогда французовъ по самымъ свойствамъ человъческой природы. Въ извъстномъ смыслъ это была бы правда. Но эта правда имбла бы сильный фаталистический оттвнокъ, такъ какъ она была бы равносильна тому положению, что исторія человичества во всихъ своихъ подробностяхъ предопредилена общими свойствами человѣческой природы. Фатализмъ явился бы здёсь какъ результать исчезновения индивидуального въ общемъ. Впрочемъ, онъ и всегда является результатомъ такого исчезновенія. Говорять: «если всь общественныя явленія необходимы, то наша діятельность не можеть имёть никакого значенія». Это неправильная формулировка правильной 🐪 мысли. Надо сказать: если все делается посредствомъ общаго, то единичное, а въ томъ часлё и мон усалія не имеють никакого значенія. Такой выводъ правиленъ, только имъ неправильно пользуются. Онъ не имветь никакого симсла въ применения къ современному натеріалистическому взгляду на исторію, въ которомъ есть место и для единичнаго. Но онъ былъ основателенъ въ применени ко взглядамъ французскихъ историковъ временъ реставрація.

Въ настоящее время нельзя уже очитать человѣческую природу послѣдней и самой общей причиной историческаго движенія: если она постоянна, то она не можеть объяснить крайне измѣнчивый ходъ исторія, а если она измѣняется, то очевидно, что ея измѣненія сами обусловливаются историческимъ движеніемъ. Въ настоящее время послѣдней и самой общей причиной историческаго движенія человѣчества надо признать развитіе производительныхъ силъ, которыми обусловливаются послѣдовательныя измѣненія въ общественныхъ отношеніяхъ людей. Рядомъ съ этой общей причиной дѣйствуютъ особенныя причины, т. е. та историческая обстановка, при которой совершаетоя развитіе производительныхъ силъ у даннаго народа и которая сама создана въ послѣдней инотанціи развитіемъ тѣхъ же силъ у другихъ народовъ, т. е. той же общей причиной.

Наконецъ, вліяніе особенныхъ причинъ дополняется дъйствіемъ при-

чинъ единичныхъ, т. е. личныхъ особенностей общественныхъ дѣятелей и другихъ «случайностей», благодаря которымъ событія получаютъ, наконецъ, свою индивидуальную физіономію. Единичныя причины не могутъ произвести коренныхъ измѣненій въ дѣйствіи общихъ и особенныхъ причинъ, которыми, къ тому же, обусловливаются направленіе и предѣлы вліянія единичныхъ причинъ. Но все-таки несомнѣнно, что исторія имѣла бы другую физіономію, если бы вліявшія на нее единичныя причины были замѣнены другими причинами того же порядка.

Моно и Лампрехтъ до сихъ поръ стоятъ на точкѣ зрѣнія человѣческой природы. Лампрехтъ категорически и не однажды заявлялъ, что, по его мнѣнію, соціальная психика составляетъ коренную причину историческихъ явленій. Это большая ошибка, и благодаря такой ошибкѣ само по себѣ очень похвальное желаніе принимать въ соображеніе вско совокупность общеотвенной жизни можетъ привести лишь къ безсодержательному, хотя и пухлому эклектизму или—у наиболѣе послѣдовательныхъ—къ разсужденіямъ а la Каблицъ о сравнительномъ значеніи ума и чувства.

Но вернемся къ нашему предмету. Великій человѣкъ великъ не твиъ, что его личныя особенности придають индивидуальную физіономію великимъ историческимъ событіямъ, а твиъ, что у него есть особенности, дѣлающія его наиболѣе способнымъ для служенія великимъ общественнымъ нуждамъ своего времени, возникшимъ подъ вліяніемъ общихъ и особенныхъ причинъ. Карлейль, въ своемъ извёстномъ сочиненія о герояхъ, называеть великихъ людей начинателями (Beginners). Это очень удачное название. Великий человѣкъ является именно начинателемъ, потому что онъ видитъ дальше другихъ в хочетъ сильнюе другихъ. Онъ решаетъ научныя задачи, поставленныя на очередь предыдущимъ ходомъ умственнаго развитія общества; онъ убазываеть новыя общественныя нужды, созданныя предыдущимъ развитіемъ общественныхъ отношеній; онъ беретъ на себя починъ удовлетворенія этихъ нуждъ. Онъ-герой. Не въ томъ смыслѣ герой, что онъ будто бы можеть остановить или измёнить естественный ходъ вещей, а въ томъ, что его двятельность является сознательнымъ и свободнымъ выраженіемъ этого необходимаго и безсознательнаго хода. Въ этомъ-все его значение; въ этомъ-вся его сила. Но это-колоссальное значение, страшиая сила.

Бисмаркъ говорилъ, что мы не можемъ дёлать исторію, а должны ожидать, пока она сдёлается. Но кёмъ же дёлается исторія? Она дёлается общественнымъ человъкомъ, который есть ея единственный «факторъ». Общественный человёкъ самъ создаетъ свои, т. е. общественныя, отношенія. Но если онъ создаетъ въ данное время именно такія, а не другія отношенія, то это происходить, разумёется, не безъ причины; это обусловливается состояніемъ его производительныхъ силъ. Никакой великій человѣкъ не можеть навязать обществу такія отношенія, которыя уже не соотвѣтствуютъ состоянію этихъ силъ или еще не соотвѣтетвуютъ ему. Въ этомъ смыслѣ онъ, дѣйствительно, не можетъ дѣлать исторію, и въ этомъ случаѣ онъ напрасно оталъ бы переставлять свои часы: онъ не ускорилъ бы теченія времени и не повернулъ бы его назадъ. Тутъ Лампрехтъ совершенно правъ: даже находясь на вершинѣ своего могущества, Бисмаркъ не могъ бы вернуть Германію къ натуральному хозяйству.

Въ общественныхъ отношеніяхъ есть своя логика: пока люди находятся въ данныхъ взаимныхъ отношеніяхъ, они непремѣнно будутъ чувствовать, думать и поступать именно такъ, а не иначе. Противъ этой логики тоже напрасно сталъ бы бороться общественный дѣятель: естественный ходъ вещей (т. е. эта же логика общественныхъ отношеній) обратилъ бы въ ничто всѣ его усилія. Но если я знаю, въ какую сторону измѣняются общественныя отношенія благодаря даннымъ перемѣнамъ въ общественно-экономическомъ процессѣ производства, то я знаю также, въ какомъ направленіи измѣнится и соціальная психика; слѣдовательно, я имѣю возможность вліять на нее. Вліять на соціальную психику значить вліять на историческія событія. Стало быть, въ извѣстномъ смыслѣ я все-таки могу дълать исторію, и мнѣ нѣтъ надобности ждать, пока она «сдѣлается».

Моно полагаеть, что действительно важныя въ исторіи событія и личности важны только какъ знаки и символы развитія учрежденій и экономическихъ условій. Это—справедливая, хотя и очень неточно выраженная мысль, но именно потому, что эта мысль справедлива, неосновательно противопоставлять деятельность великихъ людей «медленному движению» названныхъ условій и учрежденій. Болёе или менёе медленное измёневіе «экономическихъ условій» періодически ставить общество въ необходимость более или менёе быстро передёлать свои учрежденія. Такая передёлка никогда не происходить «сама собою»; она всегда требуеть вмёшательства людей, передъ которыми возникають, такимъ образомъ, великія общественныя задачи. Великими дёятелями и называются тё, которые больше другихъ способствують ихъ рёшенію. А рюшить задачу не значить быть только «символомъ» и «знакомъ» того. что она рёшена.

Намъ кажется, что Моно сдѣлалъ свое противопоставленіе главнымъ образомъ потому, что увлекся пріятнымъ словечкомъ «медленныя». Это словечко любятъ очень многіе современные эволюціонисты. Психологически такое пристрастіе понятно: оно необходимо родится въ благонамѣренной средѣ умѣренности и аккуратности. Но логически оно не выдерживаетъ критики, какъ это показалъ еще Гегель. И не для однихъ только «начинателей», не для однихъ «великихъ» людей открыто широкое поле дъйствія. Оно открыто для всёхъ, имѣющихъ очи, чтобы видёть, уши, чтобы слышать, и сердце, чтобы любить своихъ ближнихъ. Понятіе великій есть понятіе относительное. Въ нравственномъ смыслё великъ каждый, кто, по евангельскому выраженію, «полагаетъ душу свою за други своя».

## Экономическая теорія Қарла Родбертуса-Ягецова.

Судьба Родбертуса, какъ писателя, представляетъ собою довольно поучительное и, на первый взглядъ, непонятное явление. Ученый, обладавшій огромною и разностороннею эрудиціей, оригинальный и глубокомысленный экономическій писатель. Родбертусь не удостоился, однако, до самаго послёдняго времени не только надлежащей оцёнки со стороны огромнаго большинства своихъ товарищей по наукв. но, можно сказать, совершенно игнорировался ими. «Конечно, --говорить берлинскій профессоръ Ад. Вагнеръ, --- каждому экономисту въ Германіи извѣстно ния Родбертуса и название главныхъ его сочинений, о содержании которыхъ каждый экономисть также имбеть хоть приблизительное понятіе» 1). Но дело въ томъ, что Родбертусъ не принадлежитъ къ числу писателей, по отношению къ которымъ можно было бы довольствоваться «приблизительнымъ понятіемъ о содержанія ихъ сочиненій». Съ самыхъ первыхъ шаговъ своихъ въ экономической литературѣ Родбертусъ является не популяризаторомъ ученій господствующей школы, даже не комментаторомъ того или другого новаго писателя. Онъ былъ оригинальнымъ мыслителемъ, пролагавшимъ новые пути въ области науки,---однимъ изъ первыхъ серьезныхъ критиковъ классической экономіи. Чтобы понять роль и значение его теорій въисторіи политической экономіи, необходимо было ознакомиться съ ними изъ первыхъ источниковъ, т. е. изъ его сочиненій. Въ особенности слёдовало сдёлать это нёмецкимъ экономистамъ, главное достоинство которыхъ заключается, какъ известно, въ добросовъстной и полной «Bucherkenntniss». Однако, они довольствовались «приблизительнымъ» понятіемъ объ ученіяхъ Родбертуса, да и этимъ, более чемъ поверхностнымъ, знаніемъ делились съ публикой весьма не-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. статью Ад. Вагнера въ "Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft", 1878 года, erstes u. zweites Heft: "Einiges von und über Rodbertus-Jagetzow".

Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

охотно. Д-ръ Гумпловицъ, въ своемъ «Rechtsstaat und Sozialismus», не безъ основанія быть можетъ упрекаетъ нёмецкихъ ученыхъ въ томъ, что «многіе изъ нихъ умышленно обходили молчаніемъ эгого выдающагося экономиста».

Такъ продолжалось долго, очень долго, едва ли не до начала семидесятыхъ годовъ, когда отношеніе къ Родбертусу, по крайней мъръ, части нъмецкихъ экономистовъ радикально измънялось. Съ нимъ вошли въ сношенія и старались привлечь его къ своему «соціально-политическому» союзу такъ называемые катедеръ-соціалисты; о немъ заговорили, какъ о «самомъ оригинальномъ представителѣ экономическаго соціализма», какъ о писателѣ, «стоящемъ выше Лассаля, Марков и Энгельса». Такъ отзывается о немъ, напримѣръ, уже цитированный нами Ад. Вагнеръ. Разумѣется, похвальные отзывы о писателѣ, подобномъ Родбертусу, не заключали бы въ себѣ ничего удивительнаго, если бы дѣло не осложнялось яѣсколькими довольно характерными обстоятельствами.

Во-первыхъ, странно встрёчать горячихъ поклонниковъ Родбертуса въ средѣ молодого поколѣнія той самой школы, «отцы» которой болѣе всего заслужили упрекъ въ «умышленномъ игнорирования» его учений. Вагнеръ и его сотоварищи по эйзенахскому союзу превозносять Ал. того самаго экономиста, на котораго Рошеръ и Карлъ Книсъ почти не обращали вниманія. Но это было бы, какъ говорится, полб'яды, ecan бы въ научномъ міросозерцанія катедеръ-соціалистовъ теоріямъ Po1бертуса действительно отводилось сколько-нибудь видное место. Ha дзль же оказывается, что отличительною чертою подобныхъ Ад. Вагнеру поклонниковъ «нъмецкаго Рикардо» является полное ихъ несогласіе съ ученіями послёдняго. Сочинаемые ими панегирики Родбертусу висколько не мѣшають имъ исповѣдывать теоріи, не имѣющія начего общаго съ его ученіемъ. Это отлично сознавалъ и самъ Родбертусъ, рѣшительно отказавшійся пристать къ Эйзенахскому союзу катедеръ-соціалистовъ. «Я убѣжденъ, — писалъ онъ тому же Ад. Barнеру.---что изъ Эйзенаха ничего не выйдетъ: ромашкой нельзя даже облегчить, не только излечить соціальный вопросъ»... Не смущаясь такамъ строгимъ приговоромъ «оригинальнѣйшаго представителя экономическаго соціализма», члены эйзенахскаго союза продолжали я продолжають выдавать себя за горячихъ его поклонниковъ, особенно въ твхъ случаяхъ, когда заходить рвчь о сравнительной оцвнкв Родбертуса-съ одной стороны и Карла Маркса-съ другой.

Съ твиъ же рвеніемъ превозносять Родбертуса на счетъ Маркса и такъ называемые «соціальные коноерваторы» (social-conservativen), въ родв Рудольфа Мейера, довольно извъстнаго въ Германіи автора книги о «борьбѣ четвертаго сословія за свое освобожденіе».

Незнакомому съ дъломъ могло бы показаться, что теоріи Родбертуса представляють собою послёднее «трезвенное слово» буржуазно-юнкерской экономіи. --- слово, облеченное въ ярко демократическій нарядъ и потому оцёненное по достоинству дишь въ наше время заигрыванія съ народомъ даже самыхъ закоснѣлыхъ консерваторовъ. Однако, такое предположение было бы совершенно ошибочно, такъ какъ причину странной перемёны въ отношения въ Родбертусу консервативныхъ и буржуазныхъ писателей нужно искать не во внутреннемъ достоянствѣ его теорій. Она лежить въ исторія борьбы различныхъ классовъ европейскаго общества, вибвшей такое огромное вліяніе на развитіе экономическихъ ученій. Различныя перицетіи этой борьбы отразились на литературной судьбѣ Родбертуса и обусловливали то или другое отношение къ нему его ученыхъ современниковъ изъ среды «охранителей». Дело въ томъ, что Родбертусъ съ полнымъ основаніемъ можетъ быть причисленъ къ той блестящей, хотя и немногочисленной фалангь экономистовъ, которая украшается именами Маркса, Энгельса и Лассаля. Почти одновременно съ двумя первыми изъ названныхъ писателей выступилъ онъ на поприще экономической литературы и такъ же, какъ они, посвятилъ свои силы изученію вопроса о положении и роли труда въ современномъ обществѣ. Правда, «практическія предложенія» его далеко не были такъ радикальны, какъ стремленія Маркса и Энгельса. Но теоретическія основы этихъ «предложеній» сильно противоръчили ученіямъ господствовавшихъ школъ и весьма близко подходили къ ученіямъ крайнихъ партій. Лётъ двадцать тому назадъ одного этого было достаточно, чтобы вызвать негодование и высокомврное презрѣніе патентованныхъ экономистовъ. Родбертуса «замалчивали» тогда какъ опаснаго и дегкомысленнаго новатора.

Не такъ обстоитъ дёло теперь. Уже со второй половины сороковыхъ годовъ сдѣлавшееся замѣтнымъ новое направленіе въ экономической наукъ окончательно сложилось нынв въ стройную систему, самымъ полнымъ выраженіемъ которой служить «Капиталъ». Авторъ его оказался вооруженнымъ такимъ гронаднымъ количествомъ данныхъ, обнаружилъ такую БОЛОССАЛЬНУЮ УЧЕНОСТЬ, ЧТО ВОЛЕЙ-НЕВОЛЕЙ ПРИХОДНЛОСЬ СЪ НИМЪ СЧИТАТЬСЯ. Но Марксъ, какъ извёстно, не останавливался на «критикѣ политической экономіи». Послёдовательный до конца, онъ взялся за практическую деятельность и обнаружиль при этомъ такія непріятныя для буржуазін наклонности, что Родбертусъ, несмотря на всю свою ученую ересь, явился просто агицемъ въ сравнения съ этимъ безпокойнымъ человѣкомъ. Кромѣ того, и среда, къ которой обращались Марксъ и его послёдователи, къ концу шестидесятыхъ годовъ стада гораздо болбе воспріимчивой къ вхъ проповёди, чёмъ была она до февральской революціи. Движеніе западноевропейскаго рабочаго класса принимало все болье и болье грозный характерь. Не дождавшись отъ буржуазіи облегченія своего положенія,

пролетаріи пришли въ тому убъжденію, что «освобожденіе рабочихъ должнобыть дёлонъ самихъ рабочихъ». Понятно, что «самопомощь», къ которой стремились теперь рабочіе, не имала инчего сбщаго съ «самопомощью», рекомендованной имъ, напримъръ, Шульце-Деличемъ. Тогда-то вспомнили буржуазные экономисты, что где-то въ Помераніи проживаеть, въ своемъ имвніи, ученый, держащійся такихъ же, повидимому, кэкъ в Марксъ, научныхъ воззрѣній, но отличающійся гораздо болѣе смирнымъ нравомъ. Особенно привлекательнымъ казалось для почтенныхъ ученыхъ то обстоятельство, что въ политикъ Родбертусъ не только не раздѣлялъ воззрѣній Маркса или Лассаля, но и прямо объявлялъ себя консерваторовъ. Понятно, что въ томъ затруднительномъ положенін, въ которое поставняъ экономистовъ авторъ «Капитала», Родбертусъ представлялъ для нихъ настоящую находку. Онъ являлся противоядіемъ, весьма полезнымъ для рабочихъ, зараженныхъ «лжеученіями» Маркса. Окончательнаго излеченія теорін Родбертуса, конечно, принести имъ не могли, потому что въ сравнение съ «любезновърными» бисмарковскому режиму катедеръ-соціалистами Родбертусъ все-таки, говоря его собственными словами, являлся «черною экономическою душою». Но упомянутый выше консерватвзыть Родбертуса, счнтавшаго вредной всякую политическую самодёнтельность рабочаго класса. дълалъ его гораздо менъе опаснымъ для буржуазів, чъмъ Марксъ и его послёдователи. Кромё того, Родбертусъ, какъ это видно изъ переписки его съ Лассалемъ, полагалъ, что окончательное осуществление его теорій возможно не ранве... пятисоть лёть. Дело откладывалось, слёдовательно. въ такой долгій ящикъ, что ученая «ересь» нашего автора утрачивала немалую долю своего практическаго значенія. Оставались лишь ближайшія требованія Родбертуса, представлявшія собою самую слабую часть его воззрѣній и тѣмъ охотнѣе выдвигавшіяся на первый планъ буржуазными экономистами, чёмъ меньше нужно было остроумія для обнаруженія ихъ несостоятельности.

Такимъ образомъ, Родбертусъ являлся меньпимъ изъ двухъ почти неизбѣжныхъ въ настоящее время на Западѣ золъ. И несомнѣнно, что именно этому стеченію обстоятельствъ обязанъ онъ тѣмъ вниманіемъ, которое стали оказывать ему теперь катедеръ-соціалисты. Тому, кто назвалъ бы наше объясненіе невѣроятнымъ, мы напомнимъ пріемъ, оказанный книгѣ Кэри со стороны нѣмецкихъ «манчестерцевъ». Автору ея прощалось пристрастіе его къ покровительственному тарифу,—пристрастіе, составляющее, какъ извѣстно, смертный грѣхъ въ глазахъ «манчестерцевъ». Его провозгласили великимъ экономистомъ единственно во вниманіе къ заслугамъ его по измышленію новаго закона заработной платы, отличающагося весьма успокоительными свойствами.

Вообще, западно-европейскіе буржуазные экономисты находятся теперь далеко не въ такомъ положенія, чтобы ихъ могла интересовать та-

нан другая теорія an und für sich. Решающее значеніе имёють въ ихъ глазахъ практическія стремленія авторовъ этихъ теорій и прежде всего, разумёется, вопросъ о политической самодёятельности рабочихъ блассовъ. Писатель, выступающій противъ организація рабочихъ въ особую политическую партію, навёрно пріобрётаетъ симпатіи буржуазныхъ экономистовъ, какими бы теоретическими соображеніями онъ при этомъ ни руководствовался.

Но если восторженные отзывы Ад. Вагнера о Родбертусѣ вызываются побужденіями, вивющими очень мало общаго съ наукой, то это не уменьшаеть заслугь самого Родбертуса и не мешаеть ему занимать одно изъ самыхъ видныхъ месть среди экономическихъ писателей XIX века. Ставить его «выше Маркса и Энгельса», конечно, невозможно. Ученіе его не можеть быть поставлено даже рядомъ съ ученіемъ этихъ послёднихъ. Неверно также и то, что Родбертусь, будто бы, ранже Маркса и Энгельса высказаль тѣ положенія, которыя легли потомъ въ основу «Капитала». Первое сочинение Родбертуса, «Zur Erkenntniss unserer staatswirthschaftlichen Zustände», появилось въ 1842 году. Менве чёмъ черезъ два года послѣ этого начали выходить въ Парижѣ «Deutschfranzösische Jahrbücher», издававшіяся Арнольдонъ Руге и Карломъ Марксомъ. Печатавщіяся въ этомъ изданіи статьи Маркса и Энгельса вовсе не были повтореніемъ мыслей, высказанныхъ въ 1842 году Родбертусомъ. Въ нихъ выражались, напротивъ, самостоятельныя воззрѣнія ихъ авторовъ, во многихъ случаяхъ несогласныя съ ученіемъ Родбертуса. Мы не говоримъ уже о книге Энгельса «Lage der arbeitenden Klassen in England (1845), o «Misère de la philosophie» (1847) Mapaca и другихъ сочиненіяхъ, въ которыхъ экономическая теорія означенныхъ авторовъ является уже въ довольно законченномъ вилѣ. Факты не позволяють, слёдовательно, утверждать, что авторъ «Капитала» заимствоваль основныя свои положенія у Родбертуса. Они показывають, что Родбертусъ, Марксъ и Энгельсъ одновременно выступили на литературное поприще, и что первый изъ названныхъ писателей съ одной стороны, Энгельсь и Марксъ-съ другой, уже съ начала сороковыхъ годовъ держались самостоятельныхъ, имввшихъ, правда, много общаго, но во многомъ и расходившихся теорій.

Но, оставляя въ сторонѣ излишнія притязанія, къ которымъ былъ склоненъ иногда и самъ Родбергусъ<sup>1</sup>), за нимъ все-таки, повторяемъ, нужно признать огромныя заслуги въ экономической наукѣ. Сочиненія его должны возбуждать тѣмъ большій интересъ всякаго безпристрастнаго

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Вы увидите, — говорить онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Вагнеру, что уже съ 1842 года я неизмѣнно держусь однихъ и тѣхъ же воззрѣній и что другіе, какъ, напримѣръ, Марксъ, натолкнулись на многое изъ того, что уже раньше было напечатано мною".

человѣка, чѣмъ болѣе склонности къ злоупотребленію его именемъ обнаруживаютъ люди той или другой партіи. Ученіе его сохранило весь свой интересь до настоящаго времени, такъ какъ многія положенія, общія ему съ Марксомъ и Энгельсомъ, и понынѣ еще вызывають ожесточенныя нападки буржуазныхъ экономистовъ. Еще большее значеніе имѣютъ его сочиневія для тѣхъ, кто желалъ бы ознакомиться съ исторіей экономическихъ ученій во второй половинѣ XIX столѣтія. Сравнительная оцѣика теорій Родбертуса съ одной стороны и ученій «историко-реалистической школы»—съ другой какъ нельзя болѣе ясно показываеть, кто внесъ дѣйствительно новый вкладъ въ науку и кто ограничился пережевываніемъ, перекраиваніемъ и даже порчей оставшагося отъ экономистовъ-классиковъ наслѣдства.

Въ виду этого нельзя не порадоваться появлению перевода, на русский языкъ, историко-экономическихъ изолёдований Родбертуса. Съ своей стороны, мы считаемъ нелишнимъ представить читателямъ изложение экономической доктрины этого замёчательнаго писателя.

I.

Прежде чёмъ перейти къ экономическому ученію Родбертуса, мы позволимъ себё остановить вниманіе читателя на его жизни и практической дёлтельности. На это потребуется тёмъ менёе временя, что, вопервыхъ, сколько-нибудь полной его біографіи до сихъ поръ не существуетъ, а во-вторыхъ, большая часть жизни Родбертуса протекла въ мирной тиши ученаго кабинета, вдали отъ политическихъ тревогъ и волненій. Естественно поэтому, что біографія Родбертуса и не могла бы возбуждать въ читателё того живого интереса, который вызывается одной какой-нибудь «страницей изъ жизни Лассаля».

Карлъ Родбертусъ-Ягецовъ родился въ 1805 году въ Померанія, учился сначала во Фридландъ, потомъ въ Геттингенѣ и въ 1827 году, окончивши универонтетскій куроъ, поступилъ на службу. Но уже въ началъ тридцатыхъ годовъ онъ вышелъ въ ототавку и всецѣло посвятняъ себя научнымъ занятіямъ, обращая главное вниманіе на политическую экономію и родственныя ей отрасли общественной науки. Первымъ плодомъ этихъ занятій было упомянутое уже сочиненіе Родбертуса «Zur Erkenntniss unserer staatswirthsch. Zustände». Въ этомъ изслѣдованія міросоверданіе его, какъ экономиста, является уже въ совершенно законченномъ видѣ. Въ послѣдующихъ своихъ сочиненіяхъ Родбертусъ лишь дополнялъ и развивалъ тѣ положенія, которыя легля въ основу его перваго труда. Въ томъ видѣ, въ какомъ книга эта вышла въ свѣтъ, она представляетъ собою лишь первый выпускъ («erstes Heft») сочнвенія, посвященнаго вопросу о «несовершенствахъ современныхъ общественко-

экономическихъ отношеній» и о способахъ устраненія этихъ «несовершенствъ». «Я старался-говорить онъ въ предисловіи.-доказать въ этомъ первомъ выпускъ некоторыя абстрактныя положенія, стоящія въ противорёчіи съ ходячими воззрёніями, но представляющія собою необходимую теоретическую основу для моихъ практическихъ предложеній». Революціонная буря 1848 года пом'вшала, однако, продолженію этого труда нашего автора и выдвинула его на политическую арену. Оригинальный, смёлый и послёдовательный мыслитель, онъ оказался, однако, плохимъ практическимъ деятелемъ, и не только не пріобрелъ сильнаго вліянія на политическую жизнь своей родины, но даже не выработаль себь, повилимому, сколько-нибудь определенной программы. Въ періодъ самой горячей борьбы партій, когда каждая изъ нихъ стремилась повернуть ходъ событій, Родбертусь находился въ каконъ-то нервшительномъ состоянія, не защищалъ стараго, но и не боролся за торжество новаго. Мы сказали уже выше, что Родбертусъ называль себя консерваторомъ; но. строго говоря, опредбление это не совствиъ точно. Воззръния его, какъ практическаго двятеля, представляли собою оригинальную амальгаму экономическаго радикализма и политическаго консерватизма. «Мы переживаемъ теперь такую фазу историческаго развития, въ которой радикализмъ и консерватизиъ... нисколько не противорвчатъ другъ другу»-писалъ онъ въ 1851 году, когда опыть только что пережитаго Европой революціоннаго движенія оставался еще совершенно свёжимъ въ его памяти. Исходя изъ этого убѣжденія, онъ всегда смотрѣлъ на рѣшенія соціадьнаго вопроса, какъ на важнѣйшую задачу осмысленнаго консерватизма. «Есла подъ консерватизмомъ понимать охраненіе совершенно уже истявшаго либерального или антилиберального тряпья, то нёть ничего антиконсервативние соціальнаго вопроса, - писаль онь въ началь семидесятыхъ годовъ.-Но если подъ консерватизмомъ разумѣть усиленіе монархической государственной власти, мирныя реформы, примирение общественныхъ классовъ подъ эгидой и на основанія лучезарнаго «suum cuique», то нать ничего более консервативного, чамъ соціальный вопросъ». Такой взглядъ на способы рёшенія соціальнаго вопроса всегда отталкивалъ Родбертуса отъ крайнихъ демократическихъ партій. Но такъ какъ въ 48 году реакціонеры не додумались еще до бисмарковскаго заигрыванія съ рабочими классами, то и съ ихъ стороны онъ не могъ встретить хотя бы притворно радушный пріемъ 1).

Когда учредительное собраніе въ Берлинѣ отклонило предложенный правительствомъ проектъ конституція и когда, вслѣдствіе этого, ми-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Въ 1848 году, — говоритъ онъ самъ въ одномъ изъ писемъ своихъ къ Рудольфу Мейеру, — меня считали то за реакціонера, то за краснаго» einen Blutrothen.

нистръ-президентъ Камигаузенъ принужденъ былъ подать въ отставку. Родбертусъ попалъ было даже въ министры. Но въ этомъ званіи онъ оставался всего двё недёли, убёдившись вёроятно, что «suum cuique» руководящихъ сферъ не совсёмъ соотвётствовало его понятіямъ о справедлевости. Въ слидующемъ году онъ снова былъ выбранъ депутатомъ въ трирскомъ округв и въ Берлинв одновременно. На этотъ разъ онъ примкнулъ къ оппозицін, что и дало, въроятно, поводъ нъкоторымъ историканъ, какъ, напримѣръ, Лоренцу, поставить его рядомъ съ Якоби и другими «демократическими вожаками». Впрочемъ, Родбертусъ не долго пробылъ и въ рядахъ оппозиціи. Отказавшись отъ политической деятельности, онъ поселился въ своемъ померанскомъ именіи «Ягецовъ» и сталъ делять свое время лишь между сельскимъ хозяйствомъ и научными занятіями. Въ 1850 году онъ уже началъ изданіе своего новаго сочиненія, «Соціальныхъ писемъ къ Кирхману» (Cociale Briefe an von-Kirchmann). Поводомъ къ появленію этихъ писемъ послужили экономическія статьн фонъ-Кирхмана въ «Democratischen Blättern» 1849 года. Проникнутый сницатіями къ низшимъ классамъ общества, хорошо знакомый съ экофонъ-Кирхманъ производилъ твиъ более литературой, номической сильное впечатлёніе на своихъ читателей. что статьи его отличались живымъ и легкимъ издоженіемъ. Но хотя онъ сумѣлъ стать въ еритическое отношение ко многимъ догматамъ современной ему экономической науки, однако въ воззрѣніяхъ его не было послѣдовательности и строгой систематичности, необходимыхъ для того, чтобы продить новый свёть на «несовершенства» общественно - экономическаго строя. По примѣру многихъ и многихъ писателей, міросозерцаніе которыхъ сложилось подъ вліяніемъ борьбы различныхъ привилегарованныхъ слоевъ общества за свое исключительное преобладание, фонъ-Кирхманъ нападаль на «монополію» въ нѣкоторыхъ изъ си проявленій, беря подъ свою защиту другіе виды той же самой «монополіи». Такъ, напримвръ, онъ становался въ очень резкое отношение къ поземельнымъ собственникать и «капигалистань», т. е. людямь, доходь которыхь образуется изъ процентовъ съ отданнаго взаямы денежнаго капитала. По его мнѣнію, эти способы полученія дохода, безъ всякаго труда, были главной причиной большей части общественныхъ бъдствій настоящаго времени. Фонъ-Кирхманъ совершенно упускалъ изъ виду, что прибыль предпринимателя представляеть собою такой же неоплаченный трудъ работника, какъ и поземельная рента или процентъ на денежный капиталъ. Отвѣтомъ на эти статьи фонъ-Кирхмана и явились «Соціальныя письма» Родбертуса, въ которыхъ послёдній противопоставняъ взглядамъ Кирхмана и другихъ писателей свою собственную теорію ренты и промышленныхъ кризисовъ. «Sociale Briefe an von-Kirchmann», вышедшія въ 1850-51 годахъ, содержать уже болье полное и подробное из-

- 488 -

ложеніе экономическаго ученія Родбертуса, чъмъ первый трудъ его «Zur Erkenntniss etc». Вибстё съ тёмъ, они являются послёднимъ сочиненіемъ нашего автора, посвященнымъ общимъ вопросамъ народнаго хозяйства. Правда, нёмецкая литература обогатилась съ тёхъ поръ еще не однимъ трудомъ, вышедшимъ изъ-подъ пера Родбертуса. Но это были спеціальныя сочиненія, посвященныя частнымъ практическимъ вопросамъ и лишь ' мимоходомъ, затрагивавшія основныя теоремы экономической науки. Къ этой категорія относятся изследованія Родбертуса о поземельномъ кредите. изъ которыхъ главное, «Zur Erklärung und Abhülfe der heutigen Kreditnoth des Grundbesitzes», вышло въ 1869 году въ Іень. Къ тому же періоду литературной діятельности нашего автора относятся дві небольшія брошюры его по рабочему вопросу. Когда Лассаль началь свою агнтацію въ средѣ нѣмецкихъ рабочихъ, комитетъ «Рабочаго союза» обратнася къ автору «Соціальныхъ писемъ» съ просьбой вступить въ воз. никающую организацію или, по крайней мірі, помочь ей совётами и указаніями. Лассаль съ самымъ горячимъ сочувствіемъ относился къмысли привлечь на сторону «Союза» Родбертуса, «Письма» котораго 0НЪ. по его собственнымъ словамъ, прочелъ еще въ 1853 г. «съ величайшимъ вниманіемъ». Родбертусь уступиль письменнымъ настояніямъ Лассаля в переслаль ему для напечатанія свое «Открытое письмо комитету нимецкаго рабочаго союза», которое и появилось въ 1863 году въ Лейпцигв. Но желаннаго Лассалемъ полнаго соглашенія между нимъ и Родбертусомъ всетаки не произошло. Послёдній не приняль активнаго участія въ начинавшемся рабочемъ движенія в. несмотря на неоднократныя просьбы Лассаля, не появился даже ни на одномъ рабоченъ собрания. Родбертуса сиушала выработанная Лассалемъ программа союза, въ которой требованіе всеобщаго избирательнаго права занимало первое мёсто. Лассадь добивался его, какъ извёстно, съ цёлью образованія особой подитической партін рабочихъ, что, какъ мы уже сказали выше, казалось Родбертусу не только излишнимъ, во даже и вреднымъ. Это и былъ важнёйшій пунктъ разногласія, о который разбились всё стремленія этихъ замёчательныхъ людей къ взаимному сблаженію.

Съ большимъ сочувствиемъ отнесся Родбертусъ къ «соціально-консервативному» изданію «Berliner Revue», издававшемуся Рудольфомъ Мейеромъ. Родбертусъ не отказался сотрудничать въ немъ и написалъ для него нѣсколько статей. Самою интересною изъ нихъ является статья «О нормальномъ рабочемъ днѣ», вышедшая въ 1871 году отдѣльной брошюрой. Родбертусъ излагаетъ въ ней подробнѣе, чѣмъ въ какомъ-либо другомъ своемъ сочиненіи, «практическія предложенія» свои, для которыхъ главные труды его являлись лишь «необходимой теоретической основой». Онъ доказываетъ въ ней необходимость такихъ законодательныхъ постановленій, которыя позволили бы рабочимъ «воспользоваться увеличеніемъ производительности національнаго труда», не нарушая въ то же время «правъ поземельныхъ собственниковъ и капиталистовъ». Для оцѣнки экономической доктрины нашего автора брошюра эта имветъ очень важное значеніе. Намъ придется, поэтому, еще неоднократно возвращаться къ ней въ нашемъ дальнъйшемъ изложении. Теперь же мы скажемъ нѣсколько словъ о другого рода работахъ Родбертуса, тѣоно связанныхъ оъ экономическимъ его изслѣдованіемъ.

Какъ увидитъ читатель взъ слёдующихъ главъ нашей статьи, однов изъ характернвишихъ особенностей ученія Родбертуса было убвжденіе его въ томъ, что существующія нынѣ формы общественно-экономическиїъ отношеній нельзя разсматривать, какъ постоянныя и нензийнныя, возникшія съ первыхъ же шаговъ экономической деятельности человека и безусловно для нея необходимыя. Свойственный капиталестическому обществу способъ производства, обмѣна и распредѣденія представлялся ему не болье какъ «исторической категоріей», созданной экономической необходимостью и носящей въ самой себь задатки дальнийшаго своего развитія и преобразованія. Естественно было поэтому, что изслёдованія Родбертуса не ограничивались экономической жизнью современнаго общества. Ему необходные было обратиться къ изучение исторіи, чтобы открыть въ ней законы, подъ вліяніемъ которыхъ совершаются образованіе и сибна общественно-экономическихъ формацій. И онъ не только хорошо ознакомился съ экономической исторіей цивилизованныхъ народовъ, но и внесь нѣсколько цѣнныхъ вкладовъ въ литературу этого предмета. Съ 1864 г. онъ сталъ помѣщать свои изслѣдованія по политической экономія классической древности въ «Jahrbücher für Nationale-Oekonomie uud Statistik», издававшихся Бруно Гильдебрандомъ. Первымъ изъ этихъ историко-экономическихъ трудовъ Родбертуса былъ переведенный нынь на русскій языкъ опыть объ «адскрипціяхъ, инквидинахъ в кодонахъ». За нимъ последовали статьи «объ исторіи римскаго трибута со времень Августа», «о стоимости денеть въ древнемъ мірв» и т. д. И хотя работы этого реда далеко не составляють главной ученой заслуги Родбертуса, но историки оказались болфе внимательными къ трудамъ непринадлежавшаго къ ихъ цеху писателя, чёмъ экономисты. Историчесыя изслёдованія Родбертуса еще при жизни его обратили на себя серьезное вниманіе спеціалистовъ. По словамъ Ад. Вагнера, изследования эти «высоко цёнятся историками-спеціалистами. Хотя нёкоторыя его закляченія, -- наприміръ, по вопросу о возникновеніи колоната, -- до сихъ поръ еще подвергаются оспариванию, но даже тв, которые пришли по этому вопросу къ другимъ выводамъ, относятся къ трудамъ его съ величайшимъ уваженіемъ. Даже такой выдающійся знатокъ римскихъ древностей, какъ Л. Фридлэндеръ, сознается, что ему въ его изслёдованіяхъ о римскойъ народонаселеніи «оказали существенную услугу подробныя письменныя .

указанія Родбертуса». Ад. Вагнеръ совершенно вёрно прибавляеть, что Родбертусъ имваъ «почти передъ всёми безъ исключенія историками и филодогами огромное преимущество, заключавщееся въ основательномъ знакомстве съ политической экономіей и сельско-хозяйственной техникой». Благодаря своимъ экономическимъ познаніямъ онъ умѣлъ поставить изучаемое имъ историческое явленіе на реальную почву развитія общественнаго хозяйства. Такимъ образомъ, онъ сразу выходилъ изъ закоддованнаго круга туманныхъ гипотезъ о «народномъ духв» и вліянія этого «духа» на политическую и правовую исторію общества. Для примѣра сошлемся на вопросъ о причинахъ перехода рабства въ ту форму зависимости. Которая известна подъ именемъ крепостничества. Известно, что вопросъ этотъ давно уже привлекалъ къ себъ вняманіе историковъ, причемъ один приписывали названный переходъ вліянію христіанства, другіе аппелировали къ особымъ свойствамъ «германскаго духа». Первымъ противорѣчили несомнѣнные историческіе факты 1), вторые ничѣмъ не могли подтвердить свою мысль. Родбертусъ взглянуль на дёло съ точки зрёнія экономической, и оно,-по крайней мури, по отношению въ римскимъ хозяйственнымъ условіянь, —представилось въ совершенно ясномъ свътв. Въ своемъ изолёдованіи объ «адскрипціяхъ, инкрилинахъ и колонахъ» онъ показалъ, что для «интенсивнаго, отличнаго отъ римскаго способа обработки полей необходима была непосредственная выгода самого воздёлывателя, а отсюда-участіе владёльца и, вслёдствіе этого, только мелкое хозяйство. При нашихъ теперешнихъ общественныхъ условіяхъ это повело бы къ образованию свободнаго класса арендаторовъ медкихъ участковъ, съ платою аренды деньгами. «Но однихъ вольноотпущенниковъ было недостаточно для образованія такого класса, да къ тому же существовали уже кромѣ того рабы, которые приставлены были къ лавкамъ и мелочнымъ лавочкамъ на условіяхъ, аналогичныхъ съ полевыми инститорами. Что же касается денежной аренды, то, повидимому, и начато было съ нея, но по тёмъ же причинамъ, которыя лежали въ общихъ условіяхъ древняго натуральнаго хозяйства, и вслёдствіе обезцёненія денегь, оть нея должны были отказаться. Словомъ, мелкое хозяйство и мелкая аренда, вынужденныя обстоятельствами, видоизмёнились подъ вліяніемъ существовавшихъ условій такъ, что въ арендаторы брались, главнівшимъ образомъ, рабы, и аренда уплачивалась при этомъ натурой». Затёмъ, подъ вліяніемъ государственныхъ потребностей, «законодательство прикръпило колоновъ къ землѣ», и рабы-арендаторы превратились въ крѣпостныхъ, платившихъ «вытото прежней произвольной аренды только канонъ»<sup>2</sup>).

 <sup>&#</sup>x27;) Ср. Histoire de l'esclavage ancien et moderne par A. Tourmagne, главу III пятой книги (Le christianisme a-t-il détruit l'esclavage?), а также F. Laurent "La féodalité et l'eglise" главу—"Affranchissement des serfs".
') См. "Изслѣдованія въ области національной экономіи классической древ-

ности". Выпускъ первый, стр. 15, 34-35.

Это изслёдованіе Родбертуса показываеть, что и рёшеніе болёе общаго вопроса о причинахъ исчезновенія рабства и замёны его крёпостною зависимостью въ средневёковой Европё можетъ быть найдено лишь въ хозяйственныхъ условіяхъ того времени. И въ этомъ смыслё «Изслёдованія въ области національной экономіи классической древности» имёютъ большое философско-историческое значеніе.

Но если до сихъ поръ ръдки экономисты, разсматривающіе хозяйственный строй современной Европы какъ преходящую «историческую категорію», то нужно сознаться, что еще ръже встръчаются историка, отводящіе экономическому «фактору» надлежащее мъсто въ своихъ обобшеніяхъ. Неудивительно поэтому, что интересъ, возбужденный историческими изслъдованіями Родбертуса въ средъ спеціалистовъ, ограничивался предълами того или другого изъ разработанныхъ имъ вопросовъ. Его оригинальные философско-историческіе взгляды, по овидътельству того же Ад. Вагнера, «обратили на себя гораздо менъе вниманія», а еще того менъе встрътнли они согласія и одобренія.

Сотрудничество Родбертуса въ гильдебрандовскихъ «Jahrbücher» продолжалось до 1874 года, къ которому относится послёднее напечатанное историческое его изолёдованіе «Bedenken gegen den von den Topographen Rom's angenommenen Tract der Aurelianischen Mauer». Исторія не отвлекла его, однако, отъ главнаго предмета его занятій общихъ вопросовъ политической экономіи. Въ 1875 году вышло новое изданіе двухъ послёднихъ «Писемъ» его къ Кирхману. Въ предисловія къ этому изданію Родбертусъ говоритъ, что онъ «намёревался прибавитъ къ этимъ двумъ письмамъ новый отдёлъ, который разсматривалъ бы логическую сущность главныхъ національно-экономическихъ понятій въ различныхъ историческихъ, одна другую смёняющихъ формахъ ихъ развитія».

Въ этомъ отдѣлѣ онъ имѣлъ въ виду «провести рѣзкую черту различія между логическими и историческими категоріями во всѣхъ частяхъ экономической науки, главнымъ же образомъ въ ученіи о капиталѣ». Но ему не удалось исполнить это намѣреніе. Продолжительная болѣзнь, къ которой присоединилась еще потеря глаза, помѣшала ему докончить этотъ написанный уже начерно отдѣлъ ко времени печатанія второго изданія его «Соціальныхъ писемъ къ Кирхману», а черезъ пять мѣсяцевъ по выходѣ въ свѣтъ этого изданія Родбертуса уже не стало. Онъ скончался въ овоемъ имѣніи Ягецовѣ 6-го декабря 1875 года отъ воспаленія легкихъ. Одинъ изъ друзей покойнаго, біографъ и издатель фонѣ-Тюнена, Шумахеръ-Цархлинъ взялъ на себя приведеніе въ порядокъ и изданіе оставшагося послѣ него «литературнаго наслѣдства». А оно оказалось очень цѣннымъ. Въ бумагахъ Родбертуса было найдено введеніе къ «Соціальнымъ письмамъ», написанное для предполагавшагося второго изданія его перваго «Письма», не вошедшаго въ издание 1875 года. Почти совершенно окончевнымъ и готовымъ къ печати оказалось новое, четвертое «Цисьмо», представляющее собою, очевидно, тоть «новый отдель,» который Родбертусь очиталь необходимымь для законченнаго изложения своихь воззрений. Этому отдёлу быль посвящень послёдній остатокь силь семидесятилётняго ученаго. Не далее какъ за две недели до своей смерти Родбертусъ писалъ Ал. Вагнеру, что его «прівздъ въ Бердинъ замедляется все болев и болев», такъ какъ онъ «непремённо хочеть окончать» свое продолжение «Соціальныхъ писемъ въ Кирхману». Это сочинение появилось въ печати подъ имененъ «Капитала» послѣ того, какъ написаны были эти статьи. Оно не даеть, однако, ничего новаго для характеристики экономическихъ взглядовъ Родбертуса. Изъ другихъ рукописей заслуживаетъ особеннаго интереса незаконченное еще изслёдованіе о распредёленія національнаго дохода въ Англін. Это изслёдованіе должно было служить илюстраціей къ ученію Родбертуса о распределенія дохода между различными классами современнаго общества.

Весьма интереснымъ дополненіемъ къ литературнымъ трудамъ Родбертуса можеть служить переписка со многами изъ его современниковъ. По замѣчанію Ад. Вагнера, «Родбертусъ былъ однимъ изъ тѣхъ немногихъ, которые пишуть теперь длинныя ученыя письма». Онъ охотно вступалъ въ переписку со всёми, обращавшими на себя его внимание оригинальностью своихъ воззрѣній или готовностью содѣйствовать осуществленію его «практическихъ предположений». Мы говорили уже выше, что въ самый горячій періодъ агитаціи Лассаля Родбертусъ состояль съ нимъ въ перепискъ, касавшейся какъ практической злобы дня, такъ и общихъ вопросовъ экономія и права. Письма Лассаля въ Ролбертусу, найденныя въ бумагахъ посябдняго, вышли потомъ отдельнымъ изданіемъ. Нельзя не пожалёть, что до сихъ поръ не найдены письма Родбертуса къ Лассалю, и, такимъ образомъ, знакомство наше съ перепискою этихъ двухъ замѣчательныхъ людей остается одностороннимъ. Но зато уже нёсколько лётъ тому назадъ обнародованы письма Родбертуса къ Ад. Вагнеру и архитектору Петерсу въ Шверинѣ 1). Въ профессорѣ Вагнерѣ онъ надѣялся, повидимому, встрётить экономиста, способнаго усвоить болёе широкое міросозерцание, чвиъ то, на которомъ остановились молодые отпрыски «историко-реалистической школы»---катедеръ-соціалисты. Впослёдствія онъ убъдился, повидимому, въ неосновательности своихъ ожиданій, какъ объ этомъ можно судить, покрайней в вре, по письму его къ тому же Ад. Вагнеру отъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Статья эта была уже окончена, когда появилась въ печатя переписка Родбертуса съ Рудольфомъ Мейеромъ, въ видѣ двухъ небольшихъ томиковъ, содержащихъ въ себѣ также нѣкоторыя статьи Родбертуса изъ «Berliner Revue». Намъ придется коснуться этого изданія при оцѣнкѣ «практическихъ предложеній» автора.

20-го іюня 1872 года. Мы приведемъ отрывовъ изъ этого письма, такъ какъ самъ Ад. Вагнеръ справедливо замѣчаетъ, что «оно характеризуетъ пранципіальное отношеніе Родбертуса къ соціальному вопросу». Рёчь вдеть въ этомъ письми о задуманномъ въ 1872 году плани объединения экономистовъ «антиманчестерскаго» направленія. «Я не могу выразить вамъ,-писалъ по этому поводу Родбертусъ, --- до какой степени счастливою кажется мив мысль объ объединения людей науки противъ этого псевдо-научнаго направления (т. е. «манчестерства»)... Но, признаюсь вамъ, я не думаю, чтобы ваше объединение могло и должно было идти дальше единодушнаго протеста противъ манчестерства. Въ соціальномъ вопросѣ вы не согласитесь и не можете согласиться между собою. Въ лучшемъ случав вы должны будете выработать, чтобы не разойтись, родъ мозанчной программы (eine Art Mosaikprogramm), въ которую каждый положить свой камень. Но я думаю. что это имело бы свои большія неудобства и скорее усыпило бы. чёмъ возбудило внимание общества». Поэтому Родбертусъ проситъ при выработкѣ программы «обойтись безъ его участія». Онъ прибавляеть, что участіе повело бы ко взаимнымъ неудовольствіямъ. «При вашемъ благосклонномъ мивніи обо мив вы совершенно упустали изъ виду, какимъ злостнымъ сретикомъ, какою черною напіонально-экономическою душою являюсь я въ нашей наукв... Поэтому многіе приняли бы меня за «Бебеля высшаго сорта», и вы сами были бы, въ концё концовъ, не рады, что связались со мною по поводу соціальнаго вопроса». И действительно, члевамъ эйзенахскаго союза вообще, а профессору Ад. Вагнеру въ особенности, Родбертусъ былъ далеко не товарищъ. При всемъ своемъ «радикальномъ консерватизив», онъ никогда не сталъ бы провозглашать бисмарковскій опособъ рашенія вопроса квинть-эссенціей соціально-реформаторской мудрости, какъ это делалъ Ад. Вагнеръ во время послёднихъ выборовъ въ рейхстагъ.

Что касается архитектора Петерса, то онъ заинтересовалъ Родбертуса составленіемъ «Вспомогательныхъ таблицъ» для опредѣленія «нормальнаго рабочаго дня». Таблицы эти имѣли огромное значеніе для «практическихъ предложеній» автора «Соціальныхъ писемъ къ Кирхману», в намъ придется еще коснуться ихъ, равно какъ и возникшей по поводу ихъ переписки, когда мы будемъ говорить о предложенныхъ Родбертусомъ способахъ рѣшенія соціальнаго вопроса.

Переходя теперь къ изложению его экономической теорія, мы напомнимъ читателю, что нашему автору не удалось издать ни одного сочиненія, которое могло бы назваться полнымъ и систематическимъ изложеніемъ его ученія. Намъ придется, поэтому, пользоваться какъ различными литературными произведеніями, такъ и ученою перепискою Родбертуса. При этомъ мы можемъ не стёсняться, въ нашемъ изложеніи, соображеніями о времени выхода того или другого изъ его

сочиненій. Онъ самъ говорилъ, что во все продолженіе своей учено-литературной діятельности онъ неизмізнно держался однихъ и тіхъ же политико-экономическихъ воззрізній.

## II.

По основнымъ положеніямъ своей доктрины, Родбертусъ былъ ученикомъ и послѣдователемъ Смита и Рикардо. Во второмъ «Письми» къ Кирхману» онъ самъ говорить, что теорія его «есть лишь послёдовательный выводъ изъ того - введеннаго въ науку Смитомъ и еще глубже обоснованнаго школой Рякардо — положенія, по которому вов предметы потребленія, съ экономической точки зрънія, должны разсматриваться лишь какъ продукты труда, которые ничего кромю труда не стоять». Но къ тому времени, когда нашъ авторъ выступнать на литературное поприще, это основное положение классической экономіи далеко не могло назваться общепризнаннымъ въ наукь. Съ легкой руки Ж. Б. Сэя возникло и развилось новое учение о стоимости которое, на мёсто вполиё опредёленнаго понятія о трудё старалось поставить лишенное всякаго реальнаго содержанія понятіе о «производительныхъ услугахъ»; трудъ, затраченный въ производствё, смъщивало съ заработной платой и т. д., и т. д. Мало-по-малу въ заложенное Смитомъ и Рикардо зданіе экономической науки нанесена была такая масса всякаго хлама, что невозможно было продолжать постройку этого зданія безъ предварительной радикальной его очистки. Кромѣ того и само ученіе школы Смита-Рикардо, въ чистомъ его видѣ, нуждалось въ пересмотрѣ и сообразныхъ съ обстоятельствами времени поправкахъ. Нужно было отдёлить сущность ученія экономистовъклассиковъ отъ ихъ второстепенныхъ, болбе или менбе случайныхъ, болье или менье ошибочныхъ положеній. Нужно было сопоставить нхъ взгляды на въроятный исходъ общественнаго развитія съ твиъ состояніемъ, въ которомъ находилась Западная Европа въ концѣ первой половины XIX стольтія. Чувствовалась потребность подвести итоги всему тому, что выиграло и потеряло общество съ твхъ поръ, какъ, освободившись отъ феодальныхъ путъ, оно пошло по пути капиталистическаго развитія. Экономическая наука пришла въ «критическій періодъ» своего развитія. Люди безпристрастные находили, что не все идетъ къ лучшему въ царствѣ «свободной конкуренціи», что невыносямое положение рабочихъ классовъ грозитъ цёлымъ рядомъ революціонныхъ движеній и требуеть безотлагательнаго принятія самыхъ серьезныхъ мъръ. А періодическіе промышленные кризисы, гибельно отражавшіеся на благосостоянія вовхъ класоовъ общества, заставляли задуматься даже тёхъ, которые изъ-за благоденствія буржуазіи не за-

мётили бы бёдствій пролетаріата. «Недостатки экономическихъ отношеній нашего времени,—писаль Родбертусь,—признаются теперь всёми: аристократіей и народомъ, людьми, отремящимися вернуть прошлое, защитенками настоящаго и провозвёстниками будущаго, тёми, которые воображають, что наука о народномъ хозяйствѣ достигла уже высшей точки своего развитія, равно какъ и тімя, которые едва признають ее за науку». Но когда заходела рёчь о способахъ устраненія этихъ недостатковъ, то различіе интересовъ, положеній и направленій вступало въ свои права и подсказывало весьма различные, часто діаметрально противоположныя мивнія. Между реакціонерами, которые, по словамъ Родбертуса, «искали спасенія въ возврать къ средневыковымъ отношеніямъ», и тёми крайними партіями, которыя «хотёли однимъ скачкомъ перенестись въ общественный строй, не имъющій никакихъ точекъ соединения съ настоящимъ», располагалось множество оттенковъ болѣе умфреннаго образа мыслей. Нашъ авторъ былъ однимъ изъ первыхъ экономистовъ, пришедшихъ къ тому убъждению, что причина этихъ «несовершенствъ» лежитъ въ эксплоатаціи человвка человвкомъ, и рёшнвшихся искать способовъ къ ся устраненію или, по крайней мъръ, ограничению. Чуждый того подогрътаго оптимизма, который уже въ то время считался однимъ изъ несоми вниващихъ признаковъ благонамъренности. Родбертусъ не скрывалъ отъ своихъ читателей ни размѣровъ зла, ни историческаго его значенія. Рѣзкими и смѣлыми штрихами нарисоваль онъ безотрадную картину современныхъ общественныхъ отношеній. «Пауперизмъ и торговые кризисы, — писалъ онъ въ первомъ «Письмѣ къ Кирхману», — таковы, стало быть, жертвы, которыми заплатило общество за свою свободу. Новыя правовыя учрежденія освободили его отъ прежнихъ цёпей; оно вступило; въ обладаніе всёми овоими производительными силами; механика и химія отдали въ его распоряжение силы природы; кредить подаеть надежду на устраненіе другихъ препятствій, --- словомъ, матеріальныя условія, необходнимыя для того, чтобы свободное общество сдёлать также и счастливымъ, находятся на-лицо,-а между твиъ, смотрите, новое бъдствіе заняло мъсто стараго безправія. Рабочіе классы, которые приносились прежде въ жертву юридической привилегія. отданы во власть привилегія фактической, и эта послёдняя обращается повременамъ противъ самихъ привилегированныхъ. Пять шестыхъ націи, благодаря ничтожности своего дохода, не только были лишены до сихъ поръ всёхъ благодёяній цивилизаціи, но претерпѣвали иногда самыя страшныя бъдствія нищеты, когорая угрожаеть имъ безпрерывно. А между темъ они — творцы всего общественнаго богатотва. Ихъ работа начинается съ восходомъ и кончается только съ закатомъ солица, часто продолжается и ночью, но никакія усилія съ ихъ стороны не могуть изм'янить ихъ положенія. Не

Digitized by Google

- 496 ---

- 497 -

торымъ могли бы воспользоваться для своего образованія... Витесть съ ростоиъ національнаго богатства растеть обёднёніе рабочнать классовъ; чтобы воспрецятствовать удинению рабочаго дня, является надобность въ спеціальныхъ законахъ: наконепъ, численный составъ рабочаго класса увеличивается въ пропорціи большей, чёмъ численность остальныхъ классовъ общества». Какъ человёкъ, суме́вшій возвыситься надъ классовыми предразсудками буржуазныхъ экономистовъ, Родбертусъ увидёлъ, что главною задачей политической экономіи должно быть отнынѣ изысканіе средствъ иля облегчения бѣлственнаго положения пролетаріата. Онъ поняль, что рабочіе классы, какъ «творцы общественнаго богатства», нивють неоспоримое право на болёе широкое пользование этимъ богатствомъ. «Я согласенъ, продолжаетъ онъ, обрисовавши бѣдотвенное положеніе «пяти шестыхъ націи»,--что до настоящаго времени цивилизація нуждалась въ такомъ огромномъ количествѣ бѣдствій для своего пьедестала. Но цёлый рядъ удивительнёйшихъ изобрётеній, увеличившихъ производительность человёческаго труда болёе чёмъ во сто разъ, далъ возможность устранить эту печальную необходимость. Благодаря названнымъ изобрѣтеніямъ національное богатство увеличивается въ возрастающей прогрессия... Я спрашиваю: можеть ли существовать болёе справедливое требованіе, чёмъ требованіе того, чтобы творцы этого стараго. и новаго богатства получили хоть какую-нибудь пользу отъ его увеличенія: чтобы увеличился ихъ доходъ, или сократилась продолжительность ихъ работы, или, наконецъ, чтобы все большее число ихъ переходило въ ряды тёхъ счастливцевъ, которые пожинаютъ плоды ихъ труда? Но общественное хозяйство приносило до сихъ поръ прямо противоположные результаты».

Констатировавши такимъ образомъ, что распредѣленіе продуктовъ въ буржуазномъ обществѣ противорѣчитъ «самымъ справедливымъ требованіямъ», Родбертусъ переходитъ къ другому «недостатку» современнаго экономическаго строя — періодически возвращающимся торговымъ кризисамъ.

Если современный способъ распредѣленія гибельно отзывается на благосостоянін рабочихъ, то промышленные кризисы не щадять и капиталистовъ. «Они представляютъ собою бичъ, терзающій повременамъ черезчуръ ожирѣвшее тѣло капитала». Но рабочимъ отъ этого, разумѣется, не легче. «Болѣзнь охватываеть весь общественный организмъ и въ особенности поражаетъ тѣ классы общества, которые менѣе всего могутъ назваться ея виновниками. Тогда выступаетъ на сцену нелѣпое явленіе, магазины оказываются переполненными товарами въ то время, когда рабочіе терпятъ самую страшную нужду. Тогда соединяются вещи, повидимому, совершенно несоединимыя».

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

Торговые кризисы самымъ теснымъ образомъ связаны, по мизнію Родбертуса, съ науперизмомъ, а этотъ последний является следствиемъ того закона заработной платы, который, подъ именемъ «желѣзнаго закона Лассаля», надёлаль столько шуму въ нёмецкой экономической литературё. Въ дъйствительности законъ этотъ такъ же мало можетъ назваться «закономъ Лассаля», какъ теорія происхожденія видовъ можеть назваться теоріей Геккеля или теоріей какого-нибудь другого изъ ся популяризаторовъ. Даже еще менве, потому что «железный законъ» почти такъ же старъ, какъ стара начка о народномъ хозяйствв. Законъ этотъ признавался еще Тюрго, Смитомъ и Рикардо, и Лассаль былъ совершенно правъ. говоря, что онъ можетъ, въ подтверждение своихъ словъ, сослаться на столько великихъ и славныхъ именъ, сколько ихъ было въ исторіи экономаческой науки. Какъ писатель, не отказавшійся оть научнаго наслёдства экономистовъ-классиковъ, Родбертусъ принималъ этотъ законъ вмёсть со всѣми вытекавшими изъ него выводами. Но само собою понятно, что въ половинѣ XIX столѣтія сама жизнь одѣлала такіе выводы изъ этого закона, какихъ и не подозрѣвали Тюрго, Смить или Рикардо. Родбертусъ не могъ поэтому формулировать его съ одимпійскимъ спокойствіемъ экономистовъ-классиковъ. Адамъ Смить ограничился по поводу этого закона твиъ заибчаніемъ, что «мало утбшительнаго въ судьбъ человъка, не имъющаго другихъ источниковъ дохода кромъ своего труда». Родбертусъ сдъдаль его исходной точкой своихъ реформаторскихъ плановъ.

«Главною цёлью мояхъ изслёдованій, — писалъ онъ въ первомъ своемъ сочиненія 1),-будеть увеличеніе доли рабочаго класса въ національномъ продукть, — увеличение, избавленное оть изивнчивыхъ вліяній рынка и построенное на прочномъ основания. Я хочу доставить этому классу возможность извлекать пользу изъ возрастанія производительности труда. Я хочу устранить господство того закона, который иначе можеть оказаться гибельнымъ для нашихъ общественныхъ отношеній, --- закона, по которому заработная плата самыми условіями рынка всегда понижается до уровня насущивишихъ потребностей рабочаго, какъ бы ни возвышалась при этомъ производительность труда. Этотъ уровень платы лишаетъ рабочихъ возможности получить надлежащее образование и составляетъ самое вопіющее противорвчіе съ ихъ современнымъ правовымъ положеніемъ, съ тёмъ формальнымъ равенствомъ ихъ съ прочими сословіями, которое провозглашено нашими важнёйшими учрежденіями». Обнаруженіе тесной связи между пауперизмомъ и торговыми кризисами Родбертусъ считаеть одною изъ главныхъ заслугъ своей экономической теорін. Онъ неоднократно повторяеть это во второнь «Письма къ Кирхману». Вса разногласія между нимъ и Кирхманомъ авторъ «Письма» объясняеть именно

1) См. "Zur Erkenntniss unserer staatswirthsch. Zustände", S. 28—29 въ примъчании.

тѣмъ, что Кирхманъ, «подобно многимъ другимъ, сводить эти печальныя явленія не къ одному и тому же основанію, не къ одному и тому же недостатку въ современной общественно-экономической организаціи»<sup>1</sup>). Неудивительно поэтому, что, обезпечивая рабочимъ большую долю въ національномъ продуктѣ», нашъ авторъ надѣялся тѣмъ самымъ «устранить періодическіе, страшные промышленные кризисы»<sup>2</sup>). Посмотримъ же внимательнѣе, какъ доказываетъ Родбертусъ существованіе «желѣзнаго закона» и связь его съ науперизмомъ и кризисами, этими «бичами», изъ которыхъ послѣдній терзаетъ, безъ разбора, и исхудавшія плечи труда и «ожирѣвшее тѣло капитала».

«Если экономическая жизнь общества. -- говорить нашь авторь. --- въ отношении распределения нанионального продукта предоставлена самой себе, то известныя, связанныя съ развитіемъ общества условія ведуть къ тому, что при возрастающей производительности общественнаго труда заработная плата составляеть все меньшую и меньшую часть національнаго продукта» (Курсивъ Родбертуса). Это относительное уменьшеніе заработной платы не всегда сопровождается уменьшеніемъ количества предметовъ потребленія, поступающихъ въ распоряженіе рабочаго. Другими словами, относительное уменьшение заработной платы не всегда сопровождается абсолютнымъ ея уменьшевіемъ. Допустимъ, что въ настоящее время каждый земледёльческій рабочій производить своимь трудомъ вдвое больше хлёба, чёмъ производилъ онъ въ прошломъ столётіи. Предположных также, что заработная плата его равняется пятидесяти четвертямъ хлъба, и что тому же равнялась она и въ прошломъ столѣтін. Тогда окажется, что, не потерпѣвши никакого количественнаго измѣненія, заработная плата все-таки стала представлять собою вдвое меньшую часть земледвльческого продукта. Если прежде она составляла половини всего произведеннаго трудомъ работника хлѣба, то теперь она будеть равняться четвертой части его количества. Какъ часть продукта, она уменьшидась бы даже въ томъ случат, если вмъсто пятидесяти четвертей хлѣба она равнялась бы теперь шестидесяти или даже восьмидесяти четвертямъ. Только поднявшись до ста четвертей, стада бы она въ прежнее отношение къ общей суммѣ продукта, т. е., какъ и въ прошломъ стольтія, соотавляла бы ея половину. Но Родбертусь не допускаеть возможности подобнаго возвышенія заработной платы въ современномъ обществь. Вся суть соціальнаго вопроса именно въ томъ, по его мивнію, и заключается, что возрастание производительности труда не сопровождается пропорціональнымъ ему увеличеніемъ заработной платы.

«Я убъжденъ, — говорить нашъ авторъ, — что плата за трудъ, разсматриваемая какъ часть продукта, падаетъ по меньшей мъръ въ той

1) Cw. Zur Beleuchtung der socialen Frage, Zweiter Brief, S. l.

<sup>a</sup>) Zur Erkenntniss etc. S, 29.

же, если еще не въ большей пропорція, въ какой увеличивается производительность труда» <sup>1</sup>).

«Вы должны согласиться, продолжаль онь, обращаясь къ Кирхману, что ежели можеть быть доказано постоянное уменьшение заработной платы, какъ части продукта, то связь этого оботоятельства съ пауперизмомъ и торговыми кризисами обнаружится сама собою».

Въ самомъ двлъ, благодаря относительному уменьшению заработной платы, положение рабочихъ классовъ нисколько не улучшается съ возрастаніемъ національного богатства. Въ то время, какъ высшіе классы общества достигають неслыханного прежде благосостоянія, количество предметовъ потребленія, достающихся рабочниъ въ видѣ заработной платы, остается неизмённымъ, да и это бываетъ, по мнёнію Родбертуса, лишь «въ лучшемъ случав». Очень часто обогащение высшихъ классовъ сопровождается уменьшениемъ дохода рабочихъ. Такое распредѣленіе продуктовъ, естественно, влечеть за собою цоявленіе пауперизма, именно въ тотъ періодъ экономическаго развитія, когда улучшенные способы производства могли бы, казалось, обезпечить благосостояние всёхъ влассовъ общества. Нужно помнить, что понятие о богатствъ или бъдности даннаго лица или класса-понятіе относительное. Родбертусъ полемизируеть противъ Адама Смита, утверждав. шаго. что «человѣкъ богатъ или бѣденъ, смотря по тому, въ какой мѣрѣ можеть онъ обезпечить себѣ удовлетвореніе своихъ потребностей, наслажденія и удобства жизни». Онъ справедниво зам'вчаеть, что, держась даннаго Смитомъ опредѣленія, мы пришли бы къ весьма страннымъ выводамъ. Мы должны были бы признать, «что зажиточный нёмецъ нашего времени богаче древнихъ королей, или даже, что въ древности совсёмъ не было богатыхъ. Однако, богатые и бёдные существовали и въ самыя древнія времена. Поэтому подъ богатствомъ (лица или класса) нужно понимать относительную долю (этого инца или класса), въ общей массъ продуктовъ, существующей на извъстной стадіи культурнаго развитія народа»<sup>2</sup>), независимо отъ того, какое количество удобствъ и наслажденій можеть доставить эта доля ся обладателю. Возрастающее обѣднѣніе рабочихъ классовъ можегъ, слѣдовательно, считаться доказаннымъ, если будетъ доказано, что относительная доля рабочнать въ національномъ продуктѣ падаетъ въ той же пропорціи, въ какой увеличивается производительность ихъ труда.

Перейдемъ къ промышленнымъ кризисамъ. Если заработная плата, какъ часть продукта, постоянно понижается, то покупательная сила рабочихъ классовъ, т. е. четырехъ пятыхъ или пяти шестыхъ всего населенія, не можетъ оставаться въ соотв'ятствіи съ развитіемъ проязводи-

- 1) "Zur Beleuchtung etc.". S. 25.
- 2) Zur Erkenntniss, SS. 38-39.

- 500 ---

Digitized by GOOS

тельныхъ силъ общества. Она остается на прежнемъ уровнѣ, или даже уменьшается, въ то самое время, когда производство достигаетъ все болѣе и болѣе высокой степени развитія и рынки переполняются товарами. Это ведетъ къ затрудненію сбыта, застою въ дѣлахт, а наконецъ, и къ кризисамъ. «Пусть не возражаютъ мнѣ, —говоритъ Родбертусъ, —что отнятая у рабочихъ покупательная сила остается въ рукахъ выошихъ классовъ и должна поэтому съ прежнею интенсивностью дѣйотвовать на рынкѣ. Продукты теряютъ всякую стоимостъ тамъ, гдѣ не существуетъ въ нихъ надобности. Продуктъ, который могъ бы имѣть стоимость въ глазахъ рабочихъ, оказывается совершенно излишнимъ для другихъ класовъ общества и остается непроданнымъ. Въ національномъ производствѣ должна произойти временная остановка, пока скопившіяся на рынкѣ массы товаровъ не разойдутся мало-по-малу и пока направленіе производительной дѣятельности не приспособится къ потребностямъ тѣхъ, въ чьи руки перешла отнятая у рабочихъ покупательная сила» 1).

Центромъ тяжести всей аргументаціи Родбертуса является, какъ видить читатель, ученіе его о заработной плать, какъ части національнаго дохода. Чтобы судить о върности его выводовь, мы должны, разумъется, провърить основательность его посылокъ. Мы должны взвъсить доказательства, приводимыя имъ, во-первыхъ, въ пользу того положенія, что производительность труда не только возрастала прежде, но возрастаеть и по настоящее время. Мы должны спросить себя, во - вторыхъ: върно ли, что количество предметовъ потребленія, поступающихъ въ распоряженіе рабочаго класса, возрастало, по меньшей мърѣ, не въ той же пропорціи, въ какой увеличивалась производительность труда, а пожалуй и совсёмъ осталась неимѣннымъ или даже упала?

Разъ будутъ доказаны эти два положенія, то ученіе Родбертуса о заработной платв явится вполнѣ законнымъ выводомъ изъ нихъ. Мы должны будемъ признать, что разсматриваемая, какъ часть національнаго дохода, заработная плата, дѣйствительно, падаетъ, въ томъ или другомъ отношеніи къ возрастающей производительности труда. Посмотримъ же; на чемъ основывалъ нашъ авторъ свои «предварительныя положенія». И прежде всего постараемся отдѣлить въ нихъ несомнѣнное отъ гадательнаго, аксіомы отъ гипотезъ, данныя, твердо установлевныя классической экономіей, отъ того, что нуждалось еще въ доказательствахъ, будучи впервые высказано Родбертусомъ. Припомнимъ ученіе Рвкардо о томъ же предметѣ. Рикардо также признавалъ, что производительность труда не остается неизмѣнной, но онъ допускалъ возможность ея возрастанія далеко не во всѣхъ отрасляхъ проязводства. Что касается фабричной обработки сырыхъ произведеній, то здѣсь постоянное увеличеніе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. брошюру «Der Normal-Arbeitstag», перепечатанную въ «Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft» 1878 года. Erstes u. zweites Heft, S. 345.

производительности человѣческаго труда стоитъ, по его мибнію, вив всякаго оспариванія. Оно обусловливается «усовершенствованіемъ машинъ, лучшимъ раздвленіемъ и распредвленіемъ труда и постоянно возрастающею ловкостью производителей». Не такъ смотрвлъ Рикардо на земледбліе. Въ основу его теорія ренты легло уб'яжденіе въ томъ, что производительность земледёльческаго труда въ цивилизованныхъ странахъ постоянно уменьшается, такъ какъ подъ вліяніемъ возрастающаго спроса въ обработку поступають все менье и менье плодородныя земли. Вследствіе этого и цѣна земледѣльческихъ продуктовъ должна, по его ученію, постоянно возрастать. А такъ какъ заработная плата должна быть достаточна «для доставления рабочимъ средствъ къ существованию и къ продолжению своего рода»; такъ какъ кромѣ того главнымъ предметомъ потребленія рабочихъ являются произведенія почвы, то и содержаніе ихъ должно съ теченіемъ времени становиться дороже. Отсюда онъ дълаль тоть выводъ, что заработная плата, какъ часть продукта, стремится къ повышению, прибыль же «имбеть естественное стремление понижаться».

Это учение Рикардо не имъло, однако, ничего общаго съ оптимизмомъ Кэри, полагавшаго, что буржуазныя общества сумёють подъ эгидой покровительственнаго тарифа соединить возрастание производительности земледѣльческаго труда съ увеличеніемъ заработной платы, какъ части продукта. Авторъ «Началъ политической экономіи» стоялъ. напротивъ, гораздо ближе къ Родбертусу, хотя и пришелъ къ совершенно другому выводу, чёмъ этотъ послёдній. «Естественная цёна труда возрастаеть, по мнёнію Рикардо, въ соответствія съ уведиченіемъ цёны на пищу и на другіе необходимые предметы; она падаеть въ соотвётствіи съпониженіемъ этой цёны» 1). Если бы, слёдовательно, ему было доказано, что производительность земледёльческаго труда возрастаетъ, а не понижается, то онъ, совершенно въ духв Родбертуса, сказалъ бы, что заработная плата, какъ часть продукта, **«им**ѣетъ стремление къ поняжению, а не къ повышению». Но во время появления «Началъ политической экономін» убѣжденіе въ томъ, что съ возрастаніемъ народонаселенія производительность земледѣльческаго труда постоянно уменьшается, было весьма распространеннымъ. Многіе изъ современныхъ Родбертусу экономистовъ также принимали это положение за безспорную истину. Милль, напрамёръ, считалъ его «важнёйшимъ закономъ въ наукѣ о народномъ хозяйствѣ». На него же опирадся, въ своихъ разсужденіяхъ, и фонъ-Кирхманъ, съ которымъ вступилъ въ полемику Родбертусь. Высказывая противоположное митие, нашь авторь расходился, слёдовательно, со школою Рикардо. Собственно говоря, его убъждение въ томъ, что производительность труда возрастаетъ также и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія Рикардо, выпускъ І, стр. 55.

въ земледбли, было единственнымъ пунктомъ, въ которомъ его ученіе о заработной плать разопілось съ ученіемъ экономистовъ-классиковъ. На этоть спорный пункть ему, казалось бы, и нужно было направить всё силы своей критики. Но мы сказали уже выше, что рядомъ со школой Смита-Рикардо развилась другая школа, имъвшая своимъ родоначальникомъ Ж. Б. Сэя и распавшаяся современемъ на нёсколько различныхъ направленій. Несмотря на свои разногласія, экономисты всёхъ этихъ направленій сходились въ томъ, что какимъ-то чутьемъ угадывали, сколько хлопоть надёлаеть буржуазів, впослёдствін, ученіе Рикардо о мѣновой стоимости, о заработной плать, о распредъления національнаго дохода и т. д. Поэтому они взапуски принялись дополнять и поправлять «одностороннія» и «безсердечныя» теоріи Рикардо. Одной изъ услугъ, оказанныхъ «учеными» этого пошиба «дёлу порядка», была, какъ замѣчаетъ Марксъ, Бастіатовская «категорія услуги». Съ своей стороны, и такъ называемая историко-реалистическая школа, ета нѣмецкая разновидность «вульгарной экономін», не мало способствовала искажению здравыхъ политико-экономическихъ понятий. Все это привело къ тому, что при защитѣ своихъ «предварительныхъ положеній» Родбертусъ долженъ былъ начать чуть ли не съ азбуки хозяйственной науби. «Повидимому, --- говорить онъ во второмъ «Письмъ къ Кирхману», --инѣ нужно немедленно приступить къ доказательству моихъ двухъ предварительныхъ положеній, чтобы непосредственно затёмъ показать, въ какой связи стоять они съ вопросомъ о пауперизмѣ и кризисахъ. Однако, дъло далеко не такъ просто! При вашемъ знакомотве́ съ современнымъ положеніемъ теоріи, вы прекрасно знаете, какое множество невыясненныхъ понятій, какое множество научныхъ предразсудковъ стоитъ въ противорвчіи съ основнымъ пунктомъ моихъ воззрвній. Выдь теперь оспаравается даже то, что заработная плата, вообще, должна быть разсматриваема какъ часть продукта! А до какой степени расходятся ходячія воззрѣнія на природу и происхожденіе прибыли съ основными положеніями моей теоріи! Въ какомъ противорвчій съ нею находится господствующее учение о происхождении возрастании поземельной ренты! Безъ преувеличенія можно сказать, что весь методъ, которому слёдовала до сихъ поръ наша наука, затрудияетт, пониманіе положенія, лежащаго въ основъ моего объясненія экономическихъ бъдствій нашего времення» і).

Ошибочность и смутность господствующихъ въ наукъ понятій обусловливается, по его мнѣнію, прежде всего тѣмъ, что сама исходная точка разсужденій экономистовъ не соотвѣтствуетъ характеру изучаемыхъ ими явленій. Національное хозяйство представляетси имъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung etc., S. 25.

стымъ собраніемъ частныхъ хозяйствъ, не вмёющихъ никакой органической связи между собою. Естественно поэтому, что индивидуумъ становится центромъ тяжести всёхъ ихъ разсужденій. Хозяйствомъ и потребностями индивидуума, его капиталомъ и доходомъ ограничивается все поле зрёнія экономистовъ, и эта «атомистическая точка зрёнія» велеть ихъ, по мивнію Родбертуса, къ цёлому ряду противоречій. «Вивсто того, чтобы исходить изъ признанія того факта, что раздёленіе труда связываеть общество въ одно неразрывное хозяйственное целое; вибсто того, чтобы объяснять отдёльныя общественно-экономическія понятія и авленія съ точки зрѣнія этого цѣлаго; вмѣсто того, чтобы понятія о національномъ (общественномъ) имуществъ, національномъ производствѣ, національномъ капиталѣ, національномъ доходѣ и его раздѣленін на поземельную ренту, прибыль и заработную плату — эти общественныя понятія — поставить во главѣ своихъ изслѣдованій и съ помощью ихъ объяснить положение и роль индивидуумовъ, --- наука о народномъ хозяйствь подлалась вліянію индивидуалистическихъ стреиленій нашего времени. Она разорвала на клочки то, что, благодаря разделению труда, составляеть одно соціальное цёлое, что не можеть и существовать иначе, какъ цблое; и отъ этихъ клочковъ, отъ экономической двятельности индивидуумовъ, она старалась возвыситься до понятія о целомъ. Такъ, напримеръ, она положила въ основу своихъ изследований понятія объ имуществе отдельнаго лица, не подозревая даже, что имущество человѣка, связаннаго со своими ближними посредствомъ раздѣленія труда, существенно разнятся отъ вмущества индивидуума, ведущаго изолированное хозяйство. Точно такъ же исходила она изъ понятія о ренть отдёльнаго землевладёльца, забывая, что понятіе о поземельной рентЕ предполагаеть уже понятие о прибыли и заработной плать, и что обо всёхъ отихъ понятіяхъ мы можемъ говорить, имвя въ виду лишь современное общество и его доходъ, частями котораго являются поземельная рента, прибыдь и т. д.» 1).

Если бы экономическая наука не держалась этого ошибочнаго метода, она имѣла бы теперь, по миѣнію Родбертуса, совершенно другой видъ. и, конечно, гораздо дальше ушла бы впередъ въ своемъ развитін.

Затронувъ вопросъ о методъ, Родбертусъ разошелся уже не только съ «вульгарными экономистами», сомивавшимися даже въ томъ, что заработная плата представляетъ собою часть національнаго продукта. Онъ коснулся одного изъ сдабыхъ мёстъ самой классической экономія.

Консчно, Рикардо въ несравненно меньшей степени заолуживать упрека въ излишнемъ «атомизмѣ», чёмъ какой-нибудь правовёрный «Freihändler vulgaris». Авторъ «Началъ политической экономіи» отлично

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung etc., S. 25-26.

понималь, что, несмотря на экономическую «войну всвхъ противъ всбхъ», производительный механизмъ современнаго общества связанъ въ «одно неразрывное цёлос», въ которомъ каждый работаеть на всёхъ и всё на каждаго. Онъ не оказалъ бы, какъ это и до сихъ поръ говорять нѣкоторые экономисты, что современное общество есть «собраніе индивидуумовъ и семействъ», обмѣнивающихъ между собою излищетъ своихъ пролуктовъ. Выработанная же окончательно Рикардо теорія распредбленія національнаго дохода легла потомъ въ основу ученія самого Родбертуса. Но экономноты-классики, не исключая и Рикардо, были до такой степени дётьми своего временя, что не допускали даже и мысли о возможности существованія экономическихь отношеній, непохожихь на буржуазныя. Общественное хозяйство античныхъ государотвъ, организація производства и распределения въ далекомъ будущемъ, даже жизнь первобытныхъ, дикихъ племенъ-представлялись имъ болѣе или менѣе яркчми копіями экономической жизни современной имъ Англіи или Франціи. Они допускали еще, что лэндлорды существовали не на воёхъ ступеняхъ общественнаго развитія; но безъ капиталистовъ и пролетаріевъ они не могли вообразнть себѣ даже охотничьяго племени. Они считали-чтобы употребить выражение Родбертуса- «джломъ природы то, что было лишь джломъ исторіи». Въ своихъ сочиненіяхъ они часто приглашали читателя вообразить себя капиталиста-охотника, рыбака-рабочаго и тому подобные, будто бы поясняющіе дёло прамёры. Но само собою разумёется, что эта «Ur Fischer-Methode», какъ называлъ ее Ланге, только затрудняла поннманіе господствующихъ въ капиталистическомъ обществѣ отношеній. Еще болѣе затрудняла она-или, вѣрнѣе, дѣлала совершенно невозможнымъпонимание историческаго значения капитализма, какъ одного изъ фазисовъ экономическаго развитія человѣческихъ обществъ.

Какъ человъкъ, задавшійся цѣлью «провести рѣзкую черту различія между логическими и историческими категоріями во всѣхъ частяхъ экономической науки», Родбертусъ не могъ не замѣтить указанной ошябки экономистовъ-классиковъ. Онъ понялъ, что хозяйственный строй всякаго даннаго общества есть результатъ длиннаго процесса развитія, и, какъ всякое «дѣло исторіи», измѣнчввъ не только въ количественномъ, но и въ качественномъ отношеніи. Онъ видѣлъ также, въ какомъ направленіи должны совершаться эти измѣнчввъ не только въ количественномъ, но и въ качественномъ отношеніи. Онъ видѣлъ также, въ какомъ направленіи должны совершаться эти измѣнчввъ и «Цѣлый міръ лежитъ между двумя понятіями: капиталъ самъ по себѣ, и капиталъ, составляющій частную собственность (Priwatkapital)!— восклицаетъ онъ въ одномъ изъ писемъ своихъ къ Вагнеру.—Чтобы выяснить себѣ существующее между ними различіе, нужно припомнить античное общество, въ которомъ люди (т. е. рабы) также принадлежали къ капиталу частныхъ лицъ; затѣмъ нужно представить себѣ слѣдующій всемірноисторическій періодъ, въ которомъ только земля и капиталы являются объектами частной собственности и

въ которомъ средства существованія работниковъ еще принадлежать къ капиталу частныхъ предпринимателей; наконецъ, нужно выяснить себв будущій періодъ, въ которомъ объектами частной собственности будуть лишь предметы потребленія, почва же и продукть національнаго проезводства, пока онъ не сдѣдался еще доходомъ, составять собственность всего государства» 1). Только уяснявши себѣ различія въ хозяйственной организаціи этихъ трехъ «слёдующихъ одинъ за другимъ» періодовъ, можно, по мнѣнію Родбертуса, увидѣть совершенно ясно, что такое капиталъ самъ по себѣ (или капиталъ въ логическомъ смыслѣ этого слова) и что такое капиталъ, составляющій частную собственность (или капиталь въ историческомъ смыслѣ этого слова). Такъ какъ классическая экономія даже и не подозрѣвала, что эти два понятія могуть не совпадать межлу собою, то всё ся изслёдованія ограничивались только однимъ изъ назвсемірноисторическихъ періодовъ, именно современнымъ, бурванныхъ жуазнымъ періодомъ. Естественно было поэтому, что на многія явленя этого періода она смотрвла не такъ, какъ взглянулъ на нихъ Родбертусь, утверждавшій, что онъ «слышить уже приближеніе новой эры». Считая «дёломъ природы» то, что было лишь «дёломъ исторіи», экономисты-КЛАССИКИ НЕ МОГЛИ ВОСПОЛЬЗОВАТЬСЯ СРАВНИТЕЛЬНЫМЪ МЕТОДОМЪ, СЪ ПОМОЩЬО котораго Родбертусъ надвялся выяснить характеристическія особенности каждаго изъ «всемірноисторическихъ періодовъ». Поэтому, когда нашь авторъ пришелъ къ вопросу о томъ, въ какомъ же порядкъ должны быть расположены различныя части экономической науки, онъ не могъ признать удовлетворительнымъ планъ, принятый его предшественниками. Современная политическая экономія казалась ему «простымъ ученіемъ о природъ обибна». Это учение нужно было, по его мибнию, отнести въ первой части науки, выясняющей законы «производства, распределения и потребленія продуктовъ» въ современномъ обществѣ. За нею логически слёдовала бы вторая часть, «указывающая тё оцасности, которымя можеть угрожать обществу дальнёйшее развитие его экономическихъ отношеній. при сохраненіи нынѣшнихъ правовыхъ учрежденій». Наконецъ, предметомъ третьей и послёдней части экономической науки долженъ быль явиться вопросъ о мёрахъ, съ помощью которыхъ общество могло бы избъжать этихъ опасностей.

Всякій знакомый съ сочиненіями буржуазныхъ экономистовъ знаетъ, какъ мало задумывались они о мѣрахъ, могущихъ отвратить тревожившія Родбертуса «опасности». Они полагаютъ, что мѣры эти должны находиться въ вѣдѣніи «исполнительной власти», которая, съ своей стороны, не могла предложить ничего, кромѣ осаднаго положенія и военной диктатуры. Правда, катедеръ-соціалисты немало толкуютъ теперь объ «обя-

<sup>&#</sup>x27;) "Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft", S. 219-320.

емъ уже, что нашъ авторъ называлъ предлагаемыя ими мёры «ромашкой, которая не можеть не только исцёлить, но даже и облегчить соціальный вопросъ». Излишие прибавлять, поэтому, что ни «вторая», ни «третья» части науки. въ томъ смыслё, какъ понималъ ихъ Родбертусъ, не находили себѣ мѣста въ сочиненіяхъ его предшественниковъ. Самое «ученіе о природѣ обмѣна» понимали они далеко не такъ, какъ понималъ ихъ авторъ «Соціальныхъ писемъ къ Кирхману». Мы видели уже, съ какою горячностью нападаль онь на «атомистическую точку зрвнія» буржуазныхъ экономистовъ. По его митнію, экономическая наука «должна была бы всходить изъ понятій о національномъ трудь и національномъ имуществе, понимая подъ національнымъ или общественнымъ трудомъ кооперацію всёхъ единичныхъ силъ, связанныхъ путемъ раздёленія труда въ одно неразрывное целое: подъ національнымъ имуществомъ-сумму всёхъ единичныхъ имуществъ данной нація, также связанныхъ въ одно неразрывное цёлое благодаря потребленію плодовъ національнаго труда». Затёмъ она должна была бы перейти къ оцёнке вліянія, оказываемаго раздвленіемъ труда на организацію національнаго производства. Она должна была показать, какъ при произволствѣ любого продукта общественный трудъ подраздѣляется на добываніе сырья, фабричную его обработку и наконецъ перевозку, и какъ, въ свою очередь, эти большія отрасли національнаго производства дробятся на отдёльныя предпріятія. Соотв'єтственно разділенію общественнаго труда на добываніе сырья и его обработку нужно было бы установить различіе той части національнаго имущества, которая заключается въ національной почвѣ, отъ той, которая представляеть собою національный капиталь, т. е. продукть, предназначенный для дальв вашаго производства и распредвленный между различными предпріятіями. Далее необходимо было бы сопоставить понятіе о національномъ капиталѣ съ понятіемъ о національномъ продуктѣ, какъ о результатѣ національнаго производства, полученномъ въ теченіе опредаленнаго времени. Уяснивши себѣ понятіе о національномъ продукть, нужно было бы показать, какъ одна часть его идеть на возотановление потребленнаго въ производствъ капитала, другая же - служитъ для удовлетворенія непосредственныхъ потребностей всего общества и отдёльныхъ его членовъ и въ етомъ видѣ представляетъ собою національный доходъ. Отъ понятія объ этомъ послёднемъ оставался бы затёмъ одннъ только шагъ до понятія о національномъ богатствѣ, величина котораго опредѣляется степенью производительности общественнаго труда. «Посл'я этого анализа общихъ политико-экономическихъ понятій и ихъ взаниной связи нужно было бы,--прибавляеть Родбертусъ, — показать, въ какой зависимости стоять организація и ходъ національного производства, равно какъ и распредѣленіе его продуктовъ, отъ существующихъ въ обществѣ правовыхъ учрежденій».

Еще въ первомъ своемъ сочиненія нашъ авторъ совершенно вѣрно замѣтилъ, что «правовая идея и экономическая необходимость издавна шли рука объ руку» <sup>1</sup>). Онъ поступилъ бы поэтому послѣдовательнѣе, если бы постарался обнаружить связь между современными правовыми учрежденіями, съ одной стороны, и вызвавшею ихъ къ жизни экономическою необходимостью—съ другой. Отъ такого выясненія много выиграгь бы имъ же самимъ поднятый вопросъ о мѣрахъ, способныхъ устраннть «недостатки современной общественно-экономической организаціи». Тогда было бы видно, какія учрежденія уже отжили свой вѣкъ и какія, напротивъ, продолжаютъ соотвѣтствовать общественнымъ потребностямъ. Критеріемъ явилась бы, въ этомъ случаѣ, та саман экономическая необходимость, «рука объ руку» съ которой «издавна шло» и всегда будетъ идти развитіе правовой идеи.

Родбертусъ избралъ, къ сожалению, обратный путь. Онъ решенся искать въ правовыхъ учрежденіяхъ объясненія общественно-экономическихъ явленій и твмъ не только отнялъ у себя возможность найти это объяснение, но и лишилъ себя единственнаго разумнаго критерія для оценки самихъ «правовыхъ учрежденій». Виесто объясненія ему пришлось ограничиться простымь описаниемь экономической жизни общества на различныхъ стадіяхъ ся развитія. Вирочемъ, вредное вліяніе закравшейся въ разсужденія Родбертуса непослёдовательности отразилось боле всего на его «практическихъ предложеніяхъ». Сдёланное же имъ описаніе общественно-экономическихъ явленій, которое, повторяемъ, онъ принималъ за объяснение этихъ явленій, имбетъ и само по себѣ большой интересъ и потому заслуживаеть полнаго вниманія читателя. Интересъ этоть обусловливается тёмъ, что, вёрный своему взгляду на «историческія категорія», Родбертусь сопоставиль, въ своемь описаніи, хозяйственный строй современнаго общества съ тою организаціей произвоиства и распредёленія, которая должна, по его мнёнію, имёть место въ «будущемъ всемірно-историческомъ періодѣ».

Для оцёнки вліянія, оказываемаго правовыми учрежденіями на экономическую жизнь общества, нужно, — говорить нашь авторъ, — прежле всего им'ять въ виду важнёйшій правовой институть нашего времени частную собственность на землю и капиталы. Въ самомъ дёлё, національное производство и распреділеніе его продуктовъ приняли бы совершенно иной видъ, если бы земля и капиталы составляли соботвенность не частныхъ лицъ, а всего общества. Тогда не было бы, конечно, частной собственности на орудія труда, но что касается до распреділенія продуктовъ, то оно не должно было бы непремённо происходить на коммунистическихъ основаніяхъ. Предметы потребленія продолжали бы

<sup>1) «</sup>Zur Erkenntniss unserer staatswirthschaftlichen Zustände», 75, въ примъчавия.

составлять частную собственность благодаря тому, что продукты общественнаго труда распредёлялись бы между отдёльными лицами, сообразно съ участіемъ этихъ лицъ въ національномъ производствё. При такомъ порядкё вещей доходъ каждаго члена общества зависёлъ бы лишь отъ количества затраченнаго имъ труда, и собственность не только не была бы уничтожена, но, напротивъ, была бы «окончательно приведена къ ея первоначальному и истинному принципу» 1). Устроенное на такихъ основаніяхъ общество не объявило бы, по примёру Прудона, что «собственность есть кража», оно — и только оно — предохранило бы, наоборотъ, собственность отъ «кражи» 2).

Противъ вышеизложенныхъ основаній распредѣленія продуктовъ обыкновенно возражаютъ, что производительность труда различныхъ работниковъ никогда не бываетъ одинакова: одинъ работникъ можетъ въ два часа сдѣлать больше, чѣмъ другой въ четыре—утверждаютъ экономисты. Кромѣ того, вногда говорятъ, что невозможно сравнить трудъ работниковъ, занятыхъ въ различныхъ отрасляхъ производства. Луи Рейбо въ своихъ «Etudes sur les réformateurs» удивляется, какимъ образомъ такой умный человѣкъ, какъ Оуенъ, могъ придти къ «нелѣпой мысля» сравнивать трудъ сапожника съ совершенно будто бы несходнымъ съ нимъ трудомъ булочника или ткача. «Но если противники этой системы,--говоритъ Родбертусъ, — не имѣютъ протавъ нея другихъ аргументовъ, кромѣ того, что производительныя способности работниковъ неодинаковы, то возраженія ихъ стоятъ очень немного» <sup>8</sup>).

Трудъ даннаго работника всегда можетъ сравниваться и соизмѣряться съ трудомъ другихъ работниковъ, занятыхъ въ различныхъ отрасляхъ производства. Для этого нужно при установлевіи «нормальнаго рабочаго дня» опредѣлить то среднее количество продукта, которое производять, обыкновенно, работчики данной отрасли труда. Рабочій, сдѣлавшій менѣе этого средняго количества, получилъ бы менѣе, чѣмъ за цѣлый рабочій день и. наоборотъ, сдѣлавшій болѣе, получилъ бы, сообразно съ этимъ, право на большее вознагражденіе. Считалось бы, что одинъ трудился напримѣръ, въ продолженіе <sup>7</sup>/8, между тѣмъ какъ другой въ теченіе <sup>5</sup>/6 нормальнаго рабочаго дня.

Кромѣ того, нужно было бы принять въ соображеніе степени интенсивности и утомительности труда въ различныхъ отрасляхъ производотва. Если, положимъ, трудъ углекопа утомительнѣе труда ткача, то пришлось бы поставить, что рабочій день углекопа долженъ быть на нѣсколько часовъ короче. Несмотря на свою большую продолжительность, рабочій

<sup>1) &</sup>quot;Zur Beleuchtung etc.", S. 28.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., S. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) CM. "Zeitschrift für die ges. Staatswissensch.", S. 337.

лень ткача долженъ былъ бы считаться равнопеннымъ рабочену дню углекопа, такъ какъ работа послёдняго требуетъ большаго напряженія силь. Проработавши установленное для каждаго изъ нихъ время, углекопъ и ткачъ нибли бы право на получение одинаковаго количества продуктовъ изъ общественныхъ магазиновъ. Родбертусъ не отрицаетъ, что опредвление средней производительности и интенсивности труда въ каждой отрасли производства было бы дёломъ далеко не легкимъ. Но овъ считаеть вполнё устранимыми всё могущія встретиться на этомъ пути практическія затрудненія. Вообще, онъ не сомнѣвается въ возможности осуществить такого рода организацію производства и распредівленія. ΒЪ которой доходъ каждаго отдёльнаго лица соотвётствоваль бы участію этого лица въ общественновъ трудѣ. Важнѣе всѣхъ техническихъ затрудненій быль бы вопрось о нравственной подготовленности народа для такихъ общественныхъ отношеній. Все дело зависитъ, по митнію Родбертуса, отъ того, «достаточно ли развить народъ, чтобы по свободному побужденію принимать участіе въ національномъ труді, яли, что то же, въ національномъ прогрессѣ, не видя передъ собою того бича бѣдности, которымъ современная частная собственность на землю в капиталы выгоняеть его на работу» <sup>1</sup>).

Нашъ авторъ справедливо полагаетъ, что экономисты много выиграля бы въ понимания хозяйственной жизни современнаго общества. если бы они постарадись ясно представить себт вст тв изменения въ организація производства и распредёленія, которыя явились бы слёдствјемъ «приведенія собственности къ ея первоначальному принципу». Но предшественным Родбертуса, въ огромномъ большинствѣ случаевъ. не только не интересовались «первоначальнымъ принципомъ собственности», но и вообще подагади, что разсуждать о подобныхъ «принципахъ» — дело юриста, а не политико - эконома. Какъ мы сказали уже выше, экономисты считали буржувзный строй последнимъ или, вернѣе, единственно возможнымъ шагомъ въ развитіи человѣчества и не могли даже представить себѣ никакихъ серьезныхъ измѣненій въ экономическихъ отношеніяхъ современной Европы. Родбертусъ, приньдлежавшій къ числу немногнать экономистовъ, «слышавшихъ приближеніе новой эры», долженъ былъ самъ взяться за решеніе всехъ техъ вопросовъ, которые относятся къ экономіи «будущаго всемірноисторическаго періода». Ему пришлось приняться за обработку почти совершенно невоздъланнаго экономистами поля, т. е. за изображение экономической двятельности того гипотетическаго общества, KOTODO0 взяло бы въ свое непосредственное завѣдываніе всѣ средства производства.

1) Zur Beleuchtung, S. 28.

Въ такомъ обществъ всё экономическія явленія приняли бы характеръ совершенно отличный отъ современнаго. Организація производства измѣнилась бы, прежде всего, въ томъ отношенія, что для завѣдыванія производительною дѣятельностью и для приведенія ся въ соотвѣтствіе съ общественными потребностями необходимо было бы существованіе особаго учрежденія. Задачу этого учрежденія, говоритъ нашъ авторъ, составляло бы цѣлесообразное употребленіе въ дѣло національнаго имущества. Въ современномъ же обществѣ, въ которомъ національное имущество дробится между частными лицами, мѣсто такого рода учрежденія занимаетъ интересъ собственниковъ и предпринимателей. Онъ побуждаетъ ихъ производить лишь продукты, находящіе себѣ сбыть на рынкѣ, т. е. удовлетворяющіе потребности всего общества или извѣстной его части.

Обращение орудій и объектовъ труда въ коллективную собственность придало было также новый видъ тому переходу продуктовъ изъ одной отрасли производства въ другую и тому передвижению ихъ съ мѣста на мѣсто, которые обусловливаются раздѣленіемъ общественнаго труда. Читателю извёстно, что самая обыкновенная вещь домашняго обихода, прежде чёмъ быть готовой для употребленія, претерпёваеть цёлый рядъ разнообразнѣйшихъ метаморфозъ. Она появляется на свѣтъ въ видѣ сырого матеріала и путешествуеть въ такомъ видѣ въ тотъ или другой промышленный центръ, чтобы подвергнуться фабричной обработъ в. Здёсь она переходить изъ одной отрасли производства въ другую, пока не получить окончательной отдёлки и не отправится, наконець, на мёсто сбыта. Въ современномъ обществе этимъ метаморфозамъ продуктовъ соотвѣтствуетъ переходъ ихъ черезъ руки цѣлаго ряда предпринимателей, оптовыхъ и мелочныхъ торговцевъ, а слёдовательно, и цёлый рядъ продажъ и покупокъ. «Отъ начада до конца,-говоритъ Родбертусъ,отъ производства сырья до окончательной выдёлки предметовъ потребленія обмёнь продуктовь представляеть собою въ настоящее время дленную цёпь передачь и отчужденій собственности, совершаемыхь при посредствв денегъ».

Не такъ происходило бы дѣло въ нашемъ гипотетическомъ обществѣ съ его центральнымъ учрежденіемъ, завѣдующимъ всѣмъ ходомъ производства. Въ такомъ обществѣ каждый продуктъ представлялъ бы собою національную собственность вплоть до окончательной своей отдѣлки. И тогда достаточно было бы предписанія названнаго центральнаго учрежденія, чтобы передавать его изъ одной отрасли производства въ другую и доставить, наконецъ, потребителю. То же центральное учрежденіе должно было бы озаботиться тѣмъ, чтобы изъ общей суммы національнаго продукта отдѣлить часть, необходимую для возстановленія затраченнаго въ производствѣ капитала. Только послѣ вычета этой части національный продукть сталь бы національнымь доходомь и служыть бы для удовлетворенія потребностей какъ общества, такъ и отдѣльныть его членовъ. «Въ настоящее же время, — говорить Родбертусъ, — мѣсто этой предусмотрительности центральнаго учрежденія занимаеть интересъ владѣльцевъ капитала или предпринимателей. Ихъ собственныя выгоды побуждають ихъ браться только за такія предпріятія, которыя, по замѣщеніи капитала, дають имъ извѣстный излишекъ, называемый прибылью».

Если им теперь отъ производства перейдемъ къ распредвлению, то здъсь наше гипотетическое общество представить еще болье своеобразвыя особенности, соотвётственно предположеннымъ нами измёненіямъ въ отношенін людей къ вещамъ. Разъ былъ бы установленъ тотъ правовой пренципъ, по которому доходъ каждаго члена общества опредбляется участіемъ его въ проязводствѣ, то національный продукть уже не поступаль бы въ раздёль между землевладёльцами, капиталистами и работниками, какъ это имбетъ место въ настоящее время. Онъ составляль бы тогда достояние однихъ рабочихъ. Каждый членъ общества получалъ бы свидётельство, удостовёряющее, что онъ затратиль извёстное количество труда. Предъявивши это свидътельство въ государственные магазины, онъ получнаъ бы въ обитеть необходниме для него предметы потребления. И эти предметы потребленія составляли бы такую же неотьемлемую собственность его, какою является заработная плата по отношению къ современнымъ рабочимъ. Но заработная плата определяется теперь не количествомъ затраченнаго работникомъ труда: она испытываетъ на себв вліяніе рыночной конкуренція, понижающей се до уровня насущнѣйшихъ потребностей трудящихся. Вся же разность между заработной платой в стоимостью произведеннаго работникомъ продукта остается въ рукать землевладельцевъ и капиталистовъ и, за вычетомъ части, необходимой для возстановленія капитала, дёлится между ними на основаній особыхъ экономическихъ законовъ.

Выяснивши вліяніе правовыхъ учрежденій на распредѣленіе продуктовъ, слѣдовало бы, по мнѣнію Родбертуса, обратить вниманіе на то, какимъ образомъ распредѣленіе вліяетъ, въ свою очередь, на направленіе общественнаго производства. Для этого опять нужно было бы держаться сравнительнаго метода: нужно было бы посмотрѣть, какъ происходить дѣло въ настоящее ввемя в какъ происходило бы оно въ обществѣ, установившемъ коллективную собственность на землю и капиталы.

И въ томъ в въ другомъ случай направленіе производства не можетъ не сообразоваться съ потребностами лицъ, участвующихъ въ раздълв національнаго продукта. Но въ обществв, взявшемъ въ свое непосредственное завѣдываніе всѣ средства производства, это послѣднее сообразовалось бы съ потребностями только тѣхъ лицъ, которыя получили благодаря сво-

ему труду право на требованіе изъ общественныхъ магазиновъ извѣстнаго количества продуктовъ. Въ настоящее же время направленіе производства опредѣляется потребностями не однихъ только трудящихся, но также капиталистовъ и землевладѣльцевъ.

Интересь предпринимателей заставляеть ихъ сообразоваться съ покупательною силой всёхъ трехъ классовъ современнаго общества. Такимъ образомъ, чёмъ большая часть стоимости національнаго продукта поступить въ распоряжение одного изъ этихъ классовъ, тёмъ большая часть производительныхъ силъ страны будетъ занята приготовлениемъ необходимыхъ для него предметовъ потребления. Этимъ и объясняется, по миѣнію Родбертуса, то обстоятельство, что теперь часто «строятъ блестящіе пассажи, въ то время какъ рабочіе не имѣютъ здоровыхъ жилищъ... На рынокъ доставляется лишь то, за что можно получить деньги. Богатые фланеры могутъ оплачивать содержаніе роскошныхъ пассажей, рабочіе же, получающіе ничтожвую плату, не могутъ заплатить за постройку здоровыхъ жилищъ» <sup>1</sup>) и потому должны довольствоваться нездоровыми.

На основанія всего высказаннаго нетрудно также убѣдяться въ томъ, что такъ называемое *сбереженіе*, которое, какъ извѣстно читателю, вмѣняется въ заслугу современнымъ капаталистамъ, есть особый способъ увеличенія національнаго капитала, обусловленный существованіемъ частной собственнсоти на землю, матеріалы и орудія труда. При другихъ же обстоятельствахъ увеличеніе національнаго капитала могло бы, по мнѣнію Родбертуса, достигаться путемъ кредита <sup>2</sup>).

Выяснивши, такимъ образомъ, значеніе общихъ экопомическихъ понятій, обнаруживши вліяніе правовыхъ учрежденій на движеніе производства и распредѣленіе продуктовъ, нужно было бы, — продолжаетъ нашъ авторъ, — перейти къ вопросу объ измѣненіи производительныхъ силъ обнцества. Измѣненіе это можетъ произойти двоякимъ образомъ. Во-первыхъ, благодаря распашкѣ новыхъ земель, расширенію фабричной дѣятельности, увеличенію народонаселенія и т. д., національный продуктъ можетъ возрасти въ томъ или другомъ количественномъ отношеніи. Сумма производимыхъ въ обществѣ предметовъ потребленія можетъ, напримѣръ, удвоиться, но для приготовленія каждаго изъ этихъ предметовъ можетъ тре-

Ich kenne die Weise, ich kenne den Text, Ich kenn' auch die Herrn Verfasser, Ich weiss, sie trinken heimlich Wein Und predigen öffentlich Wasser.

Си. Zur Erklärung und Abhülfe der heutigen Creditnoth des Grundbesitzes, II, S. 294, въ примъчания.

Вельтовъ. Т. І. Изд. З.

<sup>1)</sup> Zeitschrift für die ges. Staatswiss., 345.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Къ «теоретикамъ сбережения» (Spartheoretikern) Родбертусъ обращается съ слѣдующими словами Гейне:

боватьоя не меньшая, чёмъ прежде, затрата человёческаго труда. Національное производство расширится, но въ способахъ его не окажется никакого улучшенія. Земледёльческая культура, фабричная технака и пути сообщенія останутся, слёдовательно, на той же ступени развятія, на которой находились и прежде. Такой случай Родбертусъ называеть увеличеніемъ суммы производительныхъ силъ.

Но можеть случиться, что при такомъ же, какъ и прежде, количествё рабочихъ силъ, при той же площади обрабатываемыхъ земель, словомъ, при той же суммию производительныхъ силъ, на выдёлку каждаго предмета въ отдёльности потребуется меньше времени, чёмъ нужно было прежде. Это можетъ произойти волёдствіе улучшеній въ способахъ производства, изобрётенія новыхъ машинъ и т. п. Въ результатё каждаго дня работы окажется большее, чёмъ прежде, количествс продуктовъ, и національный доходъ возрастетъ, потому что возрасла производительность труда.

Именно этотъ второй путь измѣненія производительныхъ силъ страны и ведеть къ увеличению национальнаго богатства. Подъ національныхъ богатствомъ понимаютъ обыкновенно отношение національнаго имущества къ общей цифрѣ народонаселенія. А это отношеніе будеть, разумѣется, твиъ благопріятиве для общества, чвиъ большее количество продуктовъ произведеть каждый работникъ въ единицу времени, т. е. чёмъ производительные будеть трудь этого работника. Но Родбертусь не сибшаваеть.-какь это умышленно делали буржуазные экономисты,-понятія 0 національномъ богатствѣ съ понятіемъ о благосостоянія большей части членовъ общества. По его мивнію, между этими двумя понятіями существуеть огромная разница, и, чтобы лучше оттвнить ес, онъ снова береть въ примъръ гипотетическое общество, обратившее землю и капиталы въ національную собственность. Въ такомъ обществе доходъ каждаго члена быль бы, какъ мы знаемъ, прямо пропорціоналень участію его въ общественномъ трудѣ, и увеличеніе національнаго дохода дѣйствительно повело бы къ улучшению положения всёхъ трудящихся. Въ настоящее же время, при господствѣ того экономическаго закона, который поннжаеть заработную плату до уровня насущнёйшихъ потребностей рабочаго, возрастание производительности національнаго труда ведеть, по мебнію Родбертуса, къ обогащению однихъ только капиталистовън землевладёльцевь.

Послѣ того, какъ изучено было бы вліяніе производительности труда на благосостояніе различныхъ классовъ общества, экономисты должны были бы перейти къ вопросу о финансовомъ хозяйствѣ и о налогахъ, и показать вліяніе этихъ послѣднихъ на движеніе производства и распредьленіе національнаго продукта. Это и составило бы предметъ послѣдняго отдѣла первой части экономической науки, «соотвѣтствующей современному ученію о природѣ обмѣна».

«Если бы, —говорить Родбертусъ, —въ наукѣ держались этого метода, если бы переходили, такимъ образомъ, съ цѣлаго къ его частямъ, то избѣжала бы очень многихъ изъ существующихъ въ ней теперь предразсудковъ. Тогда была бы подготовлена почва для пониманія тѣхъ обстоательствъ, въ которыхъ я важу причину кризисовъ и пауперизма. Тогда я могъ бы, для обоснованія своихъ положеній, прямо перейти къ доказательству того, что производительность труда возрасла, между тѣмъ какъ заработная плата не увеличилась или даже упала. Послѣ этого миѣ оставалось бы только показать, что названныя выше бѣдствія составляютъ необходимое слѣдствіе пониженія заработной платы, какъ части національнаго продукта. Теперь же я вынужденъ къ набросанному мною очерку лучшаго метода прибавить соотвѣтствующую ему теорію, по крайней мѣрѣ, распредѣленія національнаго продукта» <sup>1</sup>).

Эта «изъ самой жизни заимствованная» теорія распредѣленія и представляеть собою то, что можеть быть названо экономической теоріей Родбертуса, въ собственномъ смыслѣ этого слова.

## III.

Учение Родбертуса о причинѣ кризисовъ и пауперизма такъ и осталось незаконченнымъ. Ни въ одномъ изъ овоихъ появившихся въ печати сочинении Родбертусъ не перешелъ еще къ доказательству того «предварительнаго положенія», что «заработная плата не увеличилась или даже упала», несмотря на колоссальное возрастаніе производительности труда. Правда, положение это составляло вполнѣ логичный выводъ изъ того закона заработной платы Тюрго-Рикардо, который, по справедливому замѣчанію Брентано, «признается всёми серьезными экономистами», а оспаривается. замётинъ мы инмоходомъ, только нёкоторыми представителями «историкореалистической школы». Но въ экономической наукв, такъ же, какъ и въ начкахъ естественныхъ, дедукція должна и можеть стоять въ тесной связи съ индукціей, и добытыя путемъ вывода положенія должны быть провърены на фактахъ. Разумвется, въ соціальной наукъ, невозможенъ опыть, составляющій такой могучій рычагь въ развитіи и вкоторыхъ отраслей естествознанія, но исторія и статистика представляють собою обширное поле для наблюденія, играющаго не менье важную роль въ точныхъ наукахъ. Чтобы поставить внё всякаго сомнёнія свое ученіе о заработной плать, Родбертусь должень быль провърить, на основании панныхъ статистики и исторіи, выводъ, сделанный ниъ изъ закона Тюрго-Рикардо. Это тимъ болие было необходимо, что Рикардо зналъ. какъ известно, только «цветочки» капитализма, «ягодки» же его начали поспѣвать въ половинѣ нашего вѣка. Передъ глазами современ-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zur Beleuchtung der socialen Frage, S. 32.

никовъ Родбертуса развертывалась гораздо болье яркая картина положенія рабочихъ классовъ въ капиталистическомъ обществь, и они доляны были пополнить, такъ или нначе, теорію Рикардо. Родбертусь хорошо сознаваль эту необходимость, н, какъ видно изъ писемъ его къ архитектору Петерсу, его учение о заработной плать опиралось не на одну только делукцію. «Сила машинъ въ современной Англів, --говоритъ онъ въ одномъ изъ этихъ писемъ, ---равияется, по крайней мърь, силъ 600 милліоновъ работниковъ. Въ 1800 году она не превышала силы 50 милліоновъ рабочнях. На основанія исторія распреділенія національнаго дохода Англін съ 1800 года и раздёленія его на заработную плату, поземельную ренту и прибыль, мей удастся, какъ я надёюсь, доказать, что продукть труда 550 милліоновъ неутомимыхъ, день и ночь трудищихся, деревянныхъ и желфэныхъ работниковъ ни на іоту не увелечниъ собою общей суммы заработка живыхъ работниковъ, но целикомъ былъ поглощень поземельной рентой и прибылью». Къ сожальнию, занятый борьбой противъ укоренившихся въ наукѣ «предразсудковъ» Родбергусъ не успёль окончить своего опыта о распредёлении дохода въ Англин, этой класоической странь капитализма. Съ этого опыта только и началось бы, строго говоря, доказательство ученія его о заработной платі, которому онъ считалъ нужнымъ предпослать издожение правельной теоріи распредѣленія.

Что касается ученія Родбергуса о распреділенія продуктовъ въ современномъ обществъ, то оно, дъйствительно, явилось лишь «последовательнымъ выводомъ» изъ основныхъ положений школы Рикардо во всёхъ своихъ частяхъ, кромѣ теорія поземельной ренты. Мы сказали уже выше, что изъ всехъ возврении Рикардо только учение его о производительности земледёльческаго труда противорёчило теоріи и пауперизна Родбертуса. Такъ понималъ, повидимому, кризисовъ свое отношение къ Рикардо и самъ Родбертусъ. Въ письмѣ къ Ад. Вагнеру отъ 20-го іюня 1872 года онъ говорить, что теорія позеземельной ренты Рикардо несогласния съ его ученіемъ о пауперизмѣ и кризисахъ только въ одной (и даже несущественной) своей части,--въ той именно части, гдъ высказывается убъжденіе, что земледъльческій трудъ становится все менбе и менбе производительнымъ, и пища становится поэтому все дороже. «Мое же ученіе, продолжаеть онъ, ---основывается на совершенно обратномъ положения: я утверждаю, что земледѣльческій трудъ становится все болѣе и болѣе производительнымъ, и что цёна пищи, измёряемая трудомъ, постоянно падаетъ» 1). Но въ своихъ ученіяхъ Родбертусъ не ограничился, къ сожалёнію, опроверженіемъ этой «несущественной части» ученія Рикардо

· · · · ·

<sup>&#</sup>x27;) Zeitschrift für die gesam. Staatswiessen., S. 234.

о рентѣ. Онъ отнесъ къ числу научныхъ «предразсудковъ» все это ученіе и рѣшился противопоставить ему свою собственную теорію поземельной ренты, которая вообще составляеть самую слабую оторону всего ученія его о распредѣленіи. Этой теоріи онъ придавалъ огромное значеніе и, весьма невыгоднымъ для себя образомъ, связывалъ съ нею всѣ остальныя свои «теоретическія положенія» и всѣ свои «практическіе» планы. Каковы именно были взгляды Родбертуса на природу и происхожденіе поземельной ренты, объ этомъ намъ придетоя говорить въ слѣдующихъ главахъ, теперь же мы должны познакомить читателя съ основнымя «теоремами» его ученія о распредѣленіи.

Первое, по важности, мѣсто занимаетъ между ними «теорема», гласящая, что «ест предметы потребленія—съ экономической точки зрънія—должны быть разсматриваемы какъ продукты труда, и только труда». Теорема эта «пріобрѣла уже, по словамъ нашего автора, полное право гражданства въ ученіяхъ англійскихъ экономистовъ, нашла овоего защитника даже въ лицѣ Бастіа, хотя и получила въ его «Экономическихъ гармоніяхъ» совершенно невѣрное приложеніе, но—что всего важнѣе—она глубоко вкоренилась въ народномъ сознаніи, неомотря на софизмы нѣкоторыхъ таящихъ заднюю мысль ученій»<sup>1</sup>). Посмотримъ же, какъ поясняетъ и доказываетъ ее Родбертусъ.

Если бы, -- говорить онъ, -- предметы потребленія существовали въ неограниченномъ количествѣ и притомъ, какъ воздухъ или солнечный свёть, непосредственно могли бы служить для удовлетворенія человъческихъ потребностей, то люди не имъли бы никакихъ побужденій къ труду и ведению хозяйства. Но въ томъ-то и дёло, что предметовъ, самой природой приспособленныхъ къ нуждамъ человѣка, очень Большинство же существующихъ въ природѣ предметовъ HEMHORO. должно быть подвергнуто известной предварительной обработке, чтобы служить для удовлетворенія челов'вческихъ потребностей. «Щедрость природы должна быть дополнена деятельностью человёка. Само собою разумвется, что двятельность его можеть быть весьма неодинаковой по своему характеру и интенсивности. Между собираніемъ дикорастущихъ плодовъ и тою въ высшей степени сложной работой, которая необходима для постройки паровой машины, лежить цілая бездна. Но, несмотря на все разнообразіе проявленій человіческой діятельности, природа ся всегда остается неизибнной. «Во всёхъ различныхъ случаяхь она соть не что инсе, какъ затрата силь и времени чоловёка, съ цёлью пріобрётенія извёстнаго предмета. Во всёхъ этихъ случаяхъ она остается трудомъ»<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung der socialen Frage, S. 70-71.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Zur Erkenntniss unserer staatswirth. Zustände, S. 5.

Теперь понятно, какой смысль имбеть хозяйство. Человвческія потребности очень разнообразны и многочисленны. Пріобръсти необходимые для ихъ удовлетворенія предметы человъкъ можетъ лишь цёною затраты своего времени и своихъ усилій. Какъ находящееся въ его распоряженіи время, такъ и способность его къ труду, разумъется, не безграничны. Онъ долженъ поэтому стараться расходовать свой трудъ и свое время, равно какъ и пріобрътенные цёною ихъ ватраты продукты, съ возможно большею осмотрительностью: онъ долженъ вести хозяйство. Въ область этого хозяйства будутъ, очевидно, входить лишь тѣ предметы, пріобрътеніе которыхъ стоило человъку извъстнаго труда, или, какъ выражается Родбертусъ, «причины, сдѣлавшія необходимымъ веденіе хозяйотва, опредѣляютъ и границы его область». Всѣ предметы, обладателемъ которыхъ человъкъ становится безъ всякихъ усилій съ своей стороны, будуть естественными благами, не предотавляющими собою объектовъ его хозяйственной дѣятельности.

Вивств съ этимъ «определениемъ границъ хозяйственной области» человѣка становится яснымъ и то положение, что предметы потребления стоять труда, и только труда, --- другими словами, что «въ исторія возникновенія предметовъ потребленія ніть помимо труда другихъ элементовъ, которые можно было бы разсматривать съ точки зрения стоимости этихъ предметовъ. Никто, конечно, не станетъ отрицать, что для производства известнаго продукта нужень еще матеріаль, къ которому могь бы быть приложень трудь человька. Но этоть матеріаль даеть ему природа. И нужно было бы, замечаеть нашъ авторъ, олицетворать природу, чтобы говорить о томъ, чего стоить для нея матеріаль или такъ называемыя силы ея, утилизируемыя человѣкомъ для облегченія своего труда. А если нельзя говорить о томъ, чего стоить первоначальный матеріалъ природъ, то нельзя, стало быть, и вообще говорить о его стоимости. Онъ существуеть помимо труда человѣка, а кромѣ человѣка нѣть другого субъекта, которому могь бы стоить чего-либо тоть или другой предметь: природа безлична. Поэтому человѣкъ можетъ быть очень благодаренъ природѣ за то, что силы ся облегчають сму трудъ производства необходимыхъ для него продуктовъ; но въ хозяйстве его эти продукты будутъ иметь значеніе лишь постольку, поскольку ему придется дополнять своимъ трудомъ дело природы. «Кто смотрить на предметы потребленія иначе, тоть разсматриваеть ихъ съ естественно-исторической точки зрвнія», замвчаеть Родбертусъ 1).

При этомъ нужно помнить, что экономическая наука имёетъ дёло только съ матеріальными продуктами и только съ тёмъ трудомъ, который имёетъ цёлью производство этихъ продуктовъ. Съ легкой руки Ж. Б. Сэя фран-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung der socialen Frage, S. 69.

цузскіе экономисты особенно склонны были умалять различіе между всёми видами «производительной діятельности» человіка. Они утверждали, что трудъ юристовъ, писателей и чиновниковъ такъ же входитъ въ область національно-экономическихъ изслёдованій, какъ трудъ машиниста или земледѣльца. Впрочемъ, на дѣлѣ и они не оставались, по словамъ Родбертуса, върными этому взгляду. «Заявивши на первыхъ страницахъ своихъ сочиненій, что нематеріальные продукты также подлежать вёдёнію хозяйственной науки, они ни единымъ словомъ не упоминали объ этихъ продуктахъ во всёхъ остальныхъ частяхъ своихъ изслёдованій» и разсуждали лишь о матеріальныхъ предметахъ потребленія. Если бы они захотёли быть послёдовательными, то должны была бы «писать не о политической экономіи, а о соціальной наукѣ въ обширномъ смыслѣ этого слова; тогда можно было бы говорять о теологіи или юриспруденціи рядомъ съ технологіей или сельскимъ хозяйствомъ». Но деятельность, направленная на добываніе матеріальныхъ продуктовъ, во всякомъ случай, настолько важна и общирна, что можеть и должна составить предметь особой науки, область которой была бы разграничена съ областью другихъ общественныхъ наукъ. Съ точки же зрѣнія этой науки производительнымъ можетъ назваться только тоть трудъ, который непосредственно направленъ на производство матеріальныхъ предметовъ потребленія. Судья, занимающійся охраненіемъ существующаго въ обществъ правового порядка, косвеннымъ образомъ способствуетъ, конечно, производству матеріальныхъ продуктовъ. За эту дѣятельность онъ имжетъ, разумъется полное право требовать извъстнаго вознагражденія. Но предметомъ непосредственныхъ его занятій является право, а не фабричный или земледёльческій трудъ. И если нельзя сказать, что рабочіє принимають участіє въ деятельности судьи, обезпечивая ему матеріальныя средства существованія, то и наобороть, нельзя утверждать, что судья участвуеть въ производствѣ матеріальныхъ предметовъ, занимаясь охраненіемъ правового порядка. «Необходимая взаимная связь различныхъ общественныхъ функцій составляетъ, --- говоритъ Родбертусъ, --гораздо болње широкое понятіе, чемъ понятіе о разделеніи труда, направленнаго на добываніе матеріальныхъ предметовъ».

Но если всё «хозяйственныя блага» стоять труда, то подь этимъ послёднимъ нужно понимать не только ту непосредственную работу, которая дёлаеть матеріалъ годнымъ для потребленія. Съ тёми орудіями труда, которыми снабдила его природа, то есть съ органами своего тёла, человёкъ ушелъ бы очень недалеко, такъ какъ органы эти слишкомъ слабы для успёшной борьбы за существованіе. Поэтому съ самыхъ первыхъ шаговъ своего культурнаго развитія онъ вооружается искусственными орудіями, для приготовленія которыхъ онъ долженъ, разумёется, затратить извёстное количество силъ и времени: они также стоять ему труда. Каждый приготовленный не голыми руками продукть буДеть стоить, слёдовательно, во-первыхъ, труда, съ помощью котораго орудія производства были употреблены въ дёло, а во-вторыхъ, той работы, — или, върнѣе, извѣстной части той работы, — которая нужна была для выдѣлки самихъ орудій производства. Если данное орудіе могло служить для выдѣлки одного только предмета, который мы назовемъ Х, то стоимость его цѣликомъ перенесется на этотъ предметь. Если же съ помощью нашего орудія можно произвести не одинъ, а нѣсколько, — напримѣръ, хотъ десять, — такихъ предметовъ, то на каждый изъ нихъ въ отдѣльности перенесется только одна десятая часть стоямости орудія. Такимъ образомъ, стоимость каждаго изъ нихъ будетъ равняться, вопервыхъ, десятой части стоямости орудія, къ которой нужно прибавить, во-вторыхъ, трудъ, затраченный на приведеніе орудія въ дѣйствіе во время производства. Если мы этотъ трудъ обозначамъ черезъ m, а трудъ, необходимый для приготовленія орудія, черезъ n, то у насъ получится слѣдующая формула стоямости нашего предмета:

$$x=m+\frac{n}{10}$$

До сихъ поръ мы предполагали, что имвемъ дело съ человекомъ, ведущимъ совершенно изолированное хозяйство. Для простоты примѣра было допущено, что трудящійся самъ выдёлываетъ необходимыя для него орудія в самъ же подвергаетъ существующій въ природѣ матеріаль встиъ последовательнымъ видамъ обработки. Но известно, что такихъ Робинзоновь въ дъйствительности не существуетъ. Уже на самыхъ низшихъ ступеняхъ развитія человіческихъ обществъ въ ихъ среді: замівчается извёстное раздёление труда, дёлающее возможной кооперацію нёсколькихъ производителей. Затемъ появляется частная собственность, обнаруживаются имущественныя неравенства, земля и орудія производства окопляются въ рукахъ высшихъ сословій. Спрашивается, не вносить ля этоть ходъ развитія человѣческихъ обществъ какихъ-либо ограниченій въ то положение, что «всѣ продукты стоять труда и только труда»? Если это положение върно для человъка, ведущаго изолированное хозяйство, то не возникаютъ ли, съ теченіемъ времени, какіе - нибудь другіе элементы, которые рядомъ съ трудомъ входили бы составною частью въ стоимость продуктовъ? Извёстно, что этотъ вопросъ былъ поводомъ ожесточенныхъ споровъ между различными школами экономистовъ. Каждая изъ нихъ отвѣчала на него по-своему, и каждая утверждала, что она развиваеть лишь учение Ад. Смита объ этомъ предметв. И нужно сознаться, что Смить выражался по этому поводу такъ сбивчиво и неопредбленно, что, дфйствительно, могъ поддерживать своимъ авторитетомъ самыя противоположныя мивнія.

По словамъ Родбертуса, вышеприведенная «истана не измѣняетоя ни вслѣдствіе раздѣленія труда, ни вслѣдствіе того, что людямъ удается, съ

теченіемъ времени, съ меньшимъ количествомъ усилій производить большее количество продуктовъ»<sup>1</sup>).

Раздѣленіемъ труда обусловливается лишь то обстоятельство, что надъ производствомъ каждаго даннаго продукта трудится уже не одно, а нѣсколько лицъ. Продуктъ стоитъ, въ такомъ случаѣ, труда всѣхъ тѣхъ рабочихъ, черезъ руки которыхъ онъ проходилъ на различныхъ стадіяхъ его приготовленія. Если къ труду этихъ работниковъ прибавить ту часть стоимости, которую утратили употреблявшіяся ими орудія, то мы получимъ полную стоимость даннаго продукта. А такъ какъ орудія производства, въ свою очередь, «стоятъ труда и только труда», то мы должны признать, что теперь какъ и въ изолированномъ хозяйствѣ въ стоимость продуктовъ не входитъ никакихъ влементовъ кромѣ человѣческой работы.

Точно также не измѣняется сущность дѣла и съ возникновеніемъ частной собственности на землю и капиталы. Оно ведеть лишь къ тому, что производители не трудятся болье для себя, но работають на землевладельцевъ и капиталистовъ. Поэтому и продуктъ труда принадлежитъ уже этных послёднимъ, между темъ какъ рабочіе получають, если они пользуются личной свободой, извёстное вознаграждение въ видё заработной платы. Но продукты не перестануть быть результатомъ ихъ труда И только ихъ труда. Конечно, землевладельцы и капиталисты могутъ и сами принимать участіе въ трудѣ ихъ работниковъ, и тогда продукты будуть результатомъ, между прочимъ, и ихъ труда. Но они выступять, въ такомъ случай, уже въ качестви работниковъ, а не въ качестви капиталистовъ и землевладѣльцевъ. Продукты будутъ результатомъ «ихъ труда, а не почеы ихъ или капиталовъ» 2). Словомъ, все, что составляетъ доходъ собственниковъ, поземельная рента и прибыль на капиталъ, представляетъ собою такой же продукть труда, какъ и заработная плата.

«Всё передовые экономисты согласны между собою въ этомъ отношеніи, — говоритъ Родбертусъ, — хотя они и держатся различныхъ взглядовъ на правомёрность существованія ренты и прибыли». Даже Бастіа и Тьеръ признають, что рента и прибыль составляютъ продуктъ труда. Но, по мнёнію этихъ послёднихъ, каждый поземельный собственникъ представляетъ собою именно то лицо, — или наслёдника того лица, — которое впервые расчистило данный участокъ земли и сдёлало его годнымъ для обработки. Точне также и въ капиталистахъ видятъ они лицъ, собственнымъ трудомъ приготовившихъ тё средства производства, которыя употребляются нынё въ дёло рабочими. Въ этомъ пунктё, — равно какъ и въ вопросё о томъ, не являются ли рента и прибыль нёсколько преуве-

<sup>1)</sup> Zur Beleuchtung etc., S. 71.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Beleuchtung, S. 71.

личеннымъ вознагражденіемъ за когда-то сдѣланную работу, — и лежитъ по мвѣнію Родбертуса, начало всѣхъ споровъ и несогласій между «передовыми экономистами».

Если раздёленіе труда и переходъ его орудій и объектовъ въ руки высшихъ сословій не могли поколебать вышеприведенной «теоремы», то возрастаніе производительности труда еще менёе способно принести съ собою какіе-нибудь новые элементы стоимости. Единственнымъ результатомъ увеличенія плодородности почвы или прогресса промышленной техники можеть быть лишь уменьшеніе затраты труда, необходимой для производства земледёльческихъ или фабричныхъ продуктовъ.

«Но никогда, — говорить Родбертусь, — хлёбъ, выросшій на болёе плодородной почвё, не будеть продуктомъ чего-либо другого, кромё труда; никогда не можеть онъ быть названъ — съ экономической точки зрёнія продуктомъ самой почвы или землевладёльца, какъ такового». То же нужно помнить и относительно фабричныхъ продуктовъ. Съ экономичеокой точки зрёнія было бы невозможно сказать, что производимые нынѣ съ меньшими, чёмъ прежде, затратами труда фабрикаты являются отчасти продуктомъ дёйствующей въ машинахъ естественной силы, или продуктомъ предпринимателя, какъ такового. И до и послё введенія машинъ фабричныя издёлія являются продуктами труда: въ первомъ случаё большаго, во второмъ меньшаго его количества.

Связанное съ употребленіемъ машинъ возрастаніе количества продуктовъ, производимыхъ работникомъ въ единицу времени, даетъ намъ только понятіе о роли и значеніи производительности труда въ уэкономической исторіи общества, но ни на іоту не ограничиваетъ правила, по которому «вст предметы потребленія стоятъ труда и только труда».

Если «въ исторіи возникновенія предметовъ потребленія нѣть, кромѣ труда, другихъ элементовъ, которые можно было бы разсматривать съ точки зрѣнія стоимости этихъ предметовъ», то мы имѣемъ право предположить, что трудъ является единственной нормой, регулирующей обмѣнъ продуктовъ на рынкѣ. Иначе сказать, мы имѣемъ всѣ основанія согласиться съ Рикардо, утверждавшимъ, что мѣновая стоимость предмета «или количество всякаго другого предмета, на которое онъ обмѣнивается, зависитъ отъ сравнительнаго количества труда, необходимаго на его производство» <sup>1</sup>). Правда, такъ называемая, рыночная цѣна предметовъ постоянно колеблется подъ вліяніемъ измѣненій въ спросѣ и предложеніи. Но она стремится, по крайней мѣрѣ, совпасть съ «естественной цѣною» предметовъ, которая опредѣяяется количествомъ труда, необходимаго на ихъ производство. Совершенно въ духѣ Рикардо, Родбертусъ замѣчаетъ, что это тяготѣніе рыночной цѣны обусловливается конкуренціей пред-



<sup>1)</sup> Сочиненія Давида Рикардо, выпускъ І, стр. 1.

принимателей. Въ самомъ деле, если бы въ какой-нибудь отрасли производства предпринимателямъ удалось получить, въ обмънъ за свои продукты, количество предметовъ, стоившее большаго труда, чёмъ стоили имъ собственныя изделія, то это было бы равносильно увеличенію ихъ прибыли. Каждый, располагающій свободнымъ капиталомъ, поспішиль бы употребить его въ «дёло» именно въ этой, болёе выгодной отрасли производства. Тогда предложение ся продуктовъ превысило бы спросъ ихъ на рынкв; упада бы ихъ рыночная цвна, а вмёстё съ нею и прибыль предпринимателей и меновая стоимость предметовъ снова стала бы въ зависимость единственно «отъ количества труда, необходимаго на ихъ производство». Въ томъ случав, когда рыночная цвна предметовъ упала бы слишкомъ низко, то есть, если бы въ обмѣнъ за нихъ стали давать количество другихъ предметовъ, стоившее меньшаго труда, чёмъ стоили они сами, произошло бы явленіе обратное вышеописанному. Производство этихъ продуктовъ сдёлалось бы, сравнительно, невыгодныйъ, предприниматели стали бы переводить свои капиталы въ болте прибыльныя отрасли промышленности, и рыночная цёна этихъ продуктовъ, всябдствіе уменьшенія предложенія, снова поднялась бы до надлежащаго уровня. Такъ, подобно маятнику, вѣчно колеблется рыночная цёна продуктовъ то въ ту, то въ другую сторону, никогда, быть можеть, не совпадая, но всегда стремясь совпасть съ точкой покоя, т. е. съ «естественной» ихъ цёною.

Таково общее правило. Но извёстно, что на всякое правило есть исключенія. «Въ частностяхъ, т. е. въ каждомъ данномъ ремеслё и на каждой данной ступени раздѣленія труда, продукты не всегда могутъ обмѣниваться, — говоритъ Родбертусъ, — на точномъ основаніи заключающагося въ нихъ количества труда» <sup>1</sup>). Эти отклоненія отъ нормы вызываются, по его мнѣнію, двумя причинами:

1) тёмъ, что прибыль капиталистовъ «имѣетъ, по крайней мѣрѣ, тенденцію сдѣлаться равной во всѣхъ предпріятіяхъ»;

2) тёмъ, что мёновая стоимость продуктовъ даннаго рода опредёлается количествомъ труда, необходимаго на ихъ производство въ тёхъ именно предпріятіяхъ, которыя вынуждены работать при наименёе благопріятныхъ условіяхъ.

Остановимся сначала на первой изъ этихъ причинъ. Читателю извѣстно, какъ опредѣляется уровень прибыли промышленныхъ предпріятій: сумма такъ называемаго чистаго дохода дѣлится на общую сумму предпринимательскаго фонда. Если фабрякантъ затратилъ на свое предпріятіе 100.000 рублей и получилъ 20.000 руб. чистаго дохода, то прибыль будетъ равняться пятой части его капитала, или, иначе сказать,

<sup>1)</sup> Zur Erkenntniss etc., S. 130.

онъ получить 20% прибыли на свой капиталъ. Предположимъ теперь, что два предпринимателя «работають» въ двухъ различныхъ отрасляхъ промышленности. Допустимъ также, что каждый изъ нихъ «даетъ работу» одинаковому числу «рукъ» и что «руки» эти затрачивають въ течевіе рабочаго дня одинаковое количество труда въ каждой изъ этихъ отраслей промышленности. Тогда одниъ изъ элементовъ общей стоимости продуктовъ-трудъ непосредственно занятыхъ въ производстве работниковъбудеть также одинаковь въ обонхъ предпріятіяхъ. Если мы предположимъ кромв того, что каждый изъ нашихъ предпринимателей употребляетъ машины одинаковой стоимости и одинаковой прочности, то въ обоихъ предпріятіяхъ на продуктъ перенесется одинаковая стоимость съ орудій труда. Но въ обществахъ, основанныхъ на разделения труда, существуеть еще третій элементь мѣновой стоямости продуктовь: стоямость матеріала, изъ котораго они приготовляются. Мы говорили выше, что первоначальный матеріаль дается человьку самой природой и потому не можеть быть разсматриваемъ съ точки зрения стоимости. Поэтому ны просимъ читателя обратить вниманіе на то, что теперь ричь идеть уже не о первоначальномъ матеріаль. Извъстно, что при разделеніи общеотвеннаго труда одинъ и тотъ же предметь является продуктомъ по отношению къ одной отрасли производства и матеріаломъ по отношенію къ другой. Каменный уголь, напримъръ, можетъ назваться продуктомъ труда рабочихъ, добывающихъ его въ шахтахъ, и матеріаломъпо отношению къ рабочимъ газовыхъ заводовъ; полотно есть продуктъ труда ткача, матеріалъ-для труда швен и т. д., и т. д. Мы знаемъ также, что при современныхъ общественныхъ отношеніяхъ переходъ продуктовъ изъ одной отрасли производства въ другую, т. е. съ одной ступени обработки на другую, боле высокую, «представляеть собою дленную цёнь передачь и отчужденій собственности, совершаемыхь при посредствь денегь». Чемъ больше ступеней обработки прошелъ известный продукть, твиъ онъ дороже, потому что твиъ большее количество труда онъ, по выражению Родбертуса, «въ себъ заключаетъ». Если взятые нами для примера два предпринимателя нуждаются въ матеріале различной степени обработки, то и стоимость этого матеріала будеть неодинакова: одному изъ нихъ придется заплатить за него, положимъ, 50.000 р., другому-100.000 или более. Разумеется, стоимость матеріала перенесется на продукть и составить, рядомъ съ двумя указанными выше, третій элементь его мёновой стоимости. Благодаря неодинаковымъ затратамъ на матеріалъ, валовой доходъ нашихъ предпринимателей будетъ, слъдовательно, неодинаковъ. Первый выручитъ меньшую, второй большую сумыу за овой продукть. Что же касается чистаго дохода, то на него стоимость матеріала не можеть оказать вліянія, если только продукты обибниваются сообразно «количествамъ труда, необходимаго на ихъ производство». Въ самомъ

ділі, ни матеріаль, ни орудія труда не создають новой стоимости. Ее совдаеть только живой человеческий трудъ. Стало быть, секрета чистаго дохода мы должны искать въ труде занятыхъ производствомъ продуктовъ рабочихъ. И действительно, ларчикъ открывается именно съ этой стороны. Чистый доходъ предпринимателей обязанъ своимъ существованиемъ единственно тому, что рабочіє получають, въ видё заработной платы, стоимость значительно меньшую, чёмъ та, которую они создають своимъ трудомъ и прибавляють, такимъ образомъ, къ стоимости матеріала. Ниже мы еще вернемся къ этому предмету, а теперь обратимъ внимание на «барыши» вашихъ предпринимателей. Каждый изъ нихъ «даетъ работу» одинаковому числу «рукъ». Каждый удерживаетъ, при равной продолжительности и витенсивности работы и равной заработной плать въ одинаковую часть стоимости произведенныхъ обонхъ прелиріятіяхъ. этими «руками» продуктовъ. Чистый доходъ ихъ будетъ, слёдовательно, одинаковъ. Но одинъ азъ нихъ долженъ былъ сдёлать большія затраты на матеріалъ, чёмъ другой. Поэтому, равный въ обовхъ предпріятіяхъ чистый доходъ не будетъ стоять въ одинаковомъ отношения къ общей суммѣ издержекъ каждаго изъ нашихъ предпринимателей. Онъ будетъ составлять, положимъ, четвертую часть издержекъ одного и только пятую часть издержекъ другого предпринимателя, которому пришлось употреблять въ дёло болёе дорогой матеріаль. Первый получнать 25°/а прибыли на затраченный имъ капиталъ, между тимъ какъ второму удается «заработать» только 20%. Но какой же предприниматель согласится затрачивать свой капиталъ въ менбе выгодной отрасли промышленности? Разумеется, никакой, если только не существуеть законодательныхъ постановленій, стёсняющихъ переходъ отъ одного занятія въ другому. Поэтому Родбертусь и подагаеть, что ибновая стоимость продуктовь не всегда «зависить оть сравнительнаго количества труда, необходимаго на нихъ производство». Продукты тёхъ отраслей производства, которыя обрабатывають болье дорогой матеріаль, всегда должны, по его мивнію, продаваться по цёнё, нёсколько превышающей эту норму. И это отклоненіе оть общаго правила должно быть достаточно для того, чтобы во всёхъ отрасляхъ промышленности отношеніе чистаго дохода къ общей сумы издержекъ предпріятія было одинаково или, другими словами, чтобы удовень прибыли стояль на одной высоть.

Перейдемъ теперь ко второму изъ указанныхъ Родбертусомъ ограниченій общаго закона міновой стоимости.

Увеличеніе спроса на продукты извѣстнаго рода вынуждаеть, конечно, къ расширенію производства этихъ продуктовъ. При этомъ можетъ случиться, что добавочное ихъ количество потребуетъ большей затраты труда, чѣмъ нужно было прежде для производства разнаго ему количества этихъ продуктовъ.

По мнёнію Родбертуса, стоимость всёхъ находящихся на рынкв продуктовъ этого рода должна возрасти пропорціонально увеличенію трудности производства добавочнаго ихъ количества. Такъ, напримъръ, Рикардо утверждаль, что съ развитіемъ общества производство земледельческихъ продуктовъ можетъ расширяться только на счетъ худшихъ участвовъ земли. Если бы онъ былъ правъ, то ибновая стоимость хлъба постоянно возрастала бы, въ зависимости отъ большей трудности производства его на менве плодородныхъ участкахъ. Вследствіе этого, хлебъ, снятый съ лучшихъ участковъ, пріобрѣль бы стонность, несколько превышающую количество труда, затраченнаго на его производство. Другими словами, при обмѣнѣ этого хлѣба, напримѣръ, на фабричные продукты, за него давали бы количество этихъ продуктовъ. стонвшее большаго труда, чёмъ стоитъ онъ обладателю плодороднаго участка. Но если за продукть трехъ дней труда на лучшемо участкъ дають продуктъ четырехъ дней фабричнаго труда, то одинъ день фабричнаго труда создаеть стоимость, равную только тремъ четвертямъ дня работы на названномъ участкѣ. Такимъ образомъ, «нарушеніе общаго закона мѣновой стоимости по отношению къ какому-нибудь продукту оказываеть обратное действие на стоимость тахъ продуктовъ, на которые этоть продукть обменивается».

Но этимъ исключеніямъ не нужно придавать преувеличеннаго значенія. «Они доказывають только, что общій законъ мёновой стоимости примёнимъ не во воёхъ частныхъ случаяхъ, но не опровергають его вёрности въ общемъ» <sup>1</sup>).

Частныя отступленія уравновішивають другь друга, и міновая стоимость предметовъ не перестаетъ «зависъть отъ сравнительнаго количества труда, необходимаго на ихъ производство». Нельзя, напримъръ, утверждать, --- какъ это, не безъ задней мысли, делали и вкоторые экономисты, --- что мёновая стоимость всякаго продукта нёсколько превышаеть количество затраченнаго на его производство труда. Такого рода превышеніе возможно, по мибнію Родбертуса, только въ частныхъ случаяхъ. «Делаясь общимъ правидомъ, -- говоритъ онъ, -- оно темъ самымъ потеряло бы всякое реальное значеніе». На кого падало бы это повышеніе мёновой стоимости предметовъ? Въ обществе, основанномъ на разделеній труда, потребители однихъ продуктовъ являются въ то же время производителями другихъ. Въ случай предположеннаго общаго возвышенія м'вновой стоимости предметовъ производители продавали бы свои продукты по той же возвышенной цёнё, по какой покупали бы продукты всяхъ другихъ отраслей производства. Положенное въ одинъ карианъ они вынимали бы изъ другого, и само собою разумвется, что такого рода упражненія такъ же не увеличили бы стоимости всёхъ продуктовъ, какъ

<sup>1)</sup> Zur Erkenntniss, S. 132.

не увеличиваетъ разности прибавка одного и того же числа къ уменьшаемому и вычитаемому.

Но все это до такой степени просто и ясно, скажетъ читатель, что едва ли стоило останавливаться на этомъ; еще болбе странно считать такое простое и очевидное для всёхъ положеніе красугольнымъ камнемъ какой-то новой теоріи, которая должна будто бы исправить ошибки прежнихъ экономистовъ. Все это, дъйствительно, очень просто и очень ясно, ответимъ мы, съ своей стороны. Но такъ уже изстари ведется, что всв какъ нельзя более ясныя научныя истины подвергаются оспариванію, какъ только онф становятся въ противорфчіе съ интересами сколько-нибудь вліятельныхъ классовъ общества. Недаромъ же говорять, что математическія аксіомы обязаны своею общепризнанностью единственно тому обстоятельству, что онв не затрагивають ничьихъ интересовъ. А такъ какъ вопросъ о мёновой стоимости очень недвусмысленнымъ образомъ касается интересовъ предпринимателей, то, разумвется, не могло быть недостатка въ ученыхъ, готовыхъ оспаривать самыя неоспоримыя истины экономической науки. За примёромъ, какъ говорится, ходить недалеко. Тотъ самый Германнъ, котораго профессоръ Адольфъ Вагнеръ относитъ къ числу самыхъ выдающихся нѣмецкихъ экономистовъ 1), утверждалъ, что обыкновенно продукты обибниваются на продукты большаго количества труда, чёмъ то, которое нужно было на ихъ производство» (!). И такія «теоріи» стоимости не только не вызывали гомерическаго хохота, но выдавались за послёднее слово экономической науки, и авторы ихъ до сихъ поръ, какъ читатель видитъ из примъръ Германиа, пользуются почетомъ со стороны «благодарнаго потомства». Родбертусъ взялъ на себя трудъ напомнить экономистамъ учение Рикардо о меновой стоимости. Онъ поняль, что, пока этоть вопрось не будеть выяснень окончательно, невозможно будеть сколько-нибудь научное обоснование учения о распредѣленіи. Поэтому онъ и направняъ свои усилія прежде всего на доказательство того положенія, что «всть предметы потребленія стоять труда и только труда». Этою «теоремой» начинается первое, вышедшее еще въ 1842 году, его сочиненie-- «Zur Erkenntniss unserer staatswirthschaftlichen Zustände». И эта «теорема» одна уже показываеть въ немъ истиннаго ученика и последователя Смита и Рикардо.

Если «всѣ предметы потребленія стоять труда и только труда», то весь національный доходь обязань своимъ существованіемъ труду работниковъ. Какъ же объяснить, —спрашиваетъ Родбертусъ, —то обстоя-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Zeitschrift für die gesam. Staatswissensch., S. 203.

тельство, что въ современномъ обществъ часть національнаго дохода достается лицамъ, пальцемъ не поисевельнувшимъ для его производства? Извёстно, что есть много, даже цёлые классы лицъ, не пранимающих участія въ производствѣ матеріальныхъ продуктовъ. Судыя, врачи, писатели, учителя и т. д., и т. д. получають извѣстное количество предметовъ потребленія, произведенныхъ безъ всякаго съ ихъ стороны участія и составляющихъ, слёдовательно, продуктъ труда другихъ ченовъ общества. Правда, доходъ этехъ лицъ является результатомъ того, что называется «производнымъ распределениемъ продуктовъ». Он получають его, въ видѣ вознагражденія за свои услуги, отъ другить липъ, принимающихъ участіе въ «первоначальномъ распредѣленіи процуктовъ». Но какъ происходить это последнее? Не виднить ли им. что лица. не принимавшія никакого участія въ производствѣ и не оказавшія никакихъ услугь ни цёлому обществу, ни отдёльнымъ его членамъ, получаютъ, тъмъ не менъе, часть національнаго дохода? Здѣсь предъявляетъ на нее свои права землевладѣлецъ, весь трудъ котораго состояль въ томъ, что онъ подписаль контрактъ, заключенвый имъ со своимъ арендаторомъ. Тамъ капиталистъ-не менве Ierкимъ путемъ--получаетъ пропенты на деньги, положенныя имъ въ банкъ или отданныя взаймы частнымъ лицамъ. Предприниматель вожеть поручить ведение всего своего дёла управляющему, в, тёмъ не менње, онъ будетъ получать доходъ, въ видѣ прибыли на затраченный въ производство капиталъ, даже въ томъ случаѣ. если капиталъ этотъ не составляеть его собственности. Онъ можеть занять его у другого липа и получать прибыль, отдавая капиталисту часть ся, въ виде процента. Конечно, лица эти могуть заниматься весьма полезными для общества дѣламв, могуть облагодѣтельствовать сограждань СВОИХЪ тёмъ или другимъ научнымъ открытіемъ или изобрётеніемъ. Но доходъ свой они получають вовсе не въ видѣ вознагражденія за эте возможныя услуги. Они не потеряли бы своихъ правъ на него даже въ томъ случай, если бы стали вести совершенно праздный образъ жизни.

Что же даеть этимъ лицамъ право на ихъ доходъ, который—называется ли онъ поземельною рентою, прибылью или процентами на капиталъ—всегда представляетъ собою продуктъ труда другихъ чиеновъ общества? И что заставляетъ трудящихся членовъ общества передавать продукты ихъ работы своимъ празднымъ согражданамъ, не получая отъ нихъ никакой полезной услуги? «Отвъть на эти вопросы есть теорія ренты вообще, т. е. прибыли на капиталъ и поземельной ренты» <sup>1</sup>), говоритъ Родбертусъ.

1) Zur Beleuchtung, S. 75.

Разумћется, предшественники Родбертуса въ экономической наукъ, равно какъ и современныя ему школы, также должны были столкнуться съ этими вопросами и искать того или другого ихъ рѣшенія. Но каждая изъ школъ отвѣчала на вихъ различнымъ образомъ, и каждая ошибалась, по мнѣнію нашего автора, въ томъ или другомъ отношеніи. Авглійская школа осталась болье всехъ другихъ верною «тому велекому положению Смита, что всъ предметы потребления являются ретруда». Рикардо цёликомъ првнимаетъ это положение и ЗУЛЬТАТОМЪ признаетъ, что поземельная рента и прибыль представляютъ собою продукть труда, и пратомъ труда не тѣхъ лицъ, которыя пользуются име какъ доходомъ. Но, обстоятельно трактуя вопросъ о поземельной ренть, онъ «слашкомъ поверхностно касается пранципа прибыли». Онъ существуетъ, по его мнѣнію, уже въ самыя раннія эпохи общественнаго развития. «Первоначально, --говорить онъ, --когда приступають къ земледблію, почва приносить только заработную плату и прибыль». Онъ пытается объяснить происхождение прибыли, называя ее «вознагражденіемъ за сбереженіе капитала». Но, по справедливому замѣчанію Родбертуса, это можетъ назваться лишь более или менее удачнымъ сравненіемъ, но никакъ не объясненіемъ. Нѣкоторые же изъ послѣдователей Рикардо смѣшали прибыль съ процентомъ на отданный въ заемъ капиталь, между твыь какь, въ сущности, это два совершенно различныхъ понятія.

Процентомъ называется та часть прибыли, которую предприниматель отдаетъ лицу, ссудившему ему необходнмый для веденія дела денежный капиталь. Но откуда же берется самая прибыль, откуда получаеть предприниматель возможность уплачивать проценты своему заимодавцу? Вопросъ остается открытымъ, и если Рикардо давалъ на него весьма неясный ответь, то школа Сэя совершенно запутала дело. Она отрицала, что доходъ поземельныхъ собственниковъ и капиталистовъ представляетъ собою продукть труда. По ея мненію, доходь этоть обязань своимъ существованіемъ «производительнымъ услугамъ» заключающихся въ почвѣ и капитал'в остественныхъ силъ. Но, совершенно неожиданно для нея самой, школа Сэя дала своей теоріей новое оружіе въ руки французскихъ соціалистовъ. «Если поземельная рента и прибыль являются результатомъ дъйствія естественныхъ силъ, - говорили соціалисты, --- то справедливо ли обращать эти силы въ собственность частныхъ дицъ? Не разумите ли было бы передать ихъ въ обладание всего общества?» Доводъ ихъ былъ неотразимъ, и, чтобы поправить дело, принимавшее непріятный для экономистовъ оборотъ, Бастіа далъ въ своихъ «Гармовіяхъ» новые отвіты на поставленные выше «проклятые вопросы». Онъ соглашается, что поземельная рента и прибыль составляють продукть труда, но старается увърить своихъ читателей, что каждый изъ этихъ видовъ дохода создаются Вельтовъ. Т. І. Изд. З. 34

трудомъ именно тѣхъ лицъ, которыя его получаютъ, или ихъ предковъ. Ту же карту передергиваетъ и Тьеръ въ своей книгѣ «О собственности». «Мой отвѣтъ на вышепоставленные вопросы»,—говоритъ Родбертусъ, заключаетъ въ себѣ новую, отличную отъ трехъ предшествующихъ, теорію».

«Во всё времена, съ тёхъ поръ, какъ появилось раздёленіе труда, съ нимъ было связано два явленія, которыми объясняется возникновеніе поземельной ренты и прибыли на капиталъ, или ренты вообще»,...продолжаетъ онъ, переходя къ изложенію этой теоріи. Первое изъ нихъ было экономическаго характера и относилось къ производству продуктовъ; второе стояло въ овязи съ ихъ распредёленіемъ и носило поэтому правовсй характеръ. Остановимся сначала на первомъ.

На самыхъ низкихъ ступеняхъ общественнаго развития производительность труда такъ незначительна, что продуктовъ его едва хватаеть на поддержание жизни самихъ трудящихся. Тогда продуктъ, по необходимости, долженъ всецъло принадлежать самимъ трудящимся. Ни одинъ членъ общества не можеть жить въ праздности или взяться за какоенибудь занятіе, не имѣющее въ виду удовлетворенія самыхъ первыхъ. самыхъ насущныхъ потребностей человѣка. Такъ, напримеръ, каждый членъ охотничьяго племени добываетъ своимъ трудомъ не болве того. что необходимо для поддержанія его собственнаго существованія в. разумъется, его семьи. Поэтому въ охотничьемъ племени немыслимо появленіе людей, не занимающихся матеріальнымъ трудомъ. Takie IDIR умерли бы съ голоду, и, при всемъ желанія, общество не могло бы обезпечить имъ сколько-нибудь сносное существование. Но предположимъ, что производительность охотничьяго труда вдругъ возрасла въ два или тра раза. Тогда каждый охотникъ могъ бы добывать средства существования не только для себя одного, но и еще для одного или двухъ членовъ племени. Этимъ была бы создана экономическая возможность существования ренты, которая, по терминодогія Родбертуса, есть не что иное, какъ «доходъ, получаемый кёмъ-либо въ качествё собственника безъ всякаго труда съ своей стороны». Увеличение производительности труда представляеть собою необходимое условіе возникновенія ренты. Послёдняя «созможна только тогда, когда занятые въ производствъ работники создають своимь трудомь болье того, что нужно для поддержанія ихъ существованія» 1). Но охотничій трудъ никогда не можеть достигнуть такой степени производительности. Только переходъ къ земледълию избавляеть людей отъ необходимости тратить все свое время и всѣ свои силы на удовлетворение насущевищихъ своихъ потребностей. Конечно. земледелие, въ собственномъ смысле этого слова, доставляеть только сы-

1) Zur Erkenntniss, S. 67.

рой матеріаль. Его продукты должны подвергнуться дальнейшей обработкѣ, чтобы годиться для потребленія. И, чтобы возможно было возникновение ренты. производительность труда должна возрасти также и въ твхъ отрасляхъ производства, которыя занимаются обработкою доставляемаго земледвліемъ сырья. Что же касается предметовъ не первой необходимости, то возрастание производительности труда изготовляющихъ ихъ лицъ не составляетъ необходинаго условія существованія ренты. Если каждый занятый производствомъ предметовъ первой необходимости работникъ можетъ обезпечить средство существованія не только самому себь, но и еще двуиъ лицамъ, то ничто не мъщаетъ этимъ послъднимъ посвятить себя изготовлению предметовъ роскоши. Обладатели предметовъ первой необходимости отдадуть имъ излишевъ своихъ продуктовъ въ обмёнъ за издёлія роскоши, и такой обмёнъ можеть состояться даже въ томъ случай, если количество этихъ издѣлій будетъ весьма ограничено. Если же излишекъ продуктовъ первой необходимости скопится въ рукахъ немногиха собственниковъ, то они получатъ полную возможность содержать пёлыя полчища совершенно непроизводительной челяди.

Чёмъ болёе возрастаетъ производительность труда, чёмъ большее число членовъ общества можетъ быть избавлено отъ необходимости матеріальнаго труда, — тёмъ большее число ихъ можетъ посвятить себя другимъ родамъ дёятельности. Отсюда видно, какъ тёсно связаны всё сферы общественной жизни съ экономическимъ прогрессомъ. «Чёмъ выше производительность труда, тёмъ пышиве можетъ развиться умственная и художественная дёятельность націи; чёмъ ниже первая, тёмъ бѣднѣе вто рая».

Но возрастаніе производительности труда, въ свою очередь, обусловливается его раздѣленіемъ. До раздѣленія труда человѣческая дѣятельность ограничивается захватомъ тѣхъ предметовъ потребленія, которые предлагаетъ сама природа: собираніемъ дякорастущахъ плодовъ или охотой. Производство, въ истинномъ смыслѣ этого слова, земледѣліе и скотоводство становятся возможными лишь со времени раздѣленія труда, съ которымъ тѣсно связанъ весь экономическій прогрессъ общества. Въ самомъ дѣлѣ, человѣческій трудъ можетъ сдѣлаться производительнѣе только путемъ улучшенія способовъ производства и усовершенствованія его орудій. Но никакое серьезное усовершенствованіе способовъ и орудій производства немыслимо безъ раздѣленія труда. «Именно это послѣднее было тою дверью, черезъ которую человѣчество вышло на безконечную дорогу своего экономическаго развитія».

Казалось бы, что возрастание производительн ости труда должно прежде всего послужить на пользу самимъ трудящимся. Если въ результатѣ извѣстнаго количества труда является большее, чбмъ прежде, количество продуктовъ, то естественнѣе всего было бы ожидать, что производители воспользуются этамъ для улучшенія своего матеріальнаго благосостоявія для сокращенія своего рабочаго дня и т. д., и т. д. Такъ оно, по мнѣнію Родбертуса, и было бы, если бы экономическіе успѣхи человѣчества не сопровождались возникновеніемъ нѣкоторыхъ правовыхъ институтовъ, обусловливающихъ нѣкоторые особенности въ распредѣленіи продуктовъ.

Сущность этихъ институтовъ сводится къ слёдующему. Какъ только производительность труда подничется на такую высокую степень, что трудящійся оказывается въ состояніи производить болће чімъ нужно для поддержанія его существованія, то почва и капиталы переходять въ собственность лицъ, не принимающихъ непосредственнаго участія въ производстве. Поэтому и продукты труда достаются уже не рабочнить, а обладателянъ средствъ производства. Изъ общей суммы этихъ продуктовъ рабочіе получають только часть не превышающую того, **TTO** необходимо для поддержанія ихъ жизни. Остальная часть продукта поступаеть въ полное распоряжение собственниковъ и составляетъ вхъ ренту. «Положение это кажется, съ перваго взгляда, до такой степени невъроятнымъ, — замъчаеть Родбертусъ, — что можеть возбудить недоумън је въ читателяхъ... Въдь написалъ же Тьеръ цълую книгу въ 400 страницъ, чтобы доказать, что собственность основывается только на трудь, что она настолько же законна, насколько законно присвоеніе трудящимся продуктовъ своего труда. И вдругъ оказывается, что зваменитый писатель старался обосновать право собственности, ссылаясь на несуществурющій факть! Въ концѣ концовъ выходить, что въ своей книгѣ Тьеръ только и делаль, что побиваль самого себя! Какъ несомнённо то, что трудъ есть единственное разумное основание права собственности, что трудъ, говоря словами Тьера, не только долженъ лежать въ основѣ собственности, но также опредълять ся миру и границы, такъже неопровержимо и то обстоятельство, что всюду, где существуеть разделение труда. почва, орудія и продукты труда не принадлежать рабочимъ. Они составляють собственность послёднихъ только до раздёленія труда, т. е. до начала цивилизаціи. Земля, на которой снискиваеть свое пропитаніе первобытный охотникъ, составляеть его собственность, такъ же, какъ его лукъ, стрёлы или убитое имъ животное. Съ появленіемъ разлёденія труда такое правовое отношение трудящагося къ средствамъ и продуктамъ производства немедленно прекращается. Оглянитесь вокругъ се ба! Гдѣ зевля принадлежить работнику? Она принадлежить тому. ET0 не только не сбрабатываль, но, пожалуй, никогда ее и не видаль. Гль принадлежать работнику капиталь, т. е. матеріаль, и орудія его труда? Онъ получаетъ ихъ отъ другого лица, отъ собственника, и работаетъ, такимъ образомъ, съ помощью чужого капитала. Гдѣ, наконецъ, прянадлежать рабочему продукты его труда? Никогда, во все продолжение

процесса производства, начниая отъ обработки пашни, на которой онъ съетъ клеверъ для корма овецъ, и кончая доставкой сукна потребителямъ, на всёхъ ступеняхъ производства, во время стрижки, пряденья шерсти, тканья и окрашиванья сукна, продуктъ не принадлежитъ работнику; онъ составляетъ собственность сначала землевладёльца, а затёмъ цёлаго ряда предпринимателей, подвергающихъ его дальнёйшей обработкё. Трудящіеся надъ приготовленіемъ продуктовъ рабочіе получають заработную плату, которая есть не что другое, какъ продуктъ ихъ труда. Только эта заработная плата и поступаетъ имъ въ собственность. — если они могутъ, по своему правовому положенію, имёть собственность. Въ такомъ отношеніи къ почвё, капиталу и продуктамъ своего труда повсюду стоитъ современный работникъ, и это отношеніе становится тёмъ болёе замётнымъ, чёмъ болёе развивается раздёленіе труда и возрастаетъ его пронзводительность» <sup>1</sup>).

Мы знаемъ уже, что Бастіа и Тьеръ не смущались современнымъ положеніемъ работняка. Они утверждали, что если земля и не принадлежить работнику въ настоящее время, то она во всякомъ случав составляеть собственность тёхъ лицъ или наслёдниковъ тёхъ лицъ. которыя впервые сдёлаля ее доступной для обработки. Такъ же разсуждали они в о капиталь. По ихъ мивнію, онъ перешелъ въ обладаніе нынбшнихъ капиталистовъ въ качествё наслёдства отъ тёхъ лицъ. труду которыхъ онъ обязанъ своимъ существованіемъ. Но Родбертусъ не придаеть никакой цены подобнаго рода положеніямъ. «Я думаю.пишеть онь во второмъ Цисьмв къ Кирхману,-что въ васъ, мой дерогой другь, эти безсмысленныя уверенія всегда вызывали такое же отвращение, какъ и во мнѣ. Какъ? Развѣ не происходить почти ежедневно обработка новой, девственной почвы, ся осущение и т. п.? Этоть трудъ совершается не землевладъльцемъ, а нанятыми рабочими, которые не получають, однако, ни малъйшаго права собственности на воздъланную ими землю. Не вознакають ли ежедневно новые капиталы, которые менве всего составляють продукть труда лиць, получающихь на нихь право собственности? И какъ это могло случиться, что факть присвоенія самими трудящимися первыхъ обработанныхъ участковъ земли и первыхъ возникшихъ по раздёлени труда капиталовъ, что этотъ предполагаемый факть навсегда сдёлаль невозможнымь свое повтореніе? Неужели разумный правовой принципъ присвоенія трудящимися продуктовъ овоего труда, неужели этотъ принципъ только для того и явился нормой взаимныхъ отношеній первобытныхъ производителей, чтобы затвиъ уничтожить себя навоегда? Нѣтъ, миѣніе, по которому первоначально дѣло происходило не такъ, какъ теперь, исторически невърно и экономи-

<sup>\*)</sup> Zur Beleuchtung, 79-80.

чески невозможно. И прежде, съ тёхъ самыхъ поръ, какъ появняюсь раздёление труда, землевладёльцами и капиталистами были не тё лица, которыя расчистили почву и создали своимъ трудомъ капиталы. Землевладёльцы и капиталисты никогда не были бы въ состоянии однёми только собственными силами расчистить почву и произвести капиталы» <sup>1</sup>.

Съ самыхъ первыхъ шаговъ культурнаго развитія человічества дъйствительность представляла, по инвнію Родбертуса, далеко не ть мирныя картины, малеванію которыхъ такъ охотно предаются многіе экономисты. Всегда и вездѣ, вслѣдъ за раздѣленіемъ труда, появляется и эксплоатація человѣка человѣкомъ. «Одни повинуются и служать, другіе повелевають и наслаждаются; одни работають, другіе присванвають себѣ расчищенную землю, капиталы и продукты труда». Такой порядокъ вещей такъ же старъ, какъ и «право, безъ котораго немыслимъ быль бы» экономический прогрессь человичества. Только въ среди незнающихъ разделенія труда дикарей наталкиваемся мы на другія отношенія между людьми. Въ охотничьемъ племени всё свободны; лубъ, стрелы, все необходниме для охоты снаряды, равно какъ и убитая дичь принадлежать еще самому охотнику. На этой ступени развития человъческихъ обществъ еще невозножно сколько-нибудь продолжительное подчиненіе человѣка человѣку. Связь родителей съ дѣтьми прекращается, какъ и въ животныхъ семьяхъ, немедленно по достижении датьми физической зрелости. Побежденныхъ пепріятелей убивають, приносять въ жертву или съйдають. И весь этоть порядокъ вещей обусловливается экономическою необходимостью. Когда производительность труда стонть на такой низкой ступени, что каждый трудящійся не можеть произвести болве того, что необходнио ему для поддержанія его существованія, тогда эксплоатація человёка человёкомъ экономически невозможна. Обращение побёжденнаго врага въ раба не приносить еще никакой выгоды победителю, поэтому послёдній должень или убить, или совершенно освободить своего непріятеля. Освобожденіе его было бы, однако, не въ нитересахъ победителя, такъ какъ борьба могла бы возгорёться снова. Поэтому «охотничьи племена должны убивать своихъ побежденныхъ непріятелей». Но воть общество подвигается нісколько даліе по пути овоего культурнаго развитія. Появляются земледбліе и раздбленіе труда, провзводительность его возрастаеть, и каждый трудящійся получасть возможность производить сверхъ необходимаго для него самого еще извёстный излишекъ. Тогда побёдителю уже невыгодно убивать своего врага. Онъ предпочтетъ обратить его въ работво, чтобы пользоваться излишкомъ созданныхъ его трудомъ продуктовъ. Успѣхи общества на поприщѣ экономическихъ усовершенствованій влекуть за собою про-

1) Ibid., 81.

грессъ въ правовыхъ отношеніяхъ, потому что порабощеніе все-таки должно быть признано смягченіемъ нравовъ, въ сравненіи съ убійствомъ или антропофагіей. «Развитіе правовой идеи всегда шло рука объ руку съ экономическою необходимостью».

Мы видимъ, такимъ образомъ, что «рабство возможно только у земледельческихъ народовъ». Но зато въ среде этихъ народовъ оно нахолить себѣ самое общирное примѣненіе. По словамъ Родбертуса, исторія не можеть указать ни одного народа, у котораго самые первые савды вемледвлія не были бы связаны съ эксплоатаціей слабыхъ сильными, у котораго «на долю однихъ не выпадалъ бы трудъ, на долю другихъ-пользование его продуктами». Насидие является необходимымъ и потому неизбѣжиымъ спутникомъ экономическаго развитія общества, однимъ изъ важнёйшихъ факторовъ его хозяйственнаго уклада. Экономическій строй всёхъ сколько-нибудь культурныхъ народовъ есть продуктъ насилія, господства съ одной стороны и подчиненія — съ другой. Древневище исторические памятники изображають дело именно такимъ образомъ, и даже въ греческой философія замѣтно еще, по словамъ Родбертуса, вліяніе этого повсем'єстнаго явленія. Нашъ авторъ цитируеть то мёсто изъ «Политики» Аристотеля, въ которомъ послёдній говорить, что изъ «отношеній мужчины къ женщинѣ и господина къ рабу возникаеть первое хозяйство». У нашихъ предковъ дѣло происходило совершенно подобнымъ же образомъ. Оно не измѣнилось и въ то время, «въ которомъ можно уже исторически прослёдить зачатки современнаго національнаго богатства Германіи». Въ доказательство Родбертусъ ссыдается на знаменитые капитуляріи Карла Великаго de villis, то есть на тв распоражения послёдняго объ устройстве и организаціи императорскихъ виллъ или хуторовъ, которыя открывають собою, по слованъ Маурера, «новую эпоху» въ исторіи крупнаго землевладѣнія въ Германів <sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, оказывается, что и «первоначально» почва, капиталы и продукты труда не принадлежали самимъ рабочимъ. По мићнію нашего автора, гораздо болће согласно съ исторической истиной обратное положеніе, то есть вѣриће было бы сказать, что первоначально не только почва, капиталы и продукты труда, но и самые работники составляли собственность другихъ, нетрудящихся лицъ. «Первоначальный видъ эксплоатаціи человѣка человѣкомъ настолько же суровѣе современнаго, насколько рабство тяжелѣе для работника, чѣмъ договорныя отношенія его къ предпринимателю» въ современномъ обществѣ.

Но предполагаемый школой Бастіа первоначальный видъ отношеній производителя къ продуктамъ его труда, т. е. присвоеніе имъ этихъ про-

<sup>\*)</sup> Cm. Einleitung zur Geschichte der Hof-Mark-Dorf und Stadtverfassung, S. 225.

дуктовъ, невозможно и съ экономической точки зрѣнія. Какимъ образомъ могло произойти расчищение почвы, осушение ся, распашка, словомъ, всъ необходимыя при переход'в къ земледелию работы? Разумется, ихъ не могъ предпринять и исполнить изолированный работникъ. Последний едва можеть поддержать свою жизнь, влача жалкое существованіе дикараохотника. Его еденичныхъ усилій было бы недостаточно для расчистки и обработки почвы. Только основанное на раздѣленіи труда общество. «ТОЛЬКО СОЦІАЛЬНЫЙ ЧЕЛОВВКЪ» МОЖЕТЬ СОВЕРШАТЬ ЧУДЕСА ЭКОНОМИЧЕСКАГО прогресса. Поэтому и обработка почвы в изготовление орудий труда когдо быть предпринято лишь целыми группами людей, въ среде которыхъ уже появилось раздёленіе труда. Но какъ возникли такія группы, --спрашиваетъ Родсертусъ, ---какъ происходило распределение занятий, разделеніе труда въ ихъ средѣ? Было ли оно следствіемъ свободнаго договора, которымъ опредвлялись бы способъ коллективнаго производства, участие въ немъ каждаго изъ членовъ общества и, наконецъ, справедливое, по понятіямъ того времени, распредвленіе? Утверждать это,-говорить Родбертусъ, ---было бы еще ошнбочнве, чвиъ считать поземельную собственность и капиталы продуктомъ труда ихъ обладателей. «Какъ образованию государствъ не могъ предшествовать общественный договоръ, такъ н экономическая организація народовъ не могла быть результатомъ свободнаго соглашения». Мы уже говорили выше, что весь культурный прогрессъ человѣчества стоитъ въ тесной связи съ возрастаніемъ производительности труда. Мы говорили также, что достигнуть сколько-нибудь высокой отеневи можеть лишь разделенный трудь. И разделение труда должно, въ отличіе отъ случайныхъ меновыхъ сделовъ первобытныхъ дикарей, найти себ'я масто въ самомъ процесса производства. Продуктъ долженъ составлять результать коопераціи несколькихъ производителей. приготовляющихъ его по частямъ. Необходимымъ следствіемъ такой организаціи производства является правильный обмѣнъ продуктовъ между производителями, которые не могутъ уже удовлетворять своихъ потребностей продуктами своего индивидуального труда.

Но это-то раздѣленіе труда—необходимая основа всего общественноэкономическаго прогресса—«первоначально основывалось на принужденія и насиліи». Впервые оно нашло себѣ мѣсто въ той семьѣ, въ которой женщины находились, въ сущности, въ рабскомъ состояніи, не говоря уже о томъ, что рабы, въ собственномъ смыслѣ этого слова, являлноь ея необходимою составною частью. Затѣмъ рабство, а съ нимъ и населіе, развивалось далѣе, легло въ основу всего античнаго хозяйства и, пройдя нѣсколько переходиыхъ ступеней, смягчилось въ средневѣковое крѣпостничество, доставившее необходимый контингентъ для образованія класса современныхъ рабочихъ. Во всѣ эти эпохи продукты раздѣленнаго труда и коопераціи производителей не могли принадлежать самимъ тру-

дящимся, потому что принадлежали господину. Съ мыслью о томъ, что единствевнымъ основаніемъ собственности долженъ служить трудъ, случилось, по мнѣнію Родбертуса, то же самое, что произошло со всѣми соціальными вдеями. «Какъ только додумывается до нихъ человѣчество, сейчасъ же находятся люди, которые въ благородномъ или корыстолюбивомъ рвеніи, стараются доказать, что эти идеи лежатъ въ основѣ всей исторіи общества. А между тѣмъ, эти идеи только еще идутъ къ своему осуществленію въ будущемъ» 1).

Но Родбертусъ идетъ еще далъе. Онъ утверждаеть, что средства производства и не должны были принадлежать рабочему. Они «и не будуть никогда принадлежать ему какъ собственность, - по крайней мърв, до тёхъ поръ, пока раздёленіе труда будеть существовать, развиваться, распиряться и опрокидывать надъ обществомъ рогъ изобилія своихъ чудесныхъ сокровищъ» 2). Осуществление такого порядка имущественныхъ отнопеній, въ которомъ каждый рабочій являлся бы собственникомъ орудій и непосредственнаго продукта своего труда, встрѣтило бы, по мнѣнію нашего автора, непреодолимыя техническія препятствія. «Припомните,-говорить онъ, — знаменитый примъръ булавочнаго производства. Здъсь между добываніемъ и обработкой металла, съ одной стороны, и доставкой булавокъ потребителю - съ другой, продуктъ проходитъ черезъ руки цёлаго ряда производителей. Каждый изъ нихъ нуждается въ особыхъ орудіяхъ, которыя, въ свою очередь, изготовляются особыми производителями. Если признать, что непосредственный продукть труда должень принадлежать рабочему, то каждая булавка окажется собственностью всёхъ рабочихъ, которые труднансь надъ ся приготовленіемъ. Какимъ же образомъ могъ бы вступить въ свои права каждый изъ этихъ собственниковъ? Какъ пришлось бы дълить между ними продуктъ ихъ совокупныхъ усилій? И что дёлаль бы каждый рабочій, получившій въ булавкахь свою долю общаго продукта? Право собственности рабочихъ на орудія и непосредственные продукты ихъ труда создало бы такую массу трудностей и замешательствь, что оно было бы равносильно уначтожению разделения труда, а съ нимъ и всего пышнаго зданія современной цивилизаціи». «Нѣть,-повторяетъ Родбертусъ, - почва, капиталы и непосредственные продукты не должны принадлежать рабочимъ, какъ не принадлежали они имъ съ тёхъ поръ. какъ существуеть раздёленіе труда. Въ слёдующемъ «Письмѣ» <sup>3</sup>), въ которомъ я буду говорать о собственности, я укажу на глубокое, провиденціальное значеніе, на телеологію этого явленія. Мий удастся, я надіюсь, доказать, что если общество захочеть уста-

<sup>2</sup>) Zur Beleuchtung, S. 85; см. также «Zur Erklärung und Abhülfe der Creditnoth des Grundbesitzes». Th. II, S. 295.

з) Инсьмо это не появилось до сихъ поръ въ печати.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung, S. 85.

новить справедливыя имущественныя отношенія, оно всс-таки не должно будеть отдавать землю, орудія и продукты труда въ собственность отдёльныхъ работниковъ... Экономическое развитие нации не можеть стремиться къ замёнё нынышнихъ землевладёльцевъ и капиталистовъ --- собственниками изъ рабочихъ; оно вообще не можетъ выразиться въ какихъ-либо законахъ о раздѣленіи національнаго имущества». Съ другой стороны, нашъ авторъ убѣжденъ въ томъ, что экономическое развитіе необходимо должно привести къ устранению несправеднивыхъ оторонъ современныхъ имущественныхъ отношеній; оно должно, по его мебнію, возвратить труду то, что принадлежить ему по праву. «Если я назваль, ---оговаривается онь, ---гаубоко справедливымъ то обстоятельство, что почва, орудія и продукты труда не принадлежать рабочимъ, то этоть справедливый факть сопровождается не мевве крупною несправедливостью. Эта последняя состоить въ томъ, что средства и продукты производства ссставляють частную. собственность другихъ лицъ. Съ твхъ поръ, какъ существуетъ раздвление труда, орудия и продукты его никогда не составляли собственности рабочихъ, но всегда принадлежали другамъ частнымъ лицамъ. Первая отрицательная сторона. этого явленія не только останется необходимой до тіхъ поръ, пока счастье общества будеть опираться на разделение труда, но именно на ней-то и могуть быть построены более справедливыя отношенія въ будущемъ. Вторая, положительная сторона указаннаго явленія должна быть устранена, потому что въ ней именно заключается несправедливость современныхъ нмущественныхъ отношеній. Не чёмъ другимъ, какъ принадлежностью орудій и продуктовъ труда частнымъ лицамъ, обусловливается то обстоятельство, что доходъ рабочихъ никогда не бываетъ равнымъ стоимости продуктовъ ихъ труда».

v.

Теперь мы имѣемъ ясный и полный отвѣтъ на поставленный выше вопросъ о происхожденіи ренты. Мы знаемъ, благодаря чему дица, не принимавшія никакого участія въ производствѣ, получаютъ свою, иногда львиную долю въ распредѣленіи. Мы видѣли, что право на эту долю не имѣетъ никакой причинной связи съ тѣми или другими полезными занятіями, которымъ предаются иногда собственники. Экономическая возможность такихъ общественныхъ отношеній создается возрастаніемъ производительности труда. Чтобы дать возможность существовать лицамъ нетрудящимся, рабочіе должны производить болѣе, чѣмъ нужно для поддержанія ихъ жизни и продолженія ихъ рода. Но одного этого условія недостаточно. Нужны еще такія учрежденія, которыя вынуждали бы рабочихъ передавать оставшійся—за удовлетвореніемъ ихъ насущиѣйшихъ потреб-

ностей-излишекъ въ руки нетрудящихся членовъ общества. Нужны такія правовыя нормы, при которыхъ рабочіе должны были бы

--- 539 ---

Предоставить почтительно намъ Погружаться въ искусства, въ науки, Предаваться мечтамъ и страстямъ.

И такія правовыя учрежденія не замедлили явиться тотчасъ же. какъ люди ознакомились съ выгодами разделенія труда. Сущность ихъ сохранилась и до настоящаго времени, несмотря на всевозможныя формальныя ихъ измёненія. «Какъ первоначально положительное право опыралось на силу, -- говорить Родбертусъ, -- такъ и теперь передача упомянутаго излишка основывается на постоянномъ принуждения». Первоначально это принуждение достигалось путемъ рабства. Работники, создававшіе своимъ трудомъ средства, сами представляли собою движимую собственность, «говорящие инструменты», какъ называеть ихъ Варронъ. Господинъ ихъ отдавалъ имъ то, что необходимо было для поддержанія ихъ жизни; все же, что оставалось затъмъ изъ произведеннаго ихъ трудомъ продукта. составлядо его неотъемлемую собственность. Въ настоящее время цивилизованныя націи не знають, конечно, не только рабскаго труда, но и крипостной зависямости. Но это не изминяеть, по мивнію Родбертуса, сущности дела. Современные землевладёльцы и капиталисты имѣютъ въ своемъ распоряжении прекрасное средство для отстаиванія своихъ экономическихъ интересовъ. Средство это очень простое и обыкновенное: оно носить громкое название свободнаго договора. Не имѣя ни земли, ни капитала, современный пролетарій можеть трудиться только по найму у предпринимателя. Продукты производства составляють поэтому собственность предпринимателя, между твиз какъ рабочій получаеть условную плату. При определенія высоты этой платы и обнаруживаются всё благодётельныя свойства свободнаго договора. Побуждаемый голодомъ, рабочій «радъ получить хоть часть стоимости своего собственнаго продукта, чтобы поддержать свое существование, то есть чтобы иметь возможность снова взяться за работу» 1). Эти реальныя отношенія нашли свое выраженіе въ ученіи о необходимой заработной плать, высота которой должна опредъляться, по мнанію экономистовъ, уровнемъ насущнвишихъ потребностей рабочаго. Такимъ-то образомъ «ивсто приказанія рабовладвльца заступаеть въ настоящее время договоръ рабочаго съ предпринимателемъ». Но договоръ этотъ «свободенъ только съ формальной точки зрънія, потому что голодъ вполнѣ замѣняетъ бичъ рабовладвльца. То, что называлось прежде кормомъ раба, называется нынѣ заработной платой свободнаго рабочаго» <sup>2</sup>). Соотвѣтственно

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung, S. 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid.

этому и экономическая наука, со своимъ ученіемъ о «необходимой» заработной плать, какъ о послёднемъ предвий законныхъ требованій рабочаго, не перестаеть смотрёть на пролетарія, «какъ на раба, который нуждается въ кормѣ столько же, сколько машина въ починкѣ».

Но если доходъ землевладёльцевъ и капиталистовъ такъ же, какъ н доходъ рабовладбльцевъ, представляетъ собою продуктъ труда работниковъ, то нужно сознаться, что въ современномъ обществе существуетъ цѣлая масса условій, затрудняющихъ пониманіе сущности дѣла. Чрезвычайно сложный характерь современныхъ экономеческихъ отношеній скрываеть эту сущность отъ глазъ поверхностнаго наблюдателя. Доходъ фабриканта принимаетъ видъ какого-то независимаго отъ труда рабочихъ «дохода отъ имущества», какъ будто составляющие этотъ доходъ продукты стоять чего-либо кромѣ труда. Но представимъ себѣ рабовладъльческое хозяйство и соотвётствующую ему организацію производства и распределенія. Въ такомъ хозяйстве часть рабовъ обрабатываетъ поле и добываеть сырой продукть. Другая часть вхъ подвергаеть сырье дальныйшей обработкѣ, пока, наконецъ, продуктъ не сдълается годнымъ для потребленія. Такимъ образомъ, тв отрасли труда, которымъ соотвётствуетъ нынѣшнее фабрачное производство, не отдѣлились еще отъ земледѣлія н соединяются съ нимъ въ одномъ и томъ же рабовладельческомъ хозяйствъ. Всъ оставшиеся за прокормлениемъ рабовъ продукты этого хозяйства естественно принадлежать «господину» и составляють его доходъ. Рабовладелець не станеть вывозить эти продукты на рынокъ, чтобы путемъ обмѣна получить необходимые для него предметы потребленія. На той ступени экономическаго развитія, о которой здісь идеть рівчь, хозяйство считается хорошимъ лишь тогда, когда рабовладелецъ не нуждается въ покупкъ на сторонъ, когда всъ нужные ему предметы проазведятся его рабами. Именно такой идеаль хозяйства рисують своимь сограждавамъ Ксенофонть и Аристотель. Легко понять, --- говорить Родбертусь, -- что всв продукты такого хозяйства будуть обязаны своныъ существованиемъ труду рабовъ. Доходъ господина будетъ разенъ разности между произведенными и потребленными его рабами продуктами. И рабовладелень безь всякаго смущения согласился бы съ этимь; онъ считаль бы вполнѣ естественнымъ то обстоятельство, что продукты труда его рабовъ составляють его собственность. Экономическая сторона дела была бы ясна, какъ день.

 Имущимъ классамъ не хочется сознаться въ томъ, что доходъ ихъ обязанъ своямъ существованіемъ труду свободныхъ рабочихъ, у которыхъ, какъ у рабовъ, отнимается часть ихъ продукта. Если естественнымъ слёдствіемъ рабства было право собственности господина, на все произведенное трудомъ рабоет, то не менће естественнымъ кажется право собственности свободныхъ рабочихъ на полную стоимость ихъ продуктовъ. И когда личная свобода рабочаго уживается рядомъ съ эксплоатаціей его въ пользу землевладъльцевъ и предпринимателей, то у послёднихъ невольно является опасеніе за прочность своихъ привилегій. «Они боятся,-говорить Родбертусь,-чтобы исторія не сділала послівдняго вывода изъ своихъ посылокъ и не освободила рабочаго и въ экономическомъ отношении. Подъ вліяніемъ этого опасенія представители высшихъ классовъ охотно соглашаются съ тѣмъ ученіемъ, по которому рента представляеть собою продукть не труда, в особыхъ «производительныхъ услугъ» почвы и калитала. Они обнаруживають, такимъ образонъ, особенную склонность къ экономическимъ теоріямъ Сэя. Раздѣленіе же ренты на поземельную ренту и прибыль, въ связи съ обмѣномъ продуктовъ на рынкъ при посредствъ денегъ, затрудняетъ понимание дъла даже для тёхъ, кто нашелъ бы въ себе достаточно мужества и безпристрастія, чтобы любить истину, какова бы она ни была». Въ современномъ обществѣ взятый у рабочихъ излишекъ ихъ продукта, въ свою очередь, распредвляется между различными слоями общества. Классъ лицъ, которыя, говоря словами Ад. Смита, жнуть тамъ, гдв не свяли, подразделяется на землевладельцевь, предпринимателей и «капиталистовь», то есть лицъ, ссужающихъ свои деньги другимъ для промышленныхъ предпріятій и получающихъ за это извёстный проценть. «Деньги родать деньгя», и это явленіе, такъ ужасавшее когда-то Аристотеля и отцовъ церкви, сдѣлалось теперь до такой степени обыкновеннымъ, что легло въ основу всёхъ ходачахъ воззрёній на природу и происхожденіе ренты. Всякое имущество имееть взвестную меновую стовмость, выражающуюся въ той или другой суммъ денегъ. Поверхностный наблюдатель объясняетъ себѣ происхожденіе дохода, приносимаго этимъ имуществомъ, тѣмъ обстоятельствомъ, что на покупку его была затрачена извѣстная сумма денегъ, которая должна давать проценть. Что такими поверхностными наблюдателями оказывались повременамъ даже патентованные экономисты, читатель можеть видёть изъ слёдующаго поразительнаго примёра. «Въ политической экономін, —-говорить одинь буржуазный «ученый», — рабочій является не чёмъ другимъ, какъ постояннымъ капиталомъ, накопленнымъ страной (читай ---буржуазіей), которая дала средства для обученія и полнаго развитія силь работника. По отношенію къ производству богатствъ рабочаго нужно разоматривать какъ машину, на постройку которой былъ

затраченъ извёстный капиталъ, начинающій приносить проценты съ того

времени, какъ онъ становется полезнымъ факторомъ въ промышленносте» (sic!). Именно этимъ и объясняетъ почтенный экономистъ то обстоятельство, что «трудъ рабочаго приноситъ менње выгодъ ему самому, чемъ предпринимателю» 1). Но если въ обыденной жизни такія воззрѣнія являются естественнымъ следствіемъ сложности и запутанности современныхъ экономическихъ отношеній, то въ наукъ они не перестають быть самынь грубымъ логическимъ промахомъ, самымъ непозволительнымъ смѣшеніемъ причины со сийдствіемъ. Не потому землевлядилецъ и предприниматель получають ренту, что денежный капиталь приносить теперь извёстный процентъ. Наоборотъ, деньги потому и «родятъ деньги», что исключительное обладание средствами производства даеть имущимъ классамъ возможность присваивать себѣ часть произведеннаго рабочнии продукта. Часть эта удерживается у свободных рабочих и вывозится на рынокъ для обмина. Но могла ди произвести какія-нибудь существенныя измізненія въ отнощеніяхъ вмущихъ и неимущихъ замёна рабовъ свобедными рабочими и натуральнаго хозяйства-денежнымъ? Весь доходъ рабовладельческаго хозяйства быль продуктомъ труда рабовъ. Какимъ же образомъ доходъ собственниковъ пересталъ бы быть продуктомъ труда рабочихъ, благодаря лишь тому обстоятельству, что рабы получили свободу, а имущій классь подраздёлился на нёсколько различныхъ слоевъ? Вёдь измѣнились только правовое положеніе рабочихъ да распредѣленіе отнятаго у рабочихъ продукта. Происхождение же этого продукта, «естественное отношение производителя къ продукту его труда», какъ выражается Родбертусь, осталось неизмённымъ. Вся разница лишь въ томъ, что присвоение рабовладвльцемъ продуктовъ рабскаго труда было непосредственнымъ слъдствіемъ рабства; современный же рабочій отдаетъ предпринимателю продукты своего труда въ силу. «свободнаго договора». И если стоимость заряботной платы всегда составляеть только часть стоимости произведеннаго рабочимъ продукта, то не ясно ли, --- спрашиваеть Родбертусъ, --- что другая часть этой стоимости составляеть доходь собственниковъ? А если это такъ, то частная собственность на землю н средства производства вполнѣ замѣняетъ собою то давленіе, которое оказывада когда-то на трудящихся рабская и крепостная зависимость. Она заставляеть рабочихь довольствоваться скуднымь заработкомь и предоставлять въ распоряжение собственника все то, что остается за удовлетвореніемъ ихъ самыхъ насущныхъ потребностей. Только тысячелітняя привычка, въ связи съ упомянутою сложностью современнаго хозяйства, могла затемнить, по мибнію Родбертуса, ту простую истину, что доходъ собственниковъ есть не что иное какъ продуктъ труда рабочняъ. «Простбитія и ближайшія истины всегда оказывались наименбе понятеми

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cours écléctique d'écon. politique par Florès Estrada, t. I, pp. 363-364.

для людей. Это случалось особенно часто съ истинами, заключавшими въ себѣ общественный, моральный элементъ, указывавшими людямъ на несправедливость того, что составляло правовую норму общественныхъ отношеній въ теченіе цѣлыхъ тысячелѣтій» <sup>1</sup>).

Къ числу удавительнайшихъ возражений противъ взложеннаго выше ученія о ренть нужно, безъ сомньнія, отнести сльдующее разсужденіе Германна. Глупо было бы, --- говорить этоть остроумный человёкъ, --- со стороны рабочихъ менять известное количество, -положимъ, десять часовъ, --- своего труда на плату, эквивалентную только 8 или 6 часамъ труда. «Однако, —отвѣчаетъ Родбертусъ, —рабочихъ не особенно благодарятъ въ твхъ случаяхъ, когда они начинаютъ находить такой обменъ глупымъ. Тогда ихъ всёми силами стараются уб'едить въ противномъ, и если этой цели не достигають разоказы миссъ Мартино, то помогаеть ultima ratio regis. Независимо отъ взглядовъ рабочихъ на разумность такой сдёлки, они должны согласиться на нее, если не хотять умереть голодной смертью!» Когда могли они отказаться отъ предлагаемой имъ предпринимателемъ «глупой сдёлки»? Оборванными или совсёмъ нагими были отпущены они на свободу, не имбя ничего, кромб своей рабочей силы... обязанность прежняго владбльца заботиться объ ихъ пропитанія устранядась вибсть съ упраздненіемъ ихъ зависимости, между твиъ какъ потребности ихъ оставались въ прежней силѣ. Инъ нужно было чемъ-нибудь жить. Что же оставалось имъ дёлать? Имъ предстояла одна альтернатива: или разрушить существующій общественный строй, или вернуться къ прежнимъ СВОИМЪ ГОСПОДАМЪ И ПОЛУЧИТЬ ВЪ ВИДВ ПЛАТЫ ТО, ЧТО ПОЛУЧАЛИ ОНИ ПРЕЖДЕ въ видѣ корма. Другими словами, несмотря на новое правовое положеніе, они должны были работать при прежнихъ экономическихъ условіяхъ. И рабочіе были настолько благоразумны, что предпочли совершить глупость, въ которой упрекаетъ ихъ Германнъ, и своимъ уваженіемъ къ существующимъ правовымъ учрежденіямъ обезпечить развитіе цивилизаціи».

Эта-то «глупость» рабочихъ и обусловливаеть существованіе ренты, то есть всякаго дохода, получаемаго извъстнымъ лицомъ безъ труда съ его стороны, единственно по праву собственника. Въ настоящее время такой доходъ получаетъ различныя названія, смотря по тому, достается ли онъ землевладѣльцамъ, предпринимателямъ или, наконецъ, обладателямъ денежнаго капитала. Какъ подраздѣляется взятая у рабочихъ часть ихъ продуктовъ между перечисленными категоріями нетрудящихся-объ этомъ мы будемъ говорить въ слѣдующихъ главахъ, гдѣ мы закончимъ изложеніе экономической теоріи Родбертуса. Мы увидимъ тамъ, какія соображенія заставили Родбертуса отрицать правильность теоріи поземельной ренты Рикардо, и постараемся обнаружить ошябки нашего автора

<sup>1)</sup> Zur Beleuchtung, S. 89.

по отношенію къ этому вопросу. Наконецъ, указавши всё тё пункты, въ которыхъ разошелся Родбертусъ съ экономистами-классиками, мы сравнимъ его теорію съ ученіемъ Маркса. Тепорь же мы закончимъ эту главу, обращая вниманіе читателя на то, что изложенная уже выше часть теорів Родбертуса содержитъ въ себѣ вполнѣ выработанное ученіе о «прибавочной стоимости», этомъ фокусѣ всѣхъ «проклятыхъ вопросовъ» XIX вѣка. Именно это ученіе о прибавочной стоимости» и заставило, какъ намъ кажется, автора «Капитала» признать, что, несмотря на ошибочность теоріи поземельной ренты, «Sociale Briefe an von-Kirchmann» ясно изображаютъ сущность капиталистическаго производства.

VI.

На основания предыдущаго изложения читателю известно уже, какимъ образонъ объясняеть Родбертусъ существование такъ называемой имъ «ренты вообще». т. е. всякаго дохода, получаемаго безъ труда, единственно по праву собственности. Такъ какъ всякій доходъ составляеть продуктъ труда, то лица, не принимающія непосредственнаго участія въ производствъ, не могли бы поддерживать своего существованія, если бы продукть труда рабочихъ не превышалъ количества предметовъ, необходемыхъ для удовлетворенія ихъ насущновішихъ потребностей. Порвымъ условіемъ существованія ренты является, слёдовательно, возрастаніе производительности труда. «Всякая рента, -- говорить нашъ авторъ, -- поземельная рента и рента на капиталъ, становится возможной лишь тогда, когда продуктовъ производится больше, чёмъ нужно ихъ для удовлетворенія насущавищихъ потребностей рабочихъ; другими словами, принципъ объективнаго существования ренты есть достаточная производительность труда 1). Но однако этого условія еще мало. Возрастаніе производительности труда создаетъ лишь экономическую возможность существованія ренты. Спрашивается: какимъ путемъ переходить въ руки другихъ лицъ излишекъ продукта, остающійся за удовлетвореніемъ потребностей трудащихся? Это достигается путемъ давленія, оказываемаго на рабочихъ известными правовыми учрежденіями. Однимъ изъ такихъ учрежденій было рабство, «возникновение котораго совпадаетъ, по словамъ Родбертуса, съ возникновеніемъ земледілія и повемельной собственности». Рабочіє сами представляли собою предметы собственности на-ряду съ землею и орудіями труда. Нёкоторая часть продуктовъ ихъ труда шла на возстановление вхъ силь и «поддержаніе ихъ расы», какъ выражаются экономисты; другая часть употреблялась на возмёщеніе затраченныхъ въ хозяйствѣ средствъ производства; наконецъ, все, что оставалось сверхъ этого, составляло чистый доходъ рабовладъльца и принадлежало сму по возмъ законамъ. «божескимъ и человѣческимъ». Такой порядокъ вещей справедливо осу-

1) Zur Erkenntniss unserer staatswirthsch. Zustände, 67.

ждается буржуазными экономистами, такъ какъ онъ основанъ на экоплоатація слабаго сильнымъ. Но, упраздняя институть рабства, исторія не имела, къ сожалению, въ виду буржуазныхъ экономистовъ съ ихъ высоко развитымъ правственнымъ чувствомъ. Въ противномъ случав она устранила бы, конечно, не форму только, но и самую сущность эксплоатаціи человѣка человѣкомъ. Теперь же мы видимъ, что «голодъ съ успѣхомъ заменяеть бичъ рабовладельца». Другами словами, современная организація производства новымъ путемъ достигаетъ старой цёли-передачи излишка, оставшагося за удовлетвореніемъ насущнійшихъ потребностей рабочихъ, въ другія руки. Въ капиталистическомъ обществѣ всѣ хозяйственныя предпріятія ведутся за счеть собственниковь, которымъ и принадлежатъ продукты предпріятій. Что же касается до свободныхъ рабочихъ, то они, «не имѣя ничего, рады, если имъ удастся получить хоть часть своего собственнаго продукта» въ виде заработной платы. Въ такомъ обществѣ «иѣсто приказанія рабовладѣльца занимаетъ договоръ рабочаго съ предпринимателемъ; но договоръ этотъ свободенъ только съ формальной стороны, потому что рабочіе вынуждены довольствоваться лишь частью своего продукта. Это видно, между прочимъ, изъ того, признаннаго всеми экономистами факта, что наемъ свободнаго работника обходится дешевле содержанія невольника. «Опыть всёхь вековь и народовъ доказываетъ, --- говоритъ Ад. Смитъ, -- что трудъ свободнаго рабочаго стоить предпринимателю, въ концё концовъ, дешевле труда раба» 1). Родбертусь выражаеть ту же мысль, называя заработную плату замаскированнымъ кормомъ раба.

Мы видимъ такниъ образомъ, что, кромѣ возрастанія производительности труда, существуетъ еще другое, необходимое и достаточное условіе существованія ренты—именно частная собственность на землю и капиталы. «Принципъ полученія ренты», говоритъ Родбертусъ,—есть частная собствевность на землю и капиталъ <sup>2</sup>). Посмотримъ же теперь, какими законами регулируется дальнѣйшее распредѣленіе ренты между различными слоями привилегированнаго класса.

Прежде всего нужно замѣтить, что какъ распредѣленіе національнаго дохода, такъ и все движеніе общественно-экономической жизни принимаетъ различные виды въ различныя историческія эпохи, въ зависимости отъ измѣненій въ самой организаціи производства. Тамъ, гдѣ раздѣленіе общественнаго труда еще не велико, обработка сырыхъ продуктовъ совершается въ предѣлахъ тѣхъ же самыхъ хозяйственныхъ единицъ, которыя занимаются ихъ добываніемъ. Это мы видимъ, напримѣръ, въ автичномъ сбществѣ. Въ большомъ древне-римскомъ или древне-греческомъ хозяйствѣ часть рабовъ занималась добываніемъ сырыхъ про-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Wealth of Nations, p. 77. (въ над. The world Library of standards Book).

<sup>\*)</sup> Zur Erkenntniss unserer staatswirthschaftlichen Zustände, S. 72. Бельтовъ. Т. I. Изд. 3.

дуктовъ, другая подвергала эти продукты дальнёйшей обработкъ, пока они не становились годными для потребленія.

Земледвльческій трудъ не быль еще отдвлень оть ремесленного, а потому и средства производства безразлично принадлежали одному н тому же классу собственниковъ. Чистый доходъ каждаго античнаго 10зяйства представлялъ собою однообразное цёлое, о подраздёления котораго на поземельную ренту и прибыль на капиталь не могло быть и ручи, такъ какъ въ обладании средствами производства не произошло еще необходямой для выработки этихъ понятій дифференціаціи. Все движеніе общественно-экономической жизни совершалось еще въ формѣ натуральнаго хозяйства. Такъ какъ сырые продукты подвергались обработкѣ въ предѣлахъ той же хозяйственной единицы, въ которой они добывались, то всё «посредственныя и непосредственныя хозяйственныя блага», т. е. предметы потребленія и средства производства, приготовлялись «пома». Ни на одной изъ стадій своего возникновенія эти «хозяйственныя блага» не являлись еще въ видё товаровъ, а потому и понятіе о мёновой стоимости продуктовъ отходило здёсь, какъ говоритъ Родбертусъ. на задній планъ. Върнѣе сказать, оно совсёмъ еще не выработалось. Всявдствіе этого не существовало еще масштаба для оцвнин какъ всего имущества рабовладѣльца, такъ и чистаго дохода его хозяйства. Чистый доходъ и средства производства оставались еще величинами несоизмвовмыми: невозможно было опредблить отношение стоимости чистаго дохода къ стоемости всего имущества, такъ какъ отсутствовало еще самое понятіе о міновой стоимости. Взаимное отношеніе различныхъ частей дохода и имущества также не поддавалось, какъ мы сказали, опредълению. Рабовладілець не могь, да и не иміль ни малійшей надобности, опрелелять, какая часть его дохода приходится на землю, какая на «капиталъ». Самое понятіе о капиталѣ, въ нынѣшнемъ смыслѣ этого слова не выработалось еще въ античномъ обществѣ. «Капиталъ самъ по себѣ, въ логическомъ или національно-экономическомъ смыслѣ этого слова, есть, по опредѣленію Родбертуса, продуктъ, предназначенный для дальнѣйшаго производства, предварительно совершенная работа». Но разсматриваемый съ точки зрвнія современнаго предпринимателя, т. е. по отношенію къ прибыли, которую онъ приносить, продукть этоть, чтобы быть капитадомъ, долженъ явиться въ виде издержекъ предпріятія. Въ виде такихъ издержекъ является, напримъръ, современный историческій капиталь. обнимающій собою стонмость матеріала, орудій, труда и заработной платы. Но въ античномъ обществъ, гдъ всъ операціи добывающей и обрабатывающей промышленности совершались въ предълахъ одного и того же хозыйства, «продукть, предназначенный для дальнвишаго производства». не является для рабовладёльца въ видё издержекъ. Матеріалы для различныхъ отраслей производства не покупаются на рынкв. Они произво-

дятся внутря того же самаго хозяйства, и рабъ-ремесленникъ обрабатываеть лишь то, что произведено его товарищемъ, рабомъ-земледѣльцемъ. Содержание рабовъ такъ же мало представляеть собою каниталь, долженствующій приносить собою прибыль, какъ кориъ для скота, составляющій продукть соботвенного ховяйства, представляется капиталомъ современному сельскому хозянну. Не будучи покупаемы на рынки, не являясь въ виде издержекъ въ нынёшнемъ смыслё этого слова, входившія въ составъ античнаго хозяйства средства производства не приносили и прибыли въ смыслѣ извѣотнаго количества процентовъ на единицу затраченнаго капитала. Только деньги составляли исключение изъ этого общаго правила. Опредёленіе уровия процентовь на отданный въ заемъ денежный капиталь (римскій Sors) не предотавляло никакихь затрудненій, такь какъ здѣсь, по выражению Аристотеля, «равное рождается отъ равнаго», затраченный капиталь и полученный доходь являются въ виде одноименныхъ стоимостей. Но процентъ этотъ былъ ростовщическимъ процентомъ Величина его определялась нуждой должника, а не общимъ уровнемъ прибыли промышленныхъ предпріятій, какъ это имветь место въ настоящее время. Этимъ и объясняется то предубѣжденіе противъ «процента», которое замѣчается у всѣхъ древнихъ писателей<sup>1</sup>) и кажется современнымъ экономистамъ нелёпымъ предразсудкомъ. Но предразсудокъ этотъ имвлъ, какъ мы видимъ, свое разумное основание. Онъ коренился въ общемъ укладе экономической жизни античнаго общества, положившемъ свой отпечатокъ на всё экономическія воззрёнія классическихъ писателей Именно въ этомъ укладъ экономической жизни и нужно, по словамъ Родбертуса, искать объяснения того обстоятельства, что «древнимъ была закрыта вся область государотвеннаго хозяйства, что въ экономическихъ сочиненіяхъ такихъ умовъ, какъ Аристотель и Коенофонтъ, мы встрячаемъ лишь правила домашней экономін, а не экономін цёлой націн<sup>2</sup>).

Мы видимъ такимъ образомъ, что въ античномъ мірѣ распредѣленіе «ренты вообще» допускало лишь количественныя, но не качественныя различія. Конечно, не всѣ члены имущаго класса получали доходъ одинаковой величины, но между ними невозможно еще было различить землевладѣльцевъ отъ капиталистовъ. Только въ исторіи германскихъ народовъ появляется это качественное различіе въ родахъ дохода. Оно обусловливается возникающей здѣсь дифференціаціей труда и владѣнія, зарождаю-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Мункъ, въ своей «Geschichte der römischen Literatur» (I Band, S. 239) приводитъ весьма характерную выписку изъ сочиненій Катона—цензора «De rerustica». Наши предки,—говоритъ этотъ стародумъ римскаго общества,—приговаривали вора къ возврату украденнаго въ двойномъ размъръ, ростовщика — къ возврату суммы, вчетверо превышающей взятый имъ процентъ. Отсюда можно видъть, во сколько разъ ростовщикъ казался имъ хуже вора».

<sup>2)</sup> Zur Beleuchtung, S. 100.

щейся противоположностью между городомъ и деревней. Обработка добытыхъ въ деревнѣ сырыхъ продуктовъ сооредоточивается теперь въ городахъ, такъ какъ средневёковыя постановленія прамо запрешають землевладёльцамъ ремесленныя предпріятія. Естественнымъ слёдствіемъ этой противоположности между городомъ и деревней было дальнайшее подразделение обрабатывающей промышленности на множество отдельныхъ отраслей. «Земледеліе даеть натеріаль для самыхь разнообразныхь отраслей промышленности, --- говорить Родбертусь, --- зерновой хлёбъ для выдёлки муки, дерево для приготовленія мебели и орудій труда, кожудля обуви, ленъ и шероть-для платья и т. д., и т. д.». Въ античномъ хозяйствѣ всѣ эти сырые продукты подвергались обработкѣ на мѣстѣ. Съ отділеніемъ же ремесленной діятельности отъ сельско-хозяйственной обработка сырыхъ продуктовъ необходимо должна была подразделиться на множество разнородныхъ отраслей. Сапожникъ не могъ заниматься выдёлкой мебели, столяръ не могъ взяться за приготовленіе платья. Въ свою очередь каждая изъ этихъ отраслей ремесленной деятельности подразделилась еще на более мелкія 1). Все эти неизвестныя въ античномъ мір'я подразд'яленія нашли свое выраженіе въ ореднев'яковой организація цеховъ. Раздѣленіе труда, незначительное еще внутри мастерской, играло тёмъ большую роль во взавмныхъ отношеніяхъ различныхъ корпорацій. подавая поводъ къ цёлому ряду ведоразумёній, такъ какъ не всегда н возможно было провести точную границу между сферами законной двятельности различныхъ ремесленниковъ.

При существованія частной собственности на землю и капиталь, раздёленіе общественнаго труда предполагаеть обмёнь его продуктовъ на рынкё. Производитель каждаго рода продуктовъ долженъ предварительно обратить ихъ въ деньги и уже съ помощью денегь пріобрётать необходимые для него продукты потребленія. «Та хрематистика, которую Аристотель считаетъ достойной гражданина, тоть способъ хозяйства, который состояль въ томъ, чтобы продуктами домашняго приготовленія удовлетворять всё важнёйшія потребности, лишается своего иравственнаго значенія, потому что становится невозможнымъ экономически» <sup>3</sup>). Натуральное, хозяйство античнаго міра мало-по-малу уступаетъ свое мёсто современному денежному хозяйству. «На первый планъ выступаетъ мёновая стоимость продуктовъ». Такъ кажъ каждый производитель лишь путемъ обмёна получаетъ необходимые для него предметы потребленія,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Изданныя Людовнкомъ Св. въ половинѣ XIII столѣтія постановленія, извѣстныя подъ именемъ «Etablissements des metiers de Paris», содержатъ, по словамъ Бланка, «правила, относящіяся болѣе чѣмъ къ 150 различнымъ профессіямъ». Histoire de l'économie pol. V édit., p. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Beleuchtung etc., S. 102.

то естественно, что онъ прежде всего интересуется мёновой стоимостью своихъ продуктовъ. Ею опредёляется его покупательная сила. Богатство человъка, величина и значение его имущества опредбляются теперь мъновою, а не потребительною стоимостью находящихся въ его распоряжение продуктовъ. Самое распредъление національнаго дохода происходить теперь иначе, чёмъ оно происходило въ античномъ обществё. Во-первыхъ, продукты не делятся непосредственно между обладателями средствъ производства и рабочими. Они продаются предварительно на рынкѣ, и только различныя части ихъ стонмости распредёляются между этими влассами. Во-вторыхъ, приходящаяся на долю соботвенниковъ часть національнаго дохода, «рента вообще», подраздѣляется теперь на нѣсколько видовъ. Одна часть ся поступаетъ въ распоряжение сельскихъ хозяевъ, другая распределяется между ремесленниками - предпринимателями и фабрикантамя. Каждый изъ нихъ называеть доставшуюся ему часть ренты доходомъ съ имущества. Сельскій хозяннъ смотрить на нее, какъ на продукть, обязанный своимъ существованіемъ почві и земледільческому капиталу, фабрикантъ объясняеть свою прибыль «производительными услугами» принадлежащихъ ему средствъ производотва. Но мы знаемъ уже, что «всякая рента» есть такой же продукть труда рабочихъ, какъ ихъ заработная плата. И если, считая свою ренту доходомъ съ имущества, рабовладёлець быль до извёстной степени правь, погому что рабы также составляли часть его имущества, то въ настоящее время, съ освобожденіемъ рабочаго, дёло представляется въ иномъ свётё. «Рабочіе, трудомъ которыхъ создается этотъ доходъ, считаются свободными, а свобода предполагаеть право собственности трудящагося на продукты его труда» 1). Только сложностью современнаго хозяйства и нежеланіемъ имущихъ классовъ признать непріятныя для нихъ истины объясняется, по мнёнію Родбертуса, это перенесение на неодушевленные предметы творческихъ свойствъ живого человѣческаго труда.

Не будемъ, однако, уклонятьоя отъ вопроса о распредѣленіи ренты между различными слоями имущаго класса. Мы оказали выше, что съ отдѣленіемъ промышленныхъ предпріятій отъ земледѣльческихъ возникаютъ качественныя различія въ распредѣленіе національнаго дохода, создаются неизвѣстныя древнимъ экономическія категоріи. Но раздѣленіе чистаго дохода страны между сельскими хозневами и промышленниками не объясняетъ еще этахъ различій. Всюду, гдѣ преобладаетъ фермерство, сельскими хозневами являются не сами землевладѣльцы. Доходъ же крупнаго фермера есть такъ же прибыль на капиталъ, какъ и доходъ фабриканта. Существенныхъ различій нужно искать между доходомъ землевладѣльца, съ одной стороны, и доходомъ предпринимателя — съ другой, хотя бы

<sup>1)</sup> Zur Beleuchtung, S. 106.

предпринимателемъ явилоя не фабрикантъ или ремесленникъ, а сельскій хозянитъ — арендаторъ. Только установивши это основное различіе, мы можемъ перейти къ дальнѣйшему изслѣдованію законовъ распредѣленія, къ выяоненію принциповъ этихъ различныхъ категорій ренты, т. е. поземельной ренты и прибыли на капиталъ.

Для выясненія этихъ принцицовъ Родбертусъ считаеть необходимымъ сдёлать два предположенія. Для простоты анализа онъ принимаетъ, что часть ренты, доставшаяся «обладателямъ фабричнаго продукта, не подвергается дальнёйшему подраздёленію между различными отраслями ремесленнаго и фабричнаго производства. Я делаю это, -- говорить онъ, --единственно для простоты разсужденія, и такое предположеніе нисколько не измёняеть сущности явленія, хотя въ действительности оно происходить, конечно, иначе». Кромѣ того, онъ принимаеть, что «мѣновая стонмость продукта опредиляется количествомъ труда, затраченнаго на его производство». Другими словами, онъ исходить въ своихъ разсужденіяхъ изъ признанной и подробно разобранной имъ теоріи стоимости Рикардо. своемъ сочанения Zur Erkenntniss unserer staatswirthschaftlichen «Въ Zustände» я показаль, -- прибавляеть онъ, -- что въ действительности меновая стоямость продуктовъ нёсколько отклоняется отъ этой нормы, что она бываеть то выше, то ниже ся, но она стремется, по крайней мъръ. къ этому столько же естественному, сколько и справедливому уровню. Притомъ же мое предположение-поскольку ричь идетъ лишь объ определении общихъ законовъ распределения ренты-нисколько не противорёчить истинё. Наконець, я могь бы съ такимъ же удобствоить принять, что мёновая стоимость нёсколько отвлоняется въ ту или другую сторону оть вышеупомянутой нормы. Миз важно лишь признаніе того, что стоимость следуеть въ своихъ измененияхъ одному и тому же постоянному закону». Какое значение имѣють эти предположения для нашего автора, мы увидимъ впослъдствіи.

Доставшаяся фабричнымъ предпринимателямъ часть «ренты вообще» разсматривается ими, какъ прибыль на капиталъ. Мы говорили уже выше, что развите товарнаго производства выдвигаетъ на первый планъ мёновую стоимость продуктовъ. Вслёдствіе этого является возможнымъ опредёлить уровень прибыли каждаго предпріятія, т. е. отношеніе прибыли къ общей суммё затраченнаго въ производствё капитала. И прибыль и затраченныя въ предпріятія оредства производствё капитала. И прибыль и затраченныя въ предпріятія оредства производстве одинаково являются теперь въ видё стоимостей, допускающихъ всевозможныя сравненія и измёренія. Тамъ, гдё движеніе капиталовъ не стёсняется законодательными мёрами, устанавливается обыкновенно опредёленный уровень прибыли, равной для всёхъ отраслей промышленноств. Это доотигается, какъ извёстно, путемъ конкуренціи. Обычный въ странё уровень прибыли на капиталъ принимается за норму и въ сель-

ско-хозяйотвенныхъ предпріятіяхъ. Это признается всёми экономистами и объясняется тёмъ, что промышленная дёятельность вовлекаетъ въ свой круговоротъ гораздо болёе значительную часть національнаго капитала, чёмъ земледѣліе. Изъ частаго дохода сельско-хозяйственныхъ предпріятій должна быть, прежде всего, вычтена часть, соотвётствующая обычной прибыли на капиталъ. Въ противномъ случаё земледѣліе не представляло бы собою достаточно выгодной для капиталистовъ отрасли промышленности, и капиталы устремились бы въ другего рода предпріятія.

Если прибыль на земледёльческій капиталь не поглотить всего чистаго дохода сельско-хозяйственныхъ предпріятій, то остатокъ будетъ представлять собою поземельную ренту и принадлежать землевладёльцамъ, какъ таковымъ. Всегда ли будетъ существовать такой остатокъ? Именно этотъ вопросъ и ведетъ къ разногласію между Родбертусомъ и Рикардо. Послѣдній отвѣчаеть на него отрицательно. По его мнѣнію, такой остатокъ появляется лишь тогда, когда, съ увеличениемъ населенія, общество видить себя вынужденнымь взяться за обработку менве возвышается стоямость земледёльчеплодородныхъ земель, причемъ скихъ продуктовъ. «Когда съ прогрессомъ общества, --- говоритъ онъ, --поступають въ обработку земли второй степени плодородія, то земли лучшаго качества немедленно начинають приносить ренту, и величина этой ренты зависить оть разницы въ степени плодородія лучшихъ и худшихъ участковъ». Родбертусъ полагаетъ, напротивъ, что, «за вычетомъ прибыли на капиталъ изъ доставшейся обладателямъ сырого продукта ренты, всегда должна остаться нъкоторая часть въ видъ поземельной ренты, какъ бы ни была велика или мала стоимость сырыхъ продуктовъ» (курсивъ Родбертуса) 1). Онъ основываетъ свой взглядъ на томъ предположения, что мёновая стоимость какъ сырыхъ, такъ и фабричныхъ продуктовъ опредъляется количествовъ труда, необходимаго на ихъ производство.

Разсмотримъ ближе ученіе обоихъ экономистовъ. По мифнію Рикардо, первые поселенцы всякой страны занимаютъ, обыковенно, самые плодородные участки земля. Пока населеніе остается рёдкимъ и малочисленнымъ, этихъ участковъ первостепеннаго качества существуетъ болёе чёмъ достаточно для пропитанія жителей. Каждый желающій заняться земледёліемъ и обладающій необходямымъ для этого капиталомъ можетъ найти еще незанятый участокъ земли первостепеннаго качества. Вслёдствіе этого никто не согласится платить ренту за право пользованія землею, отошедшею въ частную собственность. «По общимъ законамъ спроса и предложенія, —говоритъ Рикардо, —никто не будетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung der socialen Frage, S. 109.

платить за право пользованія этою землею, также точно, какъ никто не платить за право пользованія водою или воздухомъ, или какимъ-нибудь другимъ естественнымъ благомъ, существующимъ въ неограниченномъ количествв». Весь чистый доходъ земледвльческихъ предпріятій остается, слвдовательно, въ рукахъ предпринемателей, и землевладельцы получаютъ доходъ лишь постольку, поскольку оне являются въ то же время и сельскими хозяевами. Но съ возрастаніемъ народонаселенія принимаетъ другой оборотъ. Всв участки прио лучшаго качества оказываются занятымя, а между тёмъ спросъ Ba хльбъ все-таки превышаеть его предложение. Хлёбныя цёны растуть и достигають. Наконецъ, такого высокаго уровня, что даже обработка участковъ второстепеннаго качества начинаетъ приносить обычный уровень прибыле на капиталь. Но въ такомъ случав доходъ съ первостепенныхъ участвовъ будетъ уже превышать эту норму. За вычетомъ изъ него обычной прибыли, получится еще некоторый остатокъ, который и будеть представлять собой ренту. Эта часть доходовъ съ участковъ лучшаго качества поступить въ распоряжение землевладъльцевъ, отдавшихъ ихъ въ наемъ. Уровень арендной платы определится, такимъ образомъ, самымъ ходомъ общественно-экономическаго развитія. Но достигнутое такимъ путемъ равновъсіе будетъ весьма неустойчиво. Дальнвишее возрастание народонаселения вынудить общество взяться за обработку земель третьестепеннаго качества. Тогда доходъ съ участковъ второстепеннаго качества, въ свою очередь, превысить обычный уровень прибыли, и они также начнутъ приносить своимъ владъльцамъ ренту. И чёмъ ниже будетъ плодородіе поступающихъ въ обработку земель, тёмъ менње будетъ ихъ доходность сравнительно съ доходностью лучшихъ участковъ, тѣмъ бодѣе будетъ возрастать приносимая этими послѣдними рента. Сущность разсужденія не измінится, если мы предположимъ, что съ возрастаніемъ народонаселенія предприниматели не берутся за обработку земель худшаго качества, а увеличивають затрату труда и капитала при воздѣлываніи лучшихъ участковъ. Это увеличеніе затратъ не будеть сопровождаться, по мнению Рикардо, пропорціональнымъ ему возрастаніемъ чистаго дохода. Съ развитіемъ общества производительность земледѣльческаго труда постоянно уменьшается. Такимъ образомъ, при удвоенія затрать на обработку лучшихь участковь приносимый ими доходъ возрастаетъ не на 100°/, а лишь на 90, 85 или 80°/. Но во всякомъ случав послёдняя, наименбе производительная затрата капитала должна принести обычную прибыль, потому что нначе капиталисты не решились бы на такую затрату. Возможность полученія обычной прибыли обезпечивается общимъ возвышеніемъ хлёбныхъ цёнъ, такъ какъ «мѣновая стоимость всѣхъ предметовъ потребленія опредѣляется количествомъ труда, необходимаго на ихъ производство въ тахъ предпріятіяхъ,

которыя не имѣютъ исключительныхъ преямуществъ». Къ числу такихъ предпріятій относится, разумѣется, и обработка земель лучшаго качества, равно какъ и наименѣе производительныя затраты труда на лучшихъ участкахъ. Но въ такомъ случаѣ доходъ, приносамый предшествовавшими, болѣе производительными затратами труда и капитала, будетъ уже превышать обычный уровень прибыли. Полученный за вычетомъ этой прибыли остатокъ отойдетъ къ землевладѣльцамъ и будетъ составлять ихъ ренту.

Такова теорія поземельной ренты Рикардо, казавшаяся Родбертусу ошибочной во всёхъ отношенияхъ. Какъ извёстно уже читателю, нашъ авторъ не раздѣлялъ того убѣжденія, что съ развитіемъ общества производительность труда постоянно уменьшается. Со свойственной ему основательностью онъ разобралъ со всёхъ сторонъ это подоженіе англійской шкоды и показаль его ошибочность. Относящиеся сюда аргументы Родбертуса имъютъ огромную важность, и нъсколько ниже мы представниъ ихъ подробное изложение. Но, несмотря на всю свою основательность, аргументы эти не могли поколебать теоріи Рикардо, такъ какъ центръ тяжести его ученія лежить вив вопроса о производительности земледбльческаго труда. Это сознаваль и самъ Родбертусь. «Теорія поземельной ренты Рикардо,-говорить онъ въ третьемъ письмѣ къ Кирхману,-также хорошо согласяма въ основныхъ своихъ положенияхъ съ постояннымъ уменьшеніемъ производительности земледѣлія» 1). Сущность теорія Рикардо заключается въ томъ положении, что наимение производительныя затраты земледёльческаго капитала, равно какъ и наименёе плодородные участки земли не приносять ренты, а дають лишь обычную прибыль. На этотъ пунктъ и направилъ нашъ авторъ свои главныя возраженія. Онъ упрекаеть Рикардо въ непослёдовательности, утверждая, что теорія ренты англійскаго экономиста противор'вчить его ученію о м'вновой стоимости, составляющему главную заслугу его въ исторія экономической науки. Если всё предметы потребленія стоять труда и только труда, --- разсуждаль Родбертусъ, --если мѣновая стонмость продуктовъ, по ученію самого Рикардо, опредиляется количествоих труда, необходинаго на ихъ производство, то общая стоемость національнаго дохода распредёлится между предпринимателями пропорціонально количеству труда, затраченнаго на производство ихъ продуктовъ. Предподоживъ, что высота заработной Платы одинакова во всёхъ отрасляхъ производства, т. е. что въ каждой изъ нихъ рабочій получаеть одинаковую часть стоимости произведеннаго имъ продукта, мы должны будемъ признать, что и «рента вообще» распредблится между предпринимателями пропорціонально стоимости вывезенныхъ ими на рыновъ продуктовъ. Допустимъ, что стоимость земледваь-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zur Beleuchtung, S. 62.

ческихъ продуктовъ равняется стоимости продуктовъ фабричныхъ, т. е. что на производство тахъ и другихъ затрачено одинаковое количество труда. Тогда и чистый доходъ или рента фабрачныхъ предпринимателей будеть равняться чистому доходу сельскихъ хозяевъ. Мы знаемъ уже, что рента промышленниковъ называется прибылью на каниталь. высота которой служить нормой и для землельльческихъ предпріятій. Но сельскіе хозяева всегда нуждаются въ меньшемъ количествѣ капитала, чѣмъ промышленники. Это объясняется темъ обстоятельствомъ, что, подвергая обработкъ сырые продукты, промышленники должны увеличить общую сумму издержекъ своего предпріятія покупкой болье или менье дорогого матеріала. Земледёліе же не нуждается въ такомъ матеріалё, который быль бы продуктомъ предшествующихъ ступеней производства. «Земледеліе начинаеть собою производство, и матеріаломъ для обработки въ немъ служить сама почва», которая не входить въ сферу предпринимательскихъ издержекъ 1). Всябдствіе этого отношеніе чистаго дохода въ общей суммѣ капитала будеть въ земледѣльческихъ предпріятіяхъ больше. чёмъ въ фабричныхъ. Въ самомъ дёлё, ны предположили, что чистый доходъ, приходящійся на долю сельскихъ хозяевъ, равняется чистому доходу промышленниковъ. Но въ земледбліи этоть доходъ распредбляется на меньшій капиталь, чёмъ въ промышленности. Поэтому если прибыль на промышленный капиталъ будетъ достигать десяти процентовъ, то доходъ отъ сельско-хозяйственныхъ предпріятій будеть нёсколько выше; онъ будетъ равняться, положимъ, пятнадцати или двадцати процентамъ. За вычетомъ изъ этого дохода обычной прибыли на капиталъ, мы получниъ нёкоторый остатокъ, который и будеть представлять собой поземельную ренту. Повторяемъ, существование такого остатка будетъ, по мивнію Родбертуса, не случайнымъ, а постояннымъ явленіемъ, если только меновая стоимость земледельческихъ продуктовъ определяется количествомъ труда, необходимаго на ихъ производство.

Во избѣжаніе всякихъ недоразумѣній по этому важному вопросу, мы просимъ у читателя позволенія повторьть то же разсужденіе въ нѣсколько болѣе конкретной формѣ. Два предпринимателя--фермеръ н фабрикантъ---вывозять на рынокъ продуктовъ фермера будетъ поэтому раветва труда. Мѣновая стоимость продуктовъ фермера будетъ поэтому равняться мѣновой стоимость продуктовъ фабриканта. Если наши предприниматели заплатили одинаковую сумму своимъ рабочимъ, то и чистый доходъ ихъ будетъ одинаковъ. Но, согласно мнѣнію Родбертуса, мы должны предположить, что издержки фабриканта были больше издержекъ фермера. Допустимъ, что первый затратилъ вдвое большій капиталъ, чѣмъ второй. Ясно, что фермеръ получитъ вдвое большую прибыль на свой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung, S. 100; cp. также "Zur Brklärung und Abhülfe der Creditnoth des Grundbesitzes", I Band.

капиталъ, чѣмъ фабрикантъ. Но конкуренція не допускаетъ двухъ различныхъ уровней прибыла. Мы знаемъ уже, что прибыль промышленныхъ предпріятій служитъ нормой для предпріятій сельско-хозяйственныхъ. Поэтому нашъ фермеръ долженъ будетъ довольствоваться лишь половиной принесеннаго его фермой дохода; другую же половину онъ передаетъ землевладѣльцу въ видѣ поземельной ренты.

Это разсуждение составляеть, по словамъ Родбертуса, «основной пункть и красугольный камень» его теорін поземельной ренты. Онъ настойчиво возвращается къ нему какъ въ напечатанныхъ своихъ сочиненіяхъ, такъ и въ письмахъ, изъ которыхъ многія, по собственному его замѣчанію, составляють цёлыя брошюры. Въ 1870 году онъ предложилъ въ гильдебрандовскихъ «Jahrbüchern» «слѣдующую задачу» сторонникамъ Рикардо. Предположимъ, говоритъ онъ, уединенный отъ всего міра круглый островъ, на которомъ существуетъ частная собственность на землю и капиталы. Вся обрабатывающая промышленность сооредоточена въ городѣ, расположенномъ въ самомъ центрѣ острова; лежащая внѣ городскихъ ствиъ почва служить для добыванія сырыхъ продуктовъ. Размеры острова такъ невелики, что каждое изъ расположенныхъ одно возлё другого имѣній простирается отъ городскихъ ствиъ до самаго берега. Принадлежащая въ этимъ имѣніямъ земля отличается повсюду одинаковыми качествами. «Въ этой гипотезь,-прибавляетъ нашъ авторъ,-исключены всё ть моменты, которые ставять отдельныхъ землевладёльцевъ въ исключительно благопріятныя условія по отношенію къ сбыту вли стоимости производства продуктовъ. Здёсь не существуетъ различія ни въ качестви почвы, ни въ разстояни отъ миста сбыта... Здись нить ни одного изъ тёхъ условій, которыя, по миёнію Рикардо, вызывають появленіе ренты. Но я утверждаю, что рента все-таки будеть существовать, потому что въ распоряжения землевладельцевъ, сверхъ прибыли на ихъ капиталы, во всякомъ олучав останется еще ивкоторая часть чистаго дохода. Откуда возьмется эта часть дохода? Отвёть на этотъ вопросъ заключаетъ въ себъ, по моему мизнію, принципъ поземельной ренты, потому что постановка вопроса не позволяеть смёшивать случайныя явленія съ существенными, поземельную ренту-съ различными колебаніями этой ренты въ томъ или другомъ частномъ случав» 1).

Развивая далѣе свою аргументацію противъ теоріи Рикардо, Родбертусъ обращаетъ вниманіе на другую, по его мнѣнію, слабую сторону ся. Поземельная рента обязана своимъ существованіемъ, по ученію Рикардо, тому излишку дохода съ лучшихъ участковъ земли, который остается за вычетомъ прибыли на капиталъ. Но прибыль на капиталъ не представляетъ собою постоянной величины: уровень ся повышается и пони-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Zur Beleuchtung, S. 113.

жается нёсколько разъ въ теченіе года. Какъ отражаются на поземельной рентё, эти колебанія?—опрашиваетъ Родбертусъ. При пониженіи общаго уровня прибыли даже самые плохіе участки должны приносить ренту; при возвышеніи этого уровня многіе участки, приносившіе прежде ренту, перестаютъ приносить ес. Но ни въ томъ, ни въ другомъ случай не измѣнятся ни овойства участковъ, ни разотояніе ихъ отъ рынка. Всѣ эти пертурбаціи произойдутъ единственно всяѣдствіе колебаній уровня прибыли. Такимъ образомъ, поземельная рента Рикардо,—которан есть не болѣе какъ дифференціальния рента,—представляетъ собою нѣчто въ высшей степени шаткое, заключаетъ нашъ авторъ <sup>1</sup>).

## VII.

При изложения учения Родбертуса о поземельной ренть, им обращали уже вняманіе читателя на то обстоятельство, что землевладвлецъ можеть и не заниматься лично сельскимъ хозяйствомъ. Онъ можеть слать свою землю въ наемъ и довольствоваться арендной платой, не принимая, такимъ образомъ, ни малёйшаго участія въ производстве національнаго продукта, но весьма интересуясь ходомъ его распределения. To ze самое можеть имѣть мѣсто и по отношенію въ капиталу. Очень часто собственникъ передаетъ свой капиталъ въ производительное пользование другого лица, получая за это извёстную часть чистаго дохода предпріятія. Такимъ путемъ происходить дальнійшее подразділеніе взятой у рабочихъ части стоимости ихъ продукта; рядомъ съ «капиталистомъ» авляется «предприниматель», рядомъ съ землевладвльцемъ-аренлаторъ. Виесте съ этимъ и въ науку вводятся соответствующія понятія: похоль капиталиста называется процентомъ, доходъ предпринимателя --- прибылью предпріятія: наконецъ, доходъ землевладвльца называется арениной платой и при свободномъ соперничествѣ арендаторовъ имѣетъ, по крайней мёрь, тенденцію совпасть съ темъ, что называется въ наукъ поземельной рентой. Интересы лицъ всёхъ поименованныхъ «званій и состояній», солидарные между собой пока дёло касается самаго существованія «ренты восбще», немедленно приходять въ столкновеніе, какъ только ричь заходить объ си подраздилении. Предприниматель стремится къ тому, чтобы какъ можно меньше платить за право пользованія капиталомъ; напротивъ, капиталисть отараетоя увеличить свой доходъ на счетъ предпринимателя. Между землевладёльцами и арендаторами также происходить вѣчная борьба по вопросу о величинѣ арендной платы. Неуливительно поэтому, что правомърность каждаго изъ этихъ видовъ дохода не разъ подвергалась сомнёнію и служила поводомъ самой ожесточенной полемики между заинтересованными сторонами. Споры эти харас-

<sup>1)</sup> Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft. 1878, erstes und zweites Heft, S. 230.

терны, какъ мёрило постепеннаго роста и выясненія важнёйшыхъ экономическихъ понятій. Мы не говоримъ о тёхъ громахъ, которые раздавались противъ процента со стороны античныхъ писателей и отцовъ церкви. Ихъ взгляды коренились въ иныхъ, совершенно непохожихъ на наши, общественныхъ отношеніяхъ. Но достаточно напомнить знаменитый споръ Бастіа съ Прудономъ, въ котсромъ послёдній никакъ не могъ провести рёзкой границы между процентомъ съ одной стороны и прибавочной стоимостью—съ другой. Что касается поземельной ренты, то въ настоящее время въ Англіи ведется довольно сильная агитація въ пользу такъ называемой «націонализаціи почвы», т. е. перехода ся въ собственность государства. Необходимость этой мёры вызывается, по миёнію ся оторонниковъ, тёмъ обстоятельствомъ, что именно поземельная рента, въ нынёшнемъ ся видѣ, нарушаетъ гармонію интересовъ всёхъ классовъ общества.

Нашъ авторъ не только не раздълнлъ такихъ псевдо-радикальныхъ взглядовъ, но посвятилъ даже особую главу «правовому обоснованию процента и арендной платы за землю». Онъ былъ убъжденъ, что пока землевладільцы и капиталисты иміють діло съ предпринимателями, до тёхъ поръ они имёютъ право требовать вознагражденія за производительное пользование ихъ имуществомъ. «Несправедливость, которую многіе усматривають въ существованіи арендной платы за землю и процента, заключается не въ подраздёленіи ренты вообще, а въ самомъ ся возникновенів... Воть почему, когда я стараюсь найти правовое обоснованіе процента и арендной платы, я имвю въ виду лишь взаямныя отношенія собственниковъ и предпринимателей, а не отношения этихъ двухъ классовъ къ работникамъ», --- говорить Родбертусъ. «Несправедливость эксплоатація этихъ послёднихъ такъ же несомиенна съ точки зренія естественнаго права, какъ неоспорима правомърность раздъла ренты между собственниками и предпринимателями, разъ допускаемъ мы существованіе этой ренты» 1). Именно въ современномъ обществъ, гдъ нозникъ особый влассь предпринимателей, «работающихъ» съ помощью занятаго капатала, исчезаеть ровстовщическій характерь процента, вызывавшій такое негодование древнихъ писателей. Ростовщикъ пользуется нуждой своихъ близкихъ, между тёмъ какъ современный капиталистъ требуетъ лишь части дохода, полученнаго предпринимателемъ съ помощью занятаго у него капитала. Предприниматель занимаеть не по нужде, а съцёлью обогащенія, и только очень близорукіе защитники «справедливости» могуть видёть въ немъ жертву эксплоатаціи.

Въ томъ же смыслъ ръшаетъ нашъ авторъ и вопросъ о «націонализація почвы». Онъ думаетъ, что «какъ съ правовой, такъ и съ хозяй-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung, S. 115.

ственной точки зрѣнія частная собственность на капиталъ не лучше обоснована, чѣмъ частная собственность на землю. Капиталы въ такой же малой степени, какъ и земля, представляютъ собою продуктъ труда собственниковъ... Въ настоящее время оба рода имущества являются необходимыми пока регуляторами труда» <sup>1</sup>).

Оставимъ, однако, вопросъ о правомърности различныхъ видовъ «ренты» и перейдемъ къ издоженію экономическихъ закововъ, на основанія которыхъ происходитъ распреділеніе національнаго дохода межну различными влассами общества. Приномнимъ сказанное нами о доходъ «творцовъ общественнаго богатства», о заработной платв работниковъ. По признанію «всяхъ серьезныхъ экономистовъ», какъ говорить Луйо Брентано, плата за трудъ рабочаго опредѣляется уровнемъ насущињяшихъ его потребностей. Потребности рабочаго класса составляють, конечно, результать иножества самыхъ разнообразныхъ историческихъ условій, но въ каждой данной странѣ и въ каждое данное время онѣ представляють собою постоянную величину. Для ихъ удовлетворенія необходимо извѣстное, опредѣленное количество предметовъ потребленія. Какою бы страстью къ «сбереженію» ни отличались предприниматели, они не могуть спустить заработную плату ниже этого уровня, потому что такое «ненормальное» ся понижение приведо бы къ увеличению смертности среди рабочихъ. Предложение «рукъ» на рынки уменьшилось бы до такой степени, что предприниматели лишились бы возможности употребить въ «дёло» всё овои капиталы, и деньги перестали бы «родить деньги». Предпринимателямъ приходится поэтому мираться съ необходимымъ расходомъ и отводить душу въ проповёди сбереженія, воздержанія, самообузданія в прочихъ похвальныхъ качествъ. Въ распоряженіе предпринимателей поступить, такимъ образомъ, лишь та часть національнаго дохода, которая останется за вычетомъ изъ него заработной цлаты. Съ увеличеніемъ общей суммы національнаго дохода часть эта будетъ увеличиваться, съ уменьшеніемъ его-сокращаться. Отсюда слёдуеть, что «высота ренты находится въ обратномъ отношении хъвысотъ заработной платы: чёмъ неже заработная плата, тёмъ выше рента и наоборотъ»! Но чёмъ опредёляется высота заработной цлаты, разсматриваемой какъ часть продукта? Мы свазали уже, что въ каждой данной странѣ и въ каждое данное время для удовлетворенія потребностей рабочихъ нужно опредѣленное количество предметовъ потребленія. Если производство этихъ продуктовъ поглощаетъ, положимъ, половину національнаго труда, то другая половина его пойдеть на удовлетворение потребностей другихъ классовъ. Но если, благодаря успёхамъ техники, на

<sup>&</sup>lt;sup>°</sup>) "Zur Erklärung und Abhülfe der heutigen Creditnoth des Grundbesitzes", Iena 1876. Th., II, S. 334, въ примъчания.

производство необходимыхъ для рабочихъ продуктовъ потребуется не половина, а только четвертая часть національнаго труда, то остальныя три четверти его останутся въ распоряжении собственниковъ. Заработная плата, какъ часть продукта, уменьшится вдвое, рента возрастетъ на пятьдесять процентовъ. Мы видимъ, такимъ образомъ, что рента находится въ прямомъ, заработная плата въ обратномъ отношении къ производительности національнаго труда. Съ возрастаніемъ ея, заработная плата составляетъ все меньшую и меньшую часть національнаго дохода, и въ этомъ заключается, по мнёнію Родбертуса, вся суть соціальнаго вопроса.

Посмотримъ теперь, какъ подраздѣляется «рента» между различными слоями рабочаго власса. По предположению Родбертуса, стоимость каждаго продукта опредѣляется количествомъ труда, необходимаго на его производство. Но это количество зависить въ свою очередь отъ степени производительности труда: чёмъ производительнее трудъ, тёмъ большее количество продуктовъ является въ результатъ данной единицы его продолжительности; другими словами, чёмъ производительнёе трудъ, тёмъ меньшее количество его требуется для производства каждаго даннаго продукта. Слёдовательно, стоимость продуктовъ каждой отрасли производства находится въ обратномъ отношении къ производительности труда въ этой отрасля. Предположимъ теперь, что въ данной странъ стоимость земледельческихъ продуктовъ равна стоимости продуктовъ фабричныхъ, т. е. что на производство и техъ и другихъ затрачено одинаковое количество труда. Если высота заработной платы одинакова въ объихъ отрасляхъ производства, то рента, т. е. оставшаяся за вычетомъ заработной платы часть національнаго дохода, распреділится поровну между обіими отраслями. Мы знаемъ уже, что «рента на капиталъ» называется его прябылью, уровень которой опредвляется отношеніемъ чистаго дохода къ общей сумив издержекъ предпріятія. Читатель помнить также, что прибыль стремится къ одному уровню во всёхъ отрасляхъ производства, и что высота прибыли въ фабричныхъ предпріятіяхъ имветъ решающее значение въ земледали. По изложеннымъ выше причинамъ, земледальческія предпріятія, за вычетомъ прибыли на капиталъ, приносять еще и поземельную ренту. Очевидно, что высота этой ренты стоить въ обратномъ отношения къ высотѣ прибыли: поземельная рента представляетъ собою остатокъ чистаго дохода земледильческихъ предпріятій, который возрастаеть съ уменьшениемъ вычитаемаго, т. е. прибыли на капиталъ. Но отъ чего зависить высота прибыли? Представляя собою отношение чистаго дохода въ издержкамъ предпріятія, высота прибыли возрастаеть съ уменьшениемъ и падаютъ съ увеличениемъ суммы этихъ издержекъ. Извѣстно, что стоимость сырыхъ продуктовъ входить составною частью въ общую сумму издержекъ фабричныхъ предпріятій, такъ какъ продукты эти олужать матеріаломъ для труда фабричныхъ рабочихъ. Съ возрастаніемъ стоимости сырыхъ продуктовъ растуть издержки предпріятія и, слѣдовательно, понижается уровень прибыли. А такъ какъ поземельная рента стоитъ въ обратномъ отношеніи къ высотѣ прибыли, то мы можемъ сказать, что поземельная рента увеличивается съ возрастаніемъ стоимости сырыхъ продуктовъ и уменьшается съ пониженіемъ этой стоимости, — или, другими словами, что высота поземельной ренты прамо пропорціональна отоимости сырыхъ продуктовъ. Но стоимость всякаго продукта находится въ обратномъ отношеніи къ производительности труда. Отсюда слѣдуетъ, что высота поземельной ренты обратно пропорціональна производительности земледъльческаго труда: поземельная рента падаетъ съ увеличеніемъ плодородія почвы или съ улучшеніемъ сельско-хозяйственной техники и возрастаетъ съ упадкомъ плодородія и ухудшеніемъ техники.

«Если, при данной стоимости національнаго продукта, вамъ дана также высота ренты вообще, — говоритъ Родбертусъ, — то поземельная рента и прибыль стоятъ въ обратномъ отношени другъ къ другу и къ производительности труда въ соотвётствующихъ имъ отрасляхъ производства. Чёмъ ниже прибыль на капиталъ, тёмъ выше поземельная рента, и наоборотъ: чёмъ выше производительность земледёльческаго труда, тёмъ ниже поземельная рента и тёмъ выше прибыль на капиталъ; чёмъ выше производительность фабричнаго труда, тёмъ ниже прибыль на капиталъ и выше поземельная рента, и наоборотъ» <sup>1</sup>).

Предыдущимъ анализомъ исчерпываются всё ті условія, которыми опредёляется высота заработной платы и прибыли. Что же касается до поземельной ренты, то, помимо вышеуказанныхъ, существуетъ еще одниъ факторъ, вліяющій на ея относительную высоту. Разсмотрёніе этого фактора важно въ томъ отношенія, что онъ не осталоя безъ вліянія на возрастаніе ренты въ европейскихъ отранахъ, принимаемое многими экономистами за слёдотвіе уменьшенія производительности земледёльческаго труда. Природа этого фактора можетъ быть выяснена слёдующимъ, весьма простымъ разсужденіемъ.

На основаніи изложенныхъ сейчасъ положеній, мы безъ труда опредѣлимъ относительную величину заработной платы, прибыли на капиталъ и поземельной ренты, если намъ извѣстны насущнѣйшія потребности рабочаго класса, производительность труда въ различныхъ отрасляхъ предпріятій, площадь обрабатываемыхъ земель и, наконецъ, стонмость національнаго дохода. Спрашивается: какое вліяніе на распредѣленіе этого дохода окажетъ увеличеніе трудящагося населенія страны, не сопровождаемое, однако, никакими измѣненіями въ производительности на-

1) Zur Beleuchtung, S. 123.

ціональнаго труда? Первымъ слёдствіемъ предположеннаго явленія было бы, разумѣется, увеличеніе количества производимыхъ въ странѣ продуктовъ. Но такъ какъ производительность труда не изибнилась, то каждый продукть стоиль бы теперь такого же труда, какъ и прежде. Вследствіе этого и заработная плата осталась бы на прежнемъ уровнѣ, потому что понижение ся обусловливается лишь возрастаниемъ производительности труда. Количество же продуктовъ, составляющихъ сумму заработной платы всёхъ рабочихъ страны, увеличится благодаря возрастанію самаго числа рабочнать. Далте, высота «ренты вообще» останется неизменной. потому что вліяющіе на нее факторы --- проязводительность труда и заработная плата-сохранили свою прежнюю величину. Но составляя, какъ и прежде, положимъ, половину всего національнаго продукта, «рента вообще» будеть амъть теперь большую стоимость, потому что увеличилась стоимость самого національнаго продукта. Эта большая стоимость «ренты вообще» раздёлится въ прежней пропорція на поземельную ренту и прибыль на капиталь. Мы знаемь уже, что раздёление это зависить отъ степени производительности труда въ соотвѣтствующихъ отрасляхъ производства, оставшейся въ разсматривае вомъ случат безъ всякаго измъненія. Землевладѣльцы и предприниматели будутъ получать такія же, какъ и прежде, части «ренты вообще», но стоимость этихъ частей увеличится благодаря увеличению стоимости самой ренты. Какое вліяние окажеть это обстоятельство на высоту поземельной ренты и прибыли? Для расширенія національнаго производства необходима, разумѣется, большая сумыя капитала. Поэтому большая стоимость доставшейся предпринимателямъ «ренты» распредѣлится на большую сумму затраченнаго въ производствѣ капитала, и уровень прибыли ихъ предпріятій останется неизмѣннымъ. Не то будетъ съ поземельной рентой. Возрастание трудящагося населенія и распиреніе національнаго производства не сопровождаются увеличениемъ территории, поэтому большая стоимость доставшейся землевладѣльцамъ части «ренты вообще» распредѣлится не на прежнее число моргеновъ, гектаровъ или десятинъ земли. Вслѣдствіе этого повысится и уровень поземельной ренты. Мы видимъ, такимъ образомъ, что поземельная рента имбеть стремленіе къ повышенію даже въ тёхъ случаяхъ, когда заработная плата и прибыль на капиталь остаются на прежнемь уровие. Она--и только она-повышается всявдствіе возрастанія трудящагося населенія, которое въ большей вли меньшей степсни имветъ мвсто во всёхъ прогрессирующихъ странахъ.

Сказанное относится также къ стоимости самой земли. Она опредѣляется, какъ извѣстно, капитадизаціей поземельной ренты на основаніи обычнаго, въ данное время, процента. Если капиталъ въ 1000 талеровъ приноситъ 50 талеровъ, т. е. 5% дохода, то и наоборотъ капитализація изъ 5% дохода въ 50 талеровъ дастъ 1000 талеровъ капитала. Подоб-Бельтовъ, Т. I. Изд. 3. нымъ же образомъ очень легко опредблить, какой величины капиталъ представляеть собою участовь земли, приносящий 100 талеровь ежегоднаго дохода, если обычный уровень процента равняется пяти. Это не значить, конечно, что поземельную ренту можно разсматривать какъ процентъ, приносимый затраченнымъ на покупку земли капиталомъ. Не величиной этого капитала опредъляется высота поземельной ренты, а наобороть-высота послёдней опредёляеть стоимость земля в, следовательно, величину того капитала, который можеть быть выручень отъ продажи даннаго участка. Притонъ высота поземельной ренты есть, какъ мы уже знаемъ, не единственный факторъ, вліяющій на стонмость земли. Она зависить также оть уровня процента. Если онъ повысится съ пяти на десять, то при прежней высоть поземельной ренты земля потеряетъ ровно половину своей стоимости. При понижении обычнаго уровня процента стоимость земли будеть, наобороть, возрастать, хотя бы высота поземельной ренты осталась безъ взывненія. Но при данномъ уровнё процента стоимость земли зависить, говоря вообще, лишь отъ высоты поземельной ренты и отражаеть на себь всь ся колебанія. Поэтому стоемость земли растеть даже въ тъхъ случаяхъ, когда, при прочихъ равныхъ условіяхъ, увеличивается лишь трудящееся населеніе страны, или-какъ выражается Родбертусъ-количество ся производительныхъ снаъ. Все это можетъ казаться пока весьма сухниъ и незанимательнымъ, но несомнённо пріобрётеть весьма большую поучительность, когда мы взглянемъ, съ точки зрвнія этихъ абстрактныхъ положеній, на общій ходъ экономическаго развитія Европы. Мы должны, однако, сділать раньше небольшое отступление.

Извѣстно, что мѣновая стоимость драгоцѣнныхъ мегалловъ опредѣляется, какъ и стоимость всякаго другого товара, количествомъ труда, необходимаго для ихъ добыванія. Но производительность труда не остается неизмѣнной и въ этой отрасли предпріятій. Она возрастаетъ съ открытіемъ болѣе богатыхъ рудниковъ или розсыпей и уменьшается съ ихъ истощеніемъ. Вмѣстѣ съ этимъ измѣняется, конечно, и мѣновая стоимость драгоцѣнныхъ металловъ, а слѣдовательно, и самихъ денегъ. Намъ нужно выяснить теперь, какое вліяніе оказываютъ измѣненія въ стоимости денегъ на относительную высоту различныхъ видовъ дохода.

«Въ прежнее время, говорить Родбертусъ, экономисты были того мизнія, что открытіе американскихъ рудниковъ въ XVI столётіи, причинившее паденіе мёновой стоимости денегъ, повело къ понижению обычнаго уровня процента, а слёдовательно и прибыли. Но уже Юмъ не соглашался съ этимъ мизніемъ; да и на самомъ дёлё ясно, что при понижени мёновой стоимости драгоцённыхъ металловъ денежная стоимость капитала должна возрасти въ томъ же самомъ отношеніи, въ какомъ возрастаетъ денежная стоимость продукта предпріятія; поэтому отношеніе

между прибылью и канитаомы должно остаться неизмбинымъ» 1). Что же касается поземельной ренты, то высота ся находится, по мивнію Родбертуса, въ тёсной связи со стоимостью драгоцённыхъ металловъ. Пониженіе этой послёдней ведеть къ возрастанію денежной стоимости всёхъ продуктовъ. Между прочимъ, возвышается, конечно, денежная стоимость и той части національнаго продукта, которая представляеть собой поземельную ренту. Но эта повысившаяся денежная стоимость поземельной ренты распределяется на прежнюю площадь обрабатываемой земли. «Денежная рента растеть, такимъ образомъ, въ томъ же отношени, въ какомъ понижается стоимость денегь, а потому и въ результать капитализація этой ренты получится большая сумма; другими словами, стоимость земли возрастеть вмёстё съ рентой».

## VIII.

При внимательномъ анализѣ въ экономической неторін каждой прогрессирующей страны можно открыть, по мнению Родбертуса, вліяніе всёхъ или почти всёхъ указанныхъ факторовъ. Сдёлать это будетъ, конечно, совсёмъ не легко, такъ какъ они действуютъ не въ одномъ и томъ же направлении. Переплетаясь и комбинируясь между собою самымъ различнымъ образомъ, то дополняя, то нейтрализуя другъ друга, факторы эти дають чрезвычайно сложный результать, который можетъ быть приписанъ действію совсёмъ другихъ причинъ, вліянію совершенно вныхъ законовъ. Именно такая ошибка имѣла, по словамъ нашего автора, мъсто при изучения экономическихъ отношений западно-европейскихъ странъ. Замвчаемое въ этихъ странахъ возрастаніе поземельной ренты и хлёбныхъ цёнъ приписывалось уменьшенію производительности земледёльческаго труда, между тёмъ какъ это явленіе допускаеть совершенно иное гора**з**до болѣе правильное И объяснение. Родбертусъ убъжденъ, что производительность труда увеличилась въ Европѣ во всѣхъ отрасляхъ производства. Вслѣдствіе этого заработная плата стала представлять собой меньшую, «рента вообще»-большую, чёмъ прежде, часть національнаго продукта: точнёе сказать, заработ ная плата, какъ часть продукта, не понизилась, а понижается, такъ какъ увеличение производительности труда представляеть собою не только совершившійся факть, но и постоянно совершающійся процессъ. Возраставіе это не въ одинаковой степени коснулось различныхъ отраслей національнаго производства. Фабричный трудъ сдёлалъ въ этомъ отношения гораздо большие успёхи, чёмъ земледильческий. Поэтому и стоимость земледильческихъ продуктовъ понизилась въ меньшей степени, чёмъ стоимость продуктовъ фабричныхъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Beleuchtung, S. 132.

Если пудъ хлѣба и аршинъ сукна имѣли нѣкогда одинаковую стонмость, то теперь за пудъ хлёба можно пріобрёсти уже не одннь, а полтора или два аршина сукна. Это, повторяемъ, относительное, а не абсолютное увеличение стоимости земледёльческихъ продуктовъ должно было повести къ повышению поземельной ренты. такъ какъ, при данной стоимости національнаго продукта и при данномъ уровнѣ «ренты вообще», высота поземельной ренты обратно пропорціональна производительности земледѣльческаго труда. Кромѣ того, трудящееся населеніе Европы, «количество ся производительныхъ силъ», постоянно возрастало, а витств съ тёмъ увеличивалось и общее количество продуктовъ ся производства. Мы знаемъ уже, какъ вліяеть на поземельную ренту такое явление: она возвышается пропорціонально возрастанію трудящагося населенія. Но и это не все. Открытіе американскихъ рудниковъ въ огромной степени увеличило количество обращающихся въ Европѣ драгоцѣнныхъ металювь и уменьшило стоимость денегь. Этоть упадокъ стоимости денегь должень быль, какъ сказано выше, повести къ повышенію денежной ренты землевладельновъ. а слёдовательно и продажныхъ цёнъ на землю. Мы видемъ, такимъ образомъ, что къ повышенію поземельной ренты было достаточно поводовъ помимо всякаго уменьшенія производительности земледільческаго труда, «Взятыя вмёстё, указанныя обстоятельства такъ хорошо объясняють чрезвычайное возрастание поземельной ренты и стоимости земли.-говорить Родбертусь,-что для разгадки этого замѣчаемаго в всей Европѣ явленія вовсе не нужно прибѣгать къ предположенію упала производительности земледѣльческаго труда, упадка, отнюдь не ниѣвшаго мѣста въ нашей части свѣта».

Перейдемъ къ другимъ категоріямъ дохода. Если бы производительность національнаго труда въ одинаковой степени возрастала во всъхъ отрасляхъ производства, то увеличение «ренты вообще», разсматриваеной какъ часть продукта, повело бы къ равномфрному повышению прибния на капиталъ и поземельной ренты. Но мы знаемъ уже, что земледыьческій трудъ отсталь въ этомъ отношеніи отъ фабричнаго, и что поземельная рента возвысилась на счеть прибыли. «Несмотря на возвышене «ренты вообще», возрасла только поземельная рента, уровень же прибыл, напротивъ, понизился»,---говоритъ нашъ авторъ. Такая плохая награда за капиталистическія добродітели можеть, конечно, казаться самой вопіющей несправедливостью всякому «безпристрастному наблюдателю». Мы замѣтимъ, однако, ему въ утѣшеніе, что исторія другимъ путемъ вознаградила гг. капиталистовъ и предпринимателей за эти потери. Во-первыхь, пониженіе уровня прибыли не означаеть еще уменьшенія общей ся суммы. Прибыль въ 20% съ капитала въ 100.000 равияется 20.000 руб. Предположимъ, что прибыль понижается съ теченіемъ времени съ 20 и 15%, но въ то же время удваивается общая сумма кацитала; 15% при-

Digitized by Google ....

были съ капитала въ 200,000 даетъ 30,000 руб. дохода. Такимъ образомъ, несмотря на понижение уровия прибыли, общая сумма ся увеличится на одну треть. «Ревта на капиталъ увеличивается, растеть, но не возвышается», -говорить нашь авторь 1). Мы знаемь уже, что національный капиталь увеличился во всёхь европейскихь странахь. Конечно, если бы съ ростоиъ національнаго капитала увеличивалось также число капиталистовъ и предпринимателей, то каждый изъ нихъ въ отдёльности не извлекъ бы никакой пользы изъ этого обстоятельства, болышая сумма прибыли распределянась бы между большимъ числомъ капиталистовъ, и доходъ каждаго изъ нихъ не имълъ бы поводовъ къ уведичению. Но въ современномъ обществѣ дѣло происходить какъ разъ наобороть. Капиталы все болве концентрируются въ немиогихъ рукахъ, крупныя предпріятія все болёе вытёсняють среднія и мелкія. Число капиталистовь и предпринимателей уменьшается вытесть съ ростомъ національнаго капитала, а потому средній доходъ ихъ возрастаеть. Теряя отъ пониженія уровня прибыли, они выигрывають отъ увеличенія ся суммы. Кромѣ того, нужно имѣть въ виду, что если бы общая сумма прибыли и не стремилась къ возрастанию, то и тогда понижение си уровня не означало бы уменьшения матеріальнаго благосостоянія этого слоя имущаго класса. Увеличеніе производительности національнаго труда ведеть къ пониженію стоимости всёхъ продуктовъ. Поэтому, представляя собою меныную часть стоимости національнаго продукта, прибыль можеть представлять собою въ то же время большее, чёмъ прежде, количество предметовъ потребленія. Для этого нужно только, чтобы уровень прибыли понизился въ меньшей степени, чтить возвысялась средняя производительность національнаго труда. И несомивнию, что именно такое благопріятное отношеніе существуєть въ действительности между понижениемъ уровня прибыли и возвышениемъ производительности труда: успёхи промышленной техники выражаются во всякомъ случай въ цёлыхъ числахъ (единицахъ, десяткахъ и даже сотняхъ и тысячахъ), между тёмъ какъ понижение уровня прибыли измёняется дробями. Уже въ виду одной этой причивы никакое повышение поземельной ренты на счеть прибыли не можеть грозить капиталиотамъ понижениемъ ихъ standard of life.

Далеко не такъ успоконтельно выглядитъ отношеніе между «рентой вообще» и заработной платой. Мы сказали уже, что заработная плата, этотъ единственный доходъ «творцовъ общественнаго богатства»,—понизилась всябдствіе увеличенія производительности національнаго труда. Это пониженіе ся маскировалось, правда, измёненіемъ стоимости самыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Briefe und socialpolitische Aufsätze von dr. Rodbertus-Jagetzow, herausgeg. von Rud. Meyer, I Band, S. 228. Родбертусъ утверждаетъ, что до него ни одниъ экономистъ не обратилъ вниманія на разницу между повышеніемъ и увеличеніемъ прибыли.

денегь. Стоимость драгоцённыхъ металдовъ понизидась въ большей степени. чёмъ стоимость земледёльческихъ продуктовъ. Въ свою очередь, стоямость фабричныхъ продуктовъ понизидась бодже, чёмъ стоямость драгоцённыхъ металловъ. Вслёдствіе этого въ обмёнъ за сырые продукты дается теперь большее количество денегь, чёмъ прежде, несиотра на увеличение производительности земледбльческаго труда. Денежная стоимость фабричныхъ продуктовъ должна была, напротивъ, понизиться. Конечно, лишь весьма небольшая часть сырыхъ продуктовъ можетъ служеть для непосредственнаго потребления; большинство вхъ нуждается въ фабричной обработкѣ. Стоимость большей части продуктовъ слагается поэтому изъ двухъ частей: земледѣльческій трудъ и трудъ фабричный. Но чёмъ болёе преобладаеть въ немъ та или другая часть, тёмъ болёе зависять его стоемость отъ степени производительности труда въ соотвётствующей отрасли производства. Пища рабочихъ есть продуктъ, главнымъ образомъ, земледѣльческаго труда. Она составляетъ, кромѣ того, главную статью въ бюджетѣ рабочаго. Поэтому можно сказать, что стоимость заработной платы-какъ даннаго количества предметовъ потребленіяопредбляется преимущественно производительностью земледбльческаю труда или, что то же, стоимостью сырыхъ продуктовъ. Мы знаемъ уже. что денежная стоимость сырыхъ продуктовъ возрасла, несмотря на возрастаніе производительности земледёльческаго труда. Только благодаря этому возрасля и денежная стоимость заработной платы, хотя эта послёдняя не только составляеть теперь меньшую часть національнаго дохода, но уменьшилась даже, какъ сумма поступающихъ въ распоряжение рабочаю продуктовъ. «Я утверждаю, -- говорить Родбертусъ, -- что, за исключеніень нъкоторой части нашей прислуги, всъ наши работники получають теперь меньше хлеба, мяса, платья, жилого помещения, короче, всёхъ необходимыхъ для жизни предметовъ, чёмъ получали они 50 лётъ тому назаль. Если вы причнските къ рабочниъ также и дътей, то я берусь доказать, что жилыя помёщенія берлинскаго рабочаго класса содержать относительно меньше квадратныхъ футовъ, чвиъ стойла нашихъ барановъ» ').

Какъ это ни странно, но людямъ пришлось завидовать баранамъ ишъ благодаря успѣхамъ цивилизаціи. Основываясь на изсяѣдованіяхъ Дюшателье и Роджерса, Родбертусъ утверждаетъ, что количество составляющитъ заработную плату предметовъ потребленія, реальная заработная плата, въ противоположность денежной, меньше въ настоящее время, чѣмъ оно было 500 лѣтъ тому назадъ. Въ варварскомъ XIII столѣтіи рабочій лучше патался, лучше одѣвался, занималъ лучшія жилыя помѣщенія, чѣмъ въ нашемъ вѣкѣ пара и электричества! «Обыкновенно это оспаривается, говорить Родбертусъ, — потому что насъ ослѣпляетъ ситецъ, въ который



<sup>&#</sup>x27;) Briefe und socialpolitische Aufsätze, I Band, S. 239.

наряжаются теперь наши работницы, а еще чаще получаемое ими количество зильбергрошей, которые сами по себё не отличаются, однако, питательностью». Дюшателье доказываеть, «что реальная плата понижалась во Франціи съ 1202 по 1830 годъ. То же подтверждаетъ Роджерсъ относительно Англів; изъ его изслёдованій оказывается кромё того, что и рабочее время тогда было короче. Съ 1830 года реальная плата понизилась еще болёв. Это было бы легко доказать и по отношенію къ Германін» 1).

Въ 1873 году нашъ авторъ послалъ въ редакцію «Berliner Revue» опыть о распределени національнаго дохода въ Англін, названный имъ «Die Baxter'sche und die Colguhonn'sche Einkommenspyramide (Aus einer Einleitung in die sociale Frage)». Вотъ что пишеть овъ между прочамъ Р. Майеру о результатахъ своего изследования: «Это поразительная. страшная статистическая картина, основанная на офиціальнъйшихъ данныхъ. Вы не можете себѣ представить, какая печальная разница провзошла въ распредѣленін (удвоившагося) населенія и (возросшаго въ шесть разъ) національнаго дохода въ промежутокъ времени отъ 1812 года (изслёдование Colquhonn'a) по 1868 годъ (къ которому относятся изслёдованія Baxter'a). Доходъ все более концентрируется въ денежномъ мешке на вершинь общественной пирамиды, весь прирость населения поглощается ея основаніемъ, онъ ведетъ лишь къ увеличенію рабочаго муравейника; наконець, соотвётствующіе среднимъ классамъ middle incomes постоянно уменьшаются. Эти статистическія данныя превзошля всё мои ожиданія. Я никогда не думаль, чтобы могли существовать такіе тяжелые пункты обвиненія противь господствующей системы... Общество напоминаеть собою суставчатое животное, осу съ перетянутой таліей. Довольно! Это-зрвлище, «достойное боговъ» 2).

Послёдуемъ и мы примёру Родбертуса.

Вспомнимъ, что не всѣмъ же живется плохо въ этой юдоли скорби и бѣдствій, что полезны же кому-вибудь завоеванія современной науки и чудеса промышленной техники. Мы видѣли уже, что европейская исто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Briefe und socialpolitische Aufsätze, I Band, S. 252. Вышеприведенныя слова Родбертуса кажутся, съ перваго взгляда, совершенно противоръчащими дъйствительности. Мы считаемъ поэтому нелишнимъ напомнить читателю, что результаты изслъдований Роджерса приводятся также г. Янжуломъ въ первомъ томъ его «Англійской свободной торговли».

<sup>\*)</sup> Briefe und Aufsätze, I B. S. 328—340. Какъ видно изъ этого письма, «Еinkommenspyramide» и есть найденный А. Вагнеромъ въ бумагахъ Родбертуса опытъ о распредѣленіи дохода въ Англін. Но странно, что берлинскій профессоръ находитъ «незаконченнымъ» и не печатаетъ сочиненія, посылавшагося въ печать самимъ авторомъ. Впрочемъ, Р. Майеръ предполагаетъ, что изданіе «литературнаго наслѣдства» нашего автора просто противорѣчитъ видамъ «желѣзнаго канцлера».

рія была очень внимательна къ землевладёльцамъ и предпринимателямъ. Перейдемъ теперь къ «капиталистамъ» и арендаторамъ.

«Рента на капиталъ» подразделяется, какъ мы знаемъ, на две части: процентъ каниталиста и прибыль предпринимателя. Величина объяхъ частей зависить прежде всего оть ведечины целаго, т. е. самой «ренты на капиталъ». Съ ея возвышеніемъ капиталисты подучають возможность требовать большій проценть за пользованіе ихъ капиталомъ, предпринимателямъ же дается возможность удовлетворить этому требованию безъ ущерба для ихъ собственныхъ интересовъ. Поэтому все сказанное выше объ относительной высоть «ренты на капиталъ» одинаково относится къ доходу какъ предпринимателей, такъ и капиталистовъ. Но при данной высотѣ «ренты на капяталь» очевидно, что болѣе высокій проценть обусловливаеть болёе низкій уровень предпринимательской прибыли и наобороть. Высота процента определяется, по миенію Родбертуса, отношеніемъ спроса на кациталъ со стороны предпринимателей къ предложенію его со стороны капиталистовъ. Адамъ Смитъ принимаетъ, что «разумеый» проценть составляеть половину прибыли, полученной съ помощью отданнаго въ займы капитала. Въ настоящее же время отношение между процентомъ и предпринимательской прибылью изменилось, ПО мевнію нашего автора, въ пользу кациталистовъ. Это произошло благодаря распространенію акціонерныхъ компаній. Каждая компанія представляеть собою ассоціацію лиць, соединившихь свои капиталы для той ни другой производительной цёли, не принимающихъ непосредственнаго участія въ ведевіи предпріятія. Послѣднее поручается директорамъ, управляющимъ и т. д., заступающимъ мѣсто предпринимателей и получающимъ опредвленное жалованье. Остающаяся, за вычетомъ этого жалованья, часть предпринимательской прибыли достается-въ виде днвиденда-акціонерамъ, между тѣмъ какъ въ единоличныхъ предпріятіяхъ часть эта поступаетъ въ распоряжение предпринимателей. Понятно, что такой способъ помѣщенія капиталовъ гораздо выгоднѣе для ихъ обладателей; поэтому значительная часть европейскихъ капиталовъ приливаетъ въ акціонерныя компаніи и отношеніе между ихъ предложеніемъ и спросомъ измѣняется къ невыгодѣ предпринимателей. Послѣдніе принуждены платить болфе высокій проценть и довольствоваться меньшей прибылью. «Уровень процента возвысился у насъ именно со времени распространенія акціонерныхъ компаній, поворить Родертусь, хотя отсюда не слёдуеть, конечно, что вліяніе послёднихь не можеть быть ослаблено или совершенно парализовано действіемъ другихъ факторовъ» 1). Акціонерныя компаніи вообще играють очень важную роль въ ноторіи капитализма. Онв представляють собою такую форму ассоціаціи капиталовь.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Zur Erklärung etc. der Creditnoth. Th. II, S. 23.

благодаря которой даже самыя незначительныя сбереженія частныхъ лицъ остававшіяся прежде внё всякаго производительнаго употребленія, идуть теперь въ дёло и оживляють промышленную жизнь страны. Спекуляціонная горячка много способствовала упадку акціонерныхъ компаній въ глазахъ общества. «Но чѣмъ индивидуальная предпринимательская дѣятельность какого-нибудь Круппа или Диргордта почтение деятельности акціонерныхъ компаній?-спрашиваеть Родбертусъ въ одномъ изъ писемъ къ Р. Майеру.-Съ какой стати предпочитать намъ брюнетовъ бдондинамъ или обратно? Да и что вамъ сдвлали, мои дорогія, дорогія акціонерныя компаніи?---продолжаеть онъ въ шутливомъ тонв.--Эта форма производства, которая соединаеть въ одинъ большой потокъ множество мелкихъ капиталовъ, должна всполнить свою миссію. Она доджна дополнить дело рукъ Божінхъ, прорывъ перешейки тамъ, где Создатель считаль несвоевременнымь или забыль это сдёлать, соединить страны, разделенныя морями, пробуравить Альпы и т. д. Египетскія пирамиды и финикійскія постройки останутся далеко позади въ сравненіи съ темъ, что делаютъ акціонерныя компаніи» 1). Но этимъ не исчерпывается еще ихъ историческая роль. Частью благотворное, частью вредное вліяніе ихъ распространяется на вой стороны соціальной жизни. «Въ политическомъ отношенія государству грозить опасность одёлаться простымъ орудіемъ въ рукахъ большихъ акціонерныхъ компаній; съ точки зрвнія экономической онв представляють намъ удивительное зрѣлище капитала, который самъ прокладываетъ дорогу ненавистному ему государству рабочихъ и чиновниковъ». Развитіе акціонерныхъ компаній ведеть за собою упроченіе такой формы производства, при которой все заведывание предпріятиемъ переходить въ руки нанятыхъ лицъ. обладатели же капиталовъ превращаются въ простыхъ рантьеровъ. И «если діятельному и энергичному роду майордомовъ удалось и вкогда свергнуть съ престола обленившуюся меровингскую династію, то почему живая в энергичная организація рабочихъ не сможеть современемъ устранить общественную форму, превращающую собственниковъ въ простыхъ рантьеровъ? А между тёмъ капиталъ уже не можетъ уклониться съ этого пути! Digitus Dei est hic! Достигши полнаго цвъта и развитія, капиталь превращается въ своего собственнаго могильщика Такъ продолжаеть Хроносъ пожирать своихъ собственныхъ дѣтей!» 2).

Намъ остается сказать нѣсколько словъ объ отношеніи землевладѣльцевъ къ арендаторамъ, чтобы совершенно покончать съ ученіемъ Родбертуса о распредѣленіи національнаго дохода. Собственно говоря, арендаторъ есть предприниматель, ведущій хозяйство на чужой землѣ и иногда съ помощью чужого кацитала. Поэтому сказаннымъ выше объ относи-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Briefe und Aufzätze, I. Band, S. 290-91.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Zur Erklärung der Creditnoth, II. S. 25-26 H 276.

тельной высотѣ «ренты на капиталъ» и поземельной ренты, съ одной стороны, и о взаимномъ отношения процента и предпринимательской прибыли—съ другой, исчерпывалось бы все, относящееся къ доходу арендатора, если бы понятіе о поземельной рентѣ всегда покрывалось понятіемъ объ арендной платѣ на землю.

Но эти два понятія совпадають лишь въ техъ странахъ, гдѣ образовался многочисленный классъ свободныхъ и зажиточныхъ фермеровъ. Классическимъ примеромъ такой страны можетъ служить Англія, въ которой сама сила вещей приводить къ тому, что арендаторы довольствуются прибылью на земледельческій капиталь, отдавая землевладельцамъ поземельную ренту во всемъ ся объеме. Та же сила вещей,-иначе сказать, конкуренція,-держить прибыль на одинаковомъ уровић во всћуљ отрасляхъ національнаго производства; поэтому и землевладвльцы вынуждены довольствоваться поземельной рентой. предоставляя прибыль на капиталъ въ распоряжение фермеровъ. Въ другихъ же государствахъ Европы такое равновесіе нарушается часто въ пользу одной изъ сторонъ. Тамъ, гдѣ классъ фермеровъ находится еще въ зачаточномъ состоянів, какъ это видимъ, по словамъ Родбертуса въ Германія, арендаторы сверхъ прибыли на свой капиталь въ своихъ рукахъ «удерживаютъ значительную часть поземельной ренты». И наоборотъ, неблагопріятно сложившіяся обстоятельства, промышленная отсталость страны, отсутствіе выгодныхъ пом'єщеній для Бапиталовъ, наконепъ, нелостаточный спросъ на трудъ могутъ вынудить фермеровъ не только отдавать собственникамъ сверхъ поземельной ренты еще значительную часть прибыли на капиталъ, но изъ всего дохода фермы довольствоваться лишь самой жалкой заработной платой. Едва ли нужно прибавлять, что въ такомъ положении находится Ирландія ').

<sup>4</sup>) Впрочемъ, такой же точно примъръ русскій читатель можетъ видъть у себя дома. Въ вѣкоторыхъ мѣстностяхъ Россіи арендныя цѣны на землю въ теченіе лишь десяти лівть послів освобожденія крестьянь возросли на 300-400% (Янсонъ. «Опыть изслёдованія о врестьянскихъ надёлахъ и платежахъ», стр. 89). По замѣчанію г. Янсона, такое возвышеніе арендныхъ цѣвъ «объясняется единственно малоземельемъ престьянъ». Не находя другого приложенія для своихъ хозяйственныхъ силъ, крестьяне вынуждены отдавать землевладальцамъ значительную часть того, что должно было бы составлять прибыль свободныхъ крестьянъ - арендаторовъ. А рядомъ съ этимъ другое, на этотъ разъ совершенно «самобытное» явление: г. Орловъ («Форма крестьянскаго землевладъния въ московской губерния») приводитъ примъръ того, что будущій «врестьянинъ-собственникъ» отдаетъ въ аренду свой надізль, «88. что и обязуется платить» съ своей стороны извістную сумму денегъ. Оказывается, что «поземельная рента» можетъ представлять собою н отрицательную величину, чего, разумбется, не предвидблъ ни одинъ изъ экономистовъ «гиплого Запада». Наше народное хозяйство, действительно, не-

- 570 -

Изложенное выше учение Родбертуса о распределении національнаго дохода основывается, какъ мы уже говорили неоднократно, на томъ предположения, что производительность труда возрастаеть во всяхъ отрасляхъ національнаго производства. Успёхи проимышленной техники слишкомъ очевидны для того, чтобы возможны были какіянибудь сомнения относительно возрастания производительности фабричнаго труда. Что же васается земледёлія, то здёсь мебеія экономистовъ расходятся: многіе писатели до сихъ поръ держатся взглядовъ Мальтуса и Рикардо, утверждавшихъ что производительность его уменьшается въ каждомъ развивающемся, обществе. Нужно заметить, что этотъ спорный пункть представляеть собой узель всёхь «проклятыхъ вопросовъ» нашего времени. Если Мальтусъ и Рикардо заблуждались, то улучшение экономического положение беднейшихъ классовъ наосленія цивилизованныхъ обществъ является лишь дѣломъ времени и доброй воли самихъ бълняковъ. Если же названные экономисты правы, то классы эти должны «оставить всякую надежду», человичество осуждено на постепенное обидниние, противъ котораго безсильны всё успёхи техники, всё улучшенія общественныхъ отношеній. Рано или поздно земля откажется удовлетворять въ должной мъръ потребности возрастающаго населения, и оно будетъ поставлено въ состояние хроническаго голодания, если химикамъ не удастся открыть способа искусственнаго приготовления билковины. «Къ счастью,--говорить нашъ авторъ, ---убъжденіе Мальтуса и Рикардо совершенно ошибочно. Оно не выдерживаеть критаки ни съ сельско-хозяйственной, ни съ исторической, ни съ политической точекъ зрѣнія» і).

Статистика, на которую ссылаются послёдователи Рикардо и которая «во всякомъ случай имфеть важное значеніе при рёшеніи этого вопроса», содержить тысячи неоспоримёйшихъ данныхъ, по меньшей мёрё несогласующихся съ мяёніемъ Рикардо, между тёмъ какъ многія данныя, говорящія, повидимому, въ его пользу, или совсёмъ недостовёрны, или допускаютъ совершенно иное толкованіе. Аргументы Родбертуса имёютъ особенно важное значеніе въ виду того, что онъ самъ былъ отличнымъ сельскимъ хозянномъ, знавшимъ свое дёло и теоретически и практически. Кому же, какъ не сельскимъ хозяевамъ, рёшать вопросъ о томъ, уменьшается или увеличивается производительность земле дёльческаго труда, меньшую, равную или большую прибыль приносятъ послёдовательныя

1) Zur Beleuchtung, S. 67.

похоже на хозяйство вападно-европейскихъ странъ. Жаль только, что различіе это было до сихъ поръ не въ пользу экономическыго положенія трудящагося населенія.

затраты земледёльческаго капитала? Мы видёли уже, что нашъ авторъ самымъ рёшительнымъ образомъ возсталъ противъ инёнія Рикардо. R» хотвлъ бы спроснть послёдователей Рикардо: съ какихъ же поръ началось это уменьшеніе производительности земледілія?---говорить онъ, приступая къ его опровержению. - Я спрашиваю: явилась ли убывающая производительность этого рода труда вместе съ самимъ земледелиемъ? Но въ такомъ случав, какой бы богачъ былъ въ состояния купить себв достаточное количество хлёба? Вёдь исторія земледёлія измёряется уже тысячельтіями. Или, можеть быть, производительность земледельческаго труда возрастала въ теченіе первыхъ двухъ-трехъ тысячъ лёть его существованія, а затёмъ вдругъ стада уменьшаться? Могутъ отвётить, конечно, что этоть поворотный пункть наступиль тогда, когда всё нанболеве плодородные участки поступили уже въ обработку и возрастаніе народонаселенія вынудило обратиться къ менье благодарной почвь. Но я спрашиваю: какой же районъ имвется въ виду при подобномъ ответе? Не видемъ ли мы, что и до сихъ поръ польскій, русскій и американскій хлібь оказываеть давленіе на англійскій, а слёдовательно, и на всё другіе хлёбные рынки? Въ Украйнё и придунайскихъ странахъ земледёльческая химія открыла почву, съ плодородіемъ которой не можетъ соперничать ни одинъ участокъ въ Ломбардін, Конте и Бельгін; а можду темъ ота почва до сихъ поръ остается необработанной. Дайте лишь упрочиться въ этихъ странахъ свободному правовому порядку,-и ихъ производство окажеть новое давление на хлёбную торговлю Европы. Но хотя такого рода воздействія постоянно имеють-и долго еще будуть иметь-место, у насъ повоюду обрабатывается гораздо менье плодородная почва. Отсюда слёдуеть, что, несмотря на обработку этой худшей почвы, у насъ не наступило еще время уменьшенія производительности земледільческаго труда».

Уже эти общія соображенія значительно подрывають вёроятность вышеприведеннаго мнёнія Мальтуса и Рикардо. Но Родбертусь нам'яренно предоставляеть своимъ противникамъ наиболёе выгодную позицію. Онъ ограничиваеть свое изслёдованіе лишь западно-европейскими отранами и разсматриваеть притомъ исторію земледілія въ этихъ странахъ лишь за послёднее столітіе. Онъ устраняеть также вопрось о воздействін на европейскіе рынки хлібной производительности другихъ странъ св'ята. Онъ спрашиваеть лишь: «правда ли, что въ западныхъ странахъ Европы въ теченіе послёдняго столітія производительность земледільческаго труда уменьшилась, стоимость его продуктовъ возраола, въ обработку поступали все менце плодородныя земли и послёдующія затраты кацитала на данномъ участкі приносили меньшій доходъ?» Далёе, «правда ли, что въ условіяхъ западно-европейскаго земледілія лежать причины, благодаря которымъ производительность его должна уменьшаться въ

будущемъ?» Родбертусъ думаетъ, что онъ имѣетъ право отвѣтить на эти вопросы отрицательно. Противъ учевія Мальтуса и Рикардо онъ выставляетъ, съ своей стороны, слёдующія три положенія:

1) Въ западной Европв-этой обработаннъйшей части свъта-до самаго послёдняго времени такъ же часто совершался переходъ къ болёе плодороднымъ, какъ и къ менёе плодороднымъ участкамъ. То же должно имѣть мѣсто и въ будущемъ.

2) Сказанное относится и къ послёдовательнымъ затратамъ земледёльческаго канитала. Послёдующія затраты не всегда были и будуть менёе производительны, чёмъ предшествующія.

3) Наконецъ, худшіе участки могутъ приносить поземельную ренту и помимо возрастанія стоимости земледѣльческихъ продуктовъ.

Приступая къ доказательству перваго изъ этихъ положеній, Родбертусь замечаеть, что Рикардо составиль себе довольно странное понятіе объ исторіи землевладивнія. По митию англійскаго экономиста, въ частную собственность переходять первоначально лишь самые плодородные участки, менће же благодарная почва остается совершенно свободной, и занятіе ся предоставляется доброй воль граждань. Но «гораздо въроятнёе, напротивъ, что вся обитаемая освдлымъ народомъ территорія состоитъ въ собственности-частной или общинной, такъ что даже самые безплодные участки не подлежать свободному занятію. Съ незапамятныхъ времевъ вся земля составляеть предметь собственности, лежащие у городскихъ вороть огороды такъ же точно, какъ и болота, которыхъ не касалась еще нога человћка»<sup>1</sup>). Необработанная почва лежить рядомъ съ обработанной въ различныхъ хозяйственныхъ единицахъ, и количество ея оказываетъ рвшительное вліяніе на существующую въ странв систему сельскаго хозяйства. Необработанная почва служить выгономъ или пастбищемъ для скота, а известно, какъ связано скотоводство съ земледеліемъ въ собственномъ смыслѣ этого слова. Она входить, такимъ образомъ, необходимою составною частью въ каждую хозяйственную единицу; при этомъ необработанные участки далеко не всегда бывають наименве плодород-Очень часто, по причинамъ какъ хозяйственниаго, такъ и чисто ными. физическаго свойства, обработка положительно не можеть начаться съ нанболёе плодородныхъ участковъ. Такъ, напримеръ, высота уровня воды въ данной местности имееть иногда решающее вліяніе на судьбу раз-«Извѣство,-говоритъ Родбертусъ,-что уровень личныхъ участковъ. воды во всёхъ нашихъ большихъ рёкахъ и озерахъ понизился за посяванее стольтіе на несколько футовъ. И это явленіе вовсе не ново, хотя только за послёднее время оказалось возможнымъ выразить его въ числахъ. Хроника XII столътія доказываетъ, что въ то время море еще

\*) Zur Beleuchtung, S. 169.

покрывало многія мѣстности, которыя представляють собою нынѣ плодороднѣйшіе участки. То же повторяется во всей Западной Европѣ». Конечно, участки, отвоеванные такимъ образомъ у моря, сами по себѣ вмѣють начтожное значеніе. Но пониженіе уровня воды ведеть къ осушенію почвы во всемъ бассейнѣ данной рѣки, а это въ свою очередь увеличиваеть ен плодородіе. «Сырость есть величайшій врагъ полезной растительности». Поэтому «каждый футь, на который понижается уровень воды въ нашихъ большихъ рѣкахъ, оказываетъ благодѣтельнѣйшее вліяніе на цѣлыя тысячи моргеновъ, увеличиваетъ ихъ плодородіе вли даже впервые дѣлаетъ ихъ годными для земледѣлія».

Осушенная, такимъ образомъ, почва оказывается часто въ высшей степени плодородной благодаря изобилію находящихся въ ней растительныхъ остатковъ. Многія плодороднійшія земли сіверной Германін являются, по словамъ Родбертуса, такимъ «подаркомъ природы», получевнымъ помимо какой бы то ни было затраты капитала. Нашъ авторъ приводить въ примъръ свое собственное имъніе, въ которомъ «въ теченіе послёднихъ 50 лётъ (писано въ концё 50-хъ годовъ) площадь обрабатываемой земли увеличилась болёе чёмъ на тысячу плодороднейшихъ моргеновъ» единственно благодаря естественному уменьшению сырости почвы. «Законы, на которыхъ основывается это явленіе, нивютъ общее значеніе», поэтому и самое явленіе не ограничивается предѣлами одной Германіи. Точно такой прим'єрь представляеть намъ Англія. Съ другой стороны, несомнѣнно, что это понижение уровня воды не остановниось еще и въ настоящее время. Благодаря ему и до сихъ поръ еще частью осушается страдавшая прежде оть сырости почва, частью же «дарятся намъ новые, более плодородные участки». Въ Европе и до сихъ поръ еще находятся сотни тысячъ моргеновъ, обработка которыхъ станетъ возможной лишь въ будущемъ, и не потому, что ныневшнія цены на хлёбъ дёлають со новыгодной, какъ это думають последователи Рикардо. а потому, что ей препятствують чисто физическія условія. Только «незам'ятный, но всесильный ходъ развитія въ природів» устранить эти препятствія и дастъ---«и притомъ совершенно даромъ»---возможность воспользоваться производительными свойствами этихъ участковъ.

Но это не все. Существуеть много хозяйственныхь условій, препятствующихь обработкѣ наиболѣе плодородной почвы. «Взглянувши на любую деревню, нетрудно убѣдиться,—говорить Родбертусь,—что въ обработку поступають прежде всего ближайшіе къ ней участки. Но всегда ли располагались первыя поселенія въ плодороднѣйшей части принадиежащей имъ земли?» На этоть вопросъ нельзя отвѣтить иначе какъ отрицательно. Мѣста для поселеній выбирались на основаніи множества соображеній, часто не имѣющихъ ничего общаго съ сельскимъ хозяйствомъ. Близость къ деревнѣ наиболѣе плодородныхъ участковъ является дѣломъ

Digitized by Google -----

случая. Но разъ деревня располагалась далеко отъ нихъ, то обработка ихъ становилась почти невозможной, и они играли лишь второстепенную родь выгоновъ и пастбищъ. Тюненъ показалъ, что доходность земедь уменьшается въ зависимости разстоянія ихъ отъ хозяйственнаго центра. На это могуть возразить, пожалуй, что если обработка наиболе плодооодныхъ участковъ оказывалась невыгодной для даннаго хозяйственнаго центра, то ничто не изшадо возникновению новыхъ центровъ, расположенныхъ именно среди этихъ плодородныхъ земель. Но, во-первыхъ, извёстно, что поземельная собственность въ Западной Европѣ сравнительно недавно освободилась отъ оковъ феодальнаго права, мѣшавшаго свободному переходу ся изъ однѣхъ рукъ въ другія. Поэтому часто владблець не могь передать малополезныхъ для него участковъ въ другія руки, между твиъ какъ у него не было достаточно капитала для заведенія новыхъ хуторовъ въ отдаленныхъ частяхъ именія. Кредитныя же учрежденія и до сихъ поръ далеко не всегда приходять на помощь сельскимъ хозяевамъ. Кромѣ того, при господствѣ трехпольной системы, участки эти оказывались необходимыми въ качествъ пастбищъ и выгоновъ для скота; и пока общее развитіе экономическихъ отношеній не привело къ плодопеременому хозяйству, участки эти должны были оставаться необработанными.

«Такимъ образомъ, естественныя и хозяйственныя условія мѣшали и до сихъ поръ мѣшаютъ во всѣхъ странахъ Европы воздѣлыванію участковъ, отличающихся гораздо большимъ плодородіемъ, чѣмъ земли, находящіяся нынѣ въ обработкѣ. Въ нашемъ отечествѣ, напримѣръ,—прибавляетъ Родбертусъ,—нельзя еще и предвидѣть, когда исчезнутъ всѣ вышеуказанныя препятствія и сила человѣка побѣдитъ природу, а разумъ исправитъ исторію».

Но предположимъ, что наступило, наконецъ, такое время, когда не остается уже необработанныхъ плодородныхъ участковъ. Тогда всякое добавочное количество земледѣльческихъ продуктовъ можетъ быть получено лишь путемъ затраты новаго капитала на обработанной уже почвѣ. Мы знаемъ уже, что—въ противность Мальтусу и Рикардо—нашъ авторъ убѣжденъ, что эти новыя затраты будутъ столь же производительны, какъ и предшествующія. «Я думаю, говоритъ онъ, что въ общемъ плодородіе почвы увеличивается подъ вліяніемъ земледѣлія, такъ что участки четвертаго класса сравниваются съ участками третьяго класса, эти послѣдніе возвышаются по своему плодородію на степень участковъ второго класса и т. д., и т. д.».

Мы видѣли уже выше, что плодородіе почвы возрастаетъ часто подъ вліяніемъ чисто физическихъ условій. «Еще чаще оно увеличивается вслѣдствіе новыхъ затратъ капитала». Такъ, напримѣръ, дренажъ оказываетъ часто такое благодѣтельное вліяніе на плодородіе почвы, что, помимо всякаго возвышенія цівнъ земледівльческихъ продуктовъ, приносимый ею доходъ далеко превышаеть затраченный на ся осушение капиталъ. Осушение почвы путемъ дренажа могло бы явиться, по словамъ Родбертуса, «главнымъ рычагомъ сельско-хозяйственнаго прогресса въ низменныхъ странахъ европейскаго континента, слёдовательно, по всей почти Германіи». Но для приложенія этого рычага недостаеть въ настоящее время главной точки опоры-карты, которая указывала бы высоту уровня воды въ различныхъ мёстностяхъ данной страны. Такимъ образомъ, это улучшение и связанное съ нимъ возрастание плодородия почвы являются еще деломъ более или менее далекаго будущаго. «Но я долженъ, --- прибавляетъ Родбертусъ, --- обратить вниманіе читателей еще на одно обстоятельство, которое гораздо медленние, но зато въ несравненно болье общирныхъ разифрахъ превращаетъ худшіе участки въ лучшіе. Оно заключается просто въ продолжительной обработкъ ланнаго участка, конечно, по разумной системи, но безъ всякихъ экстраординарныхъ затратъ капитала». Первымъ условіемъ правильнаго веденія сельскаго хозяйства является, какъ извёстно, поддержаніе надлежащаго соотношенія между количествомъ веществъ, езятыхъ изъ почвы въ видъ хлёба. и количествомъ веществъ, возвращенныхъ ей въ виде удобренія. Каждая сельско-хозяйственная система достигаеть этого равновесія посвоему, и несомивнию, что любая система, будучи приложена разумнымъ образомъ, можетъ не только поддержать плодородіе почвы на данномъ уровећ, но и увеличить его, --- «другими словами, изъ худшихъ участковъ сдълать лучшіе». Такое возрастаніе плодородія почвы облегчаеть переходъ къ болѣе интенсивному хозяйству, значительно увеличивающему площадь заобваемыхъ хлёбомъ земель въ каждое данное время. Если при трехпольной системѣ подъ посѣвъ хлѣба идетъ только третья часть принадлежащей имѣнію земли, то плодоперемѣнная система допускаеть засввание двухъ третей, т. е. вдвое большаго количества земли. Табимъ образомъ, при переходъ къ болье интенсивному хозяйству, площадь обрабатываемыхъ земель возрастаетъ, хотя число принадлежащихъ каждому хозянну моргеновъ и остается неизмённымъ. «Этотъ процессъ перехода оть экстенсивной къ интенсивной культури еще очень далекъ отъ своего окончанія даже въ Западной Европъ. Въ этой обработавнъйшей половинь обработавныйшей части свыта только небольшая часть земель воздылывается по плодоперемѣнной системѣ. Уже этого одного факта достаточно, чтобы опровергнуть мивніе Ракардо».

Родбертусъ не думаетъ, разумѣется, что плодородіе почвы можетъ возрастать до безконечности. «Очень возможно, — говоритъ онъ, — что плодородіе лучшихъ нашихъ земель можетъ быть только удвоено; но гораздо въроятнѣе, что всъ худшія земли могутъ дойтя до такой же степени плодородія, на которой стоятъ теперь самые лучшіе участки. Въ течевіе столѣтій, которыя пройдутъ до тѣхъ поръ, мы можемъ не бояться грозныхъ пророчествъ Рикардо. А когда этотъ пунктъ будетъ достигнуть, откроется новый исходъ. Вѣдь рѣчь идетъ о добыванія питательныхъ веществъ вообще, а не о добыванія того или другого вида этихъ веществъ. И та же самая почва, будучи засѣяна какимъ-нябудь новымъ питательнымъ растеніемъ, можетъ дать гораздо большее количество пищи, чѣмъ оно давало прежде. Съ другой стороны, столь же трудно доказать опособность человѣческаго рода къ безконечному размноженію, какъ и способность земледѣлія къ безконечному усовершенствованію.

Если бы Рикардо имблъ въ виду возможность обработки различныхъ участковъ по различнымъ системамъ, если бы онъ принялъ въ соображеніе, что экстенсивная культура требуеть меньшихь затрать, чёмь интенсивная, то онъ не сказаль бы, что обработка худшихъ участвовъ возможна лишь при возвышении хлёбныхъ цёнъ. Доходъ, приносимый менее плодородными участками, можеть не покрывать издержекъ, требуеныхъ плодопереминной системой, но обработка тахъ же участковъ по трехпольной систем' можеть, по мизнію Родбертуса, приносить не только обычную прибыль на капиталь, но даже и поземельную ренту. Плохой участовъ будетъ, конечно, родить меньше хлѣба, чѣмъ хорошій. Но такъ какъ обработка перваго по трехпольной системъ требуетъ менѣе труда. чёмъ обработка второго по плодопеременной, то издержки производства могуть быть одинаковыми въ обовхъ случаяхъ. Лучшій участокъ родить, положимъ, 40 бушелей хлѣба, худшій только 20; но если на обработку лучшаго участка, нужно 80 дней труда, между твиъ какъ обработка плохого по болёе дешевой систем' требуеть лишь 20 дней труда, то каждый бушель хлёба будеть стоить двухъ дней труда, независимо отъ того, съ какого участка онъ полученъ.

Чтобы воспользоваться закономъ относительной выгодности различныхъ сельско-хозяйственныхъ системъ, нужно, конечно, много знаній, не всегда имѣющихся даже у западно-европейскихъ хозяевъ. Несомнѣнно также, что земледѣліе до сихъ поръ еще не пользовалось услугами естествознанія въ той же мѣрѣ, въ какой пользуется ими фабричное проязводство. Кромѣ того, существуетъ много другихъ препятствій, мѣшающихъ прогрессу земледѣлія и раціональной обработкѣ участковъ различнаго плодородія. «Но всѣ эти препятствія устраняются съ развитіемъ общества и не могутъ поэтому имѣть тѣхъ послѣдствій, которыя выводятся изъ нихъ системою Рикардо».

Х.

Ученіе о постоянномъ уменьшенія производительности земледёльческаго труда основывалось, какъ извёстно, на томъ будто бы несомиённомъ фактё, что хлёбныя цёны повышаются всегда съ возрастаніемъ на-Бельтовъ. Т. І. И зд. 3 37

родонаселенія. Сторонники этого ученія указывали также на то обстоятельство, что въ каждое данное время хлѣбныя цѣны выше въ густонаселенныхъ, чёмъ въ малонаселенныхъ странахъ. Именно эти аргументы имѣлъ въ виду Родбертусъ, утверждая, что «немногія статистическія ланныя, говорящія, повидимому, въ пользу теоріи Рикардо, или совсёмъ нелостовврем, ели допускають совершенно иное истолкование». Нашъ авторъ прежде всего не соглашается съ тыть, что хлёбныя цёны всегла повышаются съ ростонъ народонаселенія. Онъ ссылается на таблицу фонъ-Гюлиха, показывающую состояние хлѣбныхъ цѣнъ на лондонскомъ рынкѣ за огромный періодъ времени оть 1202 по 1826 годъ. Изъ этой таблицы видно, что въ XIII и XIV столётіяхъ цёны на пшеницу стояли значительно выше, чёмъ въ XV и въ первой половине XIV въка. Съ 1202 года замечается постоянное понижение цень на пшеницу, продолжающееся до 1560 года включительно. Во второй половинѣ XVI вѣка начинаеть оказывать свое вліяніе приливь мексиканскаго серебра, и ціны на пшеницу испытывають огромное повышеніе, которое продолжается до начала XVIII столътія. Но съ 1701 года цена ся снова понижается и стоить сравнительно низко до 1770 года, съ котораго начинается **H0**вое повышение. Въ 1809 года повышение прекращается, и цёны падають видоть до 1826 года. «Такимъ образомъ, — замѣчаетъ Родбертусъ, — иы не виднуъ «постояннаго повышенія» цёны пщеницы на рынке Лондона. этого всегда растущаго всемірнаго города. Мы видимъ, напротивъ, цѣдый рядъ колебаній, вполнѣ соотвѣтствующихъ колебаніямъ континентальныхъ ценъ. И въ Англіи и на континенте цены стоятъ гораздо выше въ сеннадцатомъ, чёмъ въ восемнадцатомъ вёкё; въ концё восемнадцатаго вѣка она снова повышаются до перваго десятилатія девятнадцатаго вака включительно». Затёмъ статистика указываетъ на новое пониженіе. Изъ изслѣдованій Дитерици видно, что цѣна пшеницы на берлинскомъ рынкѣ была значительно выше въ періодъ времени отъ 1791 по 1815, чъмъ съ 1816 по 1840 годъ. Таблица фонъ-Гюлиха также показываеть, что съ 1809 года происходить общее понижение цёны пщеницы. Только въ тридцатыхъ годахъ, всябдотвіе цёлаго ряда неурожаевъ въ Англін, хлёбныя цѣны снова возвышаются, причемъ возвышеніе это продолжается въ Германін и въ сороковыхъ годахъ благодаря отмене англійскихъ хлебоныхъ законовъ. Само собою понятно, что свобода хлебной торговли оказала обратное этому вліяніе на англійскій рынокъ.

Если мы сопоставимъ это движение хлѣбныхъ цѣнъ съ движениемъ народонаселения въ различныхъ странахъ, то станетъ ясно, что первое не имѣетъ иикакой связи съ послѣднимъ. Возрастание народонаселения не только не всегда сопровождается вздорожаниемъ хлѣба, но, напротивъ, часто случается, что хлѣбныя цѣны болѣе всего падаютъ именно въ то время, когда население растетъ всего быстрѣе. Правда, сколько-нибудь

точной статистики европейскаго населения за предшествующия стольтия не существуеть. Но и общія всторическія соображенія заставляють признать, что въ XIII и XIV стольтіяхъ европейское населеніе увеличилось въ весьма сильной прогрессіи. Это подтверждается соотвётствующимъ названной эпох'в развитиемъ и процветаниемъ западно-европейскихъ-а въ томъ числѣ и англійскихъ-городовъ. Однако, мы видѣли уже, что лондонскія цёны на хлёбъ именно въ теченіе этого періода испытывають весьма значительное понижение. Съ другой стороны, хлёбныя цёны значительно растуть въ теченіе всего XVII віка, когда-«по общему признанію историковъ» — народонаселеніе Англів не только не увеличивалось. но даже уменьшалось. Наобороть, население ся увеличивается въ XVIII столётія, нежду тёмъ какъ цёны на хлёбъ падають до 1770 года включительно, причемъ понижение ихъ достигаетъ более чемъ 300/о. Дальнъйшее сравнение хлъбныхъ цёнъ съ движениемъ народонаселения показываеть, что и цёны эти росли всего сильнёе именно въ то время. когда население возрастало всего медление, и падали въ періоды наиболёе быстраго его увеличения. Такъ напримёръ, съ 1817 по 1843 годъ население Прусси возрасло на 50%. По теоріи Рикардо, такое увеличение народонаселенія должно было бы вызвать значительное вздорожаніе хлёба. Исторія показываеть, однако, совершенно противное. Въ тоть самый періодъ, когда населеніе Пруссів возрасло на 50%, хлібныя цізы на ся рынкѣ понизились до 30%. А между тѣмъ за все это время Пруссія не только не ввозила иностраннаго хлёба, но продолжала увеличивать свой вы возъ.

При всёхъ этихъ сопоставленіяхъ хлёбныхъ цёнъ съ движеніемъ народонаселенія нужно, кром'я того, им'ять въ виду, что стоимость прагопънныхъ металловъ въ свою очередь подвергалась колебаніямъ. Рикардо признавалъ, что открытіе американскихъ рудниковъ причинидо внезацное паденіе стоимости драгоцённыхъ металловъ въ XVI вёкѣ; но онъ подагалъ, что вліяніе этого открытія давно уже прекратилось. Родбертусъ оспариваетъ мнёніе Рикардо, указывая на то обстоятельство. что въ теченіе XVIII стольтія добываніе драгоценныхъ металловъ въ Мексикѣ увеличилось почти въ пять разъ. Такое возрастание притока драгоценныхъ металловъ должно было, по его мненію, вызвать возвышеніе денежной стоимости всёхъ продуктовъ, въ томъ числё и хлёба-совершенно такъ же, какъ уменьшение добывания драгоценныхъ метадаовъ. обнаружившееся съ 1809 года, должно было понизить хлёбныя пёны. «Именно въ вилу такихъ колебаній въ стоимости самихъ денегъ.-прибавляеть Родбертусь, ----было бы весьма рискованно дёлать заключенія о производительности земледѣльческаго труда, основываясь лишь на денежной стоимости хлеба».

Мы видимъ теперь, какое значение имъютъ историко-статистическия данныя, подтверждающія будто бы учевіе объ уменьшенім производительности земледёльческаго труда въ развивающихся обществахъ. Данныя эти ин въ какомъ случай не доказывають положенія, въ защиту котораго ихъ приводятъ. Но есть однеъ несомнённый фактъ, объяснимый, повидимому, лышь съ точки зрёнія ученія Мальтуса-Рикардо. Сущность его заключается въ томъ, что въ каждое данное время въ богатыхъ и густонаселенныхъ странахъ хлёбныя цёны стоятъ выше, чёмъ въ странахъ бѣдныхъ и малонаселенныхъ. Родбертусъ не отрицаетъ этого явленія, но находить для него иное объясненіе. Если бы справедливо было учение Мальтуса и Рикардо, разсуждаеть онъ, то въ каждомъ развивающемся обществѣ сельское населеніе **ДОЈЖНО** было бы возрастать относительно быстрёе городского. Такъ какъ, по учению англійскихъ экономистовъ, производство добавочнаго количества хлеба все большаго труда, то естественно было бы требуетъ ожилать. что все большая и большая часть прироста населения будеть обращаться къ земледилю. Въ дийствительности же мы видимъ совершенобратное явление. Въ прогрессирующихъ обществахъ городское HO население увеличивается обывновенно быстрее сельского. Это можетъ быть объяснено лишь темъ, что, вопреки мивнію Мальтуса и Рикардо, производительность земледёльческаго труда возрастаеть и потому относительно большая часть населения прогрессирующихъ странъ получаетъ возможность взяться за ремесленный и фабричный трудъ. И если, несмотря на возрастание производительности земледвльческаго труда, хлабныя цёны все-таки возвышаются въ такихъ странахъ, то это явленіе можетъ быть объяснено множествомъ другихъ причинъ, не имвющихъ прямого отношенія къ земледвлію. Такъ, напримеръ, несомненно, что до нѣкоторой степени оно обусловливается упомянутымъ уже болье быстрымъ увеличениемъ городского населения сравнительно съ сельскимъ. Для пропитанія городского населенія хлёбъ доставляется изъ деревень, и эта доставка значительно возвышаеть его стоимость. По изследованиямъ Тюнена оказывается, что если бы въ деревив, отстоящей отъ города на 50 миль, шеффель ржи не стоилъ инчего, то при доставкъ его на дошадяхъ и по обыкновеннымъ нёмецкимъ дорогамъ-стоилъ бы въ городѣ не менве 1<sup>1</sup>/2 талера. Улучшеніе путей сообщенія уменьшаеть, конечно, вліяніе этого фактора, не уничтожая, однако, его совершенно. Но зато, чёмъ дешевле обходится доставка хлёба съ экономическимъ прогрессомъ страны, темъ сильнее сказывается, по миенію Родбертуса, вліяніе на хлѣбныя цѣны новаго фактора, именно денежнаго хозяйства. Известно, что съ заменой натурального хозяйства денежнымъ. «нату-

ральная» заработная плата уступаеть мѣсто денежной. Не только рабочіе, но даже прислуга, вибсто такъ называемаго «хозяйскаго содержанія», получають соотвётственно повышенную денежную плату и сами уже заботятся объ удовлетворения своихъ потребностей. Рабочие являются такимъ образомъ самостоятельными побупателями на рынке и въ громадной степени увеличивають спросъ на предметы первой потребности. Конечно, предложение этихъ предметовъ также возрастаеть, потому что все, составлявшее прежде натуральную плату рабочаго, превращается теперь въ товаръ и вывозится на рынокъ. Но, по мивнію Родбертуса, это возрастание предложения «ни въ какомъ случав не можеть уравновъсить увеличенія спроса», а потому цёны названныхъ предметовъ и не могуть остаться на томъ же уровнѣ, на какомъ стояли онѣ въ эпоху натуральнаго хозяйства. «Исходя изъ многихъ тысячъ отдѣльныхъ личностей, направляясь на необходимѣйшіе для жизни предметы и направляясь именно въ то время, когда потребность въ нихъ даеть очень сильно себя чувствовать, спросъ превышаеть увеличившееся предложение. Это вліяние спроса, раздробившагося между многими тысячами лицъ, замётно отчасти и на существующихъ въ розничной продаже ценахъ. Въ особенностя же оно заметно при неурожаяхъ. Именно благодаря этому вліянію, даже при одинаковомъ отношенія наличнаго количества хлёба къ числу потребителей, цёна его стоить гораздо выше въ тёхъ странахъ, где натуральная плата уступила мёсто ленежной».

Нашъ авторъ сознается, однако, что вышеприведенные факторы не выясняють спорнаго вопроса во всей его полноть. Такъ, напрамъръ, Англія населена вдвое гуще, чёмъ Германія. «Я утверждаю, — говорить Родбертусъ. — что производство даннаго количества хлъба требуетъ, по крайней мёрё, на 50%, менёе труда въ Англін, чёмъ въ Германіи, а между твиъ, дажо посяв отмвны хлебныхъ законовъ, англійскія цёны на хлёбъ на 50%, выше нёмецкихъ. Такая значительная разница не можеть быть объяснена вышеуказанными причинами». Но самъ же Рикардо даеть новое оружіе въ руки своего противника. Родбертусъ повторяеть мысль Рикардо о вліяній международной торговли на количество денегь въ различныхъ странахъ и утверждаетъ, что хлёбныя цёны должны быть выше въ богатыхъ странахъ, вслёдствіе присутствія въ нихъ большаго количества денегъ. Богатство стравы обусловливается производительностью національнаго труда, --- говорить онъ.--- Большая же производительность національнаго труда дасть странѣ значительныя преимущества на всемірномъ рынкѣ. Она ставится въ положеніе производителя, работающаго при исключительно благопріятныхъ условіяхъ, и получаеть за овоя продукты цёны, значительно превышающія издержки ихъ производства. «Всемірный рынокъ замёняеть, такимъ образомъ, для нея богатые рудники, изъ которыхъ она съ малымъ трудомъ, — необходимымъ для производства вывозимыхъ ею продуктовъ, — получаетъ большое количество золота и серебра, платимаго ей за ея товары». Благодаря этому и на внутреннемъ рынкѣ ея является большое количество драгоцѣнныхъ металловъ, такъ что стоимость ихъ понижается или, другими словами, возрастаютъ цѣны всѣхъ другихъ товаровъ. Но это возрастаніе денежныхъ цѣнъ товаровъ будетъ замѣтно лишь по отношенію къ нѣкоторымъ изъ нихъ. Здѣсь повторится явленіе, котораго мы касались уже выше, говоря о вліяній американскихъ рудниковъ на европейскія цѣны. Какъ помнитъ читатель, мы пришли къ заключенію, что если бы производительность егропейскаго труда осталась неизмѣнной, то денежныя цѣны всѣхъ товаровъ. Но такъ какъ рядомъ съ уменьшеніемъ ихъ стоимости шло возрастаніе производительности труда во всѣхъ его отрасляхъ, то дѣло получило гораздо болѣе запутанный характеръ.

Возвысились денежныя пёны лишь тёхъ товаровъ, производство которыхъ удешевидось въ меньшей степени, чвмъ добывание драгоцвниыхъ металловъ. Такими товарами были сырые земледѣльческіе продукты. Что же касается другихъ продуктовъ европейскихъ странъ, то увелнченіе производительности соотвѣтотвующихъ имъ отраслей труда уравновёснло или даже перевёснло вліяніе усилившагося притока драгоціяныхъ металловъ, и цены ихъ не возрасли или даже упали. Такъ кабъ большая производительность труда «замѣняеть для передовой страны богатые рудники», то производство главныхъ предметовъ вывоза изъ страны можеть быть разсматриваемо какъ добываніе драгоцённыхъ веталловъ при исключительно благопріятныхъ условіяхъ. Болфе сильный, сравнительно съ бъдными странами, притокъ драгоцённыхъ металювъ возвысить въ передовой странь цены сырыхъ продуктовъ, но вліяніе его не будеть достаточно сильно, чтобы вызвать вздорожание продуктовь фабричныхъ. Несмотря на общее возвышеніе цёнъ, продукты эти будуть дешевае въ богатыхъ странахъ, чёмъ въ бедныхъ, потому что увеличеніе производительности труда уравнов'єсить и перевісніть вліявіе усилившагося притока драгоцённыхъ металловъ.

Само собою понятно, что международная торговля повліяеть въ обратномъ смыслё на бёдныя, мало развитыя страны. На внутреннихъ рынкахъ этихъ странъ цёны всёхъ продуктовъ будутъ стремиться къ пониженію вслёдствіе уменьшенія количества обращающихся въ нихъ драгоцённыхъ металловъ. Но это общее пониженіе цёнъ будетъ въ особенности замётно на сырыхъ продуктахъ, потому что малая производительность фабричнаго труда въ этихъ странахъ будетъ стремиться возвысить цёны фабричныхъ продуктовъ н тёмъ уравновѣсить вліяніе возвысившейся стоимости драгоцённыхъ металловъ.

«Я знаю, — говорить Родбертусь, — что послѣдователи Рикардо говорять о возвышеніи хлѣбныхъ цѣнъ въ *пустонаселенныхъ* странахъ, между тѣмъ какъ я объясняю это явленіе по отношенію къ богатымъ странамъ. Но болѣе населенныя страны являются обыкновенно и болѣе богатыми. Увеличеніе производительности національнаго труда есть результатъ умственнаго развитія. Творческая же сила человѣческаго ума растетъ, повидимому, лишь благодаря соединенію и сближенію умовъ, подобно тому, какъ производительная сила индивидуумовъ увеличивается благодаря раздѣленію труда. По миѣнію Рикардо, густота населенія возвышаетъ цѣны съѣстныхъ прицасовъ вслѣдствіе уменьшенія производительности земледѣльческаго труда. На самомъ же дѣлѣ именно большое богатство густонаселенныхъ странъ причиняетъ возвышеніе цѣнъ тѣхъ продуктовъ, производство которыхъ удешевляется въ меньшей степени, чѣмъ производство продуктовъ, составляющихъ главную статью ихъ вывоза».

## XII.

Если производительность земледёльческаго труда не только не уменьшается, но даже возрастаеть во всёхъ прогрессирующихъ странахъ,--хотя и въ меньшей степени, чёмъ производительность труда фабричнаго,--то экономический пессимизмъ Мальтуса и Рикардо лишается всякаго основанія. Увеличеніе народонаселенія является, въ такомъ случав, не бёдствіемъ, котораго должны страшиться цивилизованные народы, а источникомъ общественнаго богатотва и благосостоянія. Правда, до сихъ поръ было не такъ, но причина этого печальнаго явленія коренится не въ производствѣ, а въ распредѣленіи національнаго продукта. Въ этомъ, по мивнію Родбертуса, коренной «недостатокъ» современной общественной организація, въ устраненія этого «недостатва» состоить вся суть соціальнаго вопроса. Мы знаемъ уже, что съ самыхъ первыхъ шаговъ въ области самостоятельныхъ экономическихъ изслёдованій Родбертусъ задался цёлью «увеличить долю участія рабочаго класса въ національномъ доходѣ», и что всѣ научныя изслѣдованія его были лишь «необходимой теоретической основой» для достиженія этой цёли. Посмотримъ же, какія «практическія предложенія» для рёшенія этого вопроса имёль въ виду авторъ «Соціальныхъ писемъ къ Кирхману».

Современная общественная организація казалась ему переходною ступенью отъ античнаго строя, гдё не только средства производства, но и сами производители были объектами частной собственности, къ тому будущему обществу, въ которомъ предметы потребленія будутъ подлежать частному присвоенію, въ размёрё участія каждаго индивидуума въ національномъ производствѣ. Понятно, что «практическія предложенія» нашего автора должны были сообразоваться съ этимъ общимъ ходомъ историческаго развития, съ этой сменой «всемирно-историческихъ періодовъ». Воть почему онъ такъ недовърчиво относился въ «Эйзенахцамъ», не имвышимъ, разумвется, въ виду никакого «будущаго періода». «Эйзенахъ глубоко комиченъ!»-восклицаетъ онъ въ одномъ изъ писемъ къ Р. Майеру. Такъ же мало удовлетворили его всевозможныя попытки примирить интересы труда и капитала на почвѣ «свободнаго договора», путемъ пресловутаго «участія рабочихъ въ прибыли предпріятій» или чего-либо подобнаго. «Стремиться рёшить соціальный вопросъ на почвѣ свободнаго договора — такое же нелёпое намёреніе, какъ если бы госпожа Исторія (Frau Historia) вздумала лечить бъдствія рабства, оставаясь на почвъ рабства» 1),-пишеть онъ тому же Майеру. Даже Лассалевскій проекть организація производительныхъ рабочихъ товариществъ вызываль его недовъріе, именно въ виду философско-историческихъ соображеній. «Ничто не уб'ёдить меня въ томъ, что производительныя ассоціація лежать на пути будущаго національно-экономическаго развитія... Онв не могуть явиться даже переходной ступенью къ более широкой цели. Оне вернули бы насъ къ корпоративной собственности, которая въ тысячу разъ хуже современной частной собственности. Переходъ отъ частной къ государотвенной собственности не можеть совершиться черезъ посредство собственности корпоративной; напротивъ, именно частная собственность есть переходная ступень отъ корпоративной къ государственной собственности»<sup>2</sup>). На основания всёхъ этихъ соображений Родбертусъ долженъ быль искать такого пути для рёшенія соціальнаго вопроса, который, съ одной стороны, постепенно велъ бы общество въ «будущему всемірноисторическому періоду», но въ то же время не подалъ бы повода въ слиш. комъ ръзкому разрыву съ настоящимъ. Какъ «соціально-консервативный» мыслитель, нашъ авторъ стремился, разумбется, къ мирному решенію соціальнаго вопроса, потому что вопросъ этоть «не можеть быть різшенъ на улицѣ, посредствомъ стачекъ, баррикадъ или даже петроля». Задача людей, стремящихся къ рѣшенію соціальнаго вопроса, заключается, по мивнію Родбертуса, въ томъ, чтобы найти и осуществить такія «экономическія учрежденія», которыя могли бы, путемъ мирнаго развитія, постепенно перевести общество изъ современнаго, основаннаго на частной собственности и уже отжившаго государственнаго порядка, въ высшій порядокъ, въ которомъ собственность являлась бы лишь въ видё дохода, пропорціональнаго труду». Эта, какъ онъ самъ сознавался, неудобопроизносимая формулировка дополнялась еще однимъ, весьма существеннымъ требованіемъ.

Искомыя «экономическія учрежденія» должны были «вести къ ука-

- 584 -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Briefe und socialpol. Aufsätze, I B., S., 160.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid, S. 228.

Зачной цёля и связать настоящее съ будущимъ путемъ системы наемнаго труда, не сокращая доходовъ собственниковъ, но въ то же время обезпечивая рабочимъ увеличение участия ихъ въ національномъ доходѣ <sup>1</sup>).

Само собою разумѣется, что такія замысловатыя учрежденія не могли бы быть осуществлены иначе, какъ посредствомъ государственнаго вившательства. Въ вопросѣ о государственномъ визшательстве Родбертусъ совершенно оходился съ Лассаленъ и не менёе его ненавидёлъ «Nichtsals-Freihändler»'овъ. «Физіократическая система, отъ которой мы и теперь такъ страдаемъ, должна уступить место антропократия. Народное хозяйство также должно войти въ сферу государственнаго управления», писалъ онъ въ статъв, носящей вполна понятное название «Physiokratie und Anthropokratie», къ которому, по неизвёстной причинё, былъ прибавленъ какой-то таинственный знакъ. Издатель «писемъ и статей» Родбертуса, Р. Майеръ, называетъ этотъ знакъ «масонскимъ» и предполагаеть, что, украшая выз статью, Родбертусь хотвль пригласить «свободныхъ каменщиковъ» къ постройкъ зданія «будущаго». Эта частность имветь, разумвется, значение лишь въ качествв бографической подробности. Для насъ важно лишь содержание статьи, въ которой авторъ старается выяснить разницу между животнымъ организмомъ, съ одной стороны, и соціальнымъ--съ другой. Между твиъ какъ «животные органазмы свободны голько по отношению къ внёшнему міру», соціальный организмъ свободенъ еще и въ томъ смысяв, что составляющие его «атомы» могутъ по произволу измѣнять свои взаимныя отношенія, а слёдовательно и всю организацію общества.

> ... der Mensch Vermag das Unmögliche; Er unterscheidet, Wählet und richtet,

говорить онь словами Гете. Государство должно совершать вой признанныя необходимыми измёненія и исполнять такимъ образомъ волю «соціальныхъ атомовъ». Но между тёмъ, какъ Лассаль полагаль, что государство лишь тогда явится на помощь рабочему класоу, когда онъ будетъ представлять собою сильную политическую партію, Родбертусъ считалъ политическую программу Лассаля по меньшей мёрё безполезнымъ придаткомъ къ соціальнымъ требованіямъ рабочихъ. Онъ думалъ, что политическая агитація только нарушитъ общественное спокойствіе, необходимое для рёшенія соціальнаго вопроса. Кромѣ того, онъ опасался, что въ наше время, когда «чуть не самъ Лойола спекулируетъ на соціальный вопросъ», политика даетъ возможность пріобрѣсти вліяніе надъ

<sup>1)</sup> Briefe und Aufsätze, I B., S. 318.

рабочимъ людомъ, интересующимся соціальнымъ вопросомъ только «для политики», какъ выражалоя онъ, играя словами. Еще болье отрицательно относился онъ къ «католическимъ» и «протестантскимъ соціалистамъ». «Я убъжденъ, — писалъ онъ Р. Майеру, — что пока одни будутъ примѣшивать къ соціальному вопросу свои редигіозныя, а другія-политическія симпатіи, вопросъ этотъ рёшенъ не будетъ». Не разсчитывая на политическую самодёятельность рабочаго класса, онъ всего ожидаль отъ великодушія и генія какого-нибудь государственнаго человѣка. Отбуда возьмется такой человъкъ-онъ и самъ не зналъ хорошенько. Нъкоторое время онъ думалъ, что такимъ благодетельнымъ геніемъ явится князь фонъ-Бисмаркъ, которымъ онъ такъ восхищанся въ періодъ франкопрусской войны. Находчивые друзья нашего автора совѣтовали даже ему просить у «желѣзнаго канцлера» аудіенція для изложенія своихъ «праєтическихъ предложеній», но Родбертусъ былъ слишкомъ уменъ для того, чтобы рёшиться на такую дётскую выходку. Онъ отвёчають, что въ четверть часа невоможно решить соціальный вопросъ, а по окончавія аудіенціь Бисмаркъ, навѣрное, забудетъ и о соціальномъ вопросѣ в о сдаланныхъ ему «предложеніяхъ». Онъ уже началъ склоняться въ тому убъждению, что «Бисмаркъ такъ же ничтоженъ во внутренней, какъ великъ во внёшней политикъ» (письмо къ Р. Майеру 5 февраля 1873 г.). Это не помѣшало ему однако надѣяться на появленіе воваго Мессін, а въ ожиданіи этого писать проекты и передавать ихъ на обсужденіе полятико-экономическихъ конгрессовъ. Будучи убъжденъ, что въ настоящее время «даже самые абстрактные вопросы экономіи понимаются рабочния лучше чёмъ многими профессорами», онъ не переставалъ осаждать своими «Практическими предложеніями» профессоровъ, принадлежавшихъ, по энергическому его выраженію, къ «Эйзенахскому болоту», и упорно отклонялся отъ всякой болёе благодарной практической деятельности. Только незадолго до смерти онъ началъ останавливаться на мысли «выступить въ качестве соціалистическаго депутата» въ рейхстагъ, но и эту миссію онъ понималъ довольно своеобразно. «Въ 1848 г. я много способствовалъ открытию для демократия доступа въ салоны (Salonfähig zu machen), быть можетъ, удастся мив это и съ соціализмонъ». Неизвёстно, чень кончилась бы эта попытка, открыль ли бы Родбертусь доступь въ салоны соціализму или соціализмъ вывелъ бы его изъ «салоновъ» въ рабочія собранія; тяжелая бол'єзнь пом'єшала осуществленію этого новаго плана нашего автора. Больной, слабый и раздражительный, перетажаль онъ изъ курорта въ курортъ и только урывками могъ обращаться къ своей любимой темв-соціальному вопросу вообще и средствамъ его рвшенія въ частности.

Посмотримъ же, въ чемъ состояли «практическія предложенія» Родбертуса. Мы знаемъ уже, какъ формулировалъ онъ свою задачу; взглянемъ

теперь на ея рѣшеніе. Всѣ практическіе планы Родбертуса сводятся къ законодательному регулированию заработной платы. Но подъ этимъ регулированіемъ онъ понималъ нѣчто гораздо болѣе сложное, чѣмъ опредѣленіе ея уровня на почвѣ нынѣшняго денежнаго хозяйства. Предложенная имъ реформа затрагивала почти всё сферы современной экономической жизни общества и требовала. поэтому, пёлаго ряда предварительныхъ paботь и законодательныхъ постановленій. Нужно заметить, что Родбертусъ выступилъ съ изложеніемъ своихъ плановъ какъ разъ въ то время, когда между нёмецкими рабочими велась очень сильная агитація въ пользу такъ называемаго нормальнаго рабочаго дня, т. е. въ пользу ограниченія числа рабочихъ часовъ. Онъ воспользовался вызваннымъ этой агитаціей возбужденіемъ общественнаго мнѣнія, какъ удобнымъ моментомъ для пропаганды своихъ воззрвній. Простому ограниченію числа рабочнать часовъ онъ не придавалъ ровно никакого значения. Онъ находилъ, что несправедливо устанавливать ту или другую норму рабочаго дня или заработной платы, не обращая вниманія на различіе въ прилеженіи и ловкости рабочихъ. Чтобы удовлетворить требованіямъ справедливости, нужно было бы, по его мнёнію, не только ограничить число рабочихъ часовъ, но и установить норму того, что можетъ быть сделано въ каждой отрасли производства «среднимъ рабочимъ при обыкновенномъ прилежанія и обыкновенной ловкости». Рабочій, сдёлавшій больше чёмъ требовалось бы этой законной нормой, получаль бы большую заработную плату, и наоборотъ-сдълавшій меньше, получиль бы плату лишь за неполный рабочій день. «Но этого мало, —прибавляеть нашъ авторъ. — Предложенная мѣра ведетъ, собственно говоря, къ установленію поштучной платы. Пока рабочая сила будеть представлять собою товаръ и цёна ся будеть опредвляться конкуренціей, поштучная плата останется самымъ дъйствительнымъ средствомъ эксплоатаціи работника». Поэтому «государство должно установить уровень заработной платы въ каждой отрасли производства, подвергая его періодическимъ измѣненіямъ, сообразно возрастанію производительности національнаго труда».

Разъ ступивши на путь законодательнаго опредѣленія заработной платы, государство должно идти далѣе и постараться найти новый «масштабъ стоимостии». Это новое предложеніе Родбертуса тѣсно связано съ ученіемъ его о мѣновой стоимости товаровъ, котораго не позабыли еще наши читатели. Если мѣновая стоимость продукта опредѣляетоя количествомъ труда, необходимаго на его производство, то, опредѣляя среднюю производительность національнаго труда въ каждой его отрасли, мы опредѣляемъ тѣмъ самымъ и стоимость продуктовъ. Зная, что «средвій рабочій, при обыкновенномъ прилеженіи и обыкновенной ловкости», можетъ сдѣлать х продуктовъ даннаго рода въ теченіе своего рабочаго дня, мы скажемъ, что стоимость этихъ продуктовъ равна стоимости у продуктовъ другого рода, явившихся въ результать рабочаго дня въ другой отрасли производства. Если число х вдвое больше числа у, то стоимость каждаго отдёльнаго продукта перваго рода будеть вдвое меньше стоимости каждаго отдёльнаго продукта второго рода и т. д. Мы потому говорных о «дняхъ», а не о часахъ труда, что, по проекту Родбертуса, продолжительность рабочаго дня можеть быть и неодинакова въ различныхъ отрасляхъ производства. Извёстно. что интенсввность, а потому утомительность различныхъ родовъ труда далеко не одинакова. Необходимо, поэтому, поставить продолжительность труда въ соотвѣтствіе съ его интенсивностью и сдёлать рабочій день короче въ болёе утомительныхъ отрасляхъ производства. Для удобства пришлось бы раздёлить рабочій день на нёсколько, напримёръ, на десять частей, которыя Родбертусь называеть часами, хотя, какъ мы видемъ, десятая часть рабочаго дня не всегда равнялось бы часу солнечнаго времени. Такъ какъ Родбертусь находить необходимымь оставить на время средства производства въ частной собственности, то изъ общей суммы національнаго продукта, стоимость котораго выражалась бы въ дняхъ и часахъ труда, рабочіе получали бы только нёкоторую часть, положимъ, одну треть. Но эта часть оставалась бы постоянною, несмотря на возрастание производительности національнаго труда. Портому, если бы производительность національнаго труда удвоилась или утроилась, то въ распоряженіе рабочихъ поступало бы въ два или въ три раза большее количество предметовъ потребленія. «Желізный законь» заработной платы быль бы устраневъ, и рабочіе получили бы возможность пользоваться успёхами общественной культуры и усовершенствованиемъ промышленной техники. Далёе, опредѣливши такимъ образомъ постоянный уровень заработной платы, государство должно было бы выпустить въ обращение особые билеты, на которыхъ обозначались бы раздичныя количества рабочнаъ дней и которые служили бы для расплаты предпринимателей съ рабочими. На первый разъ государство выдало бы предпринимателямъ въ вредить необходимое для нихъ количество билетовъ. Съ своей стороны, предприниматели вазвратили бы ему этоть долгъ, такъ сказать, натурой, именно продуктами своего производства. Государство должно было бы выстроить особые магазины для склада полученныхъ такимъ образомъ продуктовъ и выдавать ихъ въ соотвётствующемъ количестве предъявителямъ новыхъ денегъ.

«Конечно, — замѣчаетъ Родбертусъ, — я очертилъ эти важнѣйшія мѣропріятія лишь самымъ бѣглымъ образомъ. Человѣкъ, не привыкшій разсуждать объ экономическихъ явленіяхъ, едва ли даже и пойметъ меня. Но и по отношенію къ спеціалистамъ я остаюсь еще въ долгу. Я долженъ еще обосновать все сказанное мною. Чтобы удовлетворить научнымъ требованіямъ, я долженъ былъ бы написать цѣлую книгу. Здѣсъ же мнѣ нужно было только опредѣлить общую точку зрѣнія, бросить бѣглый взглядъ на тѣ трудности, которыя, подобно цѣпямъ огромныхъ горъ, выдѣляются на горизонтѣ соціальнаго вопроса» <sup>1</sup>).

Темъ не менее нашъ авторъ убежденъ, что даже въ этой незаконченной формѣ проекть его даеть возможность судить о выгодахъ, связанныхъ съ его осуществленіемъ. Первою изъ нихъ былъ бы дешевый кредить для предпринимателей, который даль бы имъ новое орудіе для борьбы на всемірномъ рынкѣ. Ужъ это одно до такой степени облегчило бы обращение новыхъ «рабочихъ денегъ», что Родбертусъ задается даже вопросомъ, не окажутся ли излишими государственные магазины. «Можно ожидать, --- говоритъ онъ, --- что рабочія деньги сами по себѣ, помимо государственныхъ магазиновъ, будутъ преимущественно употребляться при расплатахъ предпринимателей съ рабочими. Государству оставалось бы, въ такомъ случав, лишь основать конторы для размена металлическихъ денегъ на рабочія. Какой курсъ должны были бы имѣть при этомъ рабочія деньги-легко было бы опредёлить, потому что тё же самые продукты, которые обмѣнивались бы на рабочія деньги, продавалноь бы въ то же время и за деньги металлическія» 2). Кромѣ того законодательное опредъление заработной платы, какъ постоянной части національнаго продукта, избавило бы общество отъ потрясеній, причиняемыхъ торговыми кризисами: мы знаемъ уже, что, по теорія Ролбертуса, кризисы причиняются именно постояннымъ понижениемъ заработной платы, какъ части продукта, и проистекающимъ отсюда уменьшеніемъ покупательной силы рабочихъ. Устраняя причину, онъ былъ вправѣ ожидать и устраненія ся сябаствія. Наконець, еще одно немаловажное преимущество, а вмъстъ съ тъмъ и условіе прочнаго осуществленія предлагаемаго плана заключается въ возможности замёнить мало-по-малу металлическія деньги «рабочими». Бумажныя деньги существують и теперь, но обращение ихъ основывается, какъ извёстно, на наличности извёстнаго металлическаго фонда, поддерживающаго курсъ ихъ на надлежащей высотв. Введеніе же въ обращеніе «рабочихъ денегъ» сділало бы, по митию Родбертуса, этотъ металлическій фондъ совершенно излишнимъ. «Въ обществъ, въ которомъ стоимость продуктовъ опредълялась бы количествомъ труда, затраченнаго на ихъ производство, можно было бы создать новыя деньги,--гласить патая «теорема» его сочинения «Zur Erkenntniss unserer Staatwirthschaftlichen Zustände». «Деньги эти, съ одной стороны, были бы вполни удовлетворительны, какъ мирило цинъ и средство обращенія, съ другой стороны-онѣ не представляли бы собою вещественнаго предмета потребленія и не основывались бы, какъ нынъшнія

) Zeitschrift etc., S. 343.

<sup>&#</sup>x27;) Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft, S. 346.

бумажныя деньги, на наличномъ металлическомъ фондв» (S. 135). Это требуеть некотораго пояснения.

Нашъ авторъ думаетъ, что деньги должны испытать на себѣ вліяніе того всеобщаго закона, по которому «всякое учрежденіе, въ своемъ историческомъ развитіи, постепенно пріобрѣтаетъ въ рукахъ людей значеніе, совершенно отличное отъ первоначальнаго. Соціальныя отношенія основываются на естественной необходимости и законахъ природы и лишь мало-по-малу, путемъ постепеннаго развитія, переходятъ въ область человѣческой свободы, гдѣ новый богъ исторіи, человѣкъ, беретъ ихъ усовершенствованіе въ свои руки» <sup>4</sup>).

Функція денегь выросла естественнымъ путемъ изъ раздівленія труда и обмѣна его продуктовъ. Первоначально роль денегь играли предметы, наиболье употребительные въ средь лицъ, ведущихъ меновую торговлю: мѣха, скотъ и т. д. Мало-по-малу, когда съ развитіемъ земледелія усиилось рабство, роль денегь стали играть драгоденные металлы. Въ рабовладельческовь обществе участниками обмена являлись, главнымъ образомъ, лица высшихъ сословій, насущныя потребности которыхъ удовлетворялись рабскимъ трудомъ. Вслёдствіе этого на рынкѣ пріобрёли особенное значение предметы роскоши, свидетельствующие о могуществе и богатствѣ ихъ обладателей. Какъ красивые в рѣдкіе металлы, золото н серебро не замедлили, разумъется, попасть въ число этихъ предметовъ. Делимость же драгоценныхъ металловъ и способность ихъ противостоять разрушительному действію времени и атмосферныхъ вліяній-сделали ихъ еще более пригодными для роли денеть. Являясь товаромъ. и, притомъ. товаромъ, на который всегда существовалъ сильный спросъ, т. е. вступая въ обмѣнъ чаще другихъ продуктовъ, драгоцѣнные металлы служили мъриломъ стоимости этихъ продуктовъ. Два, три или несколько продуктовъ, вымѣнивавшихся на одинаковое количество золота и серебра, имѣли, очевидно, равную стоимость. Кромѣ того, представляя собою продукть труда, драгоцённые металлы могли попасть въ руки лишь тёхъ лицъ, которыя принимали посредственное или непосредственное участіе въ производствъ. Въ самомъ дълъ, помимо воровства, грабежа и т. п. случаевъ, насъ въ настоящее время не интересующихъ, обладатель драгоцённыхъ металловъ могь пріобрёсти ихъ лишь двумя путями: или получивши ихъ въ обмѣнъ за произведенный имъ продуктъ, или добывши ихъ изъ нѣдръ земли. Въ обоихъ случаяхъ онъ, посредотвенно или непосредственно, личнымъ трудомъ или трудомъ зависимыхъ отъ него лицъ, принималь участие въ производствѣ, а потому имѣетъ право на полученіе части поступившихъ на рынокъ продуктовъ. Наконецъ, въ виду

<sup>1</sup>) Zur Erk. etc., S. 163.

сильнаго спроса на драгоценные металлы, обладатель ихъ всегда могъ надбяться получить въ обмбнъ на нихъ любой изъ предметовъ потребленія, если только онъ имѣлъ достаточное количество этихъ металдовъ. Если же, въ виду случайнаго характера первобытной торговли, обладатель драгопённыхъ металдовъ и лишился бы возможности обмёнять ихъ на другіє продукты, то они сами по себѣ, собственною потребительною стоимостью, представляли достаточное вознаграждение за отчужденный имъ продуктъ. Въ рабовладельческомъ обществе на рынке фигурируютъ, главнымъ образомъ, предметы роскоша, въ числѣ которыхъ драгоцѣнные металлы занимають одно изъ первыхъ мъсть. Такимъ образомъ, драгоцённые металлы удовлетворяли всёмъ требованіямъ, которыя можно было предъявить имъ, какъ деньгамъ. Ови служили мериломъ стоимостей; обезпечивали увтренность въ томъ, что выражаемая ими стоимость дбйствительно произведена и доставлена на рынокъ, наконецъ, сами по себѣ служили достаточнымъ вознагражденіемъ за проданный продукть. Но, спрашивается, предъявляемъ ли мы деньгамъ всё эти требованія и въ настоящее время? И не могуть ли деньги удовлетворять необходимымъ теперь требованіямъ, не будучи товаромъ? Родбертусъ отвѣчаетъ отрицательно на первый вопросъ, утвердительно на второй.

Драгоцѣнные металлы служать теперь деньгами не потому, что они сами по себѣ представляють достаточное вознагражденіе за отчуждаемые продукты, а потому, что каждый увѣрень въ возможности пріобрѣсти за деньги необходимые для него продукты. Это доказывается существованіемъ бумажныхъ денегъ, которыя всѣми принимаются такъ же охотно, какъ и металлическія, несмотря на то, что потребительная ихъ стоимость равняется нулю. На это могутъ возразить, конечно, что бумажныя деньги принимаются лишь въ виду возможности въ любое время обмѣнять ихъ на металлическія. Но именно тотъ фактъ, что, имѣя такую возможность, обладатели бумажныхъ денегъ все-таки не мѣняють ихъ на металлическія,—доказываетъ, по мнѣнію Родбертуса, что въ настоящее время деньги принимаются уже не какъ предметъ потребленія, а какъ полномочіе на полученіе предметовъ потребленія.

Такимъ образомъ, въ исторіи денегъ нужно различать два періода. Въ каждомъ изъ нихъ деньги являются товаромъ. Но между тёмъ какъ въ первомъ періодѣ товаръ этотъ принимается, какъ предметъ потребленія, участники обмѣна не интересуются уже потребительною стоимостью товара-денегъ—во второмъ. По словамъ Родбертуса, существуетъ даже демаркаціонная линія, раздѣляющая эти два періода въ исторіи денегъ, именно то время, когда деньги, начинаютъ чеканить, а не принимаютъ, какъ прежде, по вѣсу. Нашъ авторъ увѣренъ, что теперь приближается уже третій періодъ въ исторіи денегъ, въ которомъ деньги-товаръ уступятъ мѣсто «простымъ бидетамъ». Но въ этотъ періодъ деньги переёдуть уже не сами собой, какъ перешли онѣ во второй періодъ, а путемъ сознательнаго вмѣшательства общества въ обмѣнъ продуктовъ.

Въ настоящее время товарное свойство денегъ важно лишь постольку, поскольку оно устраняетъ отъ участія въ обмѣнѣ лицъ, не доставившилъ на рынокъ той или другой стоимости. Какъ продуктъ труда, золото иожетъ быть пріобрѣтено только въ обмѣнъ за другіе продукты или путемъ непосредственнаго добыванія его изъ нѣдръ земли. Въ обоихъ случаяхъ обладатель его является лицомъ, принимавшийъ участіе въ національномъ производствѣ, а потому имѣющимъ право на извѣстную часть національнаго продукта. Такимъ образомъ, гарантируется надлежащій ходъ распредѣленія. Но если бы этой цѣли можно было достигнуть другимъ путемъ, то металлическія деньги сдѣлались бы, по мнѣнію Родбертуса, излишней роскошью.

«По идеё своей деньга суть свидётельства, дающія право на полученіе извёстной мёновой стоимости. И въ этомъ смыслё можно сказать, что нётъ надобности писать эти свидётельства на золотё, и общество могло бы сберечь тё тысячи милліоновъ, которыя оно затрачиваетъ теперь на матеріалъ для этихъ свидётельствъ» <sup>1</sup>). Конечно, деньги служатъ теперь, кромё того, и «мёриломъ стоимости», но если мёновая стоимость продуктовъ всегда будетъ опредёляться количествомъ труда, затраченнато на ихъ производство, то и эта функція денегъ можетъ исполняться «простыми билетами».

Мы знаемъ уже, что, по проекту Родбертуса, государство должно взять на себя опредъление средней производительности труда въ каждой отрасли производства, т. е. другими словами, количества труда, необходимаго на производство каждаго даннаго продукта. Опредъляя это кольчество, государство тёмъ самымъ опредёляло бы и стоимость продуктовъ, такъ что не было бы уже никакой надобности измърять се деньгами. Еще при жизни Родбертуса шверинскій архитекторъ Петерсъ составнь табляцы, указывавшія среднюю производительность плотничьяго труда. Нашъ авторъ смотрёлъ на работы Петерса, какъ на первый шагъ бъ осуществленію его «практическихъ предложеній», и придавалъ имъ огроиную важность. По его мнению, государство тотчасъ же могло бы приступять къ осуществлению его плановъ, какъ только были бы составлены подобныя таблицы во встахъ другихъ отрасляхъ производства. Тогда «итрилонъ стоимостей» сделалось бы само рабочее время, и «простые бидеты» съ обозначениемъдней и часовъ труда сдвлали бы излишними металлическия деньги. Чтобы обезпечнть правильный ходь распредёленія, нужно былобы только принять миры, благодаря которымъ «рабочія деньги» не попадали бы въ руки лицъ, не принимавшихъ посредственнаго или непосред-

<sup>1)</sup> Briefe und Aufsätze, S. 70.

ственнаго участія въ производствь. Этой цьли государство достигло бы выдавая новыя деньги только предпринимателямъ, доставившимъ соотвётствующее количество продуктовъ въ общественные магазины. Тогда гарантированная въ «рабочихъ деньгахъ» стоимость равнядась бы стоимости національнаго продукта, и въ процессё общественнаго обизна веществъ не произошло бы никакихъ потрясений. Нашъ авторъ не закрывалъ глазъ передъ трудностами, стоящими на пути къ осуществлению его «предложеній». «Конечно.—говорилъ онъ, — рѣшеніе соціальнаго вопроса будеть стоить много дороже, чёмъ напечатание полицейскаго распоряженія, именно потому, что мы имбемъ дёло съ соціальнымъ вопросомъ». Но если государство тратить многіе милліоны на самыя непроизводительныя предпріятія, то «почему не затратить ему многихъ милліоновъ на совершение акта соціальной справедливости, открывающаго новую эру во всемірной исторіи»? Затраты эти были бы весьма полезны даже съ точки зрвнія матеріальныхъ внтересовъ общества. При современной организація производства и обмівна общество не можеть воспользоваться находящимися въ его распоряженіи производительными силами во всей ихъ полнотв. «Если бы не было этого печальнаго усложнения, то современныя приизводительныя силы могли бы, пожалуй, удвоить національное производство» <sup>1</sup>). Низкій уровень заработной платы, со всёми проистекающеми изъ него послёдствіями, разрушаеть матеріальное благосостояніе современныхъ цивилизованныхъ народовъ. «Дешевый трудъ страшно дорого стоить обществу!»-восклицаеть Родбертусь.

Изложенные планы нашего автора относятся, какъ мы уже знаемъ, къ переходному времени, за которымъ открывается блестящая перспектива «новаго всемірно-историческаго періода». Въ этомъ періодъ «общественный организмъ» достигнетъ, наконецъ, высшаго типа своего развитія, и также будетъ относиться къ современному обществу, какъ позвоночное животное относится къ суставчатому.

Переходъ всёхъ средствъ производства въ распоряженіе государства «даетъ общественному организму позвоночный столбъ», которому будетъ соотвётствовать высшая, централизованная организація всего общественнаго тёла и единство во всёхъ дёйствіяхъ, внутреннихъ и внёшнихъ. Къ сожалёнію, по понятіямъ Родбертуса, исторія не только «не дёлаетъ скачковъ», но держится еще праввла «тише ёдешь — дальше будешь». Осуществленіе его «практическихъ предложеній» требуетъ, по его словамъ, болёе столётія, а для перехода «суставчатаго соціальнаго организма» въ «позвоночный» нуженъ чуть не геологическій періодъ времени. Въ перепискѣ съ Лассалемъ Родбертусъ запрашиваетъ для этого перехода цёлыхъ 500 лётъ!

Briefe und Aufsätze, I Band, S. 216. Бельтовъ. Т. І. Изд. 3.

### XIIII

Мы закончнии изножение экономической теоріи Родбертуса.

Мы познакомили теперь читателя съ общими взглядами нашего автора на задачи и методъ экономической науки, съ ученіемъ его о паупернзиї и торговыхъ кризисахъ, съ его теоріей распредъленія національнаго дохода и, наконецъ, съ практическими его планами. Мы старались въ то же время оттёнить его отношеніе къ писателямъ, предшествовавшимъ ему въ исторіи политической экономіи, показать, въ чемъ расходился и въ чемъ соглашался съ ними Родбертусъ. Намъ остается теперь бросить общій взглядъ на теорію нашего чвтора съ точки зрёнія нов'ящихъ политико-экономическихъ ученій. Умёстнёе всего будетъ начать этоть критическій обзоръ съ оцёнки общихъ историко-экономическихъ воззрѣній Родбертуса, игравшихъ такую важную роль во всемъ его міросозерцаніи.

Мы говорнии уже въ первой статье, что литературная деятельность Родбертуса началась въ то время, когда экономическая наука пришла въ критическій періодъ своего развитія, когда, «достигнувши въ ученіять Рекардо до послёднихъ своихъ выводовъ, она нашла, по словамъ Марка, въ Сисмонди выразителя ея отчаянія въ самой себь». Послѣ того, кагь обновленная Европа сбросила, наконецъ, послѣднія цѣпи феодализна, оказалось, что въ пресловутомъ золотомъ веке «разума» было, какъ въ евангельской притчь, много званыхъ, но мадо избранныхъ. Повторелась старая, но до сихъ поръ вѣчно новая исторія: эксплоатація переиънила только формы, а борьба приняла еще болье острый характерь. Тогда за поправку и пересмотръ «вѣчныхъ истинъ» буржуазныхъ экономистовъ взялись люди самыхъ различныхъ направленій. Одни стремялись отстоять ть формы общественныхъ отношений, при которыхъ такъ растеть «національное» богатство, такъ увеличивается производительность труда. Другіе взглянули на дело съ точки зренія интересовъ пролетаріата и находили, что болёе справедливое распредёленіе національнаго дохода нисколько не препятствовало бы экономическому прогрессу общества. Наконецъ, третьи старались увѣрить себя и другихъ, что они стоятъ выше всякихъ классовыхъ интересовъ и предразоудковъ и стремятся лишь къ изученію законовъ общественнаго развитія и къ осуществленію необходимыхъ и достаточныхъ въ данное время реформъ. Родбертусъ несомнѣнно принадлежить къ этой послёдней категоріи. Убёжденный въ своемъ безпристрастін, онъ ни въ какомъ случай не согласился бы признать себя ученымъ представителемъ какого-нибудь отдёльнаго класса общества. Чтобы понять характерь его безпристрастія, нужно, впрочемъ, опреділить, что означаеть это слово въ применени его къ общественнымъ отношеніямъ. Безпристрастіе не тождественно, конечно, съ безстра-

стемъ, съ индиферентнымъ отношеніемъ ко всёмъ общественнымъ классовымъ явленіямъ. Понятіе о безпристрастіи не исключаетъ сочувствія и самой горячей симпатіи, оно требуеть только, чтобы симпатія эта более справедливымъ образомъ распределялась между всёми сторонами, заитересованными въ рышении того или другого историческаго спора. Но какъ найти эту точку равновѣсія? Мы не говоримъ о томъ непосредственномъ отношения къ общественнымъ явлениямъ, которое обусловливается самимъ положеніемъ даннаго лица или класса. Для приаго класса все важные общественные вопросы сводятся въ одному роковому вопросу: «быть или не быть», всё задачи сводятся къ одной задачь: отстоять или создать условія, необходимыя для его существованія или его дальнѣйшаго развитія. Ни одинъ народъ, ни одинъ общественный классъ не можеть признать справедливыми то, что противорвчить самымъ насущнымъ его интересамъ. Каждый классъ, каждый народъ считаетъ наибодёе справедливыми тё отношенія, которыя нанболѣе способствуютъ его развитию и благосостоянию. Потому-то мы и видимъ, что «истинное по одну сторону Пиренеевъ считается ложнымъ по другую». Но отдёльныя личности могуть, конечно, отдёлаться отъ исключительно классовой точки зрвнія и руководствоваться въ своей дъятельности лишь общими понятіями своими о законахъ историческаго развитія. Он'в могуть возвыситься до безпристрастнаго отношенія къ общественнымъ явленіямъ. Къ чему же, однако, приведетъ ихъ такое безпристрастіе? Исторія до такой степени неблагодарна или, если угодно, «пристрастна», что какъ только данный общественный слой свершаеть все, что дано было ему свершить, она немедленно становится къ нему въ совершенно отрицательное отношение.

Такъ отвернулась она когда-то отъ католическаго духовенства, такъ покинула она веселое и воинственное феодальное дворянство. Ненужный болье для целей исторіи и покинутый ею классь общества играеть роль пятаго колеса или даже тормаза, препятствующаго движению общественной колесницы. Условія его существованія нсключають условія общественнаго развитія, интересы его противорѣчатъ интересамъ всего остального общества. Какъ долженъ относяться къ такому классу безпристрастный человѣкъ, руководящійся въ своей дѣятельности лишь общими соображеніями о законахъ историческаго развитія? При самомъ аристидовскомъ безпристрастіи, онъ не можетъ не видіть, что сочувствовать общественному развитію и въ то же время отстаивать интересы этого класса-значить желать движенія впередъ и неподижности, прогресса и реакціи. Отсюда слѣдуетъ, что безпристрастное и отрицательное отношение къ извѣстнымъ явлениямъ не только не исключають другъ друга, но въ извѣстные историческіе моменты положительно немыслимы одно безъ другого. Иначе, желая согласить несогласимое, человѣкъ

будетъ препятствовать обществу сдѣлать тотъ историческій шагь, значеніе котораго онъ самъ хорошо оцѣнилъ и понялъ. Примѣры такого рода непослѣдовательности было бы затруднительно привести лишь потому, что они многочисленны; Родбертусъ является, между прочимъ, однимъ изъ такихъ примѣровъ. При всемъ своемъ стремленіи къ безпристрастію, онъ никогда не могъ возвыситься до того возвышеннаго безстрастія, которое заставляетъ окончательно разорвать съ отжившими и осужденными исторіей традиціями. Онъ былъ и до конца жизни остался землевладѣльцемъ не только по положенію, но отчасти и по симпатіямъ. Этимъ объясняется его стремленіе воспользоваться рабочимъ дваженіемъ, между прочимъ, и въ интересахъ землевладѣльцевъ, до сихъ поръ еще не окончившихъ овоей исторической распри съ капиталистами; этимъ объясняется убѣжденіе его въ томъ, что «при современномъ положеніи дѣлъ землевладѣльцы и рабочіе являются естественными союзниками» <sup>1</sup>.

Отсюда же проистекають всё противорёчія его «практическихъ предложеній», его настойчивое желаніе придумать такую хитроумную комбинацію общественныхъ реформъ, которая дала бы возможность увеличить заработную плату, не уменьшая доходовъ предпринимателей. «Для меня ясно, какъ день, —говоритъ онъ въ одномъ изъ писемъ къ Вагнеру, что мой милый «Ягецовъ» только до тёхъ поръ останется во владёніи моихъ наслёдниковъ, пока потомки Блейхрэдера будутъ безпрепятствевно продолжать накопленіе капитала». Въ этихъ немногихъ словахъ заключается разгадка стремленія сёсть между двумя стульями, которое замёчается во всёхъ практическихъ планахъ Родбертуса.

Но пока работа мысли нашего автора ограничивалась чисто-теоретической сферой, онъ ниваъ достаточно безпристрастія для того, чтобы видъть въ улучшенін положенія рабочаго класса важнѣйшую задачу экономической науки. Онъ очень хорошо понималъ, что если «вѣчныя истины» буржуазной экономіи были удачной гиперболой въ борьбъ «третьяго сословія» противъ феодальнаго дворянства, то онв ни въ какомъ случай не могутъ служить критеріемъ для оцівнки дальнійшихъ стремленій человічества. Общество представлялось ему не законченнымъ совершенно зданіемъ, а развивающимся организмомъ, который переходять съ возрастомъ изъ низшаго типа въ высшій. При этихъ переходахъ всё общественныя отношенія людей подвергаются самымъ кореннымъ измененіямь. Въ античномъ обществе самъ человекъ является, въ видъ раба, объектомъ частной собственности. Мало-по-малу рабство и краност. ная зависимость уступають место свободному труду, и въ «германскомъ государственномъ порядкѣ» уже только средства производства составляють предметь частной собственности. Родбертусь «слышаль уже и при-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Briefe und Aufsätze, I Band, S. 341.

ближеніе новой эры», новой формы общественныхъ отношеній, съ когорой частному присвоенію будутъ подлежать лишь предметы непосредственнаго потребленія.

Чёмъ же обусловливается это постоянное измёненіе общественной организаціи? Родбертуоъ не даетъ удовлетворительнаго отвѣта на этотъ вопросъ. Въ нѣкоторыхъ случаяхъ онъ совершенно недвусмысленно заявляеть, что «правовая идея издавна пла рука объ руку съ экономической необходимсстью», и въ сочиненіяхъ его разсыпано множество неопровержимыхъ доказательствъ этого положенія. Если бы онъ внимательнёе прослёдные вліяніе экономической необходимости»; если бы для каждой изъ указанныхъ имъ ступеней общественнаго развитія онъ постарался найти связь между этой «необходимостью» и политическими учрежденіями, то онъ поставиль бы философію исторіи на совершенно реальную почву. Къ сожалёнію, онъ не всегда держался высказанной имъ свётлой мысли. Общественный строй античнаго и «германскаго» періодовъ кажется ему результатомъ простого насилія; въ ришенія рабочаго вопроса онъ видить только «актъ общественной справедливости». Мы видели уже въ предыдущихъ статьяхъ, что именно насиліемъ, и только насиліемъ, объясняеть онъ возникновеніе рабства и частной собственности на землю и капиталы. «Какъ прежде правовая идея опиралась на силу, такъ и теперь она основывается на постоянномъ принужденін», -- воть все, что говорить онъ въ объяснение современнаго общественно-экономическаго строя. Оставаясь на этой точки зриния, Родбертусь не вышель еще изъ области той философіи исторіи, которая въ началѣ XIX стольтія пыталась, въ лиць Огюстена Тьерри, объяснить весь ходъ англійской исторія твиъ обстоятельствонъ, что «il y a une conquête là-desous, tout cela date d'une conquête».

Уже въ сочиненіяхъ Тьерри можно замётить всю непослёдовательность и несостоятельность такого взгляда. Сохраняя еще нёкоторое подобіе вёроятности, пока рёчь идеть о «статикё» даннаго общественнаго строя, теорія насилія оказывается абсолютно неспособной выяснить ходъ его развитія, открыть причины, видоизмёняющія соотношеніе общественныхъ силь. Не говоря уже объ «Histoire du tièrs-Etat», представляющей собою блестящее опроверженіе теоріи насилія, даже въ статьяхъ своихъ объ «англійскихъ революціяхъ Тьерри вынужденъ аппелировать къ экономическому прогрессу «третьяго сословія», обусловившему постепенное его возвышеліе. Еще болёе такихъ противорёчій у Робертуса, какъ писателя, неоравненно болёе Тьерри обращавшаго вниманіе на экономическую исторію народовъ. «На той ступени развитія производительности труда, на которой знають лишь ручную мельницу, необходимо должно существовать работво»,—говорить онъ въ одной статьё, написанной имъ еще въ 1837 году. Точно также статья его о римскомъ колонать указываеть на экономическія причины тёхъ правовыхъ изм'яненій, которыми ознаменовался переходъ отъ рабства къ крёпостничеству. Его сочиненіе «Zur Erclärung der Creditnoth» изобилуетъ примѣчаніями, которыя самымъ остроумнымъ образомъ раскрываютъ связь между правовыми учрежденіями античнаго общества и экономическимъ его строемъ.

Наконепъ, приведенное выше мивніе его объ исторической роли акціонерныхъ обществъ ясно доказываетъ, что соотношеніе сняъ навестныхъ классовъ современнаго общества находится въ тёснъйшей связи оъ экономическимъ его строемъ. Конечно, въ борьбѣ общественныхъ классовъ за свое существованіе сила всегда являлась высшей инстанціей, къ которой аппелировали спорящія стороны; въ этомъ смыслё сила нивла огромное прогрессивное значеніе, такъ какъ она служила «повивальной бабкой старому обществу, беременному новымъ». Но сказавъ, что въ настоящее время данный классъ общества сильнее всёхъ другихъ, мы не объясняемъ ровно ничего, потому что остается открытымъ вопросъ какъ о происхождении силы этого класса, такъ и о способахъ пользования e10. Средневѣковые варвары такъ же мало церемонились съ побѣжденными народами, какъ и греки или римляне; однако, закоевание Пелопоннеса дорическимъ племенемъ дало совершенно другіе результаты, чъмъ завоеваніе Англін норманнами или Галлін-франками. Эмансипація городскихъ коммунъ была результатомъ побёды средневёковыхъ горожанъ надъ ихъ феодальными господами, точно такъ же, какъ великая французская революція была поб'ёдой буржуазів надъ аристократіей; тёмъ не менёе, общественный строй городскихъ коммунъ не имвлъ ничего общаго съ послё-революціонной Франціей. Впрочемъ, непослёдовательность Родбертуса объясняется тёмъ обстоятельствомъ, что многіе фазисы развитія соціальныхъ отношеній остались для него закрытою книгою. Установленная имъ схема общественно-историческаго развитія-рабство, наемный трудъ, «новая эра»---страдають значительной неполнотою. Онъ совершенно игнорируеть сельскія общины, исторія которыхъ показываеть, что начало рабства далеко не совпадаеть съ началомъ освідости и земледелия.

Нужно удивляться, какимъ образомъ, будучи замѣчательнымъ знатокомъ римской исторіи, Родбертусъ упустилъ изъ виду, что въ первые вѣка республики рабство существовало лишь въ очень незначительныхъ размѣрахъ. Полноправные граждане, а вногда даже знаменитые полководцы и диктаторы, собственными руками обрабатывали принадлежащіе имъ участки земли, и рабскій трудъ служилъ подспорьемъ, а не основой древне-римскаго земледѣлія. Только мало-по-малу, съ развитіемъ неравенства въ поземельныхъ отношеніяхъ, съ ковцентраціей поземельной собственности въ немногихъ рукахъ, рабскій трудъ вытѣсняетъ изъ деревень свободное населеніе. Та же постепенность въ образованіи крупнаго, основаннаго на рабскомъ трудѣ, землевладѣнія замѣчается и въ Греція.

Наконецъ, разработка исторіи общиннаго землевладѣнія въ различныхъ странахъ и этнографическія изслѣдованія показали, какую огромную роль играли первобытныя сельскія общины въ развитія правовыхъ и соціальныхъ отношеній всѣхъ пивилизованныхъ народовъ.

Всё эти изслёдованія оставались какъ бы совершенно неизвёстными Родбертусу. Возражая противъ теорія поземельной ренты Рикардо, онъ допускаеть, правда, что первоначально земля могла принадлежать не только частнымъ собственникамъ, но и сельскимъ общинамъ. Однако, онъ немедленно дёлаетъ крупную ошебку, утверждая, что общинное землевладение такъ же точно исключало свободное занятие необработанныхъ земель, какъ и частное. Когда население возрастало до такой степени, что незанятыхъ земель оставалось очень немного, со стороны общинниковъ было весьма естественно приберегать ихъ для подрастающаго поколёнія. Но «первоначально» общины вовсе не такъ ревниво оберегали неприкосновенность своихъ владений. Оне принимали въ свою среду новыхъ членовъ, причемъ, разумвется, и ручи не могло быть о «поземельной рентв». Новые члены получали даже пособіе оть общины и пользовались нѣкоторыми льготами; по истечения же льготнаго времени они обязывались лишь принимать участие во всёхъ расходахъ общины наравнё со старыми членами. Въ книги Биляева «Крестьяне на Руси» можно насчитать немало такихъ примъровъ. «А какъ отыдеть льготный годъ, и мив всякая подать платить со крестьяны вывств», говорить новый членъ общины въ одной изъ договорныхъ грамоть XVI века. Кроме общинныхъ и частныхъ земель существовало, --- вопреки мнѣнію Родбертуса, --- много земли, ровно никому не принадлежащей, --- «дикой», какъ называлась она въ древней Россіи, --- которую свободно могъ занимать каждый желающій 1). То же'мы видимъ и въ Германіи, гдѣ, по словамъ Маурера, «первоначально, пока существовало право свободнаго занятія, свободный человъкъ могъ селиться повсюду, гдъ находилъ никому не принадлежащую землю»; потомъ для такихъ «поселеній нужно было согласіе общинъ или короля... но это новое право не скоро получило всеобщее признаніе, и своевольныя занятія земель долго не прекращались. Такимъ образомъ селились не только германцы, но и славяне въ Баварін и другихъ мѣстахъ 2). Вообще, исторія крестьянскаго землевладенія у вобхи народовъ можеть служить опровержениемъ того положения Родбертуса, что и первоначально, съ тёхъ самыхъ поръ, какъ существуетъ раздёление груда, земля принадлежала не темъ, которые занимались ся обработкой, те же, которымъ она принадлежала, никогда не были бы въ состоянии обработать ее собственными силами. По изслёдованіямъ Маурера, оказывается,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) «Крестьяне на Руси», стр. 19.

<sup>\*)</sup> Einleitung zur Geschichte der Mark-Hof-Dorf und Stadt Verfassung, S. 183.

что величина участковъ, находящихся въ пользования членовъ общины, опредѣлялась именно ихъ «собственными рабсчими силами»; это видно изъ самаго названия различныхъ мѣръ земли, Tagwerk, terra jurnalis, Mannskraft, Mannwerk и т. д. <sup>1</sup>).

Русскимъ читателямъ извёстно то же самое изъ исторія русской общины. Наконецъ, исторія средневёковыхъ ремесленныхъ корпорацій показываеть, что было время, когда и «капиталы» принадлежали самниь трудящимся. Правда, доходъ средновёковаго мастера создавался только отчасти его собственнымъ трудомъ: на него работали ученики и подчастерья. Но эта состоянія были переходными, и каждый порядочный подмастерье становился современемъ мастеромъ. т. е. вполнѣ самостоятельнымъ производителемъ. «Почти до середины XIV стольтія званіе подмастерья было только ступенью въ жизни ремеслевника, а не постояннымъ его призваніемъ... Цехи не представляли еще въ то время замкнутыхъ организацій, число настеровъ не было ограничено ни непосредственно, ни посредственно, наконецъ, мастера были большею частью сами работниками, потому что если для самостсятельнаго веденія діла н тогда нужень быль извёстный капиталь, то капиталь этоть, по тогдашнему состоянію промышленности, быль еще очень незначителень 2). Мы видимъ отсюда, что въ спорѣ своемъ съ Бастіа и Тьеромъ Родбертусъ становился на очень скользкую почву, такъ какъ на вопросъ его: «когда и гдё принадлежали работнику земля и орудія труда»?--они могли бы сослаться на сельскія общины и ремесленныя корпораціи.

Невърная историческая точка зрънія нашего автора лишена въ то же время практическаго значенія. Сущность современнаго соціальнаго вопроса ни въ какомъ случат не можетъ быть сведена къ юридическому спору о томъ, когда и кому принадлежали средства производства.

Этого спора не разрѣшвлъ бы и самъ Соломонъ, по той простой прачинѣ, что онъ никогда не могъ бы имѣть и милліонной доли необходи<sup>•</sup> мыхъ для эгого рѣшенія данныхъ. Современные цивилизованные народы могутъ довольствоваться убѣжденіемъ, что ихъ экономическія бѣдствія представляютъ собою необходимое слѣдотвіе капиталистической органязаціи производства и обмѣна. Имъ пришлось бы испытать тѣ же бѣдствія даже въ томъ случаѣ, если бы никогда и нигдѣ не совершалось ви одного насилія и «завоеванія»; если бы трудъ служилъ «первоначально» единственнымъ основаніемъ соботвенности, а продукты всегда оцѣнивались бы лишь по количеству труда, затраченнаго на ихъ производство: словомъ, если бы въ сферѣ товарнаго производства и обращенія всегда господствовали, по выраженію Маркса, «свобода, равенство, справед-

<sup>1)</sup> Ibid, S. 129-134.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Brentano, Das Arbeit. gem. dem heut. Recht, S. 30.

инвость и Бэнтамъ». Рано или поздно вся эта иднилія привела бы къ появленію на рынкѣ самой рабочей силы, а вліяніе «Бэнтама», т. е. сознаніе собственной выгоды привело бы туда же и покупщиковъ этого новаго товара, предпринимателей. Тогда началась бы эра прибавочной стоимости и желѣзнаго закона заработной платы, всемірнаго рынка и торговыхъ кризисовъ, — и человѣчеству пришлось бы сознаться, что только конецъ вѣнчаетъ дѣло. На извѣстной стадіи товарнаго производства и обращенія «основанный на нихъ законъ присвоенія или законъ частной собственности превращается въ прямую противоположность, путемъ свойственной ему внутренней, неотвратимой діалектики... Раздѣленіе между собственностью и трудомъ является неизбѣжнымъ слѣдствіемъ того закона, который исходитъ, повидимому, изъ полнаго ихъ совпаденія <sup>1</sup>)». Именно въ эту сторону, въ сторону «неотразимой внутренней діалектики» товарнаго производства, и должны быть направлены изслѣдованія теоретиковъ и усилія практическихъ дѣятелей.

Если бы Родбертусъ обратилъ боле вниманія на этотъ факторъ возникновенія общественнаго неравенства, то решевіе соціальнаго вопроса представилось бы ему не только «актомъ общественной справедливости», но и неизбежнымъ результатомъ все той же «внутренней діалектики» товарнаго производства. Впрочемъ, онъ не совсёмъ, какъ кажется, уяснилъ себё динамическіе законы капиталистическаго опособа производства. Потому-то и «будущій періодъ» является у него скорёе драгоцённымъ подаркомъ человѣчеству со стороны прихотливой исторіи, чёмъ логическимъ выводомъ изъ посылокъ, коренящихся въ современной жизни цивнлизованныхъ обществъ. Потому-то и рабочіе представляются ему, съ одной стороны, угнетенной и обездоленной частью общества, неопособной къ разумной самодѣятельности; съ другой стороны, они кажутся ему какими-то варварами, болёе грозными, чёмъ «орды Алариха».

Что касается до соображеній Родбертуса о характерѣ «будущаго всемірно-историческаго періода», то о нихъ нельзя, разумѣется, говорить съ такой же увѣренностью, какъ о вопросахъ прошедшаго и настоящаго времени. Несомиѣнно, однако же, что относящіяся сюда представленія нашего автора являются часто не совсѣмъ удачной абстракціей отъ современнаго общественнаго строя. Такъ, напримѣръ, его «государство рабочихъ и чиновниковъ» основывается на томъ же профессіональномъ раздѣленіи труда, которое исключаетъ всякую возможность всесторонняго развитія современнаго средняго человѣка.

Не говоря уже о раздачѣ функцій двухъ большихъ классовъ будущаго общества, — рабочихъ и «чиновниковъ», сами работники физическаго труда остаются у него на всю жизнь ткачами, кузнецами, плотниками,

<sup>1)</sup> Das Kapital, S. 572.

рудокопами, земледѣльцами и т. д., и т. д. По крайней мѣрѣ Родбертусъ нигдъ не говорить о необходимости устраненія современной профессіональной односторонности. Онъ какъ бы не слышалъ безчисленныхъ жалобъ на то, что современное разделение общественнаго труда превращаеть всю производительную деятельность работника въ рядъ однообразныхъ, отупляющихъ механическихъ движеній. Онъ какъ бы не видить того обстоятельства, что развитие техническаго разделения труда все болев и болев упрощаеть различные роды производительной двятельности и темъ создаеть возможность перехода отъ одного къ другому. Онъ цёлякомъ переносить на «будущее общество» понятіе о современномъ раздѣленіи труда, не отдавая себё отчета въ конечной его тенденцін. Такимъ же перенесеніемъ въ «будущій всемірно-историческій періодъ» современныхъ экономическихъ понятій является и ученіе его о распредѣленіи продуктовъ по количеству труда, затраченнаго на ихъ производство. Понятіе о такомъ распредёления заимствовано изъ современнаго товарнаго обращенія, въ которомъ стоимость продуктовъ опредѣляется воплощеннымъ въ нихъ трудомъ. Но едва ли можно признать раціональнымъ такое превращеніе законовъ товарнаго обибна въ норму для распредвленія продуктовъ въ будущемъ. Самъ Родбертусъ замѣтилъ совершенно справедливо, что правовая идея издавна шла рука объ руку съ экономической необходимостью. Мы думаемъ, что въ будущемъ между ними будетъ полное согласіе; а если это такъ, то рано или поздно общество должно будеть остановиться на такомъ способѣ распредѣленія продуктовъ, который окажется нанболее благопріятнымъ для всесторонняго развитія производителей. Такой способъ распредбленія будеть вполнв соотвётствовать «экономической необходимости», потому что развитие производителей равносильно увеличению производительныхъ силъ общества и безконечному возрастанію власти человіка надъ природой.

# XIV.

Переходя теперь къ экономической теоріи Родбертуса въ тёсномъ смыслё этого слова, мы прежде всего обратимъ вниманіе читателя на ученіе нашего автора о мёновой стоимости. Мы вадёли уже, какъ твердо держался онъ того «великаго положенія», что «всё предметы потребленія стоять труда и только труда». Стоя на этой точкѣ зрѣнія, Родбертусъ разрушалъ, какъ карточные домики, аргументы экономистовъ, стремившихся доказать, что «рента вообще» обязана своимъ существованіемъ не труду работниковъ, а производительнымъ «услугамъ» почвы и капитала. Съ этой стороны, навсегда останется неоспоримой заслуга его какъ писателя, много способствовавшаго распространенію здравыхъ экономическихъ понятій. Но признаніе труда единственнымъ источникомъ матеріальнаго богатства общества не предохранило Родбертуса, какъ и

**-** 602 --

многихъ другихъ экономистовъ, отъ иѣкоторой неясности въ понятіи о мѣновой стоимости.

Такъ, напримъръ, онъ говоритъ въ одномъ изъ писемъ къ Вагнеру, что «потребительная стоимость представляеть собою сущность понятія о стонности», и что «изъ понятія о потребительной стонности мы выводимъ такъ называемую меновую стонмость». «Существуеть только одинъ родъ стоимости», -- говоритъ онъ далье. -- стоимость потребительная. Противопоставлять ему меновую стоямость, какъ другой родъ стоямости, значить делать логическую ошибку. Но эта единая потребительная стониость является или въ виде индивидуальной, или въ виде соціальной потребнтельной стоимости. Первая определяется потребностями индивидуума, безъ всякаго отношенія къ общественной организаціи. Втораяпотребительная стоимость по отношению въ общественному организму, состоящему изъ многихъ индивидуальныхъ организмовъ... Она становится мѣновою стоямостью лишь путемъ исторического развитія и, слёдовательно, переходящимъ образомъ». Въ настоящее время «соціальная потребительная стонмость необходимо должна принять видъ миновой стоимости, но на следующей ступени общественнаго развитія весь этотъ маскарадъ прекращается, продукты не будуть уже обмѣниваться **H8** рынкв. сопіальная потребительная стоимость выступить BO всей ea чистотѣ» <sup>1</sup>).

Какъ видитъ читатель, Родбертусъ развиваетъ въ этоиъ письмѣ одну изъ любимвишихъ своихъ идей, нообходимость «строгаго отделения логическихъ категорій отъ историческихъ». Имбеть ди это противопоставленіе такой глубокій смысль, какой усматриваль вь немь нашь авторь, это мы увидимъ ниже, перейдя къ ученію его о капиталь. Теперь же мы заметимъ, что ради «отделенія» различных родовъ категорій Родбертусь отказался оть точнаго опредъленія понятій о меновой и потребительной стоимости. Сказать, что не было и не будеть мисновой стоимости тамъ, гдв не было н не будеть обмина продуктовъ, --- значить высказать очень вёрную мысль, которая представляеть собою, однако, не более какъ тавтологію. Заключать же отсюда, что «существуеть только одинъ родъ стоимости»,--значить погрѣшать противъ того самаго «великаго положенія Смита и Рикардо», которое легло въ основание всей теоріи Родбертуса. И Смитъ и Рикардо говорили о трудѣ именно какъ объ источникѣ мѣновой стоимости продуктовъ. Имъ и въ голову не приходило, что можно признавать справедливость ихъ «великаго положенія» и въ то же время отождествлять ивновую стоимость продуктовь съ ихъ «соціальною потребительною стоимостью». Они сказали бы, что, конечно, производство должно им'ять въ виду удовлетворение известной общественной потребности, такъ какъ внъ

<sup>1)</sup> Zeitschrift für die gesam. Staatswissensch. I u. II Heft, 1878 S. 222-3-4.

этого условія продукты не могуть стать товарами; но не всѣ удовлетворяющіе общественнымъ потребностямъ продукты имѣютъ одинаковую миновую стоимость. Миновая стоимость алмаза несравненно больше миновой стоимости хліба, несмотря на то, что хлібь удовлетворяеть одну изъ самыхъ насущнейшихъ «соціальныхъ потребностей», а алмазы служать почти единственно для украшенія. Говоря о потребительной стоимости продукта, мы имвемъ въ виду ту услугу, которую оказываеть этоть продукть цёдому обществу или отлёдьному человёку: между тёмъ какъ мѣновая его стоямость опредѣляется, по прекрасному выраженію Маркса, тою услугою, которая была оказана самому продукту въ процесст его производства. Никому не придеть мысль опредблять мёновую стоимость машины тёмъ количествомъ труда, которое она сберегаетъ въ производствѣ; а вѣдь это количество труда и представляетъ собою «соціальную стоимость машины». Если бы меновая стоимость машинь определялась ихъ соціальною потребительною стоимостью, то какой смыслъ имвло бы ихъ употребленіе? Капиталисть долженъ былъ бы платить за нихъ именно то количество труда, которое онѣ сберегаютъ въ производотвѣ, и примѣненіе ихъ было бы дѣломъ каприза, а не экономической выгоды. «Соціальная потребительная стоимость» не только не «является теперь въ видъ мѣновой стоимости», но представляетъ собою совершенно отличное отъ нея понятіе.

«Историческое развитие» совсёмъ не ведеть къ превращению одного рода стоимости въ другой, а только къ превращению продуктовъ въ товары. Изъ этого хода «всторическаго развитія» можно сдёлать лишь тотъ выводъ, что продукты не всегда бывають товарами и что всякое производство продуктовъ есть производство мъновыхъ стоимостей. Если бы Родбертусь ограничился этимъ выводомъ, то онъ не сталъ бы заботиться о способахъ опредѣленія иѣновой стоимости въ «будущемъ BCOMIDHOисторическомъ періодѣ», характерную особенность котораго составляеть, по его ученію, отсутствіе товарнаго производства. Тогда разсужденія его о «будущемъ періодѣ» не противорѣчили бы его понятію о мѣновой стоимости, какъ «исторической категоріи». Но, не выяснивши себ'в разницы между продуктомъ и товаромъ, Родбертусъ попадаетъ въ цёлый рядъ самыхъ удивительныхъ противорвчій. Съ одной стороны, онъ упрекаетъ Рикардо и Маркса въ томъ, что они «приняли тяготиніе миновой стоимости къ извёстной нормё за достижение этой нормы», т. е. что они ошибочно думають, будто меновая стоимость продуктовь уже въ настоящее время опредвляется воплощеннымъ въ нихъ трудомъ.

Онъ говоритъ, что эта «естественная норма» можетъ быть достигнута миновою стоимостью только въ «будущемъ періоди». Съ другой стороны, онъ утверждаетъ, что въ этомъ періоди прекратится маскарадъ, благодаря которому соціальная «потребительная стоимость превращается въ мино-

вую. такъ что послёдняя исчезнеть, какъ преходящая «историческая категорія», а первая «выступить во всей ся чистотв». Выходить, **TP** воплощеннымъ въ продуктахъ трудомъ будетъ определяться ихъ «соціальная потребительная стоимость», и что Рикардо и Марксъ ошибались, Считая воплощенный въ продуктахъ трудъ «естественной нормой» ихъ современной «соціальной потребительной стоимости». Но ни Рикардо, ни Марксъ никогда, разументся, и не думали утверждать чего-либо подобнаго. «Ошибались» не они, а Родбертусъ, которому пришла охота оспаривать у Прудона сомнительную честь измышления особаго рода стоимости. такъ называемой «valeur constituée». Но Прудонъ былъ послѣдовате. денъ, по крайней мфрф, въ томъ отношенія, что, даря человичеству свое мнимое изобрѣтеніе, онъ рекомендовалъ ему въ то же время навсегда удержать товарное производство и обращение. Зачёмъ понадобилась «valeur constituée» Родбертусу, который никогда не думалъ переносить въ свой «будущій періодъ» современнаго производства товаровъ-понять решительно невозможно. Для чего определять меновую стоимость товаровъ тамъ, гдѣ продукты не принимають товарной формы? Какъ видно по всему, подъ мѣновою стоимостью продуктовъ будущаго «всемірно-историческаго періода» Родбертусъ понимаеть просто издержки ихъ производства. Но въ такомъ случав упрекъ, делаемый имъ Рикардо и Марксу, окончательно утрачиваеть всякое значение. Она оказываются виновными въ непонимания того, что только въ «будущемъ періодѣ» мёновая стоимость продуктовъ, т. е. издержки ихъ производства, будутъ равняться воплощенному въ нихъ труду, т. е. издержкамъ ихъ производства. Такіе упреки едва ли могуть повредить ученой репутаціи Рикардо и Маркса.

Какъ это ни странно, но путаницей Родбертусъ обязанъ именно своему излюбленному пріему противопоставленія «догическихъ категорій» историческимъ. Какъ создавались въ его умѣ понятія о «логическихъ категоріяхъ въ экономической наукѣ», наглядно показываетъ ученіе его о капиталь. «Капиталь самь по себь, капиталь въ логическомь или національно-хозяйственномъ смыслё этого слова, есть продуктъ, предназначенный для дальнёйшаго производства... предварительно совершенный трудъ. По отношению же къ прибыли, которую онъ долженъ приносить, или съ точки зрбнія современнаго предпринимателя, онъ долженъ явиться въ видѣ издержекъ предпріятія, чтобы быть капиталомъ. Такимъ образомъ, современный историческій капиталъ обнимаеть собою стоимость матеріала, орудій труда и заработной платы» 1). Содержаніе понятія объ историческовъ капиталѣ различно въ различныя историческія эпохи. Въ античномъ обществѣ сами рабочіе являются составною частью капитала, въ «будущемъ періодѣ» всѣ средства производства перейдутъ въ распоряженіе общества такъ, что историческій капиталъ сольется съ «капиталомъ

<sup>&#</sup>x27;) Zur Beleúcht. etc. B. I, S. 98.

въ логическомъ смыслѣ этого слова»: онъ явится въ видѣ продукта, предназначеннаго для дальнёйшаго производства, а не въ виде «издержекъ частнаго предпринимателя». Изъ этого определения «капитала, въ догаческомъ смыслё этого сдова», видно, во-первыхъ, что до сихъ поръ онъ существовалъ только въ головахъ экономистовъ, и что понятіе о немъ получить реальное значеніе лишь въ болёе или менее отдаленномъ будущемъ, вслёдствіе отождествленія Ормузда съ Арвианомъ, историческаго капитала съ догическимъ. Изъ него следуетъ далве, что до понятія о «логическомъ капиталв» экономисты достигають, лишая понятіе «объ историческомъ капиталв» нёкоторой части его содержанія. Какой именно? Это зависить оть того, къ какому направленію принадлежить экономисть, производящій эту «логическую» операцію. Родбертусъ, напримъръ, думаетъ, что понятіе о заработной плать, какъ части «логическаго капитала», противоръчило бы «современному правовому положению работника». Поэтому онъ относить ее къ категоріи дохода и понимаеть подъ «капиталомъ въ логическомъ смыслѣ этого слова» лишь матеріаль и орудія труда. Другіе экономисты и на рабочаго смотрять какъ на «машину, на постройку которой быль затраченъ известный капиталь, начинающій праносить проценты съ техъ поръ. какъ машина становится полезнымъ работникомъ въ производствв» (Флорезъ Эстрада). Эти «ученые» разсматривають вещи, какъ оня существують de facto, и не заботятся о разладь нашихъ юридическихъ понятій съ печальной дъйствительностью. Они сказали бы, что понятіе о логическомъ капиталѣ уже въ настоящее время совершенно совпало съ по-

нятіемъ объ историческомъ капиталѣ, такъ что «будущій періодъ» можетъ уже не заботиться о заключеніи мира между Ормуздомъ и Ариманомъ. Разногласія эти могли бы подать поводъ къ самымъ ожесточеннымъ и продолжительнымъ спорамъ, которые нисколько не уяснили бы, однако, нашихъ понятій о капиталѣ въ какомъ угодно смыслѣ этого слова. Они остались бы безплодными по той простой причинѣ, что сами спорящія стороны, несмотря на кажущуюся тонкость ихъ опредѣленій, не знали бы хорошенько—о какомъ значеніи «капитала» идетъ рѣчь, разсматривають ли они его съ технической или общественно-экономической точки зрѣнія.

Въ самомъ дѣлѣ, по смыслу предлагаемаго Родбертусомъ опредѣленія, кремневый топоръ и кожа убитаго дикаремъ звѣря являются такимъ же «капиталомъ въ логическомъ смыслѣ этого слова», какъ и хлопчатан бумага и паровыя машины современнаго фабриканта. Кремневый топоръ есть такой же «продуктъ, предназначенный для дальнѣйшаго производства», какъ и паровая машина. Съ точки зрѣнія процесса производства опредѣленіе это справедливо: орудія и матеріалы труда всегда играютъ одинаковую роль въ этомъ процессъ. Но общественныя отношенія, средн которыхъ совершается этотъ процессъ производства, далеко не одинаковы

мёра, отношеніе «продукта, предназначеннаго для дальнёйшаго производства», къ самому производителю. Современный пролетарій порабощается машиной, между тёмъ какъ дикарь, котораго европеецъ презрительно называеть фетишистомъ, не могъ бы и вообразить себя въ зависимости оть своего собственнаго орудія труда. Дикарь эксплоатируеть средства производства, современный же рабочій, напротивь, эксплоатириется ими. Теперь уже не «каниталь» существуеть для удовлетворенія потребности трудящихся, а трудящійся существуеть ради удовлетворенія потребностей капитала-создания такъ назыв. прибавочной стоимости. «Kaинталъ» былъ вещью для дикаря; онъ является въ видъ общественнаго отношенія для современнаго работника. Определяемъ ли мы хоть скольконибудь это отношеніе, говоря, что «капиталъ есть предварительно совершенный трудъ»? Нисколько: наше определение касается только роли «кацитала» въ процессѣ производства, внутри фабрики или мастерской. Чтобы пополнить его, мы должны была бы прибавить, что этоть «продукть предварятельнаго труда» господствуеть надъ трудомъ настоящаго времени. что «мертвый схватываеть живого», какъ говорятъ французы. Но и этого мало. Намъ нужно было бы сказать еще, что цёлью этого господства является производство прибавочной стоимости, которая подъ различнымъ соусомъ подается различнымъ представителямъ господствующаго класса. Въ этомъ смыслѣ и употребляли слово «капиталъ» экономисты классики. Только они переносиля современныя имъ понятія на всё фазисы общественнаго развитія, и полагали, что средотва производства всегда играли одинаковую роль, что «продукть, предназначенный для дальневишаго производства», всегда приносилъ прибыль своему обладателю. Они не дѣлали различія между средотвами производства и капиталомъ по той же причинѣ, по которой большинство ихъ не могло себѣ представить продуктъ иначе. какъ въ видѣ товара. Какъ мѣновая стоимость казалась имъ непремѣннымъ свойствомъ всякаго продукта, такъ и «продуктъ, предназначенный для дальныйшаго производства», всегда обладаль, по ихъ ининю, способностью приносить прибавочную стоимость, т. е. проценть и прибыль. Родбертусъ, лучше ихъ знавшій экономическую исторію европейскихъ обществъ, понималъ, что обычное представление о капиталъ справедливо только по отношению къ буржуазному ся періоду. Онъ старался избъжать неудобствъ принятой экономистами терминологіи, установляя различіе между историческими и логическими категоріями, между капиталомъ въ логическомъ и капиталомъ въ историческомъ смыслѣ этого слова. Первымъ терминомъ онъ обозначалъ средства производства, внё всякой связи ихъ съ общественными отношеніями людей, вторымъ-онъ хотёлъ выразить именно эти общественныя отношения. Но для него самого не было еще исно, когда и при какихъ условіяхъ «капиталъ въ историческомъ смыслѣ этого слова»

можеть выражать собою общественныя отношенія производства. Критеріемъ для опредбленія различныхъ видовъ историческаго капитала онъ взялъ чисто юридическій признакъ: большую или меньшую шароту сферы частной собственности. Характеристическимъ признакомъ античнаго историческаго вапитала является у него то обстоятельство, что сами трудящіеся представляють собою объекть собственности. Съ этой точки зрвнія исчозаеть всякое различіе между античнымъ историческимъ капиталомъ и капиталомъ американскихъ рабовдадельческихъ штатовъ. Однако, самъ Родбертусь не согласился бы уподобить римскаго землевладёльца американскому плантатору, хозяйство котораго было обставлено совершенно янымя условіями. Попытка Родбертуса установить различіе между историческими и логическими категоріями есть не болёс, какъ неудавшаяся попытка понять и формулировать ту особенность товарнаго способа производства. благодаря которой «общественныя отношенія людей являются въ видь общественнаго отношенія вещей». Если бы для него была ясна эта особенность, то онъ не сталъ бы обозначать однимъ и тёмъ же терминомъ «капиталь» два совершенно различныхъ понятія: о «продуктв, предназначенномъ для дальн Бйшаго производства»---съ одной стороны, и объ общественныхъ отношеніяхъ производства, выразителемъ которыхъ является этоть «продукть», ----съ другой. Онъ понялъ бы далъе, что эта двойственность характеризуеть только буржуазную эпоху общественнаго развитія, и не сталь бы искать ее въ античномъ обществе, где товарное производство существовало только въ зачаточномъ состояния. Тсгда въ его терминологіи не было бы тіхъ странностей, которыя мы видимъ въ ней теперь; она не допускала бы отождествленія совершенно несходныхъ понятій и не допускала бы для античнаго и современнаго общества двухъ «капиталовъ»: «логическаго», къ которому относится «продуктъ, предназначенный для дальнѣйшаго производства», и «историческаго», который заключаеть въ себѣ тоть же «продукть» съ «прибавкой», въ первоиъ случав, рабовъ, во второмъ---«стоимости заработной платы». Тогда «капиталь въ догическомъ смысл'я этого слова» быль бы названъ имъ просто средствами производства; капиталомъ же эти средства производства явились бы для него лишь въ извѣстную эпоху общественно-экономическаго развитія, когда посредствомъ ихъ эксплоатируется трудъ работника съ целью производства прибавочной стоимости, и когда рабочая сила сама является товаромъ, продаваемымъ въ розницу различнымъ предпривнмателямъ.

#### XV.

Отъ стоимости и капитала перейдемъ теперь къ другимъ частямъ теоріи Родбертуса, къ ученію его о кризисахъ в пауперизмѣ, о поземельной рентѣ и о способахъ устраненія «недостатковъ современной обще-

отвенной организація». Читатель помнить, что вой ся недостатки Родбертусъ сводитъ въ одному «коренному недостатку»: постоянному уменьшенію заработной цдаты, какъ части продукта. Эгимъ обусловливается какъ обѣднѣніе рабочаго класса, такъ и періодически возвращающіеся торговые кризисы. «Причина кризисовъ заключается единственно въ несоотвътствія покупательной и производительной силы, -- говоритъ онъ.--Покупательная сила есть не что иное, какъ участіе въ пользованія результатами производительной салы или въ національномъ доходѣ. Она отстаетъ отъ производительной силы, потому что не регулировано пользованіе результатами этой послёдней 1). Регулируйте пользование этими результатами, и пауперизмъ исчезнетъ вистъ съ торговыми кризисами. Уже этого предполагаемаго Родбертусовъ результата достаточно, чтобы обратить на его учение о кризисахъ самое серьезное внимание.

Ученіе это указываеть, по нашему мивнію, только на ивкоторые изъ элементовъ, обусловливающихъ возникновеніе и интенсивность торговыхъ кризисовъ, но не разсматриваеть этого явленія въ исторической связи его съ экономическамъ развитіемъ общества. Торговые кризисы представляють собою явленіе гораздо болѣе новое, чѣмъ пониженіе уровня заработной платы, какъ части продукта. По словамъ самого Родбертуса, заработная плата падаеть уже въ теченіе пати стольтій, между темъ какъ торговые кризисы являются характеристическимъ признакомъ общественнаго хозяйства только въ XIX въкъ. Ясно, что однимъ понеженіемъ уровня заработной платы ихъ объяснить невозможно. Притомъ же хотя призисы и понижение уровня заработной платы и находятся въ тесной связи другъ съ другомъ, но связь ихъ не можетъ быть названа причнною: низкій уровень заработной платы такъ же точно предполагаеть существованіе кризисовъ, какъ существованіе кризисовъ предполагаеть низкій уровень заработной платы. Оба эти явленія представляють собою слёдствія глубже лежащей причины. Пониженіе рабочей платы до удовня насущныйшихь потребностей рабочаго обусловливается тыть обстоятельствомъ, что съ развитіемъ капиталистическаго способа производства часть рабочаго власса постепенно обращается въ «относительно излишчее населеніе», которое своею конкуренціей понижаеть заработокъ всёхъ рабочихъ странъ. Ходъ капиталистическаго накопленія витеть. какъ показалъ Марксъ, ту особенность, что отношение между постояннымъ и перемъннымъ капиталами все болъе и болъе измъняется въ пользу перваго. «Если первоначально это отношение равнялось 1 : 1, то постепенно оно становится равнымъ 2:1,3:1,4:1 и т. д., такъ что при дальнѣйшемъ ростѣ капитала уже не половина его идетъ на покупку рабочей силы, а только 1/8, 1/4, 1/5, и т. д. А такъ какъ спросъ на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Erkenntniss etc., S. 29. Бельтовъ. Т. І. Изд. З.

трудъ зависитъ не отъ общей суммы капитала, а отъ перемънной его части, то онъ прогрессивно уменьшается съ возрастаніемъ общихъ размъровъ капитала. Капиталистическое накопленіе создаетъ, и притомъ въ прямомъ отношения въ своему объему и энергия, относительно, т. е. ди среднихъ потребностей капитала, не нужное, а потому и излишнее рабочее население» <sup>1</sup>). Но ненужное для среднихъ потребностей капитала «относительно излишнее рабочее население» составляеть въ то же время необходимое условіе существованія крупной промышленности. Не говодя уже о томъ, что оно понижаеть уровень заработной платы и твмъ «приковываеть рабочихъ въ капиталу», не говоря уже объ этой «услугь» относительно излишияго населенія, оно становится необходимымъ всякій разъ, когда кризисы смёняются оживленіемъ промышленной дёятельности. Чтобы вознаградить себя за временныя потери, предприниматели должны расширить размёры производства, а для этого нужно имёть подъ русой незанятыхъ рабочихъ. «Излишнее население служитъ резервной армией, пускаемой въ дело въ разгаръ промышленной горячки. Но оживленіе сменяется застоемъ, горячка ведетъ къ кризису, и дъйствующая аријя рабочихъ снова доводится до минимума. остальные же остаются свободными и голодають въ ожиданіи «лучшаго будущаго». Правильная сибна періодовъ оживленія, промышленной горячки, кризисовъ и застоя, «этоть своеобразный жизненный ходъ современной промышленности, не встрічающійся ян въ одномъ изъ предшествующихъ фазисовъ развитія человѣчества, былъ невозможенъ также и въ дѣтокомъ періодѣ калиталистаческаго способа производства. Взаимное отношение составныхъ частей капитала изменялось лишь мало-по-малу. Его накоплению соответствовало, въ общемъ, относительное возрастание спроса на трудъ... Внезапное расширение производства предполагаеть внезапное его сокращение; послёднее снова вызываеть первое, но первое немыслимо безъ существования свободнаго контингента работниковъ, безъ возрастанія числа ихъ, помимо абсолютнаго увеличенія народонаселенія»<sup>2</sup>).

Такимъ образомъ, кризисы немыслимы безъ существованія «относительно излишняго населенія» по той простой причинѣ, что только это населеніе даетъ возможность расширить производство до той степени, на которой кризисъ становится неизбѣжнымъ. Съ другой стороны, неизбѣжность кризисовъ обусловливается общимъ ходомъ развитія крупной промышленности и служить самымъ нагляднымъ доказательствомъ неспособности буржуазіи распоряжаться созданными ею самою производительными силами. «Участіе въ пользованіи результатами производительныхъ силъ» никогда не было «регулировано» въ буржуазномъ обще-

<sup>1)</sup> Das Kapital, S. 615-16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., S. 619.

увеличила эти силы, что онв стали въ противорвчіе съ даннымъ способомъ производства. Возрастание производительныхъ силъ требуетъ расширенія рынковъ; но чёмъ болёе расширяются рынки. тёмъ труднёе становится для каждаго отдёльнаго предпринимателя слёдить за всёми колебаніями спроса и предложенія. Каждый предприниматель не можеть дъйствовать иначе, какъ ощупью, тъмъ не менье онъ долженъ спъщить доставить на рынокъ возможно большее количество продуктовъ, если онъ не хочеть упустить благопріятный моменть и быть опереженнымъ своими конкурентами. Некоторое время доставляемые на рынокъ продукты находять себѣ сбыть, и тогда производительныя силы разныхъ странъ обнаруживають все свое могущество. Но вслёдь за тёмь рынки переполняются товарами, спросъ отстаеть отъ предложения, и промышленная горячка сыбняется кризисомъ. Находящіеся на рынкѣ продукты являются излишними, конечно, только въ относительномъ смыслѣ этого сдова. Мы видьли уже, что рабочее население терпитъ страшную нужду именно въ то время, когда товары не находятъ себѣ сбыта. Но капиталиста интересують не общественныя потребности, а такъ называемый «двиствительный спросъ», т. е. спросъ, опирающійся на покулательную силу. По справедливому замѣчанію одного экономиста, даже во время голода хлёбъ ввозится въ страну не потому, что население голодаетъ, а потому, что предприниматель надбется получить прибыль. Чтобы иметь возможность покупать переполняющіе рынки товары, рабочіе должны имѣть заработокъ, а заработокъ они могутъ имѣть только въ томъ случав. когда предприниматель разсчитываеть обратить трудъ ихъ въ прибавочную стоимость. Во время кризисовъ онъ лишается этой належды. поэтому товары гніють въ складахъ, производительныя силы общества остаются безъ всякаго почти приложенія, а рабочіе превращаются въ нищихъ. Будучи употреблены въ дёло въ широкихъ размерахъ, производительныя силы капиталистическаго общества приводять въ полное разстройство весь ходъ его экономической жизни и наполняють ее цвлымъ рядомъ самыхъ неявпыхъ протвворвчій. Ясно, что механизмъ этой жизни не соотвётствуеть болёе состоянію производительныхъ силъ общества и нуждается въ перестройкъ. Но предлагаемый Родбертусомъ планъ этой перестройки такъ же одностороненъ, какъ и ученіе его о причинѣ кризисовъ. Если, по справедлявому замѣчанію Энгельса. «недостаточное потребление рабочихъ классовъ такъ же мало говорить намъ о причинахъ появленія кризисовъ въ настоящее время, какъ о причинахъ отсутствія ихъ въ прошломъ» 1), то увеличеніе покупательной силы этого класса не можетъ считаться радикальнымъ средствомъ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Herren Eugen Dühring's Ummälzung der Wissenschaft, S. 238.

устраненія кризисовъ. Причина кризисовъ дежить въ несоотвътствін капиталистическаго способа производства съ современнымъ состояніемъ производительныхъ силъ общества. Только приведя организацію производства въ соотвѣтствіе съ состояніемъ производительныхъ силъ, можно уничтожить этотъ «бичъ, терзающій даже кациталъ». Но, чтобы установить это соотвётствіе, недостаточно «регулировать пользованіе результатами производительныхъ силъ». Для этого нужно «регулировать» самое производство, поставивши его подъ контроль общества. Тогда, визств съ другими противорѣчіями капитализма, торговые кризисы отойдуть въ обдасть исторіи, и человичество войдеть въ новый періодъ своего развитія, въ которомъ продуктъ не будетъ болве господствовать надъ проезводителемъ. При всей плодотворности усвоеннаго имъ историческато метода экономическихъ изслёдованій, Родбертусь такъ же не выяснить окончательно историческаго значенія кризисовъ, какъ не усвоиль онь вполн в точныхъ в законченныхъ понятій о меновой стоимости, капитале и товарномъ производствѣ.

## XVI.

Закравшіяся въ его ученіе о стоимости противорѣчія послужни главнымъ основаніемъ ошибочныхъ представленій его о поземельной ренть. Исходнымъ пунктомъ его ученія о ренть является вопросъ о значенія матеріала въ земледёльческихъ и промышленныхъ предпріятіяхъ. «То, что входить въ понятіе о матеріалѣ въ фабричныхъ предпріятіяхъ, или совершенно отсутствуеть въ земледілія, или составляеть продукть собственнаго хозяйства, а потому совсёмь не требуеть вздержекъ, или требуетъ ихъ въ очень ограниченныхъ размирахъ. Въ земледели сама почва заступаеть место матеріала» 1). Читатель знаеть уже, какіе выводы дёлалъ Родбертусъ изъ этого обстоятельства. Объ былъ убѣжденъ, что его теорія ренты неопровержима, и что если бы Рикардо оставался въренъ своему учению о стоимости, то непремънно пришель бы къ темъ же выводамъ. Но, по смыслу учения Рикардо, мѣновая стоимость продуктовъ не всегда опредѣляется единственно количествомъ труда, затраченнаго на ихъ производство. Правило это «значительно взмёняется, -- говорить онъ, -- вслёдствіе употребленія изшинъ и другого рода постояннаго в медленно обращающагося капитада»<sup>2</sup>). Рикардо не говорить, правда, о вліяніи различій въ стоимости матеріада. Но, разъ допустивши измѣненіе коренного своего положенія въ виду неодинаковой стоимости орудій труда, онъ должень быль признать возможность такого же измененія въ виду различной стоимости мате-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Erklärung etc. der Creditn., I Th., S. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Works, p. 20.

ріала. И онъ несомнѣнно призналъ бы это измѣненіе, если бы не усмотрёлъ какихъ-нибудь новыхъ факторовъ, устраняющихъ вліяніе различной стоимости матеріала въ различныхъ предпріятіяхъ. По замвчанію г. Зибера, къ числу такихъ факторовъ должна быть отнесена практикуемая предпринимателями система взаимнаго вредита, благодаря которой переходъ продуктовъ изъ одной отрасли производства въ другую не представляеть уже «непрерывнаго ряда продажь и покупокъ», требующихъ немедленной расплаты и потому увеличивающихъ издержки предпріятій. Стонмость матеріала не входить, въ такомъ случай, въ эти издержки и не вліяеть на уровень прибыли. Потребитель выплачиваеть, конечно, стоимость матеріала предпринимателя. Но онъ выплачиваеть ее въ размёрё труда, затраченнаго на производство матеріала; и каждый отлёльный предприниматель получаеть ту часть этой стоимости, которая соотвётствуеть труду его рабочихъ. Вслёдствіе этого стоимость матеріала не можеть вліять на высоту уровня прибыли въ различныхъ предпріятіяхъ. Замёчательно, что Родбертусъ, который не принялъ во вниманіе вліянія указаннаго фактора, самъ долженъ былъ признать, что общій законъ мёновой стоимости нёсколько измёняется вслёдствіе неодинаковой стоимости матеріала въ различныхъ предпріятіяхъ. «Принятый Рикардо и Маккуллохомъ законъ мёновой стоимости измёняется,--говорить онъ, — въ настоящее время подъ вліяніемъ другого закона, по которому прибыль стремится къ равному уровню во всёхъ предпріятіяхъ. На этомъ основанія онъ и допускаетъ, что меновая стоимость продуктовъ тіхъ предпріятій, которыя обрабатывають боліе дорогой матеріалъ, нёсколько превышаеть количество труда, затраченнаго на ихъ производство <sup>1</sup>). Въ своемъ учении о рентъ онъ забываетъ сказанное имъ въ ученін о стоимости и упрекаеть при этомъ Рикардо въ непослёдовательности. А между тёмъ единственно его собственной непосявдовательности обязана своимъ существованіемъ его поземельная рента. Изъ двухъ воззрѣній онъ долженъ былъ остановиться на какомънибудь одномъ: онъ долженъ былъ или признавать, или отрицать изићненје общаго закона о изновой стоимости подъ вліянјемъ стремленія прибыли въ одинаковому уровню во всёхъ предпріятіяхъ. Въ первомъ случав его поземельная рента не можетъ имъть мъста потому, что стоимость фабричныхъ продуктовъ нёсколько превышаеть кодичество труда, затраченного на ихъ производство, стоимость же земледёльческихъ продуктовъ опускается ниже этой нормы, такъ какъ фабричная диятельность нуждается въ болие дорогомъ матеріаль, чимъ земледѣліе. Благодаря этому отклоненію мѣновой стонмости отъ обычной ся нормы, уровень прибыли будеть одинаковъ во всъхъ предпрія-

<sup>1)</sup> Cp. Zur Erkenntniss unserer staatsw. Zustände, S. 160-1.

тіяхъ, в составляющій поземельную ренту остатовъ прибыли земледбльческихъ предпріятій будеть равняться нулю. Во второнъ случав Родбертусь, двиствительно, могъ съ грехомъ пополамъ доказать, что земледельческія предпріятія должны приносить сверхъ обычной прибыли еще извѣстный остатокъ въ видѣ поземельной ренты. Но, оставаясь послёдовательнымъ, онъ долженъ былъ придти въ тому неизбѣжному выводу, что подобный же статокъ даютъ и фабричныя предпріятія. Такъ, напримъръ, несомивно, что твацкая фабрика нуждается въ болве дорогомъ натеріаль, чёмъ бумагопрядильня, потому что первая подвергаетъ дальнейшей обработк'в продукть, изготовленный второю. Повторяя известное читателямь, разсуждение Родбертуса, мы придемъ къ тому заключению, что, при прочихъ равныхъ условіяхъ, бумагопрядильня должна принести болёе высокую прибыль, чемъ ткацкая фабрика. Но такъ какъ въ стране не можетъ быть двухъ различныхъ уровней прибыли, то приносимый бумагопрядильней доходъ распадается на двё части: обычную прибыль предпріятія и еще вѣкоторый остатокъ, соотвѣтствующій поземельной рентѣ въ землельдін. Какъ назвать этоть остатокъ? Поступить ди онъ въ распоряженіе предпринимателя? Но это противорѣчило бы «закону равнаго уровня прибыли во всёхъ предпріятіяхъ». Или онъ отойдеть какимъ-нибудь другимъ дицамъ, существованія которыхъ не подозрёвала до сихъ поръ экономическая наука и не обнаружила практическая жизнь? Разумъется, намъ нётъ основанія думать, что наша прядильная рента будеть явленіемъ исключительнымъ. Количество видовъ новаго рода ренты будетъ такъ же безконечно велико, какъ безконечно различна стоимость матеріала въ раздичныхъ предиріятіяхъ. Разнообразіе ся видовъ увеличивается еще всявлствіе неодинаковой стоямости орудій труда въ разлечныхъ отрасляхъ производства. Если, при прочихъ равныхъ условіяхъ, одно предпріятіе нуждается въ болѣе дорогихъ машинахъ, чѣмъ другое, то уровень прибыли не можетъ быть одинаковъ въ этихъ предпріятіяхъ. Поэтому фабриканть, употребляющій болье дешевыя машины, сверхъ обычной прибыли, получить еще извёстный доходъ въ видё ренты. Его, конечно, будугь мучить угрызенія совёсти, такъ какъ онъ нарушитъ «законъ равнаго уровня прибыли», удерживая свою ренту. Но пока послёдователи Родбертуса не укажуть ему, какъ распоряднться съ этой рентой, онъ не будеть въ состояния снять съ души своей это тяжелое бремя. Читатель видить, что теорія поземельной ренты Родбертуса приводить къ абсурау. И это совершенно понятно, потому что нашъ авторъ исходитъ въ своемъ ученін о ренть частью изъ совершенно произвольныхъ и недобазанныхъ положеній, частью изъ явленія слишкомъ общаго для того, чтобы ово могло объяснить существование соціальной категорія дохода. Онъ совершенно неправъ, говоря, что матеріалъ «или совершенно отсутствуетъ въ земледѣлін, или составляетъ продуктъ собственнаго хозяйства, а потому

и не входить въ понятіе объ издержкахъ производства. Къ такимъ «про. дуктамъ собственнаго хозяйства» относить онъ съмена и удобрение. Но развъ сельскій хозяннъ не относить употребленнаго на обсѣмененіе полей хлѣба къ издержкамъ производства? Развѣ не вычитаетъ онъ стоимости этого хлѣба изъ валового дохода имѣнія при опредѣленіи своей чистой прибыли? Когда, въ случав неурожая, онъ теряеть надежду на получение прибыли и заботится только о покрытіи своихъ издержекъ, развѣ согласится онъ признать, что обсёмененіе полей ему ничего не стоило? Наконецъ, употребление для посвва своего или покупного хлёба зависить не оть общихь законовь земледелія, а оть случайныхь разсчетовь сельскаго хозяина. Онъ можетъ продать весь свой яровой хлебъ осенью, въ надеждё купить сёмена весной. Въ такомъ случаё и самъ Родбертусъ не отказался бы, конечно, отнести эту покупку къ издержкамъ производства. Можно ли строить теорію поземельной ренты на такомъ основанія? Если съмена и удобреніе не входять въ понятіе объ издержкахъ производства на томъ основании, что «они составляютъ продуктъ собственнаго хозяйства», то зачемъ же относить къ этимъ издержкамъ содержание рабочаго? Известно, что земледельческие рабочие гораздо чаще фабричныхъ получають оть хозяина помёщение и пищу. причемь послёднее почти исключительно состоять «изъ продуктовъ собственннаго хозяйства». Почему бы не выводить принципа земельной ренты, между прочимъ, н изъ того обстоятельства, что сельскій рабочій получаеть свою плату отчасти «натурой». Тогда было бы еще яснве, что земледвльческія предпріятія должны приносить более высокую прибыль, такъ какъ понятіе объ ихъ издержкахъ ограничивалось бы главнымъ образомъ орудіями труда и не распространялось бы даже на заработную плату.

Къ сожальнію, всякое изследованіе о распределении дохода въ капиталистическомъ обществе должно иметь въ виду не натуральное, а денежное хозяйство, въ которомъ каждый продуктъ имъетъ меновую стоимость. Зная рыночныя цёны, сельскій хозявнъ имеють полную возможность оцёнить и отнести къ своимъ издержкамъ даже тв изъ «продуктовъ, предназначенныхъ для дальнейшаго производства», которые обязаны своимъ существованіемъ его собственному хозяйству. Такимъ образомъ, рѣчь можетъ идти не объ «отсутствіи» или «присутствіи» матеріала въ земледѣлів, а только о селичнив его стоимости, которая, какъ мы видѣли, различна въ различныхъ отрасляхъ производства. И если мы не хотимъ признать существованія особаго рода ренть во всёхъ отрасляхъ, употребляющихъ дешевый матеріалъ, то мы должны согласиться, что дешевизна земледальческаго матеріала не объясияеть еще происхожденія поземельной ренты. Да и можно ли съ увъренностью сказать, что всъ отрасли фабричныхъ предпріятій нуждаются въ болѣе дорогомъ матеріалѣ, чёмъ земледелие? Мы полагаемъ, что вопросъ этоть остается пока открытымъ.

Другія возраженія Родбертуса противъ теоріи ренты Рикардо такъ же неосновательны, какъ и только что разсмотренное. Такъ, напримеръ, предложенную имъ «задачу» послёдователя Рикардо могли бы рёшить въ утвердительномъ смыслё, нисколько не противорёча основнымъ положеніямъ своей теоріи, хотя нужно зам'ятить, что всѣ подобнаго рода «задачи» напоминають собою уравненіе со многими неизвестными, потому что условія ихъ никогда не опредѣляются надлежащимъ образомъ. Какъ помнить читатель, въ «задачѣ» Родбертуса рѣчь идеть о кругломъ островѣ, въ центрѣ котораго находится городъ, служащій для сбыта земледѣльческихъ продуктовъ. Каждое изъ именій этого острова «простирается отъ городскихъ ствнъ до береговъ» и заключая въ себв «около 5.000 магдебургскихъ моргеновъ», имѣеть фигуру сектора. Будеть ли существовать здѣсь поземельная рента?-спрашиваеть Родбертусъ. Отвѣтить на этотъ вопросъ можно только, принимая въ соображение доходность различныхъ участковъ каждаго даннаго имвнія. Посмотримъ же, будетъ ли она одинакова для всёхъ участковъ. Въ какомъ бы пункте внутри виёнія не лежалъ «хозяйскій дворъ», участки не могуть находиться на одинаковомъ 0ТЪ него разстояния, потому что имение представляеть собою фигуру сектора, а не круга. А, между темъ, разстояние это играетъ важную роль въ вопросв о доходности участковъ. Съ возрастаніемъ его, уменьшается доходность участка, несмотря на то, что, по условіямъ задачи, почва острова повсюду отличается одинаковымъ плодородіемъ. При прочихъ равныхъ условіяхъ, отдаленные участки будуть приносить меньшій доходъ. и если потребности населенія вынудять взяться за ихъ обработку, то ближайшіе участки, сверхъ обычной прибыли дадутъ еще поземельную ренту. Величина этой ренты будеть одинакова въ каждомъ изъ имѣній секторовъ, такъ какъ они представляютъ собою не только подобныя, но и равныя фигуры. Рёшивъ въ этомъ смыслё предложенную низ задачу. послёдователи Рикардо могли бы воспользоваться ею, какъ орудіемъ противъ самого Родбертуса. Они могли бы сослаться на удовлетворительное решеніе ся, какъ на доказательство того, что теорія Рикардо имбеть въ виду не только различную величину «поземельной ренты», но и самый ея принципъ. Что касается «колебаній уровня прибыли, случающихся раза два въ годъ», то, вопреки мивнію Родбертуса, явленіе это не можеть служить аргументомъ противъ теоріи Рикардо. Поземельные участки сдаются, по меньшей мёрё, на годъ. Каковы бы ни были колебанія прибыли въ теченіе года, арендаторъ легко можеть опредвлить средній ся уровень, который и послужить нормой его дохода. Онь согласится платить ренту только за тв участки, которыя приносять доходъ, превышающій средній уровень прибыли. При долгосрочномъ контракть онъ окажется, конечно, въ проигрышъ, если обычный уровень прибыли возвысится. Возможность проигрыша арендатора есть единственное заключэніе.

къ которому можно придти въ виду продолжительныхъ колебаній уровня прибыли. Но опровергаетъ ли это заключеніе теорію Рикардо? Мы этого не думаемъ. Изъ всей теоріи поземельной ренты Родбертуса должно быть признано справедливымъ только ученіе его о производительности земледѣльческаго труда. Это ученіе проливаетъ новый свѣтъ на распредѣленіе національнаго дохода. Но, по словамъ самого Родбертуса, оно не касается сущности теоріи Рикардо. Возрастаніе производительности земледѣльческаго труда не устраняетъ, или, по крайней мѣрѣ, до сихъ поръ не устранило различій въ степени плодородія участковъ.

## XVII.

Намъ остается сдёдать нёсколько замёчаній относительно «практическихъ предложеній» Родбертуса. Выше мы говорили уже, подъ какими «практическими» вліяніями находится Родбертусь, какъ реформаторъ. Онъ выступаетъ передъ нами въ этихъ планахъ не столько въ качествъ безпристрастнаго ученаго, сколько въ качестве померанскаго помещика, никогда не теряющаго изъ виду связи интересовъ землевладения съ интересами капитала. Взглянемъ теперь на его «планы» съ точки зрѣнія ихъ осуществимости. Теоретическимъ центромъ тяжести всёхъ его плановъ является установление новаго «мерила стоимости», замена денегьтокара «простыми билетами». На эту миру опираются вси другія предложенія Родбертуса, и хотя практическое осуществленіе некоторыхъ изъ нихъ возможно, по его мнѣнію, и при современномъ денежномъ хозяйствѣ, но онъ категорически заявляеть, что только введеніе новаго «мѣрила стоимости» дало бы прочность и законченность предлагаемой имъ реформе. Онъ совершенно правъ въ этомъ отношении: планы его утрачивають всякое практическое значение для того, кто считаеть ошибочной основную его посылку. Поэтому мы и обратимся къ оцёнкё ся теоретическаго и практическаго значения.

Ученіе Родбертуса о «рабочихъ деньгахъ» тѣсно связано съ ученіемъ его о стоимости, которое было далеко небезошибочнымъ. Онъ утверждаетъ, что иден прудоновской «valeur constituée» принадлежитъ ему, такъ какъ онъ ее высказалъ нѣсколькими годами ранъе Прудона. Дѣйствительно, мы находимъ ее уже въ сочиненіи его «Zur Erkenntniss еtc.», вышедшемъ въ 1842 году. Но въ то время она была далеко не нова. Еще въ 1831 году англійскій писатель Джонъ Грей выработалъ проектъ національнаго банка, который, имѣя отдѣленія во всей странѣ, выдавалъ бы производителямъ, въ обмѣнъ на ихъ продукты, свидѣтельства, съ обозначеніемъ рабочаго времени, затраченнаго на изготовленіе этихъ продуктовъ. Предъявители такихъ свидѣтельствъ получали бы изъ складомъ банка соотвѣтствующее количество товаровъ, обращеніе которыхъ совершалось бы, такимъ образомъ, безъ посредства нынѣшнихъ де-

негь. Грэй такъ вёрилъ въ практичность своего плана, что послё февральской революція представилъ временному французскому правительству записку, въ которой доказываль, что Франція нужлаются не въ «организаціи труда», а въ «организаціи обмѣна» 1). Какъ вилить читатель, въ «практическихъ предложеніяхъ» Родбертуса цѣликомъ повторялись идея Грэя, съ тою, впрочемъ, разницею, что нашъ авторъ, кромѣ «организаціи обмѣна», предлагалъ еще законодательное регулированіе заработной илаты. Но это различіе не могло придать более веса основнымъ его положеніямъ. Онъ повторилъ въ нихъ ту же ощибку, которую ранфе его сдёлаль Грэй, а послё Прудонь, и которая состояла, по выражению Маркса, въ «элементарномъ непонимания необходимой связи между товаромъ и деньгами». Товары представляють продукть индивидуальныхъ производителей, такъ что воплощенный въ нихъ трудъ есть индивидуальный, а не общественный. Мёновая же стоимость продуктовъ определяется общественно-необходимымъ трудомъ, затраченнымъ на ихъ производство. Чтобы знать меновую стоимость продукта, мы должны, следовательно, знать, какъ относится воплощенный въ немъ индивидуальный трудъ къ труду «общественно-необходимому». Въ настоящее время отношение это опредиляется въ процесси товарнаго обращения. Необходимымъ слёдствіемъ обращенія продуктовъ въ товары является превращеніе одного изъ товаровъ въ деньги, во «всеобщій эквиваленть», въ различныхъ количествахъ котораго всё другіе товары выражаютъ свою мѣновую стоимость. Товаръ-деньги становится, такимъ образомъ, «вощошеніемъ общественнаго рабочаго времени» въ противоположность всёмь другимъ товарамъ, какъ воплощенію индивидуальнаго рабочаго времени различныхъ производителей. Отношениемъ каждаго отдёльнаго товара во всеобщему товару-деньгамъ и выражается отношение индивидуальнаго рабочаго времени къ общественному.

По проекту Родбертуса, это послѣднее отношеніе опредѣлнется въ самомъ производствѣ. Путемъ опыта государство находитъ ореднюю производительность труда въ каждомъ изъ безчисленныхъ его отраслей. Такимъ образомъ приводится въ извѣстность общественное рабочее врежя, необходимое на производство каждаго отдѣльнаго продукта. Стоимость продуктовъ опредѣляется именно этимъ общественнымъ временемъ, независимо отъ того, какихъ усилій потребовало производство ихъ отъ даннаго индивидуума. Но воплощенный въ продуктахъ трудъ становится общественно-необходимымъ трудомъ только въ томъ случаѣ, если овя удовлетворяють извѣстныя общественныя потребности. Будучи произведены въ излишнемъ количествѣ, продукты перестаютъ соотвѣтствовать потребностямъ общества. Время, затраченное на ироизводство излишниъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cm. Zur Kritik der politischen Oekonomie, von Karl Marx, Berlin 1859, S. 61.

продуктовъ, есть просто даромъ потерянное время. А такъ какъ ни одинъ произволитель не пользуется на рынкѣ какими-нибудь преимуществами передъ другими, то потеря эта распредъляется между ними пропорціонально количеству произведенныхъ ими продуктовъ. Только часть труда, воплощенного въ каждомъ изъ ихъ продуктовъ, признается на рынкъ трудомъ общественно-необходимымъ. «Рыночная цвна» продуктовъ опускается наже «естественной цены» ихъ, какъ сказалъ бы Рикардо, и предприниматели сокращають свое производство до тёхъ поръ, пока оно не прилеть въ равновессе съ потребностями общества. Колебание рыночныхъ ценъ регулируетъ, такимъ образомъ, производство. Чемъ думаетъ замёнить этоть регуляторь Родбертусъ? Должны ли товары имёть, по его проекту, кромв «конституированной стоимости», еще и рыночную цёну, или, правильнье, развивается ли первая во вторую? Конечно, ныть; весь секреть «valeur constituée» именно въ томъ и состоить, что она устраняеть различіе между цівною и стоимостью продуктовь. Родбертусь забываеть при этомъ, что «различіе между цёною и стоимостью есть не номинальное только различіе», что «въ немъ концентрируются всв тв невзгоды, которыя грозять товару въ действительномъ процессе обращенія» <sup>1</sup>). Устранить его можно только съ устраненіемъ самого товарнаго производства, т. е. путемъ такой организація производства, въ которой продукты не будуть имъть ни цъны, ни стоимости по той простой причнић, что они не будутъ товарами. Но при такой организаціи производства сама «valeur constituée» не имъла бы ни малъйшаго омысла. Чтобы быть послёдовательнымъ, Родбертусу ничего не оставалось, какъ отказаться отъ «принадлежащей ему» идеи «конституированной стоимости» и стремиться къ новой, планом врной организаціи всего производительнаго механизма, въ которой не вибла бы места современная противоположность между индивидуальнымъ в общественнымъ рабочных временених. Сама логика вещей привела къ этому его предшественника Грея, который «отряцаеть», по словамъ Маркса, одно за другимъ условія буржуазнаго производства, хотя и предполагаеть ограничить свою «реформу» деньгами. Такъ, онъ обращаетъ капиталъ въ національный кашиталь, поземельную собственность-въ національную собственность, и если внимательнее приглядеться къ его банку, то окажется, что этотъ послѣдній не только одною рукою получаетъ товары, а другою выдаеть свидътельства съ обезпеченіемъ затраченнаго труда, но регулируетъ и самое производство 2). Читатель помнить, однако, что, предлагая государству осуществить реформы, которыя, чтобы привести къ чему-нибудь, должны были бы привести къ устраненію

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Karl Marx. Zur Kritik est,, S. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., S. 63.

буржуазнаго способа производства, Родбертусъ хотълъ въ то же время удержать буржуазный способъ распредъленія національнаго дохода. Онъ хотълъ сохранить во всей неприкосновенности современныя отрасли этого дохода: поземельную ренту, прибыль и заработную плату. Конечно, реформаторской фантазіи нельзя положить предъла, но можно требовать, по крайней мъръ, чтобы одно «практическое предложеніе» реформатора не противоръчило другому.

Нетрудно подвести итоги сказанному нами о практическихъ планахъ Родбертуса. Они неполны, односторонни, внушены соображеніями, не всегда согласными съ безпристрастіемъ ученаго, окончательно отказавшагося отъ извёстныхъ интересовъ и предразсудковъ. Наконецъ, —и это главное, — въ основё ихъ лежитъ недостаточно выясненное понятіе о сущности современнаго производства. Онъ хочетъ сохранить это производство, устраняя необходимѣйшія его условія, хочетъ товаровъ безъ денегъ, «буржуазіи безъ пролетаріата». Если эта неясность понятій повредная много его теоретическамъ изслёдованіямъ, то она лишила всякаго значенія его «практическія предложенія».

Заканчивая нашъ не въ мѣру растянутый этюдъ о Родбертусѣ, мы можемъ повторить сказанное нами о немъ въ началѣ статьи. Смѣшео ставить его ученіе не только выше ученія Маркса и Энгельса, но и на одну доску съ этимъ послѣднимъ. Воззрѣнія Родбертуса сложились въ тотъ періодъ исторіи экономической науки, когда старое зданіе классической экономіи оказалось тѣснымъ, обветшалымъ и потребовало радикальной перестройки. Сочиненія его были замѣчательвѣйшимъ «знаменіемъ» этого переходнаго времени, но не ему суждено было стать архитекторомъ, заложившимъ фундаментъ новой науки. Онъ усердно и добросовѣстно трудился надъ ся обновленіемъ, не ограничивалъ поля своего зрѣнія интересами однихъ высшихъ классовъ, не утанвалъ результатовъ, добытыхъ классической экономіей. Все это обезпечиваетъ ему почетвое мѣсто въ исторіи науки. Вѣрный послѣдователь Смита и Рикардо, онъ былъ безконечно выше оовременныхъ ему вульгарныхъ економистовъ.

Property of George helder hum as Fresho Melnichandy Janosen

•

.

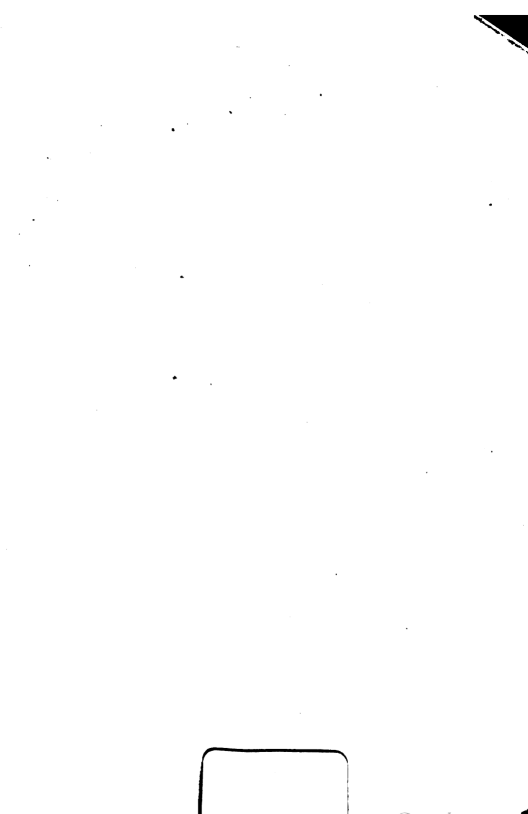
•



•

•





Digitized by Google

í

