

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.

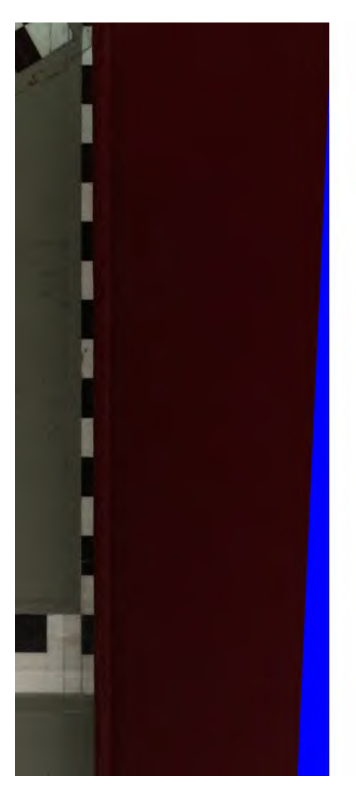
Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

- Не удаляйте атрибуты Google.
  - В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Muccus Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



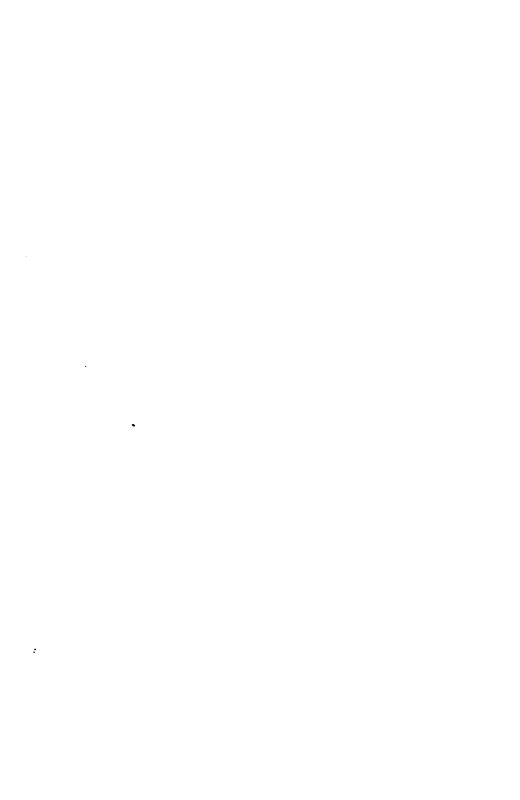




(Jan 123.10



HARVARD COLLEGE LIBRARY



|  |  | : |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |



Chicherin Bois ... Chicherin Boi

politicheskirk uchentt UOJNTHYECKUXD YYEHIH.

B. UNUEPHHA.

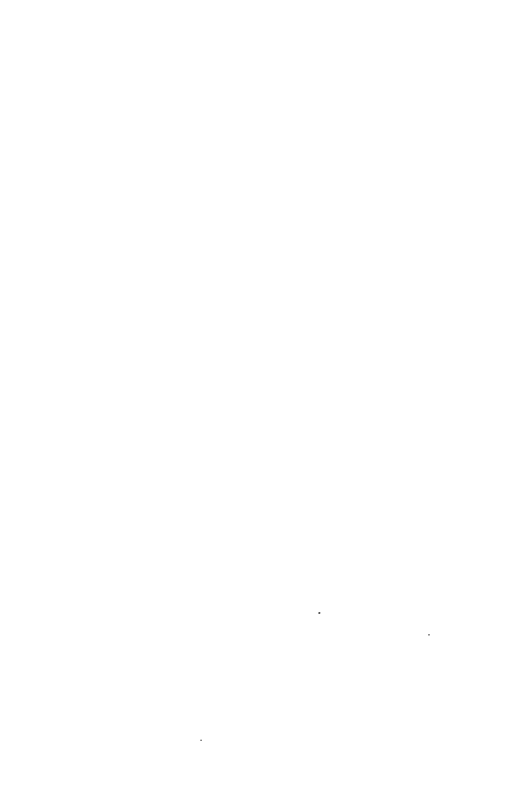
часть пятая.



Типо-литографія Т-ы И. Н. Кушнеревъ и К<sup>6</sup>, Пименовская ул., соб. донъ. 1902.

1250

#493



Chickerin Boris . F. Worch

Tstata uctopia

politicheskirk uchentt UOINTHYECKNXD YYEHIH.

R. UNURPHHA.

`ЧАСТЬ ПЯТАЯ.



MOCKBA.

Типо-я втографія Т-ва Н. Н. Кушнеревъ и R<sup>0</sup>, Пименовская ул., соб. донъ. 1902. Gov 123.10(5)

LEP R 1988 NUINEUSITA HUEAVAD record Record b. I warpens, workersucht und brucchers y speedenw foech 18 (6. 8 NIII & norm of compris 14(Chan made 1497.

Replu Arrain a grange 1858.

Hocksuck Coffenenus for probl 1861. Magnet romperement year rach , 3 1874. rocylapges racela 18862 Coscopennsol ~2-1883 1. no is of unewould chemo using 1892. n'elmeto kay ka O curbarué nomen a mejapapan 18/1/2 Kepa wardapet nog ke r. 1 1744 · Few o gui npale رزد۱۷۴۵ NOV 1 7 1933 HENTHON OF DOCUMENTS

# ОГЛАВЛЕНІЕ.

# Идеализиъ въ Германіи.

(Продолженів.)

| _   | · ·                                | · On  | ĸр. |
|-----|------------------------------------|-------|-----|
| Į,. | Абсолютный идеализиъ.              |       | •   |
|     | 2. Гегельянцы.                     |       |     |
|     | Мишле                              |       | 1   |
|     | Эрхманъ                            |       | 12  |
|     | 3. Шинттгеннеръ                    |       |     |
|     | 4. Лоренцъ Штейнъ                  |       |     |
| E.  | Утопическій идеализиъ. Соціалисты. |       |     |
|     | 1. Родбортусъ                      |       | 55  |
|     | 2. Лассаль                         |       |     |
|     | 3. Kapre Mapros                    |       |     |
|     |                                    | •.•   |     |
|     | Идеализмъ во Франціи.              |       |     |
|     | i Monnana so a bandin              |       |     |
| A.  | Клерикалы.                         |       |     |
|     | 1. Де-Местръ                       | :     | 230 |
|     | 2. Бональть                        |       |     |
|     | 3. Балланиъ                        |       |     |
|     | 4. Ламения                         |       |     |
| Б.  | Либералы.                          |       |     |
|     | 1. Бенжаменъ Констанъ              | :     | 300 |
|     | 2. Дестютъ де-Траси                |       |     |
|     | 3. Шарль Контъ                     |       | 349 |
|     | 4. Сисмонан                        |       |     |
| _   |                                    | , , , |     |
| B.  | Донтринеры.                        |       |     |
|     | 1. Гизо                            | . ':  | 386 |
|     | 2. l'erro                          |       | 420 |
| •   | 3. Росси                           | • • ; | 438 |
|     | •                                  |       |     |





## Идеализмъ въ Германіи.

(Продолжение.)

### д. Абсолютный идеализмъ.

#### 2. ГЕГЕЛЬЯНЦЫ.

Философія права Гегеля мало была разработана его ученивами. Изъ ближайщихъ его последователей полную систему выработалъ Мишле. Онъ изложиль ее въ сочиненіи, изданномъ въ 1866 году подъ заглавіень: Естественное право или Философія права (Naturrecht oder Rechtsphilosophie, von C. L. Michelet). Hezasa, oghano, сказать, что эта попытка была успёхомъ въ науке. Скорес она представляеть искаженіе, нежели развитіе мыслей Гегеля. Мишле строго придерживается діалектической методы и формальнаго построенія системы своего учитсяя; онъ почти ціликомъ усвоивають себъ основныя его воззрънія на водю, на право и нравственность. Но въ политивъ онъ склоняется къ демократіи, то-есть, виъсто сочетанія противоположностей, составляющаго существо идеализма, является опять односторонній индивидуализмъ. Это, очевидно, противоръчить основнымъ воззрвинямъ Гегеля. Хотя Мишле, подъ вліянісить гогельянских в вдей, самъ возстаеть противъ односторонняго индивидуализма и требуетъ соглашенія личнаго начала съ общественнымъ, однако последнее является у него произведениемъ перваго и сводится въ свободному товариществу (І, стр. 86-87). Поэтому онъ усвоиваетъ себъ дозунгъ современной демопратіи: свобода, равенство и братство, которые онъ выдаеть за коренныя начала права (стр. 137). Вообще, Мишле склоняется въ тому направлению, которое, подъ именемълевой стороны гегелевой школы, привело наконецъ къ натеріалистическому реализму и къ полному отрицанію философія.

Въ отдельныхъ частяхъ сочинение иншле инфоть, впроченъ, свои достоинства. Строгое или отвлеченное право разработано полнъе, нежели у Гегеля, котя здъсь не встръчается инчего существенно новаго. Нораль же въ особенности нодверглась тщательной передъявъ. Мишле основательно отнесъ учение о винв и намврении иъ определениямъ общимъ праву и морали. Въ заменъ того, онъ ввель въ область морали учение о добродатели и объ обязанностяхъ. При всемъ томъ, и эта часть осталась далеко неудовлетворительною. Ученіе о добродітеля Мишле пряно запиствоваль у Аристотеля. Суще- / 1 ство добродатели полагается въ подчинения влечений разуму и самая добродатель въ соблюдения середины нежду прайностями влечений (стр. 256). Но у Аристотеля построеніе системы совершенно иное; мораль не является у него отвлеченно общемъ началомъ, противоположнымъ праву. Это противоположеніе было плодомъ поздивашаго развитія мысли. Поэтому и ученіе Аристотеля о добродітели нельзя было всецело прилагать из новому возарению. Существо добродътели следовало искать въ свойствахъ отвлеченно общаго начана, то-есть разума, а никакъ не влеченій. Самъ Мишле не находить возможнымъ подвести подъ это определение высшую изъдобродетелей, мудрость. Онъ полагаеть ее въ отрицания влечений, что и составляеть переходь оть добродётели въ обязанностявь (стр. 267). Но если такъ, то добродетель перестаеть быть силою, производящею добро: она является недостаточнымъ определеніемъ, которое отрипастся дальнайшемъ развитіемъ мысли. Ясно, что такой діалектическій прість зайсь не приложень. Уніреніе влеченій, также вакь н ихъ отрицаніе, равно можеть быть содержанісяв и добродітели и обязанности. Эти два начала не отрицають, а восполняють другь друга: одно есть действующая сила, другое — управляющій дей-CTRICKL SAKOHL.

Опредъивние обязанность какъ отрицаніє влеченій, Миніле вслідъ затімъ все-таки діласть влеченія содержаність обязанности. Основаніе то, что чистая обязанность—начало формальное, отвлеченно общее, а потому безсодержательное; всякое же опредъленное дійствіе непремінно относится къ какому-небудь естественному влеченію, безъ котораго, слідовательно, обязанность обойтись не можеть

(стр. 268). Мишле видить въ этомъ внутреннее противорѣче начала обязанности; но въ сущности противорече заключается только въ нысляхь автора. Онь бездовазательно утверждаеть, что обязанность есть отрицаніе влеченій, и затімь столь же бездоказательно утверждаеть, что обязанность не можеть иметь иного содержанія, кроме влеченій. Если обязанность состоить въ исполненіи требованій разума, то оно имъстъ и свое собственное содержание, именно, саныя эти требованія. Поэтому она отрицаеть только та влеченія, которыя противоръчать этому содержанію, а не тв. которыя съ ними согласны. Никавая система обязанностей не отвергаеть влеченія . любви. Если обязанность требуеть, чтобы побудительною причиною дъйствія было общее начало, а не личная цель, то это признасть и Мишле, когда онъ говорить, что обязанности отличаются отъвлеченій только побужденість (стр. 269). Но побужденіе есть ціль, слідовательно содержаніе; влеченія же низводятся на степень средства, и это все, что требуется обязанностью. Противоречія туть неть никакого. Во всемъ этомъ построенім справединво то, что собственное содержаніе обязанности все-таки остается формальнымъ; но надобно было развить эти опредъленія, а Мишле этого не сділаль, также какъ и Гегель. Витесто того, онъ прямо далъ обязанности чуждое разуму содержаніе.

Вследствіе такого взгляда Мишле не могъ развить третьяго, высшаго начала морали, именно, добра или совершенства. Онъ совершенство относить из области влеченій (стр. 100, 269), между тімъкакъ это, очевидно, нравственная идея. У Гегеля, по крайней мірів, высшую ступень морали составляеть отвлеченное начало добра; у Мишле же мы не находимъ ничего, кромів чисто субъективной совісти, которая, заключая въ себів возможность зла, оказывается недостаточною, а потому требуеть перехода оть морали из нравственности (стр. 278 и сл.).

И такъ, если въ нёкоторыхъ отношеніяхъ обработка морали у Мишле представляеть большую полноту, нежели у Гегеля, то во всякомъ случай улучшеніе здёсь незначительное. Въ основныхъ взглядахъ успёха не видать. Еще менёе можно одобрить развитіе начала правственности (Sittlichkeit). Тутъ уже мы видимъ шагъ не впередъ, а назадъ. Самос построеніе этого начала представляеть странную смёсь противорйчащихъ опредёленій. Также какъ Гегель, Мишле видить въ нравственности сочетание права и морали; но у Гегеля это—начало общественное, развивающееся въ тройственности человъческихъ соммонъ; Иншле же не только строгое право и мораль, но и самую правственность и даже сенейство относить къ области имчаго права, въ противоположность которому общественное право развивается въ трехъ ступеняхъ, какъ система благосостоянія, какъ гражданское общество и какъ политика. Между тъмъ, самъ Мицле, вслідъ за Гегеленъ, опреділяеть правственность, какъ начало общее, выходящее за преділяет правственность, какъ начало общее, выходящее за преділяет единичной особи. Послідняя перестаетъ идісь властвовать надъ содержаніемъ, но становится членомъ выстиаго цілаго. Нравъ есть добро, ставшее привичкою въ благо-устроенномъ обществъ, вслідствіе чего діятельность отдільныхъ членовъ является выраженіемъ общаго духа и единичное лице становится представителемъ общей воли (стр. 286—288). Противорізніе туть слишкомъ очевидно.

Столь же несостоятельно отнесение семейнаго союза къ области личнаго права. Самъ Мишле, опредвляя развите общественнаго начала, говорить, что въ семействе инфется въ виду единство нравственной цвли, при полной зависимости лиць; съ разложениемъ же семейнаго союза, лица снова пріобретають самостоятельность, и тогда задачею ихъ становится возстановление утрачечнаго единства, но уже путемъ свободы (II, стр. 2). Следовательно, признается, что въ семействе лица имеють менее самостоятельности, нежели въ экономическомъ и гражданскомъ обществе, а между темъ первое относится къ области личнаго права, а оба другія къ праву общественному!

Это противориче не могло не отразиться и на учени объ общественномъ или публичномъ прави. Съ одной стороны, въ низшей свеей форми, оно представляется вакъ соединене интересовъ отдильныхъ семействъ, съ другой стороны, признается, сообразно съ дийствительностью, что имиется въ виду благосостояне отдильныхъ лицъ, которыя связываются только необходимостью сожительства (П., стр. 3).

Мы видали, что обществонное право развивается у Мишле въ трехъ ступенихъ: какъ благосостояніе или экономическій союзъ, какъ гражданское общество и, наконецъ, какъ государство. Отличіе экономическаго союза отъ гражданскаго общества онъ полагаетъ въ томъ,

что въ первоиъ связь лицъ является, только какъ внутренняя, безсознательная необходимость, въ силу взаимности интересовъ; во второмъ же эта связь сознательная, хотя и туть имфется въ виду благосостояніе отдельныхъ лицъ, а не целаго (тамъ же). Гражданское общество представляется также, какъ форма, осуществляющая содержаніе экономическаго союза (стр. 50). Ни то, ни другое отличіе не оправдывается, однаво, изложениемъ содержания обонкъ союзовъ. Къ первому Мишае относить не только чисто экономическія отношенія, но и правосудіе, полицію и свободныя товарищества, однимъ словомъ, все то, что у Гегеля входить въ составъ гражданскаго общества. Ясно, что это болбе, нежели безсознательная необходимость или безформенное содержание. Въ гражданскому же обществу онъ относить твердые союзы, округь, общину в область, которые образують связь спеціальныхь интересовь. Но не видать, чамь эти союзы отичаются отъ товариществъ, имъющихъ въ рукахъ судъ и полицію. Экономическія товарищества прямо включаются въ составъ местныхъ союзовъ, вакъ подчиненные члены. Определенія Гегеля очеведно точны. Можно было экономическія отношенія отделить отъ юридическихъ, какъ содержаніе отъ формы, но нельзя было сділать изъ этого отношенія два разныхъ союза, и еще менёе можно было къ первымъ отнести судъ и полицію, оставивъ для гражданскаго общества одни мъстные союзы. Туть исчезаеть всякое ясное различів. Поводомъ въ такому разділенію послужило, повидимому, чисто формальное требованіе. Такъ пакъ семейство было отнесено въ области личного права, то приходилось замінить его чімь-нибудь другимъ для составленія трехъ ступеней въ развитіи общественнаго начала, и для этого Мишле прибъгнуль из раздвоенію гражданскаго общества, отделивъ отъ него экономическія отношенія.

Еще менъе, нежели формальное различение союзовъ, удовлетворительно развитие содержания общественнаго права, начиная съ первой ступени. Свои экономическия иден Миние заимствуетъ главнымъ образомъ у Прудона и Бастій, стараясь согласить экономическия противоричия перваго съ экономическими зармоними послёдняго. Мы впослёдстви разберемъ воззрвние Прудона и знаменитый споръ его съ Бастій. Здёсь достаточно сказать, что Миние, держась системы Гегеля, видить въ развити экономическихъ отношеній стремленіе къ окончательной гармоніи путемъ противорёчій; но эту гармонію онъ

полагаеть не въ приложение соціалистических идей, чёмъ онъ существенно отанчается отъ Прудона и другихъ соціалистовъ, а въ развити полной свободы, согласно съ мыслями Бастіа. Главнымъ для этого орудівнъ должно служеть свощдное товарищество (стр. 87-8, 131-2). Но туть же овазывается недостаточность этого начала, ибо эвономическая гарионія, по мысли Мишле, должна осуществиться носредствомъ суда и полицін, то-есть, двухъ учрежденій по существу своему не свободныхъ, а принудетельныхъ. Спрашивается: какое свободное товарищество можеть инять нраво арестовать человека, наказать его, издавать обязательныя полнцейскія постановленія (стр. 127), однивъ словомъ, делать все то, что, но самому понятію, принадлежить только общественной власти? Будь эта власть выборная или назначаемая сверху, характеръ ея не наивняется. Примужденіе же все же остается принужденіемъ, а не свободою. Самые мастные союзы мишле превращаеть въ добровольные. «Всв жители овруга,-говорять онь,-которые добровольно о томъ заявляють, образують собственно этоть союзь, нбо принудить нь тому, разуивется, некого нельзя. Всв способные нивть голось члены, къ которымъ мы предварительно причисляемъ однихъ взрослыхъ мужчинъ." установляють въ общемъ собранія основной законъ, избирають начальниковь союза, дають согласіе на взиманіе денегь, разсиатривають отчеты и т. д.» (стр. 152). Мишле не говорить, какъ поступають съ остальными, которые о себе не заявляють: подчиняють ли ихъ установленнымъ правиламъ или предоставляють имъ право дълать что хотягь? Взинають ли съ нихъ деньги, напримеръ, на нощеніе, на освіщеніе удиць или запрещають виз ходить по удицамъ мощенымъ и освъщеннымъ на чужой счетъ? Очевидно, что добровольный местный союзь возножень только на весьма низкой ступени развитія, а съ этинъ витств вся теорія Мишле оказывается несостоятельною. Свободныя товаращества играють веська важную роль въ развити экономических отношений, но они один отнюдь не способны водворить всеобщую гарионію интересовъ, а еще менте можно основать на нихъ гражданскій порядокъ.

Проводя последовательно свою мысль, Мишле самое государство подводить подъ теже начала. «Община, — говорить онъ, — есть, вообще, государство въ малонъ виде, и по существу своему не отличается отъ последняго... Вся задача заключается въ тонъ, чтобы

денькія вольныя государства соединить въ большое целое гоn te сударственной жизни» (стр. 159). Первый шагь кътому составляеть область (der Kreis), которан образуется изъ соединенія общинъ одного племени, также какъ государство образуется изъ соединенія HECKOJI KRENE племенъ, представляя **ATTOORPHE** STOUBH O'SELFE (стр. 159-165). При этомъ Мишае ставить общинъ правиломъ, что каждый частный союзь самостоятельно удовлетворяеть своимь собственнымъ потребностямъ; высшіе же союзы представляють только совокупленіе низшихъ (стр. 160). Но когда онъ доходить до государства, у него неожиданно является чисто гегеловскій взглядъ, даже въ преувеличенномъ видъ. Онъ видить въгосударствъ высшую ступень развитія свободы, гдв частные интересы семействъ, обществъ, сословій и племенъ частью исчезають и частью сохраняются. Хотя государство, повидимому, вытекаеть изъ семейства и гражданскаго общества, но въ сущности оно составляеть ихъ основу. Частные интересы служать выражением общаго. Государство дасть отдельнымъ лицамъ нравственное содержание и указываетъ имъ ихъ назначение въ жизни целаго; лицо же является только формою, осуществляющею это содержаніе. И хотя въ действительности важно не отвлеченное понятіе, а его осуществленіе, но въ этомъ осуществленім діло мдеть не объ удовлетворенім личных стремленій, а о томъ, чтобы лица находили высшій свой интересъ и цёль своего бытія въ исполненіи совокупными силами общаго назначенія народа. Каждый народъ имбеть свое призвание во всемирной истории. Осуществленіе этого призванія есть благо целаго, составляющее высшій законъ для государства, законъ, которому должны подчиняться всъ второстепенныя цыи, однако не подавленіемь ихь во имя общаго пачала, а приведеніемъ ихъ въ гармоническому соглашенію. Поэтому въ истинномъ государстве противоположение личныхъ целей общественнымъ не имбеть смысла. Общая цель есть вмёсте цель отдёльныхъ лицъ, ибо въ целомъ лица находять высшее свое назначение (стр. 166-8).

Ясно, что этоть взглядь противоречеть мыслямь, положеннымь въ основание всего развития общественнаго права. Здёсь частное является выражениемь общаго, тогда какъ тамъ общее являюсь про-изведениемъ и сочетациемъ частнаго. И къ довершение противоречи, вийсто того, чтобы, противополагая государство гражданскому обще-

ству, строить каждое на свойственных ему началахь, какъ ділагь Гогель, Мишле самое построеніе государства основываеть на началахь, приличных только гражданскому обществу. Развивши существо государства сообразно съ имсляни Гегеля, онъ снова возвращается къ индивидуализму, не замічая противорічія между тімъ и другинь. Въ образцовомъ государственномъ устройстві, — говорить онъ, — «потокъ воли или свободы идеть вообще снизу вверхъ» (стр. 196). Это именно тоть взглядь, который Гегель, но признанію самого Иншле, обвиняль въ поверхностности, взглядь, коренящемся въ чистомъ индивидуализмі и ділающій волю массы основаніемъ всего государственнаго устройства.

Всявдствіе этого, то идеальное государство, которое строить Мишле, 🦪 вовсе не конституціонная монархія, какъ у Гегеля, а республика на саныхъ широкихъ основаніяхъ, въ которой все власти общинъ истекають изъ народа (стр. 185). Законодательство ввёряется здёсь 🛁 собранію представителей, набираемых всеобщею подачею голосовъ. Иншле утверждаеть, что въ большинстве, скорее нежели въ меньшинствъ, можно предполагать разумную волю, а если и случится, что меньшинство разумнее, то ему нредоставляется возможность убвдить большинство (стр. 179—180). Онь не замічаеть, что такое предположение возможно только при равной степени развития всихъ THOROB'S FOCYGAPCTBA, A REMARKS HO HIPEJORIMO ES TAKONY COCTOSHIO общества, гдв силом вещей, высшее образование составляеть удвль меньшинства, посвящающаго себя духовной даятельности, тогда какъ насса, по условіянь зонной жизни, инфоть своинь назначенісиъ фезическую работу. Мишле возстаеть даже противъ системы двукъ палатъ, какъ противоръчащей народному единству. Различіе интересовь въ обществе должно быть представлено въ единомъ собранін; иначе отдільный консервативный интересь будеть служить 🚶 препятствіемъ прогрессу (стр. 182-3).

Правительственная власть, съ которою Мишле, по приивру Гегеля, соединяеть и судебную, вручается также выборному собранію, государственному сов'яту, или сенату, составленному изъ представителей отд'яльныхъ областей. Ему принадлежить рішеніе всіхъ діль, въ которыхъ требуется нриложеніе закона из отд'яльнымъ случаямъ (стр. 172, 191, 195). Что же это за діла? На этоть счеть им яснаго опреділенія не находимъ. Важдый м'ястный союзь и каждый отд'яль-

НЫЙ ИНТЕРЕСЪ, КАКЪ-ТО: Земледение, торговля, искусство, наука, і церковь, самостоятельно управляють своими ділами; даже надзорь со стороны государства совершенно устраняется. Последнену предоставляется только содержаніе войска, флота, впітшнія сношенія и финансы (стр. 177, 191). Но и эти дъда въдаются собственно не правительственною, а отанчною отъ нея исполнительною властью (стр. 495). Что же остается далать сенату? Мишле предоставляеть ему: 1) рашеніе въ высшей инстанціи спорныхъ дель по всемь частямь управленія; 2) въ противоречіе съ нредыдущимъ, управленіе собственно государственными митересами, къ которымъ онъ причесляеть не только войско, витинія сношенія и финансы, но также искусство, религію и науку. Кромф того, на сенать возлагается подача необязательныхъ, впрочемъ, мнёній обо всёхъ законахъ и о дёлахъ чисто исполеительныхъ, по воторымъ исполнительная власть пожелаетъ иметь суждение сведующихъ людей (стр. 191-4). Ясно, что туть собственно объ управленія нёть рёчи, ибо отдёльные интересы всецёло и безконтрольно находятся въ рукахъ частныхъ и местныхъ союзовъ; Г ВЪ Общихъ же государственныхъ вопросахъ сенатъ играетъ только ' у родь советника. Собственно онъ остается лишь высшей судебной инстанціей.

Наконець, и такъ называемая исполнительная власть лишена всякой самостоятельности. Она является чисто служебною, слёнымъ орудіемъ общей воли народа для охраненія закона (стр. 202). Инесмотря на то, ее то Мишае двиветь представительницею воли государства, ибо, по принятой имъ схемв, законодательная власть изображаеть собою умъ, правительственная-разсудовъ, а исполнительная-волю (стр. 172). Внутри государства задача последней не ограничивается охраненіемъ верховенства каждой отдільной сферы (стр. 202); но такъ вакъ въ этомъ отношения всявое рёшение зависить оть сената, то ей предоставляется только выборь способовь ясполненія (стр. 194). Во визшнихь же сношеніяхь и въ управленін войскомъ она дійствуєть подъ собственною отвітственностью; но и туть охранение внутренняго порядка ввъряется мъстнымъ войскамъ, состоящемъ подъ начальствомъ мъстныхъ выборныхъ властей, а въ случав народной войны, всеобщее ополчение само выбираетъ своихъ начальниковъ (стр. 210); следовательно, и военная власть доводится до ничтожества. Въ этому надобно прибавить, что потребныя на войска и на вибший спомонія деньги всегда зависять отв законодательной палаты (стр. 177—8). При таконъ положевія исполнительная власть, вонечно, можеть быть только выборная. «Въ нашенъ государствъ,—говорить Мишле,—им до сихъ поръ всъ сферы, стороны и власти производили изъ выбора; ночему же эта одна должна составлять исключеніе» (стр. 206)?

Глава исполнительной власти назначаеть ининстровъ, по такъ какъ они низведены на степень простыхъ орудій, то для парламентскаго правленія, разумістся, ніть міста. Мишле считаєть его совершенно излишнимъ. Онъ требуеть не только разділенія (Theilung) властей, но ихъ разобщенія (Trennung). Каждая въ своей области верховна и не вийшиваєтся въ чужія діла (стр. 174, 178). Каждая власть, говорить Мишле, мететь передъ своею дверью, почему и не можеть быть между ними розни (стр. 188). Между тімъ, онъотнюдь не допускаеть неханическаго отношенія и равновісія властей. Разобщенныя учрежденія должны тімъ не меніе дійствовать согласно, чувствуя себя живыми членами единаго организма (стр. 173, 175). Какимъ образомъ должно быть произведено это вожделічное согласіе, Мишле не говорить.

Это противорачіе завершаєть собою всю цапь несообразностей, которыми переполнена эта система. Свободно начертанный нервообразь государства, какъ выражается Мишле, не инфетъ ни теоретическаго, ни практическаго значенія. Мысли Гегеля, которыя являются-туть безъ всякой связи съ остальнымъ, служать единственно къ тому, чтобы ярче выказать всю внутреннюю несостоятельность этого демократическаго идеала.

Надъ отдільнымъ государствомъ Мишле ставить союзное государство, затімъ надъ послідникъ союзь государствъ, принадлежащихъ къ одной расі, наконець, все это завершается ареопагомъ человічества, которону, кромі охраненія мира по всей землі, поручается управленіе общими ділами всемірнаго искусства, всемірной религіи и всемірной науки (стр. 224—9, 244). Въ заключеніе изображается всемірно-историческое развитіе права, котораго ціль состоить въ осуществленіи идеальнаго государственного устройства. Мишле хотіль устранить упрекъ, который ділали гегелевской школі, будго она ограничивалась отвлеченными категоріями права, не проводя ихъ ще историческихъ явленіямъ (І, стр. 83). Но, конечно, представлен-

ный имъ поверхностный образъ политическихъ и юридическихъ учрежденій важитишихъ народовъ не въ состоянів восполнить этотъ недостатокъ. Философская исторія права требуеть гораздо болье основательной обработки. Единственное достоинство, которое можеть имъть такой обглый очеркъ, это-последовательное проведение мысли; но и этого им не находимъ у Мишле. Здёсь опять встрёчаются двапротиворъчащія другь другу направленія, которыми страдаеть вся его теорія. Не говоря о фантастическомъ построеніи до государствец-. наго развитія человічества, въ которомъ первобытное патріархальное состояніе, всябдствіе измененія положенія земли относительно солица, сміняется разобщеніемъ народовъ и погруженіемъ ихъ въ варварство, пока, наконецъ, разнузданность дикихъ полетическихъ селъ подавляется государствомъ, -- построенія, для котораго нётъ ни практическихъ, ни историческихъ данныхъ, -- основная мысль, на которой Мишле воздвигаеть свое историческое зданіе, состоить въ томъ, что въ древности личность, сначала погруженная въ общую субстанцію мало-по-малу изъ нея выделяется; въ новомъ же міре, напротивъ, развившаяся до крайности личность строить изъ себя весь объективный міръ. Мишле изображаеть этоть процессь въ вида двухъ прикасающихся вершинами пирамидъ (I, стр. 167-8; II, стр. 269). Этимъ взгаядомъ объясняется и собственная его политическая система. Однако, при изложеніи историческаго хода обазывается, что поворотная точка представляетъ вовсе не точку, а раздвоеніе. Мишле втрно опредвияеть средневаковой порядокъ какъ противоположность гражданскаго общества и церкви, частнаго права и всемірнаго. Единство обонкъ онъ опять же правильно виді ть въ правъ государственномъ, которое вследствіе этого является руководящимъ началомъ новой исторіи (II, стр. 342-4). Но здісь развитіє снова неожиданно принимаеть иной обороть. Не только церковь, но и государство представляется воплощенісмъ средневаковой лжи, налагающей вившия узы на человическую личность. То, что прежде присвоивадось пап'я и монархамъ, должно принадлежать всемъ. Каждый хочеть самь быть непограшимымь и создать изъ себя общую волю. Всябдствіе этого янчность вступаеть въ борьбу съ церковью и государствомъ, какъ остаткомъ старины. Въ Европъ эта борьба не привела еще къ желаниому результату; въ Америкъ же этогъ споръ уже конченъ, личность и общее начало пришли къ полному примиревію.

(П, стр. 391). Мишле упрекаеть американскія учрежденія лишь вътомъ, что въ нихъ не проведена еще мысль о полномъ разобщенім властей. Онъ надъстся, что это завершеніе, политическаго идеала достигнется при переходъ исторіи черезъ южную Америку въ Австралію, послів чего историческое движеніе снова возвратиться къ Квротив, гдѣ утвердится ареопагъ человічества, представляющій воплощеніе личности земного шара. Для его ивстопребыванія Мишле предлагаетъ Дельфы, какъ древнее жилище разумнаго бога (стр. 438—444).

Такого рода мечтанія, конечно, не могля бы придти въ голову адравомыслящему политику. Они составляють достойное заключеніе книги, въ которой формальные пріомы и основныя мысли Гегеля служать подставкою для политических воззрвній весьма далекихь оть гегелизма.

Гораздо ближе из взглядами великаго имслителя стоить другой его ученикь, Эрдиань, котораго можно считать представителень такъ называемой правой стороны гогелевской школы. Въ своихъ Философскихъ чтенихъ о зосударство (Philosophische Vorlesungen über den Staat), изданныхъ въ 1851 году, онъ популяризировалъ имсли Гегеля, прилагая ихъ вийсти съ тимъ иъ политическииъ вопросамъ, занимавшимъ въ то время Германію.

Въ основани своихъ воззраний онъ получаеть лобытый философісй результать, что государство всть высшій правственный оргамиямь. Все остальное должно вытекать изъ этого опредаленія, какъ его последствия. Во-первыхъ, государство есть органияма. Это овпачасть, что оно составляеть не простое внашнее соединение разнородныхъ частей, но такое соединеніе, въ которомъ части становятся чиснами единаго целаго и въ этомъ только целомъ получають свос значеніе. Вийсти съ тимъ однако разнообразіе частей не исчезаеть, а сохраняется. Постоянное объединение разнороднаго и расчленение единаго составляють существо организма. Это объединяющее начало въ остоственномъ организив называется душою, въ правственномъ организив-духомъ. И такъ какъ дукъ объединяеть остественно дан-• ное разнообразіе, то въ государстве общій духъ побеждаеть при-DOMEGNETIA EL TOROBERY SPORSNE E GERBOTE OFO TROHONE BLICMATO цвиаго. Следовательно, положение, что государство есть организмъ, означаеть, что члени его проинвнуты единымь духомь, и, наоборотъ, единий духъ выражается въ иногообразіи членовъ.

Во-вторыхъ, государство есть организнъ правственный. Слово правственный означаеть не только извёстное проявление свободы, но витесть съ темъ и отношение этого проявления въ известнымъ требованіямъ разума, которыми опредвияется его достоянство: оно считается хорошниъ или дурнымъ, смотря по тому, разумно ли содержаніе воли или нітъ. Но и самая доброта дійствія ножеть иміть различныя значенія, смотря по тому, къ какой нравственной области оно относится. Дъйствіе правомёрно, если оно сообразно съ добромъ, вавъ съ вившнинъ, двинымъ человбку закономъ; оно морально, если оно сообразно съ добромъ, какъ съ внутреннимъ опредъиснісмъ совъсти. Первое есть опредъление объективное и въ случав нужды принудительное, второе-опредъление субъективное, положительное, исключающее всякое принужденіе. Въ последнемь поэтому проявляется чисто личное начало, а такъ какъ личное начало есть вийстй съ темъ первоначальное, данное природою, то мораль составляеть первое, естественное определение нравственнаго существа человека, а право второе-искусственное. Ни то, ни другое не завлючаеть въ себъ однако всей полноты нравственныхъ началъ. Есть явленія, въ которыхъ оба определения соединяются не внешникъ только образомъ, а проникая другъ друга. Это и есть высшая область, которую Гегель назваль правственностью (Sittlichkeit) въ строгомъ спысль. Сюда принадлежать семейство и государство. Последнее не есть поэтому чисто юридическое учреждение, въ которомъ требуется только вившнее исполнение закона, а духъ гражданъ остается безразличнымъ; но оно и не чисто моральный союзь, а соединеніе того и другаго. Въ этомъ смысле и говорится, что оно есть нравственный организмъ.

Въ-третьихъ, изъ правственныхъ союзовъ государство есть съссияй. Тамъ, гдъ сочетаются два различныхъ элемента, возможно преобладаніо того или другаго. Это мы и видимъ въ нравственной области. Въ семействъ преобладаетъ естественное, моральное начало, въ гражданскомъ обществъ—искусственное, юридическое; государство же стоятъ выше того и другаго, какъ полное гармоническое сочетаніе обоихъ элементовъ. Оно не только заключаетъ въ себъ оба предидущіе союза, подчиняя ихъ частныя цёли своей цёли, какъ высшей, но оно совибщаетъ въ себъ самую ихъ природу, такъ что они являются отдъльными его сторонами. Поэтому и самое государство можетъ имъть различный характеръ, что и подаетъ поводъ въ раз-

имчнымъ на него воззрѣніямъ. Сходство съ сенействомъ порождаетъ теорію натріархальнаго государства, сходство съ гражданскимъ обществомъ—теорію полицейскаго государстра, ибо нолиція есть высшее опредѣленіє гражданскаго общества. Но оба эти воззрѣнія односторония; истинная теорія государства должна имъть въ виду не ту или другую его сторону, а ихъ полноту и высшее единство. Таковъ сиыслъ нолюженнаго въ основаніе опредѣленія государства (2-te Vorles.).

Въ этихъ имсляхъ Эрдиана выражается и достоянство, и недостатки философіи права Гегеля. Понятіе о государствъ, какъ о выс--шенъ нравственномъ организит со встин вытекающими отсюда посийдствіями, можно считать прочнымь достоянісмь науки, осли только не предагать въ этому понятию свойствъ организма остественнаго, а видеть въ немъ, какъ оно и есть на самомъ дъге, союзъ свободныхъ лить, которые не только являются членами высшаго целаго, но и остаются каждое само себ'я цілью. Съ этигь ограниченіемъ можно сказать, что въ шкоге Гегеля понятіе о государстве достигасть своей полноты. Односторония определения придической школы и правственной были равно отвергнуты. Но у Эрдиана, также какъ и у Гегеля, оказываются недостатки построенія: признаніе трехъ союзовъ, вийсто четырекъ, повело къ накоторынъ неварнынъ выводамъ. Эрдианъ хотъть отдъльные союзы привести въ соотношеніе съ 🗠 основными определениями этики, что требовалось системою и что Гегеленъ не было сдълано. А такъ какъ церкви въ развити союзовъ не оказываюсь, то оставаюсь определять сомейство, какъ превмущественно моральный союзь. Но семейство, очевидно, есть союзь первовачальный, естественный; всейдствіе этого Эрдианъ, въ отличіе отъ Гегеля, далаетъ мораль первымъ, естественнымъ опредалениемъ правственной области, а право онъ считаетъ вторымъ, искусственнынь. Но этинь извращается характерь того и другаго. Право и мораль относятся другь въ другу не какъ искусственное и естественное, а какъ личное начало и отвлеченно общее, составляющія область вижиней свободы и внутренней. Мораль отнюдь не есть личное начало, а право общій, извит данный законь, какть утверждаеть Эрдиань. Наобороть, нораль подчиняеть личныя стремленія общену закону, а право узаконяеть требованія личной свободы. Отсюда, даже, невърное понемание гражданскаго общества и сходнаго съ нимъ государства, какъ полицейскаго порядка. Гражданское

общество, какъ самостоятельный союзъ, действительно зиждется на одностороннихъ началахъ права, но не полиція составляють характеристическій его признакъ, а господство личной свободы и договорныхъ отношеній. Отсюда вытекаєть теорія не полицейскаго, а юридическаго государства.

Эти ошибки отразились и на дальнъйшемъ изложении Эрдиана. Онъ видить въ государствъ сторону остественную, выражающуся въ земят и связанной съ нею національности, и сторону искусственную, нажитую исторический процессовь и договорными отношеніями, въ силу которыхъ государство получаеть искусственныя границы и образуется единый, входящій въ составь его народь. Надь тімь и другимъ возвышается верховенство, начало собственно государственное, которое, по этому самому, принадлежить не народу, а государству. Всё эти элементы должны быть принимаемы въ расчеть здравою политикою; иначе государственные люди неизобжно впадають въ односторонность. Пренебрежение къ естественнымъ и историческимъ основамъ государства ведетъ къ политики отвлеченой, воторая гоняется за общечеловъческими идеалами и считаетъ возножнымъ переносить учрежденія одного народа на другой. Съ другой стороны, политика, которая держится исключительно историческихъ началь, пренебрегая національностью, есть политика легитимистовь, которые стоять за полицейское государство. Наконецъ, чисто національныя стремленія клонятся въ патріархальной идиліи. Избранная политика старается сочетать оба элемента, естественный и историческій, принимая за основаніе положеніе государства среди другихъ и призваніе его во всемірной исторіи, призваніе, которое можеть отнюдь не совпадать съ требованіями исключительной національ-HOCTH (3 Vorles.).

Эрдманъ поясняеть это приміромъ Германіи, которой призваніе указано ей самымъ ся положеніемъ въ центрі Европы, на перекрестномъ пути различныхъ народностей. Отсюда уже ясно, что она должна служить между ними посредникомъ, сиягчая столиновенія и объединяя иден. Такова и была ся историческая роль. Поэтому полезно, чтобы ніжецкія племена входили въ составъ другихъ государствъ и, наоборотъ, чтобы въ Германію входили чуждыя ей національности. Въ связи съ этимъ находится и самое созданное исторією устройство ніжецкой земли. Въ вемъ господствуєть свойственный

наменкому влемени индивидуализмъ, благопріятствующій образованію ислимът центровъ, а всидствіе того повсем'ястному распространенію просв'ященія и разнообразію идей. Германія призвана быть союзомъ государствъ. Между тамъ, провозглашенная въ 1848 году національная политика идеть всему этому наперекоръ. Вопреки свойствамъ націи и результатамъ исторіи, она требуетъ исключительной народности и единаго государства (4 Vories.).

By STREE RUCLERY SPRINGER ORBIT MHOTO BERHATO, HO HERAYS HOLISSE согласиться съ ненъ, когда онъ національныя строилонія ставить въ соотношени съ патріархальнымъ взглядомъ, а легитимизмъ съ требованіями гражданскаго общества. Въ действительности, приверженпами законной монархім являются защитники правственнаго порядка, господствующаго надъ лицами, а представителями національныхъ стремленій-друзья свободы, которые требують для народовь права. саминъ установлять управляющій ими законъ. Построеніе Эрдиана противоречить даже собственнымь его положеніямь насчеть духа, господствующаго въ гражданахъ и опредъляющаго отношенія ихъ въ государству. И здесь является у него противоположность охранительнаго духа и прогрессивнаго; но первый приводится въ соотношеніе съ сенейнымъ началомъ, порождающимъ въ людяхъ уваженіе въ преданіямъ и діламъ отцовъ, второй же признастся принадлежностью расчетинваго гражданскаго общества, пекущагося болье о будущемъ, нежели о прешедшемъ. Истинный политическій духъ долженъ состоять въ сочетании обонкъ (5 Vories.). Туть, следовательно, деберализмъ, а не законный порядокъ и не поличейское государство являются представителемъ гражданскаго общества, что болье соотватствуеть действительнымь отношеніямь.

Что насается до собственно государственнаго начала, до верховенства, то оно выражается въ системъ раздъльныхъ властей, представляющихъ собою различныя отправленія государственной жизни. Только на низшихъ ступеняхъ органическаго развитія одинъ и тотъ же органъ служитъ различникъ отправленіямъ. Такова восточная деспотія. Тоже явленіе повторяется и при разложеніи государства, то-есть, въ состоянія анархів. При нормальномъ же развитіи каждое отправленіе получаєть и соответствующій ему органъ, и всё эти отправленія связани межку собою, какъ различныя стороны одного и того же организма (3 Vorles.).

Эрдианъ целикомъ принимаеть разделение Гоголя. Первая власть есть законодательная. Въ ней выражается воля народа или государства насчеть того, что должно считаться правонь. Вто же можеть служить приличнымъ органомъ этой воли. Вообще говоря, та, въ комъ она всего лучше выражается, а именно, разумные патріоты, соединяющіе уваженіе въ старинь съ мыслыю о будущемъ. Но вто именно эти разумные патріоты, это такой вопросъ, на который невозножно дать общаго ответа. При основании государства остоственнымъ законодателомъ является самъ его основатель. Тамъ же, гдв государство упрочилось и требуется только сповойное развитіе, все зависить отъ состоянія общества. При несложныхъ отношеніяхъ и большемъ или меньшемъ однообразім нассы, когда притомъ въ народъ господствуеть полное довъріе въ правительству, лучшими органами законодательства служать те, которые спеціально посвящають себя общественнымъ дъламъ, то-есть, правительственныя лица; изъ нихъ образуются законодательныя коллегія. Но съ осложненіемъ отношеній такой порядовъ становится недостаточнымъ; нужно нрвзвать самихъ замитересованныхъ лицъ къ участію въ закоподательствъ. Составление законовъ переходить въ руки представителей народа. Такъ какъ государство инвогъ двоякую задачу, юридическую -- установленіе права, и правственную--призваніе всехъ въ участію въ общемъ двив, то и задача представительства двоявая: установление завоновъ и утверждение налоговъ. Эти два права имеють различный характеръ. Такъ какъ верховенство государства ограничивается только догического, нравственного и физического невозможностью, то, въ этихъ предблахъ, завонодательная власть народныхъ представителей безгранична. Второе же право подлежить ограничению. Существенныя нужды государства непременно должны быть удовлетворены. Современное поколение не имбеть права отказывать въ издерживахъ, необходиныхъ для жизни политического тела, которое его переживасть. Поэтому существенные расходы должны быть установлены разъ на всегда; только новыя издержки подлежать обсуждению представителей (8 Vorles.).

Этотъ взглядъ Эрдмана, взглядъ, который, впрочемъ, высказывался уже и Гегелемъ 1), прямо касался вопроса, въ то время занимавшаго

<sup>1)</sup> Werke, YII, crp. 417-419.

уны въ Пруссін. Иненно этого воззранія держалась реакціонная партія. Нельзя однаво свазать, чтобы оно вытекало изъ требованій государства, какъ высшаго нравственнаго организна. Каждое изъ - сетдующихъ другъ за другомъ поволеній носять въ себе всю полноту верховной власти, а потому равно неограниченно въ законодательства и въ опредаления повинностей. Собственно говоря, туть вовсе не идеть рачь о права поколаній, а объ отношеніи продставительства из монарху. Никто не отвергаеть права представителей отивнять вакія угодно издержин съ согласія монарха. Вопросъ идеть дешь о томъ, насколько первые имбють право односторонним актомъ отказывать въ податяхъ. Законъ, по существу своему, установляется на неопределенное время и можеть быть отивнень только съ согласія кородя. Повинности же взинаются періодически, а потому и установляются на навъстный срокъ, по истечени вотораго тробуется новое соглашение. Ограничить представительство правомъ давать согласія только на новыя издержки значить поставить правительство въ совершенную отъ него независимость и лишить гражданъ самаго сущоственнаго ихъ права, права располагать своимъ карманомъ. Что этимъ правомъ можно злоупотреблять, въ этомъ натъ сомивнія. Но предупредить заоупотребленія верховныхъ властей ножно не ниаче, какъ лишивши ихъ верховенства.

Относительно устройства народнаго представительства Эрдианъ, всяждь за Гегелень, принимаеть представительство интересовъ. На этомъ онъ основываеть и разделение законодательной власти на две палаты. Это разделеніе, говорить онь, умёстно тамь, где оно соответствуеть группировив интересовь вы саномы обществв. Вы Англіи существенна противоноложность земледалія и промышленности. Первая представляется дордами, вторая-общинами. Но во избежание слишкомъ разваго противорачія, оба алемента ниткоть представителей въ объекъ палатакъ, котя въ разной мерв. Съ одной стороны, въ нижней палать въ городскимъ общинамъ присоединяются и сельскія, съ другой сторовы, въ верхней-одна партія представляеть проинущественно интересы землевладальческіе, другая---интересы промышленные. Въ Америкъ, на первоиъ планъ стоить противоположность ивстныхъ интересовъ и общихъ; на этомъ и основывается различное устройство Сената и Пакаты представителей. Въ Бельгін, наконець, вакъ странъ преимущественно проимпленной, всего ярче выступаетъ

противоположность богатыхъ и бъдныхъ, которые поэтому и дожины нивть разное представительство. Въ Пруссіи, говорить Эрдианъ, требуется сочетаніе всёхъ этихъ элементовъ. Слідовательно, такое устройство полезно не само по себъ, а только тамъ, гдъ оно соотвътствуетъ состоянію общества (9 Vorles.).

Эрдианъ не говорить, почему группировка общественныхъ катересовъ непременно требуеть разделенія на две палаты, а не на
большее число. Дело въ томъ, что за исключеніемъ союзныхъ государствъ, где основаніе иное, разделеніе представительства на две
палаты соответствуетъ присущей всякому обществу противоположности двухъ элементовъ, аристократическаго и демократическаго.
Устройство же верхней палаты можетъ быть различно, смотря по
тому, изъ чего составляется аристократическій элементъ, образуется
ли онъ изъ наследственнаго сословія или изъ высшихъ сановниковъ,
или, наконецъ, изъ богатейшихъ гражданъ.

Для устройства нижней палаты Эрдианъ находить всего болъе целесообразнымъ выборъ корпораціями, которыя естественно будуть избирать людей, занимавшихъ уже въ нихъ общественныя должности. Но такъ какъ въ настоящее время атомистическій эгонзиъ произвель разложение корпоративнаго духа, то остается довольствоваться установленість избирательных в округовь. Здась прежде всего возникаєть вопросъ: вто долженъ быть избирателемъ? Избирательное право должно считаться честью, следовательно, достигаться не легко. Если оно опредъляется цензомъ, то цензъ долженъ по врайней марк указывать на привязанность человека къ местности, то-есть, онъ должень быть поземельный. Къ этому можно присоединить разве только долговременное исполнение должности или занятие извёстнымъ ремесломъ Тамъ, где введена уже всеобщая подача голосовъ, такъ что изиенить ее нельзя, нужно по крайней мёрё ввести выборь въ двухъ степеняхъ, съ тъмъ, чтобы непосредственные взбирателя состояли изъ людей высшаго разряда, изъ землевладёльцевъ и должностныхъ лицъ. Еще высшія условія должны быть постановлены для избирасмости. Представители должны быть люди привязанные из обществу. къ своему округу, неимъющіе въ виду лечныхъ интересовъ и не гоняющісся непремънно за новизною. Поэтому между неми и избирателями должна быть самая тасная связь; каждому округу сладуеть предоставить одного депутата. Наконець, устраняется всякое

вознагражденіе. Предсідательство должно быть жортвою, а не выгоднымъ реносломъ. Этимъ только путемъ представители могуть пріобрісти довіріє народа (10 Vories.).

Замътинъ, что Эрдиавъ стоитъ здісь за представительство интересовъ, возставан противъ представительства инйній. Между тъпъвань увидинъ ниже, онъ самъ въ нормальномъ порядкі допускаетъ пармаментское правленіе, котораго существенное условіе состоитъ именно въ томъ, чтобы общественное инбаїє распадалось на дві противоположныхъ системы. Если посліднее согласно съ существомъ вонституціоннаго государства, то, очевидно, представительство интересовъ тутъ неуміство.

По принару Гоголя, Эрдианъ отъ законодательной власти отличасть правительственную, сившивая съ нею и судебную. Задача правительства осуществляеть государственную цель, подчиняя отдельныя лица выраженной въ законъ общей воль народа. Но такъ какъ законодательная власть нивоть двоякую двятельность: установленіе закона и опредвление повинностей, то и ведоиство правительственной власти распадается на два отръда: она должна охранять закопъ и наблюдать за отправленість повинностей. Первое есть діло постицін, второе -- составляеть собственно предметь администраціи. Отсюда различное устройство этихъ двухъ отраслей управленія. Об'в находятся въ ведоистве сосновія чиновниковь, такъ какъ для управленія требуется унине и опытность; но судья должны быть прежде всего безпристрастим, следовательно, независимы отъ каких бы то ни было чуждыхъ влінній. Поэтому имъ присвопвается несивняємость. Напротивъ, существенный характеръ административныхъ чиновни-ROB'S COCTORT'S B'S TON'S. TTO OHR HOLICEAT'S OTBETCTBOHHOCTH 38 HCHOIненіе возноженнаго на нихъ діла. Поэтому они назначаются и сийняются высшею властью и подлежать ся контролю. Дать имъ нікоторую самостоятельность можно, только предоставнить отдільныть петересань и корпораціямь извістную долю самоуправленія (11 Vorles.).

Изъ этихъ опредънній Эрдиана ясно оказываются недостаточность принятаго имъ разділенія властей. На долю админястраціи выпадають одно взиманіе повинностей, что слишкомъ стісняють ся значеніе и не объясняють названія власти правительственной, то-есть, направляющей общество сообразно съ госуларственною цілью, по

выраженію самого Эрдмана. Полиція, которая, также какъ юстиція, охраняєть законъ оть нарушенія, совершенно исчезаєть въ эгомъ діленіи. Съ другой стороны, требуемая самостоятельность юстиція указываєть на то, что она составляєть нічто совершенно отличное оть управленія, хотя нікоторыми сторонами связанное съ послівднимъ.

Эрдианъ обсуждаеть вопросъ объ отношения законодательной власти въ правительственной. Преобладание чиновничества, или бирократическій деспотизиъ в совершенное отрицаніе бюрократическаго влемента равно односторонни. Объ власти необходимы въ государствъ и не только онъ не должны вступаться одно въ въдомство другаго, но объ должны идти рука объ руку. Это возможно лишь въ томъ случав, когда обв служать выражениемъ единой воли и следують одной системв. Канъ скоро наступаеть разладь, приходится или распустить палату или сивнить министерство. Поэтому у приверженцевъ конституціоннаго нравленія утвердилось мивніс, что миинстерство, побитое въ нижней палата, непреманно должно подать въ отставку. Но этотъ способъ примиренія, совершенно умістный въ Ангаін, далеко не вездё приложивъ. Для этого требуются два условія: 1) чтобы представители дійствительно выражали мийніе страны; 2) чтобы это мевніе распадалось на двв противоположныя системы возэрвній. Тамъ, гдв этого нёть, гдв большинство въ падатахъ составляется случайно, тамъ не можеть быть и рачи о парламентскомъ правленія. Тогда правительству остается твердо держаться увазанной преданіями и обстоятельствами государственной цвии. прислушиваясь вийсти съ темъ въ общественному голосу (12 Vorles.).

Всего этого, однако, мало. Законодательная и правительственная власть все же остаются отдёльными властями; полновластіе государства въ нихъ не выражается. Поэтому необходима третья власть, соединяющая въ себъ объ первыя. Это не исполнительная власть, какъ думають нёкоторые, ибо исполнитель—простое орудіе; это—власть царская, или господская (Heitschergewalt). Ей присвоивается послёднее, безпричинное рёшеніе свободной воли, рёшеніе, которое вытекаеть не изъ тёхъ или другихъ побужденій, а изъ внутренняго существа человёческой личности. Въ ней государство становится лицомъ, получаеть свое я. Поэтому и въ устройстве этого органа дожны выражаться всё элементы государства, не одни только граж-

данскія, договорныя отношенія, не прежде всего начало естественной преемственности, которое лежить въ основаніи государства. Этому не соотвітствуєть избирательная монархія, которая ставить государя въ зависимое положеніе и влечеть за собою перерывь власти; не соотвітствуєть и республика, которая, какъ форма приличная гражданскому обществу, умістна только въ меликих государствахъ, составленныхъ изъ сбора всякихъ народностей, связанныхъ договоршини отношеніями. Истинной идей государства соотвітствуєть только наслідственная монархія. Вийсті съ тімъ, она одна ставить органъ верховной власти выше всякихъ личныхъ интересовъ, выше интересовъ сословій и партій. Личный интересь наслідственнаго монарха связань съ интересомъ самого государства, какъ преемственнаго союза; въ глазахъ же подданныхъ съ лицомъ монарха связано понятіе объ исторіи, славі и благоденствія отечества (13 Vories.).

Такимъ образомъ, монаркъ завершаеть собою даятельность остальныхъ органовъ власти. Онъ не составляетъ и не обсуждаетъ законовъ, не вижинвается въ управленіе, но все освящаеть окончательною своею волею, своимъ: я жочу. Поэтому онъ служить соединительнымъ звенойъ между двумя другими органами. При столкновевіяхь оть него зависить распущеніе выборныхь палать или сивна министерства. Онъ является верховнымъ регуляторомъ и умфрителемъ государственной жизни. Но, кроив того, у него есть и своя собственная діятельность. Она проявляется тамъ, гдв требуется верховное рашеніе, выходящее изъ предаловь права. Поэтому ему присвоивается помилованіе, которымъ внутренняя правда становится выше строгаго закона; онь объявляеть и ведеть войну. HOO SEECH BOHDOCL PRIMACTOR BHEMHOD CEROD; HAROHOUS, ONLY HOMнадлежить заключение мира, ное туть все уступаеть высшему интересу государства. Всв эти функцін въ совокупности двлають его полновластнымъ монархомъ, истиннымъ представителемъ государства (14 Vorles.).

Таково ученіе Эрдиана. Оно представляєть послідовательное и талантивное развитіе идей Гегеля. Можно возражать противь частностей, не въ общемъ итогі, оно несомнічно составляєть результать : всего предшествующаго развитія политической имели. Какъ таковой, ; эти идеи были усвоены даже писателями, непринадлежащими непосредственно въ Гегелевой школъ. На нихъ всего лучше можно изучать вліяніе философіи Гегеля на развитіе политическихъ теорій.

## 3. ШМИТТГЕННЕРЪ.

Изъ теоретиковъ государственнаго права, не примыкавшихъ собственно къ школъ Гегеля, но находившихся подъ сильнымъ вліяніемъ выработанныхъ имъ идей, видное мъсто занимаетъ Шинттеннеръ, авторъ неконченной энциклопедіи государственныхъ наукъ, изданной въ 1839—43 годахъ, подъ заглавіемъ Депладиамъ кимъ о государствен (Zwölf Bücher vom Staate) 1).

Шинттгеннеръ-не имслитель и даже не самостоятельный изследователь, а добросовъстный намецкій ученый, который сводиль въ общему итогу все добытое до него наукой и практикой, отвергая всякую односторонность. Въ особенности въ поздиве изданной части его сочинения, онъ возстаетъ противъ чисто умозрительной философін, какъ способной породить однё только фантазіи. Единственними руководителями ученаго, по его метнію, должны быть наведеніе и опыть (ІІІ,  $\S$  60, стр. 255 — 6). Поэтому онь отвергаеть діалектическую методу Гегеля. Темъ не менее, онъ признасть за великиит философомъ безсмертныя заслуги въ наукъ права и государства. Гегель, говорить онь, въ противоположность отвлеченнымъ, чисто отрицательнымъ, формальнымъ возэрвніямъ притической и либеральной школы, понять политическія формаціи, какъ положительныя, конкретныя явленія (І, § 83, стр. 131—2). Онъ вполев выяснить и значеніе идеи, развивающей изъ себя свои различія нан моменты, которые, получая вибшеее бытіе, содержатся, однако, въ общемъ элементв. Этимъ онъ проложель путь истивному пониманію органическаго разъясненія и духовнаго развитія, чемъ навсегда опровергается пагубное учене о разделение властей (1, § 219 прим.). Шмиттгеннеръ упрекаеть только Гегеля въ томъ, что у него въ исторіи и государстві совершенно устраняєтся свободное начало. всявдствіе чего государство является не нравственнымъ союзомъ, а явленіемъ природы, развивающимся чисто органически (§ 10, стр. 17, § 83, стр. 132), упрекъ, основанный на невърномъ пониманів мыслей великаго философа.

<sup>1)</sup> Вышли только первол и тјетья части.

Самъ Шинтитеннеръ хочеть сочетать негоды исторической и равіональной школы. Отвергая чисто унозрительное познаніе иден, омъ признаетъ необходиность познавать ее въ ея проявленіяхъ посредствомъ конкретнаго импленія, соединяющаго въ себъ сознаніе абсолютного назначения съ непосредственнымъ созерцаниеть (§ 11, стр. 22, § 83, стр. 134). Идея же, по опредълению Шинттгеннера, есть духовный нервообразь того, что должно быть. Объективная идея есть истепающій изъ божественнаго разуна нервообразь, присущій саннив вощань, какь внутронняя ціль ихь существованія. Она составляетъ основание всякой жизни. Стремление ея въ изложенію своихь моментовь есть источних развитія; полное же ся проявленіе въ действительности, раскрытіе всехъ са тайнъ представляеть совершенный организмъ (III, стр. 256). Сообразно съ этимъ Шинттгонноръ выводить право и государство изъ правственной идеи, тоесть идеи, относящейся из воль, какъ должное. Правонерно то, что въ дъйствительности соотвътствуеть идев. Поэтому право есть осуществление иден въ области свободы (III, стр. 258). Но право является только подчиненнымъ моментомъ въ идев государства, которая соединяеть въ себе все стороны жизни человена, какъ физическаго, духовнаго и правственнаго существа, то-есть, благосостояніе, культуру и право (III, стр. 259; ср. I, §§ 1, 4). Государство есть организиъ, самъ въ собъ носящій свое жизненное начало или душу, и такъ какъ оно управляется волею, то это - организиъ правственный (І, § 3). Въ жизни представляются три такихъ организма, а именно: сомейство, гражданская и религіозная община, наконенъ государство. Последнее есть та истина нравственной жизни, въ которой народъ должень пріобрести полное довольство земного бытія и достигнуть нием или назначения человачества. Какъ носящее въ себа собственную свою идею или внутреннее определение своей жизни, оно является анценъ (III, стр. 263, 279; II, стр. 306). Въ другомъ маста Шинттгеннеръ нежду сенействомъ и государствомъ ставетъ гражданское общество, какъ правственный союзь несколькихь семействъ и общинъ для охраненія своего физическаго и правственнаго существованія и для удовлетворенія своих потребностей посредствомъ соединенія силь, разділенія труда и обміна произведеній. Отсюда онь выводить различное разчленение народа, остественное, эвономическое и политическое (1, стр. 217 п сл.).

Во всемъ этомъ, очевидно, полное усвоение идей Гегеля, иъ которымъ присоединяется и вліяніе Аристотеля. Сообразно съ этимъ Шинттгеннеръ разсиатриваетъ государство, какъ систему общественныхъ отправленій, совершающихся черезъ посредство извістныхъ органовъ (III, стр. 264). Начало, управляющее этою системою, есть общественная власть, которая состоять въ правъ располагать нринадлежащими союзу лицами и вещами, сообразно съ целью или идеею союза (III, стр. 277, 279). Поэтому и юридическое ея основаніе завиючается въ самой идев союза (стр. 283). Это-власть верховная, совершенная, однако не безграничная. Какъ нравственная форма жизни, она находить свои границы въ той самой идев, которую она призвана осуществлять (стр. 287). Она можеть требовать безусловнаго повиновенія только во имя общественной цвии. Требовапіямъ же, основаннымъ на личныхъ видахъ подданные не обязаны повиноваться (III, стр. 377). Эти границы могуть быть не только нравственныя, но и юридическія. Поэтому, въ системъ общественныхъ отправленій, рядомъ съ правительственною властью должна стоять система народныхъ правъ, ограждающихъ свободу. Идея государства требуетъ противоположение этихъ двухъ началъ (стр. 288, 412, 559).

Съ темъ виёсть, Шинттгеннеръ признаетъ и раздълене общественной власти на отдъльныя отрасли. Онъ возстаеть противъ раздъленія, сдъланнаго Гегеленъ, на томъ основанія, что оно представляеть насильственное наложение отвлеченныхъ категорій на органическую жизнь, которая, по существу своему, не подчиняется строгой необходимости, а развиваетъ изъ себя свободное разнообразіе (стр. 478, прии.). Но самъ онъ, установивши множество чисто отвлеченныхъ разделеній общественной власти, окончательно приходить из раздёленію властей законодательной, правительственной и судебной, вакъ органическихъ системъ, на которыя расчленяется государственная власть. При томъ, такъ какъ въ организме все органы должны направляться въ единой цели, то разделение ихъ не должно быть полнымъ разобщеніемъ, что повело бы къ механическому отношенію частей. Раздёльныя власти должны соединяться въ высшемъ единствъ. Въ монархическомъ правленіи живымъ средоточіємъ ихъ служить княжеская власть, въ республикъ-законодательное собрание (стр. 414—5, 476—480).

При всемъ томъ, Шмиттгеннеръ не признаеть общаго типа государственнаго устройства, который служиль бы образцомь для всёхъ. Идея, говорить онь, есть ибчто конкретное, индивидуальное. Каждый народъ и наждое государство инфить свою идею, которую оны призваны осуществить. Поэтому нать идеального государства. приложенаго во већит, и политическаго устройства, которое одно - . было бы способно осчастивить людей. Различіе ийстных и временных обстоятельства требуета и различного устройства, и то, что приходится одному народу, не приходится другому (I, стр. 21-22). Однаво, вогда онъ обсуждаеть различные образы правленія, онъ признаеть сийшанную нонархію дучшинь изь всёхь. Демократія всталь болье удаляется отъ иден государства; здъсь все политическое устройство ставится нь зависиность оть колоблющейся воли и ограниченнаго разунанія нассы. Моненть посладняго, высшаго рашенія адёсь отсутствуеть. Съ другой стороны, аристократія страдаеть недостатками сословнаго управленія; она необходино становится подоэрительною, несправединвою и притеснительною. Монархія же, когда она не извращается въ тираннію, можеть инсть характеръ аристовратическій, денократическій или сифшанный. Первыя дві формы носять на себь недостатии техъ чистыхь образовь проявленія, съ воторыми оне сходствують; носледняя же представляеть совершеннъйшее государство, ибо въ ней различныя общественныя начала нолучають полное свое значеніе (ІІІ, 🕵 133, 134). Разскатривая происхождение и развитие общественной власти въ европейскихъ государствахъ. Шинттгеннеръ видить въ нихъ одновременное развитіе королевской власти, независимой отъ воли народной, следовательно, управляющей по божественному праву и самостоятельных народныхъ правъ. Въ этой независимости королевской власти состоитъ такъ навываемое монархическое начало, на которое опираются завоеныя новерхів (III, § 135). Оба начала, короловская власть и нарозная свобоза покоятся на независимой отъ человеческаго произвола священной основа (III, стр. 560).

Шинтитенноръ не строитъ, однако, общей теоріи конституціонной монархіи. Не государственное право, а политика, говорить онъ, должна рашить, какая представительная форма прилична тому или другому народу (стр. 559). Но политика онъ не издаль; въ изложения же государственнаго права онъ ограничивается исчисленіемъ

народныхъ правъ и формъ представительства, съ присовокупленіемъ пъкоторыхъ общихъ замъчаній. Представительство должно изображать собою политическую организацію самого народа. Оно должно быть сообразно съ началомъ государственнаго устройства и съ историческими его основами, следовательно, въ монархім оно опредеділяется не народнымъ полновластіемъ, а независимостью монархического элемента. Прилагая эти мысли въ Германіи, Шинттгеннеръ замічаєть, что при данныхь обстоятельствахь, німецкимь государствамъ приходится нёчто среднее между феодальными чинами и чисто представительными учрежденіями (стр. 578). Далье, говоря объ отношенияхъ чиновъ въ правительству, онъ утверждаетъ даже, что совивстное правление вытекаеть изъ начала народнаго полновластія, съ монархическимъ же принципомъ согласуется только свобода, какъ отрицательное ограничение правительственной власти. Истинно органическая, то-есть, сообразная съ идеею государства, а вийсти и подтвержденная исторією система, говорить онь, состоить въ томъ, что монархическая власть, сдержанная въ извёстныхъ предълахъ, должна быть въ предоставленной ей области совершенно абсолютна и независима отъ народной воли, а съ своей стороны, граждане должны точно также инсть твердо определеныя и огражденныя оть всякаго посягательства права (III, § 176). Спрашивается: гдт же органическая связь того и другого? Туть является разобщение, а нивавъ не единство. Но при отрывочности этого взгляда, невозможно подвергнуть его обстоятельной критикв.

Въ итогъ, сочиненіе Шинттганнера не представляють ничого самостоятельнаго и новаго, хотя оно и не можеть не быть признано почтеннымъ трудомъ. Это болье эклектическое, нежели самобытное произведеніе. Возставая противъ умозрительной философіи, Шинттгеннеръ усваиваеть себъ существенные ся результаты. Въ исторіи политической мысли книга его имъсть интересъ только какъ подтвержденіе идей Гегеля добросовъстнымъ изученіемъ пердиета.

## 4. ЛОРЕНЦЪ ШТЕЙНЪ.

Совству иное следуеть сказать о другомъ писателе, который точно также, хотя и не принадлежить непосредственно къ школе Гегеля, но находится подъ сильнымъ вліяніемъ выработанныхъ имъ идей, именно, о Лоренце Штейне, одномъ изъ даровитейшихъ уче-

пыхъ Германія въ XIX вікі. Это не ученикъ, идущій по стопамъ учетеля, и не эклектикъ, пользующійся плодами чужой мысли, а оригипальный изслідователь, пролагающій наукі новые пути. На немъ пожно видіть все значеніе идей Гегеля для самостоятельнаго изученія явленій политической жизни.

Изъ многочислепнихъ его сочиненій по разнимъ отраслямъ политическихъ наукъ, какъ-то: по исторіи французскаго права, по политической экономіи, по финансамь, по администрація, мы остановинся липь на тахъ, которые инають общее теоретическое значеніе. Спра принадажать: Соціализмь и коммунизмь со сосременной Франwie (Der Socialismus und Communismus des heutigen Frankreichs), Buшедшій первымъ изданіемъ въ 1842 г., а вторымъ въ 1848, затамъ Yvenie obs Obmecmen (Die Gesellschaftslehre), Bumegmee Be 1856 r., и составляющее вторую часть невонченой Системи политической мауки. Въ обонкъ сочинениять основная имсяв записчается въ раз-**Увитія иден общества и его отношенія къ государству. Наконець,** въ этону сетдуетъ присоединить общую часть Ученія объ управленіи (Verwaltungalehre), вышедшую вторымъ изданіемъ въ 1869 году подъ заглавість: Исполнительная сласть (die Vollzichungsgewalt) н содержащую въ себе основныя начала государственнаго устройства и управленія.

Соціаннзить и коммунизить Шітейнть изслідуєть не какть ступени развитія политической мысли: сть этой стороны они кажутся ему лишенными почти всякаго интереса. «Нео,—говорить онть,—разсматривам ихъ самихъ въ себі, нельзя назвать ихъ ни широкими системами, ни даже истинно сийлыми идеями. Для перваго въ нихъ недостаетъ собственно философскаго образованія, для послідняго истиннаго отношенія къ дійствительности. Въ нихъ мало глубоко догическаго и еще меніе такого, что было бы дійствительно исполнимо і)». Но важно ихъ значеніе, какъ явленій общественной жизни. Они указывають на извістное состояніе общества; въ нихъ воплощаются стремленія и надежды весьма значительной общественной группы, именно, пролетаріата. Съ этой точки зрінія они заслуживають величайшаго вниманія, какъ мыслителей, такъ и государственныхъ людей. Изученіе же пролетаріата, при взаниной связи всйхъ

Soc. and Com. I, orp. 5. Harym, mag. 1848 rogs.

общественныхъ явленій, невозножно безъ изслідованія всей совокупности общественной жизни, то-есть, безъ науки объ обществі, которая едва начинаеть зарождаться (стр. 6—7, 12—13).

Что же такое общество и каковы управляющіе имъ законы? Чтобы понять какія бы то ни было явленія, необходимо возвыситься къ общей лежащей въ основаніи ихъ сущности, которая не подлежить вибшнимъ чувствамъ, а потому и не доказывается ими. Эта сущность, остающаяся вѣчно тожественною при изиѣнчивости явленій, раскрывается намъ понятіемъ вещи. Понятіе одно даегъ намъ объясненіе явленій и разрѣшеніе всѣхъ присущихъ имъ противорѣчій. Слѣдовательно, при изученіи общества, мы должны прежде всего установить его понятіе, а для этого необходимо вывести это понятіе изъ существеннаго отношенія, вытекающаго изъ самой природы личной жизни человѣка (стр. 14—15).

Всякое единичное лице носить въ себе противоречие между темъ, въ чену оно стремится, и темъ, что оно есть, между своимъ назначенісмъ и действительностью. Это противоречіс является прежде всего въ отношения въ витшней природт, которую человтиъ кочетъ подчинить себъ для удовлетворенія своихъ потребностей, и передъ которою онъ однако, какъ единичное существо, безсиленъ. Разръшеніе этого противоръчія человъкъ находить въ союзь съ другими; въ союзъ же являются не только сопоставленныя лица, но ехъ взаимность или общественное единство, какъ самостоятельный моменть. Если, съ одной стороны, цель союза состоить въ удовлетвореніи и разветін личности, то, съ другой стороны, самая личность становется членомъ и моментомъ высшаго педаго. Это взаимнолействіе общаго начала и личнаго, единства и различія встречается во всякомъ союзъ: въ семействъ, въ общинъ, въ церкви, въ государствъ. Его же ин находинь и въ тонъ, что называется въ тесномъ симска обществомъ.

Взаниность потребностей и удовлетворонія ведеть из тому, что люди работають другь для друга. Отсюда разділеніе труда, которымъ установляется извістный порядовь человіческой работы. Сообразно сь этимъ порядкомъ происходить и распреділеніе добытыхъ работою благь. Каждый получаеть въ нихъ извістную долю, и на основанія этого пріобрітаєть извістное місто и значеніе въ общемъ организмі. Такимъ образомъ, силою вещей, лице становится членомъ общаго

порядка. Радонъ съ этинъ однако оно сохраняетъ и свою особепность. Выработанное имъ принадлежить ону; оно составляеть искаючительно сму присвоенную сфору, которыя, въ противоположность другимъ лицамъ, является его мрасомо. Въ силу права, благо становится собственностью вица и служить удовлетворенію потребностей, ванъ его самого, такъ и его семейства. Оно по праву передается его семейству и черезъ это получаеть прочность. Съ тъпъ вийств упрочивается и самый порядовъ общественных отношеній. Этоть основанный на распредаление жезненихъ назначения полагъ порядовъ, охраняемый правомы и упроченный собственностью и семейнымы на-TALOND, H OCTS TO, TTO BASHBACTCE TOLOBETCCHEND OF MECHOCARD. OCHOваніе его заключается въ личности; это — общество свободнихъ и саностоятельных видъ. Цель его -- пріобрести возножно большее количество благь для человичества и дать наждому возможно большую въ немъ долю. Намаучиее общество то, которое всего лучше исполняеть эту задачу. Изследование способовь приобретения и распределенія благь принадлежить политической экономін; изученіе же вытекающаго отсюда порядка и устройства общежитія составляють собственно предметь науки объ обществе (стр. 16-24).

Канини же законами управляется движение этого общества? Все ARECL SABRICATE OTE OTHORIGHIE ABYES OCHOBBINES OF MICHORS, Daботы и собственности. Развитіе ихъ неизбижно влечеть за собою образованіе двухъ состояній, рабочихъ и владвльцевъ. Эти состоянія нуждаются другь въ друге; но собственность даетъ последнинъ преинущество передъ первыни. Отсюда необходиная зависиность рабочихъ отъ владвльцевъ. Эта зависимость увеличивается еще темъ. что последніе, владел высшене благами, естественно овладевають и высшею властью въ обществъ. Черезъ это, зависиность превращается въ подчинение. Таковъ нензбежный ходъ общественныхъ отнощени. Но адесь начинается различіе, смотря по характеру народовъ. Народы, привычене въ нодчинению, принимають этотъ порядовъ, какъ божественное веленіе, и успоконваются на этомъ. Напротивъ, народы, въ которыхъ живо начало личной свободы, не выносять этого противорачія между требованіями анчности и ея общественнымъ положениемъ. Подчиненные стараются освободиться отъ зависимости и, въ свою очередь, захватить власть въ свои руки. Начинается борьба за власть, а съ тамъ вийств рядь общественныхъ переворотовъ. Этимъ объясняется весь ходъ новой европейской исторіи (стр. 25-31).

Въ феодальномъ мірт весь общественный порядовъ опредъляется поземельною собственностью. Отсюда господство вемлевладальцевъ и подчинение врестьянъ. Поздиве, рядомъ съ этимъ возниван городскія общены съ движниою собственностью. Но эти сословія не связывались ничень; нежду ними господствовала полная рознь. Объединяющимъ началомъ явилась королевская власть, которая уравияла сословія общимъ подчиненіемъ ихъ государству. Это уравненіе было отрицательное, но оно повлекло за собою и положительное. Граждане стали требовать равнаго для всехъ участія въ государственномъ управленін. Отсюда Французская Революція, результатомъ которой было уравнение общественныхъ правъ и установление свободныхъ учрежденій. Однако этимъ борьба не кончилась. Уравненіе правъ давало каждону возножность достигать одинакого съ другими положенія въ обществъ и участія въ государственной власти; но отъ возножности въ дъйствительности было далеко. Виъсто прежняго раздичія сословій, явилось новое-различіє капиталистовь и рабочихь. Первые фактически, въ силу необходимыхъ законовъ, пріобръди высшее положение въ обществъ и юридически получили исключительпое участіе въ государственномъ управленіи. При свободѣ перехода нзъ одного состоянія въ другое, это противоположеніе не было бы столь развимъ, если бы самое развите промышленности не сдалало этого перехода слишкомъ затруднительнымъ. Введеніе машинъ превратило свободную работу въ механическую и значительно содъйствовало разделению промышленнаго міра на противоположных группы крупныхъ фабрикантовъ, предпринимателей производства, и частныхъ рабочихъ, обреченныхъ на въчный механическій трудъ. Отсюда обособленіе состоянія пролетарісвъ, или невладільцевъ. Они сознали себя, какъ единое целое, и виесте съ темъ, сравнивая свое положение съ выработанными предшествующею исторією началами равенства, они сдъламсь носителями идей, требующихъ всеобщаго, не только политическаго, но и общественнаго уравнения черезъ уничтожение собственности. Въ этомъ завлючается коренной вопросъ настоящаго времени. Владельцы и невладельцы стоять другь противъ друга; первые обладають высшимь положеніемь и властью, вторые стараются распространить свои идея и получить власть въ свои руки (стр. 31-57).

Гдт же найти примиреніе этихъ противоположнімхъ требованій, которыя грозять разрушеніємь всему общественному строю? Его немьзя найти въ развитіи однихъ общественныхъ начать, нбо общество, предоставленное себт, немабіжно ведеть въ противоположенію элементовъ и въ взаимной ихъ борьбъ. Примиреніе можно найти только въ отношенія общества въ государству.

Государство есть союзь дюдей, какъ единое, свободное, самоопредължищееся целое, или какъ саностоятельная дичность. Будучи носителенъ общихъ интересовъ, оно инфеть въ виду не выгоды какого-либо класса, а пользу всехъ. Отъ полноты развитія всехъ входящихъ въ составъ его лицъ зависитъ и его собственное развитіе. Поэтому задача его тъмъ шире, чемъ менте граждане способны сами удовлетворять своимъ нотребностямъ, и чемъ более они стеснены движеніемъ общественшыхъ силъ. Государство — естественный защитникъ притесненныхъ. Такимъ образомъ, оно является высшимъ союзомъ, который властвуетъ шадъ обществомъ. Ему принадлежитъ верховная власть среди людей.

Но эта власть все-таки вваряется людямь, а потому способна быть обращена въ орудіе частныхъ интересовъ. Противоположные влассы. на которые неизбълно разбивается общество, понимають, что они . могуть проводить свои цели только черезъ посредство государственной власти; поэтому они стараются захватить ее въ свои руки. Движеніе общественных сыль необходимо приводить из борьбе за власть. Исходъ этой борьбы зависить оть того, устроена не эта власть такъ. TTO OHR COMPREHENT'S CROSS CRINOCTORTCLISHOCTS, HAR OHR HOMBREST'S HORS вліяніе одного изъ противоположныхъ общественныхъ элементовъ, Въ последнемъ случав неизбежно притеснение слабейшихъ, а вследствіе того равложеніе государства, которое, въ противорёчіе съ собственною природою, перестаеть быть представителемъ общихъ интересовъ. Если владычествують высшіе влассы, то низшіе теряють всякую энергію и не въ состоянія исполнить своего назначенія въ государства. Наоборотъ, владычество низшехъ ведеть из грубому деспотивну. Таковъ естественный ходъ республикъ. Оне могуть держаться только тамъ, гдв меньшинство въ состояния завоевать себв общественное положение независимо отъ государства, какъ въ Соединенных Штатахъ. Иначе онв представляють нескопчасный рядь нереворотовъ, что им и видимъ въ среднемъ міра, Республика есть государство, подчиненное обществу.

ПЗОБЕПУТЬ ЭТОГО РЕЗУЛЬТАТА ВОЗМОЖНО ТОЛЬКО УСТРОЙСТВОМЬ ГОСУдарственной власти, независимой отъ общественныхъ силъ. Таково
значение мопархии. Она представляетъ въ единичномъ лицѣ абсолютную, непривосновенную, самостоятельную личность государства.
Смыслъ ея раскрывается именно при разсмотрѣнім отношенія государства къ обществу. Стоя выше всякихъ частныхъ интересовъ, у
монархія, съ одной стороны, предупреждаетъ притѣсненіе одного
класса другимъ, а съ другой стороны, осуществляетъ общіе витересы и приводитъ всю внутреннюю жизнь народа къ гармоническому соглашенію. Только въ монархім государство находитъ свою
самостоятельность, какъ союзъ возвышающійся надъ обществами.
Въ этомъ заключается существенное преимущество новыхъ государствъ
передъ дровними.

Однаво монархія, о которой здёсь идеть рёчь, не есть абсолютная, вичень неограниченная, она сочетается съ свободнымъ движенісиъ общественныхъ силь, а потому призываєть последніс къ участію въ государственномъ управленін. Вследствіе этого, на государствъ отражается развитие общества и политическое устройство припимаеть безконечное разнообразіе формъ. Но съ этимъ вийсти является опасность для монархической власти. Она можеть, отклоняясь отъ истиннаго своего назначенія, связать свои интересы съ интересами владычествующихъ классовъ. Черезъ это въ остальныхъ возбуждается вражда противъ самой монархіи, что немыслимо пока она представляеть интересы всёхь. Отсюда возножность новыхъ потрясеній и переворотовъ, что мы и видимъ въ новъйшее время. Единственное противъ этого средство состоитъ въ поддержание самостоятельности, монархической власти. Парламентское правленіе неизбъжно водоть въ подчинению ся владычественному общественному элементу. Отъ представителей народа зависить остановиться на этомъ пути, въ сознаніи, что съ ослабленісиъ монархической власти, высшіе классы подрывають собственное свое положеніе и подвергають государство нескончаемой общественной борьбъ. Но, съ другой стороны, какъ представителя общественныхъ интересовъ, они должны иметь въ рукахъ достаточныя средства, чтобы контролируемая насъ власть не отклонялась отъ своего назначенія. Самостоятельное государство въ свободномъ обществъ, таковъ дозунгъ новыхъ народовъ (стр. 57-70).

Въ результата, разрашения всахъ общественныхъ противорачій сладуетъ искать въ независимой государственной власти, направляющей государстве въ общей цали. Эта задача составляетъ содержание науки управления, то-есть, система правиль, по которымъ государство старается достигнуть высшаго своего развития и совершенства черезъ высшее развитие и совершенство отдальныхъ лицъ.

Эта наука составляетъ, сладовательно, ванецъ всахъ другихъ политическихъ наукъ; ей принадлежитъ будущность (стр. 71).

Штейнь преследуеть приложение этихь выведенныхь имь законовъ въ исторія Франція. Средневівновый порядовъ отдаваль всю государственную власть въ руки общественныхъ силь; она считадась частною собственностью. Результатомъ было порабощение низшихъ классовъ высшини. Съ развитісиъ ионархической власти впервые является самостоятельность государственнаго начала. По монархія, утвердившись, связываеть свои интересы съ интересами владычествующихъ влассовъ. Все французское общество раздъляется 😲 на привидегированныхъ и непривидегированныхъ. Первые черезъ монарка располагають всемь; вторые возмущаются противь этого порядка и противополагають ону идеи равенства, заимствованныя изъ философіи права. Во Французской Революціи эти иден получавоть полное осуществление. Прежнее различие исчезаеть, но вийсто того, является новое, - различіе владіющихъ и невладіющихъ. При Наполеонъ, оно еще не высказывается во всей своей разкости, ибо общественная свобода не существуеть; надъ всемъ возвышается единая, сыльная власть, а съ своей стороны войско, которое соста-• влясть здёсь владычествующій элементь, представлясть возножность дегнаго перехода изъ одного инасса въ другой. Съ возвращениемъ Бурбоновъ, владеющій классъ пріобретаеть исключительное право представительства въ палатахъ; но и тутъ богатые и бёдные соединяются, чтобы дать отпоръ политиев, нивющей цваью возстановленіе стараго порядка. Только съ устраненість этого последняго препятствія равенству, во времена іюльской монархін, разыгрывается борьба исжду владеющими и невладеющими. Опять монархія соединяеть свои интересы съ интересами владычествующаго иласса. По-: Следній становится въ привилогированное положеніе; нениущіе же, . въ противоположность ону, образують пролетаріать, сознающій себя, жавъ одиное пълое и пронимнутый духомъ соціализма. Таково положеніе современной Франціи (въ 1847 г.). Низшіе стремятся, посредствомъ расширенія ценза, пріобрісти власть въ свои руки; высшіє то противостоять этому всіми силами, изъ опасенія. что приложеніе соціалистическихъ идей, распространенныхъ въ низшихъ классахъ, можетъ повести къ полному общественному разложенію (силвообще Soc. und Com. II).

Въ этой начертанной Штейномъ картинъ, безъ сомивнія, много глубоваго и вернаго, хотя и нельзя согласиться со всеми подробностями. Изображение исторического хода народной жизни, единственно съ точки зрвнія вліянія общественныхъ элементовъ на государство, непремённо будеть носить нёсколько односторопній характеръ. Съ одной стороны собственно политическое развитие, а съ другой стороны умственное движение значительно видоизманяють этотъ процессъ. Но въ существъ своемъ мысли Штейна объ отношенім государства нь обществу, о вліянів общественных силь и о значенін королевской власти заслуживають полнаго вниманія. Мы видели, что въ натуралистическомъ идеализме, у последователей Краузе, государство являлось основою, надъ которою воздвигалось общество, какъ высшая область. Въ нравственномъ идеализит, у Галлера, а съ другой стороны, у Гербарта и публицистовъ юридичоской школы господствуеть, напротивь, полное сившеніе государства съ гражданскимъ обществомъ. Здъсь же, сообразно съ началами Гегеля, государство воздвигается надъ обществомъ, какъ выстій союзъ, который сводить къ единству противоръчащіе элементы последняго. Это и есть истинная точка зранія, богатая саными благотворимии результатами.

ПІтейнъ подробиве и систематичнье, хотя въ нъсколько измъненпомъ видъ, развиль свои мысли въ другомъ сочинения, въ «Учемии
объ обществем». Метода здъсь таже, что и въ первой книгъ. Наблюденія, говоритъ Штейнъ, дають намъ только частный и отрывочный матеріаль. Чтобы обнять предметь въ его совокупности, надобно идти другимъ путемъ, обратиться не въ внёшнему явленію, а
въ внутренней природѣ вещи; впутренняя же природа дается намъ
только дъятельностью чистой мысли, ибо наблюдать можно дъйствія,
а не причины 1). «Достовърко, говоритъ Штейнъ въ другомъ мъстѣ,

<sup>1)</sup> Gesellschaftslehre, erp. 17.

что всякая наука получаеть высшій свой норядовь и ясность только оть философіи. Болеє всёхь, ножеть быть, политическая наука, а внутри ся несонивнию всего болеє въ нашей области» 1). Въ сожаленію Штейнь, отвлоняясь нь существенныхъ пунктахъ оть системы Гегеля, самъ не выработаль цельной системы, но крайней иерв, практической философіи; отрывочное же построеніе всегда является произвольнымъ и подасть поводъ въ значительнымъ ошибнамъ. Это им и видимъ въ установленіи самаго понятія объ обществе, который Штейнъ кладеть въ основаніе своего ученія.

Онъ разділяєть политическую пауку на три отділа, сообразно съ самынь разділеніемь нелитической жизпи. Всякая человіческая діятельность, говорить онь, заключаєть въ себі внутреннее противорічіе между безконочностью задачи, которая ставится человіку, и ограниченностью средствъ единичаго лица. Это противорічіе разрішаєтся восполненіемь діятельности одною діятельностью другихъ. Отеюда взаимность, которая опреділяєтся законами, независимним оть человіческаго произвола; она установляєть извістный порядокь совокупной діятельности. Порядокь матеріальной діятельности составляєть область политической экономів, порядокь духовной діятельности образуєть собственно такъ называємое общество; наконець, порядокь вытокающій изъ соединенія людей въ высшую личность, составляєть предметь науки о государстві (Gesellschaftslehre, стр. 7—9).

Въ этомъ раздъленім прежде всего видается въ глаза, что первыя дві области отличаются другь отъ друга содержаніемъ, а нослідняя отъ первыхъ формою. Но еще хуже то, что оно противорічить дальнійшему изложенію Штейна. Самъ онъ въ другомъ міств, опреділяя понятіе объ обществів, исилючають изъ него, съ одной стороны, чисто матеріальную діятельность, съ другой стороны діятельность чистю діятельную діятельность, съ другой стороны діятельность чистю діятельную діятельность, съ другой стороны діятельность чистю діятельную діятельность изъ взавинодійствія этихъ двухъ факторовъ (стр. 205, 239—40). Слідовательно, общество нельзя опреділять, какъ духовный порядокъ жизни; въ этомъ опреділеніи оназываєтся, по крайней мірів, значительная неточность.

Это подтверждается дальнайшимъ наможеніемъ. Всли мы взглянемъ на содержаніе духовнаго порядка общественной жизни, какъ

<sup>1)</sup> Die Vellz. Gewalt, I, erp. 65, mag. 1869 r.

онъ понимается Штейномъ, то мы увидимъ, что онъ существенно отличается отъ элементовъ чисто духовной деятельности человека. Этоть порядовь состоить, по мижнію Штейна, въ распредъленіи трехъ ссновныхъ функцій всякаго общества, военной силы, священства и суда (стр. 81-85). Если священство имъстъ связь съ религіею, то военная сила и судъ не имъють никакого отношенія къ наукъ и нскусству. Ясно, что туть рачь идеть вовсе не о духовной даятельности въ противоположность матеріальной, а о существенныхъ потребностяхъ всяваго общежитія. Справединво, что человъческое общежетіе составляется изъ духовныхъ и натеріальныхъ элементовъ въ сововупности; справединво, что изъ него вытекають потребности защиты, суда и нравственнаго руководства; по 1) нельзя обозначать эти потребности общинь именень духовнаго порядка, сившивая теоретическія начала съ правтическими, правственныя съ общежительными; 2) эти функціи отнюдь не составляють спеціальной принадлежности того, что Штейнъ называеть обществомъ; они въ большей или меньшей степени присущи всякому союзу, и прежде всего государству. Всайдствіе эгого, Штейнъ отанчаеть государство отъ общества не по содержанію, а по формъ. Исходною точкою общества, также какъ и народнаго хозяйства, служить единичное лице. Поэтому личный интересъ является здёсь господствующимъ началомъ; общественныя функціи служать для него только средствомъ. Последствіемъ такого порядка является разложеніе общества. Отсюда необходимость иного высшаго организма, который представлять бы собою интересы не отдельныхъ лицъ, а сововупнаго целаго. Этотъ организмъ, осуществляющій въ себъ общественное единство, не можетъ состоять въ зависиности отъ общества, но долженъ возвышаться надъ нимъ, какъ самостоятельное лице, имъющее начало въ себь самомъ. Это и есть государство (стр. 26-32).

Очевидно, что это противоположение общества государству совершенно сходно съвзглядами Гегеля. Но Гегель развитие человъческихъ союзовъ правильно начиналъ съ союза кровнаго; Штейнъже совершенно опускаетъ семейство, а родовей порядокъ прямо включаетъ въ общество, какъ извъстный видъ последняго, что, какъ увидинъ далъе, ведетъ къ ложному пониманию свойствъ этого порядка. Точно также и опущенную Гегелемъ перковь онъ вводитъ, какъ составную частъ въ общество, что опять противоръчитъ и самому ея существу и историческому ся положенію. Оть этого понятіє объ обществі становится еще болье сбивчивымъ. Несмотря на старанія Штейна придать ему нікоторую точность, опо, очевидно, представляєть у него смісь разнородныхъ началь. Вірнымъ остается то, что согласно съ идеями Гегеля, общество, или гражданское общество, есть та форма общежитія, въ которой господствующимъ засментомъ является отдільная личность, слідовательно, которая характеризуется преобладаніемъ частнаго права и частныхъ союзовъ. Эта форма существуетъ всегда и везді, но въ средніє віка она въ світской области является преобладающею, такъ что заслоняєть собою все остальное.

Такія же неясности и неточности встрічаются и вы понятін Штейна о государствъ. Мы видъи, что онъ опредъияеть государство, какъ союзь людей, инфинцій единичное сознаціє и волю, следовательно, составляющій саноопредвляющуюся и санодбятельную личность. Это опять тоже, что у Гегеля 1). Когда Штейнъ утверждаеть, что понятіе о государствъ, какъ о личности, одаренной самодъятельностью, осталось Гегсаю недоступнымь 1), то въ этомъ можно видъть только недоразумение. Самъ Штеймъ полагаетъ существо личности въ томъ, что она имъстъ основание единственно въ себъ самой <sup>3</sup>). Если подъ этимъ разумъстся саноопредъление воли, то съ этимъ опять можно согласиться. Но неясности начинаются, когда ставится вопросъ объ определение составныхъ заементовъ, государственной личности и отношеній ся нь обществу. Входить зи отдільное лице съ его правани въ составъ государства или это элементь посторонній, оказывающій на государство только вившнее вліяніе? На этоть вопрось ножно найти у Штейна утвердительные и отринательные отвёты. Въ с чемые объ общество, испеция элененты государствонной жизии, онъ всятдъ за организмомъ властей ставить отдёльное лице, какъ самостоятельную, саноопределяющуюся единицу; вследствіе этого, онъ проистекающее изъ него право, не только политическое, но и частное, вводеть въ составъ присущаго государству юридическаго порядка (стр.

<sup>1)</sup> Rochtsphil. § 257. "Der Staat ist die Wirklichkeit der sittlichen Idoe—der sittliche Geist, als des offenbare, sich selbst deutliche, substantielle Wille, der sich denkt und weiss und das was er weiss, und insofera er es weiss, vollführt".

<sup>2)</sup> Die Vollz. Gewalt, I, erp. 7.

<sup>\*)</sup> Gesellschaftsl. erp. 32; Die Vollz. Gew. I, erp. 8-9.

54-55). Но рядомъ съ этимъ опъ утверждаетъ, что собственно государству принадлежить только организмъ властей; все же остальное, именно, все дъйствующее право, есть произведение общества (стр. 72). Поэтому онъ полновластіе народа считаеть негосударственнымъ владычествомъ общества, состоянісмъ, въ которомъ общежитію недостаеть безусловно необходинаго элемента (стр. 57). Въ поздпъщиемъ своемъ сочинсків, въ ученік объ «Исполнительной сласти», Штейнь, развивши чистое понятіе о государстве, какь о личности, выражающейся въ организив властей, говорить, что оно не заплючаеть въсебе свободы. Последняя проистеплеть отъ другаго, независинаго отъ государства влемента, именно, изъ отдельной личности, которая, однаво, будучи вийсти съ типъ элементомъ государства, вносить въ него свои собственныя опредъленія (V. G., I, стр. 27). Между темъ, излагая далее понятіе о законе, Штейнъ говорить, что государство не потому только является высшею формою земной личности, что оно наибольшее по объему, но и потому, что оно органически воспринимаеть въ себя самоопределение отдельныхъ лицъ. Черезъ это оно перестаетъ быть формально высшею лечностью, а становится высшею нравственною формою личной жизни вообще. Отдільныя лица, составляя единое цілое, сохраняють свою самостоятельность въ этомъ единствъ и черезъ него, однако, все-таки вопреки ему. Поэтому законъ, въ высшемъ своемъ значенін, не есть только общая государственная воля, но и свободная государственная воля, то-есть, государственная воля, органически воспринявшая въ себя самоопредъление отдъльныхъ лиць. На этомъ основано народное представительство (V. G. I, стр. 85-6).

Очевидно, что Штейнъ не выяснить себё различія положенія отдільнаго лица, какъ члопа двухъ разнихъ союзовъ, гражданскаго общества и государства, какъ субъекта частныхъ правъ и правъ политическихъ. Поэтому государство является у него то чистымъ организмомъ властей, то вмёстё съ темъ и союзомъ, заключающимъ въ себе, какъ составной элементъ, отдёльную личеость, а потому и свободу. На последнемъ понятіи, въ существе своемъ правильномъ, основано возарёніе Штейна на законъ. Но если такъ, то нельзя считать народное полновластіе негосударственною формою общежитія. Если свобода составляеть существенный элементъ государства, то и основанный на ней образъ правленія составляеть вполнё заковную

форму подитической жизни. Можно сказать, что эта форма недостаточная, что съ уничтоженіемъ самостоятельнаго органа государственнаго единства, государство предается на жертву борьов общественныхъ силъ: все это будеть вполив справедливо. Но это вопросъ о томъ, что лучше или хуже вопросъ политики, а не права. Отрицать же самое государственное значеніе народнаго полновластія нівть никакого основанія, какъ скоро им государство понимаємъ не только какъ личность, нивющую единую волю, но и какъ союзъ, составленный изъ разнородныхъ элементовъ.

Это ситименіе понятій повело Штейна из еще болье важной ошибка. Онъ утверждаеть, что государство, какъ личность, всегда остается тожественнымъ съ собою. Всякое различіе, всякое движеніе, всякая перемъна вносятся въ него постороннямъ адементомъ, именно, обществомъ. Поэтому онъ различие и последовательность политическихъ формъ сводить на различія и последовательность общественнаго устройства, проистекающаго изъ отношеній собственности (Gesell. стр. ·55; V. G. I, стр. 26—28). Между тамъ, если им даже пойменъ государство, какъ отвлеченную личность, со стороны единичной воли, TO BCC MC HOLD DIOTO HE CARACTEL, TTO OHO BCCTAR OCTRETCA OMHUND H твиъ же: всякая личность инветь свое развитіе. Еще болве такой взглядь продставится намъ неправильнымъ, если мы будемъ видёть въ государствъ сложний союзь, составленний изъ разнообразныхъ элементовъ. Различныя отношенія этихъ элементовъ, преобладаніе того или другаго, порождають различныя государственныя формы, которыя могуть следовать другь за другомь въ известномь порядке. Государство инветъ свое развитіе, также какъ и общество. Нать сометны, что въ дъйствительной жизни это развите определяется пе одними чисто государственными началами, но и состояніемъ и движеність общества. Штейнь правь, когда онь видить здісь взанинодействія двухъ факторовъ (Gesell., стр. 33). Но сводить все политическое движение на вліяние общественных в силь неть возможности. Это ноизобжно должно привости къ односторонениъ и ложнымъ выводамъ. Эти неясности и неточности въ коренныхъ понятіяхъ иного повредили успаху изсладованій Штейна, ослабляя значеніе того, что въ нихъ есть дъйствительно върнаго и даже глубокаго. Обозначинъ существенное.

Основная нысль Штейна состоить въ определени вліянія собственности на общественный строй. Общество содержить въ себе два элемента: духовный и матеріальный: Первый, въ свою очередь, распадается на два противоположныхъ элемента: общій и личный. Общее начало, или нравственный строй (die Gesittung), заключаеть въ себъ прежде всего нравственный порядовъ, основанный на распредъленіи общественныхъ задачь между перавными лицами. Общеніе какъ сказано, необходино проистекаетъ изъ противоръчія исжду ограниченностью лица и безконечностью его задачи; неравенство же способностей составляеть необходимое условіе равномірнаго достиженія различныхъ общественныхъ целей. Эти цели составляють предметь дъятельности трехъ важиващихъ общественныхъ функцій, военной службы, священства и суда. Достижение ихътребуетъ руководящихъ органовъ, которые являются такинъ образонъ главани общества. Эги должности остественно замъщаются лучшими или способнъйшими дюдьми. Отсюда первое и необходимое общественное различие-между высшими и низшими. А такъ какъ отправление этихъ должностей, въ свою очередь, развиваеть соответствующія имъ способности, то различе между высшени и незшини становится постояннымъ; отсюда образуются классы. Превосходство же однихъ надъ другими неизбежно ведеть въ владычеству, которое правожерно, когда оно основано на дъйствительномъ духовномъ превосходствъ однихъ и на свободномъ признанім со стороны другихъ, и неправомърно, когда оно лишено духовной основы и держится одною вибшнею силою. Но каково бы ни было владычество, оно всегда стремится подчинить себъ не только внъшняго, но и внутренняго человъка; иначе оно остается теломъ безъ духа. Опо требуеть себе повиновенія, преданности и любви. Съ этою целью оно ищеть опоры въ религіи и связываеть существующій порядокь сь высшею волею божества. Но, съ своей стороны, личность подчиненныхъ старается отстоять свою духовную самостоятельность и для этого ссылается на науку. Такимъ образомъ, религія и наука становятся факторами общественной жизни (Gesell. crp. 70—99).

Это противодъйствіе низшихъ высшимъ проистекаетъ изъ самаго существа человъческой личности, которая въ подчиненномъ положенів не находить удовлетворенія своему назначенію. Нравственный порядокъ, развивая противоположность владычествующихъ классовъ и подчиненныхъ, даетъ высшее развитіе только первымъ. Поэтому онъ долженъ быть восполненъ другимъ влементомъ, способствующимъ

возвышению последнихь. Этоть элементь есть трудь, начало развитія; онь поднимаєть низшіє классы въ уровию высшихь. Но трудь, имъющій общественное значеніе, не остается одинокимъ; онъ собиpacta bordyta ceón otgánahhn mha m oópasyeta mya mena rodhoрацін. Это инфоть ифсто, какъ среди низшихъ, такъ и среди высшихъ классовъ. Однако, пова трудъ держится въ предълахъ того или . другаго класса, онъ не достигаетъ высшаго своего назначенія. Безъ homomer blicknex's reaccord, hermie he by coctorbin hogestecs by byd уровию. Поэтому необходимо, чтобы трудъ быль воодушевлень другимь начають, связующить классы, началовь деятельной любви, въ силу которой высшіє влассы добровольно дійствують на пользу незшехъ, стараясь поднять ихъ уровень. Христіанское начало любви одно въ состоянія принирить общественныя противоположности, сочетая нравственный порядовъ съ развитіемъ. Это сочетаніе и образуеть нравственный строй общества, который состоять, съ одной стороны, взъ уваженія низшихь къ нравственному порядку, съ другой стороны, изъ уваженія высшихь нь труду. Таково живое, нормальное, органическое отношение духовныхъ благъ и духовной работы (стр. 99—108).

Этому общему элементу противоположенъ личный. Человъвъ не только состоять членомъ извёстнаго нравственнаго порядка, но онъ заключають въ собъ возножность выступить изъ всякаго порядка и дъйствовать чисто во имя своихъ личныхъ целей. Въ этомъ состоитъ его свобода, то, что дъветь его самостоятельнымъ началомъ бытія. Поэтому человань, по существу своему, имаеть двоякое стремление: съ одной стороны, содействовать правственному порядку, котораго онъ состоить членомъ, съ другой сторовы, обратить этоть порядовъ въ орудіе анчныхъ своихъ ценей. Последнее составляеть поприще авчнаго интереса. Вступая въ общество, анце получаетъ въ немъ извъстное положение, сообразное съ задачани, которыя оно призвано исполнить. Действительное же исполнение этихъ задачь то, что оно приносить обществу, дветь лицу извъстное значение. Положение и значение могуть и не совпадать, но тогда одно стремится стать въ уровень другаго. Съ положениет связана извастная честь, то-есть, признаніе въ лиць техъ достопиствъ, которыя составляють необходиныя условія для исполненія предстоящихъ ону задачъ. А такъ RAND BY CHIA DESIRATE RESCORD, HOLOMORIE MOMENT OUTS BUCHES H

низшее, то и общественная честь необходимо раздвияется на высшую и низшую. Съ значеніемъ же связана власть, которая ножеть инъть различные виды, какъ-то: вліяніе, авторитеть, владычество. Каждое инце, состоя членомъ общества, имбетъ въ немъ извёстную ибру чести и власти. Сохраненіе или возвышеніе этой ибры составляєть для пего общественный интересь. Но такъ какъ это ибра различна для каждаго лица, то интересы лицъ не только различны, но и противоположны другь другу. Низшіе стремятся стать въ уровень съ высшими; высшіе, напротивъ, стараются удержать свое положеніе м сохранить существующее между ними и низшими разстояніе. Отсюда борьба частныхъ интересовъ высшихъ и низшихъ влассовъ, борьба, которая ведеть къ извращению правственнаго порядка, а потому къ смерти общества. Во имя своихъ частныхъ интересовъ, высшіе не только хотять обратить свои преннущества въ свою частную собственность, но и воспрепятствовать другимъ достигнуть того же положенія. Это стремленіе, не им'єющее основанія въ правственномъ порядке, поддерживается силою, натеріальною или духовною. Исключительность влечеть за собою несвободу, витинюю или даже внутреннюю. Но неправонарное владичество въ себа самонъ носитъ свое наказаніе. Оно развращаеть, какъ высшихъ, такъ и назшихъ. Первые теряють тъ свойства, которыя способны поддерживать нравственный порядовъ; последніе теряють энергію труда, или же любовь и уважение въ высшимъ превращаются въ злобу и ненависть. Существо человъческой личности возмущается противъ несправедливаго подчиненія и обращается противъ властителей. Тогда возгорается: страниная борьба классовъ, которая грозить обществу разложениемъ, (стр. 109—133).

Таковы свойства интереса, предоставленнаго самому себѣ. Но онъ имѣстъ и высшее значеніе, когда онъ связывается съ элементами правственной жизни общества, съ порядкомъ и развитіемъ. Связь порядка съ личнымъ интересомъ производить охранительное мачало общественной жизни, начало одностороннее, когда оно отдълено отъ развитія, но необходимое для общества, ибо оно даетъ ему прочность. Если же въ этой связи личный интересъ получаетъ перевъсъ падъ требованіями нравственнаго порядка, то охранительное начало превращается въ реакціомное. Признакомъ его служитъ исключительность, стремленіе подавить развитіе. Оно грозить обществу смертью

отъ застоя. Съ другой сторовы, связь развитія съ личныть интересоит производить начало денжумееся или пропрессиемое, которое, въ свою очередь, ножеть быть извращено преобладаніемъ личнаго интереса надъ уваженіемъ из порядку. Тогда оно становится рессмомісомими и грозить обществу спертью путемъ разложенія. Борьба этихъ различныхъ началь составляєть жизнь человіческихъ обшестиъ.

Такимъ образомъ, общество является органическимъ целымъ, которое развиваеть изъ себя разнобразныя и противоположныя другь другу селы и стремленія, находящіяся въ постоянномъ движенім и взанинодъйствин. Ни одинь изь этихъ элементовъ не истерпываетъ собою всей нолноты общественной жизии. Высшая цёль развитія состоить вы гармовическомы ихъ сочетаніи. Общество стоить такь выше, чень более оно способио произвести въ себе это сочетаніе. Таковъ законъ жизии. Напротивъ, недостатокъ какого-либо вленента влечетъ за собою страданіе цілаго, болізнь и, навонець, смерть. Таковъ законъ смерти. Переходъ же отъ одного состоянія къ другому состоить въ развитии того, что прежде заключалось въ зародыше. Этимъ объясилется и пресмственность народа въ исторіи. Смерть народа означаетъ недостатокъ въ немъ извъстнаго здемента, который развивается у народа, сивняющаго его на историческомъ поприщв. И это будеть продолжаться, пова не явится народь, который представить собою гарионическое сочетание всехь элементовь общественной жизии (стр. 134-144).

Таково правственное строеніе общества. Какое же влінніе ниветь на него другой, матеріальный его элементь, владініе?

Владініе составляеть необходиную принадлежность дійствительной человіческой личности. Оно ограничиваеть ся стремленія, а потому ділаєть ее опреділенною, сообщаєть ей извістную особенность. Съ другой стороны, будучи охраняємо правомъ, оно даєть ей самостоятельность; діятельность человіжа становится неприкосновенною для другихъ. Наконець, оно составляеть область, въ которой осуществияется человіческая свобода. Вслідствіє этого, владініе им'ють существенное вліяніе на самую духовную сторону личности. Виды и міра владінія опреділяють и свойства лица. Такъ, позомельная собственность сообщаєть владільну характерь ностоянства и твердости, а котому служить важнійшею опорою нравственнаго порядка. На-

противъ, движимая или промышленная собственность, измѣнчивая по своему существу и зависимая въ своихъ результатахъ отъ личпой работы человека, налагаеть эту печать и на владельцевь: она становится главнымъ орудіемъ движенія. Такое же различіе влекутъ за собой и количественныя опредъленія. Богатство даеть человіку самостоятельность и возножность предаваться исключительно духовшымъ интересамъ; всябдствіе этого, снъ становится ихъ хранителемъ, а потому стражемъ нравственнаго порядка. Среднее состояніе, въ которомъ довольство соединяется съ необходимостью дичнаго, хотя и высшаго труда, развиваеть въ человъкъ стромление къ безпрерывному удучшенію своего состоявія и къ обращенію духовнаго развитія на пріобратоніе матеріальныхъ благь. Опо является главнымъ носителемъ прогресса. Бъдность, наконецъ, требуя напряженія всъхъ человъческихъ силь, закаляеть ихъ и облагороживаеть трудъ. Наобороть, баждый изъ этихъ видовъ и разибровъ владенія влечеть за собою и соотвътствующіе ему недостатки. Всё они имъють поэтому существеннъйшее значение для общественной жизии. Разнообразное распределение владения составляеть необходимое условие разпообразія самой жизпи. Та жизнь выше и полите, которая содержить въ себъ всевозножные виды и размъры владенія. Поэтому итть ничего превратите, какъ ученіе, отрицающее собственность и требующее уравненія состояній. Оно уничтожаеть особепности й свободу лица. Оть того или другаго распредвления собственности зависить и саный характерь общества. А такъ какъ постоянство порядка опредъляется больсь всего поземельною собственностью, то отъ последней главнымъ образомъ зависить состояніе народа (стр. 145—184).

Такое же значеніе нибеть и другой элементь, тёсно связанный съ владініемъ, а именно діятельность, производящая и сохраняющая собственность, то-есть трудъ. Характерь лица опреділяется свойствами труда, воторому оно предается. Каждый изъ видовъ работы, тяжелая механическая, мелкая промышленная, руководящая промышленная, наконець духовная работа, налагаеть на человіка свою печать, діялеть его способнымъ запимать то или другое общественное положеніе, играть въ обществіт у или другую роль (стр. 185—195).

Изъ всего этого следуеть, что строеніе общества всегда определяются распределеніемъ владенія. Это— основной законъ общежитія.

Важитаниями элементами являются здась размары и виды владанія. По размару владанія общество раздаляются на классы высшій, средній и низшій. Всладствіе прообладанія того или другаго вида владанія общество получаєть ту или другую форму. Изъ поземельной собственности вытекаєть родовой порядокь (Geschlechterordnung), изъ духовной собственности сословный порядокь (ständische Ordnung), изъ промышленной собственности промышленный порядокь (gewerbliche Ordnung). Важдое изъ этихъ состояній общества выражаєтся въ трехъ различныхъ сторонахъ вли ступеняхъ общественной жизни: въ общественнаго, положенія, въ праводо, выражающихъ собою общее сознаніе, и, наконець, въ придическомо порядки, въ который завершаєть и закращяєть собою все предъндущее (стр. 204—231).

Общество не останавливается, однако, на мавёстномъ устройствъ. Безконечное назначение человъческой личности побуждаеть ее выхо-ARTS HEE BERREY'S ARTHMEN'S PRINCES IN CTRONATION IN BISCHORY HOрядку. Отсюда въ общества начало движенія. Оно представляеть собою две стороны: гармоническое развитие и борьбу противоположностей. Гармонія общества состоить не въ извёстномъ распредёленія общественныхъ благъ, а въ соразитрности силъ, опредъляющихъ движение. Здёсь представляются три отношения, имеющихъ существенное значение для общественной жизни. Первая ость общественмая свобода, которая состоять въ возножности для каждаго носредствоиъ труда удучшать свое состояніе и переходить изъ низшаго власса въ высшій. Она предполагаеть пе равенство въраспредъленіи благь, а напротивь ихъ неравенство. Равенство подавляеть свободу и уничтожаеть развитие; неравенство же составляеть вёчную основу развитія, также какъ свобода-вачное его пачало. Второе отношеніе ость общественный трудь, состоящій въ уравновішенія натеріальнаго и духовнаго развитія. Онъ поднимаєть низшіє влассы и уничтожаетъ перегородии между сословіями. Въ этомъ симсяв онъ является истинемиъ осуществлениемъ общественной свободы. Но для PADMOHNTOCKAPO DASBETIS HOLOCTATOTHO STEXE IBYXE HATALE: HYMHO еще третье, высшее, киенно иравственное сознание (die Gesittung), которое состоить, съ одной стороны, въ признаніи истинныхъ основъ общества, то-есть, неравнаго распределенія владенія, соединенняго съ безпрепятственнымъ переходомъ изъ одного состоянія въ другое, съ другой стороны, въ правственномъ началь любви, связующемъ различные влассы и состоянія. Переходъ изъ назшаго власса въ высшій все-таки предполагаетъ извістное виущество, которое даетъ возножность пріобрісти и духовныя блага. Тамъ, гдъ этого условія ність, улучшеніе состоянія низшихъ возножно только съ помощью высшихъ. Начало діятельной любви одно способно примирить всть общественныя противорівнія (стр. 232—251).

Таковы элементы гармоническаго развитія. Но рядомъ съ этимъ частный интересъ норождаетъ и противоположности. Интересъ лица въ общественной жизни состоить въ стремленіи къ пріобрітенію общественнаго положенія, для чего средствомъ служатъ матеріальныя и духовныя блага. А такъ какъ интересы классовъ противоположны, то отсюда рождается исключительность, несвобода, а вследствіе того борьба и общественная опасность. Эта опасность можетъ принимать двоякую форму: съ одной стороны исключительность ведеть къ застою, а наконець къ смерти, съ другой стороны, неудовольствіе ведеть къ переворотамъ, которые кончаются деспотією (стр. 252—260).

Но общество не останавливается на противоположностяхь. Оно стремится въ высшему ихъ примиренію, которое оно находить, съ одной стороны, въ религіи, опорт порядка, съ другой стороны, въ наукв, источнива движенія. Въ этомъ состоить духъ общества (der Geist der Gesellschaft). Однако и религія и наука, будучи противоположны другь другу, могуть вступить въ борьбу и въ свою очередь породить общественную опасность. Ибо опи не ограничиваются чисто теоретическою областью, но вступають въ сочетанія съ общественными силами и сами становятся общественными двятелями жизпь и развитіе общества состоять въ постоянномъ взаимнодійствіи всёхъ этихъ элементовь (стр. 261—267).

Штейнъ прилагаетъ эти начала въ развитию общественныхъ влассовъ. Опредъляющее начало здёсь иёра владёнія. Общественное значеніе этой иёры состоить въ томъ, что избытовъ даетъ владёльцу
возможность пріобрёсти духовное развитіе, а потому исправлять
общественныя должности. Раздёленіе илассовъ составляеть, слёдовательно, необходимое условіе раздёленія общественнаго труда, а потому является необходимымъ органическимъ алементомъ общественной жизни (стр. 273—5).

Распределение владения проходить три ступени. Первая опора предшествуеть частной собственности; человёкъ пользуется только темъ, что ему даетъ природа. А такъ какъ природа, предоставленная самой себе, не даетъ человеку избытка, то это—состояние бедности матеріальной, а потому и духовной. Здёсь нётъ еще постояннаго владенія, следовательно нётъ и постояннаго порядка, пётъ и настоящаго общества. Право заменяется здёсь личною силою.

Изъ этого состоянія человікь выходить черезь то, что онь ділается оседанить. Присвоеніе земли происходить сообразно съ силани каждаго, а такъ какъ одинечныя склы, вообщо говоря, равны, то здесь установляется равонство, владенія. Съ этимъ виёстё является союзь осединкь владельцевь, съ извёстнымь порядкомь общежитія. Это ость община, первая форма общественной жизии. Съ различісиъ общественныхъ должностей и частныхъ занятій является здёсь и различія общественнаго и частнаго владінія. Вийсті съ тімъ, владеніе становится условіемь участія въ общественныхъ должностяхъ: полноправнымъ членомъ общины считается осталый домохозяннъ. Но такъ какъ здёсь частныя владёнія более или ненее равны, то всь равны и въ общественномъ своемъ значении. Разница заключастся только въ занятін высшихъ должностей, которыя поэтону становятся предистомъ дичнаго соперничества. Вийсто борьбы классовъ, здёсь господствуеть янчная борьба, которая быстро ведеть въ Hepabenctby.

Неравенство установляется, впрочемъ, и самымъ остественнымъ ходомъ вещей. Наследство, завоеваніе, промышленный оборотъ, невазбежно переводять первоначальное равенство въ неравенство. И это составляеть громадный шагь впередъ. Здёсь впервые является разделеніе общественнаго труда и органическое разчлененіе общества. Въ силу естественнаго закона богатые призваны быть главами человеческихъ обществъ. Преобладаніе бёдныхъ есть извращеніе естественнаго порядка. Поэтому, силою вещей, различіе высшихъ классовъ и низшихъ выражается въ формахъ общежитія, въ различіи чести, наконецъ, въ различіи права. Но для того, чтобы этотъ порядокъ сохранялъ свое нравственное значеніе, необходимое условіе состоитъ въ томъ, чтобы богатые пользовались своими прениуществами не для личныхъ выгодъ, а для общественной пользы, и чтобы низшіе воегда имёли возможность подняться къ высшему уровию.

Соблюденіе послідняго условія составляєть прямую задачу средняго класса. Черезь него совершаєтся переходь оть бідности вы богатству; онь препятствуєть чрезмірному преобладанію большихь капиталовь падь рабочею силою; онь же, соединяя вы себі капиталь сы личнымы трудомы, является главнымы орудіомы прогресса в храпителемы общественной свободы. Послідняя состоить не вы отрицавім порядка, а вы соблюденім условій прогресса, то-есть, возможности для низшихь подниматься вы высшему уровню выпреділахы установленнаго порядка. Туже роль играють в общественныя корпораціи, которыя соединяють силы людей для достиженія общественныхы цівлей. Но пока корпорацім держатся вы преділахы того или другаго класса, онів вміжють ограниченное значеніе. Высшее значеніе онів получають тогда, когда онів связывають различные классы. Таковы корпораціи высшихь, иміющія цілью поднятіє низшихь. Здісь проявляєтся начало діятельной любви (стр. 273—343).

Рядомъ съ этими элементами правильного развитія является, однако, и ихъ рознь, проистекающая изъ обособленія и противоположности интересовъ. Исключительность высшихъ влассовъ проявляется прежде всего въ ограничении имущественныхъ правъ низшихъ классовъ. Воспрещаются неравные браки, всябдствіе которыхъ имущество высшихъ могло бы перейти въ руки визшихъ; установляется неотчуждаемость владеній; воспрещаются товарищества низшихъ, имеющія цалью удучшение ихъ состоянія. Затамъ, высшимъ присвоивается исключительная честь, а наконець исключительныя права или привилегін. Съ своей стороны, нязшіе влассы предъявляють свои одностороннія притязанія: они требують безусловнаго равенства имущества, чести и правъ. Пользуясь своимъ положеніемъ, высшіе классы захватывають государственную власть въ свои руки и обращають ее въ орудіе своихъ выгодъ; установляется общественная деспотія, сопряженная съ несвободою низинихъ классовъ и съ исчезновеніемъ среднихъ. Тогда низшіе и высшіе остаются другь противъ друга, и между ними возгорается борьба. Первую ея ступень составляеть взаниная ненависть; затёмъ организуются массы, съ одной стороны вашиталисты, съ другой стороны прологаріать; наконоць, борьба рашается силою. Побъда высшихъ влассовъ ведетъ въ полному порабощенію низшихъ; порабощеніе же влечеть за собою подрывъ энергіи въ нассе и презрение въ труду въ победителяхъ, то-есть, внутреннее / различныя последствія. Победа же назших классовъ можеть ниёть различныя последствія. Победа чисто нениущей, грубой нассы можеть быть только минутная, ибо у нея нёть средствь поддержать свое положеніе. Есля же насса недовольных вийеть въ рукахъ довольно значительныя матеріальныя средства, то-есть, если къ ней приныкаеть часть средняго класса, то победа достается ей легее и положеніе удерживается съ меньшвиъ трудомъ. Масса имущихъ не требуеть полнаго равенства, а довольствуется инымъ распредёленіемъ общественныхъ благъ. Такой перевороть становится началомъ новаго порядка вещей. При всеиъ томъ, и онъ ведеть къ разложенію общества. Нравственный порядокъ заменяется господствомъ силы; вийсто уваженія къ духовнымъ благамъ, является стремленіе къ матеріальнымъ. Революціонныя эпохи неизбёжно влекуть за собою преобладаніе матеріальна, а матеріальнамъ ведеть къ разложенію общества:

Такимъ образомъ, общество само по себв неспособно сладить съ развивающимися въ немъ противоположными стремленіями. Оно естественнымъ ходомъ своего развитія разбивается на враждебныя другь другу силы, которыя вступають въ борьбу. Примиреніе возможно только подчиненіемъ ихъ другому, высшему союзу — государству (стр. 344—423).

На этомъ Штейнъ остановился; ученія объ общественныхъ формахъ онъ не издаль. Причина этого перерыва заключается, повидимому, въ томъ, что самое понятіе объ общественныхъ формахъ у него пе выяснилось. Во введенів въ Ученію объ общество онъ выводить ихъ изъ двоякаго вида собственности: поземельной и движиной. Каждой изъ этихъ видовъ даетъ двоякую форму, смотря по тому, преобладаеть як въ немъ имущественный или личный элементь. Такинь образонь, изъ поземельной собственности вытекають родовой и сословный порядокъ, изъ движиной-проиншленный и классный. Но последній, по теорін, совпадаеть съ разделеніемъ не но виду, а по размъру владения (стр. 40-46). Въ самомъ же изложенін своего ученія Штейнъ, какъ мы уже виділи, принимаєть три формы: родовой порядовъ, сословный и промышленный, соотвётствующіе поземельной, духовной и промышленной собственности (стр. 210-211). Наконець въ Учении объ управлении онъ посящнов форму называеть восударственно - гражданским порядком (Staatsbürgeliche Ordnung), при ченъ онъ всимъ тремъ формамъ даетъ

инос основаніе. Въ родовомъ порядкѣ общественное единство представляется родомъ и его главою; въ сословномъ общимъ занятіемъ подъ управленіемъ способнѣйшихъ; въ государственно-гражданскомъ выборнымъ главою, установляемымъ свободнымъ самоопредѣленіемъ всёхъ (V. G., I, стр. 28) всёхъ. Сообразно съ этимъ измѣненіемъ нонятій измѣнился и взглядъ Штейна на послѣдовательность этихъ формъ. Въ Ученім объ обществен онъ считаетъ каждую форму необходимымъ восполненіемъ другихъ, и видитъ высшее общественное устройство въ гармоническомъ сочетаніи всёхъ трехъ (Gesell. стр. 430). Въ Ученім объ управленім, напротивъ, онъ полагаетъ цѣлью развитія полное и гармоническое самоопредѣленіе личности, которое достигается только въ государственно-гражданскомъ порядкѣ. Въ первыхъ двухъ лице подчиняется то роду, то сословію; поэтому эти формы низшія. Содержаніе общественнаго развитія составляетъ не ихъ сочетаніе, а ихъ послѣдовательность (V. G., I, стр. 29—30).

Всв эти неясности и противоречія объясняются темъ, что Штейнъ хотых вывести эти формы исключительно изъ общественныхъ заементовъ, между темъ какъ оне, очевидно, создаются вліяність другихъ союзовъ, родовой порядовъ подъ вліянісмъ союза кровнаго, государственно-гражданскій подъ вліянісмъ государства. Самъ Штейнъ признаеть, что государство, въ противоположность обществу, является посителемъ общихъ интересовъ, а потому должно иметь стремление уравнять влассы и даровать каждому лицу свободное и равное съ другими участіе въ общественныхъ функціяхъ (стр. 31). Следовательно, господствующее въ государственно-гражданскомъ порядкв равенство ость діло не общества, а государства. Мы получаемъ здісь послідовательность трехъ союзовъ, установленныхъ Гегслевъ. Признавая эту последовательность, которая оправдывается, какъ теоріою, такъ и исторією, Штейнъ хотыль объяснить се исилючительно развитісмъ того, что онъ называеть обществомъ и черезъ это впаль въ односторонность и въ противоръчія.

Самыя выведенныя Штейномъ основныя начала общественной жизни, очевидно, принадлежать всёмъ союзамъ. Сочетаніе нравственнаго порядка съличнымъ интересомъ есть именно то, что Гегель назвалъ нравственностью въ тёсномъ смыслі, и что лежить въ основаніи всякаго общежитія. Заслуга Штейна состоить въ томъ, что онъ подробно развиль эти начала и указаль на такія существенныя

стороны общественной жизни, которыя ускользали отъ другихъ. Его изследованія, по самой своей новости и оригинальности, безь сомизнія составляють значительное пріобратеніе для науки. Но односторонній взгіядь на эти начала, какь на принадлежащія ясключительно обществу, опять же привель въ сиешению нонятий. Ясно, что устройство военной силы, священство и судь относятся частью къ государству, частью из церкви. Оно можеть опредаляться и началами провнаго союза, когда последній является преобладающимь. a harohend n havajann pramjahckaro comba, kofja becl odmoctbehный быть строится по этому типу. При каких условіяхь и въкакой последовательности происходить то или другое, это можеть указать только исторія. Поэтому, въ основаніе всіхъ изслідованій подобнаго рода должно лежать всестороннее изучение всемірной исторін, которая раскрываєть намъ взанинодійствіе всіхъ общественных элементовъ. Въ этомъ опять заключается коренной недостатокъ изследованій Штейна. Выводы его лишены исторической проверки. Онъ идоть чисто логическимъ путемъ, раздагая общественный быть HA COCTABBING MIGHELLI H BINBOLS HIS KAMLATO MIGHORITA MOFRICCKIA его последствія. До конкретныхъ явленій, до того, что онъ называеть действительнымы обществомы, оны не дошель, потому что этимы способомъ до него дойти нельзя. Отсюда неизбежная односторопность взглядовь и стремленіе выдавать за непреложные законы то, что въ дъйствительности видоизивняется дъйствіенъ другихъ началь.

Существенных результатом ученія объ общества ножно считать то, что общество, предоставленное самому себя, въ силу необходиных законовъ, развиваеть изъ себя противоположные элементы, которые, нийя враждебные другь из другу интересы, встунають между собою въ борьбу. Примирить эти противоположности ножно только подчиненіемъ ихъ высшему союзу, нийющему своимъ началомъ уже не отдільную личность, а сдинство цілаго, то-есть, государству. Въ этомъ заключаєтся основная мысль автора, мысль, проведенная имъ съ чрезвычайнымъ блескомъ и глубиною.

Въ построенія государства Штейнъ опять следуеть системе Гегеля, хотя онъ самъ этого и не признаеть. Государство, прежде всего, есть самостоятельная личность, оно имееть своего рода я. Эта личность обладаеть солею, и эта воля, посредствомъ дъямельности, переносится на вишній міръ. Каждое изъ этихъ опредёленій вий-

еть и свой самостоятельный органь. Личность государства выражается въ его главъ, которая, при полнотъ развитія, есть князь. Государственная воля проявляется въ законодательствъ, государственная дъятельность въ управленіи (V. G. I, стр. 8—13).

Сходство съ построеніемъ Гегеля очевидно. Также какъ Гегель, Штейнъ видить въ внязъ верховное сосредоточее государства, личное начало, соединяющее въ себъ законодательство и управленіе. По князь не издаеть законовь и не управляеть, а налагаеть только печать личной государственной воли на всё акты законодательства и управленія (стр. 71—72). Также, вакъ Гегель, Штейнъ соединяетъ судебную власть съ правительственною. Особенность его состоить въ томъ, что онъ въ самомъ управлении различаетъ исполнительную власть отъ управленія. Первая представляєть собою общее начало, переходъ отъ чистой воли иъ исполнению; оно проявляется въ правъ издавать постановленіе (Verordung), устранвать подчиненные органы и принуждать неповинующихся. Собственное же управление есть частная дъятельность по исполненію различных задачь государства (стр. 40 и сл.). Это раздъление остается однако чисто теоретическимъ, ибо исполнительная власть не имфетъ самостоятельнаго органа, а сибшивается во всёхъ частяхъ съ самымъ управленіемъ (стр.50). Такимъ образомъ, оно не имъстъ существеннаго значенія.

Главный вопрось относительно управленія состоить въ отношеніи его въ законодательству. Штейнъ отвергаеть сившение управления съ простымъ исполненіемъ. Постановленіе должно выполнять законъ въ примънения въ разнообразнымъ отношениямъ жизни, замънять его тамъ, гдъ онъ недостаточенъ, и наконецъ, иногда временно отивиять его, гдв этого требуеть нужда. Поэтому исполнительная власть является самостоятельнымъ органомъ государства, и притомъ такимъ органомъ, который во многихъ отношенияхъ сибшивается съ законодательствомъ. Въ чемъ же состоитъ ихъ отличіе и ихъ взаимное отношение? Различие начинается тамъ, гдъ законъ является выраженіемъ свободы. Воля государства, въ высшемъ своемъ развитін, должна воспринимать въ себя волю отдёльныхъ лицъ. Это совершается посредствомъ народнаго представительства, которое становится участникомъ законодательства. Черезъ это законъ получаетъ высшее значеніе; онъ установляется содбиствіемъ всехъ трехъ органовъ государства: законодатольства, правительства и главы. Постановленіе, напротивъ, издается безъ содъйствія народнаго представительства. Законъ выражаеть собою чистое саноопределение государства; въ постановления же государственная воля опредвляется вившники обстоятельствани. Последняя, поэтому, сохраняя свою самостоятельность, должна подчиняться первой. Правительство, не будучи простымъ орудісмъ закоподательной власти, должно однако действовать въ тонъ же духв. въ какомъ созданъ законъ. Между иннъ и законодательствомъ должна существовать постоянная связь (стр. 73-91). Эта связь установляется двоянив путемъ: съ одной стороны такъ, что глава государства соединяеть въ себа законодательство и управленіе, съ другой стороны тамъ, что руководители управленія, министры, отвітственны за свои дійствія. Монархъ не можеть быть ответственнымь, ибо черезь это онь пересталь бы быть главою государства. Но каждое издаваемое отъ его имени правительственное постановление должно носить на себв подпись министра, воторый ытикь свидетельствуеть, что оно согласно съ закономъ и принимаеть на себя за это ответственность (стр. 137 — 139). Она можеть быть двоявая: политическая, за общее направление политики, и поридическая, за то или другое действіе, несогласное съ закономъ. Последняя приводить из судебному преследованию. Первая же инсеть вь виду установление согласия между законодательствомъ и правительствомъ. Въ случав разногласія министры выходять въ отставку (стр. 339 и сл.).

При всемъ томъ, Штейнъ не стоятъ безусловно за парламентское правленіе. Онъ утверждаєть, напротивъ, что управленіе не должно дъйствовать въ духъ партін, а нивть въ виду интересы всъхъ. По его инжнію, парламентское правленіе приложимо только въ Англін, нотому что тамъ все управленіе находится въ рукахъ ийстныхъ союзовъ, центральное правительство сохраняетъ чисто политическое значеніе (стр. 198—204). Но есля требуется согласіе правительства, съ законодательствомъ, а въ последнемъ всегда преобладаєть та или другая партія, то какимъ образомъ можно установить это согласіе помимо парламентскаго правленія? На это мы у Штейна не находинъ отвъть.

Можно возразить и противъ некоторыхъ другихъ пунктовъ его теоріи, наприитръ, противъ различенія законодательства и управленія единственно на основаніи формальнаго признака, что въ одномъ

участвуеть народное представительство, а въ друговъ нъть. Изъ этого следовало бы, что въ самодержавныхъ государствахъ это различен не существуетъ, что несправедяво, ибо для того и другого передко установляются различные органы. Точно также неверно положене, что въ свободныхъ государствахъ для установленія законовъ требуется согласіе всёхъ трехъ факторовъ: согласіе иннистровъ вовсе не требуется; они подаютъ голось только какъ члены собранія. Можно заметить также, что Штейнъ въ иныхъ исстахъ отвергаетъ подчиненіе управленія законодательству, а въ другихъ исстахъ, напротивъ, стоить за такое подчиненіе (стр. 75, 86, 91, 341). Тутъ есть очевидная неясность имсли. Но въ итогъ воззрънія Штейна суть ничто иное, какъ теорія конституціонной монархіи, въ томъ видъ, какъ она установилась въ XIX стольтіи и какъ она принята была Гегеленъ.

Дальнъйшее изложение началъ управления выходитъ изъ предъловъ нашей задачи. Оно имъетъ чисто спеціальное значеніе. Полной системы государственныхъ наукъ Штейнъ не выработалъ. По отдълнымъ частямъ у него встръчаются новыя и блестящія мысли; но самая разрозненность работъ неръдко ведетъ къ односторонности взглядовъ. Отдъльныя положенія и выводы не всегда согласованы между собою, и все это не сведено въ одну стройную научную систему: Поэтому начатое имъ подъ вліяніемъ идей Гегеля изслідованіе общественной жизни требуеть еще дальнійшей разработки.

## Утопическій идеализиъ. Соціалисты.

## 1. РОДБЕРТУСЪ.

Пдеализмъ, доведенный до врайности въ своемъ исключительномъ развитии, переходитъ въ утопію. Подъ именемъ утопіи мы разумѣсмъ чистый идеалъ, въ которомъ все частное, раздѣльное, составляющее содержаніе дѣйствительности, отрицается во имя высшаго единства. Здѣсь идеализмъ перестаетъ быть соглашеніемъ противоположности. Самостоятельность раздѣльнаго бытія исчезаетъ въ цѣломъ; лице погружается въ общую субстанцію и дѣлается страдательнымъ ея органомъ. А такъ какъ дѣйствительность противорѣчитъ такимъ

одностороннинъ требованіянъ, то создаются идеальныя построенія, составляющія плодъ фантазін.

Такого рода построенія встрічаются въ разныхъ направленіяхъ нысли. Всякій односторонній мыслитель склонень отрицать дайстви тельность во имя своихъ исиличительныхъ требованій. Но въ илеalesn's cosqueic ytonië butchacts, nowho chasats, hos canaco eco. существа и изъ законовъ его развитія. Изображеніе чистаго идеала составляеть одно изъ необходимых его проявленій. Это повторяется и въ древности, и въ средије въка и въ новое время. Величайшій нисалисть досвинго ніра Платонь быль, вийсти сь тинь, и первынь утопистомъ. Но въ новъйшее время это явление принимаеть болье обширные разивры, нежели когда бы то ни было. Утопія перестаеть быть одинокою нечтою человеколюбиваго имелителя. Также какъ теорія свободы и равенства, она соединяєтся съ разкою критикой существующаго порядка; она становится двигателемъ народныхъ страстей и источникомъ общественной опасности. Причина такого небывалаго общественнаго значенія, далеко не оправдывающагося содержаність этихъ системъ, заключается въ томъ, что только въ наше время низшіе слон народа, из которым'я преннущественно обращаются утописты, получили поляую свободу и достигли той степени развитія, когда эти ученія могуть быть имъ доступим, при чомъ однако они не обладають достаточной зрелостью нысли, чтобы убедиться въ ихъ несостоятельности.

Всятьствіе этого отношенія их народниму массаму, соціанизму естественно зародняся и получну первое свое развитіє въ странів, которая была центрому демократическаго броженія ву новійшее время, а именно, во Франціи. Однако и ву німецкой философіи ону мийку своиху представителей. Мы виділи у Фихте, со Замкнумому морговому государством, проведеніе этой системы су полною логическою послідовательностью. Но Гегель былу далеку оту такой односторонности. Су изумительною способностью их отвлеченному мымленію ону соединялу варавое пониманіе дійствительности. Ону признавалу относительную самостоятельность частныху сферу, а не стремился поглотить иху ву общей стихіи. Ву особенности ону понималу глубовое значеніе человіческой личности и не приносильня ву жертву общественному цілому. Развитіе свободы составляло для него содержаніе и ціль всей человіческой исторіи. Ближайшіе

его последователи шли по проложенному имъ пути, и только поздевешіе гегельянцы, подъ вліянісмъ принесенныхъ извит ученій, преступили указанныя имъ границы и пустились въ безбрежный океанъ утопическихъ мочтаній.

Первый крупный представитель соціализма въ Германіи вовсе даже не принадлежаль въ школ'в Гегеля, а развился чисто подъвліяніемъ французскихъ ученій. Это быль Родбертусъ-Ягецовъ, сынъ німецкаго профессора, но вмісті довольно врупный землевладілець и видный политическій діятель. Въ 1848 году онъ нікоторое время быль даже пруссвимъ министромъ. Это положеніе побуждало его входить въ нівоторые компромиссы съ существующимъ порядкомъ, но лишь относительно практическаго приложенія: въ теоріи онъ самымъ послідовательнымъ образомъ проводиль соціалистическія начала. Нівкоторые считають его основателемъ научнаго соціализма 1). Извістный профессоръ политической экономін въ Берлині, Адольфъ Вагнеръ, причисляєть его даже въ величайшимъ мыслителямъ и говорить, что въ области экономической науки онъ стоить во главі всёхъ 2). Насколько онъ заслуживаеть такого возвеличенія и насколько у него вообще есть научныхъ началь, покажеть изложеніе.

Первое сочненіе, съ которымъ выступилъ Родбертусъ, носило заглавіє: Zur Erkemitniss unserer Staatswirtschaftlichen Zusfände (Къ познанію нашего политико-экономическаго положенія). Оно вышло въ 1842 году. Затёмъ, въ 1851 году, онъ подробнёе развилъ свои взгляды въ письмахъ къ Кирхману, изъ которыхъ второе и третье, содержащія въ себё все существенное, онъ издаль впоследствій отдёльной книгой подъ заглавіемъ: Zur Beleuchtung der Socialen Frage (Къ выясненію соціальнаго вопроса). Поздиве, въ 1868 году, по поводу возникшаго тогда вопроса о землевладёльческомъ кредитв, онъ издаль книгу, озаглавленную: Zur Erklärung und Abhülfe der heutigen Creditnoth des Grundesitses (Къ выясненію и устраненію нынѣшней нужды въ землевладёльческомъ кредитв). Здёсь онъ мимоходомъ касается и самыхъ основаній землевладёнія. Наконецъ, послё его смерти, Адольфомъ Вагнеромъ и Ко-

<sup>1)</sup> Aggept: Rodbertus, der Begründer des Wissenschaftlichen Socialismus. 1884.

<sup>2)</sup> Das Kapital, von Dr. Carl Rodbertus-Jagetzow. Berlin, 1884. Ilpersonsie, crp. VIII.

цавонъ издано было, въ 1884 году, не напечатанное четвертое письмо къ Кирхиану, подъ заглавіенъ: Das Kapital. Во всіхъ этихъ сочиненіяхъ проводится одинъ и тотъ же взглядъ, заключающійся, въ сущности, въ весьма немногихъ основныхъ положеніяхъ.

Родбертусь возстаеть противь существующей науки политической SKOHOMÍN SA TO, TTO ORA ECXOLETA OTA CANHHUA E OTA HEXA BOSBIA- ... шается из общену, слагая ихъ натематический способоив, нежду тамъ ванъ надобно исходить отъ экономическаго цалаго и изъ пего уже развивать и объясиять частные элементы. Общественное хозяйство не есть только суния частныхъ ховяйствъ, а цёльный оргавизиъ, которыиъ опредължится и значение частей. Поэтому наука должна начинать не съ личнаго труда, не съ частнаго капитала и частнаго произведенія, а съ націонамнаю или общественнаю труда, вавъ совокупной діятельности всіхъ связанныхъ между собою едивиць, сь наміональнаю капитала, какъ совокупности средствъ про-ESBOACTES, HAXOLEMINGS BY THEXY ON TO HE ONIO DYRAXY, HAROHOUL, съ національнаю продукта, какъ результата этой совокупной діятельности. Только этимъ путемъ можно выяснить истинное отношеніе вещей, которое нына представляется ва совершенно превратнома BERT 1).

Такой упрекь существующей экономической наукі очевидно береть свое начало въ созданіяхъ воображенія, а не въ изученій реальныхъ явленій. Въ дійствительности работаеть лице, а не общество,
которое есть только общій терминъ для обозначенія совокупности
лиць. Единичному лицу принадлежать и разумъ и воля, паправляющіє трухь, и физическая сила, которая служить имъ орудіємъ; общество же, какъ цілое, всего этого лишено. Поэтому, говоря о трудіъ,
непремінно надобно начать съ лица и затімъ выяснить взанинодійствіе лиць; это единственный научный путь. Начинать же съ
національнаго труда, который ничто иное, какъ метафора, значнть
пробавляться раторикой. Это—не наука, а извращеніе науки. Столь
же мало можно говорить о національномъ произведеніи въ симслії
принадлежности его цілому обществу. Если трудь является источникомъ производства, то и произведеніе трудь, очевидно, принадлежить
частнымъ лицамъ, а не обществу. Свободныя лица могуть соединять

<sup>1)</sup> Zur Beleuchtung, etc; erp. 26-27.

свои силы для совокупной работы; въ такоиъ случат вознагражде ніе каждаго опредъляется взаимнымъ договоромъ. Это—совершенно естественный и всюду признапный закопъ. Если сдъланное единичалимъ или совокупнымъ трудомъ произведеніе обращается на новое производство, то-есть становится капиталомъ, то и капиталъ естественно принадлежитъ частнымъ лицамъ, а не обществу, которое тутъ не при чемъ. Національный капиталъ, въ смысле совокупности встъхъ существующихъ въ обществе средствъ производства, опять же есть только общій терминъ, а не реальное единство, точно также канъ вогда мы говоримъ: портные или сапожники, мы не хотимъ сказатъ, что вст портные или сапожники въ данномъ государствъ образуютъ реальную единицу, а обозначаемъ только извъстный разрядъ лицъ. Наукъ менте всего позволительно нарушать самыя элементарныя требованія логики.

На чемъ же основываеть Робертусъ такое странное извращение понятій? На разділенім труда. Онъ увіряють, что какъ скоро установилось разделение труда, такъ все эти понятия необходино изъ него вытекають, хотя бы, всябдствіе превратныхъ юридическихъ пачаль, господствующихъ въ современныхъ обществахъ, дело представлялось въ совершенно иномъ видъ. Экономисты, говоритъ Родбертусъ, всегда выставляють разділеніе труда не только съ чисто инцивидуалистической стороны, но и съ ибстной и технической точки зрінія, между тімь какь истинное значеніе разділенія труда лежить не въ педивидуализить, а въ коммунизме. Раздъление труда должно называться общением труда, и притомъ на всемъ простраствъ вемнаго шара, гдв только люди находится въ сношеніяхъ другь съ другомъ. Каждое произведение проходить чревъ различныя стадии и каждая стадія разділяєтся на отдільныя отрасли, такъ что каждый работаеть для всёхъ и всё для каждаго. Изъ этого образуется единое органическое палое, въ которомъ господствуетъ коммунизмъ работь, и такъ вавъ каждый въ ней участвуеть, то, по существу дъла, произведение принадлежить всемъ, хотя бы юридически оно присвоивалось отдельнымъ лицамъ. Завонченныя произведения составыяють совокупный доходь, который затёмь распредёляется между отдельными лицами; это распределеніе, вследствіе господствующихъ въ обществъ юридическихъ началъ, можеть быть неправильно: отдельнымъ инцамъ присвоивается что имъ вовсе не принадлежить;

но по существу діла общее производство составляють общее достояніе. Коммунизмъ лежить въ самой сущности разділенія труда и необходимо изъ него вытекаєть 1).

Такова вся аргументація Родбертуса. Очевидно, въ ней есть все, кроит логики. Раздъление не есть соединение, а изна не есть коммунвамъ. Раздъленіе труда, консчно, можетъ быть и при соединеніи сыль. Когда Адамъ Синть доказываль выгоды разделенія труда, онъ приводилъ принаръ фабрики, на которой каждый рабочій дадаеть только восыннадцатую часть булавки; но именно это частное соединение сыль, производимое частнымъ капиталомъ, отвергается Родбертусомъ, какъ неподходящее явленіе. Онъ распространяетъ раздъленіе труда на все пространство земнаго шара, но вменно тутъ-то некакого коммунизма не оказывается. Лаже въ отдельной сельской общиче, когда само собою, безъ такихъ принудительныхъ мерь, просто въ силу сознанія личной выгоды, устанавливается разділеніе труда, и одинъ занимается плотенчествомъ, другой сапожнымъ мастерствомъ, третій ділается портнымъ, а масса остается при земледелін, никакого коммунизма работъ черезъ это не установляется. Говорить, что портной, сапожникь, плотникь и земледёдець производять общую работу, значить изрекать слова, лишенные симска. Родбертусъ увъряетъ, что раздъление труда есть явление государства и начинается съ нимъ (Z. Е. стр. 138); но такое положение противоръчить всему, что происходило и происходить въ . дъйствительности. Это-прямое извращение самыхъ очевидныхъ фактовъ. Еще менъе это воззръне приложимо въ обитну произведеній отдъльных странъ. Когда Китайцы производять чай и получають за это европейскія наділія, нан когда австралійская шерсть продается на американскій ілопокі англійскимі нам німецкимі фабрикантамі, воторые двимоть изъ нихъ твани, и эти твани русскими ремесленниками провращаются въ платья по заказу потребителей, то никакого коммунизма работъ изъ этого не происходить и никакое органическое общество не образуется. Все это чистъйшія фантазіи. Поэтому нать и совокупнаго дохода, который бы распредъявая нежду участивани въ работв. Когда русскій портной получасть

<sup>1)</sup> Das Kapital стр. 79 и слад. Тоже повторяетя и во многихъ другихъ

плату за сюртукъ, сдвланный изъ невисция сукна, сотканнаго изъ австралійской шерсти, австралійскій пастухъ и невисцкій фабричный рабочій давно получили свое вознагражденіе. Въ действительности все происходить по совершенно инымъ началамъ, нежели тѣ, которыя развиваеть Родбертусъ. Можно только удивляться способности человіческаго ума превращать самыя простыя, очевидныя и всёмъ понятныя вещи въ какой-то туманный бредъ, лишенный всякой реальной почвы.

Но это еще не все. Къ превратному пониманію самыхъ простыхъ и ясныхъ человеческихъ отношеній присоединяется совершенно ложпое экономическое начало. Оно состоить въ томъ, что одинъ трудъ производителень, а потону его хозяйственныя блага суть исключительно произведенія труда, и притомъ матеріальнаго (Z. В. стр. 68, 69). Это начало идеть отъ англійскихъ экономистовъ. Въ противоположность физіократамъ, которые производительную силу приписывали исключительно природв, Адамъ Смить призналь трудъ источникомъ ежегодно производимаго человеческаго богаства. Это начало совершенно втрно въ томъ сиысле, что вещи, нужныя для потребленія производятся трудомъ или пріобрётаются отъ другихъ на произведение этого труда. Но онъ прибавиль из этому и другое гораздо менте втрное начало, именно, что трудъ служить самымъ. точнымъ мериломъ ценности. Обывновеннымъ мериломъ являются деньги въ видъ благородныхъ металловъ; но ценность нашихъ металловъ изминяется съ теченіемъ времени. Также колеблется и цинность зернового катова. Трудъ же, по митнію Смита, имбеть всегда. одинавую ценность для работнива, и если онъ можеть вушить на него большее или меньшее количество вещей, то изибняется цвиность последнихъ, а не перваго. Трудъ представляетъ реальную, а деньги только номинальную ценпость товаровъ. При этомъ однако Адамъ Смитъ считалъ мъридомъ меновой ценности не тогъ трудъ, который положень въ товаръ, а тотъ, который можно за него купить, ибо это именно имбется въ виду всякимъ покупателемъ. Мало того, онъ признаваль, что только въ первобытныхъ обществахъ цённость товаровъ можеть измёряться количествомъ положеннаго въ нихъ труда. Какъ же скоро навопляется капиталъ и земля становится достояність частныхь лиць, такъ въ ценность произведеній входять и другіе элементы. Владілець капитала, обращая его въ

производство, требуеть извістной прибыли. Сачая велична заработной платы зависить отъ количества капиталовъ, предъявляющихъ спросъ на работу. Точно также и землевладілець отдаеть землю водъ обработку только за извістную ренту. Такииъ образонъ, ціна произведеній составляется изъ заработной шлаты, прибыли капитала и поземельной ренты. Средняя установившаяся въ обществі заработная илата, совокунно съ среднею прибылью и среднею рентою, образуеть то, что можно назвать остественною ціною товаровъ. Но можеть быть и уклоненіе отъ этой нормы вслідствіе изміненій предложенія и спроса, отъ которыхъ зависить колебаніе въ ту или другую сторону 1).

Эти имели Синта были еще болье обстоятельно развиты Рикардо. Онъ признаваль, что вещи, находящіяся въ ограниченномъ воличества, инають цвну независию оть положенного на нехъ труда; но онъ утверждаль, что такихъвещей немного, насса же произведеній, укножаємыхь вы неограниченномы количествів, стремятся, всявдствіе вонкурренцін, въ ціні, равняющейся издержкамъ производства. Въ эти издержки входить заработная плата, возившение ватраченнаго капитала, вийсти съ процентами, наконецъ, поземельная рента. Но ваниталь есть произведение труда, обращенное на , новое производство; сладовательно доходъ съ него является вознагражденість прежняго, положеннаго на него труда. А такъ какъ проценть, опять же въ силу вонкурренців, установляется одинакій MAS BEEXTS. TO ONE HE ENGETT BAISHIS HE OMNOCHMEANNYO HEHHOCTE товаровъ. Что же насается до поземельной ренты, то она, по теоріи Рикардо, опредвляется разницею дохода съ лучшихъ и ближайшихъ земель противъ худшихъ и более отдаленныхъ. Последніе вознаграждають только работу и напиталь, а ренты не дають, а такъ какъ цена установляется общая для всехъ произведеній, съ какой бы земли она не получалась, то поземельная рента не играеть здёсь никакой рози: общая цёна определяется произведеніями худшихъ земень, на которыя положены только капиталы и трудь. Такимъ образомъ и здесь трудъ является главнымъ определяющимъ начадомъ относительной цвиности произведений. Остальные факторы,

См. Изсладованія о природа и причинахъ богатотна народовъ. Кн. 1. гд. 1—7.

кавъ-то, большее или меньшее количество стоячаго ванитала въ сравнении съ оборотнымъ, только видоизмѣняють эти отношения.

Каковы бы ни были недостатки этой теоріи, нельзя не признать, что она основана на серьезномъ и добросов'єстномъ изученій фактовъ. Ни Смить, ни Рикардо не утверждали, что единственная ціпность пропаведеній заключаєтся въ количестві положеннаго на нихъ труда. Они не отрицали, что въ составъ ся входять и проценты съ капитала и поземельная рента. Теорія Рикардо доказываєть, напротивъ, что въ ціну произведеній съ земель, находящихся въ болісе выгодныхъ условіяхъ, непремінно входить поземельная рента. За эти уклоненія отъ чистаго начала труда соціалисты упрекають означенныхъ экономистовъ въ непослідовательности. Но непослідовательность ихъ проистекаєть единственно изъ того, что они были люди науки. Они не хотіли проводить односторонняго начала во что бы пи стало, вопреки очевидности. Они поправляли и видоизийняли его тамъ, чдю этою требовали изученныя ими явленія. Поэтому ихъ изслідованія остались прочнымъ достояніемъ науки.

Совствъ иначе поступають соціалисты. Ухватившись за одностороннее начало труда, они утверждають, что онь составляєть единственный источникь производства и что только имъ опредъляєтся
ценность произведеній. Участіє въ производстве природы и капитала
отвергается ими всецело. Родбертусь уверяєть, что ито въ хозяйственныхъ благахъ видить что - либо иное, кроме произведеній
труда, тоть смотрить на нихъ съ точки зрёнія естественной исторіи, а не хозяйства. Если природа облегчаеть трудъ человека, то
онъ можеть быть ей за это благодаренъ, но хозяйство обращаеть
на нихъ вниманіе лишь настолько, насколько трудъ довершиль
дёло природы. Только въ силу этого начала и для него блага становятся хозяйственными (Z. В. стр. 69; ср. Z. Е. стр. 6, тоже стр.
67, прии.).

Такой взглядъ не можеть не привесть въ изумленіе. Пока силы и произведеніе природы не обращены на пользу человіка, онъ, безспорно, им'ють только естественно историческое значеніе, но какъ скоро оні служать человіческить цілямъ и нотребностямъ, отряцать хозяйственное ихъ значеніе значить идти наперекоръ самымъ очевиднымъ истинамъ. Трудъ не только восполняеть и довершаеть дійствія природы, но онъ самъ довершается дійствіемъ при-

роды. Человікі намоть и сість, а природа взращаєть плоды, и притонь весьма неравномірно, что очень чувствительно отражаєтся на хозяйстві. Если на обработку двухь десятниъ, хорошей и плохой земли, положено одинавое количество труда, и на одной родилось вдвое боліс, нежели на другой, то невозможно утверждать, что хозяйственное значене инбеть здісь единственно трудь, а не содійствующая ему сила природы. Это зпачить издіваться надъчитателень. И самая произведенная цінность будеть разная, ибо собранный хлібов будеть продань по одной и той же ціні, но одинь земленашень, при одинавой работі, получиль его вдвое больше другаго. Очевидно, что этоть избытокъ хозяйственныхъ благь и соотвітствующихъ инъ цінностей опреділяется не работою, а дійствієнь силь природы.

Это до такой степени ясно, что сами соціалисты принуждены это признать. Но они утверждають, что въ этомъ случай дійствіе силь природы состоить единственно въ томъ, что оне делають работу болве производительного. Хозяйственное значение принадлежить все-TARE HOLLIOTETALLHO HOCEPHICE. HO TTO SHETEL CHORO MPONSOODUMEASмость? Означаеть ин оно производство полезностей или мановыхъ цвиностей? Очевидно первое, ибо производительность работь состоить именно въ томъ, что при одинакомъ ся количествъ, следовательно, по опредвленію соціалистовъ, при одинакей цвиности произведеній, получается ихъ большая сунна. Но отчего зависить эта большая сунна? На это, отвъчаетъ самъ Родбертусъ: «производительность только потому можеть увеличиваться, что природа все более приходеть на помощь труду, что человёкь заставляеть отчасти природу работать за себя. Если двое съ одинания усилісив и въ одно время срывають плоды, одинь съ плодовитаго, а другой съ скуднаго дерева, то первый, при одинакой работь, сорветь больше нежели другой, получить больше произведеній. Его работа производительные, нотому что въ его деревы природа болые пришла ему на помощь, нежели другому» 1). Очевидно, что тутъ производительнъе природа, а не трудъ. Дъйствіемъ силь природы, а не рукъ человёческихъ растетъ дерево, спестъ плодъ, родится теленовъ. Всли эти предметы составляють для человёка хозяйственныя блага, и

<sup>1)</sup> Das Kapital, exp. 236.

потому самому выбють ценность, принисывать произведение этихъ благъ исключительно труду, и утверждать, что силы природы никакого хозяйственнаго значения не вибють, значить идти наперекоръ самому простому здравому смыслу.

Тоже самое следуеть сказать и о капиталь. Когда машина деласть въ сто, въ тысячу разъ более, нежели могли бы сделать люди
своими руками, то невозможно утверждать, что машина сама не
работаеть и ничего не производить, а только деласть работу людей
более производительною. Значеніе машины состоить именно въ
томъ, что она работу людей заменяеть действіемъ силь природы.
Вследствіе эгого работа взрослыхъ и умелыхъ людей нередко заменнется работою малолетинхъ; откуда же у последнихъ взялась большая производительность, когда у нахъ и меньше силы и меньше
уменія? По теорія соціалистовъ выходить, что машина сама не работаеть, а только деласть более производительною работу кочегара.
Когда люди силою своихъ мышцъ двигають жернова, эта работа
производительная, но когда тоже самое движеніе производится рабочею лошадью, в'єтромъ, водою или паромъ, это—работа непроизводительная. Такого рода воззрёнія сами себя опровергаютъ.

Самъ Родбертусъ принужденъ признать, что производительность работь зависить отъ того, что природа привлекается къ совийстной работь (Das Kapital, стр. 253); но все-таки это возвышение производительности онъ приписываеть не капиталу, а положенной на него работы. «Эта большая производительность», — говорить онъ, — лежить не въ орудіи, а въ работь, равно той, которая создала орудіс, какъ и той, которая умфеть имъ пользоваться» (стр. 265). Онъ настанваеть на томъ, что это возвышение производительности «не следуеть разсматривать такъ, какъ будто производительные стала только работа тъхъ, которые употребляють орудія, и производительность, возрастая, лежить въ орудіяхь; но вся работа соединенныхъ лиць, какъ тъхъ, которыя создали орудія, такъ и тъхъ, которыя ихъ употребляють, стала производительные». (тамъ же).

Ясно, однако, что прошедшая работа перестала существовать и воплотилась въ созданномъ ею орудін. Если она становится производительность заключается единственно въ орудін, то-есть, въ капиталь; и если, черезъ это, дальнайшая работа становится производительнос, то это зависить отъ

BOCOGIA, ROTOPOO ZACTCA OR RAHETARONE, TO-OCTE, OTE YEACTIA ROCAREняго въ производства. Но именно этого Родбертусъ не хочеть допустить. Въ противоречие съ собственными признаніями, онъ утверждаеть, что предшествующая работа, положенная на произведение орудія и последующая, состоящая въ обработив натеріала съ понощью STORO OPYGIA, MAXOGATCA ADVITA NA ADVITA TORIBO BE OTHORHEM HOCELдовательности, а отнюдь не причинности. «Капиталь, какъ предшествующая работа, за которою должна сейдовать другая, какъ продукть, обращенный на новое производство, какь матеріалы и орудія, невониь образонь не ножеть относиться нь доходу; то-есть, ньсовершенной работв, из готовому продукту, из матеріаламы и орудіямъ, служащимъ для непосредственнаго потребленія, какъ источ-HHEL EL BLITCHADOMENT EST HOTO BOJANT, EIN KARL OPHYRHA KL следствію, или же только вакъ преизводищая сила къ произведенію» (стр. 250). И далее: «Капиталь и доходь, оченидно, стоять тольковъ порядка посладовательности»... «Капиталь есть инчто иное, какъ первая стадія дохода» (стр. 252, 253). Ясно, что одно противорачить другому: если это только рядь последовательных работь, то отъ предпествующей работы производительность посладующей не прибавится ни на грошъ; если же предшествующая работа, подчиняя силы природы человаку, заставляеть ихъ работать на его пользу и таки данасть новую работу болас производительною, то туть есть отношеніе причинности, а не только последовательности, и тогда вапиталь становится совитствымь деятелемь производства, производящей силой, унножающею количество произведеній. Посліднее и есть истинное отношение вещей, первое же есть не более, какъ недобросовестная увертна, придуманная для того, чтобы отделаться оть неотразимыхъ выводовъ, инспровергающихъ всю теорію.

Столь же несостоятелень и другой доводь Родбертуса противъ производительной силы капитала. Если бы это свойство ему принадлежало, говорить онъ, то надобно приписать его даже налъйшей его части. Въ таконъ случай надобно сказать, что палка, которою дикій сбиваеть плоды, составляеть источникь дохода (стр. 750); надобно приложить это и въ натеріалу, который не составляеть часть капитала: надобно признать, что дерево, изъ котораго ділается столь, относится въ посліднену, какъ причина къслідствію, или что стольесть произведеніе дерева (стр. 252). Но глй-же туть логика? Изъ-

:

того, что матеріаль не относится въ произведенію, какъ причина къ следствію, вовсе не следуеть, что это понятіе не приложимо въ машинть. Капиталь составляется изъ разныхъ частей, инфющихъ разное назначеніе. Въ философіи принято даже названіе причины матеріальной. Самыя орудія инфотъ разное значеніе: игла является страдательнымъ орудіямъ въ рукахъ человіка; напротивъ, паровая машина сама есть движущая сила, следовательно деятельная причина производства. Поэтому введеніе машинть дастъ производству совершенно новый характеръ: въ ремесле двигатель есть рабочій, а орудіе инфетъ значеніе служебное; на фабрикъ, напротивъ, главный двигатель есть машина, а рабочіе получаютъ при ней служебное значеніе. Съ развитіемъ производства совитстнымъ действіемъ капитала и работы, первый получають все более и более прообладающее значеніе, а физическая работа человіка становится въ более и более подчиненное положеніе.

При такихъ условіяхъ всего менёе позволительно утверждать, что единственная производящая сила въ промышленномъ мірѣ состоитъ въ физической работъ ченовъческихъ рукъ, и что все остальное имъсть только косвенное отношение къ производству. Чтобы доказать это положение, Родбергусъ опять прибёгаеть из началу, заимствованному у англійскихъ экономистовъ, но придавая ему совершенно извращенное значеніе. Наблюдая то, что происходить въ промышленномъ мірѣ, Рикардо утверждаль, что вслёдствіе конкурренція, цёны произведеній постоянно стремятся къ уровню издержекъ производства, велючая въ последнія и обычный проценть съ капитала и поземельную ренту. Родбертусъ ухватывается за это начало, но даетъ ему совершенно иной обороть. Что такое издержин? спрашиваеть онъ. Въ этомъ понятім заключаются два элемента: съодной стороны затрата, которая уже не можеть быть сдёлана для другаго, съ другой стороны субъекть, котораго постигаеть эта затрата. Изъ последняго начана следуеть, что издержен могуть относиться только къ человаку. Въ природа, какъ сила даятельной въ производства, это понятіе относиться не можеть, ибо сила ся безконечна и неразрушима. Матеріалъ, употребленный для извъстнаго продукта, конечно, не можеть уже быть употреблень для другаго; но нужно олицетворить природу для того, чтобы говорить въ этомъ симсив о ся издержевкъ. Человану же матеріаль дается даромъ; собственныя его

надержин состоять въ заграте силь, которыя онь употребляеть для обращения натеріала на свои нужды. Но и въ человъческихъ дъйствихъ, говоритъ Родбертусъ, надобно различать два алемента: «участіе духа въ производства никогда не можеть быть названо загратой». Мысль, вносимая въ производство, столь же неограничения и меразрушина, какъ и руководство работой. И то и другое остается въ той же нелиотъ, какъ оно было до производства. Следовательно, загратой можеть считаться только физическая сила и время; то и другое принадлежитъ человъку въ ограниченномъ количествъ, въ противоноложность безконечному ряду благъ, которыя требуются для удовлетворенія его нуждъ. А потому истиннымъ итриломъ издержевъ, а съ тамъ витетъ и ценностей, должно служить измърленое времененъ количество физическаго труда (Z. В. стр. 7, 8).

Такинъ образонъ, имсль и воля, то, что даеть производству истипно человъческое значение, что покоряетъ природу и делаетъ человъка царонъ зомин, все это однинъ почерконъ пера устраняется изъпромышленной деятельности. Остается лишь то, что наравив съ человъють ножеть дъзать нашина или рабочій скоть. Подъ видомъ возвеличенія, человакъ низводится къ ихъ уровию. Но тогда становится уже совершение непонятнымь, почему физическое передвиженіе, производимоє человіжомь, считается производительнымь, а то же самое нередвижение, производимое рабочимъ скотомъ или машиной, вризнается непроизводительнымъ. Едва ли нужно доказывать, что эти жалкіе софизим представляють только полное извращеніе истиннаго отношенія вещей. Всякому понятно, что именно мысль и воля составляють высшіл производительныя силы человёка, въ произшленномъ мірћ, какъ и во всемъ остальномъ. Истинный производитель есть неженерь, который строить машину или железную дорогу, а не кочегаръ и не землекопы, которые при нихъ работають. Последнимъ принадлежить ихъ сиромная доля въ исполняемой работь, но назначеніе ихъ чистослужебное. Они, по чужому указанію, тратять свою имшечную силу и время, и за это получають соответствующее работь вознагражденіе; но утверждать, что вся цынюсть произведеній SABECETA OTA STOFO TECTO MEXAMETECRATO TOPIA, A HE OTA MINCHE M воля, устрояющихъ и направляющихъ производство въ виду удовлетворенія человіческих потребностей, можно только отказавшись OTE BCHEATO SEPARATO CHICIA.

Самъ Родбертусъ принужденъ признать полезность этихъ руководящихъ селъ въ промышленномъ производстве. «Нужны не только знанія, но и нравственная сила и дёятельность для того, чтобы въ извёстномъ производстве успешно руководить раздёленіемъ операцій массы рабочихъ», говорить онъ. «Теже качества требуются для изследованія потребностей рынка, для сообразнаго съ этимъ употребленія средствъ и для свораго удовлетворенія общественныхъ нужиъ. Ръдво землевладълецъ или капиталистъ не является въ этомъ снысять дтательнымъ въ какомъ-зибо отношения. Такого рода услуги производительный рабочій самъ не овазываеть, да и не можеть овазывать по характеру своего занятія. А между тамъ, они въ національномъ производствъ безусловно необходимы. Поэтому, пока, вообще, всякая обязательная услуга въ правъ требовать вознагражденія, никто не можеть сомнёваться въ томъ, что капиталисты и землевладъльцы, предприниматели и руководители предпріятій могуть требовать платы за означенныя полезныя и необходимыя услуги, оказанныя обществу, также какъ и всякій другой за полезныя услуги другаго рода. Они могуть делать это съ такимъ же правомъ, какъ, напримъръ, министръ торгован или общественныхъ работъ, предподагая, что они исполняють свои обязанности». Но, продолжаеть Родбертусь, эти услуги, также какъ услуги судей, учителей, медиковъ н т. п., ногуть получать свое вознаграждение только изъ произведеній труда рабочихъ, вбо вного источника матеріальнаго богатства нътъ» (Z. В. стр. 146).

Въ дъйствительности, разница между этими разрядами лицъ заключается въ томъ, что медики, учителя и судък не участвуютъ въ прочимиленномъ производствъ, а оказываютъ обществу и частнымъ лицамъ другаго рода услуги, за которыя и получаютъ соотвътственное вознагражденіе. Землевладъцы же и капиталисты основываютъ и ведутъ предпріятія по собственному почину, на собственныя средства и на свой собственный страхъ и рискъ. Они изследуютъ потребности, разсчитываютъ цели и средства, даютъ направленіе дълу; если расчеть былъ въренъ и обстоятельства оказываются благопріятными, то они получаютъ барышъ; иначе ихъ постигнетъ убытокъ. Они не оказываютъ услугъ фантастическому обществу и не волучають отъ него вознагражденія, а ищутъ своихъ выгодъ, стараясъ удовлетворить потребителей. Если это имъ удается, они тъмъ самымъ

нолучають возміщеніе своих надержень и большій или меньшій барышь: если ніть, то они терлють часть своего состоянія. Рабочій же, исполняющій извістную работу по договору, получаєть за нее вознагражденіе, а принесеть ли предпріятіе выгоды или убытокь, это до него не наслется. Все это составляєть естественное и необходимое послідствіе свободнаго двяженія промышленныхь силь. Какъ разунное существо, человікь являєтся свободнымь и въ промышленной діятельности. Кну принадлежать и починь, и направленіе, и результаты.

Но именно противъ этого свободнаго развити промышленности возстаетъ Родбертусъ. По его интино, «предоставленное себт производство» основано на совершенно дожныхъ юридическихъ началахъ, интиринхъ только преходящее значене. По теорія, рабочіе суть единственные производители, а между ттитъ, ихъ произведенія присвоиваются не инъ и не обществу, основанному на разділеніи труда, а совершенно посторонникъ частнымъ лицамъ, которыя, будучи владівцами земли и капитала, получають доходъ безъ всякаго труда. Опираясь на установленное положительными законами право частной собственности на землю и на орудія производства, они присвоивають себт все произведенное рабочими, отдавая посліднимъ только малую часть яхъ собственныхъ произведеній, сколько необходию для скуднаго ихъ пропитанія; дъвиную же часть они оставляють себт. Отсюда проистекаеть нищета однихъ при трезитерномъ обогащеніи другихъ (Z.-Е. стр. 72 сл.; Z. В. стр. 79).

Какинъ же образомъ могло произойти такое совершенно неправильное распредълене богатства? Родбертусъ объясняеть это исторически. Пока работа давала только то, что нужно для пропитанія человъка, никте не могъ пользоваться шлодами чужаго труда. Таково положеніе охотничькъ народовъ. Но какъ скоро, съ переходомъ къземледѣлію, работа стала такъ производительна, что она могла удовлетворять не только собственныя нужды работника, но и чужія, такъявилось поползновеніе заставить другихъ работать на себя. Отецъ семейства поработиль жену и дѣтей; сильные покорили слабыхъ. Виѣсто того, чтобы убивать враговъ на войнѣ, стали обращать ихъ въ рабство. На этомъ отношеніи была основана вся проимшленность древняго міра. Затѣмъ рабство перешло въ крѣпостное состояніе, а наконецъ, въ новѣйшее время, рабочіе получили свободу. Но въ это время и

земля и капиталы были уже подёлены между частными лицами; сами они были выпушены на свободу съ пустыми руками, голые или върубищахъ. Вслёдствіе этого, землевладёльцы и капиталисты могли предписывать имъ какое угодно условіе; побуждаемые голодомъ, они принуждены были на все соглашаться. Работа, какъ товаръ, стала продаваться на рынкё по цёнё стоимости ея производства, то-есть, за процитаніе, потребное для поддержанія жизни и для продолженія рода. Все остальное землевладёльцы и капиталисты присвоивають себё подъ видомъ поземельной ренты и процента съ капитала. И чёмъ производительнёе становится работа, тёмъ меньшая доля совожупнаго произведенія достается рабочимъ, которые всегда держатся на краю нищеты. Умножающійся избытокъ ихъ произведеній весь поглощается паразитами (Z. В. стр. 33, 80 и сл.).

Такова теорія, которую досель на всь лады повторяють соціалисты. Всякій, знакомый съ исторіей и современнымъ положеніемъ вещей, знасть однако, что дело происходило не совсемь такъ, какъ представляеть его Родбертусь. Далеко не вездъ землевладъніе явилось плодомъ завоеванія. Даже тамъ, гдв оно первоначально было пріобрѣтено путемъ насилія, оно, съ утвержденіемъ законнаго порядка, переходило въ другія руки на совершенно правильныхъ основаніяхъ. Въ большей части европейскихъ странъ престьяне посредствомъ выкупа повинностей пріобрали въ полную собственность ту землю, которую они сами обработывали. Казалось бы, трудно найти болъе справедивое основание поземельной собственности. Другие пріобрани земли на собственныя средства. Во Франціи, во время Революдін, церковныя земли были отобраны и запроданы государствомъ большею частью медкимь собственникамь. Наконець, въ новыхъ странахъ занятіе и покупка пустыхъ земель совершаются ежедневно. Тіаръ, въ своей вниге о собственности, указываль на примеры американских переселенцевъ, которые привозять изъ Квропы только свои руки, пару орудій и средства жизни на нёсколько мёсяпевъ. и съ этимъ достояніемъ поседяются въ первобытныхъ лесахъ, где живуть только дикіе звіри. На это Родбертусь отвічаєть, что руки туть не при чемъ, а все дёло въ привозенномъ съ собою маленькомъ капиталъ, которымъ уже очернено начало работы. Этотъ капиталь составляеть уже плодь вымогательства, а безь него отдельный человъть ничего не въ состояние сдълать (Z. В. стр. 83-84),

какъ будто переселяющійся рабочій не могъ накопить маленькій капиталь изъ своего собственнаго зарабатка, слідовательно безъ малійшаго вымогательства, въ Европі и въ самой Америкі! Когда читаємъ подобныя воззрінія, въ которыхъ мысль заміняєтся пустою декламаціей, то невольно спрашиваємь себя: неумеля серьезный человікъ могъ добросовістно думать и писать такія вещи?

По существу своену, землевладаніе основано на права человава . подчинять себв и обращать въ свою пользу на кому непринадлежащія силы природы. Отсюда первопачальное право охоты, рыбной лован, собираніе плодовъ. Отсюда и право занятія пустопорожнихъ зенель. Когда же съ зенлей соединился трудъ, посредствоиъ огороженія, расчистки, распашки, то на ней лежить уже часть человіческой личности и она принадлежить лицу неотъемлено. Онь ножеть обрабатывать ее самь или передать ее другому по взаимному уговору. Онъ ножеть даже совершенно продать ее другому лицу и тогда новый владелень вступаеть во все права прежняго и получасть весь тоть доходь, который могуть дать производительныя силы земин. Все это совершенно просто, ясно и согласно съ требовавіями справедивости, а потому признается всеми законодательствами въ мірі. Землевладініе, въ разнихъ формахъ, всегда было, есть и будеть однивь изъ существенитемихь алементовь человтческого общежитія и одникь изь важивнику факторовь промышленнаго производства. Только соціалисты, отрицающіє все дійствительное во имя своихъ праздныхъ фантазій, не хотять этого признавать.

Вще болье это относится из капиталу. По признанному экономистами и соціалистами опреділенію, капиталь есть произведеніе,
обращенное на новое производство. Какъ произведеніе, онъ является
плодомъ работы, въ чемъ согласны экономисты, которые опреділяють капиталь, какъ накопленную работу. Но для того, чтобы это
произведеніе было обращено на новое производство, надобно прежде
всего, чтобы оно было сохранено, и при томъ не на первый только
разъ, а постоянно: капиталь остается постояннымъ элементомъ производства и затрата его должна возміщаться изъ цінности произведеній; поэтому сохраненіе его является постояннымъ требованіемъ.
А такъ какъ всякое дальнійшее развитіе производства возможно
только вслідствіе увеличенія капитала, то къ сохраненію должно
присоединиться и накопленіе. Поэтому экономисты утверждають, что

капиталы создаются сбереженіемь и накопленіемь. Это такь просто и ясно, что, казалось бы, туть нать маста для возраженій. Но именно противъ этого встин селами ополуаются соціалисты, ибо въ такомъ случав капиталъ очевидно принадлежить тому, кто его сберегь и накопиль. Чтобъ избъгнуть этого вывода, Родбертусъ отличасть національный вашиталь и частный. Первый состойть въ матеріаламъ и орудіямъ, всегда и вездів необходинымъ для всякаго производства; последній же заключаеть въ себе денежныя средства, нужныя частному предпринимателю для покупки матеріаловъ и для дайма рабочихь. Только первый есть капиталь въ истивномъ смысле; но именно онъ создается, возстановляется и умножается трудомъ, . а отнюдь не сбереженіемъ или накопленіемъ. Матеріалы и орудія сберегать нельзя; назначение ихъ состоить именно въ томъ, что они затрачиваются въ новомъ производстве 1). Сберегаются деньги, но оне, въ сущности, не составляють даже капитала: какъ служащія для непосредственнаго потребленія общества, ихъ следуеть причислять въ доходу (D. К. стр. 293, 294). Въ хозяйствъ единичнаго лица этотъ частный капиталь даже вовсе ненуженъ, ибо хозяннъ самъ производитъ свои матеріалы и орудія и самъ примъняеть иъ нимъ дальнъйшую работу. Точно также денежный фондъ не нуженъ въ хозийствъ, гдъ весь капиталъ принадлежитъ государству. Здъсь. вийсто закупки матеріаловь, требуются только распоряженія объ обращенів ихъ на дальнейшее производство, а вийсто заработной платы рабочинь выдаются ярлычки, дающіе инъ право на полученіе нзвёстнаго количества произведеній. Частный капиталь, по мижнію Родбертуса, есть не болье, какъ преходящее явленіе, вызванное неправильнымъ распределениемъ собственности при частномъ производствъ. Но и туть сбережение не составляеть никакой заслуги, ибо капиталисты сберегають не свои, а чужія произведенія, то, что неправильно отнято у рабочихъ. По существу дъла, они являются только хранителями общественнаго достоянія, служителями общества, а потому сбережение составляеть для нихъ прямую обязанность. Дълать же эту обязанность основаніемъ права, говорить Родбертусь, есть величайшая путаница понятій, въ которой когда-либо была

Zur Erklärung und Abhülfe etc. orp. 284 m czig. Das Kapital orp., 255 m czig.

повинна вакая-либо наука (Z. Е. и-сл. стр. 295). Что касается до рабочихъ и чиновниковъ, то они не должны сберегать; это было бы самовольнымъ уналевіемъ всего національнаго потребленія. Поэтому правильный національно-экономическій инстинктъ воздерживаеть рабочихъ отъ сбереженій изъ ихъ заработной платы (стр. 290, прим.).

Это различе между національнымъ капиталомъ и частнымъ Родбертусь считаеть важнымь отпримиемь, которое должно бросить новый свёть на тенныя досель области общественнаго развития. Поэтому онъ ревниво утверждаеть за собою право первенства въ этомъ отврытів (стр. 301, прим.). Нужно, однаво, мемного размышленія. чтобы убъдиться, что это важное отврыте въ сущности есть полнвиная безсимскица. Для саного простаго здраваго симсла ясно, . что частный капиталь ость капиталь, принадлежащій частнымь лицамъ, состоять як онъ изъ денегъ, изъ матеріаловъ или орудій. Выдъять же два последніе разряда подъ именемъ національнаго вашитала нёть ни малейшаго основанія, это не более, какть пустая фантазія. Общество, накъ палое, то-есть государство, инфетъ прина-LICERALLIC CMY RAURTALLI, ROTOPHO, TOTHO TARMO, RAK'S TACTHUC, MOгуть состоять изь денегь, матеріаловь, орудій, зданій, дорогь; но они составляють ивчто совершенно отдёльное оть капиталовь частныхь лиць, Эти государственные капиталы вверяются въ управленіе должностнымъ лицамъ, которыя черезъ это становятся хранитедяни и распорядителями общественнаго достоянія. Но все это до частныхъ капиталовъ не относится. Владельцы последнихъ не получили ихъ отъ государства, а создали ихъ собственнымъ трудомъ и сбереженість, или же получили ихъ по наследству оть родителей. Поэтому они могутъ распоряжаться ими, какъ угодно; обладаніе ими есть право, а не обязанность. Та волоссальная путаница понятій, въ которой Родбертусъ упреваеть экономическую науку, существуеть только въ собственной его головъ. Экономическія, придвческія и нравственныя понятія смешиваются въ ней такъ, что все покрывается непроницаемымъ туманомъ, въ которомъ видибится только какіс-то блуждающіє призраки. Столь же несостоятельно утвержденіе, будто капиталисты сберегають только плоды прежней работы. Если я пріобрать и постронять машину, то она, по праву, принаддежить мив, а не рабочимь, которые строили ее по монить указаніянь и подъ моннь руководствонь. Если же я продаль ее другону

лицу, то она принадлежить ему, а не обществу, которое туть не при чемъ. И если, далве, я вырученную за продажу или за насиъ машины сумму не употребляю на свои надобности, а сберегаю и употребляю на устройство новыхъ машинъ, то и последнія, по праву, принадлежать мив, а не рабочинъ и не обществу. Все это до такой степени просто и ясно, что не можеть оставлять ивста ни для малвишаго соминнія.

Кромъ машинъ, нужны деньги для покупки матеріаловъ и для уплаты рабочинь, и для этого опять требуется капиталь. Въ воображаемомъ хозяйствъ единичнаго лица, конечно, эта потребность отпадаеть, ибо туть не происходить накакого обижна и никакой расилаты. Точно также въ фантастическомъ хозяйствъ, въ которомъ государство одно является производителемъ, можно деньги замънить распоряженіями и привычками, но въ дъйствительныхъ условіяхъ человъческой жизни, при свободной дъятельности свободныхъ людей, безъ нихъ обойтись невозможно. Фабриканть долженъ купить матеріаль у первыхъ производителей, которые только черевъ это получають возможность возобновить свое производство прежде, нежели окончательно обработанное произведение дойдеть до потребителей. Точно также онъ долженъ заплатить рабочинъ, не зная даже по какой цёне ему удастся продать свои произведенія. Родбертусь настанваеть на томъ, что рабочій получаеть свою заработную шату посль совершенія работы; следовательно, это — не выданный сму авансь, какъ утверждають экономисты. Но въ действительности эта уплата производится прежде, нежели товаръ проданъ потребителю, следовательно, это — несомнённо авансь, который потомь возмещается, а иногда даже и не возивщается изъ цвны произведеній. Для рабочихъ заработная плата безспорно составляеть доходъ, но этотъ доходъ постоянно выплачивается имъ авансомъ, прежде, нежели доходъ отъ предпріятія полученъ предпринимателемъ, а для этого необходимъ оборотный капиталь. Чтобы избагнуть этого вывода, Родбертусъ принужденъ признать саныя деньги доходомъ; но это уже такой чудовищный софизиъ, который показываеть только, къ какимъ непозволительнымъ уверткамъ прибъгаюзъ соціалисты для поддержанія своихъ несообразныхъ теорій. Деньги, какъ выраженіе общей ценности, могуть представлять и капиталь и доходь. Если деньги, вырученныя за проданный товарь, предназначаются для покупки

предметовъ потребленія, то они представляють доходь; если же они обращаются на вовое производство, на нокупку матеріаловь, орудій мля на заработную плату, то ибть сомивнія, что они представляють капиталь, и капиталь необходиный для производства. Это не нятое колесо въ экипажі, какъ утверждаеть Родбертусь (Z. К. und A. стр. 302), а мазь, которое ділаєть, что всі колеса могуть вертіться.

Но пермонъ всей этой аргументаціи является утвержденіе, что рабочіе не должны сберегать, что это—самовольное сокращеніе національнаго потребленія, отъ котораго удерживаеть ихъ здравый экономическій инстинкть. Очевидно, когда рабочій ділаеть сбереженіе изъ своего заработка, то здісь уже никакъ нельзя сказать, что онъ обираеть другихъ, или что онъ является должностнымъ лицомъ общества; накопленный капиталь несомийнео принадлежить ему и ни кому другому. Поэтому адісь остается только совершенно отвергать этоть способъ дійствія, какъ противный общественной пользі. То, на чемъ зиждется все благосостояніе рабочихъ классовъ, возводится въ преступленіе. Даліє этого пустословіе не можеть идти.

Обращенный на новое производство вапиталь приносить доходь. Если, вийсто того, чтобы употреблять его въ свою пользу, я временно предоставляю его другому, не какъ благотвореніе, а для хозайственной выгоды, то, очевидно, не только капиталь должень быть инв возвращень, но и должна быть положена накоторая плата ва его употребление. Она является въ вида процента. Основано ли это вознагражденіе на требованіяхъ справедивости? Бастіа, который основательно обсуждаль этоть вопрось, изобразиль эти отношения въ виде популярнаго разсказа, который приводить Родбертусъ-Яковъ, бъдный столярь, работающій 300 дней первоначально безъ орудій, рішаєть положить 10 дней на устройство рубанка, съ помощью котораго онъ остальные 290 дней можеть выдымвать больше мебели. Сосидній столярь Вильгельнь, у котораго ніть рубанка, видить выгоды этого производства и предлагаеть Якову уступить ему на годъ рубановъ даровъ, въ виде одолжения. Не скажетъ ли Яковъ, что онъ не знастъ братства, во имя котораго одинъ долженъ брать на себя работу, а другой извлекаеть изъ нея пользу? Будеть ди согласно съ требованіями справединности, если выгоды, получаеимя отъ рубания, достанутся не тому, кто его произвель, а тому, вто не ноложнить на него никакого труда? Столь простыя и согласныя съ истиной представленія убъждають и Вильгельна, который соглашается не только возвратить въ цёлости рубанокъ, но и дать нёкоторую плату за его употребленіе, то-есть, капиталь возвратить съ процентомъ.

На это Родбертусъ отвъчаеть, что противъ такого воззрънія ръшительно нечего сказать, кромъ того, что оно представляеть эти отношенія совстиъ не между тъми лицами, между которыми они происходять въ дъйствительности, а между совершенно иными, не состоящими другъ съ другомъ ни въ какихъ пререканіяхъ. Здёсь Яковъ является владъльцемъ капитала, а Вильгельмъ предпринимателемъ. Когда последній занимаетъ у перваго капиталь, онъ охотно платить за это проценть. На дълъ же Яковъ, который дълаетъ рубанокъ, не является его обладателемъ, а получаетъ за это только скудное пропитаніе, и точно также Вильгельмъ самъ не употребляеть рубанка, а заставляетъ работать Ивана, а самъ только пользуется плодами его трудовъ. Вопросъ, следовательно, состоитъ не вътомъ, что предприниматель платить проценть капиталисту, а въ томъ, что оба они обираютъ рабочихъ и дълять нежду собою ихъ произведенія (Z. В. стр. 116—7).

Это возражение можеть служить примеромъ той подтасовки понятій, къ которой такъ часто прибъгають соціалисты, когда оне стоять передь неустранивымь затрудпеніемь. Не будучи въ состояніи прямо отвъчать на вопросъ, они переносять его на совершенно другую почву. Аргументація Бастій, очевидно, вовсе не относится въ взаимнымъ отношеніямъ хозяєвъ и работниковъ. Ставится вопросъ о справединвости платы за употребленіе вапитала между вакими бы то ни было лицами. Рабочіе приводятся именно для того, чтобы устранить всякія постороннія соображенія. Утверждать, какъ ділаетъ Родбертусъ, что рабочій никогда не является собственникомъ своихъ орудій, что крестьянинъ никогда не имбеть своей сохи, илотникъ своего топора, столяръ своего рубанка, сапожникъ своего шила, можно только вопреки очевидности. Это значить издеваться надъ читателемъ. Обыкновенно рабочій самъ не производить своего орудія; но онъ покупасть его на свои трудовыя депьги, не обирая ниного. Если же онъ для новушки орудія занимаєть деньги у состда, или, покупая орудіе, обязывается выплатить деньги черезь годъ, то онъ, по естественной справединвости, долженъ заплатить за это

навъстный проценть. Бастій совершенно върно указываеть на то, TTO CATHER, BY ROTOPOS BY MAHRIE MONORTY OUNTHEBRIOTCE DARRIES ценности, должна признаваться справедливою; но осли одна сторона, получивъ предметъ, обязывается заплатить за него черезъ извъстный срокь, то-ость пользуется ценностью, не давши ничего взамънъ и лишая другую сторону ся употребленія, то равенства уже не будеть: туть необходина приплата, которая и выражается въ процента. Это до такой степени ясно, что противь этого возражать немьзя, и самъ Родбортусъ принужденъ признать, что когда предприниматель занимаеть деньги у капиталиста, онь, по справодливости, долженъ заплатить проценть. Но если такъ, то уплата процентовъ входить въ издержин производства и должна возивщаться цъною произведеній. Иначе производство будеть въ убытокъ. Это одинаково относится въ предпринимателю, который ведетъ производство съ насмении рабочени, и въ рабочену, зангнающену доньги для своего собственнаго производства. Въ обояхъ случаяхъ процентъ AOTHORY BRILLIAMBATICA HIT MOXODA, KAKI BOSHAFPAMAGHIG SA YILOтребленіе капитала. Слідовательно, когда предприниматель вычитываеть изь получаемаго нив дохода проценть съ напитала, онъ отнюдь не обираеть рабочихь, участвовавшихь вы производства, а даласть только то, что соотв'ятствуеть самын'я строгинь требованіянь справедивости. Процентъ есть плата за употребление капитала; въ номъ выражается участіє капитала, какъ діятеля производства.

Невозножно поэтому утверждать, какъ даласть Родбертусъ, витств съ другими соціалистами, что возміщеніе капитала изъ доходовъ производства ограничиваєтся его тратою (Z. В. стр. 69 и мн. др.). Матеріаль, съ этой точки зрінія, всеціло входить въ новое произведеніе, а потому и возміщаєтся всеціло; орудія же только постепенно приходять въ негодность и потому возміщаются по мірі траты. Эта теорія основана на томъ, что производительнымъ считаєтся одинътрудъ, а потому только количество затраченнаго труда входить въ цінность произведеній. Выше мы уже опровергим этоть софизиъ. Но признавая даже, что капиталь самъ по себі не вносить ничего въ новое произведеніе, все же вложенный въ него трудъ должень быть вознаграждень, и притомъ съ процентомъ за все время, протекшее отъ исполненной работы до продажи произведенія. Если же онь быль уже оплачень при исполненію работы, то проценть долженъ принадлежать тому, кто его оплатиль, то-есть предпринимателю, ибо на это онъ долженъ былъ употребить или свой собственный
или занятый капиталь. Во всякомъ случай, въ цёнй произведенія
должно заключаться возивщеніе затраченнаго капитала съ процентомъ отъ времени затраты до продажи произведенія. Если же, что
и есть на самомъ ділі, предшествующій трудъ, ставши капиталомъ,
самъ является діятелемъ производства, то ийть причины, почему бы
онъ производиль единственно цінность, равную его затраті, а не
гораздо больше. Значеніе капитала состоить именно въ томъ, что
онъ заставляєть силы природы работать на человіка, а это увеличиваеть производительность въ разийрахъ, которые невозможно даже
опреділить.

При такихъ условіяхъ чень же опреділяется величина процента? Темъ самымъ, чемъ определяется ценность всехъ вещей-предложенісмъ и требованісмъ. Когда капиталовъ нало, требованіс на нихъ большое, то проценть стоить высоко; когда же капиталы умножаются въ большей мёре, нежели требованіе, проценть понижается. Главную роль играеть туть отношение капитала въ народонаселению. Съ умножениеть народонаселения увеличивается требование на предметы потребленія, а рядомъ съ этимъ истощаются первоначальныя силы природы, соединенныя съ почвой. Все это должно восполняться капиталомъ. Если онъ растеть быстрве, нежели народонаселение, проценть понижается и производство двигается впередь. Оть этого зависить все промышленное развите человачества. Родбертусь съ негодованіемъ указываеть на то, что чемъ производительнее становится работа, темъ меньше доля ся участія въ совокупномъ произведенія. Но это составляєть естественное послёдствіе все увеличивающагося преобладанія капитала. Чемъ больше покоряемыя имъ сним природы работають на пользу человёку, темъ меньше приходится делать физическому труду. Но это ведеть не из обнищанию рабочихъ, какъ увъряетъ Родбергусъ, а напротивъ, къ увеличенію ихъ благосостоянія. Съ одной стороны, когда капиталь умножаются быстрве, нежели народонаселеніе, то доходъ его, выражаемый величиною процентовъ, понижается, а заработная плата, напротивъ, растеть; съ другой стороны, за ту же самую плату рабочій получаеть несравненно большее воличество произведеній. Капиталь береть себя въ виде дохода только малую часть того, что онъ производить; остальное, всябдствіе свободной конкурренцік, достается потребителямъ даромъ. Увеличивающееся благосостояніе рабочихъ классовъ въ современной Европъ служить тому нагляднымъ доказательствомъ.

Вому же принадлежать эти капиталы, умножение которыхъ составляеть главное условие промышленнаго развития? Очевидно, тёмъ, которые сберегли ихъ изъ своего дохода и обратили ихъ на новое производство, то-есть, частнымъ лицамъ. Отъ нихъ они переходять къ ихъ наследникамъ. Это передаваемое отъ поколения поколению и ностепение умножаемое достояние, умственное и матеріальное, составляеть сущность всего человеческаго развития. Это достояние производится и умножается личнымъ трудомъ, личною имслью и волею; оно передается отъ лица лицу, а потому и усвоивается лицемъ. Государство тутъ не при чемъ; оно не работаетъ, не производитъ, а потому не имеетъ ин малейшаго права на создаваемые промышленнымъ развитиемъ капиталы.

- Между твиъ, Родбертусъ утверждаеть, что только всявдствіе ложныхь юридическихь началь эти капиталы присволваются частнымъ анцанъ. По существу дъза они должны принадлежать государству, нбо при разделени труда производство перестаеть быть частнымь. а становится совокупнымъ; тутъ установляется настоящій коммуназиъ. Поэтому и доходъ отъ совокупнаго производства долженъ быть достояність всёхъ. Рабочій, при такихъ условіяхъ, не можеть быть собственникомъ своего личнаго произведенія; это произведеніе до такой степени переплетено со всеми другими, что выделить его нать никавой возможности. Рабочій можеть только изъ совокупнаго дохода получить долю, соотвётствующую количеству исполненной ниъ работы. При этомъ Родбертусъ даеть слову доходь совершенно оригинальное и ему одному принадлежащее значение. Доходъ, по его мивнію, состоить не въ сумив денегь, выручаемыхъ изъ продажи произведеній въ каждомъ отдівльномъ производстві, а въ тіхъ предметахъ потребленія, которые покупаются на эти деньги и служать удовлетворенію человіческих потребностей. Такъ какъ эти предметы могутъ быть самаго разнообразнаго свойства, то очевидно, что дожодъ получается не изъ того только производства, которое доставляотъ средства для покупки, а изъ всёхъ производствъ, доставляющихъ предметы потребленія. Такинъ образонъ, доходъ каждаго про-ERBOGETCLE SELECTES DESYLLTRYON'S COBONYHEOR RESTOLISHOOTH BEEN'S.

а потому онъ долженъ составлять общее достояніе, которое затімъ должно распреділяться между отдільными лицами сообразно съ долею участія каждаго въ совокупной работі (Z. В. стр. 72—74).

Такое распределение возможно только, если цена произведени будеть изивряться не деньгами, какъ теперь, а количествомъ положенной на нихъ работы. Каждый рабочій должень, вийсто платы, получать ярлычовъ съ означеніемъ, сколько дней и часовъ онъ работаль, и по этому ярашчку онь можеть получать по своему выбору всё соотвётствующія этой ціні произведенія. И теперь уже, по увіренію Родбертуса, цёны товаровъ мязомичном къ этой нормі; но въ предоставленной себв промышленности постоянно происходятъ колебанія въ ту или другую сторону. Эти вредныя неправильности должны быть устранены. Ценность всехъ произведений должна быть точно опредвлена на основанім времени, положенной на нихъ работы, а для этого необходино, чтобы вся промышленность сосредоточивалась въ рукахъ государства. Тотъ коммунизмъ, который существуеть уже на деле, въ силу разделения труда, долженъ выразиться и въ юридическихъ установленіяхъ. Государству долженъ принадзежать и національный капиталь и національный доходъ. Оно одно можеть сообразить всё потребности, не гадательно только, какъ нынь, а на основанім точныхъ сведеній. Оно одно, имы въ виду совокупное целое, можеть выбрать и самыя выгодныя исста для производства, распорядиться, чтобы было заготовлено потребное воличество матеріаловъ и чтобы эти матеріалы поступили загімь на слідующую стадію обработки. Оно одно кожеть произвести и окончательную ликвидацію совокупнаго дохода, выдёливъ изъ него сперва то, что нужно на общественныя потребности и на жалованье должностныхъ лицъ, а также и предметы, необходимые для возивщенія и умноженія національного капитала, и распределивъ затемъ остальное между работниками, сообразно съ временемъ исполненной ими работы. Все это должно всходить изъ единаго центра, по общему плану, следовательно премудро и приводиться въ дъйствіе съ помощью цёлой армін чиновниковъ, завъдывающихъ какъ производствомъ, такъ и распредъденісиъ, и получающихъ приказанія сверху. Чтиъ совершените организмъ, говоритъ Родбертусъ, темъ онъ сосредоточениве 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Zur Erklärung und Abhülfe etc. etp. 107 m cata., 271 m cata., 279 mpmmts. Das Kapital etp. 112 m cata. 123.

Родбертусъ убъжденъ, что переходъ отъ частной собственности късовокупной вовсе не такъ труденъ и можетъ совершиться довольне безболівненно для общества (Z. Е. и А. стр. 275, прим.). Есть, комечно, затрудненія, но они могутъ быть легко устранены. Первое
состоить въ тонъ, что трудь можетъ быть развый. Прилежный работаетъ скоро, лінивый медленно. Въ одноиъ производстві трудъ
требуетъ большаго напряженія силь, а потому тажеліве, нежели въ
другонъ. Какъ же измірять ихъ однинъ количествонъ времени?
Родбертусь говорить, что это легко устранить, установивь для каждаго производства нормальный рабочій день, смотря по тяжести работы, и опреділивь для каждаго дня урочное положеніе. Это дівлюстся и въ настоящее время (D. К. стр. 128 и сл.; 140).

Но кроий количества работы есть и качество. Работа можеть быть короша или дурна, низшаго или высшаго достоинства. Чтобы скорбе покончить свой урокъ, рабочій можеть работать небрежно. Какъ же приравнять качественную работу къ количественному опредъленію? Въ настоящее время за плохую работу предприниматель или заказчикъ платитъ меньше, нежели за хорошую, или вовсе ея не принимаетъ. Если рабочій недоволенъ оцінкой, онъ можетъ уйти если хозяннъ недоволенъ рабочимъ, онъ можетъ его расчитать. Но при соціалистическомъ производству уйти некуда и расчитать нельзя. Оцінка должна производиться правительственными чиновниками, и каждый разъ приходится прибігать къ судебному или административному разбирательству, что для промышленнаго производства представляєть величайшую пом'яху. Но объ этомъ обстоятельству Родбертусь благоразумно умалчиваеть.

Онъ очень слегка относится и из вопросу о томъ, какимъ образомъ установляемыя для всего государства урочныя работы могутъ прилагаться при постоянно совершающихся улучшеніяхъ. Каждое новое изобратеніе, сокращающее работу, разрушаеть весь этоть стройно установленный порядовъ. Старыя произведенія, стоившія большей работы, нользя продавать по уменьшенной цана, ибо рабочіе получили уже за нихъ свои ярлыки съ требованіемъ соотватствующаго работь количества произведеній. Новыя же произведенія нельзя продавать по возвышенной цана, несоотватствующей исполненной работь, ибе тогда обмань будеть не равное на равное, а женьшее на большее. Съ своей стороны, рабочіе могуть требовать, чтобы у нихъ не совращали работы, нбо въ такоиъ случат они не въ состояніи удовлетворять своимъ потребностямъ. Или же для нихъ надобно изобрести какую-нибудь другую работу, которая можетъ быть вовсе не нужна. Очевидно, всякое усовершенствованіе должно перепутать всё расчеты и внести смуту въ это строго опредъленное бюрократическое хозяйство. Управляющіе имъ чиновники будуть относиться къ нему съ тамъ большимъ недоброжелательствомъ, что лично они вовсе не замитересованы въ уситала предпріятія. Они получають свое жалованье, а конкурренція не допускается. Для устраненія этого затрудненія Родбертусь не придумаль ничего другого кромъ срочныхъ ревизій урочныхъ работь (D. К., стр. 1491). Всякое изобретеніе должно дожидаться, пока правящая бюрократія убъдится въ его пользё и тогда при ревизін оно разомъ будеть введено во всемъ государстве. Можно себе представить, какъ усивішно будеть развиваться промышленность при такихъ условіяхъ.

Этого мало; надобно еще приспособить производство из потребностямъ. «Равенство производства и потребностей», говоритъ Родбертусъ, «безусловно необходино... Установление цены невозможно, пока пъть гарантін, что національное производство точно соотвътствуєть національной потребности. Безъ такой гарантін, понятно, не можеть быть и гарантіи цінъ» (стр. 137, 152, прим.). Надобно, слідовательно, заранъе опредълеть всв потребности всего народонаселенія. Родбертусь увёрень, что правительство легко можеть это сделать, собравъ нужныя статистическія свёдёнія. Каждый работникъ, въ каждой отрасли производства, долженъ заранее объявить, какую сумму работы онъ береть на себя въ теченіе года. На этомъ основанім правительство въ состоянім опредёлить напередъ всё потребности, на удовлетвореніе которыхь эта сумма работы должна быть обращена (стр. 125, 133). Ясно, однако, что этотъ пріемъ далеко не достигаетъ цёли. Для опредёленія суммы потребностей необходимо, чтобы каждый рабочій заявиль, какіе миенно предметы ему нужны, обозначивь ихъ по предъявленному ему прейсъ-куранту, и чтобы онъ въ теченін года не сивль уклоняться отъ этой сивты, ибо иначе равенство . между производствомъ и потребленіемъ будеть нарушено. Не только не допускаются прихоти, но и всякія случайности должны быть устранены. Выше им видъни, что самое сбережение средствъ считается самовольнымъ сокращениять національнаго потребленія. Или же, что

мри такихъ условіяхъ представляєтся единственно возможнымъ, правительство само должно опредблять потребности всіхъ и каждаго и ваставлять гражданъ слідовать его указаніямъ, воспрещая всякое отъ нихъ уклоненіе. Тімъ или другимъ способомъ народъ, среди котораго установляются подобные норядки, превращается въ общество рабовъ.

Но этимъ не ограничиваются задачи, «общественнаго учрежденія, которое должно поддерживать равенство производства и потребностей» (стр. 152). Надобно, чтобы произведено было именно столько, сколько нужно для удовлетворенія зараніє опреділенных потребностей, а для этого необходимо, чтобы въ важдой отрасли находилось требуеное количество рабочихъ. Если это распредаление будеть предоставлено собственной ихъ воль, то очевидно, что въ одной отрасли окажется больше, а въ другой меньше, нежели нужно. Это танъ естественнёе, что въ точномъ хозяйстви вси отрасли при одинокой поденной плать, одинавово выгодны. Очевидно, болье легкія и пріятныя работы будуть привлекать из себв большее количество рабочихъ, а тяженыхъ и непріятныхъ работъ всь будуть стараться избъгать. Можеть случиться, какъ указано было выше, и то, что вслъдствіе усовершенствованій работа въ извістной отрасии сократится и привывшіе въ ней рабочіе останутся безъ работы. Какъ же туть быть? Ясно, что для уравненія производства и потребностей самое распредвление рабочихъ (по различнымъ отраслямъ должно совершаться по воле правительства. Принудительный трудъ составляетъ необходимое условіе соціалистическаго хозяйства. ІІ въ этомъ отношенін члены общества становятся рабами. Мы виділи, что въ своемъ Замкнутома торговома государства Фихте, съ своей безстрашною послідовательностью, прямо сділань этоть выводь. Новійшіе соціалисты не обладають такою логическою сиблостью. Родбертусъ заявляеть даже, что трудъ долженъ быть не принуждениемъ, а свободнымъ рбшеніемъ (стр. 212). Но туть же онъ прибавляєть: «обязанность страдательнаго повиновенія не идеть далве, нежели требуется со-· ставленною изъ личныхъ воль народною волею». А какова эта воля, можно видеть изъ собственнаго его изложенія.

Представнить себт, говорить онъ, восточнаго деспота, «собственника земли и дюдей», на подобіе древне-персидскаго монарха. Хозяйство въ его владъніяхъ ведется исключительно распоряженіями и

бухгалгерскими оборотами. Нужны только матеріалы и орудія, а всявій денежный ванцталь туть излишень. Тоже самое будеть, если ны на мёсто восточнаго деспота поставимъ самоуправляющійся народъ, котораго единая воля совершенно также направляеть производство, какъ восточный деспоть посредствомъ своихъ слугъ. Въ силу совокупной собственности земли и капитала, она имбеть такую же возможность обозравать всв національныя потребности и производительныя средства, и обладаеть такинь же полновластіємъ для распоряженія последними, какъ и слуги староперсидскаго монарха. При такомъ порядкъ существуетъ только одно національное хозяйство, въ которомъ одиная стоящая во главъ національно-хозяйственная воля распоряжается встиъ путемъ приказаній и бухгалтерскихъ оборотовъ. Личная собственность существуетъ лишь въ отношеніи къ доходу, то есть въ предметамъ потребленія; всякое частное предпріятів устраняется, а потому всегда является возможность держать производство, во всехъ его частяхъ, на уровне потребностей (Z. Е. и А. стр. 271—279).

Итакъ, въ соціалистическомъ государствъ, граждане состоятъ въ такомъ же полномъ обладанім поставленной надъ ними власти, какъ подданные восточнаго деспота. Разница заключается лишь въ томъ, что въ одномъ случат деспотомъ является единое лице, возвышенное надъ частными интересами и стоящее далеко отъ подзанимуъ, а потому менёе для нехъ притеснительное; во второмъ же случай безграничная власть надъ лицемъ и имуществомъ присвоивается массъ, то есть, владычествующей партів, все охватывающей, всюду проникающей, не оставляющей человъку ни мальйшаго уголка, куда бы онъ могъ укрыться отъ всеподавляющаго гнета. У массы отнята всякая иниціатива и всякая діятельность, но все сосредоточивается въ рукахъ государства, которое инфеть въ своемъ распоряжении гронадную армію чиновниковъ, исполняющихъ приказанія сверху. Не только общественная, но и вся частная жизнь гражданъ находится въ ихъ власти. Они распредвляють гражданъ по работанъ; они распредъляють между ними и произведенія по заранье составленному плану, отъ котораго не позволено уклоняться ни на шагъ. И все это, получая движение сверху, неизбъжно будеть направляться въ интересахъ той партін, которая успреть захватить власть въ свои руки. Бороться съ нею при такихъ условіяхъ совершенно невозможно; а если, вследствіе

невыносимаго гнета и широко распространеннаго негодованія, наконець закипить борьба, то она будеть происходить уже не относительно общихь политическихь вопросовь, какъ теперь, а относительно всей жизни и всёхъ интересовъ. Ті безчисленныя столкновенія интересовъ, которыя ныий происходять въ частной сферй и разрашаются частными сденками, перенесутся въ общественную сферу и стануть предметомъ и орудіемъ политической борьбы. Для всякаго, сколько-нибудь знакомаго съ дайствительными условіями существованія человіческихъ обществъ, такой порядокъ представляется полнійшимъ безуміемъ.

Нечего говорить о томъ, что все это зданіе построено на воздухів. Родбертусь увъряеть, что онь только переводить въ юридическую сферу то, что уже существуеть само по себь, силою вещей (D. K. стр. 121). Но въдъйствительности инчего подобнаго не существуетъ. Бакъ уже было довазано выше, разделеніемъ труда не установляется воммунизмъ. При раздальномъ производства нать совомупной работы, а возникаеть только мёна произведеній, то-есть, взаимнодійствіе независимых сферь. Для того, чтобы разделенный трудъ связать въ сововущное производство, нужень чуждый работв капиталь, нужна и единая направляющая воля предпринимателя. При существующемъ порядкъ этотъ капиталъ составляетъ произведение и достояние частныхъ лицъ, а не общества, какъ целаго. Изобретенное Родбертусовъ различіє между національнымъ капиталомъ и частнымъ есть лишь такъ называемый національный капиталь, ничто иное, какъ сумна частныхъ. Точно также нетъ и совокупнаго дохода, который будто бы распредъявется посяв производства. Выставляемое Родбертусомъ понятіе о доході, какь о сумпі предметовь потребленія, есть извращеніе настоящаго понятія, придуманное единственно для того, чтобы придать тань симска тому, что не имветь никакого. Доходъ, по общепринятому, совершенно точному значенію, есть то, что важдый получаеть съ своего производства или съ своего напитала, землевладелець въ виде поземельной ренты, капиталисть въ виде процента, рабочій въ виде заработной платы, предприниматель какъ прибыль отъ производства, которая оказывается, когда произведенія проданы н изъ вырученной суммы вычтены издержий. А какое употребление они привода иза этого дохода, это совствъ посторонній вопросъ. Они могуть его сберечь и употребить его на новое производство,

ногуть истратить его за границей, обратить его въгосударственную ренту, пожертвовать его па общественное заведеніе: оть этого вначеніе его не міняется. І это зависить оть ихь воли и ни оть чего другаго. Доходъ, столь же нало какъ и ваниталъ, составляетъ достояніе общества. Все это совершенно ясно и естественно, вытекаєтъ изъ свободныхъ экономическихъ отношеній, установляющихся между людьми; только при полной путаницё понятій можно видёть туть что-нибудь другое. Родбертусь уверяють, что то, что экономисты называють естественными законами производства и мены, надобно замёнить законами разумными, которые одни свойственны человёку ( $\mathbb{Z}$ . B. ctp. 46, 50—53). Ho естественные законы суть тв, которые вытекають изъ природы вещей, и правильное употребление разума. состоить въ томъ, чтобы ихъ изследовать и понять. Первая и неотъемлемая принадлежность человёка, какъ разумнаго существа, состоить въ свободъ, а потому свободныя отношенія суть именно тъ которыя, какъ таковому, ему свойственны. Напротивъ то, что Родбертусъ называеть разумными законами, представляеть только плодъ праздной фантазіи, откинувшей всякія разумныя сдержки и всяков отношение въ дъйствительности, а потому витающей въ облакатъ. Построенное имъ зданіе есть чистая утопія, то-есть, порядовъ вещей, который никогда не существоваль и не можеть существовать, ибо онъ противоръчить человъческой природъ и законамъ человъческой деятельности.

Какъ землевладелець и практическій деятель, Родбертусь готовь, однако, идти на компромиссы. Онъ увёряеть, что можно водворить соціалистическій порядовъ, никого не обидевъ. Нужно только, чтобы государство выкупило у землевладёльцевъ и капиталистовъ все ихъ имущество, заменивъ его постоянною рентой. Такимъ образомъ, съ развитіемъ производства, они будутъ получать тоже, что теперь, а доли рабочихъ будетъ идти возростая. Родбертусъ убежденъ, что эта платимая государствомъ рента будетъ составлять наконецъ весьма ничтожную долю общественнаго дохода (D. К. стр. 117), Зная, что исторія движется компромиссами, онъ на первый разъ готовъ даже довольствоваться темъ, чтобы при увеличеніи производительности труда, рабочимъ была обезпечена постоянная доля въ совокупномъ доходе (Z. Е. стр. 28, прим.; D. К. стр. 228). Но подобныя предложенія являются только плодомъ явной непослёдовательности. Если трудъ признаєтся

единственным источником производства, а доходы праздных землепладальневь и напиталистовы суть только доли, несправедиво отиятыя у настоящих производителей, то съ какой стати рабоче будутъпродолжать изчно платить эти доли изъ плодовъ своего труда? Этобудеть тёмъ накладийе, что и уменьшения тяжести въ будущемънельзя ожидать. При бюрократическом хозяйства производительностьбудеть не увеличиваться, а уменьшаться; а такъ какъ при этомънужно оплачивать цёлую армію чиновниковъ, то что же останется рабочимъ? Ихъ ожидаеть полная нищета. Только люди, услаждающіеся праздными фантазіями, могуть этого не понять.

Во всёхъ изиминеніяхъ Родбертуса им не нашли даже и тіни научныхъ основаній. Кроить фантастическихъ взглядовъ, извращенныхъ понятій и кривыхъ толкованій, им ничего не иогли заитить. Что же сказать о тіхъ современныхъ німецкихъ ученыхъ, которые считають его великийъ имелителенъ и ставять его во главі изслітдователей экономической науки? Невольно вспоминается приведенное Лессингонъ латинское изреченіе: primus sapientiae gradus est, faisa intelligere (первая ступень мудрости—распознавать ложное). Въ этомъзаключается задача критики, и безъ этого нітъ науки. Современное полюженіе политической экономін въ Германіи можеть служить тому доказательствомъ.

## II. JACCAJb1).

Болье философское направленіе, нежели у Родбертуса, придаль и и и и предаль у придаль у придага, по глубинь философскаго пониманія, онь могь стать на ряду съ замічательнійшими учеными нашего времени. Ему недоставало одного: безпристрастнаго отношенія къ наукі. Ръявый полиметическій фанатизив, который даже въ чисто ученой области проявляются нерідко въ софистических прісмахь и въ злобнихъ выходиахь, побуждаль его постоянно гнуть свои выводы въ извістномъ направленія, не только въ силу односторонняго развитія мисли, но далеко за преділы того, чего требовала мисль. Отсюда безримірное, можеть быть, сочетаніе глубяны и легкомыслія, основательных изслідованій и поверхностныхъ выводовъ, чисто ученой работы и ярой

<sup>1)</sup> Статья с Лассалі была напочатана въ Сборники Государсивенных знаній, Т. V. 1878 г.

агитаторской діятельности. Отсюда нескладность въ самомъ составів его произведеній: чрезмірное расширеніе нікоторыхъ частей и рядомъ съ этимъ чрезмірное сокращеніе другихъ, столь же существенныхъ, единственно съ цілью сділать поспішный выводъ. Прибавимъ, что Лассаль быль Еврей. Въ німецкомъ ученомъ едва ли бы могло встріститься такое соединеніе противорічащихъ свойствъ.

Первое сочинение, съ которымъ выступиль Лассаль, было обширное изследование о Геранлите Темпонъ, Эфессионъ, одномъ изъ величайшихъ философовъ древняго міра, еще въ то время славившемся своею непонятностью, Здёсь Лассаль показаль себя замёчательнымъ филологомъ и глубовимъ знатокомъ философія. Затёмъ, въ 1861 году, онъ издалъ другое сочинение по совершенно другому предмету, именно: Систему пріобритенных прав (Das System der erworbenen Rechte). Туть онь явился тонкимь юристомь, обладающимъ громадными сведеніями, въ особенности же знатокомъ римскаго права, которое онъ въ некоторыхъ существенныхъ частяхъ освътиль новыми и блестящими мыслями. Но въ этомъ сочинения выказываются вийсти съ тимъ и коренные недостатки автора. Оно не нивло уже въ виду изследование чисто теоретическихъ вопросовъ, накъ первое; несмотря на спеціальное, повидимому, содержаніе, цёль была практическая. Какъ авторъ санъ объясняеть въ своенъ предисловін, эта книга заключаєть въ себь безконечно болье того, что объщаеть ся заглавіс. Задача, которую онь себе положиль, была ни болбе ни менбе, какъ учено-юридическая разработка той политическо-соціальной мысли, которая лежить въ основаніи всей современной жизни. Понятіе о пріобретенномъ праве, говорить Лассаль, снова подвергается спору, и этотъ споръ составляеть животренещущій вопросъ настоящаго времени. Несмотря на свое, повидимому, чисто юридическое значеніе, этоть вопрось въ сущности, гораздо болбе политическій, нежели все политическое, ибо это вопросъ соціальный (I, Vorr. стр. VII, X).

Лассам указываеть на то, что въ реакціонныя эпохи понятіе о пріобретенномъ праве получаеть безмерное расширеніе, ябо здёсь дело идеть о томъ, чтобы сохранить и упрочить права прошедшаго. Напротивъ, въ революціонныя времена это понятіе значительно стесняется, съ цёлью по возможности ускорить примененіе новыхъ началь. Въ современныхъ намъ общественныхъ движеніяхъ авторъ

видить повороть всемірной исторіи, начало новой эры, совершенно отличной отъ прежней, а потому онъ полагаеть себі задачею, путемъ научнаго труда, облегчить нереходъ отъ стараго порядка къ новому (Einl. стр. 35, 49).

Метода, которой Лассаль сейдуеть въ своихъ розысканіяхъ, состоить въ развити спокудятивной, то-ость, чисто философской идеи ... во всехъ ся последствіяхъ. Онъ противополагаеть идею частнымъ соображениямъ придическаго ума, который, несмотря на всю свою тонкость, не въ состоянім свести явленія въ единому началу (стр. 53, 362-3, и др.). Но вийсти съ тамъ, онъ требуетъ, чтобы мысль не оставанась при однехъ отвисченностяхъ. Чтобы довазать состоятельность спекулятивной идеи, надобно провести ее по всёмъ явленіямъ, а для этого необходимо осилить вось фантическій матеріаль. Лассаль возстаеть въ этомъ отношения противъ учениковъ Гегеля, которые, виссто того чтобы развить въ подробностихъ начертанную учителень систему, ограничиваются повтореніемь отвлеченныхь ватегорій, не вступая на почву двиствительности (стр. XI-XIII). Самую же философію Гегеля Лассаль называеть «квинтессенціею всякой научности» (стр. XIII). Его основныя начала и его метода, говорить онъ, должны остаться въчнымъ достояніемъ науки (стр. XVII). Однако онъ и систему Гегеля считаеть пеобходимымъ подвергнуть полному переустройству. По его мийнію, въ философіи духа Гегель отступить оть собственных своих начать. Надобно возстановить правельное развитие вдея и доказать фактически, что въ коренныхъ своихъ положеніяхъ Гегель быль гораздо болье правъ, нежели онъ самъ предполагалъ. Однимъ словомъ, новая философія духа должна быть такимъ отрицанісмъ системы Гегеля, которое бы само вытекало изъ этой системы, и являюсь бы единственнымъ последовательнымъ ея построеніемъ (Vorr. стр. XVI, также стр. 70, прим.). Лассань самъ дунанъ написать эту философію духа, но практичесная діятельность и ранняя сперть не допустили осуществленія этого ILIAHA.

Въ ченъ же, по инвию Лассаня, заключается опибва Гегеля? Въ томъ, что онъ выдаетъ за логическія, то-есть, въчныя и необходимыя истины, то, что составляеть только преходящее проявленіе историческаго духа. Такъ, въ философія права; Гегель логически выводить категоріи собственности, договора, семейства, гражданскаго

общества, между тамъ вакъ всё эти категоріи въ историческомъ своемъ развитіи измёняются, и тё начала, которыя признаются въ настоящее время, отнюдь не могутъ считаться необходимыми требо-ваніями духа, а составляють только моменты историческаго движенія человёчества (стр. XVII—XIX).

Этоть упрекь совершенно противоположень тыть возраженіямь. которыя ны сами сділали противъ системы Гегеля 1). Недостатокъ исключительнаго идеализиа, который все сводить къ началу конечной цели, состоить именно въ наклонности понимать самостоятельные элементы жизни, какъ преходящіе моменты развитія, всябдствіе чего частное окончательно грозить исчезнуть въ общемъ. Лассаль же, напротивъ, упрекаетъ Гегеля въ томъ, что онъ эту односторонность не довель до крайности и развивающимся въ исторіи элементамъ приписаль существенное значеніе, вмёсто того, чтобы скять ихъ путемъ діалектического отрицанія. Неосновательность этого упрека, съ точки зрвнія гегелевой системы, очевидна. По началамъ Гегеля, историческое развитие и логическое-одно и тоже. Последнее есть процессь чистой мысли, первое-тоть же процессь, перенесенный въ жизнь. Логическія категоріи составляють необходиное содержаніе понятія, и это именно содержаніе развивается въ исторіи. На этомъ основанім Тегель понимаеть исторію, какъ положительное изложение внутренняго существа человъческаго духа; во всякой ся ступени онъ видить проявление извёстной положительной сторовы этого духа, стороны, которая, будучи выработана движеніемъ жизии, сохраняется, а не переходить въ совершенно другое, вакъ утверждаетъ Лассаль 2).

Источникъ этого невърнаго взгляда на систему Гегеля завлючается въ ложномъ пониманіи того завона, который лежитъ въ основанім какъ исторіи, такъ и логики, именно, завона діалектическаго развитія. Діалектива содержить въ себъ два элемента: положительный и отрицательный. Путемъ отрицанія одно опредъленіе переводится въ другое, но черезъ это первое не исчезаетъ, а сохраняется, какъ

<sup>1)</sup> См. Исторію Политическихъ Ученій, часть 4-я.

<sup>2)</sup> Syst. d. erw. R. I, crp. 72: ".... woraus sich dann auch die angeblichen blossen Verschiedenheiten der Ausführung, welche das historische Recht demselben naturrechtlichen Gedanken, derselben Kategorie zu geben scheint, vielmehr als das Dasein schlechthen verschiedener und entgegengesetzter Begriffe des historischen Geistes ergeben".

часть высшаго цілаго. Съ дальнійшемь развитіемь оно снова вы-ARIMETER HIS ULLIAFO, KAR'S CANOCTORTESISHOE HAVARO, HO YME C'S GOILE полнымъ содержаніемъ, и этотъ процессъ продолжается до техъ поръ, нова не будеть достигнута, съ одной стороны, полнота развитія частыхь элементовь, сь другой стороны, гармоническое ихъ сочетаніе въ целомъ. Такимъ образомъ, рядъ діалектическихъ определеній составляєть развитіє положительнаго содержанія понятія; отрицательный же процессь обозначаеть только ихъ взаимную связь: ERMAGO EST HEXT, OTARISHO BRATCO, ORRSHBROTCH HOROCTRTORHUMS H требуеть восполнения другими. По понятиямь Лассаля, напротивь, существенною оказывается именно отрицательная сторона діалектики: а потому все определения понимаются только каке преходящие историческіе моменты. Ниже мы подробиве разберемъ этоть взглядь, но здёсь уже ясно, что идеализив въ этомъ возпрени достигаеть крайнихъ предъловъ односторонняго развитія. Мы не можемъ назвать это последовательностью, ибо последовательность не состоять въ развити одной стороны въ ущербъ другой, отрицательной въ ущербъ положительной. Истичное значеніе всякой науки и всякаго пониманія заплючаєтся вменно въ постеженім положительной стороны вещей. Діалектика важна не какъ отрицательный процессъ, а какъ изложение внутренняго существа предмета посредствомъ повторяющейся сивны положетельныхъ и отрицательныхъ опредвленій.

Результатомъ этого ложнаго взгляда является полное поглощеніе частнаго общимъ. Лассаль прямо это признаетъ. Стремленія настоящаго времени, говоритъ онъ, ндутъ не противъ индивидуализма, ибо единичное, какъ единичное, то-есть, то, что принадлежитъ всёмъ безъ различія, совпадаетъ съ общимъ; они идутъ только противъ завёщаннаго средними вёками узла особемностми (І, стр. 263, прим.). Категоріи особемного онъ объявляетъ войну. Но спращиввается: что же такое личность, если отнять у нея ся особенность? По теоріи Гегеля, на котораго ссылается Лассаль, единичное представляетъ сочетаніе общаго съ особеннымъ. Безъ последняго элемента, оно действительно совпадаетъ съ общимъ: лице становится безразличнымъ проявленіемъ общей субстанція; но это—извращеніе истиннаго его карактера. Существенный смыслъ всякаго развитія заключается именно въ выдёленіи особенностей изъ общей основы, и если расходящіяся особенности должны снова быть приведены къ

высшему единству, то все же онв всегда сохраняють относительную самостоятельность. Въ втомъ состоять полнота жизни. Отрицаніе же особенностей во имя общаго элемента можеть быть только плодомъ самаго крайняго отвлеченія. Это хуже, чёмъ возвращеніе въ первоначальной точкі отправленія, ибо въ самой скудной жизни проявляются уже различія. Въ дійствительности, общее безъ особеннаго немыслимо. Сочетать общее съ единичнымъ, перепрыгнувъ черезъ категорію особеннаго, или выдавши посліднюю за преходящій моменть, это—такой діалектическій скачекъ, на который способенъ только мыслитель, ослівляенный страстью.

Въ этихъ положеніяхъ Лассаля мы видимъ глубочайшія основы его воззрёній и связь ихъ со всёмъ предъидущимъ развитіемъ философіи. Въ дальнейшемъ изложеніи мы везде найдемъ приложеніе этихъ началь. Въ последовательномъ своемъ развитіи они несомненно ведуть къ отрицанію свободы, ибо, какъ скоро допускается свобода, такъ является и неразлучная съ нею особенность. Но тутъто и оказывается внутреннее противоречіе системы. Лассаль вовсе не думаль отвергать свободу, ибо съ нею вибсте онъ долженъ бы быль отвергнуть единичное начало, котораго она служить выраженіемъ и которое онъ отстанваль противъ частнаго. Его задача состояла именно въ томъ, чтобы сочетать свободу съ требованіями общей жизни, отвести первой известное место, но такъ, чтобы она была совершенно безсильна противъ целаго. Къ этому и клонится теорія пріобрётенныхъ правъ. Отсюда то значеніе, которое получаеть этотъ, съ перваго взгляда, чисто юридическій вопросъ.

Пріобрѣтенное право составляєть область частной свободы. Этоправо, присвоенное лицу, какъ его достояніе. Въ правовѣдѣніи признается общимъ правиломъ, что пріобрѣтенныя права должны оставаться неприкосновенными. Съ этимъ въ связи находится и другое
коренное правило, что законъ не виѣетъ обратнаго дѣйствія. Законодатели, политики и юристы единогласно держатся этихъ началъ.
Между тѣхъ, въ приложеніи ихъ являются затрудненія. Гдѣ граница
пріобрѣтенныхъ правъ? П что именно для новаго закона должно
оставаться неприкосновеннымъ? По общему правилу, новый законъ
не распространяется на прошедшія дѣйствія, но въ какой иѣрѣ
можеть онъ изиѣнять юридическія послѣдствія этихъ дѣйствій, которыя продолжаютъ существовать въ видѣ пріобрѣтенныхъ правъ?

Вопросъ въ высшей степени важный, но загрудинтельный для разръщения. Лассаль подвергаетъ его обстоятельному и тонкому разбору.

OHE OTHER PROPERTY OF CAMBO HORSTIN O TONE, TO SAKOHE HE инфетъ обратнаго действія. Основаніе этого правила заключаются въ тонъ, что обратное действіе закона составляєть нарушеніе свободы и вивинености челована. Если бы поступовъ, законный во время · cobedimenia, chier beoceractein octablent eccarchemat, etc chio бы искажения человеческой воли. Человекъ котель одного, а ему. HOMENO OFO, HOGGTABLESTCE APPROS; OHL NOTEEL HESECTELINE ROCKEGствій, которыя общая воля признавала законными, а общая воля, вийсто того, навязываеть ону совершенно другія, которыхъ онъ вовсе не нивив въ виду. Между темъ, воля человека составляеть источникъ санаго права. Нарушение воли есть поэтому нарушение права. Такинъ образонъ, тутъ оказывается внутреннее противоръчіе въ самонъ законъ. Какъ выражение общаго созпания, законъ должень ом омуь освещать одинакние светомы и настоящее и прошедшее: съ этой точки зрвнія, новый законь, какь проявленіе высшаго сознавія, должевъ виёть обратное действіе. Но туть онъ встречается съ субъектомъ, какъ самостоятельнымъ началомъ и единственнымъ источниковъ своей воли и своихъ поступковъ. Это начало должно оставаться для него непривосновеннымъ, ибо онъ не можеть обращать въ страдательную, извив опредвляемую вещь свободу духа, • которой онъ самъ составляеть высшее проявление (стр. 55-59).

НЗЪ ЭТИХЪ НАЧАКЪ Дассамь выводитъ и понятіе о пріобретенномъ праве. Если неприкосновенною должна оставаться свобода, то пріобретеннымъ должно считаться единственно то право, которое пріобретается человекомъ путемъ свободы, то-есть, посредствомъ собственнаго действія. Всякое другое право, которое присвоивается лицу силою закона или действіями постороннихъ людей, поэтому самому, не можетъ считаться пріобретеннымъ, следовательно неприкосновеннымъ. Собственно говоря, замечаетъ Дассаль, законъ някогда обратнаго действія не вибетъ, ибо онъ касается только существующихъ въ данное время отношеній, а не прошедшихъ; но всякій разъ, какъ онъ встречаєтся съ свободою лица, онъ останавливается; тамъ же, где неть этого препятствія, онъ начинаєть действовать точасъ носле изданія, не считая пріобретенныхъ прежнимъ спо

собомъ правъ непарушимыми. На этомъ основаніи права, проистекающія изъ вившимхъ для воли событій, подлежать немедленной отмънъ (стр. 60—62).

Лассаль старается провести это понятіе по всёмъ юридическимъ сферамъ, сознавая, что только полное объяснение явлений служитъ настоящимъ оправданіемъ теоріи. Онъ доказываеть, что даже тамъ, где это понятіе, поведеному, не предагается, оно серытымъ образомъ лежитъ въ основанім юридическихъ опреділеній. Такъ, въ семейномъ и наслъдственномъ правъ, можетъ казаться, что права пріобрётаются въ силу закона или путемъ рожденія; но въ действительности всегда предполагается собственная воля пріобрётателя: законъ считаетъ единство воли между членами семьи. Въсилу этого начала, воля и дъйствія родителей считаются волею и дъйствіями самихъ дътей (§ 2, A). Точно также, въ другой области, право на уничтожение обязательствъ, сопряженныхъ съ насилиять, обизномъ или заблужденіемъ, считается пріобретеннымъ, хотя казалось бы, что эти обязательства, будучи независимы отъ свободы, не могутъ быть источникомъ пріобретеннаго права. Но здёсь основаніемъ права. является именно несоотвётствіе виёшняго действія съ внутреннею волею. Во имя внутренней воли, нарушенной насиліемъ, обианомъ нии заблужденісиъ, человъкъ пріобрътаетъ право на уничтоженіе витшняго дтиствія (§ 2, В). Даліе, въ такъ называемыхъ подобіяхъ договора (quasi-contractus), когда, напримъръ, одно лице ведеть дъзо другаго безъ согласія последнаго, для обончь возникають известныя права и обязанности; но и здёсь основаніемъ юридическаго отношенія служить предполагаеныя закономъ нормальная воля лица; всякій здравомыслящій человікь, въ случай несчастія, постигающаго его имущество, желаетъ, чтобы вто-нибудь распорядился, если онъ самъ не можеть этого сделать (§ 2, С). Къ понятию о серытномъ договоръ можеть быть подведено и истечене исковой давности: вто не ищеть въ законный срокъ, тоть доброводьно отказывается отъ юрицической защиты своего права, а кто въ законный срокъ не исполняеть своего обязательства, тоть добровольно принимаеть этоть подарокъ (§ 2, E). Такимъ образомъ, принятое начало оправдывается даже въ техъ случанхъ, которыя, повидимому, всего более отъ него удаляются. Оно потому именно и можетъ быть признано началомъ, что оно объясняеть все случая и распространяется на

всё области. Оно точно также нийсть силу въ государственномъ правё, какъ и въ частномъ. И здёсь, то, что вытекаетъ изъ собственнаго действія лица, должно оставаться неприкосновеннымъ. Поэтому, преступленія должны судиться но тому закону, который действовать во время ихъ совершенія. Но права, присвоенныя лицу саминъ закономъ, напримёръ, выборное право, не считаются пріобрётенными и могутъ быть точчасъ отивнены (§ 1, стр. 79—84; § 7, стр. 214—5).

Таково определение пріобретеными прави, сделанное Лассалеми. Мысль эта не новая. Шталь, противъ котораго Лассаль сильно полемизируеть, выводить пріобретенное право изъ того же самаго начала ненарушимости человъческой свободы; но онъ даеть сму болье обширное значение, ибо опъ считаетъ пріобретенными все права, присвоенныя лицу не только собственными действіями, по и витшник событими 1). Лассаль видить въ этомъ исважение основной мысли, ибо здёсь вводится совершенно чуждое ей начало. Но такое расширеніе понятія, признанное всіми юристами, оправдывастея петинемиъ значенияъ свободы. Отвуда бы ни истекало право, мэт собственнаго ин действія инца нин мэт посторонняго событія, присвоение означаеть связь его съ личною свободою человека. Становясь сооммь, оно входить въ область личной свободы и деластся завоннымъ ся выражениемъ. Поэтому, начало неприкосновенности личной свободы несомивнию должно распространяться на всв подобныя права. Самъ Лассаль видить недостаточность выставленной имъ формулы, но онъ объясняеть это тамъ, что всё формулы недостаточны для выраженія богатства вонкретныхъ явленій. Единственная формула, говорить онь, которая соответствуеть истиче, есть та, которая совпадаеть съ самемъ понятіемъ: личная свобода воли не должна быть нарушена (§ 6, стр. 189 прим.). Но именно эта формула заключаеть въ себе все права, составляющія область свободы лица, какимъ бы путемъ они ни были пріобретавы.

Собственныя изследованія Лассаня подтверждають этоть взглядь. Тъ объясненія, посредствомъ которыхъ онъ старается подвести подъсвое начало неподходящія подъ него явленія, представляють очевидныя натяжки. Если въ семейномъ и наслёдственномъ правъ пред-

S. d. E. R. § 7, crp. 199 u crkz. Cp. Stahl: Phil. d. Rechts, 2 Band, §§ 15—18, crp. 336—343.

полагается единство воль, то это предположение, на которомъ зиждется весь выводь, установляется закономь, а не волею лиць. Можно еще признать, вибств съ Лассаленъ, что рождение ребенка есть актъ свободной воли родителей (§ 2, стр. 87, прим.), но никакихъ нельзя выдавать это за авть свободной воли самого ребенка. Тоже самоеследуеть сказать и о предполагаемой въ quasi-contractus нормальной воль, которая во всякомъ случай, по этой теоріи, должна бы была уступить воли явно выраженной. Далее, когда, съ истечениемъ исковой давности, должникъ пріобретаеть известное право, пользуясь промахомъ заимодавца или даже случайными обстоятельствами, помёшавшими послёднему во время предъявить свой искъ, то въ этомъ никакъ нельзя видъть тайнаго договора. Относительно насилія, обмана и заблужденія, изъ которыхъ вытекають права потерпъвшаго, не можеть быть сометнія, что все это чуждыя ему обстоятельства, и если требованіе основывается на внутренней свободь лица, то отнюдь не на положительныхъ ся проявленіяхъ, а единственно на томъ, что въ означенномъ дъйстви ся не было, какъ признастъ и самъ Лассаль (§ 2, В. стр. 110). Но отсутствіемъ воли викто, по теорім Лассаля, правъ но пріобретаеть; они даются только положительнымъ дъйствіемъ (§ 2, Е. стр. 142). Тоже отрицательное начало лежитъ и въ основаніи обязательствъ, вытекающихъ изъ преступленія, о которыхъ Лассаль умалчиваетъ въ теоріи, но которыхъ онъ касается въ приложенияхъ. Согласно съ установленнымъ имъ опредвленісиъ, онъ прямо производять ихъ изъ закона, ибо претерпінное повреждение, какъ онъ самъ говоритъ, ничто иное какъ невольное страданіе, следовательно, не можеть быть источникомъ пріобретенныхъ правъ. Поэтому, въ противность мнению всехъ юристовъ, онъ требуеть немедленнаго приложенія вы нимь новыхь законовь (Апwend. III, стр. 428; также § 7, стр. 201). Такимъ образомъ, вознаграждение убытковъ исключается изъ области приобратенныхъ правъ. Между темъ, оно очевидно не составляеть произвольнаго постановленія закона. Если принадлежащая инт вещь похищена или уничтожена, я темъ самымъ пріобретаю право на вознагражденіе. Это составляеть необходимое последствіе моего права собственности. На этомъ основанія, Гроцій справеданно причисанть вознагражденіе убытвовъ въ первоначальнымъ требованіямъ естественнаго права. Здёсь определеніе Лассаля очевидно оказывается слишкомъ тёснымъ-

Наконецъ, Лассаль признастъ, что всякое право, хоти бы оно первоначально истекало изъ закона, можеть быть впоследстви усвоено лиценъ вакинъ бы то ни было добровольнымъ дъйствіемъ, напримъръ, подачею прошенія или даже просто пользованіемъ (\$\ 3, 4). Но если такъ, то почти все права должны быть признаны пріобретенными. Всякое присвоеніе предполагаеть въ пріобратающемъ по **жрайней мёрё молчанные согласіе, а какъ скоро онъ, въ каконъ** бы то ни было видь, воспользовался своимь правомъ, оно тыхъ самымъ становится ненарушимымъ. Распространяя это начало на государственную область, какъ делаеть Лассаль, им должем будемъ свазать, что выборное право, которымъ разъ воспользованся избиратель, не можеть уже быть у него отнято, а если для пользованія нужна запись, то достаточно записаться. Это последное различіе прилагается саминъ Лассаленъ въ опредъленію действія новаго закона въ отношения къ совершеннолетию. Если, напримеръ, виесто 21 года, законъ установляеть совершеннольтие въ 25 льть, то, по митей Лассаля, вст лица отъ 21 года до 25 летъ должны немедденно изъ совершеннолетнихъ снова сделаться несовершеннолетниме, котя уже совершенныя ими действія продолжають считаться законными; но если, по нрежнему закону, для определенія совершеннолетія требованось какое-либо действіе со стороны лица, котя бы объявленіе, то право должно считаться пріобретеннымъ и не можеть уже быть нарушено (§ 1, стр. 73—74). Достаточно указать на эту проистекающую изъ теоріи Лассаля неліпость, чтобы обличить несостоятельность его основной мысли.

ПЗЪ всего этого ясно, что сделанное Лассаленъ определене слишкомъ тесно. Съ другой стороны, онъ, вместе съ Шталенъ, даетъ
пріобретенному праву слишкомъ обширное значеніе, распространяя
его и на область государственныхъ отношеній. Шталь идетъ здесь
еще дале Лассаля, ибо онъ иъ пріобретеннымъ правамъ причислясть и права, присвоенныя лицу закономъ. Но и теорія Лассаля
не мене ошибочна. Принявши ее, мы логически должны признать
всё политическія права пріобретенными, какъ скоро для нихъ требустся какос-либо действіе со стороны гражданина. Между темъ, въ
различім политическихъ правъ и частныхъ, ближайшниъ образомъ
распрывается существо пріобретеннаго права. Законъ политическій,
также накъ и гражданскій, получаєть силу только со времени обна-

родованія, слідовательно не распространяется на прошедшія дійствія; но возникающія изъ дъйствій политическія права никогда не могуть считаться пріобратенными. Въ государства лице является не самостоятельного особью, а членомъ высшаго приаго. Поэтому и права присвоиваются ему не въ виде собственности, а какъ органу цвиаго. Политическимъ правомъ нельзя распоряжаться по произволу; его нельзя подарить пли продать: продажа голоса считается преступленісмъ. Поэтому, оно всегда можеть быть отміненно по требованію общаго блага, и никто не въ праве на это жаловаться, ибо это не частное къю, а общественное. Но если изъ пользованія политическими правами или изъ исполнения общественныхъ обязанностей возникають частныя имущественныя отношенія, то такого рода права должны считаться пріобретенными. Сюда принадлежить, напримерь, право на пенсін. Законь, понижающій ихь размерь, не можеть распространяться на пенсім уже заслуженныя; это было бы нарушениемъ пріобратеннаго права.

Отсюда ясенъ глубочайшій симсяв понятія о пріобретенномъ правъ. Оно ограждаетъ свободу лица въ частной сферъ, собъявляя се неприкосновенною для государства. Поэтому, оно составляеть драгоцъннъйшее достояніе человъка; имъ утверждается значеніе лица. кавъ самобитной сдиницы, требующей себъ безусловнаго уваженія въ присвоенной ему области свободы. Отюда ясна и та опасность, которая проистекаеть изъ смешенія въ этомъ отношеніи государственнаго права съ частнымъ. Если, съ одной стороны, такое смъшеніе ведеть къ превращенію политическихь правъ въ частвую собственность облеченныхъ ими лицъ, къ чему именно склоняется Шталь, то, съ другой стороны, оно точно также можеть повлечь за собою вторжение государственныхъ началь въ область частной свободы, а это и составляеть окончательный выводь Лассаля. Объявивши пріобратенное право непривосновеннымъ, какъ выраженіе личной свободы, онъ самое существованіе правъ, къ какой бы области они не относились, считаеть проявленісиъ государственнаго начала, которому всё пріобретонныя права должны безусловно подчиняться. Пова государство признаеть известнаго рода права, оно обязано уважать тъ изъ нехъ, которыя пріобретены законнымъ путемъ, хотя бы способъ и условія пріобрётенія подвергансь изийненію; но оно можеть совершение отменять этоть видь правъ, и тогда пріобрътенныя права тъмъ самымъ перестають существовать (Einl. стр. 20—21; § 7, стр. 281, прим.). Такимъ образомъ, утвердивши, повидимому, на прочныхъ основанияхъ значене дица, какъ самобытнаго начада, Лассаль, въ концъ концовъ, всецъю предаеть его на жертву измъняющимся требованияхъ общаго духа.

На чемъ же основывается такой неожиданный выводъ?

Неприкосновенность пріобратеннаго права, говорить Лассаль, всегла инветь необходиную свою границу, вытекающую изъ самой природы вещей. Оно ножеть существовать, только пока права этого рода допускаются общинъ сознаніснъ. Какъ же скоро общее сознаніе требуеть ихъ отивны, такъ оно должно исчезнуть, и безъ-всякаго притомъ вознагражденія. Причина ясна. Общее народное сознаніе составляєть единственный источникь права. Геголь доказаль это неопровержинымъ образомъ, и замъчательнъйшіе присты нашего времени, какъ Савинъи и другіе, признающіе право органическимъ выраженість народной жезни, пришли въ тому же заключенію. Отдальное лице не можеть инъть притязанія на верховное владычество въ своей сфери; оно не можеть быть своимь собственнымь законодателенъ, ибо, становясь въ противоръчіе съ общинъ сознанісиъ, оно становится въ противортчіе съ самымъ существомъ права. Всъ пріобрётенныя права вибють силу единственно вслёдствіе общаго признанія, и какъ скоро сознаніє парода изивнилось, такъ они теряють всякую юридическую почву. Отдельное право непременно должно следовать за измененіемъ общей субстанціи, изъ которой оно происходить и воторою оно держится. Поэтому, вст юридическія обязательства сопровождаются нолчалевынь условіень, что они сохраняють свою силу, только пока общій законъ признаеть существованіе подобныхъ правъ (§ 7, стр. 193-8). О вознагражденін же въ случат отитин не можеть быть речи, ибо вознагражденіе ничто инос какъ признаніе существованія отм'яненнаго права, хотя и въ другой формв. Тутъ нечего вознаграждать, ибо право съ самаго начала пріобрётамось подъ условіемъ, что оно будеть существовать, только пока оно признается закономъ. Вознаграждение есть признаніе зависимости народнаго сознанія отъ частныхъ интересовъ; это-дань, наложенная на общественный дукъ за его развитіе, иными словами, превращеніе государственнаго права въ частвую собственность извъстныхъ диць (§ 7, стр. 224-5, 228).

Лассаль признаеть это даже похищение чужой собственности (стр. 239).

Не трудно заметить, что эта, можно сказать, чудовищная теорія находится въ политишемъ противорбчік со встиъ предъедущимъ. Тамъ личная свобода признавалась самобытнымъ, неприкосновеннымъ началомъ; здесь же она безусловно подчиняется изменчивымъ опредъленіямъ народнаго сознанія. Очевидно, что при такомъ взглядь, о пріобрётенномъ праве не можеть быть рёчи. Лице, довёряя закону, положило свой трудъ и свое достояніе въ извёстные предметы, а законь задникь числовь лишаеть его всего этого, объявляя незаконнымъ то, что онъ прежде признавалъ законнымъ. Большаго насилія противъ человіческой свободы новозножно придумать; это--чистая довушка, подставленная законодателень. Утверждать, какъ дъласть Лассаль, что всякое юридическое обязательство заключается съ тайнымь условіемъ, что оно будеть иметь силу, только пока оно признается закономъ, значить на мёсто действительнаго права ставить свои собственныя произвольныя фантазіи. На существованіе подобнаго условія не представлено, да и не можеть быть представлено ни малбишаго доказательства. Теорія и практива единогласно признають, напротивъ, что объщанная государствомъ защита составдяеть долгь, который оно во всякомь случай обязано исполнить, также кабъ последующія правительства обязаны платить долги своихъ предшественниковъ, хота бы они считали эти долги заплюченными въ ущербъ интересанъ государства и самыя завлючившія ихъ правительства признавали незаконными. Если общее сознание считаетъ необходимымъ отменить известныя права, составляющія частное достояніе лиць, то оно обязано вознаградить владбльцевь; иначе это будеть не право, а нарушение права. Законъ можеть на будущее время объявить незаконными такія дійствія, которыя прежде считались законными; но онъ не можеть, безъ внутренняго противоречія, объявить незаконно пріобрименными то, что было пріобретено законно. Уважение къ приобретеннымъ правамъ, также какъ к уплата долговъ, составляеть исобходимое условіе пресиственности государственной жизни. Это-уваженіе, оказанное государствомъ самому себъ. Признавая себя единымъ лицемъ, непрерывно сохраняющимся при смёне поколеній, оно признасть своими принятыя имъ на себя въ прежнее время обязательства. Когда Лассаль, извращая

мысль Шталя, приписываеть полную автономію каждому преходящему моменну, какъ будго онъ ничёмъ не связанъ съ прошедшимъ (§ 7, стр. 205), то этимъ онъ уничтожаетъ всикую пресмственность народной и государственной жизни. Вознагражденіе за отмёну пріобрётенныхъ правъ дійствительно есть дань, налагаемая прошедшимъ на настоящее и будущее, но дань справедливая и законная. Это— имата за то, что лице въ своихъ дійствіяхъ подчинялось закону и слёдовало его предписаніямъ. А безъ этого начала, всякое право и всякая гражданственность превращаются въ пустой звукъ.

Н развивая эту теорію, Лассаль ссылается на Гегеля, на Савиньи! Но Гегель, также какъ историческая школа, видить въправъ прежде всего выражение дичной свободы. Въ этомъ состоять право въ собственномъ смысле, то что Гегель называетъ отвлеченнымъ правомъ. Общее сознание признаетъ и опредъляеть это начало; но отрицаніе свободы въ законно принадлежащей ей области, хотя бы оно совершалось общественною волею, есть не право, а безправіс. Отдільное лице можеть быть тысячу разь правіс, нежели законодательное собрание въ родъ французскаго Конвента, котораго дъйствія Лассаль тщотно старастся оправдать всянини софизиами. Пержась діалектической методы Гегеля, самъ Лассаль принужлень признать, что въ установленія правъ является сочетаніе двухъ противоположныхъ началъ, общаго и частнаго; но сдинство обоихъ онъ видить въ томъ, что, съ одной стороны, частное существуеть не иначе жавъ черезъ посредство общаго, всябдствее чего оно должно исчезнуть, когда общее маменелось, а съ другой стороны, общее, какъ скоро оно признасть законность частнаго, вводить последнее въ свою собственную субстанцію (§ 13, стр. 361-2). Ясно, что тугь выходить не сочетание противоноложностей, а полное и одностороннее преобладание одного начала надъ другимъ. Сочетание противоположностей означаеть взаимную ихъ зависимость; здёсь же частное вноина зависить оть общаго, а не наобороть. Это одинь изъ иногочисленныхъ примеровъ встречающагося у Лассаля злоупотребленія діалектики. Точно также онъ утверждаеть, что такъ какъ развитіе есть изложение внутренней сущности духа (sein eigenes Ansich), тонастоящее свое сознаніе духъ считаеть тайно присущимъ уже и предъедущемъ своимъ действіемъ, а потому онъ съ этой точки зрінія обсужнаєть и всё настоямія последствія этихь действій, оставляя.

нетронутыми только последствія уже истекшія. Въ этомъ чисто спекулятивномъ понятім Лассаль видить глубочайшее основаніе всёхъ своихъ выводовъ (§ 10, стр. 317). Въ другомъ маста онъ говоритъ даже, что настоящее свое сознаніс духъ считаеть отъ выва существовавшимъ, ибо оно принадлежить къ собственной его сущности (стр. 314, примъч.). Но очевидно, что если развитие составляеть изложеніе внутренней сущности духа, то и предшествующія ступени должны считаться существовавшими отъ въка, а потому духъ не можеть относиться въ нимъ чисто отрицательно, а должевъ признать ихъ законность. Полное отрицаніе прошедшаго во имя настоящаго разрываеть связь ступеной и тамъ самымъ уничтожаеть понятіе о развитии. Къ этому и клопится теорія Лассаля. Отсюда можно видёть, насколько развитіе спекулятивнаго понятія, которымъ щеголяеть Лассаль, въ его рукахъ подвинуло науку. Если при правильномъ пониманім діалектическаго процесса предметы озаряются новынь светонь, то при налейшей источности они выставляются въ совершенно ложномъ видъ. Но и тутъ неправильность обличается вітеноп спосивена спишаживо.

Развивая эту теорію абсолютныхъ законовъ, передъ которыми всякое пріобратенное право должно исчезнуть, Лассаль, понималь однако, что ее невозможно распространить на все, нбо тогда для свободы вовсе не останстся уже маста, и понятіе о пріобратенномъ праве должно быть вычеренуто изъ науки и практики. Поэтому, овъ дёласть различіс между запретительными законами перваго разряда и запретительными законами второго разряда. Одни объявляють извъстныя, досель существовавшія права вовсе не подлежащими обладанію (extra patrimonium), другіе воспрещають только извістныя формы или виды этихъ правъ. Къ первымъ вполив прилагается теорія абсолютных законовъ, нбо право ножеть существовать только пова оно допускается общинъ сознаніемъ. Ко вторынъ, напротивъ, прилагается теорія пріобретеннихъ правъ, ибо, если бы лице знало, что извастная форма права будеть воспрещена закономъ, оно выбрало бы другую. Повтому, рядомъ съ вышеизложеннымъ безмолвнымъ условіемъ, въ силу котораго право продолжаєть существовать, только пока оно дозволяется закономъ, надобно, по мижнію Лассаля, принять еще другое безмольное условіе, именно, что пока законъ допускаеть существование извъстныхъ правъ, пріобретенное право продолжаеть существовать въ той формъ, какая признается закономъ. Веледствіе этого, здёсь вполнё приложимо вознагражденіе, то-есть, превращеніе права изъ одной формы въ другую (§ 7, стр. 225—7, 230—1, 252—4, 267—70).

Такимъ образомъ, первая фантазія оказалась нелостаточною: надобно присоединить из ной ещо другую. Но черезь это, противоръчіе становится только еще болье явнымъ. Липу дается право жаловаться на отибну установленной формы права: оно можеть сказать, что есле бы это было взвестно ему заранее, оно выбрало бы другую форму. Но разва оно не въ права сказать тоже самое, въ усиленной степени, когда отивняется самое существо пріобретеннаго имъ права? Консчно, ссле бы опо знало это заранье, оно стало бы пріобретать не это право, а другое. Оказывается, что частная отнена пріобретеннаго права составляєть нарушеніе свободы, а полная отмъна не составляетъ нарушенія свободы, то-есть, когда свобода чедовака нарушается отчасти, ому дозволяется вопіять о несправедливости и требовать вознагражденія, но когда она нарушается всецімо, ему остается только безмольно повиноваться и считать рашеніе сиравединвымъ. Достаточно выяснять эту нелепость, чтобы обличить всю несостоятельность этой теоріи.

Лассаль старается въ подробныхъ прииврахъ объяснить установленное имъ различіе; но туть уже оказывается такая путаница понятій, изь которой нать возможности выбраться. Вь самомы дала, что следуеть считать существомъ известнаго права, и что только частною его формою, видомъ, условіемъ, опредъленіемъ или способомъ дъйствія, выраженія, которыя Лассаль употребляеть безразлично? (§ 7, стр. 227, 253, 268). Частное определение относится въ общей сущности, какъ видъ къ роду. Но родовое понятіе само есть качественно-опредъленное право, какъ признаетъ и Лассаль (стр. 269; жначе оно не было бы дъйствительнымъ правомъ. Следовательно, оно само составляеть видь высшаго рода, а потому нать возможности определить, вакую отмену следуеть считать частною и какую всецьюю, или, лучше сказать, можно принять то или другое по произволу. Если им частное опредъление введенъ въ самое понятие о права, оне будеть принадлежать из его существу, если же им его выдыниь, оно будоть составлять только извістную форму. Такинь образонъ, просто играя опредвленіями, им моженъ считать изв'ястное

право неприкосновеннымъ или подлежащимъ немедленой отмънъ, признать данное вознаграждение справедливымъ удовлетворенисть или преступнымъ воровствомъ. Это и дъласть Лассаль въ своихъ выводахъ.

Прежде всего, онъ въ опредъление существа юридическаго отношенія вводить не одно содержаніе права, но и поридическое его основаніе, то-есть, способъ пріобратенія (§ 7, стр. 226), въ прямое противоречіє съ собственнымъ своимъ положеніемъ, по которому законы, не касающіеся содержанія правъ, а только тёхъ дёйствій, которыми права пріобретаются, принадлежать во второму разряду (стр. 268). Затыть оказывается, что юридическое основаніе имфеть значеніе единственно для обязательствъ, нбо последнія определяются именно способомъ пріобратенія. Въ вещныхъ же правахъ, способъ опредаленія нисходить на степень безразличного средства или простой формы, всятдствіе чего законы, воспрещающіе извістные способы пріобрітенія, въ приложеніи въ обязательствань, принадлежать въ первому разряду, а въ приложении къ вещнымъ правамъ ко второму (стр. 255). Однако и въ вещныхъ правахъ, юридическое основание получаетъ значеніе, если оно превращается въ определеніе самаго содержанія. **Папримъръ, изъ феодальныхъ отношеній вытекали для господина** извъстныя частныя права на лице и имущество подчиненныхъ. Законъ допускаль пользование этими правами и на другихъ юридическихъ основаніяхъ, а потому казалось бы, что это запрещеніе принадлежить по второму разряду; но, по мнёнію Лассаля, феодальное происхождение является здёсь бачественнымъ опредёлениемъ самаго права; следовательно, запрететельный законъ относится къ первому разряду, и права эти должны быть отивнены безвозиездно (стр. 255-6). Точно также отибна фиденкоминссовъ и субституцій объявляется закономъ перваго разряда. Хотя наследованіе вообще не воспрещается, но безусловно воспрещается извёстный его видь или постановленіе извёстныхъ условій, стесняющихъ права наследниковъ (стр. 218-9, 258). На основания того же различия, Лассаль относить во второму разряду законь, воспрещающій доказывать денежныя обязательства свыше извъстной сумны показаніемъ свидьтелей; но законъ воспрещающій свидетельскія поколанія вообще въ денежныхъ обязательствахъ, принадлежить, по его инвнію, къ первому разряду, котя свидетельскія показанія въ гражданскихъ дълахъ вообще допускаются. Лассаль увъряеть при этомъ, что заимодавець не можеть жаловаться на то, что у него

отнято законное право защиты, ябо онъ находится въ совершенно такомъ же положенів, какъ я тотъ, кто послів изданія закона не виветъ возможности получить письменный документь!! (§ 7, стр. 270—271). Точно также къ первому рязряду Лассаль относить и законъ, воспрещающій показанія извістныхъ родственняковъ, ябо здісь отийняется вообще это опредпленное право!! (стр. 271—272).

Такимъ образомъ, отнесение запретительныхъ законовъ къ первому или второму разряду, то-есть, существование или несуществованіе пріобратенных правъ, нарушеніе мін ненарушеніе человъческой свободы и собственности, зависить отъ того, куда им поставимъ частичку вообще. Въ этомъ отношения, у Лассаля встръчаются курьезные принары. Такъ, разбирая силу судебныхъ рашеній, онъ говорить, что законъ, отибияющій право женщинъ получать отъ соблазнителя вознаграждение за беременность, не отмъняетъ вошедших уже въ силу решеній, ибо плата денежнаго вознагражденія вообще не воспрещается. Но законъ, отивняющій обязанность отца давать пропитаніе незаконнымь детимь, уничтожаєть и вошедшія въ силу судебныя рішенія, ибо посліднія надобно понкмать не отвлеченно, какъ признанное право на денежное вознагражденіе сообще, а въ вкъ определенной юрианческой натурів. вавъ определения о родственной обязанности давать пропитание (§ 8. стр. 302—303).

Саныя количественныя определенія превращаются Лассалень не только въ качественныя, но и въ родовыя. Такъ напринеръ, законъ, воспрещающій брать проценты свыше извістнаго разигра, онъ относить къ первому разряду, а потому приписываеть ему немедленное дійствіе, даже въ приложеніи къ прежде заключеннымъ обязательствамъ (§ 7, стр. 283—284), хотя, казалось бы, что тугь и частички есобще нельзя поставить, ибо вообще процентовъ брать не запрещено, и самъ Лассаль, въ указанномъ выше принірть, относить но второму разряду законъ, воспрещающій свидітельскія показанія въ денежныхъ обязательствахъ свыше извістнаго разивра.

Окончательно, по этой теорін, существованіе или несуществованіе пріобратенных правъ, справедивость или несправедивость вознагражденія, зависять не отъ какихъ-либо придическихъ началъ, а чисто отъ субъективнаго воззранія законодателя. Если законода-

тель считаеть возножнымь существованіе извёстнаго права вы какойлибо формъ, то при отмънъ прежнихъ формъ сохраняются пріобрътенныя права или дается вознагражденіе; если же означенное право вовсе отибняется, то вийсти съ тимъ исчезають и пріобритенныя права и никто не имъеть права начего требовать. Такъ, въ случав возвышенія опредъленнаго для совершеннольтія возраста съ 21 года на 24 недостигшіє последняго возраста, но объявленные совершеннолетники по прежнему закону, сохраняють свое право, если законодатель допускаеть еще некоторые способы пріобретенія совершеннолетія до 24 льть, напримерь, посредствомь брака или объявленіемь опскуновь; но если законодатель не допускаеть никакихъ другихъ способовъ, кром'й достиженія опред'яленнаго возраста, то всё эти лица изъ совершеннольтнихъ снова становятся несовершеннольтники (стр. 267, прим.). На томъ же основанін, Лассаль считаеть справедливымъ постановленное прусскимъ закононъ 1810 года вознаграждение за проистекающія изъ феодальныхъ отношеній неопредёленныя работы; мбо въ то время законодатель не считаль еще феодальныхъ правъ подлежащими полной отмънъ. Но тоже самое вознаграждение сдълалось неправомърнымъ въ 1850 году, когда законодатель примелъ уже къ новому сознанію, а потому Лассаль объявляеть это постановленіе чистымъ грабожемъ, учиненнымъ высшими классами надъ низшими (§ 7, стр. 239, прим.).

Ясно, что вся эта теорія ничто иное какъ чистая софистика. Ложная въ своихъ основаніяхъ, она оказывается совершенно несостоятельною въ своихъ приложеніяхъ. Несмотря на силу и ясность своего ума, Лассаль быль не въ состоянів выпутаться изътой сти, въ которую завлекла его предвзятая мысль. Его система пріобратенныхъ правъ остается памятникомъ потраченныхъ даромъ усилій и безплодной діалектики.

Вторан часть сочиненія Лассаня посвящена насл'ядственному праву, главнымъ образомъ римскому. По собственному его зав'тренію (ІІ, стр. 3—4), онъ им'ть цілью доказать, что и насл'ядство пріобр'єтается не иначе какъ собственною волею насл'ядника, либо въ силу существующаго уже единства воль родителей и дітей, либо въ силу добровольнаго принятія насл'ядства. Но очевидно, что такого доказательства недостаточно было даже самаго подробнаго изсл'ядованія постановленій римскаго права; надобно было про-

вести это начало по наследственному праву всехъ времень и народовъ, а этого Лассаль не сдълаль. Относительно самаго римскаго права, доказательство не представлено имъ вполит. Начало предподагасмаго закопомъ слинства воль приложено къ сыну, который является необходинымъ наследникомъ отца, безъ права отказаться оть наследства, но не призожимо къ рабу, который по завещанию получаеть свободу и въ тоже вреия деластся исобходиннив наследникомъ. Самъ Лассаль признасть, что освобождаемый рабъявляется наследникомъ, какъ другое лице, а не вакъ тожественное съ завъщателенъ (II, етр. 275); а такъ вакъ отъ раба не требуется и принятія наслідства, то для него наслідство становится пріобрітеннымъ правомъ помино его воли. Точно гакже легатаръ, которому отказано было извъстное имущество по древивашему способу (legatum per vindicationem), становыся собственникомъ отказанняго предмета въ силу самаго завъщанія, бозь всякаго принятія (стр. 184). Такинь образонь, основное положение Лассали осталось недовазаннымъ. Но въ сущности, оно служело сму только предлогомъ для изследованія. Истинная цёль автора, которая обнаруживается въ его окончательныхъ выводахъ, закимчанась въ женанін довазать, что все наследственное право инветь чисто историческое значение и разрушается собствен-HAML BHYTDOHHEML UDONOCCOML DASBUTIS 1).

Съ этой точки зрвијя, изследованје получаетъ гораздо высшій интересъ, но туть еще боле поражаетъ насъ крайняя его неполнота. Постановленный такимъ образомъ вопросъ можетъ быть разрешенъ единственно всемірною исторією наследственнаго права. Вивсто того, лассаль подробно изследуеть одно римское наследство, а остальныхъ едва касается. Предшествующимъ Риму ступенямъ посвящается лишь ивсколько словъ. На Востоке, по интенію лассаля, наследственное право основано на естественномъ продолженіи лица въ детяхъ; туть завещаніе неизвестно. Въ Греціи, где лице отрешается ужъ отъ естественной основы и пріобретаеть самостоятельность, но живеть еще общею жизнью съ народомъ, является наследованіе въ силу

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 586 прим.; стр. 600—601, 604—608. Ср. бромюру Пет Bastiat-Schulze von Delitzsch стр. 165 прим. (Chicago 1872), гда Лассаль утверждаеть, что онь въ Системи приобришенными присъ допазаль чисто историческое значене есказ придвческихъ категорій и въ особенности, во второй части, насиддственнаго и сенейнаго права.

усыновленія, инфющаго целью продолженіе имени въ народе. Въ Римъ, навонецъ, субъективная воля становится преобладающею; здёсь первое мёсто занимаеть наслёдованіе по завещанію, а наслёдованіе по закону нисходить на степень вспомогательнаго средства. Господствующая здёсь идея есть безсмертіе души, но еще въ приложени въ витинему міру. Это-ступень, непосредственно предшествующая христіанству, которое относить безспертіе из внутренней, духовной сущности человака, отрашенной отъ внашняго бытія (II, стр. 21-25). Лассаль выводить эту идею продолжения воли за гробонъ изъ господствовавшаго у Псласговъ поклоненія душанъ умершихъ. Покойный считался живущимъ еще при своемъ домашнемъ очагь и властвующимъ надъ окружающимъ міромъ. Это религіозное воззрѣніе, во своей чистоть своей, сохранилось въ Эгрурін, откуда Римляне получили свою втру. Но здъсь душа умершаго, Манъ или Ларъ, является еще ревривымъ хранителемъ своего достоянія; подав него для живущихъ нетъ свободнаго места. Задача Рима заключалась въ примиренія этого темнаго владычества умершихъ съ свободою живыхъ. Оно совершается посредствомъ завъщанія, которымъ умершій установляєть живаго продолжателя своей воли. Черезь это, темная область религіозныхъ представленій переходить въ свободную область права, ибо право есть именно осуществление воли во витинемъ мірт. Поэтому, римскій дукъ выразился въ правт, также какъ греческій духъ выразился въ свободномъ искусстве (страница 517 и сабд.).

Изъ этого вореннаго понятія следуєть, что значеніе римскаго завещанія состоять въ продолженіи воли умершаго, а отнюдь не въ передаче имущества. Установленный наследникъ совершаєть вечныя жертвопряношенія лицу умершаго и исполняєть его волю после его смерти; имущество же можеть быть роздано совершенно другинъмицамъ, въ виде частыхъ отказовъ. Поэтому, наследнику противополагается легатаръ (стр. 28—9, 30—40, 66). Лишеніе наследника всякихъ имущественныхъ правъ составляєть даже высшее торжество воли завещателя, какъ чистое выраженіе лежащаго въ основаніи наследства метафизическаго начала (стр. 71—2, 482). Но здесь-то именно эта воля встречается съ препятствіемъ. Въ действительности, продолженіе воли умершаго ничто иное какъ фикція, ибо наследникъ—все-таки другое лице, а не тоже самое. Поэтому, у него не-

промінно есть свой личний интересь, и когда завіщатель лишаєть его инущества, возлагая на него одні тяжести, онь, съ своей сторовы, отказываєтся оть наслідства и тімь лишаєть завіщателя высшаго блага, продолженія воли послі сперти. Отсюда развиватющесся въ римскомъ праві столиновеніе двухъ началь, воли завіщателя и интереса наслідника. Законъ вступаєтся за наслідника и требуеть, чтобы ону уділена была часть инущества. Но этоть законодательный процессъ составляєть искаженіе чисто ринскаго понятія. Посліднее ностепенно разлагаєтся, вслідствіє внутренняго своего противорічія. Окончательно, продолженіе воли превращаєтся въ простую передачу инущества; фикція уступаєть дійствительности. Но съ этимъ вийсті, римскій духъ, который быль носителень этой идеи, нерестаєть существовать (ІІ, стр. 72—103).

Рядомъ съ имущественнымъ началомъ развивается и связанное съ нимъ начало вровной семьи. Въ чисто римскомъ возарвнін, и для последняго не было места. Ямчная воля завещателя господствовала безусловно; тамъ, гдв она не выразвлась явно, отыскивалась предполагаемая воля. За недостаткомъ завъщанія, какъ вспомогательное средство, наступало насладование по закону (ab intestato). Что же такое наследованіе по закону по римскимъ понятіямъ? Явно выска-Sahear bole ectl vactag bole inha; fre stor vacthor bole hetl. остается общій элементь воли, совпадающій съ субстанціею народнаго духа. Поэтому, предполагаемая воля лица-ничто иное какъ общая воля народа или государства. Она-то и выражается въ наследования по закону. Но общая воля народа связывается съ лицемъ не прямо, а черезъ посредство органическихъ союзовъ, на которые разчлениется государство, именно, рода (gens) и юридической семьи (agnati). Всебдствіе этого, за недостаткомъ зав'ящанія и пряныхъ наследниковь, наследуеть ближайшій родственникь изь юридической сеньи (agnatus), а за недостаткомъ последняго ближайшій членъ рода (gentilis). Они наследують, какъ представители целыхъ союзовъ а не въ силу провнаго родства. Последнее начало (cognatio) вводится въ наследственное право только позднёйшими преторскими эдиктами, мало-по-малу вытёсняя собою первоначальное римское воззрёніе. Наконець, за недостаткомъ родича, наследникомъ можетъ сделаться всявій Римлянинь. Вто въ теченіе года владать инуществомъ умершаго, тоть, въ силу давности, становится наследникомъ (usucapi

рго herede). Здёсь въ наслёдственное право вводится уже внущественное начало: не продолжение воли влечеть за собою пріобрётение имущества, а наобороть. Но это случай крайности, и онъ-то и ведеть къ уничтожению чисто римскихъ понятій: наслёдственная давность становится началомъ преторскаго права. Римское возгрёние въссбё самомъ заключало уже сёмена своего разложения. Весь процессъ его развития ничто иное какъ діалектическій процессъ его отрицанія. Римскія понятія переходять въ общечеловіческія. Идея продолженія личной воли вытёсяется имущественнымъ и семейнымъ началомъ. Это составляеть виёстё съ тёмъ переходь къ германскому воззрёнію (стр. 384 и слёд.).

Таковъ взглядъ Лассаля на развитіе римскаго наслідственнаго права. Онъ проведенъ во всехъ подробностяхъ съ необывновенною последовательностью и нередко съ значительною глубиною пониманія. Но онъ страдаеть такими преувеличеніями, которыя бросають дожный свёть какь на самое существо наслёдственняю права, такъ и на историческое его развитіе у Римлянъ. Что въ римскомъ воззранім первое масто занимало продолженіе воли умершаго, что это начало имкло религіозный характерь, это несомивино. Но тоже самое ны видинь и у другихъ народовъ. Дёти наследують после отца, потому что они считаются продолжателями его личности. Самъ Лассаль прямо признаеть это относительно Востока (стр. 24). Завъщаніе имбеть религіозный характерь и у христіанскихь народовь, именно вследствіе того, что оно связано съ верою въ безсмертіе души. Особенность римскаго воззранія состояла въ томъ, что воля умирающаго отца семейства ставилась выше всего, но это не означасть преобладанія личнаго начала надъ семейнымъ. Основаніе этого права заплючалось въ томъ, что въ цвътущія времена Рима, попа еще крыпокъ быль народный духъ, каждый гражданинъ быль носителемъ этого духа. Нивто лучше отца семейства не могъ распорядиться судьбою семьи. Ограниченія потробованись уже во времена упадка народной нравственности, когда явились здоупотребленія. Семейное начало такъ мало устранялось въ римскомъ наследованім, что, по признанію самого Лассаля, дёти счетались прямыми наслёднивами отца не въ силу закона, а по собственному праву, въ силу непосредственно существующаго единства воль (II, стр. 229, 231, 238, 252). Если сынъ не быль по имени лишенъ наследства, то

завъщаніе считалось недъйствительнымъ; следовательно, какъ признаетъ и Лассаль, надобно было формально уничтожить существующее право, прежде нежсии установиять новое (стр. 254-255). Явный признакъ, что въ сознанів самихъ Римлянъ завіщаніе считалось ноздившинъ началомъ, которому предшествовало семейное наследованіс. Поэтому, когда Лассаль утверждаеть, что наслідованіе по закону, или лучше, наследование безъ завещания (ab intestato), ибо таково было чисто римское понятіе, является только какъ вспомогательное средство при наследовании по завещанию, онъ принужденъ, вопреки точному симску слова, исплючеть изъ наследованія по закону наследованіе членовъ семьи. Онъ утверждаеть, что прямой наследникъ (squs) составляеть начто среднее между насладованість по заващанію и наслідованіснъ бозь завіщанія (ІІ, стр. 242, 403), хотя онь сань же признаеть эти два понятія исключающими другь друга противоположностями (стр. 247, 249, 250, 391), между которыми, поэтому, не можеть быть ничего средняго.

Устранивъ семейное начало, Лассаль принужденъ далъе дать самому наследованію по закону совершенно превратное толкованіе. Онъ понимаетъ его, не вакъ наследованіе родственниковъ, а какъ наследование народа въ его органическихъ расчлененияхъ. Поводомъ къ такому толкованію послужило то, что въ Риме кровные союзы были вибств съ твиъ органическими членами государства. Но вопросъ состоить въ токъ, которынъ изъ этихъ двухъ значеній опредъистся данное отношение? На это самъ Лассаль даеть отвътъ, совершенно противорачащій его выводу. Когда натъ заващанія, наследують прявые наследники, состоявшіе подъ властью умершаго, а потому вивющіє съ нивъ единую волю. Здісь воля считаются еще явно выраженною, если не въ словахъ, то на деле; когда же прямыхъ наследниковъ неть, законъ ищеть предполагаемой воли. Что же онь въ этомъ случат делаеть? Онь восходить къ агнатамъ, тоесть, из твиз вицамъ, которыя состоями или могли состоять вийств съ умершинъ подъ общею отцовскою властью. Основаниемъ, по толвованію Лассаля, является туть воспоминаніе о прежнемъ единенік воль. За недостаткомъ же агнатовъ, законъ восходить еще выше, къ давнопрошедшену единенію воль подъ властью родоначальника (стр. 409, 413-4). Очевидно, что во всемъ этомъ исканім руководя-MENT HATARONE CLYMETE LITHER CRESS YNOPHIATO CE MUBLINE, COOLE-

пеніе ихъ самихъ или ихъ предковъ подъ единою семейною властью, а никавъ не расчленение государственной жизни. Воля умершаго, говорить Лассаль, хотя и предполагаемая, всегда является опредеденною, то-есть, относящеюся въ другому, определенному лицу (стр. 428). Государство же никогда не получаеть наследства: за недостаткомъ родичей, имъніе, по древнему римскому праву, считается ничьимъ, а не обращается въ пользу казны (стр. 428). Что касается до пріобретенія наследства давностью, на которое ссылается Лассаль, то въ немъ отнюдь нельзя видёть наслёдованія народа, какъ единаго целаго. Самъ Лассаль признаеть здёсь господство имущественнаго начала. Такимъ образомъ, ринское наследование безъ завещанія выражаєть собою вовсе не общую народную волю, расчленяющуюся въ органическить союзахъ, а родственныя отношенія лица, въ томъ видъ, какъ они пониманись Римлянами. Въ римской семъъ, какъ извёстно, точно также какъ и въ римскомъ родё, естественное, кровное начало подчинялось началу религіозно-юридическому. Эта чисто народная форма семейныхъ и родовыхъ отношеній въ теченіе римской исторіи мало-по-мало уступала місто боліве шировому началу кровнаго родства. Самъ Лассаль признаетъ, что спеціально римскія возартнія замтинись общечеловтческими (стр. 44. 566). Но это было расширеніе одного и того же семейнаго начала, а не замена одного начала другимъ, противоположнымъ.

Точно также одностороненъ взглядъ Лассаля и на отношеніе двухъ элементовъ наслёдственнаго права: продолженія воли умершаго и передачи вмущества. Невозможно видёть истинное существо римскаго наслёдованія въ метафизическомъ зудѣ, по выраженію Лассаля, въ силу котораго умирающій считаль высшимъ осуществленіємъ своей воли лишеніе наслёдника всякаго вмущества. Продолженіе воли, какъ признаєть и самъ Лассаль (стр. 190, 340), выражаєтся въ господствё надъ подчиненными ей вещами, то-есть, именно въ имущественной области. Личныя премиущества умершаго не переходять на наслёдника; не переходить и семейная власть. Самое совершеніе жертвоприношеній связано съ передачею имущества, ибо оно происходить на домашнемъ очагѣ. Поэтому, по древнёйшей, чисто квиритской формѣ завѣщанія, рег аев et libram, наслёднику цѣликомъ передавалось все имущество, за исключеніемъ тѣхъ отдѣльныхъ отказовъ, которые туть же отъ него отсѣкались и дѣлались

собственностью легатаровъ (стр. 190). Эта древитиная форма отказа, per vindicationem, и ноздивите явление отказа per damnationem, по моторому самъ наследникъ становился распорядителемъ и обязанъбыль раздавать отказы, служать явнымъ доказательствомъ тому, что первоначально наследникъ нонимался отнюдь не какъ простой менодинтель воли умершаго или какъ душеприказчикъ, а именно какъ владеленъ совокупнаго имущества. Говоря объ этихъ двухъформахъ, Лассаль неизбёжно принужденъ впадать въ противоречие съ собою. Съ одной стороны, онъ не можеть не признать въ отказвper vindicationem древибйшую, чисто римскую форму (стр. 195); съдругой стороны, согласно съ своем теоріем, онъ считаеть отвазърег damnationem наиболье соотвътствующимъ римской идеъ (стр. 195); а наконець, и этоть способь уступаеть отказу sinendi modo, по которому завіщатель опять устраняють наслідника и ділають его страдательнымъ лицомъ (стр. 207-8). Лассаль видить въ этомъ рядъ внутреннихъ противоречій самаго начала; но противоречіє есть только въ способв пониманія.

Отсюда ясно, что превращеніе наслідника въ простаго душеприказчика было явленіемъ позднійшаго времени. Злоупотребленія, возникшія изъ этого при паденіи народной нравственности, именно и побудили законодателя въ принятію ограничительныхъ мірть. Поэтому, развитіе имущественнаго начала въ римскомъ наслідственномъ правів никакъ нельзя считать искаженіемъ римскихъ воззріній и вторженіемъ чуждыхъ элементовъ въ народную жизнь, какъ діласть Лассаль. Напротивъ, это было возвращеніе къ первоначально существовавшему, нормальному порядку, но, конечно, возвращеніе въ иной, боліє шировой формі. Тісное римское воззрініе расширяєтся и становится общечеловіческимъ.

Такимъ образомъ, та внутреннія противорачія, которыя Лассаль находить въ римскомъ насладственномъ права, вовсе не существують. Римское насладственное право не разрушается собственною діалектикою, а переходить только въ болье широкую форму. Сущность же права, выработанная Римлянами, становится достояніемъ человачества. Этоть результать совпадаеть съ тамъ, что можно назвать истиннофилософскимъ взглядомъ на историческое развитіе, съ тамъ взглядомъ, который видить въ исторіи положительное маложеніе внутренняго содержанія человаческаго духа. Принявши воззраніе Лассаля, слёдуеть сказать, напротивъ, что все римское наслёдственное право ничто иное какъ развите невозможной финціи; а такъ какъ въ этомъ полагается весь симсль римской исторіи, то вся она превращается въ чисто отрицательный процессъ, который исчезаеть, не оставивъ по себѣ и слёда. И это отрицательное воззрѣніе выдается за послёдовательное развите идей Гегеля!

Въ сущности, указанныя Лассалемъ противоречія относятся не къ одному римскому праву, а къ наследованію вообще. Это и есть собровенная мысль автора, которая проглядываеть въ общности употребляемыхъ имъ выраженій 1). По митию Лассаля, противортніе оказывается между понятіемъ о наслідстві и его реальностью, между юридическою фикцією одинства воль и дъйствительнымъ существованісиъ различныхъ воль. Очевидно, что это относится не иъ одному завъщанію, но также и въ наслъдованію по закону, ибо дъти по-**ЛУЧАЮТЪ НАСЛЪДСТВО ОТЦА ИМЕННО ВСЛЪДСТВІЕ ТОГО, ЧТО ОНИ СЧИТАЮТСЯ** продолжателями личности и воли умершаго. Поэтому, Лассаль и наследованіе детей последовательно признасть юридическою фикціею, хотя онь же самь, въ другихъ мъстахъ, называеть рожденіе дётей естественнымъ и истинпымъ продолжениемъ лица умершаго <sup>2</sup>). Между тёмъ, такой всемірно-историческій факть, какъ наследство, невозможно объяснить вымыслами утонченного юридического ума. Существованіе наслідственнаго права во всі времена и у всіхъ народовъ, казалось бы, должно увазать на то, что это не иниолетное историческое явленіе, а начало, лежащее въ самомъ существъ человъческаго духа, вытекающее изъ саныхъ глубокихъ его основъ. И точно, на этомъ началъ духовнаго единства зиждутся всь человъческіе союзы, всё правственныя отношенія, вся духовная преемственность поколеній. Не только семейство, но и государство составляеть единое целое, именно потому, что между отдельными, входящими въ составъ его лицами признается единство воль. Это буквально принимаеть и Лассаль (стр. 415), хотя онъ последова-

<sup>1)</sup> II, crp. 212: "welches wiederum nur die Aeusserung jener fictiven Natur des Erbbegriffes ist, vermöge welcher der Wille nach seinem Erlöschen fortexistiren und sich als fortexistirend bewähren will". Tome na crp. 99.

<sup>2)</sup> II, стр. 24: "die natürleche und wahrhafte Fortpfianzung der Person". Съ другой стороны на стр. 282: "jene unbedingte und mittelbare Identität des Suus mit dem Erblasser ist eben nur die Rechtsfiction, welche die Naturwahrheit, dass es eine andere selbstwollende Willensperson ist, zurückdrängen kann".

тельно должень бы быль и государство и народь выдавать за чистыя финцін. Народъ и государство образують единое лице, несмотря на смену поколеній, вследствіє того, что позднейшія поколенія считалотся продолжателями дичности и воли предшествующихъ. На этомъ основания, новыя правительства презнають собя обязанными соблюдать договоры и исполнять обязатольства, заплюченныя прежники. . Это духовное единство лиць, проявляющееся въ правъ, освящается и правственностью и реангіею. Всятаствіе этого, дети считають священиватием обязанностью исполнение воли укертикъ родителей. На томъ же основанія, завіщанія, не только въ Римі, но и у христіанскихъ народовъ, ставились подъ охрану церкви. Когда человъкъ, отходя оть міра, распоряжается всёмь, что онь оставляеть послё себя, всемъ, что служило принадлежностью и выражениеть его личности, онъ совершаеть не только придическій, но и религіозный ARTS, HOO BO BCAXS STEXE DECHOPERAGEISXS FOCHOLOTBYOTS HEIGHS OF отношени инца къ Божеству. Съ этимъ связана и въра въ безсмертіе души, въра опять же присущая всемъ временамъ и народамъ. Она не служить основаниемъ завъщания, но оба понятия тесно связаны: они являются выраженість сдинаго начала, уб'єжденія въ томъ, что духъ не унираеть, а живеть, неспотря на разложение плоти. Этимъ началомъ человать жеветь и въ настоящей жизни: увъренность въ томъ, что дело его не погибнеть, что память его будеть чтиться, что воля его будеть исполнена, что все, что онь любить и что называеть своимь, будеть передано темь, кого онь любить, служать ему и побуждениемъ въ деятельности и утещениемъ въ смерти. Только ВЪ СЕЛУ ЭТОГО НАЧАЛА, ЧЕЛОВЪКЪ ТВОРИТЬ НЕ ДЛЯ ОДНОГО НАСТОЯЩАГО дня, а какъ звено пресиственной цепи поколеній. Мысль о будущемъ входить, какъ существенный элементь, въ настоящее. Поэтому, распоряженія после сперти составляють для человека священевашее право, котораго онъ не можеть быть лишень безъ оскорбленія самыхъ глубокихъ его чувствъ, безъ посягательства на духовное его OCTOCTBO.

Такинъ образонъ и право, и нравственность, и релегія, в философія единогласно утверждають начало духовнаго единства, какъ составляющее самую сущность человіческаго духа. Только чистый матеріализмъ можеть видіть въ этомъ одну фикцію. Для матеріализма реально одно лишь видимос, физическое разділеніе особей; для ндеализма, напротивъ, невидимое, духовное единство составляетъ высшую реальность, ябо въ немъ выражается истинное существо духа, въ противоположность матеріи. Все ученіе Лассаля влонится въ признанію последняго начала. Мы видёли, что у него идеализмъ доводится до врайности: самостоятельность лица исчезаеть передъ общею субстанцією. Но когда это оказывается нужнымъ для постороннихъ целей, когда надобно лишить лице священиейшаго его права, тогда пускаются въ ходъ самыя грубыя матеріалистическія понятія и сиело утверждается, что только физическое лице есть нечто действительное, а духовное единство лиць ничто иное какъ фикція, которая разрушается собственнымъ внутреннимъ противоречіемъ. Мы встрёчаемся здёсь съ характеристическою чертою Лассаля, съ чертою, которая служитъ высшимъ осужденіемъ всей его деятельности. Тутъ нетъ искренняго стремленія къ правдё, а есть коренная фальшь.

Лассаль понималь однако, что недостаточно наобумъ кинуть нысль, что все понятіе о наследстве составляеть чистую фикцію, которая противорёчить действительности, а потому разрушается сама собою; надобно доказать эту мысль, проведя ее по всемъ явленіямъ. Съ этою целью онъ и предприняль обстоятельное изследование римскаго насабдственнаго права. Вышае ак оне удачно вак нътъ, во всякомъ случав тугъ быль научный пріемъ: представлено подробнов доказательство. Но очевидно, что этого было мало. Вопросъ быль поставленъ общій, а потому рішеніе его требоваю такого же изслідованія наследственнаго права у всехъ другихъ народовъ. Но тутъ-то и оказывается крайняя скудость. Мы видели уже, что Востоку и Греців едва посвящено насколько словъ. Затажь все развитіе насладственнаго права у новыхъ народовъ, воторое для Лассаля ограничивается однимъ германскимъ правомъ, излагается на 33 страняцахъ, большею частью наполненных общими разсужденіями, между тамъ какъ изследование римскаго наследства занимаетъ 570 страницъ книги. Уже это одно обстоятельство показываеть, съ какою легкостью Лассаль думаль обойти препятствія, чтобы скорве достигнуть своей цёли. Содержаніе изследованія обнаруживаеть это еще болёс.

Существо германскаго наслёдственнаго права въ чистой его фориё состоить въ исключительномъ господстве наследованія по закому-Туть нёть продолженія воли после смерти, нёть завещанія; кореннымъ началомъ является собственное право семейства на имущество-

унершаго, право, интющее силу уже при жизни владъльца, ибо насейдственное достояние воспрешено отчужнать безь согласия ближайшихъ наследниковъ. Отеюда и право викупа (стр. 579-584). Эти начала, которыя Лассаль считаеть столь противоположении ринский понятіямъ, что между теми и другими веть ничего общаго, кроме повода въ передача инущества (стр. 578), выдаются инъ за спеціальное историческое выражение германскаго духа (стр. 586, прим.), также какъ завъщание было специальнымъ выражениемъ римскаго духа. При этомъ забывается, что таже начала господствовали на Вос-CTOKE, TTO RE HENE CEMONATORE II PRINCEOR IIPABO BE CROOME PASBINтік, что навоноць, эти начала саминь авторомь быне признаны общечеловъческими. Всятаствіе такого взгляда, все историческое развитіє человичества, котороє Лассаль полагаеть въ основаніє своей системы, терметь свой симсив. По теоріи Лассаля, предъидущее движеніе исторіи, начиная съ Востова, выражало собою постепенно освобожденіе субъективнаго духа отъ общей основи. Римское зав'ящаніе служняю ступовью, непосредственно предшествовавшею христіанству, въ которомъ идея инчивго безспертія достигав высшаго своего развитія. Какинъ же образонь, сделавши этоть шагь, челов'ячество внезапно оказывается на совершенно иной почев, на первоначальной точев отправленія? Почему въ историческомъ движенім совершается такой странный новороть, какимъ образомъ на одной и той же ступени развитія могуть господствовать два совершенно противо-DOJOMHENY HAVARA, -- BY POLICIE GOSCHOPTIC LEVINOCTE, BY HACYELCTBOHвомъ правъ полное отрицание личной воли, все это остается непонятнымъ. Ясно одно: если дъйствительно германское право представыясть возвращение въ восточному начану, то есть, въ нервоначаль-HOR TOTAL OTEDARICHIS, TO OHO OTEDAL HE MOMETL CARTATACE BLIDSженісив преходящей ступени духа, какъ утверждаеть Лассаль; въ немъ очевидно проявляется общечеловъческій элементь. И точно, стоить расширить свой пругозоръ и сравнить наследственное право всехъ времень и народовь, и вездв ны увидниь однв и таже основы; ве-**АДТ ИМ НАЙДОИЪ НАСЛЕДСТВО, И ВСЕДТ ОНО УПРАВЛЯСТСЯ ДВУМЯ НАЧАЛАМИ:** «Сомойным», выражающимся въ наследованіи по закону, и личным», виражающимся въ наследованім по зав'ящанію. Различіє народныхъ характеровъ и историческихъ эпохъ проявляется въ преобладаніи - TOTO ELE ADYTATO, ELE BY CHOCOOK CONTRHIE OCORY; HO HOPOHHLIA

черты остаются таже. Всего этого однако авторъ не хочетъ знать. Закрывши глаза на историческое развите и на сравнительное изученіе права, им должны на слово върить, что завъщаніе есть спеціально римское учрежденіе, а семейное наслідованіе спеціально германское.

Что же становится при этомъ съ теоріею пріобратенныхъ правъ? Если въ германскомъ правъ нътъ римской фикціи продолженія воли после смерти, если наследникъ пріобретаеть право на имущество уже по самому своему рожденію, еще при жизни родича, котораго права ограничиваются правами наслёдниковъ, то здёсь, казалось бы, право пріобретается въ силу естественнаго событія, а никавъ не собственною волею или действіемъ пріобретателя. Между темъ, Лассаль хочеть доказать, что его теорія прилагается и туть; а такъ какъ на юридическую фикцію сослаться нельзя, то онъ ссыдается на философсвое опредъление семейства, сдъланное Гегелемъ: «семейство есть нравственное тождество инцъ, связанныхъ сдинствомъ любви, которое въ непосредственной формъ является тождествомъ крови». Отсюда Лассаль выводить, что есля уже при формальномъ римскомъ единенін воль, действіе отца считается действіемъ рожденнаго отъ него ребенка, то тымъ болье это прилагается къ единству нравственному. Въ силу господствующаго здёсь начала любви, им должны признать, что воля отца при рожденія ребенка состоять въ передачь последнему всёхъ правъ, которыя могуть принадлежать ему по рожденію, и эта воля должна считаться собственною волею ребенка! (стр. 579, 585). Такимъ образомъ, единские воль, которое объявляюсь чистою фикцією, уничтоженною діалектическимь развитіемь римскаго права, вдругъ превращается въ общее философское опредъление, приложимое въ совершенно иной системъ. Когда нужно было разрушить всемірно-историческое понятіе о наследстве, Лассаль утверждаль, что между ринскинь и германскинь наследственнымь правонь неть ничего общаго, кроме повода къ передаче имущества; когда же дело идетъ о приложение теоріи пріобратенныхъ правъ, между ними оказывается глубочайшее тождество. Одникъ словомъ, доводы берутся изъ саныхъ разнообразныхъ источниковъ, смотря по тому, что требуется доказать; но о внутреннемъ ихъ согласіи нать и помину.

Этимъ однако загрудненія не ограничиваются. Если спеціально германская форма наслідства есть наслідованіе по семейному праву,

TO RAKE OGENCENTE HONRICHIC SABEMAHIN CMC DE SHOXY BEDBARCKEXE законовъ? На это у Лассаля есть готовый ответь. Завещаніе было заимствовано Гернанцами у Римлянъ просто всятдствіе непониманія ATLA. OHE HE GOTALLIBALECL, TTO OHO COBEDIMENTO IDOTEBORATETA EXA взглядань на наследство и необдунанно ввели въ свою систему то, что составляеть прямое ся отрецаніе. Поэтому, говорить Лассаль, за-- въщаніе у новыхъ народовъ должно быть признано за крупное недоразумъніе (ein grosses Missverständniss), за компактную теоретическую невозножность (стр. 589, 593, 595). Въ одновъ месть Лассаль увъряеть даже, что завъщание обязано безсимсленных своимь сохрансніскъ въ новоє время ученому недоразунінію (стр. 601); какъ будто измецкіе ученые, несвідущіе въ римскомъ праві, побудили варваровъ ввести завъщаніе въ свои законы! Между тёмъ, самъ Лассаль признасть, что для завъщанія было масто въ гернансконъ правв, то есть, уже въ варварскія времена оно оказалось нужнымъ. Дъло въ томъ, что неприкосновеннымъ родовымъ имуществомъ считалась наследственная недвижники собственность; движниее же н благопріобратенное имущество состолю въ полнонъ распоряженів владъльца (стр. 582, 589). Руководясь простывъ человеческимъ чувствомъ и остествоннымъ симскомъ, варвары были убъждены, что хозянны ножеть расперядиться имъ и на случай сперти. Имъ не приходило въ голову, что воля человъка послъ сперти перестаетъ существовать; что для продолженія ся нужна тонкая юрилическая финція, и что эта фикція была несогласна съ собственнымъ ихъ духомъ и воззрѣніемъ на наследство. Еслибы Лассаль быль знакомъ съ русскимъ правомъ, то онъ увидаль бы, что и здёсь, безъ всякаго усвоенія римскихь понятій, съ древивишихъ времень было извъстно завъщаніе. Въ договоръ Олега съ Гренами было постановлено, что инущество Русскаго, унершаго въ Греціи, отдается блежнимъ только въ случат, если онъ «не урядилъ своего имънія»; если же онь «створить обряженіе», то возьметь тоть, кому онь написаль. наследовать вивніе. Точно также въ Русской Правде постановлено: «нже ито унирая разділить домъ, на томъ же стояти; пакы ли безряду умреть, то все дітемь». Тоже повторяется и въ Судебникі. Къ вящему удивлению, им узнаемъ, что духовныя завёщамия и вообще наследственное право ведались церковью, нежду темъ какъ по уверенію Лассаня, завішаніе противорічній христіанству, которое, въпротивоположность римскимъ понятіямъ, признаетъ безсмертіе на небѣ, а не на землѣ (стр. 606). Такимъ образомъ, не только образованные народы, но и просвѣщенная церковь наперерывъ усвоивали себѣ начала, совершенно противорѣчившія мхъ духу и понятіямъ, просто вслѣдствіе плохаго знанія римскаго права.

Можно было ожидать, по крайней итръ что это необдуманно усвоенное недоразумбые наконецъ выяснится, что чисто народное начало восторжествуеть въ германскомъ правъ; но выходить наобороть. Хотя Лассаль увърметь, что извъстное начало, искони лежащее въ народномъ духв, исчезаеть только съ смертію самого народа (стр. 545), но туть оказывается, что исчезаеть именно то семейное право, на которомъ основывалось германское наслідство. Въ новъйшихъ законодательствахъ, права наслъдниковъ перестаютъ ограничивать свободное распоряжение владъльца. «Идея личной свободы», говорить Лассаль, «настолько развилась въ противоположность германскому праву, что собственникъ сдъявлся единственнымъ и безусловнымъ собственникомъ» (стр. 602). Наследники получаютъ лишь то, что остается при сперти владельца; только въ этотъ моменть права ихъ ограничивають волю завіщателя. Что же выводить изъ этого Лассаль? То ли, что новъщия законодательства стараются сочетать свободное распоряжение имуществомъ съ правами будущихъ поколеній, что в составляєть истинный смысль закона? Начуть не бывало. Право завъщанія, по его мивнію, не существуєть, нбо водя умирающаго ограничивается правами наслідниковъ. Собственное право наследниковъ на семейное имущество тоже не существуеть, ибо владвлецъ при жизни иожетъ распоряжаться инъ и отчуждать его, вакъ ему угодно. Следовательно, завлючаетъ Лассаль, передача инущества совершается туть единственно по воль государства; семейство является здёсь только, какъ государственное учреждение (стр. 603-4).

Едва можно върить своимъ глазамъ, читая подобные выводы въ серіозномъ сочиненіи. Все, что составляєть существо наслідственнаго права отрицается; на місто его являєтся новое начало, падающее съ неба и не иміющее никакого отношенія къ предыдущему. По мановенію автора, частное право превращается въ государственное; всемірное явленіе, вытекающее изъ глубочайшихъ основъ человіческаго духа, заміняєтся чистымъ произволомъ. И это ділаєтся

однить почеркомъ пера. Разбирать постепенное движене законодательствъ, побудительныя причины изийненій, на что есть громадний фактическій магеріалъ, авторъ считаєть совершенно налишнимъ. Выставленное въ началі требованіе, чтобы общее понятіе проводилось по всйиъ явленіямъ, окончательно забыто. Двухъ, трехъ общихъ фразъ и ложныхъ умозаключеній достаточно, чтобы покончить съ наслідованіемъ по закону и объявить завіщаніе новаго времени чистымъ недоразумініемъ. Миноходомъ только разбираются искоторыя постановленія французскаго Конвента, который Лассаль постоянно беретъ подъ свою защиту, и въ примічаніи одобрительно приводится мибніе Бриссо, который утверждаль, что право завіщанія вичто кное, какъ общественный договоръ (стр. 601, прим.), инініе, послідовательно вытекающее изъ философіи XVIII-го віка, но вовсе не согласное, не только съ истинными началами права, но и съ собственною теорією Лассаля.

Лассаль ссылается вирочень, хотя тоже въ немногихъ словахъ, и на противоположеми другь другу мийнія двухъ великихъ німецкихъ философовъ, именно, Гегеля и Лейбница (стр. 585-8, прим. 604-8). Гегель защищаль семейное право, какъ единственное согласное съ вравственными требованіями; Лейбенцъ отстанваль завіщаніе, какъ выражение личного безскертия. Сообразно съ началами идеализма, сладовало бы свазать, что оба эти воззранія односторонем, что высшая цель состоять въ одинстве обонкъ, въ сочетаніи личнаго начала съ общимъ, свободнаго распоряжения имуществомъ съ правами будущихъ поколеній. Это и составляєть истинное требованіе философіи, равно какъ и цёль законодательствъ. Но Лассаль относится из двиу совершенно иначе. Воззрвніе Гегеля, по его инвию, HETTO MHOC EARL CROJOEL CL PODNAHCROE CHCTCMM, TO-CCTL, HOMHATIC преходящаго историческаго монента за необходимое догическое положеніс; взглядь же Лейбинца, приложиный въ римскому праву, противоречить христіанскому духу. Оба равно несостоятельны; следовательно, оба должны быть отвергнуты. Въ результать оказывается HYJL.

И после всего этого, Лассаль имееть сивлость выдавать свою вритику за «абсолютный приговорь науки, противь котораго нетъ ик возражения, ни апельяци» (стр. 596). И онь можеть ссылаться на все эти невероятно легкомысленным умствования, какъ на не-

опровержниое доказательство, что все наслідственное право иміють только историческое значеніе. «И другь и недругь скажеть вамь», восклицаеть онь, «что во всякой строкі, которую я пишу, я являюсь вооруженнымь всімь образованіемь нашего столітія» 1). Дійствительно, тугь есть и глубокій умь, и сильный таланть, и обширныя знанія; но все это легкомысленно попрано ногами для совершенно чуждыхь наукі цілей.

И не съ однимъ наслъдственнымъ правомъ Лассаль расправляется такъ легко. Таже участь постигаеть и начало собственности. Конечно, ни одному серіозному ученому, имбющему въ виду одна научных задачи, не могло бы придти въ голову доказывать въ нёсколькихъ стровахъ, что начало собственности не более вакъ историческая категорія. Но Лассаль діласть это просто въ подстрочномъ примічанін, па которое онъ впоследствін ссылается, какъ на доказательство своей мысли 2). Въ этой выноскъ, онъ утверждаеть прежде всего, что общій ходъ исторіи состоить въ постепенномъ стёсненія собственности или въ большемъ и большемъ изъяти техъ или другихъ правъ изъ области частнаго владенія. Въ доказательство онъ приводить уничтожение фидеикоминссовь, которое, повидамому, представляеть расширение собственности, ибо наследникамъ дается право свободнаго распоряженія вмуществомъ, но въ сущности означаєть стёсненіе права завёщателя распоряжаться своимъ имуществомъ послъ смерти. Тоже, по митию Лассаля, следуеть сказать и объ отивнь монополій; хотя въ своихъ последствіяхъ эта мера расширяеть свободу собственности, но въ основаніи своемь она составляеть уничтожение исключительнаго права собственности извёстныхъ лигь на извъстныя занятія. Въ первобытныя времена, говорить Лассаль, человёкъ все кочетъ подчинить своему личному произволу. Даже чужая личность становится предметомъ собственности. Но малопо-ману, съ развитиемъ свободы, эта власть стесняется: рабство переходить въ препостное состояние; затемъ отменяется и последнее. Теперь остается право капиталистовь обращать въ свою собственность плоды трудовъ рабочаго класса; отивна этого права предстоять въ будущемъ. Настоящее человечество борется еще съ завещанными средними въками понятіями. Германское воззрвніе на собственность

<sup>1)</sup> Herr Bastiat-Schulze v. Delitzsch, crp. 197 (cm. zame).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 165 прам.

вело из безионечному ся расширенію. Германець продавать себя върабство, что Римлянину казалось невозножнымъ. Вслёдствіе этого, въ средніе віка, право собственности распространялось на все: на государственныя отношенія, на чужую личность, на частныя занятія. А такъ какъ все подчвнялось частному произволу, то несвобода была полная. Съ Французскою Революцією, все это изміняется; является новое начало, въ силу котораго то, что составляю преднеть собственности, впредь отъ нея изъемлется. Съ развитіемъ свободы, собственность все боліе и боліе стісняется. Государственныя отношенія большею частью уже ей не подлежать; иріпостное право отмінено; мононолім и привилегіи уничтожены. Теперь остается уничтожить право собственности вікоторыхъ семействъ на верховную власть и исключительное право капиталистовъ на трудърабочихъ 1).

Такова теорія Лассаля. При поверхностномъ взглядѣ можетъ повазаться, что она нивоть за собя невоторыя основанія; но достаточно вглядёться въ нее нёсколько пристальнее, чтобы увидёть въ ней чистую софистику. Невозножно серіозно утверждать, что установившееся въ новое время право свободно распоряжаться своимъ ниуществомъ и выбирать свои занятія, въ основанія своемъ, составляеть стеснение права собственности. По средневековому праву, испаючетельная собственность однихь стесняла собственность другихъ. Отибна этого стесненія непременно будеть ограниченіемъ правъ первыхъ, но въ итогъ, это - расширеніе, а не стасненіе права. Этимъ способомъ можно доказать, что отивна рабства составляетъ стеснение свободы, ибо этимъ несомивино ограничивается свобода рабовладальновъ располагать личностью подвластныхъ. Поэтому, им никакъ не можемъ признать историческое движение новъйшихъ законодательствъ за постепенное стаснение собственности. Совершенно справедино, что въ средніе вака право собственности распространялось на такіе предметы, которые нынѣ оть него изъяты; но это опять говорить противь того всемірнаго историческаго закона, который хочеть вывести Лассаль. Средніе віна-не начало исторін; почему же въ эту эпоку право собственности шире, нежели въ Римъ? и почему оно въ Римъ шире, нежели на Востокъ? Дъло въ

<sup>1)</sup> Syst. d. erw. R. I, erp. 259 m crhg. span.

томъ, что исторія древняго міра идеть въ постепенному расширенію, а не въ стеснению собственности. Это движение въ средние въва достигаеть крайнихь своихь преділовь; здісь право собственности распространяется на самыя государственныя отношенія. Но этимъ самымъ оно, въ силу діалектическаго процесса, приходить въ самоотрицанію. Безиврное расширеніе собственности однихъ ведеть въ несоразмърному стеснению собственности другихъ. Гдъ нъть общаго, сдерживающаго начала, между собственниками возгарается борьба, въ которой сильный естественно побъждаеть слабаго и присвоиваеть себь его достояние. Право собственности превращается въ монополію и развивается въ систему безвонечныхъ стесненій. Это-таже самая діалектика, которой подвергается въ средніе віка и начало свободы. Безиврная свобода однихъ составляеть отрицаніе свободы другихъ, изъ чего, между прочинъ, видно, что начала свободы и собственности вовсе не противоположны другь другу, какъ утверждаеть Лассаль, а напротивъ, следують общему закону развития. Собственность сама ничто иное какъ выражение свободы. Но таже внутренняя діаловтика, которая приводить эти начала въ самоотрицанію, ведеть ихъ даліе въ высшену приниренію. Въ новое время, лице, какъ и требуется его сущностью, изъемляется изъ частнаго владенія. Съ этимъ вийсти слабый получають защиту; стисненія отміняются; свобода и собственность перестають быть достоянісмъ немногихъ, а становится достояніемъ всёхъ. Такимъ образомъ, стёспеніе свободы и собственности въ новое время есть вийстй ихъ расширеніе. Въ сущности, все это движеніе представляєть только возвращение въ римскимъ понятиямъ, но въ более широкой формъ, нбо въ Римъ свобода и собственность присвоивались однинъ гражданамъ, а не распространялись на рабовъ; въ новыхъ же государствахъ они присвоиваются всемъ.

Изъ этого можно видъть, что различныя ступени, черезъ которыя проходить начало собственности въ своемъ историческомъ движения, отнюдь не могуть быть поняты, только какъ преходящія проявленія того или другаго народнаго духа. Онё представляють развитіе одного, общаго всёмъ начала присвоенія виёшней природы личности человіка. Изученіе исторіи вовсе не убіждаеть насъ, что это начало подвергается большему и большему стёсненію; напротивъ, стёсненія вводятся только во имя большаго его расширенія. Что касается до

техъ задачъ, которыя, по интеню Лассаля, предстоять современному человічеству, для того, чтобы довершить ограниченіе собственности, то въ нехъ нельзя видеть ничего, кроив сившенія понятій. Наслелственная монархія не ость присвоеніе верховной власти извістнымъ семействамъ въ виде частной собственности; это-государственное установленіе, существующее во имя общаго блага. Отношеніе же рабочих въ нациталистамъ опредъляется не началомъ собственности. а свободнымъ договоромъ. Капиталистъ не вибетъ ниваго права на tpygt pacotaro, kakt ont until hteorga ha tpygt paca him kptпостнаго. Рабочій предлагаеть свои руки и получаеть за это плату но обоюдному соглашению. Выгодны ли для него эти условія или нътъ, и возможно зи сдълать ихъ болбе выгодными, это-вопросъ экономическій, который въ придическому понятію о собственности не относится. Давши свободу рабочему, заменивши принудительныя отношенія добровольными обоюдными обязательствами, однимь словомъ, уравнявши въ правахъ рабочаго съ капиталистомъ и оградивши свободу перваго, право сділало все, что могло сділать. Фактическое осуществление права выходить изъ предвловь его пъйствія.

Вопросъ объ отношение рабочихъ къ капиталистамъ приводить насъ въ экономическимъ возаръніямъ Лассаля, которыя онъ развиваль въ ряде брошюрь, служившихъ соціалистической пропаганде. Въ нихъ теменя стороны автора выступають особенно наглядно. Если уже въ серьезныхъ и общирныхъ ученыхъ изследованіяхъ Лассаль такъ дегво относился въ важивишинъ общественнымъ задачамъ, то темъ более можно этого ожидать въ техъ случанхъ, когда онъ выходиль изъ своего кабинета, чтобы проповедывать свои убежденія народу. Изъ этихъ брошюрь, наиболью обще-философское значение интетъ лекція, читанная инъ передъ работниками въ 1863 году в изданная подъ заглавіемъ: Программа рабочих» (das Arbeiterprogramm). Здёсь онь выставляеть идею рабочаго власса, какъ господствующее начало современнаго періода всемірной исторіи. Эту имель онъ доказываеть исторически. Вся исторія новыхъ народовъ представляеть, по его мивнію, поочередное преобладаніе раздичныхъ общественныхъ классовъ; средніе въка-дворянства и духовенства, новое время-ийщанства, наконецъ, настоящая эпохарабочаго власса. Каждый изъ этихъ историческихъ фазисовъ вытекаеть изъ извъстнаго состоянія экономическаго быта и влечеть за собою извъстное общественное устройство. Въ средніе въка, главнымъ источникомъ дохода была позонольная собственность; она-то и наложила свою печать на весь общественный быть. Политическая власть сосредоточивалась въ рукахъ поземельныхъ владальцевъ; на промышленный трудъ смотрали съ пренебрежениемъ. Въ смлу естественнаго стремленія привилегированных классовъ сваливать всв тяжести на остальныхъ, оне быле изъяты отъ податей. По принятому обычаю, на потребности государства церковь давала свои молитвы, дворянство-свою кровь, народъ-свое имущество 1). Этотъ порядокъ продолжанся, пока открытія новаго времени дали новый толчовъ промышленнымъ силамъ. Съ XVI въва вапиталъ растетъ и мало-по-малу заслоняеть собою поземельную собственность. Это движеніе завершается Французскою Революцією. Какъ и все революціи, имъющія историческое значеніе, она была только выраженіемъ уже совершившагося переворота. Мъщанство, которое, по выраженію Сівса, прежде было ничто, теперь сділалось всінь, ибо оно фактически занимало уже въ общественной жизни первенствующее мъсто. Въ первую минуту, оно считало себя даже тожественнымъ со всею нассою народа и въ своенъ торжестве видело дело всего человечества. Но скоро обозначился истинный характеръ этого движенія. Учредительное Собраніе 1789 года устаповило для политическихъ правъ имущественный цензъ, правда небольшой, но все же цензъ; оно исключило всехъ находящихся въ личномъ услужения, то-есть, ниенно рабочій классь. Эти начала, въ силу логической послідовательности, не замедяние расшириться. Съ помощью ценза, политическія права сділанись исключительнымъ достоянісмъ міщанства, также какъ прежде они были достояніемъ дворянства. Посредствомъ косвенныхъ податей, большая часть общественныхъ тяжестей была свалена на рабочій классь. Общественное положеніе стало пріобрататься только деньгами. Наконець, посредствомъ залоговъ и штемпельной таксы, газеты, которыя въ настоящее время служать источниками образованія, сділались собственностью имущихъ. Однимъ словомъ, и тутъ, также какъ средніе віка, господствующій классь налагаеть свою печать на

<sup>1)</sup> Das Arbeiterprogramm (Chicago 1872), crp. 4-6.

все общественное устройство и все обращаеть въ свою пользу (стр. 9-29).

Съ Февральском Революціем наступаеть заря новой жизни. Туть впервые вводится всеобщая подача голосовь, а съ этинь вийсти рабочій классь выступаєть на первый плань. По стремленія его совершенно иныя, нежели у другихъ. Денократія, выражающаяся во всеобщей подачь голосовы, не составляеть привилегированного класса; она обниваеть собою всехь, ибо все равно работники на общую пользу. Поэтому, начало, господствующее въ рабочемъ классъ, есть всеобщее единение и дюбовь. Отсюда и высшее правственное его содержаніе. У привилегированных классовь собственным ихъ выгоды противоречать требованіямь общаго блага и целямь человеческаго развитія. Всятдствіе этого, они всегда находятся въ противоржчін съ собою. Они должны или действовать наперекоръ голосу разуна и совъсти, или заглушать въ собъ этотъ голосъ. Отсюда господствующій въ нихъ эгонзиъ; отсюда презраніе по всему высовому и святому, из идеальными палями человичества. Ви рабочеми классь ньть этого противорьчія. Его дело есть дело всего человічества; онъ можеть предаваться ему со всею силою личной страсти, безъ всякаго ущерба для другихъ. Поэтону, его господство должно принести съ собою такое процеблание правственности, просебщенія и науки, какого исторія еще никогда не видала. Наконець, съ этимъ связано и высшее правственное понимание государства и его задачь. Для мещанства, государство ничто иное какъ ночной сторожъ, охраняющій порядокъ: оно должно только обезпечивать каждому свободное употребление силь и устранять всякое нарушение права. Для рабочаго класса, напротивъ, государство представляетъ высшую солидарность всехъ его членовъ и общение всехъ интересовъ. Работинев знасть, что одиновій человань безсилень, что тольно въ союзь съ другими онъ въ состоянии побороть природу. Этогъ союзъ и есть государство, котораго задача состоить следовательно въ томъ, чтобы способствовать положительному развитию свободы и человъчности. Нравственная его цаль-воспитание человачества къ свобода. Эта цваь до такой степени ему присуща, что оно всегда къ ней стренелось, котя безсознательно, понуждаемое обстоятельствами. Только съ господствомъ рабочаго масса, эта высшая нравственная задача получаеть настоящую свою почву и ножеть быть последовательно

проведена. Отсюда высокое всемірно-историческое призваніе этого класса. Опъ-камень, на которомъ должна быть построена церковънастоящаго (стр. 29—39).

Лассаль объявляеть слушающимъ его работникамъ, что въ своемъ историческомъ изложения онъ держится точки артнія чистой науки (стр. 3). Въ своей ръчи передъ судомъ, куда онъ былъ призванъ для оправданія, онъ увёряеть даже, что въ этомъ историческомъ очеркт заключается «тімъ болье научной глубины, что не въ самомъ изложеніи, но модъ нимъ, на глубинт горъ, въ пурпурной темнотъ, лежитъ масса положительнаго матеріала, котораго мысленный экстракть оно даеть»... «И теперь вы видъщ, восклицаеть онъ, что каждое мое слово окружено тройною бронею науки и истины» 1). Дъйствительно, историческій матеріаль остается туть на недосягаемой глубинъ. Публика же ничего не видитъ, кромт легкомысленнаго скананія по верхушкамъ, съ тенденціозною цёлью. Изъ исторіи намъренно выбирается то немногое, что нужно автору; остальное, и притомъ самое существенное, оставляется въ сторонъ.

Справединво, что въ средніе въка преобладала поземельная собственность; но не надобно забывать, что туть же возникають к города, которые въ некоторыхъ странахъ, напримеръ въ Италіи, получають первенствующее значение. Не следуеть забывать и то, что сила духовенства основывалась не на поземельной собственности, а на совершенно иномъ началъ. Вообще, экономическия отношения играють туть второстопенную роль. Если средневаковое дворянство помогало князю не деньгами, а кровью, то это не значить, что оно сванивало всё общественныя тяжести на другихъ. Несправединость начинается только тамъ, где дворянство перестало платить службою, а сохранило изъятіе отъ податей, то-есть, въ новое время. Но и эта привилегія нитла своє значеніє: это была сдтака за потерю полетической свободы, а вовсе не пользованіе властью для корыствыхъ пелей. Съ дворянъ не брали денегъ, потому что вкъ не призывали къ контролю надъ расходами. Въ Англін же, то-есть, именно тамъ, гда дворянство сохранило власть, оно платило наравит со всами; отсюда препость англійской свободы. Но Англін Лассаль не хочеть знать, какъ будто бы она не существовала.

Die indirecte Steuer und die Lage der arbeitenden Klassen (Chicago. 1872), orp. 90.

Далье, уничтожение средневыковаго порядка было отнюдь не заитьною одного привилегированного сословія другимъ. Самъ Лассаль указываеть на то начало, которое было исходною точкою всего развитія новаго времени, именно, на возникновеніе «государственной власти, какъ носительницы государственной иден, независимой отъ отношеній частнаго владінія» (Агь. стр. 8); но это миноходомъ - брошенное замъчание остается у него безъ всявихъ последствий, nemay tend each one saring sect by coop beel enticed hockedynemato историческаго движенія. Ниенно всятдствіе своего высокаго положенія, уснанвающаяся воролевская власть подаеть руку низшимъ сословіямъ и въ особенности среднему, которое, по самому своему значенію, вакъ посредствующее звено нежду противоположными врайностями, призвано было содъйствовать общественному объединенію. Ужъ древніе мыслители замічали этоть существенный характеръ средняго состоянія; отсюда и роль его въ новомъ конституціонномъ государствъ. Но для Лассаля, различное политическое значеніе сословій, также какъ и различное политическое значеніе поземельной и движимой собственности, опять же не существують. По его теоріи, сначала преобладала поземельная собственность и все обращала въ свою пользу; затёмъ развилась движимая собственность и опять все стала обращать въ свою пользу. Кроив эгоистическихъ расчетовъ, нётъ ничего.

Извістно далів, что политическое развитіє новаго времени проходило черезі различные фазисы. Сперва установляется чистый абсолютизмі, затімі ві нівоторых странахі распространяются денократическія иден, которыя выражаются не только ві георіяхі, но и ві общественныхі переворотахі. Пісходя изі Англіи, это движеніє переходить ві Америку и наконеці завершаєтся Французскою Революцією. Казалось бы, ревностному денократу нельзя было не обратить особаго вниманія на это явленіє. Но оно не подходить поді схему Лассаля, и оні, не обинуясь, выдаєть Французскую Революцію просто за торжество міщанства, за выраженіє преобладанія капитала наді недвижимою собственностью. Только ві первую минуту міщанство признало себя тождественнымі со всімі народомі, хотя изі исторік извістно, что поді именомі третьлю сослосія во Франціи искоми разумілся весь народь, за исключенієміь дворянства и духовенства, и на этомі его значенів основывалась

вся сила доводовъ Сівса, на котораго ссылается Лассаль. Уналчивается и о Провозълащении правъ человъка и гражданина, въ которонъ, можно сказать, высказалась вся душа Французской Революцін. Существенно, по метнію Лассаля, то, что Учредительное Собраніе установило ибкоторыя ограниченія права голоса, въ виду обезпеченія независимости избирателей: этого достаточно, для того чтобы во всемъ этомъ движенім видьть одну мещанскую революцію. Отсюда Лассаль выводить и новую конституціонную нонархію, котя опять же извёстно, что вонституціонная ионархія XIX-го вёка вышла не изъ революціонныхъ началь, а изъ реакціи противъ этихъ началь, или, лучше сказать, изъ сдёлки этихъ началь съ началомъ законной монархім. Но именно это, самое существенное явленіе новаго времени, это сочетание противоположностей, къ которому привела практическая жизнь, также какъ и теорія, безусловно отвергается Лассаленъ. «Изъ двухъ вещей одна; восклицаеть онъ. Или чистый абсолютизиъ-наи всеобщая подача голосовъ! Объ этихъ двухъ вещахъ можно, при различін воззріній, спорить; но то, что лежить между ними, во всякомъ случат невозможно, не последовательно и не догично» 1). Такимъ образомъ, вся исторія Англім одникъ почеркомъ пера объявляется чистою невозможностью. На этомъ примбре можно видеть, до какой нищеты пониманія нисходять даже сильные умы, когда они увлекаются односторонними и чуждыми наукт цтаями. Можно быть денократомъ; можно предпочитать республику конституціонной монархів; но кто объявляеть конституціонную монархією чистою невозножностью, тоть уже навірное ничего не понимаеть ни въ исторін, ни въ политикъ.

Но, по крайней мёрй, Америка могла бы привлечь къ себё вниманіе Лассаля. Туть чистая демократія утвордилась уже около столітія; туть онъ могь провёрить на факті, дійствительно ли господство демократіи приносить съ собою такое процвітаніе нравственности, просвіщенія и науки, какого исторія еще не видала. Къ удивленію, онъ и объ Америкі умалчиваеть, также какъ и объ Англіи. Діло въ томъ, что утвержденіе демократіи въ XVIII вікі опять же не подходило подъ его схему. Этимъ прерывается историческая послідовательность преобладанія сословій. Поэтому, все демократическое

<sup>1)</sup> Die indirecte Stouer etc., crp. 110.

движеніе XVIII-го выка просто опускаєтся, и заря новой жизни загораєтся только 24-го февраля 1848 года.

Чёмъ же однако быль приготовлень этоть новый фазись развитія? Лассаль утверждаеть, что всявая прочная революція является только выражениемъ уже совершившагося общественнаго переворота. Но зайсь им не только не видииъ предмествующаго паденія капитака и развити рабочаго класса, а заивчасиъ совершенно обратное явленіе. Самъ Лассаль указываеть на то, что изобретеніе нашинь повеле въ новъйшее время из громадиому развитию фабричнаго производства, а всявдствіе того и крупныхъ капиталовъ, при ченъ подоженіе рабочаго власса стало болье зависними, нежели прежде. Въ свлу чего же этогъ классъ внезанно двлается господствующимъ эломентомъ настоящей эпохи? Между тамъ, какъ преобладание капитала готовилось въ теченіи тремъ столітій, здісь новая власть падаеть съ неба, ваеть бы по нановение волшебнаго жезла, при чемъ оказывается, что она даже и не имбеть настоящей силы, а только стренится къ ся пріобратенію. По признанію Лассаля, рабочій классъ стоить пова на самой низвой ступени общественной лествицы, и всеобщее право голоса должно служить ему орудість, чтобы взобраться на высоту.

Что же однако ручается намъ за то, что этотъ новый владыва, по примъру прежнихъ, не обратитъ всъхъ общественныхъ благъ въ исключительную свою пользу? Лассаль увъряетъ, что такъ какъ демократія обнимаетъ собою всъхъ, то тутъ уже исключительности быть не можетъ, а напротявъ, должно господствовать начало единенія и любви. Насколько онъ былъ искрененъ въ этихъ сентиментальныхъ заявленіяхъ, онъ самъ доказалъ, какъ скоро онъ съ созерщательной высоты перешелъ къ практической програмиъ. Не прошло мъсколькихъ мъсяцевъ, какъ онъ, взывая къ рабочимъ, говорилъ имъ: невиущіе составляютъ 96½ процентовъ всего народонаселенія; слъдовательно, государаство есть есмое товарищество, товарищество жете всъ бармии, принадлежащіе нынъ инущимъ классамъ, обратить въ свою пользу 1). Няже мы увидимъ это подробнъе. Послъ этого, едва ли можно сомиваться, что всъ эти толки объ эгонзиъ

<sup>1)</sup> Offenes Antwortschreiben (3 Aufl. Chicago. 1872), crp. 25, 30.

и безиравственности высшихъ классовъ и провознесение нравственности низшихъ въ устахъ Лассаля были только пустою декламацією, недостойною ученаго, сволько-нибудь себя уважающаго. Ціль, которую онъ указывалъ рабочимъ, заключалась въ одноиъ—въ присвоеніи себі матеріальныхъ благъ, принадлежащихъ ныві другимъ, и эту ціль онъ убіждалъ ихъ достигнуть, захвативши въ свои руки государственную власть путемъ всенароднаго выбора.

Отсюда то высшее значение иден государства, которое, по теорім Лассаля, должно составлять завершение программы рабочаго власса. Не трудно и туть заметить прежде всего искажение фактической постановки вопроса. Несправедливо, что мещанство видить въ государствъ только оберегателя порядка и собственности. Либеральная теорія юридическаго государства составляєть только одну иль отраслей политической философіи. Если эта теорія где-либо получила преобладаніе, такъ именно въ демократической Америкв. Французское мъщанство постоянно и справедино упрекали въ томъ, что оно слишкомъ иногаго ожидаеть отъ государства, не полагаясь на собственныя силы. Въ Англіи, въ новъйшее время, преобладаніе среднихъ влассовъ повлекло за собою значительное усиление государственной діятельности. Въ Германіи, теорія государства, какъ выснравственнаго организма, была выработана мыслетелями вышедшими изъ среды того же мынанства. Конечно, рабочій классь. скорбе, нежели другіе, можетъ развить эту идею до крайности. Не нивя ничего, онъ, какъ говорить Лассаль, долженъ есею ожидать отъ государства, но въ этомъ-то и заключается опасность, ибо государство не можеть всего дать. Безь сомивнія, задача государства, какъ высшаго правственнаго союза, состоить въ содъйствіи всему человеческому развитію; но оно не можеть заменить собою деятельности частныхъ силъ и частныхъ товариществъ. Государство-высшій человіческій союзь, но не единственный. Одна изъ глубочайшихъ мыслей Гегеля въ его философіи права состоить въ различенім государства и гражданскаго общества. Этимъ только ограждается независимость частной жизни, и деятельность государства вводится въ должныя границы. Но для Лассаля, гражданское общество, также накъ и всъ другія юридическія категоріи, не болье какъ преходящій историческій моменть 1). Онъ упрекаеть либеральное мащаство за то,

<sup>1)</sup> Syst. d. erw. R. I, crp. 70, прим.

чем оно государство хочеть распустить из гражданском обществь 1); между тых, онь не замичаеть, что провозглашаемое имы поглощение гражданскаго общества государством составляеть несравненно большее зло, ибо оно ведеть из уничтожению самостоятельности человической личности. Если либеральная теорія юридическаго государства должна быть признана одностороннею и недостаточною, то не менье односторонне прсувеличенное понятіе о государствы. Исжду этими двуми прайностими лежить вся политическая наука.

Чего именно рабочій классь можеть требовать отъ государства, это Лассаль изложиль въ своей практической програмить. Въ 1863 году, въ средв итмецкихъ рабочихъ начиналось сильное движеніе. Въ конституціонной борьбів между прусскою палатою и министерствонъ, которая въ ту пору была въ полножъ разгарт, либералы старались привлечь рабочихъ на свою сторону. Въ тоже время, Шульце-Деличъ устроивалъ свои товарищества кредита и потребленія. Всё эти вопросы волновали низшіе классы. Въ Лейпцигъ долженъ былъ собраться общій итмецкій рабочій конгрессь. Центральный комитеть, зав'ядывавшій этимъ діломъ, обратился, между прочимъ, и къ Лассалю. Послідній, въ отвіть на этоть вызовъ, обнародоваль Открытое ответное письмо 2), въ которонь онь изложиль свою программу дійствій. Это быль сигналь для повсемістной соціалистической агитаціи.

Что же заключала въ себъ эта программа? Въ политическомъ отношевін, Лассаль совътоваль добиваться всеобщей подачи голосовъ, ибо только этимъ путемъ народъ можетъ получить власть въ свои руки. Но для этого рабочій влассъ долженъ образовать особую партію, а никакъ не примыкать къ прусскимъ прогрессистамъ, которые имъютъ въ виду только господство либеральнаго изщанства и всъ свои надежды для Германіи возлагають на отсталую Пруссію. Въ соціальномъ же отношенія, Лассаль объявляль всъ частныя товарищества совершенно недостаточными. По его мизнію, они могуть улучшать судьбу отдільныхъ личностей, но никакъ не цілаго класса. Для достиженія послідней ціли, нужны болёе радикальныя міры. Рабочій классъ, говорить Лассаль, страдаєть подъ гнетомъ желіз-

<sup>1)</sup> Herr Bastiat-Schulze v. Delitzsch, crp. 155.

<sup>2)</sup> Offenes Antwertschreiben an das Contral-Comité zur Berefung eines Allgemeinen Deutschen Arbeiter-Congresses zu Leipzig (3 Aufl. Chicago. 1872).

наго и жестокаго экономическаго закона, въ силу котораго, подъ вліянісиъ предложенія и требованія, средняя рабочая плата всегда ограничивается необходиными, по существующему у даннаго народа обычаю, средствами пропитанія. Какъ скоро шата возвышается, такъ немедленно умножаются браки, народонаселение растетъ, а съ этимъ вибств усиливается предложение рукъ, и плата понижается на прежній уровень. Если же заработная плата падаеть ниже уровня, то проистекающія отсюда бёдствія ведуть къ уменьшенію числа рабочихъ, слъдовательно предложенія рукъ, а потому плата опять возвышается на прежнюю высоту. Всятдствіе этого закона, признаннаго всёми экономистами, изъ общей суммы производства сперва выдъляется часть, потребная для скуднаго пропитанія рабочихъ, а затемъ остальное остается барышемъ предпринимателей: Черезъ это, рабочій классъ всегда находится на краю нищеты; онъ нсключается изъ пользованія теми благами, которыя добываются собственнымъ его трудомъ. Всякій, говорить Лассаль, ето не признаетъ этого закона или не ножетъ указать средства его устранить,. ничто иное, какъ пустой болтунъ. Онъ или хочетъ васъ обнануть или самъ ничего не понимаетъ (стр. 13-15).

Но если это действительно железный экономическій законъ, то какъ же его устранить? Казалось бы, на это есть только одно средство, а миенно, поднятіемъ правственнаго уровня рабочаго класса противодействовать безразсудному заключенію браковь и безпредельному разиноженію нищихъ. Шначе всякія удучшенія быта останутся тщетными. Поставленное въ болбе благопріятныя условія, народонаселение быстро разможится, и все опять придеть въ прежнее положеніе. Но Лассаль веська далекъ оть подобнаго вывода. Онъ не довольствуется медленнымъ возвышениемъ уровня; ему хочется полнаго экономическаго переворота, вследстве котораго низшее классы разомъ пріобръзи бы всь блага, принадлежащія вынъ высшимъ. Какую цену, восклицаеть онъ, ножеть ниеть для васъ мысль, что настоящее ваше положение лучше, нежели положение рабочихъ за 80, за 200 или за 300 леть, и какое это можеть доставить вамъ удовлетвореніе? Положеніе всякаго человіка измітряется сравненіемъ его съ состояніемъ людей, живущихъ съ нимъ въ одно время. При встхъ изитненіяхъ общественнаго быта, вы постоянно стоите на низшей ступени общественной лествицы, и изъ этого положенія

никакія частныя товарищества не могуть вась вывести. Еслибы учрежденія Пітульце-Делича распространились на весь рабочій классь, то результать быль бы одинь: въ силу того же желізнаго закона, всеобщее увеличеніе благосостоянія повело бы опять къ унноженію рабочихъ, и снова они опустились бы на прежній уровень: Постоянное улучшеніе ихъ быта возножно только одиниъ путень: надобно, чтобы рабочіє сами сділались предпринимателями, черезь что весь принадлежащій вослідникь барышь обратится въ ихъ пользу (стр. 16—19).

Итакъ, требуется не постепенное улучшение быта рабочаго класса, а уравнение его съ высшини. Удовлетворение состоять не вътомъ, что мей лучше, нежели прежде, а въ томъ, что другимъ не лучше, нежели инв. Во всей соціалистической литературъ едва ли можно встрътить более циническое воззвание въ зависти.

Что же однако достигается этимъ уравненіемъ? На это отвічають - цифры, которыя приводить самъ Лассаль. Желая доказать, что имущів влассы составляють совершенно начтожное меньшанство передъ новмущеми, онъ ссылается на статистическія данныя, собранныя Дитерици относительно подоходнаго налога въ Пруссіи. Изъ нихъ оказивается, что въ 1851 году на 17 медліоновъ жителей только 44,400 человікь вийля свыше 1000 талеровь дохода. Средній доходь всяхь этихь лиць составляль 2357 талеровь (Diei. S. стр. 51), сатдовательно, общій доходъ равнялся 104.650.800 талеровъ. Раздъивши эту сумму на 17 милліоновъ, мы получаемъ на RAMMATO DO 6 TAMEDOBL BL FORL OCOTAMENIE, RAND BRAND, BECCHA незначительное. А между тыпь «жельзный экономическій законь» продолжаеть действовать, браки и народонаселение умножаются, и скоро все возвращается къ прежнему уровию. Только теперь уже брать не у кого, ибо всв равно нищіе, и самыя средства къ постепенному удучшенію быта прекратились, ибо приращеніе народнаго капитала пресъклось. Самъ Лассаль признаеть, что именно зажиточные классы нивоть привычку сжегодно откладывать и накоплять часть своихъ доходовъ (стр. 53). Въ этомъ состоитъ главный способъ приращенія народнаго капитала; приращеніе же капитала одно даеть возможность умножиться народонаселенію, ибо безъ капитала нъть и работы. Поэтому, какъ скоро приращение капитала не идетъ въ уровень съ унножениемъ народонаселения, такъ, въ силу того

же «желъзнаго экономическаго закона», наступаетъ обратное явленіс: народонаселеніе непремъпно должно уменьшаться путемъ бъдствій и голодной смерти. Это и составляєть единственный возможный результать всего предложеннаго Лассалемь уравнения влассовъ. Наука показываеть, что иначе и быть не можеть. Зажиточные классы играють роль общественнаго органа для приращенія капиталовь, а оть этого приращения зависить все народное богатство. Благосостояніе народа поднимается единственно черезъ то, что вапиталы унножаются быстрее, нежели народонаселеніе. Таковъ чиенно ходъ при нормальномъ экономическомъ развитии, чему признавомъ служить постепенное уменьшение процента съ вапиталовъ. Оно доказываеть, что всябдствіе усилившагося предложевія капитадовъ, приходящанся на ихъ долю часть общаго барыша уменьшается, следовательно, увеличивается часть, приходящаяся на долю труда. Это и есть единственный нормальный способъ поднять благосостояніе незшихъ классовъ. Капиталисты являются главными орудіями этого движенія.

Этоть естественный, нормальный экономическій органь Лассаль хочеть заменить другимь, искусственнымь, именно, государствомь. Онъ понималь очень хорошо, что рабоче влассы, предоставленные собственнымъ средствамъ, не въ состояние сдёлаться предпривимателями, по крайней мёрё въ сколько нибудь широкихъ размёрахъ. Чтобы убъдить рабочихъ въ недостаточности частныхъ товариществъ безъ государственной помощи, онъ указываеть на примерь такъ называемыхъ Рочдельскихъ піонеровъ, которые завели твацкую фабрику на свой собственный счеть. Фабрика употребляла 500 рабочихъ; капиталь же ся состояль изъ 1600 акцій, которыя точно также были разобраны рабочини. Какой же быль результать? Тоть, что рабочіс-акціонеры стади утверждать, что весь дивидендь, или барышь отъ производства, принадлежить имъ, а собственно рабочіе должны довольствоваться одною заработною платою. Изъ этого Лассаль выводить, что обладание капиталомъ развращаеть самихъ работнивовъ, и что во всякомъ случат, работающіе на извістной фабрикі не въ состоянін, посредствомъ складчины, составить вапиталь этой фабриин ибо 500 рабочих нуждаются въ 1600 посторонних акціонеровъ. При организаціи, обнимающей весь рабочій классь, постороннихъ акціонеровъ уже не будеть; следовательно, имъ не откуда бу-

детъ взять средства, которыхъ нётъ въ собственновъ карианъ (О. А. стр. 26 — 9). Помочь этому недостатку можно только однинь способонъ — вредитонъ государства: оно должно доставлять рабочинъ потребный для нихъ капиталь. Задача государства состоить именно въ томъ, чтобы содъйствовать народному развитию и облеганть успъжи просвищения. Оно и дилаеть это всякий разъ, какъ является въ томъ потребность. Лучшинъ доказательствонъ служать гарантія, которыя оно даеть жельзнымъ дорогамъ, гарантін, при которыхъ весь убытовъ падаеть на него, а весь барышъ достается предпринимателямъ. Всян оно можеть вившиваться такинь образомы вы промышленную область, когда этого требуеть интересъ капиталистовъ, то темъ более оно въ правъ это дълать для улучшенія благосостоянія всего народа, въ интересь рабочаго класса, иногочисленившшаго изъ всехъ. Въ Пруссін, зажиточные влассы, инфющіе свыше 1000 талеровъ дохода, составляють только <sup>1</sup>/<sub>2</sub> процента всего народонаселенія, а им'яющіе свыше 400 талеровъ 3 1/2 процента; следовательно, собственно рабочій классь составляєть 96 %, процентовь всёхь граждань. А такъ какъ государство есть соединение гражданъ, то ясно, что оно, въ сущности, ничто иное какъ товарищество рабочихъ. Почему же большое товарищество не придеть на помощь мелкимъ, чтобы вывести своихъ членовъ изъ затруднительнаго положенія (0. A. ctp. 20-5)?

При этомъ естественно возникаетъ вопросъ: откуда же государство возьметъ средства, которыхъ нётъ у его членовъ? По опредвлению Лассаля, оно является исключительно товариществомъ рабочихъ, а у последнихъ въ кармане нетъ достаточно денегъ для составления капитала; имъ нужна посторонняя помощь. Ясно, что эта помощь можетъ быть дана имъ только изъ кармановъ имущихъ. Государство сначала исключаетъ зажиточные классы изъ своей среды, загенъ оно обираетъ ихъ посредствомъ налоговъ, а наконецъ, оно отнимаетъ у нихъ средства житъ иначе какъ работою своихъ рукъ, нбо отобранное у нихъ имущество должно въ народномъ хозяйстве заменить ихъ собственные капиталы и предпримчивость. Уравненіе происходитъ полное, но уравненіе путемъ грабежа. Лассаль, правда, прямо не делаетъ этого вывода; онъ утверждаетъ, что, посредствомъ кредитной операціи, можно доставить капиталы рабочому классу, не требуя для этого ин конейки ни отъ кого 1). Но кредитъ не соз-

<sup>1)</sup> Arbeiterlesebuch (5-te Aufi., Leipzig), erp. 42-44,-46.

даеть капиталовь; онь только перемищаеть существующе, становась посредникомъ между обладателемъ и предпрининателемъ. Когда это перемищение совершится добровольно, оно выгодно для объихъ сторонъ и доставляетъ барышъ посреднику. Здъсь же оно происходитъ насильственно: государство не занимаетъ у однихъ, съ тъмъ, чтобы давать въ займы другимъ; оно просто, путемъ налоговъ и монополіею кредита, забираетъ всъ капиталы въ свои руки и такимъ образомъ становится единственнымъ капиталистомъ.

Черезъ это государство, очевидно, само делается производителенъ, ибо производство капиталовъ составляеть одну изъ существенныхъ сторонъ провышленной деятельности. Отныет прира-- щеніе народнаго капитала должно зависёть исключительно отъ него. Но въ состояния ан оно исполнить эту задачу? Если есть положеніе, на которомъ сходятся и теорія и практика, такъ это то, что государство неспособно быть промышленивомъ. Для полученія барыша нужень личный интересъ. Лассаль называеть начала невийшательства государства въ промышленную деятельность «однимъ изъ самыхъ неразумныхъ, тупыхъ и враждебныхъ просвещеню предразсудковъ, которые онъ знасть («eines der unintelligentesten, stupidesten und culturseindlichsten Vorurtheile, die ich kenne) (etp. 37); но брань не заменяеть доказательствь, а часто служить признакомъ ихъ отсутствія. Показательствъ же Лассаль не представиль. Онъ ссылается только на гарантів железныхъ дорогъ, утверждая, что государство призывается на помощь всякій разъ, какъ этого требують выгоды капиталистовь. Но этоть примерь говорить скорес противъ него. Железныя дороги, по существу своему, принадлежатъ государству. Онъ, какъ и всъ дороги, составляють общее достояніе; для постройки ихъ нужно принудительное отчуждение частной собственности; конкурренція туть невозножна. А нежду темь, государство все-таки предпочитаетъ отдавать постройку и эксплуатацію ихъ въ частныя руки, даже на невыгодныхъ для себя условіяхъ, въ виду того, что собственная его дъятельность въ этой области овазывается еще менъе прибыльною. Ясно, что какъ скоро капиталы перейдутъ въ руки государства, приращение ихъ прекратится, а съ тънъ виъств падуть и промышленность и народное благосостояніе. Этосистема всеобщаго разоренія. Вознагая на государство неподобающую ему ділятельность, Лассаль насилуеть природу вещей. Онь хочетъ замънить частный интересъ общинъ въ такой сферф, гдт первый составляеть и движущую пружину и цаль даятельности. Если есть пачало враждебное культурт и выражающее близорукій взглядъ на вещи, такъ именно это, ибо оно основано на полномъ непониманіи существа и цалей государства.

Съ такою-то программою Лассаль выступиль породъ измецкими рабочини. Эффекть ея быль гронадный. Это была искра, унавшая на порохъ. Съ одной стороны, на автора посыпались нареканія, съ другой стороны началась страстная агитація. Публичныя рачи и полемическія брошюры слідовали другь за другомъ. Тысячи рабочихъ стевались, чтобы слушать пламеннаго оратора, воторый сдёлался основателенъ соціалистической партін въ Германіи. Подъ его руководствомъ организованся Союзь инмециись работниковь. Витестъ съ тамъ, онъ принужденъ быль неоднократно защищаться и передъ судомъ, и туть онь съ новою силою развиваль свою тему. Дъятельность была непонерная; но нельзя сказать, чтобы она была привлекательною. Всв темныя стороны личности Лассаля выступили здесь наружу. Нельзя безъ грусти и даже безъ искотораго операсвія смотрёть на это легкомысленное развращеніе народа призраками науки, на эту лесть передъ толпою, на это непомърное самопревознесеніе, на эту площадную руготяю, не знающую никакихъ границъ приличія. Даже соціалисты не пощажены; Прудона Лассаль называеть менкимь мащаниномь (Kleinbürger) 1). Коночно, о научной обработит вопросовъ не могло быть ртчи. Самъ Лассаль гово-DETS, TO OHE HE PASE CORDYMANCE O TONE, TO MAY HE YEAROCL HOстроить теорію, прежде нежели онь ринулся во всенародную проповедь. Издавая свою брошюру подъ заглавісиъ: Г. Бастід-Шульце фонь Деличь или Капиталь и работа, онь утышаеть себя только твиъ, что здёсь въ полемической, а потому въ более живой формъ, высказаны главныя начала его экономических возартній 3). Поснотримъ же, что закимчаетъ въ себа эта брошюра.

Шудьце-Деличь, такъ же какъ и всё экономисты, основываль промышленное производство на личной деятельности человека. Для удовлетвореные своихъ потребностей, говориль онъ рабочиль, мы

<sup>1)</sup> Herr Bastiat-Schulze v. Delitzsch, crp. 95, 137, span.

<sup>7)</sup> Herr Bastiat-Schulze v. Delitzsch, der ökonomische Jalian, oder Capital und Arbeit (Chicago, 1872). Vorwort, erp. VII.—VIII.

должны полагаться только на самихъ себя, на данныя намъ природою силы. Отсюда обязанность попеченія о себі; отсюда витненіе и отвътственность за свои дъйствія. На этомъ зиждется все человъческое общежитие, даже самый государственный союзь. Противь этого Лассаль возражаеть, что эти начала пригодны только для жителей необитаемыхъ острововъ, или для такъ называемаго состоянія природы. Въ состояния же общежития, силы отдельнаго человека опредъляются общественными отношеніями, и чемь выше развитіе, темъ больше эта зависимость. Если въ юридической области важдый отвътствуеть за свои дъйствія, то въ промышленной области, напротивъ, каждый отвъчаетъ за то, чего онъ не двиагъ. Неурожай или промышленный призись въ Америка лишаеть англійскихь работикковъ пропитанія. Причина этого различія заключается въ токъ, что юридическая область есть поприще личной свободы, тогда какъ въ экономической области, напротивъ, господствуетъ начало солидарности или общенія (стр. 14-70). При разділенія труда, при фабричномъ производствъ для всемірнаго рынка, никто уже не работаеть для себя, но важдый работаеть на всёхь. Производство стало общимъ; а между темъ, по странному противоречю, распределение произведений сабдуеть анчному началу: произведенное совокупною двятельностью всёхъ становится личнымъ достоянісмъ предпривинателя. Это противоречіе между общеніемъ производства и крайнимъ индивидуализномъ распределения и есть то глубовое зло, всторымъ страдаеть современное общество (стр. 35). Всявдствіе этого, вся промышленность превращается въ азартную игру, где негь возножности разсчитывать шансы, и гдв, поэтому, люди то всплывають наверхъ, то опускаются внизъ, по прихоти слепаго случая. Устранить это зло можно не личною самодеятельностью, а единственно широкими мърами, организующими солидарное производство (стр. 21-6, 28).

Въ этомъ изображения современной промышленности Лассаль забываеть одно, именно, что все это сововущное и солидарное производство возникаеть и держится единственно свободнымъ движеніемъ частныхъ силъ. Поэтому и распредёленіе богатства руководится тёми же началами. Туть нёть никакого противорёчія, а есть, напротивъ, глубокое тождество. Вся промышленность основана на личномъ начале; движущая ся пружина есть личный интересъ. Но

самое развитие этого начала ведеть из взаимности интересовъ. Въ смлу экономических законовъ, солидарность установляется сама собою. безь всекихь принудительныхь ибрь, и это служить явнымь HPERHABON'S TOPO, TTO STE RABORM CYTS OCTOCTBOHUMO RABORM TOROBEческой діятельности. Стремясь въ личной своей выгоді, человікь принужденъ работать на другихъ; онъ производить для людей, жи- - . вущихъ за дальнии морями. Трудъ раздъляется самъ собою: свободныя частныя скам соединяются въ совокупную каятельность. Консчно, въ этомъ есть и рискъ. Чемъ более человекъ расширяетъ свое производство, такъ более онъ становится въ зависимость отъ отданенных вліяній. Нітъ промышленнаго устройства, которое бы ограждаю производителей отъ неурожая или отъ невёрныхъ расчетовъ. Но этимъ не уничтожаются ни самодъятельность, ни отвётственность челована; онь не становится страдательнымъ орудіонъ витинихъ силъ. Напротивъ, такъ какъ рискъ адесь въ объ стороны, и въ итога, выгоды значительно перевашивають невыгоды, то самый этоть рескь служеть сельнейшемь побуждением къ деятельности. Ограничивась более гесною сферою, производитель менёе рискусть, но зато онъ менье выигрываеть. Много силь остается безъ употребленія, и въ промышленности является застой. Поэтому, всякая система, которая инветь въ виду уничтожение этого риска и замъну живаго взаимнодъйствія частныхъ силь общими органическими ибрами, то-ость, мертвымъ правительственнымъ схематизмомъ, не ножеть иного результата, пром'в упадка промышленности. Опа уничтожають внутреннюю, движущую ся пружину, то, что даетъ ей жизнь и развите; на :мёсто естественной взаимности, она стаенть искусственную; однимъ словомъ, она хочеть основать промышленность на совершение несвойственных ей началахъ. И туть частное поглощается общинъ, между тъмъ вакъ именно въ этой сферв, частное, въ силу остественныхъ законовъ, составляетъ начало и коненъ всего двеженія.

Но Лассам увъряеть, что въ втой борьбё сильные покоряють себё слабыхъ; капиталисты обращають въ свою пользу трудъ рабочихъ. Хотя рабство и крепостное состояніе исчезли, однако рабочій остается въ полной зависимости отъ капиталиста. Онъ не можеть работать безъ капитала, а такъ какъ ему жить надобно, то онъ идеть на всякія условія. Капиталисть даеть ему скудное пропитаніе, а весь барышъ, то-есть, плодъ чужаго труда, онъ оставляеть себѣ. Такинъ образомъ, работникъ подавляется плодами собственнаго своего прежняго труда, ибо капиталъ ничто ипое какъ накопленный трудъ, и чѣмъ болѣе онъ работаетъ, тѣмъ положеніе его становится куже (стр. 76—9).

Очевидно однако, что если рабочій нуждается въ каниталь, то и капиталисть нуждается въ рабочихъ, ибо безъ работы капиталь остается мертвымъ достояніемъ. Оба фактора имеють, следовательно, право на известную долю произведенныхъ ценностей. Рабочій получаеть эту долю въ виде заработной платы, капиталисть въ виде барыша съ капитала. Каковъ размеръ этихъ частей, это опредедяется общинъ закономъ предложенія и требованія, какъ признаетъ н самъ Лассаль 1). Если съ одной стороны, конкурренція рабочихъ водеть въ понежению заработной платы, то съ другой стороны, конкурренція капиталистовъ ведеть къ пониженію приходящагося на ихъ долю барыша. Следовательно, выгода рабочихъ состоитъ въ томъ, чтобы вапиталь рось какъ ножно скорве. А потому, для нихъ всего желательные такая система, которая всего болье способствують этому; росту. Такова именно система свободнаго соперничества, гдв само собою установляющееся разделение различныхъ отраслей и органовъ промышленности ведеть къ образованію класса капиталистовъ, для воторыхъ приращеніе капитала составляеть спеціальное занятіе. В туть оказывается взаимность интересовь, которая ведеть къ соглашенію спорящихъ сторонъ. Если напряженіе борьбы производить иногда врайности богатства и бедности, если капиталисть, въ погонъ за барышемъ, старается извлечь изърабочаго все, что можетъ, то обончательно избытовъ капиталовъ непреибние отзывается возвышенісив заработной платы, ибо лишній капиталь ищеть рабочей силы, хотя бы и на менёе выгодныхъ условіяхъ. Это доказывается, кабъ мы уже замътели, понижениемъ процентовъ въ ботатыхъ странахъ.

Всё эти факты очевидны; но Лассаль смотрить на нихъ совершенно съ другой точки эрвиія. Для него капиталь вовсе не ость факторъ производства. Производителень одинъ трудъ; капиталь же

<sup>1)</sup> Herr Bastiat-Schulze v. Del. crp. 150; Arbeiterleseb. crp. 53: "Alles mach dem Gosetz von Angebet und Nachfrage, nach welchem ich eben so gut wie meine Gegner entwickle".

ничто иное какъ историческій наростъ, который долженъ исчезнуть при более разунномъ общественномъ устройстве. Делая этотъ выводъ, Лассаль ссылается на англійскихь экономистовь, въ особенности на Рикардо, который видыть въ трудъ единственный источникъ ценностей (стр. 100-1, 159, 120). Но Рикардо не дуналь отвергать прибыли съ капитала; онъ только сводель ее на трудъ, потому что въ саномъ ванитале видель только накопленный трудь. Поэтому, Лассалю приходится возставать и на Рикардо, также какъ онъ прежде возставаль на Гегеля, то-есть, искажая его начала подъ предлогомъ дальнайшаго ихъ развитія. Независино отъ того, теорія Рикардо, на которую ссылается Лассаль, сана подлежеть существенным возраженіямъ. Она грашить въ особенности тамъ, что она относится исключительно въ произведеніямъ, которыя могуть произвольно умножаться и которыхъ цёна поэтому, въ силу конкурренціи, опредідяется единственно издержими производства. Какъ же скоро является вакая-нибудь монополія, а она является везді, гді есть присвоеніе остественныхъ предметовъ, такъ цена произведенія перестаеть , опредъяться однимъ положеннымъ въ него трудомъ. Собственное воззрвніе Рикардо на повемельную ренту противорічить его начадамъ, ибо владельцы дучшихъ земель получають высшій доходъ не всятдствіе большаго труда, а всятдствіе выгодитишаго положенія.

Недостатии англійской теоріи побудний французских экономистовъ искать основанія пінности въ полезности вещей. Но и туть представляются неодолимыя затрудненія, ибо самые полезные предметы, если добывание ихъ не стоить пикакого труда, не имбють цены. Поэтому, въ новъйшее время Бастіа, которому следоваль и Шульце-Деличь, предложиль новое определение. Онь за основание цвиности призналь оказанную услучу. Къ сожаленію Бастіа недостаточно выясныть свою мысль и самъ постоянно сбивался на понятія англійской школы, совершенно отвергал всякое отношеніе цінности къ полезности. Между тънъ, важность его опредъленія заключается именно въ томъ, что оно соединяетъ въ себъ оба начала. Услуга есть доставление полезности. Для пріобретателя все равно, какимъ способомъ добывается послёдняя; для него важно то, что предметь вые действіе приносить ему пользу. Но онъ не дасть за него болье того, что онь могь бы дать, пріобрётая цённость мнымь путемь. Поэтому, крайній продёль цёны составляєть для него стоимость

того труда, который бы онъ самъ долженъ быль приложить, если бы онъ захотълъ личною деятельностью добывать полученную нелезность. Съ своей стороны, оказывающій услугу не можеть отдать ценность за меньшее, нежели она стоила ему самому. Для него, низшій предёль цёны составляють издержим производства. Между этими двумя крайностями колеблются цёны предметовъ. Но конкурренція, какъ блистательно доказываеть Бастій, постоянно стремится привести ихъ къ низшему предёлу, уравнивая ихъ съ действительными издержнами производства. Поэтому, свободная конкурренція составляєть первое условіе успёшнаго развитія промышленности и народнаго благосостоянія.

Противъ этой теоріи Лассаль вооружается всёми силами. Онъ осыпаеть бранью и Бастій и последователя его Шульце-Делича, утверждая, что новое ихъ начало ничто иное, какъ сознательная ложь (Verlogenheit). Услуга, по его мивнію, вовсе даже не экономическая категорія, ибо есть иножество услугь даровыхъ. Какъ будто не существуєть даровой работы! Затімъ, выхватывая отдільное выраженіе изъ аргументаціи Бастій, Лассаль увіряєть, что считать ибриломъ ціны работу, сбереженную для потребителя, то-есть, работу дійствительно не исполненную, значить выставлять ибрило чисто отряцательное, ділать небытіе ибриломъ бытія. Такая логика есть, по его выраженію, мерзость передъ Господомъ и не заслуживаєть ничего, кроит громкаго сийха (стр. 107—8, 111, 114—5).

Что же онъ ставить на ея мъсто? Единственнымъ мъриломъ цънпости голословно признается работа; но накая? Я работаю, и съ
перваго взгляда кажется, говоритъ Лассаль, что моя работа—личная.
Такова она дъйствительно по субъекту, и таковою она была бы и
по объекту, если бы я труднися для себя. Но при системъ раздъленія труда, я произвожу вещи полезныя для всъхъ; слъдовательно,
въ дъйствительности моя работа исполнила реальную, индивидуальную работу всъхъ, то-есть, общую, или общественную работу. Слъдовательно, и цъна работы опредъляется не личнымъ моимъ рабочимъ временемъ, употребленнымъ на данное произведеніе, а общественнымъ рабочимъ временемъ, потребнымъ для всей совокупности
произведеній. Это послъднее и выражается въ деньгахъ (стр. 122—3).

Этимъ началомъ, но митнію Лассаля, объясняются вст затрудненія относительно колебанія цінъ. Такъ, наприміръ, произведено пять

милліоновъ аршинъ шелковой матерін, а между тъпъ, велъдствіе перемъны вкуса, требуется только одинъ милліонъ. Личной работы тутъ очевидно потрачено очень иного совершенно даромъ, по сумма общественной работы остается та, которая требуется для удовлетворенія потребности въ одинъ милліонъ; только теперь она распредъляется на пять милліоновъ. Это и оказывается, когда эти пять милліоновъ противопоставляются собственной ихъ соемети, то-есть, деньгамъ, въ которыхъ выражается сумма общественной работы. Теперь эти пять милліоновъ стоять тоже, что прежде стоять одинъ милліонъ.

Читатель спрашиваеть себя: что это шутка или серіозное мивніе? Бастій объявляют яживымъ и безенысленнымъ хвастуномъ, за то что - онъ неисполненную работу далаль ивриломъ цвиности, небыте мъриломъ бытія; а туть мъриломъ становится не действительно исполненная работа, а работа потребная для удовлетворенія измінившейся моды; то-есть, опять-таки небыте является мариломъ бытія, но на этотъ разъ, это-такое небытіе, котораго никакъ удовить нельзя, ябо вто зелеть, сколько нужно работы для удовлетворенія потребностей по всему земному шару? А меня еще уверяли, что когда я работаю для всёхъ, я исполняю не личную, а общественную работу! Въ моему крайнему прискорбію, оказывается, что личная работа и общественная-двв вещи совершенно разныя. Личная моя работа пропала даромь, а общественная работа остается на невозмутимой и недосягаемой высотв, предлагая мив пониженную цвиу за мое произведеню, и твиъ лишая меня заработаннаго потомъ нуска кабоа. Очевидно, работникъ попадся! Недаромъ Лассадь называеть эту общественную работу «холодною античною судьбою гражданскаго міра» (стр. 124). Не видать только, что въ ней реаммаю. Въ сущности, это ничто иное какъ фикція, замъняющая самый простой экономическій законь, по которому уменьшеніе требованія влечеть за собою уменьшеніе цаны произведенія.

Мы еще возвратимся из этой теоріи, которую Лассаль ціликоми заимствоваль у Карка Маркса. Туть достаточно было показать, посредствоми накого изумительнаго фонуса личная работа превращается въ общественную. Но этого мало: надобно еще доказать, что другой фанторы производства, напиталь, ничто иное каны преходящее историческое явленіе, которое существеннаго значенія не имість.

Для этого необходимо прежде всего измёнить значеніс слова копиталь. Если прянять его въ томъ смысле, въ какомъ оно обыкновенно принимается наукою, то-есть, какъ накопленный трудъ или
какъ произведеніе, обращенное на новое производство, то капиталь
будеть всегдашнимъ и необходимымъ элементомъ всякой промышленности. Во избежаніе подобнаго вывода, Лассаль не признаетъ капиталомъ орудіе производства, принадлежащее самому работнику.
По его миёнію, орудіе становится капиталомъ, только когда оно
ссужается другому для производительной деятельности и черезъ это
приносить барышъ. Дикаго Индейца, владіющаго лукомъ, нельзя
считать капиталистомъ, ибо Индейца, можеть еще при случай промёнять свой лукъ на что-инбудь другое, но въ ссуду его никто не
возьметь (стр. 131—2).

Отчего же, однако, никто его не возьметь? Если у Индайца отменно хорошій лукь, а между темь онь, заболевши, не можеть идти на охоту, почему же другой не выпросить у него это орудіє съ обязательствомъ возвратить его и въ добавокъ принести иссколько дичи за оказанную услугу? Мы имемь туть все признаки капитала, не только основные, но и производные, на самой первой ступени промышленнаго быта. Конечно, капиталь находится здёсь еще въ первобытной формъ, но такова и вся промышленность.

Съ такою же основательностью Лассаль отвергаеть существование капитала во всемъ древнемъ мірћ. Здёсь, говорить онъ, рабочій быль собственностью капитала; следовательно, не существовало раздъленія между этими двумя классами, а потому не было и дъленія барыша между ними. Ссужать же деньги постороннимь дюдимъ капиталисть не могь, ибо каждый производиль только для собственныхъ потребностей. Правда, исторія говорить намъ, что деньги отдавались въ займы, и притомъ за большіе проценты; объ этомъ громко гласять и законы Солона и бъдствія римскихъ плебесвъ. Но всв эти ссуды, по уверению Лассаля, совершались не для производства, а для потребленія; деньги же, ссужаеныя для потребленія, не составляють еще капитала, хотя бы онь приносили проценты. Правда, исторія говорить намъ также, что въ древности была обширная торговыя; следовательно, можно было ссужать деньги для производства торгован. Но о торговат Лассаль уналинваеть. Онъ признаеть, однако, что въ древности вапиталъ существовалъ съ зародение (стр. 182-6).

Точно также и въ средніе вёка для капитала, по увёренію Лассаля, не было иеста. И туть все производство ограничивалось собственными потребностями каждаго. Хотя въ городскихъ цехахъ было установлено разділеніе работь, слідовательно необходимь быль обивнь произведеній, но такь какь произведство каждаго было ограничено законами, то и туть не для чего было занимать деньги. Лассаль признасть, однако, что въ средніе вѣка существовала обширная торговля съ Востовомъ и значительное ростовщичество. Поэтому, туть является уже поводь из образованию канитала. Если въ древности онъ существоваль только въ зародышъ, то здёсь онъ становится уже юношею. Съ отврытісиъ новыхъ путей для всемірной торговии, этоть юноша працисть и растеть, поча нажонець Французская Революція снимаєть съ него всякія путы, ж разнузганный начинаеть гулять по всей земле BOJEERHY (стр. 136—137).

Настоящій періодь, говорить Лассаль, періодь преобладанія капитама, характеризуется раздъленісиъ труда, производствоиъ для всемірнаго рынка и безграничною конкурренцією, которая ведеть къ побъдъ врупныхъ капиталовъ надъ медкими. Работа же превращается въ товаръ, который продается на рынки; а такъ какъ цина товара опредъяется издержками производства, то и ціна работы опредідяется тыкь, что потребно для поддержанія рабочаго, то-есть, средствани пропитанія. Это рабочій и получаєть въ видъ заработной платы; все же остальное вапиталисть береть себъ. Но этоть излишекъ составляеть точно также плодъ рабочаго труда, ибо инаго промзводителя нёть. Следовательно, присвоивая его себе, капиталисть береть чужое. Собственность, при этомъ порядка, становится чужимъ достояність. Рабочій же, получая за проданную ить сунну работы уменьшенную плату, не въ состоянів купить собственныхъ своихъ произведеній, такъ что чемъ производительнее его работа, темъ онъ самъ становится бёднёе (стр. 148-160).

Можно возразить, что и хозяннъ предпріятія долженъ нолучить вознагражденіе за свою работу. Но Лассань утверждаеть, что это вознагражденіе составляеть совершенно ничтожную долю общаго барыша (стр. 160). Между танъ, санъ же онъ, въ своенъ проекта, предоставляеть рабочниъ товариществанъ инепно эту долю, а прибыль съ напитала, выражаемую обыкновеннымъ процентомъ, оста-

вляеть за государствомъ (Arlsb. стр. 42). Должно быть, вознагражденіе предпринимателей не такъ мало, если оно въ состоянім перевернуть всю судьбу рабочаго класса. Но увлекаясь своею техою, Лассаль увтряеть даже, что личныя качества предпринимателей совершенно ничего не значатъ для общаго производства. Если, говоритъ онъ, общая сумма годоваго производства-А, средства пропитаиія—Z, то будь все предприниматели прилежны или ленивы, умны или глупы, они все-таки въ итогѣ получатъ А-Z (BSD. стр. 163), Можно думать, напротивъ, что если всѣ предприниматели глупы и лънивы, то сумма годоваго производства будеть не А, а можетъ быть даже менъе Z. Съ другой стороны, если дъйствительно капиталъ, какъ утверждаетъ Лассаль, ничто иное какъ мертвое орудіе, которое не въ состоянім ничего произвести, если проценть съ капитала есть похищение, совершаемое капиталистомъ у работника, то какимъ образомъ можно предоставить государству право брать проценты съ ссужаенаго имъ вапитала? Стало быть, и государство становится воромъ! Но разъяснять этихъ противоръчій мы не беремся.

Съ такою же опрометчивостью Лассаль устраняеть и другое возраженіе, что проценть съ капитала составляеть вознагражденіе за сбереженіе. Вопреки очевиднымъ фактамъ, онъ совершенно отвергаеть возножность образованія капиталовь изъ сбереженій. Вещи, предназначенныя для потребленія, говорить онъ, непремінно должны быть потреблены; иначе онъ пропадуть даромъ. Стоячій же капиталь, состоящій изь желіза, брусьевь, камней и т. п., и безь того нельзя събсть; вакая же заслуга въ тонъ, что ихъ сберегаютъ (стр. 69-70)? Какъ будто однъ и тъже вещи нельзя употреблять производительно или непроизводительно, для работы или для удовольствія! Подобными аргументами можно только забавлять детей. Всего любопытиве то, что отвергнувъ сбережение, какъ чисто отрицательное действіе, которое ничего произвести не можеть, Лассаль признаеть накопление труда источникомъ капитала, прибавляя только, что тв, которые трудятся, не въ состоянім накоплять, а тв, которые накоплиють, пользуются чужимь трудомь (стр. 31, 79). Какъ будто накопленіе не есть другое слово для сбереженія!

Что же касается до постоянно повторяющагося довода, что рабочій, получая только скудное пропитаніе, не въ состояніи накоплять, то этому противор'ячать не только суммы, накопляємыя въ сберега-

тельных кассахъ, но и приведенный саминъ Лассаленъ принтръ Рочдольскихъ піонеровъ. Требусная имъ передача капиталовъ въ руки государства имбеть именно цалью предупредить эти сбереженія, помешать рабочемъ сделаться капеталистами, что, по метию Лассаля, есть самое противное явленіе (О. А., стр. 28). Правда, сбереженія рабочихъ, вообще, не велики; но кто въ этомъ виноватъ? гдв причина того, что доходъ ихъ ограничивается скуднымъ пропитаніемъ? На это опять отвечаеть сань Лассаль: возвышение заработной платы дъйствуеть, какъ возбудительное средство на умножение народонаселенія, а унноженіе народонаселенія опять понижаєть заработную плату до врайняго предвла. Дайте рабочему процетаніе, говорить Лассаль, а ужъ ребенка онъ самъ сделаеть (BSD. стр. 153, 154). Но чень же тугь виновать вашиталисть? Следуеть ли его считать воромъ за то, что рабочій, при нальйшемъ улучшеній состоянія, производить такое воличество датей, которое онь не въ состояніи проворинть? А въ этому, по признанію самого Лассаля, сводится весь вопрось: съ унножениемъ капитала заработная плата увеличивается, если только количество рабочихъ не увеличивается въ еще большей пропорція (стр. 192-3).

Въ результата, Лассаль выводить, что вапиталь, по существу своему, ничто иное какъ мертвое орудіе, которое имбеть значеніе единственно въ рукахъ работнека. Таковымъ онъ и быль въ первобытныя времена, въ рукахъ дикаго Индейца. Но при системъ разделенія труда ж безграничной конкурренцій, онъ не только сділался самостоятельнымъ, но и самого работника превратиль въ свое орудіе «Разделеніе труда, говорить Лассаль, составляеть источникь всякаго богатства... Это —единственный экономическій законь, который, по аналогін, ножеть быть названь закономъ естественнымъ. Это — не настоящій законь природы, ибо онь принадлежить не въ области природы, а въ области духа, но онъ облеченъ такою же необходимостью, какъ электричество, притяжение, упругость пара и т. п. Это-естественный законъ общества. И вдругь, горсть людей явилась среди народовъ, и наложила запреть на этоть естественный законъ общества, существующій только въ силу духовной природы всёхъ: эти люди обратили его въ свою личную пользу, кидая удивленнымъ и гологающими народами изи ихи же постояние возрастающаго производства только та объядки, которые при благопріятнихъ условіяхъ

ножеть получить и Индесць прежде всякой культуры, именно, самое необходимое жизненное пропитаніе. Это все равно, что если бы изсколько лиць объявили притяженіе, упругость пара, теплоту солица личною своею собственностью!» (стр. 165—7).

Дъйствительно, все равно. Одно также возможно какъ другое. Лас-CALL TOTHO C'S TARON ME OCHOBATCHSHOCTEN MOL'S ON YTBODMRATS, TO какіс-то самозванцы присвоніи себь всемірные законы пищеваренія. Но спрашивается: откуда же взялись эти санозванцы, и что дало ниъ силу произвести тавой неслыханный захвать? Дело въ томъ, что капиталисты не упали съ неба; они явились въ силу тахъ же саныхъ законовъ, которые произведи и разделение труда. Даже изъ скуднаго и невърнаго изложенія Лассаля выходеть, что капиталь ростеть вибств съ самою пронышленностью. Онъ находится въ зародышть, когда она сама еще въ зачатить. Туть только капеталь и трудъ состоять нераздільно въ однікъ рукахъ. Но чімь боліє проимпленность развивается, темъ более разделяются различения ся отрасли и органы. Съ раздъленіемъ труда является и самостоятельность капитала. Высшаго своего предъла это двоякое раздъленіе достигаеть тогда, когда саная проимпленность достигаеть высшихъ своихъ разибровъ, когда она становится всемірною, и когда, паконоць, съ паденіемъ всёхъ преградь, действують одни естественные законы общества. Не капиталисты налагають руку на эти законы, а тв, которые взывають къ государству, съ текъ, чтобы естественное движение силь заменить искусственною регламентацию. И съ какою целью? съ темъ, чтобы сопять разжаловать валиталъ на стенень мертваго, служебнаго орудія работы» (стр. 173), то-есть, сь темь, чтобы возвратиться къ первоначальной точей отправленіи. Исторія не діласть подобныхъ возвратовъ. Ни въ области природы, ни въ развити духа раздъльность органовъ не замъняется ихъ слитностью. Противоположные элементы духовнаго міра, на высшей своей ступени, подчиняются конечному единству, но всегда сохраняя свою относительную самостоятельность.

Точно также должна сохраняться и самостоятельность отдёльных сферь человёческой жизни. Оне подчиняются высшему государственному единству, но не замёняются имъ. Въ промышленной области является посредствующее звено между капиталомъ и рабочею силою, именно, кредитъ, но не государственный, а частный. Ередитъ есть

точно такой же факторь пронышленнаго производства, какъ земля, капиталь и трудь, и следуеть темь же эконойическимь законамь, вытежающимъ изъ взанинаго отношенія частныхъ свуз. Все это составляеть область гражданского общества. Государство же есть союзь, представляющій народь, какь единое целое. Оно воздвигается надь этимъ ніромъ частныхъ отношеній, нодчиняя его себв и подъ часъ направляя его сообразно съ своини цёляни, но не вившиваясь въ его самостоятельныя отправленія. Государство можеть, во имя общаго блага, требовать отъ промышленниковъ исполненія необходимыхъ условій безопасности и здоровья; опо ножоть ограждать налолетних и слабосильных, оказывать, во имя человеколюбія, возможную помощь нуждающимся; оно можеть далее, въ виду государственныхъ целей, ограничивать вностранную конкурренцію; наконець, по самому существу дела, ому принадлежить заведываніе теми промышленными средствами, которыя находятся въ общемъ пользованім всехъ, каковы пути сообщенія. Но самопронаводителемъ оно никогда быть не можеть; это противорачить его природа и его назначенію. Поэтому, когда Лассаль утверждаеть, что при разділеніи труда работа уже сама въ себв (an sich) виветь характерь общественный, и что нужно только установить въ действительности то, что заключается уже въ существе дела, заменявши личные авансы общественными (стр. 173), то въ этомъ взгляде нельзя не видеть полнаго извращенія понятій и сившенія всёхь сферь практической дъятельности. Ванъ им уже видъли, при раздъленіи труда работа можеть называться общественною лишь въ томъ смысле, что она производится при свободномъ взанинодъйствін частныхъ силь. Тому же закону следують и должны следовать авансы. Общество, какъ единое присе, туть не при чемъ.

Въ своенъ проекта для улучшения быта рабочаго класса, Лассаль ограничнися пока требованіемъ государственнаго кредита для рабочихъ товариществъ; но это предложеніе онъ считаетъ голько нереходною марою, практическимъ лозунгомъ для рабочей агитація (стр. 173, прик.). Окончательное же разрашеніе соціальнаго вопроса онъ видить въ обезниченіи всякой собственности (стр. 171), то-есть, иъ передача всяхъ средствъ производства въ руки государства. Впрочемъ, самая переходная мара должна прилагаться въ весьма шировомъ объемъ. Въ каждомъ состояніи общества, говорить Лассаль, все следуеть закону преобладающаго направления. Поэтому, педостаточно образованіе случайныхъ товариществъ, исчезающихъ въ нассъ; необходино, чтобы крупные батальоны соединенныхъ рабочихъ моган одолеть личныхъ вапиталистовъ. Въ такомъ обширномъ вредите Лассаль не видить для государства нивакого риска, ибо рискъ существуетъ только для отдельныхъ предпринимателей, а никакъ не для целаго производства, которое все идеть возрастая (стр. 176). Лассаль забываеть, что въ частномъ производстве убытки однихъ покрываются барышами другихъ: государство же будеть нести убытки отъ невыгодныхъ предпріятій, вбо разорившіеся рабочіе не защатять ему ни ванитала, ни процентовъ, но барышей оно все-таки иметь не будеть, ибо, при саныхъ выгодныхъ предпріятіяхъ, оно не получить ничего, кромъ капитала и процентовъ. Этому не поможеть устранение конкурренція и сосредоточеніе каждой провышленной отрасли въ рукахъ одного товарищества, какъ предполагаетъ Лассаль. Въ своекъ проскть онъ прямо бысть на монополію, ибо «превратить группированныхъ въ менкія товарищества рабочихъ въ конкуррирующихъ мъщанъ, стоило ли бы это труда!» (стр. 178). Но монополія бываеть выгодна только для немногихъ, при ограниченномъ количествъ лиць и при устраненіи всякаго вившняго соперничества. Остальнымъ она всегда въ ущербъ, а при свободномъ выборв занятій и на всемірномъ рынкв она совершенно немыслема. Не поможеть и всеобщее страховое товарищество нежду рабочини (тамъ же.) Страхують противъ вившнихъ несчастій, противъ действія силь природы, но нивогда противъ невыгодныхъ предпріятій. Такое страховое общество навърное бы разорилось. Если государство гарантируеть известный доходь при эксплуатаціи жолезныхь дорогь. то оно дъласть это на совершенно особенныхъ основаніяхъ: оно - -ондостоя составенникомъ и во имя общественных потребностей вызываеть предпринвиателей, объщая имъ извёстный, низмій предълъ барыша. Гарантировать же частныя предпріятія, которыя важдый береть на свой рискъ, никому еще не приходило въ голову.

Одно можно навърное предвидъть при этой системъ: съ устрапеніемъ внутренней конкурренцік нъть возможности выдержать внъшнюю. Поэтому народъ, который произведеть у себя такой экономическій перевороть, не только не вытіснить другихь со всемірнаго рынка, какъ воображаєть Лассаль (стр. 183), а напротивъ, долженъ будеть уступить ямъ місто. Но и внутри государства, недостатокъ конкурренція и предпріничиваго духа, который Лассаль называєть духомъ спекуляція и считаєть исключительною принадлежностью міщанства (стр. 184), должны повести къ значительному пониженію производства, мбо этимъ уничтожаются главныя пружины промышленнаго прогресса. Можно, сколько угодно, фантазировать о замінів дичнаго интереса высшими побужденіями; человіческая промышленность объ этомъ ничего не знаєть. Если прибавить во всему этому, что капиталь въ рукахъ государства не будеть рости, а народонаселеніе, видя передъ собою новый просторъ, съ разу возрастеть до крайнихъ преділовъ, то результать не можеть быть сомнителенъ. Какъ мы уже выразились выше, это—система всеобщаго разоренія.

Таково содержаніе брошюры Лассаля. Читатель можеть судить, насколько онъ быль правъ, когда въ концъ своей полемики, обращаясь въ Шульце-Деличу, онъ восилицаетъ: «во всякой стровъ, воторую я пишу, я являюсь вооруженнымъ всею наукою своего въка» (стр. 197)! Безспорно, и туть проявляются замъчательныя свойства его уна, общирная начитанность и сильный полемическій талантъ, но матеріалъ недостаточно обдуманъ и связанъ. Въ политической экономіи, Лассаль быль, въ сущности, деллетантомъ. Многія изъ имслей, которыни онъ щеголяєть, принадлежать не ему, a cooctremens ero miche he rientce ch ther, kotophie sanuctroваны у другихъ. Отсюда многочисленныя противоръчія и несообразности въ его накоженін. Есля бы Лассаль исполнить свою зав'ятную мысль и написать цельную философію духа, им инели бы по крайней изръ, котя одностороннюю, но связную систему, а не плохо слаженные отрывки. Надобно сказать, что онъ одниъ и быль способень къ такому предпріятію. Но общественная діятельность и ранняя смерть помещами осуществлению этого плана. Съ техъ поръ, вавъ овъ ринулся въ агитацію, онъ собственно быль уже потерянъ LIS HAYRE.

Въ 1864 году Лассань быль убить на думи. Последователи его до сихъ поръ свято чтуть его память, какъ основателя соціалистической партіи въ Германіи, какъ человіка, призвавшаго рабочіе

классы въ самостоятельной даятельности. Но о продолжение его на учныхъ трудовъ нътъ и помину. Зато выходящая изъ всякихъ приличій ругатия и изаминыя обвиненія въ мошеничества достигли крайнихъ преділовъ 1). Не мудрено, что партія его скоро распалась. Одни остались върными начертанной имъ программъ; другіе перешли къ болъе радикальному направленію Международнаго Товарищества Рабочихъ. Окончательно объ партіи слились.

## 3. КАРЛЪ МАРКСЪ 2).

На одной почве съ Лассаленъ стоитъ Кариъ Марксъ, известный председатель Международнаго Товарищества Рабочихъ, также накъЛассаль, еврейскаго происхожденія. Ни по силе ума, ни по таланту, ин по разнообразію сведеній, ни по философскому симслу, онъ не можеть сравняться съ Лассаленъ; но онъ сдёлаль то, о ченъ Лассаль только мечталь: онъ далъ теоретическое построеніе соціальной утопін. Книга его: Капиталь з) служить высшнить выраженіенъ немецкаго ученаго соціализма. По ней им можеть видёть, что ученый соціализмъ въ состоянія дать. Важность предмета побуждаеть насъ подвергнуть ее обстоятельному разбору и прослёдить ту цёнь умозаключеній, которою держится все это ученіе.

Способъ изследованія Карла Маркса тотъ же самый, который мы видёли у Лассаля. Это—діалектическая метода, наслёдованная отъ Гегеля. Карлъ Марксъ прямо признаеть себя ученикомъ великаго мыслителя и говорять даже, что онъ въ свояхъ основныхъ выводахъ вой-гдё кокетничалъ (!) гегелевскою терминологією (стр. 822). Гегелево начало противорічія онъ считаеть «пружиною всякой діалектики» (стр. 619, пр. 4). Но рядомъ съ этимъ онъ объявляеть, что соб-

<sup>1)</sup> Cm. Spommpy: Herr I. B. von Schweitzer und die Organisation des Lassalle'schen Allg. deutschen Arbeitervereins, von Fritz Mende z zpyriz.

<sup>2)</sup> Статья о К. Марков была также напечатана въ "Сборинкв Госуд. Знаній", т. VI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кариъ Марксъ началъ издавать это сочиненіе въ 1859 году, отдальными тетрадини, подъ заглавіемъ: "Zur Kritik der politischen Oekonomie". Это начало, въ новой обработић, вошло въ наданную инъ въ 1867 году инигу: "Das Kapitul". Въ 1873 году эта кинта вишла вторнить изданіемъ, съ исправленном реданціею. Я пользуюсь этимъ носидинить. Затёмъ, носий смерти Мариса вишло еще два тома, подъ реданціею Энгельса, вслёдствіе чего нанечатанная болбе двадцати лётъ тому навадъ статья потребовала вначительныхъ доволненій.

ственная его діалектическая негода пряно противоположна діалектикъ Гегеля. У послідняго унственный процессь олицетвористся подъ инененъ иден и становится творцонъ дійствительности, которая являєтся только вийшнить его выраженіенъ. По возарінію же Маркса, истина лежить въ дійствительности, то-есть, въ натеріальновъ нірі; все идеальное ничто иное, какъ отраженное и опроквнутое въ человіческой голові натеріальное бытіє. Поэтому, говорить онъ, діалектикъ Гегеля стоить на голові. Надобно ее перевернуть, чтобы распрыть раціональную основу въ нистической оболочкі (стр. 821—2).

Можно ожидать носяй этого, что діалектива Гегеля явится отрицаніемъ дійствительности, а діалектива Маркса, напротивъ, возстановленіемъ дійствительности. Но выходить наобороть. Именно та діалектива, которая извращаєть, или «ставить на голову», истинныя отношенія вещей, раскрываєть положительную сторону существующаго и выступаєть, какъ его защитница, а та діалектика, которая существующее береть за основаніе, становится къ нему въ отрицательное отношеніе, указываєть на необходимость погибели «каждой окранией формы въ потока движенія», одничь словомъ, являєтся «по существу своему критическою и революціонною» (стр. 822).

Такинь образонь діалектика должна разонь служить выраженіень крайняго матеріализма и крайняго идеализма; она должив, съ одной сторовы, брать свою точку опоры въ действительности, считая се за истинную свою основу, съ другой стороны, отрицать эту саную дъйствительность во имя идеала, обратающагося только въ человъческой голова. Карка Маркев, повидимому, не подозраваеть, что онъ служить двумъ разнымъ божествамъ. Указаніе на погибель каждой окравшей формы въ потока движенія мы видали и у Лассаля; въ этомъ выражается одностороннее развите отрицательнаго влемента гегелевой діалектики. Но чисто матеріалистических началь им у него не видали. Съ своимъ яснымъ философскимъ умомъ, Лассаль MOPS HEOFAR HOLISOBATSCH MATERIALMETHYCCHMM ZOBOZAMM ZIH CBOMXS цілей, но онь не могь смішнвать два совершенно разнородныхъ направленія. Для человіка, знаконаго съ философією и унівощаго связывать свои мысли, действительно трудно понять, какимъ образомъ матеріализмъ и соціализмъ могуть совмёщаться въ одной голова. Но въ даяствительности, это довольно обыкновенное Erichie.

При гакомъ сившеніи нонятій не мудрено, что Кариъ Марксъ хочеть свою діалектику выдать за результать опыта. Надобно отличать, говорить онъ, способъ изложенія отъ способа изсийдованія. «Изсийдованіе должно въ подробности усвоить себй натеріаль, анализировать его различныя формы развитія и измскать ихъ внутренною связь. Только когда совершена эта работа, можно представить истинное движеніе въ соотвітствующемъ виді. Если это удается, и жизнь матеріала отражается въ идеальной формі, то можеть казаться, что мы имбемъ діло съ конструкцією а ргіогі» (стр. 84).

Въ дъйствительности, при истинно научномъ ходъ мыслей, это никогда казаться не можеть. Основное положение должно быть доказано, и туть немедленно обнаруживается, отвуда берется довазательство, изъ унозрвнія мли изъ опыта. Авторъ можеть тысячу разъ увърять, что онъ, невидино для читателя, извлекъ свое начало изъ самаго подробнаго фактическаго изследованія; читатель, инфющій понятіе о томъ, что такое ученое изследованіе, все-таки не поверить: онъ знасть, что научное доказательство состоить именно въ обнаружения этого процесса извлечения. Безъ этого, самое подробное фактическое изложение становится только придаткомъ, который освъщается предвлятою мыслыю, то-есть, представляется въ совершенно ложновъ свете. Такивъ и является фактическій матеріаль въ внигъ Маркса. Въ выводъ основныхъ положеній нёть у него и тіни фактическаго доказательства; затемъ, когда теорія построена, на этомъ основаніи воздвигается фактическое зданіе, которое, разумъется, получаеть тоть видь, какой автору угодно ему придать. Следовательно, когда Карать Марксъ уваряеть, что его начала только кажутся выведенными а priori, то этимъ онъ обнаружеваетъ только, что у него неть для нихъ ни унозрительнаго, ни опытнаго доказательства. Онъ самъ не знасть, откуда они взяты. И точно туть нъть ни умозрвнія, ни опыта, а есть только логическіе фокусы, которые выкидываются для заданной напередъ цели. Читатель убедится въ этомъ, следя шагь за шагомъ за ходомъ мыслей автора.

Въ основаніе подагается анализь стоимости товара. Товаръ, говорить Карль Марксъ, есть первоначальная иліточка, изъ которой строится народное богатство. Наблюдать ее тімъ трудийе, что мы пе имбемъ тутъ ни инкроскопа, ни химическихъ реакцій. И то и другое должно быть замінено силою отвлеченія (Vorw., стр. 4).

Птакъ, вивсто наблюденія, ны начинаемъ съ отвлеченія. Что же такое товаръ?

Прежде всего, товаръ есть преднеть нолезный человки, или служащий для потребления. Полезность даеть ену потреблениемую меммость (Gebrauchswerth). Съ другой стороны, существо этого преднета
состоять въ томъ, что онъ ийняется на другіе. Въ этомъ состоять
его миноская миниость (Tauschwerth). Эта последняя и составляеть
главный преднеть изследования.

Мѣновая цѣнность выражается отношеніемъ равенства между двумя товарами, напримъръ: 1 четверть ншеницы — х пудовъ желѣза. Но этимъ отношеніемъ не исчерпывается ся существо. Пшеница уравнивается не только съ желѣзомъ, но и съ множествомъ другихъ товаровъ; слѣдовательно, тутъ должно быть общее содержаніе, независимое отъ этихъ частныхъ способовъ выраженія. Въ каждомъ уравненіи непремѣнно предполагается нѣчто общее, третье, «что не есть ни то, им другос», но иъ чему оба члена могутъ быть приведены. Товары отличаются другъ отъ другъ своею нотребительною цѣнностью или полезностью; слѣдовательно, иѣновая цѣнность, въ которой они полагаются равными, должна быть отлична отъ потребительной цѣнность. Она получается отвлеченіемъ отъ послѣдней. Мѣновая цѣнность, говоритъ Марксъ, не заключаетъ въ себѣ ни единаго атома потребительной цѣнности (стр. 9—12).

Туть читатель останавливается и спрашиваеть себя: да почему же это такь? Что между двумя предметами, которые обивниваются, должно быть начто общее, это несомивнео; но что это общее не должно быть мы мю, мы другое, это, повидимому, противорачить здравому симску: общимъ называется именно то, что есть виаста и мю и другое. Если им спросимъ: что есть общаго между двуми товарами, которые обивниваются? то всякій здравомыслящій человакъ наварное отватить: то, что оба полезны; поэтому они и ивняются. Одному болье нужно одно, другому—другое; но оба равно нужны. Если им сдалаемъ отвлеченее отъ различной ихъ пользы, то останется общій элементь полезности, потребительная цвиность вообще. Другаго името им этимъ умозаключенемъ получить не можеть. Отвлеченемъ отъ частнаго даеть намъ однородное съ нимъ общее, родовой признакъ видовъ, а не что-либо другое.

Но ножеть ин общая полезность служить основаність для поли-

чественнаго сравненія? Это-другой вопросъ, но и на него нельзя не отвітать утвердительно. При всякой міні, человіки сравниваєть ту пользу, которую онъ даеть, съ тою, которую онъ получаеть; это и служить сму побужденісмь для мёны. Степенью полезности предмета опредбляется и то, что покупатель готовъ за него дать; онъ дасть больше за то, что ему нуживе, меньше за то, что ему менве нужно. По признанію всяхь экономистовь, спрось является однимь изъ существенныхъ элементовъ при опредълени цънности. Другой элементь составляеть возножность пріобрасти предметь инымъ путемъ. Никто не дасть больше, если онъ можеть заплатить меньше. Этотъ второй заементъ, предложение, опредъляется разными обстоятельствами, которыя необходимо разобрать для того, чтобы рашить вопросъ о ценности товаровъ. Это и делають экономисты. Простое же отвлечение отъ полезности не только не приведеть насъ къ какому-либо результату, но, напротивъ, уничтожить самое основание ръшенія. Если ны сдълвень отвлеченіе оть еслхой полезности, то исчезнеть и ценность, ибо не будеть и мены. Никто не исплеть предметовъ, воторые не нужны. Следовательно, вогда Карлъ Марксъ утверждаеть, что ибновая ценность не содержить въ себе ни единаго атома потребительной ценности, то это не только ничемъ не оправданный догическій скачокъ, но и прямоє противорачіє тому, что ежедневно происходить при мана товаровъ.

Что же однако остается въ товарћ, если мы сдѣласмъ отвлеченіе отъ всякой полезности? Остается, говоритъ Карлъ Марксъ, одмо молько качество, именно, что оба предмета суть произведенія труда (стр. 12). Туть читатель приходить въ еще большее недоумѣніе. О трудѣ еще даже не упоминалось. Почему же это единственное остающееся качество? Я, напримъръ, покупаю лѣсъ и плачу за него золотомъ. Неужели, независимо отъ полезности этихъ предметовъ, единственное ихъ качество то, что они оба составляютъ произведенія труда? Но вѣдь они точно также, и еще въ гораздо большей степени—произведенія природы. Въ покупаемый мною лѣсъ, можетъ быть, не положено никакого труда, а я все-таки за вего плачу, иногда даже очень дорого, смотря по обстоятельствамъ. Очевидно, трудъ берется туть какъ дѣятель производства; но самъ Карлъ Марксъ признаетъ, что онъ не единственный дѣятель: есть еще и природа (стр. 18). Есть и капиталъ. Мѣняемые предметы могутъ

сами быть напиталомъ, то-ость, служить деятслями производства. Это-тоже составляеть качество, которое даеть имъ цвиность. Почему же все это оставляется въ сторонв и берегся одинъ трудъ? Потому что такъ угодно автору. Иного ответа им дать не иоженъ. Пусть читатель перебереть всв 822 страницы книги Карла Маркса, онъ другой причины не найдеть. Вездь, въ последующемъ изложения, положеніе, что міновая цінность товаровъ опреділяется исключительно трудомъ, принимается какъ доказанное; доказательство же состоить единственно въ томъ, что, отбросивъ полезность товаровъ, ны получимь въ остатив одно только начество, именно, что они составляють произведение труда. И это выдается за строго научный выводъ (стр. 813). Читатель видить, что туть иетть не только строгой начки, но даже и простаго симска. Фактическій разборъ міновой ценности устраняется совершенно; объ опытныхъ доказательствахъ нёть и помину. Все сводится на логическій выводь, но въ этомъ выводе не оказывается ни единаго атома логики. Вакъ мы уже сказали, это не умозрвніе и не опыть, а просто фокусь, посредствомъ котораго пускается пыль въ глаза читателя.

Англійскіе экономисты, также какъ Карлъ Марксъ, старались привести цінность товаровъ къ произведенной работь; но они ділали
это на основаніи серьезнаго анализа предмета. Анализь быль невіврень, ибо доходъ съ земли и проценть съ капитала, которые,
независимо отъ другихъ, изийняющихся обстоятельствить, постоянно опреділяють цінность произведеній, не могуть быть сведены
къ работь. Но туть, по крайней итрі, можно спорить, можно
доказывать. Когда же авторь просто утверждаеть, что это такъ,
и загійнь считаеть діло доказаннымъ, то вопрось идеть уже не
объ ученомъ спорі, а просто объ оцінкі умственныхъ способностей
писателя.

Но пойденъ далве. Допустинъ, что цвиность товаровъ опредвляется единственно трудомъ. Какимъ же трудомъ? Если мы устраняемъ полезность произведеній, говорить Кариъ Марисъ, то, очевидно, мы должны устранить и полезность производящей ихъ работы; съ первою исчезаеть и последняя. Полезная работа есть частный видъработы, та или другая ея форма, а намъ нуженъ общій злементь, работа вообще. Безразличная, или отвлеченная работа есть работа, какъ трата человіческихъ силь. Она изміряется временемъ, или

своимъ продолженіемъ. Это и есть итрило всталь цтиностей, единица, къ которой онт приводятся (стр. 12—13).

Па этотъ разъ умозавлюченіе правильно: сділавши отвлеченіе отъ различія работы, им получить работу вообще. Но туть является другое затрудненіе. Я могу проработать Богъ знаетъ сволько времени, но если я произвель вещь никому не нужную, то она всетаки не будеть иміть цінности, и трудъ мой пропаль даромъ. Это признаетъ и Карлъ Марксъ. Слідовательно, работа, для того чтобы иміть цінность, пепремінно должна быть полезна (стр. 15—16, 64). Такимъ образомъ, съ одной стороны, им откидываемъ всякую полезность и утверждаемъ, что цінность опреділяется работою, единственно какъ тратою рабочей силы, съ другой стороны, им требуемъ, чтобы эта отвлеченная работа непремінно была полезна; тоесть, им въ заднюю дверь вводимъ то, что вытолкнули черезъ переднюю. Противорічне туть явное, вопіющее, но авторъ ни мало этимъ не смущается и, ничего не замічая, продолжаеть свое логическое шествіе.

Если ценность произведений определяется исключительно временемъ употребленной на нихъ работы, то очевидно, что всякая работа должна оплачиваться одинаково. Большее ди количество полезности работникъ производитъ въ данное время или меньшее, цъна должна быть одна. Это также признаеть Карль Марксъ. Производительная сила работы, говорить онъ, касается ся нолезности, а отнюдь не ся ценности. Результать большей производительности только тотъ, что одна и таже ценность распределяется на большее количество товаровъ, всябдствіе чего посябдніе становятся дешевле (стр. 15, 21). По если такъ, то и качественно различная работа должна паниться одинаково. На этомъ основанін, картина Рафазія будеть инсть меньшую цену, пежели картина самаго бездарнаго труженика, если она написана въ болъе скорое время. Тутъ нельзя сослаться на то, что въ картина Рафазия оплачивается предыдущая приготовительная работа художника. Труженикъ и прежде могъ работать даже болъе Рафардя: генію достается легко то, чего труменикъ никогда не достигнеть даже саною конотливою работою. Следовательно, приходится или признать, что ценность произведеній определяется не однинь количествомь, но и качествомь работы, или отвергнуть саиме очевидные и неотразниме факты, вакъ не инфиціе законнаго

основания. На постеднее Каргь Марксъ не решается. Онъ, по своему обыкновенію, вводить противорічіє въ свою аргупентацію, не заботясь объ его разрашения. Работу онъ раздаляеть на простум и сложную; последнюю онь называеть также потенцированною или умноженною, какъ будто качественное различие исчернывается количественнымъ отношениямъ! Простая работа, по его мийнію, составляетъ единицу, которою изивряются всё ценности; сложныя же работа сводится въ простой, такъ что меньшее количество первой равняется большену воличеству второй. Читатель спрашиваеть: какъ же это возножно, когда ны нитемъ дъю съ безразличною работою, съ работою вообще, какъ тратою силь? Потенцированною или умноженною ножно назвать разва только более производительную работу, но именно она-то и устраняется, какъ не имеющая вліянія на ценность. Правда, въ другонъ месте Карлъ Карксъ говоритъ, что «работа съ исключительною производительною силою дайствуеть, какъ потенцированная работа, или производить въ одинакое время высшія цінности, нежели средняя общественная работа того же рода» (стр. 325); но это только увеличиваеть противоречіе, и мы все-таки не узнаемъ, какимъ способомъ возможно разнокачественную работу привости въ единой количественной единица. Самъ авторь перестаеть туть разсуждать, а просто ссылается на опыть. «Что это приведение постоянно совершается, говорить онъ, это показываеть опыть. Известный товарь можеть быть произведеніемь самаго сложнаго труда, во всякомъ случат его цтность уравниваеть его съ произведениеть простой работы, а потому сама представляеть только взвёстное количество простой работы. Различныя пропорців, въ которыхъ разнородныя работы сводятся на простую работу, какъ ихъ количественную единицу, установляются иземстнымь общественнымь процессомь за спиною производителей, в потому важутся имъ вытекающими изъ обычая» (стр. 19). На этомъ основани Каркъ Марксъ считаетъ совершенно безполезнымъ далбе трактовать о качественно высшей работа, нбо ее всегда можно привести из простой.

Это, конечно, весьма легкій способъ набавиться отъ затрудненія. Но вопросъ состоить именно въ томъ: что же это за общественный процессъ, который происходить за спиною производителей? Если мы просто сощленся на опыть, то окажется, что не работа служить

мерилонь цепностей, а деньги служать нерилонь работы, при чемъ отношеніе работы къ другой опредъляется отнюдь не свойствомъ кли продолжениемъ самой работы, а нервико совершенно посторонними обстоятельствами. Одна и таже картина, воплощающая въ себъ иссячную работу художнива, можеть быть въ 100, въ 1,000 и въ 10,000 разъ ценнее такого же воличества простой работы, смотря по тому, извъстенъ ли художениъ или нътъ, большой ли спросъ на его произведенія или малый, живъ онъ или умеръ и т. п. Если же ны, вийств съ Нарксонъ, скаженъ, что общество, установляя цены, само не понимаеть, чемъ оно руководится (стр. 51), то надобно объяснить истинную сущность этого процесса, и тогда опять возникаетъ вопросъ: чемъ измеряются разнокачественныя работы? где единица для ихъ сравненія? По теоріи Карла Маркса, когда им говоримъ, что 20 аршинъ полотна равняются одному сюртуку, то это означаеть, что въ объекь ценностяхь содержится одинакое количество рабочихъ дней; но когда мы говоримъ, что большее количество простой работы равняется меньшему комичеству сложной, то-ость, лучшей, то где же туть основание уравнения? Чтобы восполнить недостающее количество, им должны ввести другой элементь, качество, элененть, посоизмериный съ количествомъ. Не говоримъ уже о той неябности, что большее количество служить единиею для меньшаго. Очевидно, что свести вст цтиности из единицт рабочаго дня можно только однимъ способомъ: совершенно устранивъ качество работы. Это и дъластъ Караъ Марксъ, когда онъ говоритъ, что цънность опредъляется работою вообще, какъ тратою силы, независимо отъ ся качества. Но тогда не следуеть вводить опять качество заднею дверью, а надобно храбро признать, что картина Рафавля интетъ меньшую цвну, нежели произведение бездарнаго труженика, которое работалось дольше.

Однако и этимъ признаніемъ мы не спасемся отъ противорічій. Даже простая работа подевщика можеть быть разнаго качества. Самъ Карлъ Марксъ замічаєть, что по этой теоріи можеть показаться, что чімъ лівнивіе и неспособніе человікъ, тімъ цінніе его товарь, нбо тімъ боліе требуется времени для произведенія этого товара. Чтобы устранить это затрудненіе, приходится опять разновляющая субстанцію цінностей, говорить Карлъ Марксъ, есть рав-

ная человіческая работа, трата одной и той же человіческой рабочей силы. Совокунная рабочая сила общества, выражающаяся въ цінностяхь товарнаго міра, имість значеніе одной и той же человіческой рабочей силы, хотя она состоить изь безчисленныхъ единичныхъ рабочихь силь. Каждая изь этихъ единичныхъ силь есть таже человіческая рабочая сила, какъ и другія, насколько она имість характеръ средней общественной рабочей силы и дійствуєть, какъ таковая средняя общественная рабочая сила, сийдовательно, употребляєть на произведеніе товара только средникъ числомъ необходимое или общественно необходимое время работы» (стр. 13).

Такимъ образомъ, для того, чтобы найти единицу работы, им принуждены сділать новое отвлеченіс. Сначала им откинули качество в взяли одно воличество; теперь им отбрасываемъ безконечное разнообразіе единичных силь и беремь одну общую рабочую силу. Но это новое отвлечение имъстъ уже иной характеръ, нежели первое. Танъ ны брани одну сторону двиствительнаго предмета, откидывая другую; здёсь же им изъ области действительности переходииъ въ область фикців. Ибо одиная общественная рабочая сила вичто иное, сакъ фикція; въ действительности существують только единичныя силы. Говоря объ общественной силь, мы не знаемъ даже, о какомъ обществъ тутъ идетъ ръчь. Объ отдъльномъ государствъ? Но обмънъ товаровъ существуетъ и между государствами. По этой теоріи, им должны будемъ сказать, что на всемірномъ рынкв цвна товаровъ опредъляется среднимъ рабочимъ временемъ всего человъческаго рода, какъ единой рабочей силы. Но въдь это чистая нельпость. Когда ны принимаемъ за иврило дъйствительныхъ отношеній фиктивную и никому неизвёстную единицу, это означають только, что мы совершенно сбились съ дороги. На дъгв, цвна товаровъ опредъляется отнюдь не выводомъ средняго рабочаго времени для всего человъческаго рода, а просто борьбою частныхъ силь. Более дешевые товары вытесняють съ рынка более дорогіе. Конкурренція же происходить вовсе не оттого, что разнообразныя силы сводятся из одной, а именно оттого, что силы разныя.

Съ фиктивною единицею общественной рабочей силы связано и другое превращение. Если до сихъ поръ читатель могъ думать, что ибраномъ ценностей служить действительно исполненная работа, то теперь онъ долженъ въ этомъ разубедиться. Не действительная, а

потребная, или, какъ выражается Карлъ Марксъ, общественно-необходимая работа опредъляеть цену произведеній. Но общественноисобходимая работа не есть постоянная единица. Какъ признастъ и самъ Каряъ Марксъ, это-маркао, безпрерывно изманяющееся. Сегодня для производства извъстнаго товара пужно извъстное количество работы. а завтра, всябяствіе новаго изобретенія, нужна только половина. Несмотря на то что прежній рабочій день перешель уже въ цёну товара, если этотъ товаръ еще не потребленъ, а вращается на рынкв, цвна его, следовательно и употребленная на него работа, сокращается на половину. Излишекъ работы пропадъ даронъ (стр. 86). Поэтому, когда Кариъ Марксъ утверждаетъ, что въ цене товаровъ изображается окрыпшее рабочее время (festgeronnene Arbeitszeit), то это противоръчить собственнымъ его выводамъ: работа вовсе не окрепла въ цене, а напротивъ, постоянно съ нею изитняется, хотя она уже произведена и повидимому изитияться уже не можеть. Надобно притомъ замътить, что общественно-необходимое рабочее время не есть время, потребное для производства того или другого отдёльнаго товара, а время, потребное для производства всей совокуппости извъстнаго товара, нужнаго обществу. Время, потребное для производства отдёльной штуки, можеть остаться прежнее, но если произведено болбе потребнаго количества, то считается всетаки только необходимое для удовлетворенія потребности время, которое теперь распредъляется на большее количество товара. Какъ рабочая сила, такъ и весь находящійся на рынкв товаръ считается одною статьею, которой общая цена распределяется по отдельнымъ предметамъ, сообразно съ общимъ ихъ количествомъ (стр. 86). Поэтому и наобороть, если количество товара меньше нужнаго, товаръ все-таки считается произведеніемъ необходимой для общества работы, хотя эта работа вовсе и не была произведена; въ этомъ случав цвна товара стоить выше, нежели действительно употреблепная на нее работа.

Ясно, что при такомъ взглядѣ работа перестаетъ имѣть самостоятельное значеніе. Дѣйствительная работа превратилась въ воображаемую, воображаемая же сумма работы опредѣляется суммою предметовъ, необходимыхъ для удовлетворенія потребностей, то-есть, полезныхъ. Изъ области фикціи мѣрило опять переходитъ въ дѣйствительность, но уже въ дѣйствительность, опредѣляемую полезною цѣнностью, а не трудомъ. Такимъ образомъ, въ результате мы подучасиъ совершенно противоположное тому, что им имбли въ началь. Точкою отправления было отвлечение оть всякой потребительной ценности; им изъ области чувственной вознеслись въ область сверхчувственную или даже сверхъестественную, по выражение Маркса 1). По туть, идя оть отвлечения къ отвлечению, им пришли наконець нь чистой фантаснагоріи, ускользающей отъ всякаго опреділенія, и когда им захотели что-нибудь уловить, им не нашли пичего, кроме отвергнутой нами потребительной ценпости. Не даромъ Карлъ Марксъ говорить, что ири анализь товарь оказывается «исполенным» ис-TAMESHICKENT TORROCTOR IN GOTOCHOBCKENT UPESPARORS, KARNING-TO «общественных ісрогифом», который надобно разгадывать. При такомъ способе изследованія немудрено, что тоть же товарь, по выраженію Маркса, «изъ своей деревинной головы выкидываеть штуки, гораздо болье удивительныя, нежели если бы онъ вдругь самъ собою начать плясать» (стр. 47-8). Но Марксъ неправъ, когда онъ весь этогь инстическій тумань и вытекающія изь него противорічія приписываєть саной форм'в производства, выражающейся въ товарі (стр. 53, 82). Противорічія существують только въ голові автора, и эта самая голова производить богословскіе призраки и всь эти штуки, болье удивительныя, нежели осли бы товарь началь самъ собою плисать. Дъйствитольное производство припостей тутъ ровно не-при чемъ.

П это еще не высшій цвёть этой новаго рода діалектики. Въ дальнёйшемъ изложенія ны встрётинъ еще болёе изумительныя штуки.

Утвердивии изновую цінность на такой истафизической пляскі товара, Карль Марксь переходить къ превращенію товара въ деньги. Тугь діло кажется довольно просто. Деньги служать орудісить изны, выраженісить изновой цінности; слідовательно, по теоріи автора, оні являются воплощенісить отвлеченной человіческой работы. Но Марксь этимь не довольствуєтся; оні опять хочеть быть глубокомисленнымь и, по своему обыкновенію, запутывается въ противорічія, изъ которыхь изго всхода.

<sup>1)</sup> Tann me, orp. 33: "eine übernatürliche Eigenschaft"; n na crp. 48: "sebald er als Waare auftritt, verwandelt er sich in ein sinnlich übersinnliches Ding".

По теорін Маркса, ціна міняєных товаровь выражается въ уравненін, которое означаєть, что количество работы въ обоихъ одно и тоже. Казалось бы, туть исть ничего, кроив чисто количественнаго отношенія равенства. Но будучи воспитань на нёмецкой философім, Караъ Марксъ видить туть полярность, то-есть качественную противоположность. Одинъ товаръ, говорить онъ, выражаеть свою ценность въ другомъ; следовательно, первый играетъ деятельную, а второй страдательную роль. Первый является какъ относытельная цинность, второй - какъ женесленть (стр. 23). Можно возразить, что во всякой мънъ это отношение обоюдное. Правда, говоритъ Карать Марксь; но для того, чтобы цёну втораго товара выразанть въ первоиъ, надобно переставить термины, и тогда первый становится эквивалентомъ (стр. 24). Читатель понимаеть, что эта перестановка совершается на бумагь, а въ дъйствительности отношение остается тоже. Какъ ни переставляй термины уравненія, оно всетаки выражаеть собою равенство и ничего болье.

Въ чемъ же, однако, по мибпію Маркса, состоять качественная противоположность относительной ценности и эквивалента? Въ этомъ. по его уверенію, выражается опить же известная намъ противоположность ценности и полезности, или меновой и потребительной ценности. Последняя была устранена съ санаго начала. Сани товары, устами Карла Маркса, говорять намъ: «наша потребятельная цёнпость можеть интересовать человека: памь, какь вещамь, она не принадлежить... Мы относимся другь къ другу только вакъ ивновыя ценности» (стр. 61). Но несмотря на то, потребительная ценность опять и опять вводится въ отношеніе цінностей. Подярность терминовъ состоитъ именно въ томъ, что меновая ценность одного выражается въ потребительной ценности другого. И этимъ не ограничивается противорёчіе. Не только здёсь тайкомъ вводится начало, которое было формально устранено, но саные противоположные термины неожиданно превращаются другь въ друга. Объясняя то, что опъ называетъ относительною ценностью, Карать Марксъ прямо говорить, что въ ней выражается ценность, а въ эквиваленте-полезность. «Ценность (меновая) товара А, выраженная въ потребительной цінности товара В, имість форму относительной цінности» (стр. 28). Это объясняется тыть, что для продавца, на точку зранія котораго мы . становимся при этомъ сравненій, отдаваемый имъ товарь предста-

вляеть не полезность, а ценность; напротивъ, получаемый товаръ имботъ для него полезность (стр. 66). Но въ вонцу дляннаго и утомительнаго разсужденія, которое вращается болье въ области тавтологіи. вдругъ оказывается, что полезность представляется относительною ценностью, а ценность-эквивалентомъ. «Скрывающаяся въ товаре внутренняя противоположность потребительной и ивновой цвиности, говорить Караз Марксь, выражается визшнею противоположностью, TO-CCTL, OTHOMERICAL ABYXL TOBADOBL, BL ROTODOML OANEL TOBADL. котораго ценость должев быть выражена, непосредственно интетъ значение только какъ нотребительная ценность, а другой товарь, напротивъ, въ которомъ выражается ценпость, имееть непосредственно значеніе только какъ міновая цінность (стр. 37). Какимъ образонъ совершилось это превращение, остается для читетеля тайною. Можно думать, что оно произопыю и безь ведома автора, ибо оть этого ему натъ нивакой выгоды. Это просто догическая игра, въ которой неумблый игровъ нивогда не знастъ, гдв у него, наконецъ, очутится nongrie.

Какъ бы то на было, въ результате выходить, что деньги, какъ общій эквивалонть, служать чистымь выраженіемь ивновой ценности, или воплощениемъ отвлеченией человической работы (стр. 71-2). Самъ Кариъ Нарвеъ признаеть это выражение неявнымъ (verrückt), но онь утверждаеть, что изщанское производство не ножеть не выражаться въ неленыхъ формахъ (стр. 53). Итаеъ, ценность золота означаеть количество потребнаго для добыванія его рабочаго времени и выражается въ томъ боличестве всяваго другаго товара, на производство котораго требуется столько же временя (стр. 70). Цена товара есть, поэтому, денежное название осуществленной въ пенъ работы. «Однако, говоритъ Караъ Марксъ, если цена, какъ показатель количественной ценности товара (т.-с. положенной въ него работы), есть показатель его меноваго отношения въ золоту, то не сявдуеть, наобороть, что показатель его меноваго отношенія къ золоту необходимо есть новаватель его количественной ценности». Обстоятельства погуть заставить понизить настоящую цвну или дозводить ся возвышеніе, и тогда денежная цена товара перестасть соответствовать истинной од ценности. Можеть даже случиться, что денежная цена товара не только количественно, но и качественно отинчается отъ его изиности. Челованъ получаетъ иногда шату за то,

что не представляеть собою никакой работы, напримерь, за ноступки противные чести и совести. Въ такоиъ случае цена становится ициною величиною. Карлъ Нарксъ приписываеть эти уклопенія капиталистической форм'я производства, въ которой общее правило является только какъ слепой законъ, установляющій среднюю норму неправильныхъ отношеній (стр. 80-81). Но мы не можемъ не видъть здёсь признанія, что ціна товаровь опреділяется не однимъ рабочинь временень, но и другини обстоятельствами. Исжду тыкь, опредъление мъновой ценности исключительно рабочимъ временемъ было выведено, какъ абсолютный законъ, независимо отъ какой бы то ни было формы производства. Намъ было сказано, что уравненіе, въ которомъ выражается ивна, означаетъ, что въ обоихъ териинахъ заключается одинакое количество рабочаго времени. Принявши это начало, им непреизнио должим признать, что въ денежной цънъ товара выражается его итновая цвиность, или количество заключающагося въ немъ рабочаго времени, и ничего болве. Сколько бы мы ни сравнивали между собою величинъ и съ котораго бы конца мы ин начинали, отношение равенства все-таки остается отношениемъ равенства. Сказать же, что меновая ценность выражается въ цене товара, но цена товара не всегда выражаеть меновую ценность, это все равно, что если бы, говоря, папримъръ, объ измъреніи стола, ны сказали, что начавши съ одного вонца, выйдеть два аршина, а начавши съ другаго, можетъ, пожалуй, выдти и три. Противоръчіе туть опять не въ предметь, а единственно въ теоріи автора.

Къ такой же нелиности онъ приходить, когда онъ несоотвътствіе цёны съ истинною цённостью товара объясняеть тёмъ, что субстанція цёны, то-есть, воплощенная въ произведенія работа, можеть,
при перемёнё формы, то-есть при обиёнё, утрачиваться или убавляться (стр. 87). Такого исчезновенія или приращенія субстанцім
наука не знаеть. Это—чудодёйственное твореніе изъ ничего или превращеніе въ ничто. Не даромъ Каркъ Марксъ относить цёну товаровъ къ сверхъестественному міру.

Изследовавши такимъ образомъ превращеніе меновой ценеости въденьги, Карлъ Марксъ изследуетъ затемъ превращеніе денегъ въкапиталъ. Это—красугольный камень всей системы, и здёсь авторърадивально расходится со всёми «мёщанскими экономистами». Последніе подъ именемъ капитала разумёютъ всякое произведеніе,

обращенное на новое производство; но Карать Марксъ, возвращаясь EL HOMETIGEL IDEBMENT, BEINTL BL RAHHTAJE TORING ROMEN, HOMBOсящія проценты, или рождающія молодыхъ, по выраженію Аристотеля (стр. 135, прим. 137, 149). Будучи пущенъ въ оборотъ, капитакъ превращается и въ товаръ, но съ такъ только, чтобы снова превратиться въ деньги. Товарная форма для него переходная, денежная же форма-начало и конецъ его движенія (стр. 137). Этимъ обращение капитала существенно отличается отъ собственно товарнаго обращения. Въ последнемъ товаръ составляетъ начало и конецъ оборота. Производитель продаеть товарь и на полученныя деньги покупасть новый товарь, который ему нужень для потребленія. Следовательно, это --обибив двухъ равноценных товаровъ черезъ носредство денегъ. Формула этого оборота следующая: Теваръ-Деньги-Товаръ. Цтаью является здесь потребление, чемъ и кончается весь процессь. Обороть капитала, напротивь, изображается формузов: Деньги-Товаръ-Деньги. Цілью здісь не можеть быть обратное получение денегь, ибо подобный обороть не интать бы симсла. Цъль состоить въ томъ, чтобы на пущенныя въ обороть деньги получить прибыль, или излишень цвим (Mehrwerth). Посредствонъ оборота капиталь наростаеть, и это нарощение не инветь предвла, нбо каждый завершившійся обороть становится началонь другаго (стр. 129-136). Эта форма оборота, говорить Нарксь, повидимому, принадлежить только купеческому капиталу; но она точно также свойствениа и всякому промышленному капиталу. Всзде на деньги покупаются товары, которые опять продаются въ другомъ выда. Въ напиталь, который отдается въ рость, эта форма является во всей своей чистоть, въ сокращенномъ видь. Туть пряно выражается истинное существо напитала: это-деньги, рождающія деньги (стр. 138).

Читатель спрашиваеть: гдт же ин после этого найдень простое товарное обращене, которое противополагается денежному? Если им возьмень приведенный Марксонъ примеръ крестьянина-производителя, который продаеть хлёбъ, съ твиъ, чтобы купить платье, то им увидинъ, что и крестьянинъ для производства хлёба долженъ быль сначала положить деньги. Положинъ, что вемля досталась ему какинъ-лебо вензвёстнымъ способомъ; но все же надобно купить земледёльческія орудія, скотъ, натеріалы для хозяйственныхъ построекъ, ножотъ быть и стиена. Самыя вырученныя за товаръ деньги

опъ не вст употребляеть на нокупку необходиныхъ для домашисй жизни предистовъ; часть ихъ опъ снова обращаеть на производство. Но и купецъ-капиталисть деласть тоже санос: часть своей прибыли онъ употребляеть на свою собственную жизнь, а другую прилагаетъ къ капиталу и пускаетъ въ новый оборотъ. Разница между обоями способами обращения состоить сдинственно въ томъ, что въ первомъ случав Кариъ Марксъ произвольно начинасть съ товара, какъ будто товаръ упалъ съ исба, и также произвольно кончасть потреблениять, не обращая вниманія на ту часть выручки, которая идеть на новое производство; въ другомъ же случав, онъ двластъ наоборотъ: онъ произвольно начинаетъ съ денегъ, какъ будто деньги упали съ неба, и обращаеть вниманіе исключительно на ту часть прибыли, которая спова пускается въ оборотъ. Истишая же разница состоить не въ томъ, что ны произвольно начнемъ съ того или другаго конца, а въ тояъ, что однъ траты дъзаются для потребленія, а другія-для производства. Последнія и составляють капиталь, безь котораго ни одно производство обойтись не можеть. Видёть капиталь въ однихъ деньгахъ, это зпачить возвращаться къ первобытемиъ временамъ полктической экономіи. Древніе могли съ презранісмъ смотрать на торговую прибыль и на денежный проценть, также какъ они вообще съ презранісяв смотрани на физическій трудь: у нихв достойнымь гражданина считалось только управленіе домомъ и занятіє государственными дълами. Но перенессије этихъ понятій на новое время линісно всякаго смысла.

И это еще не все. Самое любопытное то, что Карлъ Марксъ, выдавая денежное обращеніе за источникъ приращенія капитала, вийстй съ тимъ признаеть это приращеніе невозможнымъ. Въ самомъ ділі, если ціна товаровъ опреділяется потребною на производство ихъ работою, то сколько ни превращай товаръ въ деньги и деньги въ товаръ, ціна останется все одна и таже. Это им и видииъ въ простомъ товарномъ обращеніи: купленный для потребленія товаръ равпляется по цінте проданному товару. Разница состоить не въ ийновой, а въ потребительной ихъ ціности: одному нужно одно, другому— другое; оттого и происходить ийна. Только для боліе удобнаго сравненія она совершаются черезъ посредство денегъ. Поэтому и въ денежномъ обращеніи копець долженъ быть равенъ пачалу. Сколько бы им пи вставляли посредствующихъ уравненій, все же им не по-

дучить инчего, кроив отношенія равенства. Обращеніе, говорить Карль Марксь, не рождаєть ціны, и весь этоть посредствующій нроцессь ничто внос какь фокусь, ибо потребитель можеть прямо купить товарь у производителя (стр. 139—142). Купець вставляется между ними какь паразить, и весь его барышь объясняется только тімь, что онь обсчитываєть того и другаго. По чистымь экономическимь законамь, туть прибыли быть не можеть (стр. 148, 149).

Какъ же, однако, спрашиваеть въ изумленіи читатель: разві купцу не нужно ни хлонотъ, ни издержекъ, для того, чтобы произвеленный, иногда за тридевять земель, товаръ доставить потребителю? Развъ всякій, кто нуждается въ чав или хлопив, ножетъ идти за ними въ Китай или въ Америку? Даже производитель, который живеть подъ бокомъ, не продаеть своихъ товаровъ въ розницу. Розничная продажа требуеть опять же хлопоть и издержень. Производитель спішить сбыть свой товарь оптонь, съ тімь, чтобы вырученныя деньги опять обратить на производство. Следовательно, посредничество необходимо, а оно сопряжено съ издержками, съ хлонотами, съ рискомъ. Нужны постройки, корабли. склады; кунсцъ долженъ вздить, покупать, расчитывать. Пеужели онъ за все это не получить вознагражденія, и проданный имъ товаръ ложенъ, по экономическимъ законамъ, оставаться въ той цёнё, но какой онъ его купкиъ? Казалось бы, достаточно поставить эти вопросы, чтобы получить на нихъ ответъ. Объ этомъ слишеомъ громко говорять и наука, и здравый симсяь, и сжедневный опыть. Но Карлъ Марксъ, вопреки наукъ, здравому смыслу и опыту, храбро утверждаеть, что купець ничто иное какъ паразить, и что обращение товаровъ никогда не можеть породить приращения пвиности.

Если им взглянемъ на другую форму прибыли, на процентъ съ капиталь, отдаваемаго въ займы, то мы увидимъ тоже самое. Капиталь, лежащій въ сундукахъ, скопляемый въ видъ сокровища, процента не приноситъ; почему же онъ приращается, когда онъ пускается въ оборотъ? По той же самой причинъ, по какой получаетъ вознагражденіе и человъческая работа: потому что онъ становится полеженымъ. По собственному признанію Карла Маркса, только та работа имъстъ ціну, которая служитъ на пользу другаго (стр. 64); тоже самое прилагается и къ деньгамъ. Засміщику

пужны деньги; если онъ ихъ пе получить, онъ принужденъ будетъ прекратить свое производство; опъ, можетъ быть, даже пойдетъ по міру. Въ этой нужде онъ обращается къ тому, у кого деньги есть. Но промышленность-не благотворительное учреждение. Если кашиталистъ, по экономическимъ законамъ, долженъ выдать деным на рискъ, съ темъ, чтобы черезъ Богъ внастъ сколько времени получить ехъ обратно въ томъ же воличестве, онъ скажеть себе, что гораздо лучше оставить ихъ безопасно въ сундукв. Въ силу этихъ такъ называемыхъ экономическихъ законовъ, заемщикъ не получить денегь и разорится. Но если нуждающемуся въ деньгахъ съ одной стороны и капиталисту съ другой прійдеть въ голову нарушить экономическій законь и установить плату за пользованіе деньгами, то это будеть выгодно для обоихъ. Разница между конителемъ сопровища и вапиталистомъ, говорить Карлъ Нарксъ, состомъ въ томъ, что первый поступаетъ глупо, а второй умно (стр. 136). Дъйствительно такъ, но въ чемъ же состоитъ глупость перваго и проницательность втораго? Почему въ одномъ случав капиталъ не приращается, а во второмъ приращается? Просто, потому что въ первомъ случат онъ остается безъ пользы, а во второмъ онъ становится полезнымъ!-Однако, возразять, капиталисть не производить пиваной работы, а по принятой теоріи, одна работа опредвияєть цвну произведеній.-- По кто же виновать, если ваша теорія оказывается негодною? Вольно вамъ произвольно принимать въ расчетъ только пользу, приносимую работою, а не пользу, приносимую капиталомъ!

Карать Марксъ понимаетъ, однако, что однимъ обсчитыванісиъ нельзя объяснить такое всеобщее явленіе, какъ процентъ съ капитала. Надобпо вывести это явленіе изъ внутреннихъ законовъ обибна товаровъ 1). Но ни торговый капиталь, ни кредитъ не представляютъ для этого данныхъ. Поэтому, Карать Марксъ обращается къ другой промышленной формъ, къ фабричному производству, которое ведется посредствомъ найма рабочихъ. Капиталистическое производство, говоритъ онъ, начинается тамъ, гдъ съ одной стороны являются чистые капиталисты, а съ другой свободно нанимающісся

<sup>1)</sup> Tanh me, crp. 150: "die Verwandlung des Geldes in Kapital ist auf Grunddage dem Waarenaustausch immanenter Gesetze zu entwickeln, so dass der Austausch von Aequivalenten als Ausgangspunkt gilt".

рабочіе, то-есть, не раніе XVI віша (стр. 128). Такимъ образомъ, тів формы, которыя самъ Карлъ Марксъ признаетъ первоначальными и древнійшние (стр. 128, 148), торговый напиталь и кредитъ, остаются необъясненными. Капиталь существоваль тысячелітія и приносиль проценты, и все это совершаюсь наперекоръ экономическимъ законамъ! Авторъ не заботится даже о томъ, чтобы дать объясненіе общее всімъ формамъ. Когда ему нужно доказать, что жапиталь не можеть приращаться оборотомъ, онъ береть одинъ торговый капиталь, а когда ему нужно доказать, что приращеніе промесходить посредствомъ эксплуатація рабочихъ, онъ береть одинъ фабричный капиталь, не обращая вниманія на то, что приложимое къ посліднему не относится къ первому.

Фабричное производство, по инвыю Карла Маркса, виветь то спеціальное свойство, что туть покупается особаго рода товарь, рабочая сила, которая не только сама инветь цвну, но и становится источникомъ новыхъ цвностей (стр. 151—2). Карль Марксъ тщательно старается доказать, что капиталисть покупаеть не работу, а именно рабочую силу. Когда совершается продажа, говорить онъ, работа еще не существуеть, следовательно, не можеть быть продана, а когда работа начинается, она уже продана, следовательно, не принадлежить более работнику. Работа есть субстанція и внутреннее иерило цвнъ, но сама она не имееть цвны. Поэтому, обыквовенно употребляемый теринить: импа работы есть только фиктивное выраженіе. Въ действительности, цвну имееть одна рабочая сила, которая и продается на рынке (стр. 556—7).

Если читатель воображать, что рабочая сила продается на рынев только въ странахъ, гдв существуетъ рабство, то теперь онъ долженъ въ этомъ разубадиться. Напрасно им стали бы указывать на то, что рабочая сила, по собственному признанію автора, остается постояннымъ достоянемъ рабочаго (стр. 152—3), а продается только временное ся употребленіе, то-есть, именно работа, ибо самъ авторъ опредъщетъ работу, какъ употребленіе рабочей силы (стр. 163). Напрасно также им стали бы доказывать, что самое употребленіе рабочей силы, въ отличіе отъ найма домовъ, машинъ и т. п., не отдается въ руки капиталиста, ибо работникъ самъ прилагаетъ свою волю и свое вниманіе къ двлу, и самъ употреблетъ свои члены для производства работы. Напрасно им устранили бы и дётское возра-

женіе, что работа на рынкъ не ножеть продаваться, потому что она сще не существуеть, указаніснь на подряды, где продаются произведенія еще несуществующія. Напрасно, наконець, им стали бы доказывать, что отвергать ценность употребленія или траты рабочей силы, то есть, именно того, что можеть передаваться и переходить въ ценность товаровъ, и признавать ценность источника этой траты, самой рабочей силы, которая преспокойно остается въ таль работника, есть чистая безсимсянца. Къ чему туть разсуждения, когда самъ Карлъ Марксъ, въ десяти исстахъ своего сочинения. признаеть, что работникъ отдаеть капиталисту не рабочую склу. а именно извъстную сумиу работы, опредвияемую временемъ? Такъ, на стр. 172 мы читаемъ: «покупщику товара принадлежитъ употребленіе товара, и владълець рабочей силы, отдавая свою работу, отдаль въ сущности только проданную имъ потребительную ценность» (Gebrauchswerth). На стр. 562: «потребительная ценность, которую работникъ отдаетъ капиталисту, въ действительности не есть его рабочая сила, а ея отправленіе, извістная полезная работа». На стр. 564: «но ясно, что смотря по данив рабочаго дня. то-есть, по количеству исполненной въ течение дня работы, таже самая поденпая или недъльная плата можеть представлять совершенно разную цену работы, то-есть, совершенно разныя денежныя суммы за тоже количество работы». На стр. 153, въ примъчаніи, Карлъ Марксъ дъласть даже выписку изъ философін права Гегеля, гдв говорится: «изъ монхъ особепныхъ телесныхъ и духовныхъ способностей и возможностей деятельности, я могу отчуждать другому ограниченное во времени употребленіе, потому что, въ силу этого ограниченія, они получають вившнее отношение въ моей всецвлости и общности. Отчуждениемъ же всего моего конвретнаго рабочаго времени и всециости монкъ произведеній, я сділать бы самую ихъ сущность, мою общую ділтельность и двиствительность, то есть, мою личность, собственностью другаго». И посят всего этого, Кариъ Маркев все-таки утверждаеть, что продается не работа, а рабочая сыа, что первая не имбеть цвны, а последняя имбеть!!

Зачень же однако нужна автору вся эта беземысяща? Затемь, что безь этого инчего не выйдеть. Если мы скажемь, что продастся работа и спросимь объ ся цене, то по предыдущей теоріи, отвёть

не можеть быть сомнителенъ. Ценою работы называется выражение ся въ деньгахъ, а им знасиъ, что цёна деногъ служетъ чистычъ выражениемъ рабочаго времени. Следовательно, вопросъ решается очень просто. Если, напримъръ, количество золота, равное одному рублю, представляеть собою одинь рабочій день, то ясно, что цана рабочаго двя равияется одному рублю, и это имъстъ силу для всего 😁 земного шара. Инчего другаго изъ этой теоріи вывести нельзя. Это-чистая натенатика: если А=В, то В=А. Но именно этого-то и желательно избъгнуть. Требуется доказать, что если А равно В, то В вовсе не равно А. Для этого-то и нужно цвну работы заменить ценою рабочей силы, и тогда можно разсуждать такимъ образомъ: рабочая села продается, какъ товаръ; цена всякаго товара опредъляется сунною работы, потребной на его производство; для производства и поддержавія рабочей силы требуются изв'ястныя жизненныя средства, а для производства этихъ средствъ опять нужна работа; сатдовательно, цъна рабочей силы опредъляется среднею сумною работы, потребной для производства необходимыхь для работника жизненныхь средствъ. Положимъ, напримъръ, что для дневнаго содержанія работника и его сенейства требуется 6 часовъ, или полдия работы, что въ деньгахъ выражается однивъ талеронъ. Въ таконъ случав, прив одного рабочаго дия будеть равняться одному талеру или шестичасовой работь (стр. 155-8). А такъ какъ рабочій день равняется дванаццати часань, то выходитъ, что одинъ талеръ представляеть собою и шестичасовую и двънадцатичасовую работу. Половина рабочаго дня равняется целому рабочену дию.

Читатель видить, къ чему им приходимъ всятдствіе заміны ціны работы ціною рабочей силы. Если бы им примо сказали, что «12 часовъ работы ийняются на 10, на 6 и т. д. часовъ работы», то подобное «уравненіе неравныхъ величинъ, «какъ говорить самъ Маресъ, не только уничтожимо бы всякое опреділеніе ціны, но такое само себя уничтожимо бы всякое опреділеніе ціны, но такое само себя уничтожимо бы всякое опреділеніе ціны, но такое быть высказано или формулировано, какъ законъ (стр. 556). Здісь же им косвеннымъ путемъ приходимъ къ тому же выводу. По признанію самого Мариса, «им получаємъ съ перваго взгляда невіный результать, что работа, которая производить цінность въ 6 шиллинговъ, сама вийетъ только цінность 3-хъ шиллинговъ

(стр. 560). Но вставивши посредствующимъ членомъ другую неліпость, ниенно, заміну ціны работы ціною рабочей силы, мы первую неліпость можемъ нікоторымъ образомъ скрыть отъ взоровъ неопытнаго читателя. Съ помощью изложеннаго выше разсужденія можно даже выдать ее за непреложный законъ капиталистическаго производства.

Каряъ Марисъ признастъ, впрочемъ, что выведенный имъ «эконоинческій законъ» подвергается ніжоторымь видонзміненіямь. Утвердивши на общемъ основанія, что ціна рабочей силы опреділяєтся среднею общественною работою, потребною для производства жизненныхъ средствъ, необходимыхъ для поддержанія этой рабочей силы (стр. 155-6), онъ, всявдъ за темъ, говорить, что это опредвленіе составляєть наименьшую границу цвиности рабочей силы. . При такой цёнё, рабочая сила стоить даже жиже своей настоящей приности, ибо она не можеть поддерживаться въ нормальной доброть (стр. 158). Нормальная же доброта опредъявется не одними необходимыми физическими потребностями, но и мъстными и временными условіями, степенью развитія общества, главнымъ же обра-30мъ привычками и жизненными требованіями свободнаго рабочаго пласса. Поэтому, заплючаеть Карль Марксь, определение цены рабочей силы, въ противоположность другимь товарамь, закиочасть въ себв историческій и правственный элементь (стр. 156). Казалось бы, этого достаточно для опроверженія всей теоріи. Самъ авторъ прямо признасть, что цёна рабочей силы опредёляется не суммою работы, потребной на ся поддержаніе, а привычвами и жизненными требованіями рабочаго класса. Но, несмотря на то, Карль Марксь настанваеть на своемъ «экономическомъ законв» и на немъ строитъ всё свои выводы.

Прямое последстве этого «закона» составляеть то, что каке бы ни была продолжительна работа, цена ся всегда одна и таже, ибо она определяется не временемь работы, а темь, что работнику пужно для его содержанія. Цена двенадцатичасоваго рабочаго дня определяется сумною работы, потребною для производства необходимых жизненных средствь, то есть, шестью или, ножалуй, восомью или десятью часами работы, смотря по обстоятельствань. Если же им спросимы: какова цена этой последней работы, вощотившейся въ жизненныя средства, то получимь въ отвёть, что она

оплить опредъляется сунною работы, потребною на содержаніе этихъ носліднихъ рабочихъ, то-есть, опять шестью, восенью наи десятью часани работы. Такинь образонъ, 6, 8, 10 и 12 часовъ работы шийють совершенно одинакую ціну. Если работникъ работаль всего З часа въ день, то и въ таконъ случай ціна его рабочей силы опредъляєть бы потребными для поддержанія ея средствами пропитанія; но тогда рабочій жиль бы на счеть напиталиста. Продолжительность работы, которою опредъляется ціна произведеній, по этой теоріи, вовее не принимаєтся въ расчеть при опреділеніи ціны помучаєной капиталистонъ работы.

Невинный работникъ не нодозраваеть этого удивительнаго свойства его труда, что вакъ долго онъ ни работай, цвна его работы, по «экономическим» законамъ», все будеть одна и таже. Но более проницательный вашиталисть скоро объ этомъ догадывается и на этонъ строить всв свои расчеты. Кариъ Марксъ подробно описывастъ, какъ это происходить. Капиталистъ хочетъ производить, напримъръ, бунажную пряжу. Для этого ему нуженъ прежде всего натеріаль. Онь идеть на рыновъ и покупаеть, положимь, 10 фунтовъ жаопва, воторые стоять 10 шилинговь, представляющихъ сумну работы, потребной на производство означеннаго количества клопка. Эта сунна должна войти въ цвну будущаго произведенія. Затіжь надобно опредъить трату машинъ и прочаго капитала. Этотъ капиталь представляеть также накопленную въ немъ работу, которая опять же должна войти въ цёну будущаго произведенія. Положимъ, что для производства 10 фунтовъ пряжи накопленной въ капиталъ работы тратится на 2 шиллинга. И того, 12 шиллинговъ, представыяющихъ цвну двухъ рабочихъ дней, или 24-х часовой работы. Наконецъ, по всему этому надобно присоединить цвну рабочихъ рукъ. Цана купленнаго капиталистомъ рабочаго дня равняется тремъ шилинганъ, представляющинъ постичасовую работу, потребную на дневное содержание работника. Если на производство десяти фунтовъ пряжи нужно тоже 6 часовъ работы, то къ цене произведенія надобно прибавить еще 3 шилинга. И того 15. Это и есть настоящая міновая ціна 10 фунтовь пряжи, ціна, представляющая сумму всей употребленной на нее работы. Продавши се по этой цёнё, EAUETAIECTS HOLYTACTS BOSNAMENIC BOXXS CBORXS ERROPECTS, HO HOEбыли натъ нивакой (стр. 174-8).

«Нашъ капиталисть удивляется», говорить Варль Марксь. Читатоль тоже. Въ саномъ деле, какъ не удивляться, когла за все свои хлопоты, рискъ и издержки, капиталисть, по изложенному расчету. не долженъ получить никакой прибыли? Въ такомъ случав, производить не стоить. «Экономическій законь» уничтожаєть возножность производства. Конечно, противъ такого расчета можно представить иножество возраженій. По витесто серіознаго обсужденія возраженій, Карль Марксь даеть намъ только пошлейшее изображеніе обнанутаго въ своихъ ожиданіяхъ капиталиста, который, не получая прибыли, мечется во всв стороны. Онъ грозить, что не будеть болье производить; онъ «катихизируеть»; онъ «становится на заднія лапы»; наконецъ, онъ самъ притворяется рабочимъ и требуетъ шлаты за свою работу. Хотя въ другомъ ибсть Караъ Марксъ говорить. что капиталисть принуждень употреблять все свое время на контроль чужой работы и на продажу произведеній этой работы (стр. 314), однако туть притязаніе на вознагражденіе устраняется просто замъчаніемъ, что «собственный его надзиратель и управляющій по- жимають плечами». Но скоро улыбка озаряеть опять лице капоталиста. Какъ практическій человёкъ, онъ догадался, въ чемъ штука. Въдь онъ за 3 шиллинга купилъ пълый рабочій день, то-есть, 12 часовъ работы, а въ цёну произведенныхъ имъ 10 фунтовъ пражи вошло только 6 часовъ работы. Следовательно, остальныя 6 часовъ работникъ будеть работать на него даромъ. Произведенные въ теченін этихъ 6 часовъ 10 фунтовъ пражи продадутся опять за 15 шиллинговъ; но на этотъ разъ, капиталистъ истратиль только 12 шиллинговъ на покупку сырого матеріала и на трату машинъ, за работу же онъ не заплатиль ничего. Три шиллинга онъ получаеть, какъ чистую прибыль. Такимъ образонъ, строго держась «экономическихъ законовъ», ваниталистъ надулъ работнива: произведенную последнимъ ценность онъ положиль въ свой карманъ. «Фокусъ наконецъ удался» воскинцаетъ Кариъ Марксъ. «Деньги превратились въ нашиталъ» (стр. 179-183).

Дъйствительно, туть учинень фокусь, только не капиталистомъ, а писателемъ, который, идя отъ нелъпости къ нелъпости, пришелъ наконецъ къ тому, что половина равна цълому. Казалось бы, что если полдия, или 6 часовъ работы, равняются 3 шиллингамъ или, напримъръ, 5 фунгамъ хлъба, то цълый день, или 12 часовъ ра-

боты, долженъ равняться 6 шилиннганъ, или 10 фунтанъ клаба, а тутъ выходитъ, что какъ половина, такъ и цалый день равняются только 5 фунтанъ. Если бы математикъ въ своихъ исчисленіяхъ сдалагъ подобный выводъ, онъ, безъ сомивнія, заключилъ бы, что въ его вычисленіяхъ есть ошибка. Но ученикъ Гегеля не стасивется подобными соображеніями. Онъ просто можетъ выдать противорачіе, родившееся въ его собственной голова, за противорачіе, присущее предмету. Правда, отъ логием Гегеля не остается здась и призрама; но ито же станетъ это разбирать, особенно въ настоящее время, когда вса эти метафизическія бредии, въ томъ числа и логина, считаются сданными въ архивъ?

Кариъ Марксъ самъ впрочемъ раскрываетъ намъ, въ чемъ состошть шинука. «Прошедшая работа, заключающаяся въ рабочей силь», говорить онь, «и живая работа, которую посябдняя можеть произвести, ежедневныя издержки для поддержанія силы и ежедневная ся трата-двв совершенно разныя всличины. Одна опредвляеть ся ивновую ценность, другая образуеть ся потребительную ценность» (стр. 181). А «потребительная панность и ивновая—два величины несонзиврнимя» (стр. 561). Что же такое потребительная ценность рабочей силы? «Въ дъйствительности, говорить Карль Марксь, потребительная цвиность, которую работникь отдаеть капиталисту, не есть его рабочая сила, а ед отправленіе, извістная полезная работа». но эта работа инфоть то свойство, что она производить ценности (стр. 562). Это последнее свойство составляеть спеціальную потребительную ценность работы: она не только служить источникомъ цености, но она производить большую ценость, нежели опа сана инфоть (стр. 182). Иныни словами: польза, приносимая работою, не только возивщаеть трату силь, то-есть, ивновую ся ценность, но и производить новыя ценности. Вспоинии теперь, что намъ говорилось въ началь. Мы слышали, что въ меновую ценность товаровъ пе входить ин одинаго атома потребительной цённости; что ценность произведеній опроделяются не полезностью работы, а единственно значенісив си, какв траты силы; что производительность работы вовсе не принимается въ расчеть, а отдается даромъ. Этой теоріи и держится работникъ при продажи своей рабочей силы. Онъ береть за нее, какъ за произведение, а не какъ за производи-TOLK; OHL HEHETL OR WENDBYD, & HO OR HOTPOORTCLEHYD CTORNOCTL.

Но капиталисть, когда онъ определяеть цену своего товара, отправляется отъ теоріи совершенно противоположной. Онъ береть въ расчеть значеніе рабочей силы не какъ произведенія, а какъ производителя, не мёновую, а потребительную ея цённость. Мудрено ли после этого, что одна и таже рабочая сила получаеть деё совершенно разныя цёны? Работникъ думаеть, что цёны определяются иёновою цённостью, а капиталисть думаеть, что оне определяются потребительною цённостью, двумя, по выраженію Маркса, несоизмёримыми величинами.

Читатель видить, что «фокусь», въ сущности, довольно простъ. Рецептъ его следующій: если мы хотимъ довазать, что 1/2 А=А, то надобно въ уравненіи А=А разділить оба члена на двё половины: затемъ, говоря о первомъ члене, мы будемъ утверждать, что одна изъ двухъ половинъ вовсе не питетъ значенія для уравненія, а потому должна быть выкинута, а разбирая второй члень, мы будемъ утверждать, что другая половина витетъ существенное значеніе, а потому должна быть оставлена. Читатель можетъ быть и не догадается, если мы все это размажемъ на 822 страницахъ.

II эту непроходимую дребедень памъ выдають за строго научный выводъ!!

Можно спросить себя только: сознательно все это производится или безсознательно? Надобно полагать, что туть нёть ничего, кромё ненецтанной путаницы понятій въ головт автора, нбо, сказавши, что спеціальная потребительная ценность работы состоить именно въ томъ, что она производить ценности, Кариъ Марксъ заключасть: «какъ видно, полученное изъ анализа товара различіс между работою, какъ погребительною ценностью, и тою же работою, какъ творящею ценности, представилось топерь, какъ различее отдельныхъ сторонъ производительнаго процесса» (стр. 185-6). Оказалось совершенно обратное: различенное прежде опять сившалось, изъ чего вышель не съ перваго только взгляда «неленый результать, что работа, которая производить ценность въ 6 шилипговъ, сама имеетъ только ценность въ 3 шиллинга» (стр. 560). Одно изъ двухъ: или цвна рабочей силы опредвляется единственно ся меновою, а не потребительного ценностью, и тогда эта же ценность переходить и на работу, какъ трату силы, а наконецъ и на произведенія, какъ представияющія собою изв'єстную сумну работы; или же, если-цена

произведеній опредвляется потребительною ціпностью работы, то-есть, ем полезностью, что и происходить въ дійствительности, то это же начало прилагается и из рабочей силь, ибо въ товарі, какъ произведеніи работы, не можеть быть ничего, чего бы ни было въ работі, а въ работі пе можеть быть ничего, чего бы не было въ рабочей силь. «Изъ ничего не происходить, «говорить Карль Марксъ». Производство цінностей есть превращеніе рабочей силы въ работу (стр. 205, прам. 27).

Тоже саное разсуждение прилагается и въ капиталу, который, также какъ работа, есть дъятель производства. Если въ цъну промзведеній входить только меновая, а не потребитетьная ценность работы, то это же начало нрилагается и къ капиталу. Въ такоиъ случав, онъ не приносить процепта, но и работа не производить ниваного избытив ценности; она только поддерживаеть самое себя. Если же цены товаровь определяются потребительною ценностью работы, если работа, сверкъ собственной поддержки, производить мые можеть производить еще избытокъ ценности, то очевидно, тоже самое инветь место и относительно капитала: кроме возвращенія цвим истраченнаго капитала, капиталисть получаеть еще вознаграждение за принесепную виъ пользу. Но именно этого-то Карлъ Марксъ и не признаетъ. То начало, которое онъ прилагаетъ въ работь, онь отрицаеть въ приложения къ калиталу. По его мивнию, «капиталь есть упершая работа, которая, какъ вампиръ, оживанется только всасываність живой работы» (стр. 224, 594). Діятельною является единственно последняя; она не только производить новыя ценности, но и переносыть меновую ценность капитала на произведенія. Первое она совершаеть посредствомъ своего количества, второс-посредствомъ своего качества. Но такъ какъ качество работы дается даронъ, то этотъ переносъ ибновой ценности капитала ничто иное какъ подаровъ, который работникъ деласть капиталисту. Работникъ и не подозраваетъ этого «природнаго дара живой работы, въ силу котораго она сохраняеть ценность въ то время, какъ она ихъ производитъ». Весь процессъ опять происходить за его спиною. Но вапиталисть пользуется имъ для возивщеній своихъ издержевъ. Въ доказательство, Карлъ Нарисъ ссылается на то, что при улучшенік способовъ производства, производительная сила работы увеличивается: въ одинаковое время обдальвается более матеріала, следовательно, переносится болье цвиности, а между твиъ цвиа работы остается прежняя, распредъляясь только на большее количество произведеній. Наобороть, если произведительная сила работы остаєтся таже, но возвышаєтся цвиа сыраго матеріала, то одна и таже работа, обділывая одно и тоже количество матеріала, все-таки переносить большую цвиность на произведеніе (стр. 187—190, 196).

Этоть последній примерь могь бы быть приведень, именно какъ довазательство противъ теоріи автора. Большая ценность переносится туть не всявдствіе какого-либо удучшенія работы, а просто потому что. совершение независиме отъ работы, возвысилась цена матеріала; слідовательно, работа туть не при чемъ. Но и первый 🕝 примъръ доказываеть столь же мало. Если, при усовершенствованныхъ орудіяхъ, одинъ и тоть же работникъ, въ одно и тоже вреия, дълаеть больше прежняго, то это доказываеть большую производительность не его рукъ, а его орудій. Ребенокъ при машинъ можеть сдёлать больше, нежели самый сильный и искусный работникъ безъ нашины. Поэтому и цёна работы остается таже или можетъ даже уменьшиться. Въ дъйствительности, переносъ цъны истраченнаго капитала на произведение совершается не работникомъ, а капиталистомъ, который за свой товаръ требуеть самую цвну, которая бы возивщала ему издержки; иначе онъ производить не станетъ. Кариъ Марксъ видить въ этомъ переносв какой-то физическій актъ въ родъ «переселенія душть» (стр. 196); но онъ туть же принужденъ признаться, что, строго говоря, туть воспроизведенія ивть: прежняя потребительная ценность исчезла; произведена новая, въ которой появляется прежняя ибновая ценность, но это воспроизведеніе только кажущееся (стр. 197, 198). При этомъ онъ забываеть и прежиюю свою теорію, по которой ціна произведеній опреділяется не двиствительно совершенною личною работою, а среднею общественною работою, потребною для производства. Следовательно, действительный работникъ никакихъ цёнъ переносить не можетъ, и сколько онъ ни переноси, если средняя потребная работа, то-есть, спросъ уменьшится, то перенесенная цена превратится въ ничто, не смотря на приредный дарь живой работы сохранять ценности.

Изъ всего этого Марксъ выводить, что матеріалы и орудія производства никогда не могуть дать произведеніямъ болбе цены, нежели они сами вибють. Если трата происходить по частямъ, напримеръ, при употребленім орудій, то эта только часть и переходить въ ціну произведеній. При этомъ, по замічанію Маркса, происходить любопытное явленіе: нашина, напримірь, въ данномъ проезводстві тратится только частью, а служить она этому производству есецтью. Первое представляеть ся ийновую цинность, которая и переходить въ цёну произведеній, второе-ел потребительную цённость, которая цъйствуетъ даронъ. Какъ бы ни было полезно орудіе производства, ценность его определяется не темъ процессомъ, въ который оно вхо-RETS, EARL PERTORS, & TENS, HIS ECTOPATO OHO BHIXOGHTS, RAES HOOизведеніе. Въ производительномъ процесст оно служить только какъ потребительная ценность, какъ вещь съ полезными свойствами, а потому оно не пријало бы произведенію нивакой цёны, если бы оно не имъло цъны до начала процесса (стр. 193, 195). Чънъ больше производительная деятельность машинь въ сравнение съ простыми орудіями, говорить Каряз Марись, темъ больше и объемъ ихъ даровой услуги. Только въ крупной промышленности человъкъ научлется заставлять произведения своей прошедшей работы действовать въ большихъ разибрахъ даромъ, подобно силамъ природы (стр. 404).

Почему же однаво потребительная ценность работы входить въ цену товаровъ, а потребительная ценность капитала неть? Почему порвая не только возмещаеть свою трату, но и производить дишнюю ценность, а второй только возмещаеть свою стоимость, а производимый ийъ излишекъ отдасть даромъ? Однимъ словомъ, почему изъ двукъ двятелей производства, работа цвинтся не только какъ произведеніе, но и вакъ производитель, а капиталь ценится единственно какъ произведение? Ссылаться на то, что одинъ является истиннымъ дъятеленъ, а напиталъ служить только мертвымъ орудіемъ, нътъ возножности. Мы видвии уже, что то, что Марксъ называеть производительною силою работы, въ сущности есть производительная сила капитана. Самъ Кариъ Марксъ признастъ, что со введенісмъ машинъ роди ивияются: прежде орудіе становится главнымъ двятелемъ, а рабочая сила превращается въ орудіе машины (стр. 444). Точно также онь признаеть, что большая производительная сила работы, при соединения ея въ крупномъ производствъ, проистекаетъ отъ капитала, который сбираеть разсвянныя единицы и связываеть ихъ въ одно целое (стр. 338). Почену же напиталистъ все это долженъ

производить даромъ? Очевидно, что и тугъ, какъ вездѣ, имѣется двоякая мѣра и двое вѣсовъ. Въ одномъ случаѣ отвергается то, что признается въ другомъ, единственно потому, что такъ нужно автору.

Этимъ способомъ Караъ Марксъ выводить, что прибыль въ производстве можеть произойти исключительно отъ работы, и если ее подучаеть капиталисть, то это ничто кное какъ неправильное присвоеніе плодовъ чужаго труда, то-есть, чужой собственности. Работникъ часть своего рабочаго дня употребляетъ на себя, именно, на возивщение издержевъ содержания, остальную же часть, которую Марксъ называетъ «излишнииъ рабочииъ времененъ», онъ дароиъ отдаеть капиталисту, и это-то и составляеть источникь прибыли. Карать Марксъ называеть это тайною прибыли (стр. 554, прим. 20). Есть, правда, явленія, которыя, повидимому, противоречать этому объясненію. Такъ, принявши эту теорію, следуеть сказать, что для вапиталиста выгодно употреблять какъ можно больше рабочехъ для своего производства, а не замънять ихъ машинами. «Невозможно, напримерь, говорить Карль Марксь, изъ двухъ рабочихь выжать столько же излишка ценности, сколько изъ 24. Если каждый изъ 24 рабочихъ, въ теченіе 12 часовъ, даетъ только одинъ часъ излишней работы, то все же они виссть дають 24 часа излишней работы, тогда какъ совокупная работа двухъ работниковъ равняется только 24 часамъ» (стр. 426). На дъл выходить однако, наоборотъ, что капиталисту выгодите употреблять двухъ рабочихъ, нежели 24. Но это опять одно изъ «внутреннихъ противоръчій» каниталистическаго производства! Теорія все-таки остается невредина.

При такомъ взгляде не трудно представить всю промышленность какъ рядъ грабежей и вымогательствъ. Это и делаетъ Кариъ Марксъ. Свободный договоръ, которымъ определяется заработная плата, въего глазахъ, есть только юридическій вымыселъ, прикрывающій призракъ независимости. «Римскій рабъ привязанъ былъ ценями, наемный же работникъ невидимыми нитями привязывается къ своему хозянну» (стр. 597). Вценившійся въ рабочаго «вампиръ» не отстаетъ, «пока остается одинъ мускулъ, одна жила, одна капля крови для поживы» (стр. 307). Мы не станемъ следить за этимъ пов'єствованіемъ. Читатель можетъ судить, какое научное достоинство имъстъ изложеніе, осв'єщенное разобранною нами теорією.

Въ заключение Кариъ Марксъ доказываетъ, также какъ и Лассавь, что «капиталистическое производство» инветъ чисто историческое значение. Онъ оставляетъ въ сторонъ древность и средние въка и начинаетъ прямо съ XVI-го стойътия, когда впервые появляется различие между капиталистами, съ одной стороны, и свободными работниками, съ другой. Необходимое для этого условие состоитъ въ образовани иласса пролетариевъ. По инвыю Кариа Маркса, этотъ классъ образуется всибдствие экспропріаціи работниковъ, владъющихъ землею. Отульное изгнаніе крестьянъ съ земли составляетъ поэтому основаніс всего процесса. Кариъ Марксъ вкратцѣ излагаетъ исторію этой экспропраціи въ Англіи, гдъ, по его инвыю, она имветъ «классическую форму» (стр. 745).

Павъстно, что въ Англін престьяне были освобождены рапъе, пежели въ другихъ странахъ. Навъстно также, что въ послъдующемъ историческомъ процессъ поземельная собственность сосредоточилась тамъ въ относительно немногихъ рукахъ. Но виновато въ томъ не капиталистическое производство, а аристократическій строй общества. Это—жертва, которую Англія принесла своему политическому развитію. На европейскомъ материкъ нътъ ничего подобнаго. Тамъ, въ огромномъ большинствъ случаевъ, крестьяне съ свободою получили и землю, которая и останась закръпленною за ними. Тамъ зло заключается не въ сосредоточеніи поземельной собственности въ немногихъ рукахъ, а, напротивъ, въ безиърномъ ея раздробленіи. Все это—факты совершенно достовърные. Но Каряъ Марксъ осторожно ихъ обходитъ. Онъ ограничивается одною Англією, потому что иначе все такъ называемое историческое развитіе капиталистическаго прошзводства оказалось бы чистою фантазією.

Въ самой Англін онъ оставляєть въ сторонъ экономическія причины «земледільческой революціи», а довольствуєтся изложенісиъ употребленныхъ при этонъ насильственныхъ итръ (стр. 752). Къ удивленію, ны узнаєнь, что англійскіе землевладільцы находили овець болбе выгодными, нежели рабочихъ, а потому вытёсняли последнихъ въ пользу первыхъ. Они не подозрівали, что одна рабочаго даетъ прибыль, а съ овець нельзя вымогать излишняго рабочаго времени. Къ еще большему нашему изумленію, Карлъ Марксь повіствуєть, что въ новійшее время, побуждаемые ненасытною алчностью съ барышу, землевладільцы стали превращать самыя овечьи паст-

бища, въ охотничьи пустыри. Оказывается, что пустыня, къ которой не прилагается рука человеческая, можеть давать доходъ. Наконецъ, витесто того, чтобы саминь нанимать рабочихь и наживаться выногательствомъ излишняго рабочаго времени, землевладальны предпочитають раздавать свои земли фермерамъ, которые не работають на своихъ хозяевъ, а только платять имъ деньги. Фермеры являются настоящими земледтавческими капиталистами. Но именео они им къ вакимъ насильственнымъ мърамъ для своего обогащения не прибъгали. Если они кого-нибудь лишили поземельной собственности, то развъ только самихъ себя. Фермерскій капиталь въ Англіи приносить гораздо большій проценть, нежели земля. Поэтому, мелкій собственникъ нередко продпочитаетъ продать свой участовъ и изъ недостаточнаго землевладъльца превратиться въ зажиточнаго фермера. Въ этомъ заключается одна изъ причинъ исчезновенія класса свободныхъ исленхъ зонасвладъльцевъ въ Англін. Но объ этомъ явленія Карлъ Марксъ уналчиваетъ. Не нибя возможности приписать обогащеніе фермеровъ насильственной «экспропріаціи», онъ приводить другую причину, именно, что въ XVI въкъ, когда цена золота упала и всятдствіе того возвысилась ціна всіхъ произведеній, долгосрочные контракты на аренду земель продолжали уплачиваться по прежней номинальной цвив; отсюда для фермеровъ несивтные барыши (стр. 774). Оказывается опять, что можно обогатиться не одною эксплуатацією рабочихъ. Тутъ капиталисты нажились на счеть земдевладъльцевъ.

Наконецъ, и фабричное производство водворяется посредствомъ
«экспропріаціи» самостоятельныхъ мелкихъ производителей, работающихъ собственными орудіями. Здёсь такъ называемая экспропріація
состоитъ въ томъ, что мелкіе производители не въ состоянік выдержать конкурренціи болёе выгоднаго фабричнаго производства, а
потому прекращаютъ свои предпріятія. Мелкія производства соединяются въ более общирныя мануфактуры (стр. 777). Карать Марксъ
признаетъ одпако, что въ этой области капиталисты первоначально
вышли изъ тёхъ же мелкихъ производителей, посредствомъ постепеннаго расширенія производства (стр. 781). Но и тутъ все-таки
главный источникъ обогащевія заключается въ грубомъ насилік,
высшимъ выраженіемъ котораго является колоніальная система.
«Насиліе, говоритъ Карать Марксъ, служитъ повивальною бабкою

для всякаго стараго общества, беременнаго новымъ. Оно само есть экономическое начало» (стр. 782).

Такинъ образонъ выходить, что все историческое навопление капитала «означаеть только экспронріацію непосредственныхъ производителей, то-есть, уничтожение основанной на собственной работь частной собственности» (стр. 791). Эта форма раздробленной соб-- ственности оказывается недостаточною на извъстной ступени эконоинческаго развитія. Она дасть слишкомъ скудные результаты; поэтому она и должна уступить место более сосредоточенному капиталистическому производству. Но и последнее, въ свою очередь, является только переходною ступенью развитія; оно само должно уступить м'есто высшей формъ. Начало экспропріація, приложенное прежде къ мелкимъ собственникамъ, продолжаетъ дъйствовать; но теперь оно должно быть приложено уже въ вапиталистамъ. Само вапиталистическое производство въ этому ведеть: всябдствіе конкурренцін, нелкіе капиталы убеваются крупными. Отсюда, съ одной стороны, постоянное уменьшение числа капиталистовъ, обращающихъ все промышленное производство въ свою пользу, а съ другой стороны, увеличение бедности, гнета и униженія, но вийсть съ тыпь и возмущеніе рабочаго ывасса, теперь уже соединеннаго и организованнаго действиемъ капиталистическаго производства. Раздробленное прежде производство теперь стало уже общественнымъ. При такомъ порядка возрастающая моночолія вапитала становится для рабочихъ невыносимою цівлью. Эта цёнь, наконець, разрывается. «Часть капиталистической частной собственности пробыть, «восващаеть Карать Марксь». Экспропріаторы сами экспропрінруются» (стр. 792-3).

Новая форма, которую принимаеть при этомъ производство, составляеть въ нёкоторомъ отношенім возвращеніе къ первой ступени. Работники опять получають орудія производства въ свои руки, но на этоть разъ работники уже не разсілнные, а соединенные. Орудія производства спова ділаются ихъ собственностью, но не личною, а общею. Къ этому результату приводить само капиталистическое производство, которое разсілнныхъ работниковъ соединило въ массы и черезъ то само себя подорвало. Такимъ образомъ, этотъ послідній процессь представляется «отрицаніемъ отрицанія» (стр. 793).

Мы видииъ, что все здѣсь происходить совершенно согласно съ діалектикою Гегеля. Противорѣчащее начало экспропріаціи является движущею пружиною всего экономическаго развитія, и притомъ по тремъ влассическимъ ступенямъ. Мы должны върить, что съ первыхъ временъ человъчества до XVI-го въка были только самостоятельные рабочіе, хотя разобщенные, но собственники земли и орудій, загішъ они лишаются имущества въ пользу немногихъ капиталистовъ; наконецъ, капиталисты, въ свою очередь, лишаются имущества въ нользу соединенныхъ работниковъ. Это—третья и высшая ступень, отрицаніе отрицанія.

Кариъ Марксъ увъряють, что это «отрицаніе капиталистическаго производства происходить само собою, съ пеобходимостью естественнаго процесса» (тамъ же); но онъ не объясняеть намъ, въ силу какихъ законовъ это совершается. Въ дъйствительности, им до сихъ поръ никакой экспропріаціи напитала не видимъ. Правда, намъ говорять, что всябдствіе конкурренцік и сосредогоченія капиталовь въ однихъ рукахъ, воличество вапиталистовъ все уменьшается, а съ другой стороны все увеличивается пролетаріать; но им знасиь, напрогивъ, что въ новой Европъ, и именно вслъдствіе капиталистическаго производства, все болъе и болъе растетъ средній классъ, который является главнымъ деятелемъ вакъ въ промышленномъ производстве, такъ и въ политической области. Во всякомъ случав, если конкуррепція вруппыхъ вапиталовъ можеть убить мелкіе, то не видать, какимъ экономическимъ способомъ крупные капиталы могутъ перейти въ руки обнищавшихъ рабочихъ. Конкурренція туть не опасна. Разрешеніе этой задачи мы получимъ, когда вспомнимъ, что «насиліс есть экономическое начало», которое должно служить повивальною бабкою новаго общества. Тогда все делается очень просто. «Превращение основанной на собственной работь инцъ, но раздробленной частной собственности въ капиталическую собственность», говорить Каряв Марксь, «составляеть, конечно, песравненно болье долгій, тяжелый и трудный процессь, нежели превращеніе фактически уже основанной на общественномъ производстве капиталистической частной собственности въ общественную собственность. Тамъ дело шло объ экспропріація народной массы немногими узурпаторами; здесь дело идеть объ экспропріація немногихъ узурпаторовь народною массою» (стр. 793).

Какъ видно, тутъ дъло идотъ ни болье, ни менъе какъ о насель-

строя. Въ Коммунистическом Манифость, изданновъ Нарксовъ въ 1848 году, эта цель была высказана съ полною откровенностью. Въ Канимали она виставляется необходининъ результатонъ всего предшествующаго развитія человічества. Исторія показываєть, однако, что за инспровержениемъ существующаго всегда следуетъ реакція, которая возстановляєть связь съ прошедшинь. Прочно только то, что приготовлялось медленнымъ историческимъ процессомъ и пустало глубокіе корни въ жизни. Всего ненъе могуть расчитывать на успахь такіе перевороты, которые подрывають то, чанъ человічество жело съ санаго начала своего существованія, и внезапно поднимають на вершину то, что въ течене въковъ, по самому существу общественныхъ отношеній, стояло винзу: вчера лишенные всего, какъ бы по нановенію волшебнаго жезла, становятся обладателями всехъ благъ. Такого рода ученія могуть ослешить только дюдей, совершенно не ведущихъ исторіи и общественныхъ наукъ; но на мысли оне способны действовать тамъ спльнее, чемъ менее онъ ихъ понимають. Разрушительныя теоріи являлись здісь съ аппаратомъ учености, который неподготовленнымъ умамъ представлялся неотразимымъ. Это было страшное орудіо борьбы влассовъ, внушавшее продотаріямъ гордое сознаніе своего превосходства. Казалось, и наука и исторія оправдывають ихъ прятязанія и об'вщають инъ близкую побълу.

Однако, изъ среды санихъ соціалистовъ раздались недружелюбные голоса. Родбертусъ заявиль, что его ограбили, усвоили себъ его имсли, а о немъ даже не уноминули. На это ближайшій сподвижникъ и сотрудникъ Маркса, Фридрихъ Энгельсъ, отвічаль, что имсли, которыя Родбертусъ считаютъ своими, извістны давнымъ давно. Уже въ двадцатыхъ годахъ, гораздо ранію Родбертуса и Прудона, англійскіе соціалисты выводили изъ теоріи Рикардо, что трудъ, будучи единственнымъ производительнымъ началомъ въ экономической области, долженъ быть и единственнымъ ивриломъ цінности производить цінности и почему. Онъ отъ утопическихъ требованій перешель къ основательному научному изслідованію вопроса. Точно также онъ первый разрішиль противорічіє, въ которое запуталась школа Рикардо, производи, съ одной стороны, всякую цінность изъ работы, а съ другой стороны, опреділяя цінность са-

мой работы опить же работой. Марксъ показалъ, что продается не работа, а рабочая сила, для возстановленія которой требуются жизиснным средства, опредъляющія ся ціну. Наконецъ, изслідовавъ обстоятельно всії стороны вопроса, онъ первый даль очеркъ исторіи вапитализма и изображеніе его историческаго направленія 1).

Изъ предыдущаго изложенія можно видёть, насколько основательны эти похвалы. Карать Марисъ точно убъдился, что изитерение цъиностей количествомъ исполненной работы, при зависимости цёнъ отъ потребностей, совершенно немыслимо. Но замена действительно исполненной работы общественно-необходимою работою ость просто-напросто абсурдъ, нбо это фантастическая величина, о которой никто не имбеть ни налейшаго понятія, и самъ Марксъ даже и не пытался ов опреділить. Столь же безсимсленна и заміна работы рабочею силой. Последняя продается только тамъ, где существуетъ купля и продажа рабовъ. Свободный же работникъ продаетъ временное употребление своей силы, то-есть работу. Если при такомъ условін неліпо ділать работу мірилом'я всякой цінности, то эта неліпость не исправляется, а только усугубляется темъ, что верное понятіе заменяется совершенно дожнымъ. Наконецъ, историческій очеркъ Карда Маркса представляеть не болбе, какъ легкомысленную фантазію, идущую наперекоръ всёмъ извёстнымъ фактамъ. Считать капитализмъ продувтомъ извъстной, сравнительно недавней исторической эпохи, когда рабочіе получили свободу, но лишились права принадлежавшихъ имъ орудій производства, а капиталисты, въ противоположность имъ. образовали особый влассь владёльцевь этихь орудій, значить строить нсторію по прихоти своего воображенія. Въ действительности, на возрастаніи капитала основано все промышленное развитіе человічества, и это оказывается съ самыхъ раннихъ временъ. Рабовладъльческое хозяйство есть уже капиталистическое производство. Разница съ последующимъ временемъ состоить въ томъ, что здесь иъ капиталу принадлежить и самая рабочая сила, которая покупается и продастея, какъ рабочій скоть. Хотя Каряь Марксь уварясть, что для установленія первоначальной связи исжду рабочею силой и средствами производства совершенно безразлично, принадлежали ли эти средства рабочему или онъ самъ иъ нимъ принадлежалъ, какъ вещь

Das Kapital, томъ II, 2-е изд. 1893 и Предисловіе, стр. XX. Няже везда дитуется это изданіе.

(стр. 9), однако онъ этенъ доказываеть только, что для утвержденія своихъ взглядовь въ глазахъ неразборчивыхъ читателей онъ не гну**шается самыми вопіющими софизмами.** Всякому понятно, что это два отношенія радикально противоположныя. Пока рабочій является рабомъ, трудъ его, состоящій въ произведенія натеріальныхъ передвиженій, инчить не отпичается отъ работы осла или вола. Самостоятельнымъ факторомъ производства онъ становится только съ освобожденість лиць, когда рабочій діластся распорядителень своей рабочей силы, и если онъ работасть для другаго, онъ получаеть за это вознагражденіе въ виде заработной платы. Договоръ есть вполит законная в единственно возножная форма, въ которой осуществляется участіє свободныхъ лиць въ совокупномъ деле. Не только это не составляеть преходящаго явленія въ исторіи челов'єчества, но иненно этимъ достигается высшая цаль общественнаго развитія-свободное взанинодъйствіе свободныхъ лицъ. Условія договора ногуть быть боятье мак менте благопріятны для той мак другой стороны; но именно развитіе капитала ведеть къ тому, что благопріятныя условія болфе и болье склониотся на сторону рабочихъ. Чемъ болье умножается вашиталь сравнительно съ ростомъ народонаселенія, темъ более увеличивается требование на работу и тымъ болье понижается проценть съ напитала, а заработная плата ростоть. И это увеличение напитала ведеть не къ сосредоточение его въ немногихъ рукахъ, какъ утверждаеть Кариз Марксъ, а напротивъ, къ большену и большену распространению посреди населения. Объ этомъ ярко свидетельствуетъ современное положение промышленнаго міра. Всладствіє этого самые ярые приверженцы Карла Маркса принуждены были, наконецъ, от-RABATECE OTE OTO ECTOPEROCENEE BEFLEROPE. HE YBRIENE, TO E CAME онъ, при дальнъйшей разработив своей теоріи, пришель нь такому издожению историческаго процесса, которое совершенно инспровергаеть ся основанія.

Во всякомъ случай, самыя существенныя начала теоріи оставались невыясненными. Для того, чтобы общественно необходимоє время работы могло быть ибриломъ цінностей, необходимо точноє его опреділеніе, а именно это не было сділано. Карять Марксъ не объясниль даже, какимъ образомъ качественно различныя работы могуть быть сведены на простое количество. Сказать, что это постоянно совершается за спиною производителя, значить отділаться фразой. Точно также надобно было показать, какимъ образомъ количество действительно исполненной работы сводится на общественно необходимое время. Безъ этого теорія вращается въ туманныхъ представленіяхъ, менте всего могущихъ мить притязаніе на научное достоянство. Приверженцы Карла Маркса надтялись, что все это будетъ выяснено въ сятдующихъ томахъ, которые онъ готовилъ къ нечати. Появленіе мхъ посят его смерти, подъ заботливою редакціей Энгельса, было горькимъ разочарованіемъ. Не только то, что требовалось выяснить, осталось, попрежнему, покрыто полнымъ мракомъ, по явились новыя, кидающіяся въ глаза затрудненія и противортчія. Многіе поняли это даже такъ, что Карлъ Марксъ отступился отъ своихъ прежнихъ взглядовъ. Въ действительности, онъ отъ нихъ не отступился, но тт противортчія и несообразности, которыя заключались въ теоріи, выступили въ полномъ свътъ при подробной ея разработкъ.

Во второмъ томъ изследуется оборотный процессъ капитала. Онъ начинается съ денежной суммы, которая обращается на производство и затемъ, по продаже производоннаго товара, снова возвращается въ руки капиталиста въ виде денежной суммы, но съ барышомъ. Кариъ Марксъ различаетъ при этоиъ три формы оборота: одинъ начинается съ денежной сунны и кончается ею же; другой начинается и кончается производствомъ; третій исходить оть товара и опять завершается товаромъ. Все это совершенно произвольно и ровно ничего не выясняеть. Путомъ длиннаго и педантическаго разсужденія высказывается то, что можно выразить въ двухъ словахъ. Однако, съ первыхъ же шаговъ оказываются явленія, вызывающія сомнёніе. Иниціаторомъ и главнымъ діятелемъ производства является здісь не рабочая сила, а капиталь. Онъ собираеть воедино всё факторы производства, соединяетъ рабочую силу съ матеріаломъ и оруділии, разсчитываеть, организуеть и даеть направление всему ділу (стр. 6). Поэтому онъ становится производительныма капиталомъ (стр. 4), и все действительное производство является его функціей (стр. 13). Казалось бы, по здравому смыслу, что за это вапиталисть по справедливости долженъ быть вознагражденъ. Въ дъйствительности, это и делается потребителемъ, въ виду котораго велось предпріятіє: ценою вупленняго имъ товара должны возивститься издержки и получиться нъкоторая прибыль.

По въ теорія Маркса потребитель оставляется совершенно въ сторонъ, какъ будто онъ не существуеть. Вся ціль капиталиста состоитъ въ токъ, чтобы получить барышть посредствоиъ эксплуатаціи рабочихъ. Сколько онъ ни трудись и не хлопочи, онъ въ цінности товара не прибавить ни копейки. Единственная выгода, которую онъ можетъ получить, состоитъ въ токъ, что онъ уплачиваетъ рабочему только часть произведенной послідникъ цінности, а остальное присвоиваетъ себі даронъ. Возножность такого грабежа открывается вслідствіе установившихся условій производства, при которыхъ рабочіе разъединены съ условіями производства, и самая рабочая сила продается и покупается, какъ товаръ, по ціні потребной для ся поддержанія, то-есть, по ціні средствъ содержанія рабочихъ: весь произведенный рабочими налишенъ капиталисть получаеть даромъ.

При этомъ происходить странная малюзія. Капиталисть воображасть, что онь покупасть работу. Онь оплачиваеть извъстное ся количество и качество. Договоромъ съ рабочимъ точно определяется, сколько времени онъ долженъ работать и что именно онъ долженъ двиать. Вивсто времени работы, можеть быть установлена и поштучная плата. Точно также и рабочій воображаєть, что онъ продаль свою работу и за это получиль договоренную плату. Между темъ, все это, по выражению Мареса, ничто иное, какъ мистифижація, учиненная вапиталистическимъ производствомъ, воторое все отношенія представляєть навывороть. Въ действительности, работа не продается и не покупается, ибо, какъ источникъ всякой ценности, она сама не имъсть цвим. Говорить о цвив работы-чистая нелъпость (стр. 6). Продается и покупается не работа, а рабочая сила, воторая временно поступаеть въ распоряжение предпринимателя. И эта мистификація до такой степени сильна, что самъ разоблачающій ее авторь невольно ей поддвется. Это тоже, что им видели прежде; авторъ не выбился изъ своихъ противоречій. На стр. 5 мы читасиъ: «это — продажа рабочей силы — здёсь им ноженъ сказать работы, нбо предполагается форма заработной платы». На стр. 11: «Употребление рабочей силы, работа, ножеть осуществиться только въ рабоченъ процессъ. Капитанистъ не можеть снова продать ра-Sozaro, kaki tobaji, kšo nocjehliž ke ero paši, k toti kynkli только употребленіе его рабочей силы на опредвленное время».

На стр. 88: «въ дъйствительности, капиталистическое производство есть производство товаровь, какъ общая форма производства: но таковымъ оно является и становится болье и болье въ своемъ развитін, потому что работа сама является здёсь какъ товарь, потому что рабочій продаеть работу, т.-е. функцію своей рабочей смям». Это не ибшаеть автору въ конце своей книги заявить, что выраженіе «ціна работы столь же прраціонально, какъ желтый логармомъ» (III, 2, стр. 353), а четыре страницы ниже, опять попрежнему: «каниталисту его каниталь, землевладельну земля, а рабочему его рабочая сила, или скорбе самая его работа (ибо онъ действительно продаеть свою рабочую силу только въ ся проявлении и цена рабочей селы, какъ объяснено выше, на основанін вапиталистическаго производства, необходино представляется, какъ цена работы) кажутся тремя разными источниками ихъ спеціальныхъ доходовъ, прибыли, поземельной ренты и заработной платы» (стр. 357). Итакъ, съ одной стороны, дъйствительность, ясная какъ дважды два четыре, ежедневно совершающуюся продажу работы показываеть намъ определеннаго количества и качества, за определенную цену, а съ другой стороны теорія гласить, что цена работы есть такой же абсурдь, какъ желтый логарионъ. Я для спасенія теорін, приводящей къ абсурду, насъ хотять увърить, что очевидная для санаго проснысла действительность есть ничто иное какъ стого здраваго иллюзія наи мистификація, произведенная современнымъ состоянісмъ промышленнаго производства! Ilo всего удивительные то, что это совершенно безсимсленная игра словами выдается за великое открытіе, которое впервые ставить соціализить на научную почву!

Можно подумать, что если работа, какъ трата силы, составляеть единственный источникь цвиности, то это свойство принадлежить всякой работв. Однако оказывается не то. Въ оборотв канитала Нарксь отличаеть процессь производства и процессъ оборота. Производительна только работа, употребленная на первой, а не на второй. Покупка и продажа товаровъ есть лишь перемена формы, которая никакой цвиности къ нимъ не прибавляеть. «Перемена состояни», говорить Марксъ, «стоить времени и рабочей силы, однако не для того, чтобы создавать цвиность, а для того, чтобы переводить цвиность изъ одной формы въ другую... Эта работа, умноженная злостными намереніями обежкъ сторонь, столь же мало создаєть диве-

ность, какъ и работа, исполняемая при судебномъ разбирательствъ, которая не прибавляетъ ценности спорному предмету» (стр. 100).

Читатель ожидаеть объясненія, почену же работа, которую самъ Марксъ признаеть «необходимымъ моментомъ каниталистическаго производства» (стр. 101), не входить въ цену произведеній. Сравненіе съ судебнымъ разбирательствомъ нъ делу не идеть, ибо это не - промышленный трудь. Столь же неуместно приведенное туть же сравнение съ внутренней работой матеріальныхъ частвиъ при сожиганін накого-либо вещества. Всё эти подобія служать лишь нь тому, чтобы избъгнуть прямаго объясненія. Мы видели, что Родбертусь считаль производительною только чисто механическую работу, а не умственную, которая будто бы дается даромъ; но Марксъ осторожно воздерживается отъ такого общаго положенія, хотя изъ установленнаго имъ различія пряно слідують, что цінность создается голько матеріальными перемінами, произведенными въ товарі. Но въ такомъ случав надобно признать способность создавать цвиности и за силами природы и за рабочить скотомъ, которые совершають тъже механическія передвиженія. Во изобжаніе этихъ затрудненій, приходится довольствоваться туманною фразой, а вийсто доказательства, привести не идущія из двлу сравненія. Читатель, ножеть быть, не IOPAIACTES.

И не одна купля и продажа товаровъ признается непроизводительною работою; тоже самое относится и къ бухгалтеріи. И туть требуется затрата времени и силь; но ценность товара отъ этого не прибавляется: это-накладные расходы, которые предприниматель оплачиваеть изъ избытка произведенной рабочими ценности (стр. 104-5). «Агентъ оборота», говоритъ Марксъ, «оплачивается агентами производства» (стр. 98). Казалось бы, однако, что бухгалтерія нужна не только при оборотъ, но и при производствъ. Самъ Карлъ Марксъ признаетъ ся необходимость при всякомъ промышленномъ устройствъ и даже въ большей степени при большей сложности и сосредоточенности производства (стр. 105, 106). Почему же работа кочегара входить въ ценность произведеній, а работа бухгалтера нёть? Мы терменся въ догадкахъ. И то, что говорится о бухгалтерін, относится въ множеству другихъ лицъ, исполняющихъ различныя должности при всякомъ производстве. Работа нассира причисляется точно также въ издержкамъ оборота, но не признается работою, производящей цвиность (III, 1, стр. 330); тоже относится и къ работъ, употребленной на храненіе сумпъ (тамъ же). Въ результатъ, мы ръшительно не знаемъ, какая именно работа входитъ въ цънность произведеній и по какимъ признакамъ можно объ этомъ судитъ.

Затрудненіе увеличивается тёмъ, что и въ самомъ процессъ оборота есть такія работы, которыя самъ Марксъ не решается признать непроизводительными. Произведенный товарь нужно сохранить; необходимы запасы, а для этого требуются помъщенія, следовательно работа для ихъ устройства. Нужна работа и для обереганія товаровъ отъ порчи и похищенія. Все это навладные расходы, безъ которыхъ нельзя обойтись. Спрашивается: входять ли они въ цвиу произведеній или оплачиваются изъ чистаго дохода балиталиста? Кариъ Марксъ пытается установить здёсь различіе между запасами нормальными и непормальными. Нормальны тъ, которые составляють необходиное условіе оборота. Это-собственно часть производства, продолжающагося въ области оборота, и, какъ таковая, ена должна возвышать цвну произведеній. Ненормальные же запасы тв. которые составляють только остановку въ процессъ оборота и за это покупатель не обязанъ платить, какъ вообще онъ не платить за время оборота. Издержки на ненормальные запасы составляють чистую убыль капиталиста (стр. 115-117). Однако, туть же Карль Марксъ признается, что «нормальныя и непориальныя формы запасовъ по форме не различаются», а потому явленія легко смещиваются. Въ дъйствительности, тутъ никакого различія установить нельзя, а потому остается совершенно неизвъстнымъ, что входетъ и что не входить въ цъну произведеній.

Тоже самое относится и къ издерживать перевоза. «Общій законъ», говорить Марксъ, «состоить въ тожь, что всё издержии оборота, которыя проистекають изъ изибненія формы товара, не увеличивають цібны послідняго». Это—расходы, которые оплачиваются изъ получаемаго капиталистомъ избытка цібнности. «Поэтому, если перевозочный промысель является причиною расходовъ оборота, на основаніи капиталистическаго производства, то эта особенная форма явленій нисколько не изміняєть существа діла. Массы произведеній не умножаются черезъ перевозку. Самое происходящее въ нихъ иногда изміненіе свойствъ составляеть, съ нікоторыми исключевія—

ми, не наибренный полезный результать, а неизбъяное зло» (стр. 120). Казалось бы, носле этого, что издержки перевоза должны быть вычеркнуты изъ числа производительныхъ расходовъ; но совершенно неожиданно выводится совершенно противоноложное заваючение. «Потребятельная ценность вещей», продолжаеть Марксь, «осуществляется только въ ихъ потреблени, а потребление иожетъ сдёлать необходимынь перемену места, следовательно прибавочный процессъ производства перевозочнаго проимска. Положенный въ него производительный капиталь увеличиваеть поэтому цену произведеній, частью переносомъ ценности средствъ перевозии, частью прибавкою посредствомъ перевозочной работы» (стр. 129). «Перевовочный промысель является, съ одной стороны, отдёльною отраслью производства, а потому особою сферою приложенія производительнаго капитала. Съ другой стороны, онъ отличается твиъ, что опъ представляеть продолжение процесса производства енутры процесса оборота и для этого процесса» (стр. 124). Оказывается, следовательно, что различія между производствомъ и оборотомъ, изъ которыхъ одно увеличиваеть цвиность товаровъ, а другой нётъ, совершенно фиктивно. Но придти из такому заключению можно было только ссылаясь на потребительную ценность товаровъ, то-есть, именно на то, что было устранено съ санаго начала, и что противорванть всемь предшествующимь разсужденіямь. И точно, если мы будемъ говорить о пользе, принесенной потребителю и оплачиваемой виъ, то на какоиъ основаніи буденъ ны считать непродолжительною работу купца, который покупаеть товарь оптомъ и продаеть его въ розницу или посылаеть для продажи въ отдаленныя страны? Очевидно, ны вибонь туть праую свть противорбий, изъ которой изть исхода.

Но если им находиися въ полноиъ тумант на счетъ того, какая работа входить въ цвиность произведеній и какая не входить, то, съ другой стороны, часть этой цвиности происходить не отъ настоящей работы, а отъ прошедшей, а именно та часть, которая соотвітствуеть заграті кацитала на натеріаль и орудія. Карль Марксъ настанваеть на тоиъ, что изъ всей цвиности ежегоднаго продукта работою настоящаго года производится только та доля, которая соотвітствуеть заработной платі и даровому излишку; напротивъ, та часть, которая соотвітствуеть цвиности употребленнаго матеріала и траті орудій, перепосится только на новое произведеніе (стр. 403,

413). Изъ предыдущаго ны знасиъ уже, что этотъ переносъ совершается не капиталистомъ, который заграчиваеть капиталь и возитщаеть свои издержки въ цене произведене, а рабочить, которые превращаетъ капиталъ въ произведеніе, и притокъ не количесиволю работы, а ея качествомь, или тыть или другинь ся видонь. Во второмъ томъ Караъ Марксъ подтверждаетъ, что «хотя сумиа общественнаго продукта, состоящаго изъ средствъ производства и потребленія, по своей потребительной ценности, конкретно, въ ихъ натуральной формь, является произведеніемь работы настоящаго года, однако лишь настолько, насколько эта работа разсиатривается только какъ полезная, конкретная работа, а не какъ трата рабочей силы, нан какъ производящая ценности работа. И даже первое можно признавать единственно въ томъ симсив, что средства производства только черезъ присоединяющуюся въ нинъ и обращающуюся съ нине живую работу превративась въ новый продукть, въ продукть нынъшняго года» (стр. 404). То-есть, мы должны върпть, что работа, какъ полезная деятельность, есть нечто совершенно другое, нежели работа, какъ трата силы. Только последняя производить ценность, первая же производить только полезность, но не цвиность; однако, въ силу какой-то непостижниой силы, производя полезности, она, вийсти съ тимъ, переноситъ на товаръ произведенныя прежде и присущія матеріалу ценности.

Для непредубъжденнаго взгляда все это представляется чистою безсмыслицею. Только какъ полезная, конкретная дъятельность, работа производить цфиности; простая же трата силы никакой цфиности не производить. Обезьяна, въ извъстной басив, можеть катать бревно, сколько ей угодно; никто за это ей гроша не заплатить. Поэтому не отвлеченое количество работы, а именно ся полезное качество можеть разсматриваться, какъ начало, производящее цфиности. Количество имъетъ значеніе только въ нераздільной связи съ качествомъ. И къ довершенію нельности, этому качеству, которое само никакихъ цфиностей не производить, приписывается такиственная способность переносить на новое произведеніе прежде произведеныя цфиности! Когда ткачъ превращаетъ нитку въ полотно, можно сказать, что здъсь иъ прежней цфиности прибавляется новая; но здъсь не переносъ, а сохраненіе цфиности, ибо нитка остается составною частью полотна. Но возможно ли, держась въ предф

лажь человеческаго снысла, сказать, что твачь перевосеть на полотно приность сожженаго угля или трату паровой нашины, воторая является двигателень производства? Ни о томъ, ни о другомъ онъ не иметъ ни малейшаго понятія. Самая трата топлива зависить вовсе не отъ него, а отъ совершенно чуждыхъ ему приспособленій, a trata Namerii ota es spothocte, cataobateadeo ota negabeceniana отъ работы физическихъ свойствъ, какъ признаетъ и Кариъ Марксъ (стр. 130, 191). Весь расчеть далается капиталистомъ, который и назначаеть за производение ціну, возніщающую его издержки. Это весьма просто и ясно и сжедневно происходить на нашихъ глабахъ. Но для теорів, которая видеть въ цвиности не возивщеніе издержекъ, а окриницио въ произведеніи работу, все саныя очевидныя явленія представляются превратными. Всё они откидываются съ презрвність; вийсто того строится тупанное здавіс, въ которомъ фантазирующій авторъ идеть только оть одного противоричія въ другому и отъ одной безсимсинцы къ другой. Окрепшая въ угле и въ машине работа очевидно исчезия, надобно заменить се новою. Но осли им скаженъ, что вся произведенная въ настоященъ году цвиность есть плодъ работы настоящаго года, то прежимя работа, употребленная на матеріаль и машины, останотся безь вознагражденія. Чтобы набъгнуть этого посявдствія, придунывается таниственная способность качества работы переносить цённости, не производя ихъ. Это начто еще болье инстическое, нежели скрытыя свойства схоластической философіи.

Вся нелепость этой теоріи распрывается при анализе различных отраслей производства. Карль Марксь разделяєть ихъ на две главныя группы: на произведеніе средствъ производства, то-есть, матеріаловь и орудій, и на произведено средствъ потребленія. Ценность произведенная первою отраслью, представляєть собою только возобновленіе затраченнаго капитала, который, по выраженію Маркса, въ ней соплощено; ценность, произведенная второю группою, представляєть исключительно новую работу, которая точно также въ ней воплощена (стр. 405). Но такъ какъ, по теоріи, на возобновленіе капитала не полагается никакой работы, а только переносится прежняя ценность, то кажемся, что въ первой отрасли вовсе не затрачивается работа, а вся новая работа затрачивается исключительно во второй (стр. 406). Въ такомъ безсимсленномъ виде, говорить

Нарксъ, представляется возобновление общественнаго годового продукта (стр. 407). По увъренію Маркса, «тайна объясняется» тімь, что средства производства, произведенныя первою отраслыю для второй, оплачиваются ценностью затраченнаго въ последней ванитала, перенесенною на предметы потребленія. Однако, это вовсе ве объясненіе. Намъ говорять, что затраченный на матеріалы и орудія капиталь возобновляется даровымь перевесеніемь его цінности на произведенія, при чемъ имъеть значеніе не количество, а единственвенно качество работы, или ся спеціальное назначеніе; а туть обазывается, что для замвны затраченнаго капитала новымъ требуется цёлая особая отрасль производства, съ которой не только переносится прежняя цінность, но в заграчивается новая рабочая сыла притомъ не только качественно, но и количественно. Чемъ бы эта работа ни оплачивалась, она существуеть, и количествомъ ся опредёляется цённость новаго произведенія, заменяющаго затраченный капиталь. Если же ссылаются на то, что туть происходить обывнь, то въ таконъ случав качество ничего не значить, а остается только означенное количественное предложение, выражаемое ценностью. Однимъ словомъ, мы имъемъ тугъ целую сеть противоречій и несообразностей, изъ которыхъ нътъ выхода. Изъ безсиысленныхъ основаній ничего не можеть выйти, кром'я безсульсяенных результатовь.

Обороть капитала заключаеть въ себе и другія осложненія, которыя еще болье запутывають вопросъ. Обороть можеть быть болье или менте продолжительный, а это имъстъ существенное значение дия величины получаемыхъ выгодъ; время является здёсь вліяющимъ факторомъ. И тутъ Караъ Марксъ разанчаетъ процессъ производства и процессъ оборота. Первый можеть быть болье или менье продолжителенъ: для выделки твани требуется нёсколько недёль, для устройства сложной машины, можеть быть, нёсколько месяцевь, для земледъльческой промышленности цълый годъ, для построенія желъзной дороги еще болбе, для лесного хозяйства даже десятки леть, прежде нежели произведение можеть быть пущено въ продажу. При этомъ время производства не совпадаеть съ временемъ работы. Прежде нежели приступить въ работъ, нужны предварительныя дъйствія: закупка матеріаловъ и орудій, превращеніе денежнаго капитала въ производительный. Самая работа, въ силу остественныхъ условій, можеть требовать перерыва. Между поствомъ и жатвой проходсть

мъсяцы, между лъсонасажденіемъ и рубкой многіе годы, въ теченіе которыхъ только израдка производится подчистка ласа. Въ эти пронежутки действують силы природы, действуеть и капиталь, положенный, напримірь, въ виде удобревія или дренажа; но работы не производится нивакой. Спрашивается: прибавляется ли въ это время 🜊 что-нибудь въ ценности произведения? Согласно съ теоріей, признаю-- щей работу единственнымъ источникомъ ценности, Караъ Марксъ прямо это отрицаетъ. «Нормальные перерывы всего процесса производства, следовательно промежутки, въ которые производительный валитать не действуеть», говорить онь, «не производять ни ценности, на изаншва дънности... Промежутки рабочаго времени, въ которые преднеть работы самъ должень переходить въ процессы производства, не образують ни ценности, ни излишка ценности, но содъйствують производству, составляють часть его жизни, процессь, черезъ который онъ долженъ перейти» (стр. 94). II далъе: «Каково бы ни было основание избытка времени производства надъ временемъ работы, ни въ одномъ изъ этихъ случаевъ средства производства не функціонирують, какъ поглотители работы. А нъть поглощенія работы, нёть и прибавки цены. А потому неть и приращенія цінности производительнаго капитала, пока она находится въ той части времени производства, которое превышаеть время работы, какъ бы нераздъльно ик было осуществление процесса приращенія паны съ этими паузами» (стр. 95).

Итакъ, въ теченіе нѣсколькихъ мѣсяцевъ, безъ всякой работы, дѣйствіемъ силь природы и положеннаго въ землю капитала, десять пудовъ ишеницы превратились въ сто пудовъ; но, по теоріи, за это время цѣнности не прибавилось ничего, ибо не было работы. По той же причинъ сорокалѣтній лѣсъ миѣетъ туже цѣнность, что и молодые сѣянцы, ибо ростъ дерева есть чистое дѣйствіе силъ природы. По этой теоріи, приплодъ животныхъ не инѣетъ никакой цѣнности, ибо теленка родитъ не рабочій, а корова, въ силу законовъ природы. Достаточно указать на эти нелѣпости, чтобы видѣть истипное значеніе теоріи, производящей цѣнность исключительно изъработы.

Но отрицая признаніе цінности въ эти промежутки, не заполненвые работой, Каркъ Марксъ, тімъ не меніе, признасть, что меремось цінности затраченнаго капитала на новое произведеніе совершается въ эти промежутки. «Ценность аппаратовъ и проч. переносится на продуктъ въ теченіе всего времени, пока она дъйствуєть» (стр. 94). Но и это совершается работою, которая ставить средства производства въ нужные для того условія. «Работа», говорить Марксь, «всегда переносить цвиность средствъ производства на произведенія, насколько она действительно потребляеть ихъ пелесообразно, какъ таковые. При этомъ совершенно безразлично, действуеть им работа постоянно на предметь черезъ средства производства, или она даетъ только толчокъ, поставляя средства производства въ такія условія, въ воторыхъ они сами собою, безъ дальнёйшаго участія работы, въ силу естественныхъ процессовъ, претериввають требуемое изивнение» (стр. 95). Такинъ образомъ, для приращенія ценности требуется дъйствительная работа; но для переноса ценности достаточенъ толчокъ, послъ котораго переносъ совершается уже силани природы. Спрашивается: есть ли во всемь этомъ какой-нибудь человёческій синстъ?

Также какъ время производства, время оборота можеть быть более или менће продолжительно. Иныя произведенія продаются и потребляются на месте; другія отправляются въ дальнейшія страны или поступають въ запась въ ожиданін благопріятнихъ условій для продажи. Въ результате выходить, что затраченный капиталь возвращается въ руки капиталиста въ весьма разнообразные сроки. Одинъ капиталъ обращается десять разъ въ году, другой совершаетъ свое круговращение въ годовой срокъ. Ясно, что первый, при равныхъ условіяхъ, можетъ привести въ дійствіе въ десять разъ больше работы, нежели второй, а потому получить въ десять разъ большій излишекъ цінности. Каряз Марксъ подробно разбираеть различные возножные при этомъ случан; но все это такъ туканно и выводы до такой степени шатки, что самъ Энгельсъ принужденъ признать, что прославляемый имъ другъ и великій мыслитель въ вычисленіяхъ быль слабь и придаваль ненодобающее значеніе вовсе неважнымъ обстоятельствомъ (стр. 256). Какъ бы то не быю, въ результать оказывается новое противорьчіе. «Законь производства излишка ценности», говорить Марксь, «состоить въ томъ, что при равномъ процентъ излишка (т.-е. отношении его въ комичеству работы) равныя массы измёняющагося (т.-е. затраченнаго на заработную плату) капитала производять развиля массы излишка цви-

пости» (стр. 272). А ножду твиъ, при быстроиъ оборотъ, одинъ и тотъ же капиталъ, постоянно возвращаясь въ руки капиталиста, можеть служить для уплаты гораздо большаго количества работы, нежели при медленномъ обращении. Если для годовой платы рабочинъ нужно, напримеръ, иметь 5.000 рублей, то, при обороте напитала десять разъ въ году, достаточно имать 50. Карлъ Марксъ OGLACUATE STO TENE, TTO BCC STO TOJIEG RANCOMCA BEJEJETBIC HOMзрачной формы ваниталистического производства, въ действительности, при обороть въ 5 недвль, потрачено не 500 рублей, а 5.000 р., что обнаруживается тамъ, что рабочіе на эту сумму покунають предметы потребленія. Капиталисть обмануть тамъ, что капиталь возвращается вы нему вы денежной формы, и воображаеть, что это — тотъ саный вашиталь, который онь затратиль, нежду тинъ какъ это — совершенно другой, полученный изъ произведенной работы (стр. 282). Какъ видно, капиталъ обладаетъ поистине чудодейственною силой. Капиталистъ инветъ всего 500 р. въ рукахъ, и съ этою сунной, пуская ее въ обороть, онъ уплачиваеть рабочинь 5.000 р. и получаеть за это, по принятому Марксомъ проценту излишва цённости, 5.000 р. ежегоднаго барыша. И это не призракъ только, порождаемый капиталистическимъ производствомъ: барышъ есть нёчто весьма реальное, получаемое за реальную сумму капитала, съ котороко онъ начинаеть свое производство. Какъ не соблазенться такою перснективою!

Къ сожалению, все это остается только въ теоріи, а на практив'я выходить совершенно иное: прибыли уравниваются, и вапиталисть съ 500 р. получасть съ своего капитала такой же ежегодный проценть, какъ и сосёдъ его съ 5.000 р. Это признаетъ и Карлъ Марксъ. Третій томъ его сочиненія посвящается изображенію этого процесса.

Прежде всего, вслідствіе напиталистической формы производства, происходить превращеніе произведеннаго работою излишка цінности въ прибыль напитала. По теоріи Мариса, цінность затраченнаго на матеріалы и орудія напитала переносится на товарь, первая всеціло, вторая въ размірахъ истраты. Этоть перенось совершается цінесо-образною діятельностью работы. Но израсходованный на заработную шату напиталь не переносится на цінность товара, а потребляется рабочинь. Въ замінь того, равная ему сумма производится вновь,

м, сверхъ того, производится излишекъ цвиности, который достается вапиталисту даромъ. Все это необходимо вытекаеть изъ основного принципа, что работа составляеть единственный источникь изиности. Но вследствіе «инстифирующаго» характера вапиталистическаго производства, весь этотъ процессъ представляется капиталисту въ пре-BRATHOME BRITE 1). QHE HE HOHMMASTE, TTO REPORTED LITEROCTH EQUATELLE на произведение совершается рабочими даромъ, а воображаетъ, что цънность произведеній опредълются издерживами производства. А такъ какъ въ эти издержки одинаково входить и заработная плата, и покупка натеріала и орудій, то все это онъ ставить подъ одну рубрику затраченнаго капитала, различая только стоячій капиталь, состоящій въ зданіяхъ и орудіяхъ, который тратится лишь частью и постепенно, и оборотный капиталь, состоящій изь матеріаловь и заработной платы, который всецью входить въ цвну произведеній и целикомъ возвращается въ руки напиталиста. Вследствие той же «мистификаціи», получаемый вапиталистомъ излишенъ цвиности представляется капиталисту вовсе не темъ, что онъ есть на самомъ деле, то-есть, результатомъ даровой работы, а плодомъ употребленія канктада. Поэтому онъ исчисанется не въ отношении въ сумив заработной платы, составляющей денежный его источникь, а въ отношени къ совокупному капиталу, затраченному на производство. По совершеніж оборота, капиталистъ имбетъ въ своихъ рукахъ неистраченную часть стоячаю капитала, да сверхъ того, въ цене проданныхъ произведеній, потраченную часть стоячаго капитала и вось оборотный, и, наконець, излишекь, который представляется приращеніемь капитала наи прибылью (Profit). Въ существъ своемъ это приращение пичто инос какъ произведенный рабочими излишекъ ценности, ибо инаго источника оно не можетъ имътъ; но при капиталистическомъ производствъ онъ является въ «инстифированномъ видъ», какъ прибыль съ вапитала (стр. 39 и след.).

При такомъ расчете проценть прибыли, очевидно, будеть развый, смотря по величине употребленнаго капитала и отношения его къ заработной плате. Количество прибыли дано излишкомъ работы надъзаработною платой, но процентное отношение этого излишка къ сумит капитала будеть тамъ меньше, чемъ больше затраченный капиталъ

<sup>1) &</sup>quot;Das Kapital", III, vacrs I, crp. 5, 8.

Отсюда стренленіе капиталиста къ сбереженію капитала и въ удлиненію времени неоплаченной работы. Однако то и другое инфетъ свои граници, съ одной стороны, въ способности рабочей силы, съ другой стороны, въ техническихъ условіяхъ производства. Есть производства, которыя требують большаго количества рабочихь рукъ и мано капитала, другія наобороть. Такая же разница оказывается и . во времени оборота. Производства, въ которыхъ оборотъ совершается быстро, требують меньше канатала, нежели та, въ которыхъ онъ происходить медленно. Отсюда, при одинакомъ количестве рабочизъ рукъ и одинакой продолжительности работы, совершению разное отношеніе прибыли из суний затраченнаго капитала. По самому характеру и условіямь производства, одни производства будуть несравненно выгодите другихъ (стр. 23 и след.). При этомъ существенное значеніе миветь и личное умвніє капиталиста вести свое двло цвлесообразно и бережанво. Чтиъ меньше онъ употребить капитала, тъмъ процентное отношение прибыли будеть больше (стр. 116).

Однако, въ капиталистическомъ производства есть факторъ, который существенно изманяетъ вса эти отношенія. Этоть факторъ есть конкурренція. Она уравниваєть прибыли, такъ что каждый затраченный капиталь, оставивъ въ сторона случайныя уклоненія, получаєть равный съ другими проценть прибыли. Черезъ это вса затраченные въ различныхъ производствахъ капиталы образують какъ бы единый общественный капиталь съ общимъ, средимъ процентомъ прибыли. Сумма прибыли, равная произведенному работою излишку цанности, остается таже, но ена распредаляется по различнымъ производствамъ пропорціонально количеству затраченному въ нихъ капиталу (стр. 132 и слад.).

Такое уравненіе, очевидно, можеть произойти единственно вслідствіе того, что въ производствахь съ малынь капиталонь и большинь количествонъ рабочихъ рукъ произведенія будуть продаваться даже изивняємой работою цвиности, а въ другихъ наобороть. При такихъ условіяхъ, цвиность товаровь перестаеть уже быть выраженіемъ положенной въ нихъ работы, и вся теорія цвиности, повидимому, оказывается несостоятельной, какъ признаеть и самъ авторъ (стр. 132) Мистификація туть полиая: излишекъ работы какъ будто самъ отрицаеть свое происхожденіе, теряеть свой характеръ и становится неузнаваемымъ (стр. 146). Однако, все это только кажется.

Въ отдельныхъ производствахъ ценность товаровъ инистрительно не соответствуеть положенной въ нихъ работе; но въ совокупноиъ производствъ соотвътствіе остается: общая сумна прибыли опредълется сунною затраченной работы, и отношение этой сунны из сунив затраченнаго капитала опредвляеть средній проценть прибыли, которымъ затъмъ опредъляется доля каждаго. Этой средней прибыли соответствуеть средній составь капитала, при которомь рыночная цъна совпадаеть съ реальною цвиностью; уклоненіе же въту и другую стороны другь друга уравновешивають. Въ капиталистическомъ производствъ, гдъ господствуетъ анархическая борьба силь, все это, вонечно, можеть установляться только при постоянных волебаніяхь въ объ стороны, но въ этехъ колобаніяхъ обнаруживается тиготъніе въ среднему уровню, опредълженому закономъ ценности. Последній является общинъ регуляторомъ движенія, осуществляєь въ немъ посредствомъ борьбы частныхъ силъ. Капиталистическое производство само ведеть въ тому, что отдельныя производства становятся членами совокупнаго общественнаго производства съ общимъ капиталомъ и среднимъ процентомъ прибыли (гл. 9 и 10).

Такова теорія, посредствомъ которой Караз Марксъ думаєть согласить реальныя явленія экономической жизни съ воображаємымь закономъ цвиности. Не трудно видеть, что тугь изгъ ничего, кромв пустыхъ словъ. Утверждается, что сумиа получаемыхъ вапиталестами прибылей ровняется сумых исполненной рабочими даровой работы; но доказательства не представлено никакого. Это равенство только предполагается (стр. 23), и какъ скоро это предположение принято. говорить Карль Марисъ, такъ величина прибыли и ся процентное отношение въ вапитану опредъимотся отношениями простыхъ, въ важдомъ отдельномъ случае данныхъ или определяемыхъ пифръ. Изследованіе, зам'ячаеть онь, движется сперва въ чисто математической области (тамъ же). Между темъ, онъ самъ признаетъ, что даннымъ является только избытокъ продажной цёны товара надъ издержвани производства, при чемъ остается тайной, откуда происходить этотъ избытокъ (стр. 21). «Выдупить» этотъ избытокъ изъ прибыди можно только путемъ анализа (стр. 22). Очевидно, для того, чтобы придти къ сколько-нибудь точному выводу, надобно сравнить данную цифру прибыли съ ценностью излишней работы, но именно этого им не можемъ сделать, ибо эта ценность есть финтивная всянчина которая

никакому опредълению не поддается. Туть недостаточно взять количество исполненной работы и вынесть отсюда то, что требуется содержаниемъ работниковъ.

По признанію самого Маркса, въ цінность произведенія входить не одно только количество, но и высшее качество работы. Последнее TOTALO OPIL CREGERO HE ROTEACCERO! HO REEL SEO CEPTER OCCUPANCE нензвестнымъ. Сказать, что это происходить за спиною работника, значить отвазаться оть объясненія. Въ действительности ценность высшаго вачества работы опредвляется предложениемъ и требованиемъ. 10-есть, началовь совершенно чуждывь количеству работы. Нужно точное указаніе способа, сведеніе последняго къ первону, а именно это мы у Карла Маркса не находимъ, по той понятной причинъ, что этимъ анализомъ ниспроверглась бы вся его теорія цінности. Но этого мало: взявши даже одно количество, им все-таки ни къ чему не придемъ, вбо по теоріи требуется не действительно исполненная работа, а общественно необходимая. Признавая равенство сунны всткъ прибылей съ цънностью излишка работы, Карлъ Марксъ постоянно опускаеть это обстоятельство. Онъ выражается такъ, какъ будто рачь идегь о дайствительно исполненной работь и о цанности, вложенной сю въ произведение; нежду твиъ, цвиность опредвляется не количествомъ исполненной, а количествомъ общественно необходимой работы, то-есть, величиной никому неизвёстной, которая можеть выясняться только изъ продажной цены произведеній, то-есть, вменно изъ того, съ чинь следуеть сравнить сумму работы. Самая эта общественно необходимая работа есть величина постоянно измёняющаяся: каждое улучшение ее сокращаеть, и это отражается на ценности уже исполненной работы. А такъ какъ улучшенія происходять безпрерывно, то и опредълить общую сумму нёть ни малейшей возможпости. При такихъ условіяхъ говорить о равенствъ сумиы всёхъ прибылей съ сумной излишка общественно необходимой работы, значить изрокать слова, лишенныя всякаго сиысла.

Въ оправдание этого предположения нельзя ссылаться на то, что по теорія этогь налишевъ цінности, представляемый прибылью, не можеть нийть инаго источника, кромі излишка работы. «Въ такомъ общемъ изслідовани», говорить Марксъ, «всегда предполается, что дійствительныя отношенія соотвітствують ихъ понятію, или, что тоже самое, дійствительныя отношенія изображаются лишь настолько,

насколько они выражають свой собственный общій типъ» (стр. 121). Такое искусственное подведение фактовъ подъ предваятую теорию, независимо отъ принципіальной ся несостоятельности, устраняется уже темь, что, по признанію самого автора, действительные авленія находятся въ пряномъ противоръчіи съ теоріею. При уравненіи прибыли, вследствіе конкурренцій, пенность произведеній вовсе не выражаеть количества положенной на нихъ работы: въ нимъ ова больше, въ другихъ меньше. Если же въ огромномъ большинствъ случаевь этого соответствія неть, то на каконь основанім можень ны предполагать, что общія сунны равны? Не достаточно сказать, что . при колебаніяхъ въ ту и другую сторону, установляется средняя цвиность, а избытокъ и недостатокъ другъ друга уравновъшиваютъ. Надобно доказать, что эта средняя ценность действительно соответствуеть среднему количеству работы; но доказать этого нельзя, ибо то и другое опредъляется совершенно разными факторами. Уравнение происходить здёсь не вслёдствіе того, что данная насса нолучасть . иное распределеніе, а всяедствіе того, что невыгодныя производства препращаются, а выгодныя — унножаются, и это увеличене и уменьшеніе совершаются совершенно независимо отъ комичества работы. они опредъляются спросомъ.

Несостоятельность этого предположенія распрывается вполить, если мы примемъ во внимание то начало, которое производить уравнение прибылей, а именно, конкурренцію. У Карла Маркса она является, какъ посторонній факторъ, взявшійся неизвістно откуда и изміняющій всю тщательно построенную имъ систему. Но и туть онь осторожно воздержался отъ изследованія существа конкурренців и ся способовъ дъйствія, понятно опять почену: этимъ рушилась былая теорія. Въ действительности, конкурренція состоить въ томъ, что ваниталы переносятся туда, гдв они могуть найти наибольшую прибыль; черезъ это предложение увеличивается и цвиы падають, совершенно независимо отъ количества положенной на произведение работы. Наобороть, вследствіе отлива капиталовь оть менёе прибыльныхъ предпріятій, цвим подничаются несоразмерно съ количествомъ работы, единственно вслёдствіе того, что предложеніе не уравновъщиваеть требованія. Если единственный источникь прибыли завлючается въ взлишей положенной въ произведения работы и отъ суммы работы зависить величина излишка (стр. 177, 201 и др.),

то, очевидно, вся цёль капиталиста будеть заключаться въ томъ, чтобы мийть какъ можно более рабочихъ и употребить при этомъ какъ можно менёе капитала. Всё капиталы устремятся туда, гдё это отношеніе намболее выгодно. На дёлё, однако, выходить совершенно противоположное. Самъ Кариъ Марксъ признаеть очевидный для всёхъ фактъ, что все развитіе промышленности основано на громадномъ умноженіи капитала, заміняющаго работу человіческихъ рукъ дійствісить силь природы (стр. 192, 203 и др.). Производства, требующія значительнаго количества рукъ въ сравненіи съ капиталомъ, сутъ самые отсталыя и намиенте производительныя (ч. 2, стр. 292). А если такъ, то количество работы вовсе не является единственнымъ источникомъ прибыли, и говорить о равенстві суммы прибылей съ суммою излишка положенной въ произведенія работы можно только при полномъ презрёніи къ уиственнымъ снособностямъ читателя.

Признавая въ конкурренцін начало уравнивающее прибыли, Карлъ . Марксъ не ножеть не признать и лежащаго въ ся основаніи закона предложенія и требованія; но онъ увіряють, что эти факторы объясняють только колебавіе цінностей, а не средній, нормальный уровень, ибо, какъ скоро и предложение и требование покрывають собою другое, такъ они перестають действовать, какъ дей противоположныя чеханическія силы, которыя другь друга уравнов'яшивають (стр. 169, 170; тоже ч. 2, стр. 400). Но это значить принимать метафору за реальное отношеніе, прісмъ, къ которому постоянно прибъгаетъ Кариъ Нарисъ за недостатионъ доказательствъ. Въ дъйствительности, удовлетвореніе потребности не уничтожаєть дійствія окономическихъ факторовъ, ибо потребность возобновыяется постоянно и безпрерывно вызываеть новое предложение. Равновъсие означаеть тольно, что предложение достаточно для удовлетворения потребности, такъ что не оказывается ни избытка, ни недостатка. При избыткъ цены понежаются, при недостатие оне повышаются. Средняя же цена даеть то, что Марксъ называеть ценою производства, то-есть, покрытіе издержень съ обыкновенною прибылью. Чемъ же опредедяется величина этой прибыли? По теоріи Маркса, отношеніемъ сумны ESIMMEA PAGOTH ES SATPANEHHOMY EMHETALY; & TAKE RARE, NO COGственному его признанію, величина затраченнаго капитала постоянно ростеть въ отношения въ количеству работы, то изъ этого онъ выводить законъ постояннаго наденія процента прибыля (стр. 191 и

след.). Но осли, умножая капиталь сравнительно съ работою, капиталисть только уненьшаеть свою прибыль, то зачёнь нужно ску предпринимать такую невыгодную операцію? Выгода можеть получиться единственно въ томъ случав, если самъ капиталъ является источникомъ прибыли, независимо отъ работы. Въ такомъ случав понятно, что капиталы будугь умножаться, и это умноженіе, всябдствіе конкурренціи, поведеть къ пониженію прибыли. Это и есть то, что происходить въ двёствительности. Наобороть, проценть повышается, когда открываются новыя поприща и требованіе на капиталь увеличивается. Съ своей стороны, заработная плата точно также увеличивается и уменьшается сообразно съ увеличениемъ и уменьшеність спроса на рабочія руки, а такъ какъ этоть спрось опреділяется количествомъ капитала, ищущаго приложения, то отъ роста канитала зависить все благосостояние рабочаго класса. Хоти, по теорін Маркса, рабочій, продавая свою рабочую склу, получасть только плату достаточную для ся воспроизведенія, однако, въ виду очевидности, онъ самъ принужденъ признать, что заработная илата доставляеть рабочему не один только скудныя средства существованія, но и всь ть удобства, которыя соответствують современному уровню. «Истинная цанность рабочей силы» говорить онь, «зависить не только оть физическихъ, но и оть исторически развивающихся общественныхъ потребностей, которыя становятся второю природою» (ч. 2, стр. 395). Именно этоть уровень потребностей новышается всябдствіе историческаго накопленія капитала, которое умножая производство и понижая прибыль, увеличиваеть заработную плату и доставляетъ рабочену более средствъ для удовлетворенія его нуждъ.

Значеніе прибыли съ капитала всего лучше выясняется въ техъ отрасляхъ, которыя, по теоріи Маркса, не производять никакой цённости. Такова торговля. Приносимую ею прибыль Марксъ объясняеть тёмъ, что, не производя цённостей, торговый капиталь всетаки входить въ общій процессъ уравненія, нбо онъ составляеть отрасль промышленнаго капитала, ту, которая обращена на реализацію произведенной цённости (стр. 265, 266). Но уравненіе прибылей можеть происходить только между отраслями, которыя сами по себі приносять прибыль; если же отрасль не производить никакой цённости, то она не можеть и участвовать въ процессъ уравненія. Еъ

довершенію противоричія, Каряз Марксь принуждень признать, что торговая прибыль предшествуеть капиталистическому производству; исторически это-нервая прибыль съ капитала, которая появляется въ экономической области (стр. 271). Какъ же это объяснить? Самъ Нарксъ даеть требуеное объяснение, исчисляя та выгоды, которыя приносить отделение торговаго капитала отъ проимпленнаго: оно сопращаеть время оборота, расширяеть рыновь, даеть производителю возможность обратить вырученный изъ продажи произведеній капиталъ на новое производство, уненьшаеть саное количество потребнаго на обороть капитала (стр. 259, 264). Но кроив пользы, приносимой вроизводству, онъ доставляеть безчисленныя выгоды потребителю, который получаеть товарь въ нужномъ для него количествъ и качествъ. Въ этокъ и заключается причина разняго его появленія, совершенно независимо отъ капиталистическаго производства. За всъ свои хлопоты и издержки купецъ, очевидно, долженъ быть вознагражденъ; однако вовсе не твиъ, что производитель уступають ону часть производенной рабочние ценности, какъ уверяеть Марксь: продавши товарь купцу, производитель покрыль свои надержки и получить опредвляемую предложениемъ и спросомъ прибыль. Надбавка надъ этою ценой оплачивается потребителень, въ вознагражденіе за доставленныя ему купцинь выгоды. Въ этомъ и состоить ибновая цвиность товаровь: по самому существу отношенія это - то, что потребитель готовъ за него дать. Продавецъ, разумбется, стремится получить какъ можно больше, а покупатель дать какъ можно меньше. Вонкурренція уравниваеть цены и нонижаєть ихъ до того уровня, при которомъ и производитель и торговецъ могуть покрывать свои издержки и получать среднюю прибыль, зависящую отъ количества существующихъ капиталовъ и отношенія ихъ къ потребностямъ промышленности. «Въ конкурренція», говорить Марксъ. «все представляется ложно, то-есть превратно» (стр. 212). Въ дъйствительности, конкурренція выясняєть наглядно то, что лежить въ са-. номъ существъ отношенів. Превратна только теорія, которая замънясть выныслани то, что ость на санонь деле.

Кще ясиће выказываются эти отношенія въ раздичіи процента съ капитала и прибыли предпринимателя. Карлъ Марксъ подробно разбираетъ этотъ вопросъ. Въ противность Прудону и Родбертусу, онъ совершенно върно признаетъ процентъ съ капитала платою за

ого употребленіе (стр. 336—9). Но по его теорін, это употребленіе состоить единственно въ возможности обирать рабочихъ (стр. 341). ибо только отсюда получается прибыль. Часть этой прибыли производитель отдаеть капиталисту, у котораго онь заняль деньги, а остальное онъ оставляеть себь. Какая это часть, это, по признанию Маркса, опредължется исключительно предложениемъ и требованиемъ. Здёсь нёть нормальной цёны, къ которой таготёють эти отношенія. а потому взаимнодъйствіемъ противоноложныхъ силь опредъляются не одни колебанія, но и самое существо цвиности (стр. 341). И это опредвление инфетъ несравненно болбе устойчивости, нежели уравненіе прибыли. Всябдствіе общности и подвижности денежнаго капитала и общирности рынка, на которомъ онъ вращается, тутъ, силою конкурренціи, установляется общій для всехъ средній проценть. извъстный для каждаго даннаго момента, тогда какъ средняя прибыль получается только путемъ труднаго расчета изъ средней прибыли въ различныхъ отрасляхъ и всегда остается ченъ-то тупаннымъ (стр. 351-4). Оказывается, саедовательно, вопреки изложенной выше теоріи, что предложеніе и требованіе, покрывалсь, не уничтожають другь друга, а приводять къ средней цвив. Оказывается также, что ценность употребленія канитала, въ отличіе отъ ценности употребленія рабочей силы, а тачже и отъ ценности всёхъ другихъ товаровъ, не опредъляется исключительно твиъ, что нужно для возстановленія капитала въ первоначальномъ видь, а дасть излишекъ, представляющій пользу, приносниую капиталомъ. Результатомъ этого процесса, говорить Карль Марксъ, является отділеніе капитала отъ производства, какъ саностоятельнаго фактора, который самъ собою производить свой прирость. Это-деньги, рождающіе деньги. Этимъ превратный представленіемъ довершается «мистификація» капитала, которымъ является какимъ-то фетипемъ, одареннымъ таниственною селою, подобно скрытымъ качестванъ схоластиковъ (стр. 377, 378, 381, 385).

Въ дъйствительности, туть никакой мистификаціи нътъ; она порождается только превратною теоріей автора. Само по себъ, дъло ясно, какъ день. Если процентъ съ капитала есть плата за его употребленіе, то-есть, справедливое вознагражденіе за приносимую имъ пользу, то она составляеть одну изъ необходимыхъ издержекъ производства, которая, наравить съ самою сумною затраченнаго капитала, входить въ цену произведений и окончательно оплачивается потребителемъ. Если бы цвиа товара не покрывала издержекъ, въ томъ числё и уплаты процента за пользование капиталомъ, то предприниматель не сталь бы производить и занимать для этого деньги. Количество работы, которою ножеть раснолагать капиталисть, туть ровно не при чемъ. Процентъ за большой капиталъ при наломъ количествъ рукъ уплачивается, совершенно въ томъ же размъръ, какъ и за налый капиталь при большомъ количествъ рукъ. Плата за употребленіе капитала имбеть место даже тамъ, где вовсе не приводится въ дъйствіе рабочая сила. Купець занимають деньги на покупку товара, который онъ затёмъ перепродаеть съ покрытіемъ издержекъ и съ большею или меньшею прибылью. Насмная цвиа дома, которая есть плата за употребление стоячаго напитала, инветь совершенно одинакое значеніе, нанимается ли домъ для фабрики, для склада товаровъ или для жилья. Развица состоить лишь въ томъ, что когда AONP BRENKROTCH ALS IIPONLIIILICHBINY IIILICH, HRONBRA ILIRTR BNOANTL въ цену производеній, а когда онъ нанимаются для собственнаго жилья, она выплачивается изъ дохода. Все это совершенно просто и не подлежить ни малейшему сомнению. Нужно особенное стараніе затемнить вопросъ для того, чтобы въ платв за употребление вещи видеть какую-то инстическую силу, рождающую что-нибудь изъ ничего. Когда Кариъ Марксъ производить проценть капитала изъ прибыли, получаемой въ капиталистическомъ производстве обираніемъ рабочихъ, онъ противоръчить собственному признанію, что проценть ванитала исторически предшествуеть капиталистическому производству (стр. 353, 361). Онъ называеть даже капиталь, приносящій проценть, допотопною формою ванитала, которая встречается въ самыхъ разнообразныхъ общественныхъ формаціяхъ (22, стр. 132). Но это не ившаеть ену, рядонь съ этинь, утверждать, что «только раздъление капиталистовъ на денежныхъ и проиншленныхъ превращаеть часть прибым въ проценть, и только конкурренція между этини двуня разрядами напиталистовъ создаетъ высоту процента» (1, стр. 355). Какъ видно, за последовательностью авторъ не го-HETCH.

За вычетомъ процента съ капитала, остальная часть прибыли представляется въ виде вознаграждения за трудъ предпринимателя. Онъ самъ является какъ бы работникомъ высшаго разряда (стр.

365—6). Однако, говорить Марксъ, и это не болте какъ призракъ. Доказательствомъ тому служатъ рабочія товарищества и акціонерныя компаніи, въ которыхъ трудъ веденія предпріятія оплачиваєтся особымъ жалованіемъ, и заттить все-таки остается дивидендъ, представляющій прибыль (стр. 369, 374). Послідняя зависить исключетельно отъ произведеннаго рабочинъ излишка цінности, то-есть, отъ степени обиранія рабочихъ (стр. 373). По замічанію Маркса, это выділеніе жалованія за работу, по веденію діла изъ общаго дохода предпріятія установляєтся вездів, гді предпріятіе получаєть обисства представляють отрицаніе капитала, какъ частной собственности, въ предвахъ капиталистическаго производства (423). Это—первый шагъ въ полному превращенію капитала въ общественное достояніе.

Не трудно видеть, что и это все основано на софизиахъ. Въ отличіе отъ вознагражденія за веденіе предпріятія, дивидендъ, съ одной стороны, представляеть проценты съ капитала, вложеннаго въ предпріятіє, а съ другой стороны, онъ заключаєть въ сеов алементь, о которомъ Кариъ Марксъ осторожно уманчиваетъ, коти это дело очевидное и весьма извъстное, а именно, рискъ, который всегда падаеть на собственника. Получающій опреділенное жалованіе нерідко участвуеть въ выгодахъ предпріятія, но если онъ не акціонеръ, онъ не несеть убытковъ, которые все терпить хозаннъ. Ихъ не несутъ и рабочіе, производящіє такъ называемый излишекъ. А этоть рискъ составляеть существенный элементь всяваго предпріятія, которое подвержено разнаго рода случайностямъ. Чъмъ общириве предпріятіе, темъ более оно требуеть знанія условій и соображенія обстоятельствъ. Тутъ необходимы расчетанвость, предпріничивость, энергія, уминіє собрать вокругь себя людей и внушать имъ довиріекачества, которыя редко встречаются въ человеке и одни обезпечивають успіхль. Няогда одно имя привлекаєть из себи громадные капиталы и становится источникомъ или крупныхъ барышей или разоренія. Мы видели это на примерахъ Сурзскаго канала и прорытін Панамскаго перешейка. Поэтому иниціаторы предпріятія обывновенно и остаются главными его руководителями. Управленіе текущими делами составляєть туть второстепенный элементь. Главный источникь выгодь и убытковь заключается въ высшемъ руководствъ, которое принадлежитъ хозянну. Это прилагается и нь анціонернымь предпріятіямь, въ которыхь главнымь руководителенъ обывновенно является одно лицо. Видеть въ нихъ отращаніе частной собственности можно только закрывши глаза на действительность и переставши различать повятія. Акціонерныя общества не суть придическія лица, отличныя оть членовь, какь благотворительныя учрежденія, общины или государства. Каждый акціонерь есть собственникь общественнаго капитала, соразитрно съ долею своего участія. Акціонерная фирма не только не является отрищанісив частной собственности, а напротивь, разливаеть частные вапиталы въ нассахъ, призыван въ участно въ общихъ предпріятіяхь иногое иножество зиць, которыя не инфоть ни средствь, им возножности заводить предпріятіе на свой собственный счеть и рискъ. Это-высшое торжество личной иниціативы и самодвятельности, которыя проявляются здёсь тёмь въ большей степени, что все это совершается путемъ свободы: всякій воленъ входить въ общество и изъ него уходить, и никому не возбраняется затавать какія угодно предпріятія на свой собственный страхъ в рискъ. Все это совершенно противоположно бюрократическому управлению, которое действуеть путемъ регламентація и монополіи, не на свой рискъ, а на общественныя, то-есть чужія деньги. Не видъть этого коренного различія ножно только при полномъ непоняманія характера и свойствъ общественнаго уравненія. Потому нельзя видёть въ акціоноремую обществахь и спедикатахь, какь бы они ин были обширны, переходъ отъ частнаго хозяйства къ государственному. Можду темъ и другимъ ость принципіальное различіе: одно ость явленіе личной иниціативы и самодъятельности, другое ость отрицаніе этихъ началь. Въ одномъ случав все происходить борьбою и соглашениемъ частных лиць, въ другомъ принудительнымъ дъйствіемъ сверху. Гуть вопрось идеть ни болье, ни менье какь о существовании или несуществования человъческой свободы въ области экономической дъятельности, то-есть, въ отношениять человъка из физической природа и въ устройства своего матеріальнаго быта. Рашеніе его въ положительную или въ отрицательную сторону ведеть къ совершенно противоположнымъ формамъ общественнаго быта.

Кариз Карисъ старается приложить свою теорію и из поземельней ренті; не тугь уже внугреннія противорічія системы выступають во всей своей яркости. Такъ какъ малишекъ ціньости признается исключительно произведенісиъ труда, то и рента, также EARL M HOOGETT C'S EAGHTAIR, MOMETS HOLYPRISCE TOLLED MIS STOFO излишка, путемъ выногательства изъ рабочихъ. Рента есть та часть налишка, которую землевлядёлець перехватываеть себё въ силу права собственности (стр. 157, 174, 188). Чемъ же она определяется? «Высота поземельной ренты (а съ нею цанность земля)», говоритъ Марксъ, «развивается въ процессъ общественнаго развитія, какъ результать совокупной общественной работы. Черезь это увеличивается, съ одной стороны, рынокъ и спросъ на произведенія земли, съ другой стороны непосредственно спросъ на самую землю, какъ конкуррирующое условіе всёхъ возножныхъ, даже и не земледёльческихъ отраслей производства. Блимайшимъ образомъ, рента, а съ тамъ витесть и цтиность земли, развивается съ рынкомъ для произведеній почвы, следовательно съ ростомъ неземледельческаго населенія, его потребностей и его спроса, частью на средства пропитанія, частью на сырые натеріалы» (стр. 177). Этинь опредвляется и количество потребной на произведения работы. «Общественная потребность». говорить Марксь, «т.-е. потребительная ценность на общественной степени, является зубсь опредбляющимъ началомъ для воличества общественнаго совокупнаго рабочаго времени, падающаго на разлечные отрасле производства. Но это-тогь самый законь, который оказывается и на отдетьныхъ товарахъ, именно, что ихъ потребительная ценность ость продположение ихъ исновой ценности, а съ темъ виесте и ихъ ценности вообще» (стр. 176).

Такимъ образомъ, въ концѣ изслѣдованія опровергается именно то, на чемъ строилась вся теорія. Точкою отправленія было положеніе, что —для опредѣленія мѣновой цѣнности мы должны отрѣшиться отъ всякой потребительной цѣнности, такъ чтобы не оставалось ни единаго ея атома, а въ концѣ намъ говорятъ, что именно потребительная цѣнность служитъ основаніемъ и опредѣляющимъ началомъ мѣновой цѣнности. Сколько ни трудись рабочій, цѣна произведенія опредѣляются тѣмъ, что потребитель готовъ за него датъ. Къ чему же служили три толстыхъ тома, наполненные всевозножными умственными фокусами?

И это, по признанію Маркса, относятся но всямъ товарамъ. Отличіє земледалія отъ другихъ отраслей заключается лишь въ томъ, что въ промышленности вообще, хотя процентное отношеніе заработной

платы из заграченному капиталу постоянно уменьшается, однако сумма заработной платы абсолютно ростегь; въ земледілім же, съ развитіемъ производства, сумма заработной платы, которая тратится на одмить и тоть же участокъ, уменьшается не только относительно, но и абсолютно, вбо рабочія руки заміняются машинами, а границы земли не допускають безпредільнаго расширенія производства (стр. 177). Но этимъ самымъ опровергается теорія, производящая цінность изъ работы, ибо при этомъ предположеніи очевидно, съ уменьшенісмъ работы должны уменьшаться и производимая сю цінность, слідовательно и рента, которая съ нея получается, а на ділів, по призванію самого Мариса, выходить наобороть: съ развитіемъ производства, вслідствіе увеличивающагося спроса на произведеніе, рента ростеть. Противорічіє туть явное.

Для выясненія проистекающихъ отсюда несообразностей, Караъ Марксъ изследуеть различныя формы поземельной ренты. Онъ отличастъ дифференціальную и абсолютную ренту. Первая, согласно съ теорією Рикардо, проистекаєть изъ разности въ качестви земель или выгодности положенія. Распространеніе на зепледаліе закона уравненія прибылей ведеть из тому, что и здёсь установляется средняя прибыль на затраченный въ производства капиталь; но затънь дучшія земли дають большій или неньшій избытокь, который и составляєть чистый доходъ землевладвища, или поземельную ренту. Очевидно, что этотъ избытокъ проистекаетъ не изъ труда, а изъ двиствія силъ природы, и это признасть самъ Каряв Марксь: «избытокъ прибыли», говорить онъ, «проистепаетъ не изъ капитала, а изъ примъненія монополизированной силы природы капиталомъ. При такихъ условіяхъ, избыточная прибыль превращается въ поземельную ренту» (стр. 186). Однаво, онъ тугъ же утверждаеть, что «сила природы не есть источникъ избыточной прибызи, а только естественная ся основа, ибо она составляеть естественную основу исключительно возвышенной производительной силы работы. Вообще, потребительная ценность есть носитсяь, но не причина меновой ценности. Таже самая потребительная ценность, если бы она могла получаться безъ работы, не нивла бы изновой цінности, но сохраняла бы, какъ и прежде, свою естественную полезность, какъ потребительная ценность. Но, съ другой стороны, вещь не имееть меновой ценности безь потребительной, сивдовательно безъ такого естественнаго носителя работы» (стр. 187).

Читатель, не довольствующійся словами, приходить въ полное недоумбию. Опъ спрашиваеть, въ чемъ заключается различие жежду основаніємь и источникомь, нежду носителемь и причиной? На это онь не находить ответа. Если подъ именемъ основания следуетъ разунать чисто страдательную опору для совершенно чуждаго ей зданія, то это не прилагается къ силанъ природы, которыя являются діятольнымъ началомъ въ производствів. Какъ таковое, они въ земледелін составляють источникь ценности, ибо они производять тоть избытокъ полезныхъ, а потому цънныхъ вещей, который служитъ источникомъ поземельной ренты. Если изъ двухъ десятинъ, къ которымъ прилагается одинавое воличество труда, одна, вследствіе лучшихъ естественныхъ условій, даеть 50 пудовъ вшеницы, а другая — 100, то этоть избытовь, очевидно, произведень действіемь силь природы, а съ избыткомъ полезности связанъ и избытокъ цвиности, нбо произведенная при развыхъ условіяхъ пшеница на рынкі продается по одинакой цене. Столь же мало можно утворждать, что потребительная ценность есть только мертвый носитель, а не действительная причина міновой цінности. По собственному праведенному выше признанію Маркса, потребность является опреділяющимъ началомъ количества работы, а потому и меновой ценности произведеній. Отъ степени полезности вещи зависить то, что потребитель готовъ за нее дать. Самое производство вызывается потребностью; удовлетвореніе ся составляєть для него цёль, а потому отрищать значеніе потребительной цінности для опреділенія міновой можно только вопреки очевидности. Конечно, есть вещи весьма полезным и не имъющія никакой мъновой пенности, но это происходить оттого, что туть нъть мъны. Вещи, существующія въ неограниченномъ кодичестве и доступныя всемь, не составляють предмета обитела. Такого рода аргументами можно развъ только забавлять детей.

Туть оказывается и другое противорачіе. По теоріи Маркса, уравненіе прибылей ведеть къ установленію средней прибыли, опредвляемой средними условіями производства, соотв'ятствующими нормальному количеству работы; уклоненіе же въ об'я стороны взаимно восполняются и уравновъщиваются. Только при этомъ условіи сумма прибылей совпадаеть съ суммою произведеннаго работою излишка ц'яностей. Между тамъ, самъ Марксъ признаеть, согласно съ теорією Рикардо и тамъ, что есть въ дайствительности, что въ земледація примення определяются не средним, а худиним условіями производства (СТР. 197), ибо только при достаточной высоте цены разработка земель, находящихся въ худиних условіяхь, ногуть вознаградить издержим. Стало быть, туть не можеть быть рёчи ни о восполненіи недостатка избыткомъ, ни о совпаденіи сумны прибылей съ сумною щенностей, изибряеныхъ количествомъ работы. Самыя цены определяются здёсь не количествомъ положенной на произведенія работы, а потребностями населенія: оне растуть съ умноженіемъ населенія.

Тоже самос относится и къдругой формъдифференціальной ренты, Вытекающей изь посябдовательнаго приложенія капитала въ одной м той же землі. При интенсивномъ хозяйстві, большая затрата каинтала даеть меньшую прибыль и окупается только при высокихъ цънахъ на произведенія. Караъ Марксъ приравниваеть эту форму къ первой. Но туть возникаеть вопрось объ отношении капитала къ поземеньной рента. Посладняя является не только платою за дайствие силь природы, но и процентомъ за положенный въ землю капиталь. Самъ Кариъ Марисъ признасть, что съ развитиемъ производства послъдній адененть яваяется преобладающень (стр. 215). Но такъ какъ канитать здёсь связань съ землею, следовательно, лишень всякой подвижности, а прибавленіе новыхъ капиталовъ даеть меньшую прибыль, то и уравнение прибылей путемъ конкурренція здёсь неприложимо. При повышения цвиъ, прежде положенный капиталъ приносить выошій проценть, который и поступаєть въ ренту. Конкурренція понижаеть прибыль только разработной новыхъ земель и пониженісиъ цены перевозки, что и составляєть обычное явленіе въ совреиснюмь мірь. Этемь уначтожаєтся монопольное значеніе поземельной собственности.

Кромъ признаваемой встии экономистами дифференціальной ренты, Кариъ Марксъ изобртать еще абсолютную ренту, которая получается съ худшихъ земель. По теоріи Рикардо, обработка земель, находящихся въ худшихъ условіяхъ, даетъ только процентъ съ капитала и вознагражденіе за работу, но не приноситъ ренты; послідняя составляєть излишень противъ этихъ двухъ факторовъ. Кариъ Марксъ утверждаеть, что при капиталистическомъ производствѣ этого быть не можетъ, нбо землевладілецъ, въ силу своего монопольнаго права, не дозволитъ обработии своей земли, если онъ съ нея не можетъ получить ренты: (стр. 287). Правда, мелкій собственнить можетъ

самъ обрабатывать худшую землю, довольствуясь вознагражденість за свою работу; но Марксъ увъряеть, что обработка земян саминъ собственнякомъ на практикъ является только въ видъ исключения. Какъ правило, капиталистическое производство исключаетъ собственную обработку земли (стр. 283). Въ виду повсеместнаго распространенія мелкой собственности, и въ Европі, и въ Америкі, такое вы смоятальствооп смылено онаковох котольствоно вінарженну истину. Самъ Карлъ Марксъ, при разборе различныхъ видовъ повомельнаго владенія, но можеть не признать существованія престыямской собственности, но онъ старается, по возможности, учалить ем значение. По его мивнию, она виветь ту специфическую вевыгоду, что она порождаетъ плиюзію, будто земля нибетъ цвну, независимо отъ труда, положеннаго на ся обработку. Мелкій собственникъ нокупасть клочокъ земли и воображаеть, что въ доходъ съ этой земли онъ получаетъ проценть съ затраченнаго на покупку ся капитала. Между темъ, капиталъ его только перешель въ другія руки и для него пропаль; самь же онь никакой ценности не получиль взамень, нбо земля, какъ извъстное пространство почвы, которымъ ножно пользоваться, и понятіе ценности суть две величны несонзиериныя (стр. 312). Все, что онъ пріобръдъ, это-возможность работать, не отдавая другому произведеннаго его трудомъ излишка и получая такимъ образомъ позечельную ренту, которая присвоивается землевладъльцемъ (стр. 342-4). «Затрата денежнаго капитала на покупку лемин», говорить Марксъ, «не есть вкладъ землевладвльческаго капитала. Она составляетъ, напротивъ, уменьшение капитала, которымъ крестьяне могуть располагать въ (бласти своего производства. Она уменьплаеть настолько объемъ ихъ производительныхъ средствъ и суживаеть поэтому экономическое основание воспроизведения. Она подчиняеть крестьянина ростовщичеству, ибо въ этой сферв настоя-. щій кредить рёдко встречается. Она составляеть прецятствіе земледълію, даже когда покупка совершается въ большихъ интијяхъ. Она въ дъйствительности противоръчить капиталистическому производству, для котораго задолженность землевладальца, все равно, унаследоваль ин онъ или купиль свое именіе, совершенно безразлично-(стр. 345).

Итакъ, если я, владвя капиталомъ, употреблю его на покупку зомля, въ виду полученія съ нея дохода, то это не более какъ

шалюзія. На общеченовъческомъ языкъ, мъновою приностью вещи MARIEBACTOR TO, TTO 28 Hee GARTL. TAKE KAKE SOME COCTABLECTE HOOFметь міни и за нее платять деньги, то, очевидно, и она имбеть цвиность. Но по теорін Наркса выходить совстив не то. Не будучи произведеномъ труда, земля нивакой ценности не имееть и никто покупать ее не ножеть. Заключини такую сделку, я только отдаль - свой жапиталь даронь. Если капиталь большой, то землевладыець можетъ еще вознаградить себя обиранісиъ рабочихъ, но если кре-СТЬЯНИНЬ, Не подозравая, что земля не имееть цаны, платить за нее деньги, то онъ только уразываеть свои средства и обрекаеть себя на всякаго рода невзгоды. «Менкая собственность», говорить Марксъ, «порождаеть стоящій вив общества классь варваровь, который соеджилеть всю грубость первобытных общественных формь со всеми муками и нищетою образованныхъ страною» (стр. 348). Действительно, немкая поземельная собственность радикально противорёчить соціалистическимъ теоріямъ и составляєть самую сильную противъ - нихъ преграду: какъ же не стараться уничтожить ее всёми ибрами?

Какъ бы то ни было, надобно знать, накимъ образомъ землевладелець можеть получить ренту даже изъ совершенно плохой земли. Кариъ Марксъ объясняеть это темъ, что земледение есть самое отстадое изъ всяхъ производствъ. Сравнительно съ обрабатывающею промышленностью, количество рабочихъ рукъ въ отношевім къ затраченному вашиталу восьма велико, а потому и производимая ценность, а съ нею и нормальная прибыль, больше обыкновенныхъ; но такъ какъ всятдствие конкурренція прибыли уравниваются, то ціна произведеній, определяеная издержками производства съ обыкновеннымъ процентомъ прибыли, всегда неже истинной ихъ цвиности, опредедяемой количествомъ работы. Существование поземельной собственности не допускаеть однако поняженія рыночной ціны до ціны производства. Всегда остается разница, которая и составляеть абсодютную ренту. Она можеть быть больше или меньше, смотря по требованію на произведенія; но уничтожиться она не можеть, ибо промышденная прибыль, всябдствіе избытка капитала, находящаго здесь безграничное приложение, всегда ниже земледвльческой (стр. 291, 296).

Изъ этого прямо следуеть, что чемъ куже земля, темъ более требуется рукъ для ся обработка, и чемъ менте въ нее полагается канитала, темъ больше прибыль, а потому темъ выше рента. При малой производительности работы уменьшается и предложение, которое не покрываеть все возрастающаго спроса на произведения; следовательно, цены должны рости. Такинъ образонъ вся выгода землевладельцевъ состоитъ въ томъ, чтобы обрабатывать самыя плохія и
неудобныя земли, нанимать для этого какъ можно больше рабочихъ
и употреблять какъ можно меньше капитала. При этихъ условіяхъ
они будутъ получать наибольшую ренту. Къ такому очевидному
абсурду приводить эта удивительная теорія. Она служитъ достойнымъ завершеніемъ всей системы.

Въ заключение сводятся къ общему итогу результаты всей предыдущей вритики. «Вульгарная политическая экономія», по выраженію Карда Маркса, признаеть три источника дохода: земля даеть ренту, капиталь приносить проценть, работа доставляеть насмную плату. Но такое сопоставленіе, говорить онь, представляєть чистую безсимсинцу. «Эти три ишимые источника сжегодно производнило богатетва принадлежать из совершенно разнороднымъ сферамъ и не имѣють ни малѣйшей аналогіи между собою. Они относятся другь къ другу, какъ нотаріальныя пошлины, красная ріпа и музыка» (стр. 349). Земля, какъ явленіе силь природы, не инфетъ нивакой цвиности. «Цвиность есть работа; а потому избытокъ цвиности не можеть быть землей». Плодородіє почвы ведеть лишь къ тому, что извъстное количество работы, следовательно ценности, распрострапяется на большее количество произведеній. Съ другой стороны, ваниталь ость только извёстное исторически сложившееся общественное отношеніе, а именно, монополизація средствъ производства небольшою кучкою людей. Представлять это общественное отношение источникомъ дохода, т.-е. извёстной потребительной цённости, совершенно нелепо, ябо это два несоизмеримыя понятія. Какъ продукть работы, эти средства имбють ценность, но сами по себе они не въ состоянім прибавить себі цінности, ибо цінность не рождаеть цінности: безсимсленно говорить, что цённость имбеть болбе цвиности, нежени она инфетъ. Наконецъ, превращение работы въ товаръ, инфющій цінность, есть чистое противорічіе. Какъ источникъ цінности, работа сама ценности не имееть; ценность имееть не работа, а рабочая свиа (стр. 349-353).

Все эти безсимсинцы и несообразности, говорить Марксъ, проистекають изъ того, что въ капиталистической производстве все

представляется въ превратномъ и какъ бы заколдованномъ видъ (стр. 362, 366); но надобно только разоблачить эту инстификацію, раскрыть тайну капиталистического производства, и тогда все представится совершенно яснымъ. Эта тайна закиючается въ томъ, что единственный источникь цвиности есть работа, а потому она одна можеть быть источникомъ дохода. Доходъ вапиталиста получается только обиранісиъ рабочихъ, присвоенісиъ себѣ части произведенной ими ценности, а доходъ землевладельца присвоеніемъ себе части нашиталистической прибыли. Все это происходить всейдствіе историческаго процесса, разъединяющаго рабочую силу и средства производства, которыя становятся монополіей власса капиталистовь въ противоноложность классу рабочихъ. Эта борьба наполенеть собою исторію; но окончательно она должна привести къ побёде рабочаго класса и въ возсоединению рабочей силы съ средствами производства. Посявднія должны составлять достояніе всёхъ и находиться подъ общинь вонтролень. Въ этомъ только и можеть состоять свобода въ экономической области, которая, по существу своему, какъ отношение человика къ силанъ природы, всегда подчинается законанъ необходимости. Истинное царство свободы начинается только за этими предълани (стр. 355).

Кариъ Марксъ откровенно высказываеть здёсь то, что тщетно стараются скрыть другіе соціалисты, именно, что соціалистическое производство есть полное отрицание человъческой свободы въ экононической области. Свободная даятельность челована, которая ведсть и въ раздъленію труда, и въ разъединенію капитала и рабочей силы, и въ образованию влассовъ. и въ борьбъ экономическихъ силь, а съ темъ виесте и къ высшему развитию, представляется только произведениемъ временнаго историческаго процесса, переходною ступенью, которая должна окончательно уступить ивсто полному закабаленію леца въ общественную организацію. Нечего распространяться о томъ, что все это не боле какъ безобразный вынысель, не имеющій ничего общаго съ действительностью и не могущій служить идеаломъ для человека, сколько-небудь сознательно относящагося къ условіямъ ж запачанъ человъческой жизни. Свобода не есть преходящее явленіе, а вечный элементь человеческого духа, безь котораго негь жизни достойной человака. И чемъ более она развивается, темъ более она охватываеть всв стороны человаческой даятельности. Идеаль челова-

чества можеть состоять только въ возможно полномъ ся расширенін, а нивавъ не въ порабощения лица всеохватывающей общественной организацін. Къ этому именно идеалу свободы ведеть исторія, которая представляеть процессь не закрышенія, а постепеннаго раскрышенія человена. Древнее рабство заменяется средновановымъ працостиниъ правомъ, а крѣпостное право-общею свободою новаго времени. Последняя одна отвечають истинной природе и назначению человева. а потому она представляеть не преходящее только явленіе, а прозное и окончательное пріобрётеніе человічества. Изъ свободы рожда-DICE I BCB TE DECHONINGCRIS OTHOMENIS, ECTOPMS XADARTEDISYDTL современный порядокъ вещей, и которыя Караъ Марксъ считаетъ превратнымъ и заколдованнымъ міромъ. Въ силу свободы рабочій продаеть свой трудь, какъ товарь, за договоренную плату. Цена его можеть быть больше или меньше, смотря по обстоятельствамъ, но первое и главное условіе возвышенія заработной платы состоять въ возрастанін канитала, отъ котораго зависить все развитіє производства. Последній, накоплянсь все более в более в передавансь отъ hokojenia nokojenio, abjactca fiabrime ibnegtojene okohonnycerio прогресса. Онъ составляеть источникъ того матеріальнаго благосостоянія, которое такъ широко разлито у образованныхъ народовъ. Оть него зависить и постепенное поднятие рабочаго класса, о которомъ свидътельствуютъ явленія современности. Вся экономическая нсторія человічества есть ничто иное какъ развітіє калитализна, съ саныхъ первыхъ временъ человъчества и до нашего времени. Н это не ведеть нь сосредоточенію капитала въ неиногихь рукахь, какъ увъряетъ Марксъ; напротивъ, капиталъ все более и более развивается въ нассахъ. Всего менве этотъ процессъ ведеть къ сосредоточению капитала въ рукахъ государства. Капиталъ всегда былъ и есть произведеніе свободной діятельности человіка, обращенный на нокореніе силь природы, а потому онъ принадлежить отдельнымъ лицамъ, которыя дунають, чувствують, работають, сберегають, а не обществу, которое представляеть только фиктивное юридическое лице. То, что Марксу представляется превратнымъ и заколдованнымъ міромъ, есть саная живая действительность, а то, что онъ ставить на ся ивсто, есть только плодъ туманныхъ фантазій, въ основанім которыхъ лежить чистая безспыслица.

Последователи Маркса развили изъ его бъглаго очерка примо си-

стому историческаго или экономическаго матеріализма, который имий составляеть одинь изъ ходячихъ взглядовь на исторію. По этой тоodie, rochoactbymmia by tolobèteckeur obmectbaur hohatia ablamtca лишь отраженісив существующаго общественнаго строя; последній же вижется исключительно на экономическомъ быть, представляюидемъ извёстное отношение человека къ матеріальному міру. Это от-HOMERIC COCTABLECTS ECOTORY OCHOBECC HAVALO ECTOPHYCCEARO PASBEтія. Также, какъ и матеріальный міръ, въ которому онъ принадле-MENTS, DECRONEROCKIE GLITS HORTEHETCE SANCHANS HOOGNOZENOCTE, BS CMIY ECTOPHIES ORL DESBUBLETCH BY THORY CTYLOHERS: HODBER OCTA первобитное хозяйство, въ которомъ рабочая скла и средства про-**МЗВОДСТВА НАХОДЯТСЯ ОЩО ВЪ НОПОСРОДСТВОННОМЪ ОДИНОНІМ; ВТОРАЯ** ость вапеталезиь, въ которонь оне разобщены, наконець, третья ость соціализмъ, представляющій окончательное ихъ возсоединеніе, но въ высшей формв. Вторая ступень есть та, въ воторой человвчество живеть въ настоящее время; последняя же составляеть задачу будущаго. Процессъ экономическаго развитія ведеть из ней HCOTDA3HNO.

Конечно, не одинъ серьезный историкъ не ножеть раздвлять этихъ взгиядовъ, представияющихъ полное навращение истории. Они могутъ найти собъ доступъ только среди крайняго невъжества. Служебный эмененть исторического развитія признается здёсь господствующимь. Владычество человека надъ натеріальнымъ міромъ составляетъ, безспорно, условіє высшаго, духовнаго развитія, но последнее не имъ опредвияется, а напротивъ, именно духовное развитие даетъ человъку средства нокорить природу и сдълаться паремъ земли. Развитіе свободы, которое составляєть существенное содержаніе исторіи, и которымь опредвияется саный экономическій быть, коренится не въ матеріальныхъ отношеніяхъ, а въ человічесномъ самосознанім. На своихъ глазахъ им могли видеть, какъ въ Россіи и въ Соединенныхъ Штатахъ гражданскій строй, основанный на рабствъ, во имя высшихъ правственныхъ начанъ, заменыся порядкомъ, основаннымъ на свободъ. Всего менъе есть поводъ предполагать, что посищей, въ свою очередь, замънится новымъ, всеохватывающимъ порабощеність чоловіка. Такія нечты ногуть блуждать только въ непривичных въ мысли головахъ.

Самъ Каряъ Марисъ, ограничивансь притикой существующаго эко-

номическаго строя, не представиль изображенія того порядка вещей, которымъ онъ думаль его заменить. Это пытались сделать французскіе соціалисты, о которыхъ будеть річь ниже. О нихъ, какъ и обо всехъ своихъ соперинкахъ, Марксъ отвывалси съ величайшинъ презраніснь. Себя одного онь считаль основателень научнаго соціализма и пророкомъ будущаго. Прудона онъ уже въ раннюю пору своей деятельности подвергь такой притика 1), обвывая его менких мещаниномъ, опутаннымъ сетью господствующихъ понятій и неспособнымъ разгадать тайну капиталистическаго производства. Въ Конималь Марксъ говорить о знаменитомъ французскомъ соціалисть, что онъ «съ своимъ обычнымъ, величающимъ себя научнымъ шардатанствомъ, протрубилъ о своемъ безсмысленномъ представленін, вакъ о вновь открытой тайна соціанняма» (III, 2, стр. 14). Этотъ отзывъ, еще съ гораздо большимъ основаніемъ, можно приложить въ нему самому. У Прудона, не смотря на всё его софизиы, быль всетаки ясный умъ и недюжиный таланть; онь любиль щеголять парадовсани, но онъ не изобреталь совершенныхъ безсимсищъ, въ родъ общественно-необходинаго времени, какъ мъркла цънностей. Можно дунать, что именно всявдствіє этого его ученіє было ненъе пригодно, какъ орудіє борьбы. Когда сравниваешь та безсимсинцы, которыя лежать въ основаніи ученія Маркса, съ такъ значеніскъ, которое придается имъ въ умахъ миллюновъ людей, можно придти въ нѣкоторое изумленіе. Вліяніе Маркса въ современномъ мірѣ представиноть, ножно сказать, саний колоссальный примерь человеческой глупости, какой встречается въ исторіи мысли. Объясняется это тыть, что когда говорять страсти, разумы молчить. И чымы боабе неябность облекается въ туманныя представленія и прикрывается мнимо-научною фразослогіей, въ которой никто не въ состояніи раскрыть настоящаго снысла, тыкь легче выдавать ихъ за глубокія истины и темъ съ большею жадностью оне воспринимаются умами, не привывшими связывать понятія. Когда рабочимь твердять, что всё матеріальныя блага, которыми пользуется человёчество, суть ихъ провзведеніе, и что они лишены ихъ только благодаря тому, что ихъ всяннии обманами и неправдами обирають капиталисты, и вогда эта

<sup>1)</sup> Misère de la philosophie, réponse à la Philosophie de la misère, par M-r Proudhon.

проповёнь зависти и ненависти опутывается пёлымъ аппаратомъ YTCHOCTM, BL ROTODON'S OHE DOBHO HETERO HE CHLICLETS, TO EARL HE подпаться такому искушенію? Какъ орудіе борьбы, ученіе Маркса незамънию, и именно по своей полной безсимский. Но какъ объяснить тогь слабый отпорь, который онь встрачаеть въ образованныхъ жиассахъ и даже въ ніръ ученыхъ? Нельзя не сказать, что въ этомъ обнаруживается то понижение общаго унственнаго уровня, которое составляеть неизбежное последствіе господства реализма. Для нынвиних людей факть является решающимъ началомъ, а способность связывать понятія зативвается, если не исчеваеть совершенно. Въ экономической области фактъ тотъ, что массы волнуются и увлеваются ученість Мареса; стало быть, съ этимъ явленість нельзя не считаться и надобно войти съ нимъ въ компромиссъ. И вотъ мы видимъ въ Германіи цвиую группу ученыхъ, которые Родбертуса и Маркса призпають глубокими имслителями и усвоивають себъ, если не все ученіе цанконъ, то по крайной мара значительную часть проповедуеныхъ ими начавъ. Такое отсутствие разумной критики свидетельствуеть о весьма невысовомь уровив современной науки. Нужно много работы, чтобы человёчество могло выбиться изъ той трясны, въ воторой оно застряю благодаря отрицанію раціональныхъ началь. Здравыя понятія заменяются утопіями, сь которыми реалистическая наука не въ селахъ бороться. И вотъ мы видемъ, съ одной стороны, спилшемя массы, которыя чистую нелепость признають безусловною истиной и во имя ея готовы разрушить весь исторически сложившийся общественный строй, съ другой стороны разобщенную интеллигенцію, лишенную всякой раціональной точки опоры, не знающую за что ухватиться и готовую идти на всевозможныя сделки. Таково положеніе современныхъ европейскихъ обществъ. При такихъ условіяхъ, только вившиля сила въ состояніи противостоять напору фанатизированных массь. Въ этомъ состоить объяснение современнаго милитаризма.

## Идеализмъ во Франціи.

Исторія Францін послѣ революцін 1789 года до революцін 1848 года редставляеть последовательный рядь попытокъ сочетать революціонныя начала съ противороволюціонными. Въ этомъ движенім различаются три разко характеризованныя эпохи: владычество Наполеона I-го, время реставраціи и господство Іюльской монархіи. Въ первую эпоху противоположныя начала соединяются селою власти, во вторую происходить борьба закона съ свободою, въ третью являются стремленіе сочетать противоположныя начала въ ндеальномъ устройствъ конституціонной монархін. Мы видимъ адъсь повтореніе того самаго закона развитія, который раскрывается намъ и въ общемъ ходе исторіи и въ отдельныхъ эпохахъ, и въ философской области и въ политической. Вездё являются один и теже элементы и тоже последовательное ихъ развите. И доныне во Францін им находинь четыре главныхъ партін, представляющихъ четыре начала общежетія: бонапартисты—начало власти, легитимисты-начало закона, либералы, нына республиканцы-свободу, наконецъ, орлеанисты-идеальное сочетание противоположныхъ началь вь конституціонной монархів.

Сообразно съ этимъ, можно предполагать, что и развите идсамистическихъ ученій во Франціи разбивается на четыре главныхъ направленія. Однако туть мы встречаемъ пробіль. Владычество Наполеона было неблагопріятно теоретической разработий вопросовъ. Сильный въ практическомъ пониманіи политическихъ задачъ, онъ ненавидёль го, что овъ называль идеологією. Поэтому мы во французской литературій не находимъ ученій, соотвітствующихъ этому моменту. Здёсь мы можемъ видёть, какимъ образомъ общій законъ развитія видоизийняєтся человіческою свободою. Законъ остается въ своей силь, а остальные ступени следують своимъ порядкомъ, но тутъ, вмёсто полноты развитія, является скачекъ.

Если бонапартизмъ не выработаль систематического ученія, то легитимисты, напротивъ, выставил целый рядъ теорій, связываюплихъ въ большей или меньшей степени начало законной монархін съ теократическимъ элементомъ. Такой же рядъ ученій произведа и инберальная школа. Менъе плодотворны были идеализирующіе орлеанисты, которые обычновенно обозначаются названіемъ доктринеровъ. И туть, практическое обсуждение вопрасовь, премиущественно въ преніяхь палать, далеко перевішнваеть чисто научную ихь разработку. Въ заменъ того, необывновенно общенивъ является пятое направленіе, которое им назвали утопическимъ идеализиомъ. Правтическаго значенія оно не могло иметь, иначе какъ въ виде разрушительной силы, которая, доводя идеализив до крайности. Привела его жъ паденю. Поэтому соціанизмъ не характеризуеть никакой исторической эпохи. Но въ чисто теоретической разработий онъ представляеть необыкновенное богатство матеріала. Все разнообразныя формы утопів находять своихь представителей въ французской интература. Здась им ножемь изучить ихъ вполив.

Итакъ, въ развити французскаго идеализна различаются четыре главныхъ шволы: легитинисты или илерикалы, либералы, доктринеры и соціалисты.

## а. Клерикалы.

## 1. ДЕ МЕСТРЪ.

Изъ писателей влеривальной школы завъчательнъйшій по силт ума и таланта быль графъ Жозефъ де Местръ, родомъ изъ Савойи, долго бывшій сардинскимъ посланникомъ при русскомъ дворъ. Первое сочиненіе, въ которомъ онъ высказаль свои взгляды, было Соображенія о Франціи (Considérations sur la France), вышедшія въ 1796 году. Онъ хотъль выяснить здісь значеніе Французской Революціи въ нравственномъ и политическомъ отношеніи.

Во всемъ міръ, говорять де Местръ, господствуеть порядовъ, установленный Провидъніемъ. Даже тамъ, гдъ онъ, повидимому, дъйствуеть совершенно свободно и уклоняется отъ положенныхъ ему цълей, онъ направляется въ нимъ невидимою руков. То, что намъ намется безпорядкомъ, входитъ, какъ орудіе, въ намъренія божества.

Нигда этотъ высшій законъ не обнаруживается такъ ярко, какъ въ эпохи переворотовъ. Здась воля человаческая превращается въ инчто; событія носять на себа роковой характеръ, и люди, стоящіе во глава, являются не болае какъ слапыни орудіями, которыя сами не внають, что они далають. Такова именю Французская революція. Она перевернула весь міръ и, повидиному извратила вса правственные законы; но, въ сущности, она является только орудіомъ высшей воли, которая нигда не выражается яснае, какъ въ вызванныхъ ею ею событіяхъ 1).

Въ чемъ же состоять истинное значение революція? Это — кара, постигшая Францію за то, что она уклонилась отъ назначеннаго ей пути. Франція въ Квропъ играєть первенствующую роль. Ея языкъ, ея дитература, ея стремленіе къ прозедетнику, все обнаруживаетъ въ ней высшее призвание — быть провозвъстищею истинных началь духовной жизни. И долго Франція оставалась вірна своему призвавію: она была центръ европейскаго христіанства. Но наконецъ она уклонилась отъ истиннаго пути и употребила во зло свои дары. Вя дитература приняда направленіе противное редигія и собственности. Всв сословія, и высшія и низшія, приняли участіє въ этомъ движевів. Наконець, оно завершилось величайшимь изъ всёхъ преступленій, посягательствомъ на верховную власть, виновникомъ котораго явился весь народъ. За это Францію и постигла божественная кара. Она была предана въ руки шайки злодвевъ, которые водворвли въ ней саный страшный гнеть, о вакомъ свидательствуеть исторія. Но эти злодън были только орудінии божественнаго правосудія, ибо ни-ROTAR SEROHBER BLECTL BO NOTER ON COCTUTETTS CTOLLREST BREOBENIXS. Заченщики революція должны были пасть отъ руки своихъ сообщикковъ. Вийсти съ тимъ только страшною энергіею террористовъ Франція могла быть спасена оть визшняго раздробленія и сохранена за-KOHHOMY ROPOJIO. HO EARL CKODO OHE COBEDINAJE CBOO MAJO, TARL OHE. въ свою очередь, сложеля своя головы на плаху. Вся эта провавая драма должна была служить огнемъ очищенія и предвестіемъ новой жизни. Въ особенности духовенство, очищенное революціем и лишенное свётскихъ превнуществъ, явится проповедникомъ религозваго обновленія, центромъ котораго должна быть Франція в которая одна можеть спасти человічество (гл. 2).

<sup>1)</sup> Considérations etc. ch. 1. Harym aspanie 1962 r.

Отъ этихъ нравственныхъ соображеній, которыя, рядомъ съ нъкоторыни изгинии чертани, въ сущности представляють только общія мъста, ибо неизвъстные человъку планы божественнаго Проимсла MOMINO TOLKOBATE EARL YFOLEO, JO MCCTPE HOPEXOLETE EL POPARIO 60въе важнымъ соображеніямъ политическимъ. Онъ ставить вопросъ: можеть не продолжаться Французская Республика? и отвічають: ніть. нбо большая республека некогда не существовала. Исторія представлясть накъ самые различные образы правленія; но такого въ ней не встрачается. Сладовательно, его изть въ числа возможныхъ шансовъ. Протевь этого возражають, что представительное начало, неизвъстное древности и установившееся лишь въ новое время, открываетъ эту возножность. Но есле мы взглянемъ на представительныя yapemzenia by tony buzy, raky our buterin usy declarated noрядка в сохранились въ Англін, то мы увидимъ, что они составлямоть не болье какь представительство извъстныхь общинь извъстными лицами, по выбору извъстныхъ людей, въ силу королевскихъ хартій; но чтобы весь народь быль представлень и чтобы всякій гражданивъ могъ давать и получать такого рода полномочія, этого никто никогда не видалъ. Представительство всего народа возможно, во отнюдь не въ силу даннаго имъ полномочія. Ежедневно въ судахъ дати, сумасшодшіе и отсутствующіе представляются лицами, назначенными закономъ. Въ народъ въ высшей степени соединяются всъ эти качества: онъ всегда ребеновъ, сумасшедшій и отсутствующій; отчего же его опекуны не могуть обойтись безъ полномочія? Во всякомъ случав, съ введеніемъ представительства народъ теряетъ свое полновластіе. Верховная власть сосредоточивается въ собраніи, и каждый гражданинъ инбетъ саяме малые шансы богда-либо участвовать въ верховныхъ рашеніяхъ. Изъ этого уже видно, что слово большая республика инветь такой же снысвь, какъ квадратный жрузь. Весь вопросъ заключается въ токъ, что лучше для гражданъ: быть подданными собранія или монарха? Вопросъ, на который не трудно дать отвёть (гл. 4).

Нельзя не сказать, что эти соображенія весьма слабы. Изъ того, что до сихъ поръ не было ничего подобнаго, отнюдь не следуеть, что такого рода устройство невозножно. Уже во времена де Местра быль передъ глазами првитръ большой республики, именно Соединенные Штаты. Но онъ устраняеть это доказательство подъ пред-

догомъ, что Съверная Америка такъ еще молода, что объ вей вельм судить. «Я не знаю ничего болье возбуждающаго нетеривніе, говорить онъ, какъ эти похвалы, расточаемыя ребенку, обрытающенує еще въ пеленкахъ: дайте ему время вырости» (стр. 56). Кще мень удачно доказательство, будто представительное начало устраняєть въродное полновластіе; это — чистый софизиъ. Де Местръ сившиваеть республику съ непосредственною демократіею; но о непосредственной демократіи во Франціи не было и рачи.

Что касается до вопроса о возможности существованія уже не республики вообще, а тогдашняго правительства Франціи, то при обсужденіи его де Местръ опять сбивается на чисто нравственныя соображенія. Зло, говорить онь, не имветь ничего общаго съ бытісик; оно не можеть ничего создать, ибо сила его чисто отрицательная. Характеристическій же признакъ Французской Революціи, признакъ, который дізлаеть ее единственнымъ событісиь въ исторіи, это — то, что она насквозь проникцута зломъ. Въ ней ніть ни единой доброй черты; это —чистый и голый разврать. Какимъ же образомъ возможно вёрить въ свободу, которая порождается гнилью (стр. 60—63)?

Во Французской Революція есть даже начто самамилское; существенное ся стремленіе идеть къ отряцанію релягія. Но именно поэтому ова обречена на безплодіє. Прочно только то, что поконтся на божественномъ началь. Когда человъкъ ставить себя въ отношеніе къ Творцу и дёлаеть что-либо во имя Божіє, дёлніе его всегда прочно, какъ бы ни быль ничтожень онъ самъ. Но самые могучіе владыки не въ состояніи установить даже празденкъ, когда они надъятся только на собственныя силы. Въ настоящее время враги Христа имъють въ своихъ рукахъ всё земным средства; но вся ихъ злоба послужить только къ большему очищенію и возвеличенію религіи. Повтому, современныя испытанія могуть служить ей пробнымъ камнемъ (сh. 5).

Въ ряде положеній де Мостръ высказываеть свой взглядь на божественное начало, лежащее въ основаніи политических учрежденій-Человевъ, говорить онъ, можеть все видоизивнять въ области своей деятельности; но онъ не создаеть ничего. Какинъ же образонь могь онъ вообразить себъ, что онъ въ состояніи создать конституцію? Всь конституція въ міре произошли двуми путими: мли оне выросли изъ незамётныхъ зачатковъ, или оне являются какъ бы созданіемъ одного человіка, которому всі инстинствно новануются. Во всякомъ случай, туть дійствуєть не человічоская воля, а обстоятельства, которымъ человікь является только орудіємь. Но никогда никакая конституція не была илодомъ преднаміреннаго обсужденія. Письменные документы утверждають только уже существовавшія прежде нихъ права, да и ті записывають только самую малую часть того, что существуєть на ділі. Во всякой конституція есть нічто такое, что не можеть быть записано. Исторія показываеть, что есля права народа нерідко проистекають отъ уступокъ со стороны государей, то права самихъ государей, а также и аристократін, не иміють ни начала, ни учредителей. И самыя уступки государей всегда вытеками шэть положенія вещей, которое ділало якъ необходимыми.

Поэтому никакой народъ не можеть дать себе свободы, если онъ ея не виветь. Въ исторіи не было свободнаго народа, который бы не мивль въ своей конституція зачатковъ свободы, столь же древнемъ, какъ онъ самъ. Писанеме законы только развивають то, что уже дежить въ естественномъ устройства народной жизни. Самые BAROHOMATCHE, ECTOPHE SELECTES HARL OH BOSESCTHERAME BOME COMEства, ограничиваются темъ, что они собирають элементы, уже существующіе въ обычаяхь и въ характерів народа. Когда Провидініе хочеть болье быстраго возрастанія конституцін, оно посылаеть такого рода людей, которые всегда носять на себе печать своего призванія. Они или пари или благородные; люди-практики, а не теоретики. Они возвъщають высшую волю и соединяють религию съ политикою. Они повелевають, и все имъ безпрекословно повинуются. Но такого рода явленія принадлежать младенческому состоянію обществъ. Воображать же, что собраніе выборныхъ законодателей можеть дать устроеніе Hapogy, 270 takoe besymie, 470 bet cynacmegmie gona by mipt heкогда не представляли начего болъе нельшаго. А это именно то, что им видинь въ новъйшихъ французскихъ конституціяхъ. Истинныя начала законодательства перевернуты въ нихъ вверхъ дномъ. Задачу - всякой конституціи можно формулировать слідующимъ образомъ: будучи даны народонаселеніе, нравы, религія, географическое положеніе, политическія отношенія, богатство, добрыя и дурныя качества взвёстнаго народа, найти приходящісся сму законы. Но во французских конституціяхь обо всемь этомь нать рачи. Она учрождаится не для извъстнаго народа, а для челоских вообще. Искду тенъ,

челована вообще не существуеть. Есть Французы, Итальянцы, Русскіе, но никто никогда не видить челована. Такить образонь, все соедивается для доказательства, что божественное начало не дежить на этомъ произведенін. Это не болю какъ мемо (ch. 6).

Де Местръ в тутъ старается устранить ссыку на Соедивенные ППтаты. Онъ утверждаетъ, что все, что въ вхъ конституція есть прочнаго, унаслідовано отъ предвовъ, а все, что въ учрежденіяхъ ново и что проистекло взъ общаго совіщанія, обречено на вірную погибель. Такъ, чтобы интъть столицу, рішний построить новый городь, въ самонъ выгодномъ місті, по зараніте начертанному плану. «Можно биться объ закладъ тысячу противъ одного, говорить де Местръ, что этотъ городъ не будеть построенъ, или, что онъ не будеть называться Вашингтонъ, или что конгрессь не будеть въ немъ засідать (гл. 7, стр. 103—104). Извістно, что дійствительность не подтвердила этихъ предсказаній.

Изъ всего этого де Местръ выводить, что единственный разумный путь для Францувовъ состоять въ возвращения въ старинной вхъ вонституцін, которая завлючала въ собъ достаточно и даже, ножеть быть, более нежели достаточно правъ для народа слишкомъ благороднаго, чтобы быть рабомъ, и слишкомъ нетерпалеваго, чтобы быть свободнымъ. Если же они не сумъютъ пользоваться своими основными законами, то это было бы доказательствомъ, или что они не созданы для свободы, или что они безвозвратно испорчены. Французы на слово повърние Ангинчанамъ, которые убъдние ихъ, что оне находятся въ рабствъ; но сами Англичане, сдълавши у себя революцію, не увичтожили всего прежняго порядка вещей, а напротивъ, воспользовались ниъ для своего объявленія правъ. Въ сущности, піть въ Европі христіанскаго народа, который не быль бы свободень, и достаточно свободенъ. Свобода-не абсолютное начало; народы получають ее въ большей или меньшей степени, смотря по потребностимъ. А такъ какъ потребности изманяются, то и конституціи изманчивы, и изманчивы сообразно съ тою долею свободы, которую оне въ себе содержать. Французы хотым превзойти человъческія силы; но эти безунныя понытки могуть повести ихъ только къ рабству. Для того чтобы вивть ту долю свободы, которая инъ приходится, и чтобы снова сделаться честью и украшеніемъ Европы, имъ стоять только осмотреться и воспользоваться тёмъ, что у нехъ есть и что имъ дала исторія (стр.

105—116). «Во имя Бога Всевышняго и Всеблагаго, вслёдъ за дюдьми, которыхъ Онъ дюбитъ и вдохновляетъ, и подъ вліяніемъ Его творческой силы, восклицаетъ де Местръ, вы возвратитесь къ вашей старминой конституція, и получите отъ короля единственную вещь, которую вы должны разумно желать, — свободу черезъ посредство монарха» (стр. 146). Французы дъйствительно получили свободу черезъ посредство законнаго монарха, но не съ возвращеніемъ къ стариннымъ учрежденіямъ, а на новыхъ началахъ. Если бы де Местръ жилъ въ наше время, онъ въ этомъ последнемъ обстоятельствъ увидътъ бы причину непрочности хартіи 1814 года.

Свой взглядь на божественное происхождение политических учрежденій де Местръ развиль съ большею подробностью въ другомъ сочинени, написанномъ въ 1809 году, но напочатанномъ только въ 1814 году подъ заглавіснъ: Опыть о производящемь началь политических конституцій и других человических учрежденій (Евваі sur le principe générateur des constitutions politiques et des autres institutions humaines, St.-Pétersbourg, 1814). Heals oghano me crasati, что туть прибавилось много новыхъ доводовъ. Де Местръ утверждаетъ, что существо основного закона состоитъ въ томъ, что нивто не имбеть права его отибнить. Это одно даеть ему характерь святости м неприкосновенности. Но по этому самому онъ не можеть быть установленъ къмъ бы то ни было, ибо вто имъетъ право установлять, тотъ имъетъ и право отивнять. Законъ не можетъ стоять мадъ всеми, если онъ установленъ согласіемъ всехъ. Общее соглашеніе можеть произвести только уставъ, а не законъ. Последній всегда предполагасть высшую волю, которая требуеть повиновенія. На этомъ основана самая сила человъческихъ соглашеній. И правственныя и политическія обязанности нивють своинь источникомъ власть, стоящую выше человека, ноо она одна способна связать его совесть. Поэтому здравый симсях всёхъ народовъ всегда признаваль или что власть исходить оть Бога, или что есть неписанные законы, оть Hero Herekammie (etp. 1-4).

Мы встрачаемъ здась давно навастное намъ положеніе, что обязательная сила закона основана на вола высшей власти, положеніе,давно опровергнутоє уже полемнкою Лейбинца противъ Кокцейя. Такъ намъ въ естественномъ закона божественная воля раскрывается намъ только черезъ посредство разума, то очевидно, что обязательная сила закона основана на убъщении разума. Еще болъе это относится къ законамъ политическимъ. Здъсь непосредственно дъйствуеть не божественная, а человаческая воля, отъ которой поэтому и зависить всякій положительный законъ. Положеніе, что законъ должень стоять nade bethe, oshaqaeth tohkro, yto bolin otztilehing leit lorwer подчиняться воле целаго. Политических же законова неподвижныха и ноизмённыхъ, которыхъ никто по въ правё отмёнить, въ действительности не существуеть. Это-ин на чемъ не основанная фантазія. «Человінь, говорить де Местрь, не можеть сділать государя; онь HOMET'S CLYMNIS PASES TOLING OPYGION'S ALE TOTO, STOCK HEIMATS BERсти государя и передать его владёніе другому, который уже самъ no ceob ensis (Préface, ctp. 7). Ho, 1) actoris apeactablests оденъ примъръ государой, сделавшихся таковыми въ силу человъческой воле: князей, непосредственно установленныхъ Богомъ, мы даже вовсе не знаемъ. 2) Если человъкъ можетъ одного государя лишитъ власти и передать се другому, то это есть уже распоряжение властью. Де Местръ утверждаеть, что человъкъ является здёсь только орудіемъ Бога: обстоятельства туть все, а воля человёческая ничто. Въ извъстномъ смыслъ, конечно, человъкъ всегда и во всемъ является орудіемъ Бога; но Богъ вибшивается въ человъческія дъла не иначе какъ черезъ посредство человъческой воле. Слъдовательно, послъдняя представляется ближайшею причиною политическихъ событій, и это одна причина, которую мы можемъ изследовать и которая намъ доступна. Если чоловёкъ есть свободное существо, какъ признаетъ и де Местръ, а не сатное орудіе физическихъ законовъ, то онъ самъ является творцомъ своей исторіи. Признавать же, съ одной стороны, свободу человака, а съ другой стороны видать въ немъ простое орудіе, безсознательно исполняющее неизвъстную ему волю, это-прямое противоръчіе.

Въ разсужденихъ де Местра справедино все то, что онъ говоритъ противъ чисто умозрительныхъ конституцій, писанныхъ не для въвъстнаго мъста, времени и народа, а для человъка вообще. Можно согласиться съ нимъ, что конституція есть произведеніе обстоятельствъ, и что число этихъ обстоятельствъ безконечно (Essai, XII, стр. 17); но нельзя согласиться съ тъмъ, что человъческая воля вовсе не участвуеть въ произведеніи этихъ обстоятельствъ. Де Местръ утверждаетъ, что основные законы, вытекающіе изъ всей исторіи народа,

ACREMEN ONLY CHESEREN RIE EDOESBORORION CIPURO CIVERS RIE ACCEновленіеть высшей, божественной воли (Казаі, XI, стр. 16, 18-19). Но есть еще начто третье, а именно: эти законы могуть быть произведенимь человической воли, въ пресиственномъ ся движения. Совонущность обстоятельствъ, составляющихъ исторію народа, не созда-NOTES OTHERS SECOND MIN OTHORDOMORRHMY COLUMNICATE BEZZO, HO образуются нало-по-налу пресиственною волею покольній, двиствувошнить на историческомъ попримъ. Когда человъкъ хочетъ внезапно оторваться оть этой пресиственной нити и сочинить ибуго совершенно чуждое исторической жизни народа, произведение его обыкновенно ABINETCE METERMY; BOIN CTO, BY STONY CHICLY, CRESSHE, BO OHE CREзана такъ, что создано волею предшествующихъ покольній, а не божественном волем, которая нигде непосредственно не выказывается. И саная эта зависимость отнюдь не безусловная: то, что создано че-LOBREON'S, REMERRATCE TOLOBERON'S, He BHOSBURO, & OURTL MC HOCTEпенно. Новыя межнія и потребности порождають и новыя учрежденія. Поэтому всего менье можно согласиться съ де Местромъ, когда онъ говорить, что всякій конституціонный законъ представляєть TORERO PASBETIO BLE OCRAMOBIO ECROBA CYMOCTBYDMENE BE BADORE правъ (Essai, IX, стр. 13; ср. Préface, стр. V). Народный духъ не свяванть на втин извъстными формами, онъ проходить черевъ различныя ступени развитія и сообразно съ этиль изивияють и самую свою жизнь. Возарвніе де Местра ничто иное какъ преувеличеніе историческаго начала. Онъ понимаеть исторію не какъ проявленіе человіческаго духа черезъ посредство человіческой воли, а какъ извиз наложенный вепременный законь, котораго человекь является только сявнымъ исполнителемъ.

Точно также преуведичено то, что де Местръ говорить противъ писанныхъ конституцій. Нётъ сомивнія, что признакъ глупости—воображать, что «законы ничто нное какъ бумага, и что можно чернилами устроить народы» (Казаі, ХХІ, стр. 33). Де Местръ справедино силется надъ Томасомъ Пэномъ за то, что последній признаваль только та конституціи, которыя можно носить въ кармана. Онъ укавывають на англійскую конституцію, въ которой большая часть положеній не писаны, и матко замачаєть: «истинную англійскую конституцію составляєть этоть общественный духъ, удивительный, единственный, непогращивный, стоящій выше всякой похвалы, этоть духъ,

воторый всвиъ движетъ, все сохраняетъ и все спасаетъ» (VII, стр. 10). Но онъ впадаетъ въ противоположную врайность, когда онъ EDROABIRETL: «TO, TTO HECAHO, HETOFO HE SEATHTL», MIN MOFILE ORL утверждаеть, что «законная конституція не ножеть быть писанная» (XXVIII, стр. 44). Справединво, что обычан, неизивнию сохраняющіс-CE BY HAPOZHOMY ZYNY H HE HYMZANOMICCH BY MECHA, MPONNYC MECHA-НЫХЪ ЗАКОНОВЪ; СПРАВОДИВО И ТО, ЧТО ЗАКОНЫ ЗАПИСЫВАЮТСЯ ИМЕННО всябдствіе того, что они подвергаются нападкамъ в волебаніямъ (XVII, стр. 24-25, 33); но политическія учрежденія отнюдь не видоть свойства въчности: они, по существу своему, подвержены нападкамъ и колобаніямъ, ибо во всякомъ прогрессивномъ обществъ они являются какъ результать борьбы разнообразныхъ и противоноложныхъ другь другу мийній и интересовъ. Въ законахъ записывается этотъ DESYMPTATE RECEIPE OF TEMPS ALOUND OFF CLOSER BRIDE BURE BURES AND ныхъ метній. Письмо не дъдасть постановленіе болье шаткимь, в напротивъ дастъ ему прочность. Самъ де Местръ принужденъ признать явное исключение установленному имъ правилу, а именно законодательство Монсея. Онь въ этомъ видить привнакъ ся божественнаго происхожденія (стр. 45-46). Но если божественное законодательство нуждалось въ письит и сохранялось неизитинымъ въ теченіе въковъ, несмотря на то, что оно было писанное, то почему это отрицается относительно человіческого? Все, что можно сказать противъ посладняго, точно также можеть быть обращено и противъ uepbaro.

Такимъ образомъ, по мивнію де Местра, всякая конституція божественна въ своемъ началі. Самъ человікъ не можеть сочинить конституцію, также какъ онъ не можеть сочинить языкъ. Религія составляеть истинное основаніе всёхъ человіческихъ учрежденій. Не только политическій быть, но и просвіщеніе, воспитаніе, наука, все это поконтся на твердомъ основаніи только тогда, когда оно зякдется на религіи (ХХХ, стр. 46—8; ХХХІ, стр. 51; ХХХУІІ, стр. 58—59). Безъ помощи Божьей человікъ не можеть не только создать, но и измінить что-либо къ лучшему. Отсюда отвращеніе всіхъ здоровыхъ умовъ оть нововведеній. Слово преобразованіе, въ себі самомъ и прежде всякаго разбора, всегда будеть подозрительно для мудрыхъ, и опыть всёхъ віковъ оправдываеть этоть инстинкть. Ті, которые думають искоренять здоупотребленія, не видять, что зло-

употребленія связаны, какъ необходиная составная часть, со всякими учрежденіями, также какъ диссонансь необходинь въ музыкъ. Недостатокъ есть элементь возможнаго совершенства. Изъ самыхъ зло-употребленій рождается лікарство, тогда какъ минимя исправленія, воторыя придумываеть человікъ, обыкновенно только увеличивають зло (XI—XIV, стр. 62—73).

Вся исторія, но интінію де Местра, подтверждаеть эти правила. Но суетная мудрость нашего втка пропов'ядуєть совершенно инос. Челов'ять, который не можеть создать даже нас'якомаго или былинки, вообразвить себ'я, что онъ-источникь верховной власти, важн'яшей и священн'яйшей вещи въ нравственномъ и политическомъ шірт. Онъ думаєть, что, наприм'ярь, изв'ястный родь царствуеть волею народа, тогда какъ все доказываеть, что всякій влад'ятельный родь царствуеть потому, что онъ избранъ высшею властью. Точно также челов'якъ вообразвить себ'я, что онъ можеть создать народное единство и изобр'ясти или запиствовать у другихъ сос'ядей ті или другія учрежденія (XLVII, стр. 75—77). Онъ отвернулся отъ Бога и захотіль все ділать самъ. Но Богь наказаль это безуміе, также какъ Онъ создаль св'ять, единымъ словомъ. Онъ сказаль: ділайте! и весь по-интическій шірь рушился (LXVI, стр. 105—106).

Очевидно, что такой взглядь обрекаеть человъчество на въчную неподвижность. Все, что можеть придумать человъческій умъ или сдълать человъческая воля, объявляется посягательствомъ на высшіе законы, управляющіе вселенною. Человъкъ долженъ прецетать при всякомъ измѣненім установленнаго порядка. Онъ долженъ покорно ожидать, чтобы независимыя отъ его воли событія влекли его въ ту или другую сторому. Данныя ему Богомъ духовныя силы должны оставаться безплодными. Онъ превращается въ слѣпое орудіе власти, которая однако остается отъ него скрытою. Неподвижность, покорность и мракъ, таковы существенныя черты того порядка, который проповъдуеть де Местръ. Такой порядокъ приличенъ только теократія, а инвакъ не свътскому государству.

Немудрено после этого, что де Местръ съ любовью обращается къ средневековому вдеалу и ставитъ церковь верховною решительницею судебъ народовъ. Этотъ взглядъ онъ развилъ въ сочинени *О Попе*. (Du Pape), вышедшемъ въ 1819 году.

Прежде всего, онъ доказываеть, что папа есть верховный, непо-

грашимый глава христіанскаго міра. Доказательство приводится не богословское, а чисто раціональное. По мевнію де Местра, менокришимость въ духовной области и полновластие въ светской — два понятія тожественныя. Оба выражають ту верховную власть, оть которой проистекають все остальныя, которая управляеть, а не управляется, судить, а не судится. Во всякомъ общества такая абсолютная власть необходима, ибо необходимо управленіе; она существуеть въ республикахъ, точно также какъ и въ монархіяхъ. Вездъ есть последняя инстанція, на которую негь апелляція. Есля правительству можно сопротивляться подъ предлогомъ ошибки или несправединвости, то правительство исчезаеть. Повтому церковь, провозглашая непограшимость папы, не требуеть для себя начего особеннаго. Составляя единое общество, церковь нуждается въ единомъ правительстве; иначе въ ней не было бы связи, и она не составдяда бы цельнаго тела. Это правительство должно иметь монаркическую форму, ибо иначе нёть возможности управлять всемірнымъ союзомъ. По существу своему, оно должно быть верховное, сятдовательно, абсолютное. Какъ же скоро оно признается абсолютнымъ, такъ оно должно считаться непограшимымъ, поо на практика совершенно все равно, не подлежать ошнокъ или не подлежать обвиненію въ ошибке. Такимъ образомъ, непогрешимость наны вытекаеть нзъ самой природы вещей и вовсе не нуждается въ богословскихъ AORASATOLISCTBAX's 1).

Таковъ доводъ де Местра. Ситменіе понятій туть очевидно. Прежде всего, церковь приравнивается къ государству, нежду тімъ какъ эти два союза вовсе не сходные. Государство связывается общим интересами, которые требують общаго управленія, церковь общею вірою, которая въ общемь управленія не нуждается, ябо віра есть діло уб'яжденія и сов'ясти. Церковное едянство заждется на единомислін віры, а отнюдь не на правительстві, которое въ разныхъ містахъ можеть быть разное. Связь туть внутренняя, духовная, а не внішняя. Поэтому и свойства власти въ обоихъ союзахъ совершенно различны: государственная власть дійствуеть принудительными мірами, церковная—единственно силою уб'яжденія. Верховность первой состоить въ томъ, что никто не въ правів ей сопротивляться,

<sup>1)</sup> Du Pape, Livre I, ch. 1. Цитую 18-е изданіе 1862 г.

но это отнюдь не означаеть, что дтйствія ся не нодієжать притикть. Во встять свободнихь государствахь гражданних повинуєтся законну, но всегда въ правт высказать свое митніе, если онъ считаєть законть несправедливымъ или вреднымъ. Въ церковномъ союзъ, напротивъ, о сопротивленія не можеть быть ртчи, ибо, въ свлу свободы совъсти, повинуєтся только тотъ, кто хочеть повиноваться. Весь вопросъ заключается здъсь въ томъ, насколько върующій долженть признавать за непреложную истину утвержденное церковною властью положеніе. Увіреніе де Местра, что на практикт все равно, не подлежать ошибкт и не подлежать обвиненію въ ошибкт, —ничто жное, какъ чудовищный софизмъ. Верховная власть государства ограничиваеть витинія дтяствія человтка, непограшимость церковной власти связываеть его мысль и совъсть.

Это сившеніе теоретической области и практической приводить де Местра въ совершенно невъроятнымъ положеніямъ. Онъ признасть, какъ и всъ, что непограшиность папы и церкви относится исключительно къ догиатамъ, «такъ что на счотъ всого, что дъйствительно интересуеть патріотизмъ, привязанности, привычки, однимъ словомъ, народную гордость, народамъ нечего бояться непогращимости, воторая прилагается только из предметамъ высшаго разряда». Но вменно относительно догматовъ, говорить де Местръ, нъть нивакого интереса подвергать сомнанію непограшимость напы. Если представыяется одинь изь техь вопросовь божественной истафизики, которые необходимо подлежать рашенію верховнаго судилища, то интересь нашъ закимчается не въ томъ, чтобы онъ быль решенъ темъ или другимъ способомъ, а въ томъ, чтобы онъ быль решенъ безъ промедленія и безь апелляців» (L. I, ch. XIX, стр. 145—146). «Что въружине могуть спорять о непогращимости», говорить онь въ другомъ месте, обращаясь нь равнодушнымъ, «это я знаю, ибо вижу; но чтобы государственный человёкь могь точно также спорять объ этомъ велякомъ преимуществъ, этого я никогда не пойму. Какимъ образонъ, если онъ признаетъ, что въ странъ господствуетъ общественное мижніе, не будеть онъ исвать способовь утвердить это мивніе? Какинь образонь не избереть онь санаго быстраго средства, чтобы помещать ему бродить на обумь?.. Чтобы сберечь две самыя драгоцівным веще въ мірі, время и деньги, поспішите написать въ Ринъ, чтобы получить оттуда законное решеніе, которое оставить сомивніе мезакоммымо: это все что вамъ нужно; политика не требуеть большаго (ch. XVII, стр. 139).

И такъ, прямой интересъ и государственныхъ дюдей и народовъ состоитъ въ томъ, чтобы вепросы богословской метафизики разрѣшались какъ-нибудь, дяшь бы это дѣлалось поскорѣе! Объ истинѣ, о правахъ мысли и совѣсти тутъ нѣтъ уже рѣчи, все дѣло въ томъ, чтобы найти самое лучшее практическое средство подавить безпокойное броженіе умовъ. Сомнѣніе обществу воспрещается; люди должны слѣпо вѣрить поставленнымъ Богомъ руководителямъ. Въ этой мысли соединяются и церковь и государство, которыя замиствуютъ другъ у друга свои орудія для совокупной цѣли.

Заметимъ, что это ограничение непогращимости однами вопросами богословской метафизики противорачить тому понятию и верховной власти, на которомъ де Местръ хочетъ основать непогращимость. Въчеловаческихъ обществахъ, верховное рашение требуется именно для практическихъ вопросовъ. Никакой государь въ міра не присвоиваетъ себа права рашать безъ апелляція теоретическіе споры. Если же въпрактическихъ вопросахъ папская власть можетъ быть ограничена, то почему же не въ остальныхъ?

Самъ де Местръ, въ противоречие съ своем теорием, принужденъ признать границы папскаго полновластія; но эти границы оказываются у него мениыми. Онъ отвергаетъ всякій авторитеть соборовъ независимо отъ папы (Liv. 2, 3). Онъ утверждаетъ даже, что единства нътъ, и что видиная церковь исчезаеть, какъ скоро ещисвоим, собранные безъ папы, признають себя церковыю и присвоивають себв иную власть, кроме определения въ весьма редкихъ случанхъ, дица папы (гл. XIII, стр. 100). Темъ не менъе, онъ не хочеть допустить мысли, что папская власть совершенно произвольна. «Изъ того, что папская власть есть верховная, говорить онъ, не слёдуеть, что она стоить выше законовь и что она можеть ими играть». Но чрезвычайныя обстоятельства всегда могуть оправдать отивны, исключеніе, уклоненіе. «Ни одинь здравомыслящій человівль не можеть оспарявать у какой бы то ни было верховной власти право издавать законы, исполнять ихъ, отивнять и делать изъятія, когда это требуется обстоятельствами, а такъ какъ ни одна верховная власть не приписываеть себв права пользоваться этимъ преннуществонь еню этих обстоятельств, то спращивается: объ

жемь же спорымь?» (стр. 989—9). Вопросъ состоять въ токъ: вто судья этихъ обстоятельствъ? Если одинъ папа, то онъ не связанъ никаmmme sakohamu; blacti ofo ctout's blimo bcarafo sakoha, móo oué momot's располагать ею по усмотренію. А нь этому вменно приводить теорія де Нестра. Поэтону, когда онъ отрекается отъ пряныхъ выводовъ **МЗЪ СООСТВОННЫХЪ ПОЛОЖЕНІЙ, ТО ВЪ ЭТОМЪ МОЖНО ВИДЁТЬ ТОЛЬКО НОПО**следовательную уступку господствующимъ убежденіямъ. «Когда мне MOCTABRY'S BOUDOCS: TTO YEEPMET'S HAUY? POBODET'S OR'S, « OTBETY: осе, каноны, законы, обычак народовъ, верховныя власти, велекія суделеща, представленія, переговоры, обязанность, страхъ, осторожность и, прежде всего, интије, царица міра. Поэтому, пусть не говорять нев, что я хочу, сандовательно, сдваять изъ папы всенірнаго монарха. Конечно, я не хочу ничего подобнаго... Всв власти въ мірв ограничивають другь друга, взаимнымъ сопротивленісмъ: Богь не хотыть установить на земле большаго совершенства» (L. I. XYIII, стр. 144). Очевидно, что эта теорія ограниченій весьма плохо влентся съ теоріею полновластія. Не только юридическія, но и правственныя ограниченія, заключающіяся въ общественномъ митинів. всчезають, какъ скоро власть признается непогрёшимою и воспрещается всявое сомнёніе въ ся правоть.

Между тамъ, на теоріи ограниченій де Местръ строить свое возврвніе на отношеніе папъ нъ світскимъ государямъ. Онъ и туть признаеть, чтв верховная власть стоить выше народа. Человань, по самой своей природа, есть существо вийств иравственное и испорченное, правое въ своемъ разумъ и извращенное въ своей воль; поэтому, онъ необходимо живеть въ обществе и необходимо подлежить управленію. Следовательно, управляющая имъ верховная власть столь же нало зависить отъ его воли, какъ и саное общежите. Необходино вытегая изъ природы челована, она состоить не милостью народа, а милостью Божьею (L. II, стр. 1, стр. 156-7). Но самыя преннущества этой власти подають поводь въ злоупотребленіямь. Поэтому, возниваеть вопросъ: какъ ограничеть верховную власть, не уничтожая ея? (стр. 158-9). Ибо, когда говорять, что верховная власть неограниченна, то это означаеть только, что она неограничения съ законных ссоих прояслениях, то есть, въ предвлахъ, установленныхъ основными законами государства. Изъ того, что власть установлена Богонъ, не следуеть, что она абсолютна: Богь

воленъ быль установить и ограниченную власть. Такинъ образовъ, съ двухъ разныхъ точекъ зренія можно съ одинакою достовірностью сказать, что верховная власть ограниченна, и что она веограниченна. Она ограниченна, и бо не можетъ всего делать; она веограниченченна въ своемъ законномъ кругъ дъйствія (L. II, св. III, сгр. 165—6).

Но легко свазать, продолжаеть де Местръ, что власть должна быть ограничена основными законами. Вопрось въ томъ: вто будетъ установлять и исполнять эти законы? Если они составляють уступку правителя, ито поизшаеть другому правителю ихъ отивнить? У коге будеть снав въ рукахъ, тоть и будуть настоящимъ владывою. Азіатскіе народы разрішали этоть вопрось тімь, что они отдавали всю BJACTA BY ONE PARE HOLY TEMP TOLOBICMY, TO ROTHE BURGHER HYS слишкомъ угнеталь, они его убивали. Европейскіе народы, напротивъ, старались положить постоянныя границы верховной власти, но все попытки подобнаго рода не дають желанія имъ подражать. Одна Англія, всятдствіе особенныхъ условій, могла установить у себя конституціонный порядокъ; но и ся учрежденія не прошли еще черезъ достаточно долгое испытаніе; иногое заставляєть сомнёваться въ ихъ прочности. Во всякомъ случат, одиновій примітрь ничего не доказываеть. Когда Франція захотыв идти твиъ же путемъ, она была ввергнута во все ужасы революців. Действетельное ограниче ніе верховной власти можеть быть только тамъ, где есть право сопротивленія. Но кому и въ вакняъ случаняъ можетъ быть предоставлено это право? и ито будеть судьею этихъ случаевъ? Если народъ вообще, то это-анархія; если особое судилище, то оно само будеть участникомъ верховной власти и скоро уничтожить другую часть. Притомъ, вся исторія доказываєть, что революція всегда производили большее вло, нежели то, которое онв котвли исправить. Однимъ словомъ, куда бы мы ни обратились, вездёмы рискуемъ попасть въ бездну (L. II, ch. 2, стр. 159-163).

Что всякій законь, а потому и повиновеніе верховной власти, подлежить изъятіямь, въ этомъ не можеть быть сомнанія. Вопрось въ томъ, ито будеть судьею этихъ изъятій? Если верховная власть истепаеть отъ Бога и считается священною, то естественно было ставить ее подъ охрану религіи и въ религіи же искать явларство противъ злоупотребленій этой власти. Такъ и рашали этоть во-

просъ наши предки. Въ случанъ крайности, они прибигали къвысшей духовной власти на земле. Такъ какъ безусловная клятва върности подвергаетъ людей всемъ ужасамъ тиранніи, а сопротивленіе безъ сдержин вовлекаетъ ихъ въ анархію, то разръшеніе отъ клятвы, произнесенное духовною властью, легко могло представиться едмиственнымъ средствомъ сдержать свётскую власть, не уничтожая ем характера. Въ этой системъ исходящая отъ Бога власть контролируется другою, также божественною, но еще высшею властью, которая облечена этимъ правомъ для чрезвичайныхъ случаевъ (ch. III).

Де Местръ не рашается однако прямо проповадовать эту систему. Всли, говорить онъ, котять положить правиломъ, что сопротивление не дозволено ни въ какихъ случанхъ, то я согласенъ и готовъ подписатъ. Но если бы непременно нужно было положить законныя границы верховной власти, то всего лучше ввёрить папё интересы человёчества. Этотъ способъ одинъ набавляеть отъ революцій; тутъ устанавляется высшій судья, который стоить вий борьбы и можетъ рёшить вопросъ безпристрастно. Если этипъ на устраняются всё недостатки, то ихъ такъ мало, какъ только возможно при несовершенствей человёческой природы. Сами государи, если бы инъ представленъ быль выборъ, въ собственныхъ интересахъ должны предпочитать этотъ способъ всякить другииъ ограниченіямъ (ch. IV).

Въ подтверждене этихъ взглядовъ де Местръ старается доказать благодътельныя слъдствія папской власти въ средніе въка. Папы сдерживали государей, защищали народы, укрощали свътскія распри нудрымъ своимъ вибшательствомъ, напоминали царямъ и народамъ ихъ обязанности и карали анасемой великія преступленія, которыхъ они не могли предупредить (L. II, сh. IX, 232). По митнію де Местра, ограниченная монархія новаго времени была дёломъ папъ. Истинное ограниченіе монархической власти состоить въ томъ, что короли отказываются отъ права саминъ творить судъ, въ замить чего народы объявляють ихъ непогращимыми и неприкосновенными. Кто судить самъ, тоть и подлежить суду, а потому ножеть быть наказанъ: таково правило, которое постоянно внушала духовная власть и безъ котораго правленіе превращается въ деспотизиъ. Постому тё народы, которые не были подчинены панамъ, никогда не могли пріобрість свободы. Тёмъ же, которые,

ненать другаго рода наказанію: у нихъ свътская власть изъ рукъ монарха переходить из народу; но стращныя послъдствія этого порядка вещей неизбъяно приводять из реакціи (L. III, ch. IV, стр. 373—7). Въ настоящее время, наны не освобождають болье отъ присяги, но народы сами себя отъ нея освобождають; они возмущаются, низвергають внязей, возводять ихъ на плаху. Они явно проповъдывають верховную власть народа и право его самому расправляться съ правителями. Вонституціонная горячка охватила всъ головы, и Богь знасть еще, из чему она приводеть. Умы, лишенные всякаго общаго центра, бродять на обумъ самымъ опаснымъ образомъ и сходятся въ одномъ: въ стремленіи их ограниченію власти. Что же выиграли только государи отъ этой перемвны? Конечно, лучше подчиняться папів (L. II, ch. XI, стр. 259—2).

Де Местръ идетъ еще далъс. Онъ утверждаетъ, что папа-естественный глава, могущественный геній-двигатель, великій деміургь всемірнаго просвіщенія. Человінь не можеть быть предоставлень самь себъ; онъ слишкомъ проникнуть зломъ, чтобы быть свободнымъ. Поэтому, правительство одно, безъ чрезвычайнаго пособія, не въ состоянін имъ править. Это пособіе можеть быть двоякое: либо рабство, либо религія. До появленія христіанства большая часть человъческаго рода находилась въ рабствъ, и величайшіе имслители считали это необходимымъ. Христіанство освободило народы, замънавши физическое подчинение нравственною сдержкою. Можно сказать, что человёческій родь естественно находится въ рабстве и ножеть быть выведень изь этого состоянія только сверхъестественнымъ путемъ. Надобно еле очестить воле еле заковать ехъ въ цвин: середнны нвтъ. Поэтому, папв предназначено было провозгласить всемірную свободу. Онъ одинъ могь еделать эту свободу воз- 1 можною во имя той религи, которая одна способна усмирить чело-BETECRIS BOJE (L. III, ch. II).

Изъ всего этого де-Местръ выводить, что пашь были наставниками, опекунами, спасителями и истинными устроиющими геніями Европы. Какъ монархія, несмотря на неизбіжныя всякому образу правленія невыгоды, есть лучшее, самое прочное и самое естественное человіку правительство, такъ изъ всіхъ монархій, папская власть—самая кроткая, мирная и нравственная (Résumé et conclusion, стр. 397, 399). При этомъ однако де Местръ считаетъ нужнымъ протествовать противь всяваго преувеличенія: «пускай папская власть сдерживается въ справедивнуъ границахъ, говорить онъ; но эти граници не должны вырываться в сдвигаться по прихоти страстей м невежества» (стр. 399). Въчемъ же однако состоять эти границы. м ито имъ судья? Этого, самаго существеннаго пункта во всемъ разсужденік, мы оть де Местра не узнасиь. Нескотря на его протесты м оговории, все у него влонится из тому, чтобы сдёлать папу верховнымъ владыкою міра. Но доводы на которыхъ онъ основываетъ этоть выводь, сами основаны на очевидиташень противоречии. Папа объявляется верховнымъ и непогрешенымъ, потону что таковы свойства всявой не только духовной, но прежде всего свётской власти; СВЪтская же власть подчиняется папъ, потому что всякая власть необходано подлежеть ограничениямь. Если ны примень последнее положеніе, то падобно отвергнуть первое, и тогда непограшимость папы исчезастъ; если же им приненъ первое, то надобно отвергнуть последнее, и тогда светскіе государи не должны подчиняться папе. Де Местръ ищеть ВЪ ПАПСКОЙ ВЛАСТИ ЗАЩИТЫ ПРОТИВЪ СВЕТСКАГО ДОСПОТИЗНА; НО ПРОПОВЪдуя тесную связь между светскою властью и духовною (L. III, ch. IV, стр. 374), онъ самъ ведеть въ установлению самаго страшнаго деспотезна, въ полному порабошению не только вившняго, но и внутренняго человека. Первая гарантія человеческой свободы заклю-. чается въ отделение церкви отъ государства, области внутренней духовной, не подлежащей принуждению, отъ области вившней, поридической, принудательной. Независимость церковнаго союза была плодомъ христіанства, и нигде она не утвердилась такъ прочно, какъ въ католициямъ, гдъ папская власть служила ей твердою точкою опоры. Въ этомъ отношение католическая перковь и въ настоящее время могла бы еще оказать великую услугу человечеству. Но если, виёсто того, чтобы отстанвать свою независимость, церковь хочеть сама владычествовать въ свътской области, то роль си совершенно извращается: вийсто гарантій свободы, туть водворяется полное порабощевіс. А въ этому мисино ведеть ученіе де Местра.

. Немудрено, что онъ выступаетъ защитникомъ испанской инквизиція. Онъ не только доказываетъ, что инквизиція въ себѣ самой была благодѣтельнымъ учрежденіемъ, которое оказало Испанія величайшіл услуги, предохранивши ее отъ всякаго рода пагубныхъ нововведеній 1), но онъ утверждаеть вообще, что судилище, установленное для спеціальнаго надзора за преступленіями противь правовь в народной вёры, будеть для всёхъ времень и мёсть безконечно полезнымъ учрежденіемъ (стр. 177). Въротершимость ничто иное какъ равнодушіс; она несовитестна съ вакимъ бы то ни было положительнымъ вёрованіомъ. Истина нетерпина по своей природі, а потому исповъдывать терпиность, значить исповъдывать сомнъніе, то есть, устранеть веру. Богь высказаль свою волю; человеть должень повиноваться. Установленная Богонъ вёра едина, какъ Онъ Самъ (стр. 113). Де Местръ увъряетъ, что нътъ ни единаго, не только христіанскаго или католическаго, но просто образованнаго парода, который бы не установить уголовныхъ наказаній за важныя оскорбленія религін. Какъ бы ни называлось судилище, которое должно карать виноватыхъ, возде они наказываются и должны быть наказаны. Въ Испаніи, какъ и въ другихъ странахъ, оставляють въ нокоз человъка, который держить себя сиврио. Если же законъ, писанный для всёхъ, полагаетъ ссылку, тюрьму или даже смертную казнь противъ явнаго и публичнаго врага какого-либо испанскаго догиата, никто не долженъ жалеть о виновномъ, который заслужиль эти навазанія, и самъ онъ не имбетъ права жаловаться, ибо у него было простое средство ихъ избёгнуть: онъ долженъ быль молчать (стр. 51, 53). Испанскіе короли, которые насколькими каплими самой печистой врови предотвратили пролитіе потоковъ врови самой. благородной, следовали отличному расчету и остаются вполив безупречными (стр. 125).

Нельзя не сказать, что въ этихъ положеніяхъ де Местръ является вполив последовательнымъ. Нужно было иного сивлости, чтобы высказывать подобныя убежденія въ ХІХ-омъ столетія. Но въ такомъ случав не надобно выдавать себя за защитника свободы. Противоречіе между этимъ началомъ и всею системою де Местра обнаруживается здёсь въ самой резкой форме. Свётская власть должна соединяться съ духовною для искорененія свободы въ самомъ заветномъ ея святилище, въ мысли и совести человека. Это боле, нежели возвращеніе иъ средневёковому порядку. Въ средніе века

<sup>1)</sup> Lettres à un gentilhomme russe sur l'inquisition espagnole, 6-ènu Lettre, crp. 171—172 (223, 1862 r.).

светская область оставалась поприщемъ для свободной діятельности аводей. Мы виділи, что средневіковые учители прямо признавали начало народнаго полновластія и производили внямескую власть отъ народа. Клеривалы новаго времени уничтожають и это прибіжнще. Во имя нравственности и религіи человікъ запираєтся въ тюрьму, въ которой ему остается только задохнуться. Въ средніе віка, папы вступали въ союзь съ демократією противъ государей, въ новое время они заключають союзь съ государями противъ всякаго свободнаго движенія общества. Революція, направляя свои удары противъ тість и другихъ, соединила ихъ силы. Въ наше время клерикальное направленіе является главною опорою и главнымъ вдожновителемъ всіхъ враговъ человіческой свободы. Де Местръ былъ первымъ, самымъ умнымъ и самымъ послідовательнымъ его глашатаюмъ.

## 2. БОНАЛЬДЪ.

Одновременно съ де Местромъ выступниъ на интературное поприще другой представитель влерикальнаго направленія, — Бональдъ. Умомъ и талантомъ онъ стоитъ гораздо ниже де Местра. Вийсто рёзкаго догнатизма, которымъ отличается послёдній, у него является сухое педантическое изложеніе, съ значительною претензією на догическую послёдовательность, не въ сущности съ полнымъ отсутствіемъ здравой логики. Бональдъ былъ систематикомъ этой школы; но не нийя ни философской подготовки, ни достаточныхъ свёдёній, онъ умёлъ только построить зданіе, лишенное всякаго серьезнаго основанія.

Первое сочинене Бональда, въ которомъ онъ изложиль свои взгляди, вышло въ 1796 году, подъ заглавіемъ: Теорія политической и религіозной сласти съ сражданскомо общество (Théorie du pouvoir politique et religieux dans la société civile). Также какъ де Местръ, онъ утверждалъ, что человъкъ столь же невластенъ дать устройство политическому или религіозному обществу, какъ онъ невластенъ дать протиженіе натеріи или тижесть таламъ. Но между такъ какъ де Местръ видалъ первоначальный источникъ законовъ въ естественныхъ свойствахъ народа, вложенныхъ въ него Провидъніемъ и развивающихся исторически, Бональдъ хоталъ домазать, что законы человъческихъ обществъ вытекаютъ необходишинъ образонъ изъ природы человъна вообще, всладствіе чего всв

общества, какъ религіозныя, такъ и политическія, могуть имъть только одно естественное устройство, уклоненіе отъ котораго всегда является извращеніемъ общежитія. Человікъ везді одинь и тотъ же, а потому всімъ обществамъ должно приходиться одно устройство, всімъ людямъ одно воспитаніе, всімъ государствамъ одно управленіе (Préface, стр. III—IV, XIV). Самое различіе между политическими и религіозными обществами Бональдъ полагаетъ единственно въ преобладаніи одного изъ двухъ составнихъ влементовъ всякаго общества: въ политическихъ обществахъ, человікъ разсматривается, какъ существо физическое и разумное, въ религіозныхъ, какъ существо разумное и физическое (стр. VI—VIII).

Изъ этого уже ясно, на какихъ шаткихъ основаніяхъ воздвигается это зданіе. Можно доказывать, что существуєть только одинъ идеаль человіческаго общежитія, но утверждать, что необходимое устройство всйхъ человіческихъ обществъ, можеть быть только одно, значить идти въ разріззъ и съ теорією и съ опытомъ. Разнообразіє вийшнихъ условій и историческихъ обстоятельствъ, различіе народностей, ступени развитія, все это оставляется въ сторонів, какъ не иміющее существеннаго вліянія на учрежденія. Бональдъ увіряютъ, что общественное устройство съ такою же необходимостью вытекаеть изъ природы человікъ, какъ тяжесть изъ природы тіль (стр. IV). Но тіла никогда не уклоняются отъ законовъ тяжести, и человікъ не въ силахъ ихъ измінить, между тіль какъ отъ такъ называемыхъ необходимыхъ законовъ общежитія человікъ уклоняєтся именно вслідствіе естественныхъ побужденій, какъ признають и Бональдъ. Слідовательно, во всякомъ случав, необходимость туть совершенно другая.

Чтобы доказать свою тему, Бональдъ восходить из Божеству. «Нельзя разсуждать объ обществи, не говоря о человий, ни говорить о человий, не восходя из Божеству», говорить онь (I, L. 1, ch. 1, стр. 1). Бытіе Бога онъ доказываеть тимь, что оно указывается общимь чувствомы человичества. Человий можеть думать только о томь, что можеть существовать; онь можеть чувствовать только то, что дийствительно существуеть, ибо чувствовать несуществующее значить нечего не чувствовать. «Люди имиють чувства Божества; следовательно, Богь существуеть» (II, L. 1, сh. 2, стр. 10, 22—23). Этимъ способомъ, какъ не трудно замитить, ножно доказать и существоване многихъ боговъ, ибо естественная рештія

человъчества, какъ признаетъ самъ Бональдъ, было многобожіемъ; нужно было особенное откровеніе, чтобы внушить человіку понятіе о единомъ Божествъ. Но Бональдь не стісняется подобнымъ затрудненіемъ.

НЗЪ существованія Бога онъ выводить его свойства: "Богь ускользаеть отъ нашихъ внёшнихъ чувствъ; слёдовательно, онъ—разумъ, и разумъ безконечный; слёдовательно, онъ знаемъ себя, безконечнымъ знаніемъ; слёдовательно, онъ любимъ себя, безконечною любовью; слёдовательно, онъ хочемъ сохранить себя или быть счастливымъ, безконечнымъ хомичиства, слёдовательно, онъ можемъ сохранить себя, безконечною смлою или мощью. Слёдовательно, Богъ есть безконечная соля, любось и сила или мощь" (I, L. 1, сh. 1, стр. 2).

Въ этомъ выводе им на каждой строке встречасиъ слово слидовательно; но догической связи им туть не видинь. Изъ того, что Богъ не подлежить вишинить чувствань, вовсе не следуеть, что онъ разумъ, и притомъ разумъ безконечный: матеріальныя силы точно также не поднежать чувствамь; мы узнаемь жхь только по явленіямъ. Затімъ, изъ познанія вовсе не слідуеть любовь, и еще менъе желаніе сохранить себя или быть счастливымъ, которое неизвъстно какимъ образомъ приложимо въ Божеству; наконецъ, изъ жотенія вовсе не следуеть мощь. Но допустивши эту непоследовательность, им все-таки не придемъ въ окончательному выводу, именно, къ тройственности воли, любви и силъ. Бональдъ, неизвёстно на KAKON'S OCHOBAHIM, ABJACT'S BOJIO TORICCTBEHHODO C'S DASYMON'S, MERKAY тъчъ вавъ въ его доводъ воля вытекаеть изъ любви, а разунъ составляеть источникь любви. Далье им увидимь, что въ человъкъ, по теорін Бональда, любовь служить связью между разунною способностью воли и физическою способностью силы; но въ Божествъ нёть физической стороны, а потому и любовь должна играть совершенно другую роль. Напрасно искать туть объясненій: вся эта путаница понятій вводится единственно для того, чтобы изъ основныхъ свойствъ Божества вывести основныя свойства человъва.

Эта путаница еще увеличивается при дальнёйших выводахь. Изъбезконечной воли и силы, говорить Бональдъ, вытекаеть безконечное дёйствіе, то есть твореніе, котораго цёль опредёляется любовью Божества из себё и состоить въ самосохраненіи или счастіи. «Слёдовательно, любовь из себё, дёйствующая черезь силу, есть въ Богё творческое или производящее начало существъ» (L. 1, сh. 1, стр. 2—3). Такимъ образомъ, воля играетъ подчиненную роль, ибо предметь ея опредвляется любовью иъ себі, и хотя твореніе составляеть ея дійствіе, однако любовь прямо движеть силу; стало быть, воля остается не при чемъ.

Далве, Бональдъ увърметъ, что всеблагое или совершенное существо (свойства, вовсе не выведенныя) можетъ творить только добрыя и совершенныя существа. Однако, совершенныя существа были бы Богомъ, а Богъ не можетъ творить себя самого; слъдовательно, они могутъ только приближаться къ божественному совершенству, то-есть, они будутъ созданы по образу и подобію Божьему. Таковъ именно человъкъ (стр. 3). Оказывается, что въ мірѣ нътъ ничего, кромъ людей: ни камней, ни распеній, ни животныхъ.

Если человъть, продолжаеть Бональдъ, подобенъ Богу, то Богъ его любить, потому что онъ видить, что онъ даеть. Слъдовательно, Богъ хочеть его сохранить. Если любовь из себъ начало творенія, то любовь из подобнымъ ему существамъ есть въ Богъ начало сохраненія существъ (стр. 4).

Теже свойства повторяются и въ человене. Будучи подобень Богу, человъкъ есть разумъ, воля, любовь и, наконецъ, села, или мощь. «Следовательно, онъ познаеть Бога, или производить (?!) его въ своей мысли; следовательно, онъ любить его; следовательно, онъ XOYOTE GOO COXDAHRTE, TO GCTE (?!): COXDAHRTE GOO HOSHARIG: CRESOвательно, онъ можеть его сохранить, ибо онъ-сила и мощь; ибо, хотя Богь существуеть самъ по себъ, независимо оть познанія, которое можеть имъть о немь человъкь, однако надобно сказать, что Богь производится и сохраняется для человых настольно, насколько человекъ делаетъ Бога предметомъ своихъ мыслей и своей любви» (тамъ же). Такимъ образомъ, твореніе существъ превращается въ познаніе, и сохраненіе существъ въ сохраненіе познавія. І эта утвердительная подтасовка понятій выдается за логическій выводь . изъ того, что человъкъ созданъ по образу и подобію Божьену! Не говоря уже о томъ, что сначала свойства Божества выводятся, хотя серытно, изъ свойствъ человека, а затемъ свойства человека выводятся изъ свойствъ Божества.

При этомъ оказывается, что человакъ подобенъ Богу только одною своею стороною, именно, разумомъ. Другую половину его составляеть

тако, котораго у Бога нать, а въ этомъ-то така и заключается сила и мощь; любовь же составляеть связь того и другаго (стр. 4—5). Отсюда, казалось бы, сладуеть заключить, что если изъ свойства Божества можно сдалать накой-нибудь выводь на счеть человъческаго разума, то нельзя сдалать никакого на счеть селы и любви, относящихся къ области талесной; но Бональдъ выводить изъ этого только то, что человъкъ можеть сохранить познаніе Бога единственно посредствомъ талесной силы (?!), изъ чего сладуеть необходимость витшинго поклоненія. «Любовь къ Богу, дайствуя черезь посредство силы или дайствія таль во витшиних поклоненіи, есть въ человъкъ производящее и сохраняющее начало богопознанія» (стр. 5).

Таковы, по мивнію Бональда, необходимым отношенія между Богонъ и человівонь, отношенія, вытекающія изъ саной ихъ природы, слідовательно, законы, по опреділенію Монтескьё. Если же между Богонъ и человівонъ существують законы, опреділяющіє взаимныя отношенія воль, любви и силы для взаимнаго произведенія и сохраненія, то между Богонъ и человівонь есть общество. Въ этонъ состоить естественное религіозное общество или естественная религія. Слідовательно, общество есть соединеніе подобныхъ существъ посредствонъ законовъ, или необходимыхъ отношеній, съ щілью взаимнаго произведенія и сохраненія (стр. 6—7).

Бональдъ замечаетъ при этомъ, что человевъ производится и сохраняется черезъ волю, любовь и силу Божью. Богъ же производится и сохраняется съ воле, любов и силе человеческой; то есть, въ одномъ случае дело идетъ о действительномъ произведени и сохранении, и въ другомъ случае только о познании. Читатель видитъ, что кроме метафоры, тутъ нетъ инчего общаго, и на этой метафоре строится вся фантастическая цель инимыхъ умозаключений!

Изъ тёхъ же начать Бональдъ выводить и человёческія общества. Человёнъ такъ же какъ Богъ, побуждаемый любовью къ себъ, хочетъ и можетъ производить себъ подобныхъ. Затімъ, побуждаемый любовью къ этимъ равнымъ ему существамъ, онъ хочетъ и можетъ ихъ сохранить. Отсюда между людьми необходимыя отношенія, въ силу которыхъ между ними установляется общество для взанинаго произведенія и сохраненія. Таково семейство, занлючающее въ себъ и вещи, необходимыя для поддержанія человёческой жизни, то есть, собственность.

Отсюда ясно, что реангіозное общество и физическое основани на одиналихь отношеніяхь, а потому должны мисть одиналов устройство. Но таковы им они въ дъйствительности, какими они должны быть въ ндев? Сохранение извёстнаго существа означаеть поддержавіе его въ состоянів, свойственномъ его природі. Состояніе, свойственное Богу, есть совершенство. Таково же состояніе, свойственное человіку, какъ разумному существу. Человіку же, какъ физичесвому существу, свойственна свобода. Следовательно, въ религіозномъ обществъ, для совершенства, какъ Бога въ отношения къ человёку, такъ и самого человёка, требуется сохраненіе истиннаго богопознанія; въ физическомъ же обществ'я требуется сохраненіе свободы. Между темъ, естественное религіозное общество не сохраняеть истиннаго богопознанія, ибо съ первынь ся появленіснь развивается многобожіе, а семейство не сохраняеть свободы, ибо съ первыхъ временъ исторіи человічества является уже рабство. Свідовательно, оба эти общества соотвётствують цёли произведенія, но не сохраненія существъ (стр. 7-12).

Откуда же такое неустройство? Здёсь, говорить Бональдь, религія и философія расходятся. Фанты должны рёшить между ними. Если любовь въ себъ есть начало произведенія существъ, а любовь въ другимъ начало ихъ сохраненія, естественныя же общества производять, но не сохраняють соединенныя въ нихъ существа, значить у человека есть любовь къ себе и неть любви къ другимъ, тоесть, въ Богу и въ ближнивъ. Между темъ, человевъ долженъ любить Бога больше всёхъ, ибо Богь всего достойные любви; онь должень любить ближнихъ вакь самого себя, ибо всв люди, будучи подобіємъ Божьниъ, одинаково достойны дюбви. Все это-необходимыя отношенія, следовательно, законы. Следовательно, если человъкъ любить себя, а не другихъ, то онъ нарушаеть законъ. Стало быть, любовь его извращена, а съ этинъ вийсти извращены и его воля и его сила. Если же человікъ, слідуя извращенной любви, нарушаеть законь, то онь виновень; поэтому онь должень быть наказанъ, а если онъ наказанъ, то онъ несчастливъ. Все это опять необходиныя отношенія, или законы. Но факты говорять намъ, что всё люди несчастивы, ибо всё смертны; следовательно, они всё навазаны, сетдовательно они всё виновны; то есть, ихъ воля, любовь и села необходимо являются извращенными (стр. 13-15).

Читатель видить, какъ въ этомъ выводе извращаются всё правыла логини. Изъ того, что выновный должень быть наказань, сльдоватольно нестастлевъ, вовсе не следуетъ, что всявій несчастный непременно долженъ быть виновенъ. Всего менее можно смерть считать признакомъ вины; надобно доказать, что она не составляеть необходинато последствія ограниченности физическаго существа. Бональдъ утверждаетъ, что онъ согласенъ не только съ богословіемт, которое въ себялюбін видить источникь всёхь человёческихь несчастій, но и съ исторією, которая представляєть картину взапинаго уничтоженія людей, какъ последствіе мавращенной ихъ воли. Между твиъ, онъ туть же признаеть, что при стремленіи къвзаниному уничтожению невозможно не только сохранение, но и самое произведение людей, ибо : для произведения себь подобныхъ люди должны соединиться въ общество. Отсюда необходимость вившнихъ обществъ, религіозныхъ и физическихъ, то есть, общественной религін и государства. Это и признасть философія. Противоположность частныхъ интересовъ сдёлала установленіе обществъ необходимымъ, a coteacie other canner mhtepecobe cateano eto bosnomenine, говорять Руссо. Это согласіе было як добровольнымъ мак принудительнымъ? Ни то, ни другое, отвъчаетъ Бональдъ; оно было необходенынъ. Танъ, гдв всв частныя воли и силы, и всв частныя явленія любви хотять непремінно властвовать, необходимо, чтобы властвовала одна общая воля, любовь и сила, то-есть, для того, чтобы общество могло образоваться, необходимо, чтобы общая любовь из другимъ перевещивала частную любовь из себе. Такимъ образомъ, государство возникаетъ изъ соглашенія противоположныхъ **интересовъ** (стр. 15—16).

Но если такъ, то себялюбіе не составляєть исключительнаго стремленія человіка, и воля его вовсе не извращена. Конець отрицаєть начало, и вся эта ціпь ложныхъ умозаключеній сама себя опровергаєть.

Изъ всего этого Бональдъ выводить, что государство должно быть устроено по типу семейства, которое составляеть основной его элементь. Политическое устройство представляеть въ монархім расширенное семейство, также какъ общественная религія представляеть въ христіанствъ расширеніе естественной религіи (стр. 16—17). Основныя начала вездъ одни и тъже: общая воля, общая любовь

общая сила. Общая воля въ государства не ножеть выражаться въ частной волъ какого-лебо лица, ибо частная воля всегда извращена. Она не можеть выражаться и въ совокупности воль, ибо совокупность извращенных воль не въ состояни произвести чтонибудь общее. Общая воля ножеть выражаться только въ необходиномъ стремленія въ сохраненію, а оно возможно тольво въ силу признанія необходимыхъ отношеній или законовъ. Слідовательно, витшенть выражениеть общей воле должны служить постоянные и нензивные основные законы. А такъ какъ эти законы истекаютъ изъ саной природы человека, то они вийстё съ тёмъ служать и выраженіемъ природы, а также и волей Божьей, съ которыми, такимъ образомъ, общая воля совпадаетъ. Средствомъ же для достиженія этой цели служить общая любовь, действующая посредствомь общей силы. Какъ сочетаніе духовнаго элемента и физическаго, любовь можеть витшиниъ образонь выражаться только въ отдельномъ человекв. Поэтому въ государстве долженъ властвовать монаркъ, который является воплощеніемъ общей любви и связью политическаго тела. Воля его не можеть выражать общую волю, ибо воля отдельного человека всегда извращена; сила его точно также ме можеть выражать общую силу: вившиних выражением общей силы является совокупность гражданъ. Но монархъ можеть быть представителенъ любви, центромъ, къ которому все стремятся, ибо любовь добра по своей природъ и необходимо дъйствуеть охранительно, когда она унтриется охранительною волею. Поэтому монархъ направляеть общую силу сообразно съ общею волею. Ему не принадлежить ни законодательная, ни исполнительная, ни судебная власть, но ему принадлежить общая охранительная власть въ государства, COLISCHO CP OCHOBERNA 39EOHSMA.

Такимъ образомъ, сообразно съ тремя основными началами, въ государстве является тройственность верховной власти, служителя (ministre) или орудія, и подданныхъ. Первая принадлежить общей воле, природе, или воле Божьей; вторымъ является монархъ, представитель начала любви; въ-третьихъ, наконецъ, выражается общая сила. Отсюда ясенъ и тотъ порядокъ, въ которомъ они следуютъ другъ за другомъ, порядокъ, истекающій изъ основной политической аксіомы: «тамъ, где всё люди хотять непременно властвовать съ равными волями и неравными силами, необходимо, чтобы

властвоваль одинь, или чтобы всё другь друга уничтожали» (L. I. ch. 2).

Кава ли нужно доказывать, что хотя въ этихъ выводахъ высказывается большая претензія на логическую строгость, однако въ сущности въ нихъ нътъ ничего, кромъ совершенно произвольныхь фантазій. Прежде всего, въ явное противорічіе со всімъ, что ны знаемъ и видимъ, утверждается, что всв общества должны управляться неподвежными и неизмёнными законами, какъ будто общества находятся всегда въ одномъ состояния и въ однихъ обстоятельствахъ. Установление этихъ законовъ принисывается общей воль, которая однако не можеть быть представлена ни волею отдельнаго лица, ни волею совомупности лиць. Общая воля, говорить Бональдъ, тождественна съ природою человъка и съ волею Божією; но ни та, ни другая не издаеть положительных законовъ. Кому же принадлежить это право, или кому приписывается верховная власть въ государствъ? На этотъ вопросъ нъть отвъта. Монаркъ, съ своей стороны, не можетъ быть представителенъ общей BOJE, HOTOMY TTO BOJE OTJEJSHETO INUE BCOTZE ABJECTCE HEBDEMUCHною; но вакимъ же образомъ можеть онъ после этого быть представителемъ начала любви? По теоріи Бональда, воля человіка извращена именно всладствіе извращенія начала любви. И если одинъ человыть можеть быть представителень последняго, то почему же не несколько? Наконецъ, къ довершению всей этой безсимслицы, представитель начала любви, который по теоріи долженъ быть министромъ или орудісмъ, на дёлё оказывается сдинственнымъ носктелемъ власти, такъ какъ законодателя нетъ налицо. Бональдъ прямо говорить, что власть въ государствахъ, также какъ и въ отдъльновъ человъвъ, есть любовь, дъйствующая черезъ силу. Такая же подтасовка понятій совершаєтся и съ аксіоною, на которой должно держаться все политическое устройство. Доказано было, что необходимо преобладаніе общей воли, или любви надъ частными стремленіями, для того чтобы общество могло образоваться-положеніе само собою очевидное. Но вийсто него подставляется совершенно другое: тамъ, где все хотять властвовать, необходимо, чтобы властвоваль одинь, или чтобы все другь друга уничтожали. А это подоженіе ни на четь не основано и идеть въ разрізь съочевидными фантами. Ибо для того, чтобы составилось общество, необходимо,

частными: если этого нёть, то они нивогда не подчинятся одному лицу; если же это есть, то возможно и владычество нёсколькихъ или даже всёхъ. Существованіе республикъ доказываеть неопровержимымъ образомъ, что и безъ единовластія люди не уничтожають другь друга. Стало быть, такъ называемая политическая аксіома Бональда, ничто иное какъ совершенно произвольное положеніе, добытое посредствомъ смёшенія понятій.

Между темъ, на этой инимой аксіоне Бональдъ строить все различие между обществами устроенными и неустроенными. Устроенными онъ называеть тв, которыя управляются необходимыми законами, вытекающими изъ природы вещей. Въ основаніи ихълежитъ упомянутая аксіона. Изъ нея вытекають всё политическіе законы, а изь политическихь законовь всё законы гражданскіе, какь геометрическія теорены изъ основного положенія. Всё они составляють необходимое, а потому постоянное выражение общей воли. Въ неустроенныхъ обществахъ, напротивъ, владычествуетъ не общая воля, а частная воля человёка. Поэтому здёсь законы произвольны и изийнчивы; здёсь является человёческое законодательство. Изъ этого ясно, что истинное общественное устройство можеть быть только одно; уклоненій же можеть быть безчисленное множество. Вийсто CAMHATO MOHADXA, YUDABISEOMATO HA OCHOBAHIN DOCTOSHHLIXI 38EOновь, здёсь можеть быть безконечное разнообразіе частныхь воль, начиная отъ частной воли единаго лица, что составляеть образь правленія, именуемый деспотизмомъ, до владычества воли всёхъ или демократін. Между ними дежить аристократія съ множествомъ оттенвовъ. Чемъ менее общество устроено, темъ более оно удаляется отъ истиннаго прототипа, то есть, отъ монархіи. Но такъ какъ всякое неустроенное общество является нарушеність естественнаго завона, то оно находится въ постоянной борьбъ съ собственною своою природою. А такъ какъ природа действуетъ постоянно, то она, наконець, береть свое: внутренняя борьба указываеть на необходимость переивнъ, и неустроенное общество неизбъжно стремится къ устроенію (L. I, ch. 3).

Этимъ однако не исчерпывается существо человъческаго общежития. Политическое общество составляеть только одну его сторону; во оно тесно связано съ другою стороною, съ обществомъ религиоз-

нымъ. Человекъ, говоритъ Бональдъ, входитъ въ политическое обищество всецью; следовательно, онъ вносить въ него не только свои Физическія, но также и свои умственныя потребности и свои отноименія из Богу. Но здісь эти отношенія принимають иной характеръ. Человекъ становется членомъ единаго тела, а потому и отнописнія Бога из человіку превращаются въ отношенія Бога из цівлому человеческому обществу: естественная религія становится обвиественною. Отсюда связь политического общества и религіозного: оба вийсти образують общество гражданское. Такъ какъ природа шхъ одинакова, то и устройство ихъ должно быть тождественное. И въ религозновъ обществе должна быть общая воля, выражающаяся въ постоянныхъ завонахъ, одиная власть, принадлежащая Богу, и общая сила, которой орудіемъ является священство. Оба союза, подитическій и религіозный, должны действовать согласно, первый укрощая воли посредствомъ укрощенія виёшнихъ действій, второй укрощая вившнія дійствія посредствомь укрощенія воль. Гді эта связь ослабаваеть, тамъ оба союза иншаются существенной оноры, м общество неудержимо стремится въ разложению (L. I, ch. 4, 5). Тъ, которые хотять отдълять политическое общество отъ религюзнаго, говорить Бональдь, хотять заменить единеніе душь сближе-HIGHL TERE; HO STREE YHRATOMAGTCH BCHRAH CBHRL MCMAY ADALWH; мбо единеніе существуєть только между душами; тыла же разобщавоть лица. Такое общество лишается средствъ сохраненія; ему оставляются только орудія разрушенія (II, L. I, ch. 6). Когда трактують о гражданскомъ обществъ, которое есть соединение политическаго общества и религіознаго, необходимо, если не хотять заблудиться, изследовать политическое общество съ точки зренія религіи, а религіозное съ точки врёнія политической, то есть, быть богословомъ въ политикъ и политикомъ въ религіи (1, L. IV, сh. 5, стр. 323). Отсюда Бональдъ выводить необходимость вибшательства религіи во всв общественныя действія, необходимость реактіознаго воспитанія гражданъ, наконоцъ, нозависимость религіи и ся служителей отъ всёхъ TACTHLINE BOLL (ch. VIII, crp. 95).

Не трудно видъть, что въ этихъ выводахъ начало не вижется съ концомъ. Необходимость общественной религіи выводится изъ того, что человінъ вступаєть въ политическое общество всеціло; онъ перестаєть быть отдільнымъ лицемъ и становится исключительно чле-

номъ государства. Всладствіе этого, отношенія человака къ Богу установанится черезъ посредство государства-положение радикально ложное и ничемъ не оправданное. Затемъ оказывается однако. что политическое общество вовсе не обнимаеть собою всецелаго человъка, но васается одной только его стороны, именно физической. Предоставленное себъ, безъ помоще релегін, объединяющей дуппи, оно разобщаеть людей и доставляеть имъ орудіе для взанинаго уничтоженія—положеніе, противоположное первону, но столь же ложное и столь же нало оправданное. Во всякомъ случат, если мы примемъ последнее, им должны будеит признать, что исжду политическимъ обществомъ и религіозпымъ существуєть глубокое различіс. Но Бональдъ уверяють, что природа ихъ одна; а потому и устройство должно быть одинакое: оба инфють въ виду сохраненіе. Правда, одно сохраняеть физическое лице, а другое-богопознаніе, для чего требуются совершенно различныя средства; но на этомъ Бональдъ не останавливается: слово сохраненіе кажется вну вполев достаточных для признанія основного тождества обонкъ союзовъ. Вследствіе этого онъ подводить ихъ устройство подъ одну схему, при чемъ однаво опять оказывается глубокое различіе: въ государства владычествуеть нонархъ, какъ орудіє или служитель закона, въ церкви-Богь, котораго нельзя признать орудіемъ или служителемъ. На этотъ разъ понятіе объ орудів переносится на другую категорію лиць, на служителей силы въ религіозномъ обществі, то есть, на духовенство, и это понятіе, въ противортчіе съ предыдущимъ, переносится и на политическое общество. Между твиъ какъ выше представителенъ силы признавалась совокупность подданныхъ (I, L. 1, ch. 2, стр. 26-27, 28), здёсь доказывается, что орудія силы должны быть OMANUCHM OTS TEXT, HE EOFO OHE ARECTRYDTS, & TREE EAR'S FOCTHERство управляется постоянными законами, то это отличе должно быть постояннымъ. Отсюда необходимость насладственного дворянства, которое въ означенной троичности становится на мёсто подданныхъ (L. 1, ch. 4, стр. 50—52; ch. 6, стр. 70—9). Наименьшее, что можно требовать отъ писателя, у котораго логика заменяется пустымъ схенатизмомъ, это то, чтобы онъ оставанся въренъ принятой имъ схемъ; но здёсь мы и этого не находимъ.

Бональдъ не думаеть однако назводить дворянство на степень простаго орудія монархической власти. Также какъ духовенство, оно

должно быть независию оть частной воли монарха. Постоянный зажонь должень опредблять воличество общественных служителей и дать имъ безсивное положение. Иначе, вивсто законнаго правления является притесненіе. Цель общества состоить въ охраненів лиць и имуществъ; поэтому частная воля монарха должна быть ограничена. въ своихъ проявленіяхъ. Онъ не въ правів ни располагать людьми, ни взимать подати по своему произволу. Отсюда, далье, необходимость независимых судилищь для охраненія законовь. Министры, **ИЛИ ОРУДІЯ ВЛАСТИ ДОЛЖНЫ ОМТЬ ОТВЪТСТВОННЫ ЗА СВОИ ДЪЙСТВІЯ ПО**редъ этими судилищами. Вообще особенный характеръ монархіи состоить въ томъ, что все действія должны быть зависимы отъ законовъ и независемы отъ лицъ, то есть, зависемы отъ общей воли и независимы отъ частныхъ. Самъ монархъ подчиненъ основнымъ зажонамъ, исключая уголовныхъ, ибо, какъ представитель общей воли, онь не можеть подлежать суду лидь, представляющихъ частныя воли. Ответственность его замёняется ответственностью министровъ (I. L. I, ch. 7, crp. 88-94; ch. 8, crp. 95-99).

Эти учрежденія, необходимымъ образомъ вытекающія изъ природы вещей, Бональдъ видитъ у двухъ народовъ: у древнихъ Египтинъ и у Германцевъ. Какъ это не можетъ казаться невероятнымъ, но Бональдъ увъряетъ, что Германцы имъли Египетскіе законы, приспособленные въ враванъ и потребностянъ юнаго племени (L. III. ch. 1, стр. 169; св. 3, стр. 173). У Египтянъ эти учрежденія исказились всябдствіе ложной религіи; у новыхъ народовъ, напротивъ, они подучили дальнъйшее развитие вследствие принятия христинства. Во Франція они достигають высшей степени совершенства. Здёсь были и общественная религія, и насл'ядственная монархія, и постоянныя наследственныя отличія не только въ лицахъ, но и въ вещахъ. Духовенство, дворянство, города съ своими цехами, великія государственныя должности, верховныя судилища, все здёсь было въ политическомъ отношения независимо отъ монарха; всявая должность была собственностью. Какъ непроходимая грань, поставденная природою нежду силою и слабостью, собственность составдяда около монарха ограду, которую онъ не могъ преступить (L. IV, ch. 1, crp. 269-270). Handlers, no beeny stomy uphroeguнились генеральные штаты, которые избирали королей въ случав просъченія династін и давали согласів на подати въ случат недостаточности обывновенныхъ государственныхъ доходовъ (L. III, св. 5, стр. 226).

Революція все это разрушила. Съ ослабленіемъ віры явилось посягательство на власть; всё основы политическаго и религіознаго зданія были уничтожены, и общество неудержимо устремилось въ разложенію. Но такъ какъ естественные законы беруть свое, то общественная власть снова возстановилась, но власть влодіємъ и палачой, которые водворили самый страшный деспотизиъ, когда-либо существовавшій на землії (L. IV, ch. 2). Ибо демократія и деспотизиъ, въ сущности, одно и тоже правленіе, не только потому что въ обонкъ власть не инфеть опреділенныхъ границъ, и все въ нихъ шатко и измінчиво: коренное ихъ тождество выказывается главнымъ образомъ въ томъ, что составляетъ характеристическій ихъ признакъ, въ страсти къ уничтоженію всякихъ наслідственныхъ превиуществъ, въ уравненій всёкъ. Вслідствіе этого, деспотизиъ толим обыкновенно приходить въ деспотизму одного лица (L. V, ch. 4, стр. 373—5).

Въ противоположность монархін, республика составляеть типъ неустроенныхъ обществъ. Въ монархім все имбеть общественный характеръ: религія, власть, отличія. Въ народномъ правленія, напротивъ, все индивидуально: каждый имбеть свою религію, свою власть; каждый хочеть отличиться собственною силою или талантомъ. Въ монархін, власть, будучи общественною, ограничивается общественными учрежденіями; въ республикъ, власть, будучи личною, ограничивается личною волею человека. Монархія разскатриваеть человъва, какъ члена общества; республика разсматриваетъ его въ естественномъ состоянін, вит вещества. А такъ какъ человікъ созданъ для общества и общество для него, то монархія приходится человъку и обществу, республика же не приходится ни тому, ни другому (L. V, ch. 4, стр. 378). Отсюда и различныя начала, на которыхъ основаны устроенныя и неустроенныя общества: общая воля. дъйствующая черезъ любовь, есть начало монархическихъ или устроенныхъ обществъ, ибо любовь есть начало сохраненія существъ; напротивъ, частная воля человека, воля необходимо искаженная и разрушительная, действующая посредствомъ страка, есть начало неустроенных обществъ. Поэтому, только въ первыхъ можетъ быть свобода; последнія же необходино ведуть нь общественному, политическому или религіозному рабству (L. VI, ch. 1, стр. 403).

Замътимъ, что если въ республикахъ все исходить отъ лица, а въ монархіяхъ лицо разсматривается только какъ членъ общества, то въ первыхъ должна господствовать свобода, а въ последнихъ подчиненіе. Съ другой стороны, та ограниченія, которыя, по теоріи Бональда, полагаются монархической власти, заключаются вовсе не въ общественной вола, а въ частныхъ привилегіяхъ лиць или сословій, ибо всй должности, по его признанію, составляють собственность облеченныхъ ими лицъ. Вся политическая система Бональда представляеть сколокъ съ средневаковыхъ учрежденій, гда именно господствовало частное право, а не общественное начало. И если онъ устроенную на его ладъ монархію выдаеть за чистое выраженіе общественной воли, то въ этомъ опять-таки можно видать только полную путаницу понятій.

Такимъ образомъ, Бональдъ, подобно другимъ писателямъ этой шволы, видить въ средновъвовыхъ учрежденіяхъ высшій идеаль общественнаго устройства. Также какъ противъ демократическихъ ученій, онъ возстаєть и противъ теоріи разділенія властей. На этотъразъ онъ ученію Монтескьё противополагаеть ученіе Руссо. Общественная воля одна; следовательно, можеть быть только одна власть. Различныя отрасли этой власти ничто иное какъ различныя ся отправленія. Изъ этехъ отраслей судебная власть не есть собственно власть, ибо, по собственному признанію Монтескьё, она должна быть почти ничтожна. Исполнительная власть, опять же по признанію Монтескьё, всецело вверяется монарку. Остается законодательство, относительно котораго можеть быть разногласіе. Но если принять опредъленіе Монтескьё, что законы суть необходимыя отношенія, истекающія изъ природы вещей, то законодателень въ государствъ должно быть не какое-либо лице или собраніе, а сама природа вещей. Это именно имбеть ибсто из устроенныхъ обществахъ. Природа, съ одной стороны, установляеть обычан, которые становятся завонами, съ другой стороны, когда есть какой-либо недостатокъ, она, посредствомъ внутреннихъ неурядицъ, указываетъ на необходиность исправленія. Власть же, или нонарув, записываеть только эти указанія; онь являются какъ бы сокретаромъ общей воли или природы. И никто, кроме него, не можеть играть этой роли, но нначе было бы две власти, следовательно, два общества. Возможность же зло/потребленій устраняется сопротивленіемъ корпорацій,

которымъ ввёрено охраненіе законовъ. Такимъ образомъ, въ устреенныхъ обществахъ сама природа является законодателенъ; въ неустроенныхъ же требуется особая законодательная властъ, и это служитъ явнымъ признакомъ того, что законы считаются произведеніями человѣческаго произвола, а не выраженіемъ необходимыхъ отношеній, вытекающихъ изъ природы вещей (L. VI, ch. 3).

Пзишне объяснять читателю, что вся эта теорія—чисто фантастическая. Если природа вещей, посредствомъ внутреннихъ неурядещь, указываеть на необходимость исправленія законовъ, а въпрогрессивныхъ обществахъ эта необходимость является постоянно, то человъческому уму принадлежить уразумьніе этихъ указаній, а человъческой воль установленіе правиль, которымъ вст обязаны слъдовать. Природа сама не установляеть положительныхъ законовъ, она действують не иначе какъ черезь посредство ума и воли лицъ. Туть недостаточно быть секретаремъ; надобно составить себъ инфене и сдълать это мижне обязательнымъ для встахъ. А въ этомъ и состоятъ назначеніе законодательнымъ для встахъ. А въ этомъ и состоятъ назначеніе законодательной власти. Различія между устроенными и неустроенными обществами въ этомъ отношеніи иттъ викакого. Общество, которое повинуются единственно указаніямъ природы, есть общество фантастическое, а не дъйствительное, и къ нему только примънима теорія Бональда.

Отвергнувъ представительныя собранія въ качестві участинковъ законодательной власти, Бональдъ признасть однако ихъ необходимость для согласія на подати. У членовъ общества нельзя произвольно отбирать ихъ инущество на общественныя потребности; это было бы деспотизмомъ. Истинныя начала въ устроенномъ обществъ состоять въ томъ, что власть испрациваеть, а общество собственнивовъ даетъ или соглашается; власть распредъляетъ, взимаетъ, расходуеть и отдаеть отчеть; общество одобряеть распредвление, надзираеть за сборомъ и получаеть отчеть. При этомъ однако слідуеть отдичать расходы постоянные и временные. Первые покрываются постоянными податьми; разъ данное обществомъ согласіе не возобновляется. Для вторыхъ же требуется всякій разъ согласіе чиновъ. Однако, народные представители не имбють права отказать въ податяхъ, которыя испрашиваются правительствомъ, коо последнее лучше ихъ знасть общественныя потребности. Права собственниковъ обезпечены темъ, что власть, предъявляя свои требованія,

распрываеть имъ свои нужды и затёмь представляеть имъ отчеть въ своихъ дайствіяхъ. Если же правительство, злоупотребляеть своимъ правоиъ, употребляеть данныя ему деньги на другія цёли, ими не даеть отчета, или растрачиваеть общественное достояніе, тогда, говорить Бональдъ, общество перестаеть быть устроеннымъ и наступаеть или банкротство или революція (L. VI, ch. 5).

Такимъ образомъ, самое согласіе на подати въ теоріи Бональда становится фиктивнымъ. Главная цёль представительныхъ учрежденій состоитъ именно въ предупрежденіи тёхъ пагубныхъ последствій, въ которымъ ведуть злоупотребленія; по строя свою систему для фантастическаго общества, Бональдъ, конечно, всего мензе думаєть о гарантіяхъ. Въ результать выходить чисто монархическое правленіе, ограниченное законами, истекающими изъ природы вещей, и независимыми тёлами, черпающими свою силу изъ тёхъ же законовъ.

Изображая этоть идеаль, Бональдъ считаеть однако нужнымъ устранить возражение, почерпнутое изъ английской конституции. На нее ссылаются приверженцы отвергнутаго имъ смёщаннаго правленія. Бональдь думаєть опровергнуть эту ссыяку тімь, что Англія, по его инвејю, находится въ совершенно исключительномъ положеніш. Здёсь соединяются два общества: одно политическое, съ чисто монархическимъ устройствомъ, другое торговое, съ республиканскимъ устройствомъ. Отсюда двё разныя власти, воздерживающія другь друга и находящіяся въ постоянной борьбі. Но власть торговаго общества играеть деятельную роль, а власть политическая страдательную. Въ противность своей природь, здесь ионархъ не можетъ охранять общество; онь только ившаеть разрушенію, изъ чего ясно, что парламенть имбеть разрушительную силу. А такъ какъ страдательное сопротивление можеть только временно приостановить двятельную селу, а не уничтожить се совершенно, то рано или поздно разрушительное стремление должно взять верхъ надъ охранительнымъ. Англійская конституція обречена на погибель (L. VI, ch. 6).

Не нужно доказывать, что все это—чисто фантастическія объясненія. Понимація англійской конституціи туть итаки.

После всего сказаннаго было бы излишне распространяться подробно о теоріи религіозной власти, воторая у Бональда следуеть за теорією политической власти. И туть Бональдь признаєть, что можеть быть только одно необходимое общественное устройство, тогда какъ отвлоненій можеть быть безчисленное множество. Это необходимое устройство им находимь въ христіанствъ. Оно составляетъ высшее выражение единобожия, котораго зачатки лежатъ въ первобытной естественной религи, а дальныйшая ступень въ і удействъ. Въ христіанствъ это начало утверждается на необходимомъ отношенім посредника между Богомъ и человекомъ (II, L. IV, св. 6 н др.). Основанія общества, какъ уже было сказано выше, таже, что и въ государствъ. И туть является общая воля, или воля Божкія, выражающаяся въ постоянныхъ законахъ, единая власть, принаддежащая Богочеловеку, наконецъ, сила въ духовенстве, состоящемъ подъ общемъ руководствомъ, а потому устроенномъ јерархическа, съ напою во главе. Отсюда, повидимому, следуеть, что духовенство HIPACTS TORING PORS OPYRIS; HO TAKE KAKE HARPARESDIMAS BEACTS, принадлежащая Богочеловъку, не проявляется непосредственно, то Бональдъ не совствъ последовательно принисываетъ собраніямъ духовенства рашенія, необходиныя для сохраненія церкви, и выводить отсюда непограшимость соборовь. Онь употребляеть и тоть доводь, на который опирался де Местръ, именю, что власть, никому не подсудная, должна быть признана непогращимою (II, L. IV, св. 5, стр. 194-200; ср. L. VI, сh. 3, стр. 341-352). Но въ отянчие отъ де Местра, онъ приписываеть непогращимость только совонушности церкви, представляемой соборами, а никакъ не папа. Таково, говорить онь, истинное учение газынканской церкви. Онь утверждаеть даже, что во Франція первовное устройство лучше, нежели гат бы то ни было, ибо витсь папа связанъ постоянными законами, а потому не можеть ставить свою частную волю на место общей воли церкви (II, L. V, ch. 5, стр. 290-1).

Что насается до протестантизма, то онъ представляеть вторженіе человіческаго произвола въ религіозное общество. Протестантскія перкви соотвітствують республикі въ политической области; поэтому и результаты ихъ тіже. А такъ какъ эти дві области тісно связаны между собою, то наждая форма политическаго общества стренится создать соотвітствующую ей форму религіознаго общества, и наобороть, отсюда совмістное развитіе революціонныхъ началь и невірія (L. Y, ch. 6; L. YI, ch. 1, 2).

Во всёхъ этихъ мысляхъ Бональда, очевидно, выражается стремленіе замёнить произволь законнымъ порядкомъ. У него власть не становится превыше всего, какъ у де Местра. Власть должна быть спержана постоянными законами. Но вопросъ заключается именно ВЪ томъ, какъ это устроить? Законы не установыяются сами собою. Коренное положеніе Бональда, что законы должны устанавливаться Самою природою вещей, инчто иное какъ мечта, которая дёлаетъ всю его систему совершенно неприложеною въ человъческимъ обществамъ. Установление законовъ все-таки окончательно зависить отъ человического производа, и осли им хотимъ уничтожить производъ власти, то остается только прибъгнуть из свободь. Но именно этого Бональдъ и пе хочетъ признать. Для него самая свобода заплючается въ подчинение власти. Свобода, говорить онъ, состоять въ вознож-HOCTH, MAN BLACTH, MCHOLHATL CBOW BOARD. HO TOLOBERS, RARE TACHE общества, не можеть и не должень иметь иной воли, проив воли общественной; последняя должна уничтожить все частныя влеченія человака. Общество же исполняеть свою волю посредствомъ власти, дъйствующей по необходимымъ законамъ, въ виду сохраненія общества м всёхъ его членовъ. Следовательно и человёкъ, какъ членъ общества, исполняеть истинную свою волю только черезь общественную власть. Поэтому онъ свободенъ только въ монархів и въ христіанской церкви; въ неустроенныхъ же обществахъ онъ не свободенъ, мбо онъ проявляеть свою частную, разрушительную волю въ отношеніяхъ, противныхъ природів существъ. Свобода важдаго существа состоить въ достижение своего назначения; свобода же уничтожать себя—не есть свобода (ІІ, L. VI, сh. 6, стр. 379—385, 391—3). Асно, что туть о личномъ правъ, о самоопредъленіи человъка нётъ рвчи. Личное начало вполив поглощается общественнымъ, представителень котораго является власть, и хотя требуется, чтобы власть дъйствовала по необходимымъ законамъ, по такъ какъ села этихъ законовъ, въ свою очередь, зависить оть власти, то все это систематически устроенное зданіе остается висящимъ въ воздухв.

Третью часть своего сочиненія Бональдь посвящаєть воспитанію и администрація; но все это не мибеть значенія.

Болъе общирную задачу Бональдъ положилъ себъ въ другомъ сочиненін, вышедшемъ въ 1802 году, подъ заглавіемъ: Первоначальное законодательство, разсмотрънное при одномъ септи разума (Législation primitive, considérée par les seules lumières de la raison). Здъсь онъ хотять возвести устройство человическихъ обществъ къ

высшинь законамь разума. Три категорік истернывають, по его нячню, всю совокупность явленій: причина, средство и дляствіе. На нехъ основывають и все системы, какъ философіи, такъ и общеаситія. У Евроевъ какъ ніросозерцаніе, такъ и законодательство беруть свое начало отъ Бога, верховной причины всего сущаго. Язычники, напротивъ, остановились исключительно на следствіи: человъческій разунь является у нехь творцомъ философіи, человъческая воля-источникомъ законовъ. Наконецъ, христіанство соединяеть оба возэрвнія въ понятін о посреднике между Богомъ и человъкомъ. Здъсь болъе свободы, нежели у Евреевъ, и воля человъческая болће устроена, нежели у язычничковъ 1). Оба начала были однако же искажены новою философією, которая возобновила заблужденія язычниковъ. Отсюда успахи неварія и революціи. Чтобы противодъйствовать имъ, необходимо возвыситься из первоначальнымь законамъ, на которыхъ зеждутся все человеческія общества, къ законамъ правственнымъ, источникъ которыхъ лежитъ въ религіи и которые въ чистотъ своей содержатся въ собственновъ откровения (стр. 9-11, 41-43, 90-93, 99-101).

Чтобы достигнуть этой піли, надобно начать съ разсмотрінія основныхъ свойствъ человіческаго ума. Человікъ познаєть вещи черезъ посредство мыслей, собственныя же свои мысли онъ познаєть черезъ посредство ихъ выраженія. Это выраженіе можеть быть двоякое: тілодвиженіями, которыя укріпляются разсудкомъ, выражаєтся образъ, производимый воображеніемъ; словомъ и письмомъ выражается понятіе, созданное умомъ. Образы и слова—не только знаки, но и настоящія выраженія мыслей, безъ которыхъ посліднія не существують. Человікъ думаєть не иначе какъ словами; слідовательно для того, чтобы думать, онъ долженъ уже владіть словомъ, назъ чего, въ свою очередь, слідуеть, что слово, предшествуя мысле, не можеть быть человіческимъ изображеніемъ. Оно могло быть только плодомъ первоначальнаго откровенія (L. I, сh. 1).

Таковъ доводъ, на которомъ Бональдъ строитъ всю свою систему. Мы находимъ здёсь туже претензію на строгую логику, при отсутствін всякаго сиысла. Бональдъ не понимаєть ничего, кромѣ умиш-

 $<sup>^{1})</sup>$  Législat. primit. Discours préliminaire, cvp. 5—9, 39 –41 (Oeuvres de M. de Bonald. Paris, 1847).

женнаго изображенія и вибшняго усвоенія. Возставая протвить поньятій XVIII віжа, онт впадаєть въ еще худшую ошибку, ибо въ его теоріи выраженіе предшествуєть тому, что выражаєтся, какъ нічто совершенно вибшнее и чуждов. Проводя эту мысль, надобно признать и тілодвиженія плодомъ первоначальнаго откровенія.

Бонандъ доказываетъ ту же мысль еще и другинъ способонъ. Разунъ (la raison), говорить онъ, есть познаніе истины; это—унъ, освященный истиною. Следовательно онъ можетъ быть только плодомъ, а не орудіемъ познанія, а потому человекъ не познаетъ истины собственнымъ разумомъ, а получаетъ ее путемъ откровенія (сh. 3). И тутъ все доказательство основано на подтасовке понятій. Слово разумъ принимается въ совершенно произвольномъ смысле и на этомъ основаніи отвергается всякое иное его значеніе. Допустивши опредъленіе Бональда, можно сказать только, что истина познается не разумомъ (la raison), а умомъ (l'ésprit), а никакъ нельзя вывести, что она получается откровеніемъ.

Между тамъ Бопальдъ выводить отсюда, что человакъ, получивши слово отъ Бога, имъетъ первоначально вложенное въ него понятіе о Богъ. Но это понятіе, само по себа недостаточное, было впосладствік еще более искажено. Человакъ зналь только два крайнихъ термина системы существъ, причину и дайствія, но онъ не зналь еще посредника. А это познаніе необходимо для полноты пониманія. Тройственность причины, средства и сладствія составляють отношеніе или пропорцію, на которой зиждется весь порядокъ вселенной. Въ физпческомъ міра охраняющая причина есть первый двигатель, средство— движеніе, сладствіе вещи; въ человака причина есть воля, средство— органы, дайствіе—предметь или цаль; наконець, въ общества тажо тройственность повторяется въ вида власти, служителя и подданнаго. Христіанство, возващая міру примествіе Богочеловака, возвело такихъ образомъ первоначально вложенную въ человака религію на высшую степень совершенства (L. I, сh. 4—8).

Въ приложени въ различнымъ обществамъ, продолжаетъ Бональдъ, этотъ міровой законъ выражается въ следующей формуле: причина относится въ средству, какъ средство относится въ действію. Такъ, въ религіозномъ обществе Богочеловекъ относится къ служителямъ церкви, какъ последніе къ вёрующимъ; въ семействе мужъ относится къ жене такъ же, какъ жена къ детямъ; наконецъ, въ политиче-

CRON'S OGIGECTE'S BHESS OTHOCHTCE BY CLYMHTCHEN'S, RAB'S HOCHERDIC MYS подданнымъ. Вездъ посредствующее звено служить связью между стлово и слабостью, ибо на этомъ отношеніи зиждется всякое общество-Общій источникь всёхь этихь властей есть Богь, который послажь Богочеловъка для устроенія церкви, посыласть внязи для устроенія государства и отца для устроенія семейства. Поэтому верховная власть находится въ Богв, всякая же власть, непосредственно подчиненная Богу, идеть оть Бога, вследствіе чего подданные безусловно обязаны ей повиноваться. Однако эти власти въ некоторомъ отношение подчиняются другь другу. Болье широкія заключають въ себь болье тісныя. Такъ, власть Бога выше власти Богочеловіка, поситавля выше власти царской, царская же власть выше семейной. Сравнивая эти общества, говорить Бональдъ, можно сказать, что религія есть власть, а государство и сенейство-ея служители для сохраненія чедовёчества (L. I, ch. 9). Образованное общество представляетъ собою религію, заставляющую государство служить совершенству и счастью челоятческого рода. Поэтому совершенитемиее государство то, въ которомъ устройство наиболее религіозно и управленіе наиболее нравственно. Религія должна устроить государство, а не государство редигію; однаво для того, чтобы оно унфрало ся служителей, которыхъ страсти моган бы исказить религию и тамъ подорвать основы государства. Если государство должно повиноваться религи, то служители религін должны повиноваться государству во всемь, что оно предписываеть согласно съ законами религіи. Такимъ образомъ религія защищаеть власть государства, а государство защищаеть власть реanrin (L. II, ch. 19).

Очевидно, что только галликанскія убіжденія Бональда побудили его сділать эту оговорку, которая противорічить всему предыдущему изложенію. Послідовательно проводя основную мысль, надобно было сказать, что государственная власть подчиняется церковной, такъже какъ семейная подчиняется государственной и даже въ большей степени, ибо семейство не составляеть орудія государства, какъ государство составляеть орудіе религіи. Но Бональдь не рішшлся идти до этихъ преділовъ. Онъ ограничился требованісмъ тісной связи церкви съ государствомъ, при господстві религіознаго закона. Все світское законодательство, по его мийнію, должно быть приложеніемъ и развитіемъ десяти заповідей, заключающихъ въ себі основанія

всего общественнаго быта (L. II, ch. 1), хотя въ сущности десять замовидей не нийоть ничего общаго съ выведенною Бональдомъ формулою. Бональдъ увъряеть даже, что вси коренные законы политическаго союза не что иное, какъ развите предписанія: «чти отца твоего и мать», ибо слова отвер и мать означають всякую власть, и щіль всякой конституціи состоить въ томь, чтобы заставить чтить власть въ ней самой и въ ея орудіяхъ (ch. 5). Какое туть господствуєть сийшеніе понятій, ясно для всякаго читателя.

Изъ этихъ же началь Бональдъ выводить, что общественная власть, такъ же какъ и семейная, должна быть подчинена одному Богу и независима отъ людей; а для этого она должна быть едина и постоянна; она должна представляться лицомъ мужскаго пола и быть собственникомъ своихъ правъ, ибо безъ этихъ свойствъ нётъ истинной независимости. Князь издаетъ законъ, а служители его исполняютъ. Подданные же составляютъ цъль, для которыхъ все совершается, но они обречены на страдательное повиновеніе (сh. 10).

Если ны сравничь эти выводы съ тънъ, что ны нашли въ предыдущемъ сочиненія, мы уведимъ, что здёсь нравственно-религіозныя начала, положенныя въ основание истины, развиваются съ еще большею односторонностью. О свободь, о границахъ власти туть нъть уже рёчи; нёть и политическихь взглядовь, почерпнутыхь изъ исторической, хотя отжившей действительности. Все ограничивается сужимъ схенатизномъ, ложнымъ въ своихъ основаніяхъ и пеприложимынь нь явленіямь. Ибо едва ян нужно объяснять, что категорів причины, средства и действія совершенно искусственнымъ образомъ приложены въ общественному устройству. Власть-не причина, а подданный — не действіе. Бональдъ въ первой видить деятельный элементь общества, а въ последнихъ — страдательный, между темъ какь въ действительности между ними существуеть взаимнодействіе. Безъ санодіятельности граждань сила власти лишается главной своей опоры. Односторопнее направленіе заставляло Бональда болье и болъс вдаваться въ крайность; во у него недоставало ни ума, ни знаній, чтобы построить сколько-нибудь основательную систему на принятыхъ имъ началахъ. Вышла совершенно ребяческая теорія, лишенная всякаго значенія въ наукт. Французская клерикальная школа He nomety hombaintyce choung chotenathrony.

## 3. ВАЛЛАНШЪ.

Болъе либеральнаго направленія, нежели предъидущіе писатели, держится Балланшъ. Онъ хочетъ сочетать старое съ новынъ. Чувствомъ онъ принадлежить прошедшему, разумомъ будущему. «Всятдствіе этого», говорить онь о себь самонь, «поверхностные читатели увидять въ немъ некоторое противоречіе. Но размышляющіе читатели поймуть его лучше и признають его темъ более способилиъ произвести примирение между партіями. Въ тому же, довольно естественно, что на границѣ двухъ эръ, одной начинающейся, другой кончающейся, находятся люди, которые, какъ баснословный Янусъ, инфить два лица, одно, чтобы видеть то, что было, и извлечь отстода обончательныя поученія, другое, чтобы увелячивать то, что придвигается, и предвидеть будущіе результаты» 1). Въ сожаленію, у Балланша недоставало уиственныхъ средствъ для исполненія этой задачи. Сердечная теплота и чистота побужденій не могуть заміншть ни знаній, ни таланта. Изъ этой попытки вышла только неопредаленная картина, гдв все ограничивается искоторыми общими, болье или менье върными, но весьма разжиженными мыслями.

Первое и главное сочинение, въ которомъ Балланить изложиль свои взгляды, появилось въ 1818 году, подъ заглавісиъ: Опеска объ общественныхъ учрежденіяхъ въ шхъ отношеніи къ новыхъ иде-AMB (Essai sur les institutions Sociales, dans leur rapport avec les idées nouvelles). Въ основание полагается понятие о прогрессв. Человъчество не стоить на одномъ месте. Оно постоянно подвигается впередъ, по законамъ, независящимъ отъ его воли. Отдёльныя липа рождаются и умирають; общества обновляются, и когда одно сходить съ историческаго поприща, другое заступаеть его исто. Такимъ образомъ, человечество составляетъ одно целое, и движение его образуеть одну непрерывную нить, въ которой настоящее всегда опредвияется прошедшимъ. Отсюда ивчто роковое въ его судьбахъ. Сменяющія другь друга поколенія не начинаются и не вончаются въ пустына; каждое приныкаетъ къ тому, что совершено его предшественниками и продолжаеть ихъ дъла. Въ исторіи ивть отрывочныхъ событій; ничто не существуєть само по себя, а все только въ

<sup>1)</sup> Essai sur les instit. soc. ch. I, crp. 11-12.

жависиности отъ цваго. Санобытная индивидуальность не существустъ для человека на земле. Саныя историческіе деятели, которые, инфинациону, управляють судьбами народовъ, въ сущности только имредугадывають то, что лежить въ порядке вещей. Человекь не живеть творческой способности; въ своихъ деяніяхъ онъ является органомъ Провиденія (св. 2, стр. 36—43).

Въ этомъ движения каждый народъ имбетъ свое назначение, котораго предчувствіе вложено въ него Богомъ. Нівкоторые же изъ HMX's boshimanter hage appliane, speactables have by tehe, be шсторів которыхъ содержется исторія другихъ народовъ. Таковы были въ древности Евреи, Греки, Римлине; таковъ въ новое время народь французскій, котораго языкь ниветь характерь универсальмости, который всегда шель впередь европейского просвёщения и всегда быль и будеть главою новыхъ европейскихъ народовъ. Одну жинуту казалось, что Англік ввёрено храненіе консервативныхъ мдей; но это было только временное назначение, пока во Францік господствовала анархія в престоль быль похищень временщикомъ. Англія не въ состоянів исполнеть эту задачу; у нея нёть потребнаго для того орудія—всемірнаго языка. Съ возстановленіемъ Бурбоновъ Франція снова заняла прежнее свое місто въ ряду народовъ и можетъ исполнять свое назначение (стр. 48 и сабд.). Прерванная нить преданія снова возстановлена; возвратилась династія, имфющая глубочайшіе корни въ народной жизни. Король даль Хар-TIM, A HE HOLYTRIE CH; HO BRECTE CE TEME, OHE CTARE BO FRANCE CHOего вяка, ибо онъ внесъ въ нее все, что требуется духомъ времени (ch. 1, crp. 22-3).

Не сладуеть однако думать, что съ изданіемъ Хартіи все поръшено. Хартія—начаю, а не конець новыхъ учрежденій. Вообще, никакой законъ не сочиняется; онъ провозглащаєть только то, что уже есть. Конституцію нельзя импровизировать или настроить на теоретическомъ расчеть; она существуеть, какъ выраженіе даннаго порядка вещей. Но по этому 'самому она не представляєть законченнаго зданія, а сладуеть общему закону развитія. Каждое покольніе прибавляєть къ ней свою работу; отцы не имають права наножить на датей неизманное ярмо. Человаку не дано знать, что заключаєть въ себа будущее. Одному Богу извастна тайна сочетанія свободы, составляющая основаніе всякой нравственности, съ законами необходимости, на кототорыхъ зиждется гармонія вселенной. Такимъ образомъ, учрежденія народовъ дёти времени. Время основываютъ и разрушають; оно является великимъ глашатаемъ воли Провидёнія. Человіческіе же такъ называемые законы, которые издаются съ согласія палатъ, составляютъ только послідствія истинныхъ законовъ, лежащихъ въ основаніи существующаго порядка вещей (ch. III, стр. 67—72).

Настоящая эпоха, болте нежели какая-нибудь другая, можеть ожидать только отъ времени развитія учрежденій. Человъчество находится въ критической порт; въ немъ совершился переломъ. Старое зданіе рухнуло, и нёть уже возможности его возобновить. Можно жалёть о разрушеніи, но исправить его не въ силахъ человъка. Все это произошло оттого, что люди сами захотьли сдълать революцію, витето того чтобы утвердить только перевороть, уже совершившийся въ умахъ. Всякій разъ, какъ человъкъ хочетъ насильно ускорить естественный, но медленный ходъ развитія, точно также какъ и тогда, когда онъ полагаеть ему преграды, онъ подвергаеть общество опасности и накопляеть только развалины. Отсюда въ обществъ глубокій разладъ: нравы, которые, по характеру своему, двигаются медленно, остались позади, интенія же ушли впередъ. Возстановить гарионію между этими двумя элементами человъческаго общества—такова задача настоящей эпохи (св. III, стр. 66, 83—87).

Во взаимномъ отношеніи нравовъ и мизній Балланшъ видитъ ключь въ объясненію важивішихъ совремевныхъ общественныхъ явленій. Онъ указываеть на Англію, гдт конституціонный порядовъ проченъ, потому что онъ существуєть не только какъ теорія, но укоренился въ нравахъ. Во Франціи, напротивъ, Хартія должна еще войти въ нравы, а это можетъ быть только діломъ времени. Во французскомъ характерт есть многое, что этому мізшаетъ. Республиканская суровость, также какъ и сухость конституціоннаго правленія мало приходятся подвижному народу, привыкшему заниматься общественными ділами, какъ бы нграя. Свобода печати, не необходимая при настоящемъ порядкі вещей, идетъ въ разріль съ тонкостью и щекотливостью привычекъ и вкуса. Равенство, къ которому стремится общественное мизніс, противорічнть сохранившимся въ обществі аристократическить нравамъ. Въ этомъ отношеніи, Англія опять находится въ совершенно иномъ положенія. Тамъ,

всябдствіе исторических причинь, дворянство искони стояло во главъ народа, противодъйствуя общему гнету. Поэтому тамъ стремженіе въ уравненію никогда не могло сделаться господствующимъ. Во Францін, напротивъ, дворянство мало-по-малу было побъждено союзомъ королей съ нассою народа. Отеюда вообще стремление въ уравненію, котороє было еще болве усилено революцією, открывшею свободное поприще уже не семействамъ, какъ прежде, а каждому отдельному дицу. Но революцім во имя равенства всегда пагубны для общества; окончательно онв ведуть из уравнению состояній. Во всякомъ обществів есть большинство, которое должно быть сдержано. Голосъ его долженъ приниматься въ расчеть, но не долженъ имъть преобладающаго значенія. Общественная ісрархія составляеть необходиный законь человёческихь обществь. Отсюда проистекаеть и высокое значение законной монархіи. Во Франціи въ особенности, она составляетъ единственную узду подвижности народнаго характера, единственное прибъжище, которое остается нравамъ. Корин французской монархін переплетены съ самымъ началовъ народной исторіи, съ водвореніемъ христіанства. Монархія росла вийсти съ народомъ; она связана со всими преданіями и славою французскаго имени. Будучи главною опорою общественнаго зданія, она, вийств съ твиъ, была хранительницею европейскаго просвещения, а такъ какъ и доныне, Франція стоить во главе современнаго просвещения, то съ сохранениемъ въ ней законной монархів связаны всё высшіе интересы Европы (ch. V).

Но главная причина современнаго разлада между нравами и интеніями лежить въ упадкъ религіознаго чувства. Религія всегда составляєть основаніе общественнаго быта. И въ древности и въ новое время политическія учрежденія опправись на религіозныя. Вст вопросы, касающісся основаній общества, въ существъ своемъ, вопросы религіозные. Иначе и быть не можеть, ибо человѣкъ менѣе дорожить временнымъ, нежели вѣчнымъ. Безконечное всегда лежить въ глубинт его сердца. Поэгому мы и видимъ, что тъ начала, которыя нынъ волнують политическія общества, сперва появились въ области религіозной и отгуда уже перешли въ политику. Еще до Лютера богословскіе споры имъм цѣлью свергнуть иго преданій и авторитета и дать независимость человѣческой мысли. Отсюда быль одипъ шагъ до обсужденія основаній власти. Во Франціи, однако,

протостантизмъ никогда не могъ пустить прочныхъ корней. Кели мивніє въ ному сплонялось, то нравы ому противодействовани. Французамъ не приходилась религія, лишенная всякаго витшинго биагоявия, ничего не говорящая воображению. Такимъ образомъ, нравы остались католическими. Но митніе ушло совершенно въ вную сторону: оно сделалось, если не вполие антиролигіознымъ, то по крайней изра независимымъ отъ всякихъ религіозныхъ убажденій. Особенность современнаго философскаго движенія состоять въ томъ. что оно разрушаеть старое, ничего не поставляя не его место. Отсюда глубочайшій унственный разладь. Христіанство заключаєть въ себе все правственныя основы человеческой жизии. Поэтому, съ уничтожениемъ его должно разрушиться самое общество. Нравственныя начала одни въ состояніи сдерживать нассы, которыя своею численностью составляють силу. Безь христіанства пришлось бы снова прибегнуть из античному рабству. Поэтому оно и въ настоящее время составляетъ единственное спасение обще-CTBa (ch. VI).

Балланшъ ищетъ объясненія этого явленія въ законахъ развитія человѣческой мысли: Онъ принямаєть теорію Бональда, по которой языкъ, также какъ и общество, даны человѣку первоначальнымъ откровеніемъ; но онъ присоединяєть къ этому другую теорію, въ свлу которой мысль постепенно освободилась отъ узъ, наложенныхъ на нее языкомъ. Первоначальный, живой языкъ натеріализировался съ введеніемъ письма. Буква стала господствовать надъ смысломъ; слова превратились въ простые знаки. Окріпнувшая мысль чувствовала себя ствсненною въ этихъ границахъ; наконецъ, она скинула съ себя оковы и получила полную свободу (ch. IX, X).

Это освобожденіе мысли имееть однако разное значеніе въ различныхъ сферахъ человеческой жизни. Въ политической области, свобода становится господствующимъ элементомъ. Здесь властвуеть общественное митніе, которое выражается въ свободе печати, въ суде присяжныхъ, въ представительныхъ собраніяхъ (сh. VIII, XI, 3-ème partie). Въ религіозной же области, живое слово, а висте съ нимъ и сила преданія, остались владычествующими. Отсюда необходимость разделенія религіозной сферы и политической. Въ настоящее время, те преграды, которыя полагались прежде церковной въласти, становятся излишнии. Папа можеть быть неограниченнымъ въладыкою въ духовномъ міръ; но политическая жизнь должна оставаться независимою (ch. XI, 1-ère partie).

Этемъ объесняется и различие человъческихъ стремлений. Люди, вообще, жогуть быть разделены на два разряда. Одни могуть ду-MATE TOLIBEO VEDESE HOCPERCTBO CLOBA. HAR HEXE, HOSTOMY, BOOTO BAKнъе сила предавія. Общежитіе и законы они производять изъ перво**жачальнаго** общественнаго откровенія. Другіе, напротивъ, инфють способность дунать безъ словъ. Вследствіе этого, они видять въ языжахъ человъческих обществъ созданія человъческаго произвола; они стоять за свободу и сильно идуть впередь. Въ прежнія времена, первый влассь быль самый многочисленный; въ настоящее время, последній получиль перевесь. Отсюда разладь въ современных обще-СТВАХЪ, НО РАЗЛАДЪ ОСТОСТВЕННЫЙ И НОООХОДИНЫЙ, ВЫТОКАЮЩІЙ ИЗЪ самыхъ законовъ развитія мысли. Уразумѣніе этихъ законовъ должно повести из примиренію партій: оне поймуть, что каждое изъ низ представляеть известную сторону человеческого развития. Каждая изъ нихъ интетъ и свою отдельную область. Если въ политической жизни должна господствовать свобода, то нравственно-религіозный міръ всегда останется достояність преданія. Христіанство представляеть высшее совершенство религін. Далве человъческая мысль не можеть идти (ch. VII).

Разбирая Бональда, мы виділи уже совершенную несостоятельность его теоріи о происхожденія языка. Балланшь хотіль ее исправить, но къ одной ребяческой гипотезії онъ прибавиль только другую, ибо иначе нельзя назвать его теорію объ освобожденіи мысли
оть узь языка. Разділеніе людей на такихъ, которые не могуть
думать вначе, какъ съ помощью слова, и на такихъ, которые
могуть думать безь словь, ничто иное какъ непонятная фантазія.
Въ основаніи всей этой теоріи лежить вірная мысль, что первоначально опреділенія человіческой природы являются непосредственно
данными, а впослідствіи свобода, отрывансь оть этой основы,
создаєть свой собственный міръ. Но совершенная недостаточность
философскаго образованія у французскихъ влерикальныхъ писателей помішала инъ дать этой мысли правильное развитіе и вірное
приложеніе. Она обратилась у вихъ въ пустой вымысель, лишенный
всякаго научеаго значенія.

Поливе, съ 1827 года, Балланшъ началъ издавать другое сотивенів: Општи общественной палинівнезій или общественнаю возposedenia (Essais de palingénésie sociale). Ont xotars asoбразить адъсь прогрессивное движение человъческого рода, переходящого черезъ различныя эпохи обновленія. Въ противоположность де-Местру, въ которомъ онъ ведеть представителя стараго, отживающаго порядка, основаннаго исключительно на начале власти, Балланшъ понимаеть прогрессь, вакъ видомямънение преданий путемъ свободы. Павшій человікь руководится Проведіність къ висшену своену назначению; но въ этомъ движение онъ не является чисто страдательнымъ существомъ; какъ свободное лицо, онъ самъ создаеть свою судьбу и несеть отвётственность за свои действія. Только это и даеть правственное значение прогрессу, нбо туть только человых самъ заслуживаетъ свое совершенствованіе; Вслідствіе этого, нервоначальная эпоха патриціанскаго владычества, основанная на преданіяхъ и откровеніи, замъняется эпохою плебейскаго развитія, исходящаго изъ свободы. Христіанство явилось высшинь выраженіснь этого процесса. Это-истипно плебейская религія, ибо, въ противоположность языческимъ вёрованіямъ, установляется всеобщее религіозное равенство, изъ котораго вытекаеть и всеобщее гражданское равенство. Идеаль, из которому стремится человъчество, состоить въ томъ, чтобы всё народы соединились вокругъ христіанства и связывались общими узами любви.

Эти мысли Балланить хотель провести въ исторіи человічества. Но не справившись съ своимъ матеріаломъ и не будучи подготовлень къ тому ученою работою, онъ сдёлаль это, по собственному своему признанію, только въ общихъ, смутныхъ очеркахъ, въ видъ поэтическихъ сказаній. Подобиля попытка, конечно, не могла имѣтъ научнаго достоинства. Къ этому присоединяется безсвизность и расстявутость изложенія, при совершенномъ недостаткѣ ясной философской мысли. Общественное возрожение является болѣе выраженіемъ чистой и возвышенной души, нежели памятинкомъ арѣлой политической мысли или философскаго труда. Нельзя жалѣть о томъ, что оно осталось недовонченнымъ. Балланить былъ идеалистъ клерикальной школы; но онъ не умѣлъ ни изобразить свой идеалъ съ достаточною ясностью, ни оправдать его научными доводами.

## 4. JAMEHHƏ.

Всян у Балланиа религіозныя убіжденія сочетались въ идеальной формії съ вірою въ прогрессъ, то у Ламення клерикализиъ и либерализиъ приходять къ явному разрыву. По таланту это первый изъ имсателей клерикальной школы; но сила имсян не соотвітствовала дарованіямъ, а страстность темперамента побуждала его кидаться изъ одной крайности въ другую и возмущаться противъ всего, что противорічно его безусловнымъ требованіямъ.

Первое соченене, въ которымъ выступилъ Ламения, было чисто клерикальнаго направленія. Это быль надалавшій иного шуму Опыть o pasnodymin se duan peansin (Essai sur l'indifference en matière de religion). Первая часть вышла въ 1817 году. Ламенно становился здёсь на точку зрёнія редигіознаго авторитета и оподчался противъ всего, что отъ него отвлонялось. Въ Реформаціи, провозгласившей CBOGORY MEICHE, OHE BRIEFE MCTOTHERE BUENE SOLE, HOUTHUMENE COвременное общество. Предоставленный себь, личный разумъ не въ состоянія дойти до истины. Онъ идеть оть соинвнія из соинвнію, нигат не находя твердой точки опоры. Личное митию становится мърнионъ всего; но такъ какъ личныхъ мевній безчислевное множество, то викто не можеть быть убъщень въ истинъ того, что онъ думаеть. Отсюда разнообразіе секть, на которыя разбился протестантизиъ. Критика подрываетъ наконецъ самыя основанія въры и окончательно приводить людей къ полному религіозному равнодушію. Въ силу начала всеобщей терпиности всв исповъданія кажутся одинакими, и самая религія представляется только политическимъ учрежденіемъ, годнымъ единственно для простонародья. Но подобное возэрбніе, которое пичто иное какъ замаскированный атензиъ, повело въ разслаблению вскът общественныхъ узъ. Само въ себъ, оно совершенно нельно, ибо если религія, какъ оно предполагаеть, необходина для существованія обществъ, то она должна была имъ предшествовать, а не можеть быть изобрётена законодателями. При такомъ взглядь само общество, основанное на произвольномъ-изобретени, становится произвольнымъ и случайнымъ явленіемъ въ жизне человъчества. Религія, правственность, права, обязанности, все это коренится въ заблужденія.

Несостоятельность этой теоріи побудила другихъ приверженцевъ

свободы прибътнуть из неому началу. Признавая существенное значене религіи, они признають истинною только естественную религію, вст же положительныя религіи считають безразличными. Но это значить ставить на одну доску истину и ложь. Истинная религія можеть быть только одна; если человъкь инветь возножность ее познать, онъ не можеть оставаться при заблужденіи. Притомъ, эта истинная религія можеть быть только положительная, ибо то, что называють естественною религіею, инчто иное какъ собраніе спутныхъ предложеній, на счеть которыхъ самые си послідователи не могуть согласиться. Они прямо признають существо Бога исдоступнымъ разуму, и когда атенсты возражають инъ, что для нихъ неясно и самое существованіе Божества, то это возраженіе, съ точки зрівнія естественнаго разума, остается неопроверживнымъ.

Очевидная недостаточность предоставленнаго себа разуна для нознанія Бога побудила третьихъ признать необходимость откровенія. Протестанты считають Библію врасугольными камисть віры; но толкованіе Библін они опять-таки предоставляють личному разуму, а это открываеть поле самымы разнообразнымы метніямы. Негы предела, на которомъ должна бы была остановиться свободная критика. Самые коренные догиаты втры подвергаются сомитнію. Во изотилніе этого, протестанты признають некоторые пункты, которые они счетають основными, и которые должны быть признаны всеми. Но какіе именно пункты должны быть признаны основными, на этоть счеть опять происходять разнорачія. Если притомъ им Библію счи-TACM'S CRAMCOHOM RESTORD, TO HE RESCONS OCHOBERIES DESCENS MAI одно в отвергномъ другое? Все въ ней связано в составляеть одно целов. Но какъ скоро мы толкование предоставляемъ личному разуму, тавъ исчезаеть всязая обязатеньная догна. Въ своей вритикъ умъ посабдовательно идеть оть отвровенія из деняму и оть деняма къ атензиу, который составляеть естественный результать всего этого процесса. Полное равнодушіе въ въръ лежеть въ концъ.

Между твиъ, религія составляєть существеннѣйшую потребность человѣка. Цѣль человѣка есть счастіе, счастіе же заключаєтся въ совершенствѣ, а совершенство зависить отъ порядка. Но, предоставленный себѣ, человѣческій разумъ не въ состояніи не познать порядокъ, ни слѣдовать ему. Фялософія представляєть только смѣсь. противорѣчащихъ другъ другу системъ, которыя оставляють умъ въ

полновъ недоувания. Она не способна произвести ничего, кромъ скептицизма. При таковъ настроеніи, человъкъ ищеть счастія въ себъ самовъ; но этимъ самымъ онъ отрізываеть себъ путь къ счастію, ибо, отрываясь отъ общаго центра, онъ, виъсто порядка, производить безпорядокъ. Одна религія выводить его изъ этого состоянія: открывая ему безконечное, она дасть ему полноту истины и объщаєть ему полноту блаженства. Поэтому она одна можетъ удовлетворить человъка.

Еще важеве релегія для общества. Общество состоять именно въ установления извъстнаго порядка между людьми; порядовъ же невозножень безь управияющей власти. Этоть порядовь должень быть основань на естественныхъ, а не на искусственныхъ отношеніяхь; это одно даеть обществу прочность. Между тамъ, по естественному закону, ни одинъ человъкъ не имъсть власти надъ другини. Всв люди равны; они подчиняются одному верховному владыев, Богу. Савдовательно, законною можеть считаться только власть, исходящая отъ Бога. Религіозное подчиненіе составляеть основаніе гражданскаго. Богомъ установляется и религіозный законъ, который одень служить источникомь всёхь человёческихь обязанностей. Безъ религіи нёть нравственности, нравственность же связываеть дюдей въ обществе. Такимъ образомъ, чедовеческое общежитіе предполагаеть религію и зиждется на ней. Ть, которые ищуть для общества инаго основанія, должны опираться на силу или на личную волю. Но сила не можеть быть основаність права; личная же воля, будучи полновластна, не въ состоянім установить прочное общежите. Не говоря о томъ, что договоръ, на которомъ думають основать общежетие, инвогда не существоваль, подобный договорь не имбеть нивакой обязательной силы. У него неть санкціи. Личная воля, будучи полновластна, всегда можеть взять назадь свое согласів. Изъ нея не вытекають никакія обязанности, и все окончательно сводится опять-таки къ силь. Если правительство сильнее, оно властвуеть; какъ же скоро народъ чувствуеть свою мощь, онъ низвергаеть правительство и господствуеть деспотически. Общества; воторыя держатся этихъ ученій, осуждены вічно колебаться между деспотизномъ и анархією. Ужасы Французской революціи показали, къ чему они приводять.

Такова была аргументація Ламенно противъ свободы мысли. За-

тамъ надлежало доказать, что существуеть единая истина, которая ножеть быть познана челованомъ помимо личного разума. Это Ла-MOBERO E SINTRACE CATARTE BO BYODON VACTE CROOFO COVERCRIS, BANDLEYшей семь якть спустя, въ 1824 году. Но здесь слабость его философской мысли обнаружилась въ полной ифрф. Устранивъ всякое вліяніе личнаго разума, Ламенно принуждень быль основать достовърность истины на витшиемъ авторитетв. Но суждение о свят этого авторитета опять-таки принадлежить личному разуму; у человява нать иного средства познанія. Чтобы выдти изь этого круга, Ламенно сосладся на такой видимый авторитеть, который не можеть . подлежать сонитнію, а именно, на авторитеть человіческаго рода. Онъ прогивопоставиль общій разунь личному, считая первый нешогрешинымь иерилонь всякой истины, а второй источникомь всякаго заблужденія. Съ этою цілью онъ хотіль доказать, что основные догиаты въры всегда признавались человъческимъ родомъ. У Евреевъ сохранилось только во всей чистоть то, что первоначально въ силу первобытнаго откровенія, было въ сознаніи всіхъ. Христілиство же дало только этимъ самымъ догиатамъ большую полноту и совершенство, вследствие чего оно является совершенивашем религіею. Съ основанія христіанства и до нашего времени, высшій видиный въ ненъ авторитетъ есть католическая церковь. Ова поэтому должна быть признана центромъ всего духовнаго міра и высшею руководительницею всёхъ человъческихъ дёлъ 1).

Эта ссылка на авторитеть человъческаго рода доказывала совершенно противоположное тому, что хотъть доказать авторъ. Если въ древности чистая религія сохранилась только у совершенно ничтожнаго племени, а всъ остальные народы предались идолопоклонству, то внёшній авторитеть человъческаго рода никакъ не можеть служить намъ руководствомъ. Самъ Ламення признасть, согласно съ христіанскимъ ученіемъ, что павшій человъкъ предался страстямъ, а вслёдствіе того и заблужденіямъ. Съ этой точки артия, общій разумъ менть всего можеть считаться непогращимымъ хранителемъ истины. Если бы мы даже захоттяли извлечь вткоторыя общія истины изъ безчисленной массы заблужденій, то это можеть быть толь-

Essai sur l'indifference etc. ch. XX, XXI z czkz. Ocuvres, I (Bruxelles, 1839).

во двломъ науки, то-есть, личнаго разума. Самое распространеніе христіанства было протестомъ совершенно начтожнаго сначала меньшинства противъ общихъ върованій человіческаго рода. Нівть сомитнія, что римская религія имбла за себя большій витиній авторитетъ. Наконецъ, и въ настоящее время нёть причины, почему бы CIBIOBAIO IDESHATA ENCHEO KATOLINGCKYD RODKOBŁ BLICINENTA BRIKнымъ авторитетомъ въ человеческомъ роде. Она не признается таковою значительною частью самихъ христіанъ, не говоря уже о мидлюнахъ другихъ народовъ, не исповъдующихъ христіанства, о магометанахъ, буддестахъ и т. д. Въ человеческомъ роде негь внеш-HATO, REMEDATO ABTOPUTOTA, A OCHU MOMOBERE DIMOTE ECTUBEL, ONE HO можеть довольствоваться вившиним признаками, которые опять же подлежать критической оценке, а волею или неволею принуждень рувоводаться единственнымъ даннымъ ему Богомъ орудіемъ познанія, личнымъ разумомъ. Самая аргументація Ламенно обращена въ enthony pasyny, rotophia tepest sto cance ctahobatch beiching судьею истины.

Ясно, что на этой почей невозножно было держаться. Она ускольвала подъ ногами и съ другой стороны. Воззрвиім Ламению коренились въ средневаковомъ порядка. Въ нравственно-религіозномъ началь онь видых единственную связь человыческих обществь. Подчинение человака человаку ножимо религиознаго закона онъ признаваль насилемъ. Вследствіе этого государство должно подчиняться первы, а не первовь государству. Можду тёмъ, вся жизнь новаго времени шла наперерывъ этой системи. Не только либеральный протестантизмъ, но и католические государи охраняли самостоятельность свётской области и требовали, чтобы въ гражданскихъ отношеніяхъ церковная власть признавала ихъ верховное право. Во Франція въ особенности эти стремленія выразились въ ученія о вольностих галинанской церкви. Извістная Декларація 1682 года, писанная Босспотомъ, утверждала, съ одной стороны, полную независиность свётской власти, съ другой стороны, подчинение папы собору. Французскіе короли постоянно старались придать церкви болье или менье національный характерь, ограничивая сношенія епископовъ съ Римонъ и установияя контроль и вившательство государственной власти въ первовное управленіе. Эти стремленія поддорживанись и во времена Реставраціи. Съ точки зрінія Ламення,

это было извращение истинных отношений. Въ этомъ направления правительства онъ видъть беззаконное угнетение церкви. Поэтому онь съ такою же салою возсталъ противъ галинканизма, какъ онъ возставать противъ либерализма. Въ 1824 году, онъ издалъ сочинение О релиени съ ся отношениях на порядку полетическому и гражданскому (De la religion, considérée dans ses гаррогія avec l'ordre politique et social), въ которонъ онъ излагалъ свои имели объ этомъ предметъ.

Показавше последствія дебералезма, который, провозглащая вої-Hym crosogy anthrio metric, butterest permit est beixt comeственных отношеній и така ведеть на разрушенію общества. Ізменно обращался из галинканскому ученію. Возражая на ученіе о HESABUCHMOCTH CERTCHOR BURCTH, OHD YERSMERIN HE TO, TTO BEREAL BLACTL MOMET'S HOBELTBETL CHHCTBCHEO B'S CHLY BLICHARO 30E084, исходящаго отъ Бога, ибо только такой законъ обязателенъ для чедовака. Отсюда изречение: «насть власть, аще не оть Бога». Не князья установляются Богонъ, а существо ихъ властей инфетъ религіозное происхожденіе, ибо только на этомъ основана обязанность подлавныхъ повиноваться. Этимъ полагаются и границы власти, которая установлена единственно для добра. Вакъ же скоро санъ человъкъ признается источникомъ власти, такъ всякія границы исчезають, и вийсти теряють свой нравственный характерь; она становится просто выраженіемъ силы. Отсюда следуеть, что высшимъ судьею действій светской власти является перковь. Если князь удадяется отъ божественнаго закона, церковь употребляеть противъ него церковное наказаніе; если же онъ упорствуеть въ своей неправдъ, то она извергаеть его изъ своей среды, и тогда подданные не связаны уже ничемъ: всякій нравственный союзь исжду ними и княземъ порванъ. Такимъ образомъ, церковь имъстъ принудительную власть надъ князьями, равно какъ и надъ народами, и это одно, что сдерживаеть правителей въ предблахъ долга. Противоположная теорія ведеть въ чистой тираннін и уничтожаєть въ людяхъ всякое уважение къ закону, всякое чувство правды и неправды. Она можеть произвести только революціи (ch. VII, § 1).

Что касается до второго положенія Декларація 1682 года, что соборъ выше папы, то отрицая верховную власть папы, она разрушаеть церковь, а вийстй и самое христіанство. Всякое общество дер-

жится управляющею ею властью. Если церковь, по существу своему, ость союзь единый, вселенскій, постоянный и святой, то такова же должна быть и церковная власть. Но вселенскій союзь собирается только по временань; разсіянные епископы не составляють власти единой, вселенской и постоянной. Слідовательно, подобное управленіе не соотвітствуєть существу церкви. Безь пашы ніть церкви, а безь церкви ніть христіанства, безь христіанства же ніть религіи, по крайней міріз для отпавшихь оть христіанства народовь. Такинь образовь, стремленіе къ образованію національныхь церквей ведеть къ униченной религіи, а вибстій и къ разрушенію обществь. Галликаннямь есть ничто иное какъ замаскированный атемянь (сh. VI, VII, § 2, VIII).

Съ еще большею страстностью Ламеннэ возсталь противъ свётской власти въ другой брошюрь, вышедшей въ 1828 году подъ ваглавіскь: Объ успахахь революціи и войны противь церкви (Des progrès de la révolution et de la guerre contre l'église). 3, the year онь протевь захватовь правительства началь искать опоры въ либерализив. Видя невозможность осуществить свой идеаль союзонь церкви съ князьями, онъ сталъ требовать для церкви единственно свободы, отъ развитія которой онъ ожидаль дучшаго будущаго. Онъ противоноставляють здёсь либерализив галликанизиу, какъ двё противоположныя крайности, на которыя неизбежно разбивается общество, отпавшее оть церкви. Либерализиъ стоить за свободу, и отрипательно онь правъ, когда онъ возстаетъ противъ подчинения человъка человъческой власти. Такое подчинение ничто иное какъ возмутительный деспотизмъ. Но либерализиъ оказывается безсильнымъ когда онъ на личной свободъ хочеть основать порядокъ. Человъческая свобода, не сдержанная религіознымъ закономъ, не въ состоянів произвести ничего, кром'в разрушенія. Съ своей стороны, галдиканизмъ, опирающійся на законную монархію, правъ, когда онъ вщеть установленія порядка. Но встинный порядокъ состоить въ подчинение неизмънному закону правды. Когда же галликанизмъ ставить выязя выше всявихь законовь, онь водворяеть не порядокь, а рабство, унижающее человъческую природу. Одна церковь, хранительница вачнаго закона, можеть сочетать порядокъ съ свободою. Она подчиняеть человека не человеку, а единственно Богу, чемъ сохраняется его свобода; правителей же она сдерживаеть высшинь

закономъ правды, который даеть освящение ихъ власти и гарантіи подданнымъ. Спасеніе человічества заключаєтся поэтому единственно въ возвращенія общества къ церкви. Но при настоящихъ условіяхъ этого возвращенія можно ожидать только оть свободныхъ преній, ибо на людей, отдавшихся личному разуму, нельзя дійствовать иначе, какъ свободнымъ убіжденіемъ. [Церковь должна стоять въ стороні оть политической борьбы либерализма съ галиканизмомъ, требуя для себя единственно свободы, и ожидая, что обі партін, почувствовавъ свое безсиліе, наконець обратится къ ней, какъ къ высшему примирителю (сh. II, III, IX).

Эти соображенія Ламення подкрапляль страстими нападками на современное направление правительства, въ которомъ онъ видълъ притеснителя церкви. Государство, говориль онь, въ религозномъ отношенія, или стоять выше церкви, или независимо оть нея, или подчинено ей. Въ первомъ случат оно является притеснителемъ, во второмъ случай оно становится чуждымъ христіанству; только въ третьемъ оно остается католическимъ. Государство имъетъ право выбирать между этими тремя положеніями, такъ какъ всякій человікъ инфотъ право выбирать нежду добронъ и злонъ, нежду порядконъ и безпорядкомъ; но оно не имъсть власти надъ истиною и не имъеть права приказывать, чтобы другіе думали также, какъ оно само. Поэтому можно осивлиться утверждать, что система вліяній и надзора, предполагающая вакую бы то ни было власть государства надъ церковью, есть тираннія и святотатство; что если государство не должно оставаться равнодушнымъ къ религіи, которой оно обязано ока-SUBSTIN HORDOBETCHICTBO, TO OHO HE BY ESCONY CAYES HE MOLENCO витшиваться въ дела, чемъ бы ни было касающіяся религіи; что власть его должна следовать за властью церковною, а не предшествовать ей, а темъ менёе вліять на нее или надзирать за нею, нбо вліяніе и надзоръ относятся только къ подчиненнымъ. Соделствовать церкви-такова обязанность государства; властвовать надъ нею-таково его преступление (ch. VII).

Подобныя выходии не могли нравиться французскому духовенству, которое въ то время держалось еще "галликанскихъ убъжденій. Архіспископъ Парижскій, въ посланіи къ пастві, осудить это ученіе, которое грозило разрушить общественный порядокъ. Ламению отвіталь ему язвительными письмами, въ которыхъ онъ называль ра-

болешение и бозбожныме галинанское учение, снимавшее съ вняжей всякія сдержин. Требованіе безусловной покорности, говориль онь, некогда не ногло убедеть дюдей. «Никогда оне не думале, что они обязаны признать рабство первою общественною необходимостью. терпъть спокойно, для большаго своего блага, самое притеснительное иго, и отвазаться оть того, что называють химерою общества. основаннаго на правъ... Христіанская система, напротивъ, обязыва-OTA HOBEHOBETACE TOJOBERY JEMIA HACTOJAKO, HACKOJAKO OHA SELECTCE орудісмъ Бога, единственнаго владшим вічно законнаго и абсолютmaro: taki kaki, ci stoë totke spëhir, blacte hutto bhoe kaki вившное дайствіе Бога въ человическихъ обществахъ, средство, которымъ частныя и безпорядочныя воли принуждаются къ соблюденію неизманнаго и мірового закона истины и правды, то отсюда следуеть, что вее этого закона и противь этого закона неть истинной власти, и что поэтому порядовъ существенно неразлученъ съ свободою. Сама по себв иншенная всяваго авторитета, сила всегда зависить отъ права; право же непрестанно напоминается и провозглашается властью духовною по своей природё и отличною отъ силы» 1). Черезъ это, перковь, съ одной стороны, дъласть понятною встиъ обязанность повиновенія, а съ другой стороны, успокомваеть въ чедов'єческомъ сердце чувство правды и страхъ здоупотребленій, показывая народомъ, что вив политическаго общества, существуеть судья невыносимых злоупотребленій и лікарство противъ власти, превратившейся въ тирапнію (стр. 331). Что насается до возножныхъ злоупотребленій первовной власти, то Ламенно сосладся на то, что это власть добровольная, которой рашенія инвють силу лишь настолько, насколько дюди свободно ей подчиняются. Никто не можеть на нихъ жаловаться, ибо надающее ихъ судилище лишено всякой вившеей принудательной силы (стр. 330).

Противъ последняго начего нельзя было бы сказать, есля бы рядонь съ этивъ не утверждалось, что принудительная сила свётской власти должна состоять въ служебномъ отношения въ церкви. Если присдикція церкви свободная, то очевидно, она не можеть иметь никанихъ придваескихъ, то-есть принудительныхъ последствій; область права и область правственности должны быть безусловно раздёлены.

<sup>1)</sup> Première lettre à l'archev. de Paris. Oeuvres, II, orp. 329.

На Ламенез восьма далокъ отъ подобной мысли: онъ пряво привесываеть церковной власти не только нравственное, но в примическое значеніе. «Или эта власть ничтожна», говорить онь, «или она эбим-NACTA BCO, TTO BARRIDTACTOR BY MACE HABBA (2-ème Lettre, crp. 343). Всятьствіе этого, онъ совершенно отрицаль существованіе государства, какъ отдельнаго отъ церкви союза. «Общество едино», гово-PHTS OHS, «TARMO RARS H YOMOBERS; OHO OCHHNACTS BCT OTHOMORIE. существующія можду общественными существами. Совокупность нравственных отношеній образуєть духовное общество, остальныя составляють общество гражданское; а такъ какъ разумныя существа могуть быть связаны единственно нравственными отношениями, то духовное общество, собственно говоря, есть единственное истинное общество: оно относится въ гражданскому обществу, какъ душа въ tely, by coporony chican clobs. By canony grie, 4to seriousety въ себъ существенное понятіе гражданскаго общества? Законы ж власть, образующую ихъ исполненіе. Каковъ общій предметь законовъ? Охраненіе правды. Они опредължоть способы покровательства, которые оказываются лицамъ собственности и правамъ, каковы бы они ни были. Но что это, какъ не регламентирующая часть эсемеведей Божсьико, насколько они должны управлять действіями человъка во витинемъ порядкъ? А что такое власть сама въ себъ? Что такое верховенство? Обязанность, возложенная Боговъ на преобладающую силу, обязанность защищать и охранять духовное, то-есть, истинное общество, подавляя непокорныя силы, которыя стремятся его разрушить или возмутить нарушеніемъ божественныхъ заповідей. Устранить это, предположить совийстное существование двухъ обществъ, не говорю отличныхъ, но отдъльныхъ и совершенныхъ, важдое въ своемъ порядкъ, а потому существенно независимыхъ другь оть друга, и тогда начего недьяя понять ни въ той, на въ другой; мы впадаемъ въ истинный хаосъ» (тамъ же).

Ламенно очевидно не понималь им значенія права, им призванія государства. Юридическая область, основанная на принужденів, сливалась съ правственно-религіозною, основанною на свободъ. Вст человіческія отношенія образовали единый союзь, въ которомъ верховенство принадлежало церкви. Какъ же можно было при этомъ утверждать, что церковный судъ держится единственно добровольнымъ признаніемъ? Свобода является здёсь только предлогомъ для

расширенія церковной власти, которая подчиняя себё и внутренняго человіка и визшелго, ведеть къ установленію самаго неограниченнаго деспотизма. Отдівленіе юридической области отъ нравственной, гражданской отъ церковной, имбеть вменно въ виду охраненіе внутренней свободы человіка, не подлежащей принужденію. Государство же, какъ высшій союзь, призвано охранять раздільность этихъ двухъ областей, не позволяя одной вторгаться въ права другой.

Ламенно на этомъ не остановился. После революціи 1830 года онъ съ новымъ увлеченіемъ предался либеральному направленію. Онъ видъль въ этой революціи освобожденіе церкви и зарю новой эры для человічества. Онъ сталъ проповідовать союзъ католицизма съ народами. Съ этою цілью, витесть съ группою единомышленниковъ, въ числь которыхъ выставлялись Лакордеръ и Монталамберъ, онъ основаль въ 1830 году журналъ Будумность (l'Avenir). Но это именно повело къ окончательному разрыву съ римскою церковью.

Программа новаго журнала заключала въ себъ прежде всего полное разделение церкви и государства. Ламение продолжать признавать, что въ нормальномъ порядка союзы гражданскій и религіозный должны составлять одно пёлос. Но это предполагаеть единство вёры. Когда же интнія раздължись и происходить между ними борьба, тогда единственное спасеніе состоить въ томъ, чтобы эта борьба ведась исиличетельно духовнымъ оружісмъ. Государство должно стоять въ сторонъ, предоставияя церквамъ полную свободу. Всемогущество истипы несомивнее поведеть къ ся торжеству; но для этого необходино, чтобы церкви были развизаны руки. Подчинение ся государству производить внутреннее ся унижение и возбуждаеть противъ нея народы. Опираясь на Хартію, католики им'яють право требовать для себя полной свободы. Государство не должно витшиваться ни въ назначение епископовъ и священниковъ, ни въ отношения ихъ къ папт; все, что насается богослуженія, дисциплины, преподаванія, должно быть совершенно изъято изъ владычества правительства. Въ замънъ этого, духовенство должно отвазаться оть своего жалованія, ибо вто состоять у другаго на жалованые, тоть неизбежно становится въ зависимое положение. Щедрость върующихъ сторицею вознаградить его за эту утрату. А если бы даже и пришлось ему потеривть матеріально, оно черезь это еще болье возвысится духовно. «Служитель Того, Вто родился въ ясляхъ и умеръ на Врестъ», восклицалъ Ламення, «возвратитесь из своему началу; окунитесь добровольно из бідность, въ страданіе, и слово Бога страдавшаго и біднаго волучить въ вашихъ устахъ свою первоначальную силу. Безъ иной океры, кромів этого божественнаго слова, идите, какъ двінадцать рибаковъ, среди народовъ и начинайте сызнова завоеваніе міра. Новая эра торжества и славы готовится для христіанства. Смотрите на горизонті признаки, предвіщающіе восхожденіе світила, и вістики надежды, воспойте на развалинахъ царствъ, на обломкахъ всего преходящаго, пісню жизни» 1).

Не въ одной духовной, но также и въ светской области Ламенно проповедываль полную свободу. Общество, писаль онь, ножетъ управяться либо разуномъ, либо грубою силою. Разунъ же можеть быть двоякій: божественный и человіческій. Отеюда троякая система управленія. Въ первой системи человинь подчиняется божественному закону: этимъ установляется полное единство и видств съ тъмъ сохраняется совершенная свобода, ибо, повинуясь Богу, чедовъкъ повинуется духовному разуму и въчной правдъ. Во второй системъ, когда человъвъ слъдуетъ собственному разуму, сохраняется свобода, но исчезаеть единство; здёсь господствуеть безконечное разнообразіє дичных мибий, которыя находять границу только въ чужой свободъ. Наконецъ, въ тротьей системъ, дичный разумъ одного подчиняеть себе разумъ другихъ. Но такъ какъ подобное владычество человака надъ человакомъ не основано на права, то у него ніть иной опоры, кромі грубой силы. Здісь установляется единство, но единство чисто матеріальное, которое ничто иное какъ порабощеніе всёхь умовь и воль. Изь этихь трехь системь первая представляеть совершенный порядовъ; но при настоящемъ состоянів народовъ, она не приложима. Она является только идеаловъ, къ которому человъчество когда-небудь должно придти. Съ другой сторовы, последняя система, признающая за человекомъ право произвольно установлять для другихъ истину и правду, ведеть въ унижению человечества и къ совершенному уничтожению разума и правды. Остается, следовательно, вторая, единственная возможная въ настоящее время, единственная, которая можеть предохранить народы оть

<sup>3)</sup> Articles publiés dans le Journal l'Avenir. II. De la séparation de l'Eglise et de l'Etat. Oeuvres II, crp. 416—418.

антархів и деспотизна. Ей, потому, должны отдаться всё честные люди, вийсто того чтобы искать спасенія въ искусственных учрежденіяхь и въ стёсненіи свободы произволомъ власти 1).

Маъ этихъ началъ вытекаетъ, прежде всего, полная свобода совъсти, которая заключаеть и свободу церкви; затемъ свобода преподаванія, которая составляєть естественное право человека, и безь которой нать ни религіозной свободы, ни свободы иысли; далье, свобода нечати, составляющая самое могущественное средство сношенія между людьии и самое деятельное орудіе прогресса; наконець, свобода товариществъ, которая отвъчаеть сильнъйшей потребности совожупнаго действія и одна можеть вывести людей изъ разобщеннаго состоянія, нри уничтоженій всяких корпоративных связей. Къ всему этому должна присоединяться широкая выборная система и уничтоженіе пагубной централизаціи <sup>в</sup>). Выборное право должно принадлежать всемь, ибо права всемь граждань равны, и подчинение однихъ другинъ было бы деспотизмомъ. Но это право было бы призрачно, если бы оно ограничилось только народнымъ представительствомъ. Оно должно начаться снизу и постепенно восходить къ верху. Каждая общественная единица имееть естественное, неотчуждаеное право на самостоятельное управление своими делами, безъ всяваго вившательства со стороны государства. Поэтому важдая община должна свободно выбирать своихъ администраторовъ. Тоже право принадлежеть и области. При такой системъ глава государства будеть только исполнятелемь верховныхъ рашеній народа. Онъ можеть быть и насабдственнымь, дело не въ форме правленія, а въ ого сущности. Конституціонная монархія, установленная Хартіями 1814 и 1830 года, есть настоящая республика, ибо законодательная власть принадлежить здёсь представителямъ народа и они же управыяють посредствомъ ответственныхъ министровъ. Задача завыючается единственно въ томъ, чтобы изъ этихъ началь вывести все необходиныя последствія, утвердивши свободу на самыхъ широкихъ основаніяхъ 3). А такъ какъ Франція составляють демократическую республику, то налата перовъ очевидно потеряла всякій симслъ.

<sup>1)</sup> D'une grave erreur des honnêtes gens. Oeuvres, II, crp. 423 m carag.

<sup>2)</sup> Des doctrines de l'Avenir. Oeuvres, crp. 428 m crig.

Fausse direction du gouvernement. Oeuvres, II отр. 440; De la république, стр. 447 и огда.

Вторая намата можеть быть только отділеність палаты депутатовь; она должна быть основана на одинаких началахь, ибо иныхъ алементовь въ обществі ніть 1).

Становясь на эту точку зрвнія, Ламеннэ неизбіжно приходиль къ признанію началь народовластія. Онъ прямо ссылался на то, что по ученію католических богослововь, исходящая отъ Бога власть неносредственно принадлежить народу, и только черезь народь нередается князьямь. Онъ старался однако отличить это ученіе отъ протестантских и революціонных началь, тімь что посліднія признають собственную волю народа единственнымъ источникомъ правды, тогда какъ католическіе богословы подчиняють ее вічному, божественному вакону. Этимъ закономъ опреділяется и несомийние право народовъ возставать противъ властей его нарушающихъ, право, также признанное всіми католическими богословами <sup>2</sup>).

Ламения приписывать христіанству все развитіе свободы въ чедовъчествъ. Оно поставило духъ выше плоти и разръшило узы рабства. Если въ средніе въка, при младенческомъ состояніи народовъ,
вужна еще была отеческая опека, то въ настоящее время совръвшія
общества должны пользоваться полною свободою. Только путемъ свободы наука можетъ соединиться съ върою; дъйствіе же любви, составляющей сущность христіанства, объединитъ всъ народы, связывая ихъ не матеріальною, а духовною связью. Свобода мысли и
совъсти, при единствъ въры, водворитъ царство Христа, не только
какъ первосвященника, но и какъ царя, ибо его намъстникъ будетъ
единственною, свободою признанною духовною властью на землъ.
Свобода будетъ такъ тъсно связана съ этою верховною властью, что
одна будетъ составлять основаніе другой. Виъ этого останется только
управленіе матеріальными интересами посредствомъ выборной системы. Таково общество будущаго з).

Эти ученія возбуднии горячія преція въ средѣ французскаго духовенства. Ламенно и его сотрудники рѣшились представить сперъ на рѣшеніе папы. Трое изъ нихъ лично отправились въ Рииъ; но виъсто поддержки, они нашли осужденіе. Энцикликою 15-го авгу-

<sup>1)</sup> De la pairie. Oeuvres II, crp. 459.

<sup>2)</sup> Réponse à la lettre du père Ventura, Oeuvres, II, crp. 442 m crèz.

<sup>3)</sup> De l'avenir de la société; que sera le catholicisme dans la société acuvelle. Oeuvres, II, crp. 459 m carax.

ста 1832 года Григорій XVI объявить свободу совъсти пагубнынъ заблужденіснъ, даже безуміснъ, разрушающимъ единство церкви. Столь же безусловно осуждена была и свобода печати, а равно и ученія тіхъ, которые проповідують неповиновеніе законнымъ властямъ. Наконецъ, отділеніе церкви отъ государства было объявлено киротивнымъ интересамъ религіи, ябо только въ союзії духовной и світской власти заключаєтся благо обінхъ 1).

Вслідствіе этого тормественнаго осужденія журналь Будущиость шревратился. Ляберальный католицизнь оказался несогласнымь съ ученіемь римской церкви. Оть Ламення потребовали письменнаго отреченія оть его заблужденій. Онь даль его, сначала съ оговоркою, потомь безусловно; но въ тоже время онь напечатальновое сочиненіе: Слова впрующаю (Paroles d'nu Croyaut), въ которомь прежнія воззрінія доводились до самой безумной крайности. Здісь, въ формів поэтическихь видіній, изображалось происхожденіе монархической власти, какь искушеніе діавола, внушившаго нікоторымь людямь мысль возвыситься надь другими; владычество царей представляюсь какь царство сатаны; яркими чертами описывались проистекающія отсюда угнетеніе и бідствія человіческаго рода. Но Христось побідить наконець сатаническое исчадіе, замыслы владыкь погибнуть въ своемь нечестів, всё люди соединятся узами братства, и на землів начнется новая жизнь.

Появленіе этой книги было уже явнымъ возмущеніемъ противъ церкви. Папа осудиль ее въ самыхъ строгихъ выраженіяхъ. Разрывъ окончательно совершился. Отверженный церковью, Ламенна примкнулъ къ самой крайней демократіи. Онъ не отказался отъ своихъ религіозныхъ убѣжденій; но надежды свои онъ полагалъ уже не на католицизив, а на развитіи христіанства въ демократичномъ духѣ. Плодомъ этого последняго поворота въ его образѣ мыслей была вышедшая въ 1834 году Киша народа (Le Livre de peuple), въ которой онъ наложинъ свое окончательное политическое ученіе.

Ламения начинаетъ съ того, что люди, рожденные отъ одного отца, должны бы были составлять одну семью, связанную увами братства. Тогда не было бы между ними отличій; всё помогали бы другъ другу, и на земла господствовало бы всеобщее счастіе. Но участь лю-

<sup>1)</sup> Affaires de Rome, Pièces Justificatives. Oeuvres II, crp. 603 m caraz.

дей совстить другая. Человтить уклонился отъ закововъ природы; эгонзить заглушиль любовь въ братьямъ. Народы разділились; общества распались внутри себя. Нікоторые присвоили себі власть и положили въ свою пользу уставы, которые оне поддерживають силою. Человтить сфілался собственностью человтить, преднетомъ кумли и міны. Въ другихъ містахъ, не лишая его свободы, у него отнивають большую часть плода его трудовъ. Установились различія, основанныя вли на рожденіи вли на деньгахъ. Вст превнущества сділались достояніснъ ненногихъ; остальные, подъ миснемъ народа, обречены на тяжелый трудъ и нищету. Между тімъ, эта масса, съ которою обращаются часто хуже, нежели со скотомъ, состоять вменно изъ тіхъ, чьимъ трудомъ держатся человіческія общества; это—классы намболіс полезные, намболіс необходимые для ся существованія. За исключенісмъ немногихъ привилегированныхъ лицъ, преданныхъ наслажденіямъ, народъ—это все человічество. (L. d. P. I, II).

Возможно ди, однако, продолжение подобнаго состояния? Это значило бы сомиваться въ благости Божьей. Бъдствия земной жизни не составляють необходимаго удъла человъчества; они могуть быть предотвращены. Этого можно достигнуть не улучшениемъ личнаго состояния, не замъною одного владычества другимъ, а единственно возстановлениемъ всеобщаго братетва. Народамъ предстоятъ образовать всемірную семью, устроять божественное государство, осуществить постепенно, посредствомъ непрерывнаго труда, дъю Бога въчеловъчествъ (III).

Такова цёль; средства же заключаются въ познаніи и приложеніи истинныхъ законовъ челов'ячества, совокупность которыхъ образуєть права и обязанности, неразрывно связанныя другъ съ другомъ (IV).

Право есть выраженіе личного начала. Каждый пийоть право сокранить себя, развиваться по своему закону, мирно пользоваться всёми благами, дарованными ему Богомъ. Право же на жизнь предполагаеть право на все, что нужно для поддержанія жизни; а такъ какъ жизнь человіка не только матеріальная, но и духовная, то отсюда вытекаеть право на умственное и нравственное развитіє. Развиваться значить свободно прилагать свою діятельность къ вийшнему міру; поэтому право неразлучно съ свободою, или, лучше сказать, составляеть съ нею одно. Это право неотчуждаемо, ибо оно вытекаеть изъ самаго существа человека, отъ котораго никто не можеть отказаться. Оно равно для всёхъ, нбо люди равны по своей природё; никто по собственному закону не миветь власти надъдругими. Человекь ееть верховный владыка самого себя; въ этомъ состоить его свобода и это одно, что делаеть его нравственнымъ существомъ (V).

Но человать не создань для одиновой жизни. Люди соединяются въ общества, и каждый приносить сюда свое неотчуждаемое право. Совонупность этихъ правъ образуеть общественное право, въ силу котораго важдый народь, также какъ и важдое лице, имветь право сохранять себя и развиваться свободно. Всякое посягательство на это право есть нарушение установленныхъ Богомъ законовъ. Поэтому беззаконно всякое присвоеніе власти однихъ надъ другими; оно можеть быть только шлодомъ насвлія я разбоя. Когда съ извращеність остественнаго равенства, установіяются привидегін влассовъ и завонодательная власть становится принадлежностью рожденія или богатства, тогда въ обществъ водворяются безпорядовъ и тираннія. Всявій завонь, въ составленія котораго не участвоваль народь, нечтожень самь по себв. Тв, которые говорять о князв, объ общественной власти, изрекають слова, лишенныя смысла, поо кто даль одному власть надъ другими? Единственная верховная власть въ общества есть самь народь; всякая другая власть исходить оть него м является только исполнителемъ его воли. Поэтому не можеть быть и возмущенія народа противъ власти. Народъ всегда имбеть право ситинть неповинующагося ему слугу. Возмущаются противъ власти только тв, которые возмущаются противь народа и въ ущербъ ему, создають себъ привилегін. Когда же народь ломаеть это владычество, онъ не нарушаеть, а возстановляеть порядовъ. Онъ исполняеть божественный законь (VI, VII).

Съ правани сопряжены и обязанности. Право обособляеть человъка; обязанности соединяють его съ другими. Первое, въ своей односторонности, ведеть къ чистому эгонзму; вторая связываеть всахъ узами правды и братства. Первое священно, какъ начало сохраняющее лице, первоначальный элементь всякаго общества; вторая священна, какъ начало охраняющее общество, безъ котораго не можетъ жить человъкъ. Обязанность простирается на всъ существа, ибо всъ милють свое ийсто и значене въ предомъ. Въ приложени къ чело-

въку, она состоять въ соблюдения правды и любви. Не дълай другимъ того, что ты не хочешь, чтобы они тебе делали: таковъ законъ правды. Делай другинь то, что ты хочешь, чтобы они тебе делани: таковъ законь любви. Но кромъ общихъ обязанностей, существуютъ и частныя, въ отношения въ людянъ, съ которыни им находимся въ ближайшихъ отношеніяхъ. Таковы, прежде всего, секейныя обязанности, а затемъ обязанности къ отечеству. Права мужа и жены одинаковы, но назначение ихъ разное, а потому и обязанности разпыя: со стороны мужа уваженіе, любовь и покровительство, со стороны жены уваженіе, любовь и подчиненіе. Въ отношенія въ пытямь родители обязаны дать имъ покровительство и воспитаніе, діли обязаны повиновеніемъ. Что басается до отечества, то въ отношенів нъ нему первая обязанность гражданина состоять въ охраненія безусловнаго равенства правъ, которое составляетъ основание вскуъ частвыхъ и общественныхъ вольностей. Вто допускаетъ посягательство на единственную законную власть народа или установленіе какихъ бы то на было превиуществъ однихъ передъ другими, тотъ отрекается отъ отечества. Наконець, выше отечества должно быть поставлено человъчество, которое едино по своему существу. Исключительный патріотизиъ развиваеть эгонзиъ народовь; онъ ведеть въ разобщенію дюдей и къ кровавымъ ужасамъ войнъ; совершенный порядовъ водворится на зомив только тогда, когда всв народы образують единое общество (IX-XI).

Совокупность человъческих обязанностей составляеть то, что называется религіою. Слъдовательно, отрицаніе религіи есть отрицаніе
обязанностей, а такъ какъ существують истинныя, неизийнным и
всеобщія обязанности, то существують истинная, неизийнная и всемірная религія, связывающая весь человъческій родъ единеніемъ его
съ Богомъ. Въ этомъ состоить существо христіанства, которое требуеть прежде всего любви къ Богу и затімъ вытекающей отсюда
любви къ ближнихъ. Христіанство есть религія равенства и братства, первый и послідній законъ человъчества. Ему народы обязаны
уничтоженіемъ рабства, развитіемъ нравственныхъ началъ и всіми
успіхами цивилизація. И если съ этими благами соединялись и темныя стороны, то онъ проистекали не отъ самаго христіанства, а отъ
несовершенства тёхъ внъшнихъ формъ, въ которыя оно облеваюсь.
Но внъшнія формы изивняются, а христіанство остается. Оно обле

вить человічество, ибо только посредствой исполненія обязанностей возможно и осуществленіе права. Человікь вь одиночестві безсилень противь зла. Только взаниная помощь, основанная на взаимной любви, даеть ему свлы преодоліть препятствія. Эгомзиъ и неправда разъединяють людей; правда и любовь ихъ связывають. Поэтому исполненіе обязанностей составляеть первое условіе товарищества. Ничто не можеть противостоять сочетанію права съ обязанностью; о него сокрушится могущество притіссителей. «Захотите только», восклицаеть Ламення, «и несправедливые законы игновенно исчезнуть» (XIV, XV).

Ламенно предостерегаеть впрочемъ народы оть стремленія въ утопіянь, которыя, вийсто того, чтобы исправить вло, могуть только его усилить. Если равенство правъ требуется нравственнымъ порядкомъ, то равенство положеній и имущества противоричить закону природы, которая неравно распределила свои блага между людьми. Самое движение общественной жизни полагаетъ неодолимыя препятствія равенству состояній. Последнее разрушается само собою больщею или меньшею предпринчивостью, бережливостью, болье или менье разуменив веденіемь діль. И на это не слідуеть жаловаться, нбо инчиня усилія составляють первое условіє общаго благосостоянія. Не следуеть мечтать и о внезапной перемене состоянія. Насидія, вивсто обновленія общества, разрушать самыя его основы. Главное дело состоять въ установлении требуемаго христіанствомъ равенства правъ; остальное придеть само собою. И теперь уже можно предвидеть въ отдаленномъ будущемъ то блаженное время, когда весь мірь составить единое государство, управляемое единымъ закономъ правды и любви, равенства и братства, и когда все человъчество, связанное общею религіею, будетъ повлоняться Христу, вакъ своему высшему и последнему законодателю (XVI).

Таково было въ окончательной своей форме учено Ламонно. Отнавши отъ католицизма, онъ все-таки остался при прежнемъ воззрени. Онъ стремился въ сочетанию правъ и обязанностей, но не шелъ далее ихъ противопоставления: органическаго ихъ сочетания въ человеческихъ обществахъ онъ не понялъ. Съ одной стороны, право является у него абсолютнымъ началомъ, которое ведетъ къ полновластию лица надъ собою и въ совершенному юридическому равенству. Между такъ ни то, ни другое въ обществе немыслимо.

Уже въ семействъ проявляется различіе призванія, а потому различіе обязанностей, следовательно и различіе правъ. Если мужъ, вакъ признаеть Ламенно, обязань жень покровительствомь, а жена мужу уступинвостью (déférence), то права ихъ не ногуть быть одинаки. Еще ясиве это оказывается въ отношеніяхъ родителей въ двтямъ: туть о безусловномъ равенстве правъ не можеть быть речи. Точно также и въ обществъ неизбъжно является различе повельвающихъ и повинующихся, следовательно и различіе правъ. Если им даже будень видьть въ правитель только исполнителя общихъ ременій, то все же онъ подчиняется только совокупности лиць, а каждое лице въ отдельности подчиняется ому. Самая общая воля и вытекающее изъ нея общее право отнюдь не представляють только совокупленія частныхъ правъ, какъ утверждаеть Ланенев. Туть неизбъжно является подчинение меньшинства большинству: о безусловномъ владычествъ лица надъ собою не можетъ быть-ръчи. Только полное отсутствіе внализа въ приложеній въ праву и государству привело Ламения къ такому воззрвнію, котораго несостоятельность видъть уже Руссо. Когда Ламенно утверждаеть, что всякое присвоеніе власти однинь человъкомь надь другими ссть беззаконіе, то этимъ уничтожнется самая возножность общежитія, которое вменно требуеть подчиненія однихь другимь. Когда же онь источинсь этого подчиненія видить единственно въ религіозной обязанности, то этимъ обнаруживается полное смъщение нравственной области и юридической. Религіозная обязанность, какъ признаеть самъ Ламенно, исполняется свободно; юридическая же обязанкость сопровождается принужденіемъ. Поэтому цербовь но можеть быть высшимъ судьею политичныхъ распрей. Церковь, какъ вравственнорелигіозный союзь, можеть быть судьею только чисто правственныхъ обязанностей. Личное начало, право, совершенно изъято изъ ся въдоиства; оно осуществляется въ противоположномъ ей союзъ гражданскомъ. Высшее же органическое сочетаніе обонкъ началь, правъ и обязанностей, происходить въ государстве, которое поэтому и есть верховный союзъ на землъ.

До пониманія истиннаго существа государства Ламення не дошель. Отсюда радикально ложные взгляды на всй политическія отношенія. Вийсто разпообразія союзовъ, онъ признаваль только одинь, но съ действительнымъ характеромъ, съ одной стороны чисто духовнымъ, съ другой стороны, чисто матеріальнымъ, при чемъ остественно требовалось, чтобы последнее подчинялась первому. А такъ какъ это возврвніе, по существу своему, противорічняю истинно государственнымъ начадамъ, то это неизбежно ставидо Ламенна во враждебное отношение во всвиъ установленнымъ властямъ. Заслуга ого состоять въ томъ, что онъ отстанваль, съ одной стороны, свободу церкви, съ другой стороны, свободу лица; но не постигая значенія государства, онъ доводиль свои требованія до крайности. Этимъ самымъ онъ становился въ противоречіе не только съ существующимъ порядкомъ, но и съ собственными своими началами. Отвергая значеніе государственной власти, онъ искаль союза церкви съ народами и мечтать объ осуществлении церковнаго идеала посредствомъ безусловной свободы. Между твиъ, онъ самъ прежде увазываль на то, что безусловная свобода въ состояни произвести только анархію. Вивсто единой вселенской церкви, оно ведеть въ образованию безчисленнаго множества секть. Tarum для осуществленія католическаго идеала, Ламенно становился на точку врвнія самаго крайняго нротестантивна. Не мудрено, что ученіе его было осуждено римскою церковью. Оно со всёхъ сторонь окавывалось несостоятельнымь.

## В. Либералы

## 1. ВЕНЖАМЕНЪ КОНСТАНЪ.

Во главъ либеральных писателей нынашняго стольтія стоитъ Бенжаменъ Кочстанъ, который первый выработаль полное ученіе о конституціонной монархім, въ томъ видъ какъ она утвердилась среди европейскихъ народовъ. Онъ выступилъ, какъ публицистъ, еще въ концъ прошедшаго стольтія. Стоя на почвъ республиканскихъ учрежденій, онъ ратованъ во имя свободы противъ реакціонныхъ стремленій, овладъвшихъ французскимъ обществомъ послъ паденія террористовъ. Къ этому были направлены два его памфлета, изданные въ 1797 году: О действікъ меррора (Des effets de la Terreur) и О полимическихъ реакціяхъ (Des réactions politiques). Въ первоитонь возставанъ противъ защитниковъ террора, доказыван, что мысль упрочить свободу посредствомъ свиръпаго произвола была пагубнымъ заблужденіемъ, которое бросило тънь на свободныя учрежденія и

приготовила Францію въ деспотизму. Во второмъ онъ старался сдержать реакцію. Законность революцій, говориль онъ, заключаются въ томъ, что оні стремятся привести учрежденія въ уровню шдей; если же оні ндуть далісе ціли, оні неизбіжно возбуждають реакцію. Но реакцій, съ своей стороны, неправы, когда оні ндуть слишкомъ далеко назадъ и на місто твердыхъ началь закона ставить произволь. «Произволь есть великій врагь всякой свободы, это—порокъ, извращающій всякое учрежденіе, сімя смерты, которое нельзя на видонзмінить, ни умірить, но которое надобно уничтожить» 1).

Теже мысли Бенжаменъ Констанъ поддерживалъ и при Наподеонъ I-иъ. За это онъ быль исключень изъ Трибунага и запъиъ должень быль выбхать изъ Франціи. Въ ссылкв онъ написаль свой знановитый панфлогь: О духи завоеваній и о похищенім престоль (De l'ésprit de conquête et de l'usurpation), ESZAMEME EL 1813 FORY и направленный противъ владычества Наполеона. Бенжамевъ Констанъ довазываль, что завоевательныя стромленія способны подни-MATE MYNTE HADOMA TOMESO TOMMA, ROMA OHN BESTERARUTE MESE STO MOROженія и правовъ. Приложенныя къ небольшимъ племенамъ древнято міра, они въ наше время вибють развращающее вліяніе на общество. Новые народы суть преимущественно народы промышленные. Чтобы увлечь ихъ из завоеваніямь, надобно заманить ихъ матеріальными интересами, то-есть, сдёлать изъ нихъ хищинковъ. Виёстё съ темъ, это пріучаеть людей все ставить на карту и надіяться болће на случай, нежели на долговременное преследованіе извёстной цёли. Воспитанная продолжительными войнами армія выдёляется изъ народа и всятдствіе своего преобладающаго значенія воздійствуєть и на гражданскую область. Во внугреннемъ управлени водворяется духъ военной дисциплины, является презрѣніе къ форманъ и гарантіямъ. Чтобы удовлетворить войско, привывшее въ походамъ-правительство принуждено безпрерывно предпринимать новыя войны, а иля того чтобы поддерживать эту систему въ глазахъ народа, оно должно прибъгать въ постоянной лже, ссылаясь на народную честь, на государственные и торговые интересы, тамъ гдв дело идетъ только объ удовлетворенім честолюбія. Но такъ какъ одними софиз-

<sup>1)</sup> Des réactions politiques, ch. IX: Cours de Politique constitutionalle, II, (Paris, 1861).

нами невозножно усповонть умы, то во ажи прибавляется насиліє: на всякую мысль налагается запреть. Внутри государства водворяется монологь власти, а общество въ молчаній держится въ сторонь. Съ своей стороны, покоренные народы насильственно подводятся подъ однообразную рамку, во имя любви въ симистріи, которая отъ демагогіи перешла въ деспотизму. Лучшія человѣческія чувства, привязанность въ преданіямъ и въ роднымъ учрежденіямъ, подавляются безъ пощады. Этимъ однако возбуждается только общій протесть. Всѣ соединяются противъ политики, которая идеть наперекоръ современнымъ стремленіямъ обществъ. Паденіе составляєть неизбѣжный исходъ завоеваній.

Столь же непрочно и похищение престола. Оно не имбеть ни выгодъ монархів, ни достоянствъ республяки. Монархія освящена временемъ, опирается на преданія и привычки, окружена посредствующими тълами, которыя ее поддерживають и ограничивають. Похититель престола, опирающійся исключительно на личное обаяніе, принужденъ постоянно поражать народы великими делами. Для пріобретенія и сохраненія престола онъ прибегаеть нь беззаноннымъ средстванъ. Онъ принужденъ опираться на военную силу. Стороннія высокія положенія кажутся ему опасными; поэтому онъ старается унизить дворянство. Но такъ какъ для поддержанія наследственной власти ону необходино окружить себя наследственными поло-- женіями, то онь пытается создать новую аристократію, а это-діло невозножное, вбо насладственность установляется въ первобытныя времена, а не среде цивилизаціи. Что касается до народныхъ представителей, то они могуть служить опорою наследственному монарху. но у похитителя престола они превращаются въ рабовъ. Возможное во времена варварства, владычество личнаго превосходства теряеть свое значение при всеобщемъ распространения образования. Въ наше время оно становится такимъ же апахронизмомъ, какъ и система завоеваній. Поэтому похищеніе престола можеть опираться только на силу. Но и доспотизиъ въ наше время потеряль всякую твердую почву. Если онъ находить защитниковъ, то единственно благодаря тамъ ложнымъ понятіямъ, которыя распространялись и прилагались въ концъ прошедшаго столътія. Последователи Руссо и Мабли нивли въ виду свободу древнихъ народовъ, не понимая, что она совершенно неприложима къ новымъ. Древніе знали не личную, а пола-

тическую свободу, которая дасть гражданину непосредственное участіе въ правленія. Это было возножно въ маленьких государстваль, где все граждане собирались на площади и сами решали дела. Въ новыхъ государствахъ личное участіе замінилось представительствомъ. Поэтому для массы политическая свобода потеряла свою прелесть; она имбеть только значеніе гарантія личныхь правь. Между тыкь, подражатели древнихъ хотыи, вопреки духу новаго времени, подчинить личную свободу общественной; а такъ какъ онв повсюду встрачали сопротивленіе, то они начали прибагать къ насилю; отъ заблужденій они перешли въ звёрству. Подъ вмененъ свободы водворился самый страшный деспотизиь, который сдёлаль самую свободу пугаломъ для народовъ. Вследствіе этого, иногіе винулись въ противоположную крайность. Противъ доспотизна толпы стали искать спасонія въ деспотизм'я одного человіна. Но личный деспотизнъ столь же нало унестенъ въ настоящее вреня, какъ и тераннія толим. Защитники произвола утверждають, что интересьодного лица, облеченнаго полновластіемъ, всегда тождественъ съ интересомъ управляемаго имъ народа. Но при этомъ забывають, что власть раздёляется между тысячами подчиненных, которые всё сю орудують. Чтобы поддержать эту систему, надобно доказать не тождество интереса, а всеобщность безкорыстія, что немыслимо. Деспотизиъ, исходитъ ли онъ отъ толпы или отъ одного человъка, одинаково ведеть въ понижению нравственнаго и уиственнаго уровня человъческихъ обществъ. Уничтожая безопасность и нарушая справеданвость, произволь колеблеть нравственныя основы общества. Каждый боится за себя, уединяется, привываеть из неправде; граждане погружаются въ чувственныя удовольствія. Витств съ тінь, подавляется всявая свобода мысли, а этимъ задерживаются успыхи просвёщенія. Народъ погружается въ апатію, которая распрострапяется и на правительство. Самая религія, превращансь въ орудіе власти, теряетъ свою нравственную силу надъ умами. Такого рода порядовъ не можеть быть прочень въ образованномъ обществъ. Деспотизиъ, не вивя опоры въ учрежденіяхъ, на сдержки въ законахъ, ндетъ пеправильными шагами и рацо или поздно неизбъино падаеть. Самыя законныя правительства, когда они прибъгають въ произволу, подрывають собственныя основы, а темъ более правительства, утверждавшіяся селою. Похитители престола не ногуть

держаться ни безъ деспотизна, потому что всѣ интересы обращаются противъ нихъ, ни съ помощью деспотизна, потому что самый деспотизнъ не можетъ долго существовать ¹).

Въ этихъ имсляхъ Бонжанона Констана вёсть духомъ XIX-го въка. Стремление въ умеренной и прочной свободе утверждается не на отвлеченных теоретических началахь, какь у мыслителей XVIII-го столетія, а на жизненномъ опыте. Недавно прожитые крайности революціи и доспотизна заставили друзей свободы искать гарантій, какъ противъ производа власти, такъ и противъ производа толим. Поэтому Бенжаменъ Констанъ легко могь отъ республики перейти из конституціонной монархін. Когда въ 1814 году вернужись Бурбоны, онъ съ радостью применуль из новому порядку вещей. Еще прежде нежели Лудовикъ XVIII даровавъ свою Хартію. онъ издаль Очерка конституции (Esquisse d'une constitution), съ размышленіями о конституціяхь и гарантіяхь. Но первые шаги новаго правительства не соответствовало его ожиданіямъ. Когда же вследь ва такъ возвратившійся съ острова Эльбы Наполеонъ рашелся ввести конституціонный порядовь, онь призваль въ совіту Бенжамена Констана. При содъйствім знаменитаго публициста изданъ быль Домолнительный Акть 1815 года. Въ токъ же году Бенжаневъ Конставъ напочаталь свои давно уже приготовленныя Начала молиэнеки (Principes de politiques), которыя должны были служить толкованість новому основному закону. Эти два сочиненія, которыя содержать въ себв много тожнественнаго, заключають въ себв все политическое учение Бенжамена Констана. Дополнениемъ въ нимъ служать изданныя въ тоже время разсужденія О сеободю брошюрь, памфлетовь и журналовь и Объ отвътственности министровъ. Другія сочиненія вивють болье временное значеніе.

Бенжанень Констань начинаеть свои Начала политики съ разбора ученія о народномъ верховенствь. Онь утверждаеть, что это начало составляеть основаніе всякаго законнаго порядка, ибо законь можеть быть выраженіемь или воли всёхъ или воли неклолькихъ лиць. Но на чемъ основана законодательность воли немногихъ? Если на силь, то отсюда невозножно вывести права; въ такомъ случав власть будеть принадлежать тому, кто довольно силенъ, чтобы ее

<sup>1)</sup> Cours de polit, constit. II.

захватить. Если же право меньшаго числа основано на согласів всіхъ, то это и будеть выраженіе общей воли. Такимъ образомъ, въ мір'є существуєть только двоякая власть: законная, основанная на общей волі, и незаконная, основанная на силі. Всё правительства подходять подъ ту иль другую категорію.

Но установия начало народнаго верховенства, необходимо определить его границы, ибо иначе оно обращается въ такой же деспотизиъ, какъ и произволь одного человека. Если справедливо, что всякая частная власть завесить оть общей, то несправедлево, что общая власть инфотъ безграничное право надъ лицами. Личныя права существують независимо оть государственной власти, которая установляется для того, чтобы ихъ охранять, а не уничтожать. Этого не поняль Руссо, который требоваль передачи обществу всёхы личныхъ правъ. Онъ думаль устранить проистекающія отсюда злоупотребленія, объявивши верховную власть неоглуждаемою и непредставимою. Но это значить признать ея двятельность невозможною. Кому бы ни принадлежала верховная власть, какъ бы она не была распределена между различными органами, если она неограничения, она становится деспотизионъ. Граждане могутъ найти обезпечение только въ признаніи неприкосповенныхъ для власти правъ свободы личной, свободы совести, иненій, собственности, съ чемъ соедиваются и гарантін противъ произвола. Власть, посягающая на эти права, уничтожаетъ собственное свое законное основаніе.

Возможно им однако подобное ограниченіе? Вто помішаєть власти выдти изъ преділовъ своего права? Бенжаменъ Вонстанъ видить гараптін противъ такого рода злоупотребленій: 1) въ общественномъ митнін, которое, убідившись въ извістной истині, будеть всегда за нее стоять; 2) въ распреділенім уравновішивающихъ другь друга властей. Въ дійствительности, однако, ни то, ни другое не можетъ служить границею государственнаго полновластія. Въ представительнохъ правленім органомъ общественнаго митнія является самая власть, которая такинъ образомъ остается судьею собственныхъ дійствій. Самъ Бенжаменъ Вонстанъ туть же отрицаєть верховную рішающую силу общественнаго митнія, утверждая, что деспотизуъ, какъ отдільнаго лица, такъ и собранія не можеть ссылаться на согласіе общества, такъ какъ это согласіе, даже если оно дійствительно дается, не въ праві санкціонировать произволь.

Что касается до разділенія власти, то этим установляется сдержка противъ отдільных властей, но никакъ не противъ ихъ совокупности. И туть Бенжаменъ Констанъ самъ себя опровергаеть, когда онъ говорить: «если общая сумма безгранична, то нужно только, чтобы разділенныя власти вошли въ сділку, и тогда противъ деснотизма нітъ лікарства» 1).

Ясно, что стараясь положить границы государственному полновластію, ны приходимъ въ неразрішниой задачі, ноо, ваковы бы ни были эти границы, необходино, чтобы вто-вибудь быль въ этомъ двив судьою, а вто будеть этимъ верховнымъ судьою, тому неизбъжно будеть припадлежать полновластіе. Въ одномъ изъ поздивишихъ примъчаній къ своему сочиненію, Бенжаменъ Констанъ поставиль этогь вопрось во всей его резности. «Я утверждаю, говорить онь, что лица имбють права, и что эти права независимы отъ общественной власти, которая не можеть посягать на нихъ, не дълаясь виновною въ захватъ... Но когда она совершаеть этотъ захвать, тогда что делать? Мы приходимь здёсь из вопросу о повиновенім закону, одному изъ самыхъ трудныхъ, какіе могуть привлекать въ себъ внимание людей. Какое бы решение мы не приняли въ этомъ дълъ, мы встръчаемъ неразръшимыя затрудненія. Скажуть им, что надобно повиноваться законамь единственно настолько, насколько они справедливы? Этимъ узаконяются самыя безумныя и саныя преступныя сопротивленія: анархія будеть вездь. Скажуть IN, TTO HAZOOHO HOBEHOBATICA SAKOHY, RAEL SAKOHY, HOSABUCHNO OTI его содержанія и источника? Этимъ люди осуждаются на повиновеніе самымъ свирбнымъ указамъ и самымъ беззаконнымъ властямъ. Высовій геній, сильные умы безуспішно старались разрішить эту задачу» ").

Однако Бенжаненъ Констанъ старается ее разрішить въ смыслів дичнаго сужденія. Противъ безусловнаго повиновенія закону онъ доназываеть, что при всякомъ повиновенія необходимо удостовівриться, какъ въ законности повелівающей власти, такъ и въ томъ, не вышла ли она изъ преділовъ своего права? Иначе мы должны будемъ повиноваться всякимъ злодіямъ, которые присвоять себів

<sup>1)</sup> Cm. Principes de Politique ch. I: De la souveraineté du peuple.

<sup>2)</sup> Cours de Pol. Const. I. Additions et Notes, Note V, crp. 849.

власть, и санымъ безиравственнымъ предписаниямъ. Террористы ссылались на это ученіе, которое произвело, можетъ быть, боліе зла, нежели всё другія человіческія заблужденія. Повиновеніе закену, безъ сомийнія, есть обязанность, но какъ всё обязанность, опа не безусловна, а относительна. Оба предполагаетъ, съ одной стороны, что законъ исходить отъ законнаго источника, а съ другой стороны, что онъ держится въ должныхъ границахъ 1).

Но вто определять эти границы? Скажень ди ны, что оне определяются саною природою? Къ этому склоняется Бенжанень Констань: «слово закон», говорить онь, также неопределенно, какъ слово мрирода; злоупотребляя последниять, ны разрушаень общество; злоупотребляя первымъ, ны подчиняень его тиранийи. Если бы нужно было избирать между обонии, я сказаль бы, что слово мрирода возбуждаеть, по крайней мёрё, почти тождественныя понятія у всёхъ людей, тогда какъ слово законь ножеть прилагаться къ понятіямъ совершенно противоположнымъ» (стр. 351).

Съ этой точки зрвнія Бенжанень Констань старается опредвлить, по вакимъ признакамъ можно судить, что законъ не есть истинный заковъ. Первымъ такимъ признакомъ онъ считаетъ обратное дъйствіе, которое противоръчить самымь основаніямь общественнаго договора. Вторымъ признакомъ служить то, что данвый законъ противоричить нравственности. Всякій законь, который предписываеть доносы или воспрещаеть давать убёжище тому, кто объ этомъ просить, не есть законь. Точно также законы, раздылющіе людей на классы или дёлающіе ихъ отвётственными за чужія дённія, напримеръ законы противъ дворянъ и эмигрантовъ, противъ ихъ отцовъ и родственниковъ, не суть настоящіе законы. Бенжаненъ Констанъ замёчаеть впрочемъ, что онъ вовсе не думаеть проповёдывать неповиновеніе. «Пусть оно будеть воспрещено, не изъ уваженія иъ власти, превышающей свои права, но изъ винианія къгражданамъ, которыхъ неосторожная борьба могла бы лешить ихъ выгодъ общественнаго состоянія». Только въ случав предписанія явно безиравственныхъ дъйствій слідуеть отвазать въ повиновеніи (стр. 353—354).

Не трудно видёть, до какой степени шатки всё эти опредёления. Слово природа не только не возбуждаеть почти тождественныхъ по-

<sup>1)</sup> Cours de Pol. Const. I, Note V, crp. 851-352.

нятій у всехь людей, какь увёряеть Бенжанень Констань, но каждый понимаеть его по-своему, и когда Бенжаменъ Констанъ самъ пытается положить непреложные границы дъйствіямь власти, у него выходить только туманный образь, лишенный всякаго юридическаго значенія. О личных правахь, которыя требовалось оградить, неть ужь речи; дело идеть только объ отношение юридическаго предписанія въ правственному закону. Въ этому, въ сушности. сводится весь вопросъ. Не различивъ строго права отъ нравственности, Бенжанень Констань запутался въ безвыходный лабиринть. - Положеть юредическія границы дійствію верховной власти ність никакой возножности, ибо при рашеній юридических вопросовъ необходимъ высшій судья, за которымъ и признается верховная власть. Признаніе независимости личныхъ правъ отъ общественной воли ничто иное, какъ пустая мечта. Личныя права всегла подчиняются действію власти, ибо определеніе ихъ принадлежить исходящему отъ власти положительному закону. Власть можеть поступить несправодиво; ее можно стараться убъдить; но на нее нётъ апольяцін. Въ юридической области верховная власть, по существу своему, абсолютна. Она находить свой предъль только въ нравственной области, гдв судьею является не воля власти, а личная совъсть. Побуждаемый совъстью, гражданинь можеть отвазать въ повиновеніи безиравственному закопу, и правственно онъ будеть правъ; но юридически онъ обязанъ принять то наказаніе, которое подагается закономъ за неповиновеніе. Этимъ только способомъ право примиряется съ нравственностью. Конечно, эти предблы не всегда соблюдаются. Нерідко притіснительная власть вызываеть возмущенія; но возмущеніе не есть право, а нарушеніе права. Недостатовъ философской точности понятій у французскаго публициста обнаруживается въ этихъ разсужденіяхъ, гдв односторонній либеразизиъ беретъ верхъ надъ здравыиъ пониманіемъ государственныхъ OTHOMORIE.

Таже теоретическая неточность понятій оказывается и въ его учени о разділенія властей. Туть Бенжамень Констань становится уже часто на почву конституціонной монархім, стараясь доказать, что она даеть полныя гарантім свободії 1). Къ этому ведеть разді-

<sup>1)</sup> Esquisse de Constit. Avant propos. orp. 171; Tanze Note H, orp. 308.

деніе властей. Монтескьё признавать ихъ три: законодательную, исполнительную и судебную. Бенжамень Констань замічаєть, что такъ вакъ оні могуть придти въ столиновеніе, то необходима между ними четвертая, нейтральная власть, которая бы ихъ сдерживаль и ийшала взанишьнъ захватанъ. Это и есть власть воролевская (роичоіт гоуаі), которой задача состонть въ соглашенія всіхъ остальныхъ. Сообразно съ этичъ, Бенжаменъ Констанъ, вийсто трехъ признаетъ пять властей: 1) королевскую; 2) исполнительную, предоставляющую ининстрамъ; 3) власть, представляющую постоянство, въ видё наслідственной палаты; 4) власть, представляющую общественное инініе, въ лиці выборной палаты; 5) власть судебную 1). Къ этому онъ присоединяєть еще общинную власть, которая, но его инінію, должна вийть независимый характерь 2).

Въ этомъ разделении нельзя не заметить смешения властей верховныхъ и подчиненныхъ. Министерская власть, которой ввёряется исполнение, никакъ не можетъ быть поставлена на ряду съ королевскою, ибо она зависить отъ последней, отъ нея получаеть свою силу и въ лицъ иминстровъ подлежить смънъ. Значение министровъ въ конституціонной монархів состоять вменно въ томъ, что они не обладають независимою властью, а какъ зависимыя в отвётственныя лица, состоять посреднивами между королемь и палатами. За исключеніемъ этой чисто теоретической ошибки, Бенжаменъ Констанъ превосходно опредълнять роль короля въ вонституціонной монархім. Потребность не только раздъленія, но и соглашенія властей была впервые понята имъ и составляеть существенный шагь впередъ противъ ученія XVIII-го въка. Эту роль онъ присвоиваеть королю. «Король въ свободновъ государствъ, говорить онъ, есть существо особое, возвышающееся надъ различіями митній, не импющее иныхъ интересовъ, кроит охраненія порядка и свободы, не могущее никогда возвратиться въ общую среду, а потому не подлежащее встях страстинъ, которыя возбуждаетъ эта среда, и темъ, которыя перспектива возвратиться въ нее неизбежно питаетъ въ сердце агентовъ, облеченныхъ временною властью. Это высокое премиущество воролевскаго сана должно вселять въ умъ монарха такую безмятеж-

<sup>1)</sup> Principes de Politique, ch. 2, crp. 19.

<sup>2)</sup> Esquisse de Constit. ch. 1, crp. 175, npmm. 2; Note B, crp. 285.

ность, и въ его душу такое чувство спокойствія, которыя не могуть быть достояність лица, находящагося въ низшей сферв. Онъ, такъ сказать, парить надъ человъческими треволненіями. Верхъ политического искусства состоить именно въ томъ, что среди самыхъ разногласій, безъ которыхъ ніть свободы, создается неприкосновенная область безопасности, величія, безпристрастія, которая позводяеть этемъ разногласіямъ развиваться безпрепятственно, пока они не переходять извъстимъ границъ, и, какъ скоро является опасность, полагаеть имъ предбять средствами завонными, конституціонными, изъятыми отъ всякаго производа» 1). Это именно происходить въ Англіи. Если опасность грозить со стороны исполнительной власти, король сибняеть иннистровъ. Когда двятельность наследственной палаты становится вредною, король даеть ей новое направленіе назначеність новыхъ перовъ. Захватать выборной палаты король полагаеть преграду своимь вето или распущениемь. Наконецъ, суровость судебной власти сиягчается правомъ помилованія.

Этимъ способомъ разрѣшаются, вмёстё съ тѣмъ, два существеннъёшихъ вопроса относительно исполнительноя власти: ея сибна и ся ответственность. Фактически, исполнительная власть всегда находется въ рукахъ министровъ, но въ абсодютной монархім сийна ихъ затрудняется тыть, что высшая власть состоять ихъ союзникомъ, а въ республикъ тъмъ, что она является ихъ врагомъ. И здъсь и тамъ невозможно этого сдваать безъ глубоваго потрясенія, которое нередко хуже самаго зла. Въ конституціонной монархін, напротивъ, этоть вопрось разрашается легко; туть установляется высшій судья, который, не пришимая участія въ исполненіи, всегда можеть удалить ненадежныхъ исполнителей. Они не судится, не наказываются; въ нихъ не возбуждается поползновеніе, въ виду самосохраненія, удержать во что бы ни стало свою власть: перемёна совершается пра-. вильно и мирно. Съ темъ вийсте является возножность установить ответственность, опять же не потрясая основаній государства. Въ республикъ отвътствують не только министры, но и самъ глава исполнительной внасти. Необходимо предать его суду; а къ этому будуть прибагать только въ врайнихъ случаяхъ, ибо подобное средство пріостанавливаеть всю діятельность государственнаго управле-

<sup>1)</sup> Principes de Politique, ch. 2; erp. 21.

нія. Въ конституціонной монархін, напротивъ, король остается безотвітственнымъ лицемъ; сохраняется неприкосновенный центръ, которымъ все держится. Министры же подлежать отвітственности за всії свои дійствія и легко могуть быть удалены. Ніть сомнінія, что болібе діятельная монархическая власть имбеть въ себії нічто привленательное. Но учреждевія должны сообразоваться съ временень. Личная діятельность монарха неизбіжно уменьшается съ успіханя просвіщенія. Въ свободной конституціи за королемъ остаются еще высокія и благородныя превмущества, которыя могуть удовлетворить возвышенныя души. Монархъ остается верховнымъ рішителень сущебъ народа, связующимъ звеномъ всіїхъ государственныхъ злементовъ (тамъ же).

При паследственной монархіи необходимо и наследственное высшее сословіе, которое должно составить верхнюю палату. Безъ этой поддержим монархъ остается одинокимъ и держится только силою. При полномъ равенствъ гражданъ, монархія превращается въ деспотизмъ. Съ другой стороны, наслъдственность одна даетъ верхней палать достаточную независимость. Палата, составленная изъ лиць, пожизнение назначаемыхъ воролемъ, всегда будетъ болъе или менъе въ его рукахъ и не въ состояние служить противовъсомъ выборному собранію. Если же и верхняя палата будеть выборная, то исчезнеть тоть элементь постоянства, который должень уравновашивать демократическую подвижность. Но для того, чтобы наследственная палата не превратилась въ заминутую аристократію, опасную и для правительства и для народа, необходино, чтобы число перовъ не было ограничено. Правда, король ножеть излишнив назначениемъ перовъ унизить ихъ достоянства; но собственный его интересъ своро покажеть ему вредъ подобной политики (ch. 4).

Бенжаненъ Констанъ поддерживалъ и провелъ въ 1815 году начало наследственности верхней палаты противъ мизнія самого Наполеона, который, хотя и понималъ необходимость аристократіи, однако не считалъ возможнымъ установить ее во Франція. «Конституція, опирающаяся на сильную аристократію, говорилъ онъ, похожа на корабль. Конституція безъ аристократіи не более, какъвоздушный шаръ, потерянный въ пространства. Можно управлять кораблемъ, потому что есть две силы, которыя уравновёшивають другъ друга: руль находить точку опоры; но воздушный шаръ жваяется вградицень одной силы; ему недостаеть точки опоры; вітерь его уносить, и управленіе становится невозможнымь». Тімь не меніе ві 1815 году Наполеонь утверждаль, что наслідственная мерія не соотвітствуєть настоящему состоянію умовь во Франціи. Она оскорбить армію, раздосадуєть защитниковь равенства и возбудить иножество дичныхъ претензій. Для нея ніть элементовь, мбо піть преданій, историческаго блеска и крупныхъ состояній. Въ Англіи аристократія всегда жила съ народомь; ей Англія обязана свободою. Но черезь тридцать літь, говориль Наполеонь, «моя подобно грибамь выросшіе перы будуть вли создаты вли камергеры, они будуть виать только дагерь или переднюю» 1).

Самъ Бенжаменъ Констанъ въ прежнее время, когда Наполеонъ пытанся создать вовую аристократію, доказываль, что аристократія безъ наследственныхъ преданій немыслина. Новые дворяне должны примыкать въ существующему уже въками освященному сословію, которое распространяеть на нихъ свое значение, а не начинають съ себя самихъ. Возвращение эмигрантовъ всятдъ за Бурбонами подало ему надежду, что старинное дворянство Франція сумбеть занять подобающее ону место въ новомъ порядке вещей. Съ теченіемъ времень, однаво, онъ долженъ быль въ этомъ разубедиться. «Не могу отрицать, писаль онь поздиве, что въ теоріи, постепенно представлявшілся мосму уму соображенія в внушенныя многочисленными опытами размышленія повергим меня [въ значительное недоум'вніе, не столько, можеть быть, на счеть необходимости, сколько на счеть возможности перів. Съ нашею народною навлонпостью, съ нашею любовью въ почти безусловному равенству, съ разделеніемъ нашихъ иміній, съ ихъ постоянной подвижностью, съ постепенно возрастающимъ вліянісмъ торговля, промышленности и денежныхъ вапиталовъ, которые сделались по крайней мере столь же необходимыми элементами настоящаго общественнаго порядка и навърное болъе необходеними опорами правительства, нежели самая поземельная собственность, наследственная власть, представляющая одну землю и основанная на сосредоточенія вивній въ немногихъ рукахъ, дибеть въ себъ что-то противоестественное. Перія, разъ оно установлена, можеть существовать, и это можно видёть, ноо она у насъ есть;

<sup>1)</sup> Cours de polit. Const. Note H., crp. 306-316.

но если бы она не существовала, я подозрѣвалъ бы, что она невозножна» ¹).

Въ этихъ имсляхъ Бенжанена Констана выражается истинный взглядъ на наслёдственность верхней палаты. Теоретически, она составляеть самую крепкую опору конституціонной монархіи, но она возножна только тамъ, где ее создала исторія. Пначе, вийсто могущественнаго сословія, им'яющаго не только независимое политическое положеніе, но и нравственное вліяніе на общество, является, по словамъ Наполеона, либо лагерь, либо передняя.

Такимъ же видоизитненіямъ подверглось митніе Бенжамена Констана на счетъ выборной палаты. Онъ стояль за прямые выборы, которые один обезпечивають живую связь между представителемъ и избирателями, но онъ считаль необходимымь установление имущественныхъ условій для пользованія политическими правами. Ни одинъ народъ, говоритъ Бенжаненъ Констанъ, не признавалъ полноправными членами государства всехъ, безъ различия, живущихъ на его территоріи. Самая крайняя демократія исключаєть иностранцевъ и людей недостигшихъ извістнаго возраста. Послідніе не интють достаточнаго разумения, первые достаточнаго интереса въ общемъ дълъ. Но это начало требуеть еще дальныйшаго расширенія. Люди, которыхъ б'єдность обрекаеть на постоянную зависимость и на поденную работу, не обладають большимь разумінісиъ, нежели дёти, и также мало заинтересованы, какъ мностранцы въ общемъ благосостоянів, котораго элементы жиъ нежзвтстны и которыми они только косвенно пользуются. Въ рабочемъ влассь несомнымо можно найти столько же патріотизна, какъ и въ высшихъ. Опъ часто готовъ въ самымъ героическимъ жертвамъ, и его преданность отечеству тамъ болье достойна удивленія, что онъ не награждается не славою, не богатствомъ. Но неое дело патріотизмъ, который даеть человіку мужество умирать за свое отечество, иное тоть, который делаеть его способнымь понимать общіє интересы. Последній требуеть другихь условій, именно досуга, необходимаго для пріобретенія сведеній и для развитія разума, а этогь досугь дается только собственностью. Следовательно, она одна делаеть человъка способнымъ пользоваться политическими правами. Это пре-

<sup>1)</sup> Cours de pol. Const. I, etp. 318.

имущество темъ необходинее, что только при этомъ условіи собственность ограждается отъ захватовъ. Блежайшая цель несобственниковъ состоить въ пріобратеніи собственности. Если сверхъ свободы, которую государство обязано имъ дать, они получають отъ него политическія права, которыхъ оно не обязано давать, они неизбъяно предпочтуть правильному пути, ведущему из собственности посредствомъ работы, неправильный путь посредствомъ законодательныхъ мерь. Для нихъ это будеть источникомъ развращенія, для государства источникомъ смутъ. Какъ скоро несобственникамъ вручаются политическія права, происходить одна изъ трехъ альтернативъ: они получаютъ направление или отъ себя самихъ, и тогда они разрушають государство, или отъ людей, держащихъ власть, и тогда они становятся орудіями тиранній, или, наконець, ими руководять люди стремящіеся нъ власти, и тогда они делаются орудіями фикцій. Необходино, следовательно, чтобы представительныя собранія избирались собственниками и состояли изъ собственняковъ. Но ваковы должны быть размеры собственности? Слишкомъ ничтожное имущество не болёе какъ призракъ; слишкомъ высокій цензъ становится несправединостью. Настоящимъ размеромъ можно считать такой доходъ, который дветь человику возможность существовать въ теченіи года безъ необходимости работать на другихъ.

Къ этому присоединяются соображенія другаго рода. Собственность бываеть двоякая: двежникя и недвижимая, поземельная и в промышленная. Поземельная собственность одна даеть тоть охранительный духъ, который необходимъ для политическихъ союзовъ. Земледенець, свойствомъ своихъ занятій, пріучается къ правильной жизии. Случай, который всегда производить правственный безпорядокъ, вибетъ на него нало вліянія. Успехи его недленны; онъ зависить оть природы и независимь оть людей. Все это даеть ему извёстное спокойствіе, чувство безопасности, любовь въ порядку, привязанность из своему двлу. Промышленная собственность, напротивъ, предъщаетъ человъка перспективою барыша; она болбе искусственна и подвижна. Случай играетъ здёсь важную роль. Тутъ нётъ этого медленняго хода, который даеть человёку правильныя привычки. Туть больше зависимости; туть разсчитывается на прихоти, возбуждается тщеславіе. Въ уиственномъ отношенів земледёлець ниветь большія преинущества передъ промышленникомъ: земледаліе требуеть

постоянных опытовъ и наблюденій, которые развивають унь; промышленныя профессіи, подъ вліяність разділенія работы, неръдко обревають людей на чисто механическія дійствія. Поземельная собственность привязываєть человіка въ місту, создаєть ему родину; для промышленной собственности всё страны равны; переселенія совершаются легко; интересь не связань съ патріотизионь. Наконець, поземельная собственность содійствуєть общественному порядку самымъ положеніемъ, въ которое оно ставить людей. Разсіянные по деревнямъ, земледільцы не легко возбуждаются агитаторами, тогдакавъ скученные въ городахъ промышленники прямо отдаются жить на жертву.

Конечно, промышленная собственность вибеть и свои выгоды. Если поземеньная собственность обезпечиваеть устойчивость учреждений, то промышленная собственность даеть независимость лицамъ. Но это касается только болье или менье значительных состояній, которыхъ владъльцы большею частью состоять виъстъ и поземельными собственниками. Ограничение политическихъ правъ одною поземельною собственностью, не исключаеть изъ изъ представительства. Что же наслется до тъхъ, которые не инъють иныхъ средствъ существованія, кром'в своего промысла, то будучи, по самому своему положенію, обречены на механическую работу, они дишены средствъ обравованія, а потому, при самыхъ чистыхъ наміреніяхъ, они легко ногуть сделать государство жертвою своихъ заблужденій. Ихъ должно уважать; имъ надобно оказать покровительство; но не следуеть впускать ихъ въ область, куда не призываеть ихъ прямое назначеніе, гдв ихъ содвиствія взлишни, а ихъ страсти и ихъ невідініе могли бы быть опасны.

Признается и третій видъ собственности, которую называютъ уиственною. Утверждають, что уиственный трудъ и пріобрётенная имъ репутація служать достаточнымъ ручательствомъ разумнаго пользованія политическими правами. Но обладаніе действительнымъ уиственнымъ капиталомъ доказывается успехомъ, успехъ же ведетъ къ обогащенію; следовательно, и туть нёть никакой нужды делать исключеніе. Кроме того, такъ называемыя либеральныя профессіи болье всего требуютъ, чтобы уиственный капиталъ соединялся съ собственностію, для того чтобы оне не оказались вредными въ политическихъ преніяхъ. Эти профессіи, достойныя всякаго уваженія

ВЪ другихъ отношеніяхъ, не дають уму того практическаго смысла, жоторый необходинь для обсуждения человических интересовь. Во времена революціи весьма почтенные литераторы, математики, химики, кидались въ самыя крайнія митнія, всятдствіе незнакомства СЪ правтическою жизнью и привычки къ чисто отвлеченнымъ разсужденіямъ. А осли таковы были заблужденія высшихъ умовъ, то чего ожидать отъ второстепенныхъ дъятелей, отъ непризнанныхъ талантовъ? Необходимо наложить узду всемъ оскорбленнымъ саможюбіямъ, всемъ уязвленнымъ тщеславіямъ, которыя обращаются противъ общества, видя въ немъ виновника своего неуспъха. Всякій умственный трудъ несомнённо имбеть право на уважение, но односторонній трудъ даеть уму исключительное направленіе, которое всего вреднее отзывается на политическихъ делахъ. Для практической деятельности необходино противовъсіе, и это противовъсіе можно найти только въ собственности, которая одна устанавливаетъ между людьми однообразныя отношенія и заставляеть ихъ сойти съ высоты химеричныхъ теорій на почву практическихъ интересовъ. Такого рода предосторожность необходина не только для порядка, но и для свободы, ибо, по странному противоречію, те самые ученые которые видаются въ крайній інберализмъ, легко мирятся и съ деспотизмомъ. Произвольная власть менёе всего ихъ касается. Она ненавидить мысль, но видить въ наукахъ (средство управленія, а въ искусства развлеченія для управляєныхъ 1).

Въ этихъ разсужденихъ Бенжаменъ Констана ясно выражается желаніе утвердить свободу на прочныхъ основахъ, предохранивъ ее отъ тёхъ крайнихъ мивній, которыя подорвали ее во времена Революція. Многое въ нихъ подивчено тонко и вёрно; однако онт идутъ слишкомъ далеко. Въ поздижиее время онъ самъ убёдился въ односторонности этихъ взглядовъ. «Я увидътъ, говоритъ онъ, что въ нашъ вёкъ промышленная собственность составляетъ болъе дъйствительную, и въ особенности болъе могущественную опору, нежели поземельная; признавши свою ошибку, я исправилъ свое сочиненіе в). Вслёдствіе этого, онъ рядомъ съ поземельною собственностью допустилъ и промышленную, илатящую извёстную подать, какъ условіе политическихъ правъ.

<sup>1)</sup> Principes di politique, ch. 6.

<sup>2)</sup> Esquisse de Constit., ch. 7, crp. 249, приквч. 2.

Бенжаменъ Констанъ ограничнося этим общими началами. Вопросъ объ отношенім избирательнаго ценза къ дъйствительному состоянію общества быль ими вовсе не затровуть. Впослідствім этоть вопросъ сділался во Франціи предметомъ самыхъ горячихъ преній; онъ привель къ революціи 1848 года.

Разсмотръвши отдъльные пункты представительнаго устройства, право иниціативы, публичность преній, устраненіе писанныхъ ръчей, которыя онъ считаєть вредными для обсужденія политическихъ вопросовъ, Бенжамень Констань обстоятельно разбираєть существенный вопрось объ отвътственности министровъ въ конституціонной монархіи. Мы видъм, что онъ этому вопросу посвятиль отдъльную брошюру. Въ Началажь политики онъ сводить въ общему итогу свои мысли объ этомъ предметь.

По его мевнію, министры подлежать отвітственности: 1) за дурное употребленіе своихъ законныхъ правъ; 2) за беззаконныя дъяствія, противныя общему благу; 3) за беззаконныя дійствія, нарушающія личныя права. Что васается до посліднихь, то онидолжны быть предоставлены обыкновеннымъ судилящамъ, наравит со встани другими посягательствами на личныя права. Противъ [отого] нельзя ссылаться на государственную пользу, о которой обыкновенныя судилища не въ состояніи судить. Государственная польза не ножетъ состоять въ произвольныхъ действіяхъ власти. «Что насается до меня», говорить Бенжамень Констань, «то я не признаю общественной безопасности безъ личныхъ гарантій. Ядумаю, что общественная безопасность именно тогда подвержена колебанію, когда граждане видять въ правительстве грозу, а не защиту. Я думаю, что произволь-настоящій врагь общественной безопасности; что мравь, которымъ окружаетъ себя произволъ, только усиливаютъ здо; что нътъ общественной безопасности безъ правосудія, нътъ правосудія безъ законовъ и нёть законовъ безъ формы. Я думаю, что свобода каж-. даго гражданина достаточно интересуеть общество, для того чтобы причина всякой направленной противъ нея строгости была извъстна естественнымъ его судьямъ. Я думаю, что такова главная, священная цёль всякаго политическаго устройства, и что такъ какъ никакая конституція не можеть найти въ чемъ-либо другомъсное узаконеніе, то напрасно искать въ иномъ обезпеченную силу и проч-HOCTL».

Но если обывновенныя судилища способны рашать дала посладней **RATE**горіи, то имъ невозножно предоставить сужденіе первыхъ ивухъ. Какъ скоро дело идеть объ общественномъ благе, такъ обвинение должно быть предоставлено представителямъ общества. Въ какихъ СЛУЧАЯТЬ ОНО МОЖЕТЬ МЕТЬ МЕСТО, ОБЪ ЭТОМЪ ВЕТЬ ВОЗМОЖНОСТИ устанавлять какія-либо опредвленныя правила. Вредныя для государства действія могуть быть безконечно разнообразны; поэтому всякій законь объ отвітственности министровь неизбіжно носить на себь печать производа. Но по этому самому необходимо установить въ этихъ случаяхъ совершенно безпристрастное, хотя и политическое суделище. Такова налата перовъ, которая будучи равно независима отъ правительства и народа, одна способна рашать столкновенія между исполнятельною властію и представительствомъ. Монархъ же можеть участвовать здесь только правомъ помилованія, котораго нельзя у него отнять. Ибо нёть никакой необходимости, что злоупотребляющій своею властью министръ быль непремённо наказань: для общаго блага достаточно, если онъ будетъ лишенъ власти, а съ темъ виесте возножности делать зло. При неизбежной неопределенности закона необходимо, чтобы приложение было самое мягкое (Pr. d. Politique ch. 9).

Бенжанень Констанъ возстаеть и противъ объявленія нижней паматы, что министры потеряли ся довёріе. По его мийнію, потеря довёрія оказывается сама собою, всякій разъ какъ министерство лишается опоры большинства. «Когда мы будемъ вийть, чего у насъ еще нёть», говорить онь, «но что совершенно необходимо во всякой конституціонной моваркім, именно, министерство, действующее согласно, прочное большинство и оппозицію, резко отделенную отъ этого большинства, никакой министръ не въ состояніи будеть держаться, если онъ не имёсть на своей стороне большинства голосовъ, развё онъ сдёлаеть воззваніе къ народу путемъ новыхъ выборовъ. И тогда эти новые выборы будуть пробнымъ камнемъ оказаннаго министру довёрія» (Ch. 10).

Этими немногими словами ограничивается то, что Бенжаменъ Констанъ говорилъ о парламентскомъ правленіи. Онъ вполнё признаваль его необходимость, но въ то время, когда онъ писаль во Франціи, не было еще потребности обстоятельнаго разсмотрёнія этого вопроса.

Съ отватственностью иннистровъ связана и отватственность наз-

шихъ должностныхъ лицъ. Исполняющій беззавонное предписаніе не можеть ссылаться на приказаніе начальника. Онъ лично отвітствуеть за свои дійствія. Иначе администрація превращаєтся въ орудіє произвола и притісненія. Безусловное повиновеніе неприложнию и къ военной дисциплинь, не только что къ гражданскому управленію. Человікъ—не мертвая нашина: онъ непремінно долженъ обсуждать то, что онъ ділаєть; въ этомъ состоить его нравственное достоинство. И если онъ иногда будеть повергнуть въ недоумініе, то это составляєть неизбіжное послідствіе человіческихъ ділъ. Лучшимъ противъ этого лікарствомъ служить судь общественной совісти, который исправляєть личныя ошибки. Таковъ судь присяжныхъ, который являєтся опорою общественнаго порядка и вийсті гарантією для исполнителя (Сh. 11).

Если Бенжаненъ Констанъ старался отстоять саностоятельность сужденій низшихъ агентовъ правительства, то еще болье онъ стояль за независимость общинной власти. Мы видели, что онъ признаваль! ее даже отцільною политическою властью. Онь утверждаль, что вийшиваясь въ мёстныя дёла, центральная власть выходить изъ предёловъ своего права, ибо все, что касается интересовъ извъстной местности, должно быть решено представителями этой местности. Превращеніе общинных властей въ агентовъ правительства ведеть къ тому, что или общіє законы плохо исполняются, или м'ястиме нужды остаются въ пренебрежения, а иногда происходить и то и другое вибств. Революція, въ одностороннемъ стремленія въ систематизаціи, уничтожила всякую містную жизнь и всякія містныя особенности; деспотизиъ воспользовался этимъ для своихъ цёлей. Результатомъ такой системы можеть быть только уничтожение истиннаго патріотизна, основаннаго на м'естных привизанностихъ, и сосредоточение всёхъ интересовъ и всёхъ честолюбій въ столице, которая поглощаеть въ себе все. Государство представляеть однообразную, мертвую равнину, где разсеянныя единицы блуждають, какъ атомы, нигав не находя точки опоры. Бенжаменъ Констанъ требуеть для внутренняго управленія извістнаго рода федерализмь; не того, который установляется въ союзныхъ государствахъ, соединяющихся только для вившенть сношеній, и остающихся вполив самостоятельными внутри: подобный федерализмъ совивстенъ съ внутрениямъ деспотизномъ и вижшено анархісю. Истинный федерализмы допускаеть

мазвъстное подчинение членовъ цълому, по только относительно визшмихъ, но и относительно внутрениихъ дълъ, ибо прочное соединение менябъжно влечетъ за собою взаниное влинен. Но это подчинение должно касаться исключительно общихъ интересовъ; все что касается до итстныхъ нуждъ, должно подлежать верховному ръщению итстныхъ органовъ (св. 12; ср. Note B. стр. 285).)

Возраженія Бенжамена Констана противъ излишней централизаціи, водворившейся во Францін при Наполеоні, несомніно вірны; но желаніе дать м'єстной власти безусловную автономію во всемь, что не насается общихъ государственныхъ интересовъ, обличаетъ односторонность индивидуалистического либерализма. Государство — не федерація общенъ, а органическій союзь, въ которомъ члены, не теряя самостоятельности своей частной жизни, состоять въ органическомъ подчинения целому. Даже относительно чисто местныхъ интересовь, за государствомъ всегда остается верховное право контроля: оно является защитенкомъ питересовъ меньшинства противъ притесненій большинства, и будущихъ поколеній противъ расточительности настоящихъ. Чамъ меньше единица, чамъ скуднае въ ней образованныя силы, тамъ менае она можетъ имать притязаніе на верховенство. Самый патріотизиъ, который Бенжаменъ Констанъ хотвяъ основать на мастныхъ привязанностяхъ, получаетъ гораздо болъе общирное и высокое значение когла онъ направленъ на цвиое государство, которое одно играеть историческую роль.

Съ большею основательностью Бенжаменъ Констанъ примагаетъ къ отдальному мицу то пачало, на которомъ онъ строитъ общинную властъ: все, что касается исключительно мица, подлежитъ собственному его рашенію (сh. 12, стр. 98). Натъ сомнанія, что частная жизнь составляетъ самостоятельную сферу, въ которую не должна вторгаться государственная власть. Отсюда не сладуетъ, однако, что мичныя права не подлежатъ дайствію власти, какъ утверждаетъ Бенжаменъ Констанъ. Источникъ мичнаго права лежитъ вий государства: онъ заключается въ человаческой свобода; но опредаленіе границъ права принадлежитъ государственной власти и никому другому. Все, что можетъ сдалатъ теорія, это—выяснить тъ разумныя гарантів права, которыя должны быть установлены въ государства, признающемъ начало свободы. Въ этомъ отношенія, ученіе Бенжанена Констана заслуживаетъ полнаго одобренія.

Въ удивлению, онъ не причисляеть собственности въ личныть правань, изъятымь изъ действія власти. По его мевнію, собственность обязана своимъ происхожденіемъ исключительно обществу; пиаче она ограничивается личнымъ правомъ занятія, которое ничто мное какъ право силы, то есть, вовсе не право. Въ этомъ положения какъ замбувоть новійшій вздатоль сочиненій Бенжамена Констана. Лабудь, заключается теоретическое заблуждение. Право занятия есть истиненое право, ибо оно вытекаеть изъ свободы, составляющей источникъ всякаго права; нарушение же занятия есть неправда, ибо виъ нарушается свобода лица. Отъ общественной власти зависить только законное определение этого права. Не смотря однако на это противное истиннымъ началамъ признаніе собственности за чисто общественное установленіе, Бенжаменъ Констанъ считаєть се священною и неприкосновенною. Онъ возстаеть противь коммунезма. который обрекь бы человёчество на неподвижность, оставляя его на самой грубой и дикой ступени своего существования. И если собственность, вакъ общественное учреждение, подлежить действио власти, то она, съ другой стороны, такъ связана со всею личною жизнью человева, что виёстё съ последнею она должна быть изъята отъ производа. Нарушение собственности неизбижно влечеть за собою и нарушение свободы. Въ силу этого начала, Бенжаневъ Констанъ возстаетъ не только противъ конфискаціи, но и противъ всякихъ мёръ, лишающихъ человёка законно пріобрётеннаго достоянія. Таковы государственныя банкротства в произвольное сокращение уплаты подрядчикамъ. Какинъ образонъ ножеть государство требовать отъ гражданъ, чтобы они исполняли свои обязательства, когда оно не исполняеть своихъ? Оно разоряеть часто невинемиъ, сваиивая на навъстную часть народа то бремя, которое, по его интенію, синшкомъ тяжело для всёхъ. А между тёмъ, оно этимъ подрываетъ собственный свой кредить, вызываеть спекуляцію и заставляеть всёхъ честныхъ людей воздерживаться отъ всякихъ съ никъ сділовъ. Бенжаменъ Констанъ считаеть даже излишнія подати посагательствомъ на собственность гражданъ. Но тутъ, очевидно, исчезаеть всявая юридическая граница, ибо что считать необходинымъ и что излишнимъ, это опредбляется исключительно воззраніемъ на изивнивыя обществонныя потребности (ch. 15).

Кще болъе собственности должна быть ограждена личная свобода.

Бенжановъ Констанъ считаетъ ся нарушение уничтожениемъ перваго условія и единственной ціли гражданскаго порядка. Произволь, говорить онь, подрываеть самыя основанія учрежденій; ибо политическія учрежденія ничто иное какъ договоры; существо договоровъ состоить въ положение твердымъ границъ; произволь же уничтожаеть эти границы. Власть установляется именее для охраненія имупцества, свободы и жизни граждань; но если всему этому грозить Опасность со стороны самой власти, то какая выгода отъ ея покровительства? Одно притеспеніе заменяется другимъ. И когда произволь разь водворился, онь грозить всемь учрежденіямь. При немь невозножны и независимость судовъ и свобода печати. Всъ общественныя и частныя положенія подвергаются опасности; злоупотребленіямъ нать конца, ябо власть находить этоть способь действія столь короткимъ и удобнымъ, что она не хочеть уже употреблять другихъ. Граждане остаются безъ защиты не только противъ высшихъ властей, но и противъ пизшихъ; ибо государи и министры, по своему положеню, легко могуть направлять общія діла, но не имѣють возможности внакомиться со всеми подробностями. Они по неволь принуждены полагаться на назшихъ агентовъ, которые всегда могуть ввести ихъ въ заблужденіе. Противъ этого существуеть только одно средство: соблюдение формъ и ответственность агентовъ. Всякія произвольныя нарушенія свободы, аресты в ссылки безъ суда. должны быть воспрещены (св. 18).

Еще драгоцінніе для человіка свобода внутренняя, свобода совісти. Она столь же требуется самою религією, какъ и справедливостью. Если бы религія никогда не была притіснительна, она всегда была бы для людей предметонъ любви и уваженія. Изъ всіхъ человіческихъ чувствъ, это — самое естественное и самое глубокое. Религія служатъ утішеніенъ во всіхъ скорбяхъ; она составляетъ центръ, въ которомъ, вні дійствія времени и порока, соединяется все высосое и прекрасное, все что составляетъ достоинство человіческой природы. Почему же эта необходимая опора человіка, этотъ единственный світь среди окружающаго насъ мрака, такъ часто ділался предметомъ ожесточенныхъ нападеній, а именно со стороны образованнійшей части общества? Единственно оттого, что въ рукахъ власти она превращалась въ орудіе притісненія и тімъ возбуждала противъ себя всі независямыя души. Каквить бы способомъ правн-

тельство ни вившивалась въ дела вери, оно этикъ всегда делаетъ вно. Оно безсильно, когда оно хочеть оградить религию оть духа испытаній, ибо оно ножеть дійствовать не на убіжденіе, а единственно на интересъ. Этимъ дается привилегія лицентрію. Еще без-CHILETO BIRCIL, KOTZA CPOZE CKCHTHYCCHAFO BEKA OHR KOYOTL BOZCTAновить религия, ибо туть она интеть противь себя и общее интије и тщеславіс. Утверждають, что релягія нужна для обузданія народа: какъ будто бедный, противъ котораго направлены все общественныя сили, требуеть еще этой правственной узды, а богатый, который имаеть всв средства избавиться оть общественных стесненій, ножеть быть отъ нея изъять. Превращение религи въ орудие обывновенной пользы прихожань унижаеть ее и ведеть нь ся наденію. Единственный умъстный въ свободномъ обществъ порядомъ состоять въ нолнъйшей терпиности. Унножение секть, котораго опасаются, полезно, какъ для религін, такъ и для правительства. Оно мешаеть религін инзойти на степень неханического обряда. Возбуждая соревнованіе, оно поддерживаеть нравственность. Правительство же въ самонъ этомъ раздробленім находить гарантім мира, нбо легче справиться съ многоческопными, но слабыми союзами, нежели предупредить столкновеніе немногихъ врупныхъ. Это непріятное положеніе правительства не итшаеть сму однако оказывать всемь вероисповедавіямъ одивакую помощь. Полагая жалованіе служителямъ церкви, оно сохраняеть связь между религіею и государствомъ. Вновь зараждающіяся секты не нуждаются въ этой помощи; но вакъ своро онь упрочились, онь вибють одинаковое съ другими право на эту поддержку (сh. 17).

Но изъ проявленій дичной свободы всего важите для политической жизни свобода печати. Было время, когда правительства считали нужнымъ вийть надзорть не только за печатью, но и за устинить словомъ. И точно, слово составляеть необходимое орудів всякаго преступленія. Опыть однако уб'єдніть дюдей, что средства предупрежденія хуже самаго того зда, которое они хотять предупредить. Нын'й признается, что слово подлежить наказанію, только когда оно переходить въ д'яйствіе. Тоже самое должно им'ять м'єсто относительно печати. Иначе приходится или прес'якать злоупотребленія мысли путемъ суда, или предупреждать яхъ предварительными м'яграми. Въ первомъ случай законъ будеть всегда обходиться, ибо

MERCEL ROTEO OCHORACTES BY TAKIS GODNIN, ROTODHIS APLANTS OF HOудовиною. Въ второмъ же случав установляется произволь во всей его ширина. Черезъ это истина подавляется наравна съ ложью. Виастянъ дается право дълать всевозножное зло, опираясь на пложія разсужденія. Единственный результать предупредительных віврь COCTORT'S B'S TON'S, TTO DECATELY, MYBROIDE TYPOTHO HESABUCHMOCTH. нераздальное съ закономъ, приходять въ негодованіе; они прибага-BOTA BY ASBETCHBUING HACKBURANT; HAVEHANTE XOMETE NO PYRAME тайныя, а потому тамъ болье опасныя произведенія; любопытство-MYGARRE URTROTCE ANTHUNE SHORGOTANE, BOSNYTETSISHIME TEODISME, влеветами; наконоцъ, запрещеннымъ сочиненіямъ придается чрезмърная важность. Не свобода печати производить реколюціи, а долговременное дишеніе этой свободы. Въ великихъ государствахъ новаго времени свобода печати составляеть единственное средство гласности, а потому единственную гарантію гражданъ. Безъ нея, всь другія гарантін, гражданскія, политическія и судебныя, становятся призрачными. Самая власть, окружая себя мракомъ, освящаеть всв злоупотребленія в цасть просторь произволу нижайшихъсвоихъ орудій. Но окончательно всё такія мёры оказываются тщетными, ибо въ настоящее время нать возножности воздвигнуть китайскую ствну нежду различными государствами. Напечатапное въодномъ маста легво проникаеть въ другія. Запрещенія дають толькопремію контрабанда. Въ настоящее время, единственное разумное начало состоить въ томъ, что писатели должны отвътствовать передъ судомъ за свои сочинения, также какъ за свои слова и grectbia 1).

Наконецъ, съ личною свободою связана свобода промышленности. Такъ какъ право общества надъ лицами заключается единственно въ томъ, чтобы не позволять имъ вредить другь другу, то вившательство ся въ область промышленности можетъ быть допущено только тамъ, гдѣ предполагается вредъ. Но вреда нѣтъ тамъ, гдѣ господствуетъ свободное соперничество, которое вытекаетъ изъ самой природы промышленности. Вредъ начинается тамъ, гдѣ естъ притъсноей или обманъ. Слъдовательно, права власти ограничиваются схраненомъ свободнаго соперничества. Всякое же установ-

<sup>1)</sup> Esquisse d'um Constitution, ch. 8.

деніе привидегій есть притесненіе, ибо этикь дается превнущество одникь въ ушербъ другикъ. Нарушая справедивость, привидеги наносять и матеріальный вредь обществу: есям меньшинство обогашается, то большинство отъ этого бъднаетъ. Привилегированныя отрасли, будучи ограждены отъ конкурренціи, производится съ меньшимъ тщанісмъ и съ исньшею бережанвостью. Для поддержанія вонополія правительства принуждены прибъгать из самыма притъснительными мерами. Наконець, этими возбуждается контрабанда; нскусственно создается разрядъ людей, привычныхъ къ нарушенію закона. Если запретительная система не уничтожила произпилен-HOCTH TEXTS CIDARS. RE ECTOPHIES ONE HIPMICIACIES, TO STREET ONE обязаны единственно началу дваной иниціативы, которая во иногомъ исправляеть пурныя последствія правительственной регламентаців. И не только запрещенія, но и самыя пособія действують вредно , на общество. Этимъ дается дожное направление капиталамъ; промышленность превращается въ азартную игру; въ мюдяхъ ослабдяется чувство личной отвётственности, которое одно даеть имъ эноргію и возвыщаєть ихъ нравственность. Личный интересь, безъ всякой поддержки со стороны правительства, совершенно достаточень для прінсканія наиболіє выгодныхъ занятій. Если провышленные влассы нередко страдають, то причины завлючаются вовсе не въ недостатив поддержим и направленія, а главнымъ образомъ въ техъ произвольныхъ стёсненіяхъ, которымъ они подвержены 1).

Главная гарантія личныхъ правъ заключается въ судебной власти. Отсюда начало несивняемости судей, которые должны быть независимы, какъ отъ правительства, такъ и отъ народа. Въ конституціонной монархіи назначеніе ихъ несомивню должно принадлежать королю, ибо правительство имбетъ гораздо болбе средствъ сдблать хорошій выборъ, нежели общество. Съ несибняемостью должно соединяться и жалованье, достаточное для обезпеченія ихъ независимости. Но въ этому правительственному элементу долженъ присоединяться и другой, народный, именно, присяжные. Многіе считаютъ Французовъ, по своему характеру, неспособными къ этой должности; но эта инимая неспособность происходить едивственно оть непривычки къ свободъ. Учрежденіе присяжныхъ такъ необхо-

<sup>1)</sup> Cours de polit. constit. I. Note Y. etp. 356.

димее, что оно воспитываеть въ народе нужных для него начества. Въ несменяемости судей, въ святости присежныхъ, надобно присоединить еще строгое соблюдене судебныхъ формъ, которыя служатъ необходимою гарантею для подсудимыхъ. Всякое сокращене
формъ равносильно наказанію. И когда это ділается въ важнійникъ преступленіяхъ, то это ведеть въ сугубой нелізности, ибо
предосторожности, которыя считаются необходимыми въ наловажныхъ случаяхъ, устраняются тамъ, гді оні всего нужніс. Говорятъ, что одни злодім изъемлются отъ благодітельнаго дійствія законовъ; но надобно сначала доказать, что они злодін: формальности
служать именно для того, чтобы придти въ этому убіжденію. Формы
ненавистны только произволу и тиранніи. Наконець, необходимымъ
дополненіемъ въ судебнымъ гарантіямъ служить право помилованія,
которое сиятчаеть неизбіжныя несовершенства закона (Рг. d. Pol.
ch. 19).

Есля судебная власть служить гарантіем свободы, то есть другой элементь, который можеть грозить ей опасностью, именю, войско. Бенжанень Констанъ обратиль внимание и на этотъ вопросъ. Онъ указываеть на то, что Англія обязана свободою своему положенію, которое избавляеть ее оть необходиности держать постоянное войсво. На материев безъ него обойтись невозможно; въ войскъ же требуется дисциплина, которая легко можеть сделать его орудіонь произвола. Для предупрежденія этого, Бенжамень Констань считаєть необходимымъ держать войско на границамъ государства. Внутри же должна быть установлена двоякая села: жандармы для преслёдованія проступниковъ, и національная гвардія для подавленія внутренних возмущеній. Бенжамень Констань думаль, что національная гвардія, составленная изъ собственниковъ, всегда будеть навлониа въ охранскію порядка, мысль, которая не всегда находила свою оправданія въ дійствительности (ср. 6). Вь поздатишихъ примічаніяхъ онь предложня еще другое средство предупредить противозаконное употребленіе военной силы, именно, назначеніе военныхъ начальниковъ не королемъ, а министрами 1). Лабула справедливо замечаеть, что подобное предложение составляеть вонституціонную ересь. Въ этому привело Бенжанена Констана неправильное раздъ-

<sup>1)</sup> Cours de polit. constit. I, Note P, erp. 338.

деніе королевской власти и министерской. Министры въ конституціонной монархів, также какъ и въ абсолютной, не более какъ совътники короля. Истинная гарантія противъ злоупотребленій военной силы заключается въ общемъ духъ народа, который сообщается и войску. Правительства, которыя подавляли свободу оружісиъ, всегда находили опору въ общественномъ мићнім.

Наконецъ, Бенжаненъ Констанъ возстаетъ противъ всякаго пріостановленія или нарушенія конституців для ся спасовія. Правительство, которое нарушаеть конституцію, говорять онь, такъ сачымъ уничтожаеть собственное свое придическое основание: съ этого момента оно держится только силою. Въ сущности, этимъ способомъ сохраняется не конституція, а единственно власть накоторыхъ дюдей, которые хотять держаться во что бы ни стало. И еслибы еще этинь поддерживалось правительство! Но беззаконіе, исходящее отъ правительства, возбуждаеть стремленіе къ беззаконію и въ подданныхъ; произволу дается полный просторъ. Власть потеряла свой отличительный признавъ охранительницы завона; она вручаетъ свониъ враганъ то саное оружіе, которынъ она пользуется. Какова бы ни была опасность, подобныя средства только увеличивають вло. Если паденіе власти неизбежно, то зачень соединять съ нимъ безполезное преступленіе? Если же опасность можеть быть отвращена, она устранятся не нарушеніемъ справединвости, а добросовъстнымъ соблюденіемъ установленныхъ формъ и гарантій. Этикъ правительства обращають на своихъ враговъ всю ненависть, возбуждаемую беззаконіемъ, и пріобратають доваріе колеблющейся MACCIA. Деспотическія правительства могуть пержаться насилісиь; власть умеренная, опирающаяся на порядовъ и справедливость, губить себя всякимъ нарушениемъ справедивости, всякимъ уклоненіемъ отъ порядка 1).

И въ этихъ мысляхъ Бонжанена Констана выражается нёкоторая односторонность, которую мы замёчаемън въдругихъчастяхъ его ученія. Нётъ сомнёнія, что законныя правительства должны по возможности действовать законнымъ путемъ; легкомысленное употребленіе произвола осуждается, какъ правомъ, такъ и здравою политикой. Но нётъ сомнёнія также, что бывають чрезвычайныя обстоятельства, гдъ не-

<sup>1)</sup> Cours de polit, constit. I, Note BB. crp. 372 m crax.

обходимо пріостановить законныя гарантів и устранить формы, несовивствыя съ быстротою действія. Желательно только, чтобы сама жонституція предоставляла это право законнымъ властямъ. Переживши деспотизиъ конвента и деспотизиъ Имперіи, Бенжаненъ Констанъ заботнися главнымъ образомъ о гарантіяхъ противъ произвола. Все его вниманіе было устремлено на охраненіе свободы. Это мменно и придавало некоторую односторонность его взглядамъ. Однаво эта односторонность не увлевала его въ повлонению республиканскимъ учрежденіямъ. Онъ стояль на почей конституціонной монархін, представляющей высшее сочетаніе началь порядка и свободы. Онь первый изобразиль существенныя ся черты, согласно съ потребностями XIX въка. Въ развитой Монтескъй теоріи раздъленія властей онъ присоединиль необходимость соглашенія. На этомъ онъ основать ученіе о королевской власти, как' высшей нейтральной селы, уравновешивающей остальныя. Онъ не изобремь этой теоріи; Ангаія служила ему практическамъ образцомъ. Бенжаменъ Констанъ постоянно обращался въ Англів за принеромъ. Но онъ первый понять истинное существо англійской бонституція и возвель ее въ общую политическую теорію. Въ этомъ состоять существенная его заслуга въ политической наукт. После него оставалось только исправить некоторую односторонность и развивать подробности конституціоннаго ученія. Главное основаніе было положено.

## 2. ДЕСТЮТТЪ ДЕ ТРАСИ.

Съ гораздо большем развостью, нежели у Бенжамена Констана выступаеть одностороннее либеральное направление у Дестютта де Траси. Это быль эмигранть, выселившійся въ Америку и ставшій гражданиномъ Соединенныхъ Шітатовъ. Въ немъ мы находимъ отголосовъ ученій XVIII вака. Бенжаменъ Констанъ изображаєть основанія конституціонной монархіи; Дестютть де Траси, удаленный оть свропейскаго міра, склоняєтся къ республикъ. Въ этомъ смысле написаны его Комментарій на Духъ Законовъ Монтескъв (Сомментарій ва Духъ Законовъ Монтескъв (Сомментарій ва Духъ Законовъ Монтескъв (Сомментарій ва Соединенныхъ Штатахъ на англійскомъ языкъ, въ 1811 году, и затамъ во французскомъ переводе въ Брюсселе въ 1817 и въ Парижъ въ 1819-иъ 1).

<sup>1)</sup> Пользуюсь паримских паданіскъ.

Доститть до Траси начинаеть съ критики даннаго Монтескье опреділенія законовь, какь необходимыхь отношеній, вытеклющихь жэь природы вещей. Этому определению онъ противополагаеть другое, именно, что законъ есть правило, предписанное нашимъ дъйствіемъ властью, имбющею на то право. Только въ силу расширонія понятія это первоначальное значеніе было перенесено на законы естественные. Видя, что явленія всегда происходять въ неизмінномъ порядка, им предполагаемъ, что это совершается въ силу законовъ. устаноменных высшею властью, наказивающею всякое ихъ нарушеніе уничтоженість деятели. А такъ вакъ ны этихъ законовъ признать не ножемъ, то установляемые нами законы должны съ ними сообразоваться. Положительные законы могуть быть хороши мля дурны, смотря по тому, согласны они или несогласны съ законами остоственными. Справодивымъ называется то, что ведеть къ добру, несправедливымъ то, что производить зло. А такъ какъ то и другое совершается въ силу естественныхъ законовъ, то справедлевое и несправединвое существуеть прежде положительныхъ законовъ. Задача положительнаго законодательства состоить единственно въ томъ, чтобы следовать естественному закону. Въ этомъ состоитъ духъ законовъ (ch. 1).

Такимъ образомъ, не смотря на критику сдъланнаго Монтескъё опредъленія, оказывается, что производное значеніе закона предшествуетъ первоначальному. Положительные законы должны сообразоваться съ естественными, то есть, съ природою вещей. Монтескъё не утверждалъ ничего другаго.

Но если Дестютть де Траси сходится съ Монтескьё въ философскоить понятия, то онъ совершенно расходится из ниить въ приложени. Въ политической области, природа вещей прежде всего выражается въ существъ различныхъ образовъ правленія. Монтескьё, какъ мы видън, раздълять образы правленія на республиканскій, монархическій и деспотическій. Дестютть де Траси справеднию замічаеть, что республиканское правленіе можеть быть весьма различно, а деспотическое составляеть не болье какъ злоупотребленіе, которое присуще каждому образу правленія и не можеть быть возвелено въ отдъльную политическую форму. Этому раздъленію онъ противополагаеть другое: один правительства онъ называеть мачіональными, другія—спеціальными. Первыя основаны на общихъ правахъ подей, вторыя на частныхъ. Устройство первыхъ можетъ быть разменю: чисто деновратическое, представительное, аристовратическое, шаконецъ монархическое. Но каково бы оно ви было, вездё предпожагается, что источникъ власти лежитъ въ совокупности гражданъ, которые всегда инбютъ право измёнить учрежденіе, какъ скоро они этого захотятъ. Въ спеціальныхъ образахъ правленія, напротивъ, признаются иные источники права и власти, кромё общей воли, напришёръ, божественное установленіе, завоеваніе, рожденіе, договоры и т. д. Здёсь организація общества представляется произведеніемъ явныхъ или тайныхъ соглашевій между различными властями; вслёдствіе этого, она можетъ быть измёнена только свободнымъ ихъ согласіемъ (сh. 2).

Дестютть де-Траси прямо объявляеть, что онь не хочеть входить въ разборъ правонерности или неправонерности техъ или другихъ образовъ правленія. Следуя Монтескьё, онъ признаеть ихъ существующими и хочоть изследовать только различения ихъ последствія. Но этоть прісив водсть единственно въ тому, что исключительная правомерность такъ называемыхъ національныхъ правленій, а маъ нихъглавнымъ образомъ представительной демократіи, бездоказательно предполагается авторомъ. Они одни основаны на разумъ и сообразны съ природою вещей, тогда какъ остальныя опираются на сомнительныя начала, которыя можно защищать только отдаленными соображеніями (га. 6, стр. 63, 66; га. 13, стр. 241). И хотя допускается, что національныя правленія могуть имёть различное устройствооднаво всё другія формы, кромі представительной демократіи, признавотся не болбе какъ примесью спеціальныхъ элементовъ къ національному началу. Возвращаясь въ другомъ мёсте иъ раздёленію Монтескьё, Дестютть де-Траси сводить противоположение національных правленій спеціальнымъ въ двумъ главнымъ типамъ. Республика, говорить онъ, должна быть раздёлена на аристократическую и демократическую; деспотія ничто иноє какъ чистая монархія; ограниченная же монархія, въ сущности, есть аристократія съ единымъ главою. Следовательно, вийсто принятаго Монтескъй раздиленія, им получасив иснархію, аристократію и демократію. Но изъ этихъ трехъ формъ чистая демократія, въ которой весь народъ принимаеть участіе въ правленів, невозножна въ сколько-нибудь образованномъ обществъ. Точно также нестериниа и чистая монархія, гдв одинь человань

является безусловнымъ владыком всёхъ. Первое есть правленіе дикихъ, второе—правленіе варваровъ. Остается, слёдовательно, аристократія въ различныхъ ел формахъ. Она установляется у всёхъсколько-нибудь образованныхъ народовъ, какъ скоро съ развитіенъобразованія появляется различіе влассовъ. Только въ нов'йшее время, при высшенъ просв'ященіи, люди изобр'яли новую форму, отличную отъ прежнихъ, форму, основанную на общей вог'я и общенъ равенствъ, именно, правленіе представительное. Если им оставинъ въ сторонт варварскіе народы, то сравненіе различныхъ образовъ правленія сводится къ этичъ двунъ типамъ, къ аристократіи въ различныхъ ся формахъ, съ одной стороны, я представительному правленію—съ другой (св. 6).

Такимъ образомъ, съ самаго начана предполагается, что одно правленіе разумно, другое неразумно, одно имѣетъ въ виду общее благо, другое частное. Избавляя себя отъ изслѣдованія придическаго оспованія и историческаго происхожденія различныхъ образовъ правленія, Дестютть де-Траси лишаетъ свои выводы всякой твердой почвы. Онъ не разбираетъ существа общей воли, которая, по принятымъ имъ началамъ, все же поставляется изъ частныхъ; онъ не объясняетъ, въ силу чего образованное меньшинство обязано подчиниться рѣшеніямъ необразованнаго большинства; онъ предполагаетъ, а не доказываетъ, что воля необразованной массы всегда направлена къ общему благу. Между тѣмъ, эти принятыя на вѣру чисто теоретическія положенія лежать въ основаніи всёхъ выводнимъть имъ послѣдствій изъ природы различныхъ образовъ правленія.

Прежде всего, онъ возстаетъ противъ тёхъ началъ, которыя Монтескьё приписываетъ различнымъ политическимъ формамъ, имевно, добродётель демократія, умёренность аристократія, честь иопархіи и страхъ деспотіи. Разумная, то-есть, представительная демократія, говорить Дестютть де-Траси, основана на любви къ свободё и равенству, или, что тоже самое, къ миру и справедливости. Всякій надёстся здёсь только на личныя свои силы и ревниво охраняетъ пріобрётенное. Поэтому онъ живо чувствуєть всякое нарушеніе чужаго права действіемъ власти; онъ видить въ этомъ опасность и для себя. Въ этомъ заключается истинная республиканская добродётель, а не въ самоотреченіи, какъ думаетъ Монтескьё. Спартанское воздержаніе противно природё; оно можеть только быть плодомъ фанатизма.

поддержаннаго искусственными учрежденіями. Основанный на немъ порядовъ всегда непроченъ. Когда первоначальная демократія превращается въ аристократію, то етть сометнія, что гордость однихь 🥆 и низость другихъ, уменю первыхъ и невежество вторыхъ должны быть причислены въ началамъ, охраняющимъ этотъ порядовъ. Точно также и съ превращениемъ демократии въ монархию охранительными началами этого правленія являются, съ одной стороны, высокое понятіе нонарка о своемъ достомиствъ, съ другой стороны, честолюбіе м преданность придворныхъ, а вийсте съ темъ и ихъ презрвніе иъ HESMEN'S RISCCAN'S, HAROHOU'S PAGOL'EMHOS YBARCHIC MOCLEHRING RO всемъ величіямъ и желаніе нравиться темъ, которые ими облечены. Но пока совокупность народа признается еще источникомъ всякаго права, эти различныя чувства подчиняются уваженію къ общинъ правамъ человъка. Тамъ же, гдъ правленія изъ національныхъ превращаются въ спеціальныя, эти чувства гордости и раболёнства господствують уже во всей своей чистоть (ch. 3).

Сообразно съ характеромъ правленія, эти различныя чувства развиваются воспитанісмъ. Каково бы ни было государственное устройство, правительство никогда не должно отнимать детей у родителей и воспитывать ихъ сано. Такой способъ действія составляєть нару-- шеніе священнайших права человака. Но правительство можета направлять воспитавіе непосредственно черезъ учителей и восвенно черезъ вліяніе на родителей и на общество. Въ наслідственной монархін это направленіе состоять въ томъ, что внушаются правила безусловнаго повиновенія, уваженіе къ существующихь формамъ, нелюбовь къ преобразованіямъ, отвращеніе отъ обсужденія началь. Правительство должно призывать на помощь религію, стараясь однаво держать священниковь въ зависимости отъ себя, и изъ всехъ религій оно должно предпочитать ту, которая всего болье требуеть нокорности и устраняеть всякое движение имсли. Затемъ оно должно стараться образовать въ подданныхъ умы легкіе и поверхностные, занемая ихъ изящною литературою и отвращая ихъ отъ занятія деломъ и отъ философскихъ изысканій. Наконецъ, образованіе низшихъ влассевъ должно быть вавъ можно скуднъв. Масса должна держаться въ унижения и невъжествъ, для того чтобы отъ удивления передъ всемъ, что возвышается надъ нею, она не перешла къ желенію RIBOTOCO CORNACERIA OTOCCO LEE HTEME.

Той же самой политики должно сладовать и аристократическое правленіе относительно воспитанія низшихъ влассовъ. Но здісь оно должно болве остерегаться вліянія духовенства, которое можеть быть для него опаснымъ соперинкомъ. Тамъ, гдв духовенство не сильео, аристократія можеть еще употреблять его, какъ орудіє, для того чтобы держать народь на известной певинной степени невежества. Но если духовенство богато и могущественно, аристократическое правительство должно итшать распространению въ народъ религіознаго духа, который можеть обратиться противь него самого. Оно пе дерзаеть противодъйствовать ему распространениемъ образования, которое скоро уничтожнае бы духъ раболенства; оно можетъ только ослаблять его, погружая народъ въ пороки и разврать. «Не ситя сдвлать изъ него глупое стадо въ рукахъ пастырей, оно принуждено провратить его въ развращенную и пищенскую чернь, всегда находящуюся въ рукахъ полиціи». Въ этомъ состоить для него единственное средство сохранить свою власть. Съ другой стороны, высшій классь, въ отличіе отъ монархін, должень получить прочное образованіе для того, чтобы сохранить способность управлять ділами. Все просвъщение общества должно быть сосредоточено въ немъ, иначе оно всегда будеть нивть опасныхъ соперниковъ.

Тамъ, гдъ монархія и аристократія имъють національный характерь, эти начала видовзивняются уваженіемь нь общему праву. Поэтому здёсь является смёшеніе различныхъ направлевій. Для собственнаго ихъ интереса, говорить Дестютть де-Траси, эти правленія не должны стремиться къ полному подавленію разума и истины. Они должны только стараться затметь нев до нёкоторой степени, чтобы помъщать слишкомъ последовательнымь выводамь изъ принятыхъ началь. Что же касается до чисто представительнаго правленія, то оно одно не боится истины, вбо оно основано единственно на природа и разуна. Его интересъ состоить въ томъ, чтобы всами израми содъйствовать развитію просвещенія. Будучи основано на началъ равенства, опо должно безпрерывно бороться противъ санаго пагубнаго неравенства, неравенства образованія различных членовъ общества. Оно должно предохранять низшій влассь оть невёжества и нищеты, высшій — отъ вичливости и ложнаго знанія, стараясь связать тоть и другой съ среднинь классомъ, по своему карактеру и положенію удаленными оть всяких издиществи (ch. 4).

Таковъ взглядь Дестютта де-Траси на образовательную діятельность различныхъ правительствъ. Вийсто тонкой наблюдательности Монтескъй, адйсь является, съ одной стороны, чистый идеалъ, съ другой стороны—карикатуры. Вдаваясь въ крайнюю односторонность, комментаторъ далеко отсталь отъ своего образца.

Въ томъ же дукъ Дестютть де-Траси разсиатриваеть отношение законодательства въ различнымъ образамъ правленія. Относительно первобытной монархів, или деспотів, онъ замічаєть только, что свои доходы она получаеть путемъ грабежа и конфискацій, а средствами управленія служать ей сабля и веревка. При этомъ монархъ долженъ быть главою или рабомъ владычествующаго духовенства, доказательство, что средствами управленія служать не одни сабля и веревка. Что касается до монархін, которая утверждается въ нёсколько образованномъ обществъ, то здъсь необходимы иныя начала. Прежде всего, частное его право должно быть утверждено на прочномъ порядей наследованія. Затемъ оно должно операться на другія частныя права, ибо только соединивъ вокругъ себя вначительное количество частныхъ интересовъ, ножно держать народъ въ повиновеніи. Этой цви служеть аристовратическое сословіе и корпораціи, состоящія въ зависимости отъ монархіи, учрежденія, которыя можно защищать правдоподобными доводами, не обсуждая первоначального права. А такъ какъ при этомъ порядке обогащается трудомъ только низшій жлассъ, то необходино прибъгать из различнымъ средствамъ, чтобы вытягивать изъ него деньги. Это достигается, между прочимъ, продажностью должностей, которую рекомендуеть Монтескьё. Точно также и аристократія должна употреблять всё средства, чтобы мізшать обогащенію низшихъ влассовъ; есля же невозможно этому воспрепятствовать, то она должна, по крайной мёрё, принимать въ свою среду вских техъ, которые достигии значительнаго состоянія. Представительное правленіе, напротивъ, не прибъгаеть ни въ вакимъ искусственнымъ марамъ; будучи сообразно съ природою, оно предоставыясть дваз ихъ собственному, естественному теченію. Стремясь иъ равенству, оно не установляеть его насилісять, но довольствуется устраненіств препятствій, воспрещеніств майоратовь, субституцій, привилегій. Оно не требуеть отъ подданныхъ мелочнаго отчета въ мить действіямь, не стесняеть мить въ занятіямь, но воздерживается отъ всего, что питаетъ тщеснавие и безпорядочность. Съ этими предосторожностями, частныя добродётели скоро распространяются во всёхъ сомойствахъ. Представительное правленіе не стёсняєть и имсли, но предоставляєть каждому право говорить и писать то, что онъ думаєть, въ увёренности, что истина всегда восторжествуеть (ch. 5).

Следуя Монтескьё, Дестиотть де - Траси разсиатриваеть отношение различных образовъ въ простоте законовъ, въ форманъ суда, въ навазаніямъ. Но замічанія его, писанныя въ общемъ диберальномъ HYXE HYERTS HAIO HHTEDECA. OTHOCHTEJSHO DOCKOMH OHS HORASHваеть, что она всегда есть зло, ибо роскошь ничто иное какъ непроизводительная трата. Но монархія миветь интересь въ поддержанія роскоми, потому что ей необходимо возбуждать тщеслявіе, внушать уважение во всему, что блостить, делать умы легкими и пустыми, вселять чувства соперничества между общественными влассами, наконець разорять граждань, которые могли бы суйлаться слишкомъ могучими всявдствіе своего богатства. Представительное правленіе, напротивъ, не имбеть никакого повода нокровительствовать естественному стремленію человака къ лишнимъ тратамъ. Но для воздержанія роскоши оно не должно прибъгать къ законодательнымъ мърамъ; достаточно, чтобы устранялись поводы въ навопленію богатствъ и въ возбужденію тщеславія. Въ хорошо устроенномъ обществ все поядеть само собою (ch. 7). Что касается до женщинь, то у дикихъ, говорить Дестютть де-Траси, онф-рабочій скоть, у варваровъ-животныя, содержимыя въ звёринцахъ, у народовъ, преданныхъ суетности и тщеславію, поперемънно деспоты и жертвы; только тамъ, гдв царствують свобода и разумъ, онв становятся счастанвыми подругами избранныхъ ими мужей и нёжными матерями семейства (тамъ же).

Важиће то, что Дестюттъ де-Траси говоритъ о величинъ государствъ по отношению из различнымъ образамъ правления. Монтескъй утверждалъ, что маленькимъ государствамъ свойственно республиканское правленіе, среднимъ монархическое, большимъ деспотическое. Дестюттъ де-Траси возражаетъ, что такъ какъ деспотизиъ есть превратный образъ правленія, то онъ не можетъ бытъ приличенъ никакому государству. Все, что можно сказатъ, это то, что слешкомъ большія государства неизбежно должны или распасться, или подпасть подъ деспотизиъ. Съ другой стороны, чистая демократія воз-

MOWHA TOJILO BY OJCHE MAJCHERNY FOCYJAPCTBAYE; HO TARY RAKY этогь образь правленія приличень дишь совершенно неустроеннымь обществамъ, то онъ нагде не можетъ утвердиться прочно. Что же жаслется до аристократія подъ одникь или нёсколькими главами. то она можеть существовать при всякомъ объема территоріи, съ тъмъ различиемъ, что при монархической формъ нужно большее . пространство, поо слишвомъ малое население не въ состояние полдерживать роскоши двора. Точно также и представительное правленіе возножно при всякомъ объемѣ государства. Въ этомъ отношенім оно имбеть даже значительныя преимущества, ибо, съ одной стороны, требуя меньшихъ издержень, нежели другія, оно можеть существовать и на весьма тесномъ пространстве, съ другой стороны, соединяя съ самою исполнительной власти нравственное вліяніе представителей различныхъ частей территорів, оно легио можеть охранять порядовъ въ большомъ государстве (св. 8). Дестюттъ де-Траси не замечаеть, что нравственное вліяніе местныхъ представителей нередво можеть идти совершенно наперекорь действио исполнительной власти, изъ чего проистекаеть не сила, а слабость. Каковъбы, впрочемъ, ни быль образъ правленія, продолжаеть авторъ, государство непременно должно иметь известный объемъ. Если оно слишкомъ мало, оно, въ силу остественной подвижности человического ума, дегко можеть подвергаться внезапнымъ революціямъ; а съ другой стороны, слабость его всегда ставить его въ зависимость отъ могучих состдей. Вредно также и излишнее расширение. Хотя въ образованных обществахъ, при легкости сообщеній, уменьшаются невыгоды разстояній, однако важно то, чтобы государство не заключало въ собъ народовъ, слишкомъ различающихся нравами, характеромъ и особенно языкомъ, изъ чего неизбъжно проистекаетъ разгальность интересовъ. Еще важнае то, чтобы границы государства могие быть легко защещаемы. Въ этомъ отношение нетъ лучшей границы, вежели море, которое, давая удобство защиты, избавляеть отъ необходимости держать значительное войско, всегда опасное для свободы. Затанъ сладують высокія горы и, наконець, широкія раки. Вообще, ножно свазать, что всякое государство должно стремиться получить свои остоственныя границы и никогда изъ нихъ не выхоgets (tany mo).

Это приводить насъ къ вопросу о военной силь. Отправленсь отъ

мысли, что республиканская форма свойственна малымъ государствамъ, Монтескье видёлъ возножность сочетать ее съ достаточнымъ могуществомъ для защиты отъ соседей единственно въ федеративномъ устройстве. Дестюттъ де-Траси замѣчаетъ, что федерація вийетъ песомнанныя прениущества передъ обособленіемъ; но союзныя государства сдалаются еще сильнае, если они соединятся въ одно, а это возножно посредствомъ представительныхъ учрежденій. Союзное устройство имаетъ то прениущество, что оно затрудняетъ захваты власти и способствуетъ распространенію образованія по всамъ частямъ государства; но вообще, его сладуетъ разсматривать болае какъ попытку людей, которые хотали сочетать свободу съ могуществомъ, но не имали еще надлежащаго понятія о представительномъ правленіи (ch. 9).

Не признавая союзное устройство высшею формою для представительныхъ государствъ, Дестюттъ де-Траси допускаетъ однаво возможность, въ будущемъ, общей федераціи народовъ, съ суднищемъ для разръшенія ихъ взаниныхъ распрей (св. 10). Онъ соглашается съ Монтескъе, что война не можетъ имъть инаго основания, кромъ справединвой защиты, и что непозволительно браться за оружіе изъ вопросовъ самолюбія, приличія и еще менте для славы или тщеславія государя. Справедливая же война влечеть за собою право завоеванія, воторое однако всегда должно соеднеяться съ свободою покоренныхъ выйти изъ государства. Дестютть де-Траси настанваеть и на томъ, что всякое государство должно стреметься къ своимъ естественнымъ границамъ, начало, которое значительно расширяетъ право завоеванія. Въ этомъ отношенія все образы правленія одинаки; но преимущество представительнаго правленія оказывается въ отношеніяхъ къ покореннымъ. Оно даеть имъ теже выгоды, кавими пользуются граждане, всябдствіе чего покореніе становится для нехъ освобожденісиъ. Это и придало такую свлу французской республикъ въ ея завоеваніяхъ (ch. 10).

Наконецъ, Дестюттъ де-Траси приходитъ въ важитащему политическому вопросу, въ отношению образовъ правления въ политической свободъ. Здёсь односторонняя скудость его взглядовъ обнаруживается вполить.

Онъ начинаетъ съ теоретическаго опредёленія свободы. Вслёдъ за Локкомъ, онъ признаеть одну внёшнюю свободу, отвергая внутрем-

нюю. Свобода, говорить онь, есть власть или способность исполнять свою волю. Поэтому свобода относится только въ исполнению, а не въ самой воль, которая всегда необходино движется побужле- ... ніями. А такъ какъ все счастіе существа, одареннаго волею, состоить въ исполнени желаній, то счастіе и свобода-одно и тоже. Всв люди страстно любять свободу, потому что они не могуть любить инчего другаго. Отсюда Дестютть де-Траси выводить, что народь должевь считаться истинео свободнымь подътвив правленіемъ. жоторое ему нравится, хотя бы оно менве другихъ соответствовало мстиннымъ началамъ свободы. Наилучшее безусловно не ееть наилучшее относительно. Безусловно дучшія учрежденія всего болье противоръчать ложнымъ идеямъ, и если последнія распространены въ народъ, то хорошія учрежденія могуть быть введены только силою, и народъ не ножеть чувствовать себя свободнымь подъ ихъ владычествомъ. Отсюда следуетъ далее, что свобода независима отъ образа правленія: навболёе свободно то правленіе, подъ которымъ большинство наиболее счастинво. Если бы совершенный деспоть управлять отлично, то подданные его пользовались бы полнымъ счастіемъ, следовательно полною свободою (ch. 11, стр. 154—162).

Мы видинъ, къ чему ведетъ противоръчащее истивъ смъщение счастия съ свободою. Деспотизмъ, то-есть, полное отрицание свободы, является, по крайней мъръ въ возможности, полнымъ осуществлениемъ свободы. Въ дъйствительности, свобода заключается единственно въ просторъ, предоставленномъ личной дъятельности человъка. Ведетъ ли эта дъятельность къ счастию или нътъ, это совершенно другой вопросъ, который можетъ разръшаться различно. Извъстно, что влоупотребления свободы всего болъе разрушаютъ человъческое счастие.

Несмотря на сдёланный имъ выводъ, что свобода вовсе не зависить отъ образа правленія, и что дёло не въ теоріи, а въ практикѣ и результатахъ, Дестюттъ де-Траси, вслёдъ за Монтескьё, ищетъ теоретически совершеннѣйшаго правленія, которое могло бы обезпечить людямъ наибольшее счастіе. Онъ признаетъ установленное Монтескьё раздёленіе властей на законодательную, исполнительную и судебную, ибо вся задача общества, говорить онъ, состоятъ въ томъ, чтобы котёть, исполнять и судить. Справедливо и то, что эти отрасли необходимо должны находиться въ разныхъ рукахъ, безъ чего прои-

зойдеть величайшая опасность для свободы. Но вийсто того, чтобы искать средствъ предупредить это здо, Монтескье просто указываетъ на примерь Англін. Это предубежденіе въ пользу англійской конституцін заставняю его забыть, что означенныя три отрасли власти суть только производныя должности, которыя не существують сами по себв, а истекають изъ единаго источника, изъ воли народной. По праву, существуеть только одна власть, народная воля. Фактически же исть иной власти, кроив исполнительной, которая располагаеть физическою свлою. Монтескьё не обратиль на это вниманія, а потому одобриль безъ разсуждения предоставление исполнительной власти одиному лицу, даже наследственному, не разбирая, способно ли оно въ этому или ибтъ, и не ведетъ ли подобное устройство въ тому, что эта власть поглотить собою остальныя. Вь силу той же неясности мысли, онъ, кроив народныхъ представителей, допускаетъ и привидегированное сословіе, которому ввіряется не только часть законодательной власти, но и важиващим отрасль суда, судь государственныхъ преступленій. Въ этомъ сословін онъ видить посредствующую, умфряющую власть нежду законодательною и исполентельною, не замъчая, что въ англійской исторіи верхняя палата является вовсе не унтряющею силою, а лишь придаткомъ королевской власти. Если прибавить из этому, что въ действительности ahtliäckiä eodoli beetga biaziika hadiamehta, kotodiiä ohi gedmeti. въ рукахъ посредствомъ страха и подкупа, то ясно, что во всемъ этомъ искусственномъ зданіи нёть ничего, что бы ибшало захва-TANTA. ELMECTBEHRAM PADANTIM CHOCOLLI BE AHPLIM SARADVACTOM BE твердой воль народа не допускать притесненій, и когда король синшкомъ злоупотребляеть тою властью, которою онь въ дъйствительности владъетъ, онъ низвергается общинъ движеніенъ, которое всегда возможно на острове, где неть необходимости держать постоянное войско. Важивиная черта англійской конституців, этото, что народъ шесть или семь разъ низлагаль своихъ королей. Но подобное средство не можеть считаться конституціоннымъ. Въ правильномъ государственномъ устройстви надобно искать иныхъ гарантій (ch. 11, стр. 163—173).

Очевидно, что, не смотря на признаніе установленнаго Монтескьє разділенія виастей, оть мысли великаго французскаго публициста не остается и тіни. Все поглощается единою верховною властью,

волею большинства, то-есть, необразованной нассы. Противь ся деспотизна неть убежища, ибо всякое особое право отвергается, какъ месогласное съ общею волею. «Вообще», -- говорить Дестютть де Траст. -- «я считаю отпостною и проистекающею изъ несовершенныхъ жомбинацій ту систему равновісія, въ силу которой хотять, чтобы **НЪСКОЛЬКИТЬ ЧАСТНЫМЪ ЛИЦАМЪ ОБЛА ПРЕДОСТАВЛЕНА** Самостоятельная сила, охраняющая ихъ противъ общественной власти, и чтобы нёжоторыя власти могин держаться сами по себе противь другихь властей, не прибъгая въ помощи общей воли. Это не охранение мира, а объявленіе войны». Въ этой претензін на силу, независимую отъ общей нассы и способную ей противостоять, Дестютть де-Траси видить единственную причину войны между бъдными и богатыми. По его мытыю, при постепенности перехода отъ одного класса къ другому не было бы возможности положить демаркаціонную линію, если бы она искусственно не установлядась законодательствомъ. Въ другомъ мёстё онъ навываеть системы противоположенія и равновъсія «пустыми обезьянствами или дъйствительною междоусобною войнов» (св. 11, стр. 189-201).

Не трудно видеть, до какой степени все это поверхностно. Глубокая мысль Монтескьё о необходимости сдержекъ и ограниченій для всякой человъческой воли, совершенно непонята. Не знающая гранепъ воля необразованной массы одна остается владычествующею среди крушенія всякаго самостоятельнаго права. Еще менте можно найти здесь основательныя наблюденія надъ политическою жизнью народовъ. Англійская конституція представляются въ совершенно искаженномъ видъ. Чтобы устранить этотъ живой примъръ правильнаго дъйствія системы равновісія, надобно было превратить его въ карикатуру. Любопытно, что Дестюттъ де-Траси, признавши, какъ мы видели выше, что въ Англін король, какъ глава исполнительной власти, есть все, въ другомъ мёстё говорить, что онъ значить чтонебудь единственно своинъ участіемъ въ законодательной власти, безъ чего онъ быль бы совершенно безпомощень. «Закоподательное ... собраніе и министры, воть что въ действительности составляеть правительство. Король же не болбе, какъ паразить, лишнее колесо въ двежение машины, въ которой онъ только увеличиваетъ треніе и трату... Какъ скоро рачь идеть о далахъ, онъ совершенно устраняется: пренія или спошенія, война или миръ, все это рёшается

между совітомъ министровъ и парламентомъ, и когда мінисте одниъ изъ двухъ, мінистея все, хотя король, истинно аменистії, въ точномъ симслії слова, то-есть, ничего не ділающій, остается однии тотъ же» (сh. 11, стр. 202). Когда на разстояніи нісколькихъ страницъ, объ одномъ и томъ же политическомъ явленіи измагаются столь противорічащія сужденія, то этимъ самымъ обличается вся предубіжденность основной точки зрінія.

Устранивши англійскую конституцію во имя народной воля, Дестютть де-Траси не довольствуется и учрежденіями Соединенныхъ Штатовь, которые разрішають вопрось посредствомь союзной формы. Онь хочеть изслідовать, какимь образомь задача разрішается для государства единаго и нераздільнаго. Изслідованіе должно идти не историческимь, а чисто теоретическимь путемь. Умозрительно выводятся основанія свободной, законной и мирной конституціи (стр. 173—4).

Когда люди соединяются въ общества, говорить Дестютть де-Траси, они не жертвують частью своей свободы, какъ утверждають накоторые. Напротивъ, они уведичиваютъ свою мощь, сладовательно и свою свободу. Нужно только, чтобы они уладились другь съ другомъ возножно дучшимъ образомъ. Въ этомъ состоитъ устройство или конституція общества. Первоначально это пелается случайно и наобумъ: отсюда безконечное разнообразіе учрежденій. Но настасть Время, когда многочисленное и образованное общество, не довольствуясь случайными сділками, хочоть устроиться по указапіямь чистаго разуна. Что должно оно делать въ этомъ случае? Ему представляются три пути: или предоставить существующимъ властямъ удадиться между собою и опредълить взаимныя права и обязанности; или поручить мудрецу начертать планъ конституців; или, наконецъ, выбрать для этого особое учредительное собраніе. Первый способъ ничто вное какъ практическая сделка, которая некогда не можеть повести из разумному порядку. Второй, кроий грудности найти достойное лицо, представляеть еще и то затруднение, что составленный имъ проектъ, не будучи подвергнутъ общему обсужденію, не будуть виёть достаточной опоры въ обществевномы метнім. Въ древности подобные законодатели обыкновенно выдавали себя за провозвъстниковъ воли Божества; но въ наше время подобное средство немыслемо. Остается третій способъ, который котя виветь нъкоторые недостатки, однако обладаеть еще болье значительными выгодами. Здёсь прежде всего представляется вопросъ: какъ должны совершаться выборы? Всемъ ли гражданамъ безъ исключения должно быть предоставлено право голоса въ одинаковой степени или должны быть установлены различия?

Дестютть де-Траси рашаеть вопрось въ первоиз симска. Всякія **изъятія изъ** общаго права кажутся сму не основанными ни на жаких разумных началахъ. Рожденіе, говорить онъ, несомивино даеть человеку известныя преимущества: общирныя связи, возможность утонченнаго образованія, болье широкія мысли и благородныя привычки: все это вытекаеть изъ природы вещей, и никакой законь не можеть ихъ дать или отнять. Но отсюда не следуеть, чтобы они давали право на какія-либо должности или на привилегированное положение въ общества. Подобныя права могутъ даваться только обществомъ и для общества. Отдёльныя же лица никогда не должны обладать самостоятельною силою для защиты себя противь общаго интереса. Тоже следуеть сказать и о богатстве и наконець, о почестяхъ. Совершенно безполезно и даже вредно, чтобы тъ, которые пользуются въ обществъ естественными преимуществами, прибавляли въ этому еще превосходство власти, которая, подъ предлогомъ защиты своихъ правъ, можеть служить только къ притесненію другихъ. Монтескьё утверждаетъ, что для лицъ, пользующихся особыть положениеть, общая свобода была бы равнозначительна рабству: это все равво, что люди, превосходящіе другихъ физиче-CROID CHIOID, CHETRIE COOR HIPETECHOHHIMME 38 TO, TTO MEE HO HO HOSBOдяють бить своихь сограждань и заставлять ихъ работать въ свою пользу. Защетники привилегій ссылаются на то, что эти лица обладають большимъ образованісмъ, а потому для народа выгоднёс управляться ими, нежели теми, которые стоять въ этомъ отношеніи виже. На это можно отвёчать, что образование составляеть такого рода преинущество, которое само собою, безъ всякихъ искусственных мёрь, даеть преобладающее положение въ обществъ. Разумъ ослабляется, вогда онъ вщегъ опоры въ частныхъ интересахъ. Изъ всего этого синдуеть, заключаеть Дестютть де-Траси, что право годоса должно быть дано всёмъ, и притомъ въ одинаковой степени, вбо все равно заинтересованы въ общественномъ деле, отъ котоparo sabecetta ace ext charococtomeie. Ogne moryta entita colline

средствъ, другіе меньше; но жизненный интересь для всёхъ одинаковъ. Исключены должны быть только малолётніе, которых воля еще недостаточно освещена разумомъ, женщины, которыя по своей природе предназначены для домашней жизни, а не для общественной, затёмъ приговоренные судомъ къ лишенію правъ, наконець, можеть быть, тё, которые, добровольно принявъ на себя извёстныя должности, повидимому, подчиняли свою волю чужой (сh. 11, стр. 185—194).

Эте исключения обнаруживають всю недостаточность принятаго правила. Изъ нихъ оказывается, что кроит общаго встиъ интереса въ общественныхъ дълахъ, для пользованія правонъ требуется еще разуменіе, требуется способность въ деламъ и наконецъ самостоятельное положение въ обществъ. Все это очевидно не находится въ визшихъ классахъ въ одиновой степени съ высшими, а потоку раціонально ніть возможности дать имь одинакія политическія права. Несправединю, что рожденіе, богатетво и образованіе сами собою ставять людей во главъ общества: въ демократіи эти преимущества нередко становятся поводомъ къ непріязни, а съ темъ виесте къ устраненію оть выборныхь должностей. Но съ этимь еще можно было бы примириться, если бы дело шло единственно о томъ, чтобы важный свободно могь занематься своимъ частнымъ пъломъ. Тогда можно было бы сказать, вийсти съ Дестюттомъ де-Траси. что людянь, обладающень большею физическою силою, есть нужды давать еще, сверхъ того, привилетіи для притесненія другихъ. Но туть вопрось идеть о делахь общихь всемь, на счеть которыхъ должно состояться совокупное рішеніе. Отвергать юридическое превмущество образованнаго меньшенства вначеть утверждать придическое преимущество необразованнаго большинства, то-есть, дать возножность последнену притеснять первое. Такое устройство несогласно съ правомъ, ибо гдв есть различие интересовъ, тамъ справединность требуеть, чтобы одинь не быль предань на жертву другому. Еще менъе оно согласно съ общимъ благомъ, которое требуеть, чтобы при решеній государственных дель разунный элементь преобладаль надъ неразумнымъ, образованный надъ необразованнымъ. Сабдовательно, если мы поставимъ вопросъ на чисто теоретическую почву, то нъть сомнънія, что всеобщее и однежное для встхъ право голоса не можетъ быть признано разумнымъ началомъ:

Самъ авторъ, предоставляя всёмъ гражданамъ право голоса въсобраніяхъ, не считаетъ однако массу способною непосредственно выбирать своихъ представителей. Она должна только выбирать изъсреды себя лучшихъ людей, которымъ ужъ предоставляется окончательный выборъ (сh. 11, стр. 295—6). Однако, и это средство не достигаетъ цели. Политическая практика свободныхъ государствъноказала, что выборы въ двухъ степеняхъ мало измёняютъ результатъ, ибо дело идетъ не столько о людяхъ, сколько о партіяхъ, изъвоторыхъ каждая выставляетъ своихъ кандидатовъ и начинаетъвербовку съ самой первой ступени.

Все это относится, впрочемъ, только въ учредительному собранію. Что насается до законодательной власти въ устроенномъ уже порядка, то Дестютть де-Траси, въ противоположность всамъ другимъпублицистамъ, предпочитаетъ вручить ее одному лицу, облеченному довъріснъ общества, нежели законодательному собранію, лишь бы это лицо не имбло вибств и исполнительной власти, что сделало бы его опаснымъ для государства. Причину такого предпочтенія онъ-BRINTS BY LOND' ALO TO TOLL HERE OFFICE XODOMUSIO SECONOSTOTES нежели дейсти или тысячу, и что самое законодательство при такомъ условін будеть иметь больше ценности и единства. Онъ соглашается, однаво, что и собраніе иместь невоторыя выгоды, осо-GCHHO TY, TTO OHO MOMET'S CHÉHATISCA NO TACTAMIS, & HOTOMY OH'S ACпускаеть и подобное учреждение, лишь бы ваконодатели выбирались на время и имън бы всъ одинакія права. Для большей зръюсти сужденій можно разділить собраніе на отділенія, но не придавая имъ особыхъ правъ. Законодательное собраніе, по существу своему, должно быть едино. Борьба одной части противъ другой ведеть тольво въ мождоусобной войнъ.

Совершенно другое следуеть сказать объ исполнительной власти. Въ противоположность обывновенному взгляду, авторъ признаетъ, что она отнюдь не должна сосредоточиваться въ однихъ рукахъ. Единство нужно въ воле, а не въ исполнени, которое и въ действительности всегда предоставляется несколькимъ иминстрамъ. Необходимое единство действія можетъ быть точно также установлено большинствомъ совета, какъ и однимъ лицомъ; быстрота же далеко не всегда желательна. Наконецъ, советъ, сифиясь но частямъ, можетъ сообщить исполненію гораздо более систематичности и посто-

янства, нежели одно лицо. Последнее же устройство, каковъ бы ни быль способъ назначенія правителя, всегда мибеть значительныя невыгоды. Есяп онъ набирается на нявестное число леть и обста-BLOKE TROPHINE PAPARTISME, TAKE TO ORE HO MOMOTE BUXONETE ESE продаловь своей власти, то, коночно, онь становится безвредениь. А безъ этихъ предосторожностей, положение его делается столь значительнымъ, что оно возбуждають всв честолюбія. Выборы будуть производиться посредствомъ интригъ, подкуповъ и даже населія. Всь старанія временнаго главы будуть направлены къ тому, чтобы сохранить свою власть. Еще болбе усиливаются прамолы, если глава государства выбирается пожизненно. При такомъ порядка народь осуждень на вёчныя смуты, какъ можно видеть на примерт Польши, или же власть превращается въ наследственную. Последняя инфеть то преинущество, что это саный простой способъ разрашенія задачи. Но туть вовсе не обезпечена способность. Важетяшая должность въ государствъ зависять отъ случайности рожденія. Въ этому присоединяется и то, что эта власть, по существу своему, не подлежить ограничениямъ. Будучи нераздъльна въ однихъ рувахъ, она стремится въ большинъ и большинъ захватамъ. Какъ бы не умърянись столкновенія, осторожностью монарка или вибшения обстоятельствани, результатонъ этого образа правленія ножеть быть либо порабощение народа, либо падение престола. «Надъяться на свободу и монархію», говорить Дестютть де-Траси, «значить надіяться на двъ вощи, изъ которыхъ одна исключаеть другую» (ch. 11, стр. 214).

Едва не нужно замітить, что этоть выводь построень на чисте произвольных соображеніяхь. Желая во что бы то ни стало доказать несовийстность всякой независимой оть народа власти съ свободою, Дестютть де-Траси строиль воздушный замокь, которому противорічнть вся современная дійствительность: свобода несовийстна съ монархією только тамъ, гдй она не нийсть корней въ народной живни. Опасеніе сосредоточенной власти привело автора и къ тому, что онъ единичную власть заміняєть коллегією, между тімъ какъ законодательство онъ считаєть возможность вручить одному лицу. И то и другое противорічнть какъ здравой политической теорів, такъ и конституціонной практикі всёхъ более или менёе значительных государствъ. Во всемъ этомъ обнаруживаєтся увлеченіе пред-

**ВЗЯТОЮ МЫСЛЫЮ, ПРИ ВОСЬМА ЗНАЧЕТЕЛЬНОМЪ НОДОСТАТИВ ПОЛЕТЕЧЕ-СЕВГО ПОНЕМАНІЯ.** 

Въ силу тёхъ же опасеній Дестютть де - Траси подчиняеть свою мснојнительную власть законодательной. Первая должна зависеть отъ последней, какъ исполнение отъ води (ch. 11, стр. 217). Однако эта зависиность не должна быть полная, ибо воля ножеть быть незавонная. Отсюда возможность столкновеній и необходимость третьяго, посредствующаго тыв. Этоть третій, важивищій органь, составляющій влючь но всей систем'я, есть сенать, котораго задача состоить въ охраненіи, то-есть, въ согласованіи воли и действія. Онъ провъряеть выборы членовъ законодательнаго собранія; составыясть представляемые избирателямь списки кандидатовь въ должности членовъ исполнительной коллегін, или самъ избираеть ихъ нзъ числа представленныхъ ону кандидатовъ; участвуетъ точно такинь же порядкомь въ назначении верховныхъ судей; оставляеть или предветь суду членовъ исполнительной коллегіи по иниціативъ законодательнаго собранія; уничтожаєть противныя конституціи дъйствія законодателей и исполнителей; наконець, созываеть, когда нужно, конвенть для пересмотра конституців. Сенать составляется **ИЗЪ ПОЖИЗНОННЫХЪ ЧЛСНОВЪ, НАЗНАЧАСИМХЪ ИЗЪ ВЫСШИХЪ САНОВНИ**повъ государства, на первый разъ учредительнымъ собраніемъ, а затемъ, но мере ваканцій, избирателями, на основаніи списка, составленнаго законодательнымъ собраніемъ и исполнительною коллегією. При таконь устройстві, говорить Дестютть де-Траси, всякій вопросъ кожеть быть разрашень правильнымъ образомъ, между тъмъ какъ безъ этого государство единое, и нераздъльное, неизбежно предается на жертву случайностямъ и насилію (ch. 11, стр. 220—7).

Мысьь о необходиности охранительнаго Сената составляеть дучшую сторону предлагаемой Дестюттомъ де - Траси (конституціи; но именно она доказываетъ потребность власти, независимой отъ увлеченій народной воли. Надобно только сказать, что для охраненія недостаточно уничтоженія действій, явно противныхъ конституціи; требуется еще возможность останавливать законодательныя мёры, вредныя для общества. Если исполнительная власть не должна быть безусловно подчинена законодательной, то между ними могуть возникнуть самыя разнообразныя столкновенія, которыя, въ свою очередь, потребують оть сената болёе деятельнаго вижшательства въ общественные двав. Для того, чтобы играть роль согласующаго авемента конституцій, онъ должень быть такъ, что во всёхъ конституціонныхъ государствахъ называется верхнею налатою. Какъ Дестютть де-Траси признаеть такого рода палату, составленную изъвысшихъ сановниковъ съ пожизненымъ назначеніемъ, главнымъ столбомъ конституцій, онъ такъ самымъ опровергаетъ основанія собственнаго своего ученія.

Наконецъ, въ необходиминъ гарантіянъ политической свободы принадлежить свобода личная и свобода печати, которыя одит дають возножность выразиться общей волт. Безъ нихъ, говорить Дестютть де-Траси, вст политическія конбинація въ видахъ распредъленія властей остаются пустыми соображеніями. Однако авторъ не распространяется объ этомъ предметт, отсылая къ тому, что сказано о судт и объ уголовныхъ наказаніяхъ. Воспрещеніе произвольныхъ арестовъ и судъ присяжныхъ, таковы главныя гарантія дичной свободы (ch. 11, стр. 228—9; ch. 12, стр. 236).

Сводя все сказанное въ предыдущихъ главахъ, Дестюттъ де-Траси представляеть развитие различныхъ образовъ правления въ видъ трекъ, следующихъ другъ за другомъ ступеней. Низшую ступень составляеть демократія и деспотизнь; это-парство невіжоства и насилія. На второй ступени являются разнообразныя инінія и владычествуеть религія: это-періодъ господства аристопратій. Навонець, на третьей ступени, разумъ вступаеть въ свои права; установляются основныя на немъ представительныя правленія. Первый завонъ этихъ правленій состоять въ томъ, что правители существують для управляемыхъ, а не наобороть. Отсюда следуеть, что они ногуть держаться только волею большинства управляемых и должны меняться съ переменою этой воли. Изъ того же начала следуеть далее, что эдесь не можеть быть ни насильственной власти, ни вакого-либо привилегированнаго класса. Второй законъ состоитъ въ токъ, что въ обществе не должно быть власти, которую нельзя было бы сивнить безъ насилія или безъ потрясенія. Отсюда невозможность предоставленія всёхь народныхь сель одному лепу и необходимость разделенія властей. Наконець, третій законь состоеть въ томъ, что правительство всегда должно иметь въ виду независимость народа и свободу гражданъ. Отсюда необходимость естественныхъ границъ государства и вийшнихъ союзовъ; отсюда же неприкосновонность свободы личной и свободы мысли. Эти законы, говорить Достютть до-Траси, ничто иное какъ законы собственной нашей природы; это въчныя истины, которыя должны бы были стоять во главъ всёхъ конституцій, вийсто тёхъ объявленій правъ, которыя сочинямотся нывъ, и которыя ниймоть значеніе только протеста противъ притёсненій. Свободнымъ людямъ не зачёмъ исчислять свои права, мбо они ихъ и безъ того имъють (ch. 13).

Мы уже заметыя, что владычество большинства вовсе не есть законъ природы или вечная истина, имеющая силу для всёхъ времень и народовъ. Такое положение отнодь не вытекаетъ изъ того, что правители существують для управляемыхъ, а не наоборотъ. Здёсь, какъ и вездё, обнаруживается недостаточность принятыхъ авторомъ основныхъ началъ. Столь же произвольно и признание трехъ посивдовательныхъ ступеней развития. Если въ теоріи недоставало философскихъ доказательствъ, то здёсь оказывается недостатокъ историческихъ знаній.

Основательные то, что Дестютть де-Траск говорить о податяхъ, о торговав в вообще объ экономическихъ отношенияхъ. Здесь онъ опирается на Синта и Сея, которые уже посав Монтескьё разработали эту науку. Однако и туть онь впадаеть въ односторонность, вогда онъ, напримеръ, всё государственные расходы объявляетъ непроизводительными, а потому требуеть, чтобы они были по возможности уменьшены. Онъ соглашается впрочемъ, что они необходины; но это не болье какъ неизбъжное здо. Точно также основательны и тв возраженія, которыя онъ движеть противь развиваемой Монтескьё теоріи влиматовъ; но здёсь все ограничивается отдёльными замъчаніями. Собственнаго взгляда Дестютть де-Траси не выработаль, а потому останавливаться на его мысляхь было бы излишне. Все его значение заключается въ изложении политического ученія, которое, въ сущности, является болье отголоскомъ теорій XVIII-го въка, нежели разработкою началь XIX-стольтія. Переселившись въ Америку, онъ не воспользованся великить политическимъ опытомъ, воторый можно было почеринуть изъ событій, следовавших за Французскою революціем, и самыя американскія учрежденія нашив въ немъ более односторонняго повлоннява, нежели безпристрастнаго наблюдателя. Также какъ публицистъ XVIII-го въка, ONE OMES IN OCTABOR SECTIONS TOOPSTREOMS.

## 1 KIPIS BORTS.

(abromers) er reju torri rifika, merem Johanne y-Tjock, CHARGE TAIL LIEFE EXPENDED CONTROL PROPERTY PROPERTY AND ADDRESS OF THE PROPERTY ADDRESS OF THE PROPER MURHERITE MINETETYLE, MITVIEW, PROBLEM MICH PROPRIEMENT IN-THE RESIDENCE PROPERTY OF STREET, OF STREETS PARTY IS mil a a marte departer accountered minimum. Is some ethicula, trade data activiticae anda da l'epidea, est camorrie specialisticum periode. Becausines, m er minis, PARCES TARRES DATACARES TO, TH BAPATONIMOCKA MENNA, & BRITA. можить уприлаты спить вь системивностие учени. Такие один-CTWATER OTHERS TO AND MITORE OUR ENGOGERS TORKED BATE PÉRCULEUS RIFECTIONS, SC MATIO OFFICE EPRECUE CO ES ENCUMENTE METRICA JACONTOLICATO PRINCILA MESSAGRICATA, RETUPOS MENÈ CONTRACTOR THE ENGINEERING TOPPOSTURENTS THE EXPLORENCE. yenad kerturae 2000 Migh Korrs, ranne nats u ninemas ectivitéctus minia, se somera parte dopenamenta estara. Utianare years o spart a recompenst one ne nepaderare.

Пераме его слити въ этомъ выграния венника въ 1517 геду въ муркалі Есропейскій Ценкора Се Семен Енгоревев. Но свять окъ вслорі занітиль, что разработка научникъ вепріній во вному текущихъ вопросовъ для не німеть принести въ виздопноренникъ регультатанъ. Реалія, наступнащая съ 1520 года, нобудив ого уданніся въ Півейларію, глі овъ приняме за общирно перепическое сочиненіе. Въ теченіе двухъ віть овъ преводавать въ Логаний, затіять переселиме въ Англію, и, наконець, вопративникъ во Францію, въ 1526 году издать свой Трантовно о запинодительство. (Traité de Rigidalion), которий въ 1525 году вишель вторинъ паданість.

Піарль Колть отправляется отв сравненія ваука правственних в нолитических съ наукани естественнини. Посліднія двиганися твердник шагонь и постоянно идуть впередь; нервия не водвергаются безпрестанным колебаніямь, какъ нь своень движенія, такъ и нь своекь виводахъ. Причина этого различія межить отчести въ саннях свойствахъ преднета, нъ несравненно большей смежности общественнихъ явленій и нь трудности изслідовать ихъ причини. Но еще боліе это различіе зависить оть негоди, негорой слідують ті и другія науки. Естествоненнятатели руководствуютем мскиючительно опытоиз. Они наблюдають явленія, сравнивають ихъ соотношенія. Въ нравственныхъ и политическихъ наукахъ, напротивъ, досель господствують произвольныя гипотезы, которыя ведуть только въ безполезнымъ словопреніямъ. Единственное средство утвердить эти науки на прочимхъ основаніяхъ и дать имъ характерь положительнаго знанія завлючается въ усвоенія той методы, которой слідують естественныя науки.

Шарль Конть доказываеть примърами, что всякое научное изследованіе въ области права и нравственности имбеть діло исключктельно съ фактами. Такъ, ибна есть фактъ, причним котораго завлючаются въ другихъ фактахъ, именно во взаимныхъ потребностяхъ людей, а последствія продставляются опять въ виде новыхъ фактовъ, именно пріобретаємыхъ обении сторонами выгодъ. Тоже можно свазать о семейных отношеніяхь, которыя следуеть изучить въ ихъ существъ, въ ихъ причинахъ и последствияхъ. Далее все угодовное право, начиная отъ преступленія и кончая наказаніемъ, представляеть только рядь фактовы. Тоже самое относится из государственнымъ учрежденіямъ и къ международному праву. Наконецъ, самая наука нравственности, по увърению Конта, можеть быть основана только на наблюдении извъстныхъ явлений. Эта наука ничто иное какъ познаніе человіческихъ страстей и привычекъ съ ихъ причинами и последствіями. Такимъ образомъ, въ нравствен-HUX'S HAYRAXI, TARMO RARI N B'S OCTOCTBOHHUXI, NU NOMON'S BUвести законы, которыми управляются явленія, единственно изъ набирденія самыхь этихь явленій. Всякая наука содержить въ себъ двъ части: описаніе явленій и объясненіе ихъ посредствомъ изслідованія взаимныхъ ихъ отношеній или ихъ связи. И здёсь и тамъ наука начинають съ фактовъ и восходить къ причинамъ, до тёхъ поръ пока она доходить до такой причины, которой она объяснить не можеть (L. I, ch. I, стр. 1—12. Paris, 1835).

Сбликая такимъ образомъ остоственные законы съ законами нравственными, Контъ не замътиль одного существеннаго ихъ различія: оно заключается въ томъ, что физическіе предметы всегда силдують законамъ своей природы, тогда какъ нравственное существо имъетъ способность отъ нихъ уклоняться. Наблюдая физическое явленіе, им совершение убъждены, что при одинакихъ условіяхъ

оно всегда происходить одинакимь образонь, а потому им факть непосредственно признаемъ за выраженіе закона. При наблюденіи явленій правственнаго міра им видимъ, напротивъ, что одинакія причивы могуть произвести совершенно разныя последствія. Такъ, наприитръ, потребность въ чужой вещи, вийсто ийны, можеть породить обмань, похищение, насние. Всв эти свления одинаково должны быть признаны выраженіскі естественных законові, но будуть не они одинаково выражениемь законовь нравственныхъ? Природа не прибъгаеть въ искусственнымъ итрамъ для поддержанія своихъ законовъ; человъкъ же только посредствоиъ искусственныхъ учрежденій можеть поддерживать законы права, которые неаче потеряли бы всякую силу. Когда Контъ въ уголовномъ правъ или въ государственныхъ учрежденіяхъ видить только рядъ фактовъ, онъ забываеть, что все это-факты, созданене самить человъкомъ, именео для того, чтобы положить предъль действію естественных законовъ. Если бы правственная наука заключалась только въ познанів человъческихъ страстей и привычекъ, она была бы не болъс, какъ описательная психологія, и притомъ исихологія односторонняго свойства, ноо, вроив страстей и привычень, у челована есть разунь и чувство, которые возвышають его надъ страстими и привычками к представляють ому правственные идеалы. Последніе суть тоже факты человъческой природы, но факты высшаго, духовнаго ніра, которынъничего не соответствуеть во внешней действительности, но съ воторыми вившиня дайствительность должна сообразоваться. Когда Шарль Канть возстаеть противь духа системы, который изобретаеть начала и подчиняеть инъ факты, онъ отвергаеть именно то, что составляеть природу нравственнаго закона, а висств и чедовъка, какъ нравственнаго существа. Нравственный заковъ инветъ совершение другой характеръ, нежели законъ физическій: онъ представляеть не постоянное отношеніе явленій, а требованіе, которому явленія должны подчиняться. Истинная наука должна признать законы обоего рода, естественные и нравственные. Если одностороннее отрицаніе фактических данемув во имя чисто идеальныхъ построеній ведеть вы ложнымы системамы, то и наобороты, отрицаніе умозрительных началь во имя голаго факта производить не меньшую односторонность. Черезъ это цёлая и притомъ высшая половина человёческой жизни остается непонятою.

Самъ Шарль Контъ принужденъ искать другаго иврила для первыхъ авленій, противъ простаго ихъ описанія и указанія взанивыхъ мхъ отпошеній. Наблюдаемые нами законы, говорить онь, раскрывають намъ необходимую связь явленій, ихъ причины и следствія. Отсюда ны ноженъ вывести, какія причены ведуть во благу чело-ВЕческаго рода, то-есть къ его совершенствованію, и какія ко вреду, то-есть въ упадку. Черезъ это паука пріобратаеть вліяніе на практику, ибо человакъ, по своей природи, стренится въ совершенствованію и одобряєть то, что ведеть въ совершенствованію рода. Кромѣ стремленія въ личной пользе, у него есть и безкорыстное желаніе общей пользы. Въ этомъ состоять прирожденное ему нравственное чувство, которое накоторые считають основаниемъ нравственности, совершенно отвергая необходимость уиственнаго анализа и научныхъ изследованій. Но это воззреніе, продолжаєть Конть, грешить односторонностью, ибо внутреннее чувство, не руководимое разумомъ, можеть заблуждаться. Этимь способомь изъ правственных наукъ мскиючается всякое разсужденіе, оправдываются всё преступленія, совершонныя добросовёстнымъ фанатизмомъ; наконецъ, мёридомъ правственности становится личное начало, обыкновенно находящееся подъ вліяність частнаго положенія лица. Для того, чтобы нравственное чувство, или совъсть, могло дъйствовать правильно, оно должно быть освёщено разуновъ, указывающинь хорошія и дурныя последствія действій. Но, съ другой стороны, столь же односторонни и тв систематики, которые, какъ Бентамъ, совершенно отвергаютъ внутреннее чувство и ограничиваются одникь научныкь анализокъ фактовъ. Всъ наши познанія были бы безплодны безъ того чувства, которое заставляеть насъ одобрять то, что им признаемъ полезнымъ для человаческаго рода и осуждать то, что ны считаемъ вреднымъ. Безъ этого человекъ быль бы лешенъ всякой пружены въ нравственной діятельности (L. I, ch. 8).

Итакъ, познаніе законовъ или необходимыхъ отношеній, вытекающихъ изъ природы вещей, служитъ только средствомъ для достиженія высшей цёли, совершенствованія человіческаго рода; стремленіе же къ цёли опреділяется правственнымъ чувствомъ, одобряющимъ то, что къ ней ведеть и осуждающимъ то, что ей противно. Мы видимъ, что Шарль Контъ держится той точки зрінія, на которой среди німецкихъ мыслителей стоитъ Гербартъ. Но лишенный философскаго образованія, Конть не развиль этого взгляда. въ цельную философскую систему и не утвердиль его на прочимыдоказательствахъ. Недостаточность одного фактическаго изследованім общественныхъ отношеній привела его нъ признанію высшаго, одобряющаго и осуждающаго начала; но это начало онь не подвергь анализу, а примо заянствовать его у шотландской школы, эклектечески соединяя съ нинъ и взглядъ Монтескьё на существо закона и наконець начало общей пользы, заимствованное у Бентама. Относительно последняго Шарль Конть справедливо утверждаеть, что оно всегда признавалось основаніснъ политики встии философами и публицистами, древними и новыми. Но вопросъ состоить въ томъ: на ченъ его утвердить? Недостаточно сказать, что оно должно быть основаність всякаго законодательства. Если, какъ замічасть самь Шарль Вонть, понятіе о долга не признается всени, если законодатели, из которымы обращается это требованіе, предпочитають сладовать внушеніямъ собственнаго интереса и выгодамъ своего сословія, то какъ уб'єдить ихъ въ противномъ? Противъ этого, по митнію Конта, нттъ много средства, какъ всеобщее распространеніе просвіщенія: надобно, чтобы правители, которые ставять личные интересы выше общественныхъ и притокъ не върять въ наказаніе будущей жизни, находили адъ въ настоящей (L. I, ch. 14, стр. 270-1). Ho oto shatete otralete boshomhocte xopowaro sarohoдательства въ совершенно неопределенное будущее. Недостаточность твердыхъ основаній для нравственнаго начала общественной жизни ведеть къ тому, что ученіе, которое имбеть претензію опираться на одни факты, въ конце-концовъ принуждено ссылаться на фантастическій идоаль.

Это сийменіе нравственных законовъ съ естественными приводить Конта из противорічащимъ выводамъ относительно самаго существа положительнаго закона. Съ одной стороны, онъ въ положительномъ законі видить не боліе, какъ описаніе совершающихся въ жизни фактовъ. Истинное существо закона состоить не въ клочкі бумаги, который самъ по себі не имбеть никакого значенія, а вътіхъ силахъ, которыя дають законодательнымъ постановленіямъ приложеніе въ жизни. Сийшеніе описанія съ самимъ предистоиъ ведеть из тімъ чисто теоретическимъ конституціямъ, которыя исчезають при малійшемъ соприкосновенія съ жизнью и не дають на-

родамъ никакой гарантів (L. II, ch. 1). Съ другой стороны, Шардь Конть въ самомъ описанів видить извёстный элементь силы; оно сообщаеть действію общность и правильность, присоединяя вліянію мийнія действіе власти. Еще боліе такимъ элементомъ силы являвотся правительственныя лица и орудія, прилагающія законъ (стр. 311—4). Различіе между естественными законами и положительными состоить именно въ томъ, что къ числу элементовъ, ихъ образуюищихъ, принадлежить действіе власти (L. II, ch. 13, стр. 437).

Очевидно, следовательно, что положительный законъ не есть простое описаніе того, что совершается въ жизни. Такое опредёленіе могло бы прилагаться единственно въ обычному праву; но, по признанію самого Шарыя Вонта, эта форма принадлежить низшей ступени цивилизаціи. Съ высшинь развитіснь является потребность нововведеній, и тогда является другая юридическая форма — законодательство. Туть законь является уже описанісив не того, что совершается, a toro, « TTO Sakohogatell konete beecte»; Tyte upabetelectbo « CHдою заставляеть граждань сообразовать свои действія сь даннымь имъ описаніемъ». Авторы этихъ нововведеній, говорить Шарль Конть, действують вань архитекторы, которые домають старыя зданія, очищають почву и воздвигають новыя по составленнымъ ими планамъ (L. II, ch. 4, стр. 343-4). Столь же нало приложнио определение простого описания и на третьей форме права, на праву пористовъ. Последнее, по признанію Конта, имфеть въ виду совершенствованіе существующихъ законовъ (ch. 5, стр. 355). Но ясно, что совершенствованіе существующаго не есть только простое описаніе того, что двалется въ жизни.

Выдавая законъ за простое описаніе дъйствительности, подобно портрету лица или копіи съ ландшафта (стр. 297, 353), Шарль Конть упускаєть изъ виду самоє существенное обстоятельство, именно то, что это описаніе имъеть обязательную силу, и что съ нимъ факты должны сообразоваться. Онъ самъ признаєть, что описаніе производить факть (стр. 307), между тъмъ какъ портреть не производить изображеннаго имъ лица, и ландшафть не сообразуется съ его описаніемъ. Контъ совершенно правъ, когда онъ настамваєть на томъ, что законъ, отръшенный отъ жизненныхъ условій, ничто иное какъ пустой клочокъ бумаги: въ этомъ заключается существенная его заслуга. Но онъ доводить это воззрѣніе до нелѣ-

ной крайности, когда онъ въ законодательныхъ постановленіяхъ видитъ только отраженіе жизни въ нысли, унуская изъ виду, что они представляють вийсті съ тімъ и воздійствіе имсли на жизнь. Имсль не есть только страдательный влементь; это—самостолтельное начало, воторое находится во взаимодійствіи съ жизненными условіями и направляєть ихъ сообразно съ своими требованіями.

Это невениание въ самой существенной черте положительнаго закона, къ его обязательной свей нак къ придическому его значенію, ведеть вы тому, что у Конта право сийшивается съ правственностью. Какъ указано было выше, единственное отличіе, которое онъ полагаеть нежду естественными законами и положитель-HIME, BARIDARCICE BY TOWN, TO OFFE OURPROTOR HE OCTOCTBORRISE силы человъка, другіе также и на искусственныя. Первыя составляють область нравственности, вторыя-права (L. II, сh. 13, стр. 437; сh. 15, стр. 476-7). Признавъ туть чисто вишиній. Какого рода действія могуть быть предметомъ обязательных постановленій и какого неть, объ этомъ им у Конта не находимъ инкакихъ вытекающихъ изъ самаго существа дела указаній. Также какъ у Бентама, все опредъляется единственно началомъ пользы, и если онъ не допускаеть вившательства власти въ действія, которыя касаются исвлючительно самого действующаго лица, то онъ руководствуется здёсь тёмъ соображеніемъ, что въ этомъ случай можно внолит подожиться на собственный интересь дица (ch. 15, стр. 471). О связи права съ человъческого свободого и о требованіяхъ, вытекающихъ изъ этого начала, изтъ и ручи. Въ этомъ отношении нельзи не видеть громаднаго премнущества измеценкъ юристовъ, воспитанныхъ на философіи Канта. Недостатовъ философскаго образованія у французскихъ мыслителей сказывается туть вполив.

Но упуская изъ виду значеніе свободы, какъ источника права, Шардь Конть съ другой точки зрінія даже преувеличиваеть это начало въ его отношенім къ законодательству. Если положительный законъ является лишь отраженіемъ жизненныхъ явленій, то ясно, что чёмъ меньше онъ воздійствуеть на жизнь и нарушаеть естественное ся теченіе, тімъ лучше. Шардь і Конть прямо говорить, что народы тімъ боліе процвітають, чімъ меніе они чувствують на себі дійствіе правительства (сh. 13, стр. 457). Если им станемъ изслідовать дійствительные результаты большей части государствен-

ныхъ законовъ, мы убъдиися, что всё громадныя матеріальныя средства, которыми располагаеть правительство, милліоны, которые сбираются съ народа, иножество чиновниковъ, безчисленныя армін. производять самую налую долю добра, изъ чего ножно вывести, что образованный народь, для того чтобы быть счастлевымь, нуждается единственно въ томъ, чтобы его не грабили, а предоставили бы его самому себа, и что она больше сладаеть одною сидою своиха HDABOBL H TENL HHCTHHETOML, ROTOPHE BICTCTL OFO KL CAMOCOXDAHOнію и въ проуспечнію, нежели могуть сделать самые ученые политики съ ихъ системами, поддержанными войскомъ и безчисленными агонтами (ch. 14, стр. 467-8). Шары Контъ видить въ подчиненін народа мысли законодателя выраженіе чистейшаго рабства (св. 15, стр. 351). Для того чтобы воздержать вредныя привычки и украпить полезныя, достаточно предоставить ихъ собственному дъйствію. Сана природа соединила съ порочными наклонностями вредныя последствія для самихъ деятелей, и это служить для другихъ большею гарантісю, нежели всё законодательныя мёры, точно также какъ и польза, проистекающая для другихъ отъ добродетелей, обезпечивается выгодами, воторыя онв доставляють саминь обладателять этихъ качествъ. Надобно только чтобы эти естественныя награды и наказанія были какъ можно болью публичны, върны и пропорціональны действію. Поэтому все, что нарушаеть эти начала, должно быть признано вломъ (ch. 16, стр. 494-500). Таковы, напринарт, различныя благотворительныя учрежденія, которыя имъють въ виду уменьшить дурныя последствія распутной жизни, какъ-то: воспитательные дома, гдв принимаются родильницы и незавонные дети, больницы для дурныхъ болезней, наконецъ, пріюты для такъ называемыхъ кающихся гръщницъ. Уменьшая естественное наказаніе вины, эти заведенія способствують усиленію пороковь (сh. 17). Тавовы же и всв ийры, которыя, подавляя общественную свободу и публичное выражение мивний, способствують безнавазанности людей, управляющихъ государствомъ (св. 19, стр. 519). Шарль Конть сознастся при этомъ, что у всёхъ народовъ Европы есть стремленіе ослаблять наказаніе именно тахъ пороковъ, которые всего более требовали бы исправительныхъ меръ. Порочная наклонность, воторая доставляеть мину мало наслажденій, не можеть принести ему значительное ало и большею частью не въ комъ не возбуждаеть

состраданія. Но есін порокъ причиняєть челов'ячеству гронадных б'адствія, а самому лицу приносить значительным выгоды, то всі готовы его извинить. Отъ испорененія этихъ ложныхъ имслей, порожденныхъ рабствонъ, зависить благоденствіе челов'яческаго рода. И туть надобно сказать, что единственная гарантія для народовъ завлючаєтся въ томъ, чтобы путь порока приводиль челов'яка къ земному аду (сh. 18, стр. 524—537).

Оказывается, следовательно, въ ченъ признается и Контъ (стр. 521), что не всегда порокъ влечетъ за собою нагубныя последствія для деятеля. Одного действія законовъ природы недостаточно; необходию, чтобы къ втому примъняюсь нравственное или матеріальное наказаніе, налагаемое саминъ человеконъ. Контъ требуетъ даже, чтобы тё пороки, которые доселе оставались въ области чистой морали, какъ-то низость, алчность, честолюбіе, истительность, жестоность людей, управляющихъ государствонъ, наказывались действіенъ власти (стр. 516), въ ченъ опять выражается полное сибшеніе права съ нравственностью. Изъ теоріи Конта следуеть, что состраданіе къ преступнику или къ кающемуся грёшнику во всяконъ случаё есть вло; что невинныя дёти должны гибнуть въ наказаніе за грёхи родителей. Этихъ, приводимыхъ имъ саминъ примъровъ въ подтвержденіе своего взгляда, достаточно для обнаруженія крайной его односторонности.

Столь же преуведичено и увъреніе, что всё громадныя средства государства могуть принести лишь самую вичтожную нользу. Можно разсчитывать сколько угодно, что количество тажбъ и преступленій въ сравненіи со всёмъ количествомъ народонаселенія, относительно мало; но еслибы государство не разрішало тажбъ и не наказывало преступленій, это количество возросло бы до такой степени, что всё блага, которыми пользуются люди, были бы уничтожены. Контъ правъ, когда онъ говорить, что правительство ділаєть зло всякій разъ, какъ оно хочеть установить дійствіємъ силы то, что ножеть быть совершено только дійствіємъ нравовъ (стр. 487): излишняя регламентація, и въ особенности вийшательство правительства въ непринадлежащую ему область, всегда вредны. Но для рішенія этого вопроса всего менёє можно довольствоваться односторонникъ предоставленіємъ вещей естественному ихъ теченію, необходимо разобрать, какая область подлежить дійствію правительства, и накая область,

ж въ какой ибрй должна быть отъ нея изъята; надобно отличить шраво отъ нравственности, проимшленность и политику, общіе интересы и частные. Всего этого им у Конта не находить; общая теорія бездійствія, основанная на аналитичныхъ пріснахъ Бентама, жоторой онъ однако самъ не въ состояніи послідовательно провести, заміняєть настоящій анализъ предмета.

Навонець, невозножно утверждать, что завонодательство въ своей деятельности должно только следовать за остественнымъ движеніемъ общества, а не указывать ему путь. Въ этомъ отношения Контъ идеть такъ далеко, что хорошими законами онъ называеть тё, которые выражають собою интересы, чувства и привычки вначительнъйшей части народонаселенія, а дурными тв, которые служать выраженість интересовь, страстей или предразсудковь вліятельнёйшей части общества (стр. 476). Но онъ невольно самъ себъ противоричить, когда онъ говорить, что ложное описаніе, въ силу котораготеченіе дінь соображается не сь обычнымь ихь ходомь, а сь самымь этимъ описанісмъ, можетъ иногда быть добромъ, а иногда зломъ (св. 4, стр. 345-6). Законодательное нововведение, которое идетъ въ разрёзъ со всёми нравами народа, безъ сомибнія, осуждено на безсиле, то, которое выражаеть собою только частные интересы правителей, безспорно, есть зло; но нередко новыя начала, которыхъсознаніе распространено только въ образованнайшей части общества, могуть найти приложение единственно действиемъ власти, и это служить одною изъ саныхъ сильныхъ пружинъ человеческаго совершенствованія. Еслибы правительство, прежде нежели действовать, стало дожидаться, чтобы новыя начала установились уже въ общихъ правахъ, человеческое развите совершалось бы съ величайшем медденностью и часто встръчали бы неодолними затруднения. Борьба новаго порядка со старымъ происходить не въ одной только области идей, но переходить изъ теоріи въ жизнь, прежде нежели идеи усивли сделаться общемъ достояніемъ и укорениться въ нравахъ.

Между такъ, начало совершенствованія составляєть одинь изъсущественнайшихь элементовь ученія Конта. Различіе между хорошими законами и дурными опредаляєтся ихъ полезностью, полезность же состоить въ ихъ способности служить человаческому совершенствованію. Сладовательно, для опредаленія доброты законовъ надобно прежде всего знать, въ чемъ состоить человаческое совершенствова-

віс, составляющее идеальную цель законодательства. Въ этомъ отвошенін Конть становится опеть на чисто видивидуалистическую точку зрвнія. Невозножно составить себів точное новятіе о величік или упадкъ народа, говорить онъ, если им не начненъ съ точнихъ понятій о величін или упадкі отдільнаго лица; послідняя же задача, въ свою очередь, требуетъ разложенія лица на отдільныя его части и разсмотраніе важдой изъ нихъ особо (L. III, ch. 1, стр. 2). Съ этой точки зранія, Комть разбираеть, въ чень состоить совершенство различных способностей человека, физических, уиственных и правственныхъ. Совершенство физическихъ органовъ закимчается: во-первыхъ, въ хорошенъ ихъ устройства, а во-вторыхъ, въ ихъ способности из различения действіямь, полозения самому лицу или другинъ. Первое дается природою, второе пріобратается упражиенісиъ. Тоже слідуєть сказать и объ унственнихь способностихь. Наконець, правственное совершенство состоять не въ присутствія или отсутствій такъ или другихъ наклонностей, а въ правильномъ направленія всёхъ, и въ господстве надъ ники, согласно съ требованіями просвіщеннаго разума. Правильнымъ мы называемъ то направленіе, вогда доброжелательныя наклонности обращены на дъйствія, полезныя человіческому роду, а зложелятельныя на дійствія вредныя, неправильнымь то, вы которомы происходить обратное явленіе (L. III, ch. 1). Такить образоть, наиболье совершенный человавъ тогъ, чьи фезические органы устроены наилучшимъ обра- " зонь и наиболье способны въ дъйствіянь, необходинынь для сохраненія его самого и ему подобныхъ; чьи уиственныя способности наиболье развиты въ отношения бъ предметамъ, наиболье для него BAMHUMB, HAROHOID, APH HARTOHHOCTH BCGLO QOURG COLISCADICA CP интересами человъческаго рода. Точно также и народъ идетъ къ совершенству, когда совершенствуются и иножатся составляющія его лица, и наоборотъ, онъ идетъ къ упадку виёстё съ паденіенъ и съ уменьшеніемъ народонаселенія (L. III, ch. 2, стр. 22-3).

Оказывается, слідовательно, что совершенство человіческих способностей опреділяется тіми цілями, которыя опі достигають; ціли же состоять въ пользі человіческаго рода. Но въ чемъ заключается самая эта польза? Этого вопроса Контъ вовсе не изслідоваль; онъ ограничніся формальнымъ началомъ совершенства личныхъ способностей, оставивъ въ стороні самое содержаніе діятельности. Объ жеторическомъ развити, объ идеяхъ, управляющихъ ходомъ человъчества, нётъ и помину. Вслёдствіе этого, приложеніе начала соворшенствованія къ историческимъ явленіямъ оказываются крайне недостаточнымъ. Такъ, относительно Риміянъ, Контъ замёчають, что у няхъ не было надлежащаго развитія ни физическихъ органовъ, мбо они не были способны ни къ какой промышленной дёятельности, а жили грабежомъ, ни умственныхъ способностей, ибо они были менолнены предразсудковъ, ни, наконецъ, нравственныхъ способностей, ибо они были въ постоянной враждё со всёмъ человіческимъ родомъ (сh. 3, стр. 24—6). Такимъ образомъ, Риміяне представляются какими-то хищными звёрями, которые не могли принести ничего, кромё вреда, человёческому роду. Историческая ихъ роль, значеніе ихъ въ судьбахъ человёческому стаются совершенно непонятнымъ.

При таковъ взглядъ, Шарлъ Контъ, конечно, не въ состояніи быль дать своему ученію историческую основу, какъ это требовалось резлистическихь его характеромъ. Онъ, правда, пытался это сдёлать; три четверти его книги посвящены фактическому изследованію условій человіческаго совершенствованія; но можно сказать, что это была совершенно безполезная работа. При отсутствіи общихъ историческихъ взглядовъ, онъ растерялся въ массі фактическаго матеріала и принужденъ быль ограничиться первобытными народами, не приведя своего изследованія ни къ какимъ положительнымъ результатамъ.

Условія совершенствованія по его теорів могуть быть двоякія: внутреннія в внішнія. Первыя заключаются въ самой природів человіка, вторыя въ той среді, которою онь окружень. Относительно первыхъ Шарль Конть признаеть, что при настоящень состояніи науки им не можень рішить ни вопроса о единств'я человіческаго рода, ни вопроса о токь, способны ди отдільныя расы и племена къ одинакому совершенствованію или ніть (L. IV, сh. 17, стр. 405; сh. 20, стр. 44—9). Поэтому остается изслідовать внішнія условія, которыя играють главную роль въ историческомъ развитік народовъ.

Здёсь Шаркь Конть возстаеть прежде всего противъ теоріи Монтескье, который, принисывая кимитамъ существенное вліяніе на человіческое развитіе, утверждаеть, что южный кимиать разслабляеть людей, а сіверный, напротивъ, развиваеть въ нихъ энергію. На основаніи подробнаго сравненія различныхъ сіверныхъ и южныхъ насмень, Конть преходить, напротивь, из заключеню, что вездъ последнія инфоть преннущество передь первыни, какь въ физическомь, такь и въ унственномъ и въ нравственномъ отношеніи. Это превосходство омъ приписываеть обилію средствъ существованія, которыя даеть южная природа, нбо гдъ вифшін условія благопріятны, тамъ есть и большая возножность развитія. Поэтому, первоначальнам культура вездѣ водворилась въ тропическихъ странахъ (L. III, сh. 46, стр. 183—5).

Далая такой выводъ, Контъ забываетъ, что нерадко культура развивается и въ относительно бъдныхъ странахъ, гдё самый недостатовъ средствъ изощряетъ человъческія способности въ борьбъ съ природою. Онъ самъ говоритъ въ одномъ мёстъ, что народы, живущіе подъ тропиками, не имѣли нужды изощрять свои способности для пріобрътенія жилищъ и одеждъ, вслёдствіе чего у нихъ науки и искусства должны были ограничиваться весьма тёсными рамками (L. IV, св. 3, стр. 230). Контъ не объясняетъ и того явленія, что высшая культура изъ южныхъ странъ перешла въ свверныя, не смотря на то, что относительно обилія средствъ существованія прешиущество все-таки остается за первыми. Очевидно, туть есть другаго рода и гораздо важнѣйшіе факторы, которые, при такомъ способѣ изслёдованія, совершенно упускаются изъ виду.

Давая южнымъ племенамъ первенство въ развити всёхъ человіческихъ способностей, Контъ признастъ однако, что, относительно воинственныхъ наклонностей, съверныя сохраняють нъкоторое преимущество. Это происходить оттого, что различная среда и различный образъ жизни ведуть къ одностороннему развитию различныхъ силъ человъка. Осъдлая, земледъльческая жизнь способствуеть развитию мирныхъ гражданскихъ добродътелей, тогда какъ кочевая жизнь все сосредоточиваетъ на упражненіи военныхъ наклонностей. Вслъдствіе этого, съверныя племена нападають на южныя, которыя не въ состоянія миъ противостоять. Происходитъ завоеваніе, при которомъ культура неизбъжно идетъ назадъ, при чемъ однако побъдители частью усвоиваютъ себъ плоды цивилизаціи побъжденныхъ (L. IV, ch. 14).

Не всегда однако осъдмыя образованныя племена остаются такимъ образомъ беззащитными передъ натискомъ воинственныхъ варваровъ. Конгъ признаетъ, что при высшемъ развитіи техническаго искусства.

первыя получають надь последними такой перевёсь, что отношенія совершенно изменяются (стр. 364). Но онь не объясняеть, почему таже цёль не достигается и относительно меньшимь, хотя все-таки высшимь противь варваровь развитіемь техническаго искусства. Мы не видинь также, гдё граница, на которой прежнее отношеніе изменяется. Если же мы взглянемь на действительныя явленія исторіи, то ови далеко не подтверждають этого взгляда. Рямляне были народь оседлый и земледельческій, а между темъ они покорили почти весь извёстный тогда мірь, и сдёлали это виенно въ то время, когда они исите всего обладали техническимь искусствомь; когда же они усвоили себе всё средства тогдашней цивилизаціи, они, въ свою очередь, были покорены варварами. Ясно, что и туть есть другого рода факторы, которые слёдуєть принять въ расчеть при выводё историческихъ законовъ.

Покореніе останих племень воинственными варварами ведеть въ новому явлению въ истории, именно въ рабству. Этому вопросу Конть посвящаеть последнюю часть своего сочинения. Онь подробно изследуеть вліяніе рабства на физическія, уиственныя и нравственныя способности, какъ господъ, такъ и рабовъ. Результатъ этого изследованія, веденнаго съ крайней односторонностью, выходить чисто отрицательный: рабство во всёхъ отношенияхъ приводить иъ понижению человіческих способностей, слідовательно и въ упадку человеческихь обществъ (L. V, ch. 5, стр. 513, 522; ch. 27, стр. 207, св. 19, стр., 240). Конть осторожно обходить вопрось о высокомъ развити образования у рабовладильческих народовъ, какъ то у древенкъ грековъ. Но онъ не можетъ не признать, что въ Соединенных Штатахъ рабовладельческіе штаты дали замічательнійшихъ государственныхъ людей, и хотя онъ приписываеть это стремленію господъ въ захвату власти (L. V, ch. 20, стр. 242 - 3), однако, такъ какъ въ числе этихъ дюдей были такія дица, какъ Вашинг-TOEL, TO HEL STEXL CARTORL HERARL HOLLSE BLIBOCTE SARIKOVCHIE O понежение уиственныхъ и нравственныхъ вачествъ рабовлядельцевъ. Во всякомъ случав, такъ какъ рабство въ древнемъ мірв составляло всеобщее явленіе, то, признавши пагубное его действіе на всё человъческія способности, остается непонятнымъ, откуда могли вырость самена высшаго образованія и дальнайшаго совершенствованія че-JOBBYCCEAFO POZA.

Этотъ вопросъ устраняется только тънъ, что Контъ останавливается на этой точкъ. Онъ съ рабствомъ сравниваетъ коммунизмъ, который точно также ведетъ къ уничтожению всякой личной самодъятельности, и выводить отсюда, что вездъ главнымъ препятствиятъ совершенствованию служить отсутствие всякой гарантия для личной безопасности и для произведений человъческаго труда (L. V, съ. 23, стр. 495). Этотъ отрицательно либеральный выводъ составляетъ главный результатъ всего изследования. Контъ пряно говоритъ, что общирность задачи не позволяла ему обнять ее вполий; поэтому онъ принужденъ быль ограничиться отдъльными частями, стараясь главнымъ образомъ указать на важность методы, которая одна можетъ привести къ точнымъ заключеніямъ (стр. 495—6).

Мы, съ своей стороны, должны сказать, что правильность истоды доказывается главнымъ образомъ добытыми ею результатами. Когда общирныя изследованія дають только самые скудеме и одвосторонніе выводы, можно навърное сказать, что туть есть ошибка въ пріснахъ. И точно, плодотворное изследованіе фактическаго натеріала исторія возножно лешь при философскомъ пониманіи руководящихъ сю идей, которыя составляють высшее содержание человъческого развития. Односторонній реализив Конта въ свое время нивив вначеніе, какъ противодъйствіе чисто теоретическому построенію системь; въ невоторыхъ частяхъ, напринеръ въ притиве ученія Руссо, является у него необывновенная метмость и сила; но при недостатив философскаго взгляда это направление не могло ни выяснить существенныхъ задачь законодательства, ни еще менье вывести законы человьчесваго совершенствованія. Сочиненіе Конта остается отрывковъ, въ воторомъ самые основные взгляды плохо вяжутся между собой. Положенный въ основаніе опыть видоизивняется лишенными достаточной опоры идеальными требованіями. Въ результать вышло ни то, ни другое; оказывается смёсь разнородныхъ началь, не приносящая наукв никакого прочнаго взгляда.

## 4. СПСМОНДИ.

Къ числу значительныхъ произведеній французской либеральной литературы принадлежить сочиненіе Женевца Симона де-Сисмонди: Изслидованія о конституціяхъ свободныхъ народовъ. (Etudes sur les constitutions des peuples libres), вышедшее въ 1836 году. Если

Конть, изследуя законы человеческого совершенствованія, началь съ первыхъ ступеней и не въ состояніи быль идти далье, то Сисмонди, наобороть, изучаеть только высшія ступени, тв. которыя непосредственно ведуть въ желанной цели. Эта цель есть общее благо, жоторое состоять въ счасти и совершенствования дюдей. Общественное устройство, или конституція общества, служить средствомь къ достиженію этой цели. А такъ какъ всякое общество устроено такъ нин иначе, то въ обширномъ смысле, неть государства, которое бы не нивло конституцін. Но въ тесномъ смысле, подъ именемъ конституціонных государствъ разумнются тв. которыя ближе ведуть въ цели, въ отличе отъ техъ, воторыя отъ нея удаляются. Первыя обезпечивають гражданамъ общественный миръ, безопасность, пользованія ихъ правами, собственностью и плодами ихъ труда; онъ способствують ихъ развитію, воспитаніемъ, религіею, примёромъ, призваніснь ихъ из участю въ общихъ делахъ. Вторыя жертвують правами лиць минной безопасности целаго, оставляють безъ гарантін жизнь и состояніе членовь, ничего не ділають для развитія человъта или даже развращають его нравственный симскъ. Перваго рода учрежденія основаны на любви; они добровольно принимаются свободными людьми, которые выбирають то, что имъ приходится. Поэтому, такого рода конституцік заслуживають названіе либеральныхъ. Втораго рода учрежденія, напротивъ, должны быть названы раболенными: онв основаны на силе, имеють въ виду выгоды мень-**МИНСТВА И РУШИЛИСЬ ОМ, ОСЛЯОМ ЧЛЕНЫ ООЩЕСТВА МОГЛИ ПОЛЬЗОВАТЬСЯ** свободою. Только первыя, по инвеню Сисмонди, могуть быть предметомъ для науки и для подражанія; вторыя же должны разскатриваться только какъ случайности, указывающія на тв опасности, воторыя сивдуеть избагать (Introd. стр. 1-6).

Въ этой основной точкъ зрънія выражается уже односторонность инберацизма, отвергающаго все, что не подходить подъ его мърку. Если достоинство учрежденій измъркется способностью ихъ содъйствовать народному развитію, то недиберальным правительства не уступають въ этомъ отношеніи либеральнымъ. При извъстныхъ историческихъ условіяхъ первыя даже сильнъе двигають народъ, нежели поситанія. Самъ Сисионди, указывая на Россію, какъ на примъръ втораго рода учрежденій, видить въ ней однако прогрессивное государство (стр. 14—15). Не признавать самодержавной власти могу-

чимъ орудісмъ человіческаго совершенствованія, значить не шонимать исторін. Истинная наука, соединяющая теоретическія начала съ историческимъ взглядомъ, можеть указать на превосходство тіхъ учрежденій, въ которыхъ къ началу власти присоединяєтся и начало свободы; но она не можеть ділать ихъ исключительнымъ предметомъ своего изученія, отвергая остальные, какъ произведенія случайности, или какъ подводные камии, которые слідуеть миновать.

Впрочемъ, Сисионди весьма далекъ отъ отрицанія историческаго значенія различныхъ государственныхъ учрежденій. Наука XIX віка наложила на него свою печать. Онъ прямо говорить, что политическая наука боліє всёхъ другихъ должна приміняться къ обстоятельствамъ. Законодатель всегда дійствуєть только на данное общество; онъ можетъ сохранять и совершенствовать, но онъ не въ силахъ создавать. Онъ долженъ приступать къ конституціи съ нодпилкомъ, а никогда съ топоромъ. Все, что имість жизненность, должно бытъ сохранено и вооружено силою сопротивленія. Первое требованіе отъ всякой раціональной конституціи заключаєтся въ обезпеченіи того, что есть; но затёмъ второе требованіе состоить въ приготовленіи того, что должно быть, сообразно съ указаніями науки.

Эта двойственная задача законодателя прилагается ко всём' элементамъ, входящимъ въ составъ государства, и рождаетъ двоякую точку зранія на важдый изь нихь. Такь, въ народа ножеть существовать сильный монархическій интересь. Изв'єстная династія можеть быть такъ связана со всею его прошлою исторіею, что она является какъ бы одицетвореніемъ народа, символомъ его могущества и славы; въ ней привязаны мелліоны людей, которые готовы возстать при всякомъ на нее посягательствъ. Независимо отъ какихъ бы то ни было теоретических взглядовъ, законодатель не можеть не признать здёсь факта, съ которымъ онъ долженъ соображаться. Съ другой стороны, онъ долженъ иметь въ виду чисто теоретическія указанія науки, которая признаеть пользу единоличной власти для извёствыхъ общественныхъ дълъ. Задача законодателя въ либеральной и прогрессивной вонституціи состоить въ томъ, чтобы сочетать эти научние выводы съ жизненными интересами, при чемъ, конечно, невозможно руководствоваться абсолютными правилами, а надобно приспособ-**І**ЯТЬСЯ ВЪ ДВНЕШИЪ ООСТОЯТЕЛЬСТВАИЪ.

Точно также и аристократическій элементь должень разсиатри-

жизненный интересъ, основанный на преданіяхъ, на привычкахъ, жизненный интересъ, основанный на преданіяхъ, на привычкахъ, на его исторической роли, на нередающемся отъ покольнія покольнію высокомъ положенія въ обществъ; съ другой стороны, какъ политическое начаю, въ которомъ наука признаетъ необходимый для государства корпоративный духъ, постоянство, настойчивость, осторожность, бережливость, преданность отечеству. Эти теоретическія указанія следуетъ сочетать съ фактами, такъ чтобы по возможности устранить невыгоды дворянства и сохранить пользу аристократическаго сената.

Наконець, теже взгляды прилагаются и из демократіи. Въ действительной жизни демократическій элементь является наиболье неправильнымъ и непостояннымъ. Если въ первоначальныхъ обществахъ народъ удерживаетъ за собою значительное участіе въ управленін, то съ теченість времени это право почти везде терястся. Однако, во многихъ мъстахъ сохраняются еще его следы, которые могутъ служить источнивомъ новой жизни. Даже тамъ, гдв они совершенно мзгладились, воспоминание о прежнемъ порядкъ становится элементомъ будущаго развитія. Съ другой стороны, въ области теоріи надобно прежде всего обратить внимание на значение демократическаго начала для воспитанія народа: челов'явь поднимается пріобщенісмъ въ власти и участіємъ въ общественныхъ делахъ; напротивъ, онъ падаеть, когда онь погружается исключительно въ частную жизнь. Наука доказываеть и то, что всякій общественный влассь, который не инветь орудій защиты, подвергается притесненію. Но вивств съ темъ она указиваеть и на пагубное действіе безграничной власти, не только на правителей, но и на облеченные ею народы. Въ демовратія на характера граждань отражаются злоупотребленія власти, развращающее действее лести, наконецъ необузданность страстей, воторыя поддерживаются интриганами и демагогами (стр. 24-35).

Соображая такимъ образомъ фактическіе заементы съ теоретическими требованіями, законодатель долженъ имѣть въ виду двойную цаль: съ одной стороны, такое устройство власти, которое привлекало бы къ ней лучшія силы народа, съ другой стороны, дѣйствіе того или другаго устройства на самихъ гражданъ. Въ этомъ отношенія, приходится избъгать двухъ крайностей. Въ настоящее время чистые монархисты отказались уже отъ прежняго раболёпнаго уче-

нія, которое цілью государства ставило славу монарка. Теперь они выставляють своимь девизомь: все для народа, ничего посредствомь народа. По возножно ин все дълать для народа, когда инчто не дъдается черезъ него? Этимъ устраняется одна изъ двухъ пелей политических учрежденій, — совершенствованіе людей, ибо ничто такъ не поднимаетъ человъка въ умственномъ и правственномъ отношенія, ничто такъ не образуеть характеры и не внушаеть чувства человъческаго достоинства, какъ участіе граждань вы верховной власти. Съ другой стороны, денократическая партія выставляєть противоподожный дозунгь: все для народа и все посредствомъ народа. Но способенъ ли народъ во всему? Достижение целей общества требуетъ соединенія высшихъ знаній и высшихъ добродітелей. Можно ли все это найти въ толиъ? Не теорія, а опыть на каждой страниць исторіи довазываеть предразсудки, непостоянство, ложные страхи, изивнчивость, дерзость, неосторожность, расточительность и скаредность народной массы (стр. 21-24).

Общественная наука должна стоять посреднев нежду этими крайностяни. Принимая слово конституція въ означенномъ выше тес-HOM'S CHICLE, OHR ACERSHBROTS, TTO TOURS TE HADOMH HOUSSYNTCH истинною конституцією, которые ограждены отъ деспотизма, то-есть, оть безграничной и безконтрольной власти, предоставленной кому бы то ни было. А таковыми могуть быть только сившанныя правленія, нбо всякій простой образь правленія неизбіжно предоставляєть безграничную власть зибо монарху, либо аристократів, либо демократів. Даже изъ сибшанныхъ правленій должны быть причислены из деспотическимъ тъ, въ которыхъ часть народа совершенно исключается изъ участія въ верховной власти, или, вследствіе плохаго сочетанія, извёстный интересь не въ состояніи противостоять нравственности другихъ. Только въ сившанныхъ правленіяхъ возножно ограничить общественную власть такъ, чтобы она не нарушала правъ, которыя граждане, при устройствъ общества, оставили за собою. Ибо общество установляется для счастія и совершенствованія всіхъ, и этою самою цёлью ограничиваются его права. Между нимъ и его членами существуеть молчаливый договорь, въ силу котораго каждый положиль границы своему повиновенію и правань, предоставленнымь общественной власти. Эти границы нигий не писаны, но начертаны въ сердцахъ людей. На этомъ подразумъваемомъ договоръ основаны всякая

власть и всякое повиновеніе. Человікъ отдаєть обществу все, что требуется для общественнаго блага, но онъ не отдаєть ему своей совісти и своей добродітели. Власть общества останавливаєтся передъ несправедливостью; она можеть казнить виновнаго, но она не въ правіз наказать невиннаго. Добродітель стоить выше дійствій власти, какь вічное выше временнаго.

Такимъ образомъ, только въ сифшанныхъ правленіяхъ возможно ше предоставлять правителямъ полновластія. Но это дёлается не вслёдствіе взаимнаго равновёсія власти, которое можеть вести только кънеподвижности. Въ государстве необходимо не раздёленіе властей, а ихъ содействіе общей цёли, не равновёсіе ихъ, а ихъ соединеніе. Надобно, чтобы изъ столкновенія и сочетанія различныхъ воль вышла единая воля, но такъ, чтобы всё интересы были выслушаны, чтобы всё права имёли защиту, и всё вопросы подлежали бы наконецъ верховному рёшенію высшей добродётели, освященной высшимъ разумёніемъ (стр. 35—38).

Въ этихъ мысляхъ Сисионди весьма ярко выражается конституціонная идея XIX-го віка, въ противоположность теоріи разділенія властей, господствовавшей въ XVIII-из. Но когда онъ говорить о мончаливомъ договоръ между обществомъ и его членами, и о правахъ, которыя посявдніе оставник за собою, онъ опять впадаеть въ односторонній индивидуализмъ. Ніть сомнінія, что власть не въ правъ предписывать человъку дъйствія, противныя добродітели, но это относится въ области нравственности, а не права. Еслибы въ общественных отношениях гражданиях нивль право отназать власти въ повиновенім, всякій разъ, какъ онъ считаеть предписаніе противнымъ справединести или общественной целя, то общественный порядокъ быль бы невозможенъ. Здёсь верховное рёшеніе можеть принадлежать только самой общественной власти, какъ представительницы прияго, а потому ей всегда предоставляется порядическое полновластіє, каково бы ни было ся устройство. Въ этомъ отношеніи скішанныя правленія не иміють никакого преимущества передъ остальными. Разница между ними и простыми формами завлючается одинственно въ томъ, что въ первыхъ требуется содъйствіе нъскольимхъ независимыхъ другъ отъ друга органовъ, чёмъ обезпечивается правильность рашенія, но существо власти въ тахъ и другихъ оди-HAKOBO.

Допуская подразумаваемый договоры между обществомы и его членами, Сисмонди весьма однако далекъ отъ господствовавшей въ ХУПІ-мъ въкъ теорін первобытнаго договора, на которомъ стронлось ученіе о верховенства народа. Онь первый свой опыть, посвященный денократическому элементу, прямо начинаеть съ опровержения этой теорік. Ея приверженцы утверждають, что въ первобытныя времена, предшествующіл всякому наблюденію, общества установились черезь то, что непышинство подчинило свою волю воле большинства. Но откуда взяли они подобное предположение? Во имя чего можеть свободный человъть подчинять свою волю чужой? Въ первобытныя времева, TARMO RAKE M HA BEICHINGE CTYTICHENE PASBETIE, ILLE TOLOBETCORNES обществъ всегда таже самая, а ниенно, общее благо, и эта цвль одна составляеть источникь власти и повиновенія. Эта цаль требуеть, съ одной стороны, чтобы власть была вручена самымъ добродътельнымъ и просвещеннымъ людямъ изъ среды народа, съ другой стороны, чтобы важдый быль обезпечень въ томъ, что его интересы не будуть произвольно нарушены. Для достиженія этой двоякой цели необходима весьма высокая степень знанія, таланта и характера. Недостаточно изученіе существующаго порядка: нуженъ философскій взглядь на человъческія отношенія, на существо правды, на дъйствіс закона; нужно знаніє всей области общественных наука, педагогини, права, политической экономін, политики, международимуъ отношеній. Къ этому должень призываться вось общественный разумъ, всь лучшія силы народа. Но возножно ли предоставить решеніе этихъ вопросовъ необразованной массъ? Это значить дать преимущество везнанію надъ знанісиъ, неимъющимъ воли надъ имъющими. Наибольшее, чего можно достигнуть установленість этого инимаго равенства голосовъ, это - средней пропорціональной между образованнымъ меньшинствомъ и необразованнымъ большинствомъ. Если на десять человъть находится одинь образованный, то результать голосованія будеть на девять десятыхъ блаже къ невъжеству, нежели къ знанію. Но обывновенно не будеть достигнуто даже и это: невъжды побъдять огромнымъ большенствомъ. Опыть всёхъ временъ и народовъ покавываеть, из чему ведеть всеобщее право голоса. Объ этомъ свидетельствують всё древніе имслители; это доказывается и приміромъ современных обществъ. Самые демократическіе кантоны Швейцарім удерживають пытку въ судахъ, военныя капитуляціи съ иностранными государствами, требують отивны свободы печати. Всегда и Вездв народная насса погружена въ предразсуден; это — саная отстажая часть народа. Демократы надаются на распространение просваищенія; они тробують заботы о народномъ образованіи. Противъ этого ничего нельзя сказать; но каковы бы не быле успёхи этехъ наченапій, пока есть богатые и б'ёдные, всегда будуть люди, инфющіе досугь для умственныхъ занятій, и другіе, которые большую часть своего времени должны будутъ посвящать физическому труду. Если же вахотять уравнять состоянія, то, предполагая даже возножность подобнаго порядка вещей, онъ приведеть единственно къ тому, что вст равно будуть посвящать большую часть своей жизни физической работь. Это будеть не повышение, а понижение общаго уровня. Добродатель, значес, таланть все-таки останутся въ значительновъ меньшинства. Не поножеть этому и представительное начало, ибо, если массы невежествовны и отсталы, то оне не передадуть своимъ представителямь ни знанія, ни прогрессивной воли. Представятельное устройство должно вооружить каждаго возножностью защещать свои права и свои интересы; но это относится не къ одникъ необразованнымъ плассамъ, а равно во встиъ. Отсюда менте всего вытекаетъ власть большинства надъ меньшинствомъ, которое можеть вести къ самой страшной тиранній; задача законодателя состоить не въ томъ, чтобы подчинить однихъ другинъ, а въ томъ, чтобы разнообразные нитересы и хогенія общества привести къ соглашенію, вызвавши для этой цёли высшій разунь и высшую добродётель народа. Въ этонъ состоять верховенство нація, въ отличіе оть верховенства народа, которую проповедують демократы. Подъ именемъ націи разумается совонушность всёхъ общественныхъ силь, какъ управляющихъ, такъ и управляеныхъ; народъ же обывновенно противополагается правительству и принимается въ этомъ учения какъ насса, равная въ правахъ, что и ведетъ из превосходству невъжества и равнодушія надъ знаність и мудростью (1-сп Essai, стр. 41 и след., 2-сп Essai, стр. 88--90).

Но отвергнувъ демократію и всеобщую подачу голосовъ, необходино опредблить, какое должно быть предоставлено народу участіє въ управленіи. При этомъ надобно отправиться отъ двухъ началь: первое, что кто йе имбеть средствъ защиты, тотъ рано или поздно подвергается притвененію; второе, что кто ве участвуєть въ общихъ ділахь, тогь правственно упихненен. Отемда вобхадимень дельденопратическому алементу соотвітствующую его погребовских делю участія по вебхъ ограсіяхъ государственной власти, аменюданизмий, пероливительной и судебной (2-сп. Емай, стр. 91).

Сисновди начинаеть съ нижинго, рабочато кинсса, и разбираеть, из чемъ состоять его нотребности и права. Въ образованныхъ общиствать, гда уничножено работно, закомъ огранциять нашую светому сдалокъ. Но рабочай, но ничню Сисновди, инфеть право и на измето большее. Находясь нодь гистомъ нужды, отъ не совершенъю съободенъ при заключении сдалии, а нотому нуждается на ноброинтельстиа общества. Онь инфеть право на идоровую нишу, на жилище и одежду, которые бы вполит предохраниям его отъ нифинихъ влиний, на обезпечени жизни и на роздыхъ, необходиный для идоровъя и образования. Доля его въ производимомъ ниъ богателят не нежить быть иеньше этого, ибо иначе онъ подвергался бы страдациямъ и искать бы удовлетворения своихъ нуждъ нутемъ наскији, а не реботы, а съ другой стороны, при настоящемъ ноложения производетва, при конкурренции, которая постоянно стремится умалить то, что достается бъдному, эта доля не ножеть быть и больше (стр. 92—93).

Исходя отъ такого положенія, Сиснонди оченидно расширяють граници права гораздо более того, что дается его понятіенъ. Право есть выражение свободы и не идеть далее свободы. Граждания. какъ отдільное лицо, инфеть право на безпревитетвенное унотребленіе своих силь и на охраненіе того, что пріобретено имь закон-HAND BYTCHE; RAKE TACHE OSIGECTRA, ONE RETETE SPARO YEACTROBATE въ пользованія тіми общественными учрежденіями, которыя создаются совокупными средствами всёхъ. Но никто не имееть право на пищу, на одежду или жилище, и еще менъе на обезпечене жизни оть всяних случайностей. Гдв есть въ этомъ отношении недостатокъ, тамъ частвия явца и государство ногуть приходить на вомощь по мъръ средствъ; но это дъзо благотворительности, а не права. И туть выражается недостатовь философскаго анализа понятій, которымъ страдаетъ вся французская нублицистика. Становясь на эту точку арвнія, Сисмонди удаляєтся оть экономистовъ. Въ своend traktate o hobiet hateleen nointhteckor ekohomik oht noдробите развиваеть эти взгляды. Онъ указываеть на Англію, гдъ въ то время господствоваль сильнайшій контрасть между крайнею

обдностью и не сивтнымъ богатствомъ. Но стоило Англіи отивнить пошлины на хавоъ, сократить работу женщинъ и детей на фабрикахъ, запретить продажу припасовъ, и все опять пришло въ нормальное положеніе.

Однако требуя, чтобы рабочій кнассь имъть право подавать голось о своихъ нуждахъ, Сисмопди отнюдь не думаетъ предоставить ему ръшеніе относящихся сюда вопросовъ. «Надобно выслушать того, кто голоденъ», говорить онъ, «для того, чтобы помочь его голоду; но если бы, виъсто того, чтобы его выслушать, стали получать отъ него приказанія, его голодъ причиниль бы голоданіе всего общества» (стр. 109).

Первая среда, въ которой можеть проявиться участіе низшихъ влас овъ въ общественномъ управленін, есть община. Это-первопачальный союзь людей, въкоторомъ нёкогда сосредоточивалась вся верховная власть. Съ образованіемъ большихъ государствъ общины потеряли значительную часть своихъ верховныхъ правъ, и это то,что называется централизацією. Съ правильною діятельностью центральной власти соединены существенныя выгоды; но эта система никогда не должна поглощать въ себъ общинную автономію. Каково бы не было стремленіе народа въ централизація, законодатель никогда не долженъ забывать, что община есть великая школа общественной жизен и патріотизма. Здёсь гражданинъ научается выходить изъ границъ своего эгонзиа и связывать свои личныя выгоды съ общинъ благонъ. Полезно, чтобы ему предоставлено было участіе но только въ исполнительныхъ дъйствіяхъ, но и въ самонъ общивномъ законодательсей, ибо этимъ только путемъ онъ научается отличать законный порядовъ отъ произвола. Это участіе не должно быть равное для всёхъ; невче въ самыхъ блезкихъ жизненныхъ интересахъ богатые будуть поставлены въ зависимость отъ бедныхъ, образованные отъ необразованныхъ. Съ другой стороны, не следуетъ держаться и новъйшей классификаціи, которая делить народы на избирателей, знающихъ все, и неизбирателей, незнающихъ ничего. Гораздо лучше цёль достигалась средневёковыми общинами, которыя разданям граждань на корпораціи, равныя въ правахъ, но неравныя численностью членовь. Этимь способомь всё интересы нивли голосъ, и ни одинъ не получалъ перевъса надъ другини. Необходино также, чтобы общинения должности нивли достаточное

достоинство и важность, такъ, чтобы члены общины могли къ нихъ привязаться, и учрежденія не пали вслідствіе общаго равнодушія. При всемъ томъ, рішенія общинъ не могуть быть верховными. Связь ихъ съ государствомъ требуеть, чтобы иъ каждый изъ нихъ находился представитель центральной власти, который можеть соединяться или не соединяться въ одномъ лиць съ главою общины, но всегда необходимъ для установленія однообразія въ законодательстві, въ администраціи и въ правахъ. Впрочемъ, централизація и самоуправленіе зависять отъ привычекъ, привязанностей и предразсудковъ общества, столько же, сколько и отъ степени образоваванія, развитаго въ народі (стр. 101—113).

Въ прежнія времена съ общинною властью соединяюсь право суда. Въ настоящее время участіе народа въ судебной власти проявляется въ учрежденіи присяжныхъ. Оно служить не только огражденіемъ права, но и школою для народа, въ которомъ оно развивають уваженіе къ праву и любовь къ справединвости. Впрочемъ, это учрежденіе приносить настоящую пользу только тамъ, гдѣ оно уже укоренилось. При скороспіломъ его введеніи, присяжные обыкновенно видять въ себѣ болѣе судей, нежели свидѣтелей; скандалезныя оправданія, возбуждая опасенія общества, развращають, вмѣстѣ съ тѣмъ, нравственный смыслъ народа. Поэтому, прежде, нежели вводить судъ присяжныхъ, необходимо преобразовать законъ и приготовить къ тому общество установленіемъ полной публичности и гласности суда (стр. 114—123).

Наконецъ, народу следуетъ дать участіе и въ военной силъ. Служба въ національной гвардіп составляетъ гораздо менте обязанность, нежели право. Это—гарантія встать другихъ правъ. Можно опасаться, что оружіе, данное массъ, будетъ служить орудіенъ тиранній въ рукахъ черии; но опытъ убъждаетъ насъ, что неразлучная съ военною службою дисциплина служить лучшую узду демократіи, тогда какъ исключеніе низшихъ классовъ изъ національной гвардіи можетъ вести либо къ ихъ притесненію, либо къ переворотамъ (стр. 123—126)

Таково участіе демократическаго элемента въ низшихъ отрасляхъ общественнаго управленія. Но посредствомъ представительства онъ долженъ иміть участіе и въ рішеніи высшихъ государственныхъ

вопросовъ. Здёсь надобно иметь въ виду не столько права каждаго гражданина на долю власти, сколько право народа на хорошее управленіе. Верховная власть принадлежить народному разуму, соединяющему въ себъ высшее знаніе и высшую добродѣтель народа. Это начто большее, нежели общественное мевніе, которое подвержено страстямъ и увлечевіямъ. Народный разумъ вырабатывается изъ общественнаго мевнія, когда улягутся страсти и всв разногласящія живнія сольются въ одно верховное рашеніе. Но для того, чтобы это могло совершеться, необходимы двъ вещи: 1) чтобы общественное метніе могло образоваться; 2) чтобы окончательное ръшеніе не было принято поспъщно, но было обставлено встии гарантіями правильнаго сужденія. Первое происходить двоянить путемъ: свободными преніями въ собравіяхъ и печати, и офиціальными преніями представителей народа. Свободными преніями выдвигаются изъ среды общества лучшіе уны; этимъ путемъ образуется уиственная аристократія. Для всесторонняго освіщенія вопросовь необходимо это предварительное ихъ обсуждение; но само по себъ оно недостаточно: оно имбеть синшкомъ теоретическій характерь. Для того, чтобы вопрось перешель на практическую почву, необходимо, чтобы онь быль связань съ дъйствительными потребностями общества. Съ этою пълью всь существующіе въ обществь интересы должны получить голось и быть призваны из общему рашению. Въ этомъ заключается истинное начало народнаго представительства; оно должно быть представительствомъ не партій, а интересовъ. Представительство партій ведеть къ победе однихъ надъ другими, представительство интересовъ къ временнымъ соглашениямъ, изъ которыхъ вытекаетъ общее рѣшеніе, удовлетворяющее всёхъ. Полезно, чтобы въ собраніи, рядомъ съ двумя борющимися сторонами, были безпристрастные зрители, которые своимъ голосомъ решають дело. Чтобы достигнуть этого, недостаточно висть представительство отъ различныхъ мёстностей, которое выдвигаеть только местныя знаменитости: надобно призвать къ совъту всъ разряды интересовъ, существующіе въ обществъ, церковь, ученыя корпораціи, свободныя профессіи, землевладальцевъ, фермеровъ, половниковъ, рабочихъ. Каждый изъ этихъ классовъ должень имать свое особое представительство; вначе онъ не найдеть ващиты и подвергнется притеснению. Когда же этимъ способомъ всъ знанія и всё интересы будуть собраны виёстё, необходию, чтобы,

дійствуя другь на друга, они приходили из общену соглашенів. Іля этого должим быть установлени правила обсужденія и рілескія даль. Первое, по существу своему, важиве втораго, ное этинь ну-Ten's Hos posposuonemys heterecobs burparaturaetch compre principe. Туть необходино ограждение меньшинства и устранение всяких» оскоронтельных и раздражающих пререканій, которыя превятствують сполойному решенію. Необходино далее, чтобы обсужден-BLIE CO BCETS CTOPORS BOUDOCS CHORA BOJBODICE CYMICEID; TRIBES при взаминодъйствін избирателей и выборныхъ можеть выработалься общественный разунъ. Наконець, для верховнаго рішенія недостаточно одного интина настоящаго дня; надобно связать вопросъ съ прошедшинъ и будущинъ народа, сочетать различія съ единствонь. Для этого, кроих денократического элемента, призываются къ участію алекенты арпстократическій и монархическій. Только изъ совокупности ихъ составляется верховная власть въ обществъ (3-èm Essai).

Таково ученіе Сисионди о народномъ представительства. Онъ также накъ и теоретики народовластія требуеть, чтобы избирательное право было вручено всемъ, во не какъ отвлеченениъ единецамъ съ равнить для всехъ правонъ голоса, а въ распределени по общественнымъ группамъ, такъ, чтобы изъ разнообразія интересовъ вырабатывался общественный разунь. Это быль шагь впередь противъ чистаго индивидуализма, но шагъ далеко не удовлетворительный, ноо изъ столкновенія частимую интересовы нивогда не выділится разунь, способный управлять государствомъ. Каждый интересъ, отдельне взятый, тянеть къ себъ и интесть въ виду только себя, тогда какъ отъ народныхъ представителей требуется вменно, чтобы ови прежде всего инфан въ виду общее дело. Представительство интересовъ разобщаеть, а не соединяеть людей; изъ него никогда не составится большинство, способное служить поддержкою правительству. Такое большинство можеть образовать только партія, представляющая извъстное общее возарвніе на политическую жизнь. Вогда Сисмонди возстаеть противъ владычества партій, онь обнаруживаеть непониманіе самаго существеннаго условія представительнаго правленія. Каждый отдільный интересь должень иніть свой голось, но отнюдь не право участія въ верховномъ рашенія. Представители интересовъ должны призываться въ качествъ экспертовъ, а не въ качествъ членовъ верховнаго собранія. Всятдствіе этого, самъ Сисмонди говорить, что для свободы гораздо важнёе право свободно поднинать голосъ, нежели право произносить приговоръ (стр. 111). Поэтому онъ главный вёсь полагаеть въ обсуждения вопросовь, а не въ рёшении. Между тамъ, въ государственной жизни первый вопросъ заключается въ томъ: кому принадлежить верховное решение? Приписать его народному разуму имчего не значить; надобно знать, кто считается заковнымъ представителемъ этого разума? У Сисмонди окончательное рашение совершенно даже улетучивается въ неопредаленныхъфразахъ, ибо самое суждение народныхъ представителей признается ниъ недостаточнымъ: надобно, чтобы истекающій отсюда свёть разлился въ народъ, и чтобы новые выборы послади въ собраніе не борцовъ, а примирителей. Не изъ борьбы, а изъ соглашенія интересовъ долженъ истекать общій разумъ. Но этимъ способомъ, очевидно, нользя вести государственныя дела. Примиреніе интересовъ весьма желательно въ теоріи, но дійствительная жизнь всегда и вездъ идетъ путемъ борьбы и требуетъ немедленныхъ решеній. Всего менве примиреніе достигается твиъ разобщенісиъ интересовъ, которое установляется отдельнымъ представительствомъ каждаго. Не частные, а общіе нетересы государства должны найти свое выраженіе въ представительномъ собранін; а потому право голоса можеть быть предоставлено единственно твиъ, которые понимають обще интересы, а отнюдь не всемъ гражданамъ безъ различія. Исключенные влассы могуть быть въ наплада; но при широкомъ развити политической свободы, они всегда найдуть своихъ представителей. Во всякомъ случай, это-гораздо меньшее зло, нежели пріобщеніе въ верховной власти классовъ, неспособныхъ понимать политические вопросы. Въ первонъ случай можеть пострадать частный нетересь; во второмъ случав неизбежно страдаеть общій. Последній путь прямо ведеть либо къ демагогін, либо къ деспотизму.

Отъ демократическаго элемента Сисмонди переходить къ монархическому. Существование его вытекаетъ изъ потребности ввёрить общее направление дёлъ лицу, обладающему достаточною энергиею и быстротою дёйствій, а вийств мончаливостью, осторожностью и бережливостью. Но самыя эти качества дёлаютъ князя опаснымъ для свободы. Отсюда стремление ограничить его власть представителями народа; отсюда же и борьба между этими двумя началами, которую многіє считають необходимою принадлежностью всякаго свободнаго правленія. Но подобная борьба, въ которой истощаются дучшія сыы народа, должна считаться не нормальнымъ порядкомь, а злоупотребленіемъ системы равновісія властей. При извістныхъ обстоятельствахъ она можетъ вести въ гибели народа. Революція не выносять системы равновёсія, которая парализуеть ся действія. Точно также и при борьбъ съ вившникъ врагомъ необходимо сосредоточение всехъ силь въ однихъ рукахъ. Наконецъ, и въ инрисе время власть можетъ быть поставлена въ ближайшую зависимость отъ народа, устраняющую взавиную борьбу. Но тутъ возникаеть опасность для свободы со стороны денократической власти. Принаръ тому представляють Соединенные Штаты, гда все должно преклоняться передъ капризами общественнаго мития, руководимаго своекорыстною журналистикою. Въ виду этого зла, необходино разобрать, каково должно быть устройство исполнительной власти, кото рой ввіряется управленіе обществомъ (4-й Евзаі; стр. 189—205).

Сисмонди противополагаетъ выгоды и невыгоды ионархіи наслідственной и избирательной. Онъ сравниваеть въ этомъ отношеніи Францію и Германію съ XI до XVI віка, и находить, что послідняя при избирательной формі боліе преуспівала въ свободі, благосостояніи и просвіщеніи; что если въ ней выборъ монарха не разъбыть причиною междоусобныхъ войнъ, то во Франціи боліе продожительныя войны велись за право наслідства; даліе, что избраніе почти всегда возводить на престоль человіка способнаго, тогда какъ при наслідственномъ праві власть можеть впасть даже въруки безумца, какъ Карлъ VI; наконецъ, что если при избраніи возможны междуцарствія, то наслідственное начало ведеть къ регентствамъ, что еще хуже (стр. 214—221).

Дълан такое сравненіе, Сисмонди упускаеть изъ виду результать этого историческаго процесса, а именно, что въ одномъ случат государство, подъ вліянісмъ избирательнаго начала, распалось, а въ другомъ, подъ вліянісмъ наслідственнаго начала, оно соединилось и окртило. Подобный же результать представляеть и исторія Польши. Если есть научное положеніе, утвержденное на многовтковомъ опыта, такъ это именно премущество наслідственной монархія передъ набирательною. Самъ Сисмонди указываеть на то, что въ высшей способности выборнаго монарха заключается опасность этой формы

ныя свободы народа. Въ наследственной монархім, какъ абсолютной, такъ и ограниченной, монархъ гораздо более полагается на своихъ совътниковъ для управленія государствомъ. Выборный же монархъ всегда является санъ душою своего управленія, и всё свои способности онъ устремляеть на то, чтобы упрочить свое положение, сделавъ его наследственнымъ. Поэтому, чемъ более блестящій результать даеть избирательная монархія, тімь ближе она нь своему паденію (стр. 221-6). Отсюда Сисмонди выводить, что такъ какъ объ формы интергь свои недостатки, то лучше всего сохранять то, что есть, удучшая, но не разрушая (стр. 224). Самъ онъ впрочемъ, въ вачествъ женевскаго гражданина, прямо объявляеть себя республиканцемъ и признаетъ этотъ образъ правленія наиболіє желательнымъ для всёхъ новыхъ государствъ и для тёхъ, въ которыхъ перевороты уничтожная всв савды прошедшаго. Надобно только сохранить въ республикъ выгоды монархического начала, необходимое единство воли. Этому требованію не соотвётствують учрежденія правительственной коллегіи, въ которой исчезаеть личная ответственность. Отсюда паденіе французской директоріи. Для того, чтобы единство воли въ свободномъ государствъ принесло свои плоды, необходимы два условія: надобно, чтобы выборное лицо обладало высшими талантами, и чтобы оно везде оставалось такинь, какинь оно было во время выбора. Первое достигается предоставленіемъ выбора способившимъ дицамъ, второе ограничениемъ срока управленія. Выборъ долженъ быть предоставленъ денократическому элементу, нбо, если народъ, по своей подвижности, неспособенъ въ управленію, то онъ способень раздичать качества лица, которое должно быть поставлено во главъ государства, и удержать его на пути чести, правды и добродътели. Онъ можеть иногда ошибаться; но эта ошибка поправима при кратковременности срока избранія. Въ большихъ государствахъ этотъ срокъ долженъ быть впрочемъ болбе продолжителенъ, нежели въ малыхъ, но когда онъ становится синшкомъ долгимъ, власть грозить сделаться пожизненною (5 Essai, стр. 267—274)..

Становясь такимъ образомъ на сторону республики, Сисмонди говорить даже, что введение насладственнаго короля въ свободную конституцию не только не должно считаться совершенствомъ политическаго искусства, не напротивъ, составляеть только лишнее за-

трудненіе, ибо этимъ организуєтся постоянный заговоръ противътого самаго порядка, который хотять утвердить. Это—врагь, который вводится въ самую цитадель свободы, вручая ему оружіе для собственной защиты (стр. 280). Но такъ какъ, съ другой стороны, чистая демократія составляеть худшій изъ образовъ правленія, то надобно искать ей противовъса въ другомъ влементъ, въ аристократическомъ.

Аристократія и денократія издавна борются въ человіческихъ обществахъ; но люди начинають понимать, что оба элемента исобходимы въ хорошо устроенномъ правленія. Каждый изъ нихъ BDOIGHT, ROTTS OHT SBIRGTCS ECKNOVETCHLENET HIE BISHLIVGCTBYDщимъ, но сочетаніе ихъ одно можеть вести къ счастью народа. Подъ висненъ аристократін разунівотся всі, возвышающісся надъ массою; но въ личному положению здёсь присоединяется корпоративный духъ, который внушаеть людямь общія цели и стрепленія. Корпоративный духъ составляеть одну изъ самыхъ сильныхъ движущихъ пружинъ общественной жизни; онъ даеть людямъ постоянство, самоотверженіе, даже геронзиъ во нея общихъ началь, тісно связанныхъ съ собственнымъ положеніемъ. Законодатель не можетъ упускать изъ виду такого двигателя; онъ долженъ извлечь изъ него всевозножную пользу для общества, подчинивши его вліянію въ особенности высшіє влассы, которые одни могуть служить оплотомъ противъ напора демократическаго алемента. Преимущества, которыми можно воспользоваться для этой прин, могуть быть различны. Существуеть аристократія рожденія, манерь, талантовь и образованія, наконецъ богатства. Первая во всё времена и у всёхъ народовъ составляеть предметь уваженія. Въ ней корпоративный духъ имбеть преемственный характеръ; онъ обращенъ на поддержание чести рода, которой отдельное лицо является носителемь. Аристократія манеръ основана на вившнемъ изяществъ; неръдко она всего ръзче выльдяется тамъ, гдв не признается преинущества рожденія. Аристократія талантовь связывается общинь образованіснь; но это та сила, которая менте всего поддается вліянію корпоративнаго духа, нбо таланть всегда сохраняеть своеобразный и независимый характеры. Наконець, аристократія богатства обыкновенно соединяется съ тремя первыми, а съ паденіемъ ихъ болье и болье выдвигается на первый планъ и тяжелъе давить на низміе классы. Каково бы ни было устройство общества, всй эти преимущества всегда сохраняются въ немъ, какъ естественныя силы. Тв, которые мечтали о всеобщемъ равенстве и объ уничтожения всякихъ различій между людьни, могли изобрести лишь такой порядокъ, въ которомъ исчезають всё выгоды, сопряженныя съ этими преимуществами, порядокъ, въ которомъ итвътъ ни воспоминаній прошедшаго, ни изящества манеръ, ни обравованія, ни богатства. Такой общественный бытъ былъ бы худшею изъ всёхъ тиранній.

Если во всякомъ обществъ необходимо существуетъ неравенство, TO SALATA SEKOHOLATCHE SAKINTACTOS BY TONY, TOOM HIBLOTH HIT него пользу для политическихъ учрежденій. Голов право большинства отдало бы образованное меньшинство ему на жертву. Рашеніе вопросовъ, касающихся старинныхъ правъ, было бы предоставлено людямь новымь, вопросовь, касающихся изящества, людямь грубымъ, вопросовъ образованія-новёждамъ, наконецъ, вопросовъ, относящихся въ богатству, людянь бёднымъ. Истинная же цёль законодателя должна состоять въ томъ, чтобы власть предоставить общественнымъ преимуществамъ, которыя всего способиве ею владъть. Каждое преннущество инъсть свои, свойственныя ему выгоды; но отдельно взятое, оно могло бы злоупотреблять своимъ правомъ. Политическое искусство состоить въ томъ, чтобы сочетать ихъ другъ съ другомъ, такъ чтобы они взанино уравновешивались и нанравиямись въ общему благу. Всего труднае это сдалать въ республика, и особенно въ республика вновь созданной; но именно адёсь необходино найти въ аристократическомъ элементе твердую точку опоры противъ народныхъ волненій. Чъмъ свободнъе государство, такъ гроиче саминется неудовольствіе. Меньшинство, которое должно принести въ жертву свои убъжденія, вопість о притесненіи; журналы раздувають страсти; раздается такой хоръ жалобъ, обвиненій, клеветь, что можно подумать, что свободныя государства управляются хуже всёхъ другихъ. Чтобы противостоять этимъ постояннымъ бурямъ, правительство должно иметь твердость и энергію, которыя можно почерпнуть не въ провозглашенім началь, не въ звонияхъ фразахъ, положенныхъ на бумагу, а единственно въ живомъ заементъ. Это понимали древніе, которые необходимою принадлежностью всякой республики считали хорошо устроенный сенать. Здёсь оне соединям все, что даеть прениущества различнаго рода:

аристократію рожденія, но безъ личнаго права на власть, а по выбору корпорація, аристократію манеръ, талантовъ и наконець богатства, но не предоставляя послідней первенства, и стараясь, напротивъ, сохранить ийкоторое равенство между богатымъ и біднымъ (6 Essai).

Сиспонди ограничивается этими указавіями, въ сущности веська неопредъленными. Онъ весьма хорошо выставиль необходимость аристократическаго влемента, составляющаго оплоть противь владычества нассы, но онъ только въ саныхъ общихъ чертахъ коснулся его устройства и вовсе не разсиотраль отношения его къ демократическому элементу. А между твиъ этотъ последній вопросъ имбеть существенную важность, ибо демократія, особенно въ республикахъ, является естественнымъ врагомъ всякихъ преимуществъ: она стреинтся все низвести въ своему уровню и подчинить все своей власти. Упреждение независимаго отъ нея сената, съ аристократическимъ характеромъ, можетъ вести только въ постоянной борьбе обоихъ влементовъ, въ борьбъ, которая не можетъ инъть иного исхода, кромъ безусловной победы одной стороны, ибо между ними негь посредника. Здёсь именно всего болёе оказывается необходимость монархическаго начада, котораго значение не понядъ Сисмонди. Хотя онъ говорить, что всь знаменитьйшіе законодатели и публицисты всегда стоями за сочетание всёхъ трехъзменентовъ въ государственномъ управленін, и что это одно способно дать власти хорошее устройство (5 Essai, стр. 284—285); однако, не признавая необходимости наследственнаго права у главы государства, онъ темъ самымъ лишаеть монархическое начаю всякой независимости и низводить его на степень простаго орудія въ рукахъ тёхъ, кому предоставляется выборъ. Только наследственный монархъ способенъ быть посреденкомъ и примирителемъ въ борьбе противоположныхъ общественныхъ элементовъ; только въ немъ самое аристократическое начало, которое всегда находится въ меньшинства, можеть найти такую опору, которая дасть ей возножность противостоять натиску нассы. Аристократія безъ монархім можетъ держаться или при несвободі, или при весьма невысокомъ уровит образованія низшихъ классовъ. Иначе она неизбъжно будеть поглощена демократіею. Следовательно, тъ, которые, витесть съ Сисмонди, отвергають владычество необразованнаго большинства надъ образованнымъ меньшинствомъ, должны искать спасенія въ конституціонной монархін, которая одна способна сочетать различные общественные элементы, не противополагая ихъ другь другу безъ всякаго посредствующаго звена, и поставляя надъ ними высшее начало, представляющее собою государственное единство и направляющее ихъ къ общей цъли. Односторонній либерализиъ Сисмонди и тугь помѣщаль ему придти къ этому заключенію.

При всемъ томъ, Сисмонди въ развитіи конституліонныхъ монархій видить великій европейскій интересь настоящаго времени. Монархическое начало имъетъ глубокіе корни въ правахъ, привязанностяхъ и даже предразсудкахъ европейскихъ народовъ. Устранить его во имя проблежатическихъ теорій, особенно когда опыть не даеть намъ, никакихъ указаній на счеть возножности объединенныхъ республикъ, было бы верховъ безразсудства. Единственная цёль, которую можно себъ положить, заплючается въ сочетании монархического начала съ свободными учрежденіями. Эта цель можеть быть достигнута двоякимь путемъ: иприымъ и революціоннымъ. Только первому могуть сочувствовать истинные друзья свободы. Вездё въ Европе монархія является прогрессивнымъ началомъ, только крайности революцій сдёлали изъ государей враговъ свободы. Если мы хотимъ держаться мирнаго прогресса, то надобно водворить свободу, не пугая монарховъ, а въ союзь съ ними. Съ другой стороны, права, которыя предоставляются народу, должны быть приноровлены къ его способностямъ. Широкое развитіе свободы невозможно у народа, къ ней непривывшаго. Поэтому, въ развитін представительнаго порядка необходимо соблюдать постепенность. Прежде всего, надобно дать гражданамъ широкое участіе въ мёстныхъ учрежненіяхъ, которыя составляютъ первоначальную школу свободы. Затемъ публичностью и гласностью судебныхъ преній надобно подготовить вліяніе суда присежныхъ, который можеть быть данъ только народу, привывшему быть защитникомъ порядка, а не союзникомъ всякаго подсудимаго. Далве, полезно учреждение національной гвардів, которая внушаєть гражданину чувство своєго достоянства и заставляеть самую власть питать къ нему уважение. Наконецъ, всего важиве приготовление народа въ обсуждению политическихъ вопросовъ. Серьезное обсуждение путемъ печати происходить въ книгахъ; онъ должны быть изъяты отъ цензуры. Но далеко не всъ народы способин выносить свободу газотъ. Въ обществъ, гдъ созръза политическая высль, гий есть богатая литература, журналистива можеть привлекать нь себв крупные таланты; но при незконь уровив нолитическаго образованія она становится поприщемъ, гдв ратують невъжество, пошлость, самыя ложемя мисли в самыя низкія страсти. Въ незраломъ общества, преобладающее вліяніе журналистики, пагубное для истинныхъ талантовъ, уничтожило бы всякій унственный прогрессъ, всякія разунныя пренія, а потому и всякую истиннуюсвободу. Еще менве возножно допустить завсь политическія сходбища, которыя способень выносить только народь, привыкшій къ долговременному пользованію свободы. Во Франціи клубы были всегда главными орудіями демагогін. Наконецъ, завершеніемъ всего этого зданія должно быть собраніе представителей, въ которомъ бы гласно обсужданись всв высшіе интересы государства. Всякій абсолютный монархъ, говоритъ Сисмонди, въ своихъ собственныхъ интересахъ, можеть и должень дать народу эти гарантіи. Но это только начало свободы. Представительному порядку представляется дальнайшее ея passurie (7 Essai).

Совершенно иной характерь представляють революціонныя движенія. Иногіе въ настоящее время поднимають знамя революція и дълають ее цълью своихъ стремленій. Но какъ бы революція ик была законна и успёшна, тв, которые ее предпринимають, никогда не должны забывать, что они обрекають своихъ сограждань на страшныя и неизбежныя бедствія; что они должны надолго проститься съ свободою, съ согласіемъ и съ хорошимъ правительствомъ; наконець, что они жертбують настоящимъ будущему во имя шансовъ, которыхъ нельзя разсчитывать безъ содроганія. Однако, революцін всогда были и будуть, ибо всогда найдутся правительства стольупорныя, что они противодъйствують всякому улучшенію, и народы столь нетериалевые, что они не хотять довольствоваться мирнымъ и постепеннымъ развитіемъ. Въ такихъ случаяхъ, когда совершился перевороть, первая потребность общества состоять въ устаповленіи сильной власти, которая одна въ состояніи сдержать внутреннюю анархію и противостоять вибшинив врагамь. Эта власть ножеть быть ветрена одному лицу или находиться въ рукахъ толпы. Порвая есть плодъ революців монархической, вторая — революців демократической.

Счастлива страна, которая въ совершенномъ ею переворотъ нашла точку опоры въ монархическовъ злементъ. Она имъетъ центръ, къ

жоторому могуть примкнуть разрозненныя силы. Этимъ значительно облегается тво революців. Но напрасно было бы ожидать, что тажинъ центромъ можетъ быть монархъ, у котораго насильно истор--гнуты уступии. Онъ остается врагомъ свободы и будеть пользоваться первынь случаемь, чтобы ее нодавить. Иногія европейскія государства представляють тому примёры. Столь же ненадежно и призвание мностраннаго князя, не имающаго корней въ странв. Создание новой монархической власти въ странъ, подвергшейся революціи, представляеть величайшія трудности. Первая заключается въ томъ, что люди, всего болье преданные престолу, приверженцы законной монархін, являются врагами новаго государя, въ когоромъ они видять похитителя престола. Съ другой стороны, революціонеры, съ помощью которыхъ совершился переворотъ, недовольны новымъ порядкомъ вещей, который несоответствуеть ихъ ожиданіямь, и продолжають привычную свою оппозицію. Наконець, самъ монархъ, связанный монаржическими преданіями и заботящійся прежде всего объ утвержденім престола, видить враговъ въ техъ, кто его возвель, и ищеть союза съ своими врагами. При такихъ условіяхъ установленіе прочнаго порядка требуеть такой мудрости и такихъ высокихъ качествъ, что разсчетывать на успахъ нать почте некакой возможности.

Всявдствіе этого, всюду революцін часто предпочитають чисто демократическій перевороть. Но разрушеніе всего существующаго порядка ведеть въ полной анархін; это — возвращеніе общества въ первобытное состояніе. Какить образомъ изъ разрозненныхъ воль, изъ тысячей разногласящихь мевній, не связанныхь никакимь закономь, воздвигнется единая власть? Созовется ди собраніе, которое должно установить верховный законъ? Но въ ту пору, когда разнузданы всв страсти, всего менье можно ожидать введенія хорошей конституціи, которая требуеть зрелости сужденія. Демократическая революція можеть инсть только двоякій исходь. Тань, где есть столица, безспорно владычествующая надъ страною, надобно подчиниться ей безусловно. Это не будеть свобода, но по врайней мара будеть какая нибудь власть, которая можеть спасти страну среди бурь. Тамъ же, гдв нътъ такой централизующей силы, и народъ составленъ изъ разнообразныхъ заементовъ, тамъ остается только прибегнуть въ федераціи. Энергія и союзь опытныхь властей, черпающихь свою силу непосредственно отъ народа, одна въ состояни вывести общество изъ

притическаго положенія. ІІ на это, заключаєть Сиснонди, жаловаться нечего, «ибо эта система обіщаєть народу боліє истинной свободы, боліє согласія между его желавіями и его законами, боліє спокойствія, боліє гарантій противъ воинственнаго честолюбія его вождей, и однако боліє силы для защиты, если бы онъ подвергся виішнему нападенію, нежели всякое другое» (8 Essai).

Этинъ Сисмонди оканчиваетъ свои изследованія. Нельзя не сказать, что подобный выводъ не оправдывается предыдущинь изложенісиъ. Сисмонди нигдъ не разбираль выгодь и невыгодь союзнаго устройства и не сравниваль его съ централизованными государствами. Говоря о Соединенныхъ Штатахъ, онъ даже не разъ указываль на нихъ, какъ на примъръ самыхъ необузданныхъ злоупотребленій лемопратів. Такіе же приміры онъ приводиль и изъполитическаго быта Швейцарін. Поэтому, фраза о преннуществахъ федерацін является какъ бы падающею съ неба. И туть проявляется односторонній жиберализив автора, который нередко идеть вразрёзь съ собственными его суждевіями и мішаєть вму ділать правильные выводы изъ своихъ посылокъ. Но педостагокъ теоріи въ значительной степени восполняется у него здравынь взглядонь на действительные потребности политической жизни. Сисмонди ясно видель, что единственная цаль, которую могли имать въ виду европейскіе народы, заключалась въ установления прочной и правильной конституціонной монархів. Онъ указываль и путь из достижению этой цели, предостерегая отъ революціонныхъ попытокъ и настанвая на необходимости постепеннаго развитія, приспособленнаго из общественному уровию единаго народа. Его мысле объ этомъ вопросв принадлежить не только къ дучшинъ итстанъ его сочиненія, но и нъ дучшену, что вообще было писано объ этомъ предметъ. Эти страницы, исходящія изъ-подъ пера искренняго либерала, можно рекомендовать всёмь, кому приходится дъйствовать среди юнаго и еще мало образованнаго общества. Въ особенности его взглядъ на значение журналистики заслуживаетъ самаго серьезнаго вниманія. Онъ идеть вразрізь съ ходячими мийніями, но онъ составляеть шюдь основательнаго изучевія политической жизни. Сисмонди быль не только теоретикъ, но и внимательный наблюдатель общественных явленій. Это даеть ему почетное м'ясто среди современниковъ.

## в. Доктринеры.

## 1. ГИЗО.

Между легитинестами и либералами, нежду приверженцами стараго норядка и друзьями свободы, въ борьбъ французскихъ партій временъ Реставрація стояли такъ называемые доктринеры. Отвергая начало народовластія, они хотели сочетать законную монархію съ суплественными исходами революціи. Отсюда выработалось своеобразное жонституціонное ученіе, которое занимаю средину между требованіями дегитимистовъ и возарбинями диосрадовъ. Родоначальникомъ и главою этой школы быль Ройе-Коллярь; но онь не оставиль после себя политических сочивеній. Еще большую знаменитость пріобраль другой члень этой партін, Гизо. Въ его сочиненіяхъ можно найти и теоретическое изложение взглядовъ этой школы; однако тоже не въ систематической формъ. Съ наибольшею полностью они были выскаваны въ курсв 1820 года, изданномъ подъ заглавісмъ: Исторія происхожденія представительного правленія въ Европи (Histoire des origines du gouvernement représentatif en Europe). 332cs, no nobogy исторических изследованій о зачатках конституціонных учрежденій. обсуждается и философская сторона вопросовъ. Затімъ, восполненіскъ къ этому изложенію могуть служить изданныя имъ въ разныя времена политическія брошюры.

"Какъ въ практическомъ отношеніи Гизо держить середину между легитимистами и революціонерами, такъ и въ теоретическомъ отношеніи онъ старается сочетать взгляды исторической шеолы и философской. Подъ именемъ последней онъ разуметь мыслителей XVIII-то въка, которые выработали отвлеченную идею права и дёлали ее абсолютнымъ ибриломъ всёхъ учрежденій. Гизо соглашается съ ними въ томъ, что всё учрежденія должны быть обсуждаемы съ точки зрёнія раціональныхъ началь, которыя одни дають имъ высшее освященіе. Онъ соглашается и съ тёмъ, что существують коренныя права, которыхъ нарушеніе всегда есть беззаконіе. Но онъ утверждаетъ, что философская школа дурно изслёдовала самыя начала права и еще боле опибалась въ вопросё объ ихъ приложеніи.

Исходною точкою философской школы является отдёльное лице. Но права невозможно открыть въ отдёльномъ лице; оно предполагаетъ отношенія лиць, а потому не существуетъ внё общества. Однако оно не произвольно установляется обществомъ, оно только признается имъ, какъ высшее правило, опредъляющее отношенія людей между собою. Какъ раціональное начало, право существуетъ прежде своего приложенія; человѣкъ ножетъ сознавать его или не сознавать, подчиняться ему или уклоняться отъ него, но во всякомъ случат оно отъ него независимо. Имъ установляется нравственный предълъ дъятельности одного лица на другое, и право каждаго заключается въ томъ, чтобы этотъ предълъ былъ относительно его соблюдаемъ; это онъ ножетъ требовать во имя достоинства своей природы.

Этотъ предъть не есть однако нечто разъ на всегда установленное. Онъ изивняется сообразно съ изивнененъ саныхъ отношеній, которыя инъ опредъяются. Такъ наприміръ, отношенія совершенновітнихъ дітей къ родителять не могуть быть ліже, какъ и отношенія излолітнихъ; сообразно съ этинъ должны изивняться и права. Тоже саное прилагается и къ боліє сложнымъ общественнымъ отношеніямъ. Эта изивнувость права въ его приложеніи не была понята философскою школою, которая задалась невозножной задачею разъ на всегда установить этоть преділь, вывести изъ чистой идеи права всевозножныя его приложенія. Правило здісь ножеть быть только одно: что дійствія воли одного человіка надъ другимъ, а разно и отношенія общества къ лицу не должны противорічніъ разуму и правдів. Остальное должно соображаться єъ дійствительными отношеніями людей.

Въ связи съ этом ошибком философской школы находится и другое: она не понимаеть условій историческаго развитія. Везді въ человіческих ділахъ зло перемішивается съ добромъ, заблужденія съ истиной. Если совершенство составляеть идеальную ціль человіческаго развитія, а совершенствованіе его законъ, то несовершенство является необходимымъ его условісмъ. Этого не признаеть философская школа, которая ко всімъ историческимъ явленіямъ прилагаеть безусловное мірило и ціликомъ отвергаеть учрежденія, какъ скоро она усматриваеть въ нихъ примісь зла. Отсюда глубокое ея презрічніе къ фактамъ и стремленіе переділать ихъ на основаніи умозрительныхъ началъ. Въ погові за невозможнымъ идеаломъ она не понимаєть дійствительности.

Совершенно противоположнымъ недостаткомъ страдаетъ историческая школа. Для нея, напротивъ, факты—все, а раціональныя ва-

чала—ничего. Она старается объяснять существующее, но не дерзаеть его судить, между тёмъ какъ то и другое необходимо для историческаго пониманія. Отрицаніе высшихъ началь, раціональныхъ и неноколебимыхъ основаній права, составляеть коронное заблужденіс, жотораго одного достаточно для того, чтобы дать исторической школіввторостепенное місто въ развитіи человіческой мысли, ибо что такое совершенствованіе, если идеальное совершенство не составляеть егоцілія? Этимъ человікъ и общество лишаются именно того, что естьнаиболію возвышеннаго и благороднаго въ ихъ природів 1).

- Такова точка зрвнія Гизо. Въ основаніи своемъ она совершенно върная, но въ ней есть неопредъленность, проистекающая отъ недостаточнаго развитія иден права. Гизо понимаєть право не какъ
выраженіе свободы, а какъ высшее правило, или законъ, господствующій надъ человіческою волею. Вслідствіе этого, опо остается
безъ содержанія. Верховный законъ гласить, что всі человіческія
отношенія доджны сообразоваться съ правдою, но что такое правда
и чего она требуеть, эти вопросы остаются безъ отвіта. Поэтому
остается неизвістнымъ и то идеальное совершенство, къ которому
человічество должно стремиться. Гизо упрекаеть философскую школу
XVIII віка въ томъ, что она, выставнящи идеаль, поняла его не
такъ, какъ слідуеть; но онъ этотъ индивидуалистическій идеаль не
заміняєть никакимъ другимъ.

Собственная его политическая теорія основана именно на томъ, что человъку не дано достигнуть идеала, а требуется только исканіе истины. На этомъ онъ основываеть свое разділеніе образовъ правленія. Онъ отвергаеть классификацію, основанную на внішнихъ признакахъ, то-есть, на количестві лицъ, которымъ ввіряется власть. Истинеое разділеніе, по его мпінію, должно отправляться отъ главнаго вопроса, на которомъ зиждется всякое человіческое общество, а именно: гді лежитъ источникъ власти и гдів ся границы? Никакое общество не мыслимо безъ власти, потому что всякое общество держится только связывающимъ его закономъ. Но этотъ законъ пе установляется человіческою волею; человійъ подчиняется ему, какъвысшему, вні его существующему правилу. Онъ получаеть его, а

<sup>1)</sup> Histoire des origines du gouv. représentatif, II, 18-ème leçon, crp. 281—294 (mag. 1851 r.).

не создаеть. Поэтому и власть давать этоть законь принадлежить не человику, а высшинь началамы, разуну и правди. Инъ однимы можеть быть присвоено правомърное полновластіе въ обществъ (Souveraineté de droit). Venontry me gano toubre negati uparqui; онь инкогда не можеть быть безошибочнымь ся органомь. Всякій разъ какъ деластся подобное предположение, всякий разъ какъ правоиврное полновластіе въ обществів присвоивается накону-нибудь лицу вля лицамъ, такъ въ обществъ водворяется деспотизиъ. Въ этомъ и COCTORTS OTHERIO HDOLCTABRICALDHARO HDARLOHIR OTS BURYS ADVICUL-Монархія, аристопратія и денопратія присвоивають правоибрное полновластіє извъстнымъ лицамъ и этимъ установляють доспотизмъ. Представительное правленіе, напротивъ, признасть, что правомърное полновластіе не можеть принадлежать человіку, ибо между дюдьки нать безошибочнаго органа разуна и правды. Оно устранваеть общество такъ, чтобы различные органы совокупными силами должны были искать наилучшаго рашенія. Поставляя себа задачею приведеніе иногообразія въ одинству, оно старается извлечь изъ различныхъ общественных элементовъ тоть общій разумь, который въ нихъ : содержится (I, 6-ème Lecon).

Отсюда коренное различие въ началахъ и способахъ дъйствия представительнаго правленія и другихъ. Такъ, аристократія, по идеъ, есть господство лучшихъ людей, начало несомивние правильное. Но когда извёстному классу, хотя бы и образованившшему, присвоивается правонърное полновластіе, это неизбъжно ведеть въ деспотизму. Аристократія становится исключительною; она старается сосредоточеть въ своихъ рукахъ богатство и образование, препятствуя возвышенію и успъхамъ низшихъ классовъ. Признавая за собою безусловную власть, она устраняеть всякую публичность и провёрку своихъ дъйствій. Все это немыслимо въ представительномъ правленіи. Опо точно также, какъ и аристократія, хочеть вебрить правленіе лучшинь людямъ, но оно ни за въмъ не признаетъ безусловнаго на то права. Высшая способность должна быть доказана; всякое естественное превосходство должно инсть возножность занить свое иссто въ общественномъ управленія. Здісь высшій разумъ вытекаеть изъ соперничества общественныхъ силъ. Отсюда и необходимость полной гиасности въ обсуждения дъль (7-ème Leçon, стр. 100-105).

Столь же отлично представительное правление и отъ демократии.

Последняя отправляется отъ того начала, что всякій человекъ, по рожденію, ихість одинакое съ другими право на участіє въ правленіи. Приверженцы этой политической формы не рашаются последовательно проводеть основное свое положение, что каждый человакъ какъ свободное существо, санъ себя даеть законь, нбо этемь уничтожилось бы всякое общество. Приходится, въ случав разногласія, дать перевъсъ численному превосходству; установляется полновластіе большинства. На ченъ же однако основано это полновластіе? Если на прево-СХОДСТВЕ СЕЛЫ, ТО СЕЛВ НО МОЖОТЬ ОМТЬ ИСТОЧНИКОМЬ ПРАВА; ОСЛЕ НА перевесь метнія, то это метніе отнюдь пе можеть считаться непогръшнимъ, следовательно не ножеть быть источникомъ законнаго полновластія. Само по себъ, это начало противоръчить: 1) естественному неравенству способностей между людьми; 2) неравенству способностей, проистекающему изъ различія положеній; 3) всемірному оныту, который показываеть намь, что везде низшія способности подчиваются высшемъ. Начало народнаго полновластія, подъ преддогомъ установленія законнаго равенства, насильственно вводитъ равенство тамъ, гдв его нътъ, и нарушаетъ законное неравенство. Оно установляеть владычество незшихь надъ высшими, неспособныхъ вадъ способными, то-есть, самую несправедивую и возмутительную тираннію. Наконецъ, оно не въ состояніи даже послідовательно провести свое ученіе: вручая власть большинству взрослыхъ мужчинь, оно темь санымь отступаеть оть кореннаго своего положенія.

Совершенно иначе поступаетъ представительное правленіе. Оно распредвляетъ власть не по рожденію, а сообразно съ способностью людей двйствовать по указаніямъ разума и правды: фактическая власть полагается тамъ, гдв можетъ быть предположено законное полновластіе. Оно также установляетъ право большинства, но большинства способныхъ, притомъ такъ, что это право должно постоянно доказываться на двятъ Всявдствіе этого, правленіе обставляется гарантіями, которыя даютъ меньшинству возможность возвышать свой голосъ, доказывать, что оно право, и черезъ это самому сдълаться, наконецъ, большинствомъ. Призывая къ правленію большинство способныхъ, представительное начало все-таки не считаетъ ихъ непогращимыми, а потому и не ввъряетъ имъ власти безусловно, а ставить имъ разумныя границы (стр. 106—115).

Отеюда Гизо выводить основныя черты представительнаго устрой-

ства, а именно, раздъление властей, выборное начало и публичность дъйствій. Первое вытекаеть изь того положенія, что никакая фактическая власть не можеть считаться представительницею законной власти. Во всякомъ обществъ необходима верховная власть, ибо необходимо, чтобы кому-небудь принадлежало верховное рашеніе въ общественныхъ дълахъ; но такъ какъ на земле не существуетъ непогращимаго органа разума и правды, то эта власть должна быть распределена между различными органами, которые совокупными силами должны искать наилучшаго рашенія. Въ силу того же начала необходимо введение въ правления выборнаго, по существу своему. подвижного элемента; безъ этого, установленныя власти легко могутъ присвоить себв не только фактическое, но и юридическое нолновластіе, а это ведеть из деспотизму. Наконець, таже цель требуеть гласности дъйствій, безъ чего невозножно совонушное исканіе истины. Гласность образуеть связь нежду обществомъ и его правительствомъ (8-ème Lecon).

Таково ученіе Гизо. Слабая его сторона заключается въ различенія фактическаго и придическаго полновластія. Онъ предполагаетъ, что законное полновластіе можеть принадлежать единственно разуму и правдъ. Но полновластие въ обществъ ножетъ принадлежать единственно вюдямъ, а не отвлеченнымъ началамъ. Полновластіемъ называется право верховнаго рашенія общественныхь даль; это яженно то, что Гизо называеть фактический полновластіемъ. Оно всегда законно, если оно находится въ рукахъ установленныхъ закономъ органовъ. Для этого вовсе не требуется непогращимости, которая человъку не дана. Верховная власть можеть ошибаться, какъ ж всявая другая; но это не машаеть ей оставаться верховною и требовать себь законнаго повиновенія. Другой вопрось: какъ устронть власть такъ, чтобы она ошибалась какъ ножно ненъс? Въ этомъ отношеніи, можно согласиться съ Гизо, что всякое устройство, когорое вручаеть полновластіе какому-пебудь отдельному органу, легко подаеть поводъ въ злоупотребленіямъ. Можно согласиться и съ тамъ, что по идећ, достижение государственной цели всего более обезнечивается началами представительсаго правленія, разубленіемъ властей, призванісиъ способитенияхъ и потребностью совобупными силами искать наимучшаго решенія. Но невозножно считать это устройство единственнымъ правомфрнымъ и противополагать его всемъ остальнымъ, какъ основаннымъ на ложномъ началѣ. Идеально лучшее не ость остественное правомърное. Неръдко даже случается, что идеально лучшее не ость фактически лучшее, ибо для осуществленія идеальнаго усгройства требуются условія, которыя не вездѣ находятся.

Гизо не ограничивается выводомъ этихъ общихъ началъ; онъ прилагаетъ ихъ къ двумъ главнымъ элементамъ представительнаго устройства, къ выборной системъ и къ раздёленю парламента на двъ палаты.

Выборная система, съ философской точки зрёнія, опредёляется началомъ способности, которая составляеть основание права, ибо право принадлежитъ разуму, и единственно разуму, способность же есть возножность действовать по разуну. Въ силу этого начала, въ частномъ правъ способность человъка управлять своими дълами опредълдется совершеннольтіемъ. Въ силу того же начала, политическое право дается только лицамъ, инфющинъ ту степень независимости и уиственнаго развитія, которая деласть ихъ способными исполнять сознательно и свободно то политическое действіе, къ которому они призываются; это начало прилагается въ нассанъ, всябдствіе чего, въ отдельных случаяхъ, тугъ могуть быть и неразлучныя съ чедовъческими дълами неточности. Въ приложении своемъ оно измъняется сообразно съ местомъ, временемъ и обстоятельствами; но существенныя условія всегда остаются один и тіже, ибо они вытекартъ изъ санаго существа діла. Отсюда слідуеть, что съ одной стороны должны быть исключены всё неспособные, чёмъ устраняется господство числа, а съ другой стороны не должна быть исключена никакая часть способныхъ гражданъ, ибо это было бы несправеданвостью. Среди самыхъ способныхъ не должны быть установлены нивакія различія, ибо это было бы привилегіею. Какъ скоро способность признана, такъ она должна давать гражданину равное съ другими участіе въ политическомъ дъйствім. Таково общее начало. Что же касается до опредъленія вившинхъ признавовъ способности, то они не инфить въ себъ ничего общаго и постояннаго. Они должны изибияться сообразно съ развитіемъ самого общества; чёмъ они многочислените и растижните, чтиъ менте они ограничиваются чисто матеріальными фактами, темъ лучше они достигають своей utam (II, 15-eme Leçon, crp. 228-237)...

Другое существенное начало, которое необходимо иметь въ виду

при установленіи избирательной системы, это то, чтобы выборное право не вистло на воздухт, а было бы связано съ остальными правами граждаеъ. Аналитическій духъ XVIII столітія вель въ разобщенію какъ властей, такъ и правъ. Публицисты XVIII въка стреининсь въ тому, чтобы важдая власть и важдое право действовали въ своей сферв, не сталкиваясь и не сившивась съ другими. Но черезъ это право терметъ дъйствительную почву, воо жизнь есть нъчто весьма сложное; она требуеть содъйствія множества влемевтовъ, поддерживающихъ другъ друга. Въ политикъ, идетъ ли ръчь о власти или о правахъ, истинная цель заключается въ томъ, чтобы создать живыя силы, способныя повелёвать или сопротивляться. Свобода животъ только правами; права же вичего не значать, если они сами не явіяются віастью, и віастью кртпко организованною. Отсюда необходимость связать политическія права со всёми другими правани гражданъ, въ особенности съ изстнымъ управленіемъ. Сопротивление тогда только можеть быть действительно, когда оно ножеть встратиться всюду, на всахъ ступеняхъ общественной жизии, въ ежедневномъ теченіи общественныхъ дель. Если же политическое право является оторваннымъ отъ другихъ правъ, если оно проявляется только въ видъ временнаго кризиса, оно теряетъ всякую силу, и правительство легко его преодолъваетъ (стр. 218-225).

Эта связь политическихъ правъ съ ибстными учреждениями виботъ самое благотворное действіе и на характерь выборовь. Цель выборовъ очевидно состоять въ томъ, чтобы выдвинуть способнышихъ людей общества, обнаружить законную аристократію, основанную на свободномъ признанім массъ. Для этого педостаточно собрать извъстное количество лицъ и заставить ихъ произвести выборъ. Надобно, чтобы избиратели знали другь друга, чтобы они знали и пзбираемыхъ. Выборъ долженъ быть связанъ со встии привычками, со всею предшествующею жизвію избирателей, онъ должень бить выражениеть ихъ общинаго образа мыслей и постоянныхъ, дъйствующихъ въ средъ ихъ вліяній. Тогда только онъ совершается искренно и разумно. А для этого необходимо, чтобы сходились люди, которые уже въ обывновенной жизни постоянно действують виесте, которые связаны общеми интересами и отношеніями. Они должны сходиться въ томъ центръ, къ которому они обыкновенно тяготъють. Однимъ словомъ, избирательный овругъ долженъ быть не произвольнымъ определених законодателя, а выражениемъ действительныхъ жизненныхъ отношений. Онъ долженъ быть не слишкомъ великъ и не слишкомъ малъ. Если онъ слишкомъ великъ, то взакиная связь избирателей ослабляется: изъ свободныхъ деятелей, они становятся слепыми орудіями чужихъ целей. Если онъ слишкомъ малъ, то будетъ недоставать способныхъ людей. Самое расширеніе выборнаго права состоитъ въ зависимости отъ этихъ условій. Вообще желательно возможно большее расширеніе политическихъ правъ, насколько это допускается необходимымъ требованіемъ способности. Но способность можетъ проявляться въ гораздо большей степени тамъ, где человекъ действуеть въ обычной ему средь, нежели тамъ, где онъ принужденъ изъ нея выйти. Поэтому, чемъ шире округь, темъ ненее способныхъ людей можно призвать къ выборамъ.

Отсюда вытекаетъ и другое правило: количество избираемыхъ въ каждонъ округъ должно быть небольшое. Только при этомъ условін граждане могутъ выбирать людей, которые инъ извъстви. Если же они принуждены панолнять значительный списокъ, они по необходимости принуждены дъйствовать слъпо. Тогда они подпадаютъ подъвладычество партій—владычество, которое тогда только законно, когда подчиняющіеся ему сохраняють способность сужденія, а не превращаются въ слъпыя орудія чужихъ вельній.

Отсюда, далье, необходимость прямыхъ выборовъ, которые один могуть служить истиннымъ выражениемъ интини избирателей. Между избирателями и избирасными должна быть живая связь. Последніе представляють высшую способность, дающую голось въ рашенія государственных дыл. Въ первыхъ же предполагается способность распознавать эту способность. Гдв ея неть, тамъ не должно быть и политическаго права; гдв она есть, тамъ она должна быть призвана въ выбору высшей способности. Выборы же въ двухъ степеняхъ, установияя посредствующій членъ, разрывають живую связь между избирателями и избираемыми, и ведуть къ понижению уровня политической способности, ибо предполагается, что первоначальные избиратели неспособны выбрать депутата, но способны назначить выборныхъ. Другой недостатовъ этой системы завлючается въ томъ, что здёсь приходится или установлять очень небольшіе первоначальные округи, въ которыхъ господствують межкіе интересы, или при расширевія округа подвергаться всемь невыгодамь выборовь по списку.

Кроив того, система двойных выборовь ведеть къ устранению иеньшнества, которое при окончательныхъ выборахъ депутатовъ остается безъ представителей. Пногла же наоборотъ, меньшинство можетъ искусственно получить перевёсь. Между темь, истичное начало разумной выборной системы заключается въ томъ, чтобы преобладыю большинство, но чтобы при этомъ меньшинство всегда сохраняло свободный голосъ. Оно требуеть и живяго, непосредственнаго отвошевія избирателей из совершаеному ими политическому дійствію. При косвеномъ выборе слабееть интересъ, а виесте съ темъ ослабляется и главная пружина представительнаго правленія. Вообще, выборы въ двухъ степеняхъ изобрътены для того, чтобы какъ икбудь исправить недостатки всеобщаго права голоса. Призывають встять ит участію въ делахъ, нь которымъ они веспособны, и затънъ стараются ослабить дъйствіе нассы удалевіенъ выборовь отъ примого ихъ источника. Истинное средство разлить повсюду нолитическую жизнь и заинтересовать возножно большее количество гражданъ въ дълахъ государства, состоятъ не въ токъ, чтобы призывать ихъ одинавово въ дъйствіямъ, въ боторымъ они не одинавого способны, а въ томъ, чтобы дать всемъ те права, которыми оне способны пользоваться. Права же инфоть ифистентельное значение только вогда ими пользуются вполив и непосредственно. Вибсто того, чтобы умалять политическое право подъ предістомъ его расширенія, надобно повсюду ввести изстное самоуправление. Въ немъ самая нолитическая свобода найдеть гораздо лучшее обезпеченіе, нежели въ такъ называемомъ всообщемъ правъ голоса.

Наконецъ, существенный вопросъ въ избирательной системъ составляетъ способъ подачи голосовъ, явный или тайный. Нътъ сомитнія, что явное голосованіе гораздо болье согласно съ истинными требованіями свободы, которая не должна сирывать своихъ дъйствій, когда она требуетъ гласности всёхъ движеній власти. Однако, это начало не можетъ быть признано безусловнымъ. Все тутъ зависить отъ общественныхъ нравовъ, и тамъ, гдѣ свободѣ голоса грозить опасность отъ явной его подачи, тамъ поневолѣ приходител прибѣгнуть къ тайной. Только долговременное пользованіе свободою можетъ привести къ явному голосованію (І, 16-еме Leçon).

Мы подробно привели воззрѣнія Гизо на избирательную систему, пбо едва ли можно гдѣ-нибудь найти въ такой точной фориѣ болѣе

свътных мыслей но этому предмету. Можно возражать противъ тъхъ мля другихъ пунктовъ, но вътъ сомивнія, что вопросъ поставленъ здісь на настоящую свою почву. Если бы знаменятый историкъ, сділавшись министромъ, проводилъ свои мысли на практикт, то весьма возможно, что іюльская монархія не подверглась бы такому крушенію, какое ее постигло. Но та избирательная система, которую на практикт такъ упорно отставвалъ Гизо, вовсе не походила на ту, которую онъ рекомендоваль въ теоріи. Во Франціи выборное право не было связано съ мъстною автономією, и цілне классы, принимавшіе живтішее участіе въ политическихъ вопросахъ, исключались изъ представительства. Извістно, что именно вопрось объ избирательной рефорит былъ ближайшимъ поводомъ Февральской революціи.

На основание того же учения о представительномъ правлении Гизо обсуждаеть и вопрось о раздълени парламента на двъ палаты. Онъ отимчаетъ здісь двойную точку арбнія: историческую и философскую. Первая объясняется фактическое происхожденіе верхней палаты въ той или другой странь. Тань, гдь, какь въ Англін, существуєть громадное неравенство между высшею аристократією и остальными гражданами, полезно, чтобы эта аристократія образовала одну падату. Аристократія, разсіянная по страні, какъ это было при феодальномъ порядећ, является гораздо болће притеснительною для парода. Напротивъ, соединение ея въ одно политическое тъло ставить каждаго въ ближайшія отношедія съ себ'в равными. Отсюда проистекають взаимныя сдержим и потребность опираться на народъ, въ которомъ сопервичествующіе вельножи находять свою опору. Только соединенная аристократія способна противостоять и зажватамъ королевской власти, какъ это и было въ Англіи. И туть она вщеть союза съ народомъ и отстанваеть его права.

Не вездѣ однако существуеть такое аристократическое сословіе, кабъ въ Англін; но вездѣ, рядомъ съ стремленіемъ къ равенству, существуетъ и законное стремленіе къ неравенству. Во всякомъ обществѣ выдѣляются высокія личныя положенія, которыя не могутъ, безъ насилія и несправедливости, бытъ уравнены съ другими. Этимъ алементомъ и пользуется представительное правленіе для осуществленія основного своего начала, въ силу котораго ни какому отдѣльному органу не должно принадлежать полновластіе въ обществѣ.

Отсюда, съ философской точки зранія, безусловная необходимость разивленія представительства на двв надаты. Распредвленіе всей верховной власти между двумя столь несходными органами, вакъ представительное собраніе и исполнительная власть, неминуемо ведеть къ взаимной борьбе, которая должна кончиться победою одной ноъ сторонъ. Такой порядовъ никогда не существоваль въ исторіи. Необходино, чтобы сдерживающія другь друга власти были устроены такъ, чтобы онт ногли жить витств, побуждая другъ друга искать сообща наизучшаго ръшенія. А это возможно единственно при распредъленім власти между исполнительнымъ органомъ и двумя палатами. Следовательно, это устройство не только не противоречетъ началамъ государственнаго права, а напротивъ, оно съ ними согласно. Къ этому присоединяются и практическія соображенія, которыя инбють однако второстепенное значение. Что касается до самаго устройства палать и ихъ взаимныхъ правъ и отношеній, тоэто вопросъ, который не можеть быть разрёшенъ теоретически. Решеніе его зависить оть состоянія общества и оть распределенія въ немъ общественныхъ силь (18-eme Lecon).

Гизо въ разбираеновъ сочинени не разсиотръть характера и значение высшаго элемента представительнаго правления, пиенно, испархии. Воззрѣний его на этотъ предметь иы должны искать въ политическихъ брошюрахъ, касающихся собственно Франціи и ея тогдащияго положения. Прежде всего, сюда относится сочинене О представительномъ правлении во Франціи въ 1816 году (Du gouvernement représentatif en Françe en 1816) 1).

Гизо отправляется здёсь оть того факта, что Франція раздёляется на двё партін, на революціонную и контръ-революціонную. Первая явилась побёдительницею въ борьбё, вспыхнувшей въ концё XVIII-гостолітія, и желаеть упрочить плоды своей побёды; вторая, напротивь, старается возстановить разрушенный порядокъ. Примирить ихъ можеть только высшая, независимая оть нихъ власть. Таковою является конституціонный король. Дарованная имъ хартія составляеть договоръ между борющимися сторонами, договоръ, который обё партіи обязаны уважать. Между тёмъ, обё стараются самую конституціон-

<sup>1)</sup> Она перепечатана въ Mélanges politiques et historiques, 1869. Ссылаюсь на это издаліе.

вую власть короля, съ помощью хартій, обратить въ орудіе своихъ
цілей. Для этого ссылаются на принцинъ парламентскаго правленія,
въ силу котораго безотвітственный король должень предоставить вса
правленіе отвітственному министерству; посліднее же, въ свою очередь, должно состоять въ зависимости отъ большинства палаты. На
этомъ стоить въ особенности контръ-революціонная партія, которая
иміла большинство въ палаті 1815 года, по и революціонная партія
держится тіхъ же началь.

Въ сущности, это учение менъе всего согласуется съ основными возэрвніями контръ-революціонной партів. Оно предполагаєть, что единственная действительная власть въ этомъ устройстве ость власть выборная. Не это прамо ведеть въ теорін народнаго полновластія, теорін, которая не соглашается съ началами представительного правленія. Истинное конституціонное ученіе состоить въ томъ, что независимыя другь оть друга власти должны соединяться въ дружномъ дъйствін. Не одна изъ нехъ не должна нийть такого перевиса надъ другими, чтобы остальныя становились для нея орудіями. Но, съ другой стороны, немысанию и такое равновъсіе, которое, сохраняя ихъ раздельными, ведеть только въ постоянной борьбе и, наконецъ, къ побъдъ сплытанаго элемента надъ слабъящими. Власть въ государствъ должна быть едина. Въ конституціонной монархів это единство установияется тамъ, что высшая, правящая власть, власть королевская, не стоить особо, а имбеть свой центрь въ самихъ палатахъ, гдь она операстся на свою партію и изъ которыхь она береть своихъ иненстровъ. Оппозиція же интеть задачею внутри самой власти напоминать ей постоянно тв границы, которыя она не должна преступать.

Съ этой точки вренія, инистерство не облекается властью отдёльной отъ власти королевской, какъ утверждають и контръ-революціонеры и либералы. Такое раздёленіе властей не согласно ни съ теорією представительства, ни съ положительными законами. Министерская власть сама по себе не существуєть; ининстры получають свою власть только отъ короля и действують только его именень. Представительное правленіе ввёряется королю, одному королю, имеющему какъ полноту исполнительной власти, такъ и извёстное участіє въ законодательстве. Значеніе же ининстровъ заключается въ томъ, что они принимають на себя отвётственность за всё действія правительства.

Король признается неприкосновенным, а потому безотвътственнымъ. Но эта гарантія не ведеть къ тому, что онъ остается бездѣятельнымъ; напротивъ, она даетъ ему большую свлу и большее обезпеченіе въ исполненіи своей высокой должности. Отвътственность же ивинстровъ установлена для того, чтобы эта власть не выходила изъ своихъ предъловъ. Необходимое условіе дъйствія состоять въ томъ, чтобы король нашель людей, которые приняли бы на себя всю отвътственность за управленіе. Во имя этой отвътственности министры могутъ противилься волѣ короля; если они не могутъ съ нимъ согласиться, то они всегда имѣють возможность удалиться отъ дѣлъ и уступить свое мѣсто другимъ.

Съ той же точки зрънія следуеть разрешить и вопрось объ отношенів большинства из министерству. Если бы большинство въ палатакъ было незыблено, то безъ сомития пришлось бы или передать ему власть или уничтожить представительный порядовъ. Но большинство изманяется, и правительство ножеть дайствовать въ этомъ отношении встим зависящими отъ него средствами. Противъ случайнаго большинства оно вооружено правомъ распущенія; оно можетъ вліять и на выборахъ, и это вліяніе вполит законно и всегда интегъ місто. Оно необходимо именно для осуществленія той гараній, которая установляется представительнымъ порядкомъ. Управлевіе государствомъ всегда и вездъ ввъряется исполнительной власти, участвующей и въ законодательствъ; но эта дъятельность сдерживается въ должныхъ границахъ тъиъ, что правительству полагается непреитыпынъ условіень, чтобы она нивла за себя большинство палать. Для пріобрітевія этого большинства оно должно быть вооружено всіми средствами, и только когда всё эти средства истощены, когда при-HATRA CUCTOMA OROHYATCILHO ORABALACH HECOCTORTELLHOD, ORO MOMETL и должно уступить. Истинвая ціль представительныхъ учрежденій состоить, следовательно, не въ томъ, чтобы подчинить правительство всемъ колебаніямъ большинства и темъ сделать его игрушкою партій, а въ томъ, чтобы заставить его быть достаточно справедивымъ, нудрымъ и умелымъ, чтобы сохранить большинство, несмотря на колебание партив. Пока оно держится въ должныхъ предълахъ, опо всегда можеть быть увірено въ успілі (стр. 1-50).

Нельзя не заметить, что въ этихъ мысляхъ Гизо есть некоторая неясность. Онъ противополагаетъ правленю большинства потребность

единства власти, которое ведеть бъ тому, что правительство не отдё-**ЗИСТСЯ ОТЪ ПАЈАТЪ, А ДЪЙСТВ**УСТЪ ПОСРЕДСТВОМЪ НИХЪ, СТАРАЯСЬ ПРІООРЪсти себъ большинство. Но если пріобрътеніе большинства составляеть необходимое условіе управленія, то окончательно направленіе политики рышается волею этого большинства. Совершенно справедливо. что правительство не должно следовать за всеми случайными колсбаніями партій. Противъ случайныхъ увлоченій и возлицій оно вооружено правомъ распущенія в возможностью законнымъ путемъ действовать на выборы. Но если за всёмь темь большинство оказывается противъ всго оно должно уступить; следовательно, оно должно отказаться отъ прежней своей политики и взять другія орудія изъ той самой партін, которой оно старалась прежде противодъйствовать всеми средствами. А такъ какъ поражение прежней политики не можетъ быть поражениемъ безответственнаго короля, и направление новой политики точно также является выражевісив мыслей правительства, какъ и прежняго, то очевидно, что конституціонный король не должень имать сесей политики. Констатуціонный король ставится выше переміны партій; онъ должень одинаково относится ко всемъ партіямъ, предоставляя имъ управлять поочередно, когда онв имбють за себя большинство, и воздерживая ихъ только, когда ихъ стремлевія противорічать благу государства. «Представительный порядовъ, говорить самъ Гизо въ другомъ мёстё. пиветь цвлью, по общему признавію, предупредить великія политическія потрясенія, превративши въ министерскіе вопросы равличных системы управления. Онъ организуетъ партии, даетъ имъ дисциплину, указываеть имъ мёста, и ставить престоль выше ихъ борьбы» 1). Это и есть симсив известного изречения: «пороль царствуеть, а не управляеть». Справедливо, что въ паилучие устроенномъ представительномъ правленім мысль и воля короля всегда представляють элементь, съ которымъ надобно считаться 3); но это - элементь сдерживающій, а не движущая пружина управленія, которая перепосится въ ответственное иннистерство. Желаніе поддержать королевскую власть въ ся борьбъ съ неръдво врамольными партіями, привело Гизо въ тому, что онъ остался при туманномъ представления о необходимомъ един-

<sup>1)</sup> Du gouvernement de la France depuis la Restauration et du ministére actuel, ch. VIII (4-en ed. p. 213).

<sup>3)</sup> De la session de 1828. Mélanges politiques, crp. 486-487.

ствъ власти и не вывель изь этого начала естественно вытекарщихъ изъ него последствій при конституціонномъ порядка. Справединво, однако, что такое положение королевской власти не вседа возножно. Гизо указываеть на то, что въ Англін, вследствіе долговременнаго дъйствія политической свободы, партіи упрочились, потеряли характерь, враждебный существующему порядку и расходятся только на счеть второстепенных вопросовь политики. Во Франція, напротивь, господствуеть взаниная вражда общественных сыль, которыя борются съ величайшинъ ожесточенияъ. Тутъ правительство не ножеть отдаться ни той, ни другой, а должно становиться въ нейтральное положение между объими, стараясь составить себъ нейтральное положение во имя общаго блага. Въ пастоящее время, говоритъ Гизо, целью должно быть утверждение и полное и правильное действіе королевской власти; всё интересы и страсти, угрожающіє счастію Франціи, угрожають вийстй съ тимъ и королевской власти; она одна можеть ихъ воздержать; а потому надобно соединиться около нея, съ темъ, чтобы, уверенная въ своей свие, она могла свободно располагать своими средствами 1).

Королевская власть, на которую старался опереться Гизо, не могла одпако удержаться въ своемъ нейтральномъ положения. Скоро и она увлечена была борьбою партій, которая во времена Реставраціи составляла преобладающее явленіе во французскомъ обществъ. Въ то время, какъ Гизо писалъ эти строки, она старалась еще держаться умъренной середины, противодъйствуя увлеченіямъ своихъ крайнихъ приверженцевъ. Но съ 1820 года произошла реакція. Гизо. вивств съ своими друзьями, быль исключенъ изъ государственнаго совёта, къ которому онъ дотоле принадлежаль. Доктринеры слидесь съ либералами въ общую оппозицію контръ-революціонному министерству. Главная ихъ задача состояла въ томъ, чтобы отстоять новый общественный строй, созданный Революцією, противъ натиска приверженцевъ стараго порядка. Въ этомъ дукъ Гизо написаль двъ политическія брошюры: Объ управленіи Франціи со времень Реставрацін и о настоящемь министерство (Du gouvernement de la France depuis la Restauration et du ministère actuel) 1820 roga, x О средствахъ управленія и оппозиціи въ настоящемъ положеніи

<sup>1)</sup> Mélanges politiques, erp. 59-67.

Газо не безусловно однако отвергаеть всякія привилегія. Онъ признастъ, что во всякомъ значительномъ и сложномъ обществъ необходино создать иткоторыя высокія положенія, изъятыя отъ борьбы страстей и отъ подвижныхъ человъческихъ дъль. Возложенныя на правительство обязанности требують постоянства силь, воторыя должны стоять твердо и безопасно, безь чего въ обществъ происходять снуты и борьба. Сюда принадлежать наследственность престода. преннущества правъ, наконецъ саныя права депутатовъ. Но такого рода привидегін, сосредоточенныя на вершині и обставленныя надлежащими гарантіями, становятся полезными силами. Задача политических учрежденій состойть именно въ томъ, чтобы ввести ихъ въ должныя границы и дать имъ полезное направленіе, заставляя ихъ дъйствовать совонупно съ силани другато рода для достиженія общей цели. Таково свойство представительнаго правленія. Король -остается неприкосновеннымъ, но съ условіемъ, чтобы онъ имълъ ответственныхъ министровъ; первые мисють наследственное положеніе, но королевская власть можеть всегда увеличить ихъ число новыми назначеніями; депутаты признаются неприкосновенными, но палата всегда можеть быть распущена. Въ силу этихъ сдержекъ и гарантій, привилегія остается только тамъ, гдв она можеть служить къ добру и принуждена останавливаться тамъ, где она делается ОПАСНОЮ ¹).

Такимъ образомъ, изъ стараго порядка сохраняется то, что совибстно съ свободою и правомъ, и что служитъ въ пользе государства. Заметимъ однако, что эта точка зренія приложима единственно къ конституціонной момархіи. Въ неограниченной монархіи привилегіи имъютъ гораздо обширившее значеніе: при недостатит политической свободы, оне служатъ, съ одной стороны, охраною права, съ другой стороны, единственною возможною надежною властью. Въ этомъ заключается историческое ихъ призваніе. Начала свободы и права развиваются сначала въ привилегированномъ сословіи, съ тёмъ чтобы потомъ разлиться на цёлое общество. Но нётъ соживнія, что такое исключительное положеніе, при безправности массы, можеть подать поводъ въ значительнымъ злоупотребленіямъ. Когда привилегированное сословіе, забывая о своемъ призваніи, действуетъ

<sup>1)</sup> De gouv. de la France etc. Avant-propos de la 3 édit.

жевлючительно въ виду частныхъ интересовъ, то подобное положеніе діла можеть привести наконець къ такой катастрофі, какъ Французская революція. Вийсто того, чтобы разсмотріть вопрось съмсторической точки зрівнія, Гизо, въ пылу борьбы, примо становится на почву новаго порядка и требуеть признанія законныхъ его завоеваній.

Къ союзу съ этинъ новынъ порядкомъ онъ призываеть старуюмонархію. Одинаково отвергая и божественное право королей и народное полновластіе, въ которомъ онъ видить только проявленіе сным, онъ признасть законнымъ только верховенство разума, права и правды, и полагаеть премнущество представительнагопорядка въ томъ, что онъ всего болёе обезпечиваетъ господствоэтого верховнаго закона. Но именно потому, что этотъ порядовъ установляеть владычество права, онь требуеть, чтобы это началоприлагалось не только къ обществу, но и къ правительству. Малотого, что важдый челокъкъ пользуется свободою, какъ законнымъ своимъ правомъ, надобно, чтобы самая власть была облечена законнымъ правомъ повелевать. Въ этомъ состоить значение наследственной монархін; она возводить право на престоль, съ твиъ чтобы это начало было распространено всюду. Но это право должно бытьвзанино: гдв нътъ взаниности правъ, тамъ право обращается въ тираннію. При взаминости, напротивъ, права держатся другь другомъ и связываются съ высшимъ началомъ, изъ котораго они истевають, изъ начала обязанности. Только тамъ, гдв права гражданъ и законная монархія тёсно связаны, общество прочно, и правленіе становится правильнымъ. Такого рода учрежденія невозможно нипровизировать. Ни законный монархъ, ни свободный народъ не создаются по произволу. Всв учрежденія въ своемъ началь проистекають изъ селы; только время даеть имъ законное освъщение и превращаеть силу въ право. Поэтому, когда существуеть законная власть, созданная веками, было бы безумість се отвергнуть, темъ более что законная власть представляеть нейтральное начало, которое не связано непременно съ темъ или другимъ порядкомъ вещей. И революція и контръ-революція стараются перетянуть ее въ себъ; но, надавши хартію, они тімъ санымъ заключили уже союзь сь реводюцією, которой всё законныя пріобрётенія признаны этикь актомъ. Этой почвы и следуеть держаться, не отступая оть нея ни на шагь 1).

<sup>1)</sup> Du gouv. de la France etc. ch. VII.

Въ другомъ сочинения Гизо обсуждаетъ средства, которыя правительство интегъ въ рукахъ для управления Францею. Эти средства не заключаются только въ орудіяхъ власти; въ нихъ иттъ недостаткъ. Истинными средствами управления служатъ силы, лежащія въ самомъ обществъ и могущія быть оперою власти. Для того чтобы пользоваться ими, правительство должно дійствовать не на отдільвыя только лица, но и на массы. Оно должно имътъ въ виду разлитыя въ обществъ митнія, интересы и страсти. Утверждаютъ обыкновенно, что существующіе митнія, интересы и страсти, составляющіе наслідіе революціи, не поддаются управленію. Но это происходитъ единственно оттого, что правительство не понимаетъ ихъ истиннаго смысла и не уместь съ ними ладить.

Мивнія, унаследованныя отъ революціи, сводятся къ тремъ началамъ: къ полновластію народа, къ отрицанію всякой аристократів и, наконецъ, въ низведенію правительства на степень простаго служителя общества, котораго деятельность должва быть воздена въ возможно тесныя границы. Первое начало никемь уже не принимается нынь вр синств принадлежности верховной власти всей массь граждань: это ведеть из признанію непограшимости ван абсолитнаго права большинства, что противоричить справедивости и здравому смыслу. Въ настоящее время теорія народнаго полновластія ограничивается требованісиъ, чтобы правительство установлялось ж дъйствовало во имя общихъ, а не частныхъ интересовъ. Въ этомъ симств эта теорія не ниветь въ себь ничего такого, что бы могло грозить опасностью правительству, основывающему свое право единственно на разумв и правдв и постоянно готовому доказывать свою завонность. Точно также и второе начало, отвергающее аристократію, очистелось оть того фанатическаго стремленія къ невозможному равенству, которое было последствіемъ революціонной борьбы. Въ настоящее время оно означаеть только, что восходящее и нисходящее движение лицъ по общественной иниціативъ не должно быть поддержано никакими искусственными учреждениями. Естественное превосходство должно выдвигаться въ силу свободнаго соперничества, которое заставляеть его постоянно доказывать свое право и мъшаеть ону сделаться эгонстическимъ и исключительнымъ, чемъ оно неминуемо становится, какъ скоро возвышенное положение обставляется юридическими привилегіями. И въ этой теоріи, основанной на началахъ разума и на чувстве правды, нёть ничего, что бы противоръчило задачамъ здравомыслящаго правительства. Гораздо вреднъе третье мивніе, хотя на него менье всего обращають внимание. Оно низводить правительство на степень простаго служителя общества и старается по возножности стёснить его двятельность. Но правительство есть предводитель общества, а не слуга. Власть должна принадлежать способиваниямь; всё революціи, всё свободныя учрежденія не вибють мной ціли. Но способиватию повелбвають, а не повинуются; иначе исчезаеть въ нихъ и чувство своего достоянства и увёренность въ своей силе. Правительство въ свободномъ государствъ должно постоянно доказывать свое превосходство; но оно должно имъ пользоваться, а не отрекаться отъ себя и не унижать своего высокаго положенія. Поэтому неумістно и стремленіе низвести его діятельность до полнаго ничтожества. Безъ сомнанія, излишняя регламентація вредна; страсть всамь управлять нигде не имееть таких пагубных последствій, какъ во Францін. Но отрицание всяваго правительственнаго вившательства составляеть другую, столь же вредную крайность. Гдв власть можеть действовать съ пользою, тамъ она должна действовать. Ей принадлежить иниціатива во всемъ, что касается общественнаго блага. Никто не станеть и оспаривать этой иниціативы у правительства, которое отвічаеть потребностямь народа. Недовіріє происходить единственно оттого, что она отъ народа отделяется.

Таковы господствующія мийнія. Что касается до интересовъ и страстей, возбужденныхъ революцією, то они всй направлены къ одному, а именно, къ сохраненію существующаго, ибо въ прошедшей борьоб они остались побёдителями. Слёдовательно, они вездё готовы приминуть къ правительству, которое даетъ имъ это обезнеченіе 1).

Гизо говорить и о средствахь, которыя находятся въ рукахъ оппозиціи. Прежде всего, онъ считаєть вреднымь такое положеніе вещей, при которомь вся оппозиція сосредоточена въ палатахъ, а не разслина всюду и не имъсть возможности проявляться въ мъстныхъ, судебныхъ и корпоративныхъ учрежденіяхъ. Вслёдствіе этого, она принуждена только говорить, а не дластвовать; все стараніе

<sup>1)</sup> Des moyens de gouv. etc. ch. VII—X.

ся направлено не въ тону, чтобы сдержать, а въ тому, чтобы низвергнуть ининстерство. Для этого употребляются всё средства; вопросы раздуваются черезъ мёру. Правительство, съ своей сторовы, не встричая противодъйствія вий палать, заботится единственно о томъ, чтобы вибть въ нехъ большенство, а какъ скоро оно одолью здесь оппозицію, оно погружается въ обманчивую безопасность. Истиниая задача оппознцін состоять въ томъ, чтобы не только критиковать систему министерства, но и при случай замёнить ее другою. Пля этого она не должна держаться исключительно оппозиціонныхъ началь: она должна имёть свою правительственную систему и быть всегда готовою принавить ее на дала. Съ этой точки зранія она подвергаеть критикі всі дійствія министерства; но такъ вакъ она въ палатахъ находится въ моньшинстве, то она ноизбежно должна обращаться къ странъ, чтобы въ ней пріобръсти большенство, которое впоследствім перейдеть и въ палаты. Но здёсь кончается ся право: если она взываеть въ фактическому сопротивле-HID SAKOHANA, ESKAHHIMA GOLDINERCTBONA, OHA BEIXOKETA ESTA KOLEKныхъ границъ и становится революціонною (ch. XIV-XV).

На этихъ началахъ законнаго противодъйствія Гизо настанвавъ и въ то время, какъ онъ сделался главою управленія при орлевиской династін. Изв'єстно, что попытка сочетать Реставрацію съ Революцією не удалась. Законная монархія стала на сторону стараго порядка, и была побъждена витесть съ нинъ. То высшее сочетание закона и свободы въ конституціонномъ правленіи, о которомъ мечтали и либералы и доктринеры, осуществилось при иладшей линіи того же королевскаго дома, который столько ваковъ правиль Францією. Гизо, который въ теоріи быль однинь изъ гиавныхъ защитниковъ основанной на наріаментскомъ правленім власти, быль призванъ къ практическому приложению своихъ началъ. Но тутъ оказадось, что вся его система покондась на слишкомъ узкомъ основания. Онъ вполив понималь потребности парламентского правленія, но упускаль изъ виду, что это правление должно быть выражениемъ дъйствительныхъ потребностей народа. Вся парламентская борьба происходила въ темномъ кругу такъ называемой «законной страны» (pays légal), то-есть, небольшаго числа избирателей. Вий этого круга находилесь приме влассы, принимавшіе живое участіє въ политических вопросахъ, и однако исключенные изъ политических правъ.

Необходимость ввести въ систему парламентскихъ учрежденій весь политическій алементь народа, не сознавалась первымъ министромъ, который въ этомъ отношение слешкомъ подавался опасениямъ короля. Тё свётные взгляды, которые самъ Гизо нёкогда развиваль по поводу избирательной системы въ Англіи, были преданы забвенію. Онь не хотыл знать то, что онь самь некогда провозглащаль: «публика, народъ, страна, вотъ где лежитъ сила, тугъ только следуеть и брать» (ch. VII). Результатомь этой политики было то, что масса общества перестала видать въ парламентв выражение истинныхъ своихъ потребностей. Она смотрела на конституціонныя учрежденія, какъ на исключительное достояніе привилогированнаго вружка избирателей. Не получившіе законнаго простора живыя политическія силы сделались революціонными. Искусственно воздвигнутое парламентское зданіе рухнуло всябдствіе напора внёшнихъ элементовъ, а вибств съ нимъ пала и монархія. Прошедши весь циклъ политическихъ начань въ форма конституціонной монархів, Франція стала на новую, чисто демократическую почву.

Съ своимъ паденіемъ Гизо не отказался однако отъ своего прежняго образа мыслей. Въ новомъ сочиненіи: О демократіи со Франціи (De la démocratie en France), изданномъ въ 1849 году, онъ старался указать на всё темныя стороны новаго порядка. Это было последнее его произведеніе на поприщё публицистики.

Гизо хочеть стать на точку зрвнія чуждую его личнаго положенія. Вго смущаєть только положеніе отечества. По его мивнію, когренное зло, которымь оно страдаєть, и которое подтачиваєть и всё
его правительства и его свободу, состоить въ идолоповлонствё передъ
демовратіей (Introd.). Если доселе французская революція породила
только смуты и сомивнія, то причина этого явленія заключаєтся въ
томь смёшеніи истиннаго и ложнаго, честнаго и извращеннаго,
возможнаго и химерическаго, которое проявляєтся и въ идеяхъ, и
въ правительствахъ, и въ учрежденіяхъ. Весь этоть хаось серывается подъ словомъ: Демокрамія. Всё къ ней взывають и хотять
себі ее усвоить, и монархисты, и республиканцы, и соціалисты.
Это—знамя всёхъ надеждь и всёхъ честолюбій, благородныхъ и
низкихъ, разумныхъ и неліпыхъ. Въ человікі, какъ существі несовершенномъ, рядомъ съ добрыми наклонностями всегда идуть дурныя. Демократія же взываєть во всёмъ имъ; она возбуждаєть всё

страсти и объщаеть имъ удовлетвореніе. Это, можно сказать, разнузданность всей человіческой природы, во всіхъ ся глубинахъ. Въ этомъ состоить тайна ся силы. Демократія не есть явленіе новое; но въ прежнія времена оно было містнымъ и частнымъ. Теперьже общество подверглось полному объединенію; всі старыя преграды пали. А потому доисторическія идеи разливаются всюду, не встрічая препятствій. Везді кипить борьба, непрерывная и неизбіжная (ch. 1).

Многихъ эта борьба не пугаетъ. Они воображаютъ, что предоставленная себъ, человъческая природа идетъ къ добру. По ихъ инънію, все зло проистенаетъ отъ правительствъ, которыя насилуютъ
и извращаютъ человъна. Свобода же сама собою исправляетъ зло,
а потому можетъ служитъ всеобщимъ лънарствомъ. Другіе идутъ
еще далъе: они утверждаютъ, что нътъ естественнаго зла, что всъ
навлонности человъна добры; онъ извращаются лишь потому, что
не могутъ достигнутъ своей естественной цъли. Но нужно только
организовать общество такъ, чтобы всъ наклонности находили свее
законное удовлетвореніе, и зло исчезнетъ и борьба сама собою прекратится (св. II, стр. 15—16).

Первые, говорить Гизо, не знають человека, вторые не знають человека и отрицають Бога. Внимательное наблюдение человеческой природы показываеть, что въ ней происходить непрестанная борьба добра и зла. Человъкъ призванъ къ тому, чтобы выйти изъ нея побъдителемъ, и эта честь принадлежить его свободъ. Но побъда невозножна, если онъ не инфетъ яснаго понятія и глубоваго чувства окружающихъ его опасностей, а вийств своей слабости и необходимой ему помощи. Воображать, что для этого достаточна свобода, предоставленная самой себъ, есть глубовое заблуждение, проистевающее изъ гордости и парализующее всё силы, необходимыя для установленія порядка въ человіческихь отношеніяхь. Ибо борьба одна и таже въ обществъ, какъ и въ отдъльномъ человъкъ. И тугъ, рядомъ съ благородными стремленіями и возвышенными чувствами, является масса безумныхъ мыслей, грубыхъ страстей и извращенныхъ фантазій, готовыхъ все погубить. Поэтому, первая обязанность всякаго правительства состоить въ томъ, чтобы противодъйствовать зну, не только въ его вившинкъ проявлениять, но и въ саномъ его корий, въ порождающихъ его мысляхъ и страстяхъ.

Между тви, демократическія правительства обывновенно довольствуются пресвченіемъ внёшнихъ безпорядковъ и сами поддерживають ихъ источникъ, расточая лесть страстямъ, изъ которыхъ они происходятъ. Это и ведеть ихъ из погибели. Для подтвержденія своихъ взглядовъ Гизо указываеть, съ одной стороны, на Наполеона, который, хотя былъ деспотъ, но понималъ потребности власти и порядка, съ другой стороны на Вашингтона, который, будучи главою демократической республики, былъ глубоко проникнутъ правительственнымъ духомъ и всю свою жизнь боролся противъ любимихъ идей и страстей демократій. Онъ зналъ, что въреспубликѣ, также какъ въ монархіи, нельзя управлять снизу вверхъ (сh. II).

Гизо заявляеть свое уважение къ республиканской формв. Онъ признаеть, что само по себв это—благородный образъ правления. Онъ вызывалъ великия добродътели и руководилъ судьбами великихъ народовъ. Но республиканское правление имбетъ тоже назначение и тъже обязанности, какъ и всё другия. Оно должно удовлетворять какъ постояннымъ, такъ и текущимъ потребностямъ общества.

Постоянная потребность всякаго общества, и настоящей Франціи въ особенности, состоить въ установлении внутренняго міра. Даетъ де его демократическая республика? Много говорять о единеніи. объ общественномъ братствъ; но приврываясь этими высокими словами, внутри вишить самая ожесточенная борьба, приведшая къ - неждоусобной войнь, со всым ся ужасами. Со времени революціи 1789 года взаниная вражда влассовъ, аристократін и демократін, итщанства и рабочихъ, собственниковъ и предстарієвъ, не только не удеглась, но кипить съ большею силою, нежели когда-либо, къ стыду нашей цивилизаціи. Между тімъ, республиканское правленіе, болье, нежели какое-либо другое, нуждается въ содъйствік всткъ гражданъ. Если масса въ нему не привизана, оно не имъетъ корней; если высшіе классы его отвергають, оно не имбеть покоя. Въ обоихъ случаяхъ, чтобы жить, оно должно притеснять. А этоведеть ть его паденію. Только ть республики прочны, которыя умъли пріобрасти, съ одной стороны, доваріе массы, съ другой, -- опору высшихъ классовъ, и темъ сохранили внутренній міръ. Соединенные Штаты обрани это счастіе; но имъ не пользуется французская республика. Самое название демократической республики, которое опа

принимаеть, есть только отголосокъ стараго боевого крика низиналь классовъ противъ высшихъ. Туть нъть даже признака одной изътъхъ мудрыхъ побъдъ, которыя надолго упрочивають внутренній міръ. Несмотря на достойныя похвалы старанія стоявшихъ воглавъ ся людей удержать се на этомъ гибельномъ нутв, они оказываются безеньны противъ общаго теченія и умѣютъ только вовторять старыя ошибин (ch. III).

Еще несравнение хуже соціальная республика, которая обіщаєть разрішить всі вопросы и воображаєть, что чась ем настать. И эти имсли не новы; по прежде оні проявлялись только инполетно и случайно; теперь же оні спіло выступають на сцену и предълвляють всі своп притязанія. Что же въ нихъ заключаєте? Основная мысль, которая выділяєтся изъ ученій теоретиковъ соціализма, состонть въ томъ, что всі люди иміють равное право на счастіе, то-есть, на наслажденіе всіми земными благами, безъ иныхъ границь, кромі потребности и возможности. Между тімъ, большая часть этихъ благь сділалась исключительною собственностью нікоторыхъ людей и классовъ. Такая конфискація общаго достоянія въпользу немногихъ противна основному праву человіка; слідовательно надобно уничтожить личную собственность. Какъ это сділать, на счеть этого мивнія соціалистовъ расходятся; но ждея, лежащая въ основанія, у всіхъ одна и таже.

Но представляя такое требованіе, говорить Гизо, соціалисты забывають, что человікь, это—не единичное только существо, а человіческій родь, который вийоть состоять отличительная черта человіка и его величіе. Слідующія одно за другинь поколінія связаны другь съ другонь и передають преемственно свои предавія и свое достояніе. Этинъ установляется то постоянное единство, а вийсті и то прогрессивное движеніе, изъ которых вытекають семейство и государство, собственность и наслідство, отечество, исторія, однинъ словонь всв явленія и всі чувства, которыя образують постоянную и продолжающуюся жизнь человічества. Между тінь, соціальная республика все это уничтожаєть. Она видить въ людяхь единичныя и минолетныя существа, которыя являются на землі лишь затімъ, чтобы обрісти на ней наслажденія, каждый для себя, безъ всякой иной ціли. Это именно состояніе животныхъ. Соціальная республика низводить человака къ ихъ уровню; она уничтожаеть человаческій родъ.

Она уничтожають еще большее. Несоврушимый инстинкть человіческаго рода говорить ему, что Богь руководить его судьбами, и что его назначеніе не ограничиваются настоящею жизнью. Для теоретиковь соціализма, напротивь, Богь есть только воображаємое существо, во имя котораго страдающимь и униженнымь проповіждують нокорность своей земной судьбі, въ надежді получить награду на небі. Они провозглашають, что Богь есть зло, ибо во имя Кго покоряются злу на землів. Чтобы устранить земное зло, надобно изгиать понятіє о Богі изь человіческаго ума. Тогда массы, уже не сдержанным инчівь, захотять насладиться земными благами, и оні этого достигнуть, ибо оні сильнійшія.

Такова философія соціальной республики. Гизо не считаеть нужнымъ ее опровергать; это было бы осворбленіемъ здраваго смысла. Такой взглядь ость унижение человёка, а вийств и уничтожение общества, ибо всякое общество зиждется на техъ основаніяхъ, которыя соціальная республика стремится ниспровергнуть. Она и ненавистна и невозножна. Это самая нелъпая и самая превратная мэь химерь. На этомъ, однако, нельзя успоконться. Нёгь ничего опаснъе того, что виъстъ свиьно и невозможно. А соціяльная республика сильна, ибо она пользуется всеми средствами свободы, чтобы внушить нассамь иден, которыя онв не въ состояніи разсбрать; она вамвають нь ихь страстянь во имя призраковь истины и справедивости. И мы не въ правѣ на это сѣтовать, ибо мы сами поддерживаемъ источникъ пожара и тамъ придаемъ соціальной республика главную ся силу. Хаосъ, который господствуеть въ унахъ ш въ политическихъ нравахъ и который скрывается подъ словами демократія, разенство, народь, ниспровергаеть передъ нею всв преграды и открываеть передъ нею всё двери. Говорять, что демовратія есть все; приверженцы соціальной республики отвічають: «денократія, это-ны». Провозглашають равенство правь и верховенство числа; они отвічають: «сочтите нась»! Побідить эту опасность можно только выясненіемъ понятій. Надобно, чтобы общество зрћио и трезво смотрћио на вещи, видело ихъ, какъ оне есть, и ROPMANOCE BY CHORNY MINCHARY, TARMO, RARY M BY CHORNY REMCTBINEY, той твердой унфренности, которая устраняеть всякія фантазіи, призваеть всё необходиности, уважаеть всё права, оказываеть винаніе всёмь интересамь и пресекаеть всё захваты, идущіе сину, также какъ и сверху, норождаемые фанатизмонь, также какъ и эгоначонь. Черезъ это, соціальная республика не исченеть, ибо она нитается стремленіями, которыхъ нельзя уничтожить; но она перестанеть быть опасною и нало-но-мало она войдеть въ наджжащую колею и займеть свое иёсто въ великомъ прогрессивномъ движеніи человічества (ch. IV).

Канъ же этого достигнуть? Первый шагъ, необходиный для тего, чтобы выйти изъ господствующаго хаоса, состоить иъ признаніи истять дійствительныхъ и существенныхъ аленентовъ общества, вътояъ видъ, какъ они существують ими во Франціи.

Прежде всего надобно обратить внимание на гражданское общество, составляющее основание всего общественнаго строя. Въ составъ его входять: семейство; собственность въ различныхъ ся видахъ; трудъ въ разнообразныть проявленіяхъ, и наконець общественныя положевія, которыя вытекають изъ отношеній сенейства, собственности и труда. Характеристическая особенность гражданскаго общества во Францін, это-единство законовъ и равенство правъ; это-новый и великій факть во всемірной исторіи. Но среди этого единства и этого равенства правъ существують глубокія неравенства, порождаемыя саимът движеніевъ элементовъ гражданскаго общества. Въ области собственности есть богатые и бъдные, есть крупная, средняя и нелкая собственность. Въ области труда являются самыя разпообразныя ступски, отъ вершинь уиственнаго труда до саной обывновенной ручной работы. Нначе и не можеть быть, ибо это-условіе всякой общественной жизни. Съ такъ поръ какъ общества существують, въ нехъ всегда выделянсь три главныхъ типа общественныхъ положеній: люди живущіе своими доходами; люди, стремящіеся увеличить свое достояніе собственнымъ трудомъ, наконець люди, живущіе исплючительно плодами своего труда. Это-факть міровой, являющійся при саныхъ разнообразныхъ условіяхъ. Затінъ, каждый изъ этихъ разрядовъ, въ свою очередь, распадается на более менкія различія. Въ собственности является различіе дважимой и недвижниой собственности, инфицикъ каждан свои свойства. Первая, въ формъ капитала, получаеть въ наше время все большее значение и становится главнымъ источникомъ богатетва; темъ не менее, вто-

рая, въ сму несокрушимыхъ стремленій человіка, сохраняеть свое преобладающее значение. Тоже самое им видиих и въ области труда. Уваженіе въ труду, признавіе его великинь факторомь общественной жизни, составляеть славу новыхь обществъ. Какою же роковою селою это велевое начало сублалось боевымъ врикомъ, источникомъ смуть и потрясеній? Діло вь томь, что оно приврываеть гнусную ложь. Те, которые выставляють это знамя, инфють въ виду вовсе не интересы труда, какъ онъ есть, а низведение его къ самому низменному уровню. Трудъ, какъ и всё великія начала, управляется человёческою жизнью, инветь свои естественные законы, въ числё воторыхъ находится неравенство работы трудящихся, проистекающее изъ безвонечнаго разнообразія задачь и способностей. Уиственный трудъ гораздо выше физическаго; и въ томъ и въ другомъ есть безчисленные оттънки и ступени. Между тъмъ, именно этого закона не хотять признать теоретики соціализма. Все ихъ вниманіе устремлено на самый простой матеріальный трудь; рабочимь внушають мысль, что они один достойны этого ммени и обладають всёми правани. Этимъ понимается общій уровень и превозносится человъческая гордость. У труда отнинаются истинныя его права, которыя замъняются протоизіями нельшими и низинии, несмотря на ихъ на-XAILCTRO.

За гражданскимъ обществомъ следуетъ общество политическое. Составными его элементами, среди свободнаго народа, являются партін, въ обширновъ свысяв слова. Оффиціально, во Франціи нізть нных партій, кром'є правительственной и оппозиціонной. Но подъ этимь скрываются физическія отношенія, которыя нибють глубокія корни въ прошломъ, и которыя невозножно уничтожить, а потону необходимо признать. Легитимисты не суть только династическая партія, это-остатовъ засментовъ, некогда преобладавшихъ во франпузскомъ обществъ. Революція могла ихъ низвергнуть, но не могла ихъ уничтожить, и ныив они существують, применяясь нь новымь условіямъ, но не отказываясь отъ своего прошлаго. Такова же н партія, которая поддерживана Іюньскую монархію, и которая составіялась главниму образому изу средниху классову. И она сослужила Франція великую службу. Нескотря на свои заблужденія, за ROTOPING OHE TAK'S MOCTORO HOLLESTHERCH, STR RESCCH BO BCB SHOXE давали отечеству цёлыя поволёнія даровитых и преданных людей,

и пота сех стан во плав кульней, они честно видерживан влеститульный ворящем, огранили свободу и имук. Вокругь инкастарить парта бродить колобившами выска варода, на которую востилило дабствують солалисты всёхь оттаниова. Последна во осставляють колитической варти, вбо у имхъ ибть волитической программи. Цель вкъ—разрушение существующаго ворядки, авархия есть то начало, къ которому они изгравляють народь. Если они призвалить себи республикантами, то это происходить сремственно отгото, что они нь республика скорбе надавится проводить свои имеля.

Въ результать отазывается, что во Франція старое веремінивается съ возымъ. Подъ начазами единства и раменства сърываются
глублю различныя и неравным общественным ноложенія. Німъ ісраркически организованнаго общества, но есть различные класси, ноторыхъ нельзи уничтожить. Ихъ существованіе есть фактъ, воторый
елілуеть празнать. Надобно только устроить такъ, чтобы они нелии
имрно уживаться другъ съ другомъ. Старая аристекратія, средніе
класси и народъ, не должни стремиться къ уничтоженію другъ другъ.
Пускай они соперничають нъ борьбі за вліяніс; нускай наждая
партія охрандеть свое положеніе и свое право; но неякая радикальная вражда должна прекрадиться: они должни жить радокъ, нъ
правительстві, также какъ и нъ гражданскомъ обществі. Это—нервое условіе внутренняго міра; отъ этого зависить вся будущивсть
Франція. Какъ же этого достигнуть? (сь. V, сь. VI, стр. 100).

Въ политическомъ отношени нужно такое устройство правительства, въ которомъ всё найдуть свое ийсто и которое дасть имъ вийсте удовлетворение и граници. На счеть этого въ наше время ходять самыя превратныя имсли. Утверждають, что такъ какъ существуеть одинъ народъ, то во главе его должна стоять один власть. Это—имсль революціонная и деспотическая по преинуществу; это—людовикъ XIV и Конвенть, которые оба говорять: «государство—это я». Народъ не есть только собраніе единиць, представлянныхъ едининъ лицомъ иле собраність. Народъ есть организованное тёло, составленное изъ различныхъ элементовъ, которые всё должны имёть представителей въ центръ. Это же значить, что общество составлянеть союзъ различныхъ классовъ, профессій и имёній, которые черезъ отдёльныхъ представителей должны совёщаться объ общихъ

дълахъ. Общественное единство требуетъ, чтобы было одно правительство; но разнообразіе общественных элементовъ требуеть, чтобы это правительство не состояло изъ единой власти. Противъ этого говорять, что при свободныхъ выборахъ всё эти элементы найдуть свое место въ единомъ собраніи, где при свободныхъ преніяхъ каждый получаеть подобающую сму долю въ общихъ рашеніяхъ: это значить не ведать человеческой природы. Въ обществе есть метересы консервативные и прогрессивные. Какъ тъ, такъ и другіе не будуть вибть гарантів, если рішеніе предоставлено единому собранію, въ которомъ преобладаеть интересъ противоположный. Гарантія возножна только при томъ условін, чтобы каждый ниблъ свою собственную власть и могь стоять за себя. Иначе будуть только постоянныя колебанія между различными тиранніями. Встин признается необходиность разділенія власти въ подчиненныхъ сферахъ; но различие общественныхъ интересовъ требуетъ, чтобы это раздъленіе простиралось на самыя вершины государства. И для того, чтобы это раздёленіе было действительно необходимо, чтобы каждая изъ этихъ властей была крънко организована и способна охранять свое положение. Въ настоящее время ищуть гарантий въ слабости властей. Это глубокое заблужденіе. Всякая слабая власть обречена на погибель. При слабыхъ властяхъ одна изъ нихъ непремънно возобладаеть надъ другими. Результатомъ такого устройства можетъ быть только анархія вли тираннія. Вся сила англійской конституців состоять въ томъ, что въ составъ ся входять принкія власти. Во Франців самые твердые приверженцы конституціонной монархін требовали для нея монархію съ древнею и историческою основою, наследственную перію и налату, непосредственно избираемую народомъ. Тахъ же началь держались и основатели съверо-американской республики. Они во главъ государства поставили различныя и пръще организованныя власти. Эти начала должны распространяться и на всю страну, на все области управленія. Централизація оказала Франдін великія услуги; но ся недостаєть на современныя потребности. Теперь борьба кипить вездё, и вездё различные общественные влементы должны принимать живое участіе въ общественныхъ дёлахъ, при собственной деятельности и подъ собственною ответственностью.

Все это, конечно, относится къ свободному правленію, а не къ неограниченной власти. Но и последняя инфетъ свои условія, кото-

рыя дають ей прочность. Народы, которымь угрожаеть анархія, всегая готовы броситься въ объятія абсолютной власти, и эта готовность отвазаться оть своехь правъ составляеть одну изъ самыхъ постыдных сторонъ человеческой природы. Но Франція, въ какой бы она не находилась опасности, не должна разсчитывать на абсодютную власть для своего спасенія; ся ожиданія были бы обнануты. Въ старомъ французскомъ обществъ абсолютная монархія находила условія уніронности и прочности; при Наполеоні I она нивла влементы силы, которые теперь не существують. Военная диктатура. также какъ и тираннія народа могуть быть только временными пособіями, но не прочными правительствами. Либеральныя учрежденія въ настоящее время столь же необходимы для общественнаго мира, какъ и для достоинства лицъ. Великое демократическое движеніе, воторое побуждаеть всехъ людей и все влассы думать, стремиться, дъйствовать и развиваться во всехъ отношеніяхъ, не можетъ быть подавлено. Это-фактъ, съ которынъ надобно счетаться. А есян нельзя его уничтожить, то надобно сдержать его въ должныхъ границахъ и направить его на настоящій путь. Для этого необходино, чтобы демократія играла большую роль въ государстві, но не была бы всемъ; чтобы она могла всегда возвышаться, но не могла бы унижать все, что не она сама; чтобы она вездё находила и выходъ и програды. Иначе демократія себя погубить и Францію съ собою (ch. YI).

Недостаточно однако хорошей организаціи властей для водворенія внутренняго мира. Необходима со стороны самого народа вавёстная мёра мудрости и добродётели. Глубоко заблуждаются тё, которые вёрять въ верховную силу политической механики. Человёческая свобода играеть великую роль въ общественныхъ дёлахъ, и отъ людей зависить окончательно успёхъ учрежденій. Въ 1789 г. французское общество одушевлено было однинъ великинъ чувствонъ, которое унесло передъ собою всё преграды; это чувство было восторженное поклоненіе человёчеству, безконечная вёра въ его силы и развитіе. Скоро однако опять охладиль этотъ пыль; любовь къ человёчеству привела въ междоусобной войнё и къ плахё. Всё надежды исчезли, какъ призраки. Въ настоящее время революціонеры стараются подогрёть эти чувства, но напрасно. Францію нельзя вернуть къ 89-му году. Опыть слишкомъ жестоко покараль эти надеж-

ды; въ изсякшихъ источникахъ общество не почерпнеть новой жизни. Революціонный духъ производить только шумъ, а не движеніе, онъ не въ состояніи пробудить вірованіе, а можеть только распространить сомнінія и недоумінія. Нужны другія нрабственныя силы, чтобы вывести общество изъ настоящаго его положенія.

Первая есть семейный духъ. Семейство составляеть первый и коронной элементь общества; онъ же и последняя его защита въ такое время, когда все становится подвижнымъ и преходящимъ. Здёсь ваходять свой пріють тё преданія, чувства и добродётели, которыя могуть служить прогивовёсомъ безпорядочному движенію современныхъ обществъ.

Віорая есть духъ политическій, который существенно состоить въ томъ, чтобы хотёть и умёть принимать участіе въ общественныхъ дёлахъ и играть въ нихъ свою роль правильно, безъ употребленія силы. Для этого надобно видёть вещи, какъ онё есть, а не такъ, какъ мы хотимъ ихъ видёть; надобно также научиться желать тольно возможнаго. Этимъ политическій духъ возвышается кътому, что составляеть основной его заковъ и главное его достоинство—къ уваженію права, единственной основы общественной устойчивости, ибо вий права есть только сила, по существу своему изменіе въ основному его источнику—къ закону и въ власти его прилагающей. Этимъ установляется 'нравственное начало прочности въ отношеніяхъ людей и правственное начало авторитета въ управеніи государствомъ.

Однако, ни духъ семейный, ни духъ политическій не въ состоянія были бы исполнить свою задачу безъ помощи высшаго начала—
духа религіознаго, ибо религія одна говорить одинаково всйиъ людямъ, высшимъ и малымъ, счастливымъ и несчастнымъ. Ея органы
находятся везді, во дворцахъ и въ хижинахъ, какъ совітники и
утішители. Никакая другая сила не сділала столько для поднятія
нравственнаго достоинства и для самыхъ дорогихъ интересовъ человічества. Нітъ сомивнія, что съ этимъ связаны были и большія
змоунотребленія. Отрицать ихъ невозможно; но въ настоящее время
ихъ меніе всего можно опасаться, ибо світскіе элементы всюду
являются преобладающими. Они никіють за себя не только учреждевія, нравы, господствующія страсти, но и то общее теченіе идей,

которое исотразино двяствуеть на человъческія общества. При танихъ условіяхъ помощь правственной силь, поконщейся на въковыхъ основахъ, всюду пропикающей и говорящей самымъ глубокимъ человъческимъ чувствамъ, является неоціненною. Но эта понощь требуетъ уваженія и свободы; итть сомивнія, что туть мегуть быть столкновенія; пеобходимо себя оберегать противъ захватовъ. Но это—неизобжное условіе совокупнаго дъйствія. Съ великими правственными силами нельзя обходиться, какъ съ подозрительными наемниками: надобно брать ихъ, какъ оне есть, не покоряясь имъ, но и не порабощая ихъ, не торгуясь съ ними безирерывно на счеть ихъ доли, а искренно взывая къ ихъ содъйствію во имя общественнаго блага. Только этимъ путемъ можно вывести Францію изъ той бездны зла, которая грозить ея существованію (ch. VII).

Таково содержаніе брошюры Гизо. Мы привели ее подробно, потому что она составляеть последній шлодь размышленій великаго историка и крупнаго государственнаго даятеля, игравшаго выдаюшуюся роль въ своемъ отечестве. Иногое тугь глубоко и верно, но есть в слабыя стороны, на которыя следуеть указать. Понимание главной задачи правительства въ либеральномъ и прогрессивномъ общества, какъ сопротивление злу, нельзя не признать крайне односторонникъ. Во всякомъ обществъ, а тъмъ болъе при свободныхъ учрежденіяхь, правительство не должно ограничиваться противодійствіснъ тому, что ому кажется злонь, а должно продуснатривать необходимыя изміненія и руководить общество на пути прогресса. Такова именно была политика англійской консервативной партік. Она сама предвидъза нужныя реформы, когда время ихъ созрѣзо; этимъ она и сохранила свое выдающееся положение, а вийств и тв учрежденія, которыя служнае ей опорой. Напротивъ, Гизо, какъ иннистръ Іюльской монархін, ограничился политикой сопротивленія, а это и привело ее въ паденію. Вийсто, реформъ произопла рево-. Rigore .

Что касается до устройства демократической республики, то Гизо вёрно указаль главную ея опасность—сосредоточеніе власти въ одномъ собраніи. Но вопросъ состоить въ томъ: изъ какихъ влементовъ можно устроить необходимые противовёсы? Когда Гизо указываеть на старыя партіи, какъ на неискоренимые влементы

французскаго общества, и требуеть, чтобы имъ предоставлено было подобающее мёсто, какъ самостоятельной политической силь, то подобная организація можеть вести лишь къ нескончасной внутренней борьбв и из остановив всехъ дель. Самостоятельными политическими силами во всякой общественной органиціи могуть быть лишь такія, воторыя признають ся основы, а не такія, которыя стремятся всёми сывани ее ниспровергнуть. А таковыми являются во Франціи старыя партів въ отношенія въ республяві. Не только дегитимисты, но и тв орманисты, которые остамись верны старымъ преданіемъ, поведеному, ничего не забыли и нечему не научилесь. Въ нихъ отсутствуеть именно тоть политическій духь, который Гизо справеддаво признаеть необходимымь условіемь мирнаго сожительства. Поэтому возводить ихъ въ самостоятельную политическую силу и датьимъ особое мёсто въ политической организаціи нёть никакой возможности. Справедино то, что опъ говорить объ отношении въ редигів и церкви; но и туть все зависить оть духа, господствующаго въ церкви. Когда, при основание современной республики, клерикализмъ сявлялся соеденяющимъ ввеномъ всехъ ся враговъ, то остоственно возгорелась борьба, въ которой и противоположная сторона, какъвсегда бываеть, переходила черезь край. Установление мирнаго сожительства зависить и туть оть политического духа, воодушевляющаго объ партін. Безъ взанинаго уваженія и уступокъ согласіе немыслино. Гизо указаль на необходимость внутренняго мира для благоденствія Францін, но пока это остается только благочестивымъ желаність, на осуществленіе котораго действительность представляетъ нало надеждъ.

## 2. PEJJO.

Теорія французских доктринеровъ нашла болье или менье полное осуществленіе въ Іпльской монархін. Вокругь нея соединились всъ умъренные друзья свободы. Хартія была измѣнена согласно съ ихъ желаніями. Въ этомъ духъ развивалось и послѣдующее конституціонное ученіе. Оно примыкало въ Хартін, являясь ся тольователемъ или критикой.

Изъ систематическихъ сочиненій, писанныхъ въ этомъ направленія, заслуживаетъ визманія книга совітника кассаціоннаго суда Гелід (Hello), вышедшая подъ заглавіснъ: О конституціонномь

норядки съ сво отношеніять къ соерененному состоянію политической и общественной жизям. (Du régime constitutionel dans ses rapports avec l'état actuel de la Science sociale et politique). Первое ся взданіе ноявилось еще въ 1827 году, второе въ 1830, третье, совершенно переработанное, въ 1848, до Февральской революція. Посл'яднее служить основаніень нашего взложенія.

Исходная точка туть чисто видивидуалистическая. Гелло различасть два вида правленій: въ однихъ законодатель считасть себя HOLHOBIACTHLING, BY ADVITAND OH'S HOLTHESTICS OCTOCTBOHHOMY SAKOBY; въ однихъ общество есть все, а ищо является только подчиненнымъ его орудісять, въ другихъ же лицо составляеть цёль, а законодательство является средствомъ для достиженія этой цёли. Оно не даоть человеку правъ, а признасть и охраняеть те права, которыя сму прирождены, какъ разумному и свободному существу. Последняго рода учрежденія суть інберальныя. Какъ бы ни заманчива была теорія полновластія общества, она можеть породить только деснотизмъ, а никогда свободу. Личное право, напротивъ, одно можетъ служеть основаниемъ свободы, ибо оно одно даетъ понятие о высшемъ правъ, ограничивающемъ права законодателя. Въ лицъ лежитъ источникъ всякаго права; здёсь только законодатель черпаетъ первую изъ своихъ добродетелей, уважение из человеку, безъ котораго прить нечего, кроме произвола и выгодь. Безь сомнения, человеть созданъ для общества; но вопросъ въ томъ: какъ онъ къ нему относится? По одной теоріи, онъ всецью поглощается обществомъ и исчезаеть въ немъ, какъ башия въ мора; по другой, онъ сохраняеть за собою неотчуждаеные права, которые государство охраняеть, а не уничежаеть. Онь остается лицомъ отличнымъ оть общества; онъ считается съ последнимъ и спореть о размере погребныхъ: жертвъ. Если общество можетъ быть несправедниво относительно вого-либо изъ своихъ членовъ, то это доказываетъ, что право принадлежить не первому, а послёднимъ.

Конечно, индивидуализмъ содержитъ въ себъ опасность эгоняма, разлагающаго общественную жизнь. Задача законодателя—противодъйствовать этому злу. Если же, виъсто того, онъ ему потакаетъ, то подобная политика можетъ сдълаться общественнымъ бъдствіемъ. Но надобно всегда имъть въ виду, что съ признаніемъ начала свободы человъть выходять изъ опеки; онъ самъ отвътствуеть за свою

судьбу. Черезъ это лицо терметъ право обвинять правительство въ своихъ ошибкахъ. Самая благотворительность получаеть иной характеръ, нежели при деспотизив, когда лицо всецело отдаетъ себя власти. Она становится болве иравственнымъ, нежели юридическимъ требованіемъ.

Гелло видить въ Хартіи осуществленіе этихь началь. Она вся основана на личныхъ правахъ. Опредёленіе ихъ составляєть первую ем часть, а затімь уже идеть устройство правленія. Эти права не даруются ею гражданамъ, ибо это права прирожденныя. Она не ограничивается также ихъ провозглашеніемъ, ибо они давно были признаны сознаніемъ человіческаго рода. Но изъ области естественнаго права она переводить ихъ въ право положительное, что и ведеть къ требованію гарантій, требованію, которое можеть истекать только изъ личнаго права. Это, безъ сомивнія, громадный шагъ впередъ; но надобно признать, что началомъ прогресса была философская истина, и Хартія есть философія, ставшая закопомъ.

Требуеныя гарантів не даются природою; онъ создаются людьми. Но разунъ ихъ указываетъ, и онъ же ихъ защищаетъ. Онъ существенно состоять въ разделени властей. Лицо безсильно противъ коллективной власти; поэтому власть должна быть раздёлена такъ, чтобы не какая ся часть не могла всего делать. Лечное право должно стоять выше каждой кат нихъ, и если одна изъ нихъ на него посягаеть, то оно должно найги защиту въ другихъ. Таково первое и необходимое условіе свободнаго правленія; иначе неизбіжно водворяется деспотизив. Къ последнему ведуть новейшія утопін, отрицающія лечное право во имя общественнаго и не признающія прирожденныхъ правъ человъва, а тъмъ менте правъ пріобретенныхъ. Для приверженцевъ этихъ теорій конституціонное правленіе представляеть только переходную стадію из оному, лучшему порядку. Для насъ, напротивъ, несиотря на неизбъяную изивнчивость формъ. она заключаеть въ себъ непоколебиныя истины, признаніе которыхъ одно можеть дать человачеству періодъ долговременнаго и мирнаго passuris. (I, Notions préliminaires).

Такова теорія Гелло. Несмотря на точку исхода, нельзя не замітить существеннаго ся отличія отъ индивидуалистических ученій XVIII віка. Тамъ прирожденныя права человіка считались единственнымъ правовірнымъ основанісмъ всякаго общества; здісь при-

SEAMIO MYS SELECTES OTHERWICHEMES REPERHANCE INCOPALISMYS учрежденій. Нельзя не согласиться съ тімп, что свобода составляеть неотъемленую принадлежность человёка, какъ разумнаго существа. Сознаніе этого начала означають высшую ступень развитія человической мысли и общественных учрежденій. А такъ какъ личность не создается государствомъ, то и вытекающая изъ нея свобода не есть даръ общества вли власти. Даже когда государство отивняеть рабство, оно не даруеть человеку свободы, а признаеть за никъ то, что искони лежало въ его природъ, но было затениено въ общественновъ сознанів. Въ этомъ отношенів Гелло правъ, вогда онъ положительный законъ подчиняеть естественному. Но проявляясь во вившееть мірв въ самыхъ разнообразныхъ отношеніяхъ, свобода неизбажно подвергается многочисленнымъ ограниченияъ, которые yctahoblantca sarohomb ho ha ochobahin kakhxb-lego otrjetchemie. разъ навсегда опредъленныхъ началь, а сообразно съ изитичивыми условіями, нотребностями и развитіемъ общества. Свобода, определенная закономъ, и есть право. Въ этомъ состоять тоть ве-MERIT MAIL OTL YNOSPETCHLENKE HAVANE EE DOALLHONY EXE OCYMOствленію, о которомъ говорить Гелло. Этоть шагь совершается общественною властью, которая въ этомъ отношения является верховною, ибо она одна можеть быть судьею тахъ ограниченій, которымъ поддлежить личная свобода при разнообразныхъ условіяхъ общественной жизни. Безъ сомивнія, туть могуть быть злоупотребленія; неограниченная власть можеть довести свободу до полнаго уничтоженія. Противъ этого янцо ящеть гарантій. Но эти гарантіи могуть состоять только въ устройства властей, которое не установляется естественнымъ закономъ, а есть дело рукъ человеческихъ, а потому неизбажно принадлежить ноложительному закону, исходящему отъ той же власти. Поэтому нёть возможности отрицать полновластіе государства въ области вившной свободы. Въ этомъ отношении Гелло, также какъ Гизо, впадаетъ въ односторонность, и это отражается на его ученім о личныхъ правахъ. Онъ отвергаеть опредвленіе свободы, какъ права дёлать все, что не запрещено закономъ; по его метнію оно ведеть въ самому неисцілимому изъ всіхъ деспотизновъ-ил деспотизну закона. Это определение верно лишь въ томъ отношенія, что всякая свобода вибеть границы и эти границы мо-TYTE OUTE HOLOMORIN TOLLED SEROHOME. HO ONO LOWNO BE TOWN OTHER-

шенів, что законъ не можеть подагать границы произвольно (стр. 37).
Однако туть же авторь признасть, что точное установленіе этой —
границы ускользаеть оть нашихъ конституціонныхъ прісмовъ и не
можеть быть сведено къ опредъленнымъ формуламъ (стр. 39). Очевидно, что законъ остается самъ себъ судьею, и въ этомъ состоитъ его юридическое полновластіе.

Въ изложеніи личныхъ правъ Гелло следуеть (порядку, котораго держится Хартія. Первое есть равенство передъ закономъ. Этимъ уничтожаются всякія привидегін, но не уничтожается естественное неравенство силы, средствъ и положеній. Напротивъ, признавая равную для всёхь свободу, оно темь санымь узаконяеть неравенство, нбо свободное лицо живеть и дъйствуеть среди разнообразныхъ условій и съ различными способностими, вследствіе чего и результаты выходять разные. Тв, которые хотять установить всеобщее равенство, отрицають человическую свободу и установляють самый страшный деспотизмъ. Свободный человань самъ отватствуеть за себя и санъ пролагаеть себё дорогу; только отрекаясь оть себя и отдавая себя всецью въ руки власти, онъ можеть подчиниться всеобщему уравненію. Законъ, установляющій юридическое равенство, ограничивается темъ, что онъ отменяеть всякія юридическія прениущества; для него собственность бъдняка также неприкосновенна, какъ и собственность милліонера. Только этикъ способомъ равенство совивщается съ свободою. Уравнение же состояний возножно только при полномъ поглощения лица обществомъ (Titre 1, стр. 42-54).

Столь же несостоятельно и требованіе равенства политическихъ
правъ. Естественное право, изъ котораго вытекаетъ равенство передъ закономъ, относится исключительно къ правамъ гражданскимъ,
которымъ опредъляется личпая свобода человъка со всъми вытекающими изъ нея последствіями. Но естественный закопъ, не установляетъ права человъка вліять на судьбу другихъ, дълаться участнякомъ власти. На это нужна способность, которая находится не
у всёхъ. Опредъленіе ся зависитъ вполит отъ положительнаго закона. Политическое право составляетъ гарантію личнаго права; но
устройство пълессообразнихъ гарантій есть дёло рукъ человъческихъ
(стр. 69 и слёд.).

Нельзя не замітить здісь нікоторой непослідовательности въ ученів Гельо. Если политическое право составляєть гарантію прирожденных правъ человъка, которыхъ законодатель не властенъ насаться, то всякій гражданнять янветь право требовать себі участія въ установленіи этихъ гарантій; ниаче онъ предается на жертву чужому произволу. Требованіе способности можеть только ограничивать, а не уничтожать это начало. Мы вернемся къ этому при разсмотрѣнія ученія о политическихъ гарантіяхъ.

Напротивъ, вполит последовательнымъ, но не въ выгоде теорія, является Гелло при разборъ втораго личнаго права, гарантированияго Хартіей, именно, личной свободы. Здёсь прирожденное право признается всеми. Весь вопросъ заключается въ его гарантіяхъ. Въ этомъ отношения Хартія постановляєть, что никто не можеть подвергаться преследованію и аросту иначе, какь въ случанть, предвиденных законовь и въ предписанных имъ формахъ. Противъ этого Геліо возрамаєть, что такинь образонь личная слобода всецело отдается на волю законодателя, который можеть ограничить се, какъ ому угодно. По его митино истиная гарантія кожеть состоять единственно въ предоставления права ареста не правительству, а независимой судебной власти. Такъ она и понималась вездъ, гда это право поконлось на твердыхъ основаніяхъ (7 Titre II, стр. 87-89). Но, спрашивается: отъ кого зависить установленіе и устройство судебной власти? По признанію самого Гелло, это діло не естественнаго, а положительнаго закона. Можно считать эту гарантію навлучшей, но нельзя не признать ся зависиности оть воли законодателя. Мало того: всякому знакомому съ политическимъ бытомъ известно, что бывають случан, вогда гарантін, унестемя въ нормальное время, пріостанавливаются, и усмотранію правительства предоставляется болье или менье широкій просторь. И туть единственная гарантія противъ злоупотребленій состоить въ томъ, что чрезвычайныя жары допускаются не по уснотранію правительства, а въ свлу закона. Стало быть, законъ, въ конце-концовъ, является полновластнымъ судьею техъ границъ, которыя должны полагаться личной свободь. Избегнуть этого, при условіяхь человеческой жизни, нъть возможности.

Несравненно прочиве стоять третье личное право, признанное Хартіей—свобода сов'єсти. Зд'ёсь всі согласны вы томы, что государство не должно викшиваться вы эту область. Отношеніе человічностю души кы Богу не подлежить дійствію власти. Но адісь

затрудненіе возникаєть при опреділенія виімнихъ дійствій. Съ реангіой связаны богослуженіе и устройство церковнаго союза. Отношеніе государства въ церкви, говорить Геліо, ножеть быть разное. Досель ин встречаемъ три способа сочетанія обовкъ союзовъ: или государство подчиняется церкви, или церковь подчиняется государству, выи наконецъ они существують рядомъ, какъ двъ равноправныя власти, которыя вступають нежду собою въ соглашеніе. Но всё эти способы исключають свободу. Пока перковь привнается властью, съ которою государство вступаеть въ сделки, притасненіе совасти неизбажно. Истинное отношеніе можеть установиться только тамъ, гдв церкви предоставляется независимость въ принадлежащей ей духовной сферь, въ гражданской же области признается одна власть государственная, которая, будучи независима отъ какихъ бы то ни было вероисповеданій, остается нейтральною между ними. Это и есть точка зрвнія диберальныхъ правительствъ. Хартія объщаєть одинакое покровительство всемъ вероисповеданиять. Но ито оказываеть покровительство, тоть господствуеть. Относясь въ области вившнихъ дъйствій, обрядь богослуженія неизбёжно подлежить полицейскимь правиламь. Законь можеть идти еще далёе. Государство можеть относиться въ церквамъ ные вавъ въ простымъ товариществамъ, предоставияя каждую самой себь и подчиняя ихъ только общинь правилань, или же оно можеть видать въ вихъ полезный общественный элементь, и въ этомъ качествъ приходить имъ на помощь. Последнее есть более правильное отношеніе, и этого держится Хартія. Всёмъ признаннымъ вероисповъданіямъ дается одинавое пособіе въ видъ жалованья ихъ служителямъ. Вновь же возникающимъ сектамъ предоставляется право просить законнаго признанія, представивъ правительству изложеніе своего ученія в своего устройства (Titre III).

Замътимъ, что если свободу совъсти можно признать естественнымъ правомъ человъка, на которое государство не должно посягать, то нельзя того же сказать объ одинакомъ покровительствъ, оказавномъ всъмъ въромсновъданіямъ. Пособіе, которое имъ оказывается, основано на томъ, что государство считаетъ ихъ полезными элементами общества; но это уже точка зрънія не права, а политики, и тутъ государство, не нарушая ин чьего права, можетъ поступать по своему усмотрънію. Если оно одно въромсновъданіе признаетъ болье полезныть, нежели другія, на томъ основанія, что оно тёснёе связано съ народною жизнью, то ничто не мішаєть дать ему первенствующее положеніе, лишь бы этимъ не стіснялись права другихъ. Это—не подчиненіе господствующей церкви и не притісненіе совісти, а приложеніе неотъемлено принадлежащаго государству права судить объ отношеніи различныхъ общественныхъ эленентовъ къобщему благу и оказывать имъ соотвітствующее этому покровительство.

Къ удивлению, Гелью причисляеть въ прирожденнымъ правамъ челована и свободу почати. Въ Хартін она, какъ и сладуетъ, стоить въ числе личныхъ правъ; но противъ признанія ся правонъ естественнымъ самъ Гельо приводить весьма въскія возраженія. Печать есть человъческое изобрътеніе, а потому пользованіе этикъ изобратеніемъ никакъ нельзя считать правомъ, дарованнымъ самою природою. Гелаб признасть, что въ виду этихъ доводовъ, онъ домо колебался, но наконецъ склонился въ противоположному митийо. Его убъдню то, что цивилизація лежить въ самой природь человіка; стремление из совершенствованию есть его прирожденное право, а потому все, что эгому содъйствуеть, приращается къ этому праву и входить въ его составъ. Свобода имсли несомивнио есть прирожденное право, а потому различные способы его проявленія суть только его расширеніе (Titre IV, стр. 193-7). Нельзя не сказать, что этоть доводь весьма слабъ: если всё блага цивилизаціи и всё совершенствованія причислять къ прирожденнымъ праванъ, вакъ ихъ приращенія, то область последнихъ распространится на эсс. Свободу можно признать остественнымъ правомъ человека, ибо она вытекаеть изъ его природы, какъ разумнаго существа; но способъ ся проявленія подлежить дійствію закона. Могуть быть способы законные и незаконные. Свобода печати не есть только проявление свободы мысле: она митетъ громалное вліяніе на всю общественную жизнь, а потому государству, несомивнее, принадлежить право опредълять ся границы. Въ этомъ отношенім есть существенная разница можду правительствами либоральными и доспотическими. Первыя признають свободу печати законнымъ правомъ гражданъ; поэтому устраняются всякія предупредительныя мары. Хартія постановияла, чго цензура не будеть возстановлена. Даются и гарантія независянаго суда. Это составляеть необходиное условіе всяваго леберальнаго

правления. Но все же это не прирожденное, а потому неотъемленое право. Есть обстоятельства, при которыхъ эти гарантіи устраняются. Туть мевъе всего можно отрицать полновластіе закона.

Гораздо верийе то, что Гелео говорить о последнемъ личномъ правъ, гарантированновъ Хартіей — о правъ собственности. Въ противоположность весьма распространенному мизнію, онъ утверждаеть, что оно принадлежить въ остоственнымъ правамъ человёва, а не установлено гражданскою властью. Источникь его лежить въ правъ чедовіна, вакъ разумно-свободнаго существа, налагать свою руку на матеріальный мірь и присвоивать себі видшию превметы. Этого не отрацають и протявники собственности; но они ограничивають это право присвоеніемъ плодовъ своего труда, не распространяя этого права на землю. Между тёмъ, плоды труда могутъ идти и на далекіе годы. Если жатва собирается ежегодно, то обработка почвы простирается на долгое время. Плоды посаженнаго дерева собираются целье десятки леть, а самое дерево годится для рубки, можеть быть, черезъ стольтія. Есть удучшенія почвы, которыя носять постоянный марактерь, напримъръ осущение болоть. Вообще, пели человъка постоянны, а трудъ его носить плодотворный характеръ. Эти свойства сообщаются и собственности: какъ естественное право, она постоянна в видивидуальна. Положительный законъ не установляеть ее, а только определяеть ся границы. Онв полагаются или во имя чужаго права или во имя общественной пользы. Личное право должно уступать последней. На этомъ основано право принудительнаго отчуждевія собственности. Но отбирая ее у частныхъ дицъ для общественной пользы, законъ, вийсти съ тимъ, признаеть ее, ибо это дилается не мначе, какъ съ предварительнымъ и справедливымъ вознагражденіемъ. И туть требуются гарантів противъ производа. Оне существенно состоять въ томъ, что рашающій голось ниветь туть независимый судь, а для определенія разміровь вознагражденія присяжные. Только относительно юридических лицъ требование вознагражденія устраняется, ябо юридическія лица не суть созданія природы, а положительнаго закона, который имбеть право уничтожить то, что онь самь вызваль из жизни во имя общественной пользы. Этемъ объясняется отобраніе перковныхъ витній во времена Революція. Требованіями общественной пользы объясняются и та границы, которыя полагаются пользованію собствонностью въ разныхъ спеціальныхъ случаяхъ, какъ-то, въ лісновъ козяйстві, въ разработкі рудъ. Надобно только, чтобы эти границы не были пронявольны, а вытекали изъ самой природы вещей. Гелло признается однако, что тутъ иттъ возножности ностановить какія-либо твердыя правила. А такъ какъ всявля свобода интетъ свои границы, и эти границы полагаются законовъ, то нослідній остастся владыкою свободы. Во имя изитичиваго начала общественной пользы можно дойти до полнаго отрицанія собственности. Противъ этого есть только односредство—уваженіе къ естественному праву. Единственная узда есть узда невидимая (стр. 310. См. вообще Тіtre V).

Въ колцѣ концовъ оказывается, слѣдовательно, что въ опредѣленів свобод закомъ все-таки является полновластнымъ. Кдинственною гарантіей протявъ звоупотребленій служить надлежащее устройство политической власти. Этому посвящена вторая часть сочиненів Гелло.

Какъ сказано выше, эта гарантія заключаются, по его инівнію, въ разділенія властей. Поэтому онъ начинаєть съ общей теорія разділенія властей, въ какой бы формі она ни проявлялась, нонархической, аристократической или демократической; затімь онъ переходить къ приложенію ся къ монархическому правленію.

Гелло возстаеть противь тёхъ, которые считають власть нераздёльною, утверждая, что или она едина или ся вовсе итть. Раздёленіе властей столь же возможно, какъ и раздёленіе труда. Баждой изъ нихъ предоставляется принадлежащій ей кругь дійствій, но ни одна изъ нихъ не можеть димать есе; въ этомъ состоить основной ея принципъ. Человіческой волі полагаются границы: это великое начало нравственности переносится въ нолитическую область (П, стр. 1—7). Поэтому первая забота должна состоять въ томъ, чтобы ни одна власть не вторгалась въ область другой, не только сиежной, но и низшей. Всякія подобныя вторженія должны встрёчать конституціонную преграду (стр. 9—17).

Гелью отличаеть власть учредительную, законодательную и исполнительную; затёмъ послёдняя подраздёляется на административную и судебную. Первая существуеть не везді. Въ Англіи изміненія государственнаго устройства принадлежать парламенту, также какъ и изданіе обыкновенныхъ законовъ; во Франціи, напротивъ, съ самаго водворенія либеральнаго правленія учредительная власть была отдідена отъ законодательной. Причина этого различія та, что въ Англік развите учрежденій шло чисто практическим путемъ. Они измінялись только мало-по-малу, и парламенть всегда находиль сдержку въ прецедентахъ и въ установившихся обычаяхъ. Во Франціи же, конституціи создавались теоретически, а потому произволь законодателя не зналь границъ. Только въ отдёлении учредительной властв отъ законодательной парламентское полновластіе находило себв сдержку. Несомивно, что это составляеть пвиную гарантію свободы. Полезно, чтобы законодатель нивлъ надъ собою неизивним правида, которыя онъ не можеть нарушить и для изивненія которыхъ требуются особыя гарантів. Нівоторые отрицають существованіе учредительной власти, потому что она не всегда существуеть и проявляется только по временамъ. Но именно это ограждаетъ ее отъ полновластія; иначе она поглотила бы въ себв всв другія власти. Она всегда лежить въ народъ; но она переходить въ дъйствительность только при особыхъ условіяхъ и съ надлежащими гарантіями (II, Titre 1, ch. 1).

Въскость этихъ соображеній не подлежить сомивнію: полезно обставить изивненіе основных законовъ особыми гарантіями. Но вопросъ заключается въ томъ: требуется ли для этого установление особой власти? Не только въ Англін, влассической странв конституціоннаго правленія, безъ нея обходятся, но саный принвръ Франціи доказываеть, что учредительная власть есть ничто иное какъ видоизивненная законодательная. Изивненія въ Хартін 1814 г., которыя дегли въ основани Хартін 1830 г., были произведены обыкновенными законодательными палатами, а самая эта Хартія предоставила решение вопроса о наследственности правъ обыкновенному закону, ято не могло бы иметь места, если бы это право принадлежало особой учредительной власти. Впрочень, это-вопрось болье теоретическій, нежели практическій. Какъ скоро для изміненія основныхъ законовъ требуются извъстнаго рода формы и учрежденія, то, какое бы имъ ни дать названіе, для существа двла это без-OHPHIESO

Несравненно важнёе раздиче между законодательною властью и исполнительною. Туть необходимы различные органы; раздёленіе ихъ составляеть основное требованіе ученія о раздёленім властей. Сифшеніе ихъ ведеть из полновластію исполнителей, слёдовательно уничтожаеть всякую гарантію противъ произвола. Только независимая оть правительства законодательная власть можеть обезпечивать права граждань. Но и туть есть своего рода затрудненія. У исполнительной власти нельзя отнять право опредёлять способы исполнительной власти нельзя отнять право опредёлять способы исполненія. Это дільется путемъ постановленій (réglements) или указовъ (ordonnances). Но какъ отдёлить одно оть другаго и предотвратять вторженіе постановленій и указовь въ область закона? Надобно, чтобы послёдній совершенно точно и вразувительно опредёлять то, что онъ дёлаеть для всёхъ обязательнымъ и то, что онъ предоставляеть усмотрёнію исполнительной власти (сh. 2). Необходимъ и судья, который бы рёшаль подобнаго рода столкновенія. Таковымъ можеть быть только независимая судебная власть (стр. 99).

Здёсь можно видёть недостатовы принятаго Гелью раздёленія властей. Оны судебную власть признаеть только отдёльною отраслью власти исполнительной. Между темъ, она призвана разрёшать столкновенія между законодательною властью и исполнительною. Администрація обязана подчиняться издаваємымы исполнительною властью постановленіямы, слёдовательно, она составляеть подчиненную часть послёдней. Судья же знаеть только законы; если постановленіе, вмёсто того чтобы служить исполненіемы закона, является его нарушеніемы, оны его не примагаеть и тёмы мишаеть его силы. Вы этомы состоить самая существенная гарантія граждань противы административнаго произвола. Вся англійская свобода зиждется на этомы началів. Гді оно не признается, тамы о законной свободі не можеть быть річи.

Эта неясность понятій у автора произошна оттого, что Гелло усвовлъ себъ принятое дълене властей на завонодательную и исполнительную. Между тъмъ, послъдняя не ограничивается однимъ исполненіемъ законовъ: имъя въ рукахъ все государственное управленіе, она
во многихъ случаяхъ дъйствуетъ по собственному усмотрънію. Принадлежащее монарху право вести войну, заключать миръ, командовать войскомъ, назначать министровъ, распускать палаты, не есть
только исполненіе закона. Самыя постановленія неръдко имъютъ
въ виду не только исполненіе, но и восполненіе закона. Туть власть,
очевидно, гораздо шире: ей ввърено осуществленіе, въ предълахъ
закона, всёхъ государственныхъ цёлей. Поэтому ей всего върнію присвоить названіе власти правительственной.

При такой точки зринія, судебная власть является отъ нея независимою. Призванная призагать закопъ къ отдельнымъ случаниъ по внушенію своей совёсти, она стоить на ряду съ двумя другими. властими, законодательною и правительственною. Этому не противорёчить то, что судь совершается оть имени монарха: послёдній вграеть забсь роль представителя и главы государства. Не противорбчить и то, что судьи назначаются королемь. Назначаются и члены верхней палаты; но и тв и другіе безсивнны, а потому представляють независимую власть. И это опять служить единственною гарантією свободы гражданъ. Конечно, судъ не играеть такой роди, какъ двъ первыя власти. Онъ не стоить на вершинъ государственнаго устройства; онъ не причастникъ верховной власти. Поэтому независимый судъ можеть существовать и въ неограниченныхъ ионархіяхъ, признающихъ свободу гражданъ въ подчиненныхъ сферахъ. Но въ ежедневномъ порядкъ правильно организованный судъ служить, можеть быть, важивищею охраною гражданской жизпи. Когда же онъ призывается въ разрѣшенію столкновеній между законодательною властью и правительственною, опъ возводится на степень политической власти. Не только гражданская, но и политическая свобода пріобратаєть въ немъ высшую свою гарантію.

Все это вполит признасть Гелло: «нужна была власть крипко организованная», говорить онъ, «которая была бы рабою закона и только его, которая, съ абсолютною зависимостью отъ закона соединяла бы столь же абсолютную независимость оть всёхъ властей, которая будучи поставлена въ точныхъ границахъ, была бы вийстъ неприкосновенна и сдержана, такъ чтобы она не могла ни внушать, ни испытывать страха; нужна была такая власть, для того, чтобы можно было съ полною безопасностью ввёрить ей двойную, извёстную намъ функцію: 1) охраненіе нашего имущества и нашехълиць, которыхъ можно касаться только прошедши черезъ нее; 2) вытевающее изъ перваго охраненіе границь различныхъ властей, для чего она одарена ведичайшею силою, существующею среди людей, силою инерцін. Такъ какъ всв повелительныя и запретительныя міры нуждаются въ ся санкців, то рано він поздно он'в къ ней приходять, и ей достаточно простаго отказа, чтобы ихъ парадизовать» (стр. 141). Но какъ же возможно послъ этого признавать судебную власть простою отраслью власти исполнительной?

The registre to appreciationally benefit, to one mocrosmo in MENANTHER COLLECTION OF LANGUAGES MOMENT & LAR. Chicken recents. Young then, one reserve movements and real BALL'S MANAGEMENT ASSESSMENTATIONAL REPORT OF CHARACTERS на устаними во франционна права. Ва администраци надобно PARTITURE INSTRUCTOR POLE PÉRES ELS OFFICE COOPERES, OUR RELIGIOS PÉRE-TREE OF B CONTROL OF B. E. CASE TRESCAL, CON PRESENCES IN TRA-EXCENTS, OS JUTOS CTOPOSIS, OUS CTARRESPONDE OS MACTERIES BETOpecaus symmetry, is the moment the construct chief son band abstract. CTM. By ECTOORS OFENDERED PARTIES HAVE ENDER HEAD BOOK притинь вераконных дійствий администратора. Не, нь силу на-TALL PARELICAL BLACTE, STO EPARO Y BOTO OTERTO: ALE BORBATO BOES требрется вредварительное разрашение высшаго административнаго собравля. Утверждають, что иначе администрація будеть подчинена сулу. Такое выражение ндеть противь самой или, поторыя инвется въ виду при раздъления властей. Это начало установляется, накъ гарантія противь произвола, а туть всякая гарантія нечезаеть, нбо адининстрація сана себі является судьею. Всян считають, что судья не ножеть быть надлежащимь стинтелень админестративныхь дівствій, требующихь совершенно инихь ваглядовь, то можно установить особое административное судилище съ правонъ делять разле-JOHIC, HO 2TO CYMPHENE TOTALO OPTE RESERVENCE ESPORTER DE MOжеть быть административное собраніе, котя бы и съ такить высокимъ положенісиъ, какъ французскій Государственный Совіть. Еще болье это требование прилагается по втораго рода двиань. Здвев администрація является вийсти и стороною и сульею, вачаво совершенно несовитстное съ правильныть правосудіенть и лишающее гражданъ необходиной гарантін ихъ правъ (ch. 3, § 5).

Въ полновластія администрація Гелло видить главную опасность и для политическаго устройства. Ограничиваясь конституціонной нонархієй, Гелло разсиатриваєть поочередно ті формы мик учрежденія, которыя входять въ ся составь: 1) ионархъ, которому, кроить полноты иснолнятельной власти, присвоивается и часть законодательной, съ тімъ, чтобы онь мийль возножность защищать собя противъ захватовъ послідней; 2) дві паляты, верхняя и нижнях; 3) иннистры, которые суть отвітственные агенты неотвітственнаго иняля. Это—восьма сложный механизмъ, исполнонный придическихъ фикцій; но, говорить Гелід, «юристы знають, что юридическій фикцій суть уиственных истины, выведенныя изъ общественныхъ потребностей, и что исключать метафизику изъ права значить уничтожатьсямое право, которое ничто иное какъ метафизическое существо» (II, Titre 2, стр. 178—9).

Выгоды наслёдственной монархім въ конституціонномъ правленіи Гелью полагаеть 1) въ томъ, что она отвёчаеть потребности общественнаго порядка и мира, сдерживая честолюбія и ограничивая борьбу незшен областью; 2) въ томъ, что она отвёчаетъ потребности единства и последовательности въ исполнени законовъ, устраняя опасные перерывы въ правленів. Но признавая наслідствонность, вонституціонное правленіе устраняєть сопряженныя съ нею случайности: монаркъ перестаеть быть единичнымъ лицомъ; онъ становится учрежденісив. Изв. этого выводять ограниченіе личной ого дъятельности, которое выражается формулою: «король царствуетъ, но не управляетъ». Эта формуна, говоритъ Гелло, върна, если почять ее въ истинномъ ся смысле. Она не означаетъ, что королю возбраняется всякаго рода вліянія на общественныя діла: это было бы нельно, ибо это превратило бы верховнаго носителя власти въ чистаго автоната. Но въ управлени надобно различать два стороны: совёть и действіе. Совёть есть предварительная стадія, въ которой король ножеть упогреблять все свое вліяніе, чтобы дать дёламъ извёстное направленіе. Здёсь онъ является не страдательнымъ существомъ, а дългельнымъ разумомъ. Онъ самъ выбираетъ своихъ совётниковъ, онъ контролируеть ихъ большинствомъ палаты, онъ контролируеть самое это большинство общественнымъ мивнісмъ и ръшаеть распущение выборной палаты или перемвну министерства. Все это важиващие пути конституціонной жизни, но все это еще не двятельность, а вліяніе. Какъ же скоро оть решенія переходять въ исполнению, которое и возстановляеть истинное правление, такъ дъятельность конституціоннаго монарха прекращается: отвётственность беругь на себя министры. Поэтому Гелад считаеть болье точнымъ видоизменить приведенную выше формулу, сказавъ, что «кородь влінеть, но не править». (Titre II, ch. 1, §§ 1, 2). Отсюда онъ выводить и неприкосновенность монарха. Неприкосновенность означаеть безотвётственность, а вороль безотвётствень именно потому, что ему возбраняется всявое дійствіе. Хартія прибавляеть, что особа

его священна, но это болъе правственное, немели юридическое требованіе; оно означаеть, что монарху подобаеть высшее уваженіе. безь чего особа его теряеть свое обаяніе въ глазахъ гражданъ (§ IV),

Недьзя не сказать, что этоть выводь непривосновенности монарха изъ того, что онъ не можетъ ничего делать, не выдерживаеть критики. Хартія признасть особу короля священною и непривосновенною не въ силу означенной формулы, а потому что онъ носитель верховной власти и глава государства. Самая эта формула въ Хартін но находится, ибо это вовсе не юридическое правило, и когда. Гелл хочеть основать его на различін между совітомъ и дійствіємь, то это противоречить имъ самимъ признаваемымъ правамъ монарха-Избраніе сов'ятниковъ и распущеніе палаты не суть формы вліянія, а настоящія действія. Самъ Гелью признасть за монархомъ область, въ которой онъ является лично двятельнымъ, а именно, командованіе сухопутными и морскими силами (стр. 241). Невозможно ноэтому отрицать у конституціоннаго монарха право на какое бы то ни было действіе. Самая формула, которая должна опредёлять границы его власти, неприложена во всявой вонституціонной монархів. Она уместна лишь при нармаментскомъ правленіи, тамъ, где существують прочно организованныя партін. Это-способь дать единство управлению при существовании различныхъ властей, способъ политическій, а не придическій. Гелло, какъ чистый присть, впаль въ этомъ отношения въ крупную ошибку. Съ той же точки зрания онъ обсуждаеть и отвётственность министровь (ch. 2). Онь требуеть, чтобы она опредълена была закономъ, кога политическая сторона здісь горандо важнію придической, и въ опреділенім первой закиючаются всв затрудненія.

Переходя затёмь из законодательнымъ собраніямъ, Гелід весьма мало останавливается на верхней палатѣ. Онъ предпочитаеть насладственную перію, какъ она была установлена Хартією 1814 г., ибо она ділаеть палату болѣе независимою и устраняеть чрезиѣрное вліяніе монарха, которое всегда имѣеть мѣсто при назначенів перовъ, хотя бы и пожизненныхъ. Онъ сожалѣеть о томъ, что друзья свободы отмѣнили учрежденіе, составляющее лучшую ее гарантію (ch. III, Sect. 2).

Подробиве онъ разскатриваетъ составъ выборной палаты. Здёсь, прежде всего, возникаетъ вопросъ о полномочін. Ийкоторые, вслідъ

за Руссо, отрицають возножность передачи верховной власти уполномоченнымъ; но если народъ не можетъ самъ непосредственно рѣшать свои дела, то мнаго средства нёть, вроме полномочія: мначе онъ лишается принадлежащей ему власти (ch. 3, sect. 1, § 1). Друтіе утверждають, что уполномоченные, представляя разнообразные митересы, не могуть придти въ единству; но это единство дается ждеею общаго блага, во имя которой дается полномочіе. Частные и мёстные интересы не имёють туть голоса. Поэтому не могуть быть допущены общественныя полномочія (§ IV, У). Идеею общаго благадолжень руководствоваться и законодатель при определении, какъ мабирательныхъ правъ, такъ и устройства выборовъ. Выборное право установляется не естественнымъ, а положительнымъ правомъ. Прежде всего для этого требуется способность. Признаками способности могуть быть число, собственность, умъ. Но это не значить, что эти начала должны быть представляемы въ законодательномъ собранін. Число живеть решающее значеніе между равными, но въ области неравенства оно никогда не можеть нивть нравственнаго веса и значения. Когда дело идеть о политическомъ праве, то чемъ большее число людей, темъ более они удаляются отъ пониманія общаго блага, и твиъ большее преобладание получаеть частная польза. Безсимсленно искать признака способности именно тамъ, •гдв она уменьшается. Гораздо высшее значение имбеть собственность, какъ признакъ политической способности; но если она принемается не какъ признакъ, а какъ то, что должно быть представлено, то этимъ извращается самый харантеръ представительства и отврывается просторъ законодательству въ пользу владъющаго власса въ ущербъ неимущимъ. Что же насается до представительства интеллигенціи, то трудно понять симсиъ этого начала: развитіе уна само по себи есть признавъ способности. Но еще важиле способности независимость, ябо лучше посредственный умъ, который прямо выражаеть свою мысль, нежели высокій умъ, который не сибеть высказать своей. Этимъ извращается весь выборь, и именно эта опасность всего более грозить при нынешнемъ состоянін общества, гдт люди подвержены всяваго рода соблазнамъ (Sect. . ІІ, § 1). Гелло убъжденъ, что найти избирателей, то-есть, опредъанть тогь общественный : уровень, который соответствуеть политической способности, не трудно для законодателя. - Гораздо мудрепей.

устроить выборы такъ, чтобы они были настоящимъ выражениемъ инвиія избирателей (§ 2). Нормальный порядовъ выборовь состоить въ томъ, что избиратели являются здёсь деятельнымъ началомъ, а администрація страдательнымь; противоположное отношеніе ведеть из извращению выборнаго начала (§ 3). Гелло сравниваеть из этомъ отношенія англійскіе выборы съ французскими. Въ Англік сложились политическія нартін, которыя одушевлены политическим духомъ и, при всемъ разногласім въ способахъ достиженія общаго блага, сохраняють уважение въ существующимъ учреждениямъ. Онъ явияются главными діятелями на выборахъ; администрація же остается въ сторонъ. Поэтому, несмотря на врупныя влоупотребленія, выборы являются тамъ истиннымъ выраженіемъ общественнаго инънія. Во Франців, напротивъ, настоящія политическія партів не успъли още сложиться, а вийсто нихъ является всемогущая администрація, которая направляєть выборы по своему усмотренію, прибъгая въ громаднымъ предоставленнымъ ей средствамъ, вліяя на избирателей всевозможными объщаниями и покровительствомъ, взывая къ ихъ частнымъ интересамъ въ противоположность интересамъ общественнымъ. Это-настоящая система развращенія избирателей, воторан отражается и на министрахъ, развращая тахъ, которые ею пользуются. Все направлено въ тому, чтобы получить большинство, которое заменяеть всякія разсужденія; все жертвуется для этой пали. Въ этомъ Гелло видить величайшее зло современной ему Францін. Къ исправленію его должны быть направлены всв лучшія силы страны. Комментируя извёстную фразу въ прокламація Людовика-Филиппа, онъ спрашиваетъ: Хартія есть ли истина? и отвечаетъ: сама по себь, она есть истина, но она перестала быть таковою всябдствіе извращенія избирательной системы, проистелающаго оть незнающей сдержевъ администраціи (§ IV, IX).

Гелло быль, впрочень, увърень, что этоть недостатокъ можеть быть исправлень, и что Франціи предстоять долгіе годы мирнаго развитія. Но не прошло и нъсколькихъ ведьть носль изданія его книги, какъ все это конституціонное зданіе рушилось, подорванное именно указаннымъ имъ зломъ. Это было живое доказательство, что для конституціоннаго правленія недостаточно однихъ внъшнихъ формъ. Надобно, чтобы оживляющій эти формы духъ далаль ихъ истиною. Въ томъ же духв, какъ и Гелю, излагать французское конституціонное право Росси, итальянскій эмигранть, преподававшій различныя общественныя науки сперва въ Женевв, а потомъ въ Парижв. Въ 1845 году онъ быль назначень французскимъ посланникомъ при папскомъ дворв, а въ 1845 г., въ либеральную эпоху правленія Пія ІХ, онъ сдвлался первымъ министромъ папы. Но вскорв онъ паль отъ руки убійцы, и это было сигналомъ революціи. Кго Курсь консмитуціоннаго права быль изданъ много леть после его сперти, въ 1866 г., въ четырехъ томахъ, иждивеніемъ итальянскаго правительства. Настоящимъ предметомъ этого курса было изложеніе двйствующаго государственнаго права при Хартіи 1830 года; но оно сопровождается выясненіемъ общихъ началь политической жизни.

Росси отправляется отъ самаго назначенія человіка. Какъ разунное существо, одаренное свободною волею, онъ носить въ себъ нравственныя начала, составляющія самую сущность духовной его природы. Этимъ опредъявется и его назначение. Оно состоить въ совершенствование всехъ своихъ способностей въ виду постепеннаго приближения въ высшему нравственному идеалу. Отсюда проистекають для него обязанности и права. Онъ долженъ соблюдать извъстныя правила жизни, съ темъ, чтобы его действія направлялись къ добру и согласовались съ его назначениевъ, и онъ инветъ право на свободное развите всехъ своихъ способностей. А такъ какъ всь люди нитють одинакую нравственную природу, то всё нитють одинакія права и обязанности. Отношеніе человіка въ Богу есть отношеніе незшаго въ высшену, отношеніе же въ другивъ дюлявь суть отношенія равенства и брагства. Поэтому нивто не имбеть права эесплуатировать другаго, а каждый, подчиняясь общимь завонамь нравственнаго порядка, обязань по мёрё средствь помогать ближнемъ въ достежение ихъ назначения. Таково естественное право чедов'ячества. Эти ведикія истины были впервые съ полною ясностью провозглашены христіанствомъ. Отсюда глубокое различіе между древнимъ міромъ и новымъ (стр. XLY-XLVIII).

Но достижение человъческаго назначения возможно только въ обществъ, а общество невозможно безъ общественной власти, призванной

служить сохранению, развитию и благосостоянию человеческаго рода. Эти понятія относятся другь въ другу какъ цёль и средство; но средство также необходино вакъ и цаль. Общество и общественная власть не суть произвольных создания человека; они вытекають изъ глубины его природы, какъ и саная личность. Задача власти заключается въ томъ, чтобы быть посредникомъ исжду частными метересами и общими, между свободою личною и свободою обществен-HOD: OHA JOJEHA HCKATH COLIAMERIA STRIP HDOTEBOHOJOEHHEN SACментовъ. И это соглашение, установляемое правомъ, не имбетъ въ себъ ничего произвольнаго. Свобода лица закониа, пока она не иъшаеть развитію и благосостоянію рода. Сь своей стороны, действіе общественнаго союза законно, пока оно не уничтожаеть личной свободы и не дъласть человъка простымъ орудіемъ целаго, какъ случалось въ древнихъ государствахъ. Наконецъ, общественная власть перестаеть быть законною, когда она, извращая свое происхождение и свое назначение, смотрить на себя вакь на пъль. а въ обществъ и въ лицахъ видятъ только средства, тогда вакъ она CAMA CLYMET'S OFMICCEBY, NOTH TOLING CPOECTBON'S ALE YCTAHOBICHIE порядка и гарантією свободы (стр. L-LII).

Съ этой точки зранія Росси смотрить и на существо и задачи государства. Оно не является случайнымъ соединеніемъ двир для удовлетворенія ихъ матеріальныхъ потребностей. Понятіе о государстве заключаеть въ себе правственную идею-идею права и обязанности. Общественный быть есть обязанность человака, и государство служить средствомь для развитія и совершенствованія человъческаго рода. Поэтому можно сказать, что оно составляеть естественный законъ для человёчества. Въ силу этого начала оно должно въ самой своей организаціи найти средства обезпечить человіку законное развитие его способностей, содействовать развитию какъ лица, такъ и целаго рода. Въ этомъ состоитъ основное начало государства: оно образуеть единое целое, имеющее собственную жизнь . и собственную волю, а вибств и силу достаточную для достижения присущей ему цели. Это-нравственное, лицо, сложное, но реальное, своего рода личность, отличная оть единичной особи, инфощая свое основаніе въ обязанности, и которой уничтоженіе со стороны единичнаго лица составляеть преступление противь человъчества, ибо этимъ уничтожается необходимое условіе собственнаго его развитія

м совершенствованія. Но, съ другой стороны, эта правственная личность не должна подавлять собою единичнаго лича, для котораго она существуеть. Истина и право состоять не въ поглощенія одного начала другимъ, а въ сочетаніи обонкъ элементовъ (стр. 2—4).

Изъ этой противоположности началь ясно, что и организація государства заключаеть въ себъ двоякій элементь: организацію общественную и организацію политическую. Первою опреділяются отношенія гражданъ между собою и въ государству, второю устройство политическихъ властей. Первая есть цёль, а вторая средство. Когда общественная организація дана, нужно оградить ее оть захватовъ личной силы; такою гарантією служить общественная власть. Об'в эти области опредъляются внутреннимъ публичнымъ или конституціоннымъ правомъ, отъ котораго отичается частное право, опредёдяющее взаименя отношенія отдільных лиць и семействь. Такимь образомъ, права лицъ раздёляются на частныя, публичныя и политическія. Последніе два разрида принадлежать въ области государственнаго права, но они существенно отмичаются другь отъ друга. Публичныя права принадлежать лицамъ, какъ свободнымъ членамъ общества, въ ихъ отнощении въ власти; политическими же правами опредвияется ихъ участіе въ государственной власти. Первые коренятся въ самой природе человека, въ присущихъ ей вёчныхъ началахъ разума и правды, хотя развитіе ихъ требуеть болье или •менёе высоваго уровня общественной жазни; вторыя же, какъ бы они на были широки, всегда предполагають извъстную способность. Порвыя суть самая вещь, вторыя суть ся гарантія (стр. 8—11).

Организація государства не есть однако нёчто разъ навсегда данное, вытекающее изъ требованій разума. Она развивается исторически и видоизмёняется сообразно съ особенностями и степенью развитія народовъ. Росси широкими чертами изображаеть развитіе государственной идеи въ исторіи человёчества. Онъ приписываеть паденіе древнихъ государствъ тому, что будучи основаны на рабствё и на привилегіяхъ, они не имёли внутренняго единства, необходимаго для прочной организаціи. Государство, говорить онъ, образуеть единицу, или особь; безъ этого оно не существуеть; но для этого необходимо, чтобы всё его части были свизаны между собою и стремились къ одной цёли. Такъ установляется единство и въфизическомъ мірё; но въ нравственномъ мірё эта задача ослож-

няется твив, что единство должно сочетаться съ деятельностью, свойственною человъку. Подчиняясь общей организаців, онъ перестаеть быть свободенив существомъ. Законны только тв рашенія вопроса, которыя удовлетворяють этому требованию (стр. 65-7). Установление государственнаго единства встричаеть иногія препят-CTBIR BY TEXT MEMORIANT, EST ROTOPHING ONO COCTABLECTCH: TAROBH различія народностей, языка, религін, даже различіе цивилизацім различныхъ частей. Но всв эти препятствія преодоліваются при наличности другихъ условій, способствующихъ формальному объединенію, а именю, сплоченности территоріи, затімъ общественной организаціи, основанной на равенстве правъ и темъ санымъ дающей каждой части возножность развиваться свободно подъ охраною цілаго, наконоць полятической организацій, призывающей всі части из совокупному участію ві общемі дійствін, и составляющей, вслідствіе того, самое могущественное орудіе объединенія (стр. 67-90). Вст эти условія были неизвестны древнему міру: онъ не зналъ ни равенства правъ, ни представительнаго устройства. Римъ, который. выше всехъ развиль идею государства, покориль почти весь извёстный тогда міръ, но это громадное тёло могло держаться только деспотизновъ, который подрываль собственныя свои основы. Свобода болье и болье изгонялась изъ общественнаго быта, а съ тыть вивств болье и болье исчезало внутреннее единство. Наконецъ, это дряжное тело пало подъ ударами варваровъ. Последніе принесли міру недостающій ему элементь—свободу; но это была свобода дикая, необузданная. Надобно было ее дисциплинировать, сочетать ее съ римскими началами. Это была задача христіанства. Оно могло это сділать, нбо оно говорило во имя Бога единаго для всёхъ, для Римлянъ и Германцевъ, для сильныхъ и слабыхъ, для богатыхъ и бъдныхъ. Изъ этой великой иден вытекала общая для всъхъ нравственность и общее право. Равенство передъ Богомъ влекио за собою равенство передъ закономъ и братство всехъ людей (стр. 102). Изъ этихъ трехъ элементовъ сложилась новая цивилизація, которая заключаеть въ себе все условія прочнаго существованія. Но взь всёхъ новыхъ государствъ Франція полнёе всёхъ осуществила сочетаніе двухъ основныхъ началь государственной жизни — національнаго единства и равенства передъ закономъ (стр. 246).

Росси излагаетъ развитіе этихъ начакъ въ исторіи Франціи и за-

тамъ разбираеть значение равенства передъ закономъ, провозглашеннаго Хартіей. Также какъ Гелло, онъ указываеть на существенное отанчіе этого начала отъ равенства состояній. Первое даеть всемъ гражданамъ одинакое право развивать свои способности и пользоваться плодами своей деятельности; второе же было бы уничтоженість равенства и созданість привилегіи для ненте способныхъ и менте дъятельныхъ, которынъ предоставляется пользованіе плодами дъятельности другихъ. Такой порядокъ подрываль бы главную причину личной деятельности; при такихъ условіяхъ человечество, виесто того, чтобы идти впередъ на пути развитія, погрузилось бы въ апатию и инщету; оно потеряю бы самое воспоминание о своемъ достоянствъ. Это не значить, что не сабдуеть приходить на помощь баднымъ и слабымъ; но отъ этого до провозглашенія общимъ принципомъ, что какова бы то ни была работа и заслуга, результать для всёхь будеть одинь и тоть же-разстояние громадное. Первое есть равенство передъ закономъ, одушевленное братствомъ; оно всегда существовало и существуеть на всёхь ступеняхь цивидизаціи. Задача новыхъ народовъ состоить въ томъ, чтобы сочетать это начало съ равенствомъ передъ закономъ, задача не всегда легкая, но разрашимая (стр. 255-8).

Также отлично равенство передъ закономъ и отъ сумиы публичныхъ и политическихъ правъ, предоставляемыхъ гражданамъ. Равенство передъ закономъ естъ начало твердое и постоянное; публичныя же права могутъ быть больше и меньше, смотря по условіямъ и организаціи общества. Законъ можетъ быть хорошъ или дуренъ, но если онъ одинъ для всёхъ, равенство имъ не нарушается. Еще менъе слъдуетъ смъщивать это начало съ политическими правами. Послъднія всегда предполагаютъ способность. Нигдъ политическія права не даются одинаково мужчинамъ и женщинамъ, взрослымъ и малолітичнъ, тогда какъ равенство передъ закономъ для всёхъ одинаково. Иттъ сомивнія однако, что эти три начала, равенство передъ закономъ, сумиа публичныхъ правъ и широта правъ политическихъ болье или менъе связаны между собою. Опытъ показываетъ, что тамъ, гдъ водворяется первое, расширяются и послёднія (стр. 260—2).

Столь же нало противоречать равенству передъзакономъ те условия, которыя полагаются для вступленія въ общественную службу.

Хартія постановляєть, что всв ничить одинакій доступь к. общественениъ должностямъ; но для всехъ полагаются одинакія условія. которыя должен быть исполнены для осуществленія этого права (стр. 349). Не противоричать этому началу и титулы, которые ин-DIL ECRIDIETALEO NOVETEGE SHAVERIC, HE ZOCTABLES EMERRES' DPEдическихъ преннуществъ (стр. 277). Гораздо большее затрудновіе представляеть равное несеніе общественних тяжестей. Канаственмое сообразное съ этимъ начало есть пропорціональность налоговъ, которая и устанавливается Хартіей. Явимиъ тому доказательствомъ CLYMETS TO, TTO IIPOHOPHICHAISHISE HAROL'S MOMETS GLITS TOLLEG OFFI тогда намъ прогрессивныхъ налоговъ можеть быть множество; прогрессія ножеть простираться даже до уничтоженія собственности. Но осуществление начала пропорціональности представляєть на практикъ почти неодолиныя трудности. При такихъ условіяхъ, накоторая прогрессивность можеть быть допущена именно въ видахъ уравненія, тамъ, гдв точное опредвленіе состояній ускользаеть отъ дъйствія власти (стр. 350 и слъд.).

Затыть Росси переходить из подробному разбору публичных правь, установленных Хартіей. Эти права суть ничто иное, какъ свобода, гарантированная въ различных ея проявлениях основний закономъ. Здёсь важно опредёлить ту точку, гдт перекрещиваются противоположныя начала: съ одной стороны, требованіе личности, съ другой стороны, условія общественной жизни. Права лица должны быть согласованы съ правами общества, какъ цёлаго. Всё эти права относятся въ области витиней свободы, ибо внутренняя свобода не подлежить действію власти. Но въ самыхъ витинихъ действіяхъ есть различным категорім: 1) тё, которым являются выраженіемъ личной свободы; 2) тё, которым относятся къ развитію мысли и нравственнаго чувства; 3) тё, которыми мы усвоивають себё предметы виёшняго міра. Всё эти три разряда гребують особыхъ опредёленій и гарантій (ІІ, стр. 7—14).

Мы не станенъ следовать за Росси въ его изложени, которое касается главнымъ образомъ действовавшаго въ его время положительнаго права. Достаточно было указать на ту совершенно верную точку зренія, съ которой онъ обсуждаеть эти вопросы, а именис: признаніе личнаго права, какъ основного начала, и ограниченія его во имя требованій, вытекающихъ изъ необходимыхъ условій обще-

ственной жизни. Важиће то, что онъ говорить объ устройстве конституціонныхъ властей, составляющемъ высшую гарантію законной свободы. И туть онъ главнымъ образомъ излагаеть положительныя постановленія французскаго закона, но онъ предпосылаеть имъ нёсколько общихъ замѣчаній.

Необходимость общественной власти, охраняющей права, распредълнощей правосудіе, управляющей общими дёлами и покровительствующей общинь интересань, говорить онь, признается всеми. Но вопросъ въ томъ: какъ ее устроить такъ, чтобы она исполняла свое назначение? Туть человъческому роду представляется задача повидимому неразрѣшимая, какъ для науки, такъ и для практики, если требовать такого устройства, которое устраняло бы всякіе недостатии и злоупотребленія. Затрудненіе возникаеть здёсь изь самой природы вещей, ибо, ито говорить власть, тоть говорить сила: безъ этого она не существуеть. Эта сила должна служить праву и нить цалью общее благо; а между темъ, по неискоренимому свойству человъческихъ страстей, всякая сила, какъ скоро она установлена, стремится употребить данную ей власть въ пользу техъ, которые ею облечены. Противъ этого искатели идеальнаго правленія думали найти гарантію въ отвётственности власти. Но власть можеть быть отвётственна только передъ высшею властью, а передъ выть будеть отвытственна последняя? Вто будеть судить судью? . Какъ бы высоко им ни восходили, им, въ концъ-концовъ, должны будемъ остановиться на власти, не отвётственной ни передъ кёмъ, а потому вижнощей возможность злоупотреблять своимъ правомъ. Въ этомъ заключается трудность задачи, ваковъ бы ни быль образъ правленія (III, стр. 305-311).

Исходя отъ этихъ началъ, Росси усвоиваетъ себѣ то разделеніе образовъ правленія, которое приняль Дестюттъ де-Траси, а именно, на правленія моціональным и спеціальным. Мы видёли, что Дестюттъ де-Траси называетъ національными тѣ правленія, какова бы, впроченъ, ни была ихъ форма, въ которыхъ признается полновластіе парода, какъ источника власти, облеченнаго правомъ всегда изивнять ее по своему усмотрёнію. Росси даетъ этому разделенію нѣсколько иное значеніе. Національными онъ называетъ тѣ правленія, безъ различія формы, въ которыхъ имѣется въ виду общее благо, уваженіе къ гражданскому равенству и одинакія средства

развитія для всёхъ и наждаго; спеціальными же тѣ, которыя основанів на привилегіяхъ и нифють въ виду пользу правящихъ лицъ (стр. 312).

Это видоизменение не деласть однако разделение болге правильнымъ. Можно свазать, что это-самый большой упрекъ, который следуеть сделать замечательной иниге Росси. Древніе делим все образы правленія на правильные и извращенные; но это изленіе. основанное на неудовиныхъ призракамъ, не могли держаться. Тоже саное слідуеть свазать и о томъ діленін, которое принято Росси. Онъ самъ признаетъ, что встречаются и чистыя монархіи и республики, имфющія въ виду общее благо, и потому заслуживающія названіе національных правленій; но онь увіряеть, что всі правленія, основанныя на привилегіяхь, имеють силонность извращаться и преследовать только интересы правищихъ лицъ или классовъ (стр. 312). Гдв же однако граница? Таковою не можеть служить признаніе гражданскаго равенства, ибо это начало совийстно съ поднайшимъ деспотизмомъ. Посладній даже дучше уживается съ общимъ равенствомъ, нежели съ привилегированными телами, которыя служать ему сдержкою. На это указаль Монтескьё. Росси считаеть спеціальными правленіями не только аристократическія республики, какъ Венеціанская и Бернская до революціи, но и самую Англію до билля о реформ'я. Неужели же мы должны гризнать, что этимъ биллемъ Англія изъ спеціальнаго правленія внезапно превратилась въ національное? Но преимущества однихъ частей и классовъ передъ другими продолжали существовать и после; оне существують и досель. Очевидно, мы имъемъ туть совершенно неопределенный признакъ, на которомъ нельзя основать никакого деленія.

Съ этой точки зранія Росси признаєть всй существующія до новійшаго времени правленія не національными. Въ древности, при существованіи рабства в отсутствім представительнаго начала, все было основано на привилегіяхъ. Еще болбе это относится въ среднихъ віжамъ: феодализмъ былъ воплощенною привилегіей, и притомъ во имя частнаго, а не общественнаго права. На тіхъ же началахъ строились и средневіжовыя общины. Среди этого хаоса ионархія явилась объединяющимъ началомъ, представителемъ общаго блага въ противоположность привилегіямъ феодаловъ и городовъ. Вслідствіе этого, она и пріобріла поддержиу народа, и это привело наконецъ въ національному правленію.

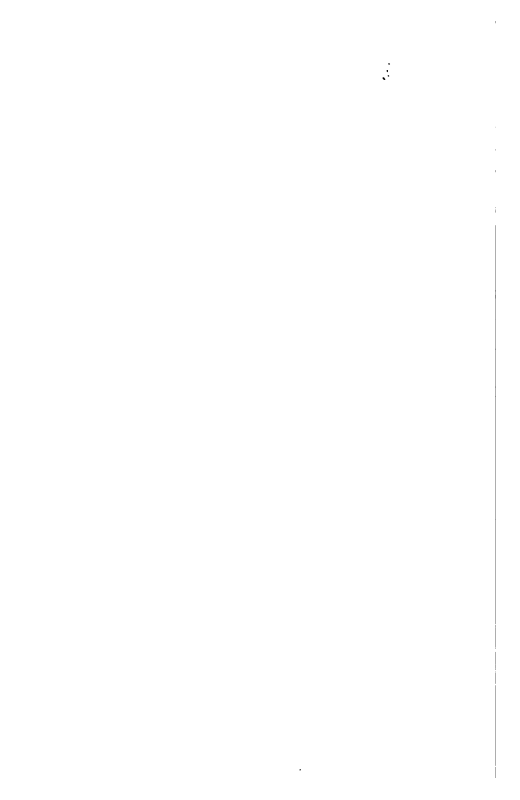
Полное осуществление истинныхъ началъ государственной жизни Росси видить въ современной Франціи. Это не привидегированное правленіе, ибо оно признаетъ гражданское равенство и одинаково охраняеть права всехъ и каждаго. Виесте съ темъ, это правленіе основанное на разделени властей, что представляеть высшую гарантію свободы. Въ отанчіе отъ Сиснонди и Гелло, Росси признасть три самостоятельныя власти: законодательную, исполнительную и административную власть, и наконець судебную. Онъ справедливо указываеть на то, что судебная власть призвана судить действія исполнительной власти, когда они уклоняются отъ закона, а потому она не можеть считаться отраснью последней. Когда эти три власти, говорить Росси, соединены въ однихъ рукахъ, и тв, которые издамоть законь, призваны его исполнить и судить возникающія столкновенія, тогда власть становится абсолютной, ибо ей нельзя положить ниванихъ границъ. Напротивъ, когда власти раздёлены, тогда неть неограниченной власти: каждая находить свой предёль въ правахъ другихъ. Эти начала признаны всеми. Но если подъ именемъ разделенія властей следуеть понимать такое устройство, въ которомъ каждая власть инбетъ свою область действія, не соприкасаясь съ другими, то подобный порядовъ можеть вести только въ постоянной борьбе или из полному бездействію. Необходино, следовательно, такое раздвление властей, которое бы не исключало взаимной зависимости и одинства дійствія. Во Франціи объединяющимъ началомъ является монархія. Она мийеть участіє во всехъ трехъ отрасляхъ правленія. Въ законодательствів ей присвоено право инипіативы и запреть (Veto). Исполнительная и административная власть принадлежить ей всецело: монархъ назначаеть министровъ и другихъ агентовъ, командуетъ военными силами, ведетъ войну и вакиючаеть мирь, издаеть постановленія для исполненія законовь, ведаеть общую администрацію страны. Самая судебная власть состоить отъ него въ изкоторой зависимости. Онъ назначаеть судей, преследуеть преступленія черезь подлежащихь смёнё агентовь, наконецъ, ему принадлежить право помилованія. Но во всехъ этихъ отрасияхъ власть его ограничена. Въ законодательствъ участвуетъ двъ палаты, безъ которыхъ никакой законъ не можетъ быть изданъ. Въ исполнения онъ не можетъ уклониться отъ закона и связанъ ответственностью ининстровь. Въ суде, приговоры произносятся несибинеными судьями и присяжными, по внушенію собственной ихъ совъсти, а не по приказанію властей; всякіе чрезвычайные суды воспрещены закономъ. Такова сущность представительной или конституціонной монархін: она является центромъ всего управленія, но власть ея всюду ограничена закономъ; для произвола здёсь нёгъ мъста (III, стр. 373—384).

Росси подробно излагаеть устройство и права объихъ палать и IDYPENT BLACTER; HO BOO STO OTHOCHTCH EL HOLOMETCHHOMY HDABY. Онъ воздерживается отъ теоретическихъ комментаріевъ. Только въ вонив курса онъ останавливается на начале ответственности министровъ, въ которой онъ видитъ главную гарантію противъ здоупотребленій исполнительной власти. Непривосновенность короля безъ отвътственности министровъ, говорить онъ, давала бы ему неограниченную власть. И эта отвътственность совершенно раціональна, ибо министры не суть простыя орудія: они-свободныя лица, которыя добровольно беругь на себя отватственность и всегда могуть отназаться въ случав несогласія съ требованіями монарха. Между тъмъ, эта гарантія необходима; безъ нея все конституціонное зданіе рушилась бы почти вполив. Дело въ томъ, что изъ трехъ властей завонодательная и судебная радко могуть выходить изъ предаловъ своего права. Величайшіе соблазны существують только для власти исполнительной, а потому туть требуются болве сильныя гарантів (IV, стр. 367-9). Росси сознается однако, что законъ объ отвётственности министровъ представляетъ значительныя трудности, ибо обвинение ихъ есть не только юридический, но и въ высшей степене политическій акть. Дійствія министровь, а вийстй и ихъ отвітственность, могуть быть разныя. Не говоря о ихъ проступнахъ, какъ частныхъ лицъ, которыя подлежать обыкновеннымъ судамъ, въ саномъ управленім можеть быть разная вина. Плохое управленіе, не отвечающее потребностямь общества, влечеть за собою ответственность политическую и нравственную, но не поридическую. Палата отвазываеть имъ въ содійствій, и это ведеть ит переміні министерства. Этимъ способомъ установляется согласное дъйствіе между различении властями, и устраняется борьба, которая могла бы быть опасна. Тутъ есть оттанки, ускользающіе оть закона. Можно сказать, что конституціонное правленіе достигаєть высшаго совершенства, когда эти взаимныя гревія становятся менёв и менёв ощутительными. По совсьить другое дело, когда министрь виновенть въкакомъ-либо политическомъ преступленіи, подлежащемъ наказанію.
Туть является юридическая отвётственность и нуженъ законъ. Затрудненіе заключается только въ опредёленіи, что именно составляеть преступленіе. Точнаго опредёленія нельзя сдёлать, ибо вина
обыкновенно состоить изъ совокупности действій, изъ которой каждое, взятое само по себё, не имееть значенія. Поэтому, преследованіс такихъ действій является актомъ существенно политическимъ.
Законъ принужденъ ограничиться общими обозначеніями, предоставляя суду точное опредёленіе самаго факта. Гарантіями для подсудимаго служать здёсь правила процедуры, отдёльныя обвиненія отъ
суда, наконець составъ высшаго судилища, которому предоставлено
право произносить приговоръ (IV, стр. 380—381).

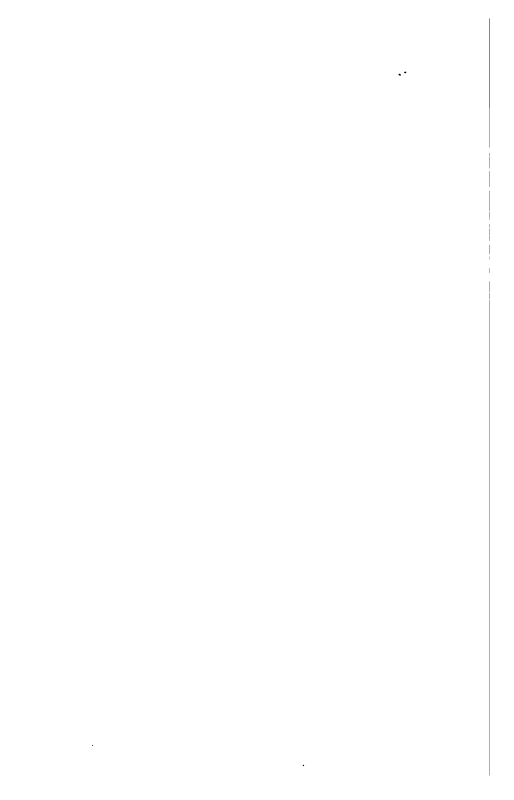
Таково ученіе Росси, которое представляєть, можно сказать, завершеніе теорін конституціонной монархів во Франців.

|   |   |   | ı |
|---|---|---|---|
|   |   |   |   |
|   |   | · |   |
| , |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   | • |   |
|   | · |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |









This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

