

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

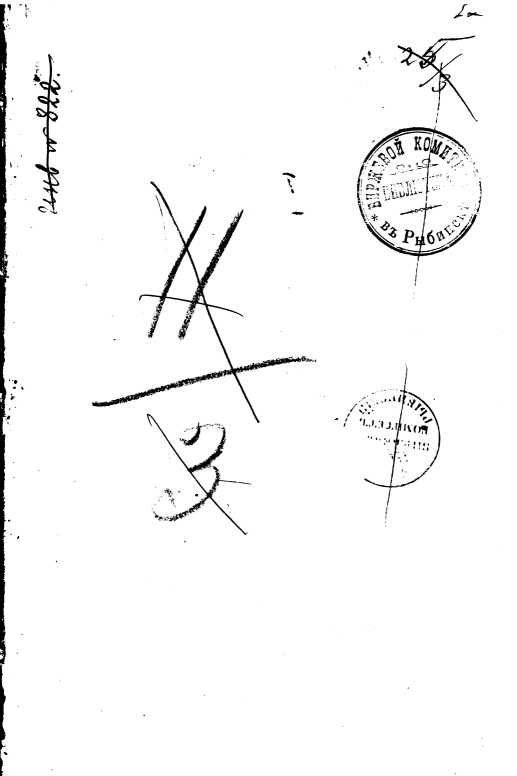
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



Энбинской BAH-Eupsuebai Sudicomener md. Joogle



Digitized by Google

÷



# **HCTOPI**

# РУССКОЙ ЦЕРКВИ.

# МАКАРІЯ,

ЕПИСКОПА ВИННИЦКАГО.

696

томъ і.

## САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

ВЪ ТИПОГРАФІИ ИМПЕРАТОРСКОЙ АКАДЕМІИ НАУКЪ.

1857.

Отъ С. Петербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать позволяется. Ноября 13 дня 1856 года.

Цензоръ Архимандритъ Кирилль.

# предисловіе.



Въ 1846 году я издалъ въ свёть «Исторію Христіанства въ Россіи до равноапостольнаго князя Владиміра, какъ введеніе въ исторію Русской Церкви». Нынѣ, съ Божіею помощію, приступаю къ изданію самой «Исторіи Русской Церкви». Эта исторія естественно начинается тамъ, гдѣ окончилось введеніе въ нее, и находится съ нимъ въ непосредственной связи. Буду ли имѣть возможность продолжить и довершить предпринятый мною трудъ, требующій, по самому свойству своему, многолѣтнихъ и напряженныхъ занятій, — одинъ Богъ вѣдаетъ. Во всякомъ случаѣ считаю нужнымъ объяснить читателямъ тотъ планъ, какому я слѣдовалъ и намѣренъ слѣдовать въ моей исторіи, и обозначить тѣ источники, какими доселѣ пользовался.

Т. І.



Планъ Русской церковной исторіи обнимаеть собою авоякое ся раздѣленіе: одно по времени, другое по предмету. Въ первомъ отношенія планъ долженъ показать, какіе *періоды* и отдълы періодовъ различаетъ авторъ въ исторія Русской Церкви; въ послѣднемъ — долженъ опредѣлить, съ какихъ сторонъ будетъ обозрѣваема Русская Церковь во всѣ эти періоды и отдѣлы, — слѣдовательно на сколько главъ подраздѣлится каждый отдѣлъ и въ какомъ порядкѣ одна за другою будутъ слѣдовать самыя главы.

Русская Церковь есть только часть Церкви восточной, православно-каеолической. Съ этою Церковію она всегда, со времени происхожденія своего и донынѣ, сохраняла и<sup>®</sup> сохраняетъ самое полное внутреннее единеніе, содержа одну и ту же православную вѣру, одни и тѣ же существенныя священнодѣйствія, одни и тѣ же основные каноны и постановленія. Но, разсматриваемая во внѣшнемъ своемѣ отношеніи къ Церкви восточной-каеолической, Русская Церковь въ продолженіе вѣковъ представляется въ трехъ различныхъ вилахъ: сначала — какъ Церковь, находящаяся въ совершенной зависимости отъ Церкви константинопо́льской, одной изъ самостоятельныхъ отраслей Церкви вселенской; потомъ — какъ Церковь, посте-

I.

11

пенно пріобрѣтающая, съ согласія константинопольскаго патріарха, самостоятельность; наконецъ — какъ самостоятельная отрасль Церкви вселенской въ ряду другихъ православныхъ патріархатовъ. Соотвѣтственно этому въ исторіи Русской Церкви можно различать три періода: первый — періодъ совершенной зависимости ея отъ константинопольскаго патріарха (988 — 1240); второй — періодъ постепеннаго перехода ея отъ этой зависимости къ самостоятельности (1249 — 1589); третій — періодъ ея самостоятельности (съ 1589 г.). Перелій періодъ, по отличительному характеру его въ нашей церковной исторіи, можно назвать Греческимъ или Византійскимъ, второй — Греко-Русскимъ, третій — Русскимъ.

Въ первый періодъ Церковь Русская была какбы одною изъ греческихъ митрополій, подчиненныхъ константинопольскому патріарху, и находилась точно въ такой же зависимости отъ него, какъ и всѣ эти митрополіи. Патріархъ самъ, съ состоящимъ при немъ соборомъ, безъ • всякаго участія со стороны русскихъ князей и іерарховъ, и избиралъ, и поставлялъ для Россіи митрополитовъ, управляя чрезъ нихъ Русскою Церковію, и притомъ избиралъ и поставлялъ почти изключительно изъ Грековъ, такъ что въ числѣ 22-хъ нашихъ тогдашнихъ первосвятителей былъ только одинъ Русскій (Ефремъ), поставленный самимъ патріархомъ, проживавшій, впрочемъ, предъ рукоположениемъ въ санъ епископа въ одной изъ константинопольскихъ же обителей (1). Во весь этотъ періодъ, продолжавшійся около двухъ съ половиною въковъ, было въ Русской Церкви только два случая самостоятельнаго

избранія митрополитовъ: первый, во дни В. Кн. Ярослава. когда, по волѣ его, соборомъ русскихъ епископовъ избранъ и поставленъ былъ для Россіи митрополитъ Иларіонъ, родомъ Русскій; вторый случай, еще болѣе замѣчательный, во дни В. Кн. Изяслава, когда точно такимъ же образомъ избранъ и поставленъ былъ для Россія митрополитомъ другой Россіянинъ, по имени Климентъ Смолятичь. Эти-то два случая, бывшіе какбы провозвѣстниками будущей самостоятельности Русской Церкви, и можно положить гранями у раздёленія настоящаго періода на частные отдёлы, которыхъ, следовательно, будетъ три: отдълъ первый - отъ перваго нашего митрополита св. Михаила до избранія митрополита Иларіона (988 ---1051); отдълъ второй — отъ митрополита Иларіона до избранія митрополита Климента Смолятича (1051—1147); отдъле третий — отъ митрополита Климента Смолятича до начала втораго періода или до митрополита Кирилла II (1147 — 1240). Всѣ эти три отдѣла перваго періода нашей церковной исторіи мы и предлагаемъ теперь на судъ публики въ издаваемыхъ нами трехъ томахъ.

Во второй періодъ зависимость Русской Церкви отъ константинопольскаго патріаршаго престола постепенно ослабѣвала, уступая мѣсто болѣе и болѣе возникавшей ея самостоятельности. Началось тѣмъ, что послѣ нашествія Монголовъ на Россію и разоренія Кіева, когда кіевскій митрополитъ Іосифъ, родомъ Грекъ, погибъ безъ вѣсти, знаменитый князь галицкій Даніилъ самъ избралъ для Россіи митрополита изъ русскихъ же іерарховъ Кирилла II, и патріархъ, къ которому былъ посланъ для постав-

ленія новоизбранный, уже нѣсколько лѣтъ управлявшій Русскою митрополіею, въ первый разъ согласился на такое избраніе (<sup>2</sup>). Послѣ этой первой уступки со стороны Цареградскаго патріарха, какой прежде не бывало, въ исторіи постепеннаго ослабленія зависимости отъ него Русской Церкви можно различать два частные періода или отдѣла. Впродолженіе перваго, со времени митрополита Кирилла II до митрополита св. Іоны (ок. 1243 — 1448), патріархъ уступалъ Русской Церкви или Русскимъ князьямъ только право избранія для Россій митрополитовъ изъ Русскихъ же пастырей: такъ избраны были, послѣ Кирилла II, св. Петръ, св. Алексій, Михаилъ или Митяй и въ замѣнъ его Пименъ, наконецъ св. Іона. Но и эту уступку патріархъ дѣлалъ только по временамъ, а иногда, по прежнему, самъ продолжалъ не только поставлять, но и избирать для Россіи митрополитовъ изъ Грековъ, или южныхъ Славянъ, какъ избраны имъ были: Максимъ, св. Өеогностъ, св. Кипріанъ, св. Фотій и Исидоръ. Въ самой Русской Церкви былъ только одинъ случай, когда соборъ южно-русскихъ епископовъ, по водѣ Литовскаго князя Витовта, не только избралъ, но и поставилъ, вопреки вояв патріарха, особаго митрополита для Литовско-русскихъ епархій, Григорія Самвлака (въ 1416 г.). Русскіе князья, сознавая свое могущество и власть, иногда не соглашались принимать на Русскую митрополію поставленныхъ патріархомъ первосвятителей, а иногда и, принявъ, удаляли ихъ съ каоедры, или даже заключали подъ стражу, какъ извъстно изъ исторіи Кипріана, Пимена и Исидора. Вообще во всё это время зависимость Русской Церкви отъ Константинопольскаго патріарха хотя значительно уменьшилась, сравнительно съ прежнимъ, отчасти даже съ согласія на то самого патріарха, но еще существовала на дълъ (de facto). Въ продолжение втораго частнаго періода или отдёла, со времени митрополита Іоны до митрополита и потомъ перваго патріарха Русскаго Іова (1448-1589), патріархъ Константинопольскій уступалъ Русской Церкви, раздѣлившейся тогда уже на двѣ митрополіи — восточную и западную, не только право избранія, но, по крайней мѣрѣ для восточной митрополіи, и право поставленія Русскихъ митрополитовъ, и уступалъ не по временамъ только, а постоянно. Онъ не участвовалъ болѣе въ избраніи первосвятителей ни для западной, ни для восточной Русской митрополіи. Но ца западѣ, избравъ митрополита сами, иногда отправляли его для поставленія въ Константинополь, иногда же поставляли и соборомъ собственныхъ епископовъ, только не иначе, какъ послъ предварительнаго соизволенія на то патріарха. Единственный случай, когда патріархъ, по повелѣнію Султана, поставилъ для западно-русской митрополіи митрополита Спиридона, безъ согласія Литовскаго короля и епископовъ, остался безъ успѣха: Спиридонъ не былъ принятъ ни королемъ, ни епископами и скончался въ заточении. А въ восточной Россіи митрополить и избираемъ и поставляемъ былъ постоянно соборомъ отечественныхъ іерарховъ, съ согласія великаго князя, безъ всякаго сношенія съ Константинопольскимъ патріархомъ, которому только впослѣдствіи давали иногда знать о новопоставленномъ архипастырѣ, испрашивая 'ему патріаршаго благословенія. Во все это время ни въ восточной, ни въ западной Россіи не было ни одного митрополита изъ Грековъ, а всѣ митрополиты были Русскіе, или изръдка Литвины. И если въ западной Русской митрополіи зависимость отъ Цареградскаго па-

тріарха отчасти сохранялась еще на дѣлѣ (de facto), то въ интрополіи восточной она оставалась только въ теоріи (de jure), а на дѣлѣ уже не существовала.

Въ третій и посл'єдній періодъ, въ который Церковь Русская сделалась совершенно независимою отъ Константинопольскаго патріарха и самостоятельною въ собственномъ управлении, рѣзко различаются два частнѣйшіе періода или отдѣла. Первый — періодъ патріаршества (1589 - 1721), когда она находилась подъ верховною властно одного собственнаго первосвятителя, носившаго титулъ латріарха и пользовалась самостоятельностію еще не на всемъ своемъ пространствѣ: такъ какъ Русскій патріархъ управлялъ одною восточною половиною Русской Церкви, а западная, хотя и меньшая по объему, оставалась до времени (до 1686 г.) въ подчинении Цареградскому первосвятителю и продолжала жить отдёльною жизнію. Второй — періодъ св. Сунода (съ 1721 г.), когда Русская Церковь начала управляться постояннымъ соборомъ изъ отечественныхъ іерарховъ, облеченнымъ властію прежняго Русскаго патріарха, и является самостоятельною уже на всемъ своемъ пространствѣ не только въ восточной, но и въ западной своей половинѣ, соединившихся нераз-.дѣльно.

Такимъ образомъ въ основаніе всёхъ періодовъ натпей церковной исторій мы полагаемъ одну главную идею, которою проникаются они и связуются въ одно стройное цёлое, такъ что первый періодъ представляется какбы преддверіемъ или приготовленіемъ ко второму, второй приготовленіемъ и переходомъ къ третьему и каждый послёдующій — живымъ слёдствіемъ своего предыдущаго.

Digitized by Google

Переходя къ вопросу: съ какихъ сторонъ должна быть обозрѣваема Русская Церковь во всѣ, означенные нами, періоды и отдѣлы періодовъ, возмемъ самое понятіе о Русской Церкви и разложимъ его на части. Русская Церковь, какъ и всякая другая, есть прежде всего общество лиць, вѣрующихъ въ Господа I. Христа, состоящее изъ богоучрежденной іерархіи и паствы. Это общество всегда пользовалось и пользуется богодарованными средствами для достиженія своей цёли: ученіемъ, богослуженіемъ и управленіемъ, а вмѣстѣ разными правами и преимуществами, какія получало отъ гражданской отечественной власти. Это общество имбетъ свою цоль — воспитаніе людей въ въръ и благочести и приготовление ихъ къ въчной жизни. Наконецъ, это общество, какъ церковь частная и православная, могло имѣть и имѣло отношенія къ другимъ церквамъ и религіознымъ обществамъ, православнымъ и неправославнымъ. Итакъ Русская Церковь во все продолжение ея исторической жизни можетъ быть разсматриваема съ четырехъ сторонъ: а) со стороны лицъ, ее составляющихъ, т. е. іерархіи и паствы; б) со стороны средствъ, какими она пользовалась, т. е. ея ученія, богослуженія и управленія, равно какъ правъ и преимуществъ; в) со стороны ея цѣли, т. е. вѣры и нравственности ея чадъ; г) наконецъ, со стороны ея внѣшнихъ отношеній къ другимъ церквамъ и обществамъ религіознымъ. Слёд. въ каждомъ отдёлё могутъ быть слёдующія главы: глава первая о состояніи іерархіи и паствы, глава вторая о состоянии церковнаго просвёщения и учения, глава третья о состояніи богослуженія, глава четвертая о состояніи церковнаго управленія, равно какъ правъ и превмуществъ Ауховенства, глава пятая о состояния въры и нравствен-

ности Христіанъ, глава шес. Церкви.

Но сказать, чтобы въ такомъ ь вали эти главы одна за другою во в церковной исторіи, мы не можемъ; напр что порядокъ главъ въ разные отдѣлы должъ личенъ: потому что въ каждое время естествеь щать внимание на события важнёйшия, замёчательнъ ", которыя имбли вліяніе и на другія событія, потомъ уже останавливаться на событіяхъ не столько замѣчательныхъ, второстепенныхъ, — а такія событія, важныя и менте важныя, въ разные періоды могуть быть разнаго рода и относиться къ разнымъ сторонамъ церковной жизни. Въ одно время, на-примёръ, могло развиваться и процвётать въ нашей Церкви преимущественно богослужение, въ другое — ученіе и т. п. Слёд. въ одинъ періодъ надобно будетъ изобразить прежде состояние богослужения, въ другой — состояніе ученія, въ третій — состояніе управленія. Словомъ: порядокъ главъ въ каждомъ отделе періодовъ долженъ опредбляться порядкомъ и относительною важностію самыхъ событій изображаемаго времени. Равнымъ образомъ нельзя сказать, чтобы число главъ въ каждомъ отдѣлѣ было ни больше, ни меньше, какъ опредѣленное шесть, и чтобы нёкоторыя изъ означенныхъ главъ, по обилію или даже по свойству предметовъ, не могли иногда выдълять изъ себя новыя главы. Такъ въ первомъ отдѣлѣ перваго періода нашей церковной исторіи, когда монашество у насъ едва только начиналось и было почти не замѣтно, мы помѣстили свѣдѣнія о немъ въ главѣ о состоянія вѣры и нравственности Христіанъ, — главѣ предпослёдней. Но во второмъ и третьемъ отдёлё того же пе

Digitized by

Помогда монашество въ Русской Церкви начало процвътать съ особенною силою и сословіе иноковъ образовало собою цѣлый, весьма замѣтный классъ нашего духовенства, мы сказали о нашихъ св. обителяхъ въ особой главѣ и поставили эту главу на второмъ мѣстѣ вслѣдъ за главою объ іерархіи и паствѣ. Не стѣсняясь, такимъ образомъ, ни порядкомъ, ни числомъ главъ въ разные отдѣлы періодовъ, Русская церковная исторія можетъ представить въ своихъ картинахъ болѣе естественности и разнообразія, болѣе жизни.

X

#### 11.

Источники, которыми мы пользовались при начертаніи нашей церковной исторіи въ ел первый періодъ, довольно многочисленны и разнообразны, хотя ни въ томъ, ни въ другомъ отношеніи не могутъ сравняться съ источниками для двухъ послёдующихъ періодовъ. Источники эти можно раздёлить на два разряда. Къ первому принадлежатъ сказанія о томъ времени, ко второму — самые палятники того времени.

**Сказан**ія подраздѣляются на общія и частныя, льтописи и монографіи: лѣтописи касаются болѣе или менѣе нашей церковной исторіи вообще и говорятъ о разныхъ церковныхъ произшествіяхъ; монографіи повѣствуютъ только о частныхъ лицахъ, о частныхъ событіяхъ Церкви.

Въ ряду льтописей первое мѣсто занимаютъ по праву наши отечественныя, составляющія самый главный источникъ всей нашей исторіи, церковной и гражданской, а потомъ уже слѣдуютъ лѣтописи иностранныя.

Объ отечественных льтописяхъ, на сколько онъ имъютъ отношение къ разсматриваемому нами періоду, можемъ, слѣдуя повѣйшимъ изысканіямъ и соображеніямъ, думать: а) что онѣ велись еще въ XI, даже въ X в. разными лицами современными, но неизвѣстными по имени, и въ разныхъ местахъ Россіи — Кіеве, Новгородъ и на Волыни; б) что въ концѣ XI и въ началѣ XII в. инокъ кіево-печерскаго монастыря Несторъ воспользовался нѣкоторыми изъ этихъ древнихъ лѣтописей, заимствуя изъ нихъ извъстія неръдко безъ всякой перемъны, дополнилъ ихъ новыми свѣдѣніями изъ разныхъ другихъ источниковъ, соединилъ ихъ въ одно стройное цѣлое и далъ въ своей «повъсти временныхъ лътъ» образецъ для подражанія послѣдующимъ лѣтописцамъ; в) что и послѣ Нестора въ продолжение XII и въ первой половинѣ XIII в. лѣтописи продолжаемы были у насъ безъименными современниками въ разныхъ мъстахъ — въ Кіевъ, Суздалъ и Новгородѣ; г) что всѣ эти лѣтописи, какъ бывшія до Нестора, такъ и его собственная, и писанныя послѣ него. до насъ не дошли въ своемъ первоначальномъ видъ; д) наконецъ, что всѣ дошедшіе до насъ списки лѣтописей нашихъ суть не что иное, какъ сборники, составленные въ послъдствіи на основаніи временника Несторова и другихъ утраченныхъ первоначальныхъ лѣтописей (<sup>3</sup>). Обращаясь къ этимъ дошедшимъ до насъ лѣтописнымъ сборникамъ, которыми будемъ пользоваться, мы должны положить между ними различие. Одии изъ нихъ болѣе древни, и составлены, по всей вѣроятности, въ XIII и отнюдь не позже XIV вѣка. Это — 1) лѣтопись Кіевская, продол-

женная до 1200 г. и Волынская — до 1292 г., сохранившіяся вмѣстѣ въ такъ называемомъ Ипатьевскомъ спискѣ XIV — XV в.; 2) лётопись Суздальская, доведенная до 1305 г. и сохранившаяся въ Лаврентіевскомъ спискъ 1377 г.; 3) наконецъ, лѣтопись первая Новеородская, доведенная до 1333 г. и сохранившаяся въ Сунодальномъ спискѣ первой половины XIV вѣка: не упоминаемъ о ихъ позднѣйшихъ спискахъ. При ближайшемъ сличении означенныхъ лѣтописей между собою оказывается, что всѣ онѣ содержатъ въ себѣ одинъ и тотъ же текстъ лѣтописи Несторовой съ небольшими отличіями, а потомъ лѣтопись Кіевская предлагаетъ въ разныхъ мѣстахъ только сокращеніе первоначальной Кіевской лѣтописи съ дополненіями изъ первоначальной Суздальской и Новгородской; лѣтопись Суздальская есть такъ же въ нѣкоторыхъ мѣстахъ только сокращение древнъйшей Суздальской съ дополненіями изъ древней Кіевской и Новгородской; лѣтопись первая Новгородская представляетъ краткій сводъ древнихъ Новгородскихъ сказаній съ немногими дополненіями изъ лѣтописи Суздальской и Кіевской. Къ этимъ тремъ льтописямъ можетъ быть присоединенъ «льтописецъ Переяславля-Суздальскаго», однородный съ летописью Суздальскою-Лаврентіевскою, но отличающійся отъ нея нѣкоторыми подробностями и изложениемъ: онъ, какъ догадываются, составленъ въ началѣ XIII в., хотя сохранился въ спискѣ XV вѣка. Всѣ эти дошедшіе до насъ древніе льтописные сборники заслуживають, разумьется, при здравой исторической критикъ, необходимой и здѣсь, нашего преимущественнаго довърія: потому что а) всь они

составлены, несомитно, на основании первоначальныхъ лѣтописей, писанныхъ современниками, и иногда очевид-

цами событій; б) всѣ передаютъ текстъ первоначальныхъ льтописей большею частію безъ всякой перемены, такъ что мы часто читаемъ въ этихъ сборникахъ живой разсказъ первыхъ лѣтописцевъ, современниковъ описываемыхъ событій, со всѣми его естественными пріемами и оборотами рѣчи; в) въ этихъ сборникахъ мы отнюдь не замѣчаемъ, чтобы составители ихъ позволяли себѣ распространять древнія повіствованія своими собственными . догадками и многословными разглагольствіями (4). Нельзя сказать всего того же о нашихъ позднвишихъ лётописныхъ сборникахъ, явившихся въ XV, XVI, даже въ XVII и XVIII столѣтіяхъ, каковы: 1) лѣтописи Новгородскія: вторая, третья и четвертая, 2) Софійская, 3) Воскресенская, 4) Никонова, 5) Степенная книга, 6) Сводъ лѣтописей Татищева съ отрывкомъ такъ-называемой Іоакимовой лѣтописи и друг. То несомнѣнно, что составители и этихъ позднѣйшихъ сборниковъ (мы имѣемъ въ виду собственно первый періодъ нашей церковной исторіи) могли пользоваться, а некоторые и пользовались первоначальными летописями, для насъ потерянными, изъ которыхъ иногда передаютъ извѣстія даже съ большею полнотою, нежели сборники древніе, нами поименованные, пользовались такъ же и разными другими достовърными источниками (5). И потому весьма несправедливо повторять, будто Татищевъ или авторъ Степенной книги, Никоновой лѣтописи и другой подобной, сами выдумывають событія и передають . басни, когда разсказывають что нибудь такое, чего нътъ въ болѣе древнихъ, сохранившихся спискахъ лѣтописей. Но, съ другой стороны, несомнѣнно и то, что составители поздивищихъ льтописныхъ сборниковъ большею частію передаютъ древнія извѣстія собственными словами, слѣд.

XIII

не съ буквальною точностію, и не выдумывая цёлыхъ событій и разсказовъ, стараются вногда разцвичивать готовые разсказы своимъ воображеніемъ, преувеличеніями, многоглаголаниемъ, иногда позволяютъ себѣ догадки, впадаютъ, по недоразумѣнію и неосмотрительности, въ погръшности и противоръчія сами съ собою и съ древними льтописями, иногда даже искажають, намъренно или ненамѣренно, подлинные древніе документы (<sup>6</sup>). Пользоваться такими лѣтописными сборниками, безъ сомнѣнія, надобно со всею осмотрительностію и съ самою разборчивою и благоразумною критикою. Что касается, въ частности, до такъ-называемой Іоакимовой лѣтописи: то, судя по первой половинѣ сохранившагося отрывка, она дошла до насъ въ сборникѣ начала XVIII вѣка, а судя по второй половинь, составлена, въроятно, на основании какой либо древныйшей Новгородской льтописи, для насъ потерянной, и сообщаеть извъстія о началь христіанства въ Россіи довольно вѣроятныя, какъ по ходу событій, о которыхъ повествуетъ, такъ и потому, что некоторыя изъ этихъ извѣстій оправдываются другими древними свидѣтельствами. Но чтобы она была написана первымъ Новгородскимъ епископомъ Іоакимомъ Корсуняниномъ или чтобы она сохранилась до насъ безъ измѣненій, — доказать невозможно, и считать сказанія ея болье, нежели только въроятными, было бы несправедливо (7).

Извѣстія иностранныхъ лѣтописей о нашихъ церковныхъ событіяхъ перваго періода весьма кратки и немногочисленны, однакожъ заслуживаютъ вниманія. Разумѣемъ: 1) извѣстія лѣтописцевъ XI в., съ одной стороны, Византійскихъ: Георгія Кедрина (ок. 1057), Іоанна Сқилиты Курополата (ок. 1081), а съ другой — западныхъ: Дитмара (976 — 1018), Адама Бременскаго (ок. 1080) и современнаго св. Владиміру монаха Адемара, приводимало Нарушевичемъ (<sup>8</sup>): при всей краткости своей эта язнѣстія важны, какъ современныя; 2) извѣстія лѣтописцевъ ХИ ХІІІ вѣка: Византійскаго — Іоанна Зонары (ок. 1-118), и западныхъ — Гельмольда († 1170), Саксона Грамматика († 1204), Кадлубка († 1223), Арабскаго — Ел-вынатика († 1204), Кадлубка († 1223), Арабскаго — Ел-вына (1223—1302), такъ же весьма краткія, но имѣющія цѣну потому, что почеринуты изъ источниковъ не-Русскихъ, а стороннихъ (<sup>9</sup>); 3) извѣстія лѣтописцевъ XV и XVI в. — Польскихъ: Длугоша (1480), Меховиты (1523), Кромера (1589), Стрыйковскаго (ок. 1582) и другихъ, пользовавшихся це только своими, но и Русскими источниками (<sup>10</sup>).

Къ монографіямъ, которыя мы имѣли подъ руками при начертаніи настоящаго періода церковной исторіи, относятся:

Житія Святыхъ, жившихъ въ то время, и похвалы имъ, — источникъ весьма общирный и весьма важный. Житія эти и похвалы, какъ и наши лѣтописи, раздѣляются на древнія и поздиъйшія. Древнія суть: а) похвала св. князю Владиміру, составленная пресвитеромъ Иларіономъ прежде половины XI в.; б) похвала тому же равноапостольному князю и житіе его, написанныя мнихомъ Іаковомъ, по всей вѣроятйости, во второй половинѣ XI в.; в) сказаніе о убіенія св. мучениковъ Бориса и Глѣба, того же мниха Іакова; г) житіе св. мучениковъ Бориса и Глѣба, составленное преп. Несторомъ въ концѣ XI или въ началѣ XII вѣка; д) житіе преп. Өеодосія Печерскаго, составленное тѣмъ же Несторомъ; е) житіе преп. Антонія Римлянина, царисанное учениковъ его Андреемъ около половины XII в.; ж) житія многихъ преп. Кіево-печерскихъ

подвижниковъ, изложенныя въ посланіяхъ св. Симона. епископа Владимірскаго, и черноризца Поликарпа въ первой половинѣ XIII в.; з) житіе преп. Авраамія Смоленскаго. написанное ученикомъ его Ефремомъ въ то же время: обстоятельние о всихъ этихъ житіяхъ, какъ относящихся къ области нашей духовной литературы перваго періода, объ ихъ составѣ, разныхъ спискахъ, редакціяхъ и достовърности, мы будемъ имъть случай говорить въ самой нашей исторіи. — Изъ позднѣйшихъ, писанныхъ по преимуществу въ XVI в., поименуемъ житія преподобныхъ и святыхъ: а) Авраамія Ростовскаго, б) Ефрема Новоторжскаго, в) Леонтія Ростовскаго, г) Исаін Ростовскаго, д) Никиты Новгородскаго, е) Іоанна Новгородскаго, ж) Никитыстолпника Переяславскаго, э) Всеволода князя Псковскаго, и) Константина князя Муромскаго и чадъ его, i) князя Андрея Боголюбскаго, к) Ефросиніи Полоцкой, л) Ефросиніи Суздальской, м) Варлаама Хутынскаго; н) Петра и Ефросиніи Муромскихъ: въ числѣ этихъ житій нѣкоторыя, подобно позднѣйшимъ нашимъ лѣтописямъ, не мало искажены многословіемъ, преувеличеніями, даже несообразностями историческими и противоръчіями, какъ увидимъ въ своемъ мѣстѣ.

Каталоги Русскихъ митрополитовъ и епископовъ. Таковы: а) роспись Новгородскихъ владыкъ, составленная въ исходѣ XVI в., б) каталогъ Кіевскихъ митрополитовъ, составленный Захаріею Копыстенскимъ въ первой четверти XVII в., в) такой же каталогъ, составленный св. Димитріемъ Ростовскимъ къ концу XVII в. въ двоякомъ видѣ: краткомъ и общирномъ; г) каталогъ всѣхъ Россійскихъ архіереевъ, составленный въ первой половинѣ XVIII в., и извѣстный подъ именемъ Московскаго (<sup>11</sup>); д) каталогъ

нашихъ митрополитовъ, помѣщенный въ книгѣ Кульчинскаго: Specimen ecclesiae Ruthenicae (162 — 242, Romae 1733), е) такой же каталогъ, напечатанный въ книгѣ Лекеня: Oriens Christianus (t. 1, 1261—1281; Paris. 1740). Впрочемъ всѣ эти каталоги, явившіеся уже въ поздиѣйшее время, не чужды произвольныхъ догадокъ, ошибокъ и иногда очень важныхъ разногласій между собою; а потому не вполнѣ заслуживаютъ довѣріе и должны быть, гдѣ только возможно, повѣряемы древними лѣтописями.

Сказанія о частных событіяхь и учрежденіяхь Церкви. И именно: а) сказание о зачалъ Киево-печерскаго монастыря, приписываемое преп. Нестору; б) о создании и освящении Десятинной церкви, встречающееся въ прологъ XIII в.; в) о создании и освящении Кіево-Софійскаго собора, — въ прологѣ XIII — XIV в.; г) о создания и освященіи Кіевской церкви св. Георгія, — въ такомъ же древнемъ прологѣ; д) о перенесени мощей Святителя Николая, Муръ-Ликійскаго чудотворца, равно какъ о чудъ, совершенномъ имъ въ Кіевѣ надъ утонувшимъ младенцемъ, — сказанія современныя, хотя и дошедшія въ позднихъ спискахъ; е) отдѣльныя повѣсти о явленіи чудотворныхъ иконъ: Знаменія Пресв. Богородицы въ Новгородѣ, Божія Матери Өеодоровской, Святителя Николая ---Зарайской, Святителя Николая на Липнъ въ Новгородъ и др. Списки этихъ повестей и сказаний будуть указаны въ своемъ мѣстѣ.

**Панятники** перваго періода нашей церковной исторіи, которые служать для насъ источниками свёдёній объ немъ, суть вещественные и письменные.

Вещественные памятники — это болёе или менёе сохранившеся отъ того времени:

т. і.

#### XVIII

Св. Храны. Каковых в) соборъ. Спасскій Чернигонскій. б) Кієво-Сьсійскій, в) Навгоредскій Сосійсній, г) Кіяво-Міхайновскій, д) Микайновснае пермовь въ Выдубинконъмонастыри, с) перкви. --- Св. Благовійновія Пресв. Борародицы; св. Николая, св. Ісанка Предхеви на Онованъ. Пехропавловская на Свишчей горь, Ардангела Миканае на Прусоной уликі --- въ Новгороді; м) цернов; Спасокая въ бывшемь Спасскогъ монастырі близь Пелония. з). Георгієвская въ Старой. Ладогь, ц) Нокровская въ бывнемь Спасокогь монастырі близь Перелена, въ Перелпонь, Боголюбові, і) Успенскій и Димитрієвскій соборы, во Владимірі на Клязьмі, к) соборь Спасскій въ Перелславай Залісскомъ и друг.

Св. иконы, кресты, сосудия и волбще церковная утварь. Напримира: а) изонь Всемилостивато Спаса и Божјеј Матори, принессиныя: еще св. Владиміромъ наъ Херсоня; б) цконы Вожісів Матери: Кіево-пелерсная, Смолецская, Видимірская, Боволюбская, Знаменія, Өсодоровская; Э инопы Святителя Николая: именуемаго Мекрымъ, явияшался на островъ Лиций въ Новгорода, Зарайская: г) крессы: прен. Марка гробоконаксая, прен. Ефросниц. Цолопной; Новгородскаго арх. Анхонія, пред. Варлазма Хутынскаго; д) иконы и кресты, изображенные мозацион и отвновисью наствнахъ, храновъ Кіево-Софійскаго, Кіево-Мипрайловского, Данитрісвского-Владинірского, Спосского близь Ислопиа, Георејевскаго, въ Старой Ладогћ; е) сосуды преп. Антонія Римлянина; ж) полное облазение Свят тигеля Навсородского Никигы и его носоха; з) мантія Сватителя Новородскаго Іселия и облачение прев. Варлаама Хутынскаго.

имёли характеръ оффиціальности, другіє не выбли этого авторитета и оффиціальности.

Памятники перваго рода:

Соященныя и боюслужебныя книш, писанныя въ то время: Евангелія, Апостолы, Псалтири, Служебники, Минев, Стижирари, Октоихи и другія, равно какъ службы, вновь составленныя нашимъ отечественнымъ святымъ: кн. Владиміру, Борису и Глёбу, преп. Өеодосію Печерскому.

Акты и грамоты нашихъ князей и пастырей: а) церковные уставы великихъ князей: Владиміра и Ярослава и улѣльныхъ: Всеволода и Святослава Новгородскихъ и Ростислава Смоленскаго, б) жалованныя грамоты: князя Мстислава Юрьевскому Новгородскому монастырю и князя Всеволода Новгородской церкви св. Іоанна Предтечи на Опокахъ, в) грамоты: преп. Антонія Римлянина и Варлаама Хутынскаго основаннымъ ими монастырямъ.

Оффиціальныя посланія или опредъленія іерархово: а) посланіе Константинопольскаго патріарха Луки Хрисоверга къ великому князю Андрею Боголюбскому; б) посланіе Константинопольскаго патріарха Германа къ нашему митрополиту Кириллу; в) посланіе папы Григорія VII къ нашему великому князю Изяславу; г) церковное правило нашего митрополита Іоанна II къ Іакову черноризцу; д) каноническіе отвёты Нифонта и другихъ Новгородскихъ пастырей іеромонаху Кирику; е) постановленіе Новгородскаго архієпископа Иліи съ Бёлгородскимъ епископомъ и другия.

Памятники отораю рода:

Сочиненія всёхъ вообще нашвхъ пастырей того времени, относящіяся кв нашей духовной литературі: нитро-

полита Иларіона, Новгородскаго епископа Луки Жидяты, преп. Өеодосія Печерскаго, игумена Даніила, епископа Туровскаго Кирилла и прочихъ.

Переводы духовныхъ книгъ, переписанные тогда для домашняго употребленія вѣрующихъ. Каковы: Лѣствица преп. Іоавна Лѣствичника, Пантекты Антіоха, житія святыхъ, поученія св. Отцевъ Церкви, толкованія на книги Св. Писанія, Сборникъ Святославовъ и под.

Ограничиваемся здёсь почти однимъ перечнемъ источковъ, которые были доступны намъ при составленіи настоящей исторіи: потому что подробнѣе намъ еще придется говорить о многихъ изъ нихъ въ самой исторіи или въ примѣчаніяхъ къ ней. Большая часть этихъ источниковъ доселѣ не издана въ печати, а остается въ рукописяхъ. Къ счастію мы имѣли возможность, какъ увидятъ читатели изъ нашихъ указаній, пользоваться болѣе или менѣе рукописями нѣсколькихъ библіотекъ и особенно двухъ изъ числа важнѣйшихъ въ нашемъ отечествѣ: Софійской-Новгородской и Румянцевскаго Музеума. Для многихъ и весьма многихъ, которымъ по обстоятельствамъ неудобенъ, или даже невозможенъ доступъ къэтимъ драгоцѣннымъ рукописямъ, мы не скупились дѣлать изъ нихъ подлинныя выписки и извлеченія въ нашихъ примѣчаніяхъ.

Стараясь постоянно, гдё только возможно, основываться на источникахъ коренныхъ и первоначальныхъ, мы однакожъ не отказывались по временамъ обращаться къ сочиненіямъ нашихъ новёйшихъ писателей и принимали въ соображеніе все, что находили для себя нужнымъ и полезнымъ въ почтенныхъ историческихъ трудахъ: Н. М. Карамзина, М. П. Погодина, С. М. Соловьева, преосвященнаго митрополита Евгенія, преосвященнаго епи-

XX

скопа Филарета, Гг. Неволина, Фундуклея, Срезневскаго, Горскаго, Снегирева, Доброхотова и другихъ, равно какъ

въ изданіяхъ нашихъ ученыхъ Императорскихъ обществъ: Академін Наукъ, Археологическаго и преимущественно Московскаго Историческаго.

Не богать источниками первый періодъ нашей церковной исторіи сравнительно съ періодами ея послѣдующими; не богать онъ и происшествіями, особенно великими, рѣзкими, многосложными. Но надобно помнить, что то было время только первыхъ столѣтій Русской Церкви, что она была тогда и по пространству и по значению совсѣмъ не то, чѣмъ мало по малу сдѣлалась въ послѣдствіи, была не болѣе, какъ одною изъ митрополій Цареградскаго патріарха. Кто сталъ бы требовать, чтобы жизнь младенца и датяти отличалась такою же кипучею. двятельностію или такими же зрѣлыми предпріятіями и поступками, какъ жизнь юноши или мужа? За то, съ другой стороны, чёмъ отдаление отъ насъ событія этого начальнаго періода нашей исторіи, тёмъ они привлекательнёе для нашего ума и сердца, какъ бы ни казались иногда незначительными: здъсь каждый памятникъ, хотя бы не вполнъ уцблбешій, каждое сказаніе, каждый намекъ льтописи дороги для изслёдователя. И мы надёемся, что читатели простять намь, если, подчиняясь столь естественному влеченію къ священной старинь, мы заботились не проронить ни одного изъ такихъ сказаній и намековъ, не пройти молчаниемъ ни одного изъ этцхъ памятниковъ; напротивъ съ любовію останавливались на нихъ, и тамъ, гдѣ

пользя было, при недостаткъ данныхъ, сказать что набудь ръшительное и месемиънное, высказывали, по крайней мъръ, свои догадии, мизнія, соображенія.

Молниъ Господа, да благословитъ Онъ начало нашего труда, предпринятаго во славу Его святаго имени, и да подастъ намъ силы и средства докончить начатое!



# русской цербви

## въ періодъ совершенной зависимости ея отъ константинопольскато патріарха.

.988 - 4240.

# отдълъ І.

#### ЕВСТРАНИ РУССКОЙ ЦЕРКВИ ОТЗ ОСЛОВАНИЯ НА РЗ ЗАМИСИМОСТИ ОТЗ КОНСТАН-ТИНОВОЛЬСКАГО НАТРІАРХА ДО НЕРВОЙ НОМИТКИ КЗ НЕЗАМІСНИСТИ : ОТЗ МИ-ТРИОВИТА СО. МИНАНИА ДО СПЕТРОВЕНТА : ВЕКРОВА.

### 988 - 1051.

Великних благодблиють Бозніннъ для Россія было уже самое обрищеніе жъ Кристіянству великию пилла Ванлиміра. Онъ приязлъ св. Вёру не прежле, какъ предвиунтекно испытавъ разпан эбрел и гнубоко убилищиесь чъ превоскодстве ся предъ всёми другими; приняль не имаче, какъ послё неоднократнаго соябщиния съ представителяни своего народа и по ихъ единодушному согласно; принялъ именно съ востока — отъ Церкви Треческой, которая одна только сохраняла тогда во всей чистотё православіе и древнее благочестіе, одна только могла сообщить науъ Слово Божіе на нашенъ роднойъ языкё, одна могла передать намъ и остатки древняго Христіанскаго просвёщенія, находившагося въ ней, по крайней изрё, на высщей степени, нежели во всёхъ другихъ стра-

ахъ Европы (<sup>12</sup>). Какихъ плодовъ нельзя было ожидать отъ столько счастливаго обращенія!

Тёмъ болёе мы должны благодарить Господа за то, что Онъ, предъизбравъ и приготовивъ такимъ образомъ великаго князя нашего Владиміра быть просвѣтителемъ Россіи, предолжилъ жизнь его на много лѣтъ († 1015), и далъ ему возможность оправдать свое высокое призваніе; что преемникомъ ему предназначилъ быть мудрому и ревностно-благочестивому сыну его Ярославу, котораго также благословилъ долговременною жизнію († 1054), и что эти два царствованія, обнимающія собою болёе полустолетія, послужили самымъ благопріятнымъ временемъ для прочнаго насажденія у насъ вѣры Христовой. Въ то и другое царствованіе, по особенному устроенію Промысла, Россія вся, почти непрерывно, находилась подъ властію одного государя, хотя еще съ самаго начала въ нее введена была такъ-называемая система уделовъ. Оба эти монарха пользовались величайшимъ уваженіемъ въ глазахъ своихъ подданныхъ, и имѣли на нихъ сильное нравственное вліяніе. Внутреннее состояніе Россіи и внѣшнія отношенія ея къ другимъ государствамъ были тогда гораздо лучше, нежели во весь послѣдующій періодъ ея древней исторіи. Римскіе первосвященники хотя пытались уже насадить въ Россіи свое исповъдание, но не достигали ни малъйшаго успъха, встръчая пламенное противодъйствіе со стороны Греческихъ проповѣдниковъ, призванныхъ по желанію самаго князя и народа, и со стороны Русскихъ, показывавшихъ явное сочувствіе къ проповѣди православія.

Посреди такихъ-то обстоятельствъ положено, въ собственномъ смыслѣ, основание Русской Церкви, основание твердое и глубокое, остающееся непоколебимымъ донынѣ.

#### ГЛАВА І.

# . ПЕРВОНАЧАЛЬНЫЕ ПРЕДЪЛЫ РУССКОЙ ЦЕРКВИ И ЕЯ ПЕРВАЯ ІЕРАРХІЯ.

Нътъ сомнѣнія, что еще во дни равноапостольнаго князя Владиміра св. вёра Христова содёлалась господствующею на всемъ пространствѣ тогдашней Россіи, и юная Церковь Русская считала уже чадъ своихъ во всёхъ предѣлахъ юнаго Русскаго царства. «Онъ заповѣдалъ, пишетъ пресвитеръ Иларіонъ, по всей землѣ своей креститься во имя Отца, и Сына, и Св. Духа, чтобы открыто и громогласно славилось во всёхъ городахъ имя святыя Троицы, и всѣ были Христіанами: малые и великіе, рабы и свободные, юные и старые, бояре и простые, богатые и убогіе. И ни одинъ человѣкъ не противился его благочестивому повелению; крестились, - если кто и не по любви, то изъ страха къ повелѣвшему: такъ какъ благовъріе въ немъ соединено было со властію. И въ одно время вся земля наша стала славить Христа со Отцёмъ и Св. Духомъ... Онъ обратилъ отъ заблужденія идолопоклонства не одного человѣка, не десять городовъ, но всю область свою» (13). Точно также и другой изъ ближайшихъ къ тому времени свидѣтелей неоднократио повторяетъ, что св. князь «крестилъ всю землю Русскую отъ конца и до конца. . ., всю землю Русскую исторгъ изъ

усть діавола и привель къ Богу..., всю землю Русскую и всё грады ся украсилъ святыми церквами..., и всюду раскопалъ идольскіе храмы и требища, всюду сокрушилъ идоловъ» (<sup>14</sup>). Чтобы понять возможность всего этого, замётимъ пока, что просвётитель Россіи дёйствовалъ на своемъ поприщё не два или три года, а около 28 лётъ, и дёйствовалъ со всею апостольскою ревностію, — что Россія била тогда далеко не такъ общирна, какъ теперь, и не имёла ни столька городовъ, ни тёмъ болёс, столька жителей, сколько имёсть нынѣ.

Другіе писатели, повторяя ту же мысль объ обращеніи всей земли Русской еще при св. Владимірѣ (<sup>16</sup>), сообщають и нёкоторыя подробности: называють сподручниковъ наинего Равноапостола, содъйствовавшихъ ему въ великомъ дѣлѣ, обозначаютъ мѣры дѣйствованія и даютъ возможность опредѣлить самыя мѣста, по крайней мѣрѣ, главныя, гдѣ насаждена была тогда у насъ вѣра Христова. Постараемся здѣсь, для порядка повѣствованія, припомнить, хотя со всею краткостію, сказанное нами въ своемъ мѣстѣ объ этомъ предметѣ и изложимъ то, чего тамъ не сказано (<sup>16</sup>).

Окончательное просвѣщеніе Россія св. Вѣрою во дни в. кн. Владнијра началось съ матери градовъ Русскикъ — Исева. Здѣсь прежде всего приняли крешеніе дѣти Владиміра, потомъ бояре, наконецъ прочіе жители. Особенно замѣчательно въ обращеніи Кіевлянъ то, что они крестились всѣ до одного, и крестились безъ малѣйшаго сопротивленія, — чему столько удивлялся еще препод. Несторъ (<sup>17</sup>). Замѣчательны и самыя побужденія, расположившія ихъ къ принятію св. Вѣры: это, во-первыхъ, воля киязя, который, назначивъ опредѣленный день для кре-

Digitized by Google

- 4 -

праія жителей Кієва, новелба вобъянить по всему городу: мосян кто не явится къ ръкъ, да будеть нив противенъ». А по-вторыхъ - примбръ кияза и бояръ: «еснибы не добръ быль повый законь, разсуждали Кіеваяне, князь и Бояре не приняли бы его», - и съ радостию сибинали на -берегь раки, чтобы сподобиться св. таниства (16). Слабая дань прекней вира прежнимъ беганъ ограничнаесь тольно тыкь, что сусвырный народъ накануны своого крещенія, когда инспровергасны были идолы, чихо иоплакаль надь участно главиваниято изъ нихъ Перуна, подвергналося крайнему поруганию. Кто быль креститенень Кіевланъ? Препод. Несторъ упомвнаетъ при этомъ только о попаля корсунскихъ и цариныныхъ, 🗭 е. принедшихъ съ царевною Анною изъ Царьграда; но современный Владиміру писатель свидітельствуеть, что тогда пришель въ Россио именно епископо греческий и обратиль къ Христіанству самую средниу страны (19). Нольские историки прибавалють, что это быль епископь керсунский, тоть самый, который крестиль прежде и Владинира: лило счень возможное, хотя и неизвъстно, откуда запиствовано сказаніе о немъ (20). Арабскій писатель говорить вообще, что императоръ греческий Василий приелалъ ко Владимиру спискорось, которые поставили въ христіанской Верб и его самого и весь его народъ, а сибд. и Киевлянъ: извъстіе тімь боле выроятное, что о епископахь при Владимір'ї упоминають и препод. Несторь и Иларіонъ (21). Накойецъ наши демания свидительства, начиная съ ХНІ въка, прямо называють главнымъ дъйствователемъ при крещенін всей Россін митрополита Михаила (22).

Вслѣдъ за Кіевомъ просвѣщенъ св. Вѣрою второй изъ́ главныхъ тогдашнихъ городовъ Русскихъ — Новородъ съ его окрестностями. Въ эти мѣста приходилъ (въ 990) благовѣствовать Христа Спасителя тотъ же первосвятитель Кіевскій Михаилъ съ шестью епископами, въ сопровожденіи Добрыни, дяди Владимірова и Корсунянина Анастаса. Но въ Новгородѣ уже не такъ, какъ въ Кіевѣ, дѣло обошлось не безъ сопротивленія, которое надлежало укрощать силою; и въ слѣдствіе первой проповѣди крестились только мнойе, хотя въ предѣлѣ Новгородскомъ по городамъ и селамъ тогда же воздвигнуты были храмы, поставлены пастыри. Окончательно же утвердить въ Новгородѣ св. Вѣру суждено было Промысломъ первому Новгородскому епископу Іоакиму, который, прибывъ на свою паству, ниспровергѣ остальныхъ идоловъ, и цѣлыя тридцать восемь лѣтъ подвизался въ дѣлѣ своего пастырскаго служенія (<sup>23</sup>).

После Новгорода святитель Михаилъ посетилъ (въ 991) съ своею проповѣдію область Ростовскую, сопровождаемый четырьмя епископами, Добрынею и Анастасомъ. Ревностные благовъстники крестили здъсь безчисленное множество людей, воздвигли многія церкви, рукоположили пресвитеровъ и діаконовъ, устроили клиръ, по не искоренили язычества (24). Въ самомъ Ростовѣ, куда въ слѣдующемъ году поставленъ былъ особый епископъ Өеодоръ, многіе еще не принимали крещенія, и были столько упорны и непріязненны къ архипастырю, что онъ, изнемогши въ борьбѣ съ ихъ злобою, нашелся вынужденнымъ покинуть Ростовъ и скончался, въроятно, въ Суздаль, гдъ доселъ почиваютъ его св. мощи. Преемникъ Өеодора Иларіонъ. прибывшій изъ Константинополя, такъ же послё напрасныхъ усилій покорить упорныхъ въръ оставилъ каоедру и возвратнися въ отечество (<sup>25</sup>). Съ нѣкоторою вѣроятно-

- 6 -

Digitized by Google

стію можно допустить, что въ это же время явился въ Ростовѣ съ проповѣдію св. Авраамій Ростовскій. Въ житін его, которое встричается въ разныхъ спискахъ, ясно говорится, что онъ действовалъ въ Ростове во дня Ростовскаго князя Бориса, когда въ Ростовѣ были еще какіе-то низшіе князи, какъ бывало и въ другихъ городахъ при началѣ Русскаго государства (<sup>26</sup>); дъйствовалъ при первомъ Ростовскомъ епископъ Өеодоръ и преемникъ его Иларіонѣ и имѣл сношеніе съ самимъ равноапостольнымъ княземъ Владиміромъ; говорится также, что когда Авраамій поселился близъ Ростова, тамъ еще цёлый конецъ Чудскій поклонялся каменному идолу Велеса, и что преподобный, съ помощію явившагося ему Іоанна Богослова, сокрушилъ этого идола, и хотя много потерпѣлъ отъ невърныхъ, но своими молитвами, наставленіями, терпъніемъ и благоразуміемъ мало по малу привлекъ всёхъ ихъ ко Христу отъ мала до велика (27). Правда, въ настоящемъ житін Авраамія встрѣчаются значительныя несообразности, которыя и расположили нѣкоторыхъ относить время подвиговъ его то къ первой, то даже ко второй половинѣ XII в. (<sup>28</sup>): представляется, напримѣръ, будто во дни Авраамія Ростовъ былъ уже Владимірскою областію, будто Авраамій, оклеветанный предъ в. кн. Владиміромъ, имблъ съ нимъ сношение во Владимирѣ на Клязьмѣ; будто, когда Авраамій оправдался, св. князь устроилъ монастырь его своиме монастыремъ, сдълавъ его высшимъ всъхъ обителей Ростовскихъ, даровалъ ему многія имѣнія, и будто Авраамій за труды свои удостоился получить имя архимандрита, которое становится извѣстиымъ въ напей Церкви не прежде XII въка. Но не трудно понять, какъ могли акрасться въ жите Авраамія вст такія несообразности.

Оно составлено, судя по содержанию его, отныдь не прежде, канъ посл'я прославленія преподобнаго, т. е. посл'я открытія мощей его, ноторое посл'язовало уже во дви вел. кн. Владинірскаго Всеволода Юрьевича, внука Мононажови (1176-1212) (<sup>29</sup>). Удняятельно ля, если чрезъ два столетія нан даже и более составитель житія, не довольно образованный, имбя подъ руками, можетъ быть, самыя краткія письменныя извѣстія о св. Аврааміѣ и руководствуясь преимущественно устными о чемъ преданіями, смъщалъ различіе временъ и вообразнять, по простоты своей, что городъ Владиміръ Кляземскій, который въ XIII: в. былъ уже действительно столицею великихъ князей и заключаль въ своей области Ростовъ, имъль такое же значение и во дни св. Владимира, и что Авраамиевъ монастырь, считавний уже въ XIII в. высшинъ всёхъ Ростовскихь обителей и архимандрівю, сдѣлался такимъ монастыремъ еще при самомъ Аврааміъ? Примъры подобнаго смъшенія временъ у насъ очень извѣстны: лѣтописцы, жившіе при архіениснопахъ Новгородскихъ, называли архіенископами и самыхъ первыхъ епископовъ Новгородскихъ (<sup>30</sup>). Что касается въ частности до нанменования Авраамия архимандрятомъ: нать ничего невозможнаго, чтобы онъ возведенъ быль въ этоть сана енискономъ Иларіономъ. Пусть будеть правда, что въ нашей отечественной Церкви до XN в. имя архимандрита не употреблялось, хотя врен. Несторъ въ житів преп. Осодосія Печерскаго и называеть его этямъ именемъ (<sup>31</sup>): опо несомнънно употреблялось въ Церкви Грочесной, - а Иларіонне былу Грокъ. Прибавные общее занёчаніе: если во извёстноми нынё жичін прен. Авраамія Ростовенало вотранаются двоявато рода показания, изъ которыхь на однимъ, совершения яснимы, онь динствонкат на царствованіе св. Владнийра и сына его Бориса, при первыхь Ростовскихъ енисконахъ Феодорћ и Иларіонѣ, а по другимъ, только по умозанлюченію, долженъ быхь относимъ уже къ XII столѣтію: то понему же отделнить предпочтеніе не первымъ показаніямъ, но послёднимъ, когда эти послёднія легко могли вирасться въ житіе по простотѣ и малообразованности сочнантеля? Вирочемъ; считая тольке болѣе вѣроятнымъ, а отнюдь не несомићинымъ, что Авраамій жилъ при самомъ началѣ у насъ Христіанства, мы должны допустить, что или онъ обратилъ къ св. Вѣрѣ не всѣхъ жителей Ростова, или миогіе наъ нихъ, вскорѣ снова виали въ язычество: покому что, какъ увидимъ, во второй половияѣ XI вѣма третьему Ростовскому епископу Леовтію принлось еще много бороться здѣсь св закоренѣлыми язычниками.

Одновременно съ Ростовскою областию услынала проповёдь Евангелія и страна Суздальская, входившая тогда въ составъ области Ростовской. Обитателямъ этой страны принесъ слово спасения самь равноапостольный князь Владиміръ, сопутствуемый двудя еписконами, и имель радость видеть, что всё они, подобно Кіевлянамъ, охотно принимали изъ устъ его благовестие и престились. Восхищенный успёхомъ, св. киязв, -- прибавляють поздніе літонисцы, -- въ память своего пребыванія здісь, заложназ на берегу Клязыны городи, назвали его, по нмени своему, Владиміромъ, и постронич, въ немъ деревянную церковь успения Пресв. Вогородицы. Это случилось въ 990 нан 992 году (23). Въ подуверидение того, что св. Владимиръ точно посвтилъ земню Суздальеную по Абламъ вбры, указывають на цёноторые памятники пребыванія его здісь, сохраннынісся до позднійшаго време-

ни (<sup>38</sup>). А сказаніе о заложеніи имъ города Владиміра на Клязьмѣ; слѣд. и о построеніи имъ Успенской церкви во Владимірѣ, признается нынѣ несправедливымъ, хотя, быть можетъ, безъ достаточныхъ основаній (<sup>34</sup>).

Можно думать, что св. Въра насаждена еще при св. Владимірѣ во всѣхъ тѣхъ городахъ и областяхъ, которые онъ роздалъ дътямъ своимъ въ удълы, - и слъдовательно, кромѣ Новгорода и Ростова, въ Полоцкъ, Туровъ, землъ Аревлянской, Владимірь Волынскомъ, Смоленскь, Псковь, Луикь, Тмуторакани и въ предълахъ Муромскихъ (<sup>33</sup>). Это раздѣленіе Россіи на удѣлы, отъ чего бы оно ни зависѣло, по замѣчанію,нѣкоторыхъ лѣтописей, было вмѣстѣ мѣрою христіанскаго благоразумія: равноапостольный князь, отправляя дётей своихъ подъ руководствомъ мудрыхъ пѣстуновъ въ разныя области государства, завъщевалъ каждому изъ нихъ заботиться объ искоренении тамъ язычества и утвержденіи Христіанства. И князья-Христіане необходимо должны были имъть при себъ христіанскихъ пастырей и соорудить для себя храмы, каждый въ своей резиденціи. А достигнувъ лѣтъ эрѣлыхъ, могли удобиѣе наблюдать за ходомъ евангельской проповѣди въ своихъ небольшихъ удблахъ, сильнее действовать на язычниковъ собственнымъ примѣромъ, и, кромѣ ревности по вѣрѣ, стараться о просвѣщени ею своихъ подданныхъ уже и потому, чтобы тёснёе съ ними сблизиться (36). Историческія преданія, действительно, и подтверждають, что св. Борисъ содействовалъ утверждению Христіанства въ Ростовѣ, Мстиславъ въ Тмуторакани, Судиславъ во Псковѣ, Изяславъ въ Полоцкѣ, и что св. Глѣбъ, какъ только прибылъ въ назначенный ему удблъ, несколько разъ пытался просвѣтить Муромцевъ св. Вѣрою, хотя безъ успѣха,

а потому и поселнася внё Мурома, гдё прожилъ два года (<sup>37</sup>).

Сохранилось несомитное свидтельство о насаждени тогда св. Въры въ Курскъ и его окрестностяхъ. Древнъйшій нашъ льтописецъ повъствуетъ въ житіи препод. Өеодосія Печерскаго, что, по переселеній родителей его изъ Васильева въ Курскъ (въ первой половинѣ XI в.), Өеодосій, еще будучи отрокомъ, «хождаше въ церковь Божію по вся дни», и вскорѣ «начатъ пещи просфоры и продаяти», ---чёмъ и занимался болёе двухъ лётъ. Потомъ, когда мать благочестиваго отрока хотѣла отклонить его отъ любимаго занятія, онъ тайно «иде во инъ градъ не далече сущи, и обита у прозвутера, и делаше по обычаю дело свое». Отысканный матерію и возвращенный въ Курскъ, снова началъ во вся дни ходить въ церковь Божію, и своимъ смиреніемъ и покорностію заслужилъ любовь властелина града, такъ что этотъ властелинъ «повелѣ ему, яко да пребываетъ у его церкви». Значитъ, Христіанство уже существовало тогда и въ Курскѣ, и въ его предѣлахъ, а въ самомъ Курскѣ была даже не одна церковь : правитель города имѣлъ для себя свою особую.

Апостольская ревность просвѣтителя Россіи простиралась и на новые города, которые основалъ онъ по ръкамо Деснь, Остеру, Трубежу, Суль и Стушь. Населяя эти города Новгородскими Славянами, Кривичами, Чудью, Вотяками, св. князь старался утвердить между ними Христіанство (<sup>38</sup>).

О другихъ какихъ либо городахъ и областяхъ Русскихъ, гдѣ распространилась тогда св. Вѣра, подробныхъ свѣдѣній не сохранилось. Но можемъ ли сомнѣваться, чтобы, впродолженіе многолѣтней дѣятельности нашего Равноапосто-

T. I.

ла, осталось хотя одно мѣсто въ Россіи, куда бы не проникала Евангельская проповѣдь, — когда извѣстно, что онъ посылалъ проповѣдника даже къ Болгарамъ волжскимъ и обратилъ ко Христу нѣкоторыхъ изъ нихъ н четырехъ князей ихъ, принявшихъ крещение въ Киевь (<sup>89</sup>), что онъ старался насадить Христіанство даже во глубинѣ сѣвера, въ Біарміи, на берегахъ Двины (40)? Можемъ ли соми<sup>\*</sup>ваться, когда тѣ же лѣтописи увѣряютъ насъ, что св. В.надиміръ повелѣлъ приводить на крещеніе людей по всъмо градами и селами, и что первосвятитель Миханлъ, предпринимавшій путешествіе съ другими святителями сперва въ Новгородъ, потомъ Ростовъ, въ то же время обтекалъ съ проповѣдію и всю землю Русскую (41)? Только объ однихъ Муромцахъ извъстно съ нъкоторою въроятностію, что они вовсе не приняли тогда Христіанства; но это было ихъ дѣло, а св. Борисъ неоднократно пытался просвѣтить упорныхъ. Указываютъ еще на Вятичей, которые даже во дни препод. Нестора держались и которыхъ обычаевъ языческихъ. Но Вятичи въ царствование св. Владимира еще не входили совершенно въ составъ русской державы: они только платили дань нашимъ князьямъ, а втеченіе всего XI вѣка продолжали управляться собственными князьями. Это и могло служить препятствіемъ для Русскаго духовенства къ распространению между ними Христіанской вѣры. Съ другой стороны, изъ словъ лѣтописца строго не слѣдуетъ, будто Вятичи всю даже въ его время оставались совершенными язычниками, и имъ дотолѣ не было возвѣщено Евангеліе: потому что, и принявъ св. въру, многіе изъ нихъ, по грубости, могли сохранять древнія свои суевѣрія, какъ нерѣдко поступали и другіе

новообращенные Христіане. Равнымъ образомъ и выраженіе св. Симона, епископа владимірскаго, что препод. Кукша «Вятичи крести» уже въ XII вѣкѣ, не значитъ того, будто Кукша крестилъ тогда вспъхъ Вятичей, и прежде между ними вовсе не было Христіанъ. Нѣтъ, можемъ справедливо повторять слова пресвитера Иларіона, что въ Россіи еще при св. Владимірѣ «труба Апостольская и громъ евангельскій огласили всѣ города, и вся земля наша въ одно время стала славить Христа со Отцемъ и Св. Духомъ (<sup>42</sup>).

Сыну и преемнику Владиміра, Ярославу оставалось только утвердить и докончить то, что начато было отцемъ. Ярославъ такъ действительно и поступалъ, и на дѣла его такъ смотрѣли сами современники. «Весьма добрымъ и върнымъ свидътелемъ твоего благовърія, --- говоритъ пресвитеръ Иларіонъ, обращаясь къ равноапостольному князю, — служитъ сынъ твой Георгій (Ярославъ), котораго сотворилъ Господь преемникомъ по тебѣ на престоль: онъ не нарушаетъ твоихъ уставовъ, но утверждаетъ; не уменьшаетъ учрежденій твоего благовѣрія, но еще распространяетъ; не искажаетъ, но приводитъ въ порядокъ; онъ недоконченное тобою окончилъ, какъ Соломонъ предпріятія Давидовы». Въ чемъ же состояла дѣятельность Ярослава на пользу Церкви, объясняетъ препод. Несторъ: тогда какъ св. Владиміръ главнымъ образомъ заботился о распространении во всёхъ предёлахъ своихъ вѣры Христовой, — Ярославъ преимущественно занимался твиъ, чтобы увеличивать вездъ число храмовъ, умножать пресвитеровъ и клиръ, устроять монастыри, распространять книги и просвъщение. Въ слъдствие этихъ-то мъръ и начала при немъ въра Христіанская, по выраженію лѣто-

8

- 14 -

писца, плодиться и разширяться, и умножились Христіанекіе люди (48).

Впрочемъ, чтобы правильнѣе понимать повсемственное распространеніе Христіанства въ Россіи еще во дни св. Владиміра и Ярослава, необходимо сдѣлать нѣкоторыя замѣчанія.

Св. вѣра, дѣйствительно, распространилась тогда у насъ вездѣ; но вездѣ почти оставалось еще и язычество, только въ одняхъмъстахъ болбе, въ другихъменье, какъ видно изъ представленныхъ примъровъ. Въ Россія, можно сказать, повторялось тогда то же, что, въ большомъ размЕрѣ, было въ предѣлахъ Римской имперіи, когда императоръ Константинъ великій объявилъ Христіанскую вбру господствующею въ своемъ государствѣ. Съ тѣхъ поръ Христіанство сдѣлалось торжествующимъ во всей Римской вселенной, и неразъ издаваемы были указы истреблять остатки язычества: и однакожъ не только въ четвертомъ, но и въ пятомъ, даже въ шестомъ вѣкѣ оставались еще по мѣстамъ язычники, которые имѣли собственные храмы и открыто отправляли свои празднества (44). Явленіе совершенно естественное и неизбіжное : невозможно, чтобы въ какомъ либо народъ вдругъ могли искорениться религіозныя вброванія, которыя существовали, можеть быть, цёлые веки и тысящелетія, — чтобы всё люди легко отказались отъ техъ сердечныхъ убъждений, которыя всосали они со млекомъ матери, на которыя привыкли смотрѣть, какъ на самыя священныя и драгоцѣнныя. Было это явленіе повсюду при введеніи Христіанской вѣры: не удивительно, если оно повторилось и у насъ.

Если обратныть внимание на мѣста, гдѣ распространилась тогда св. вѣра въ нашемъ отечествѣ : то должны будемъ сказать, что она распространилась болёе на югѣ Россін, чыль на сыверо-востокь. И это очень естественно. На югѣ у насъ издавна были более знакомы съ Христіанствомъ, нежели на сѣверѣ: тамъ происходили постоянныя сношенія съ Христіанскою Греціею и съ греческими поселеніями на берегахъ Чернаго моря; въ Кіевь еще во дни Аскольда и Дира многіе жители сами приняли св. Вѣру, а при Игорѣ была уже соборная церковь св. Иліи; въ Кіевь постоянно жила и дъйствовала равноапостольная княгния Ольга, тогда какъ другія. мѣста своего государства, особенно дальнія, посѣщала только на время (45). И во дни св. Владиміра Кіевъ былъ средоточіемъ государственной жизни, а югъ — главнымъ поприщемъ ея развитія, откуда уже она разливалась въ прочія страны Россін. Самъ Равноапостолъ жилъ и дъйствовалъ прениущественно здѣсь, и власть его была здѣсь гораздо сильнѣе и обязательные для жителей, нежели, напримырь, въ страны Вятичей, платившихъ ему дань, но имѣвшихъ собственнаго князя, — а тёмъ болёе въ другихъ, болёе отдаленныхъ областяхъ къ востоку и съверу. Къ этому присоеднивлось еще одно важное обстоятельство: на югь Россія жители были почти исключительно Славяне, на съверовостокѣ — многіе не-Славяне. Первымъ легко было передать Евангельскую проповёдь : потому что давно уже существовало на славянскомъ языкъ слово Божіе и совершалось Богослуженіе, и многіе изъ Славянъ болгарскихъ, съ дѣтства воспитанныхъ въ вѣрѣ Христовой, могли явиться здъсь лучшими ел проповъдниками. Но народы не-славянскаго племени, обитавшіе на сѣверо-востокѣ Россіи, каковы : Весь — въ Ростовъ, Морома — въ Муромъ, трудно было наставить въ истинахъ Христіанства: кто могъ

найтись для нихъ проповѣдникомъ? А между тѣмъ на языкъ ихъ не были переведены ни книги св. Писанія, ни книги Богослужебныя.

Не всѣ, принявшіе тогда у пасъ св. Вѣру, приняли ее по любви, нѣкоторые—только по страху къ повелѣвшему (т. е., в. кн. Владиміру), какъ свидѣтельствуетъ Иларіонъ; не всѣ крестились охотно, нѣкоторые — не охотно, какъ извѣстно изъ примѣра Новгородцевъ. Впрочемъ, какого либо упорнаго сопротивленія евангельской проповѣди, за исключеніемъ только двухъ городовъ, частію — Ростова и особеино Мурома, у насъ тогда не было. Тѣмъ болѣе не было и не могло быть открытыхъ гоненій на Христіанъ, какія происходили въ предѣлахъ Римской имперіи въ три первые вѣка, и повторились во многихъ другихъ странахъ міра, при первоначальномъ насажденіи Христіанства. Ибо у насъ самъ великій князь и всѣ окружающіе его дѣйствовали въ пользу св. Вѣры, и вооружаться на Христіанъ значило возставать противъ правительства.

Не всѣ, обращавшіеся тогда у насъ ко Христу, понимали важность той перемѣны, на которую рѣшались; не всѣ понимали достоинство новой Вѣры. Напротивъ, весьма многіе этого не понимали, и крестились, какъ извѣстно изъ примѣра Кіевлянъ, только потому, что велѣно было креститься, — потому, что самъ великій князь и бояре его еще грежде крестились... И это явленіе совершенно неизбѣжно при обрашеніи къ Христіанской вѣрѣ цѣлыхъ народовъ, особенно находящихся на низшей степени образованія. Такъ случалось прежде (<sup>46</sup>); такъ случается и нынѣ, при обращеніи дикарей американскихъ и многихъ язычниковъ и магометанъ въ предѣлахъ нашего отечества. Отъ того не удивительно, если многіе, крестившіеся у

насъ во дни св. Владиміра, носили, можетъ быть, только имя Христіанъ, а въ душѣ оставались язычниками; исполияли внѣшніе обряды св. Церкви, но сохраняли вмѣстѣ суевѣрія и обычан своихъ отцевъ. Не удивительно, если нѣкоторые изъ подобныхъ Христіанъ могли съ теченіемъ времени, по какимъ либо обстоятельствамъ, даже вовсе отпасть отъ Церкви, снова сдѣлаться язычниками, какъ мы замѣтили уже касательно жителей Ростова. Только мало по малу, при расцространеніи истиннаго просвѣщенія между этими новообратившимися Христіанами, могли искореняться въ нихъ языческія суевѣрія и утверждаться вѣрованія Христіанскія.

696

Теперь отъ паствы обратимся къ пастырямъ или iepapхін. Надобно сознаться, что исторія нашей первой iepapхіи довольно темна и неопредѣленна. Показанія лѣтописей и другихъ историческихъ памятниковъ въ настоящемъ случаѣ возбуждаютъ только разныя недоумѣнія и вопросы.

Самый главный изъ этихъ вопросовъ состоитъ въ слѣдующемъ: съ какого времени явились у насъ митрополиты? Со времени ли обращенія къ Христіанству Владиміра и крещенія всей земли Русской, или уже во дни Ярослава? "Древнѣйшій нашъ лѣтописецъ не упоминаетъ о митрополитахъ Русскихъ до временъ Ярослава, и въ первый разъ говорить о митрополитѣ Өеопемптѣ подъ 1038 годомъ. Изъ послѣдующихъ лѣтописей и памятниковъ исторіи одни выражаются, что Ярославъ митрополю уставилъ (<sup>47</sup>), и даже начинаютъ рядъ митрополитовъ Русскихъ съ Өеопемпта (<sup>48</sup>); а другіе, напротивъ, свидѣтельствуютъ, что митрополитъ поставленъ для Россіи еще въ 988 году, вдругъ послѣ крещенія Россіи при Владимірѣ (<sup>49</sup>), и передаютъ самыя име на нашихъ первыхъ митрополитовъ:

Михаила, Леонтія и Іоанна, бывшихъ до Өсонемита (<sup>50</sup>). Несмотря однакожъ на разнорѣчіе всѣхъ этихъ показаній, нынь не можеть болье подлежать сомнывію, что митрополиты явились у насъ еще при св. Владимірь съ самаго основанія отечественной Церкви. Это подтверждается свидѣтельствами не только XV, но и XIII, и даже XI вѣка (51), и притомъ свидѣтельствами, какъ отечественными. такъ и иностранными. Мнихъ Іаковъ, писавшій прежде Нестора, замѣчаетъ о св. Владимірѣ, что онъ свѣтло праздновалъ праздники Господскіе, и поставлялъ въ эти дни три трапезы: первую митрополиту и епископамъ съ прочимъ духовенствомъ, вторую — нищимъ и убогимъ, третью себъ и боярамъ своимъ (52). Дитмаръ, современникъ Владиміровъ, повъствуетъ, что когда Болеславъ, король Польский, овладѣлъ въ 1017 году Кіевомъ, — этого побѣдителя торжественно встр'вчалъ зд'всь Кіевскій архіепископо (53): имя, которымъ дъйствительно, какъ скоро увидимъ, назывались тогда у насъ митрополиты. Въ частности о Михаилѣ, какъ первомъ Кіевскомъ митрополитѣ, упоминаетъ церковный уставъ Владиміровъ въ спискѣ XIII вѣка (54); о митрополить Леонтів свидательствують его собственное сочиненіе, сохранившееся въ спискѣ XIII - XIV вѣка, а также церковный уставъ Владиміровъ въ спискъ XIII вѣка (55); наконецъ о митрополитѣ Іоаннѣ ясно говерятъ подъ 1020 г. самъ препод. Несторъ въ житіи Бориса и Глѣба, и другой, болѣе древній, сочинитель такого же житія св. Мученицовъ, мнихъ Іаковъ. Изъ этихъ-то двухъ житій и узнаемъ, что митрополитъ нашъ безразлично назывался и митрополитомъ, и архіепископомъ (<sup>56</sup>). Что же касается до молчанія препод. Нестора о трехъ первыхъ нашихъ митрополитахъ : это молчание ничего не доказываетъ. Онъ умолчалъ и о другихъ лицахъ и событіяхъ, которыя однакожъ несомизино были (57). Притомъ Несторъ уноминаетъ во дни в. к. Владиміра о епископахъ, которые, собравшись однажды, предлагали ему совѣтъ казнить злодбевъ, - а подъ именемъ еписконовъ въ подобномъ случаѣ Несторъ несомнѣнно разумѣлъ, какъ видно изъ его же лѣтописи, не однихъ епископовъ въ строгомъ смыслѣ, но вмѣстѣ съ ними и митрополита (58). Что касается до выраженія нікоторыхъ літовисей : «Ярославъ митрополію устави», оно вовсе не значить, будто Ярославь установилъ, основалъ въ Русской Церкви митрополію, дотоль не существовавшую, какъ видно изъ тъхъ же самыхъ лѣтописей. Это выражение употребили Софійскій Временникъ и третья Новгородская лѣтопись подъ 1037 г., а между тёмъ еще при введении въ Россию Христіанства сказали о Русскомъ митрополитѣ Леонтіѣ; употребилъ также составитель Никоновой льтописи подъ тымъ же годомъ, сказавши гораздо прежде о всёхъ митрополитахъ, бывшихъ со времени основанія Русской Церкви, т. е. Миханлѣ, Леонтіѣ и Іоаннѣ (<sup>59</sup>). Слово: «митрополія» у лѣтописцевъ означаетъ въ настоящемъ случаъ митрополитскую каеедральную церковь св. Софіи и при ней митрополитскій домъ, а слово «устави» значить «заложиль, основалъ», какъ видно изъ словъ древнъйшаго нашего лътописца объ этомъ самомъ событія (60). Если, наконецъ, въ одной изъ летописей и въ одномъ каталоге нашихъ митрополнтовъ рядъ ихъ начинается съ Өеопемпта: то очень понятно, почему. Составители каталога и лѣтописи, вѣрно, основывались только на ноказаніяхъ препод. Нестора, а онъ не упоминаетъ ни объ одномъ Русскомъ митрополитъ ло Осопемпта.

Новое недоумение - то, кто былъ первымъ нашимъ митрополитомъ: Миханлъ, или Леонтій? Один лѣтописи и памятники исторія называють первымъ Михаила (61); другіе — Леонтія, а о Миханлѣ или совсѣмъ не упоминають, или даже поставляють его вторымь (62). Если смотръть на эти свидътельства, какъ на свидътельства противорѣчащія и исключающія себя взаимно, и судить о достоинствѣ ихъ по ихъ относительной древности, -- то предложеннаго вопроса рѣшить нельзя: нотому что и о Михаилъ, какъ первомъ Русскомъ митрополитъ, древнъйшее сказаніе относится къ XIII вѣку, и о Леонтіѣ — къ тому же самому вѣку (63). Но дѣло въ томъ, что означенныя свидътельства вовсе нътъ нужды считать исключающими себя взаимно: ихъ удобно примирить. Справедливы и тѣ, которые называютъ первымъ Русскимъ митрополитомъ Михаила: потому что онъ былъ первый въ ряду главныхъ іерарховъ, прибывшихъ къ намъ изъ Греціи еще при св. Владимірѣ, и какъ епископъ Кіева, митрополіи (матери градовъ) Русской, могъ носить имя митрополита, хотя властію митрополита не пользовался: ибо подчиненныхъ ему епископій въ Россіи еще не существовало. Справедливы и другіе, называющіе первымъ Русскимъ митрополитомъ Леона: потому что онъ первый разделилъ Русскую Церковь на епархін, и такимъ образомъ явился въ ней первымъ митрополитомъ по власти (64). Показаніе же одной росписи Русскихъ первосвятителей, упоминающей сначала о Леонтіћ, какъ о первомъ митрополить, а потомъ уже о Михаиль, и относящейся къконцу XV или началу XVI вѣка, не заслуживаетъ вниманія: потому что эта роспись вообще не отличается ни хронологическою точностію, ни полнотою, ни достов'єрностію;

однихъ митрополитовъ ставитъ прежде ихъ предшественииковъ, другихъ вовсе опускаетъ, третьихъ, чужихъ или неизвъстныхъ, присовокупляетъ къ несомитно-Русскимъ (65). Должно присовокупить, что наиболье точныя сведения о митрополить Михаиль могли сохраниться въ Кіевь, гдъ онъ и преимущественно дъйствовалъ, и скончался. А потому мы должны уважить свидътельство церковныхъ синодиковъ Кіевскихъ, которые хотя дошли до насъ въ позднихъ спискахъ, но, безъ всякаго сомитнія, были преемственно списываемы съ древититихъ, и вст до одного начинають рядъ нашихъ митрополитовъ именемъ Миханла, иногда называя его первоначальными (66). Тёмъ болёе должны уважить преданіе Кіево-печерской Лавры, что извъстныя, покоющіяся въ главномъ храмъ ея, св. мощи суть мощи перваго митрополита Кіевскаго Михаила. Преданіе это могло сохраниться, въ-продолженіе вѣковъ, даже устно между благочестивыми иноками знаменитой обители, а еще удобнѣе въ той надписи, которая, по всей въроятности, отъ лътъ древнихъ постоянно находилась надъ ракою святителя, для отличія ея отъ всёхъ прочихъ. Изъ этой-то надписи узнаемъ, что первосвятитель скончался въ 992 году и погребенъ былъ въ Десятинной церкви; потомъ около 1103 года, при печерскомъ игуменѣ Өеоктисть, мощи его, обрътенныя нетлънными, перенесены въ Антоніеву пещеру, а отсюда уже въ 1730 г., по Высочайшему указу, перенесены въ главную церковь Кіевской Лавры (67).

Третій вопросъ — о лицѣ того Константинопольскаго патріарха, отъ котораго рукоположены были въ Россію первые два митрополита, начавшіе собою рядъ нашихъ первосвятителей. Извѣстно, что нѣкоторые списки цер-

новнаго устава Владимирова и почти всё наши лётописи, какія только упоминають объ этихъ митрополитахъ, приводять ихъ къ намъ отъ патріарха Фотія, тогда какъ Фотій скончался за цёлое столётіе до крещенія в. к. Владиміра (<sup>68</sup>). Какъ смотрѣть на такое показаніе? Есть мнѣніе, будто Фотій принимается въ настоящемъ случав, какъ лице типическое: Фотій былъ первымъ и самымъ жаркимъ защитникомъ православія Церкви противъ нововведеній Христіанскаго запада, и въ то же время удержалъ въ православія юную Церковь Болгарскую, вытёснивъ изъ Болгаріи епископовъ папы. А потому имя Фотія въ IX, X и XI вѣкахъ сдѣлалось на востокѣ, и особенно между Славянами, какбы нарицательнымъ для означенія того духовенства, которое строго послѣдовало Фотію въ дель веры. И значить, когда летописи наши говорять, что св. Владиміръ принялъ перваго митрополита для Россіи отъ патріарха Фотія, онѣ выражаютъ этимъ только то, что нашъ князь принялъ изъ Греціи митрополита православнаго — отъ такого патріарха, или изъ среды того духовенства, которые твердо держались мыслей Фотія, энаменитаго защитника православія, и продолжали сопротивляться всёмъ незаконнымъ нововведеніямъ Римской Церкви (69). Но это мибніе совершенно произвольно. При самомъ поверхностномъ чтении разсказа нашихъ лѣтописей, особенно Никоновой, о прибыти къ намъ первыхъ митрополитовъ отъ патріарха Фотія, легко убѣдиться, что имя Фотія он'ь принимають не какъ имя нарицательное, а какъ имя собственное (70). И еслибы, точно, лътописцы наши принимали это имя за нарицательное; еслибы, употребляя его, они хотёли только сказать, что первые митрополиты прибыли къ намъ отъ патріарха православна-

٦,

го: въ такомъ случат имъ надлежало бы не Миханла только или Леонтія, но и всѣхъ послѣдующихъ митрополитовъ нашихъ, считать присланными отъ того же патріарха Фотія, — чему, однакожъ, видимъ противное (<sup>71</sup>). Притомъ мысль о прибытіи къ намъ при св. Владиміръ перваго митрополита отъ патріарха Фотія встрічается, по нашимъ памятникамъ, не въ XI и даже не въ XII вѣкѣ, когда, по изложенному предположению, имя этого патріарха считалось на востокѣ какбы нарицательнымъ для православныхъ пастырей, а въ первый разъ къ концу XIII вѣка. и потомъ уже въ XV и XVI столътіяхъ. Нетъ, сознаемся, что имя Фотія внесено здъсь въ наши льтописи по одной ошибкѣ — безъ всякаго намъренія. И ошибка эта, самымъ незамѣтнымъ образомъ, могла произойти отъ того, что кто-нибудь смѣшалъ, по неосмотрительности, два крещенія Россіянъ: первое, бывшее во дни Аскольда и Дира (866), когда, точно, прислапъ былъ къ намъ епископъ, а можетъ быть и архіепископъ или митрополитъ отъ Константинопольскаго патріарха Фотія (<sup>72</sup>), и другое крещеніе, послѣдовавшее при Владимірѣ (988), когда такъ-же присланъ къ намъ митрополитъ отъ Константипопольскаго патріарха, только не Фотія. А довольно было допустить эту ошибку одному писателю XIII или XII вѣка, чтобы потомъ ее повторили всё составители нашихъ лб+ тописей послёдующаго времени, переписывавшие обыкновенно цбликомъ прежијя извъстія и не принимавшие на себя труда повѣрять ихъ по другимъ источникамъ. Ныиѣ можно уже безошибочно утверждать, что отнюдь не Фотій — патріархъ, какъ ни достопочтенно для насъ его имя, а патріархъ Николай Хрисоверез былъ основателенть нашей іерархія во дни равноапостольнаго князя Владиміра, и прислалъ къ намъ первыхъ двухъ митрополитовъ, Миханла и за нимъ Леонтія (<sup>78</sup>).

Гдѣ находилась казедра первыхъ напихъ митрополитовъ? Нѣкоторыя лѣтописи и списки церковнаго устава Владимірова ясно выражаются, что св. князь принялъ изъ Царяграда митрополита Кіеву (74), — между тёмъ вторый нашъ митрополитъ Леонтій названъ въ надписи его сочиненія митрополитомъ Переяславля Русскаго, и самъ препод. Несторъ подъ 1089 г. замѣчаетъ, что дѣйствительно — «бѣ прежде въ Переяславли митрополья» (75). Что же это значитъ? Всего въроятнъе, дъло было такъ: митрополиты наши, какъ главные јерархи Русской Церкви, естественно предназначались для столицы (митрополів) Русскаго царства и присылаемы были изъ Царяграда въ Кіевъ. Но такъ какъ съ самаго начала не нашлось имъ въ Кіевь приличнаго помъщенія, а въ Переяславль не подалеку отъ Кіева (въ 82 верстахъ) существовалъ уже готовый домъ и, можетъ быть, весьма удобный для такой цёли: то великій князь и отдаль имъ этоть домъ для жительства. Оттого, по словамъ Никоновой лѣтописи, «живяху множае тамо (въ Переяславлѣ) митрополиты кіевскіе и всея Россіи, и епископы поставляху тамо» (<sup>76</sup>), посъщая, разумъется, Кіевъ всякій разъ, -- что, по близости, было весьма легко, - какъ только требовали обязанности архипастырскаго служенія. И это продолжалось до тѣхъ поръ, пока в. к. Ярославъ не построилъ въ Кіевѣ Софійскаго казедральнаго собора и при немъ митрополитскаго дома, куда и переселились наши первосвятители. Въ семъ-то смыслѣ Ярославъ, дъйствительно, какъ выражаются некоторыя летописи, митрополію устави, т. е. уставилъ въ Кіевѣ, тогда какъ прежде она находилась въ

Переяславлѣ. Впрочемъ надобно замѣтить, что и по переселенія нашихъ митрополитовъ въ Кіевъ, Переяславскій домъ оставался за ними, и иѣкоторые изъ нихъ даже въ послѣдствія живали въ Переяславлѣ.

На сколько эпархій раздѣлена была Церковь Русская съ самаго начала? Обыкновенно отвѣчаютъ: на шесть, и ссылаются на свидѣтсльство Никоновой лѣтописи и Степенной Книги (77); но не совсёмъ справедливо. Объ эти льтописи, дъйствительно, говорять, что въ 992 году вторый митрополить Кіевскій Леонтій поставиль епископовь: прежде всего въ Новгородъ, потомъ въ Черниговъ, Ростовъ, Владиміръ на Волыни, наконецъ въ Бѣлгородъ, находившійся близъ Кіева (78), и слѣдов. насчитываютъ по имени, со включеніемъ Кіевской, точно, шесть эпархій; но непосредственно же присовокупляють, что вмёстё съ тёмъ митрополитъ Леонтій и по инымъ многимъ градомъ епископы постави (79). На какомъ же основании мы будемъ принимать одну половину свидътельства и отвергать другую? Скажемъ ли, что первая половина свидѣтельства этихъ позднихъ лѣтописей подтверждается лѣтописью древнѣйшею, а послёдняя нётъ? Но мы знаемъ, что оне обе равно не подтверждаются древнею льтописью. Или сошлемся на то, что имена епископовъ не названныхъ здъсь эпархій вовсе намъ неизвѣстны, а названныхъ извѣстны? Но по древней лётописи такъ же неизвёстны имена епископовъ и этихъ послѣднихъ эпархій, за исключеніемъ Новгородской. Если такъ, и мы однакожъ рѣшаемся довольствоваться въ своихъ извёстіяхъ о первыхъ нашихъ эпархіяхъ показаніями однихъ позднихъ лѣтописей, Никоновой и Степенной: то, по справедливости, мы должны принимать эти показанія сполна, и слёд. обязаны согласиться, что

не въ шести только поименованныхъ, но и въ некоторыхъ другихъ городахъ основаны тогда у насъ энархін. Въ какихъ же именно? Авторъ Степенной Книги отчасти объясняеть это дело. Онъ говорить, что разделение Русской Церкви на эпархін происходило совмѣстно съ раздѣленіемъ Русскаго государства между сынами Владиміра, разсказываетъ, что равноапостольный князь совъщало предварительно благий совъть съ митрополитомъ Леонтіемъ, ежебы раздълити ему землю русскую въ наслъдів сыновомо своимо и устроити во градњио енископы во исполненіе благочестія, и что потомъ, посылая каждаго изъ сыновъ своихъ въ назначенный ему удблъ, заповбдалъ имъ болье всего заботиться объ утверждении Христіанской въры, и въ этомъ дълъ совътовати со епископы (<sup>80</sup>). Итакъ не въкаждомъли уделе у насъ открыта была тогда эпархія? По крайней мёрь, о трехъ уделахъ: Новгородь, Ростовѣ и Владимірѣ волынскомъ, какъ мы видѣли, ясно говорится, что въ нихъ учреждены епископскія казедры. Касательно трехъ другихъ удбловъ: Тмуторакани, Полоцка и Турова можемъ заключать то же самое съ вѣроятностію: ибо въ Тмуторакани упоминается, какъ уже существующая, эпархія въ послѣдней четверти XI вѣка (81), въ Полоцкѣ въ 1105 году (<sup>82</sup>), въ Туровѣ — въ 1114 г. и, въроятно, даже въ началъ XI въка при самомъ в. кн. Владимірѣ (83). Да и возможно ли допустить, чтобы такіе киязья, каковы, на-прим'єръ, Мстиславъ тмутораканскій, Изяславъ и потомъ Брячиславъ полоцкіе, не имбли въ своихъ резиденціяхъ епископовъ, когда какой-нибудь Бѣлгородъ и Черниговъ имѣли ихъ?... Въ остальныхъ удѣлахъ предполагавшіяся епископскія каседры могли не утвердиться по разнымъ обстоятельствамъ: въ однихъ ---

въ следствіе сопротивленія жителей принять Христіанство, какъ въ Муромѣ; въ другихъ — въ слъдствіе соединенія извъстнаго удела, въ церковномъ отношении, съ сосъдственнымъ, какъ Пскова съ Новгородомъ (<sup>84</sup>); въ третьихъ --въ следствіе вскор в последовавшей кончины князей и уничтоженія самыхъ удбловъ, какъ — въ Смоленскъ, Лупкъ и землѣ Древлянской (85). Съ другой стороны, если обратимъ вниманіе и на географическое положеніе извѣстныхъ намъ по имени эпархій, открытыхъ при св. Владимірѣ: то опять придемъ къ мысли, что тогда, навърно, основаны были и другія эпархіи, по крайней мири, во дни Ярослава, который, действительно, повсюду умножаль духовенство, стараясь, чтобы въ землъ Русской болье и болье св. въра умножалась и разширялась (<sup>86</sup>). Вокругъ Кіева на небольшомъ пространствѣ видимъ четыре эпархіи: Кіевскую, Черниговскую, Белгородскую и Владимірскую на Волыни; а на всемъ съверъ России одну — Новгородскую; на всемъ востокъ - тоже одну - Ростовскую, и въ такой обширной странь, какова Русь червонная или Галицкая, не видимъ даже ни одной. Въроятно ли это? Скажемъ ли, что вблизи Кіева основано столько эпархій съ целію особенною, именно съ тою, чтобы еписконамъ ихъ удобиће было собираться въ Кіевъ по волѣ митрополита или великаго князя (87)? Могло быть. Но если для подобной цёли учреждено тогда у насъ на извёстномъ пространствь болье эпархій, нежели сколько требовалось: то могли ли не учредить ихъ для цёли болёе важной и существенной, — для того, чтобы не оставить цёлой какой-либо страны, только что просвещенной верою, безъ верховнаго пастыря? Потому естественно согласиться съ преданіемъ, что, если не во дни Владиміра, то во дни Ярослава **T.** I.

основаны были и въ Руси червонной двё энархія: Галицкая и Перемышльская, хотя извёстія о нихъ наши лётописи не сообщають (<sup>88</sup>). Правда, все сказанное нами не болёе, какъ однё догадки, — но догадки, не чуждыя основаній, и то, по крайней мёрё, достовёрно, что не въ шести только, прямо названныхъ лётописями, но и въ друихъ городахъ поставлены были у насъ въ началё епископы.

Что касается, наконецъ, собственно до лицъ нашихъ первыхъ іерарховъ: то сведения объ нихъ самыя скудныя. Изъ митрополитовъ Миханлъ священноначальствовалъ въ Русской Церкви четыре года, хотя при немъ она только-что устроялась (988 — 992); Леонтій — шестнаднать лётъ (992-1008); Іоаннъ -- двадцать восемь (1008---1035); Өеопемить около пятнадцати (1035 - 1049). Первый быль родомь Сиріанинь, а по другимъ — Грекъ, отличался мудростію и высокимъ благочестіемъ; второй-Грекъ, и такъ же пастырь образованный и мудрый, какъ показываетъ его сочинение, написанное по гречески; о третьемъ и четвертомъ — ничего неизвѣстно изъ лѣтописей, хотя н выдаются они обыкновенно за Грековъ (<sup>89</sup>). Миханлъ н Леонтій присланы были къ намъ, судя по современности, отъ константинопольскаго патріарха Николая Хриеоверга; Loaннъ-отъ патріарха Сергія; Θеопемптъ-отъ патріарха Алексвя Студита. Изъ числа епископовъ нашихъ того времени ие многіе извѣстны даже по имени. Новгородскіе извъстны оба: Іоакимъ Корсунянинъ (992-1030) и Лука Жидята (1035—1059) (<sup>90</sup>); изъ ростовскихъ — только два: Өеодоръ (поставл. въ 992 г.) и Иларіонъ, бывшій его преемникомъ еще при св. Владимірѣ и вскорѣ оставившій свою паству; изъ черниговскихъ только одинь:

Неофить (992); изъ владимірскихъ на Волыни - такъ же одинъ : Стефанъ (992), и изъ бългородскихъ одинъ : Никита (992) (<sup>91</sup>). Кто были родомъ всв эти архипастыри? О первыхъ епископахъ, присланныхъ къ намъ при св. Владимірь, въ такъ-называемой Іоакимовской льтописи замѣчено, будто они были изъ Славянъ Болгарскихъ (<sup>92</sup>): дело очень возможное! Прислать къ намъ такихъ епископовъ для первоначальнаго насажденія въры требовало Христіанское благоразуміе; найти для этого способныхъ. людей между Болгарами было нетрудно: потому что въ Болгаріи значительно процвѣтали уже тогда и Христіанская въра, и Христіанское просвъщеніе. Но признать за достовбрное сказание летописи сомнительной не можемъ. Ростовскій епископъ Иларіонъ избранъ былъ изъ цареградскаго клира и вскорѣ возвратился въ Царьградъ, слѣд., по всей вѣроятности, былъ Грекъ. Новгородскій Лука Жидята — вотъ первый русскій, удостоившійся святительскаго сана, по волѣ в. кн. Ярослава !

Прочіе духовные: священники, діаконы и причетники — были у насъ съ самаго начала изъ Грековъ и, вѣроятно, изъ Болгаръ и одни назывались царицыными, потому что пришли съ царевною Анною изъ Греціи, другіе Корсунскими, какъ прибывшіе изъ Корсуня (<sup>93</sup>). Но чрезъ нѣсколько лѣтъ, безъ сомнѣнія, начали появляться на этихъ церковныхъ степеняхъ и Русскіе: особенно умножились пресвитеры и попы при вел. кн. Ярославѣ. При нѣкоторыхъ церквахъ было по нѣскольку священниковъ подъ настоятельствомъ старѣйшаго: Десятинную церковь, бывшую сначала самою главною въ Кіевѣ, св. Владиміръ иоручилъ Анастасу Корсунянину, который называется иногда въ лѣтописяхъ протоіереемъ, и «попы Корсунскія пристави служити въ ней». Въ Вышгородѣ при деревянной церкви св. мученниковъ Бориса и Глѣба митрополить Іоаннъ «постави попы и діаконы», и, повелѣвъ имъ ежедневно совершать всѣ церковныя службы, «постави имъ старѣйшину». Даже въ селѣ Берестовѣ при церкви св. Апостоловъ были «попы многи» и между ними пресвитеръ (старѣйшина?) Иларіонъ. При Вышгородской церкви во ммя св. Василія, гдѣ первоначально погребенъ былъ св. мученикъ Борисъ, упоминается понамарь, по оплошности котораго она и сгорѣла (<sup>94</sup>).

## ГЛАВА П.

ПЕРВЫЕ ХРАМЫ ВЪ РОССИИ И СОСТОЯНИЕ БОГОСЛУЖЕНИЯ.

Какъ только крестились Кіевляне, великій Князь повелёль рубить въ Кіевё церкви и ставить ихъ по мёстамъ, гдё прежде стояли кумиры (<sup>95</sup>): мёра истинно благоразумная! Язычники, безъ сомнёнія, привыкли считать эти мёста для себя священными, привыкли собираться на нихъ для поклоненія своимъ истуканамъ: теперь, приходя на тё же мёста, по прежней привычкё, Кіевляне должны были встрёчать уже христіанскіе храмы, и естественно научались, забывая прежнихъ боговъ, поклоняться Богу истинному. Вслёдъ за распространеніемъ св. Вёры изъ Кіева по всей Россіи, русскій Равноапостолъ спёшилъ устроять храмы Божіи и по другимъ градамъ и селамъ (<sup>96</sup>). Изъ числа этихъ, созданныхъ тогда въ нашемъ отечествё, храмовъ, древнёйшія сказанія упоминаютъ по имени только о четырехъ.

Первая церковь, построенная св. Владиміромъ тотчасъ послё крещенія Кіевлянъ, была церковь св. Василія. Она замёчательна уже и потому, что построена была самимъ вел. Княземъ и во имя его Ангела; ностроена на томъ самомъ холмё, гдё прежде во дни своего язычества тотъ же вел. Князь поставилъ Перуна и другихъ богатыхъ истукановъ, и куда приходилъ, вмёстё съ своими подданными, для совершенія идольскихъ требъ. Она находилась близь двора теремнаго великокняжескаго къ востоку, и, слѣдовательно, по всей вѣроятности, служила въ началѣ церковію придворною, въ которой молился самъ русскій Равноапостолъ, а, можетъ быть, считалась потому между церквами Кіева и главною или соборною, пока для этой цѣли не былъ построенъ особый храмъ. Судя по обстоятельствамъ времени и образу рѣчи препод. Лѣтописца, можно полагать, что церковь св. Василія была нервоначально деревянная, но вскерѣ, какъ не безъ основанія догадываются, и едвали не самимъ же Владиміромъ

построена взъ камия: потому что сохранившіеся остатки этой послёдней свидётельствуютъ, что она, и по матеріаламъ, и по способу построенія своего, совершенно сходна съ другими каменными церивами, воздвигнутыми Владиміръ и Ярославомъ. По объему своему церковь св. Василія была очень не велика (25 аршинъ въ дляну и 16 аршинъ съ 10 вершками въ ширину). Ньонѣ на древнемъ остаткѣ ея существуетъ церковь Трехъ-святительская, въ которой кромѣ основанія и нижней части стѣнъ, сохранилось отъ первоначальной церкви одно только узкое окно къ сѣверу въ алтарномъ притворѣ (<sup>97</sup>).

Аругую, и уже не деревянную, а каменную и великолёпную церковь воздвигъ Владиміръ во имя пресв. Богородицы. Мёсто новой церкви онъ избралъ такъ же вблизи своего двора теремнаго къ югозападу, и именно мёсто, ерошенное кровію первыхъ двухъ христіанскихъ муче никовъ на Руси, Варяговъ Өеодора и Іоанна, вкусившихъ смерть во дни Владимірова язычества. Основаниая въ 989 году, съ благословенія митреполита Михаила, церковь эта строилась впродолженіе семи лётъ мастерами, нароч-

но вызванными изъ Греціи, которые, въроятно, тогда же перестроили, по волѣ вел. Киязя, и церковь Васильевскую (98). Въ 996 году, когда храмъ пресв. Богородини быль окончень и освящень, царственный храниздатель торжественно вознесъ въ немъ, подобно Соломону/ 2 Царст. 8, 22 и слёд.), молитву къ Богу, сказавъ : «Госпран Боже! Призри съ небеси и виждь, и посъти виноградъ свой, и утверди то, что насадила десница Твоя, - этихъ невыхъ людей, которыхъ сердне обратилъ Ты къ познанию Тебя, Бога истиннаго. Призри и на церковь Твею сію, которую создаль я, недостойный рабъ Твой, во имя родния Тя Матери, Приснодавы Богородицы, - и если кто номолится въ церкви сей: услышь молитву его, молитвы ради пречистыя Богородицы» (99). Вслёдъ за тёмъ Владиміръ, въ присутствін митрополита Леонтія, епископовъ греческихъ и всёхъ русскихъ, въ присутстви бояръ и безчисленнаго народа, изрекъ: «даю церкви сей св. Богородицы отъ вибиья моего и отъ градъ моихъ десятую часть», и, написавъ клятву, положилъ свое завъщание въ самой церкви, которая и начала называться Десятинною, по десятинь, опредбленной на содержавие ся. Для служения въ церкви, сдѣлавшейся соборною въ Кіевѣ и какбы каведральною для митронолита, приставилъ Князь знатибниее тогда духовенство-корсунское; а смотревние за самою церковно и за десятиною поручилъ Анастасу Корсунянину, подчинивъ его митрополиту. Въ тотъ же достопамятный день, --день освящения Десятивнаго храма, Владимиръ сотворилъ великій праздникъ для митрополита съ еписконами, бояръ и старцевъ людскихъ и раздалъ много имѣнія убогимъ (100). Этоть великолённый храмъ — краснорёчный памятникъ въры и благочестія нашего Равноапостола, досель сокра-

нившійся въ своихъ развалинахъ, далеко превосходилъ по величнит и богатству церковь св. Василія. Длина храма простиралась до двадцати четырехъ саженъ, а ширина была въ шестнадцать саженъ. Его своды и налати или хоры, по мѣстамъ, поддерживались толстыми мраморными колоннами, какъ можно заключать изъ остатковъ самихъ колониъ, базъ и капителей. Полъ въ церкви былъ высланъ краснымъ шиферомъ въ видѣ большихъ осмиугольниковъ, въ которыхъ помѣщались квадраты; предъ алтаремъ и въ алтарѣ вокругъ престола полъ былъ мозаическій, расположенный четвероугольниками изящной работы изъ разноцвётныхъ мраморовъ, яшиъ и стеколъ; въ боковыхъ притворахъ алтаря — жертвенникѣ и діаконикѣ или ризничей палать, поль состояль изъ плить муравленыхъ на подобіе кафеля. Престолъ былъ, вероятно, одинъ. Мѣсто престола было устлано тесаными плитами. Стѣны храма были росписаны, какъ догадываются, стенною живописью по сырой штукатурѣ (ал-фреско), а въ алтарѣ украшены мозаическими изображеніями (101). Кромѣ того эту церковь св. Богородицы в. кн. Владиміръ, по выраженію древняго житія его, удивиль или украсиль серебромъ и золотомъ (102). Въ память свътлаго торжества, бывшаго по случаю освященія Десятиннаго храма, установлено тогда церковною властію, конечно, по желанію вел. Князя, праздновать этоть день ежегодно 11-го или 12-го Мая, подобно тому, какъ праздновались дни освященія знаменитвищихъ храмовъ въ Греціи: и это быль, сколько извѣстно, первый праздникъ собственно въ Русской Церкви (108).

Третій храмъ, построенный Владиміромъ, замѣчате-- ленъ только по случаю самаго построенія. Вскорѣ послѣ

того, какъ вел. Князь отпраздновалъ освящение Десятинной церкви, онъ услышалъ овнезапномъ набътъ Печенеговъ на городъ Василевъ, находившійся неподалеку отъ Кіева, и поспѣшилъ съ малою дружиною для защиты города. Но при столкновении со врагами не въ силахъ былъ устоять противъ нихъ, и, спасаясь бѣгствомъ, едва укрылся отъ преслѣдовавшихъ подъ мостомъ. Среди такой опасности, Владиміръ далъ Богу объть, если опасность минуетъ, создать въ Василевѣ церковь. Молитва благочестиваго Киязя была услышана, и онъ въ чувствахъ радости и признательности къ Господу, тогда же исполнилъ свой обътъ, поставилъ въ Василевѣ церковь во имя Преображенія Господия: такъ какъ въ тотъ самый праздникъ и произошла неудачная съча съ Печенегами и избавление отъ нихъ. Эта церковь представляетъ собою первый опытъ построенія церквей, такъ-называемыхъ обыденныхъ, умножившихся у насъ впослёдствін, — она несомнённо воздвигнута была вь одинь день, или въ самое короткое время: потому что по сооруженія ея, говорить льтописець, Князь праздноваль въ Василевћ восемь дней съ своими боярами, посадниками, старбишинами изъ всбхъ окрестныхъ городовъ и множествомъ народа, раздавъ и убогимъ 300 гривенъ, а на день Успенія возвратился уже въ Кіевъ, гдѣ такъ же сотворилъ великій праздникъ для безчисленнаго множества народа. Но съ Преображения до Успения, т. е. съ 6-го по 15-е Августа, всего девять дней. Если такъ: то церковь, построенная Владиміромъ въ Василевѣ, была первоначально деревянная и весьма небольшая. Потомъ на мъстъ этой деревянной церкви, воздвигнутой по обстоятельствамъ наскоро, Владиміръ могъ, въ память столь близкаго для него событія, соорудить и каменный храмъ Преображенія Господня, какъ свидѣтельствуютъ поздиѣшія сказанія (<sup>104</sup>).

Наконецъ, препод. Несторъ и мнихъ Іаковъ, повѣствуя о мученической кончниѣ двухъ братьевъ-Страстотерпцевъ, Бориса и Глѣба, мимоходомъ говорятъ, что тѣла икъ были первоначально (1015 — 1019 г.) погребены въ Вышгородѣ у церкви св. Василія. Эта церковь, по преданію, подобно кіевской Васильевской, была поставлена самимъ равновпостольнымъ Княземъ во имя его ангела, и около 1020 г. сгорѣла (<sup>105</sup>).

Писатели послѣдующаго времени упоминаютъ и о нѣкоторыхъ другихъ храмахъ, воздвигнутыхъ или самимъ Владиміромъ, или, по крайней мѣрѣ, при Владимірѣ. Такъ, самому Владиміру усвояють: а) церковь св. Георгія Побъдоносца въ Кіевѣ, построенную вслѣдъ за Васильевской и въ томъ же году, и называютъ эту Георгіевскую церковь первою, безъ сомнѣнія, въ отличіе отъ второй церкви св. Георгія, сооруженной Ярославомъ (106); б) церковь во имя Иреображенія Господня, каменную — въ селѣ Берестовѣ, любимомъ мыстопребыванія Владиміра, которая, дийствительно, судя по остаткамъ ея, п по матеріалу и по способу сооруженія совершенно сходна съ церквами Васильевскою и Десятинною: отъ Спасской Берестовской церкви, разрушенной во время нашествія татарскаго и возобновленной около 1638 г., сохранилась до-нынь, какъ полагають, середина во всю ширину съ придълами; расположеніе ея крестообразное; величина въ длину безъ паперти 6 саженъ, 2 аршина (107); в) церковь во имя Преображе-· нія Господня — въ Белгородъ, другомъ любимомъ месть Владныіра (108); г) церковь во ния рождества Пресв. Бого-- родицы въ Суздалѣ (<sup>109</sup>). Въ тотъ же періодъ времени митрополить Іоаннъ воздвигъ (1008 г.) двѣ каменныя церкви: одну въ Кіевѣ — во имя св. апостолъ Петра и Павла на Берестовъ, а другою — въ Переяславлъ, гдъ имълн тогда мѣстопребываніе наши митрополиты, во имя Воздвиженія честнаго креста Господня (110). Первый Новгородскій епископъ Іоакимъ постронаъ такъже двъ церкви въ Новгородѣ (989 г.): деревянную дубовую во имя св. Софіи, имъвшую 13 верховъ или главъ (сгоръла въ 1045 г.), и каменную во имя Богоотецъ Іоакима и Анны, служившую долгое время каеедральною для мёстныхъ архипастырей (111). Первый Ростовскій епископъ Өеодоръ соорудилъ деревянную дубовую церковь въ Ростовѣ -- соборную, во ныя Успенія Пресв. Богородицы (992 или 995 г.), простоявшую ок. 165 льтъ, (до 1160 г.), — церковь дивную и великую, о которой говорили, что и прежде не было такой церкви, и послѣ не будеть (112).

Не можемъ пройти молчаніемъ вопроса о церкви, которая поставлена была на самомъ мъстъ крещенія Кіевлянъ, по мнѣнію нѣкоторыхъ, будто бы еще во дни Влалиміра (<sup>113</sup>). Показанія объ имени этой церкви различны; но они-не исключаютъ одно другаго и въ точности не опредѣляютъ времени ея построенія. Въ Степенной Книгѣ читаемъ: «на мѣстѣ же, идѣже снидостася кіевстіи людіе креститися, и ту поставлена бысть церковь во имя св. мученика Турова, и оттолѣ наречеся мѣсто оно святое мѣсто». Но когда и кѣмъ поставлена, вдругъ ли послѣ крешенія Кіевлянъ, или впослѣдствіи, ясно не сказано. Впрочемъ, касательно дѣйствительности и древности этой церкви, хотя имени св. мученика Турова мы не знаемъ, нѣтъ причины сомиѣваться: потому что и древнѣйшая лѣтопись, еще подъ 1146 годомъ, случайно упоминаетъ въ

Кіевь о Туровой божниць или церкви (114). А если справедливо предположение, что она такъ названа въ просторѣчін по имени истукана Тура, стоявшаго прежде на томъ самомъ мѣстѣ, гдѣ она построена; то очень вѣроятнымъ представляется сооружение ся еще во дни св. Владимира варугъ же, какъ только этотъ истуканъ былъ низпровергнутъ, --- хотя нельзя отвергать, что церковь могла быть названа Туровою или по урочищу Турь, какъ дъйствительно иногда назывались у насъ урочища, или по мірскому имени строителя своего какого-нибудь Тура, такъже употреблявшемуся у насъ въ то время (115). Другое показание находится въ рукописномъ Прологѣ XIV вѣка, въ житіи св. Владиміра, слёдующее: «и оттолё наречеся мёсто то (гдѣ крестились Кіевляне) святое, идеже и нынѣ церкы Петрова». Но словомъ: и нынгь, очевидно, выражается только, какая церковь стояла на означенномъ мѣстѣ во дни составителя или списателя житія (въ XIV в.), и прямо даже предполагается, что на святомъ мѣстѣ существовала церковь и прежде (116). Наконецъ, въ печатномъ Прологѣ, гдѣ съ небольшими измѣненіями помѣщено то же житіе Владимірово, говорится: «и оттолѣ наречеся мѣсто то свято,

идѣже нынѣ церковь есть св. мучениковъ Бориса и Глѣба». Нынљ, т. е. когда или переписанъ былъ съ древняго списокъ житія, напечатанный въ Прологѣ, или печатался самый Прологъ. А этимъ также не отвергается существованія на означенномъ мѣстѣ церквей прежнихъ (<sup>117</sup>).

Какъ бы то ни было впрочемъ, — хотя мы не имѣемъ возможности опредѣлить съ точностію и поименовать храмовъ, построенныхъ во дни благовѣрнаго князя Владиміра; но то несомнѣнно, что ихъ построено тогда у насъ весьма много. Иларіонъ говоритъ о Равноапостолѣ, что

онъ «по всей этой (русской) землѣ воздвигъ церкви Хра сту и поставилъ Ему служителей». Мнихъ Іаковъ также пишетъ: «всю землю русскую и грады вся украси святыми церквами». А современникъ Владиміровъ Дитмаръ, писавшій впрочемъ о Россіи только по разсказамъ другихъ, свидѣтельствуетъ, что тогда въ одномъ Кіевѣ существовало уже болѣе четырехъ сотъ храмовъ, -- извѣстіе, конечно, или преувеличенное, подобно извѣстіямъ о томъ же Польскаго историка Меховиты, возводящаго число церквей до трехъ сотъ слишкомъ, и нашей Никоновой лѣтописи, простирающей это число до семи сотъ, или искаженное переписчиками (118). Чтобы понять возможность такого множества церквей въ Кіевѣ (положимъ даже, вмѣсто 400, только 40-ка), надобно помнить, что Кіевъ, по свидѣтельству Дитмара, былъ тогда весьма великъ и имблъ восемь торговыхъ площадей; что эти церкви, большею частію, если не всѣ, были деревянныя и весьма небольшія, можетъ быть, подобныя той, какую въ одинъ день поставилъ Владиміръ въ Василевѣ; что тогда не возбранялось и частнымъ знатнѣйшимъ лицамъ имѣть свои, т. е. домовыя церкви, какъ видно изъ примѣра Курскаго властелина; наконецъ, что обычай къ построенію и умноженію церквей былъ тогда господствующимъ на всемъ Востокѣ (<sup>119</sup>).

Примѣру благовѣрнаго князя Владиміра старались подражать и его дѣти. Это, по крайней мѣрѣ, извѣстно о двухъ изъ нихъ, Мстиславѣ и особенно Ярославѣ. Первый, когда былъ еще княземъ въ Тмуторакани, пошелъ однажды (ок. 1022 г.) войною на сосѣдственныхъ Касоговъ или нынѣшнихъ Черкесовъ. Услышавъ о томъ, Касожскій князь Редедя выступилъ противъ него съ своими

воинами, и вельлъ сказать Мстиславу: «зачъмъ губить намъ дружину? Лучше пореннимъ дело единоборствомъ. Если ты одолбешь: возми мое имбніе, мою жену и дбтей и мою землю; а если одолбю я: возму все твое». Мстиславъ согласился. И началась между ними борьба упорная и продолжительная; Мстиславъ сталъ ослабъвать, потому что Редедя былъ великъ и силенъ. Тогда набожный русскій Князь мысленно воззваль къ Пресв. Дівь: «о пречистая Богородице! Помоги мив. Если я одолбю: то созижду церковь въ Твое имя». Сказавъ это, онъ сильно ударилъ Редедю о землю, вонзилъ въ него ножъ и лишилъ его жизни; за тъмъ вступилъ въ его землю, взялъ все имѣніе его, жену и дѣтей, и наложилъ дань на Касоговъ. По возвращения въ Тмуторакань, торжествующий Князь спѣшилъ исполнить свой обътъ, заложилъ и соорудилъ во имя Пресв. Богородицы каменный храмъ, который стоялъ еще во дни препод. Лѣтописца (<sup>120</sup>).

Чрезъ нѣсколько лѣтъ Мстиславъ, будучи уже Княземъ черниговскимъ (съ 1026 г.), заложилъ каменную же церковь въ новой своей столицѣ во имя Преображенія Господня. Но этой церкви онъ не успѣлъ окончить самъ, скончавшись въ 1036 году, и едва возведши ее до двухъ, если не менѣе, саженъ: она достроена уже племянникомъ его, а сыномъ Ярослава Владиміровича, Святославомъ I, Княземъ черниговскимъ. Несмотря на раззореніе отъ Татаръ (въ 1240 г.), на запустѣніе впродолженіе четырехъ слишкомъ вѣковъ (до 1675 г.), на страшный пожаръ (въ 1750 г.), когда обрушились самые верхи ея, на неоднократныя исправленія и поновленія (въ 1770 и 1790 — 1798 г.), церковь эта сохранилась доселѣ и сохранила не мало отъ своего первоначальнаго вида. Стѣны ея состоятъ изъ дикаго крежинстаго камия, смазаниаго въ швахъ своихъ крбикимъ цементомъ красноватаго вида. Къ западной сторонь ея, такъ же къ съверной и южной, непосредственно отъ западной до половины церкви, устроены были хоры или палати, опиравшиеся на осьми съраго мрамора колоннахъ, стоявнихъ вдоль церкви, а на хорахъ находились другія мраморныя же колонны четырехгранныя, подпиравшія сводъ церкви до средняго купола. Сколько было въ ней первоначально престоловъ, съ точнослію не извіство; но съ віроятностію полагають, что одниз. Куполовъ на церкви было, какъ и нынѣ устроено, пять. Высота ея отъ полу до главнаго купола 15 саженъ. Замбчательно, что и эта церковь, сделавшаяся съ самаго начала своего соборною въ Черниговь, поставлена была на томъ самомъ мысть, гда прежде стояли языческие кумиры: такъ свято исполнялось повелѣніе св. Владиміра (121)!

Другой достойный сынъ его Ярославъ ознаменовалъ свое многолѣтнее царствованіе сооруженіемъ многихъ храмовъ. Важнѣйшій изъ нихъ — храмъ Кіево-Софійскій. Въ 1036 году, когда вел. Князь находился въ Новгородь, онъ получилъ извѣстіе, что Печенеги обступили Кіевъ. Собравъ многихъ воиновъ изъ Варяговъ и Новгородцевъ, Ярославъ поспѣшилъ въ свою столицу, и здѣсь присоединивъ къ нимъ еще дружину кіевскую, выступилъ противъ враговъ, которыхъ было несмѣтное число. Злая сѣча продолжалась цѣлый день, и едва къ вечеру Ярославъ одолѣлъ. Преслѣдуемые Печенеги побѣжали въ разныя стороны, и одни изъ нихъ потонули въ рѣкахъ, другіе разсѣялись, такъ что съ того времени уже не безпоконли Россіи. Въ память столько важной и благодѣтельной для отечества побѣды, Ярославъ и заложнаъ великолѣпный

- 42 -

٢

каменный храмъ во имя св. Софіи или Упостасной Премудрости Божіей, Господа Іисуса, на томъ самомъ полъ, гдъ происходила битва, ръшившись распространить Кіевъ гораздо далѣе прежней его черты. Этотъ храмъ, заложенный въ 1037 году, но неизвъстно когда оконченный и освященный, былъ построенъ по образцу знаменитаго храма Софійскаго въ Константинополь, только въ гораздо меньшемъ размъръ, и съ нъкоторыми другими значительными отличіями. Внутри Кіево-Софійская церковь была точно такъ же крестообразная, какъ и Константинопольская, съ галлереями съ трехъ сторонъ: западной, съверной и южной; только въ Константинопольской верхнія галлереи были въ два яруса, а у насъ въ одинъ. Восточная сторона нашего храма имбла пять полукружій, а Константинопольскаго — одно, большое. Своды нашего храма и палати или хоры поддерживались колоннами, большею частію сложенными изъкирпича, и только двумя мраморными при западномъ входѣ, тогда какъ въ Константинопольской церкви колонны всѣ были мраморныя. Нашъ соборъ имѣлъ, кажется, два боковыхъ придѣла, и слѣд. три престола, а Константинопольскій только одинъ. Куполовъ на нашемъ соборъ было тринадцать, тогда какъ на Константинопольскомъ — одинъ куполъ дивной величины. При нашемъ соборѣ, какъ и Константинопольскомъ, находились крещальня и колокольня. Будучи, такимъ образомъ, подобіемъ Константинопольскаго Софійскаго храма по самому своему устройству, Кіево-Софійская церковь подражала ему и въ украшеніяхъ. Алтарь весь съ верха до низу одътъ былъ мозаическими по золотому полю картинами и изображеніями, изъ которыхъ верхняя часть до половины сохранилась досель. Въ самой

церкви какъ куполъ, такъ и всѣ дуги и столпы подъ куполомъ были покрыты точно такими же изображеніями. Всѣ стѣны храма не только внизу, но и на хорахъ и даже въ двухъ галлереяхъ, ведущихъ на хоры, всъ четвероугольныя колонны храма и куполы самихъ портиковъ. окружающихъ его, были украшены греческими фрескамн. Полъ церкви устланъ былъ изъ бълаго мрамора н краснаго лешедника плитами, какъ можно заключать по сохранившимся остаткамъ. На церковныхъ палатяхъ ущёлёли небольшія мраморныя колонны и перила изъ гранита и лещедника съ выръзанными на нихъ обронною работою орлами и другими изображеніями. Кіево-Софійскій храмъ, какъ только былъ оконченъ, сделался митрополичьею каосаральною церковію и ісрархическимъ соборомъ. При немъ построенъ былъ митрополичій домъ, въ которомъ Первосвятители русские начали имъть постоянное свое мѣстопребываніе. Достонамятны слова объ этомъ соборѣ пресвитера Иларіона, который самъ видѣлъ его въ первые годы его существованія, и обращаясь съ появалою къ равноапостольному Владиміру, такъ свидётельствовалъ объ Ярославв: «онъ неконченное тобою окончилъ, какъ Соломонъ предпріятія Давидовы, создалъ домъ Божій, велиній и святый, въ честь Его Премудрости, на освящение твоему граду, и украсиль его всякими украшеніями: золотомъ, серебромъ, драгоцѣнными камнями, дорогими сосудами, такъ что церковь сія заслужила уливленіе и славу у всёхъ окружныхъ народовъ, и не найдется подобной ей во всей полуношной странь отъ востока до запада» (122). Достовѣрно, что и день освященія Кіево-Софійскаго собора, какъ главнѣйшаго во всей Россів, по желанію Князя-храмоздателя, установ-

**T. L** 

лено было праздновать у насъ ежегодно: такъ какъ день этотъ значнася въ древнихъ Прологахъ подъ 4 числомъ Ноября (<sup>123</sup>).

Вслёдъ за Софійскимъ соборомъ Ярославъ воздвигъ каменную церковь на золотыхъ воротахъ, находившихся на западѣ отъ собора въ земляномъ валу, которымъ въ томъ же (1037) году началъ князь ограждать свою расширенную столицу. Эта церковь, поставленная на главныхъ городскихъ воротахъ, посвящена была Благовещенію Пресв. Богородицы съ тою мыслію, какъ замѣчаеть Автописецъ, да «радость всегда будетъ граду тому святымъ благовѣщеніемъ Господнимъ и молитвами св. Богородицы и архангела Гавріила». Или, какъ изображаетъ это Иларіонъ въ томъ же самомъ обращеніи къ св. Владиміру, говоря объ Ярославѣ: «онъ и славный городъ твой Кіевъ обложилъ величіемъ, какъ вѣнцемъ, и предалъ народъ твой и городъ святой, всеславной, скорой Помощницѣ Христіанъ, Богородицѣ, которой создалъ и церковь на великихъ вратахъ, въ честь перваго праздника Господня, святаго Благовѣщенія, такъ что привѣтствіе Архангела Дёвё можно приложить и къ сему городу. Аввь сказано было: радуйся, благодатная, Господь съ тобою (Лук. 1, 28)! А граду можно сказать: радуйся, благовѣрный граде, Господь съ тобою» (124).

Послѣ Благовѣщенской церкви Ярославъ соорудилъ еще двѣ каменныя церкви (а при нихъ и монастыри) не подалеку отъ Софійскаго собора: одну на западѣ отъ него, по направленію къ золотымъ воротамъ, во имя своего Ангела, св. Георгія Побѣдоносца, другую — на югъ отъ собора, во имя Ангела своей супруги — св. Ирины. Отъ Георгіевской церкви не уцѣлѣло до настоящаго времени

никакихъ остатковъ; но о самомъ сооружении ея сохранилось слѣдующее древнее сказаніе: «когда ее начали строить, то немного было делателей. Увидевь это, Ярославъ призвалъ тіуна и спросилъ: почему мало трудящихся у церкви? Тіунъ отвѣчалъ: такъ какъ — дело властельское (т. е. сооружается на собственный счеть Князя), то люди боятся, чтобы за трудъ они не были лишены платы. Тогда Князь сказалъ: если такъ, — я сотворю вотъ-что: и повелблъ возить куны на телегахъ подъ своды золотыхъ воротъ и объявить на торгу людямъ, чтобы каждый бралъ себѣ за трудъ по ногатѣ (по 121/2 к. сер.) на день. И явилось множество делателей, и церковь вскорѣ была окончена. Освящение ея совершено въ 26 день Ноября митрополитомъ Иларіономъ (слёд. не прежде 1051 года), и сотворилъ въ ней великій Князь настолованіе новопоставляемымъ епископамъ, а день освященія ея запов'ядалъ во всей Россіи праздновать ежегодно въ честь св. великомученика Георгія Побѣдоносца» (125). Отъ церкви Ирининской доселѣ сохранились развалины, въ которыхъ высота уцёлёвшихъ стёнъ восходитъ до полутора аршина. Матеріалы, употребленные для построенія этой церкви, совершенно сходны съ тъми, изъ какихъ сооружены Кіево-Софійскій себоръ и золотыя ворота. Въ алтарѣ, на горнемъ мѣстѣ близъ восточной стѣны найдено двѣнадцать камней, положенныхъ, вѣроятно, по числу дввнадцати Апостоловъ; а ближе къ престолу еще четыре камня, можетъ быть, по числу четырехъ Евангелистовъ. Самый престолъ, по древнему обычаю, былъ каменный. Полъ въ срединъ церкви найденъ частію мозаическій, частію поливной горшечной работы, составленный изъ четвероугольныхъ плиточекъ. На стѣнахъ цер-

5\*

ковныхъ сохранились, по ибстамъ, мозанка и живопись ал-ореско. Все это свидътельствуетъ, что храмъ св. Ирины, если и не равиялся Кіево-Софійскому по великолѣнію и богатству, однакожъ былъ ему подобенъ (<sup>126</sup>).

Не перечисляя другихъ церквей, построенныхъ Ярославомъ, препод. лѣтописецъ дѣлаетъ общее замѣчаніе: «и ины церкви ставляще по градомъ и по мѣстамъ..., и радовашеся Ярославъ, видя множество церквій...» Кромѣ сооруженія новыхъ храмовъ, онъ заботился о возобновленіи и прежнихъ. Въ 1039 году, говорить лѣтопись, освацема была митрополитомъ Осопемитомъ церковь св. Богородицы, Десятинная, которую создалъ отецъ Ярослава Владиміръ. Это значитъ, что Десятинная церковь много постра́дала, вѣроятно, во время стращиаго пожара кіевскаго въ 1017 году и потомъ, по волѣ великаго Князя, была исправлена очень значительно, такъ что ее надлежало вновь освятить (<sup>127</sup>).

Изъ церквей, построенныхъ въ царствованіе Ярослава виѣ Кіева, замѣчательнѣйшая есть Софійскій соборъ Новгородскій, заложенный сыномъ вел. Киязя Владиміромъ въ 1045 году и освященный въ 14 день Сентября 1052 (по друг. — 1050) года Новгородскимъ епискономъ Лукою. Этотъ храмъ, сохранившійся доселѣ, отличается не столько богатствомъ и изяществомъ кіевскихъ церквей того времени, сколько прочностію и простотою. Тяжелые, полукруглые своды опираются на десяти очень толстыхъ, въ два ряда разставленныхъ вдоль церкви, четырехгранныхъ столбахъ. Съ трехъ сторонъ, кромѣ восточной, устроены хоры или палати, которыя поддерживаются сводами, укрѣиленными между столбами. Окна, узкія в рѣдкія, расположены безъ соблюденія свиметріи. Куполъ и ствны вовсе не имбють мозанки, а расписаны только живописью, — для чего нарочито вызваны были художники изъ Греціи; на одномъ горнемъ мѣстѣ въ алтарѣ стъна имветъ украшение, или обкладку изъ стекляныхъ дошечекъ, квадратныхъ и треугольныхъ, разнаго цвѣта. Престоловъ съ самаго начала было два, по крайней мѣрѣ. не менње: главный во имя св. Софін и другой во имя св. Ісакима и Анны въ южномъ придълъ, который образовался изъ древней, созданной еще епископомъ Іоакимомъ, каменной церкви, вошедшей въ составъ собора при его построевін. Надъ соборомъ возвышаются пять главъ и, кром'я того, шестая на югозападномъ углу — надъ лестницею, которая ведетъ на хоры. Длина церкви 15 саженъ, ширина 17 и высота 18. Подобно Кіевской Софійской церкви, и Новгородская, какъ только была освящена, сделалась каоедральною церковію мѣстныхъ епископовъ н соборною (128).

Такимъ образомъ, извѣстны даже по имени болѣе двадцати храмовъ, построенныхъ у насъ въ первыя шестьдесятъ лѣтъ существованія отечественной Церквн, и между этими храмами до четырнадцати каменныхъ. Три изъ числа послѣднихъ — соборы: Кіевскій-Софійскій, Черниговскій-Спасскій и Новгородскій-Софійскій, хотя съ большими измѣненіями, особенно два первые, уцѣлѣли донынѣ и служатъ живыми свидѣтелями благочестія нашихъ древнихъ Князей; еще четыре сохранились или въ значительныхъ остаткахъ, вошедшихъ въ составъ другихъ церквей, донынѣ существующихъ (Васильевская и Спасо-берестовская въ Кіевѣ), или въ однѣхъ развалинахъ (Десятинная и Ирининская въ Кіевѣ же). Архитектура этихъ церквей

угольникъ, болѣе или менѣе прямой, иногда впрочемъ за исключениемъ алтарной части, какъ въ церкви Ирининской. Длина и ширина даже значительнъйшихъ изъ нихъ не очень велика; а высота вообще незначительна. Стёны клались толстыя и прочныя изъ разновидныхъ кирпичей, которые связывались весьма вязкимъ и толстымъ растворомъ и, по мѣстамъ, перекладывались рядами отесанныхъ крупныхъ камией (129). Въ большихъ церквахъ къ западной сторонѣ, а иногда и къ сѣверной и южной, устроялись палати (хоры), и для поддержанія ихъ, равно какъ сводовъ храма, ставились каменныя или кирпичныя колонны. Алтарная часть раздёлялась почти во всёхъ церквахъ на три отдѣленія, изъ которыхъ среднее, болѣе продолговатое и выпуклое, составляло собственно алтарь, а два другія назначены были — сѣверное для жертвенника, южное для ризницы или діаконика. Престоловъ такъ же въ большей части церквей было по одному. Окна устроялись узкія — продолговатыя и не въ большомъ количествѣ, отчего, особенно при толстотѣ стѣнъ и колоннъ и при существовании палатей, слабо освѣщали храмы. Въ богатыхъ церквахъ полы были изъ разнородныхъ камней или кафельные; стёны, преимущественно въ алтаръ, украшались мозанкою, а въ прочихъ мѣстахъ расписывались живописью ал-фреско. Число главъ на храмахъ извѣстно не одинаковое: на-примѣръ, Софійскій въ Кіевѣ и деревянный Софійскій въ Новгородь имьли ихъ по тринадцати, а каменный Софійскій Новгородскій и Черниговскій Спасскій имѣли по пяти. Первое число знаменовало Господа Іисуса, Главу Церкви, и съ Нимъ двѣнадцать Апостоловъ; второе — такъ же Господа Іисуса и съ Нимъ четырехъ Евангелистовъ.

- 49 ---

Если любопытны и драгоцённы для насъ свёдёнія о тёхъ первоначальныхъ храмахъ, въ которыхъ молились предки наши, только-что принявшіе св. Вёру: то не менёе должны быть драгоцённы извёстія о тёхъ иконахъ и вообще свящ. изображеніяхъ, предъ которыми они молились.

Первыя иконы принесены къ намъ изъ Херсоня, откуда принесена и самая Въра, — и ими-то украсилъ Равноапостольный свою любимую церковь, Десятинную (130). Къ сожалѣнію, ни одна изъ этихъ святынь не сохранилась до нашего времени и даже не отмѣчена лѣтописями. Извъстны только пять или шесть иконъ, принесенныхъ къ намъ тогда изъ Херсоня и Царяграда. Именно: а) икона всемилостиваю Спаса, представляющая на одной сторонѣ нерукотворенный ликъ Спасителя, а на другой Божію Матерь; б) икона Божіей Матери съ изображеніемъ на обратной сторонѣ Спасителя благословляющаго; в) икона Іерусалимскія Богородицы, по древнему преданію, написанная св. Апостолами въ пятнадцатое лѣто по вознесении Господнемъ въ Геосимании. Со временъ св. Владиміра всѣ эти иконы находились въ Новгородѣ, потомъ царемъ Іоанномъ Васильевичемъ взяты въ Москву, гдѣ двѣ первыя стоять доселѣ въ Успенскомъ соборѣ за престоломъ, подъ именемъ Корсунскихъ, а послъдняя существуетъ только въ вѣрной древней копіи: потому что подлинникъ похищенъ во время нашествія Французовъ въ 1812 году (<sup>131</sup>). Такова же — г) икона св. апостоль Петра и Павла, находящаяся до нынѣ въ Новгородскомъ Софійскомъ соборѣ, по выраженію лѣтописи, Цареградская (132). Справедливость требуетъ, однакожъ, замѣтить, что перенесеніе къ намъ исчисленныхъ иконъ будто бы еще во дни равноапостоявнаго Владиміра подтверждается только преданіемъ, и что какъ двѣ первыя, такъ и послѣдняя, поновлены. Къ нимъ можно присовокупить еще --- д) образъ нерукотвореннаю Спаса — въ Суздальскомъ Рождественскомъ соборъ, писанный на полотив и принесенный, по преданію, изъ Греціи первымъ Ростовскимъ епискономъ Феодоромъ (138); е) образъ св. Василія великаго, находящійся во Владимір'в волынскомъ, въ церкви св. Василія, которая основана, по преданію, еще равноапостольнымъ Владиміромъ (134); ж) икону Божіей Матери, находящуюся въ Нижегородскомъ Благовѣщенскомъ монастырѣ и слывущую въ народъ подъ именемъ Корсунской: это единственная изъ нашихъ древнейшихъ иконъ, на которой означены и годъ написанія ся (993-й) и имя иконописца (185). Но когда принесена она въ Россію изъ Гредіи, и отъ кого поступила въ монастырь, основанный уже въ 1370 г., точныхъ свѣдѣній не сохранилось.

Въ Спасской церкви на Берестовѣ, созданной св. Владиміромъ и отчасти уцѣлѣвшей, есть изображенія стѣнной живописи, относимыя къ его времени; но они, какъ свидѣтельствують подписи, возобновлены въ 17 вѣкѣ митрополитомъ Петромъ Могилою, хотя и по древнимъ чертамъ. Есть также въ иконостасѣ иконы, обличающія древнее греческое письмо; но Владимірова ли времени, или послѣдующаго, опредѣлить нельзя (<sup>136</sup>).

Въ Кіево-Софійскомъ соборѣ сохранились по стѣнамъ многія мозаическія и живописныя изображенія отъ лѣтъ первоначальныхъ. Изъ мозаическихъ важнѣйшія находятся въ алтарѣ надъ гориимъ мѣстомъ. Они раздѣлены на три яруса. Въ самомъ верхнемъ, почти на сводѣ алтаря, представлена Божія Матерь въ исполинскомъ ростѣ, съ поздѣтыми руками: это изображеніе издавна называется - 51 -

въ народѣ нерушимою станою, можетъ быть, потому, что сведи всёхъ опустошений города и храма втечение осьми вѣковъ осталось невредниымъ. Въ среднемъ ярусѣ, отдѣленномъ отъ верхняго широкою мозаическою полосою, представлена тайная вечеря: по срединѣ стоитъ транеза. подъ сънью; у заднихъ угловъ трапезы – два Ангела, держащіе надъ нею рипиды; у передвяго угла съ правой стороны Снаситель объими руками преподающій св. тело свое шести Апостоламъ, которые подходятъ къ Нему одниъ за другимъ съ распростертыми дланьми; у передняго угла съ лёвой стороны - такъ же Спаситель, преподающій свою св. кровь другимъ шести Апостоламъ, подходящимъ къ Нему въ такомъ же порядкѣ. Наконецъ, въ нижнемъ ярусѣ, отдѣленномъ широкою мозаическою полосою, представлены съ правой стороны отъ горняго мъста – архидіанонъ Стефанъ, Николай Чудотворецъ, Григорій Богословъ, Климентъ папа римскій и св. Епи-фаній, а съ лѣвой — архидіаконъ Лаврентій, Василій Великій, Іоаннъ Златоуетъ, Григорій Нисскій и Григорій Чудотворецъ. Другія мозанческія изображенія уцёлёли: а) на ближайщей аркъ къ иконостасу — три Деисуса въ кругахъ, т. е. три иконы, представляющія Спасителя, у котораго съ правой стороны Божія Матерь, а съ лѣвой-Іоаниъ Предтеча; б) на восточной дугѣ выше иконостаса --- образъ Спасителя; в) съ превой стороны отъ царскихъ вратъ, надъ одною колонною, немного выше иконостаса — образъ пресв. Дъвы съ веретеномъ въ рукъ, а съ лѣвой стороны --- образъ благовъствующаго архангела Гавріяла; г) подъ куполомъ въ церкви — ликъ евангелиста Марка и до половины сохранившийся ликъ свангелиста Іоанна Богослова; д) наконецъ, на дугахъ подъ купо-

£.

- 52 -

ломъ — до пятнадцати изображеній св. мучениковъ въ отдельныхъ кругахъ. Живописныя изображенія ал-фреско, открытыя недавно въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, и покрывающія какъ стёны, такъ и некоторыя другія части храма, разд'бляются на многоличныя и одноличныя: первыя суть цёлыя сложныя картины, заимствованныя изъ священной, преимущественно Евангельской исторіи; носл'яднія (числомъ болѣе 300) представляютъ отдёльные лики: Ангеловъ, Пророковъ, Апостоловъ, Святителей, Мучениковъ, Безсребренниковъ, преподобныхъ мужей и женъ и проч. Одни изъ этихъ ликовъ писаны во весь ростъ, въ полуисполинскомъ видъ; другіе — поясные и помъщены въ кругахъ. Что касается до храмовой иконы Кіево-Софійскаго собора, представляющей многосложное сумволическое изображение св. Софіи или Премудрости Божіей: то, несмотря на греческій стиль этой иконы и на греческія на ней надписи, относить ее ко временамъ в. князя Ярослава или считать ее копіею съ Цареградской таковой же иконы, бывшей въ храмѣ Юстиніановомъ, и вовсе намъ неизвъстной, нътъ никакихъ основаній. Могла ли первоначальная икона св. Софіи сохраниться въ Кіево-Софійскомъ соборѣ при опустошении его пожаромъ въ 1180 году, при неоднократномъ разграблении его не только сторонними врагами, но и Князьями русскими, на-примъръ, въ 1203 году, при совершенномъ опустошении и разоренін церквей кіевскихъ Татарами? Не возобновлена ли, или даже не написана ли вновь эта икона при митрополитѣ Кипріанѣ (1376—1390), которому приписывается первое возобновление Киево-Софийскаго собора послѣ разгрома татарскаго? Не возобновлена ли, или не написана ли вновы при митрополитѣ кіевскомъ Петрѣ Могилѣ, второмъ воз-

3

- 53 -

обновителѣ Софійской церкви въ Кіевѣ? Вопросы, на которые нѣтъ отвѣта (<sup>127</sup>).

Въ Новгородскомъ Софійскомъ соборѣ есть такъ же свящ. изображения, которыя восходять ко времени самаго основанія собора. Первое мѣсто занимаетъ между ними храмовый образъ св. Софія, Премудрости Божіей, отличный отъ кіевскаго и гораздо менбе сложный. Объ этой новгородской иконѣ, по крайней мѣрѣ, сохранилось мѣстное преданіе, что она списана съ цареградскаго подлинника греческими изографами во дни самаго храмоздателя Владиміра Ярославича: въ 1554 году знаменитый Сильвестръ-священникъ, родомъ Новгородецъ, въ своей челобитной Собору русскихъ Святителей, между прочимъ, писаль: «Великій Князь Владиміръ Ярославичь повелёль поставити въ Новгородъ церковь каменну, святую Софію, Премудрость Божію, по цареградскому обычаю; икона Софіи — Премудрости Божіей тогдыжъ написана — греческій переводъ», — и вслѣдъ за тъмъ: «церкви ставили великіе Князья и по цконописцевъ посылали по греческихъ -церкви подписывати и св. иконы писати» (<sup>138</sup>). Но такъ какъ несомнѣнно извѣстно, что и Новгородскій Софійскій соборъ и самыя иконы въ немъ были поновляемы неоднократно (<sup>139</sup>); такъ какъ на новгородской иконѣ св. Софіи видны нынѣ русскія подписи, въ которыхъ буквы едвали можно отнести къ XVI вѣку: то надобно допустить, что въ настоящее время эта икона уже не въ первобытномъ видь. Изъ стенныхъ изображений въ Новгородскомъ соборѣ наиболѣе обращаетъ на себя вниманіе образъ Христа-Спасителя, написанный, какъ и въ Цареградскомъ Софійскомъ соборѣ, подъ .самымъ куполомъ храма. Объ этомъ образъ сохранилось въ мъстныхъ лътописяхъ слъ-

дующее любопытное предание: «когда онъ былъ конченъ греческими иконописцами, -- Спаситель быль изображень на немъ съ благословляющею рукою; но на другой день епископъ новгородскій Лука увидель Спасителя не съ благословляющею рукою. Иконописцы исправная по прежнему; но на слёдующее утро опять замётили перембну; исправили въ другой разъ и въ третий, --- опять повторялось то же самое. Наконецъ, на четвертое утро они услышали отъ образа гласъ: не пишите Меня съ благословляющею рукою, а напишите съ рукою сжатою; въ знаменованіе того, что Я въ рукѣ моей держу великій Новоградъ. А когда эта рука моя раскростся, тогда будетъ скончание городу». Спаситель изображенъ на образъ въ исполинскомъ видѣ (въ 31/2 сажеви) и для написанія этого образа художники употребили болье года. Тогда же написаны ими по стѣнамъ Архангелы и Херувимы подъ овнами купола, а Пророки между оконъ, — тѣ и другіе во весь рость. Но зная неоднократныя, бывшія въ послёдствін, поновленія какъ собора Новгородскаго, такъ и находящихся въ немъ иконъ, мы не можемъ сказать, чтобы и стённыя въ немъ изображенія уцёлёли до нынё безъ какихъ либо поправокъ, хотя и по древнимъ чертамъ (140).

Изъ весто этого слёдуеть, что, въ строгомъ смыслё, одинъ только Кіево-Софійскій соборъ сохранилъ въ себё до настоящаго времени образцы того нервоначальнаго иконописанія, которое сообщила намъ православная Греція вмёстё съ вёрою. И подлинно, ихъ можно назвать, въ иёкоторомъ отношеніи, образцами. Смотря внимательно на эти византійскія фрески и мозавческія иконы, покрывающія стёны Кіево-Софійскаго храма, невольно чувствуень, что это какая-то особая живоннсь, отличная отъ живопися обыкновенной, свътской, -- живопись истаноцерковная; что она взображаеть предъ нами міръ горий, къ которому мы должны стремиться, а не міръ земной съ его суетными удовольствіями и соблазнами; представляеть въ телесныхъ формахъ небожителей, предъ которыми мы должны поклоняться, а не людей обыкновенныхъ, посреди которыхъ мы живемъ, съ ихъ слабостями и страстями; что она имбеть целию пробуждать и воспитывать въ насъ чувства вбры и благочестія, а не пробуждать какіс-вибудь нечистые помыслы, не услаждать только наше эстетическое чувство. Эти лики не поражають телесною красотою или отпечаткомъ сильныхъ внутреннихъ двяжений, а сіяютъ, какъ и слёдуетъ, небеснымъ воличіемь и спокойствіємь, запечатлёны кротостію и смиреніемъ, показываютъ полное преобладаніе духа надъ тёломъ. Плоть Угоднековъ Божінхъ начертана какою-то утонченною и большею частію изможденною: такъ какъ они и диствительно распинали плоть свою со страстыми и похотыми (Гал. 5, 24), изнуряли ее постомъ, трудами, лишеніями и часто страданіями за имя Христово. Главы Святыхъ всѣ окружены въщами, въ знаменование того, что Святые получили уже на небеси вѣнецъ правды, который уготоваль Богь всёмь, любящимь Его. Въ положени Угодниковъ Божихъ и вхъ членовъ видны совершенное благовение и соответствие достоинству или служенію каждаго. У однихъ очи молитвенно обращены горѣ; другіе изображены съ воздітыми руками; у третьихъ руки расположены крестообразно на персяхъ. Евангелисты нредставлены со свитками въ рукахъ; Святители съ благословляющею рукою, а нёкоторые и съ Евангеліемъ;

Digitized by Google

- 55 ---

діаконы — съ кадильницами, Мученики и Мученицы-съ крестами. Въ самыхъ едеждахъ отпечатлѣваются благоприличіе, простота, цёломудренность, не дозволявшая оставлять непокровенными какихъ-либо членовъ тёла, и, наконецъ, историческая върность: напримъръ, древніе Святители изображены не въ саккосахъ и митрахъ, которые вошли въ употребление впоследстви, а въ священиическихъ фелоняхъ и омофорахъ, съ непокровенными главами. Не говоримъ, чтобы Кіево-софійскія фрески и мозаинескія изображенія могли служить образцами даже въ технической части, по отношению къ искусству: нътъ, искусство можетъ быть выше и совершеннѣе (141). Мы разсматриваемъ ихъ только по отношенію къ ихъ духу и характеру, который нельзя не назвать истинно-церковнымъ. Можно допустить, особенно судя по исторической върности изображеній въ Кіево-Софійскомъ храмѣ, что писавшіе ихъ византійскіе изографы руководствовались какимилибо подлинниками, въ которыхъ содержатся правила иконописанія, а иногда и самыя изображенія Святыхъ, и ко-

Вмѣстѣ съ св. иконами Равноапостольный Владиміръ принесъ изъ Херсоня и потомъ отдалъ въ свою Десятинную церковь честные кресты. Но изъ числа этихъ, равно какъ и всѣхъ другихъ, крестовъ, употреблявшихся тогда въ нашихъ храмахъ, ни одинъ не уцѣлѣлъ: потому что крестъ, найденный въ развалинахъ Десятинной церкви, могъ относиться и къ послѣдующему времени (<sup>143</sup>). Одно только достовѣрно, что тогда употреблялся у насъ по преимуществу крестъ четвероконечный. На монетахъ самаго в. князя Владиміра, онъ изображенъ иногда въ коронѣ, увѣнчанной четвероконечнымъ крестомъ и съ такимъ же

торые тогда уже существовали въ Греческой Церкви (142).

крестомъ въ правой рукъ (144); на одной изъ двухъ краснокаменныхъ (шиферныхъ) гробницъ, открытыхъ внутри Десятиннаго храма, въ которой, въроятно, покоились останки или самого св. Владиміра, или супруги его Анны, начертаны восемь крестовъ, и всѣ четвероконечные. Всѣ кресты на мраморной гробниць Ярославовой такъ-же четвероконечные. Крестъ, поставленный по срединѣ трапезы на мозанческой картинь, изображающей тайную вечерю, въ Кіево-Софійскомъ соборѣ — четвероконечный; большая часть крестовъ въ рукахъ Богоматери, Мучениковъ и Мучениць на фрескахъ и мозаическихъ изображеніяхъ того же собора — четвероконечные. Большая часть, но не всё: потому что въ рукахъ нѣкоторыхъ Угодниковъ Божіихъ на тѣхъ же фрескахъ встрѣчаемъ кресты пятиконечные, шестиконечные и осьмиконечные, и мёдный крестъ отъ жезла, которымъ, по преданію, св. Авраамій ростовскій поразилъ идола Велеса, шестиконечный: знакъ, что тогда иравославные чтили кресть и въ такихъ видахъ (145)!

При этомъ не можемъ не замѣтить, что древнія изображенія Кіево-Софійскаго собора сохранили намъ ясные примѣры и того, какое перстосложеніе употреблялось у насъ съ самаго начала для крестнаго знаменія или, частнѣе, для преподанія благословенія. Здѣсь видимъ не только на фрескахъ, но и на мозаическихъ иконахъ, неподверженныхъ намѣненію, святителей, благословляющихъ чрезъ перстосложеніе такъ-называемое именословное, или весьма близко подходящее къ именословному. Иначе и не могло быть: потому что и на мозаическихъ иконахъ Константинопольскаго Софійскаго собора, послуживщаго для нашего образцомъ, которыя нынѣ сдѣлались извѣстными въ вѣрныхъ копіяхъ, одни — пророки, апостолы, святители (св. пророкъ Аввакумъ, св. апост. Павелъ, св. Діонисій ареопагитъ, св. Аненмъ, св. Григорій-просвётитель Арменія и св. Николай чудотворецъ) изображены съ перстосложеніемъ строго именословнымъ, а другіе — немногіе (пророки — Іеремія и Іона и св. Григорій богословъ) съ перстосложеніемъ, близко подходящимъ къ именословному, и иѣтъ ни одного, у котораго бы большой палецъ бытъ соединенъ съ двумя послёдними такъ, какъ хотятъ того ваши мнимые старообрядцы (146).

Третья святыня, которую принесъ в. князь Владнийръ изъ Херсоня «на благословение себѣ» и на освящение всънъ людямъ своимъ, и которую отдалъ потомъ въ церковь св. Богородицы Десятинную, были мощи св. Климента, папы римскаго, и ученика его Фива. Мощи св. Климента перенесены къ намъ, безъ сомнѣнія, не въ цѣломъ своемъ составь: потому что часть ихъ еще въ 866 году отнесена была въ Римъ славянскими первоучителями, св. Кирелломъ и Мееодіемъ, изъ которыхъ первый и содъйствовалъ открытію вхъ во время своего пребыванія въ Херсовъ (147). Впрочемъ, эта часть была, въроятно, самая незначительная; а все почти тѣло и глава Священномученника находились у насъ. Въ XII-XIII въкъ одинъ изъ нашихъ пропов'ядниковъ въ словъ по случаю обновленія Десятинной церкви, обращаясь къ ракъ св. Климента, взывалъ: «Тобою рустів внязів хвалятся, святители ликують, іерен веселятся, мниси радуются, людіе добродушьствують, приходяще тенлою вёрою къ твониъ Христоносныме костеме, святыню почерьпающе.... Тёмъ же по истинё всёхъ градъ — славић, имћа всечестное твое тало, и восоло нграетъ, хнально воспъвая: якоже бо небо другое на земли нстинно показася Владычня Матере церкви божественная,

- 59 -

въ ней же по истинъ честное твое твло лежа, аки солнце просвъщаетъ вселенную». А о главъ св. Климента упоминаютъ лътописи подъ 1147 г., когда соборъ русскихъ Епископовъ поставилъ ею въ митрополита Климента Смолятича (148). Гдъ дъвались эти свящ. останки во время натествія татарскаго на Кіевъ (1240), сокрыты ли вѣрующими подъ церковію, или перенесены въ другое мъсто, неизвестно (149). Выесте съ мощами св. Климента и Фива, Владиміръ взялъ съ собою изъ Херсоня, по свидътельству Накова черноризца, мощи и иныхъ Святыхъ: это, по всей въроятности, частицы мощей, которыя присланы были нашему Князю съ другими дарами отъ греческихъ Императоровъ, когда онъ находился еще въ Херсонѣ по крещения своемъ, и въ то же время присланы ему отъ римскаго папы, можетъ быть, съ привътствіемъ по случаю обращенія къ Христіанству. Современникъ Владиміровъ, Дитмаръ упоминаетъ, что въ 1018 г. кіевскій архіепископъ встръчалъ польскаго короля Болеслава въмонастырѣ св. Софіи съ мощами или останками Святыхъ (150).

Но кромѣ этихъ святынь, принесенныхъ къ намъ изъ другихъ странъ, Промыслу угодно было обрадовать и утѣшить юную Церковь русскую открытіемъ св. мощей въ ея собственныхъ нѣдрахъ, прославить нетлѣніемъ ея собственныхъ чадъ. Разумѣемъ мощи равноапостольныя княгини Ольги и св. братьевъ-Страстотерпцевъ Бориса и Гаѣба.

Открытіе первыхъ совершилось во дни самаго в. князя Владиміра. По сооруженіи имъ Десятинной церкви, которую онъ такъ украсилъ и обогатилъ всякою святынею греческою, Господь внушилъ ему мысль перенести въ эту славную церковь и тело приснопамятной бабки его Оль-6

T. I.

ги: такъ какъ она была «первою препоналищею непорачной въры въ Россія, первою прелтечею руссиниъ люденъ къ Богу и основаніемъ благочестію». Благодатную мысль великій Князь открыль тоглашнему митраналиту кіевскому Леонтію, и оба они, по наллежащемъ совещаніи и разсужденіи, подвизаемые Богомъ, ръшились исполнить ее съ подобающимъ благолъпіемъ. Избранъ былъ лень; совершено общественное молебствіе во хрань, ---и тогда-то великій Князь и Первосвятитель со всёмъ освященнымъ соборомъ, сопутствуемые боярами, старъжниянами и множествомъ народа, съ иконами, крестани и свъщами при каждении очміамомъ и пініи псалмовъ, сотворили торжественное шествіе къ тому мѣсту, гдѣ находилась могила блаженной Ольги. Пришедши, велёди раскопать землю, открыли гробъ, - и увидели тело Святой совершенно иблос, неповрежденное и нимало не измбнияшееся витсть съ одеждою. Пораженные чудомъ, обливаясь слезами живбишей радости, Князь и Первосвятитель и многіе другіе спѣшили облобызать св. мощи, прославляли Бога, такъ дивно прославляющаго. Угодниковъ своихъ. Мощи переложены были въ новую раку, и съ величайщимъ торжествомъ, при пфніи свящ. пфсней, перецесены въ церковь св. Богородицы, гдѣ положены въ гробъ каменный и поставлены на уготованномъ месте. И была въ тотъ день радость сугубая во вебхъ людяхъ, и сотворили празднество преславное съ учреждениемъ свътлымъ, и веселились дущевно вытсть и телесно. Это драгоценное повѣствованіе, заимствованное нами изъ Степенной книги, неоспоримо подтверждается въ главныхъ своихъ чортахъ извѣстіями древнѣйшими. Преп. Несторъ довольно ясно выражаетъ мысль, что нетлённыя мощи св. Ольги открыто почивали въ его время, и даетъ намекъ, что онъ перенесены именно во святую Богородицу (т. е. въ церковь Ея имени) въ 1007 г., слёд. при св. Владимірѣ (<sup>151</sup>). А черноризецъ Іаковъ не только со всею ясностію говорить: «и есть во гроб'я тело ся (Ольги) честное, и неразрушимо пребываетъ и до сихъ дней»; но столько же ясно свидетельствуеть, что оно покоилось въ церкви Десятивной, построенной в. кн. Владиміромъ, въ гробь маломъ-каменномъ, в присовокупляетъ еще частное сказание, повторенное потомъ и въ Степенной книгѣ, что на верху этого гроба сдѣлано было оконце, которое отверзалось само собою для всёхъ, притекавшихъ съ вёрою, и давало имъ возможность видать истатинос тело блаженной Княгини. какбы спавшее, но не отверзалось для приходившихъ безъ въры, и цотому неудостоявавшихся видёть самое тело, а только гробъ (152). То же самое читаемъ въ двухъ краткихъ житіяхъ св. Ольги, которыя, по всей ввроятности, составлены до разрушенія Кіева Монголами: потому что оба они говорять о мощахъ ся, какъ открыто еще почивающихъ въ Десятинной церкви и видимыхъ всёми Русскими людьми (153). Время открытія св. мощей в. ки. Ольги Степенная книга означаетъ приблизительно, говоря, что онѣ, по нреставления ся, пребывали въ землѣ льть яко 30 (969 -1000), и потомъ перечесены въ Десятичную церковь нри митрополить Леонтів (992 — 1008). Но намекъ Нестора объ этомъ событія заставляетъ относить его съ точностію къ 1007 году. Во время нашествія татарскаго на Кіевъ мощи св. Ольги были сокрыты подъ спудомъ въ самой церкви, ча потомъ, какъ гласитъ преданіе, вновь открыты м. Петромъ Могилою, при сооружении имъ, на развалинахъ Десятинной, новой небольшой церкви, гдѣ и почи-

6'

вали до начала XVIII вѣка, когда, вслѣдствіе несчастныхъ обстоятельствъ, вновь сокрыты въ неизвѣстномъ мѣстѣ (<sup>154</sup>). Естественно думать, что со времени торжественнаго открытія и перенесенія мощей равноапостольной Ольги при в. кн. Владимірѣ установлено и праздновать память ся 11 Іюля, т. с. въ день ся кончины (<sup>155</sup>).

Мощи св. Страстотерпцевъ Бориса и Глѣба открыты въ царствование Ярослава. Это были два брата единоутробные (156), прекраснѣйшіе и благочестивѣйшіе изъ всѣхъ дѣтей св. Владиміра, посреди которыхъ сіяли они, по выраженію преп. Нестора, какъ двѣ свѣтлыя звѣзды посреди мрака (157). Оставаясь, по малолѣтству, еще довольно долго при отцѣ своемъ, тогда какъ прочіе братья отправлены были на свои удълы, Борисъ и Глъбъ болъе и болѣе навыкали подражать его высокому примфру и укрѣплялись въ страхѣ Божіемъ. Борисъ былъ правдивъ, тихъ, щедръ, кротокъ, смиренъ, милосердъ, любилъ читать св. книги и особенно житія Святыхъ и мучениковъ, моляся Господу, чтобы сподобилъ его ходить по стопамъ ихъ и достигнуть ихъ требія. Глѣбъ, юнѣйшій, неотлучно находился при брать, слушалъ чтеніе его день и нощь и творилъ многую милостыню нищимъ, вдовицамъ и сиротамъ (158). Потому-то преимущественно и любилъ отецъ этихъ двухъ дътей своихъ, видя на нихъ благодать Божію, и, не желая, вѣроятно, на долго разлучать ихъ, связанныхъ братскою и христіанскою любовію, далъ имъ сосъдственные удълы Ростовъ и Муромъ (159). Но чъмъ болве любилъ Владиміръ Бориса и Глёба, тёмъ болёе ненавиделъ ихъ братъ — Святополкъ, нелюбимый отцемъ. Едва скончался равноапостольный Князь, какъ Святополкъ, случившійся въ то время въ Кіевѣ, поспѣшилъ по-

**бить обонхъ этихъ братьевъ, готовя ту же участь и про**чимъ. Посланные имъ изъ Вышгорода убійцы встрѣтили Бориса на берегахъ Алты близъ Переяславля, когда возвращался онъ съ похода противъ Печенеговъ, предпринятаго еще по повельнію отца. Была ночь подъ воскресенье. Борисъ, предувѣдомленный уже о приближении убійцъ, приказаль поставить шатерь свой, вошель вь него и нас чалъ слезно молиться Богу и читать св. книги; потомъ велблъ пресвитеру служить заутреню, самъ пблъ, между тыть какъ убійцы находились уже вокругъ шатра и не дерзали напасть на праведника; по окончании заутрени пріобщился св. Христовыхъ таинъ, простился со всёми. при немъ бывшими, слугами, и возлегъ на одръ свой. Тогда присланные отъ Святополка устремились въ шатеръ, пронзили несчастнаго Князя, избили многихъ отроковъ его, — и блаж. Мученикъ, моляся за своихъ убійцъ, послѣ новыхъ ударовъ въ самое сердце, предалъ духъ свой Богу Іюля въ 24 день, т. е. спустя восемь дней по смерти отца. Тело Бориса тогда же было привезено въ Вышгородъ и погребено у церкви св. Василія. Немедленно отправилъ Святополкъ клевретовъ своихъ для погубленія и другаго брата-Глѣба. Его встрѣтили на устьѣ рѣки Смядины близъ Смоленска, и овладъвъ судномъ, на которомъ плылъ Князь, принудили страшными угрозами собственнаго повара его зарѣзать своего господина. Юный Глѣбъ, какъ агнецъ безгласный, не противился, и, подобно брату Борису, моляся за убійцъ своихъ, былъ закланъ въ 5 день Сентября, въ понедъльникъ. Тело св. Страстотерица было брошено убійцами въ пустынѣ между двумя колодами, и въ совершенномъ пренебрежении оставалось до тъхъ поръ, пока Ярославъ, ведшій почти непрерывную брань съ братоубійцею — Святополкенъ, окончательно не нобѣднлъ его в не началъ спокойно княжить въ Кіевѣ (1019 г.). Однимъ нъъ первыхъ дѣлъ великаго Князя было тогда собрать свѣдѣнія, гдѣ находятся тѣла его нэбіенныхъ братьевъ, н услышавъ, что тѣло Глѣбово остается поверженнымъ въ пустынѣ, онъ повелѣлъ искать его. Долго искали, но не находяля, и не прежде, какъ черезъ годъ (слѣдов. въ 1020 г.) опо найдено ловцами совершенно цѣлынъ (<sup>460</sup>), инмало не изиѣнившимся и не поврежденнымъ им отъ плотоядныхъ звѣрей, ни отъ вліянія стихій, хотя около пяти лѣтъ лежало безъ всякой защиты. Съ подобающею церковною честію, съ крестами, свѣщами и куреніемъ онміама, оно было перенесено на судно, привезено въ Вышгородъ и погребено вмѣстѣ съ тѣломъ Бориса у церкви св. Василія (<sup>161</sup>).

Вскор'в у могилы Страстотерицевъ начали совершаться знаменія и чудеса (162). И когда церковь св. Василія, по неосторожности пономаря, сгорбла (163): то старъйшина града, доводя о томъ до свёденія в. кн. Ярослава, сообщиль ему вмёстё и объ этихъ знаненіяхъ. Ярославъ шемедленно пригласилъ къ себѣ митрополита Іоанна, который, по совъщанию съ вел. Княземъ, сдълалъ чрезъ въсколько времени торжественный церковный ходъ изъ Кіева въ Вынягородъ къ могшлѣ Святыхъ. Велѣли расколать могилу и изнести гробы ихъ на поверхность земли; и когда Митрополить съ пресвитерами открылъ эти гробы, — увидъли мощи Угодинковъ Божінхъ совершенно нетлёнными (164). Тогда же перевесли ихъ въ особо-устроенную клётку или часовню, поставили на десной странь, и совершили надъ шими святую службу (всенощную). Новыя два чуда, испѣленіе хромаго и слѣпаго, совершившіяся при гробахъ св. братьевъ, еще болье убъдния всъхъ въ прославления ихъ отъ Госнода. И тогда Митрополитъ подаль великому Княмо совёть постронть въ Вышгородъ нерковь во ана св. Страстотерниевъ и установить день свящ. торжества из память ихъ. Князь съ радостио посабдоваль доброму сов'яту. Немедленно, въ зимпее время, было приготовлено дерево для церкви; а какъ только настало лито, она была сооружена надъ того самого клиткою, въ которой находялись раки св. Мучениковъ. Вел. Князь воздвитъ церковь великую, о пати верхахъ, украсиль се иконами и иными инсьмены, и всякими красотами, повельть написать въ ней на иконѣ и св. Мучен. Бориса н Гліба, чтобы вірные, взирая на нихъ съ вірою и любовію, покланялись имъ и лобызали ихъ ляки. По сооруженія церкви, Матрополить съ соборомъ духовенства, въ присутствія зел. Князя и при стеченія многочисленнаго народа, торжественно освятилъ ее 24 Іюля, въ день умерщвленія Борисова, поставиль въ ней мощи новоявленныхъ Чудотворцевъ на десной странб, и установилъ ежегодно праздновать этотъ день въ память ихъ совокупно. По окончаніи литургіи, во время которой новое, внезапное неціление кромаго при мощахъ св. Мучениковъ поразило и обрадовало всёхъ присутствованнихъ во храмѣ, какъ очевидцевъ чуда, торжествуюний Ярославъ сотворилъ великое угощение для Митрополита, духовёнства и всякаго званія людей, богатыхъ и убогихъ. Затёмъ праздноваль еще восемь дней, раздалъ отъ имънія своего множество милости нищимъ, сиротамъ и вдовицамъ, и повелбвъ властелину града давать для содержанія Борисо-Глѣбской церкви десятую часть ото дани, возвратился въ Кіевъ. Митрополить, оставшись еще въ Вышгородв, служилъ нъсколько разъ сряду въ новоосвященной церкви, рукоположилъ для нея пресвитеровъ и діаконовъ и, поставивъ надъ ними старъйшину, возвратился такъже въ Кіевъ (165). Вслёдъ за тёмъ начались новыя чудеса отъ новоявленныхъ Чудотворцевь, и когда Христолюбецъ Ярославъ услышаль о первомъ изъ этихъ чудесъ, какъ во нлекоемо градъ св. Страстотерицы явились ночью къзаключеннымъ въ темницѣ (въ погребѣ) и внезапно освободили ихъ и отъ оковъ, и изъ темницы, -- то повелёлъ сравнять мёсто то и «создати на немъ церковь во имя Святою» (166). Когда происходило все это, -- открыты мощи св. благовърныхъ князей Бориса и Глѣба, нареченныхъ въкрещении Романа и Давида, сооружена во имя ихъ первая церковь въ Вышгородѣ и установленъ въ честь ихъ общій праздникъ, съ точностію не извѣстно. Безъ сомнѣнія, только прежде 1035 года, когда скончался уже митрополить Іоаннъ, и, можетъ быть, вскорѣ послѣ 1020 г., когда тѣло св. Глѣба было погребено въ Вышгородѣ вмѣстѣ съ тѣломъ Бориса: такъ какъ построенная во имя ихъ Ярославомъ церковь найдена въ 1072 г. при Изяславѣ уже ветхою (167).

Очень вѣроятно, что въ царствованіе же Ярослава начали у насъ праздновать и память св. равноапостольнаго Князя Владиміра—въ день его кончины, 15 Іюля (<sup>168</sup>): потому что, несомнѣнно, тогда признавали уже Владиміра въ ликѣ Святыхъ. Пресвитеръ Иларіонъ, въ послѣдствіи митрополитъ, еще до 1050 г. говорилъ ему похвальное слово, и въ этомъ словѣ нѣсколько разъ со всею увѣренностію выражается, что Богъ удостоилъ Просвѣтителя Россіи славы и почестей небесныхъ, называетъ его блаженнымъ, Апостоломъ и другими подебными именами, и наконецъ

- 67 -

обращается къ нему съ молитвою: «за благія дёла нынѣ получивъ возмездіе на небесахъ — блага, яже уготова Богь вамъ, любящиме Его (1 Кор. 3, 9), и наслаждаясь Его лицеэреніемъ, помолися Господу о земль своей и людяхъ. надъ которыми ты благовърно владычествовалъ...; наипаче же помолись о сынъ твоемъ благовърномъ Каганъ нашемъ Георгіи»... и проч. Такое молитвенное обращеніе ко Владиміру естественно предполагаетъ, что святость его была уже тогда признана Церковію. Но съ другой стороны, несомнѣнно, что не только при Ярославѣ, но и въ посл'єдствіи мощи св. Владиміра не были открыты и прославлены нетлениемъ: ибо Господь, по премудрымъ целямъ своимъ, опредѣляетъ это не для всѣхъ, а только для нѣкоторыхъ праведниковъ. Черноризецъ Іаковъ хотя такъже называетъ Владиміра наслѣдникомъ рая, почившимъ въ царствіи небесномъ со всѣми Святыми, и обращается къ нему съ молитвою, какъ къ Угоднику Божію, но въ то же время считаетъ нужнымъ успоконвать своихъ читателей или слушателей: «не будемъ дивиться, возлюбленіи, если онъ по смерти не творитъ чудесъ: многіе праведники не сотворили чудесъ, однакожъ святы», — и вслёдъ за тёмъ приводитъ слова св. Златоуста, что святые люди познаются не отъ чудесъ, а отъ дълъ, и что Богъ не всегда прославляетъ праведниковъ чудотвореніями. Равнымъ образомъ тотъ же Іаковъ и преп. Несторъ ставили въ укоръ сынамъ Россіи, что они не съ должнымъ усердіемъ молили Бога о прославленіи, т. е. объ открытіи мощей, своего Просв'ятителя, присовокупляя, что еслибы русскіе Христіане съ большимъ усердіемъ молились объ этомъ во день преставленія его, — то Богъ прославилъ бы его (169). Впрочемъ мощи равноапостольнаго

Digitized by Google

Кназя хотя пребываля педъ снудошь, но тбыть не менбе были чтепы Церковию, какъ отчасти ножно заключить уже изъ обращения къ нимъ въ словѣ пресвитера Иларіона (170). До нашествія Татаръ он'в поковлись въ мранорпомъ (точнъе --- шифорномъ) гробъ, въ самой церкви Десятинной. Въ это несчастное время гробъ сокрытъ въ землё нодь развалинами церкви, вибеть съ другима гробянцами. И уже въ XVII въкв (въ 1635 г.) обрятенъ вновь и узнанъ по существовавиней на немъ надинся. Тогда-то взяты изъ гроба изкоторые останки Просвётителя Россия въ память будущимъ родамъ, извъстиые доныпъ, каковы: а) глава благовбриаго Князя, нокоющаяся въ великой церкви Кіево-печерской Лавры; б) одна челюсть сей главы, находящаяся въ Московскомъ большомъ Успенскомъ соборѣ; в) ручная кость --- въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, и — г) другія малыя частицы, находящіяся въ разныхъ странахъ России (171).

Досеяв вы упомянули только о твхъ праздникахъ, которые появились собствение въ Церкви Русской (о трехъ въ намять освященія зажвиательныйшихъ кіевскихъ храмовъ, и еще трехъ въ честь русскихъ Святыхъ), хотя, быть можетъ, тогда же были установлены у насъ и ивкоторые другіе (<sup>172</sup>). Но само собою разумвется, что вивств съ вврою перешли къ намъ и праздники Церкви восточной. Живымъ свидътельствомъ тому служатъ святцы при Остромировомъ Евангеліи, нереписанные въ 1056 г., конечно, съ другаго, болбе древняго, списка. Изъ разсматриванія ихъ открывается, что Церковь наша съ самаго начала своего приняла: а) всв главные праздники Госпедскіе, Богородичные и Святыхъ, установленные издревле и доселв содерживые во всей православной Церкви; б) мноне частные прининики греческой Церкви и дане мистлые — нёкоторыхъ «бластей и тородовъ треческой нинерін, превнущественно Византін, въ послъдствін уже, по большей части, исключенные изъ нанихъ ибсицеслововъ. а в) жакслень, два праздинка Церквей Славанскихъ: въ ивсть св. Кирилиа философа, первоучителя Славянскаго народа (Февр. 14), а въ пямять обрётенія честных в молиси св. Климента, жаны Римскаго (Генв. 30) (<sup>473</sup>). Посайдній праздянкь тімь болье, безь сомнёнія, быль близокъ нашниъ предкамъ, что она амбли счастіе и видбть н лобызать самыя жени Угодника Божія въ Кіевскомъ Десатичномъ храмъ. И налобно замътить, что предки нани не только приняли, но и благоговбино соблюдали тогда свящ. времена. О св. Владимірѣ замѣчено въ древнемъ сто житы: «нашяти Святыхъ въ порквакъ творяще пънісмъ и молитвами, и праздноваще свётло праздники Господские»; о сынь его Ярославь: «и бъ Ярославъ любя нерковныя уставы»; о всёхъ Христіанакъ русскихъ того времени: «п такъ просвёндени людіе правдноваху свётло Воскресеніе Госполое, и праздники святыя, и посты» (174).

О священнодъйствіяхъ, совершавшихся у насъ въ то время, и о принадлежностяхъ священнодъйствій можемъ судять на основавія невногихъ отрывочныхъ извѣстій и уцѣлѣмияхъ намятниковъ. Св. Борисъ, какъ мы уже упоминали, въ ночь предъ своею смертію нове́лѣлъ пресвитеру отслужить заутремо, во время которой читаны были шестожеллие, казислы, Есанселіе и пѣтъ канонъ (<sup>175</sup>). Митрополитъ Іоаниъ, послѣ того какъ мощи св. мучениковъ Бориса и Глѣба были вырыты и поставлены въ часовиѣ, отслужилъ надъ инии всенощию, а по перенесеніи монией въ новую церковь, созданную Ярославомъ, совершилъ въ

ней литурию. Тоть же митрополить, поставивь для этой церкви священниковъ и діаконовъ, повелблъ имъ служить вечерню и утреню и литургію по вся дни (176). Препод. Өеодосій еще въ д'єтств'є своемъ, когда жиль въ Курскі (ок. 1020 г.), ходилъ въ церковь по вся дни, слушая тамъ со всёмъ вниманіемъ Божественныхо писаний (177). Епископъ Новгородскій Лука Жидята внушалъ своимъ пасомымъ, чтобы они не лёнились ходить въ церкви и на заутреню, и на обѣдню, и на вечерню (178). Изъ всего этого очевидно, что весь кругь дневныхь службь церковныхъ совершался у насъ съ самаго начала и, по крайней мъръ, въ нъкоторыхъ храмахъ совершался ежедневно. Необходимыя для того книги: Евангеліе, Апостолъ, Служебникъ, Часословъ, Псалтырь и Октоихъ, переведенныя еще св. Кирилломъ и Меводіемъ на славянскій языкъ, безъ сомнѣнія, перешли къ намъ отъ южныхъ Славянъ и употребля+ лись въ славянскомъ переводъ. А такъ какъ во дни в. князей Владиміра и Ярослава у насъ любили свѣтло праздновать и праздники, для которыхъ, хотя не для всъхъ, существовали уже тогда особыя службы, тоже переведенныя на славянскій языкъ св. Меводіемъ (179): то можно предположить, что въ Церкви Русской со времени основа+ нія ея были отправляемы на славянскомъ языкѣ и службы праздничныя. Изъ богослужебныхъ книгъ, употреблявшихся тогда въ Россіи, до насъ не дошла ни одна. Развѣ только съ вброятностію можно относить къ тому времени Минею Мѣсячную за Май, которая несомнѣнно переписана съ Болгарскаго въ XI вѣкѣ, можетъ быть, даже въ первой его половинѣ, какимъ-то Русскимъ, по имени Путятою. Эта драгоценная рукопись Новгородской Софійской библіотеки содержить въ себѣ службы на всѣ дни мѣсяца

- 70 -

- 71 --

(впрочемъ отъ службы на 21 число муч. Фалалею осталось только начало, а отъ службы на 22 число св. царю Константину только окончаніе: потому что одна тетрадь затеряна) и, имѣя весьма великое сходство съ нынѣшнею Майскою Минеею, представляетъ и нѣкоторыя любопытныя особенности (<sup>180</sup>).

Были ли составлены тогда у насъ новыя чинопослѣдованія для праздниковъ, установленныхъ собственно въ честь отечественныхъ Святыхъ: равноапостольной княгини Ольги, равноапостольнаго князя Владиміра и св. Страстотерпцевъ Бориса и Глѣба, сказать не можемъ; но извъстно, что служба св. муч. Борису и Глъбу встръчается въ рукописяхъ XII и XIII в. (184), а служба св. Владиміру-въ рукописяхъ XIII-XIV в. (182), и что обѣ онѣ сохраняють въ себѣ явныя указанія на ихъ древнѣйшее происхождение, можетъ быть, современное установлению самихъ праздниковъ. Даже служба св. Ольгѣ, приписываемая писателю XV вѣка Пахомію Логовету, вѣроятно, имѣла въ основании своемъ нѣкоторыя древнія стихиры, существовавшія въ честь Равноапостольной: потому что нѣкоторыми пѣснями указываетъ на до-монгольскій періодъ Русской Церкви (183). А написать подобныя службы въ честь новоявленныхъ Угодниковъ Божіихъ, по крайней мѣрѣ, кондаки и тропари для новыхъ праздниковъ, было и естественно по требованию обстоятельствъ и не невозможно въ то время, когда пресвитеръ Иларіонъ, дѣйствительно, писалъ «молитвы за Князя и за все Православіе», долгое время употреблявшіяся въ Церкви, и любитель церковныхъ уставовъ Ярославъ содержалъ при себѣ писцы мнош, т. е. людей грамотныхъ и довольно образованныхъ (<sup>184</sup>).

Безъ всякаго сомнънія, у насъ совершались токла, нодобно Евхаристии, и вст пролія таниства и внобние требы церковныя — по тёмъ чинажь, которые были нереволеныя на славянскій языкъ еще св. Меоодіонь. Въ древнийнихъ повъствованіяхъ мимоходомъ уноминается о крешения у насъ въ то время различныхъ лицъ, о руконоложения пресвитеровъ и діаконовъ, о вѣичаніи брановъ, объ освященія церквей, о крестныхъ ходахъ и под. (185). Замечательны, въ особенности, касательно креннения следующия навестія. Родители превод. Өеодосія, говорится въдревненъ. житіц его, въ осьмой день по рожденіи его принесли мляденца въ јерею Божію, «якоже есть обычай крестьяновь, да имя детищю нарекутъ», а когда минуло ему сорокъ дней, «крещеніемъ того освятища». Это ноказываеть, что въ Церкви нашей дъйствительно существоваль тогда такой обычай, хотя, быть можеть, и не всеобщий (186). Съ того же времени начался у насъ и другой обычай, сохранявщійся очень долго и имбашій примбръ въ христіанской древности, что наши Князья, принимая при крешении новыя христіанскія имена, удерживали и свои прежнія, бывтія въ язычествѣ, народныя названія. Самъ просвѣтите.њ Россія Владиміръ и всѣ дѣти его: Яросдавъ, Святоцолкъ, Вышеславъ, Метиславъ, Борисъ, Глъбъ и прочіе, всъ дъти Ярослава: Владиміръ, Святославъ, Всеволодъ, Изяславъ и другіе, извѣстны были превыущественно подъ именами ихъ не христіанскими, а мірскими или народными (187). Не служили ли эти послёднія вмена вмёсто фамилій или прозваній для князей, для различія ихъ между собою? Въ царствование в. кн. Ярослава произошель въ нашей Церкви необычайный случай крещенія мертвыхъ, не повторявшійся уже впослёдствія: въ 1044 году выкопали взъ мо-

гиль ности двухь дядей Ярославовыхь, Олога и Яронелна, умершихъ въ язычества, крестван эти кости и положили ихъ въ перкви св. Богоролицы Десятвниой, своруженной Владиніромъ (188), Допустить такое собычіе, которее справедливо и тегла сние нъкоторые не одобряди (189), Арославь ногь по друмъ причинамъ: съ одной стороны, но зналь ли онъ съ ластопариостио, что Ологъ и Яроцелкъ, водпитанцые полъ руноводствемъ равноепостольной Ольги, въровали во Христа и не крестились при жизни тольно по тренотв обстоятельствь, вын натому, что скончались неожиданною, напрасною смертію (190). А съ другой — какie-нибудь примедыны съ востока, ученые Грени могли убълить благочестнияте Киязя, послёдуя и дееле существоравшему лежному толкованию словъ Апо-· стола (1 Кор. 15, 29), что порволительно крестить и мертвыхъ, хотя такое крещеніе ясно запрещено еще Соборомъ. Кареагенскимъ (191).

Св. сосуды и вообще церковная утварь уцотреблялие, у насъ, съ самаго начала тѣ же самые, какіе употребляются до ньщѣ. На мозацческомъ изображеніи тайной вочери въ Кіево-Софійскомъ соборѣ видимъ въ рукахъ Спасителя потиръ или чащу, изъ которей Онъ пріобщаетъ Апостеловъ своей ирови, а на самой транезѣ, къ цравой сторенѣ — дискосъ съ раздробленнымъ тѣломъ Госцодимъъ, къ лѣвей — развернутую и стоящую зельздицу и при ней цепе съ рукояткою; въ рукахъ Ангеловъ рипиды, простертыя налъ транезою; въ правыхъ рукахъ архиліаконовъ Стерана и Лаврентія — ислидилицы, и въ лѣвой у послѣдняго — ладаницу (<sup>192</sup>). Не такъ давно найдены въ Кіевъѣ: а) серебряная чаша на подножкѣ, низкая, съ изображеніями по сторонамъ въ выпуклыхъ кругахъ Спаси-

- 73 -

теля, Божіей Матери, св. Іоанна Предтечи, св. Іоанна Златоустаго и съ греческою надписью по краямъ: пійте отъ нея вси..., и б) серебрянный дискосъ, состоящій изъ одной тарелочки безъ подножки, съ изображениемъ Божией Матери на среднить и съ греческою надписью по краямъ: вріимите, ядите.... Судя по тому, что и почеркъ и порядокъ греческихъ буквъ въ надписяхъ на чашѣ и дискосѣ сходень съ тъмъ, какимъ сдъланы такія же надписи на мозаикѣ въ Кіево-Софійскомъ соборѣ, и вообще съ начертаніемъ греческихъ буквъ Х и ХІ вѣка, по Монфоконовой палеографія, не безъ основанія относять эти свящ. сосу-Аы къ начальному времени нашей Церкви (193). Въ развалинахъ Ирининской церкви въ Кіевѣ найдены, между прочимъ, нъсколько мъдныхъ обломковъ отъ паникадилъ и колокола, а въ развалинахъ Десятинной — два разбитые колокола особой формы (194); кромѣ того, если эти вещи и нельзя съ рѣшительностію относить ко временамъ Владиміра и Ярослава, по самой літописи извістно, что въ Новгородскомъ Софійскомъ соборѣ, построенномъ въ 1045 - 1052 году, существовали и паникадила и колокола, разумъется, по примъру знатнъйшнхъ церквей Кіевскихъ (195). Что касается до свящ. облаченій: то діаконы на мозанкѣ Кіево-Софійскаго собора изображены въ стихаряхь съ ораремь чрезъ лѣвое плечо, а святители - и на мозаикѣ, и на фрескахъ того же собора, и на серебряной чашь, найденной въ Кіевь, представлены съ непокрытыми главами въ подризникахъ, епитрахиляхъ, набедренникахъ, фелоняхь и омофорахь поверхъ фелоней (196): знакъ, что тогда какъ въ Греціи, такъ и у насъ епископы не носили еще ни саккосовъ, ни митръ, и отличались отъ священниковъ въ своихъ облаченіяхъ только омофоромъ. Есть,

впрочемъ, основание думать, что собственно Митрополить русский, по примъру константинопольскаго Патріарха, и по праву, отъ него и отъ всего константинопольскаго собора данному еще въ самомъ началѣ, облачался въ саккосъ при Богослужении, въ отличие отъ подвластныхъ ему епископовъ, и то не всегда, а только въ нѣкоторые самые великие праздники (<sup>197</sup>).

Замѣтимъ наконецъ, что при церквахъ, по древнему обыкновенію, у насъ погребали умершихъ, и Князья любили находить для себя и для близкихъ сердцу послѣдній пріють по смерти въ тѣхъ храмахъ, которые сами же воздвигли при жизни. Такъ, въ Десятинной церкви, сооруженной св. Владиміромъ, погребены: самъ Владиміръ и еще прежде первосвятитель Михаилъ, царица Анна — суируга Владиміра, а потомъ окрещенныя кости братьевъ его Олега и Ярополка; вокругъ же церкви — многія другія лица, какъ свидътельствуютъ множество костей мертвыхъ и при нихъ различныхъ крестиковъ, найденныхъ при раскапывании этой церкви (198). Въ Черниговскомъ-Спасскомъ соборѣ, который заложенъ Княземъ Мстиславомъ, а оконченъ Княземъ Святославомъ Черниговскимъ, погребены оба эти Князя, и потомъ дъти послъдняго: Глъбъ, Олегъ и другіе. Въ Кіево-Софійскомъ — погребены: храмоздатель — Ярославъ и въ послёдствіи два сына его Изяславъ и Всеволодъ и два внука-Ростиславъ я Владиміръ Мономахъ. При раскапываніи Ирининской церкви найдены въ разныхъ мѣстахъ, вокругъ и внутри ея, равно какъ и въ двухъ палаткахъ, пристроенныхъ съ объихъ сторонъ къ алтарю, многія гробницы изъ краснаго шифера, въроятно, княжескія; кромь того въ самой церкви близъ того мѣста, гдѣ надлежало быть правому крылосу,

T. I.

открыта такъ-называемая усывальница для погребения умержихъ (<sup>600</sup>). Въ Невгородсковъ Соеййсковъ соборѣ погребены основатель его Килзь Владиміръ Ярославичъ, мать его Ирина и другіе (<sup>200</sup>).

Digitized by Google

•

## ГЛАВА III.

## ПЕРВЫЯ УЧИЛИЩА ВЪ РОССІЙ И ПАМЯТНИКИ ДУХОВНАГО ПРО-Свищенія и ученія.

Равноапостольный Князь, какъ только крестились Кіевляне, повельвая приводить на крещевіе людей по всъмъ градамъ и селамъ и всюду устроять церкви, вмъстъ съ тъмъ повелёлъ «поячати у нарочитое чади дъти и даяти на ученье книжное». Здъсь, какъ и въ просвъщении своего народа св. вѣрою, онъ началъ съ собственнаго семейства: ибо извѣстно, что, напримѣръ, Ярославъ, Мстиславъ, Изяславъ и Борисъ были научены граматв, и сами любили читать книги (201). Главнымъ совътникомъ и содъйствователемъ въ этомъ дълъ для в. к. Владяміра былъ первосвятитель Михаилъ. Онъ, если върить Степенной книгь, призываль къ себь учителей и наставляль ихъ учить детей не только грамате, но и православной верь и благонравно, дъйствовать на нихъ не гнъвомъ и не жестокостію, а ласковостію и страхомъ, раствореннымъ любовію, и благоразумно приспособляться въ своихъ урокахъ къ силамъ и понятіямъ каждаго (202).

Сколько у насъ явилось тогда училищъ, т. е. первоначальныхъ школъ, и гдѣ именно, преподобный Несторъ не опредѣляетъ. Но несправедливо было бы выводить изъ словъ его, будто такія училища открыты тогда въ одномъ

7

Кіевѣ. Напротивъ, по ходу Несторовой рѣчи видно, что наказъ великаго Князя касательно обученія дѣтей относился вообще къ тъмъ мъстамъ, гдъ повелълъ онъ приводить людей на крещеніе, а въ одной изъдревныйшихъ нашихъ льтописей сказание Нестора читается такъ: «и пославъ (Владиміръ) по всѣмъ градомъ своего царства и по странамъ и повелѣ дъти отъимати у нарочитыхъ людій и учити грамотѣ». Равно и другой нашъ писатель XI вѣка передаетъ это извъстіе слъдующимъ образомъ: «и повелъ (Владиміръ) попомъ по градомъ и по селомъ люди ко крещенію приводити и дѣти учити граматѣ» (203). Значитъ, воля Владиміра была та, чтобы въ каждомъ приходѣ при церкви находилась школа, въ которой мѣстное духовенство занималось бы обученіемъ дѣтей. Притомъ изъ свидѣтельства самаго Нестора извѣстно, что въ Курскѣ (въ первой половинѣ XI в.) существовало нѣсколько учителей, изъ которыхъ каждый принималъ къ себф дѣтей на ученье, и что къ одному изъ этихъ людей, имбвшему у себя не мало учениковъ, отданъ былъ отрокъ Өеодосій, впослѣдствіи знаменитый игуменъ Кіево-печерскій (204). Если же въ такомъ городѣ, какъ Курскъ, было уже тогда нѣсколько частныхъ, положимъ, даже весьма небольшихъ, домашнихъ школъ: то возможно ли, чтобы опѣ не существовали въ городахъ, болъе важныхъ, напримъръ, въ тъхъ, гдъ открыты были епископскія каведры, или имбли свое мбстопребывание князья удельные, дети Владимира? А потому цельзя считать не вѣроятными и слова послѣдующихъ лѣтописей, что тогда заведено у насъ множество училищь книжныхь, хотя, разумьется, не вдругъ, а постепенно, и училищъ только приходскихъ, первоначальныхъ (<sup>205</sup>).

По примѣру равноапостольнаго Владиміра, который «любилъ словеса книжная», и великій князь Ярославъ до того быль преданъ книгамъ, что часто самъ читалъ ихъ днемъ и ночью, и не менте отца своего заботился о просвѣщеніи своихъ подданныхъ. Съ этою цѣлію онъ, вопервыхъ, поставляя по градамъ и селамъ священно-служителей, нарочито опредблялъ имъ изъ имбнія своего урокъ (жалованье), чтобъ они чаще собирали народъ въ церкви и ревностиће учили его вћрћ, какъ поручено имъ отъ Бога. Во-вторыхъ, составилъ вокругъ себя цѣлое общество людей, довольно образованныхъ, которые перевели, по его порученію, многія книги съ греческаго языка на славянскій, а другія, вѣроятно, прежде въ Болгаріи или Россіи переведенныя, списали, и предлагалъ эти книги для чтенія всёмъ вёрнымъ. Въ-третьихъ, собравъ много кингъ, положилъ ихъ при Кіево-Софійскомъ соборѣ и такимъ образомъ основалъ первую въ нашемъ отечествѣ библіотеку (<sup>206</sup>). Въ-четвертыхъ, посѣтивши въ 1030 г. Новгородъ, самъ завелъ тамъ весьма значительное по тому времени училище, въ которомъ съ перваго разу начали обучаться триста дётей старостъ и пресвитеровъ, хотя этимъ отнюдь не отвергается, что и прежде въ Новгородѣ могли быть частныя, небольшія училища, какъ въ Курскв (207). Судя по такимъ опытамъ, естественяю думать, что Ярославъ старался и въ другихъ местахъ заводить, или, по крайней мфрф, поддерживать школы для образованія народа и приготовленія пастырей Церкви. Автописецъ не сообщаетъ объ этомъ извѣстій, но за то дѣлаетъ общее замѣчаніе, что тогда, какъ Владиміръ только взоралъ и умягчилъ землю русскую святымъ крещениемъ, Ярославъ «насъялъ книжными словесы сердца върныхъ

людей», и что даже въ концу XI и въ началѣ XII вѣка сыны Россіи только пожинали посѣянное этимъ достойнымъ кияземъ (<sup>208</sup>).

Чему обучали въ нашихъ первоначальныхъ училищахъ? Безъ всякаго сомнѣнія, славянской граматѣ и письму, какъ требовало самое назначение этихъ училищъ для образования Русскихъ. И препод. Несторъ пишетъ о преподобномъ Өсодосів, что, когда въ детстве онъ отданъ былъ родителями своими «на учение божественныхъ книгъ», то «искор'ь навыче всю грамату, якоже всыть чудитися о премудрости и разум'я д'ятища и о скоремъ его ученія». Если допустить, что одною изъ главибёщихъ цблей при завеленін у насъ училищъ было - приготовлять въ нихъ, согласно вопнощимъ потребностамъ того времени, священниковъ и причетниковъ для приходскихъ церквей; то необходимо согласиться, что въ никоторыхъ школахъ обучали и церковному панію. А въ накоторыхъ могли обучать и языку греческому, который столько быль нужень нашных пастырямь по дёдамь вбры. По крайней мырь, Польскіе литописцы объ этомъ говорять ясно, и то не-. оспоримо, что во дни Ярослава у насъ находились уже люди, которые достаточно знали оба языва, греческий и русскій, переводя съ нерваго на послідній разныя книги, по воль великаго князя, хотя лица эти могли быть и изъ Грековъ, или наъ Славянъ южныхъ (<sup>209</sup>).

Какія же книги тогда переведены у насъ, какія спясаны съ прежнихъ переводовъ и какія пріобрѣтены готовыя нашими великими князьями (<sup>210</sup>)? Рѣшительнаго объ этомъ сказать почти ничего нельзя. Можно только, по иѣкоторымъ даннымъ, предполагать, что въ юной Церкви Русской существовали уже на славянскомъ языкѣ кним

Селщенные Писанія. Но упорираемъ зявсь о нелиомъ экземнлярь книгь встхозавётныхъ, который будтобы быль написанъ еще при самомъ великомъ князъ Владиніръ, н уь конць XVI въка доставленъ царенъ Іоаннонъ Васильевичемъ Грознымъ Острожскому Киязю Константину, какъ свидетельствуеть последний из предисловии къ изданной нить Библін (<sup>211</sup>): потому что, при ближайшемъ разсмотрѣни этого списка, оказывается, что онъ восходня отвюдь не далѣе XV вѣка (<sup>212</sup>). По экземпляръ четверо-евангелія. написанный въ 1056 г. для ковгородскиго посадника Остроміра, и дошедшій въ ц'ялости до настоящаго времени, конечно, списанъ былъ съ другаго экземпляра временъ Ярослава I или даже св. Владиміра. Пресвитеръ Иларіонъ въ одномъ изъ сочиневій своихъ, явившенся прежде половины XI въка, начерталъ слёдующія запьчетельныя слова: «налагать въ сенть писания проповъдь Пророковь о Христь в учение Апастоловь о булущемъ въкъ было бы излишие и клонилось бы къ тисслинию: вбо что тсано въ друпихъ книнаго и вали уже изанстно, о текъ предлагать здёсь было бы признакомъ дерзости и славомебія». Значить, книги Пророковъ и Апостоловъ, разужется, на Славянскомъ язынъ были уже доступны слушателямъ вля читателямъ Иларіона. Въ то же время сань ень привель нь мухъ своихъ небольшихъ сочиненияхъ места ноъ книгъ воткозавётныхъ: Бытія, Судей, Псалмоюъ, Ислін, Іеренін, Данінла, Осін, Малахін, Інереа сына Сирахова, и новозавъхныхъ: Базигелій --- отъ Матеел, Марка, Луки, Іолина, и посланій — Іакова и Павла: къ Римлянамъ, перваго из Коринолиамъ, Галатамъ, Ефесеякь, втераго къ Тимесско и въ Титу (213). Въ 1047 году для Новгородскаго Князя Владиніра Ярославича написаны

быди книги шестнадцати Пророковъ съ краткими толкованіями на нихъ изъ разныхъ Отцевъ и учителей Церкви, сохранивніяся въ копіяхъ XV вѣка (<sup>214</sup>). Переписывались ли тогда въ Россіи еще какія либо библейскія книги, съ толкованіями на нихъ или безъ толкованій; только ли переписывались готовыя, переведенныя еще св. Меводіемъ въ Болгаріи, или нѣкоторыя переведены вновь въ самой Россіи при Ярославѣ, — ничего не знаемъ и не утверждаемъ (<sup>215</sup>).

Кромѣ квигъ Священнаго Писанія существовали тогда у насъ на Славянскомъ языкѣ и житія Святыхъ. Преп. Несторъ говоритъ о св. Борисѣ, что онъ, будучи нсполненъ благодати Божіей, часто «взимаше книгы и чтяше житья и мученія святыхъ»; а мнихъ Іаковь свидѣтельствуетъ, что св. Борисъ предъ своею кончиною воспоминалъ именно страданія св. Никиты, св. Вячеслава, князя Чешскаго, и св. великомученицы Варвары, которыя, слѣдовательно, были ему извѣстны (<sup>216</sup>). О другихъ книгахъ Славянскихъ, сохранимнихся въ спискахъ XI въка, скажемъ въ следующемъ отделе нашей исторія: потому что нельзя доказать, чтобы он в относились къ первой половинѣ этого стольтія, а не къ послѣдней. Здѣсь же ограничимся общямъ замѣчаніемъ, что благочествныхъ книгъ тогда находилось у насъ уже довольно. Ярославъ, по словамъ лѣтописца, собралъ и списалъ «книгы многы», такъ что изъ нихъ составилась Кіево-Софійская библіотека, и ими поучались не только князья или пастыри, но и вообще «вѣрніи людье». И пресвитеръ Иларіонъ, который самъ получилъ образование въ то время, въ одномъ изъ своихъ словъ выразился: «мы пишемъ не для незнающихъ, а для насыщающихся съ избыткомъ книжною мудростню» (<sup>217</sup>)! Вотъ какихъ людей можно уже было встрѣчать тогда между Русскими!

Памятниковъ духовнаго просвѣщенія и ученія, относящихся непосредственно къ отече́ственной нашей Церкви того времени, сохранилось весьма мало. Но тѣмъ-то болѣе они и драгоцѣниы для пасъ и привлекаютъ на себя наше вниманіе.

Первую драгоцанность представляеть собою довольно обширный сумволъ въры, преподанный въ пояснение и дополнение краткаго, Никеоцареградскаго сумвола, великому князю Владиміру, вдругъ послѣ крещенія его въ Херсонв. Нынв сделалось известнымь, что этоть сумволь есть не что иное, какъ буквальный переводъ, съ небольними по мѣстамъ пропусками, Греческаго исповѣданія вѣры, написаннаго еще Мвхавломъ Синкелломъ (ум. ок. 835) (<sup>218</sup>). И мы думаемъ, что сумволъ переведенъ точно для нашего Князя крестившими его Греками, а препод. Несторомъ, который могъ еще видъть переводъ, если не въ первоначальномъ спискъ, то въ копіяхъ, внесенъ въ льтопись безъ всякой перемѣны. Ибо, во-первыхъ, этотъ переводъ очень не точенъ и показываетъ, что переводчики мало были знакомы съ богословскою терминологіею на Славянскомъ языкъ в вовсе не знали, что исповъдание Михаила Синкелла уже давно и съ большею точностію переведено было на Славянскій языкъ для Болгарскаго царя Симеона (882 — 927) въ Сборникъ, впослъдстви переписаниомъ для нашего вел. кн. Святослава (<sup>219</sup>). А во-вторыхъ — въ этомъ переводъ православное, строго-догматическое выраженіе о Сынѣ Божіемъ и Св. Духѣ — о́роои́скоς единосущный замѣнено полуаріанскимъ терминомъ — подобносущный о́роючосос. — Но извъстно, что не только во дни

Digitized by Google

- 83 --

преп. Нестора, а еще при митрополитѣ Иларіонѣ у насъ употребляли о Сынѣ Божіемъ слово: единосущный, и что даже гораздо прежде въ переводѣ Синкеллова же исповѣданія вѣры для Волгарскаго царя Симеона употреблено это самое слово (<sup>220</sup>). Возможно ли, чтобы такое еретическое выраженіе (подобносущный) о Сыиѣ Божіемъ, и при томъ въ сумволѣ, преподанномъ Просвѣтитемо Россіи, могъ допустить нашъ просвѣщенный лѣтописецъ, еслибы онъ самъ перевелъ этотъ сумволъ, или еслибы онъ позволилъ дѣлать какія-либо перемѣны въ прежнемъ переводѣ, внося его въ свою лѣтепись? Обращаясь къ содержавню сумвола, находимъ здѣсь въ краткихъ словахъ всѣ главиѣйшіе догматы православія, какіе передала издревлеправославная Церковь греческая юной дшери своей, Церкви русской, въ лицѣ ея Равноапостода:

Догмать о Пресемпой Троиць: «Вбрую во единаго Бога Отца нерожденнаго, во единаго Сына рожденнаго, во единаго Святаго Духа исходящаго, -- три лица (собъства) совершенныя, разумныя, раздыленыя числомь и чпостасными свойствани, а не по Божеству: ибо они раздъляются нераздѣльно и соединяются несмъстно. Богъ Отецъ, присно-сый, пребываеть въ отчествѣ, перожденъ, безначаленъ, начало и вина всёмъ, и единою нерожденностно отличается отъ Сына и Духа; отъ Отца рождается Сынъ прежде всёхъ въкъ, и исходить Духъ Святый безвременно в безтелесно. Гле Отень, такъ и Сынъ, такъ и Аухъ Святый: Сынъ единосущет Отцу, различаясь оть Отца и Духа только рождениемъ; пресвятый Духу Отну и Сыну единесущень в соприсносущень. Отпу (свойственво) отчество, Сыну сыновство, а Святому Духъ исхождение. Ни Отецъ не предагается въ Сына или въ Духа, ни Сынъ

во Отца вли въ Духа, на Духъ въ Сына яли во Отца: нбо непредожны свойства. Не три Бога, по единъ Богъ: потому что едино Божество въ трехъ лицахъ».

Доглать о соплещении. «По хотвийо Отца и Духа (Сънкъ Божій), не оставляя отеческихъ иваръ, сошелъ спасти свою тварь, вониелъ въ дълическія ложесна Пречистыя, какъ сёмя Божіе, и, принявъ плоть, одушевлениую душею словесною и разумною, нашелъ Богомъ воплощеннымъ, родившимся неизреченно, и сохранившимъ дёвство Матери. Не потерпѣлъ ни смѣшенія, ни сліянія, и измѣненія, но пребылъ, чѣмъ былъ, и сталъ, чѣмъ не былъ, принявъ зракъ раба истиною, а не привидѣньемъ, и содѣлавшись подобнымъ намъ по всему, кромѣ грѣха»...

Доглаты о крестной смерти, воскресени, вознесени на небеса и второмь приместен Спасителя: «Распялся же и смерть виусиль, безгрѣшный; воскресь въ своей плоти, не видъть тлѣнія; на небеса возшель и сѣлѣ одесную Отца; вріндеть же паки со славою судить живыхъ и мертвыхъ. Какъ возмель съ своею плотио, такъ и снидетъ»....

Догнать о святыхъ тачнствахъ Церноч: «Кромъ того исповъдую слино крещеніе водою и Духонъ; приступаю из пречистымъ тайнамъ, въруя, что онъ суть воистину тъло и кровь»...

Догмать о церковныхь преданіяль, и въ частности, о поклоненіи иконамь, престу, мощамь селтыхь и селиценнымь сосудамь: «Прівылю церковныя преданія, покланяюся честимнь иконань, покланяюся древу честнаго креста и всякому начертацію креста, святымъ мощамъ и святымъ сосудамъ».

Къ этимъ частимъ догнатамъ, по изложения которыхъ въ подлиниомъ сумволѣ вѣры Михаила Синкелла ельдуетъ заключение, присовокуплены въ переводъ для вел. князя Владиміра еще два общія и весьма важныя наставления. Первое - о томъ, какого начала должно держаться, чтобы быть истинно-православнымъ: «въруй и седьми Соборамъ святыхъ Отецъ, изъ коихъ первый былъ въ Никен на Арія...; вторый въ Константинополѣ на Македонія...; третій въ Ефесть на Несторія»... и такъ далье перечислены всъ седнь вселенскихъ соборовъ съ обозначениемъ, сколько отцевъ присутствовало на каждомъ соборѣ и противъ кого каждый былъ направленъ. Другое наставление — о томъ, чего надлежало, особенно въ то время, остерегаться Русскимъ, чтобы не потерять православія: «не принимай же ученія отъ Латинянъ, коихъ ученіе развращенно». Вслёдъ за этимъ указаны нёкоторыя отступления Латинянъ, замѣчено, что прежде и они были православны и принимали участие во всёхъ седми вселенскихъ соборахъ, пока не совратились, и наконецъ повторенъ завѣтъ: «блюдися ихъ ученія... Богъ да сохранитъ тебя отъ сего». Мы полагаемъ, что и это послъднее наставленіе, направленное противъ Латинянъ, точно преподано в. кн. Владиміру крестившими его Греками, а не выдумано самимъ льтописцемъ. Ибо въ наставлении, между прочимъ, сказано о западномъ духовенствѣ: «ови попове единою женою оженѣвся служать, а друзіи до семые жены поимачи служать». Такой упрекъ Латинянамъ могли дълать на востокѣ развѣ еще въ концѣ Х и въ началѣ ХІ вѣка, т. е. до папы Григорія VII, который отлучиль оть Церкви всѣхъ женатыхъ священнослужителей, а отнюдь не во второй половинѣ XI и началѣ XII стольтія, когда жилъ преп. Несторъ, и когда, дъйствительно, ни преп. Өеодосій

печерскій, ни другіе наши обличители Латинянъ не ділали имъ этого упрека.

Вторая драгоцынность нашей духовной литературы того времени есть «Поучение къ братия» Новгородскаго епископа Луки Жидяты. Поучение это важно для насъ не по одной своей древности; ибтъ, а особенно потому, что оно составлено человѣкомъ, который первый наъ нашихъ соотечественниковъ удостовлся степени архипастырства, -потому, что оно, сколько донынѣ извѣстно, есть первое, собственно Русское словесное произведение, которое, судя по содержанію его и тону, святитель Новгородскій произнесъ едва ли не при самомъ вступления на свою паству (1035 г.). Не отличается это поучение ни искуственнымъ краснорѣчіемъ, ни глубиною и плодовитостію мыслей; напротивъ, дышетъ совершенною простотою и кратко излагаетъ самыя общія, первоначальныя наставленія въ истинахъ въры и нравственности. Но за то оно вполнъ соотвѣтствовало настоятельнымъ потребностямъ времени и м'еста, вполн'в приспособлено было къ понятіямъ тіхъ младенцевъ по въръ, къ которымъ было направлено.

«Первёе всего, братіе, говорить проповёдникь, воть какую заповёдь всё мы Христіане должны содержать несомнённо: вёровать во единаго Бога, въ Троицё славимаго, во Отца и Сына и Святаго Духа, какъ научили апостолы и утвердили святые Отцы: впрую во единаго Бога... до конца. Вёруйте также воскресенію и жизни вёчной и вёчной мукѣ (уготованной) грѣшникамъ. Не лѣнитесь ходить въ церкви и на заутреню, и на обѣдню, и на вечерню; и въ клѣти своей, отходя ко сну, прежде помолись Богу, и тогда возлегай на постелю. Въ церкви предстойте со страхомъ Божіимъ; не говори ничего и ни о чемъ не жысли, но всею выслие ноли Бога, да отпустить тебѣ Богь грѣхи.»

Указавъ, таниять образовъ, главныя обязанности Христіанана по отношению къ Богу, пропов'ядникъ начинаеть преподавать своимъ слушателямъ Христіанскія обязанноста и къ ближнимъ: «любовь имбите со всякимъ человъкомъ, а особенно съ братіею, и да не будетъ иное на серяці, а нное на устахъ. Не рой ямы предъ братомъ, да не ввергнеть тебя Богъ еще въ большую; но будь такъ правдивъ, чтобы ради правды и закона Божія быть готовымъ положить свою главу, да сочтеть тебя Богъ со святыми. Прощайте брать брату и всякому человёку, а не воздавайте зломъ за зло; похвалите другъ друга, да и Богъ васъ похвалитъ. Не смущай, да не наречешься сыномъ діявола; но примиряй, да будеть сыпомъ Богу. Не осуди брата даже мыслію, поминая грѣхи свои, да и тебя Богъ не осудить. Помните и милуйте странныхъ и убогихъ и заключенныхъ въ темницахъ, и будьте милостивы къ своящъ спротамъ»....

Послё сего проповёдникъ обращаеть винманіе своихъ слушателей преимущественно на самихъ себя, и наставляетъ, какъ они должны вести себя по-христіански: «Не прилично вамъ, братіе, имёть лицемѣріе, произносить срамныя слова и гиѣваться на всякъ день. Не злобствуй, не смѣйся ни надъ кѣмъ; въ напасти терпи, возлагая упованіе на Бога. Не имѣйте дерзости, ни гордости, не прилѣпляйтесь къ чему либо иному подобному, памятуя, яко заутра мы будемъ смрадъ и гной и червіе. Будьте смиревны и кротки, да и послушницы будьте и творцы Божівмъ зацейѣдямъ: ибо въ сердцѣ гордаго обитаетъ діаволъ, и Слово Божіе не можетъ утвердиться въ немъ.»

Наконецъ, пропов'ядникъ взрекаетъ еще в'еколько общихъ наставлений касательно обязанностей Христіанные въ отношения къ Богу, къ ближинить и къ самому себѣ, особенно въ быту семейномъ, гражданскомъ и цериовномъ, и тъмъ заключаетъ свое поучение. «Чтите стараго человѣка и родителей своихъ; не клянитеся именемъ Божінмъ, ни иного заклинайте, ни проклинайте. Судите по правдѣ, мэды не емлите, не отдавайте въ лихву. Бога бойтеся, князя чтите: мы рабы, во-первыхъ, Бога, а потомъ Государя. Чтите отъ всего сердиа іерея Божія, чтите и слуги церковныя. Не убій, не укради, не солжи, не будь довърчивъ лжи; не ненавиди, не завиди, не клевещи; не твори блуда ни съ рабою и ни съ кѣмъ; не пей безвременно, но пей въ мѣру, а не до пьянства. Не будь гнѣванвъ и дервокъ; съ радующимися радуйся, съ печальными будь нечаленъ. Не ядите сквернаго; святые дии чтите. Богъ же мира со всёми вани! Аминь» (221).

Повторяемъ: просто это поучение и безъискуственно; но оно показываеть въ авторъ пастыря мудраго, ясно понимавшаго, какою пищею ему надлежало питать свое духовное стадо, — пастыря ревностнаго и попечительнаго, который, казалось, хотълъ напутствовать своими наставленіями ввъренныхъ его водительству во всъхъ разнообразныхъ обстоятельствахъ жизни; пастыря кроткаго и любвеобильнаго, умѣвшаго говорить съ духовными чадами голосомъ убѣжденія и сердца. Одно уже это объясияетъ намъ, почему Ярославъ, не смотря на преобладающее въ то время вліяніе Греческаго духовенства въ нашей Церкви, ръпился избрать на Новгородскую казедру Русскаго — Луку Жидату, и предпочелъ его ученику прежняго Новгородскаго енисноца Іоакима, Ефрему, тогла канъ нослѣдній, по завѣщанію своего учителя, уже пять лѣтъ отправлялъ обязанности его учительства.

./ Третья драгоцѣнность н, можно сказать, пер.1ъ всей нашей духовной литературы перваго періода есть «Слово» пресвитера Иларіона, бывшаго въ селѣ Берестовѣ, впослёдствіи митрополита Кіевскаго. Мы уже нёсколько разь приводили краткие отрывки изъ этого превосходнаго слова, какъ свидътельства историческія. Теперь взглянемъ на него во всей его целости, чтобы составить о немъ надлежащее понятіе. Нельзя не удивляться зрѣлости ума, глубинѣ чувства, обилію богословскихъ свѣдѣній и тому ораторскому одушевленію в искусству, какими запечатлівно это образцовое слово, написанное Иларіономъ еще въ санѣ пресвитера. Оно состоитъ изъ трехъ частей, которыя, по-видимому, разнородны между собою, но имѣютъ тѣсную, внутреннюю связь и составляють одно художественное цёлое. Въ первой части витія показываетъ превосходство закона Евангельскаго, т. е. въры Христовой, предъ закономъ Мочсевымъ и распространение ся между всѣми народами, и въ особенности въ землѣ Русской; во второй — восхваляетъ равноапостольнаго Владиміра, просвѣтившаго землю Русскую этою спасительною вброю, столько превосходящею законъ Мочсеевъ; въ третьемъ — обращается съ молитвою къ Богу отъ лица всей новопросвѣшенной земли Русской, - такъ что первая часть служитъ самою твердою основою для второй, а вторая естественно приводить къ третьей и заключается ею. Всѣ этн три части означены въ самомъ заглавін слова: «О законѣ, Мочсеомъ даннѣмъ, и о благодати и истинѣ, Інсусъ Христомъ бывшимъ, и како законъ отънде, благодать же и истина всю землю исполни и въра во вся языки простреся

- 90 -

и до нашего языка Русскаго; и Похвала Кагану нашему Владиміру, отъ него же крещени быхомъ, и Молитва къ

Богу отъ всеа земля наша».

«Благословень Господь Богь Израилевь, Богь Христіанскій, — такъ начинается первая часть слова, — яко постьти и сотвори избавление людемъ своимъ (Лук. 1, 68), не презрѣлъ твари своей до конца и не попустилъ ей быть одержимою мракомъ идолопоклонства и бъсовскимъ служеніемъ, но оправдалъ сперва племя Авраамово чрезъ скрижали и законъ, а послѣ чрезъ Сына своего спасъ всѣ народы Евангеліемъ и крещеніемъ, вводя ихъ въ обновленіе пакибытія, въ жизнь вѣчную. Итакъ восхвалимъ и прославимъ Его, непрестанно хвалимаго отъ Ангеловъ; поклонимся Ему, которому непрестанно кланяются Херувимы и Серафимы: ибо Онъ призрѣлъ на людей своихъ, — и не ходатай, ниже Ангель, по самь спась нась (Ис. 63, 9), пришедъ на землю не привидѣніемъ, но истинно, пострадавъ за насъ плотію, до гроба, и воскресивъ насъ съ Собою. Облекшись плотію, пришель Онъ къ живущимъ на землѣ человѣкамъ; а бывъ распятъ и положенъ во гробѣ, сошелъ къ находящимся во адѣ, дабы тѣ и другіе, живые и мертвые, познали посъщение и пришествие къ нимъ Божества, и уразумъли, что Богъ имъетъ власть и силу надъ живыми и мертвыми. Ибо кто такъ великъ, какъ Богъ нашъ? Онъ единъ творитъ чудеса. Онъ положилъ законъ для приготовленія людей къ принятію истины и благодати, чтобы человѣческое естество, при руководствѣ закона, уклоняясь отъ идольскаго многобожія, пріучилось въровать въ единаго Бога, чтобы человъчество, какъ сосудъ оскверненный, бывъ омыто закономъ и обрізаніемъ, какъ водою, могло принять млеко благодати и

T. I.

- 91 -

крещенія. Законъ былъ предтечею и служителемъ благодати и истины; истина же и благодать служатъ вѣку будущему, жизни безсмертной. Ибо законъ приводилъ подзаконныхъ къ благодатному крещенію; крещеніе же препровождаетъ сыновъ своихъ въ вѣчную жизнь. Мочсей и Пророки проповѣдали о пришествіи Христовомъ, а Христосъ и Его Апостолы — о воскресеніи и будущемъ вѣкѣ.»

Послѣ этой общей мысли о законѣ и благодати, составляющей какбы вступленіе къ первой части, витія подробно разсматриваеть ихъ взаимное отношеніе подъ сумволическими образами сперва Агари и Сарры, потомъ Манассіи и Ефрема, и раскрываетъ преимущественно двѣ истины: во-первыхъ — ту, что законъ данъ былъ только на время, служилъ только приготовленіемъ къ благодати, сѣнію грядущихъ благъ и долженъ былъ прейти, когда возсіяла благодать и начала приводить людей къ вѣчной жизни; а во-вторыхъ — ту, что законъ данъ былъ однимъ Јудеямъ и не простирался на другіе народы, тогда какъ благодать и вѣра Христіанская дарована для всѣхъ людей, распространилась на множество языковъ, наполнила вско землю, покрыла ее, какъ вода морская, и спасаетъ всѣхъ.

При созерцаніи такого превосходства благодати предъ закономъ витія снова возносится къ самому виновнику благодати Господу Іисусу и восклицаетъ: «итакъ, кто не прославитъ, кто не восхвалитъ Его, кто не поклонится величію славы Его? Кто не удивится неизмѣримому человѣколюбію Его? Рожденный прежде вѣковъ отъ Отца, единый сопрестольный Отцу, единосущный Ему, какъ свѣтъ солнцу, сошелъ на землю; не отлучаясь отъ Отца, посѣтилъ людей своихъ, воплотился отъ чистой, безмужной и непорочной Дѣвы, вошелъ (въ утробу Ея), какъ

самъ вѣдаетъ, принялъ плоть и исшелъ, какъ вошелъ, единъ сый отъ Троицы – въ двухъ естествахъ: божескомъ и человѣческомъ, - совершенный человѣкъ по вочеловѣченію, а не въ привидѣніи, и совершенный Богъ по божеству, а не простой человѣкъ. На землѣ Онъ явилъ (свойства и дѣла) божескія и человѣческія: какъ человъкъ возрасталъ въ утробъ матерней, а какъ Богъ исшелъ, не нарушивъ дъвства; какъ человъкъ питался матернимъ млекомъ, и какъ Богъ повелѣлъ Ангеламъ съ пастырями воспѣвать: слава въ вышнихъ Богу; какъ человѣкъ повитъ былъ пеленами, и какъ Богъ путеводствовалъ волхвовъ звѣздою; какъ человѣкъ возлегъ въ ясляхъ, и какъ Богъ принялъ отъ волхвовъ дары и поклонение; какъ человѣкъ бѣжалъ во Египетъ, но какъ Богу, поклонились Ему рукотворенная Епипетская (Ис. 19, 1); какъ человъкъ пришелъ креститься, но, какъ Бога, убоявшись, Іорданъ возвратился вспять; какъ человѣкъ, обнажившись, вошелъ въ воду, и какъ Богъ принялъ свидътельство отъ Отца: сей есть Сынь мой возлюбленный; какъ человѣкъ постился сорокъ дней и взалкалъ, и какъ Богъ побѣдилъ искусителя; какъ человѣкъ вошелъ на бракъ въ Кану Галилейскую, и какъ Богъ преложилъ воду въ вино; какъ человъкъ спалъ на кораблъ, и какъ Богъ запретилъ вътрамъ и морю, и они послушались Его; какъ человъкъ прослезнася о Лазарѣ, и какъ Богъ воскресилъ его изъ мертвыхъ; какъ человѣкъ всѣлъ на осля, но какъ Богу, Ему • взывали: блаюсловень прядый во имя Господие; какъ человекъ былъ распятъ, и какъ Богъ по своей власти ввелъ въ рай распятаго съ нимъ; какъ человъкъ вкусилъ одта и испустилъ духъ, и какъ Богъ помрачилъ солнце и потрясъ землю; какъ человъкъ положенъ былъ во гробъ, и

какъ Богъ разрушилъ адъ и освободилъ души; какъ человѣкъ запечатанъ былъ во гробѣ, и какъ Богъ исшелъ, сохранивъ печати въ цѣлости; Іуден старались утанть Его воскресеніе, какъ человѣка, подкупая стражу, но какъ Бога, Его познали всѣ концы земли. По истинѣ, кто Богъ велій, яко Богъ нашъ? Той есть Богъ, творяй чудеса. Крестомъ и страданіями на лобномъ мѣстѣ Онъ содълалъ спасеніе посредъ земли (Пс. 73, 12), вкусивъ оцта и желчи, чтобы горькимъ вкушеніемъ уничтожить преступленіе и грѣхи, порожденные сладкимъ Адамовымъ вкушеніемъ отъ древа.»

«Но, -- продолжаетъ ораторъ, -- сотворившіе съ Нимъ сіе сами преткнулись, какбы о камень, и сокрушились»,--и показываетъ, почему и какъ Іудеи не приняли Спасителя и сами за то были отвергнуты, и законъ, какъ вечерняя заря, погасъ; почему и какъ благодать распространилась между новыми народами и достигла народа русскаго. Остановившись особенно на послёднемъ событін, русскій пресвитеръ говорить: «вотъ уже и мы со всѣми Христіанами славимъ святую Троицу, а Іудея молчить; Христосъ прославляется, а Іудеи проклинаются, язычники приведены, а Іудеи отринуты.... Уже не идолослужителями именуемся мы, а Христіанами; мы уже не безъ упованія (Еф. 2, 12), но уповаемъ на жизнь вѣчную. Уже не капища строимъ, но созидаемъ церкви Христовы; не закалаемъ другъ друга бѣсамъ, но Христосъ за насъ закалается и раздробляется въ жертву Богу и Отцу. Уже не кровь жертвъ вкушаемъ и погибаемъ; но вкушаемъ пречистую кровь Христову, и спасаемся. Всѣ народы помиловалъ благій Богъ, и насъ не презр'ялъ; восхот'ялъ — и епасъ насъ и привелъ въ познание истины. Пуста была

земля ваша и изсохла; зной идолослуженія изсушилъ ее: но внезапно потекъ источникъ Евангелія и нанонлъ всю землю нашу.... Такъ, вѣруя въ Него и содержа преданіе святыхъ Отепъ седми Соборовъ, молимъ Бога, да поспѣшитъ намъ еще и еще, и направитъ насъ на путь заповѣдей своихъ», и проч.

Если хороша первая часть разсматриваемаго нами слова: то еще лучше, вдохновеннье и краснорвчивье вторая. Здъсь прежде всего ораторъ призываетъ соотечественниковъ восхвалить своего Равноапосмола и начертываетъ картину, какъ онъ насадилъ св. виру въ земли Русской: «славить похвалами Римская страна Петра и Павла, чрезъ которыхъ увъровала во Інсуса Христа, Сына Божія; Асія, Ефесъ и Патмосъ — Іоанна Богослова; Индія — Өому; Египетъ — Марка; каждая страна, городъ и народъ чтутъ и славятъ своихъ наставниковъ, которые научили ихъ православной въръ. Прославимъ и мы, по силъ нашей, хотя малыми похвалами, совершившато великія и чудныя діла, нашего учителя и наставника, велинаго Кагана земли нашей Владиміра.... Когда жилъ онъ и землю свою управляль съ правдою, мужествомъ и смысломъ: пришло на него посъщение Вышняго, вризръло на него всемилостивое око благаго Бога, и возсіялъ въ сердцѣ его разумъ; онъ уразумѣлъ суету идольскаго заблужденія и взыскалъ единаго Бога, сотворившаго все видимое и невидимое. А. особенно, - онъ всегда слышалъ о православной, христолюбивой и сильной вѣрою земль Греческой, какъ чтутъ тамъ единаго Бога въ Тронцъ и покланяются Ему, - какъ творятся тамъ силы, чудеса и знамения, - какъ церкви. тамъ полны людей, --- какъ въ селеніяхъ и городахъ бла-говърныхъ всъ прилежатъ къ молитвъ, всъ представтъ:

Богу. Слыша все сіе, возгор'влся онъ духомъ и возжелалъ сердцемъ — быть Христіанниомъ и обратить всю землю въ Христіанство. По благоволенію и любви Божіей къ роду человѣческому это и исполнилось. Совлекся Каганъ нашъ одежды, а съ нею и ветхаго человѣка; сложилъ одежду тлённую, отрясъ прахъ невёрія и, вошедши въ святую купаль, возродился отъ Духа и воды. Во Христа крестившись, въ Христа облекся, и вышелъ изъ купѣли убъленный; сталъ сыномъ нетлънія, сыномъ воскресенія; принялъ имя вѣчное и славное въ роды и роды — Василій, по которому и написанъ въ книгъ живота, въ вышнемъ градъ, въ нетлънномъ Іерусалимъ. Впрочемъ на этомъ еще не остановился онъ въ подвигѣ благовѣрія, и не въ этомъ только явилъ свою любовь къ Богу, но простерся далбе и повелблъ всему народу своему креститься во имя Отца и Сына и Святаго Духа, чтобы открыто и громогласно славилось во всёхъ городахъ имя святыя Троицы и всѣ были Христіанами: малые и великіе, рабы и свободные, юные и старые, бояре и простые, богатые и убогіе. И не одинъ человѣкъ не противился его благочестивому повельнію: крестились, - если кто не по любви, то по страху къ повелѣвшему; поелику благовѣріе въ немъ соединено было со властію. Такимъ образомъ, вся земля наша въ одно время стала славить Христа съ Отцемъ и Святымъ Духомъ. Тогда мракъ идольскій началъ отъ насъ удаляться, и появилась заря благовѣрія. Тогда тьма служенія бѣсовскаго исчезла, и освѣтило нашу землю солнце Евангелія; капища разрушены, и церкви воздвигаются; идолы низвергаются, и явились иконы Святыхъ; бѣсы убѣжали, крестъ освятилъ города; пастыри словесныхъ овецъ Христовыхъ — епископы, пресвитеры

- 97 -

и діаконы стали возносить безкровную жертву, и клиръ украсилъ и облекъ въ благолѣпіе святыя церкви. Труба апостольская и громъ евангельскій огласилъ всѣ города; онміамъ, возносимый Богу, освятилъ воздухъ. Поставлены на горахъ монастыри; явились черноризцы; мужи и жены, малые и великіе, всѣ люди наполнили святыя церкви, прославили Господа.»

За тъмъ начинается самая похвала: «тебя же какъ восхвалимъ, досточтимый и славный отецъ нашъ, премужественный между владыками земными, Василій? Какъ можемъ надивиться твоей доблести, крепости и силь? Какую воздаднить благодарность за то, что чрезъ тебя познали мы Господа и избавились зэблужденія идольскаго. что по твоему повелѣнію по всей землѣ нашей славится Христосъ?... не видель ты Христа и не ходиль по Немъ: какъ же сталъ ты ученикомъ Его? Другіе, видѣвъ Его, не въровали: а ты, не видъвъ, увъровалъ... Знавшіе законъ и Пророковъ распяли Христа, а ты, не читавъ ни закона, ни Пророковъ, Распятому поклонился. Какъ разверзлось сердце твое? Какъ вошелъ въ тебя страхъ Божій? Не видѣлъ ты Апостола, который бы, пришедъ въземлю твою, своею нищетою и наготою, гладомъ и жаждою, преклониль твое сердце къ смиренію. Не видбль, какъ изгоняли бъсовъ именемъ Христовымъ, возвращали здравіе больнымъ, какъ прелагался огонь въ холодъ, воскресали мертвые. Не видевъ всего этого, какъ же ты увероваль? Дивное чудо! Другіе цари и властители, видя, какъ все это совершилось святыми мужими, не въровали, но еще самихъ, ихъ предавали страданіямъ и мученіяиъ. Но ты, блаженный, безъ всего этого притекъ ко Христу; руководствуясь только своямъ добрымъ смысломъ и острымъ

уможъ, ты постигнулъ, что единъ есть Богъ, Творецъ невидимаго и видимаго, небеснаго и земнаго, и что послалъ Онъ въ міръ для спасенія людей своего возлюбленнаго Сына. И съ сими помыслами вступилъ ты въ свѣтлую купѣль».

Послё этого проповёдникъ прославляетъ щедроты и милостыни Владиміра и доказываетъ на основаніи слова Божія, что за свои милостыни и за свой великій подвигъ обращенія безчисленныхъ грѣшниковъ отъ идолопоклонства и насажденія благов рія во всей странь своей онъ, безъ сомнѣнія, подобно Константину великому, удостоится славы на небесахъ: «подражатель великаго Копстантина, равный ему умомъ, равный любовію ко Христу и почитаніемъ служителей Его! Тотъ, со святыми Отцами Никейскаго Собора, положилъ законъ людямъ; а ты, часто собираясь съ новыми отцами, нашими епископами, съ великимъ смиреніемъ совѣтовался съ ними, какъ уставить законъ сей среди людей, недавно познавшихъ Господа. Тотъ покорилъ Богу царство Еллинское и Римское; а ты, блаженный, тоже сделалъ въ Россіи: ибо какъ у техъ, такъ и у насъ уже Христосъ именуется Царемъ. Тотъ съ матерію своею Еленою утвердилъ вѣру, когда принесъ кресть изъ Іерусалима и разослалъ части его по всему міру своему; а ты утвердилъ вѣру съ бабкою твоею Ольгою, принесши кресть изъ новаго Јерусалима, града Константинова, и поставивъ его на землѣ своей. И, какъ подобнаго Константину, Богъ соделалъ тебя участникомъ единой съ нимъ славы и чести на небесахъ за благовъріе, которое имблъ ты въ этой жизни».

Какъ на свидётелей благовёрія равноапостольнаго князя, витія указываетъ на Десятинный храмъ, созданный Владиміромъ, гдѣ покоилось и честное тѣло его, и на сына его Ярослава — продолжателя его благочестивыхъ дёлъ. и при этомъ въ порывѣ ораторскаго воодушевления восклицаетъ: «встань отъ гроба твоего, честная главо, встань, отряси сонъ! Ты не умеръ, но спишь до общаго встять возстанія. Встань! Ты не умеръ. Не свойственно умереть тебѣ, когда увѣровалъ ты во Христа, Жизнь всего міра. Отряси сонъ, возведи очи и посмотри, какъ Господь, сподобивъ тебя почестей небесныхъ, не оставилъ тебя безъ памяти и на землё, въ сынѣ твоемъ. Встань, посмотря на сына своего Георгія, посмотри на кровнаго своего, посмотри на своего возлюбленнаго, посмотри на того, котораго извелъ Господь отъ чреслъ твоихъ, посмотри на украшающаго престолъ земли твоей, — и возрадуйся, возвеселись! Посмотри и на благовѣрную сноху твою Ирину; посмотри и на внуковъ и правнуковъ твоихъ, какъ они живутъ, какъ Господь хранитъ ихъ, какъ содержать они благовѣріе, тобою преданное, какъ часто посѣщаютъ святые храмы, какъ славятъ Христа, какъ покланяются Его имени. Посмотри и на городъ, сіяющій величіемъ; посмотри на процвѣтающія церкви, посмотри на возрастающее христіанство; посмотри на городъ, освящаемый и блистающій иконами Святыхъ, благоухающій онміамомъ и оглашаемый хвалами святыми и божественными пѣснопѣніями. И видевъ все сіе, возрадуйся, возвеселись и восхвали благаго Бога, строящаго все cie».

Наконецъ, Иларіонъ обращается ко Владиміру, какъ уже прославленному на небесахъ, съ хвалебными восклицаніями: радуйся, и съ молитвою, чтобы онъ, получивъ за свои добрыя дёла въ царствё небесномъ возмездіе, помолился Господу о землё своей н о людяхъ, надъ которыми благовёрно владычествоваль, и въ особенности о сымё своемъ каганё Георгів (Ярославё).

Послѣ этой краткой молитвы къ равноапостольному Владиміру слідуеть общирная молитва къ Богу, составляющая третью часть и какбы общее заключение всего слова. Въ ней служитель Церкви отъ лица всей земли Русской взываеть: «Ты же, Владыко, Царю и Боже нашъ, высокій и славный! Человѣколюбецъ, воздающій по трудамъ славу и честь, и творящій причастниками твоего царства! Помяни, какъ благій, и насъ убогихъ твонхъ; яко имя Тебь человьколюбець. Хотя и не имѣемъ мы добрыхъ дълъ, но спаси насъ по великой твоей милости. Мы бо модіе твои, и овцы пажити твоея; мы стадо, которое недавно Ты началъ пасти, исторгши изъ пагубнаго идолослуженія. Пастырю добрый, положившій душу свою за овцы! Не оставь насъ, хотя мы и доселѣ блуждаемъ; не отвергни насъ, хотя мы и доселѣ согрѣнаемъ вредъ Тобою, какъ рабы новокупленные, ни въ чемъ не умѣющіе угодить господану своему.... Каемся о злыхъ делахъ своихъ; просимъ, да послешь страхъ твой въ сердца наши, молимъ, да помилуешь насъ на страшномъ судѣ... Ты Богъ нашъ, и мы люди твои, твоя часть, твое достояние. Не воздѣваемъ рукъ нашихь къ богу чуждому, не послѣдуемъ какому-либо пророку, не держимся ученія еретическаго; но призываемъ Тебя, Бога истиннаго.... Доколѣ стоитъ міръ сей, не наводи на насъ напасти и искушенія и не предай насъ въ руки иноплеменниковъ, да не назовется градъ твой градомъ плененнымъ, и стадо твое - пришельцами въ землѣ не своей; да не скажутъ вопреки намъ народы: гдл есть Богь ихъ? Не попускай на насъ скорби, глада, внезапной смерти, огня, потопленія, чтобы не отпа- 101 -

ли отъ вбры нетвердые въ вбрб. Не много накажи, по много помилуй; не сильно порази, но милостиво исцёли; не надолго оскорби, но вскоре утель... Продли милость твою на людяхъ твонхъ; враговъ прогони; миръ утверди; народы укроти; голодъ вознагради изобиліемъ. Государей нашихъ сдълай грозными народамъ; боляръ умудри; города распространи; Церковь твою возрасти; достояние твое соблюди; мужей, женъ и дѣтей спаси; находящихся въ рабствѣ, въ плѣненін, въ заточенін, въ путешествін, въ плаванія, въ темницахъ, въ алчбѣ, жаждь и наготѣ, всѣхъ помилуй, всёхъ утёшь, всёхъ обрадуй, подавая имъ радость тѣлесную и душевную», и проч. Въ доказательство того, какъ высоко цёнили предки наши эту молитву, довольно припомнить, что она принята была въ церковное употребленіе, и еще въ XVI въкъ возглашалась при общественныхъ службахъ (222).

Когда написано Иларіономъ разобранное нами слово, мы уже сказали. Въ словѣ упоминаются двѣ церкви, созданныя въ Кіевѣ Ярославомъ: Софійская и потомъ Благовѣщенская; слѣдовательно оно написано гораздо послѣ 1037 года, когда Софійская церковь была только-что заложена. Упоминается также въ живыхъ супруга вел. кн. Ярослава Ирина, скончавшаяся въ 1050 г.; слѣдовательно слово написано прежде, нежели Иларіонъ избранъ былъ въ санъ митрополита. Было ли оно произнесено во храмѣ? Кажется, было, — судя по одному обращенію витіи къ слушателямъ въ концѣ приступа: «излагать въ семъ писаніи проповѣдь Пророковъ о Христѣ и ученіе Апостоловъ о будущемъ вѣкѣ было бы излишне и клонилось бы къ тщеславію. Ибо что писано въ другихъ книгахъ и *вамъ* уже извѣстно, о томъ предлагать здѣсь было бы призна-

Digitized by Google

комъ дерзости и славолюбія». Въ какомъ же храмѣ и ко-гда слово произнесено? Всего вѣроятнѣе-въ Десятинномъ храмѣ, гдѣ покоилось самое тѣло Владиміра и въ день. памяти равноапостольнаго Князя. Нътъ сомнънія, что благочестивый Ярославъ ежегодно совершалъ, вмѣстѣ со всти кіевлянами, память по отцт своемъ въ день его кончины (15 Іюля), у его гроба. Если когда, то особенно въ этотъ торжественный день, въ присутстви самаго князя съ семействомъ и при многочисленномъ стечении народа, прилично было возгласить похвальное слово просвѣтителю Россіи. Если гдѣ, то особенно у гроба его естественно было воскликнуть: «встань отъ гроба твоего, честная главо! Встань, отряси сонъ..., встань, посмотри на сына твоего Георгія, посмотри на кровнаго своего, посмотри на возлюбленнаго своего»!.. Во всякомъ другомъ храмѣ такое обращеніе къ св. киязю было бы не столько умъстно. Мы еще будемъ говорить о сочиненіяхъ Иларіона, уже въ санъ митрополита, въ своемъ мъстъ; а теперь спросимъ только: достоинъ ли былъ этотъ смиренный пресвитеръ, по образованію, той высокой іерархической степени, на которую вскоръ былъ поставленъ? 🗙

Наконецъ, сохранился и еще одинъ весьма важный памятникъ русской духовной литературы временъ Владиміра святаго, хотя и писанный по-гречески. Разумѣемъ сочиненіе кіевскаго митрополита Леонтія объ оприснокахъ: памятникъ тѣмъ болѣе замѣчательный, что представляетъ собою самый первый опытъ въ полемическомъ родѣ, написанный собственно въ Церквп Русской противъ Латинянъ, и вообще одинъ изъ первыхъ опытовъ въ томъ же родѣ на всемъ востокѣ, какъ по древности, такъ и по внутреннему достоинству. А потому считаемъ неизлиш-

Digitized by Google

нимъ познакомиться короче съ этимъ произведеніемъ, и прослѣдить его отъ начала до конца.

Сочиненіе надписано: объ опръснокахъ, но направлено вмѣстѣ и противъ нѣкоторыхъ другихъ отступленій римской Церкви отъ истины православія; только объ опрѣснокахъ разсуждаетъ гораздо подробнѣе и общирнѣе, нежели о прочихъ предметахъ.

Начинается общимъ вступленіемъ. «Мужи римскіе, внемлите! Свътильники ногама моима закони твой, и свъть стезямъ моимъ, говоритъ божественное Писаніе (Псал. 118, 105), — и весьма справедливо. Притомъ заповѣдь закона есть жизнь и свътъ: зане свътъ повельнія твоя на земли (Ис. 26, 9). Итакъ если заповѣди Божіи суть жизнь и свътъ всякому ходящему въ нихъ, и если нарушение одной заповѣди причинило смерть всему роду человѣческому: то, значитъ, смерть и мракъ, или погибель - не ходить въ заповѣдяхъ Божіихъ; не ходящій во свѣтѣ, по слову Господа, не въсть, камо идетъ (Іоан. 12, 35). Посмотримъ же, по Богу-ли хожденія наши, и въ заповѣдяхъли Его мы, или нѣтъ. Но такъ-какъ хожденіе по Богу двояко, одно вѣрою, а другое жизнію и дѣлами; такъкакъ и хождение вѣрою и хождение жизнию тоже двояко, одно правое, а другое не правое, одно благое, а другое злое: то прежде всего обратимъ внимание, каково хожде-. ніе наше вѣрою, которая есть основаніе всей жизни по Богь. Ибо хотя и въра безъ дълъ мертва есть, и дълабезъ въры; въра, однакожъ, должна предшествовать дъламъ: она есть основание ихъ и на ней зиждутся дѣла, н соблюдаются ею. По сему о въръ прежде и разсудимъ; а потомъ, когда положено будетъ прочное основание, пусть каждый зиждеть на немъ и дѣла свои».

- 104 -

Послѣ этого общаго вступленія авторъ, въ частности, переходитъ къ изслѣдованію объ опрѣснокахъ: «слышу, что вы употребляете опрѣсноки при божественномъ тайнодѣйствіи; а мы, напротивъ, употребляемъ хлѣбъ квасный. Но, какъ ваше обыкновеніе въ упомянутомъ дѣлѣ есть слѣдствіе вашего вѣрованія, такъ точно и наше. Потому разсмотримъ на основаніи Писанія, что должно употреблять при совершеніи Евхаристіи, опрѣсноки или хлѣбъ квасный».

Въ самомъ изслѣдованіи авторъ представляетъ цѣлый рядъ доказательствъ разсматриваемой имъ истины, стараясь вмѣстѣ опровергать возраженія Латинянъ. Доказательства эти, если мы выразимъ ихъ кратко словами самаго автора, опуская подробности, состоятъ въ слѣдующемъ:

а) «Христосъ Спаситель есть *iерей во въкъ по чину* Мельхиседекову (Пс. 109, 4), а не по чину Ааронову. Но Мельхиседекъ принесъ хлѣбъ и вино, а Ааронъ приносилъ кровавыя жертвы и опрѣсноки и горькое зеліе. Чтоже послѣ этого должно совершать намъ: то ли, что принесъ Мельхиседекъ, или то, что приносилъ Ааронъ? То, что принесъ Мельхиседекъ: ибо по Его чину есть Іерей Христосъ, а не по чину Ааронову».....

б) «Христосъ Спаситель, взявъ хлѣбъ и преломивъ, предалъ ученикамъ своимъ, съ произнесеніемъ словъ: пріимите, ядите: си есть тало мое (1 Кор. 11, 24), хлѣбъ квасный — живой, а не мертвые опрѣсноки, хлѣбъ квасный въ воспоминаніе Его самаго, который есть животъ міра, а не опрѣсноки, которые учреждены были только, какъ образъ, въ воспоминаніе злостраданій и въ знаменіе умерщвленія грѣха прародительскаго. Азъ есмь хлъбъ животный, сшедый съ небесе, говоритъ Господь, и ядый мою плоть живъ будетъ во въкъ: зане Азъ живу, и вы живи будете (Іоан. 6, 51; 14, 19)»....

в) «Христосъ Спаситель учредилъ новый завѣтъ, а кто учредилъ новый, тотъ этимъ самымъ упразднилъ ветхій, въ которомъ были опрѣсноки. Одно изъ закона (ветхаго) исполняющій весь законъ долженъ исполнять; и Христосъ ему ничтоже пользуетъ, какъ говоритъ божественный Апостолъ (Гал. 5, 2)»....

г) «Христосъ Спаситель въ тринадцатый день преподалъ наше таинство, когда еще не время было опрѣсноковъ, а въ четырнадцатый пострадалъ Самъ, слёд. въ то самое время, когда и агнецъ, во образъ Его былъ закалаемъ и снъдаемъ, и изъемлемо было изъ домовъ квасное. Евангелисть говорить: и тіи не внидоша во преторь, да не осквернятся, но да ядять пасху (Іоан. 18, 28); - еще: Іудее же, понеже пятокъ бъ, да не останутъ на крестъ тъмса въ субботу, бъ бо великъ день тоя субботы (Іоан. 19, 31). Итакъ, если агнецъ въ четырнадцатый день былъ закалаемъ, когда и Господь пострадалъ, а опрѣсноки были ядомы послѣ агнца: то ясно, что Господь, преподавши наше таинство въ тринадцатый день, преподалъ квасный хлѣбъ, а не опрѣснокъ: ибо еще не время было опрѣсноковъ. Но что Онъ преподалъ, то и должны мы благочестно блюсти»....

д) «Христосъ Спаситель употребилъ на вечери, при . установлении таинства Евхаристии а́ртос. Но нигдѣ нельзя найти въ Писании, чтобъ подъ словомъ а́ртос, безъ прибавления къ нему а́ζυμος, разумѣлся опрѣснокъ; вездѣ, напротивъ, подъ именемъ а́ртос, если не прибавлено къ нему а́ζυμος, разумѣется хлѣбъ квасный. Даже слово а́ртос, хотя - 106 -

бы то въ соединени съ адоцос, почти и не употребляется, когда хотятъ означить опръснокъ; а если и употребляется, что впрочемъ случается ръдко, то не иначе, какъ съ прибавлениемъ адоцос. Хлъбъ, говорится, опръсночный (Числ. .6, 19)»....

е) «Господь говорить въ Евангеліи: блюдитеся ота кваса фарисейска и саддукейска; а ученики помышляли въ себѣ: это значитъ, что мы хлѣбовъ не взяли. Уразумѣвъ же Іисусъ помышленія ихъ, сказалъ имъ: какъ же вы не разумѣете, что Я не о закваскъ хлъбной сказалъ вамъ (Мат. 16, 6—11)? Итакъ, вотъ н ученики, услышавши о закваскѣ, тотъ-часъ вообразили, что рѣчь о хлѣбѣ (ӑртоҫ); и Учитель ихъ даетъ разумѣть, что съ понятіемъ хлѣба (ӑртоҫ) естественно соединяется понятіе закваски: тогда разумъша, яко не рече хранитися ота кваса хлъбнаго, но отъ ученія фарисейска и саддукейска (—12)»....

ж) Совершать опрѣсноки повелѣно было Іудеямъ только въ Іерусалимѣ гдѣ находился знаменитый храмъ. А отсюда мы заключаемъ, что вы (Римляне), кромѣ несоблюденія Евангелія, нарушаете и ветхій законъ, во всякое время и во всякомъ мѣстѣ совершая опрѣсноки, которые совершаемы были нѣкогда Іудеями только въ Іерусалимѣ, и въ продолженіе седми дней. Заключаемъ такъ же, что, по разрушеніи Іерусалима и храма его, должно разрушиться и все, образно въ немъ нѣкогда совершавшееся, слѣд. и опрѣсноки, и что, по прошествіи сѣни, во всемъ мірѣ должно возсіять Солнце правды и его благовѣстіе»....

3) «Хотя Евангеліе говорить: въ первый день опръсночный приступили ко Іисусу ученики Его, говоря Ему: Господи, гдѣ велить приготовить намъ Тебѣ пасху (Мат. 26, 17)? Но первымъ опрѣсночнымъ днемъ Евангелистъ на-

зываетъ здѣсь день, предшествовавшій времени яденія опрѣсноковъ, какъ полагаетъ и великій Златоустъ. И этотъ день есть именно десятый мѣсяца : ибо въ десятый день приготовляема была законная пасха, т. е. отделяемъ былъ по закону агнецъ на закланіе, во образъ Господа, я соблюдаемъ былъ даже до четырнадцатаго дня, а въ 14 былъ закалаемъ къ вечеру; и послѣ него ядомы были опрѣсноки, такъ что, если-бы не былъ предварительно отдѣляемъ агнецъ, то не былъ-бы закалаемъ; если-бы не былъ закалаемъ агнецъ, то не были бы снёдаемы и опрёсноки. Посему справедливо Евангелистъ назвалъ первымъ опрѣсночнымъ днемъ сей приготовительный день; ибо онъ былъ началомъ и какъ-бы причиною и снѣденія опрѣсноковъ. Мы такъ же, согласно съ прообразованіемъ, великій понедвльникъ называемъ первымъ великимъ днемъ святыхъ страстей, не потому, чтобы въ этотъ день закланъ былъ Христосъ, равно какъ и агнецъ не былъ закалаемъ въ десятый день мъсяца, но потому, что, начиная съ сего дня, Христосъ коварно былъ уловляемъ къ смерти, равно какъ и агнецъ отдѣляемъ былъ для закланія»....

Послѣ обстоятельнаго изслѣдованія объ опрѣснокахъ, изъ котораго мы привели только главныя мысли, Первосвятитель нашъ дѣлаетъ замѣчанія и противъ другихъ отступленій римской Церкви, хотя самыя краткія (которыя такъ же представимъ въ сокращеніи), какъ-то:

а) Противъ пощенія въ Субботу. «Въ 64 правилѣ святыхъ Апостолъ пишется: «аще кто изъ клира усмотренъ будетъ постящимся въ день Господень, или субботу, кромѣ единыя: да будетъ изверженъ. Аще же мірянинъ: да будетъ отлученъ.» А какая это единая, они же сказываютъ намъ. Въ 24 гл. 7 книги Апостольскихъ постановленій на-

T. I.

Digitized by Google

висано: «субботу и недёлю празличите, въ ту воспоминаемъ сотверение мира, а въ сию воскресение Господа; но едну субботу въ году должны вы блюсти, — субботу погребения Господня; въ оную подобаетъ поститься, а не праздновать ее: ибо, какъ въ сию субботу Господь соирылся отъ лица земли: то плачь о Немъ сильнъе радости о сотворени мира.» «Если это такъ, мужи римские: то горе намъ, когда мы не ходимъ въ зацовъдяхъ Господа и продовъдниковъ Его, а уклоняемся въ предания ложныя».

6) Противъ ежедневнаго совершенія литургіи во св. четыредесятницу. «На какомъ основаніи во святую великую четыредесятницу ежедневно совершаете вы литургію, чего не должно быть, исключая субботы и воскреселья? Не ясно-ли Соборъ лаодикійскій въ 48 правилѣ говоритъ: «не подобаетъ въ четыредесатницу приносить святый хлѣбъ (освящать даровъ), развѣ токмо въ субботу и въ день воскресный»—и въ 51: «не подобаетъ въ четыредесятницу дни рожденія мучениковъ праздновати, но совершати память святыхъ мучениковъ въ субботы и въ дни воскресные»? Приведенныя нами здѣсь церковныя правила суть писанныя, дабы мы рѣщительно не имѣли никакого оправданія въ случаѣ нарушенія ихъ»....

в) Противъ разрушенія законныхъ браковъ клириковъ, «Кто также научилъ васъ изъ учителей Церкви, мужи римскіе, разрушать законные браки клириковъ? Не ясно ли говорятъ первоверховные изъ Апостоловъ въ 5 правилѣ своемъ: «пресвитеръ или діаконъ да не изгонитъ жены своей подъ видомъ благоговѣнія; аще же изгонитъ жены своей подъ видомъ благоговѣнія; аще же изгонитъ: да будетъ отлученъ отъ общенія церковнаго; а оставаясь нецреклоннымъ, да будетъ изверженъ отъ священнаго чина»? И Павелъ, сей сосудъ избранный, пиша къ Титу, говорить: сего ради оставихъ тя въ Крить, да недокончанная исправния и устроини по всъмъ градомъ пресвитеры, якоже тебъ азъ повелњахъ. Аще кто есть непороченъ, единыя жены мужъ (1, 5).—И безчисленное множество другихъ подобной важности свидътельствъ можно бы привести противъ васъ»....

г) Противъ обычая ѣсть удавленину. «Откуда также у васъ обычай ѣсть удавленину? Не отъ смѣненія ли съ варварами? Іаковъ, братъ Господень, ясно говоритъ въ Дѣяніяхъ Аностольскихъ: что касается увѣровавшихъ изъ язычниковъ, — мы не имѣемъ нужды возлагать на выю ихъ такое иго, котораго не могли понести отцы наши: довольно для нихъ удерживаться отъ идоложертвеннаго, отъ удавленимы, крови и блуда (Дѣян. 15, 13. 19. 20). Если и въ то время, когда много было такого, что могло быть возбранено, Апостолы возбранили только означенные предметы, какъ иесовмѣстные съ вѣрою, а прочее разрѣшили: то какъ избѣжимъ суда мы, дѣлая безстрашно возбраненное ими»?

д) Наконецъ, противъ ученія объ исхожденія Св. Духа и отъ Сына. «Откуда также у васъ ученіе объ исхожденія Духа Святаго отъ Отца и Сына? Если вы утверждаете, что Духъ Святый исходитъ отъ Отца и вмёстё отъ Сына, какъ изъ двухъ иёкіихъ источниковъ, подобно тому, какъ изъ двухъ иёкіихъ источниковъ, подобно тому, какъ изъ двухъ источниковъ вытекаетъ одна рёка; то, во-первыхъ, Духъ является, такимъ образомъ, чёмъ-то больиниъ Отца и Сына, что ложно; а во-вторыхъ, въ Троицѣ будутъ два начала, а не одно, что невозможно. Единородное Слово Отца, сущее въ лонѣ Его, единосущное Отцу и Вееевятому Духу, и совѣчное, и собезначальное, отнюдь не можетъ быть представляемо началомъ Того, который

Digitized by Google

исходить оть Отца. Мы такъ научены отъ святыхъ и божественныхъ Отцевъ, и такъ поемъ: иже отъ Отща, а не Сына исходящаю. Ибо одно начало всего и всёхъ—Отецъ, однихъ по естеству, т. е. Сына и Духа, а другихъ — по сотворенію, т. е. всёхъ тварей. И тотъ, кто несходно съ симъ мыслить и вёруетъ, не избёгнетъ суда и осужденія въ будущемъ вёкё: хулящему на Духа Святаго, говоритъ Господь, не отпустится ни въ семъ, ни въ будущемъ вёкѣ (Мат. 12, 31). А Христосъ, который есть истина, не можетъ солгати. Тому слава со безначальнымъ Отцемъ и Всесвятымъ Духомъ во вѣки. Аминь» (<sup>223</sup>).

Подлинность изложеннаго нами сочинения была отчасти заподозрѣна; но безъ всякихъ основаній. Нынь оно извѣстно по четыремъ спискамъ: два присланы въ Россію отъ іерусалимскаго патріарха Досивея (сконч. въ началѣ XVIII в.) и хранятся въ московской синодальной библіотекѣ; одинъ упоминается у Льва Алляція, бывшаго библіотекаремъ при ватиканской библіотекѣ, и еще одинъ значится по каталогу библіотеки венеціанской (224). Предположить, не приписалъ ли намъренно нашему митрополиту этого сочиненія патріархъ Досивей, когда посылалъ его въ Россію, нельзя: иначе какъ же оно приписывается нашему же митрополиту въ двухъ другихъ спискахъ, Алляціевомъ и венеціанскомъ? Думать, что это сочиненіе, хотя дъйствительно принадлежитъ Льву митрополиту или архіепископу, но только не русскому, а Льву болгарскому, который точно въ XI вѣкѣ писалъ противъ Латинянъ объ опрѣснокахъ, также было-бы несправедливо: Левъ болгарскій былъ и именовался архіепископомъ ахридскимъ; а здѣсь Левъ названъ митрополитомъ Переяславля, что въ России; притомъ сочинения Льва болгарскаго объ опрёснокахъ извёстны другія (225). Правда, были и въ Болгаріи два Переяславля или двѣ Преславы: большая, называвшаяся по гречески Мегалополемъ, и малая, называвшаяся Марціанополемъ (<sup>226</sup>). Но — а) неизвъстно, чтобы въ какомъ либо изъ этихъ городовъ имѣлъ каеедру митрополитъ или архіепископъ; б) какъ бы нарочно въ отличіе отъ этихъ Переяславлей болгарскихъ въ разсматриваемомъ сочинения Левъ названъ митрополитомъ Переяславля, что въ Россіи; в) еслибы это сочиненіе писаль іерархъ какого либо Переяславля болгарскаго: то, безъ сомивнія, какъ грекъ, и въ сочиненія, написанномъ по-гречески, онъ назвалъ бы себя митрополитомъ не Переяславля (по-славяски), а или Мегалополя или Марціонополя (по-гречески). Изъ того, что сочинение это дошло до насъ въ спискахъ XIII — XIV вѣка (впрочемъ, какого въка списки Алляціевъ п венеціанскій, неизвъстно), не слѣдуетъ, будто и самое сочиненіе явилось не прежде. Еще одно недоумъніе: могъ ли нашъ митрополитъ Леонтій, жившій въ концѣ Х и въ первыхъ годахъ XI вѣка, написать сочинение объ опрёснокахъ, когда стали обличать въ этомъ Латинянъ уже съ половины XI вѣка, со временъ цареградскаго патріарха Михавла Келулларія? Могъ: потому что начало употребленія Латинянами опрісноковъ ученые полагаютъ еще между 860 и 1048 г., а нѣкоторые и гораздо прежде; со времени же Михаила Келулларія обличенія въ этомъ Латинянъ сдѣлались только открытве и сильнве. Признавая, такимъ образомъ, подлиннымъ сочинение нашего втораго митрополита (227), мы должны сознаваться, что этотъ митрополитъ, какъ видно изъ сочиненія его, надёленъ былъ отъ природы умомъ свѣтлымъ и разсудительнымъ, обладалъ разнообразными богословскими познаніями, и имбль образованіе класонческое; должны сознаться, что онъ быль пастырь, глубоко проникнутый ревностію по вбрё православной и горёвшій пламеннымъ желаніемъ вразумить и обратить къ ней заблудшихъ. Вибстё съ тёмъ становится очевиднымъ, какихъ достойныхъ первосвятителей присылали въ Россию нонстантинопольские патріархи при первоначальномъ шасаждения и устроения нашей Церкви.

## ГЛАВА IV.

## ПЕРВОНАЧАЛЬНОЕ ЦЕРКОВНОЕ ЗАКОНОПОЛОЖЕНИЕ ВЪ РОССІИ И ПРЕИМУЩЕСТВА РУССКАГО ДУХОВЕНСТВА.

Въ то время, когда в. к. Владиміръ принялъ св. Въру изъ Греціи, тамъ существовалъ уже полный сводъ церковнаго законоположенія. Существоваль и оставался еще въ употребления номоканонъ, составленный въ шестомъ въкъ патріархомъ цареградскимъ Іоанномъ Схоластикомъ (565---578); существоваль и находился уже во всей силь номоканонъ и другаго знаменитаго цареградскаго патріарха Фотія, явившійся къ концу девятаго въка (въ 883 г.). Тоть и другой номоканоны состояли изъ двухъ частей: изъ свода законовъ собственно-церковныхъ, называвшихся правилами или канонами (ххушу) (первый содержалъ именно правила св. Апостоловъ, четырехъ вселенскихъ и шести помъстныхъ Соборовъ и св. Василія Великаго; послёдній обнималь уже, вибсть съ правилами св. Апостоловъ, правила всёхъ седми вселенскихъ и девяти помёстныхъ Соборовъ и правила св. Отцевъ, принятыя вселенскою Церковно), а во-вторыхъ - изъ свода законовъ гражданскихъ по деламъ церковнымъ, дарованныхъ православными греческими императорами, преимущественно великимъ Юстинаномъ, и называвшихся указами или узаконеніями (убиос) (<sup>228</sup>).

Digitized by Google

Излишне было бы спрашивать, принялъ ли, вмѣстѣ съ св. Вѣрою, в. кн. Владиміръ законы перваго рода, вотедшіе въ составъ номоканоновъ, иначе Кормчей (<sup>229</sup>). Эти законы, завъщанные Церкви св. Апостолами, или составленные и одобренные самою Церковію по власти, данной ей отъ Господа Інсуса Христа, и касающіеся ея собственныхъ дблъ, составляютъ неотъемлемое достояние Церкви. Проистекая изъ самой сущности ея, они всегда и вездъ необходимы для ея внутренняго управленія, для ея благоустройства, для ея бытія. Утвержденные Соборами вселенскими, при соизволении Духа Святаго, они зацечатлёны характеромъ всеобщности и неизмёняемости, и обязательны для всёхъ Христіанъ. А потому, какъ скоро где-либо насаждаема была православная Церковь, она непремѣнно приносила съ собою и свои древле-вселенскія правила. И в. кн. Владиміръ, принимая св. Веру для себя и для всей Россіи, тёмъ самымъ уже обязывался принять и существенные церковные каноны, даже не могъ не принять ихъ: потому что одно съ другимъ связано нераздельно. Такъ смотрели на это и крестившіе нашего Князя пастыри восточной Церкви; передавая и излагая ему для всегдашняго руководства сумволъ православной ВЕры, они заповѣдали ему вмѣстѣ: «вѣруй же и семи сборъ святыхъ отецъ», т. е. принимай постановления и седми вселенскихъ Соборовъ, и значитъ нераздѣльно — правила св. Апостолъ, св. девяти помъстныхъ Соборовъ, и св. Отцевъ, утвержденныя правилами Соборовъ вселенскихъ.

Слёд. не должно подлежать ни малёйшему сомнёнію, что первая, наибольшая часть Кормчей, обнимающая собою законы собственно церковные, вощла въ Россію съ самаго основанія Русской Церкви. Пастыри-Греки, при-

ходившіе къ намъ нэъ Византін при св. Владимірѣ и Ярославѣ, конечно, приносили для руководства себѣ номоканонъ Фотіевъ въ подлинникъ, какъ имъвшій уже самое обширное употребление по всему востоку (230). Но тогда же для Русскихъ могъ перейти къ намъ изъ Болгарін. вибсть съ прочими церковными книгами, и номоканонъ Іоанна Схоластика, переведенный на славянскій языкъ еще св. Меводіемъ и дополненный изъ другихъ древнихъ греческихъ сборниковъ (синодиковъ), существовавшихъ до Фотія: доказательствомъ тому можетъ служить древившій рукописный памятникъ церковнаго канона въ Россіи, по письму относимый къ XIII стольтію, но по содержанію, составу и языку южно-славянскому, несомнѣнно восходяшій къ самому началу не только Русской, но н Болгарской Церкви (IX — X в.) (<sup>231</sup>). Существованіе же церковныхъ правилъ на славянскомъ языкъ во дни в. кн. Ярослава подтверждается прямымъ свидътельствомъ новгородскаго инока Зиновія (XVI в.), который самъ видблъ и читалъ списки этихъ правилъ того времени, и называетъ ихъ «правилами древняго перевода», преписанными при Ярославъ князъ, Владиміровъ сынъ, и при епископъ Іоакимѣ въ началѣ крещенія нашея земли», также — «правилами первыхъ преводчиковъ, которыя преписаны быша въ л'ёто великаго Ярослава, сына Владимірова». Да и не въроятно, чтобы Ярославъ, который, по свидътельству преп. Нестора, любя церковные уставы, «собра писцы многи и прекладаше отъ Грекъ на славенское письмо, и списа книги многи, и списка», не позаботился о списании или даже о переводѣ съ греческаго церковныхъ правилъ, необходимыхъ для руководства върующимъ. По Фотіеву ли номоканому, или Схоластикову, были переведены эти

Digitized by Google

древибнийя правила, видбиныя Зиновіемъ, — изъ словб его опредблить нельзя (<sup>239</sup>). Такимъ образомъ, переымъ основнымъ церковнымъ законоположениемъ въ Россів, съ самаго начала Русской Церкви, послужилъ тотъ самый свящ. кановъ, которымъ издревле управлялась Церковъ православно-каоолическая, и который досель остается и навсегда пребудетъ главнымъ основаніемъ для внутренняго управленія ся во всёхъ странахъ міра.

Совсёмъ другаго рода вопросъ: принялъли равноапостольный просвѣтитель Россіи, вмѣстѣ съ церковными правилами, и тъ гражданскія постановленія греческихъ Государей на пользу Церкви, которыя заимствованы преимущественно изъ закона Юстиніанова и составляли вторую часть номоканоновъ Схоластикова и Фотіева? Эти постановленія можно подраздблить на два класса: одна даны были только для подтвержденія со стороны свётской Власти, охранения и приминения къ частнийшимъ случаямъ жизни кононовъ перковныхъ, и утверждали право внутренняго управленія Церкви и суда надъ духовенствомъ и вообще въ ея собственной области; другія касались вибшинхъ отношений Церкви къ государству, и примѣнительно къ духу самой Церкви и потребностямъ гражданъ, предоставляли ей нъкоторыя новыя права, не опредбленным ся канонами, распростирали ся власть, въ извъстныхъ случаяхъ, и на мірскихъ людей, подчиняя ея наблюдению и суду ивкоторыя дела всехъ члеповъ общества (223). Безъ сомибнія, всѣ эти законы Правительства греческаго, хотя утверждались какбы на одномъ и томъ же основании съ канонами Церкви и выводились изъ самаго духа ся, не могли быть обязательными для Велик. Князя русскаго; онъ въ правъ былъ принять ихъ и не принять, а зам'янить своими подобными, принять вся или только иткоторые. Но во всякоить случать Владиніру необходино было сказать что-нибудь опредбленное касательно настоянаго предмета. Необходимо это было и для духовенства, для тёхъ iepapxosъ, которые, приходя къ нажь изъ Грецін, должны же были знать, пользоваться ли имъ здесь своими прежнами преимуществами, какія предоставлены были имъ законодательствомъ греко-римскимъ, и завъдывать ли тёми самыми дёлами и въ Россіи, какими завёдывали они въ Греціи. Не менфе необходимо это было и для судей нашихъ гражданскихъ, чтобы они научились, какъ смотръть на вновь явившееся въ Россіи сословіе служителей Вѣры Христовой, и не вмѣшивались въ кругъ действій, принадлежавшихъ новому ведомству церковному. Равноапостольный Владиміръ самъ сознаваль эту потребность, и часто, по свидѣтельству почти современника, собираясь съ епископами, совѣтовался съ ними, какъ установить законь среди людей, недавно познавшихъ Бога (234). Мудрые совѣтники, надобно полагать, объяснили Князю, что греко-римские законы на пользу Церкви, какъ примѣненные къ состояню совсѣмъ другаго общества, было бы безполезно принять во всей целости для Россіи, а что лучше, на основании помоканона, сдълать изъ нихъ только извлечение и отчасти дополнить это извлечение, соотвътственно потребностямъ вновь просвъщеннаго св. Върою народа русскаго. Такъ Владиміръ и поступилъ. На основании номоканона, по примъру греческихъ Императоровъ, онъ далъ для русской Церкви собственный Уставо, который можно назвать, съ одной стороны, первымъ приложеніемъ къ условіямъ жизни русской общаго церковнаго, и въ частности византійскаго, законоположенія, а съ дру- 118 -

гой — первымъ опытомъ мѣстнаго, самобытнаго церковнаго законодательства въ Россіи. Чтобы познакомиться ближе съ этимъ драгоцѣннымъ памятникомъ священной старины, мы скажемъ: І) предварительно — о разныхъ спискахъ церковнаго устава Владимірова, ІІ́) потомъ — о подлинности устава и ІІІ) наконецъ — о значеніи его по отношенію къ древнему церковно-византійскому законодательству и къ русской жизни (<sup>225</sup>).

І. Церковный уставъ Владиміровъ дошелъ до насъ въ многочисленныхъ спискахъ, которые, начинаясь съ XIII, продолжаются до XVIII вѣка, и весьма разнообразны, такъ что нельзя почти указать двухъ, совершенно сходныхъ между собою. Впрочемъ, при всемъ разнообразія этихъ списковъ, если обращать внимание на самое существо устава, опредѣляющее большее или меньшее пространство церковной власти и преимуществъ, а не на предисловія, послѣсловія и вообще мысли вносныя, всѣ списки можно раздблить на три фамиліи или редакція: краткую, среднюю и обширную. Краткой намъ извѣстны два списка (*№* 1 по лётописи, составленной, какъ догадываются, въ началѣ XIII вѣка, № 2 по кормчей XV или XVI вѣка: оба списка имѣютъ между собою небольшое различіе) (<sup>236</sup>). Средней — извъстны четыре списка ( M 1 по кормчей, скопированной съ кормчей XIII въка (1296 г.), N 2 по припискъ, сдъланной кътой же кормчей въ XVI въкъ: оба сходны между собою, кромѣ нѣкоторыхъ выраженій и того, что въ последнемъ недостаетъ несколькихъ начальныхъ строкъ (237), — 🎤 З по кормчей XV или XVI вѣка, № 4 по кормчей XVI или XVII вѣка: довольно различаясь отъ двухъ первыхъ, сходны между собою почти до буквы (238)). Наконецъ, обширной редакции извѣстны

шесть списковъ (M 1-й по кормчей XIII вѣка (ок. 1280 года) (<sup>239</sup>), *М* 2-й по кормчей XVI въка (<sup>240</sup>), *М* 3-й по льтописи XV в., M 4-й по Сборнику XVI в., M 5-й по кормчей XVI в., Nº 6-й по кормчей XVII в. (244): всь эти списки различаются между собою небольшими разнорьчіями, кромѣ втораго). Извѣстенъ, правда, еще одинъ списокъ, который составляетъ собою четвертую, общирнѣйшую редакцію устава Владимірова; но такъ какъ этотъ списокъ, по свидътельству его слога и содержанія, несомнѣнно составленъ вновь въ XVII вѣкѣ при патріархахъ, и есть не болье, какъ произвольное, витіеватое, и, по мвстамъ, уродливое распространение того, что содержится въ спискахъ обширной редакции (242): то, не останавливаясь на немъ, мы ограничимся разсмотрѣніемъ только трехъ первыхъ редакцій, изъ которыхъ каждая, по крайней мбрб, однимъ изъ списковъ своихъ восходитъ къ XIII стольтію, и покажемъ ихъ общій составъ и содержаніе; потомъ ихъ особенности и отличія; наконецъ, выразниъ свое мнѣніе объ ихъ относительномъ достоинствѣ.

По всѣмъ тремъ редакціямъ уставъ Владиміровъ состоитъ изъ трехъ существенныхъ частей: первая опредѣляетъ княжеское жалованье для (соборной) церкви, вторая — пространство церковнаго суда по отношенію ко всѣмъ христіанамъ, третья — кругъ церковнаго вѣдомства или церковныхъ людей. Въ первой части вел. князь Владиміръ говоритъ, что онъ создалъ церковь св. Богородицы въ Кіевѣ и далъ этой церкви десятину по всей землѣ русской («оть всего княжа суда десятую векшю, изъ торгу десятую недѣлю, изъ домовъ на всяко лѣто отъ всякаго стада и отъ всякаго жита») (<sup>243</sup>). Во второй продолжаетъ, что онъ, на основаніи номоканона, «сгадалъ

- 120 -

съ своею княгивею Анною и съ абтыми, яко не подобаетъ ня князю, ни бояренъ, ни судіянъ, ни дътямъ его, ни эсему роду, судити судовъ церковныхъ и вступатися въ церковныя люди», что окъ «далъ тѣ суды митронолиту и евыскону по всей земль русской, гль ни суть христівне»и дъйствительно исчисляетъ самые суды церковные, или ть преступления, въ которыхъ суду Церкви должны подлежать всё христіане земли русской. Къ такимъ преступленіямъ отнесены дёла двоякаго рода: 1) дёла противъ вкры и православной Церкви, именно: еретичество, волнебство и колдовство или уреканье (укоризна) въ нихъ (244); 2) дъла семейныя въ обянарномъ смыслѣ, противныя чистотѣ вравовъ: похищение женъ (245), вступление въ бракъ въ запрениенныхъ степеняхъ родства и свойства, драка между мужемъ и женою объ имѣніи, обличенноє прелюбодѣяніе, разводъ, укушеніе и побои родителямъ отъ дѣтей и тяжбы о наслёдствь между дътьми или братьями умертаго (246). Наконецъ, въ третьей части Велик. Князь исчисляетъ церковныхъ людей, составляющихъ кругъ церковнаго вѣдомства. Тутъ поименованы: 1) лица, служащія Церкви и принадлежащія къ духовному сословію: игуменъ, попъ, діаконъ, попадья и кто въ клиросѣ (т. е. дьячекъ и пономарь), поповичь, чернецъ, черница ( --- монастыри) и просвирница (247); 2) лица, предоставленныя только покровительству Церкви или получающія отъ нея содержаніе: слёпецъ, хромецъ ( — больницы), задушный человъкъ, т. е. рабъ, отпущенный господиномъ на волю по духовному завѣщанію, и сторонникъ ( - гостинницы, страннопріимницы) (<sup>248</sup>). Объ этихъ церковныхъ людяхъ замбчено, что они во всбхъ своихъ винахъ подлежатъ только суду митрополита или епископа (249). Вотъ общая,

такъ сказать, ссноес всёхъ извёстныхъ синсковъ устава. Вдадимірова, — то, въ чемъ всё они сходны между собене!

Обращаясь къ особенностямъ каждой редакции, составляющимъ какбы отступленія ихъ отъ этой общей основы, мы должны сказать, что въ спискахъ кратной редакции главная особенность есть предисловие, помѣщенное въ началѣ устава. Здѣсь, послѣ словъ: «во имя Отца, и Сына, и св. Духа», Великій Князь говорить, что онь. Владиміръ, нареченный съ св. крещеніи Василій, сынъ Святославль, внукъ Игоревъ и блаж. Ольги, принялъ крещеніе отъ Грековъ — отъ Фотія патріарха и нарей Константина и Василія; что дали ему церваго митрополита въ Кіевъ Михаила, который крестилъ всю землю русскую, и что, уже по прошестви многихъ лѣтъ, создалъ онъ (Князь) церковь св. Богородицы въ Кіевб... и проч. За тыть въ переой части устава особенности нътъ никакой: во второй также исть, кромъ замъчанія (по списку Л? 1): «даль еснь (перк. суды) по тому же, яко и въ Царяградъ, митрополяту Михаиду и всёмъ епископомъ», хотя митрополить Миханлъ скончался еще до созданія Десятинной церкви и изданія Владимірова устава. Наконець, въ третьей части особенность та, что въ числ'ь лицъ, призр'яваеныхъ Церковію, помѣщены вдова, калѣка и прикладень или прикладникъ (т. е. человѣкъ, отданный въ вѣдѣніе Церкви и находящийся подъ епитиміею). Переходовъ отъ одной части къ другой, или вносныхъ мыслей, и нослёсловія въ спискахъ краткой редакціи нѣть.

Въ спискахъ средней редакціи — въ однихъ (*M M* 3 н 4) предисловія вовсе нѣтъ, а въ другихъ (*M M* 1 н 2) есть, и очень общирное. Въ немъ, послѣ словъ: «во имя Отна, и Съща, и св. Духа», в. Киязь издагаетъ, что енъ отправ-

- 122 --

ляль пословь во всё страны для испытанія вёрь, разсматривалъ разные законы вмъстъ съ своими боярами, обрѣлъ единую вѣру правдивую — христіанскую, во время крещенія своего внезапно исцѣлился отъ болѣзни, взялъ перваго митрополита Михаила отъ патріарха (безъ имени) и отъ всего собора, получилъ отъ этого митрополита подробное наставление въ въръ и благословение создать Десятинную церковь въ Кіевѣ. Въ первой части устава по однимъ спискамъ (M. M. 3 и 4) особенностей также нѣтъ, а по другимъ (MM M 1 н 2) есть: подробнѣе исчисляются виды десятины вмёстё съ другими пожертвованіями в. к. Владиміра на церкви и излагается вносная мысль о назначении десятинъ, или вообще церковнаго богатства, для ницихъ, больныхъ, странниковъ, вдовицъ и проч. (250). Во второй части уже по всёмъ спискамъ есть особенности и однѣ и тѣ же: а) между преступленіями противъ вѣры и Церкви упоминаются еще: святотатство, ограбление мертвыхъ тѣлъ, повреждение могилъ, повреждение стѣнъ церковныхъ, введеніе или внесеніе животныхъ въ церковь безъ большой нужды и другія неподобныя дѣла въ церкви (251); б) между преступленіями противъ семейныхъ отношеній и чистоты правовъ — укоризна или обвиненіе въ незаконномъ сожительствѣ, и — в) вся эта часть оканчивается словами Владиміра: «тіи вси суди церкви дани суть; князю, и бояром, и судіам во тѣ суды не уступатись: то все далъ есмь по первых царех ряженію, по вселенскихь великих святых седми съборь великих святитель; аще кто преобидитъ нашъ уставъ, какож уставиша святыи отцы, таковымъ непрощенем быти отъ закона Божіа, горе собѣ наслѣдуютъ». Непосредственно послѣ сего, какбы при переходь отъ второй части устава къ

третьей, по всёмъ спискамъ предоставляется вёдомству Церкви новый, особый родъ дель въ следующихъ словахъ: «еже искони уставлено ест и поручено ест святымъ епископомъ, городскій торговыи вѣси і всякіа мѣрида (MM 3 и 4 — и спуды, и свъсы, и ставила), — отъ Бога искони тако уставлено ест, епископу блюсти безъ пакости, ни умножити, ни умалити; за все то дати ему отвѣт въ день суда, яко и о душахъ человѣческих». Вслѣдъ за тъмъ, въ третьей части — а) въ числъ людей церковныхъ стоять лечець или врачь и прощеникъ, т. е. получившій чудесное исцѣленіе, и б) послѣ словъ, что всѣ эти люди подлежатъ въ своихъ дѣлахъ суду митрополита или епископа, прибавлено: «аже будетъ обида (M. M. 3 и 4 --рѣчь) иному человѣку съ нимъ, то обчій судъ», т. е. если церковные люди будуть по какому либо дёлу судиться съ мірскими, то судъ долженъ быть общій, совмѣстный у начальства духовнаго и гражданскаго.

Наконецъ, списки общирной редакции имѣютъ особенности, или прибавленія къ общей основѣ устава, и въ предисловіи, и въ составныхъ частяхъ, и въ послѣсловія. Особенности предисловія въ этихъ спискахъ почти тѣ же самыя, что и въ спискахъ краткой редакціи, — только, вмѣсто Михаила, первымъ русскимъ митрополитомъ называется здѣсь Леонъ, или Леонтъ, за исключеніемъ одного списка ( $\mathcal{N}$  2). Въ первой части выражается мысль, что десятина пожалована в. к. Владиміромъ, изъ всего княженія не на одну только церковь Десятинную въ Кіевѣ, но и вообще на соборныя церкви по всей землѣ русской (<sup>252</sup>). Во второй — а) предъ подробнымъ исчисленіемъ церковныхъ судовъ сдѣлано замѣчаніе: «и своимъ тіуномъ приказываю церковнаго суда не обидити, ни судити безъ вла-

T. I.

- 10



дычня намъстника» (253), и б) при исчислении самыхъ судовъ, къ тѣмъ особенностямъ, какія мы видѣли въ спрскахъ средней редакціи, прибавлены еще другія, именно: аа) между дѣлами противъ вѣры и Церкви подробиѣе означены виды волшебства, и вновь помѣщены разные виды отправленія языческихъ богослужебныхъ обрядовъ (254); бб) между дълами противъ семейныхъ отношений и чистоты нравовъ поименованы: нанесение побоевъ снохою свекрови (255), защита мужа женою во время драки его съ другимъ человѣкомъ, сопровождающаяся причиненіемъ вреда послѣднему, покинутіе матерію незаконнорожденнаго своего дитяти, противоестественные пороки (256); в) въ заключении этой части не только повторено сказанное въ спискахъ средней редакціи, но и присовокуплено: «а своимъ тіуномъ приказываю суда церковнаго не обидѣти и съ суда давати 9 части Князю, а десятая святый Церкви» (257)..., и подробно изображена за обиду суда церковнаго отвѣтственность и въ сей жизни и въ будущей (258). На переходь ото второй части ко третьей и здёсь стоитъ статья о мёрахъ и весахъ, поручаемыхъ наблюдению епископовъ, какъ въ спискахъ средней редакцій, выраженная почти теми же словами. Въ третьей части повторяются особенности средней редакція при исчисленія людей церковныхъ и отчасти краткой (259): отнесенъ только къ нимъ здѣсь еще — паломникъ (странникъ для богомолья) (<sup>260</sup>); повторяется также замѣчаніе о судѣ общемъ или смѣстномъ (261). Наконецъ, послѣ третьей части, въ спискахъ обширной редакціи, помѣщено еше слѣдующее общее заключение устава: «кто приступитъ си правила, якоже есны управили по святыхъ отецъ правиломъ и по первыхъ царевъ управленью, кто иметъ переступити правила си, или - 125 -

дѣти мон, или правнучата, или въ которомъ городѣ намѣстникъ, или тіунъ, или судья, а пообидятъ судъ церковный, или кто иный, да будутъ прокляти въ сій вѣкъ, и въ будущій, семію зборовъ святыхъ отецъ вселенскихъ» (<sup>262</sup>).

Если сравнимъ теперь между собою списки всёхъ трехъ редакцій по ихъ особенностямъ: то окажется, что краткая редакція имфетъ сходство только съ обширною въ предисловіи и въ третьей части, а съ среднею не имѣетъ никакого; средняя, отличаясь совершенно отъ краткой, имфетъ сходство съ общирною въ составныхъ частяхъ устава; наконецъ, обширная, сходствуя въ разныхъ отношеніяхъ и съ краткою, и съ среднею, отличается, однакожъ, отъ нихъ и въ предисловіи, и въ составныхъ частяхъ, и по своему общему заключенію. Если сравнимъ между собою самыя особенности: то ихъ можно раздълить на два класса: на существенныя и несущественныя. Существенныя — ть, которыя касаются самаго существа или составныхъ частей устава о церковныхъ судахъ и людяхъ, и прибавляютъ къ общей основѣ нѣчно новое, чего не могло быть изъ нея выведено посредствомъ умозаключенія, разширяютъ пространство церковнаго вѣдомства и суда. Таковы въ спискахъ краткой редакціи и въ нѣкоторыхъ-общирной : а) причисленіе къ церковнымъ людямъ вдовицы и прикладницы; въ спискахъ средней и общирной — б) цёлый рядъ дёль противъ Церкви: святотатство, ограбление мертвыхъ тълъ, повреждение могилъ, повреждение стѣнъ церковныхъ, введение животныхъ въ церковь и под.; в) статья о мѣрахъ и вѣсахъ; г) законъ о судѣ общемъ или смѣстномъ; въ спискахъ одной общирлой редакціи: д) подчиненіе суду церковному тайнаго языческаго богослуженія; е) дёла о неблагопристойной защитѣ мужа женою, о покинутіи матерію незаконорожденнаго младенца, о противуестественныхъ порокахъ; ж) приказъ тіунамъ давать съ суда десять частей Князю, а десятую св. Церкви, и з) причисление къ церковнымъ людямъ паломника. Не существенными особенностями можно назвать ть, которыя не касаются самихъ составныхъ частей устава, не разширяютъ предѣловъ церковнаго суда, не прибавляють къ общей основь этихъ частей ничего новаго, а только — а) подробнѣе развиваютъ то, что въ ней находится, на-примѣръ, подробнѣе изсчисляютъ дѣла волшебства, виды семейныхъ преступленій, людей церковныхъ, принадлежащихъ къ духовному сословію, и-б) касаются предисловія устава, приложеній или примѣчаній послѣ той или другой части и заключенія. Всѣ такого рода особенности могли быть пом'вщаемы или опускаемы въразныхъ спискахъ устава безъ всякаго ущерба для самаго устава, какъ законодательнаго акта.

Что же сказать, наконецъ, объ относительномъ достоинствѣ разсмотрѣнныхъ нами редакцій церковнаго устава Владимірова? Безъ всякаго сомнѣнія, ни одна изъ ихъ не представляетъ этого устава во всей цѣлости и въ томъ подлинномъ видѣ, въ какомъ онъ вышелъ изъ рукъ законодателя; все это только копіи, въ которыхъ переписчики частію по собственному мудрованію (на-примѣръ, въ предисловіи), а болѣе по требованію обстоятельствъ, мѣста и времени, позволяли себѣ измѣнять слова и обороты рѣчи и дѣлать прибавленія или сокращенія какъ въ несущественныхъ, такъ и въ существенныхъ частяхъ: къ такому заключенію невольно приводитъ країнее разнообразіе списковъ между собою, даже трехъ древнѣйшихъ. Какую же

изъ редакцій должно признать, по крайней мѣрѣ, наиболье приближающеюся къ подлиннику, до насъ недошедму?... Конечно, можно представлять такъ, что древнъйшею редакціею была короткая; потомъ къ ней съ теченіемъ времени дѣлались прибавленія болѣе и болѣе, и образовались редакціи средняя и общирная, - хотя этой мысли подтвердить ничёмъ положительнымъ нельзя (263). Но можно, и на оборотъ, представлять древныйшею или ближайшею къ подлиннику редакцію обширную, въ которой мало-по-малу сдѣланы сокращенія, послужившія основаніемъ для остальныхъ редакцій. И, во-первыхъ, древній списокъ обширной редакции несомнѣнно относится къ XIII вѣку, сохранивщись въ рукописи этого вѣка; тогда какъ древніе списки краткой и средней редакцій дошли до нась уже въ рукописяхъ XV и XVI столбтій, только переписанныхъ съ подлинниковъ XIII въка: кто поручится, что при этой перепискъ не потерпъли означенныя списки никакой перемѣны? Притомъ древній списокъ краткой редакции находится въ такой лѣтописи, которая вообще есть не что иное, какъ сокращение древняго временника кіевскаго, и составитель которой, несомнѣнно, позволялъ себъ сокращать древние документы (264). Во-вторыхъ, особенности, отличающія обширную редакцію отъ средней и краткой, или отъ одной какой либо изъ нихъ, совершенно сообразны со временемъ происхожденія устава Владимірова, и гораздо естественнье и удобнье могли быть опущены въ позднъйшихъ спискахъ, нежели привнесены въ нихъ. На-примъръ, въ общирной редакци подчиняется суду церковному тотъ, кто молится подъ овиномъ или въ рощеніи, или у воды, и подробно изчисляются потвори (колдовство), чарод'бянія, волхвованія, - чего

- 128 -

нѣтъ въ обоихъ другихъ редакціяхъ: если въ какое время, то особенно при началѣ у насъ Христіанства, когда еще весь-• ма свъжи были въ народъ языческія суевърія, когда даже открыто позволяли себѣ дѣйствовать волхвы, и многіе новообращенные Христіане, не понимая сущности новой Вѣры, по привычк' обращались иногда къ обрядамъ своего прежняго богослуженія, всѣ такія дѣла и очень прилично и вмѣсть необходимо было поручать внимательному наблюденію духовенства. Но когда, по прошестви и всколькихъ в ковъ, эти языческія суевѣрія мало по малу ослабѣли въ народѣ, или потеряли свой прежній смысль, или даже вовсе искоренились, не гораздо ли приличнѣе было (на-прим. въ XVI в.) не упоминать объ нихъ и въ церковномъ уставъ? Помъщенъ также въ общирной редакціи приказъ В. Князя тіунамъ давать съ суда десятую часть св. Церкви, не находящійся въ двухъ другихъ редакціяхъ: сколько, съ одной стороны, естественна такая статья въ подлинномъ уставѣ Владиміра, при которомъ только-что былъ даиъ и дъйствительно имѣлъ силу законъ о десятинѣ, столько же съ другой естественно опущение ся въ спискахъ устава, написанныхъ въ позднѣйшее время, когда законъ о десятинѣ уже не дъйствовалъ. Равнымъ образомъ и законъ о городскихъ мѣрахъ и вѣсахъ, предоставленныхъ по обширной и средней редакціямъ устава наблюденію духовенства, и на самомъ дѣлѣ имѣвшій силу у насъ еще въ XII — XIII вѣкѣ (265), могъ быть исключенъ въ краткой редакции устава въ XV или XVI вѣкѣ, когда законъ этотъ уже не дѣйствовалъ и наблюдение за въсами и мърами поручено было свътскому начальству (266). Вообще, снимая въ разныя времена для руководства себѣ копіи устава Владимірова, наши духовные удобно могли, и безъ стёсненія своей совёсти, и безъ

опасенія со стороны свѣтскаго начальства, дѣлать сокращенія въ уставѣ, опуская въ немъ законы, уже не дѣйствовавшие и отмененные Правительствомъ; но привносить по произволу новыя постановленія въ уставъ Равноапостольнаго, предоставлять его именемъ себѣ новыя права, не могло наше духовенство безъ стѣсненія своей совести, а также и безъ опасенія со стороны свётскихъ властей, которыя имѣли возможность обличить подлогъ на основании древнихъ документовъ. Въ-третьихъ, наконецъ, самое заключение, которое находится только въ спискахъ обширной редакціи, и содержить въ себѣ проклятіе на нарушителей устава и обидчиковъ суда церковнаго, очень было прилично и умѣстно въ подлинномъ уставѣ Владиміра, который, действительно, по свидетельству преп. Нестора, и въ другомъ своемъ постановлении собственно о десятинѣ (если только оно, какъ увидимъ, не тождественно съ настоящимъ) «написавъ клятву и положивъ ее въ десятивной церкви, рекъ: аще кто сего посудитъ, да будетъ проклятъ». Нельзя не замѣтить, что подобныя клятвы находятся и во всёхъ нашихъ древнихъ граматахъ, жалованныхъ духовенству (267).

Впрочемъ, отдавая преимущество обширной редакціи устава Владимірова, какъ, вѣроятно, древнѣйшей и ближайшей къ подлиннику, мы тѣмъ не думаемъ отнимать всякое значеніе у двухъ остальныхъ редакцій; напротивъ, полагаемъ: «то, въ чемъ всѣ онѣ согласны между собою, что составляетъ ихъ общую основу, то несомнѣнно можно считать принадлежавшимъ подлинному уставу св. Владиміра, а особенности общирной редакции существенныя (о несущественныхъ не говоримъ), отличающія ее отъ средней, или краткой, или отъ обѣихъ виѣстѣ, можио

приписывать этому подлинному уставу только съ вѣроятностію».

II. Но точно ли этотъ подлинный уставъ Владиміровъ существовалъ? Точно ли Равноапостолъ русскій далъ основанной имъ Церкви особое законоположеніе, котораго списки, хотя не совсѣмъ вѣрные, дошли до насъ? Подлинность каждаго историческаго памятника подтверждается двоякаго рода свидѣтельствами: внѣшними и внутренними. Имѣетъ ли уставъ, приписываемый св. Владиміру, тѣ и другія?

Въ XIII вѣкѣ этотъ уставъ несомнѣнно существовалъ и былъ признаваемъ за Владиміровъ: отъ XIII вѣка дошли до насъ три списка устава, гдѣ онъ прямо и усвояется. Просвѣтителю Россіи; и въ концѣ тогоже столѣтія, одинъ изъ нашихъ Святителей въ посланіи своемъ къ Князю Вламірскому, говоря о судахъ церковныхъ, перечисляетъ ихъ точными словами этого устава, замѣчая въ заключение: «то все суды церковныи даны закономъ Божіимъ, прежними цари и великими нашими князьми, князю и бояромъ и судіямъ в тѣ суды нелзѣ въступатися» (268). Необходямо допустить: что уставъ существовалъ и до XIII въка, а не теперь только кѣмъ-либо измышленъ и подложенъ (269): потому что въ этомъ столътіи онъ — а) является уже въ трехъ или даже въ четырехъ (если присовокупимъ и списокъ, какимъ пользовался Владимірскій епископъ въ означенномъ выше посланіи къ Князю), очень несходныхъ между собою спискахъ, -- свидътельство, что уставъ долго уже употреблялся и успѣлъ оразнообразиться; б) является распространеннымъ по всей Россіи: такъ какъ одинъ списокъ писанъ въ Новгородъ, другой во Владимірѣ на Волыни, третій въ Переяславлѣ суздальскомъ,

- 131 -

четвертый находился тогда во Владимірѣ на Клязьмѣ (<sup>270</sup>); в) является внесеннымъ въ кодексъ законовъ церковныхъ —въ Кормчіи и въ одну изъ лѣтописей, и г) несомнѣнно дѣйствовавшимъ въ Церкви: потому что на суды, предоставленные въ немъ духовенству, одинъ изъ Іерарховъ смѣло указывалъ Владимірскому Князю, какъ на дѣйствительно принадлежащіе церковной власти. Если предположить, что уставъ подложенъ въ ХІІІ вѣкѣ: то надобно допустить что онъ подложенъ въ ХІІІ вѣкѣ: то надобно допустить что онъ подложенъ не въ одномъ, а разомъ въ трехъ или въ четырехъ видахъ, подложенъ въ трехъ или четырехъ разныхъ мѣстахъ Россіи, и, не утвержденный никакою властію, вопреки всякой вѣроятности, могъ получить важность закона для Церкви и государства.

Есть указанія, хотя уже не столь ясныя, на существование устава Владимирова и въ XII въкъ. Въ 1150 г. смоленскій князь Ростиславъ Мстиславичь въ уставной своей грамать, данной смоленской епископіи по случаю учрежденія ея, перечисливъ десятины и другія дани, которыя онъ назначалъ для содержанія епископа и соборной церкви, продолжаетъ: «а тяжъ епископскихъ не судити никомуже, судитъ ихъ самъ епископъ: первая тяжа роспустъ»... Спрашивается: съ чего это вздумалось Князю, при исчислении тяжъ (судовъ) епископскихъ, первою назвать роспустъ? Не прямое ли здъсь указание на существовавшій уже уставъ Владиміровъ, въ которомъ, точно, по всёмъ его спискамъ, при изчислении судовъ церковныхъ, на первомъ мѣстѣ стоитъ роспустъ?.. И вообще, съ чего вздумалось удбльному Князю смоленскому дать новоучрежденной своей епископіи уставную грамату о десятинахъ и судахъ церковныхъ, - и дать, замѣтимъ, по согласію и утвержденію митрополита кіевскаго Ми-

ханла, еслибы чего-нибудь подобнаго не существовало уже въ русской Церкви? Уставъ о десятинахъ Владинаровъ дъйствительно существовалъ и соблюдался; и, безъ сомявнія, по примёру этого-то устава Ростиславъ Метиславичь дароваль своей смоленской епископін собственное постановление о десятинахъ, составляющее первую половину его граматы: не такъ же ли точно онъ даровалъ въ послѣдней половинѣ граматы собственное постановленіе и о судахъ церковныхъ для смоленской епископій, послядуя прежде бывшему и действовавшему въ русской Перкви уставу объ этихъ судахъ? Правда, Ростиславъ въ своей грамать не ссылается на уставъ Владиміровь о судахъ церковныхъ и самые суды изчисляетъ итсколько йначе, подчиняя вёдомству епископскому менёе предметовъ. Но онъ не ссылается также и на уставъ Владиміра о десятинахъ, безспорно существовавшій... А изчисленіе судовъ въ другомъ видѣ означаетъ только, что удѣльный Князь хотель сделать частное приложение въ своей области общаго устава о перковныхъ судахъ, предоставить своему епископу нѣсколько менѣе предметовъ для вѣдомства, точно также, какъ онъ сдвлалъ частное приложение и устава о десятинахъ, изчисливъ и опредъливъ ихъ въ грамать, по своему усмотрънію, съ величайшею подробстію (<sup>271</sup>). Еще за нѣсколько лѣтъ прежде новгородскій князь Всеволодъ-Гавріилъ Мстиславичь (1125 — 1137) далъ такой же частный уставъ для новгородской епархія, который уже очевидно составленъ по образцу устава Владимірова, прямо ссылается на примѣръ св. Владиміра, давшаго десятину кіевской Десятиной церкви, изчисляеть тёже самые суды церковные, какіе поимецованы въ уставѣ Владиміровомъ по его обширной редакній, очень сход-

но съ нимъ говорить о мърилахъ и людяхъ церковныхъ, буквально повторяетъ наказъ тіунамъ — суда церковнаго не обидѣти, давать десятую часть съ суда св. церквиновгородской Софійской, повторяеть тъже угрозы на нарущение устава и проклятие на обидчиковъ церковнаго суда, хотя имбетъ и свои особенности, какъ частныя примѣненія общаго устава къ условіямъ новгородской области (272). Предположить, что этотъ частный уставъ Всеволодовъ, равно какъ и уставъ Ростиславовъ смоленской епископіи, подложны — нѣтъ никакого основанія, хотя они и дошли до насъ въ позднихъ спискахъ и, можетъ быть, имѣютъ не малыя перемѣны противъ своихъ подлинниковъ: нельзя объяснить, почему бы въ какомъ нибудь XIV, XV или XVI вѣкѣ мѣстное духовенство рѣшялось измыслить означенные уставы и приписать ихъ этимъ именно Князьямъ, когда уже ни имя перваго для Новгородцевъ, ни имя послъдняго для Смолянъ, не могли имѣть особеннаго значенія и обязывать ихъ къ исполненію уставовъ?

Думаемъ, наконецъ, что уставъ Владиміровъ о церковныхъ судахъ существовалъ и въ XI вѣкѣ и дѣйствительно данъ самимъ Равноапостоломъ, только данъ, по всей вѣроятности, нераздѣльно съ тою заповѣдію (клятвою) о десятинѣ, которую, по свидѣтельству преп. Нестора, В.надиміръ, написавъ, положи въ Десятинной церкви. Правда, лѣтописецъ прямо этого не выражаетъ, и, сказавъ сообразно съ своею частною цѣлію о десятинѣ (такъ какъ повѣствуетъ о Десятинной церкви), не упоминаетъ о прочемъ содержаніи граматы; но приведенныя имъ изъ нея заключительныя слова Владиміровы: «аще кто сего посудитъ, да будетъ проклятъ», кажутся заим-

ствованными изъ извёстнаго устава Владимірова о судахъ церковныхъ (273). А кромѣ того весьма замѣчательно, что и новгородскій князь Всеволодъ, и смоленскій Ростиславъ, давая своимъ мѣстнымъ епископамъ граматы о десятинахъ, безъ сомнѣнія, по примѣру граматы Владиміровой о томъже предметѣ, неоспоримо существовавшей, помѣщають въ этихъ своихъ граматахъ и уставы о церковныхъ судахъ и людяхъ... Не безъ причины также составители льтописи Никоновой и Степенной Книги представляють уставъ св. Владиміра о десятинахъ и о церковныхъ судахъ за одинъ и тотъ же уставъ, положенный въ Десятинной церкви (<sup>274</sup>). Не безъ причины во всѣхъ, доселѣ извъстныхъ, спискахъ устава Владимірова о церковныхъ судахъ въ самомъ началь его помъщенъ уставъ о десятинѣ. И вникая въ сущность того и другаго устава, невольно приходишь къ мысли, что одинъ изъ нихъ неизбѣжно вызванъ былъ другимъ и оба должны были составить одно целое. Когда св. Владиміръ, построивъ Десятинную церковь въ Кіевѣ, повелѣлъ давать для содержанія ея десятину отъ всего имѣнія княжескаго, и слѣд., въ частности, отъ всякаго княжа суда, по всей земли русской, ему необходимо было, для ясности и удобоприложимости этого узаконенія, тогда же опредѣлить: а) какіе же суды не суть, княжи, въ которые не подобаетъ вступатися ни Князю, ни тіуномъ его, и съ которыхъ, слѣдовательно, не должпо собирать десятины, т. е. суды церковные; б) какіе люди по всей землѣ русской не должны подлежать суду княжескихъ тічновъ и взносить десятину т. е. люди церковные. Такъ дѣло и представляется въ извъстномъ нынъ церковномъ уставъ Владиміровомъ: «Я, говорить Великій Князь, создаль церковь Десятинную въ

Кіевь, даль ей для содержанія десятину по всей земль русской изъ княженія, именно отъ всего княжа суда десятую векшу, а изъ торгу десятую недѣлю.... и проч. Потомъ, на основании помоканона, сгадавъ съ своею княгинею и съ дътьми, что не подобаетъ ни Князю, ни тічномъ его, судити слёдующихъ судовъ..., какъ принадлежащихъ Церкви, равно и слѣдующихъ людей церковныхъ..., далъ ть суды митрополиту и епископамъ». По крайней мъръ, должно допустить, что если св. Владиміръ несомнѣнно далъ законъ о десятинѣ, ему необходимо было дать законъ и о судахъ церковныхъ, когда приложение перваго, какъ не вполнѣ опредѣленнаго, начало встрѣчать неизбѣжныя препятствія, и что оба эти постановленія, столько соприкосновенныя и близкія между собою, весьма естественно было Князю изложить потомъ въ одномъ письменномъ уставѣ.

Имѣетъ ли церковный уставъ Владиміровъ и внутренніе признаки своей подлинности? Т. е. все ли въ немъ сообразно съ обстоятельствами и мѣста, и времени его происхожденія, и первоначальнаго сушествованія? Припомнивъ предварительно, что всѣ, дошедшіе до насъ, списки устава Владимірова суть только копіи его, допустившія въ себѣ съ теченіемъ времени болѣе или менѣе важныя измѣненія, что къ подлиннику можно относить съ несомнѣнностію одно то, въ чемъ списки разныхъ редакцій сходны между собою, и только съ вѣроятностію — то, что составляетъ существенныя особенности редакціи обширной, мы, не обинуясь, отвѣчаемъ на предложенный вопросъ утвердительно. Языкъ устава, по всѣмъ редакціямъ, носитъ на себѣ печать глубокой древности и несомнѣнно могъ принадлежать времени Владиміра: два, три слова,

кажущіяся не столь древними, могли быть внесены въ уставъ переписчиками XIII въка безъ ущерба для существа устава (<sup>275</sup>). Въ содержании его предоставляются вѣломству церковному извёстные суды, въ которые запрещено вмѣшиваться судіямъ гражданскимъ, - и въ близкомъ къ тому времени гражданскомъ уставѣ, извѣстномъ подъ именемъ Русской Правды, действительно, эти суды опущены. Несогласіе оказывается одно: тяжбы дітей и братьевъ о наслёдстве въ церковномъ уставе подчинены суду духовенства, а по Русской Правдѣ ихъ судитъ Князь чрезъ своихъ отроковъ. Но это означаетъ только или отмѣну прежняго закона въ послѣдующемъ законодательствѣ, или то, что наслѣдственныя дѣла, по желанію тяжущихся, или по существу и обстоятельствамъ самихъ дель, могли быть судимы и духовнымъ судомъ и светскимъ (<sup>276</sup>). Далѣе въ церковномъ уставѣ азчисляются люди, подвѣдомые митрополиту и епископамъ, вмѣстѣ съ нѣкоторыми заведевіями, — и одни изъ этихъ людей и заведеній несомнѣнно уже существовали во дни св. Владиміра, другіе могли существовать, по крайней мѣрѣ, къ концу его царствованія. Были тогда у насъ, какъ мы видѣли, и мптрополитъ, и епископы, и священники, и діаконы, и весь клиръ, по неоспоримымъ свидътельствамъ. Были, какъ увидимъ, монастыри, и слъд. чернецы и черницы, игумены и игуменьи. Были паломники (277) и, безъ сомнѣнія, сторонники, слѣпцы, хромцы и врачи. Могли быть, какъ и всегда въ Христіанствѣ, люди, чудесно изцеленные, также рабы, отпущенные господами на волю по духовнымъ завѣщаніямъ. Могли быть для больныхъ, вдовъ, сиротъ и пришельцевъ больницы и гостинницы, хоть немногія, особенно если припомнимъ, какимъ мило-

сердіень къ нищимъ отличался св. Владиміръ, кнажившій еще 28 лёть послё своего крешевія. Что касается до хронологической и исторической несообразности, встрёчающейся въ самомъ началѣ устава, будто В. К. Владиміръ приняль отъ цареградскаго патріарха Фотія перваго митрополита Кіеву Леона: то она, какъ извъстно, находится только въ ибкоторыхъ спискахъ, относится къ осовенностямъ ихъ не существеннымъ, и потому не можетъ быть вмѣняема списку первоначальному. Другая историческая несообразность устава, подчиняющаго волхвованія и чародѣянія суду церковному, тогда какъ исторія представляетъ у насъ въ началѣ дѣйствующими противъ волхвовъ Князя и его чиновниковъ, не есть несообразность. Великій князь-Ярославъ въ 1027 году и чиновникъ княжескій Янъ въ 1071 году преследують и казнять волхвовь, собственно . какъ возмутителей общественнаго спокойствія, какъ 3.10дъевъ, невинно умертвившихъ множество женъ и требовавшихъ немедленнаго наказанія, безъ всякаго нарочитаго разбирательства самаго ихъ ученія. А воть когда въ тоже время явился волхвъ въ Новгородѣ и началъ проповѣдывать прямо противъ Вѣры христіанской и прельстилъ многихъ, — здісь мы видимъ уже действующимъ всенародно и разсуждающимъ о Въръ епископа; князь Глъбъ обнажиль свой мечь противь волхва уже вслёдь за тёмь, когда послѣдній произвелъ великій мятежъ въ народѣ (278). Наконецъ, выраженія, встрѣчающіяся въ срединѣ и концѣ . устава, что св. Владиміръ представилъ извѣстныя дѣла церковному вѣдомству, на основании номоканона, «по первыхъ царей уряженью и по вселенскихъ святыхъ семи зборовъ великихъ святитель», мы не имѣемъ права принимать въ такомъ строгомъ смыслѣ, будто нашъ Равноапостолъ буквально позаниствовалъ изъ означенныхъ источниковъ всѣ свои церковныя узаконенія. Довольно, если одни изъ нихъ, дѣйствительно, взяты изъ номоканона и тѣхъ законовъ Моусеевыхъ, которые обыкновенно входили въ составъ Кормчихъ, а другія дарованы, по крайней мѣрѣ, согласно съ духомъ номоканона, т. е. съ общимъ духомъ и смысломъ правилъ церковныхъ и гражданскихъ постановленій, данныхъ древними христіанскими Государями въ пользу Церкви.

III. Церковный уставъ Владиміровъ точно и есть таковъ. Онъ представляетъ, съ одной стороны, извлечение изъ греческаго номоканона и входившихъ въ составъ его законовъ Movceeвыхъ, а съ другой — опытъ русскаго самостоятельнаго законодательства, согласнаго съ духомъ номоканона. Въ этомъ уставъ излагается двоякій судъ Церкви: судъ, такъ сказать, частный, простирающійся на однихъ людей церковныхъ, и судъ общій, простирающійся на всъхъ мірянъ, и кромъ того излагаются два особыя постановленія о десятинъ и торговыхъ мърахъ и въсахъ.

Въ отношенія къ людямъ церковнымъ уставъ говоритъ, что они во всѣхъ своихъ дѣлахъ должны подлежать вѣдомству и суду только своего духовнаго начальства, митрополита и епископовъ, и не подчинены начальствамъ свѣтскимъ. Это узаконеніе, усвояющее такое важное преимущество Церкви, дѣйствительно заимствовано изъ номоканона — изъ правилъ соборныхъ и постановленій греческихъ Государей (<sup>379</sup>). Но у насъ оно отчасти разширено и отчасти измѣнено. Разширено: потому что къ людямъ церковнымъ, которые освобождаются отъ подсудности гражданской власти, кромѣ собственно — духо-

•

венства, бѣлаго и монашествующаго, пользовавшагося этных правомъ издревле, относитъ еще лица, принятыя только Церковію подъ ся покровительство или получающія отъ нея содержаніе, каковы: слепецъ, хромецъ, лечецъ, прошенникъ, задушный человѣкъ, сторонникъ, паломникъ, такъже-больницы, гостинницы, страннопріниницы, — чего по греко-римскимъ законамъ не видимъ. Такое разширение закона могло быть выведено изъ тёхъ постановленій, которыми вѣдомству епископовъ въ Грецін были подчинены богоугодныя заведенія, устроенныя подъ покровомъ Церкви для содержанія больныхъ, престарълыхъ, нищихъ, для пріема странниковъ и под. (280), а слёд. подчинялись нёкоторымъ образомъ и самыя лица, поступавшія въ эти заведенія. Измънено: потому что по всёмъ дёламъ и тяжбамъ между людьми церковными и посторонними повеливаеть учреждать судъ общий, т. е. состоящий изъ судей церковныхъ и свътскихъ, кто бы ни былъ отвѣтчикъ — лице духовное, или мірянивъ, тогда какъ, по греческимъ законамъ, такія дела были судимы однимъ темъ начальствомъ, которому подведомъ былъ отвътчикъ, --- духовнымъ, если онъ былъ духовнаго званія, — свътскимъ, если былъ мірянинъ. Впрочемъ и эта перембна могла быть основана на законахъ византійскихъ, по которымъ, съ одной стороны, епископъ имѣлъ право пересматривать приговоры свътскихъ властей по льламъ, касавшимся лицъ духовнаго званія, а съ другой - местное гражданское начальство обязывалось утверждать решение епископа по деламъ между мірявиномъ и духовнымъ, если оба тяжущиеся были довольны этимъ ръшеніемъ, — а если иътъ: то пересматривать тяжбу BHOBL (<sup>281</sup>).

3. 3.

11

Опредѣляя кругъ дѣлъ, въ которыхъ суду Церкви подчиняются не одни уже люди церковные, но и всѣ міряне, или всѣ вообще христіане, уставъ Владиміровъ перечисляеть въ частности: 1) преступленія противъ Вѣры и Церкви: отправление языческихъ обрядовъ, еретичество, волшебство, святотатство, ограбление мертвыхъ телъ, введение или внесение животныхъ въцерковь безъ нужды: это согласно съ греческимъ номоканономъ (<sup>282</sup>); 2) дѣла брачныя, семейныя и находящіяся въ связи съ ними преступленія противъ чистоты нравовъ: вступленіе въ бракъ въ запрещенныхъ степеняхъ родства и свойства, похищеніе женщинъ, разводы, блудъ, прелюбодѣяніе, оставленіе матерію незаконнорожденнаго своего дитяти, противоестественные пороки: также согласно съ номоканономъ (283). Но уставъ Владиміровъ имветъ и здісь свои особенности. Онъ, во первыхъ, при изчислении того или другаго класса дѣлъ, подлежащихъ суду церковному, указываетъ на нѣкоторые частные случан, на нѣкоторые виды преступленій, вовсе не упоминаемые въ законодательствѣ византійскомъ. Таковы именно: между дълами противъ Въры и Церкви — поврежденіе храмовъ и могилъ, а между дѣлами семейными — неблагопристойная защита мужа женою и нанесение побоевъ снохою свекрови, хотя этимъ указаніемъ на частные случан только разъясняется содержание закона, а не привносится ничего новаго (284). Вовторыхъ, подчиняетъ суду церковному нѣкоторыя дѣла, которыя, по греко-римскимъ законамъ, подлежали разбору и преслѣдованію не духовнаго, а гражданскаго начальства. Разумбемъ преступленія противъ святости власти родительской и тяжбы между дътьми и братьями умершаго о наслёдствё (225). Оба означенныя постановления,

- 141 -

не согласныя съ гражданскими законами Византіи, уставъ нашъ могъ заимствовать изъ законовъ Мочсеевыхъ, входившихъ въ составъ Кормчихъ (<sup>286</sup>), и такимъ образомъ остаться согласнымъ съ греческимъ номоканономъ. Наконецъ, что всего важнве, перечисливъ суды церковные, уставъ Владиміровъ присовокупляетъ: «князю и боярамъ ч судьямъ ихъ вътб суды нельзв вступатися», тогда какъ въ Греціи было иначе. Тамъ изв'єстныя дела, предоставленныя суду Церкви, могли подлежать и суду гражданскому. Церковь судила ихъ съ церковной стороны, какъ дъла совъсти, опредъляла ихъ правственное значение, полагала за нихъ епитимін, употребляла и другія, свойственныя ей, мфры для вразумленія и обращенія согръшившихъ; мірская власть могла разсматривать тѣже самыя дьла со стороны гражданской, какъ преступленія общественныя, и часто для наказанія ихъ и престиченія употребляла свои мъры. Можно впрочемъ думать, что уставъ Владиміровъ, вообще не отличающійся, какъ первый опыть въ своемъ родѣ, точностію и отчетливостію выраженій, запрещаетъ гражданскимъ начальствамъ вмѣшиваться во суды церковные, собственно поколику они суть церковные, съ той ихъ стороны, съ какой они должны подлежать вѣдомству единственно духовенства, а о другой, гражданской, ихъ сторонъ только умалчиваетъ. Это тёмъ вѣроятнѣе, что дѣла, напримѣръ, о волхвованіи и волхвахъ, подчиненныя въ уставѣ суду церковному, съ гражданской стороны были судимы у насъ, по свидѣтельству исторіи, и преслѣдуемы мірскою властію еще при Ярославѣ и его дѣтяхъ (287). Странно только, что суды, предоставленные въ уставѣ Владиміровомъ духовенству, въ Русской правдѣ или гражданскомъ законодательствѣ

11\*

того почти времени вовсе не упомянуты, кромѣ судовъ о наслѣдствѣ, хотя это и можно объяснять только неполнотою означеннаго законодательства.

Статья о церковной десятинь, изложенная въ уставѣ Владиміровомъ, могла быть заимствована изъ постановленій Мочсеевыхъ (Лев. 27, 30), котя и не изъ тѣхъ, которыя входили въ составъ Кормчихъ. Впрочемъ и самъ• Князь не выдаетъ ее (и ее только одну) заимствованною изъ греческаго номоканона, и въ этомъ отношении она можетъ быть названа самостоятельною статьею русскаго устава: потому что предоставляла русскому духовенству пользоваться такимъ правомъ, котораго греческое духовенство никогда не получало отъ своего Правительства.

Наконецъ, статья о торговыхъ мѣрахъ и вѣсахъ прямо основывается въ уставѣ Владиміровомъ на законѣ Божіемъ, — и дѣйствительно заимствована изъ тѣхъ постановленій Мочсеевыхъ, которыя входили въ составъ Кормчихъ. А съ другой стороны — имѣла опору и въ узаконеніяхъ греческихъ государей (<sup>288</sup>).

Такимъ образомъ оказывается, что наибольшую часть узаконеній, и самыхъ главныхъ, церковный уставъ нашего Равноапостола позаниствовалъ изъ греческаго номоканона, хотя, — надобно замѣтить, — не исчерпалъ всего источника: такъ какъ вѣдомству греческой іерархіи подчинены были еще нѣкоторые другіе предметыт, вовсе не упомянутые въ нашемъ уставѣ (<sup>289</sup>). И если, съ другой стороны, на всѣ эти указанія онъ положилъ собственную цечать, если даже дополнилъ ихъ, предоставивъ духовенству въ Россіи новыя права, какихъ въ Греціи оно не имѣло: то все это сдѣлалъ согласно съ духомъ номоканона, нан на основания законовъ Моусеевыхъ, входившихъ

Digitized by Google

- 142 -

(кромѣ статьи о десятинѣ) въ составъ номоканона. А потому несправедливо было бы утверждать, вопреки ясныхъ словъ самаго устава объ его источникахъ, будто нѣкоторыя статьи его (на-примѣръ: о десятинахъ, о дѣлахъ по наслѣдству, о причисленіи къ людямъ церковнымъ больныхъ, странниковъ, паломниковъ и богоугодныхъ заведеній) позаимствованы изъ Польши и другихъ странъ западной Европы, потому только, что тамъ дѣйствительно всѣ эти предметы и лица подлежали суду церковному во дни св. Владиміра, — хотя мы не отвергаемъ, что нашему вел. Князю и его совѣтникамъ могли быть извѣстными установленія западной Церкви, дѣйствовавшія въ сосѣдственной Польшѣ (<sup>290</sup>).

Приспособленный къ потребностямъ жизни русской, церковный уставъ Владиміровъ долженъ былъ имъть на нее самое благод втельное вліяніе. Одни изъ постановленій этого устава — противъ волхвованій, чародѣяній, моленій подъ овиномъ, или въ рощѣ, или у колодца, прямо направлены были къ искорененію въ Россіи всѣхъ остатковъ язычества и къ утверждению православной Вѣры и Церкви. Другія, опредѣлявшія въ подробностяхъ отношенія семейныя, которыя прежде для русскаго язычника были почти вовсе не опредѣлены, и преслѣдовавшія преступленія противъ чистоты нравовъ, которыя прежде едвали и считались преступленіями, и вовсе не преслѣдовались судомъ, такъ же поручавшія наблюденію духовенства торговыя мёры и вёсы, имёли цёлію пересоздать въ Россіи семейство, а вмѣстѣ очистить, возвысить и утвердить все общество, весь государственный быть на новыхъ, христіанскихъ началахъ. Третьи, поручавшія покровительству и попеченію Церкви больныхъ, нитахъ,

странниковъ, паломниковъ, и предоставлявшія духовенству десятнну, между прочимъ, для содержанія больницъ, гостинницъ, страннопріимницъ, служили первымъ началомъ къ учрежденію въ Россіи богоугодныхъ заведеній общественной благотворительности, которыя прежде у насъ совершенно были неизвѣстны. Нельзя послѣ этого не сознаться, съ какою мудростію, при всей кажущейся безънскуственности и простотѣ, составленъ первый опытъ нашего церковнаго законодательства. Онъ съ перваго разу указывалъ новоучрежденной Церкви Русской такое положеніе, въ которомъ она могла дѣйствовать съ наибольшею пользою и для себя — для своихъ высокихъ цѣлей, в для юнаго, только-что установившагося, государства, проникать въ самую внутреннюю его жизнь, освятить и возсоздать самыя основы этой жизни, влить въ нее новыя стихіи.

Съ церковнымъ уставомъ св. Владиміра снесемъ теперь нѣкоторыя другія свидѣтельства о тѣхъ преимуществахъ, какими пользовалось наше духовенство въ началь. Равноапостольный Князь равнялся Константину великому почитаніемъ служителей Христовыхъ (291), и не только часто совѣтовался съ ними, какъ уставить законъ Божій посреди недавно-просвъщеннаго народа, но и позволялъ. имъ давать совъщательный голосъ въ дълахъ гражданскихъ. Лътописецъ разсказываетъ замъчательный случай. Однажды, когда въ Россіи умножились разбон, епископы пришли къ Владиміру и сказали ему: «вотъ умножились разбойники, — зачёмъ ты не казнишь ихъ?» Онъ отвечалъ: «боюсь грѣха». Еписконы замѣтили: «ты поставленъ отъ Бога на казнь злымъ, а на милость добрымъ; тебѣ следуетъ казнить разбойниковъ, только съ испытаніемъ». И Владиміръ рѣшился отмѣнить древній народный обычай, по которому за разбой взимаема была только емра или плата, и началъ, согласно греческимъ законамъ (<sup>292</sup>), казнить злодѣевъ смертію за смертоубійства. Вскорѣ однакожъ, когда, по причинѣ умножившейся рати со врагами, потребовались средства для покрытія издержекъ войны, епископы, вмѣстѣ со старѣйшинами, снова прищли къ Князю и предложили ему возстановить виры съ тѣмъ, чтобы они шли на оружіе и на коней. Владиміръ и теперь согласился, сказавъ: «да будетъ такъ», и сталъ жить по устроенью отца своего и дѣда. Нельзя сомнѣваться, что подобное же значеніе имѣло русское духовенство и во дни Ярослава, о которомъ лѣтописецъ замѣтилъ: «попы любяше по велику, излихаже черноризцы» (<sup>299</sup>).

Важныя преимущества получило русское духовенство отъ первыхъ Князей въ самыхъ способахъ содержанія. Св. Владиміръ, построивъ въ Кіевѣ церковь Десятинную, которую называеть въ уставѣ соборною, назначилъ для нее *десятину*, — право, какимъ въ Греціи ни одинъ соборъ. ни даже каоедры патріарховъ не пользовались. Въ назначении этой десятины нашъ Князь, не подражая Грекамъ. не подражалъ и западной Европѣ. Тамъ подать десятинная была повсемственная, назначалась для всёхъ церквей, лаже приходскихъ, и собираема была со всѣхъ мірянъ, со всѣхъ подданныхъ того или другаго Государя, -- отъ чего происходили иногда немалыя затрудненія и безпокойства. Нашъ Князь назначилъ десятину только для одной главной, соборной церкви кіевской, и назначилъ, нимало не обременяя своихъ подданныхъ, только изъ своего княжескаго имънія и изъ собственныхъ доходовъ: «се даю, сказалъ онъ, отъ имѣнія моего и отъ градъ моихо десятую часть», - т. е. въроятно, отъ тъхъ градъ, которые

(вмъстъ съ селами) составляли собствение область его великаго княженія (294), и съ которыхъ шли в. Князю разные дани и доходы, а не съ тёхъ градовъ и областей. которые роздаль онь дётямъ своимъ, и которые должны были доставлять содержание и подать своимъ мъстнымъ Князьямъ, удблявшимъ изъ нея отпу своему только извъстную долю (<sup>295</sup>). Въ уставъ своемъ св. Владиміръ озпачель самыя статьи доходовь, какими пользовался онь въ своемъ вел. княжени и съ которыхъ десятину пожаловалъ на Десятинную церковь. Я далъ ей, говоритъ онъ: а) отъ всего княжа суда десятую векшу: такъ какъ, по тогдашнимъ обычаямъ и законамъ, у насъ во время производства судовъ съ виновныхъ взимаемы были въ наказаніе денежныя пѣни (называвшіяся вирами и продажами), шедшія преимущественно въ казну княжескую (<sup>296</sup>); б) изъ торгу десятую недљяю: потому что за право торгован собираемы были, и, въроятно, еженедъльно, опредъленныя пошлины съ продававшихся товаровъ, которыя такъ же инли въ пользу Князя (297); в) изъ домовъ на всяко лъто отъ. всякаго прибытка, и отъ лова княжа, и отъ стадъ, и отъ жите десятину: это указываеть на тогдашнія наши ежегодныя подати, которыя собирались съ домовъ, или дымовъ, и платились Князю не деньгами, а, какъ говорится, натурою, т. е. тёми произведеніями земли или промыслами, какими кто изъ жителей занимался, — хлѣбомъ, скотомъ, медомъ, шкурами разныхъ звѣрей, убитыхъ на ловлѣ: бѣлокъ, горностаевъ, соболей и проч. (298). Не знаемъ, какъ велики были доходы великаго Киязя кіевскаго по всёмъ означеннымъ статьямъ; но, безъ сомнѣнія, они были весьма значительны. А слъд. и десятина съ нихъ, шедшая для Десятинной церкви, была немалая. Ея съ избыткомъ

могло доставать для содержанія и самой церкви, и всего причта ея, и митрополита кіевскаго (299). А потому благочестивый и вибсть мудрый Князь, назначая десятину, имблъ въ виду, какъ ясно значится въ одномъ изъ древнвишихъ списковъ его устава, и другую высокую цель: ему хотелось, чтобы жертвуемое имъ по доброй воле изъ собственныхъ доходовъ на пользу соборной церкви было употребляемо духовенствомъ и на пользу общественную,--для призрвнія нишихъ, сирыхъ, дряхлыхъ и немощныхъ, для принятін странниковъ, для всиомоществованія дѣвамъ, вдовицамъ, потерпѣвшимъ отъ пожара или наводненія, для искупленія плённыхъ, для оказанія помощи во время глада и для другихъ подобныхъ дълъ (<sup>300</sup>). Назначилъ ли равноапостольный Князь десятяну и для прочихъ соборовъ и епископскихъ казедръ въ Россіи, какъ утверждаютъ иѣкоторыя позднія лѣтописи (<sup>301</sup>)? Очень вѣроятно, хотя древній літопясець и молчить объ этомъ. Ибо — а) въ нъкоторыхъ спискахъ церковнаго устава св. Владиміра ясно говорится, что какъ далъ онъ десятину для кіевской Десятинной церкви изъ всего своего княженія, такъ же далъ и по всей землѣ Русской изъ княженія въ соборную церковь --- отъ всего княжа суда десятую въкшу, изъ торгу десятую недблю, изъ домовъ на всяко лето отъ всякаго стада и отъ всякаго жита — чудному Спасу и чуднъй Богородици; б) въ Русской Правдѣ, имѣла ли она первоначально употребление только въ Новгородъ, или и въ другихъ странахъ Россіи, опредблены были куны, слбдовавшія въ десятину; в) Супрасльская лётопись говорить, что первый новгородскій енископъ Іоакимъ «уроди себѣ монастырь десятинный» (302); г) новгородскій князь Всеволодъ свидетельствуетъ, что Софійскій соборъ въ Кіевѣ и Софійскій въ Новгородѣ пользовались десятиною съ самаго начала (<sup>308</sup>); а) другой новгородскій князь Святославъ въ 1137 году сказалъ вообще: «уставъ, бывший прежде насъ ев Руси отв прадъдъ и отъ дѣдъ нашихъ — имати пискупомъ десятину отъ даній и отъ виръ и отъ продажъ, что входитъ въ княжъ дворъ всего»; е) наконецъ, сохранилось сказаніе, что св. Владиміръ завѣщалъ десятину и для епископіи туровской изъ всего (туровскаго) княженія (<sup>304</sup>). Съ другой стороны, несомиѣнно извѣстно, что в. к. Ярославъ и на одну изъ приходскихъ церквей, построенную имъ въ Вышгородѣ во имя св. муч. Бориса и Глѣба, повелѣлъ властелину града давать десятую часть отв даяи, — той, конечно, которая шла чрезъ этого властелина Князю (<sup>305</sup>).

Другимъ источникомъ для содержанія нашего митрополита и епископовъ могли служить судныя почилины, не съ судовъ только гражданскихъ, съ которыхъ, какъ мы видѣли, отдѣляема была для Церкви одна лишь десятина, и притомъ изъ части собственно княжеской, но съ судовъ церковныхъ, предоставленныхъ уставомъ исключительно вѣдомству іерарховъ. Эту мысль можно признать болѣе, нежели за въроятную, хотя она прямо и не выражена въ уставѣ, если мы вспомнимъ, что у насъ тогда вообще господствовала въ судопроизводствѣ система выкуповъ, по которой виновный обыкновенно выкупалъ предъ судомъ свою вину извъстною платою, или система денежныхъ взысканій за преступленія, судя по роду ихъ и степени (<sup>306</sup>). Да и что значатъ слова самаго устава: «своимъ тіуномъ приказываю суда церковнаго не обидъти, изъ судовъ изъ градскихъ давати девять частій Князю, а десятая святьй Церкви; а кто пообидитъ судъ церковный, платити ему - 149 --

собою»? Не внушается ли этимъ тіунамъ, чтобы они не только не обижали судовъ, точнѣе — доходовъ за суды, церковныхъ, но и съ судовъ гражданскихъ удѣляли Церкви десятину, — и что обндѣвшій церковные доходы долженъ самъ заплатить за нихъ?... Въ церковномъ уставѣ Ярославовомъ, о которомъ у насъ рѣчь впереди, даже прямо назначаются извѣстныя пошлины за церковные суды въ пользу митрополита и епископовъ (<sup>307</sup>).

Третьимъ источникомъ для содержанія духовенства, собственно приходскаго, было жалованые оть Князя, по крайней мѣрѣ, со временъ Ярослава, который, по свидѣтельству лѣтописца, поставляя по градамъ и по мѣстамъ церкви и попы, давалъ имъ отъ имънія своего урокъ (<sup>308</sup>). Въ чемъ состоялъ этотъ урокъ, не знаемъ; но замѣчательно, что и Ярославъ благочестивый, подобно отцу своему, жертвовалъ для церкви и служителей ея именно изъ своего имѣнія.

Очень въроятно, что еще при первыхъ христіанскихъ Князьяхъ нашихъ духовенство наше начало, мало по малу, пользоваться и добровольными приношеніями своихъ прихожанъ за исправленіе требъ церковныхъ, какъ это издревле и постоянно велось въ Церкви восточной (<sup>309</sup>).

CREATER A LOUGH AND THE MERING AND THE ALL AND AND A LOUGH AND A

## ГЛАВА У.

ПЕРВЫЕ МОНАСТЫРИ ВЪ РОССІИ И СОСТОЯНІЕ ВЪРЫ И НРАВ-СТВЕННОСТИ.

При окончательномъ насаждени Христіанства въ Россіи монастыри имфли высокое значеніе въ Церкви восточной, давно уже пріобрѣтенное ими. Кромѣ того, что въ св. обителяхъ находили себѣ пріютъ и руководство всѣ, стремившіеся къ подвижнической жизии для спасенія души своей, — здёсь же приготовлялись лица для занятія высшихъ степеней церковной іерархія; здѣсь воспитывались ревнители вѣры и благочестія, которые, будучи свободны отъ узъ семейныхъ, по первому гласу Церкви, шли для проповедания Слова Божія въ странахъ невбрныхъ, или для защиты православія посреди ересей и расколовъ, и вообще готовы были жертвовать встмъ для спасенія ближнихъ; наконецъ, монастыри, по духу своихъ строгихъ правилъ, по своимъ благоговъйнымъ, ежедневнымъ службамъ и по образу жизни благочестивыхъ иноковъ, давно уже содблались лучшими училищами для нравственнаго воспитанія народа.

Очень естественно потому, если вслѣдъ за крещеніемъ земли Русской, какъ свидѣтельствуетъ Иларіонъ, у насъ «монастыреве на горахъ сташя, черноризцы явишася» (<sup>310</sup>): - 151 -

они явились, безъ сомнѣція, вмѣстѣ съ первыми пастырями, пришедшими къ намъ изъ Греціи, И преданіе говорить, что первый нашъ митрополить Михаилъ основалъ на одной изъ горъ кіевскихъ монастырь и церковь (деревянную) во имя своего ангела, Архистратига Михаила, не подалеку отъ того мѣста, гдѣ прежде стоялъ Перунъ (311), а иноки, прибывщие съ этимъ митрополитомъ, основали монастырь Спаскій близъ Вышгорода на высокой горѣ, доселѣ называемой, по бывшему монастырю, Бълой Спась или Спащина (<sup>312</sup>). Супрасльєкая лѣтопись свидѣтельствуетъ, будто самъ св Владиміръ въ 996 году создалъ, вмѣстѣ съ Десятвиною церковію, и монастырь при ней во имя Пресв. Богородицы (<sup>\$13</sup>). Дитиаръ упоминаетъ о бывшемъ въ Кіевѣ монастырѣ св. Софіи, который егорѣлъ въ 1017 году, и слѣд. устроенъ былъ, по крайней мѣрѣ, къ коныу жизни св. Владитіра, если не прежде (314). Въ царствованіе Ярослава, который любилъ черноризцевъ до излиха, они еще болѣе начали умножаться, а съ ними и монастыри (315). Въ послѣдніе годы своей жизни, уже по сооруженіи Кіево-Софійскаго собора, Ярославъ создалъ самъ два монастыря въ Кіевѣ: одинъ мужскій во имя своего ангела — Георгія, другой женскій во имя Ангела своей супруги — Ирины: и это, сколько извъстно, были первые собственно княжеские монастыри (если исключить Десятинный, устроевный будто бы св. Владиміромъ), которые въ послѣдствіи у насъ такъ умножились (346).

Кто жилъ и подвизался въ первоначальныхъ кіевскихъ монастыряхъ, свѣдѣній не сохранилось; но, вѣроятно, жили не одни Греки, а вмѣстѣ и Русскіе, судя уже по количеству монастырей. Равнымъ образомъ есть извѣстія, что не въ одномъ Кіевѣ, а и въ другихъ областяхъ Россія

- 152 -

были основаны тогда обители, хотя известія самыя скудвыя и неопредёленныя.

Такъ о первомъ новгородскомъ епископѣ Іоакимѣ Супральская лётопись говорить, что онъ «уради собѣ монастырь десятинный»; но что это быль за монастырь и гдв находился, не опредѣляетъ. Другое преданіе гласитъ, что вскорѣ послѣ крещенія Новгородцевъ, вслѣдъ за тѣмъ, какъ свергнутъ былъ истуканъ Перуна, стоявшій на холмѣ при истокѣ Волхова изъ Ильменскаго озера, основанъ на этомъ самомъ месте мужский монастырь съ храмомъ Рождества Богородицы, прослывшій въ народѣ подъ именемъ Перыня или Перынскаго: название монастыря дъйствительно показываеть, что онъ получилъ свое начало, по всей вѣроятности, тогда, когда еще очень свѣжа была память. о свергнутомъ Перунѣ, - и трудно представить, чтобы въ то время, какъ, по приказанію равноапостольнаго Владиміра и христіанскому благоразумію, у насъ повсюду на мѣстахъ прежнихъ идольскихъ капищъ заботились устроять храмы, не былъ поставленъ храмъ или монастырь на мѣстѣ главнаго кумира новгородскаго (317). Существуетъ сказаніе и о третьемъ новгородскомъ монастырь, находящемся не-подалеку отъ Перынскаго, у самаго истока Волхова изъ озера Ильменя, - Юрьевскомъ или Георгіевскомъ, что онъ основанъ во дни великаго Князя кіевскаго Георгія-Ярослава ок. 1030 г., хотя это сказаніе не безъ труда можетъ быть примиряемо съ лѣтописью (<sup>318</sup>).

Но между тёмъ, какъ въ Кіевѣ и Новгородѣ монастыри были созидаемы то князьями, то іерархами, въ нѣкорыхъ другихъ мѣстахъ основателями обителей явились частныя лица — подвижники.

Разумѣемъ прежде всего препод. Сергія и Германа, Валаамскихъ чудотворцевъ. Кто были они и когда основали на Валаамъ (одномъ изъ съверозападныхъ острововъ Ладожскаго овера) обитель, письменныхъ извъстій не сохравилось, по причинѣ частыхъ опустошеній обители отъ Шведовъ и даже неоднократнаго ея совершеннаго запустѣнія. Мѣстное преданіе, будто еще св. Апостолъ Андрей, когда былъ въ Новгородѣ, приходилъ оттуда на Валаамъ и водрузилъ на немъ крестъ, и будто св. Сергій былъ одинъ изъ учениковъ апостольскихъ, который, крестивъ здѣсь многихъ язычниковъ, обратилъ ко Христу и нѣкоего Мунга, названнаго потомъ Германомъ, и положилъ вмъсть съ нимъ начало Валаамской обители, -- это предаданіе произвольно и не въроятно. Если бы и дъйствительно Апастолъ Андрей былъ въ Новгородъ, какъ гласитъ древняя лѣтопись (<sup>819</sup>): отсюда еще не слѣдуетъ, чтобы онъ нарочно отправлялся изъ Новгорода на пустынный Валаамъ съ цёлію водрузить только тамъ св. крестъ; а если точно препод. Сергій и Германъ подвизались тогда на Валамѣ: все же признать ихъ основателями монастыря въ такое время, когда монастыри были еще неизвъстны въ Церкви Христовой, только-что зараждавшейся, рѣшительно не возможно. Не менъе не въроятно и другое мъстное предание, которое относить этихъ Преподобныхъ ко времени равноапостольной Княгини Ольги и считаетъ ихъ греческими выходцами, искавшими просвѣтить сѣверъ: за чёмъ было имъ итти изъ Греціи въ такую даль земли Русской, когда она еще вся была покрыта мракомъ идолопоклонства, и когда проповѣдники Евангелія и на югѣ и въ средней полосѣ ея могли встрѣтить на каждомъ шагу общирнение попрыще для своей благочестивой де-

ятельности? А главное, откуда всялось это предание и основывается ли оно на чемъ либо, рыпительно не извъстно. Третье мизніе представляется болье выроятнымъ: оно гласить, что преп. Сергій в Германъ могли быть изъ числа тъхъ проповъдниковъ, чрезъ которыхъ св. Владиміръ хотёль распространить Евангеліе во глубни Карелін, принадлежавшей тогда Россіи, и что для успѣшиѣйшаго хода своей проповёди вокругъ Ладожскаго озера овн могли основать на Валаамѣ обитель иноковъ (320). Въ подтверждение этого мивния, кромъ возможности самаго событія и сообразности его съ обстоятельствами времени, можно указать, по крайней мбрб, нбкоторыя основанія: а) въ житін преп. Авраамія Ростовскаго говорится, что онъ принялъ пострижение въ Валамской обители еще во дни св. Владиміра отъ игумена **Θеогноста** (<sup>321</sup>); б) въ одномъ изъ позднихъ списковъ Софійской лѣтописи замѣчено, что въ 1163 году уже обрѣтены были мощи преп. Сергія и Германа, Валаамскихъ чудотворцевъ, и перенесены (можетъ быть, по случаю нападенія Шведовъ на этустрану, которое д'Ействительно и случимось въ 1164 г.) въ Новгородъ при архіепископѣ Іоаниѣ (322); а въ одной изъ рукописей XVI-XVII в. содержится сказание о возвратномъ перенесения мощей новоявленныхъ Валаамскихъ чудотворцевъ изъ Новгорода на Валаамъ при томъ же Новгородскомъ святителѣ Іоаннѣ (<sup>823</sup>). Правда, всѣмъ представленнымъ свидътельствамъ нельзя приписывать большой важности; но не находимъ причины и отвергать ихъ, какъ чистыя выдумки. Напрасно указывають на свидетельство двухъ Шведскихъ писателей, что прежде договора, заключеннаго Новгородцами съ пиведскимъ Королемъ Магнусомъ II въ 1348 году, ни Ладожское озеро, ни берегъ Ка-

релін, близъ котораго лежитъ островъ Валаамъ, непринадлежали Россіи, и что, слёдовательно, на Валаамъ не могло быть Русскаго монастыря; а съ другой стороны на свидѣтельство записокъ, изъ которыхъ одна, найденная на дскѣ древней кормчей Новгородской Софійской библіотеки, гласитъ: «въ лѣто 6837 (1329) нача жити на островѣ на Валаамскомъ озерѣ Ладожскомъ старецъ Сергій», а въ другихъ замѣчено, что къ этому старцу пришелъ въ сожительство преп. Германъ въ лѣто 7901 (1393) (624). Тутъ прежде всего бросается въ глаза явная не сообразность: по одному свидътельству до 1348 года Валаамъ не **прина**длежалъ Россін и тамъ не могло быть Русской обители, а по другому—старецъ Сергій сталъподвизаться на Валаамѣ еще въ 1329 году; по одной запискѣ Сергій былъ уже старецъ въ 1329 году, а по другимъ къ этому старцу прибылъ въ сожительство преп. Германъ въ 1393 году, т. е. чрезъ 64 года: какихъ же лѣтъ былъ тогда Сергій? Во-вторыхъ, свидѣтельство шведскихъ писателей, будто Ладожское озеро съ Валаамомъ не принадлежало Россіи до 1348 года, не справедливо. Изъ подлиннаго Орѣховскаго договора Новгородцевъ съ шведскимъ Королемъ Магнусомъ Смекомъ 10 Сентября 1323 года видно, что Русскіе уступили тогда Шведамъ часть западной Кареліи, нынѣшняго Выборгскаго и Яскисскаго округа, лежащую по правую сторону рѣки Сестры, удержавъ за собою восточную Карелію съ Кексгольмомъ, слѣд. и Ладожское озеро. А наши лѣтописи замѣчаютъ, что этотъ договоръ . заключенъ съ Шведами по старой пошлинѣ (т. е. по прежнимъ условіямъ), и слёд. выражаютъ мысль, что вся восточная Карелія съ Ладожскимъ озеромъ издавна принадлежала Россіи (325). Кром'я того изв'естно, что во дни св. T. I. 12

Владиміра вся Карелія принадлежала Русскимъ, и еще же Владиміра не подалеку отъ Ладожскаго озера существоваль городъ Ладога, принадлежавший Новгородцамъ; что только съ половины ХН въка Шведы покорили себъ югозападную часть Финляндіи при король своемъ Эрикь IX (1156-1157), и только съ половины XIII въка начали строить здѣсь свои города: Тавастгусъ (1256), Карелу или Кексгольмъ (1295) и Выборгъ (1293), и что еще съ 1042 года Русскіе въ XII, XIII и XIV вѣкахъ не разъ проникала въ самую глубину Финляндіи, защищая свои карельскіе предѣлы, покоряли себѣ Емь, разрушали въ Финляндія шведскіе города, и однажды въ XIII вѣкѣ обратили-бъело ночти всю Карелію къ православной въръ (<sup>826</sup>). Въ-третъихъ, если къ старцу Сергію прибыль въ сожительство на Валаамъ преп. Германъ въ 1393 году: то они могли основать обитель только въ концѣ XIV вѣка. Между тѣшъ, няъ житія преп. Арсенія Коневскаго видно, что онъ ок. 1395 г. нашелъ на Валаамѣ уже многолюдную обитель, что потомъ, когда онъ, для большаго уединенія, удалился на аругой островъ Ладожскаго озера — Коневецъ, то въ течени двухъ лётъ былъ приглашаемъ возвратиться на Валаамъ тамошнимъ инокомъ Лаврентіемъ по порученію игумена Силы, и что въ 1398 г. Арсеній основаль уже свою обитель на Коневцѣ (327). Наконецъ, спрашиваемъ: на какомъ основания должно предпочесть двѣ случайныя замѣтки или записки неизвѣстнаго о поселеніи преп. Сергія и Германа на Валаамскомъ островѣ будто бы въ XIV выкь свидьтельству Софійской льтописи объ открытии. мощей ихъ еще въ XII вѣкѣ и свидѣтельству житія Авраамія Ростовскаго о постриженій его въ Валаамской обители еще при св. Владимірѣ?...

— 157 —

Разсматривая внимательно содержание этого жития, какъ мы уже замѣтили въ своемъ мѣстѣ, можемъ, по край+ ней мерв, съ наноторою вероятностію допускать издавна господствующее у насъмнивне, что св. Авраамий дынствительно началъ свои подвиги при самомъ началѣ отечественной Церкви и тогда же основалъ свою обитель. Онъ родился, повъствуетъ житіе, въ городъ Чухломъ (нынъшней Костромской губернія) не подалеку отъ Галича, когда вся страна та находилась въ язычествѣ, отъ родителей богатыхъ, но не просвъщенныхъ св. Върою, и получилъ имя - Иверкъ. До осьмнадцати лёть пролежаль въ великомъ разслабленія, ц когда однажды услышаль бесёду нёкоторыхъ благочестивыхъ Новгородцевъ, случившихся въ дому отца его, о въръ въ Госнода Інсуса и о чудесахъ, совершающажся въ Христіанствь, то началь размышлять въ себь: «вотъ у отца моего много боговъ, а ни оденъ мнѣ не поможетъ; а у Новгородцевъ одинъ Богъ, и многимъ подаетъ изцёлевіе. Еслибы и мнё даровалъ Онъ здравіе, я сталъбы въровать въ Него и служить Ему въчно, и пошелъ бы въ страну ихъ». Въ такихъ мысляхъ началъ больной призывать къ себѣ на помощь Господа Інсуса, и, двиствительно получивъ отъ Него изцёленіе, рышился немедленно исполнить обътъ свой: тайно удалился изъ дому родителей, и, направляя путь свой къ западу, послѣ многихъ дней, нашелъ наконецъ вѣрующихъ во Христа, отъ которыхъ и получилъ наставление въ законѣ христіанскомъ и навыкъ книжному ученію (328). Спустя нѣсколько времени, достигъ онъ Новагорода, возрадовался духомъ при видѣ христіанскихъ храмовъ и благочестія; но, ища себѣ уединенія, отправился рѣкою Волховомъ къ Ладожскому озеру въ валаамскую обитель, о которой уже слы-

12\*

шалъ. Со слезами умолилъ здъсь братію принять его къ себѣ и открылся, что онъ еще не крещенъ. Игуменъ Өеогностъ принялъ его въмонастырь, крестилъ и назвалъ Аверкіемъ, а по истеченіи нѣкотораго времени, по усильной просьбѣ Аверкія, постригъ его и далъ ему имя Авраамія. Съ величайшею ревностію предался новый инокъ трудамъ подвижническимъ, и, подвизаясь на Валаамћ люта довольна, обратилъ на себя общее внимание, такъ что братія стали оказывать ему особенное почтеніе и чествованіе. Тогда, избѣгая хвалы человѣческой, Авраамій удалился изъ Валаамской обители, и, по устроению Божию, пришелъ къ граду Ростову, гдѣ не всѣ еще обратились къ Христіанству, напротивъ, весь чудскій конець покланялся идолу Велесу (329). Зд'Есь у озера Неро поставилъ себѣ преподобный убогую хижину и началъ принимать приходившихъ къ нему христіанъ и поучать ихъ закону Божію, а вмѣстѣ началъ молить Господа, чтобы помогъ ему сокрушить идола Велеса и привести остальныхъ Ростовцевъ къ истинной въръ. Скорбя объ этомъ всею душею, благочестивый старецъ вскоръ удостоился видънія св. евангелиста Іоанна Богослова, который вручилъ ему жезлъ для сокрушенія идола. Идолъ немедленно былъ сокрушенъ, и св. Авраамій повѣдалъ о всемъ случившемся тогдашнему епископу ростовскому Өеодору, который «бѣ первый прислапный съ мученикомъ Борисомъ отъ князя Владимера, крестившаго всю Русскую землю». По благословенію Епископа, преподобный поставиль на томъ мѣстѣ, гдъ явился ему св. Іоаннъ Богословъ, церковь во имя этого Евангелиста, а тамъ, гдѣ стоялъ прежде Велесъ, возградилъ церковь малую во имя Богоявленія, и при ней келліи и общежительную обитель (330). Много терпъла

- 158 -

- 159 -

юная обитель отъ окрестныхъ иновърцевъ, которые не разъ покушались раззорить ее и предать пламени. Но, при помощи Божіей, Авраамій мало по малу привелъ всѣхъ ихъ ко Христу благоразуміемъ и крестилъ отъ мала и до велика. Съ умноженіемъ числа иноковъ, Авраамій, вспомоществуемый Князьями и руководимый совѣтами епископа Өеодора, построилъ новую, великую церковь и постольно благоустроялъ обитель. Когда, за удаленіемъ **Өеодора изъ Ростова, прибылъ сюда другой епископъ** — Иларіонъ, онъ нашелъ ее уже въ такомъ состоянія, что держалъ совытъ съ великимъ княземъ Владиміромъ и съ княземъ Борисомъ, «дабы сотворити архимандритію ту обитель». Возведенный въ санъ архимандрита, препод. Авраамій еще болье началъ подвизаться, и, прилагая труды къ трудамъ, потерпѣвъ великія искушенія отъ діавола, оклеветавшаго его однажды предъ великимъ Княземъ, въ глубокихъ съдинахъ отошелъ къ Богу, котораго измлада возлюбилъ, и погребенъ учениками своими въ основанной имъ ростовской Аврааміевой обители (331). О н'екоторыхъ несообразностяхъ этого житія и какъ смотръть на нихъ, было сказано нами прежде.

Остается упомянуть еще объ одной обители, несомнѣнно основанной у насъ въ то время. Преп. Ефремъ, новоторжскій чудотворецъ, былъ родомъ изъ Венгріи (Угринъ), и вмѣстѣ съ братьями своими Георгіемъ и Мочсеемъ служилъ при князѣ ростовскомъ Борисѣ, занимая должность главнаго конюшаго (<sup>332</sup>). Когда этотъ св. князь былъ умерцвленъ, а съ нимъ и любимый отрокъ его Георгій, которому убійцы отрубили голову, чтобы воспользоваться златою гривною, возложенною на него Борисомъ: тогда Ефремъ пришелъ (можетъ быть, изъ Ростова, гдѣ

оставался въ отсутствіе Князя) на берега Алты, желая найти здъсь тело своего убитаго брата (333). Но, при всъхъ усиліяхъ, не могъ отыскать его, а обрѣлъ только главу, которую узналъ по некоторому, бывшему на ней, призна--ку. Въ неутвшной скорби взялъ Ефремъ эту братнюю главу, какъ сокровище, съ собою, оставилъ міръ и, при--нявъ (неизвѣстно, гдѣ) иноческій образъ, удалился въ одно уединенное мѣсто не по-далеку отъ города Торжка. Здёсь сначала онъ построилъ на свое достояние страннопріимный домъ, а спустя ифсколько, на правомъ берегу ръки Тверцы, создалъ каменную церковь во имя св. Мучениковъ Бориса и Глѣба и при ней монастырь, — что произошло, безъ сомнѣнія, не прежде, какъ уже по отярытіи мощей св. Страстотерпцевъ (<sup>334</sup>). Подвизаясь день и ночь, особенно съ достойнымъ ученикомъ своимъ Аркадіемъ, преп. Ефремъ успѣлъ собрать иноковъ, утвердить ихъ въ правилахъ монашескаго житія, и скончался въ глубокой старости (въ 1053 г.), завъщавъ положить вмъстъ съ собою во гробъ главу брата своего Георгія, которую хранилъ дотолѣ тайно (335). Обитель Преподобнаго подвергалась многократнымъ разореніямъ и опустошеніямъ; но созданный имъ храмъ во имя св. Мучениковъ оставался цёль среди всёхъ бурь и переворотовъ, и перестроенный въ 1781 году существуетъ досель. Мощи преп. Ефрема открыты въ 1572 году (Генв. 28), когда основанная имъ обитель считалась уже архимандріею и окружена была поселеніемъ, называвшимся — Новый Торжекъ. А потому не удивительно, если и основателю этой обители присвоили съ того времени наименование Архимандрита и Новоторжскаго чудотворца.

Вмёстё съ тёмъ, какъ начинали у насъ появляться

- 161 -

св. обители - эти пристанища для душъ, стремящихся КЪ ВЫСНИМЪ ЛУХОВНЫМЪ ПОДВИГАМЪ, М АЛО ЦО МАЛУ НАЧИнали обнаруживаться благотворныя действія Хрис тіанства и вообще въ правственномъ состояни нашихъ предковъ. Правда, то было еще переходное время. Язычество пало въ Россіи окончательно, его истуканы были низпровергнуты; но языческія преданія, суевѣрія, нравы и обычан, господствовавшіе въ народѣ Русскомъ цѣлые вѣки, не могли искорениться въ теченіе какихъ-нибудь пятидесятишестидесяти летъ. Церковь Христова сделалась господствующею въ Россіи и на мѣстахъ прежнихъ языческихъ капищъ воздвигла свои храмы; но истины спасительной Въры не успъли еще въ такой періодъ быть вполнъ усвоены встми новообращенными Христіанами и вытъснить въ нихъ прежнія вѣрованія. И очень естественно, если, быть можеть, многіе, цося имя Христіань, продолжали жить по язычески, тайно молились своимъ прежнимъ богамъ подъ овиномъ, или въ рощф, или у воды, --- на что намекаетъ церковный уставъ Владиміровъ. Очень естественно, если чернь была еще столько суевърна, что когда въ 1021 году по случаю голода явились въ Суздали волхвы и сталя проповѣдывать, будто причиною неурожая старыя женщины и онъ держать въ себъ жито, — многіе върили обманщикамъ и убивали несчастныхъ старухъ, пока не приспълъ туда в. к. Ярославъ, не расточилъ и не казнилъ дерзкихъ возмутителей, не образумилъ невъжественной толпы. Припомнимъ также разсказъ лѣтописца о разбойникахъ, которые до того было умножились при св. Владимірѣ, что епископы, для прекращенія зла, молили Кияза казнить злодбевъ смертію; разсказы о несогласіяхъ и даже браняхъ между датыми самаго Владимира, о непокор-

ности новгородскаго князя Ярослава отцу своему, о Святополкѣ, умертвившемъ трехъ братьевъ своихъ и готовившемъ туже участь остальнымъ братьямъ (<sup>386</sup>). Все это мрачная сторона картины... Но есть въ ней и сторона свѣтлая.

Первое и самое видное м'есто занимаетъ здъсь самъ русскій Равноапостолъ. Сдѣлавшись Христіаниномъ, онъ сдблался совсёмъ другимъ человёкомъ. Прежде Владиміръ былъ до крайности преданъ чувственности, имѣлъ итсколько женъ и множество наложницъ (337): теперь онъ отпустилъ всѣхъ этихъ женъ и наложницъ и оставался върнымъ единой женъ своей, греческой царевнь Аннъ, сь которою сочетался Христіанскимъ бракомъ (338). Прежде мы видимъ Владиміра жестокимъ, мстительнымъ, кровожаднымъ, даже братоубійцею: теперь сердце Князя сдѣлалось столько кроткимъ и мягкимъ, что онъ боялся наказывать и злодбевъ, считая это грбхомъ, и если поднималь оружіе, то единственно для защиты своихь владьній отъ враговъ (339). Всего же болье восхваляютъ древнъйшіе наши писатели милосердіе и щедроты благов. Князя живой плодъ его Христіанской любви къ ближнимъ. Онъ повелѣлъ всякому нищему и убогому приходитъ на княжескій дворъ и брать себѣ, что только нужно, - пищу, питіе и деньги; повелѣлъ такъ же развозить по всему городу хлѣбъ, мясо, рыбу, разныя овощи, медъ и квасъ и раздавать все это тёмъ несчастнымъ, которые по немощи не могли сами приходить на княжій дворъ за милостынею. Вмёстё съ тёмъ Владиміръ одёвалъ нагихъ, посылаль всякаго рода утѣшенія больнымъ, искупалъ должниковъ, освобождалъ содержимыхъ въ рабствѣ (840). Если прежде онъ и предавался нечистой похоти, замъчаетъ вообще лётописецъ, — если сотворилъ и многіе другіе грёхи: за то послё онъ всё эти грёхи разсыпалъ прилежнымъ покаяніемъ и милостынями. Не упоминаемъ уже о той пламеиной ревности по славё Божіей, съ какою подвизался русскій Равноапостолъ въ распространении Евангелія и въ построеніи храмовъ; о тёхъ великихъ, незабвенныхъ заслугахъ, какія оказалъ онъ всему народу своему, изведши его однажды навсегда изъ тьмы язычества въ чудный свётъ Христовъ (<sup>3:1</sup>).

По слѣдамъ благочестиваго отца своего шли достойные дъти: Борисъ, Глъбъ, Ярославъ. Первые два скончались преждевременною, насильственною смертію; но оба они, какъ мы видѣли, успѣли и въ краткій періодъ земной жиз-. ни приготовится для жизни вѣчной: оба съ самыхъ раннихъ лѣтъ были исполнены страха Божія, оба любили поучаться въ чтеніи Божественныхъ книгъ и житій Святыхъ, ревнуя подражать имъ; оба были смиренны, кротки, цѣломудренны и отличались дѣлами христіанской любви и милосердія къ ближнимъ; оба умирая мученическою смертію, молились за своихъ враговъ. Юные страстотерпцы представили въ себѣ первый примѣръ на Руси истинноблагочестиваго, христіанскаго воспитанія дѣтей и вмѣстѣ первый образецъ взаимной братской любви. Яреславу судилъ Господь долговременную жизнь, - и онъ, занимая престолъ отца своего, умблъ продолжить и докончить начатое имъ для славы Божіей и спасенія ближнихъ. Христолюбецъ, какъ часто называетъ Ярослава преп. Несторъ, употреблялъ всѣ средства къ утвержденію въ странѣ своей вѣры Христовой, которая дѣйствительно начала при немъ плодитися и расширяти; къ распространенію между подданными своими священныхъ и назидательныхъ книгъ,

которыя новедёваль писцамъ своимъ свисывать и предлагать для чтенія всёмъ, желавшимъ поучаться; созидаль обители и храмы, для которыхъ не ръдко не щадилъ никакихъ издержекъ; любилъ церковныя уставы; весьма любилъ духовный и чернеческий чинъ; самъ часто съ прилежаніемъ читалъ днемъ и ночью свящ. книги и заботился вкоренить христіанское благочестіе въ собственномъ семействћ. «Встань, — говорилъ современный Ярославу первосвятитель русскій Иларіонъ, обращаясь къ равноапостольному Владиміру, — посмотри на сына своего Георгія, посмотри на кровнаго своего, посмотри на возлюбленнаго своего, посмотри на того, котораго извелъ Господь отъ чреслъ твонхъ, посмотри на украшающаго престолъ земли твоей, — и возрадуйся, возвеселись! Посмотри и на благовѣрную сноху твою Ирину; посмотри и на внуковъ и правнуковъ твоихъ, какъ они живутъ, какъ Господь хранитъ ихъ; какъ содержатъ они благовѣріе, тобою преданное, какъ часто посъщаютъ святыя храмы, какъ славятъ Христа, какъ покланяются Его имени» (342). И нынь еще, входя въ Новгородскій Софійскій соборъ, видимъ въ немъ двѣ древнія гробницы, современныя началу самаго храма, изъ которыхъ въ одной открыто почиваютъ мощи св. блавовѣрнаго князя Новгородскаго Владиміра, сына Ярославова, скончавшагося 32-хъ лётъ, а въ другой — мощи св. благовѣрной матери его Ирины, которая первая изъ Русскихъ княгинь приняла предъ смертію иноческій образъ съ именемъ Анны (343): два живыя свидътельства того благочестія, которое господствовало въ благословенномъ семействь в. кн. Ярослава!

Пастыри Церкви, дъйствовавшие у насъ въ то время, подавали и съ своей стороны благой примъръ для пасо-

мыхъ. Доселѣ еще въ стѣнахъ Кіево-печерской Лавры сыны православной Россіи имѣютъ счастіе покланяться св. мощамъ Первосвятителя русскаго Михаила, раздѣлявшаго первые труды апостольства съ Равноапостоломъ — Княземъ и за свою вѣру и благочестіе прославленнаго Господойъ. Доселѣ въ Новгородѣ мѣстно чтится память двухъ первыхъ Новгородскихъ епископовъ и благовѣстниковъ, Іоакима Корсунянина и Луки Жидять. Доселѣ въ Суздальскомъ Соборномъ храмѣ нетлѣнно почиваютъ останки Угодника Божія Өеодора, бывшаго первымъ епископомъ Ростовскимъ.

Для насажденія св. Вѣры и благочестія христіанскаго въ народѣ употребляемы были всѣ средства. Съ этою, между прочимъ, цѣлію св. Владиміромъ и Ярославомъ заведены были училища; съ этою целію, по воле послёдняго, были пріобрѣтены, списаны и даже вновь переведены книги многы, которыми поучались в врные люди; съ этою цёлію умножаемо было число храмовъ, и Ярославъ обязывалъ священниковъ, давая имъ отъ имѣнія своего урокъ, чтобы они, какъ можно, чаще приходили въ-церкви, собирали народъ и учили его истинамъ Христіанства. Съ этою целію все преступленія противъ Веры — волхвованія, чародѣянія, моленія подъ овиномъ, или върощѣ, или у воды, всѣ преступленія семейныя и противныя чистотѣ нравовъ предоставлены были въдомству и суду церковному, такъ что духовенство христіанское наблюдало за нравственнымъ поведеніемъ каждаго изъ вфрующихъ, входило непосрественно въ самый бытъ семейный и, искореняя въ немъ остатки прежней, языческой жизни, преобразовывало его по началамъ христіанскимъ. Наконецъ съ этою же цѣлію оба в. князя — св. Владиміръ и Ярославъ любили свѣтло торжествовать праздники христіанскіе, созывали на нихъ изъ всѣхъ градовъ безчисленное множество народа, предлагали ему здѣсь, послѣ назиданія духовнаго отъ священнодѣйствій Церкви, и тѣлесное утѣшеніе, раздавали великую милостыню бѣднымъ и несчастнымъ, и, не рѣдко торжествуя подобнымъ образомъ по нѣскольку дней сряду, пріучали своихъ подданныхъ мало по малу забывать прежнія-языческія празднества и привязываться духомъ къ свѣтлымъ праздникамъ Христіанства. И не напрасны были всѣ такія мѣры. По словамъ препод. Лѣтописца, еще самъ св. Владиміръ радовался душею и теломъ, видя люди хрестьяны суща; радовался потомъ и Ярославъ, видя множество церквей и люди хрестьяны-зъло (<sup>844</sup>).

## ГЛАВА VI.

## ПЕРВОНАЧАЛЬНОЕ ОТНОШЕНІЕ РУССКОЙ ЦЕРКВИ КЪ ДРУГИМЪ ЦЕРКВАМЪ И ОБЩЕСТВАМЪ ХРИСТІАНСКИМЪ.

Къ концу десятаго и въ первой половинѣ одинадцатаго вѣка христіанскій востокъ и западъ, по-видимому, сохраняли еще единеніе между собою. По крайней мѣрѣ, хоть изрѣдка восточные Первосвятители сносились еще съ римскимъ, и даже имя его, какъ бывало и прежде, поминалось иногда въ церквахъ восточныхъ наравнѣ съ именами прочихъ Патріарховъ. Но внутренняго единства между христіанскимъ востокомъ и западомъ уже не.существовало. Незаконныя притязанія папъ на всемірное владычество въ Церкви и разныя другія нововведенія ихъ, догматическія и обрядовыя, осужденныя патріархомъ Фотіемъ еще за столѣтіе предъ тѣмъ, не только не уменьшались, но болѣе и болѣе усиливались. Это невольно заставляло восточныхъ Христіанъ смотрѣть съ подозрѣніемъ на западныхъ, какъ на уклонившихся отъ истины, невольно вынуждало Первосвятителей восточныхъ, при всемъ желаніи церковнаго мира и любви, снова возвышать обличительный голосъ противъ заблуждений римскихъ или даже самое имя папы исключать изъ помянниковъ церковныхъ (345). Оставался одинъ послѣдній шагъ къ окончательному отдёленію запада отъ православнаго востока.

- 168 -

Основанная и утвержденная въ это самое время іерархами восточными, Церковь Русская естественно должна была стать въ общеніе и единеніе съ Церквами восточными, и, хотя по временамъ входила въ нѣкоторое соприкосновеніе съ Церковію западною, но не имѣла и не могла имѣть единенія съ нею.

Во.главѣ всѣхъ Церявей восточныхъ, и по обширности своихъ предъювъ, и по внутреннему благосостоянію, и по власти своикъ Первосвятителей, находилась Церковь цареградская. Съ нею-то первою и суждено было юной Церкви Русской войти въ ближайшее и неразрывное соотношение: потому что съ самаго начала своего Русская Церновь сделалась одною изъ митрополій, подв'єдомыхъ константинопольскому Патріарху. Власть этого Первосвятителя по отношенію къ Русской Церкви, по толнованію . греческихъ каненистовъ, основывалась будтобы на 28 правилѣ четвертаго вселенскаго Собора, которымъ предоетавлено было цареградскому Патріарху право не только руконолагать митрополитовь для трехъ областей греческихъ: азійской, понтійской и фракійской, но и поставлять еписконовъ для иноплеменныхъ народовъ, получившихъ освалость въ трехъ означенныхъ областяхъ или къ вимъ прилежавшихъ, --- а Русь хотѣли считать прилежащею или, по крайней мёрё, довольно близкою къ области фракійской (<sup>346</sup>). Но справедливѣе власть византійскаго патріаршаго престола надъ Русскою Церковію можно назвать прямымъ следствіемъ того, что изъ Византіи принесена была къ намъ св. В вра, изъ Византія пришла первая наша іерархія, отъ византійскаго Патріарха начался рядъ нашихъ Первосвятителей, и Церковь Русская вообще была дшерію Церкви константинопольской: дочери н

естественно, и необходимо было питаться отъ сосцевъ своей матери и находиться подъ ея руководствомъ, пока сама не возрасла и не укрѣпилась въ силахъ.

Въ чемъ же состояли права константинопольскаго Патріарха по отношенію къ подвёдомымъ ему митрополіямъ, а слёд. и митроноліи русской? Мы коснемся здёсь этихъ правъ, канъ имбвшихъ болѣе или мевѣе вліянія на нашу Церковь въ продолжение стольтий и отразившихся въ ея исторіи. Всв Патріархи, по каноническимъ и государственнымъ --- греческимъ постановлевіямъ, имѣли слѣдующія главныя права, каждый въ своемъ округь: а) поставлять или утверждать энтрополитовъ и давать имъ отв себя настольныя граматы (347); б) созывать окружные соборы изъ подвъдомыхъ митрополитовъ и епископовъ (348); в) обнародывать законы церковные и гражданские, касавшіеся Церкви (<sup>349</sup>); г) имѣть верховный надзоръ за всѣми церковныйи двлами въ округѣ, а вмѣстѣ за всѣми митронолитами и епископами (<sup>350</sup>); д) производить верховный судъ надъ митрополитами и епископами (<sup>351</sup>); е) принимать апелляціи послѣ суда енископскаго, митрополичаго, даже соборнаго (352); ж) подвергать исправительнымъ наказаніямъ митрополитовъ и епископовъ, обличенныхъ въ проступкахъ (353); з) право ставропили, т. е. право чрезъ водружение собственнаго патріаршаго креста (отапропи́уюу) при основания какой-либо церкви или монастыря во всёхъ предѣлахъ округа поставлять эти церкви и мопастыри въ своемъ непосредственномъ въдъни и внъ зависимости отъ мъстныхъ епископовъ или митрополнтовъ (354). Впрочемъ Патріархи — а) были ограничены по власти окружнымъ соборомъ и самодержавною волею Императоровъ (355); б) не имели права самовластно безъ областнаго собора избирать и поставлять митрополитовъ для своего округа (<sup>356</sup>); в) не могли безъ собора и отрѣшать или низлагать митрополитовъ и даже епископовъ (<sup>357</sup>). Не упоминаемъ о нѣкоторыхъ особенныхъ правахъ Патріарха константинопольскаго, возвышавшихъ его надъ всѣми прочими Патріархами востока, но не имѣвшихъ непосредственнаго отношенія къ нашей Церкви, каковы: право именоваться еселенскымъ (осхоиречхосо), усвоенное этому Патріарху константинопольскими соборами и Императорами (<sup>359</sup>); право принимать апелляціи даже изъ округовъ прочихъ Патріарховъ (<sup>359</sup>); право быть какобы судіею дѣлъ между самими Патріархами и право ставропигіи не въ своемъ только округѣ, но и во всѣхъ областяхъ востока (<sup>360</sup>).

Изъ общихъ патріаршихъ правъ Патріарха цареградскаго по отношению къ Церкви русской въ разсматриваемый нами періодъ времени успѣло проявить себя во всей ясности одно первое, по крайнъй мъръ, сколько это извъстно изъ исторіи: всъ наши первые четыре митрополита — Михаилъ, Леонтій, Іоаннъ и Өеопемптъ даны намъ изъ Цареграда. Можно бы даже подумать, что Патріархи цареградскіе позволяли себѣ въ этомъ случаѣ нѣсколько болѣе, нежели сколько слѣдовало: имъ предоставлено было соборами только поставлять или утверждать митрополитовъ для подведомыхъ митрополій, а избирать митрополита по церковнымъ правиламъ должны были собственно епископы той области, для которой онъ предназначался (361), — между тъмъ первые наши митрополиты, не только были утверждены, но и избраны въ Константинополь безь участія нашихъ епископовъ. Но это отчасти объясняется тогдашними обстоятельствами. Первый нашъ митрополитъ Михаилъ, присланный изъ Цареграда, и не

могъ быть избранъ у насъ: потому что некому еще было избирать, — не было русскихъ епископовъ. Вторый — Леонтій такъ же не могъ быть избранъ у насъ: потому что пришедшие съ Михаиломъ въ Россию епископы занимались пока проповѣданіемъ Слова Божія въ разныхъ мѣстахъ. не имѣли у себя епархій и не могли сказать, епископы ли они новой русской Церкви, только-что возникавшей, или еще греческой (362). А съ другой стороны извъстно, что право избранія митрополитовъ, предоставленное древними канонами областнымъ или мъстнымъ соборамъ епископовъ, мало по малу назамътно перешло въ Константинопольскомъ патріархатѣ отъ областныхъ соборовъ къ собору патріаршему, который обыкновенно составлялся при патріархѣ изъ всѣхъ святителей, проживавшихъ или случайно находившихся въ Царьградъ. Этотъ-то соборъ въ десятомъ, одинадцатомъ и въ послѣдующіе вѣки избиралъ митрополитовъ для всёхъ митрополій Константинопольскаго патріархата безъ участія помѣстныхъ соборовъ тѣхъ областей, въ которые митрополиты предназначались: очень естественно, что общее правило прилагаемо было и къ церкви Русской (363).

Вторая Церковь, съ которою юная Церковь Русская имѣла близкія и непосредственныя сношенія, была Церковь Болгарская. Основанная (ок. 863 г.) болѣе, нежели за столѣтіе до окончательнаго введенія Христіанства въ Россію, Церковь эта, при содѣйствіи своихъ благочестивыхъ Царей и ревностныхъ пастырей, быстро достигла довольно цвѣтущаго состоянія, обогатилась славянскими переводами священныхъ, богослужебныхъ и другихъ назидательныхъ книгъ, содѣлалась съ 927 года независимою отъ константинопольскаго престола, подъ управленіемъ т. г. 13 собственнаго Архіепископа, взбиравшагося изъ природныхъ Болгаръ, заключала въ себѣ въ началѣ XI вѣка уже болѣе тридцати епархій (364), и хотя, съ паденіемъ царства болгарскаго подъ власть греческой имперіи въ 1019 г., неизбѣжно подчинилась церковному вліянію Византіи, но, кажется, до самаго 1056 года пользовалась правомъ избирать себѣ Архіепископа изъ Болгаръ (365). О сношеніяхд Церкви русской съ Церковію болгарскою, лучше всякихъ словъ, свидѣтельствуютъ самыя событія. Откуда, если не изъ Болгаріи, могли быть принесены къ намъ въ началѣ славянскія богослужебныя книги, и притомъ въ такомъ количествѣ, въ какомъ тогда требовались? Откуда могли притти первые пастыри, которые способны были преподавать нашему народу христіанскія истины на понятномъ ему языкѣ, -- первые учители, которые начали учить русскихъ славянской грамотъ и письму въ новозаведенныхъ училищахъ? Откуда собрались къ Ярославу ть писцы многи, которые переводили съ греческаго языка на славянский и списали многія книги? Потому нельзя не назвать вѣроятнымъ сказанія, что не только первые шесть епископовъ, пришедшіе къ намъ, были родомъ изъ Болгаръ, но тогда же присланы къ намъ и «многи iepeu, діаконы и демественники отъ Славянъ... и книги довольны» (<sup>366</sup>). На близкія сношенія Русскихъ съ Болгарами указываеть и тотъ случай, что самъ св. Владиміръ въ 1000 году находился въ Переяславлѣ Болгарскомъ (на Дунаѣ), когда Половцы, подъ предводительствомъ Володаря, сделали нападение на Кіевъ (367). Но эти сношенія съ Болгаріею, столько нужныя и полезныя для новоустроенной Церкви русской, обошлись-было и не безъ худыхъ послѣдствій. Въ Болгарію незадолго предъ тъмъ (ок. 971 г.) проникла секта

Павликіанъ, — единственная еретическая секта, остававшаяся еще тогда на востокѣ, которая, отвергая все внѣшнее въ Христіанствѣ, тапнства, обряды, іерархію, низпровергала вмѣстѣ догматы о Богѣ, какъ Творцѣ міра, и о Сынѣ Божіемъ, какъ Искупителѣ міра (368). Быстро усилившись въ Болгаріи подъ именемъ Богомиловъ и утвердивши въ ней какъбы главное свое средоточіе, еретики не могли не воспользоваться случаемъ постять гибельныя сѣмена свои и на свѣжей почвѣ Церкви русской. Въ 1004 году явился въ Кіевъ нъкто инокъ Адріанъ, скопецъ, котораго не безъ основанія считаютъ принадлежавшимъ къ этой секть: потому что онъ видимо держался ея началъ, возставая противъ всёхъ церковныхъ уставовъ и порицая епископовъ, пресвитеровъ и иноковъ. Лжеучение его было столь дерэко, опасно и упорно, что митрополить Леонти нашелъ нужнымъ обличить еретика соборнѣ и даже отлучить его отъ Церкви. Когда и это не подъйствовало: Адріанъ заключенъ былъ въ темницу, гдѣ, къ счастію, вскорѣ пришелъ въ истинное раскаяніе и отрекся отъ своихъ заблужденій (369).

Новою связію для Церкви русской съ Церквами константинопольскою и болгарскою послужила св. гора Авонская, которая считалась тогда главнёйшимъ училищемъ подвижничества для всего христіанскаго востока, и находясь на предёлахъ міра греческаго-византійскаго и болгаро-славянскаго, равно привлекала къ себе и Грековъ, и Славянъ. Очень естественно, если вёсть о чудной горе, объ ея многочисленныхъ обителяхъ (которыхъ въ Х вёке было до 180) и высокихъ подвижникахъ, быстро пронеслась по всей Россіи, вслёдъ за распространеніемъ въ ней Христіанства, и если Русскіе весьма рано начали пред-

13\*

принимать туда благочестивыя путешествія, — каковъ былъ нѣкто Антипа, житель города Любеча (мѣстечько нынѣшней черниговской губерніи), ходившій на Аео́нъ въ первой половинѣ XI в., принявшій тамъ постриженіе съ новымъ именемъ Антонія и принесшій благословеніе св. горы на горы кіевскія (370). Столько же естественно, съ другой стороны, если и нѣкоторые изъ подвижниковъ авонскихъ, ревнуя о спасеніи ближнихъ, приходили по временамъ въ новопросвъщенную страну для утвержденія въ ней благочестія, — каковъ былъ инокъ, не извѣстный по имени, тайно постригшій (ок. 1030 г.) Мочсея Угрина, когда онъ, взятый въ плѣнъ Польскимъ Королемъ Болеславомъ (въ 1018 г.), находился въ рабствъ у одной знатной Ляхины (371). Сохранилось даже преданіе на Авонѣ, что еще первые наши христіанскіе князья св. Владиміръ и Ярославъ положили тамъ основание для Русскаго монастыря въ честь Успенія пресв. Богородицы, мёстно называвшагося — Богородица Ксилургу, къкоторому потомъ присоединенъ другой монастырь св. Пантелеймона, доселѣ извѣстный подъ именемъ Русскаго или Русика. Это преданіе, хотя не можетъ быть оправдано никакими свидътельствами древности, принимаемо было за достовърное и въ нашемъ отечествѣ, по крайней мѣрѣ, въ ХV вѣкѣ (<sup>372</sup>).

Съ другими православными церквами или патріархатами, существовавшими на востокѣ, именно александрійскимъ, антіохійскимъ и іерусалимскимъ, Церковь наша не могла имѣть такихъ близкихъ сношеній, какъ съ Церковію константинопольскою, частію по самой ихъ отдаденности, а вмѣстѣ и потому, что всѣ этщ. патріархаты страдали тогда подъ владычествомъ магометанъ. Впро- 175 -

чемъ, есть сказаніе въ лѣтописяхъ, хотя и позднихъ, что самъ св. Владиміръ (въ 1001 г.) посылалъ пословъ въ Египетъ, Јерусалимъ и другія благочестивыя христіанскія страны, «да и тамо увѣсть Богоугодныхъ мужей пребываніе и церковное благолѣпіе, да отсюда пользу преобрящетъ» (<sup>373</sup>). Въ древнемъ жизнеописания преп. Өеодосія упоминается, что у насъ находились тогда какіе-то странники изъ Іерусалима, которые на возвратномъ пути своемъ въ отечество взяли-было съ собою отрока Өеодосія для поклоненія св. мѣстамъ (374): можетъ быть, странники эти приходили къ намъ, спасаясь отъ страшнаго гоненія на Христіанъ, свиръпствовавшаго тогда въ Египтъ, Сиріи и другихъ странахъ востока, или для собиранія пожертвованій въ пользу церквей и монастырей, ограбленныхъ и разрушенныхъ магометанами (375). Въ преданіяхъ нашего народа о славномъ царствования Великаго Князя Владиміра сохранилась память «о сорока каликахъ со каликою», какъ назывались у насъ странствовавшіе къ св. мѣстамъ для богомолья (<sup>376</sup>). И быть не можетъ, чтобы въ то время, когда мысль о близкой кончинѣ міра, глубоко укоренившаяся въ умахъ христіанскихъ, влекла на востокъ цѣлыя толпы поклонниковъ даже изъ странъ далекаго запада, одни русскіе не сочувствовали этому общему стремленію Христіанъ къ св. мѣстамъ и не принимали въ немъ никакого участія: отрокъ Өеодосій, конечно, не первый и не самъ собою пришелъ къ желанію итти для поклоненія іерусалимской святынь, — онъ слышаль о святыхъ мъстахъ и, върно, о томъ, что другіе ходять туда для богомолья (<sup>377</sup>).

Обращаясь къ отношеніямъ Церкви русской къ западному или римскому патріархату, считаемъ необходимымъ

со всею обстоятельностію раземотрёть мысль, уже около трехъ вёковъ повторяемую ревнителями папства, будто русскіе во дни св. Владиміра крестились въ римскую вёру и въ началѣ были римскими католиками (<sup>378</sup>). На чемъ основывають эту мысль?

Прежде всего на томъ, будто константинопольские патріархи Николай Хрисовергъ, Сисиній и другіе до самаго Миханла Керулларія, при которыхъ послёдовало окончательное крещение России, находились въ общении и единомысли съ папою (379). Но въ какомъ общевия? Требуется знать, точно ли эти патріархи признавали пану главою Церкви и подчинялись ему? Точно ли признивали они тѣ западныя нововведенія, которыя осудиль еще патріархъ Фотій, и отвергали самаго Фотія, какъ схизматика, многократно отлученнаго папами? Извѣстно, что со времени возвышенія Византів на степень императорской столицы, архипастыри Церкви, желая почтить в епископскую канедру Византів, еще на второмъ вселенскомъ Соборѣ (въ 381 г.) постановили: «константинопольскій епископъ да имбетъ преимущество чести по римскомъ епископъ, нотому что градъ оный есть новый Римъ» (прав. 3); за тёмъ на четвертомъ вселенскомъ Соборѣ (въ 451 г.), эми́втивъ, что «престолу ветхаго Рима отща прилично дали преимущества, поелику то былъ царствующий градъ», предоставили «разныя преимущества святьйшему престолу неваго Рима, праведно разсудивъ, да градъ получивный честь быти градомъ Царя и Сигклита и имѣющій разныя преимушества съ ветхимъ царственнымъ Римомъ, и въ церковныхъ дёлахъ возвеличенъ будетъ подобно тому и будеть вторый по немъ» (прав. 28); наконецъ, на шестомъ вселенсковъ Соборѣ, трульсковъ (въ 691 г.), снова утвер-

анли: «да имветъ престолъ константинопольский равныя преимущества съ престоломъ древняго Рима, и, якоже сей, да возвеличивается въ дблахъ церковныхъ, будучи вторымъ по немъ» (прав. 36). Паны ни за что не соглатались принять эти правила; потому что въ нихъ отъ лица Церкви вселенской ясно выражались двв, горестныя для папъ, истины, - первая, что преимущества римскаго епископа отнюдь не суть слёдствія его мнимаго преемства отъ апостола Петра, мнимаго князя Апостоловъ, а дарованы этому епископу отцами и собственно ради царствуютаго града; вторая, что по той же самой причинѣ равныя преимущества даруются и константинопольскому епископу, и слёд. папа не есть глава Церкви. Извёстно также, что въ шестомъ въкъ, имъя въ виду еще сильнъе противустать римскому преобладанию, замѣтно уже начинавшему обнаруживаться въ Церкви, восточные соборы п Императоры предоставили константинопольскому патріарху право называться титломъ вселенского (осхоинежхос) на востокѣ, какъ на западѣ назывался уже папа (<sup>880</sup>): тѣмъ болбе не могли римскіе епископы признать за цареградскимъ этого новаго права, которымъ совершенно низпровергалась мысль о ихъ главенствъ, и всъми средствами старались вынудить константинопольскихъ патріарховъ отказаться отъ опаснаго для папъ титла (384). Чтоже, нользовались ли пареградскіе патріархи — Николай Хрисовергъ, Сисиній и другіе до Михаила Керулларія тими преимуществами, какія предоставлены были ихъ каеедри Соборами и благочестивыми Императорами?

Пользовались несомитию, точно также, какъ нользовался этими преимуществами Фотій, какъ пользовались ими предшественники и вст преемники Фотія: нотому что

на востокъ постоянно были принимаемы и соблюдаемы правила вселенскихъ Соборовъ, которыми предоставлено константинопольскому престолу равночестие съ римскимъ, и самъ папа Левъ IX, въ письмѣ своемъ къ п. Михаилу Керулларію (1049), укоряя цареградскихъ Патріарховъ въ гордости и властолюбіи, засвидѣтельствовалъ, что, начиная съ Іоанна Постника даже донынѣ, всѣ преемники его не страшились и называться, и подписываться патріархами вселенскими (382). Если же Николай Хрисовергъ, Сисиній, Сергій, какъ и другіе цареградскіе Первосвятители, вопреки всёмъ настояніямъ и прещеніямъ со стороны римскаго епископа, усвояли себѣ равночестие съ нимъ и именовали себя вселенскими: то, очевидно, они не подчинялись папѣ; не признавали его главою Церкви и верховнымъ владыкою. Въ частности о патріархѣ Николаѣ Хрисовергѣ извѣстно, что во дни его при императорахъ Василів и Константинв былъ въ Константинополь соборъ, на которомъ окончательно прекращены волненія, продолжавшіяся въ восточномъ клирѣ цѣлыя девяносто лётъ по случаю четвертаго брака вмператора Льва Мудраго. По окончании этого собора, отцы воскликнули между прочимъ: «многая лъта Николаю, святъйшему и вселенскому патріарху»; далбе: «вбчная память Игнатію, Фотію, Стефану, Антонію... патріархамъ православнымъ»... (383). Значитъ, во дни Николая Хрисоверга на Востокъ не только не признавали папу главою Церкви и не подчинялись ему, но явно отвергали всѣ соборы и опредѣленія папскія, бывшіе на Фотія, торжественно выражали свое единомысліе съ Фотіемъ, какъ православнымъ, и слёд. раздёляли мысли его противъ всёхъ западныхъ нововведеній, какія осудиль онь. Преемникь Николая Хрисоверга Си-

синій (996 — 999) составиль въ 1001 году соборное опредъление о беззаконныхъ бракахъ, и это опредъление начинается словами: «Сисиній, Божіею милостію, Архіепископъ Константинополя — новаго Рима и вселенский патріархъ» (<sup>384</sup>). А кромѣ того съ именемъ Сисинія найдено извъстное окружное послание Фотиево ко всъмъ восточнымъ Первосвятителямъ, которое, въроятно, этотъ патріархъ нашелъ нужнымъ снова огласить въ предохраненіе православныхъ отъ нововведеній западныхъ (385). Преемникъ Сисинія, Сергій (999—1019), сродникъ Фотіевъ, пошелъ еще далѣе. Онъ писалъ къ папѣ, убѣждалъ его оставить нововведенія и особенно незаконное прибавленіе къ сумволу, и когда папа пе согласился, то созвалъ въ Константинополѣ соборъ, на которомъ подтвердилъ всѣ осужденія Фотія на Латинянъ и самое имя папы исключилъ изъ церковныхъ диптиховъ (386). Преемникъ Сергія, Евстафій (1019—1025), съ согласія императора Василія, посылалъ въ Римъ пословъ и просилъ папу, чтобы онъ призналъ константинопольскаго патріарха вселенскимо на востокѣ, т. е. просилъ, чтобы папа торжественно признался, что онъ не есть глава Церкви, а что есть и другой равночестный ему Святитель: папа, разумъется, на это не согласился, какъ не соглашались и всѣ его предшественники (387). Накожецъ, отъ патріарха Алексія (1025-1043), преемника Евстафіева и предшественника Михаила Керулларія, сохранилось изсколько соборныхъ опреділеній. Одно изъ нихъ начинается словами: «Алексій, Божіею милостію, Архіепископъ Константинополя — новаго Рима и вселенский патріархъ». Въ другомъ — его называетъ вселенскими составитель соборнаго дъянія (388).

Итакъ въ чемъ же состояло общеніе и единомысліе

•

ев папою тёхъ цареградскихъ натріарховъ, при которыхъ окончательно насаждена въ Россія св. Вера? Въ доказательство этого указывають только на два обстоятельства: на свидътељство антіохійскаго патріарха Петра въ письив патр. Михаилу Керулларію отъ 1054 года, что онъ Петръ за сорокъ нять лътъ предъ тъмъ самъ былъ въ Константинополѣ во дни патріарха Сергія и слышаль, какъ имя папы возносилось на литурги вмёстё съ именамя прочнать патріарховъ; а во вторыхъ — на упомянутое выше посольство константинопольскаго патріарха Евстафія къ папѣ съ просьбою о титяв вселенскаго (389). Но свиавтельство, Петра антіохійскаго гласить только, что около 1009 года имя папы находилось въ константинопольскихъ **дв**итихахъ при патріархѣ Сергіѣ, а отнюдь не отвергаетъ' что оно исключено Сергіемъ изъ этихъ диптиховъ впослёдстіи, да и самъ Петръ далёе говорить: «а какимъ образомъ и почему имя папы изглаждено, не знаю (390). Посольство же Евстафія къ цапъ, какъ мы уже замътили, имбло въ основания своемъ мысль, весьма неблагоприятную папству, и, хотя папа не согласился на желание патріарха, вотъ мы видимъ, что и преемникъ Евстафія, подобно всёмъ своимъ предшественникамъ, назывался вселекскими. Вообще, если константинопольские натріархи по временамъ сносились еще съ папою ч даже имя его вногда дозволяли возносить на литургіи съ именами прочихъ иатріарховъ, не смотря на то, что не признавали его главою Церкви, не подчинялись ему и осуждали всв заиалныя нововведенія, обличенныя Фотіємъ: это показываетъ только, что визшиее общевіе цареградскихъ Святителей съ римскимъ по временамъ еще возобновлялось даже после фотія, хотя внутреннято единенія и единомы-

- 181 -

слія въ дёлахъ вёры и Церкви уже не существовало. Какимъ же образомъ патріаръв пареградскіе Николай Хрисовергъ, Сисиній, Сергій и другіе могли обратить Русскихъ въ римскую вёру?

Сознавая, вёроятно, слабость этого своего доказательства, самаго однакожъ главнаго, иёкоторые ревинтели напства старались утверждать, будто русские обращены при Владимирё къ вёрё не греческими проновёдниками, присланными изъ Константинополя, а римскими, посланными отъ папы, именно епискономъ Бруно и архіепископомъ Вонифатіемъ.

О Бруно вотъ что говорить одинъ изъ такихъ ревинтелей: «св. Бруно, епископъ, получивъ въ 985 году благословение папы Іоанна XIV, отправился чрезъ Польшу, гдъ съ великою почестію быль принять Болеславомъ, на проповъдь евангелія Пруссамъ, но не видя тамъ успѣха, пошелъ въ Русь, гдъ апостольски трудился около двадцати лѣтъ и наконецъ былъ Русскими умерщвленъ, съ осымнадцатью своими сотрудниками, 6 календ. Март. 1008 года. О томъ нишутъ Дитмаръ, Маріанъ....» (<sup>391</sup>). Здѣсь совершенное искажение истины, и притомъ намбренное: потому что защитичкъ папства ссылается на Дитиара, который действительно оставиль о Бруно достоверныя свъдънія, какъ его родственникъ, сверстникъ, даже совоспитанинкъ, и который однакожъ свидительствуетъ совских другое. Дитмаръ пишетъ, вопервыхъ, что Бруно отвравился къ папъ за благословениевъ уже по смерти ныператора Оттона III (1002) въ царствование Генриха II (1002-1024); слёд. не въ 985 г., а послё 1002 года, и нотому еслибы и прямо пошель изъ Рина на проповёдь въ Россію, никакъ не могъ бы проповедывать въ ней

около двалцати лътъ, скончавшись въ 1008 г. (392). За тыть Дитмаръ повествуетъ, что Бруно, возведенный, по повелѣнію папы, въ санъ епископа и предавшись строгой жизни, пришелъ въ Польшу къ королю Болеславу и, будучи щедро одаренъ отъ него, раздалъ все это на церкви. нищимъ и сродникамъ, а самъ отправился на проповѣдь Евангелія въ Пруссію; но, не видя здѣсь никакого успѣха, рѣшился проповѣдывать въ странь, сопредъльной Пруссін и Россіи, т. е. находившейся между ними, где вскоре и умерщвленъ жителями, вмъстъ съ своими 18-ю сотрудняками (393). Изъ письма самаго Бруно къ императору Генриху II видно, что онъ началъ свой подвигъ съ Венгріи, пробылъ тамъ годъ, но понапрасну. Изъ Венгріи предположилъ итти къ Печенегамъ и пошелъ къ нимъ (въ 1006 г.) чрезъ землю русскую, тогда уже просвъщенную свътомъ Евангелія. Государь русскій (Владиміръ) удержалъ его на мѣсяцъ, уговаривая отложить намѣреніе, какъ очень опасное и безполезное. Но Бруно настояль на своемъ, отправился къ Печенегамъ, пробылъ у нихъ пять мѣсяцевъ, обратилъ къ св. въръ около тридцати человъкъ, утвердилъ съ Печенегами миръ отъ имени Русскаго князя и, по возвращении въ Россію, уговорилъ Владиміра послать къ нимъ заложникомъ будтобы своего сына и вмѣстѣ одного изъ Латинянъ, рукоположеннаго во епископа. За тъмъ Бруно отправился въ Польшу, откуда и писалъ настоящее письмо, собираясь итти кь Пруссамъ. Во всемъ этомъ письмѣ нѣтъ ни слова, чтобы Бруно проповѣдывалъ Русскимъ или чтобы онъ убъждалъ Владиміра подчиниться папѣ (<sup>394</sup>).

О Вонифатіћ, котораго Церковь римская доселћ величаетъ русскимъ Апостоломъ (въ своихъ мѣсяцесловахъ и 1

житіяхъ святыхъ), тотъ же ревнитель папства, говорить: ачрезъ годъ посаѣ Бруно (т. е. въ 986 г.), Вонифатій получивъ благословеніе папы Іоанна XV, отправился на проповёдь тому же народу русскому. Смёло возвёщая Христа не только простому народу, но и царю Владиміру, услышалъ онъ отъ послёдняго такія слова: «хочешь ли, чтобы я върилъ твоему ученію? Я повелю возжечь пламя, сквозь которое ты долженъ пройти. Если огонь произведетъ на тебя свое дъйствіе: я совсъмъ сожгу тебя; еслиже ты выйдешь цёль и невредимь: я сдёлаю все, чего ты пожелаешь». Вонифатій согласился и въ полномъ епископскомъ облачении пошелъ въ огонь, въ которомъ не потеряль ни одного волоса на головь, не повредиль нисколько ризъ своихъ. Увидъвъ это, Царь упалъ къ его ногамъ, и со всѣмъ своимъ семействомъ увѣровалъ и крестился въ 990 году. Такъ какъ большая часть подданныхъ Владиміра были христіане греческихъ обрядовъ, потомки обращенныхъ еще Меводіемъ, Кирилломъ и Ольгою: то и самъ Владиміръ принялъ обряды греческіе, тъмъ болѣе, что ему угодно было имѣть женою сестру Кесарей константинопольскихъ. Св. Вонифатій охотно дозволиль это... По просьбѣ пословъ Владиміра, когда къ нему отправлена была въ супружество Анна или Елена, дочь императора Романа, вмёстё съ нею прибылъ и епископъ Михаилъ, которому Владиміръ поручилъ основанную имъ кіевскую митрополію. Между тёмъ Царь помышляль уже передать царство своему сыну и поселиться при св. Вонифатіи; но прежде хотълъ обратить къ св. въръ своихъ братьевъ и народъ. Когда одинъ изъ его братьевъ не соглашался принять вѣру Христову: то, въ отсутствіе св. Вонифатія, былъ умерщвленъ. Третій братъ, желая

- 184 ---

отистить за смерть убитаго, приказаль схватить св. Вонифатія и обезглавить... Это случилось въ 1008 году» (<sup>395</sup>).<sup>.</sup>

Но и въ этомъ разсказъ, какъ въ предыдущемъ, почти одно, и притомъ намъренное, искажение истины: составитель разсказа ссылается на Петра Даміани, жившаго въ XI вѣкѣ и описавшаго вкороткѣ дѣянія Вонифатія въ житін Ромуальда. А Даміани свидѣтельствуетъ — а) что Вонифатій еще до поступленія въ монашество довольно времени находился при дворъ императора Оттона III (983-1002), какъ его родственникъ и самый любимый человъкъ (396), -- что потомъ, сделавшись монахомъ, онъ долгое время упражнялся въ пустынныхъ подвигахъ, прежде нежели отправился къ папѣ за благословеніемъ (397), и что выступилъ на проповѣдь Славянамъ-язычникамъ уже по емерти Адалберта, другаго бывшаго у нихъ проповѣдника и убитаго ими въ 997 году (398). След. Вонифатій не могъ явиться на проповѣдь Русскимъ въ 986 году, не могъ крестить царя русскаго въ 990 году. Даміани — б) вовсе не называеть русскаго Царя, котораго будтобы посредствомъ чуда обратилъ Вонифатій, Владиміромъ, или какъ инбудь по имени, — и издатели сочиненія Даміани въ XVII в., сами римскіе монахи, нарочито зам'єтили, что это не могъ быть Владиміръ, крестившійся гораздо прежде, а былъ Царь или Князь, вѣроятно, какого либо другаго скиескаго или русскаго народа (<sup>399</sup>). Даміани — в) не говоритъ, чтобы большая часть подданныхъ русскаго Царя, обращеннаго Вонифатіемъ, была уже крещена прежде и держалась греческихъ обрядовъ, чтобы этотъ Царь, по обращении своемъ, пожелалъ имѣть супругою сестру греческихъ Кесарей, и что будтобы потому Вонифатій позволилъ Царю принять греческие обряды и митрополита Ми- 185 -

ханла изъ Константинополя: это, очемидно, позаниствовано большею частію изъ житія нашего Равноапостола, съ цёлію привязать къ нему разсказъ Даміани о Вонифатів. Наконецъ — г) разсматривая новъствованіе Воннфатія о желаній обращеннаго имъ русскаго Царя уступить престолъ сыну, о двухъ братьяхъ этого Царя, не хотвешихъ креститься, изъ которыхъ одинъ потому быль самъ убить, а другой умертвилъ Вонифатія, — не находимъ ничего подобнаго въ исторіи нашего Равиоапостола. Какого же, спрашивается, Царя Руссовъ могъ обратить Вонифатій послѣ 997 года? Какого бы ни обратилъ, только не нашего св. Владиніра или другаго какого либо Царя въ нашей собственно Россіи: потому что у насъ тогда во всей землѣ русской не было Царя, кромѣ Владиміра и дѣтей его, получившихъ крещение еще при немъ въ Киевѣ. Слѣд. Вонифатій несправедливо называется русским Апостоломъ. По всей въроятности, онъ обратилъ, если только обратиль, какого либо князя или начальника Ругійцевь, обитавшихъ по Балтійскому взморью въ странѣ, которая называлась нерѣдко Русью (Russia) (400): потому что вступилъ на проповѣдь Славянамъ, по словамъ Даміани, въ ту самую страну, гдѣ прежде проповѣдывалъ и былъ умерщвленъ Адалбертъ (401). А послъдній проповъдывалъ и умерщвленъ несомнѣнно въ странѣ между рѣками Эльбою, Эйдеромъ и Пѣною къ западу отъ Одера, - тамъ, гдъ обитали Славяне-Ругійцы (402). Вообще извъстія о двухъ мнимыхъ Апостолахъ русскихъ, Бруно и Вонифатів, такъ сбивчивы и неопределенны, что некоторые римскіе писатели считають оба эти лица за одно, и повѣствуютъ, что Бруно, иначе называвшийся Воннфатіємъ, только касался предбловъ Россіи, где и умерщ-

вленъ, отнюдь не утверждая, чтобы онъ насадилъ у насъ св. въру (<sup>403</sup>).

Какъ на послѣднее доказательство мысли, будто Русскіе во дни св. Владиміра и Ярослава держались римскаго въроисповъданія, указывають на родственные союзы нашихъ Князей съ государями этого исповедания. Такъ за Святополкомъ, сыномъ Владиміра, находилась въ замужествѣ дочь польскаго короля Болеслава I, имѣвшая при себѣ кольбергскаго епископа Рейнберна, который якобы окончательно насадилъ св. въру въ Россіи (404); за Ярославомъ — дочь норвежскаго короля Олофа, по имени Индигерда, причтенная впослѣдствіи русскою Церковію къ лику Святыхъ; сестра Ярослава — Марія выдана была за польскаго короля Казиміра (въ 1043 г.); одна изъ дочерей Ярослава Анастасія — за венгерскаго короля Андрея I. (1046-1060); другая, Елисавета, за норвежскаго короля Гаральда IV (въ 1045 г.); третья Анна-за короля французскаго Генриха I (1048—1060) (405).

Но надобно замѣтить вообще, что брачные союзы сами по себѣ не могутъ еще служить свидѣтельствомъ о единствѣ вѣроисповѣданія брачущихся лицъ, если при томъ не будетъ извѣстно, что ни одно изъ этихъ лицъ не было обязано перемѣнить своей вѣры предъ вступленіемъ въ бракъ, или что оба они не заключили между собою условія — оставаться каждому при своемъ прежнемъ исповѣданіи. Итакъ извѣстно ли, чтобы не случалось ни того, ни другаго, при заключеніи родственныхъ союзовъ в. к. Владиміромъ и Ярославомъ съ иностранными Государями? Напротивъ, достовѣрно извѣстно, по крайней мѣрѣ, о сестрѣ Ярослава Маріи, вышедшей за польскаго короля Казиміра, что она должна была, по настояніямъ римскаго духовенства, перемѣнить свою вѣру на латинскую, даже вторично крещена въ Краковѣ, и при крещении получила новое имя Доброгнъвы (406): до такой степени, значитъ, само римское духовенство считало уже различнымъ вѣроисповѣданіе Грековъ и Русскихъ отъ своего западнаго! Если же это несомићнио: то, по всей вћроятности, и три дочери Ярослава, вышедшія за государей римскаго исповѣданія, должны были перемѣнить свою вѣру; ибо нѣтъ основанія думать, чтобы для нихъ римское духовенство отступало отъ своего правила, - и, въ частности, письмо папы Николая II (въ 1056 г.) къ Аннѣ — королевѣ французской, похваляющаго ее за набожность и усердіе къ Церкви, явно предполагаетъ, что эта наша княжна держалась тогда латинскаго закона (407). Съ другой стороны, необходимо допустить, что если дочь норвежскаго короля — Индигерда, вышедшая за Ярослава, была прежде римскаго исповѣданія, и если, по понятію самихъ Латинянъ, это исповѣданіе столько уже отличалось отъ православнаго, принятаго нами съ востока, - то и она, при своемъ вступленіи въ бракъ, перемѣнила свою вѣру: ибо, по современному свидѣтельству митрополита Иларіона, Индигерда вмѣстѣ съ супругомъ и всѣми дѣтьми содержала у насъ правовъріе, преданное св. Владиміромъ, и называлась уже новымъ именемъ Ирины, которое, можетъ быть, получила вмѣстѣ съ тѣмъ, какъ приняла православіе (408). Наконецъ, дочь польскаго короля Болеслава, бывшая за нашимъ княземъ Святополкомъ, оставалась, въроятно, по договору, при своемъ римскомъ исповѣданіи: иначе, еслибы она приняла православіе, или прежде держалась того самаго исповѣданія, которое господствовало въ Кіевѣ, --за чёмъ бы ей брать съ собою и постоянно содержать 14

T. I.

при себѣ римско-католическаго епископа Рейнберна, когда въ Россіи были уже и свои епископы и пресвитеры? Что же касается, въ частности, до мысли, будтобы Рейнбернъ окончательно утвердилъ у насълатинскую въру: то мысль эта ни на чемъ не основывается. Обыкновенно ссылаются для подтвержденія ея на слова Дитмара; но Дитмаръ говоритъ въ нихъ только, что Рейнбернъ, когда посаженъ былъ, по повелѣнію в. к. Владиміра, въ темницу вмѣстѣ съ Святополкомъ и его супругою, — то «втайнѣ, ревнуя о славѣ Божіей, совершилъ то, чего не могъ совершить открыто» (409). О чемъ здъсь ръчь, неизвъстно. Не обратилъ ли Рейнбернъ въ темницѣ къ римской вѣрѣ Святополка, съ нимъ находившагося? Только выводить изъ представленныхъ словъ Дитмара, якобы Рейнбернъ, сидя въ темницѣ, распространилъ въ Россіи Христіанство, ни съ чѣмъ не сообразно.

Чтобы еще яснѣе видѣть всю несправедливость позднѣйшихъ ревнителей папства, утверждающихъ, будто Русскіе при Владимірѣ крестились въ римскую вѣру, послушаемъ, что говорятъ объ этомъ предметѣ наши отечественныя лѣтописи, и что говорятъ даже сами римскіе, болѣе древніе, писатели.

Въ древнѣйшей нашей лѣтописи, которая подробноизлагаетъ всѣ обстоятельства обращенія и крещенія нашего Князя пастырями греческими, встрѣчаемъ слѣдующія три, особенно зэмѣчательныя для нашей пѣли, извѣстія. Когда ко Владиміру, еще язычнику, начали приходить проповѣдники разныхъ вѣръ: то, въ числѣ другихъ, пришли и Нѣмцы, «посланіи отъ папежа». Владиміръ, выслушавъ, въ чемъ сущность ихъ проповѣди, отвѣчалъ: «идѣте опять, яко отци наши сего не пріяли суть». Когда

вскорѣ прибылъ проповѣдникъ греческій: то онъ, между прочимъ, сказалъ нашему Князю: «слышахомъ, яко приходиша отъ Рима поучить васъ къ вѣрѣ своей, ихъже вѣра маломъ съ нами разъвращена: служатъ бо опрѣсноки, рекше оплатки, ихъже Богъ не преда». Когда, наконецъ. крестившіе Владиміра греческіе пастыри преподавали ему. вслѣдъ за крещеніемъ, подробное наставленіе въ православной въръ: то, между прочимъ, заповъдали: «непреимай же ученья отъ Латынъ, ихъже ученье развращено», и, изчисливъ разныя нововведенія Латынянъ, присовокупили: «ихъже блюдися ученья.... Богъ да сохранитъ тя отъ сего» (<sup>410</sup>). Чтоже изъ всего этого слѣдуетъ (а не ` забудемъ, что это передаетъ намъ писатель XI въка, имъвшій полную возможность знать описываемое имъ событіе)? Следуетъ — а) что Владиміръ, получившій первыя понятія о Христіанствѣ еще въ дѣтствѣ отъ бабки своей Ольги, крестившейся въ Константинополѣ, былъ уже предубъжденъ противъ латинскаго исповъданія прежде, нежели сдѣлался Христіаниномъ; и — б) что греческіе пастыри, крестившие Владимира, не только не находились въ единомысліи съ папою, не могли крестить нашего Князя въ римскую вѣру, но нарочито заповѣдали ему не принимать ученія Латынянъ, блюстися отъ него, какъ отъ ученія развращеннаю. Имблъ ли, однакожъ, потомъ Владиміръ какія либо сношенія съ римскимъ первосвященникомъ? Имѣлъ, по крайней мѣрѣ, по свидѣтельству позднихъ нашихъ лътописей. Такъ, когда Владиміръ находился еще въ Херсонѣ по крещеніи своемъ, къ нему приходили, между прочимъ, послы отъ папы съ мощами Святыхъ (411); но о предметѣ и слѣдствіяхъ этого посольства ничего неизвѣстно. Въ 991 году снова приходили

14\*

отъ папы послы ко Владиміру, и онъ принялъ ихъ съ любовію и честію, и даже отправиль своего посла въ Римь; но, услышавъ объ этомъ, патріархъ константинопольскій писалъ къ нашему Князю и митрополиту Михаилу посланіе, въ которомъ убѣждалъ ихъ не сноситься съ папою, не пріобщаться зловѣрію Латынянъ, не смотря на все ихъ коварное льщеніе, и напоминалъ, что вѣра римская не добра: потому что «они зло исповѣдуютъ о Духѣ Святомъ, постятъ субботы, хлѣбъ прѣсный, а не квасный освящають, папу безъ грѣха быть вѣрятъ» и проч. (412). Въ 1000 году еще разъ приходили послы отъ папы въ Кіевъ, вмѣстѣ съ послами отъ Королей чешскаго и венгерскаго; но съ какою цёлію, неизвёстно (413). Наконецъ, лътописи наши упоминаютъ, что въ 1001 году, когда Владиміръ отправилъ своихъ гостей и пословъ въ разныя страны соглядати обычаевь ихь: то, между прочимъ, отправлены были послы и въ Римъ; но это посольство не имѣло религіозной цѣли (414).

Изъ западныхъ писателей довольно привести свидѣтельства:

1) Монаха Адемара, какъ современника Владимірова, который говоритъ, что «чрезъ нѣсколько дней (вслѣдъ за проповѣдниками римскими) пришелъ въ Россію греческій епископъ, обратилъ всю средину страны и ввелъ тамъ обычай Грековъ..» (<sup>415</sup>).

2) Самаго папы Иннокентія III, который въ 1207 году писалъ ко всему русскому Духовенству и мірянамъ: «хотя вы досель были удалены отъ сосцевъ вашей матери, какъ дъти чуждыя, но мы, по врученной намъ недостойнымъ отъ Бога пастырской обязанности просвѣщать народъ свой, и движимые отеческими чувствами, не можемъ

не заботиться о томъ, чтобы здравыми увѣщаніями и ученіями содѣлать васъ, какъ члены, сообразными вашей главѣ, чтобы Ефремъ обратился къ Іудѣ и Самарія къ Іерусалиму...» (416).

3) Польскихъ лѣтописцевъ и историковъ, которые, какъ сосѣди Русскимъ, могли получить о Россіи болѣе достовѣрныя свѣдѣнія. Всѣ эти писатели, совершенно согласно съ русскими лѣтописями, излагаютъ обстоятельства крещенія нашего Князя и народа, говорять, съ большею или меньшею подробностію, о проповѣдникахъ разныхъ въръ, приходившихъ ко Владиміру, о послахъ его для испытанія въръ на мъстъ, о совъщаніяхъ его по возвращении пословъ, и заключаютъ, что Владиміръ принялъ вѣру изъ Греціи. Вотъ, напримѣръ, слова — а) Длугоша: «такимъ образомъ Владиміръ склонился на мнѣніе придворныхъ, и принялъ крещеніе по обряду греческому» (417); б) Кромера: «итакъ съ того времени Русь упорно держится обрядовъ греческихъ» (418); в) Стрыйковскаго: «итакъ съ того времени, т. е. съ 6497 года отъ сотворенія міра. по счисленію всёхъ русскихъ и греческихъ лётописей, а отъ Христа съ 989-го, что составитъ въ нынфшнемъ 1579 году, когда это пишется, 599 лётъ, всё русскіе народы бѣлой и чермной, восточной, сѣверной и южной Россіи пребываютъ твердо и непоколебимо въ въръ христіанской по обрядамъ и обычаямъ греческимъ, въ верховной зависимости отъ патріарха константинопольскаго» (419); г) Бъльскаго: «Владиміръ былъ склоняемъ Татарами къ принятію ихъ втры, но не хоттлъ склониться; такъже и жидовской не хотълъ принять, и латинской такъ же не захотѣлъ, а принялъ греческую» (420); д) Сарницкаю : «по отправлении пословъ для узнания, какая въра въ міръ

основывается на самыхъ лучшихъ началахъ, онъ (Владиміръ) принялъ ученіе христіанское и обряды и обычан Церкви константинопольской, — въ каковомъ исповѣданіи и доселѣ русскій народъ стоитъ твердо» (<sup>421</sup>).

4) Путешественниковъ или пословъ, приходившихъ изъ другихъ странъ въ Россію и имѣвшихъ возможность собрать свѣдѣнія объ ней па мѣстѣ. На-примѣръ, Герберштейнъ, описывая, совершенно сходно съ нашими лѣтописями, весь ходъ обращенія русскаго народа, выражается, что Владиміръ «предпочелъ всёмъ другимъ вѣрамъ въру христіанскую по обряду греческому и избралъ ее», и что «Русь, какъ начала, такъ и до сего дня пребываетъ въвѣрѣ христіанской по обряду греческому» (422). Павелъ Іовій писаль: «христіанскую вфру Русскіе приняли въ то время, когда греческое духовенство, не очень постоянное въ своихъ мибніяхъ, начало отдѣляться отъ латинской церкви; оттого они съ непоколебимою твердостію сохраняютъ и понынѣ ученіе и обряды, принятые ими отъ греческихъ наставниковъ» (423). Гваньини говоритъ: «всѣ Русскіе, послѣ того какъ приняли однажды вѣру христіанскую греческаго исповѣданія,... до сего дня единодуш-. но и крѣпко держатся ея. Хотя нѣкоторые бояре русскіе, подвластные польскому Королю, слъдуютъ ученію лютеранскому и Цвингліеву, но весь народъ и большая часть вельможъ и дворянъ твердо содержатъ вѣру, издревле принятую, по закону греческому. Такимъ же образомъ и всѣ области Россіи, называемой бѣлою и подвласной Князю московскому, кръпко и единодушно стоятъ въ вѣрѣ, принятой отъ Грековъ» (424). Не приводимъ другихъ писателей, повторяющихъ то же самое, хотя мы и могли бы продолжить число ихъ (425).

Вспомнимъ, наконецъ, что, кромѣ всѣхъ этихъ словесныхъ свидѣтельствъ разныхъ писателей о крещеніи Русскихъ при Владимірѣ въ вѣру православную-греческую, а не римскую, у насъ сохранилось еще, такъ сказать, вещественное свидѣтельство о томъ, современное событію: посланіе втораго нашего митрополита Леонтія къ Латынамъ объ опрѣснокахъ.



## ПРИМѢЧАНІЯ.

## 1. КЪ ПРЕДИСЛОВІЮ.

(1) 28-мъ правиломъ Халкидонскаго собора, четвертаго вселенскаго, Константинопольскому патріарху дано право только поставлять митрополитовъ для подвластныхъ ему митрополій, а право избранія митрополитовъ оставлено за соборомъ епископовъ той области, для которой митрополить быль избираемь. Но впослёдствій право избранія митрополитовъ незамѣтно перешло отъ областныхъ или мѣстныхъ соборовъ къ собору патріаршему (συνόδος ένδημοῦσα), который обыкновенно составлялся при Константинопольскомъ патріархѣ изъ всѣхъ іерарховъ, проживавшихъ или случайно находившихся въ Константинополѣ. Этотъ соборъ обыкновенно избиралъ и представлялъ патріарху трехъ кандидатовъ на вакантную митрополитскую каеедру, изъ которыхъ патріархъ выбиралъ одного и поставляль. (Zonar. ad canon. XXVIII Concil. Chalcedon.; Blastar. Synthagm. alphabet. L. E, c. XI, apud Bevereg. Pandect. Canonum. T. II, pars II, pag. 115, Oxon. 1672; Le Quien, Oriens Christian. I, р. 27. 114, Paris. 1740). Соотвётственно этому-то и для Россіи митрополить быль избираемь не соборомь Русскихь епископовъ, какъ слъдовало бы по 28 правилу Халкидонскаго собора, а соборомъ патріарщимъ въ Константинополѣ. См. также далѣе, примъч. 363.

(2) Объ отправленія княземъ Даніиломъ и братомъ его Василькомъ Кирилла въ Грецію для поставленія въ санъ митрополита древняя Волынская лѣтопись говоритъ уже подъ 1250 годомъ; но та же лѣтопись упоминаетъ, что еще въ 1243 году Даніилъ, оставляя Холмъ, по. случаю нашествія Батыя, «поима съ собою Курила митрополита», и даетъ основаніе заключать, что Кириллъ былъ сначала, вѣроятно, епископомъ Холмскимъ и управлялъ Русскою митрополіею гораздо прежде, нежели былъ возведенъ въ митрополита патріархомъ (Полн. Собр. Русск. Лѣт. II, 181. 185).

(3) Погодин. Изслѣдов. о Русской Исторіи I, 91—97; IV, 2 — 6. 25. 26; Соловьев. Истор. Россіи, III, 116. 133; Срезневск. Изслѣд. о лѣтописяхъ Новгород., въ Изв. II-го Отд. Импер. Ак. Наукъ, II, 23. 26. 77; того же автора Памятн. Х вѣка до Владим. Святаго, въ Истор. чтен. о языкѣ и словесн. въ засѣд. II-го Отд. Импер. Ак. Наукъ 1854 и 1855 г., стр. 16. 20—21.

(4) Погодин. Изслъд. о Русск. Ист. IV, 1—70; Сухомлинов. О древней Русск. Лътоп., стр. 8 — 25, Спб. 1856; Соловьев. и Срезневск. см. въ прим. предъидущемъ; Польнов. Обозръніе Лътописца Переясл., въ Учен. Записк. II Отд. Ак. Наукъ, I, гл. III, стр. 59. Суздальская лътопись, подъ именемъ Лаврентіевской, напечатана Археографическою Коммиссіею въ I-мъ томъ Полнаго Собранія Русск. Лътописей; Кіевская нераздъльно съ Волынскою, подъ названіемъ Ипатіевской, — во второмъ томъ, первая Новгородская — въ третьемъ. Лътописецъ Переяславля Суздальскаго изданъ Кн. Ободенскимъ въ 1851 г.

(5) Примъры и доказательства см. въ Русск. Истор. Сборн, изд. Моск. История. Общ., VI, 28—36. 157; Москвитян. 1843, VI, 413; Погодии. Изслъд. о Р. Истор. I, 94; Востоков. Опис. рук. Рум. Муз. 202. 751; Калачов. Изслъд. о Русск. Правдъ, 154, Москва 1846.

(6) Доказательства на все это не разъ будемъ имѣть случай видѣть впослѣдствіи. Здѣсь же, для примѣра, замѣтимъ: а) третья Новгогодская лѣтопись утверждаетъ, будто въ 1153 г. епископъ Нифонтъ заложиль церковь св. Климента въ Новгородъ на торговой сторонѣ (П. Собр. Р. Лѣт. III, 214), тогда какъ въ первой, древнѣйшей Новгородской лѣтописи ясно сказано, что въ этомъ году Нифонтъ заложилъ церковь св. Климента именно въ Ладолъ (— III, 11—12); б) Никонова лѣтопись (I, 91. 103) и Степенная Книга (I, 134) говорятъ, будто св. Владиміръ принялъ въ Россію первыхъ митрополитовъ отъ Цареградскаго патріарха Фотія; в) ть же льтописи съ крайнею напыщенностію разглагольствують о множествъ премудрыхъ философовъ и дивныхъ, получившихъ свое образование въ первоначальныхъ нашихъ школахъ, основанныхъ св. Владиміромъ (Никон. І, 94; Степ. Кн. І, 143); г) Никонова лътопись (II, 208) пишетъ, будто ростовскаго епископа Өеодораеретика, по приговору кіевскаго митрополита, съ камнемъ на шеѣ бросили во море (въ Кіевъ — море!), тогда какъ, по древнимъ лътописямъ, Өеодору отръзали языкъ и правую руку, выкололи глаза, наконецъ отсткли голову (Поли. Собр. Р. Лът. I, 152; II, 103); д) Татищевъ въ одномъ мъстъ говоритъ, что Митрополитъ Константинъ возвратился изъ Царяграда въ 1167 г. еще при жизни великаго Князя Ростислава, а чрезъ итсколько страницъ пишетъ, что новопоставленный Митрополить Константинь возвратился изъ Царяграда въ Кіевъ въ 1168 г., уже по смерти Ростислава (III, 151. 157); е) тотъ же Татищевъ, вопреки Новгородскимъ лѣтописямъ (П. Собр. Р. Авт. III, 13. 125. 215), называетъ епископа новгородскаго, получившаго титулъ архіепископа, не Иліею, а Лукою, и утверждаеть, будто Лука самъ для этого тадиль въ Кіевъ (III, 145); ж) въ Никоновой лѣтописи искажено посланіе константинопольскаго патріарха Луки Хрисоверга къ Андрею Боголюбскому не только миогословіемъ, но и цёлою вставкою о построенія города Владиміра на Клязьмѣ св. Княземъ Владиміромъ и словами изъ церковнаго устава Владимірова о десятинѣ, — чего нѣтъ въ этомъ цосланіи по нѣкоторымъ рукописямъ, какъ покажемъ въ своемъ мъстъ (см. т. III этой исторіи, примъч. 33).

(7) Лавровск. Изслъдов. о лътописи Якимовской, въ Уч. Зап. И-го Отд. Импер. Ак. Наукъ, кп. II, выпускъ I, 77–160.

(8) Лътописи Кедрина и Скилиты — in Corp. Script. Hist. Вугапt., по послъднему, т. е. Бонскому изданию, явились въ 1839 году; Дитмара Chronicon помъщ. in Monument. German. Hist., ed. Pertz. Hannov. 1839, t. III, p. 723—871; Адама Бременск. Hist. Ecclesiast. Hamburg. 1706; свидътельство Адемара у Нарушевич. Hist. narodu Polskiego, w Warszaw. 1780—1786, t. IV, 263; VII, 43.

(9) Зонар. in Corp. Script. Hist. Byz., по всёмъ тремъ изданіямъ; Helmoldi Chronic. Slavorum, Francof. 1581; Saxon. Gramm. Hist. Danicae lib. XVI, Sorae 1644; Vincent. Kadlubconis Hist. Polon. помѣщ. въ кощѣ II-го тома Исторія Длугоша, стр. 592

Digitized by Google

r

и слъд., Lips. 1712; Georg. El-macini Hist. Saracen., Lugd. Batav. 1625.

(10) Dlugossi Hist. Polon., Francof. 1711—1712; Mathiae de Mechov. Chronic. Polonor., Cracow. 1521; Cromeri De orig. Polon., Basil. 1568; Stryikowskiego Kronika Polska, w Warszawie 1845.

(11) Роспись новгор. владыкъ напеч. въ III т. Полн. Собр. Р. Лът. стр. 179. Каталогъ Копыстенскаго помъщенъ въ рукописной книгъ его «Палинодія», гдъ занимаетъ ч. III, разд. І, артикул. 1. Каталоги Святителя Димитрія встръчаются въ рукописяхъ (рукоп. библіот. Спб. Дух. Ак. N. N. 251. 318), а общирный былъ изданъ съ дополненіями Рубаномъ въ «Московскомъ Любопытномъ Мъсяцословъ» 1776 года. Каталогъ всъхъ россійскихъ іерарховъ находится въ рукописялъ Новгородской Софійской библіотеки (N. 230), Московской Синодальной и другихъ: у Карамзина часто называется Московскимъ.

## 2. КЪ ГЛАВЪ ПЕРВОЙ.

(13) Сочиненія Иларіона напечатаны: а) въ Прибавл. къ Твор. св. Отп., изд. въ Русск. перев., ч. II, стр. 204 — 299, и б) въ Чтеніяхъ Импер. Моск. Общ. Истор. и Древн. Русск. годъ III, *М* VII, отд. II, стр. 21—41.

(14) Мнихъ Гаковъ. Приписываемыя ему три статьи: Похвала св. Владиміру, Житіе его и Сказаніе о убіеніи св. Мучениковъ Бориса и Глъба, напечатаны въ Хр. Чт. 1849, ч. И, стр. 317 — 385, — и церъдко встръчаются въ рукописяхъ. А касательно времени происхожденія этихъ статей см. тамъ же предварительныя къ нимъ понятія (стр. 301—307), въ статьъ г. Погодина: «Іаковъ мнихъ» (Изв. Ак. Наукъ по 2-му Отд. т. І, стр. 326 — 334), и въ моей статьъ: «Еще объ Іаковъ мнихъ» (тамъ же т. П, 145 — 157).

(15) На-прим., житіе блаженнаго Володимера говоритъ: «се ж върою и святымъ крещеніемъ просвъти всю Русскую землю и приведе къ Пресвятъй Троицъ» (Хр. Чт. 1839, II, 333); Несторъ въ лѣтописи: «и нача Владиміръ... люди на крещенье приводитя по всюмо градомъ и селомъ» (Полн. Собр. Р. Лѣт. I; 51); Новгородскія лѣтописи: «и взя.... митрополита Кіеву Леона, а Новуграду епископа Іоакима Корсунянина, а по инъмъ градомъ епископы, и попы, и діаконы, иже крестиша всю русскую землю» (тамъ же III, 181. 207; снес. Соф. Врем. I, 38); Псковскія: «крестися вся русская земля».(тамъ же IV, 175). См. такъ же далѣе, примъч. 21 и 22.

(16) См. Истор. Христіанства въ Россіи до равноапост. князя Владиміра, стр. 370—382.

(17) «Слышите чюдо, исполнено благодати, како вчера заповѣда всѣмъ требу принести идоломъ, а днесь повелѣваеть креститися... Но и се чюднѣе: заповѣди бо изшедши всѣмъ креститися, и всѣмъ грядущимъ ко крещенію, ни бо единому сопротивящуся, ни въпрекы глаголющю; но яко издавна научени, тако течаху радующеся къ крещенію». *Нестор.* Житіе св. Бориса и Глѣба (памъ извѣстно по двумъ спискамъ: Москов. Сунод. Типогр. XIV в. и Румянц. Муг. *№* 152, л. 140).

(18) Полн. Собр. Р. Лът. І, 50. Въ краткомъ житій святаго Владиміра, по пергаменному списку XIII — XIV в., читаемъ: «и пришедъ Кыеву, изби вся идолы: Перуна, Хроса, Дажь-бога, Мокошь и прочая кумиры. Посемь созва все множьство людий и заповъда имъ креститися, нарекъ имъ день, рекъ: аще не обрящется кто на ръцъ очтро, да будеть противень мнъ. И сниде на Поцайну ръку всь възрастъ мужь и женъ и младенци; свершения же стояху в водѣ, ови до пояса, а друзии до выя, а инии брожаху; а прозвутери, по брегу стояше, молитвы мольвляху, яже надъ крестимыми. И оттолѣ наречеся мѣсто то святое, идеже и нынѣ церкы Петрова» (Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, № 2, отд. I, стр. 8). Рѣка, въ которой крестились Кіевляне, у лътопиеца названа Дизпромъ, а въ харатейныхъ прологахъ XIV въка — Почайною (Карамз. I, 461). Но то и другое равно справедливо въ извъстномъ отношении, и послёднее даже справедливее. Въ прологахъ прибавлено, что место крещенія Кіевлянъ издревле называется мѣстомъ скятымъ, — а святымъ мѣстомъ доселѣ слыветъ въ Кіевѣ Крещатикъ или источникъ, впадавшій въ Почайну, и здъсь-то именно самая Почайна впадала въ Дибпръ. Следовательно, Кіевляне крестились при сліянія Почайны съ Дибпромъ, а потому и можно было безразлично ска-

зать, что они крестились въ Почайнъ или въ Днъпръ (Кіевлянинъ на 1840; стр. 8 — 10).

(19) Адемаръ, приводимый Нарушевичемъ: post paucos dies Graecus episcopus in Russiam venit, et medietatem ejus provinciae conversit, et morem Graecum in barba crescenda et caeteris exemplis adduxit (См. выше, прим. 8.).

(20) Длугошь: populus Ruthenorum.... in flumine Dniepr ab episcopo Corsinensi et praesbyteris ex Graecia adductis baptizatur (tom. I, p. 113, ed. cit. въ прим. 10); Mexosuma: per episcopum Korschimiensem.... (pag. 26, ed. cit. ibid.); Стрыйковский: od biscupa Korsunskiego... (стр. 132, ed. cit. ibid.).

(21) Ел-макинъ: duxitque rex Russorum sororem Basilii imperatoris Romanorum, postquam hic ab eo obtinuit, ut religionem Christianam amplecteretur. Misitque ad eum Basilius episcopos, qui religione Christiana imbuerent tum ipsum, tum omnem populum ejus... Sunt autem populus magnus, et ab eo tempore ad hoc usque omnes sunt Christiani (pag. 251, ed. cit. въ прим. 9). Снес. Hecmop. въ П. С. Р. Л. I, 54; Иларіон. въ Приб. къ Твор. св. Отц. II, 277.

(22) Въ Кормчей XVI въка, списанной съ Кормчей XIII в., которая сама была списана (въ 1286 г.) съ другой, прежней, св. Владиміръ представляется говорящимъ въ своемъ церковномъ уставъ: «тъмъ ж и азъ пріемъ святое крещеніе.... и прославихъ Бога, яко сподоби мя пріати таковую благодать преосвященымъ Митрополитомъ Михаиломъ, и взяхъ его первого Митрополита отъ Патріарха и отъ всего Собора, почтенято лампадою и сакомъ, яко втораго Патріарха; с нимъ ж крестихъ всю русскую землю» (Опис. рук. Рум. Муз. стр. 310. 312. 313). Снес. Никон. Лът. I, 92; Ст. Кн. I, 134.

(23) П. Собр. Р. Лът. III, 207; Соф. Врем. I, 88; Никон. Лът. I, 105; *Карамз.* I, примъч. 463; Ист. Христ. въ Россіи до равноап. кн. Владиміра стр. 379. 389.

(24) Ник. Лът. 4, 103; Ст. Кн. I, 146.

(25) Въ рукописномъ житін Преподобиаго Авраамія Ростовскаго говорится: «Епископъ Өеодоръ изнеможе отъ гражданъ злобы ихъ терпѣти, и отъиде, въ него же мѣсто присланъ бѣ въ Ростовъ другій епископъ Иларіонъ» (рукоп. библ. Спб. Дух. Ак.  $\mathcal{N}$  270, том. І, стат. 3). Въ рукописномъ житін св. Леонтія Ростовскаго замѣчено: «поставленъ бысть епископомъ граду Ростову, иже ту бывшимъ преже его епископомъ, Өеөдоръ и Иларіонъ, и избѣгоша,

не терпяще невърія и многая досажденія отъ людій» (Сборн. моей библ. M 39, л. 170 об.; Сборн. Новгор. Соф. библ. M 410. л. 411). А въ спискахъ того же житія Леонтіева по другой редакціи читаемъ: « Осодора же спископа посла в Ростовъ со княземъ Борисомъ. Той бысть пер'вый епископъ Ростову Өеодоръ. И крести Ростивскую землю и Суздальскую, и церковь постави в Ростовъ во имя Владычица нашея Богородица приснодтвица Мария, и оустрои ю чюдну вельми, и много поучивъ я въръ християнстей; но не можаше ихъ оувърнти до конца; понеже искони злому ихъ невърствію в'коренив'шуся. І изгнанъ бысть отъ нихъ. Се же слышавъ Патриархъ, яко Өеодоръ епископъ многи люди крести, но не можаше изъ привести до конца в'познание истин'наго Бога, но изгнанъ бывъ и избъжа отъ нихъ. Патриархъ же паки въскоръ избра отъ своего клироса Лариона именемъ, и сего святивъ епископомъ. пусти грэду Ростову. Не стерпев'щу же и тому пребыти в' Ростовъ, но избъжа и; еще бо окаменени вевър'ствіемъ и не имущи въ серднихъ своихъ влаги святаго Духа. Возвратися паки и той не по мнозъ времени в'скоръ к' Царюграду, ничтоже оуспъвъ, но ток'мо трудъ безоуспѣшенъ» (рукоп. моей библ. № 50, л. 55. Тоже въ •рукоп. Новг. Соф. библ. № 503, л. 363 и въ рукоп. Рум. Муз. M 156, л. 84. M 160, л. 3). Въ Степенной же книгъ короче. выражено: «епископи Өеодоръ и Иларіонъ изгнани быша изъ Ростова отъ невърныхъ людей» (I, 153).

(26) Вспомнимъ договоры съ Греками нашихъ Князей Олега и Игоря. П. Собр. Р. Лът. т. I, стр. 19 и 20.

(27) Намъ извъстны три редакціи житія Аврааміева, которыя впрочемъ разногласятъ между собою только касательно первоначальныхъ лѣтъ Пренодобнаго до прибытія его къ Ростову, а бо всемъ прочемъ почти совершевно согласны и видимо составлены при пособіи однихъ и тѣхъ же источниковъ, хоть и не съ одинакою подробностію и общирностію.

Списки первой — кратчайшей редакціи, которые встръчаются всего чаще (рукоп. моей библ.  $\mathcal{N}$  39, л. 141.  $\mathcal{N}$  65, л. 122; библ. Спб. Дух. Ак.  $\mathcal{N}$  270, т. 1, стат. 6; Новг. Соф. библ.  $\mathcal{N}$  503, л. 344; Опис. рук. Рум. Муз. стр. 212. 598. 666; Опис. рук. Царск. стр. 399. 428. 436. 607. 675), говорятъ съ самаго начала, что «преподобный отецъ нашъ Авраамій бъ родителю благочестиву сынъ», оставилъ домъ родительскій съ младыхъ лётъ и бысть мнихъ, потомъ — мнихомъ начальникъ, и сталъ по-

мышлять о просвѣщеніи вѣрою Ростова, гдѣ «не у бѣ еще вси пріяша святое крещеніе», и т. далѣе. Вообще, списки этой редакціи сходны съ напечатаннымъ въ Прологѣ и Чети-Минеп подъ 29 чнсломъ Октября, при томъ только различіи, что въ рукописныхъ названы по имени современные Авраамію ростовскіе епископы Өеодоръ и Иларіонъ, и князья — Борисъ Ростовскій и св. Владиміръ, а въ печатномъ имена ихъ не упомянуты.

Въ спискахъ второй, болле общирной редакции (рукоп. библ. Спо. Дух. Ак. M 270, том. I, стат. 3; Опис. рук. Рум. Муз. стр. 208), начинающихся словами: «Еже удивитися святыхъ трудоиъ добро», послъ краткаго приступа, читаемъ слъдующее: «Сій оубо преподобный отецъ нашъ Аврамій отъ предълъ Галическыхъ, отъ града нарицаемаго Чюхлома, бъ родителю благочестиву сынъ, и отъ нихъ книжному оученію наказанъ бысть и благочестію наоученъ, и бѣ в страсѣ Божіи отъ младыхъ ноготѣ, ходя во всякомъ смиреніи и простотѣ, любя чистоту душевную вкупѣ и тѣлесную. И еще юнъ сый возрастомъ, остави родителя своя п мирскый иятежь, и, вземь кресть свой, последова Христу. Отсуду прочее: весь бо и себе представити хотя, изыде взыскати въ честныхъ и чюдотворныхъ обителехъ жилище святыхъ, помянувъ рекшаго: добро . опечалити родителя, а не Господа, овъ бо созда и спасе, ови же множицею, ихже возлюбиша, и погубиша, и муцѣ предаша. И тако обшедъ и соглядавъ мъста доволна, прінде въ пресловущій великій Новъградъ, и тамо соглядавъ вся спасеная и чюдотворная мъста, иногонародна суща и по Бозъ живуща. Обаче восхотъ, по Пророку рекшему, и глагола онъ, помянувъ къ великому оному, еже бъгати отъ человъкъ и спастися; тако и сій преподобный, оудалитися отъ человѣкъ и водворитися в пустыню, пріиде к великому езеру Ладожскому, и тамо обрѣте обитель, реченую Валамъ, вниде и обита; и видѣ мѣсто отъ града оудалено и не зѣло народно, восхотѣ пребывати ту, и пріатъ бысть. Видъвъ же о братіи благое оустроеніе, начять молити пастыря обителп тоя, да сподобить его ангельскому образу. Игуменъ же того искусивъ духовнъ, обръте сосудъ чистъ Богови, повелѣ пострищи его и дасть ему ангельскый образъ и причте его ко прочей братіи. Преподобный же порадовася, яко бысть мнихъ. И чистотъ пріятелище бывъ святаго Духа. Покори оубо плотьская духови, и, обладая страстьми душевными и телесными, жестокому пребыванію себе вдавъ, труды къ трудомъ прилагая. И бысть искусенъ инокъ, п во всъхъ тяжкихъ службахъ. И пребысть

ту лъта доволна, и трудомъ многимъ себе истончивъ. И видъща игуменъ и братія преподобнаго Аврамія трудившася доволно, и искусна во всемъ, начаша почитати его и честь велію воздаяти ему. инымъ же яко и пастыря того нарицати. Преподобный же сего никакоже восхотъ слышати, ниже чести нъкыя взыскати. И абје отъвде в пезнаемыя страны и, по благоволенію Божію, пріиде близъ града Ростова, и ту обита при езерѣ, малу колибицу себѣ поткнувъ. Вилъвше же благоразумнія, богобоязневія человъцы, начаша приходити к нему, ний же и сожительствовати с нимъ произволяюще. Преподобный же пріимаше и оучяше когождо ихъ отъ Божественнаго писанія, и совѣтоваше комуждо полезная и печашеся ими. Отселѣ и не хотя бысть инокомъ началникъ, и болшимъ трудомъ касазшеся, житіе паче ангельское подражая, и чюдесь обогати вся благодатію, яко встить приходящимъ исцеляти страсти неисцелныя. Преподобный же о семъ паче оумилився, и теченіемъ слезнымъ непрестано душу омывая. Видъвъ же блаженный еще в то время прелесть идольскую, в нечестивыхъ душяхъ единаче растущу; не оубо бѣ и еще пріяли вси в Ростовѣ святое крещеніе, но чюдцкый конецъ единаче поклоняшеся ідолу камену»... и проч. Далбе сходно съ первою редакціею. Нельзя здъсь не замѣтить, что составители житія Аврааміева по объимъ этимъ редакціямъ пользовались, въроятно, какимъ-либо древнимъ житіемъ Преподобнаго: вбо, сказавъ о церкви, построенной еще самимъ Аврааміемъ, въ память явившагося ему Іоанна Богослова, далёе о грамотахъ, пожалованныхъ Авраамію св. Владиміромъ, повторяютъ въ тотъ и другой разъ: «иже суть и до сего дне». Или, быть можеть, составитель первой, кратчайшей редакція, самъ жилъ довольно близко ко времени св. Авраамія, спустя два, три столѣтія.

Наконецъ, о прототипѣ третьей и, вѣроятно, обшириљйшей редакціи житія Аврааміева можемъ судить только по извлеченію изъ этого житія, помѣщенному въ рукописномъ уставѣ Валаамской обителя (рукоп. библ. Спб. Дух. Акад. № 285, л. 104 — 108). Предлагаемъ здѣсь это замѣчательное извлеченіе сполна: «Преподобный Аврамій Ростовскій постриженъ бысть въ Валаамской обители. Выписано изъ полнаго житія его сице: родомъ бѣ отъ предѣлъ галицкихъ, града Чухлова, богатыхъ родителей, но непросвѣщенныхъ; еще бо страна та въ невѣріи тогда бысть; имя отъ рожденія бѣ Иверкъ, и до осмнадесятъ лѣтъ бысть въ разслабленіи великомъ. Случися же быть изъ Новогородцевъ благочести-

**T.** I.

15

выхъ мужей во градъ ихъ и въ домъ отца его; и бесъдоваху о въръ въ Господа нашего I. Христа и бываемыхъ чудесахъ въ Христіанской върт: отрокъ же, лежа на одръ, винмаше бестдъ ихъ, оудивляясь збло; и егда вси разыдошася, нача въ себъ помышляти. како оу отца моего много боговъ есть, а мит не помогуть; а у Новогородцевъ единъ Богъ, и многимъ исцъление даетъ. Если бъ инъ оной Богъ далъ здравіе, я бы сталъ Ему въровать и служить въчно, и пошель бы въ ту ихъ страну. И въ тъхъ мысляхъ призывыше себѣ на помощь Господа нашего I. Христа, недоумѣвая надолзѣ, еда ли поможетъ ему. И абіе впезапу ощутивъ нашедшую свыше силу на него, нача превращатися на одръ, рукама и ногама владъти, и въ скоръ воста съ одра своего, возрадовася зъло. И видъ, яко родителей его не об въ хранинб, изыде въ тойже часъ изъ дому своего и пойде на западъ; и многія дни шедъ, обръте наконецъ върующихъ въ Господа нашего Іисуса Христа, отъ которыхъ наставляемъ бысть кь познанію Божію; и всему Христіанскому закону навыкъ и книжному ученію. И по изкоторомъ времени дойде и великаго Нова-града; возрадовася зъло, видъ храны Божія и прочее благочестие. Ища же себѣ мѣста уединеннаго, отъиде по рѣцѣ Волховѣ и дошедъ Ладожскаго езера, гдѣ оуслыша о обители Живоначальныя Троицы Валаамской, достиже оной, и пришедъ ко игумену Өеогносту, плачася зѣло и моли о принятіи его въ монастырь, сказывая о себъ все подробну, и что еще не крещенъ бысть. Игуменъ же, выдя его благоразумна отрока, пріять въ монастырь и крести его, и нарече имя ему Аверкій. Опъ же поживе съ братією и видь ихъ трудолюбивую о Бозъ жизнь, и умоли игумена постричь его во вноки. И постриженъ бысть съ нареченіемъ имени Аврамій. И тако преподобный провождаще жизнь свою по вся дни въ трудахъ монастырскихъ и великомъ воздержании, истончивъ плоть свою до зъла, и бысть жилище святаго Духа. Игуменъ же и братія, видъ его въ толикихъ трудахъ и смирения, начаща вельми почитати его. Онъ же печаленъ бысть о томъ и не можаше хвалы человѣческія терпѣти, изыде изъ обители Валаамской тайно, и по благоволенію Божію достніке близъ града Ростова, въ невъріи еще тогда бывшемъ, и постави себъ хижину близъ езера, пача жити ту и приходящихъ къ нему жителей въ недугахъ исцѣляше благодатію Божіею. Народъ же той поклоняшеся ндолу Велесу, въ которомъ злый бъсъ живяше, мечты и страшилища творяще. Преподобный же Аврайій надолять времени моляшеся Господу Богу, да подасть ему силу н

благодать святаго Духа разорити того идола и люди невтоныя обратити къ познанію Божію. Како же преподобный видя святаго Іоанна Богослова и пріять отъ него жезль, и темъ сокруши идола Велеса; и тако люди невърныя обрати ко Господу, и обитель въ Ростовъ оустрои святаго Богоявленія Господня, и общежительство братін предяде, и о прочемъ всемъ писано подробну въ Четін минен. мъсяца Октоврія, 29 дня. Прегодобный же Аврамій бысть въ одъномъ столътіи святаго князя Владимира, по свидътельству житія его изъ слъдованнаго Псалтиря». Прибавимъ, что помянутый уставъ Валаамской обители, въ которомъ помъщено извъстіе о преподобныхъ отцахъ, въ ней жившихъ, въ частности и о преподобномъ Авраамів, быль свидетельствовань въ 1711 г. местоблюстителемь патріаршаго престола, Стефаномъ Яворскимъ, а потомъ свидѣтельствовалъ и утвержденъ Митрополитами Новгородскими и Санктпетербургскими — Гавріиломъ и Амвросіемъ, какъ значится въ прелисловіи и послѣсловіи.

(28) Карамз. I, примъч. 463; Пр. Филар. Ист. Р. Церк. I, 33, прим. 53.

(29) Составитель житія восхваляеть преподобнаго Авраамія, какъ уже прославленнаго, обращается къ нему съ молитвою и говоритъ: «память твою ублажающе, празднуемъ» и проч. А время открытія его св. мощей отмѣчено въ мѣстныхъ монастырскихъ запискахъ (Ист. Росс. Iep. III, 54).

(30) П. Собр. Р. Лат. III, 121. 207; V, 121 и др.

(31) «Азъ гръшный Нестеръ.... начатокъ слову писавія положихъ, еже о житіи преподобнаго отда нашего Өеодосія, бывша игумена монастыря печерскаго сего св. Владычицы нашея Богородица, архимандрита всеа Руси и начальника». Такъ по всъмъ, извъстнымъ намъ, спискамъ (снес. этой исторіи т. ІІІ, примъч. 65).

(32) Воскрес. Лѣт. I, 153; Супрасл. Лѣт. стр. 10; Ник. Лѣт. I, 104; Ст. Кн. I, 144; Русск. Врем. I, 43, Моск. 1790; Арханг. Лѣт. 34, Моск. 1781; Соф. Лѣт. 80, С.-П.-б. 1795; Соф. Вре. I, 87. Впрочемъ Софійская и Супрасльская Лѣтописи выражаются здѣсь, что св. Владиміръ ходилъ въ землю Словенскую, и тамъ основалъ городъ въ свое има, а Софійскій Временникъ пишетъ: ез Смоленскую. Послѣднее можно считать за описку слова: Словенскую, или еще вѣрнѣе: Суздальскую: потому что въ другомъ древнемъ спискѣ того же Временника дѣйствительно поправлено: Суздальскую (П. Собр. Р. Лѣт. V, 120). Но

\_ 15\*

что разумѣть подъ землею Словенскою? Волынь? Но ни откуда не извѣстно, чтобы она такъ называлась; напротивъ Несторъ говоритъ, что изъ всѣхъ Славянъ, по разселеніи ихъ, прозвались своинъ именемъ только тѣ, которые поселились на сѣверѣ Россіи вокругъ озера Ильменя (П. Собр. Р. Лѣт. І, З). Не принять ли, что и *Словенскую* — есть описка вмѣсто — Суздальскую?

(33) Такими памятниками считались въ Суздалѣ еще около половины прошлаго вѣка: двое дверей въ соборной церкви—западныя и полуденныя входныя, «на меди написанныя златомъ». На однихъ—праздники Господни и Богородичные, на другихъ—исторіи изъ Библіи «съ надписаніями Греческими и древне россійскими». Объ этихъ вратахъ, какъ Владлміровыхъ, значилось и въ описи Собора 1609 и 1630 г. До 1750 г. онѣ держались на деревѣ, а въ этомъ году преосвященнымъ Порфиріемъ возобновлены и утверждены на желѣзѣ (Анан. Gedopos. Истор. собраніе о градѣ Суждалѣ, рукоп. Рум. Муз. № 5, гл. 4, — напеч. во Времен. Моск. Истор. Общ. кн. XXII, отд. 2, стр. 43).

(34) Объ основании города Владимира Кляземскаго еще св. Владиміромъ, кажется, можно заключать съ нъкоторою въроятностію изъ словъ Владимірскаго же лѣтописца, жившаго въ ХІІ вѣкѣ. Разеказывая, что Ростовцы и Суздальцы, по смерти Андрея Богояюбскаго (1174), который, какъ извъстно, почти создалъ вповь и возвысилъ на степень своей столицы городъ Владиміръ, не соглашались съ Владимірцами въ избраніи новаго князя, и хвалясь своею аревностію, говорили: «сдѣлаемъ такъ, какъ намъ любо, --- Володимеръ есть только пригородъ нашъ», лётописецъ замѣчаетъ, что это говорили они, «противящеся Богу и правдѣ Божіей (т. е. говорили несправедливо), слушающе злыхъ человъковъ развратниковъ. не хотящихъ намо добра, завистью граду сему и живущимъ въ немъ: постави бо прежде градъ сей великій Володимеръ, и потомъ князь Андръй». Не то ли хотълъ сказать лътописецъ, что отиюдь не Андрей Боголюбскій, а первоначально самъ Владиміръ великій поставилъ городъ Владиміръ, а потомъ — то уже Андрей, и что слёдовательно, довольно древенъ и этотъ городъ, а не такъ новъ, какъ воображаютъ, называя его пригородомъ? Если заключение справедливо : то основательно ли думать, будто здѣсь Владиміроиъ великимъ называется Владиміръ Мономахъ? Можно ли было въ 1176 году доказывать древность города Владиміра темъ, что онъ основанъ въ 1116 году (Полн. Собр. Рус. Автон. I, 160.

Снес. Каранз. И. Г. Р. I, прим. 463; III, прим. 36 и 37)? Свидательство позднихъ латописей (XV - XVI в.), будто «Мономахъ поставилъ градъ Володимеръ Залъшьскый» (Карама. II, прим. 238), не можеть имъть здъсь силы: потому что другія лътопнен того же санаго времени говорять напротивъ, что именно св. Владимірь быль въ земль Суздальской съ евангельскою проповъдію и основалъ въ ней этотъ городъ (см. выше прим. 32). Притопъ выражение лътописей, что Мономахъ поставило городъ Владниюрь Залёшьскій, можно понимать въ такомъ же смыслё, въ какомъ и выражение ихъ, что Андрей Боголюбский создаль этотъ городъ (Ник. Абт. II, стр. 176), т. е. не въ смыслъ первоначальнаго поставленія и созданія, а только въ смыслѣ дальнѣйшаго устроенія и обновленія. Зам'тчательно, что о созданіи Владиміра на Клязьит Анареенъ Боголюбскимъ говоритъ тотъ же лътописецъ. который еще прежде сказаль, что этоть городь заложиль Владиміръ великій въ 992 г. (Ник. Лът. I, 104). Утверждать, что нъкоторые автописцы ониблись, что равнозностольный князь путешествоваль собственно на Волыни и тамъ основаль городь по своену имени, а они, едва ли зная о существовании этого города, ситьшали его съ Владиниромъ на Клязьит (Татищ. Ист. Рос. П. прим. 196; Карамз. И. Г. Р. І, прим. 466; Пр. Филар. И. Р. Ц. І, прим. 41), несправеднико. О путеществии св. князя въ землю Сувдальскую и основании имъ Владимира на Клязьмъ литописцы эти говорять уже въ 990-992 г., упожниувъ еще подъ 988 годомъ о другомъ городъ Владиміръ, который отданъ былъ въ удълъ князю Всеволоду, и въ продолжений своего повъствования не разъ говорятъ о Владиниръ Волынскомъ (на-прим. Ник. Лътопись говорить: «Никита Митрополить постави спископонъ Семіопа въ Володимеръ Волынский», II, 54, снес. стр. 72 и др.). Следовательно, они знали последний городь и умели отличить его отъ Владиміра Кляземскаго. Да и по лътописи преподоб. Нестора Владинірь Вольнекій представляется уже существующимъ въ 988 году, врежне, нежели началь равноаностольный князь созидать города по ракамъ Десна, Остеру, Трубежу, Сула и Стугна (П. С. Р. Л. І, стр. 52). Следовательно неть основания думать, будто Владниръ Волынский построенъ этипъ княземъ, а не прежде. Не находя, такими образомь, достаточныхъ оснований считать совершенного баснею сказание о путешестви св. Владинира въ землю Суздальскую съ свангельскою проповъдно и о закожения них завсь

города Владиміра, хотя съ другой стороны, не признавая этого сказанія и совершенно достовѣрнымь, замѣтимъ въ дополненіе: а) что Владиміръ Кляземскій въ началѣ своемъ и даже до времени Апдрен Боголюбскаго могъ быть городкомъ очень незначительнымъ, въ родѣ небольшой крѣпости, — потому не удивительно, если до XII вѣка объ немъ не упоминается въ лѣтописяхъ (Карамз. И. Г. Р. І. прим. 466, II, прим. 178); — б) что св. князь, какъ по расположенности къ основанному имъ городку на прекрасномъ мѣстѣ, такъ и еще болѣе по любви къ сыну своему Борису, кпяжившему въ землѣ Ростовской и Суздальской, могъ п въ послѣдствіи посѣтить эти мѣста, даже не разъ, особенно впродолженіи того долгаго времени своей жизни (997 — 1015), о которомъ почти ничего не сохранили лѣтописи; — в) и что во время такого то пребыванія св. Владиміра въ странѣ Суздальской и могъ имѣть сношенія съ нимъ во Владимірѣ на Клязьмѣ св. Авраамій, подвизавшійся тогда въ Ростовѣ.

(35) По сказанію препод. Нестора св. Владиміръ отдалъ Новгородъ сперва Вышеславу, а по смерти его Ярославу, Ростовъ сперва Ярославу, потомъ Борису, Полоцкъ — Изяславу, Туровъ — Святополку, землю Древлянскую — Святославу, Владиміръ Волынскій — Всеволоду, Тмуторакань — Мстиславу, Муромъ — Глъбу. Позднъйшія лътописи прибавляють, что Смоленскъ отданъ Станиславу, Псковъ — Судиславу, Луцкъ — Позвизду. Эти удълы, безъ сомнѣнія, розданы были не вдругъ, но однимъ князьямъ — прежде, другимъ — послѣ, и самые князья были тогда еще малолѣтии (П. Собр. Р. Лѣт. II, 259; Степ. Кн. I, 457; *Арцыб.* Повѣств. о Россіи, т. I, кн. 2, прим. 5; *Карамз.* I, примѣч. 467).

(36) Степ. Кн. І, 151. 153; Густин. лѣт. въ П. Собр. Р. Лѣт. II, 259: «Посла съ ними и священники, заповѣдая сыномъ своимъ, да кождо по области своей повелѣваетъ учити и крестити людей, и церкви ставити; еже и бысть».

(37) Степ. Кн. I, 153. 171. 215; Ник. Лит. I, 111; Митр. Евгенія Истор. княж. Псковск. II, 2; Stebelskiego Żywoty Ss. Eufrozyny i Parascewii I, 57 — 59, w Wilnie 1781; Карамз. III, прим. 153. Впроченъ должно замѣтить, что извѣстіе о сопротивленіи Муромцевъ св. Глѣбу основывается только на рукописномъ житіи благовърнаго князя муромскаго Константина, которое составлено уже въ XVI въкъ, содержитъ въ себъ не мало несообразностей, отличается напыщениостію и преувеличеніями. А потому, если и можно върить ему: то развъ только въ половину (Карамз. - 209 -

I, прим. 214; II, прим. 178; III, прим. 153). Въ печатномъ житін того же князя Константина (Пролог. Мая 21), составленномъ такъ же въ XVI в., сказано: «благовърный Князь Глъбъ, сынъ благовърнаго Князя Владиміра, смуже и порученъ бысть во одержаніе градъ той (Муромъ), много покусився, не возможе одолъти его и обратити во святое крещеніе, но поживъ вдалъ его два поприща деа люта, и отъ Святополка позванъ лъстію ко отцу, и убіенъ бысть на пути».

(38) Житіс препод. Өеодосія, составленное Несторомъ, встръчается во многихъ рукописныхъ Патерикахъ, а въ переводъ на русскій языкъ напечатано въ Учен. Запискахъ ІІ-го Отд. Импер. Ак. Наукъ, ки. II, вып. 2, Спб. 1856 г.

(39) «Нѣцы же ту отъ Князь ихъ и отъ прочихъ людей слыташе слово Божіе, отъ устъ Философовыхъ дивио сказуемо, радовахуся, имъ же Господь отверже сердце внимати глаголемымъ, иже послѣди пріидоша въ Кіевъ и крестишася.... Послѣди же пріидоша въ Кіевъ ко блажениому Владиміру изъ Болгаръ четыре князи, иже отъ Срацынскія вѣры, идѣже послапиый Владимиромъ Философъ проповѣда слово Божіе, и въ Кіевъ пріяша вѣру православную, и просвѣтиша святымъ крещеніемъ. Христолюбивый же Владимиръ много любочествоваше ихъ, и обильнымъ дарованіемъ удоволи». Степ. кн. 1, 149. Снес. Ник. Лѣт. 1, 95.

(40) Двнн. Лът. у Карамз. II, прим. 64. Изъ того, что Норвежцы еще во дни Ярослава нашли между жителями Двинской области жаркихъ идолопоклонниковъ, не слъдуетъ, будто есль эти жители были тогда язычниками; и значитъ, несправедливо отвергать ноказаніе мъстнаго лътописца, что самъ св. Владиміръ насадилъ тамъ первыя съмена въры: она, можетъ быть, была принята только немногими.

(44) П. Собр. Р. Лът. I, 51; Степ. Кн. I, 146; Ник. Лът. J. 103.

(42) Даже во дии Владнміра Мономаха Вятичи имѣлн еще собственнаго князя Xodamy (П. Собр. Р. Лѣт. І, 6. 103; Карамз. І, прим. 463). О крещеній Вятичей — Карамз. ІІ, прим. 138. Слова М. Иларіона — въ Прибавл. къ Тв. св. Отц. ІІ, 273. 274.

(43) П. Собр. Р. Лът. I, 65 — 66. Слова М. Иларіона въ Прибава. къ Тв. св. Отц. II, 279.

(44) Macrobii Saturnalia lib. II, p. 190, ed. Gronovii; Assemani Biblioth. Orient. Vatic. t. II, p. 85. (45) См. подробнъе въ нашей Исторія Христіанства въ Россія, до Р. Кн. Владиміра, ч. II, гл. 2 в 3.

(46) Vid. apud Moshem. Hist. Eccles. 208-209, Helmst. 1764.

(47) П. Собр. Р. Лът. III, 210; Соф. Врем. I, 153; Ник. Лът. I, 134; Воскр. Лът. I, 185.

(48) Лѣтоп. Новг., напеч. въ Продолж. древней Росс. Вивдіое. 11, 316; Свнодикъ Новг. Соф. Собора въ Опис. рук. Рум. Муз. стр. 572.

(49) П. Собр. Р. Лът. IV, 175: «крествся вся Руская земля и поставища Митрополита въ Кіевъ».

(50) Синодики въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 572. 573. 581. 583; Соф. Врем. I, 87. 153; Ник. Лът. I, 103. 105. 112; Ст. Кн. I, 134. 150. 166.

(51) Плтнадцатаго: Акт. Истор. т. І, N 39, стр. 72; Роспись Русск. Митроп. въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 508—509; тринадцатаго: Дополн. къ Акт. Истор. І, N 1, и въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 310—313.

(52) Похвала св. Владиміру въ Хр. Чт. 1849, II, 323.

(53) Archiepiscopus civitatis illius (Kitavae) cum reliquiis sanctorum et caeteris ornatibus diversis hos (Bolizlavum et Zentepulcum) advenientes honoravit in Sanctae monasterio Sophiae, quod in priori anno miserabiliter casu aceidente combustum est. *Thitmari* Chronic. lib, VIII. n. 16, in Monum. German. hist., ed. *Pertz*, t. III, p. 870.

(54) См. выше, примъч. 22.

(55) Сочиненіе Леонтія, въ двухъ спискахъ, хранится въ Сунод. библ., по катал. Маттея за *M* M<sup>2</sup> 353 и 355. Списокъ. Устава Владимірова XIII в. см. въ Дополи. къ Акт. Ист. 1, *M* 1.

(56) Опнс. рук. Рум. Муз. стр. 200—203; Хр. Чт. 1849, II, 360: «Ярославъ же князь, се слышавъ, славяше Бога и святую мученику: и призвавъ *митрополита*, с весельемъ сказаше ему вся. Архиепископъ же, слышавъ, хвалу въздавъ Господу, и князю глаголаше свътъ (совътъ) Богоугоденъ, дабы съдълать еси церковь прелъду и честьну. И годъ быстъ князю съвътъ его; и възсради церковь велику, имъющю верховъ пять, исписавъ ю всю, и украснавъ,ю красотою. И шедъ со кресты *Іоанъ митрополита*, и князь Ярославъ, и поповьетво все, и людие».

(57) На-примъръ, о крещения Руссавъ при Аскольдъ и Диръ, о священникъ Григоріъ, сопутствовавшенъ В. К. Ольгъ въ Константинополь, и др. (58) Такъ, подъ 1090 г. Несторъ говоритъ: «священа бысть перкы святаго Михавла Переяславьская Ефремомо, митрополитомо тоя церкы, бъ бо преже въ Переяславать митрополья», а въ слъдующемъ году пишетъ: «собращася епископи: Ефремо Переяславьскый, Стефонъ Володимерьскый, Іоанъ Червиговьскый, Маринъ Гургевьскый...» (П. Собр. Р. Лът. I, 89 — 90).

(59) Соф. Врем. 1, 87. 153; П. Собр. Р. Лът. III, 207. 210; Нив. Лът. I, 92. 105. 112. 134.

(60) Подъ 1036 г. Несторъ говоритъ: «и сступивлася (Печенеги) на мъстъ, идъже стоитъ нынъ святая Софья, митрополья Руськая», а подъ 1037 г. выражается: «заложи Ярославъ городъ великый Кыевъ...; заложи же и церковъ святыя Софья, митрополько» (П. С. Р. Л. I, 65).

(64) П. Собр. Р. Лът. II, 256; Ник. Лът. I, 92; Ст. Кн. I, 135; Татищ. И. Р. II, 73; списки Устава Владвијрова и Синодники въ Оп. рук. Рум. Муз. стр. 294 — 295. 340. 342. 574. 573. 577. 581. 583.

(62) Уставъ Владим. въ Дополн. къ Акт. Истор. I, *М*. 1; П. Собр. Р. Лът. III, 179. 207; Соф. Врем. I, 87; Росп. Русск. Митроп. н. Синод. въ Опис. рук. Рун. Муз. стр. 509. 582. Не знаемъ, откуда Стрыйковский взялъ имя нашего перваго интрополита, утверждая, будто это имя было: *Фаций* — Facius albo Tacius (Kronik. Polsk. I, 132, ed. cit.).

(63) Касательно митрополита Михаила можно было бы сказать, что свидётельство о немъ относится къ началу XI или даже къ концу X въка, еслибы извъстный отрывокъ лътописи, принисываемый Іоакиму Корсунянину, первому новгородскому епископу, дъйствительно ему принадлежалъ. Ибо здъсь ясно повъствуется, что вдругъ, по крещении Владимира, къ нему присланъ былъ изъ Царьграда митрополитъ Михаилъ, родомъ Болгаринъ (Татищ. I, 38).

(64) Таков объяснение этвхъ разногласий высказалъ еще преосв. Платонъ въ своей Кратк. Церков. Росс. Истории (ч. I, стр. 39, Моск. 1805), и потонъ преосв. Евгений въ Опис. Киево-Соф. Собора (стр. 64, Киев. 1825).

(65) На-примъръ: митрополита Ефрема (1091 — 1096) ставить прежде Георгія (1072 — 1079) и двухъ Іоанновъ (1080 — 1090); Климента Смолятича (1147 — 1156) и Іосифа (1236 — 1240) опускаетъ; какихъ-то неизвъстныхъ: Асанасія, Гавріила, Діонисія присовокупляетъ (Опис. рук. Рум. Муз. стр. 509).

- 212 -

(66) Опис. рук. Рум. Муз. стр. 571. 577. 581.

(67) Опис. Кіево-Печер. Лавры, стр. 115, Кіевъ 1831.

(68) Дополн. къ Акт. Ист. I, *№* 1; Опис. рук. Рум. Муз. етр. 294. 324; П. С. Р. Л. III, 179. 207; Соф. Врем. I, 87; Ник. Лът. I, 91. 104; Ст. Кп. I, 134.

(69) Евген. Прибавл. къ Опис. Кіево-Соф. Соб. стр. 7; Неволин. О простр. церк. суда въ Россіи до Петра Вел. стр. 35, прим. 69; Филар. Ист. Р. Церкви I, прим. 124.

(70) Ст. Кп. 1, 134: «Владиміръ посла въ Царьградъ ко преосв. патріарху Киръ Фотію, прося у него благословенія, вкупѣже»... Ник. Лът. 1, 91: «посла въ Греки къ пр. Фотію патріарху, и взя отъ него перваго митрополита Михаила»; 103: «иде Михаилъ въ Новгородъ съ.епископы Фотъя патріарха; даде бо ему Фотій патріархъ шесть епископовъ на помощь»; 104: «взя Владимеръ у блаженнаго патріарха Фотия митрополита Кісву Леонта...»

(71) Никон. Лётопись приводить обоихъ, т. е. и Михаила, и Леонтія, отъ патріарха Фотія, а Ст. Книга — только одного Михаила, называя Леонтія присланнымъ отъ патріарха Николая Хрисоверга (см. предыд. прим. н Ст. Ки. І, 150). Послёдующіе же митрополиты и въ Ст. Ки., и въ Ник. Лёт., приводятся вовсе не отъ Фотія.

(72) См. нашу Исторію Христіанства въ Россіи до Р. К. Владиміра, стр. 277. 285.

(73) Ибо этотъ патріархъ былъ современникомъ св. Владиміру, и управлялъ церковію съ 983 по 996 г. (Le Quien, Oriens Christ. 1, р. 256 — 257).

(74) Они указаны выше, въ примъч. 68.

(75) Посланіе надписано: Леочтоς Мητροπολίτου της έν Рωσία ПреσЭλάβας. Снес. П. Собр. Р. Лит. I, 89.

(76) Ник. Лът. I, 191.

(77) Ист. Росс. іерархін І, стр. 5, Кіевъ 1827. Снес. Пр. Филар. И. Р. Ц. I, 185.

(78) Впрочемъ въ нѣкоторые изъ этихъ городовъ епископы могли быть отправлены и прежде 992 года, какъ дъйствительно иногда и говорится о новгородскомъ Іоакимъ и ростовскомъ Өеодоръ. Но въ этомъ году они уже утверждены, какъ епископы епархияльные.

(79) Ник. Лът. I, 105; Ст. Кн. I, 152. Снес. П. С. Р. Л. III, 179. 207; IV, 175; Соф. Врем. I, 88. - 213 -

(80) Ct. Ke. I, 153.

(81) Въ числѣ иноковъ кіево-печерскихъ, которые во дни игумена Никона (1078 — 1088), совокупными молитвами избавили отъ козней обольстителя препод. Никиту затворника, упоминается Николай, иже бысть епископъ Тмуторакану (Послан. Поликарпа къ Акиндину въ рукоп. Кіево-Печер. Патерикахъ).

(82) Полн. Собр. Р. Лът. І, 119. Въ рукописномъ житін св. Леонтія Ростовскаго читаемь: «А тахъ четырехъ епископовъ Владиміръ посла по градомъ. Новъгородъ царече архіепископію, посади въ немъ перваго епископа Іоакима. Другаго Ростовоу, Өедоръ нарицаемаго: посла его съ сыномъ со княземъ Борисомъ. Той бысть первый епископъ в Ростовъ, и крести Ростовьскую землю и Соуздальскую. Третіаго в Черниговъ. Четвертаго в Волыньскую землю. И тъмже си четыре епископи первонастолници нарицаются: якоже и апостольская проповёдь отъ кого преже была, евангеліе Божественыя пропов'єди, и отъ кого крещеніе пріали, то суть первонастольницы: якоже и о сихъ нача множитися правовърная въра хръстіаньская. И оттолъ начаша ставити по инымъ градомъ епископы — въ Новъгородъ, в Полтеско, въ Волынскую землю» (Сборн. Новг. Соф. библ. XVI в. Nº 503, л. 363). То же самое житіе св. Леонтія находится въ Сборн. Рум. Муз. Л 160, л. 1. Соображения о древности Полоцкой епархии см. такъ же т. II этой исторіи, примъч. 45.

(83) II. Собр. Р. Лът. I, 27; II, 19. Въ рукописномъ Кіево-Печерскомъ Патерикъ, по редакціи архимандрита Іосифа Тризны (1647 — 1656), была особая статья: «Туровской епископін завътъ блаженнаго Владимера (такъ называется въ оглавленіи Патерика св. Владиміръ) и о десятинъ, дашнъй ей изо всего княженія» (Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846,  $\mathcal{N}$ ? 4, отл. IV, стр. 7). Ужели эта статья есть чистая выдумка?

(84) Въ Ник. Лът. именно говорится, что съ самаго начала поставленъ былъ митрополитомъ Леонтіемъ одинъ епископъ Новгороду великому и Пскову (I, 105).

(85) Древлянскій князь Святославъ убитъ въ 1015 г. Святополкомъ, а смоленскій — Станиславъ и луцкій — Позвиздъ скончались, вѣроятно, еще прежде (Карамз. И. Г. Р. П. 26).

(86) II. Coop. P. Att. I, 65-66.

(87) Пр. Филар. Ист. Р. Церкв. 1, 185.

(88) Зубрицк. Пов. о Червон. Русн, стр. 66-68, М. 1845.

- 214 -

(89) Ник. Лът. I, 92.404.412.435; Степ. Кн. I, 135.450. 166. 223; Татищ. II, 73. 79. 87. Никонова Лътопись и Степ. Книга единогласно свидътельствують о митрополить Миханлъ: «бысть же сей митрополить учителенъ зѣло, и премудръ премного, и житемъ великъ и крѣпокъ зѣло, родомъ Сиринъ: тихъ убе бѣ, и кротокъ, и смиренъ, и милостивъ премного; иногда же страшенъ и сверѣпъ, егда время требоваше». Но въ каталогъ Захаріи Копыстенскаго (Палинод. ч. III, разд. II, артик. 1) и нѣкоторыхѣ другихъ Миханлъ называется Грекомъ, какъ и его ближайшіе преемники. Вотъ что говорится въ этомъ, сравнительно древнѣйшемъ, каталогѣ нанихъ митрополитовъ:

«А першій мятрополить кневскій, именемь Михаиль, родомь. Гречинь, быль оть патріарха Сергія поданый; што и самь отступникь Креуза признаваеть, пишучи: осмаго року тисіачнаго быль поданый на митрополію Міхаиль. А того року Сергій седбль на столици патріаршой, о чомь читай въ хронологіи. А въ Бароніушу, року 894: тоть, ведлугь самыхь же отступниковь нашихь, не оть Хрусоверха, але оть Сергія быль посланый первый митрополить. А што въ Роскиль ибкоторыхь писмахь находится, іакобыя Володимерь мёль взіати мітрополита оть Фотія патріарха: теды разумѣль были иже з омылки, Сергія зовуть Фотіемъ, дана того, иж онь з роду Фотія ишоль, іакъ о томъ приноминаеть Зонара: любь теж для того, ижь першее оное частное, т. е. нѣкоторыхъ Россовь крещеніе было за царя Василія Македона, и за Фотія патріарха, оть котораго на той чась без вщеліакой вонтпливости даный быль іакий свіатитель.»

Асонтий Гречинъ, отъ патріарха Константивополского Евстафія, року 6500, поданый, и въ послушествъ его трвалъ.

Ту в Кіевскомъ столечномъ поміннікъ положено Іону.

*Оеопенть* Гречинъ отъ патріарха Константинополского Алексіа Студіта посвіаченый, около року 6547, и въ послушенствъ того трвалъ.

Ту въ Киевскомъ помінніку положено Кирилла.»

Кстати замётимъ, что въ спискъ «Пелинодіи», которымъ ны пользовались, писанномъ діакономъ Саввою Добранскимъ въ 1634 году (слъд. спустя только 8 дътъ по смерти автора), книга эта названа такъ: «Оборона Въры Церкве Восходной и Патріарховъ». Книга раздълена на четыре часими, которыя подряздълены на 23 раздъла и еще частите на 102 арийнкула. Въ натабогъ Кульчинскаго такъ же всё три первые наши митрополита (Іоаннъ не упомянутъ) названы Греками; но въ каталогъ Лекёня Михаилъ названъ Сириномъ. Снес. Ист. Росс. iepapx. I, 81 — 83, изд. 2-е.

(90) Іоакимъ, умирая, благословилъ-было на свое мъсто учесика своего Ефрема, который, дъйствительно, и училъ новонросвъщенный народъ истинамъ въры въ продолжение пяти лътъ, съ 4030 по 4035 г., но енископства не сподобился: такъ какъ въ этомъ году В. К. Ярославъ, прибывъ въ Новгородъ, избралъ въ преемники Іоакиму Луку Жидату (П. С. Р. Л. III, 179. 210).

(91) Ник. Льт. I, 105; Ст. Кн. I, 151. 154. Снес. прим. 25.

(92) Татищ. Ист. Росс. кн. І, ч. І, стр. 38; кн. ІІ, стр. 39.

(93) П. Собр. Р. Лът. І, 50; Татищ. кн. І, ч. І, стр. 38. Впрочемъ, должно замътить, что сами Болгаре во дни нашего князя Владнијра имъли весьма мало досуга заботиться о просвъщенін насъ — Русскихъ. То былъ едвали не самый несчастный періодъ ляя Болгаріи, — періодъ покоренія ея Греками. Война, упорная и ожесточенная, длилась болъе сорока лътъ сряду (974 — 1019); Болгарія напрагала всъ свои силы, чтобы спасти свою самостоятельность, и ежегодно, систематически, была опустошаема какъ Греками, такъ и другими пародами, которыхъ нанималъ греческій императоръ Василій (подробнъе см. въ Русск. Истор. Сборн. т. VI, стр. 417 — 145).

(94) О умноженія пресвитеровъ при Ярославѣ — П. Собр. Р. Аѣт. І, 66. О церквахъ Десятинной и Берестовской — тамъ же І, 52. 67. О вышгородскихъ церквахъ св. Василія и потомъ св. Муч. Бориса и Глѣба — преп. Несторъ въ рукописи. Житін св. Бориса и Глѣба (по списку XIV в. Москов. Синод. типографіи и Румянц. Муз. № 152, л. 110). Анастасъ Корсунянинъ былъ несомнѣнно лице духовное (иначе ужели Владиміръ не могъ бы указать своему любимцу другаго поприща?), и, судя по его назначенію, занималъ при соборной Десятинной церкви мѣсто ключаря, эконома и старшаго іерея или протогерея, какъ и называють его нѣкоторыя наши лѣтописи (П. Собр. Р. Лѣт. V, 121; Степ. Кн. І, 160; Гизел. Синопс. л. 48 об., Кіев. 1680). Т. е. Анастасъ слѣлался первымъ лицемъ въ нашемъ бѣломъ духовенствѣ.

## 3. KB FAABB BTOPOË.

(95) Полн. Собр. Р. Лът. І, 51. Но были ли тогда въ Кіевъ и другіе кумиры, кромѣ шести, стоявшихъ на холму близъ двора княжескаго, на итсть которыхъ могла быть построена только одна церковь? (Солов. Истор. Россіи, І, прим. 256). Были. Это можно видъть и изъ сказанія лътописца: «повелъ (Владиміръ) рубити церкви и поставляти по мъстомъ, ндъже стояху кумири; и постави церковь св. Василья на холят, идъже стояше кумиръ Перунъ и прочів» (шесть). Еслибы всѣ кумиры кіевскіе помѣщались только на холмь, гаћ могла быть построена одна церковь, и действительно построена самимъ княземъ: то зачъмъ бы ему давать повельние рубить церкви и ставить ихъ по мюстома, идъже стояху кумиры? А кроит того, въ частности, извъстно, что былъ тогда въ Кіевѣ кумиръ Волоса, о которо́мъ пишетъ мнихъ Іаковъ въ житін св. Владиміра: «а Волоса идола, егоже именоваху скотья бога, велѣ въ Почайну рѣку въврещи» (Христ. Чтен. 1849, II, стр. 332, изд. 2-е; то же повторяется и въ торжеств. Рум. Муз. № ССССХХХVI, стр. 697), и который, по преданію, находился внъ города на Оболоныъ, гдъ Кіевляне обыкновенно пасли свои стада (Максимов. Кіевлян. І, стр. 10; Паломн. Кіев. стр. 106. 128, изд. 2-е). Въроятно, былъ въ Кіевъ или близъ Кіева и кумиръ Тура, извъстнаго въ русской мноологія (Времени. Москов. Истор. Общ. IX, отд. 1, стр. 29), на мъстъ котораго, можетъ быть. была поставлена Кіевлянами церковь, слывшая подъ именемъ Туровой божницы (П. Собр. Р. Лът. П, стр. 24): по крайней мъръ, такъ можно объяснять это странное название церкви, если припомнимъ, что у парода нашего одниъ изъ монастырей новгородскихъ названъ Перынь монастырь потому именно, что поставленъ былъ на мъстъ прежде бывшаго щола Перуна. Могли такъ же быть въ Кіевъ п нъкоторые другіе кумиры, поставленные еще прежде шести Владиміровыхъ, о которыхъ однихъ только и упоминаетъ лътописецъ: ибо невозможно, чтобы ихъ прежде вовсе не было, и ни откуда не видно, чтобы Владиміръ ниспровергъ прежніе, когда становилъ свои.

(96) «И нача ставати по градомъ церкви и попы и люди на крещенье приводити по всъмъ градомъ и селомъ» (П. Собр. Р. Лът. I, 51). (97) П. Собр. Р. Лят. 1, 34. 51; Мних. Іаков. Жит. Владим., въ Хр. Чт. 1849, П. 333. Несторъ пишетъ: «постави церковь св. Василья», — выраженіе, которое онъ обыкновенно употребляетъ о церквахъ деревяшныхъ, тогда какъ о каменныхъ говоритъ: созда нан заложи (Собр. Лът. 1, 52. 54. 63. 65. 66. 67. 69 и др.). М. Евгенія, Опис. Кіево-Соф. Собора стр. 6 — 8, примъч. 18; Фундукл. Обозр. Кіева въ отнош. къ древн. стр. 30. 32 — 33, Кіев. 1847; Максим. Кіевлян. 1, 15. 53. Кіев. 1840.

(98) М. Иларіон. Похв. Владим., въ Приб. къ Тв. св. Отц. 11, 278; Мних. Іаков. Жит. Владим., въ Христ. Чт. 1849, II, 333; П. Собр. Р. Лът. I, 35. 52; Степ. Ки. I, стр. 152. Въ древнихъ спискахъ лътописи (не упоминаемъ о поздиъйшихъ) годъ основанія Десятинной церкви показанъ иъсколько различно: въ однихъ — 989, въ другихъ — 991 (Собр. Лът. I, 52) Но минъъ Іаковъ говоритъ ясно: «минувшю люту (послъ крещенія Кіевлянъ), умысли создати церковь святыя Богородица, пославъ приведе мастера отъ Грекъ» (loc. cit. стр. 333). Въ одномъ изъ древихйшихъ списковъ Церковнаго Устава, восходящемъ къ XIII въку, св. Владиміръ говоритъ между прочимъ: «благословеніе пріемъ отъ Михаила митрополита всеа Руси, создахъ церковь Десятишную святыя Богородица» (Опис. рук. Рум. Муз. стр. 310. 313).

(99) Такъ по древнъйшимъ памятникамъ: Собр. Р. Лът. I, 53; Лът. Переясл. Суздал. стр. 33; Пергам. Прологъ Мая 11 (въ Чт. Моск. Истор. Общ. 1846, N 2, отд. I, стр. 22).

(100) П. Собр. Р. Лът. 1, 52. 53. 133; Ник. Лът. 1, 105— 108; Ст. Кн. I, 157. 160. Соборною называется Десятивная церковь не только въ Степ. Кн. (I, 157) и Ник. Лът. (I, 105), но и въ спискъ Устава Владимірова XIII въка (Дополн. къ Акт. Истор. I, стр. 1).

(101) Фундукл. Обозр. Кіева въ отнош. къ древя. стр. 27 — 30; Максютин. Очеркъ истор. зодчества въ Россія, стр. IV, въ книгѣ: «Русская старина», тетр. VII. IX. Иѣкоторые хотятъ называть полъ, бывшій въ боковыхъ притворахъ Десятинной церкви, цениннымъ, равно какъ бывшій вокругъ престола не мозаическияъ, а наборнымъ (Записки Отд. Русск. в Слав. Археол. т. І, отд. І, стр. 69; Сахар. Изслъд. о Русск. иконопис. II, стр. 56). Какое назвашіе лучше, — предоставляемъ судить другимъ. А для объясненія Дитмара, назвавшаго Десятинную церковь храмомъ св. Климента, папы римскаго, вовсе пътъ иужды предполагать въ Деся-

тинной церкви особаго придъла во имя этого Священномученика (Карамз. Ист. Гос. Росс. I, прим. 488). Дитмаръ могъ назвать ее такимъ именемъ единственно потому, что въ ней покоились мощи св. Климента, какъ и одинъ изъ нашихъ проповъдниковъ XII въка въ словъ при возобновления Десятинной церкви, обращаясь къ Священномученику, говорилъ: «церковь твою обновляя...» (Оболенск. О двухъ древн. сватыняхъ Кіева, Кіевлян. II, стр. 146).

(102) Въ древнъйшемъ спискъ этого житія, писанномъ на пергаменѣ, говорится о св. Владимірѣ: «повелѣ людемъ ставити церкви по встить градомъ, и самъ созда церковь святыа Богородицы, удививь, -- пребывъ же нъколико лътъ, нача болъти...» и проч. (Чтен. Моск. Ист. Общ. 1846, Nº 2, отд. I, стр. 8). Въ другомь спискѣ тего же самаго житія XVI вѣка мѣсто это читается: «повелѣ людемъ ставити церкви по всѣмъ градомъ, а самъ созда церковь святыя Богородица и удисивъ ю» (Сборн. Новг. Соф. бибя. № 503, л. 437). Въ третьемъ спискѣ того же самаго житія XVI в., витесто «удививъ ю», сказано: «и самъ созда церковь камену св. Богородица, украсиев ю сребромъ и златомъ» (рук. Рум. Муз. № 434, л. 678; то же самое и въ спискъ моей библютеки M. 2, л. 166). Итакъ вотъ что значитъ: удививъ! А въ печатномъ Прологъ, гдъ (Іюля 15) помъщено то же самое житіе св. Владиміра, читается уже: «п самъ созда церковь св. Богогородицы и дивовъ !!...»

(103) 12-го Мая — по мъсяцеслову, помъщенному въ Обиходъ XIII въка (Опис. Рум. Муз. стр. 405). 11-го Мая — по пергаменному Прологу, гат между прочныть говорится: «Мъсяца Мая въ 11 память бытью святаго и Богохранимаго Костянтиня града...» И далье: «В оть же день освящение церкви святыя Богородица, юже създа благовърный князь Василей, зовомый Володимирь I и князь земли Русьскыя, иже обнови, Божею помощью, крещениемъ. И видъвъ церковь свършену, и въшедъ въ ню помолися: Господи Боже, призри съ небесе и посъти виноградъ свой и свърши, иже насади дъсница твоя, новыя люди, имже обратилъ еси сердца в разумъ познати тя Бога истиннаго; и призри на церковь свою, юже создахъ недостойный рабъ твой во имя рожьшая Тя Матери присноятвыя Богородица; и аще кто помолится въ церкви сей, то услыши молитву его, молитвы ради пресвятыя Богородица. И помолившюся ему, рекъ сице: се даю святъй Богородици церкви сей отъ имъния моего и отъ градъ моихъ десятую часть. И тако свърши

ः री праздиикъ благолъпенъ въ лъто 6504» (Чтен. Моск. Ист. Общ. 1846,  $\mathcal{M}$  2, отд. I, стр. 22). Прологъ не внесъ бы на свои страницы этого сказзнія, не включилъ бы въ число другихъ праздниковъ дня освященія Десятипной церкви, еслибы точно онъ не считался праздникомъ. А когда жъ естественнъе было установить этотъ праздникъ, если не вдругъ по освящении Десятивной церкви? Установлять его спустя нъсколько и даже много времени послѣ событія было бы странно. 12-е Мая, какъ день освященія Десятинной церкви при св. Владиміръ, показано и въ Кіевской Слѣдованной Псалтири, изд. 1756 г.

(104) П. Собр. Р. Лът. I, 53-54; Ник. Лът. I, 107; Ст. Кн. I, 163.

(105) П. Собр. Р. Лът. I, 58; Мних. Іак. въ Хр. Чт. 1849, IV, 345, изд. 2; Фундукл. Обозр. Кіева въ отн. къ древн. стр. 32.

(106) Сказавъ о крещени Кіевлянъ, о построеніи Владиміронъ церкви св. Василія и о прочемъ, Софійская лътопись продояжаетъ: «тогоже лъта постави князь Володимеръ въ Кіевъ первую церковь св. Георгія Ноября въ 26» (Собр. Р. Лът. V, 149. 120. Тоже и Воскрес. Лът. I, 153, и въ Супрасльск. Лът. стр. 10). А повъствуя далъе о В. К. Ярославъ, говоритъ: «церкви постави — на златъхъ вратъхъ Благовъщение и святаго Георгія» (- стр. 137). Слъдов. отнюдь не смъщиваетъ этихъ двухъ кіевскихъ церквей, построенныхъ двумя князьями во имя одного и того же Великомученика (Опис. Кребо-Соф. Собора стр. 6).

(107) Гизел. Синопс. л. 42 на обор., Кіев. 1680; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 57 — 59.

(108) Ник. Лёт. І, 107; Ст. Кн. І, 154. Да и представить трудно, чтобы св. Владиміръ, въ продолженіе своего многолётняго христіанскаго царствованія, не построилъ церквей въ двухъ любимъйшихъ своихъ мёстопребываніяхъ — въ Берестовё и Бѣлгородѣ.

(109) Анан. Өедөрөв. Историч. собр. о градѣ Сузд. гл. 4, во Временн. Моск. Истор. Общ. XXII, отд. 2, стр. 43.

(110) Татищ. Ист. Росс. П, стр. 89; Ник. Лът. I, 112.

(111) П. Собр. Р. Лът. III, 2. 121. Въ третьей Новгородской лътописи показано, будто деревянная церковь Софіи сгоръла не въ 1045, а уже въ 1049 г. (— III, 208). Но это ошибка: потому что въ томъ же 1045 г. новгор. князь Владиміръ заложилъ уже другую Софійскую церковь — каменную (— 211).

(112) П. Собр. Р. Лът. I, 150; II, 88; Лът. Переясл. Сузд. т. і. 16 - 220 -

74; Ст. Кн. I, 153. Степ. книга замѣзаеть, что церковь простояла 165 лъть, а Воскр. лътопись говорить, будто 168 лъть (I, 155). Слъд. церковь основана или въ 992, или въ 995 году. Никонова же лътопись (II, 191) приписываеть основание этой церкви не епископу Θеодору, а епископу Иларіону.

(113) Евген. Опис. К.-Соф. Соб. стр. 5 — 6; Филар. Ист. Русск. Ц. I, 95.

(114) Ст. Кн. I, 141; П. Собр. Р. Лът. II, 22. Авторъ Степ. книги, по всей втроятности, не понявъ названія: Турова божница, вздумаль выразиться ясибе: церковь во имя св. мученика Турова, хотя такого мученика вовсе не существовало. А что подъ именемъ божницы у насъ разумблась въ древности церковь или храмъ: это видно изъ самой же древней лътописи (Собр. Р. Лът. I, 138; II, 34 и др.), и еще яснѣе изъ извѣстныхъ отвѣтовъ новг. еписк. Нифонта Кирику, гдъ читаемъ къ концу: «а крестъ достоить цъловати всёмъ, кто влазить во божницу или церковь и евангеліе цълуетъ» (такъ въ обонхъ списк. Рум. Муз. Л ССХХХІ, л. 316 и Nº CCXXXVIII, л. 395 на обор.). Или, быть можетъ, составитель Степенной книги имълъ подъ руками, но только исказиль сладующее выражение рукоп. Пролога въ словъ объ успения блаж. вел. князя Володимера (подъ 15 Іюля): «и оттолѣ наречеся мѣсто святое, идъже и нынь есть церькви святую мученику у Торова» (рукоп. Румянц. Муз. № 321, л. 360 на обор.), т. е. гдѣ и нынѣ стоитъ церковь святыхъ мучещикъ (Бориса и Глѣба?) у Турова (урочища?). Снес. примъч. 117 и текстъ, къ которому оно относится.

(115) Снес. прим. 95. Объ урочищъ *Туръ* — Калайдовича, Памятн. Росс. Слов. XII в., предисл. стр. XII. Объ имени *Туръ* у Карамз. т. I, примъч. 467 и др.

(116) Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, № 2, отд. 1, стр. 8—9. Замѣчательно, что въ Прологахъ XV и XVI вѣка слово и нынљ въ означенномъ житіи св. Владиміра опущено (Опис. рукоп. Румянц. Муз. стр. 678. 687).

(117) Прол. Іюля 15. Потому, кажется, несправедливо въ разсмотрънныхъ нами извъстіяхъ о трехъ церквахъ видъть только образчики невъжества писцевъ (Филар. Ист. Р. Ц. І, 94, прим. 143).

(118) Иларіон. Приб. къ Тв. св. Отц. II, 277; Мних. Іаков. Хр. Чт. 1849, IV, 319. Дитмаръ: Urbs autem Kitava nimis valida... In magna hac civitate, quae istius regni caput est, plus quam quadringentae habentur ecclesiae et mercatus 8 (Chronic. lib. VIII, n. 16, in Pertz Monum. Germaniae histor. III, 870 — 874, Hannov. 1839). Меховита говорить, что Болеславь obsessione et fame Kyow expugnavit, pro illa tempestate, civitatem insignem et magnam, tricentas ecclesias et ultra habentem (Mechow. Chronic. Polonor. II, c. 6, p. 28, ed. Cracow. 1521). Въ Никон. льтописи подъ 1017 г., когда, по свидътельству Нестора, погоръша въ Кіевъ церкеи (Собр. Р. Лът. I, 62), читаемъ: «и погоръ градъ и церквей множество, яко до седмисотъ» (I, 124). Слово: quadringentae, т. е. 400, переписчики очень легко могли написать виъсто — quadraginta, т. е. 40 (Cfr. Krug, Beiträge zur Münzkunde S. 101).

(119) Du-Cangii Constantinop. Christ. III, p. 23, Venet. 1729.

(120) П. Собр. Р. Лът. І, 63.

(121) «Бѣ бо въздано ея (церкви) при немъ (Мстиславѣ) възвыте, яко на кони стояще досящи» (П. Собр. Р. Лѣт. І, 65). Марков. О достопам. Чернигова, въ Чт. Моск. Истор. Общ. годъ III,  $\mathcal{M}$  1, отд. IV, 14 — 16; Чернигов. Губ. Вѣд. 1846, отд. II, часть неоффиц.  $\mathcal{M} \mathcal{M} 32$ . 33. 35. 36; Сѣверн. Плела 1852,  $\mathcal{M} 200$ , стр. 798. Сохранилось преданіе, что въ началѣ XVIII вѣка, когда рыли землю для фундамента нынѣшней соборной колокольни въ Черниговѣ, найдепы были два серебряныхъ идола: и недавно открытая надпись на царскихъ вратахъ теплой соборной церкви удостовѣряетъ, что онѣ вылиты въ 1702 году изъ найденныхъ тогда идоловъ.

(122) П. Собр. Р. Лът. І, 65; Иларіон. Приб. къ Твор. св. Отц. ІІ, 278. Въ томъ, что соборъ былъ посвященъ Упостасной Премудрости Божіей — Господу Іисусу, не можетъ быть сомитнія послъ яснаго свидътельства М. Иларіона о Ярославъ, что онъ «создалъ домъ Богу великій и святый въ честь Ею Премудрости» (Приб. къ Тв. св. Отц. II, 278), тъмъ болъе, что и Софійскій храмъ въ Цареградъ, послужившій образцемъ для кіевскаго, былъ посвященъ Сыну Божію, Упостасной Премудрости Божіей, по сказапію самихъ Византійцевъ (см. Славянск. печати. кормч. ч. II, л. 237 об. и Евген. Опис. К.-Соф. Соб. стр. 16 — 18).

Насчетъ времени основанія кіевскаго собора мы держимся *древнъйшаго* лѣтописца, который именно говоритъ, что Ярославъ имѣлъ дѣло съ Печенегами въ 1036 году, внё града на мѣстѣ, гдѣ было еще тогда поле, и что въ 1037 г. на этомъ мѣстѣ онъ только заложилъ церковь св. Софів, рѣшившись включить его въ черту

16\*

города и обвести валомъ (Собр. Р. Лѣт. І, 65). А потому, если признать справедливымъ показание и древней лътописи Новгородской, что еще въ 1017 г. заложена бысть св. Софія въ Кіевъ (тамъ же III, стр. 1): то это, безъ сомнѣнія, была закладка другой Софійской церкви въ самомъ городъ, а не внъ его, тъмъ болъе, что та же лѣтопись чрезъ нѣсколько строкъ подъ 1037 г. говоритъ: «заложи Ярославъ градъ Кіевъ и церковь св. Софія» (тамъ же). Значитъ, разумѣетъ закладку уже другой церкви. Первую въ 1017 году Ярославъ, можетъ быть, только заложилъ, да по тёснымъ обстоятельствамъ вовсе оставилъ безъ построенія. Или, не сгорѣла ли она, едва начатая, во время страшнаго пожара кіевскаго, бывшаго въ томъ же году, когда точно погорљша въ Кіевъ церкви (Собр. Р. Лът. I, 62; снес. Карамз. Ист. Гос. Росс. II, примъч. 11)? Что же касается до сказанія позднѣйшихъ лѣтописей, будто Ярославъ поразилъ при Кіевѣ Печенеговъ въ 1017 году и тогда же заложилъ Софійскій соборъ, а окончилъ его въ 1037 г. (Собр. Р. Лът. III, 210; V, 132. 137; Ник. Лът. I, 124. 134): то оно, какъ несогласное съ древнъйшими лътописями, не заслуживаетъ большаго вниманія.

Судя по тому, что кіевская Десятинная церковь строилась семь лѣтъ, новгородскій Софійскій соборъ такъ же семь лѣтъ, можемъ приблизительно полагать, что и Софійскій соборъ въ Кіевѣ оконченъ около 1045 года.

Константинопольскій Софійскій соборь, воздвигнутый императоромъ Юстиніаномъ въ VI вѣкѣ (532 - 538), имѣлъ въ длину болѣе 38 саженъ, въ ширину около 34, въ вышину 26 и въ поперечникѣ купола около 15 саженъ. А кіевскій Софійскій — въ длину 17, въ ширину  $25\frac{1}{2}$ , въ вышину до карниза полъ куполомъ 10 саженъ съ аршиномъ и въ поперечникѣ купола 10 аршинъ. Подробнѣе объ устройствѣ К.-Софійскаго собора, его украшеніяхъ и отличіяхъ отъ константинопольскаго см. Евген. Опис. К.-Соф. соб. стр. 25 - 31. 41 - 46; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 34 - 43, и особенно Скворцев. Опис. К.-Соф. собора по обновлении его въ 1843 - 1853 годахъ, стр. 10 - 19. 36 - 52, Кіевъ 1854.

(123) Въ пергаменномъ Прологъ Новгор. Соф. библ. XIII — XIV в., безъ *№*, на 132 листахъ, подъ 4-мъ числомъ Ноября (л. 42 об.) читаемъ: «Въ тотъ же день (4 Ноября) священа бысть великая церковь святая Софія, иже въ Руси, юже бъ создалъ благовърный князь Ярославъ и митрополію святой Софіи створи, и по семъ церковь на златыхъ вратъхъ созда святой Богородицы благовъщенія, иже бъ заложилъ градъ великый, рекомый Кыевъ; по семъ святаго Георгия монастырь; тако бо въ крыщении наречено бысть имя ему Георгий, тёмже въ память свою созда церковь, и святыя Ирины церковь созда, иже бысть число льта отъ начала миру 6545 (1037); и при семь нача вѣра крестьянская плодитися и раширятися. и чьрноризци начаша множитися и монастыреви; и бѣ Ярославъ любя церковныя уставы, и прозвитеры любяше повелику, излиха чырнориризци любя и княжникы, и книгамъ прилежа и почиташе въ нощь и въ день; и собра писца многы и пръгладяше отъ еллинскыхъ книгъ на словиньское писание, и списа книгы многы, имиже поучаються върьнии людие, наслажаются Божества, яко нъкто землю разорить, другый же разорить, иныйже сбеть, а иныи пожинають и ядять пищу неискудную; отець бо сего Владимирь землю разори и омачи, рекше крыщеніемъ просвѣти; сь же насѣя книжными словесы сердце вёрныхъ людий, а мы пожинающе, учение приемлюще книжное; велика бо полза бываетъ отъ ученія книжнаго; книгами бо учими и кажеми есме пути покаяния и радость духовную обратаемъ и въздържанию отъ словесъ божествьныхъ; се бо суть рѣкы напаяюще вселеную всю; се суть исходящая мудрости; иже бо книжная словеса часто почитаеть, то бестдуеть съ Богомъ, иля съ святыми мужи, почитая пророческыя бестаы и евангельская учения и апостольская и святыхъ отецъ, въсприемлетъ душа ползу велику. Сь же князь, якоже ркохомъ, любимъ бяше книгамъ, и списавъ положи въ святой Софіи, юже созда и украси златомъ и сребромъ и съсуды церковьными, и ставляя прозвитеры и дняконы, и дая отъ имънія своего, веля имъ учити люди и приходити часто къ церквамъ. И радовашеся Ярославъ, видя церкви многы и люди крестьяны збло; а врагъ побъжаемъ сътовашеся. И тако поживъ въ благочестви и предасть душу Господеви мъсяца Февраля въ 20. И бысть всъхъ дній Ярославль 60 лёть и 6». О другомъ древнемъ Прологё, гдё лодъ 4 Ноября значилось тоже освящение церкви, упоминаетъ Захарія Копыстенский (Опис. К.-Соф. соб. стр. 13). Сказание, очевидно, заимствовано изъ лѣтописи.

(124) Сказавъ о заложени Софійской церкви, лѣтописецъ вы-• ражается: «и посемо церковь на золотыхъ воротѣхъ...» (П. Собр. Р. Лѣт. I, 65). См. тамъ же примѣч. подъ буквою т. Иларіон. въ Приб. къ Тв. св. Отп. II, 279.

- 224 -

(125) П. Собр. Р. Лът. I, 65. Представленное сказание о построении и освящении церкви св. Георгія сохранилось въ Прологахъ, каковы: Погодинский XIV въка, писанный на пергаменъ, и библіотеки Спб. Дух. Академіи подъ № 271 бумажный XVI в., и въ другихъ рукописныхъ сборникахъ (моей библ. № 2, л. 313 об.). Изъ перваго Пролога оно взято и напечатано сполна въ Кіевлянинъ (III, стр. 66 — 67) подъ заглавіемъ: «Въ тотъ же день (т. е. 26 Ноября) священие церкви святаго Георгия въ Киевъ предъ враты святын Софія».

На-столование, т. е. возведение на столъ (ем-Эрскорос, inthronisatio), какъ справедливо объяснилъ еще М. Евгеній, согласно съ древностію (Оп. К.-Соф. соб. стр. 15), былъ обрядъ въ древней перкви, состоявшій въ слѣдующемъ: по рукоположении кого-либо въ санъ епископа назначался особый день, когда во время литургін, всятать за прочтеніемъ Апостола и Евангелія, этотъ новопоставленный епископъ былъ торжественно возводимъ посвятввшимп его іерархами на каведру (на столъ — Σρόνος) среди церкви и привътствуемъ провозглашениемъ его епархи и цълованиемъ (Bingham. Orig. eccles. lib. II, с. XI, § 16). Объ этомъ же обрядъ настолованія или посажденія на престолъ подробно говорить и Симеснь Солунскій — въ Разговор. о св. священнодъйствіяхъ и таннствахъ церковныхъ, гл. 186. 197 (русск. переводъ въ Хр. Чт. 1856, за Іюль, отд. II, стр. 276. 291). Въ помянутомъ Погодинскомъ Прологъ XIV въка сбъ этомъ настоловании, которое Ярославъ установилъ совершать въ Георгіевской церкви, читаемъ: «и святи ю Лариономъ митрополитомъ мъсяца Ноября въ 26 день, и сотвори въ ней настолование новоставимымъ епископомъ». Здъсь и мысль ясна, и видимо рэзличаются два дъйствія: святи ю въ 26 день Ноября, и вслёдъ за тёмъ: сотвори въ ней настолование новоставимымъ епископомъ. А потому чтеніе этого Пролога мы предпочитаемъ чтенію другаго, хотя столько же древняго, пролога, въ которомъ написано: «и сътвори настолование новъставимымъ псалмомъ». Тутъ очевидная описка, совершенно низвращающая смыслъ рѣчи, или лучше, недчющая никакого смысла: что такое новоставимый псаломъ? Равнымъ образомъ не можемъ согласиться, будто подъ настолованіемъ, которое сотворилъ Ярославъ въ Геориевской церкви, разумъется освящение ся и собственно поставление въ нейновой трапезы. Развъ Ярославъ двукратно освящалъ церковь --26 Ноября и вслідъ за тімъ? Или разві поставление новой трапезы въ церкви бываетъ послѣ освященія церкви и есть нѣчто отдѣльнее отъ освященія? (Филар. Ист. Русск. Церкв. I, 155, примѣч. 264). Несомнѣнно, что настолованіе епископовъ существовало и у насъ съ самаго начала: «азъ... отъ богочестивыхъ епископъ священъ быхъ и настолованъ», говоритъ о себѣ митрополитъ Иларіонъ въ своемъ Исповѣданіи (Приб. къ Тв. св. Отц. II, 255).

Праздликъ св. Георгію подъ 26 Ноября значится въ нашихъ мъсяцесловахъ XII — XIII въка (въ перг. Евангеліи XII — XIII в. Новг. Соф. библ., пис. попиномъ Максимомъ. Снес. Оп. рук. Рум. Муз. стр. 172). Этотъ же праздникъ св. Георгію 26 Ноября существовалъ, какъ доселъ существуетъ, и въ Греціи по случаю освященія въ честь его одной тамошней церкви. См. Греческ. Синаксарій и Минею подъ 26 ч. Ноября.

(126) О древн. кіев. церкви св. Ирины, въ Ж. М. Н. П. 1846, *№* 12, отд. II, стр. 423 — 453; *Фундукл*. Обозр. Кіева стр. 48 — 51.

(127) П. Собр. Р. Лът. І, 66.

(128) П. Собр. Р. Лът. I, 67; III, 2. 211 — 212; V, 138; Метафраст. Опис. Новг. Соф. соб. стр. 15 — 21, Новгор. 1849.

(129) На-примѣръ, толщина нижнихъ стѣнъ Десятинной церкви въ полтора аршина, а Кіево-Софійскаго собора около двухъ аршинъ, и растворъ въ стѣнахъ Десятинной церкви втрое толще противъ кирпича, изъ котораго онѣ сложены (Фундукл. Обозр. Кіева стр. 29 — 30; Максютин. Очерк. истор. зодч. въ Россія, стр. IV. XII, въ Русск. Старинѣ, изд. Мартин.).

(130) Coop. P. Att. I, 50. 52.

(131) Левшин. Историч. опис. Моск. Успенск. соб. стр. 23. 24, Москв. 1783; Снегирев. Памятнык. Москов. древн. тетр. II, л. 15—16; Сахаров. Изслёд. о Русск. иконоп. II, стр. 27. 35, Спб. 1849.

(132) Софійск. Временн. ч. II, стр. 364; Метафраст. Опис. Новгор. Соф. собора, стр. 23.

(133) Тихонрав. Археолог. замътки о город. Суздалъ и Шуъ, въ Записк. Отдъл. Русск. и Слав. Археолог. т. I, отд. I, стр. 90.

(134) Губерн. Волын. Вѣдом. 1843, № 26.

(135) На липевой сторонѣ этой иконы внизу находится троякая подпись: славянская, подъ нею греческая греческими буквами и еще ниже такая же греческая полуславянскими буквами. Представимъ двѣ первыя: «Образъ писанъ въ лѣто 6501 (т. е. 993).

Digitized by Google

Симеономъ iеромонахомъ.» 'Ескών ίστορη Эйса έν έτη 5φα ύπό Συμεών ίερομονάχου. Древнъйшею представляется по буквамъ подпись средняя — греческая, а въ верхней и нижней буквы ка жутся очень недавними (Bocmow. Onuc. Румянц. Муз. стр. 220; Макар. Свъд. объ иконъ Х въка въ Нижегор. Благовъщ. монаст., напеч. въ Записк. Археол. Общ. т. III, засъд. VI — VIII, прилож. стр. 73 — 74).

(136) Фундукл. Обозр. Кіева въ отн. къ древн. стр. 57-59.

(137) Подробнѣе о мозанкѣ, фрескахъ и храмовой иконѣ Кіево-Софійскаго собора см. Евген. Опис. К.-Соф. соб. 19—21. 42— 46; Фундукл. Обозр. Кіева, стр. 37—43; Скворц. Описан. К.-Соф. соб. по возобновленія его, стр. 14—19. 36—49; Крыжановск. Кіевск. мозанки, въ Записк. Археолог. Общ. т. VIII, стр. 235—260; его же Кіево-Софійская стѣпопись, въ Сѣверн. Пчелѣ 1853, N. N. 147. 148.

(138) Описаніе новгородскаго образа св. Софін см. въ Опис. К.-Соф. собора, стр. 21 — 22. А слова Спльвестра — въ Акт. Археогр. Экспед. I, стр. 248; Москов. собор. на еретик. XVI в., стр. 20, М. 1847.

(139) На-примъръ: «въ лъто 6849 (1341) Архіепископъ Новгородскій Василій покры св. Софію свинцемъ, что была погорѣла, и иконы исписа, и кивотъ доспѣ» (Собр. Р.-Лѣт. III, 80). Или: «лѣта 7214 (1706) —, повелъніемъ преосвященнаго Іова Митрополита...., въ соборной церкви Премудрости Божіи святыя образы, мѣстные и въ тяблѣхъ, и около столповъ и въ придѣлѣхъ, починили и олифили» (тамъ же стр. 276).

(140) П. Собр. Р. Лът. III, 211; *Метафраст.* Опис. Новг. Соф. собора, стр. 6 — 14. 28 — 31.

(144) О мозаическихъ изображеніяхъ Кіево-Софійскаго собора преосвященный М. Евгеній зам'ятилъ, что «они доказываютъ терп'яливость художниковъ въ подборъ цвътныхъ стеколъ, но не доказываютъ вкуса въ выборъ рисунковъ и предметовъ» (Опис. К.-Соф. соб. стр. 34). Но фрески этого собора, по искусству, стоятъ еще ниже мозанки.

(142) Разумѣемъ греческій мъсяцесловъ, изданный по повелѣяю Императора Василія, съ лицевыми изображеніями Святыхъ (Menologium Graecorum..., ed. Urbini 1727), и другой греческій мѣсяцесловъ, составленный въ Х столѣтіи неизвѣстнымъ, такъ же съ изображеніями Святыхъ (Allatius, de libr. Eccles. Graec. dissert. I, 84). (143) П. Собр. Р. Лът. I, 52. Изображение креста, найденнаго въ развалинахъ Десятинной церкви, можно видъть у Фундукл. въ Обозр. Киева между стр. 28 и 29.

(144) Описавіе и изображенія этихъ монетъ см. у *Сахар.* Літоп. Русск. Нумизм. І, стр. 30—31 и табл. І. ІІ; такъ же въ Записк. Спб. Археол. Нумизмат. Общ. т. І, стр. 386 — 398, табл. XVIII *№* 1; XXII *№* 18, и въ етатьт Волошинск. Опис. древнихъ Русскихъ монетъ, найденныхъ близъ Ніжина въ Маї 1852 г. изд. Кіев. 1853. Снес. Стверн. Пчела 1852, *№* 194; Москвитян. 1852, *№* 17.

(145) Изображенія гробницъ Владиміровой и Ярославовой, также мозаикъ и фресковъ К.-Соф. собора см. у Фундукл. въ Обозр. Кіева между стр. 28—29. 36—37. 38—39. 40—41, и еще Ж. М. П. П. 1844, кн. 1 въ концъ: снимокъ трехъ Кіево-Софійскихъ фресковъ. А изображеніе креста препод. Авраамія Ростовскаго придожено къ статът Гр. Толстова: Древн. святыни Ростова вел., помъщ. въ Чтен. Моск. Истор. Общ. годъ III, № 2.

(146) Объ изображеніяхъ на кіевск. мозаикѣ и фрескахъ см. Бесѣды къ глаголем. старообрядцу, стр. 235 — 236, изд. 3, и Ж. М Н. П. 1844, *№* 1. А превосходные рисунки съ мозаическихъ иконъ константинопольскаго Софійскаго собора помѣщены въ великолѣпномъ изданіи подъ заглавіемъ: Alt-Christliche Baudenkmale von Constantinopel von V bis XII Jahrhundert...., von Salzenberg, Berlin 1854.

(147) П. Собр. Р. Лът. I, 50. 52. О св. Кириллъ и Меводіъ — въ Москвитян. 1843, ч. III, *№* 6, стр. 422 — 423.

(148) Оболенск. О двухъ древн. святын. Кіева — въ Кіевлян. III, стр. 145. П. Собр. Р. Лът. II, 30.

(149) Нынѣ можно встрѣчать только частицы этихъ мощей. На-примѣръ, въ одномъ напрестольномъ серебряномъ-позлащенномъ крестѣ св. Александроневской Лавры, который устроенъ въ 1688 году и пожертвованъ въ нее отъ ключаря Благовѣщенскаго собора, монаха Іосифа (какъ значвтся въ описи), находятся въ числѣ многихъ другихъ мощей и мощи Климента папы римскаго.

(150) *Мних. Іаков.* въ Хр. Чт. 1849, 11, 327; Ник. Лът. I, 92; Степ. Жв. I, 135. *Дитмаръ:* Archiepiscopus civitatis illius cum *reliquiis* sanctorum et ceteris ornatibus diversis hos advenientes honoravit (Chronicon lib. VIII, n. 16, in *Pertz* Monum. Germ. hist. III, p. 870).

> -Digitized by Google

(151) Степ. Кн. I, 39. 160; Несторъ: «се бо (т. е. Ольгу) вси человѣци прославляютъ видяще лежащи въ тълъ на многа лѣта; рече бо пророкъ: прославляющая мя прославлю» (П. Собр. Р. Лѣт. I, 29; Карамз. Ист. Госуд. Росс. I, прим. 473). И далѣе: «въ лѣто 6515 пренесени святія въ святую Богородицю» (П. Собр. Р. Лѣт. I, 55). Рѣчь, очевидно, о перенесени святыхъ: чего же именно? Иконъ (Карамз. И. Г. Р. I, стр. 228, изд. 2)? Но иконами Десатинная церковь была обогащена съ самаго начала, и откуда онѣ могли быть перенесены? Или мощей? Но, сколько извѣстно изъ другихъ свидѣтельствъ, при Владимірѣ перенесены въ церковь святыя Богородицы только мощи В. К. Ольги (см. слѣдующія прим. 152—153).

(152) Ст. Ки. I, 40. Мних. Іаков. — въ Хр. Чт. 1849, 11,307.323, изд. 2.

(153) Въ одномъ изъ названныхъ житій, которое помъщено въ рукописномъ Прологѣ XV вѣка подъ 11 числемъ Іюля читаемъ: «но Бога должника себѣ сотвори, иже ю тако прослави нетлѣніемъ, блажено тёло вёпчавъ, вже и донынъ есть встьми видимо върными рускыми сыными»... И въ концъ: «и вземъ (Владиміръ) тъло отъ земли бабы своея нетлънно, и вложиша въ раку древяну, и поставиша въ церкви святыя Богородица» (рукоп. Румянц. Муз. № 321, л. 353 — 354). Этоже житіе помѣщено и въ печатномъ Прологъ подъ 11 Іюля. Другое житіе св. Ольги, встръчающееся въ рукописи XVI в., по нъкоторымъ, находящимся въ немъ, любопытнымъ подробностямъ, помъщаемъ здъсь сполна: «Святая великая княння Олга родися въ плесковской странъ, в веси зовомыя Выбуто. Отца имбаше невбрна сущи, такожъ и матерь некрещену отъ языка Варяжска; и отъ рода не княжска, ни отъ велможъ, но отъ простыхъ бяше человъкъ. О имени жъ отца и матере писаніе нигдъжъ изъяви. Образомъ бяше святая тиха и кротка и любима ко всёмъ и мудра зъло. Посемъ князь Рускій Игоуръ поня ю за ся за премпогую ся добродътель и добронравіе. По временнять родися сынъ има Святославъ, еще бо в невърствіи има сущи. Посемъ Ареване убиша великаго князя Игоуря. Сыну жъ его Святославу в то время еще младу сущу оста отца своего и съде в Киевъ. Сватая же княиня Олга, по смерти мужа своего Игоря, просвъщена бывши Божіею благодатію, и иде в землю греческую, в царствующий градъ, взыскати въры Христовы, идъже християнъство утвердися. И паки пришедъ святая в царствующій градъ, и испроси отъ патріярха святаго крещеніа. Посемъ царь въсхотѣ пояти святую за ся; понеже бо мудра бъ и красна зъло. И абіе Божіею помощію упремудри царя и глагода: царю не подобаетъ христіяномъ поганыхъ поимати. Посемъ царь же с патріархомъ самъ крести, своима рукама, святую, въ имя Отца и Сына и святаго Духа, и нарекоша имя ей: Елена. И паки поучивъ ю патріархъ отъ божественыхъ писаній. Посемъ святая даде патріярху блюдо злато з драгими камыкі, иж женчюгомъ устроено, на послуженіе святому олтарю соборные церкви. И паки царь глагола святъй: пойди за мя: се уже крещена еси. Святая же глагола: царю, не подобно ти есть поняти; понеже породилъ мя еси в купъли святаго крещеніа. Царь же, помысливъ, и патриярхъ, яко не подобаетъ поняти ей, и даде святей дары многи, — царь такожъ и патріярхъ; и отпустиша ю свеликою честью в землю Рускую к людемъ своимъ. И посемъ святая нача требища и коумиры сокрушати по многимъ мъстомъ, и в тъхъ мъсто нача кресты Христовы поставляти: кресты же тѣ Христовы знаменіа и чюдеса творять и до сего дни, идъже святая поставила бяше. Посемъ же святая хожаше по градомъ и по мъстомъ, учаше въры Христовѣ, и уроки легкіи и дани полагаше на людехъ. И паки пріндѣ святая на мѣсто Плесковы рѣки и Великіе, и възлюби мѣсто вельми; бяху бо на мъстъ томъ лъсъ великъ и дубровы многи. И ту видъ лучю трисіятельнаго Божества, и на мъстъ томъ крестъ постави: кресть же той стоить и до сего дии въ память святыя. Святая же пророчески глагола бояромъ своимъ и рече: на мъстъ семъ будетъ церковь святыа троицы; градъ же будетъ великъ и славенъ зѣло, и изобиліа в немъ будеть многа. И посемъ святая прінде к сыну своему Святославу и живяше с нимъ. И абіе нача святая учити сына своего Святослава о въръ Христовъ; сынъ же святыя нимало внять о семь, но хожаше въ мнозъ силы, и плъняше грады и языцы, и дани многи полажаше на нихъ, и послъди и самъ Святославъ в невѣріи убьепъ бысть отъ агарянъ. И посемъ святая посла много злата на Плескову реку, идъже видъ лучю трисіятельнаго Божества, на поставленіе церькви святыа троица. И посемъ по крещении поживе лътъ є и угоди Богу, и с миромъ предавъ святую свою и честную душю в руцѣ Христу Богу в лѣто 6477, мъсяца Июля в ат день. И посемъ, времени многу минувшу по преставлении святыя, внукъ же ся — блажевный князь Владимеръ въспомяну о мощехъ вятыа бабы своеа, и пріиде на мъсто самъ с митрополитомъ и со вствиъ священнымъ соборомъ и с фимя-

Digitized by Google

номъ, и раскопавше землю, и обрѣтоша честныа мощи святыя бабы своея княини Олги цѣлы и нерушимы пребывають. Они же прославиша Бога, и въземъше мощи, и положиша въ церкви святыа Богородица, въ гробѣ камецеѣ мале; и на верху гроба того честнаго оконце сътвориша: и тудѣ видять блаженныа тѣло лежаше цѣло и тлѣнію непричастно, по свѣтяшеся яко солице. А иже кто пріидѣтъ с вѣрою ко гробу святыя: и оконце оно, иже на гробѣ святыа, само о себе отверзется, и видятъ честное тѣло и инози пріемлютъ исцѣленіе неоскудно а другимъ, иже не с вѣрою приходящимъ к честному ковчегу святыа, не отворится оконце гробное, и не видятъ святаго и честнаго ея тѣла, но токмо гробъ видяху святыя» (рукоп. Рум. Муз. *№* 397, л. 380 об., Восток. Опис. стр. 601).

(154) Ст. Кн. I, 34; Собр. Р. Лът. I, 55; Труды Общ. Ист. и древн. Росс. ч. III, кн. 1, стр. 166 — 167.

(155) Подъ 11 ч. Іюля значится память ея и въ сербскомъ прологѣ XIII вѣка (Оп. рукоп. Румянц. Муз. стр. 452).

(156) И по древнъйшей лътописи (П. Собр. Р. Лът. I, 34; Лът. Переясл. 35), и по сказанію мниха Іакова (Хр. Чт. 1849, II, 337), и по Прологу XIII въка (Румянц. Муз. стр. 453), они были рождены отъ Болгарыни: свидътельства достовърныя естественно предпочесть несогласному съ ними свидътельству сомнительной лътописи Іоакимовой, будто Борисъ и Глъбъ родились отъ греческой царевны Анны (Татищ. Ист. Росс. I, 40; II, примъч. 184). Развъ согласиться, что Анна была только двоюродная сестра греческихъ императоровъ Василія и Константина и дочь болгарскаго царя Петра? Этимъ, дъйствительно, удобно примиряются означенныя разноръчія (Лавровск. О лътописи Якимовской, въ Учен. Записк. 2-го Отд. Ак. Наукъ, II, вып. 1, стр. 153—155).

(157) «Быша сынове мнози у Владимера, въ вихже бъста святая сія.... тако свътящися, аки двъ звъздъ свътлъ посредъ темныхъ» (*Hecmop.* въ рукоп. житін св. Бориса и Глъба, Рум. Муз. *М* СLII).

(158) Мних. Іаков. Жит. св. Бориса и Глѣба, Хр. Чт. 1849, II, 340. Преп. Песторъ въ Житін ихъ (отрывки см. въ Русск. Истор. Сборн. IV, стр. 438 — 440) говоритъ: а) о св. Борисъ: «много показа милосердіе во области своей, не точіюжъ къ убогимъ, но и ко всѣмъ людемъ, якоже всѣмъ чудитися милосердію его и кротости; бѣ бо блаженный кротокъ и смиренъ»; б) о св. Глъбю: «многужъ милостиню творя нищимъ, и вдовицамъ, и сиротамъ»; в) объ обоихъ вмљстњ: «пребыста въ поучении Божиихъ словесъ, милостиню творяща нищимъ, и убогимъ, и вдовамъ, яко не имъти у себе ничтожъ» (рук. Румянц. Муз. N<sup>2</sup> CLII).

(159) Извѣство, что между частными сказаніями препод. Нестора о св. Страстотерицахъ, какія изложилъ онъ въ житія изъ и потомъ въ своей лѣтописи, есть нѣкоторыя разнорѣчія и одно даже противорѣчіе (Кубарев. Нестор. въ Русск. Истор. Сборн. IV, 409 - 413; Казанск. въ Отеч. Записк. 1851, Январь). Но эти разногласія, которыя впрочемъ болѣе или менѣе удобно примиряются (Бутков. Разб. трехъ памятн. русск. дух. литер. примъч. 37, стр. 99, Спб. 1842), не даютъ права отнимать у преп. лътописца какое-либо изъ означенныхъ сочинений, а предполагаютъ только, что и онъ, подобно всякому историческому писателю, могъ исправлять въ позднъйшемъ свсемъ сочинени ошибки или неточности, допущенныя въ прежнемъ, пользуясь новыми, достовърнъйшими извъстіями. Потому, въ случаъ невозможности примирить какое-либо изъ подобныхъ разногласій, справедливъе слъдовать показанію лътописи, какъ сочиненія, написаннаго Несторомъ послъ отдъльныхъ словъ о св. Борисъ и Глъбъ и друг.

(160) «Повелѣжъ христолюбивый князь изыскати тѣла св. Глѣба, егоже много искавше и не обрѣташа; по лътлъжъ единомъ ходяще ловцы обрѣтоша тѣло святаго лежаще цѣло....» (Нестор. въ Жит. Бор. и Глѣб. Румянц. Муз. № СLII).

(161) Все, доселѣ сказанное о св. мученикахъ, см. въ Собр. Р. Лѣт. 1, 57—59; Лѣт. Переяса. Сузд. стр. 35—41; Нестор. Жит. Бор. и Глѣба (Рум. Муз. N CLII; Русск. Истор. Сборн. IV, стр. 440—446); Іаков. мних. Жит. Бор. и Глѣба (Хр. Чт. 1849, II, 336—357; снес. Опис. Рум. Муз. стр. 203); Ник. Лѣт. I, 417—422; Степ. Кн. I, 184—201.

(162) «Многажды нощію, говорить Несторь въ житіи ихъ, на мъстъ томъ видяху, идъже лежаше тъло святою страстотерпьцю Бориса и Глъба, овогда свъщъ, овогда столпъ огненъ съ небеси сущь», — и разсказываетъ, что когда однажды иноземные Варяги, переходя чрезъ Вышгородъ, остановились близъ того мъста, и одинъ изъ Варяговъ, по невъдънію, сталъ ногою на могилу св. Мучениковъ, то изъ нея вышелъ огонь и опалилъ его ногу такъ, что онъ не могъ ходить (рукоп. Румянц. Муз. *М* CLII).

(163) Онъ забылъ послъ заутрени потушить одну свъчу, сто-

Digitized by Google

явшую на высокомъ мёстё, отъ которой и произошелъ пожаръ. Впрочемъ сгорѣли только стѣны церкви, а все, находившееся въ ней, успѣли вынести и спасти. Этотъ пожаръ, замѣчаетъ препод. Несторъ, Богъ попустилъ съ тою цѣлю, «дабы вна церкви паки возгражена была на томъ мѣстѣ во имя святую и блаженную страстотерциу Борнса и Глѣба, и тѣло же тою изнесено бысть любовію отъ ядръ земныхъ, — якоже и бысть» (тамъ же).

(164) «И видъща тъло блаженную ни но единого струпа отъ язвъ имуще на себъ; и бъста, аки снътъ, бълъющеся; лице жъ ею свътяся, аки ангелома, якожъ на много часъ чюдитися архіепископу и всъмъ людемъ» (тамъ же).

(165) «Таче потом властелин градный шед къ христолюбивому Ярославу, то и повъда ему все о святую; яже слышав, почюдися тому. Потомже, пришедшу к нему архиепископу Іоанну, исповъда ему христолюбецъ, како святая имущему суху ногу цёлу створиста, и како очи сліпому даста. Архиепископъ же, то слышав, и ужасен сый бысть; и, свът же благый помыслив въ умъ, глаголя къ христолюбцу: лёпо ли бы нам, благовёрный царю, церковь имя ею возградити, и уставити день, в онже празновати има. Той слышав христолюбивый княз от митрополита и рече ему: благъ свът твой, отче: и вкоже велиши, тако створим. Потомже повелъ древодълям приготовити древо на согражение церкви; бъ бо уже время зимно. Ониже повелённое имъ от христолюбца приготоваша древо и, наставльшу лёту, возградиша церковь въ имя святую блаженную страстотрыцу Борвса и Глёба, о клётцё, въ нейже стояста рацё святою. Христолюбивый ж княз украси церковь є верхов, и всякими красотами, иконами и иными писмены; повелъже и на иконъ святою написати, да входящен въ церковь върніи людве, тин видяще ею образ написан и аки самою зряще, чи тако с вброю и любовию покланяющися има и целующе образ ею. Таче потом христолюбецъ моли я, рече архиепископа, да шед освятить церковь, и святую службу створить в ней. Онъ же ту абие поим попове и дізконы и весь причет церковный, и иде въ предреченный град купно со христолюбивым Ярославом и с велможами. Пришедшим же им въ град, и сотвори архиепископъ обычное храму обновление, рекъше священие; рацѣ же святую постави въ церкви на десней странѣ, мѣсяца Июля въ кд, в онже блаженный Борисъ убнен бысть. Устависта ж христолюбивый Ярослав и преподобный интрополить Іоан въ день на всяко лъто празникъ творити има, якож и нынъ свершается.

Таче потом, яко сконча святую литоргию, поять и благовърный княз Ярослав на объд со всъми обрътшимися ту. Възвеселижеся христолюбецъ веселием духовным, яко тако благодати сподобистася святая его братия: уже не от интх слышал, но и самовидец бысть. И еще бо им всти сущимъ на святъй литоргии, и человъкъ хром и не могий ходити, с трудом же великим прелъзе к рацъ святою, моляшеся припадая; и яко приближишася к ракама, ту абие утвердиста нозѣ его, и востав хожаше пред всѣми, славя Бога и святою. Створи ж христолюбецъ пир великъ празникъ святую, не токмо бояромъ, но и встъм людем, пачеже нищим, и встъм вдовицам, и встъм убогам; повелѣ же и от имѣния своего даята им. Сотвори ж тако празнующе до й дне. Таче потом христолюбецъ въ столный градъ повель властелину града того даяти от даяшия церкви святою десятую часть. Архиепископъ же, остав, постави попы и дяконы, и повелѣ имъ пѣти въ церкви святою вечернюю и заутревнюю, и святою литоргию по вся дии служити; и постави имъ старъйшину. Чи тако отиде въ свою каволисский икклисия» (Нестор. Жит. Бор. и Глъба, тамъ же); Іаков. мних. О чудесахъ Бор. и Глъба, въ Хр. Чт. 1849, II, 359 — 361; снес. Опис. Румянц. Муз. стр. 203; Пролог. XIII в., въ Опис. рук. Рум. Муз. стр. 453; Ст. Кн. I, 201-204. Праздникъ 24 Іюля въ честь св. Мучениковъ Бориса и Глѣба встрѣчаются уже въ мѣсяцесловахъ XII и XIII в. (Опис. Румянц. Муз. стр. 171. 172. 453).

(166) «иже и донынѣ есть», присовокупляетъ преп. Несторъ (Жит. Бориса и Глѣба, тамъ же).

(167) «Пришедъ же (Изяславъ) въ единъ день, видъвъ церковь святую ветху сущу, призвавъ старъйшину древодълей, повелъ ему церковь возградити во имя Святою» (*Нестор*. въ томъ же Житіи; Степ. Кн. I, 205).

(168) Составитель Степенной книги выражаеть это довольно яспо, когда, обращаясь къ св. Владамиру вмъстъ съ бабкою его св. Ольгою и чадами св. Борисомъ и Глъбомъ, говоритъ, что церковь пріяла праздновать память всъхъ ихъ въ одинъ и тотъ же ивсяцъ (именно: Ольги — 11 Іюля, Владимира — 15, Бориса и Глъба — 24): «якоже купно, честно и купно время отъ Бога прославлени бысте» (Степ. Кн. I, 43). Снес. Гизел. Синопс. л. 46, Кіевъ 1680. Въ XIII в. память св. Владимира 15 Іюля несомитино чтилась (Собр. Р. Лът I, 205; V, 177), подобно памяти св. Ольги и св. Бориса и Глъба, хотя въ мъснцесловахъ того времени, доселъ

Digitized by Google

извѣстныхъ, память эта еще не упоминается. Впрочемъ, касательно нашихъ мѣсяцеслововъ древнихъ надобно замѣтить вообще, что въ одиихъ изъ нихъ, писанныхъ въ XII и XIII стол., есть уже имена нѣкоторыхъ русскихъ святыхъ (Опис. Рум. Муз. стр. 171—175); за то въ другихъ даже XIV, XV и XVI вѣковъ нѣтъ ни одного русскаго святаго и праздника (тамъже стр. 177. 180.184.187.188).

(169) Иларіон. въ Прибавл. къ Тв. св. Отц. II, 277. 278. 281; Мних. Іаков. въ Хр. Чт. 1849, II, 324 — 325. 335; Нестор. П. Собр. Р. Лът. I, 57.

(170) «Встань отъ гроба твоего, честная главо! Встань, отряси сонъ! Ты не умеръ, но спишь до общаго всъмъ востанія... Отряси сонъ, возведи очи и посмотри, какъ Господь, сподобиет тебя почестей небесныхъ, не оставилъ тебя безъ памяти и на землъ, въ сынъ твоемъ» (Приб. къ Тв. св. Отц. II, 279).

(171) *М. Евген.* Опис. К.-Печер. Лавры стр. 112—114, изд. 2; Опис. К.-Соф. собора стр. 49; *Левшин.* Москов. Успен. собора стр. 37. Частицы мощей св. Владиміра есть, на-прим., въ одномъ изъ напрестольныхъ крестовъ св. Александроневской Лавры, о которомъ мы уномянули въ примъч. 149.

(172) Такъ, не со времени ли еще св. Владиміра начали у насъ чтить память (Іюля 12) первыхъ христіанскихъ мучениковъ на Руси, Варяговъ Өеодора и Іоанна, вкусившихъ смерть во дни язычества Владимірова? По крайней мъръ, и самъ Владиміръ и Кіевляне, участвовавшіе прежде въ невинной смерти Страстотерпцевъ, а теперь просвъщенные истинною върою, имъли къ тому особенныя, сердечныя побужденія. И построеніе Владиміромъ Десятивной церкви на мъстъ, гдъ жили и пострадали за Христа эти мученики, не указываетъ ли уже на нъкоторое чествованіе ихъ въ Кіевъ? Память ихъ встрѣчается въ Прологъ XV в. (Оп. Румянц. Муз. стр. 455).

(173) Древн. Русск. святцы при Остром. Еванг., Хр. Чтен. 1852, I, 485 — 517.

(174) Іаков. мних. въ Хр. Чт. 1849, II, 324; П. Собр. Р. Лът. I, 65; Лът. Переясл. Суздал. стр. 32.

(175) П. Собр. Р. Лът. І, 58; Нестор. рукоп. Жит. Бориса и Глъба (въ Русск. Истор. Сборн. IV, 441); Іаков. мних. въ Хр. Чт. 1849, II, 342; Лът. Переясл. Сузд. 37.

(176) Нестор. Жит. Бориса и Глъба (рукоп. Румянц. Муз. *M* CLII); Іаков. мних. въ Хр. Чт. 1849, II, 361; снес. Опис. Рум. Муз. стр. 201. 203. (177) «И хождаше по вся дни въ церковь Божію и послушая Божественныхъ писаній со всяцъмъ вниманіемъ....» (*Нестор.* въ рукоп. Житін препод. Феодосія).

(178) Русск. Достопамятн. І, стр. 7-8.

(179) Истор. Христіанства въ Россія до св. Владиміра, стр. 215 — 220.

(180) Описание этой Минен сдълано Востоковымъ (Уч. Зап. 2-го Отд. Ак. Наукъ, кн. II, вып. 2-й, стр. 126 --- 128). Припомнимъ, что какой то Путята, тысяцкій Владиміровъ, былъ, по Іоакимовской лътописи, однимъ изъ главныхъ дъйствователей еще при крещении Новгородцевъ, и что другой Путята, братъ извъстнаго старца Яна, былъ кіевскимъ тысяцкимъ къ концу XI и въ началѣ ХІІ в. при В. К. Святополкъ (Карамз. І, прим. 463; П. Собр. Р. Лът. I, 119; II, 4). Особенности разсматриваемой нами Минеи ХІ въка, сравнительно съ нынъшней, слъдующія. 1) Въ ней недостаетъ службъ — Акакію (7), Герману (12) и Өеодоту (18); за то есть службы муч. Есперу (2) и Ап. Іудѣ (26), которыхъ въ нынъшней Майской Минен нътъ. 2) Подъ нъкоторыми числами записаны не тъ святые, что въ нынъшней, а слъдовательно помъщены и службы другія: такъ, вибсто службы Гликеріи (13), положена служба муч. Александра, витсто Миханла Синадского (23) --- Іоанна Психантянина, вмъсто муч. Өераповта (27) - муч. Елладія. 3) Нѣкоторые святые съ ихъ службами помѣщены подъ другими, чёмъ нынѣ, числами: такъ, нынѣ Өеодора Освященнаго 16 числа, тамъ — 15, нынъ Өеодосін 29, тамъ — 28. 4) Отсюда новое отличіе, именио: тамъ есть памяти и службы пророка Захаріи (16) и муч. Евтихія (29), которых: въ нынтшней Минен нттъ; за то нътъ нынъшнихъ службъ Пахомія великаго (15) и Никиты (28). Самыя службы обыкновенно состоять изъ одного канона (только Іоанну Богослову два канона), трехъ стихиръ (только Іоанну Богослову и пророку Захаріи больше трехъ, а муч. Пелагіи (5) даже двойныя стихиры) и одного или двухъ съдальновъ. Почти всъ эти пѣсни тѣ же, что нынѣ, съ тѣми же подобнами и ириосами. Между стихирами есть отличныя отъ нынъшнихъ въ службахъ св. кресту (7) и пророка Исаіи (9) и совстиъ другія — Епифанію (12), Карпу (26) и Исаакію (30). Между канонами есть другіе — св. Аванасію и Исаакію. Вообще же количество пѣсней нынѣ больше, особенно въ службахъ праздничныхъ. Чтобы дать болѣе близкое понятіе о первоначальномъ переводъ нашихъ богослужебныхъ книгъ, приведемъ

T. I

17 .

наъ настоящей Минев, какъ древнъйшаго въ своемъ родъ памятника, тря канона, написаниыхъ тремя зваменитъйшими пъснописцами Церкви: канонъ прав. Іову — св. Іоапиа Дамаскина, канонъ муч. Патрикію, Поліону, Акакію и Менандру — св. Өеофана исповѣдника и канонъ св. Ап. Карпу — св. Іосифа пъснописца.

Мъ́того<sup>ж</sup> въ б. к<sup>н</sup>а правьдьнаго вова гла́. д. пъ́. а́. лици изл́тии

Трыпънааго и цъла прътрыпъним въньцемы пръкрасима хявная цркъ: оумнама очима зырящи ликоуіеть радостиж пъважщи поимъ боу нашемоу яко прославися:..

Ни язъкъ пръмжаръ възможеть ни умъ земьнъ постигнжти похваліения ти нъзъданијя. бо язъкъ тя бочьсти я истинъ нарече тъмь съгласно покмъ поимъ бо๊у:..

Мнѣвъ богатьствомъ оградима: под'вижно развращати правьдьнаго: испроси зълът бѣс' їсь нагомь ижж'денж: бравъся и посрамися \* тръпѣнинмь бо въпиташе: поимъ бõу:..

Жьзлъ искорене прозябъшь изъесъсова образоваше въздращьши корень тя натьлъних цвътъ в'сигавъшоу ба улкиъ въплъщена. иже за нъі бще моли прута дво прибъгажщага ти:..

🛠 Пъ Г. лжкъ сильныхъ из не:..

Мжаростіж пребъі неклонимъ любъви іж дътии батьства лишися въспъвана блёслелкно боуди га мокго имя:..

Вещьство добродътели сътвори богатьство и пищетоу обождоу бо раж'дегомъ яко злато седьмицена извися искашеваннъ:..

Бестадоня женьсконя приложи яко пърьвородьно старъни злодти змодти ти нестьлага себт коварьства хваличся бегисльно:...

Мти радоуися небрачьна въмъщьшим въ чревъ си ба слова и рождьшим въплъщена мко ба коупно и члка:..

Ж Пѣснь й оуслышахъ слоух:

Довьльный образъ и стълъпъ дшевьнъ самъ дѣлателю иовъ непорочьнъ гавися, кмоу же рьвынителга сътвори нъі понжща слава:.

Мъіслиж сждя прты: въспъваше новъ блгана приимъшен отъ ба. болъзнынъихъ добли не постраждемъ ли слава:.

Небрачная невѣсто: рождъшия спса плътик. тя въспонмъ прѣслав'нана: немлъч'но сице ти въпикще: радоуиста помощънице рабомъ своимъ:

🔆 Пѣснь є́·въсилавънши свѣтъ:.

Оутѣшанжща и лютѣмъ приложаще къ строупомъ ти болѣзнь.

Юпошьскы въ болѣзни несъпадьнъ мвися и въ богатьствъ же на жестокоу досадх неразгръдъ иове непорочьне:

Бесплъчениы, дшя храниях съзъдавъ добльно трыпяще бо слав'ин вражин лютин и зълок боренин :.

Ис тебе слово чта ибёнаго чрытога невъмъстить плъть и съблюдъ бес тыли яко прывъе рождыства двж показа.

🔆 Пѣ. 5<sup>.</sup> възъпилъ просо:

Дивиться слоухъ наслаж'дямся словесъ ти яко оуста таинамъ ивися исплъцина. сътворьшаго тя и наоучьша бжимого дха.

Исцълым болтани скрьбящаго срца избъравъ млстиж слъзы изливам и помагам же сиротъ и въдовици пръславьне.

Житин ти блётьстьно бъл боў любо сего ради съмьрть швися поконще и на нбёть копьць веселин инве прёставися.

Помолися замолитвыникы си небрау на дво въплъщеноу истебе боу нашемх яко тя ндинх застхплении наше съвъмъ в си :-

Пъ 7 спсы въ огни:.

Несъкръвъ тът на земли нъ на нобехъ надежду въ пръсть въвръже злато бој же покши радоугася пръпътът:.

Гнокиь тя бивъ здомъ и витним об'наживъ правьдьнъхъ врагъ дша твом под'вита не остави птважща пръслав'не пръпътъи:.

Небрач'но въ чръвъ и външе слова принишя непръмъньнаго ба млстия члёцъхъ причащена благочьстьно исповъданмь яко мтерь бот въ въкъ вся:..

нрмо. образомъ авглкомъ гавлена<sup>7</sup>. впещи огньнъ. хвалословпемъ ха ба. поите дъти. сщни блте ...

**※** Пъ́∙ и.

Тръжьствжиять в'си праздънжище въ въщенихъ лици съ слав'номъ понящте новомъ поите людин свијении хвалите:.

Сжгоубилъ тебѣ гъ вѣньца на зеили и на йбси страдальце бгоиждре нове тѣмъ покши пойте людик

Цълнния дшамъ и тъломъ гнои твоня плъти пръблжене истачанть поіжщимъ: поите людин сще...

Неиздреченьно и бе съмене зачьнъшж и рожьшж радость в'селкнъи ха ба, поите людик:.

\* Пв. .... куга очоо неджго...

Иовъ тръпѣньнож свѣтьлостиж достоицо вѣнуася ты же плауеши и вѣтоукши нетръпя правьдьнаго вѣньца вътъще оупъвавъ посрамовася неправьдьне враже сотоно:...

Яко не оудь улкомъ видети. славж твою жзъревъ невидиноуж

17\*

Digitized by Google

страхомъ растворяся и говѣникиъ възъпи трипетомъ новъ зѣло пръсть исмь и земля ты же йь, тѣмъ тя в'си величаемь...

Книгы тя достоино жиз'ни примша и храмины ибёным яко зъртлоу пьшениц принесенх. и плънм д'немъ дховномъ нове слоуго бла\*не гъйъ тъм тя:..

Стадо свон избави чта непорочна бйе Ш всем скрьби тя бо имамъ застоупъ и покровъ и помощь пртта спси к'нязя нашего влуце да тя в'си величанмь:.

🔆 сти<sup>х.</sup> гла. д. по дасть з'наменани:.

Правьдьнъ истиньнъ незлобивъ беспорока и върьнъ огръбагаися иове зълъ вещи гавися блжие пръобразованъ добродътельні въ истинж и благоуъстикиъ просигакиъ тъмь тя блжимъ и сток твок днь уъстьно праздънжкиъ. веселгащеся тръжьство:..

Богатяся блговърикмъ ико пърьфурох многоцёньнож красяся непороу'не иове млётъшю и правьдх же яко бжии вёньцъ вынж мжуящими тя похоть въ цръствовася тём же на црство оум'нок прёшьлъ кси. црю прёславьный вёуънжмоу прёдьстоити.

Иова непобъдимаго въ напастьхъ бывъшааго и врага остржпивъща строупът плъти свокы мжкъствоу стлъпа в съют навлена философлиж мътслиж диаволова жала съкроушьшааго стлъпа нософлиж мътслиж диаволова жала съкроушьшааго стлъпа

\* сѣ гі́а г. красотъ двства твонго..

Иова чтаго и непорочна пръвълсокаго стлъпа неподвижима къзньми вражилами бывъшаго дхмь в'си да оублажимъ и вър'но въсхвалимъ великаго слжителла влить бу сжщааго и сего прилъж'но молаща спсті Ш бъдъ та наша:.

Мѣ того\* въ от канояъ

🔆 стыхъ мункъ: патриким нппа и полинна и акаким и менанъдра гла и. пъ акаким и въороужена фа:.

Вьсячьскъзми оукрашенъ блгатьми стльскъзими ризами. очрыв'лнннмь абин: мнускою кръвиня: оукрасивъшеся славьний блгочьстиня показастеся засточпьници:.

Под'вигодавьць хёъ сёдя одес'ноую юйа строцемъ в'сёмъ страстьнъна мукъї облытьчають съвъкоупи родомъ съвъкуплина ликъ муйкъ уствероуисльнъ пёми йхъ похвалимъ:...

Цркви застоупниче патрикин илко пастырь блёты том ради блжене дшоу своіж положи съ акакиныь и менанъдромъ и полиныъ бжьствьномъ прядрости пръбогаты съборьникъ:...

Гаъ бжийхъ пркъ послядьствоующте исповъдаща бжим слова

- 239 -

плътию пришьдъша, боглагольний й'нци о́тъ протъна двъг жже биж прослав'яяющте пъми прис'но бажан:

※ Пѣ: снь: ё. въньми нбо:

Цъльбамъ дшвьнъщхъ болъз'ний твоими молитвами подаждь поняштимъ твою п<sup>т</sup>а патрикию.

Оукрашенъ стль показася оучрьв'линонх ризоня. Мичскою облъченъ славьне менанъдре:.

Исправи жиз'нь монх пролжене сщенотациите хвъ тако имъта дрьз'новеник, полионе пролжене:.

Невъстоу тя бжию бие прблжении четверица м<sup>ч</sup>икъ моужьскъ исповъдащя:

※ ПБ∴ снь∴ ѓ.. оутвъръжии нба

Шьствозавъше моужскъї поуть м'нускъї и съконьчавъше доброк теченик блжим втрънни ико побъдоносьнъна м'якът и въньуъникът бжина, н стля бгомоудрьна.

Боглагольны раждегься рьвеннымь блгочьстивымь погаси пламень съблаз'ньным вѣтоуы тврьдо бословесьнымъ оучений и наказањв'ся на бжствьный разоумъ въ истиноу.:•

Оумрыштвена зъря. питаньствомъ нечьстивъмъ патрикий лоукавааго игемона, въскоги въпита боразоумьнънхъ глятъ и сего въсъмъ проповъдалъ кси.:

Неискоусомоужьна роди: о́жин слово и о́це: истебе въплъштена: нгоже м<sup>v</sup>нци о́омоудрьно исповѣдашя: ыко воиници нго: и вѣньvани бъща Ш него::•

※ Пѣ∴ снь∴ й тъми хе йь тыже:.

Силовж хвовж. об'лечеся патрикин: стль бо нго бы. и стопамъ бо нго мвѣ послѣдова: моученинмь принесенъ бъї ндиномоу блготворьцоу: блгочьстиво възъгвала. силѣ твони:..

Сщникъ бжии тавися акакинс. и бжинмь сиганинмь. буе облъченъ. хвъ моученикъ въйстиноу показася. идольскоую льсть попьра. тѣмь и веселогж съ вѣстигж възъяванши. силѣ твонй....

Съ ставомъ хе твонго м'ника менаанъдра, и съликъствоущ и коупьно радоунться, нънна твоими свѣтьлостьми крас'но юб'листанмъ оу тебѣ влко весело възъиванть силѣ твоей.:

Шроужин хе тя рождьшоу прънепорочьна сътяжавъше съблазньноут къз'нь м'нци бомоудрий томителы раздроушишя и нънна въньценосьни мвистеся въпиющте силъ твоки:..

\* Пъ є въскоую мя отъриноу:...

Оумрьтвивъшеся мирови. м'нци бомоудрий больз'ньми пость-

ничьскъпнии уви съ ужодяваня принесени оргоде, жредва сяврешена. себе пожеръте 19ко аг, пети вудлнияте постоящаняще ожиц повечдений.:-

Стражоуште закоцьно м'нци пръхвальний въпьчастеся трыпъвъше лютъня болъз'ни и ранън безаконьнъихъ ва нбсехъ питовастеся: нетьлъньнъи жиз'ни съподобистеся:..

Съ англъ юнъими нъина живеши блжене патрикин праздыноужштиимъ па<sup>т</sup> твож помяни, свонмоу влдцъ твоими молитвами молитьствоуй отъ бъдъ избавитися пръхвальне.

Стж истиньноу біж в'си разоум'ввъше тя й'нци истебе рождъшаагося ба слова оув'яд'явъше пропов'ядаща кношьскъг даже и до съмрьти простистащя откровице пр'яп'ятана.

\* Пѣ: снь: ¿: бездьна гръховьна.

Ликъ стрпць. отъ vетърь съставленъ мъкъ. стль достонно блгсловимъ: освътими людие ботьсти, пыны съставльше ликъ. радостиж въсхвалимъ

Раздроушивъше плътьскъна болъз'ни. с<sup>т</sup>рпці теплъними водами поточяште отъ гроба вашняъ и отъ гръхъ избавлянжще вашими млтвами ...

Просв'яти мож дшоу рождьшим симине славъя буя дво бце пр'яп'ятам твож бо стрпци благод'ять имжште томателиевъ мазыкъ и бол'язний небр'ягошя: » »

ж Пѣ∴ снь∴ ź∴ бжия съхождения.

Слав'ния м'нци сщенъими ризами оукрашени и уръв'лений кръвьвъими остисте ба видяште ликъствоунаште понять оцъ наши:.

Вътикмь лоукавьство: омрьзияъ иси бжене: свътомъ бжикмь озарганмь: гако въ пещи сами себе истъкагаще: теплицами же иеопалимъ възъпванщи патрикии: оцъ:...

Нетрыяше патрики: твоихъ прейдрънхъ словесъ исемонъ: гръдъі вмиже об'личи пръсквръньнъна и лъжеименьнъна ббъг о нихъ же не роди въпна оцъ:-

Се нъны исплънися дёда бжствьнааго бжик пророчьство молить бо любьз'но. четверича м'нкъ твок лице чьстьнам въплъщьшоумоуся истебе възъвам оць:-

\* Пб. й се<sup>а</sup>мб седьмиценк :...

Въньценосьнъма м'кък стля бомоудръма прилъте весело върьний почьтъмъ ха величажште подавъшаго имъ кръпость лоукавьпъшхъ неродити моукъ д'ъ:

Сщитыть помазаниемь и нусков же кръвию добротовя четве-

рица оукрасися и симкть уюдесъг раз'но къжьдо ихъ свътьло. съдътелю въпиюще д'ть:-

Стии въл побъждьше бъсовьскъна съборъл и м<sup>\*</sup>телнвъ пръщений не оустрашистеся и въньця примсте отъ ха пръхвальнии мко побъдоносьци вънчюще стрици: д<sup>\*</sup>ъ.•

Стын въздрадоуися менан'дре и възвеселися акакин и съ поюномъ, свътълън патрикии. ликъ съставивъше въплъщъшоумоуся словоу отко Ш двискъиа оутробъг и го же поимъ д<sup>т</sup>ъ...

\* Пъ. б. оудивися оубо с семь:-

Оудивишася зъргащте стрпиь главамъ оустканмомъ и дша съ любъвию пртавоще, хсъ же пригатъ и покой я оу себе имь же и цтльбъі истачають гако отъ источьникъ притъкажщиимъ върогж :...

Видѣти потъщавъшеся желакмъй уъ истоуъникъ стли и м<sup>°</sup>ици. на носесехъ вьсѣхъ благъйхъ наслѣдик земьнъпихъ оставивъше. възясте льгъко жилище и бжила црствила питатися с'подобисте:...

Шьствовасте водъі искоушению й о́г'нь меучених прѣтрьпѣсте й нънна ёнве вѣчьноумж прствоу бълсте и хладъ стрпци пригасте въ небеснъихъ жилищихъ въ нихъ же свѣтоносьци ликъствоунжще и насъ помянѣте:..

Шьствоу како слице: па<sup>т</sup> стрпць: върьнълять въсика уюдесък ибо ис то прута дво рож'динся: бъ кго же блгуъстиво проповъдаша: облис<sup>т</sup>авъша свътьло: прослав'лнакмъ върокж пришьствик кго

ст<sup>к</sup>и. гла 2. п<sup>к</sup>о. съ въз несеся на н:-

Съ менан'яромъ акаким придрааго и полиона върьнии сщеника почътъмъ и пъми великааго патриким сщинци бо си ба в'седърьжителм бълвше и въронж кмоу жгодивъше тъмъ и моучениж свътъло съподобищася и англомъ съчетастеся мъл же любъвиж въпикмъ молите ха ба о дшахъ нашихъ:

Словомъ окръмъчъствоуюми страстьноуж боурю тихо прлидосте сщеном<sup>ч</sup>нци прблажений и теплъними водами улускъна страсти ицѣляти оувѣривъшеся ваша бо мощи столѣпьно похвалимъ. тѣмъ и цѣльбът истачакте обилно трѣбоужщимъ сихъ достоино почътѣмъ. непрѣстаньно вѣрьний да съ дръз'новеникмъ молыть о дшахъ нашихъ:

Придъте нънна холюбьци. избъранълхъ мощи. правовърьно поуътъмъ. и поурьпъмъ блёдть. рака бо ихъ истауанть ыко истоуъникъ цъльбъг. м'нкъ уъстьнълхъ. ни же послъдьствоунжще. нъппа радостьно въз веселимъся. тъмь. и съ дюбъвиж окроуживъше. свътьлостьми похвалимъ и да блёдёть независтьноу приниемъ съ весе-

Носяще отъ кръви. м'нускъї прапроудоу. скипьтра же имоуще крть уъстьный. црствоуютъ съ хмъ радоунящеся. иго же радость велиня принашя сщном'нци. сщнонавитель полионт. и нъймы веселнащеся прёстоите оу прёстола хва. съ дръз новениямь моляще о дшахъ н:

🔆 сав. гла. й. и. о. ликъ знетаскъщ :-

М'нкъз хёты оумолимъ в'си ти бо за наше спсе:- ·:· иштивъохътайць:

Мѣч то\* въ кт. кан°иъ стааго ап°ла каръпа. твореник висифлк.:• гла<sup>\*</sup>. д́.:•

Пѣ-снь а́ въспон ти ги бе мой...

Любъвных творыщаю ти: пръсвътьлоу и сщенжю и слав'ноу и стж пат мждре: свъта бжию исплъни молитвами си.:

В'сь приложися тъі влёт. иго же законъ устьнъ неврѣдимъ тъі съблюде. законьнъна законоу наоууям апли:-

Оумъ прѣоумьиъ възлюбивъ въ видѣнии таінѣ оумъ ти озарися. прблжне сщеце и свѣтъ бъ въторъщ.:.

Ражданжщи дво несъказан'но и сущьство обънчата об'новящи тавися тёмь же тя блёсловниъ:..

**※ Пѣ**: снь г∙: лжкъ сильнъщхъ и:...

Цъвьница брытакма дямь. бъ тъ бозьванън мазыкъ въщавам величим спса и ба нашего:-

Имъі слово пръбез'начально паправлыжщен тя и ывъ оукръплыжще безбожьнъимъ стъзя спёнъна кар'пе показалъ нси.

Да проповѣдь спёнж. кар'пе твари ыко стъь прѣславьнъ. проповѣси м'погострада. гонкним и скрьби прѣхвальне:

Младо ютроуя породи пръж'де въкъ отъ ода въсимвъшааго неиздреченьно оде кго же ради тя славимъ:..

🔆 Пб. д. любъве ради щедре:.

Зъдавъ ыко каменикмь върьнъ м'ножьство на камене блёъ въръг цёкви сътворилъ кси пртаго дха прядре абле:-

Об'повивъ кријеникмь бо блжене обетъшанъ волких тълтинимь улкъ: спсе славищана тя ха ба нашего:.

Показавъ танноу покрывъшоун дътелин пръмждре нба привлъчеже изънкы на разоумъ тьмоу остав'линжща:. - 243 -

С<sup>в</sup> павлонь свётлонь вселеную проходя множнуею на пути приводящат карпе твилъ кси люди на блговёрие.

Оум'но бо блженъи дбдъ бце гороу тя видъ присъннжи дбо истебе бо проиде плътию бъ нашь:.

Пъ. е. просвъщению ти гй...

ІАко садарь пръхънтрь показа людьмъ животьное дръво иже приимъ и живъ боудеть жже въ въкън пръслав'не айле...

ІАзънкомъ аплъ оучитель стъ стль же и стословьць кар'ще тъ бънвъ. веселикмь стоищи пръдъ влаконж :.

Отъ въстока изиде: тако звѣздо нетъмъна: въселиноутя заргами си словесъ и стъними образът свътяся: стлю апле:.

Ск'врьнъі дша и тълксе очисти мя нъіны стам милостиж си да тя въспоіж и величают д'яъжьно дво пръпътам ...

Пб 2. възъпилъ проюбразоум : » »

Точить ти рака мощи и тръбоующимъ ицълинии каплы стлю блёдтик. и унстить страсти и печистъны дхън потаплыить:-

Слово твон отъ скотъства улкът избави. уюдесъ велин шв'яннин пръслав'не. заблоужьшан на блговърин кар'пе настави:

Оукрѣплинъ силож бжиню злаго з'миы на въсотоу хоулж глщааго оубилъ иси і погъюбъшам айли кар'пе сйлъ иси:

Приживе тъі без-болѣзни зизджителы прута болѣз'ни же не имоущи наша възимажща болѣзни породи влкоу и га:..

Пб.: ў аврамла древлк:

Недоугъ гласомъ прогоны и цълым страсти знамениямь спёнжы повъдааше повъдь сто жуения кар'пе просвъщам тъмънъмы:

ГАрость кънгазь моудре: не оубогавъся тъ: дрьзо дагаешеся на болѣзни: стбсти и мжуенита въпита: о̀цъ нашихь:..

Съблюданма тя 🗰 га кар'пе беръ стаго примлъ исть иппа пръдобръ съблюданжща и блюстелию стонк:

ІАко ширьши нбёъ сжщи въ ложесна свом примти слово не въмъстимо дво избави ия отъ тжгъ в'сем правовърьно въсписавъшоумоу тя.:-

Пб. й. пропятааго плътиж.

Паўлоу стоу оучителю ты въ съланнихъ слоужя стъіхъ стль спёна оучению в'съмъ разданалъ кси:

Оутрыным свётьла озарыжщи в'селняжих томъ проповёдьникъ мвися и невёдёним отъгъналъ нси.

Чюдеса творя призъванины о́ца и дха мждре ѝ сна въплъщена прѣпьрѣ прмдръм нлинъ трисъставьно истьство уисти:.. - 244 -

ІАвися нбо тъі бйе навлижщимъ слице правьдьной просвъщажще в'ся нъі: въ разоумъ боразоумила:.

\* Пъ: снь: б. ржство ти бес тълна ...

Видъвъ съ славоня ба съ плътиня въ въщьня сед'индесяти кар'пе оученикъ съчетанмъ изїде въкоупъ съ ними проповъдьникъ бънвъ:

ІАко овуя средѣ посланъ волкъ проводям карпе. на раму словомь въ истину тъ спним и прѣлам водя жети бо глёен на блговѣрим.:

Причястникъ швися апямъ кар'пе: богласе апямь м'икъ дивьно въ блазъ въръ оумьръшимъ: съ ними ликоущ весело из поминай:..

Стиль иси кар'пе стоупам зем'лу сто проповъдам еуглии въронж и дшя живодавьця словоу приведе тъмь ти даить црство ибствои ...

Гла ти гавъриль: приносимъ двце възъпиюще: радоуйся облаче и земле неорана, класъ красьнъ плодъ носящи, — питателя всякой твари.

(181) Служба св. муч. Борису и Глѣбу извѣстна намъ: а) по «Обиходу церковному» XII в., Новгор. Соф. библ. № 12, пис. на 113 листахъ при Новгор. епископѣ Аркадіѣ (1156 — 1166), какъ значится въ припискѣ; б) по «Обиходу» XIII в. Рум. Музеума № 284 (Восток. Опис. 405); в) по Іюльской Минеи XIII — XIV в., Новг. Соф. библ. № 7 или 35. Во всѣхъ этихъ рукописяхъ служба одна и та же, по въ поздиѣйшвхъ есть разнословія и прибавлены нѣкоторыя стихиры. Мы представимъ здѣсь эту службу по списку XII в., какъ древиѣйmiй и, можетъ быть, даже первый опытъ пѣснопѣнія, составленный собственно въ Русской Церкви.

Въ т<sup>ж</sup>ъ дйь (24 Іюля) Бориса и Глъ<sup>6</sup>. гла в п<sup>2</sup>о: кыми по<sup>2</sup>.

Кыми похвальнымии въньци въньчаемъ пъзаемая, раздъленая телесема и съвъкупленая душею, върьныммъ людьмъ теплая заступьника, земля русьскыя удобрение, вьсея вьселеныя наслажение, моужеоумьнымы съмыслъмь бъсовъскоую държавоу раздроушьшая, христовъмь подобиемь, подающааго миръ и велию милость?

ñ^o

Кыми пѣсньными добротами оукрасимъ пѣваемая, — Романа, силоу имоущаго на страсти доблестьми, и Давыда коупьно рьвьнителя, — оба свѣтилѣ присносияющи и озаряющи свѣтъмь добродѣтелий, благочьстивыя, вься христовы оувѣдѣвъша заповѣди божьстрыцыя, прославистася славьно, выстикь иодающаято намъ миръ и велию милость?

Кыми доуховьнымии словесы съставимъ праздыникъ чьстынъ преславьною моученикоу, яже христа ради остависта тылѣньноую славоу земьноую; овъ бо прободение въ ребра приятъ, овъ же яко агньць заколенъ бысть, яже достойно отъ христа прияста ицѣления даръ вьсѣмъ просящиямъ радостьно и велию милостъ.

г ñ<sup>а</sup>о: вьсея пъва.

Вьсе горѣ възложьша моученика христова, — оумъ свой и доушоу, тѣло же си прѣдаяще та, огневи и ранамъ, въсѣмъ на оуды раздробими. О дивъное моученика търпѣвие: видяща оубо оуды своя разно, съ радостию предаяще та въ руцѣ господъни доушоу отъ страстьна тѣла! тѣмъже страсть ваю дъньсь почитаемъ.

Чинии ангельстии оудявишася ваю тьрпѣнию, мученика, како не съмятеся оумъ ваю, видяща ярость звѣриноу, на вы текоущоую и рикающоу. Оле дивька творьця сила неиздреченьна, тэкоу крѣпость являюща въ кальнѣ тѣлѣ моученика. Тѣмь же и мы прославляюще творьця рьчемъ: слава крѣпости ваю, едине милостиве.

Не тъкъмо ангели, нъ п родъ человѣчьскый, въ чоудеса въложивъша, събърала еста моученика, такоу принмъша за христа страсть, тойже страсти послѣдоуета. Оле дивьною ваю търпѣние, моученика! Владыкоу христа прославляета, вѣньця отъ него приемлета. Тѣмь же и нынѣ, страстотърпьця христова, молита отъпоущение грѣховъ подати хвалящая саю, сватая моученика.

Придъте, въсхвалимъ чюдотворьцю и моученикоу; вы бо, законьно страдавъша, побъдиста соупротивьнааго врага, и нынъ свътьло оукрашена предъстоита христоу, радоующася. Тъмъ и мы пъсньми намять ею весело; любъвию, похвалимъ, въпиюще: радоуйтася вьселенъй заступьника и поборьника на врагы, радоуйтася врача болящиимъ и бъсомъ прогонителя, радоуйтася о любъзная върста брата прекрасьцая — Романе славьный и Давыде чюдьный — и любимая христови, за ны моляща святоую троицю умирити миръ и съпасти доуша наша.

**г**лล์์ หี

Плътьскоую богатяща святая благородьство, доушевьноую, яко Божию, паче въжеласта; христа бо възлюбиста, вьсяко веселие мирьское попьраста, и оустръмление обоуздаста страстий, съсоуда чъстьная пресвятааго Доуха явистася. Се бо врагъ правъдънынхъ, завидя ваю нёломоудрию, моучителя ваю и оубвйцоу брата въздвишже. О

Digitized by Google

.

зъло въсесъмъвне! О оубийствъ неразоумъя, на оногоже Божий соудъ, — въскоръ принде ороужие съкоуще. Вы ы ы ы ы оубиена паче живеста, и небесьное цьсарьствие имоуща, чюдотворита беспръстани; ваю христосъ ъъъъъъхъъъбъ звъздъ свътоносьнъи показавъ Роуси: вы ы ихииноуи похвала ея, вы оутвържение, ваю гроба безмездьна врачьба предълежить въ сранъ; въ ней бо слъпин приходяще върою просвъщаються, къ вама хромии влекоущеся, и скачюще отъходять, недоужьния ицълъють выь и оъсьноующеся бъсъ избывають; вы ы и хииноуи кънязя къняземъ, вы ыыы въ напастъхъ оутъха и въ тъмъници свобожение. Нъ ъ охониносохьоуо соупроуго свяааатый — Романе и Давышыде, непрестанта молаащася хривиинстоу въчьно съхранити правовърьноую въроу невредьноу въ отъчьствинии ваю. (Обих. Новг. Соф. библ.  $\mathcal{N}$  12, л. 72-75).

Ст<sup>э</sup>ра моученикоу Бориса и Глѣба. .

Богъмь избърании людие и новопросвъщении, сию бо ради святою въся земля роусьская просвътися. О велие чюдо! како своею братоу непощадъ оканьный оубийца, съмъвыи зависти ради, посълавъ зълыя слоугы, въсеблаженааго страстотърпьця Романа оуязвиша, тъмь и Давыда заклаша, — яко агня незлобиво приведеся на жьвтвоу, и въсприяста выньця въчьныя отъ Христа Бога, его же и възлюбиста, възненавидъвъша мирьскыихъ красоты. Тъмьже, дързновение имоуща, моученика святая и соупроуга благородьная брата, непръстаита молящася за отъчьство ваю; вы бо еста застоупника и врача, въсъмъ намъ дароуита велию милость.

Брата пръкрасьная, ваю страсти наша недоугы ицъляета. Тоуне прияста, тоунеже и дадита болящимиъ ицъление; нъ яко имоуща дързновение, Христа Бога молита съпасти доушь наша.

Придъте новокрыщении роусьстии събори и видимъ, како без вины соудъ приемлеть моученикъ Борисъ, завистню братьнею: копиемь тѣло его прободоша и кръви пролитие сътвориша, отъ наважения дияволя; Глѣби, иже отъ тогоже брата святополъка ножымь зарѣзанъ бысть и межю дъвѣма колодама съкровенъ; нъ сия вѣньчастася, а онъ бес памяти погыбе. Сия же Христа Бога молита о съпасении доушь нашыхъ (Тамъже л. 99 об. — 100).

Ка стоую мчнкоу Бориса и Глъба. гла й. пъ а. ірм. Водоу прошьд.

Дажь ии отъпоустъ мъногыимъ прегръшениемъ моимъ, съпасе, премоудрость ии подая, яко да пъсными похвалю тебе, прославльшааго святая своя. Въспониъ пѣснь благочьстивьноу прославленыниа цѣломоудрьныниь съмыслъмь, — Романа славьнааго, Давыда же благочьстивьно славяще.

Отъпоустъ дажь ми, Христе, грѣховъ моихъ зълынхъ, въ зълыихъ дѣлѣхъ осквърньшася, да быхъ възмоглъ бес порока прославити доблею твоею моученикоу.

Избъраноую отъ родъ въсъхъ достойно похвалимъ, върьния, дъвою въистиноу паче Слова Бога въплътивъщю.

Пѣ́г. ірм. ты еси оутвь.

Вьсе съмышление къ Богоу моудрая имоуща, братьнею любъвию съвъкоупльшася, благочьстивьно пожиста.

Млада оубо тёлънь, доушама же коупно святая яко благочьстиво обетъшавъша, Бога възлюбила еста.

Младъ сый оубо тёлъмь, осквырнихъ доушоу мою; нъ ты, господи, молитвами твоею моученикоу и врачю, избави мя.

Едина ты породи несъказаньно, дъво мати, тълънию въистиноу потребителя и мироу съпасение.

## Пѣ́ д. ірм. ты ми хе гь.

Оуношьскы подвигъшася блаженая въздрастъмь свёта оуностию, о сдастьхъ любъве плътьскыя неимъста отиноудь, Божия писания почитающа; тёмь, и просвъщьшася заповъдьми божьствыныими, тьмьнааго погоубиста къзнязя.

Вьсесъмысльно отьчьскыммъ, блажене, послѣдоуя стопамъ, сърьвьнителя имѣвъ добрыимъ, Романе богомоудре, Давыда, въистиноу приснопамятьнааго брата; оубо въкоупѣ благочьстьно съвъкоуплена доушама и тѣлъмь явистася.

Доколѣ, доуше моя, въ зълыихъ прѣбываеши дѣлѣхъ осквърняющися? Чъто нетрепещеши часа съмъртьна? Чъто неплачешися, въпиющи Христови: Боже, молитвами моученикоу твоею Романа и Лавыда, избави мя огня вѣчьнааго и съпаси мя.

Гласъмь ти послёдоующе, пренепорочьная, божьствьноую тебе именоуемъ, хрьстьянии вьси роди, яко Бога рожышю въистиноу, а не мьчьтаниемъ, съвьршена обоимь божьства естьствъмь и законы чдовёчьска съмѣшения.

Пъ́е. ірм. Въскоую мя отъ.

Разгићевася братооубийца, яко Канить древле, Святопълкъ оканьный явися законопрестоупьно, и къ зависти оубийство приплете, властию прельстивъся сластолюбия; отъмьщения же правъдънааго неоубѣжа.



Кръвию своею прапроудоу носяща, преславьная, и кръстъ въ скипетра мъсто въ десноую роукоу выня имоуща, съ христосъмъ цьсарьствовати съподобистася, Романе и Давыде — воина христова непобъдимая.

Гласъмь блоудьнааго въпию Ти, Отьче мплостиве, съгрѣшихъ на небо и предъ Тобою; Боже, помяни мя въпиюща, презъря моя въся прегрѣшения, молитвами, Христе, страстотърпьцю твоею — Бориса и Глѣба, оцѣсти и съпаси мя.

Вышьшю тя высёхъ и святёйшю чиновъ прославляемъ пебесьныихъ, яко дольняя съ вышьними съвъкоупльшю. Нъ, о Мати Божия, пёвьца твоя посёщаеши и поганынхъ оуставляеши шатание.

Пъ б. ірм. Опъсти мя, спсе.

Нощи и тьмы сынове нарекошася противьнии твон, въ нощи ти къ Богоу пѣние приносяща, копии събодоша, ходатавци твоемоу вѣньцю, Романе, божьствьноу оумоу бывъше.

Яко въистиноу си подобъникъ Бога въплъщьшаагося: за оубивающая тя теплѣ моляшеся, святе, яко първомоученикъ Стефанъ великый; сего ради съ нимь прославися.

Въ поучнит гръховьнъй потопляемъ въпиюти, милосърде, едине блаже: въ пристанище твое настави мя, молютися, яко да възвеличаю и азъ съ моученикома, Исоусе Христе, мъногоую твою благостыню.

Оуяшняють пророчьстии гласи Божия Родительнице; поемъ же тя и мы, видяще събытие чьстьныихъ прорицаний, дъвьства вънстиноу и чистоты въмъстилище.

Пъ 5. ірм. Бжия съхожени.

Преславьно прослави божьствьная благодать самобратьною ваю, яко притъцю въистиноу братолюбия благочьстия свътьло наказа, въиити прилъжьно: благословл.

Пострадати паче изволиста, ли оубъжати зъла безоумьпынхъ; сего ради възмьздие, — страсти и недоугы, отъ Бога обрътоста, отъ земьныихъ отъгоняти, храняща и поюща: благословл.

Чюдесы ваю кыпить Вышеградъ пречьстьный, яко рѣкы, исцѣления отъ гроба истачаета: немощьныя ицѣляета, и печальныя оутѣшаета. благословл.

Капля боготочьныя отъ тебе рожьшаагося мира освятиша, Богородице Дёво; капля оубо милости источи, освятящи доушоу и съмышление земьныимъ. благословя. - 249 -

# Пъ й. ірм. Седнь седмице.

Недовъльни бывъше оканьнии твои субийца о субиении ти: повъргоша нечьстивни звърьмъ на расхыщение, Давыде богохранимый, отъ благородьныя кръве рожься и въспитанъ благочьстивьно; иъ благодать божьствьная тя храняаше хранениемь ангелы, ликоующа съ ними въ въкы.

Пресвятая ваю память, освящающи мира, нынь пришьла есть, прехвальная страстотьрпьца, въ нюже молимъся полоучити ваю застоупление, Борисе вьсечьстьне и Глъбе блажене, любъвию непрестанта за насъ въпиюща: людие пр.

Вьсе житие мое блоудьно, доушаже ми любодёя, тёложе вьсе сквърньно, и оумъже мой нечистъ, и дёла моя вься нечиста, и вьсь въистиноу есмь повиньнъ, осоужению достоннъ; нъ къ вама моляся въпию: оумолита Господа за мя въпиюща: людие пр.

Свъта съсоудъ, чистая, бывъши, просвъти мя, и въ повелъниихъ свъта ходити ми поспъши пречистая, отъ чрева твоего въсиявъша и просвътивъша върьнымхъ сърдъца, егоже бес покоя дъти бл.

Пѣ́ б. ірм. Оудивися оубо.

На земли оубо положена быста, яко мьртва, нъ на небесьхь прославистася съ рабы Божин; тъмь и дързновъния отъ него сънодобистася, славъная; нечистааго, върхоу стояща надъ гробомь ваю, страхъмь огньнъмь отъгънаста, блаженая.

Божьетвьная и свътозарьная въистиноу вырста Борисе и Глъбе, добропобъдьная страстотърпьца, на небесе нынъ троици въседържителю предъстоита, избавления просяща прегръшениемъ зълыимъ върьно на земли ваю память тържьствоующиниъ.

Кръвию своею очървила еста нетьлёньноую ризоу и въшьла еста въ дворы бесконъчьныя веселящася, идъже апостоли, и пророци, и моученици, и сватителе и преподобьнымать мъножьство: тёхъ оубо молита за мене оканьнааго, да непреданъ оубо боудоу врагоу моемоу въ радость, Борисе и Глёбе досточюдьная.

О чюдеси пребольши оума, чюдо преславьно велие, како въмъстися въ оутробоу твою Богъ, никакоже цевъмъстимый, егоже за хвалящая тя благочьстивьно оумоли, Дъвице, отъ бъдъ язбавляющи и отъ безаконьныихъ языкъ вьсьгда.

Ст<sup>\*</sup>р. на хвалит. Га. гла в. п<sup>4</sup>о: Егда отъ др.

Егда на поли льтьстьмь стояще, къняже Борисе, напрасно пристоупища ороужьници незнаеми, посълани отъ брата твоего святопълка; видяже приставьникъ твой кописнаго, на прободение оустроено, нападе на пърси твоя, въния: обаче оли мене прободъше, толи мой господинъ; еже и сътвориша безаконънии, прободъше исквозъ того, тя прободоша къняже.

- 250 -

Егда братоненавидѣния огнь повьсей распаляашеся мысли, преблаженая, на неправьдьно оубийство ваю, моученика, и властьствьно съвѣтьствоующа единородьноую любъвь оставльшааго, тъгда богодъхновеною любъвию радоующася предаста свои доуши въ роуцѣ зижителю и съпасоу вьсѣхъ.

Придъте вьси върьнии събори роусьстин, да похвалниъ добра кънязя — Бориса и Глъба, яко отъчею любъвию даръ въсприниъша, а коликы воя земля роусьскыя, въ роукоу държаща, непротивящася братоу, оноя славы възирающа; тъмъже оувязостася въньцьмь отъ Христа Бога и съпаса доушамъ нашимъ. (Тамъже л. 104 об. — 106).

(182) Служба св. Владиміру извъстна намъ: а) по Минен праздничной XIII — XIV в. Новг. Соф. библ., *№* 11 или 39, на 114 листахъ, и 6) по Минен иъсячной за Іюль — XV в. той же библ. *№* 6 или 36. Представляемъ здъсь эту службу по списку древнъйшему (л. 67 — 72):

Мѣсяца тогоже въ ёї оуспение святаго и блаженнаго великаго князя Володимира.

Be<sup>w</sup> стр<sup>\*</sup>а. гла и. по.

О преславное чюдо! величавый разумъ погубляеть днесь и рыдають всячьская лукавая воиньства, видяще вътвъ съкуща вседичьное, силою Божиею богосажаемое и прославляемое и свътло вънчаемое отъ Бога, великаго Василия, нашего бърнаго началника.

Дивная чюдомъ пучина; жестордии бо разуми, иже вотще шатахуся, отъ лица днесь Василия веселяхуться въ честнъй его церкви, и царствуеть Христосъ Богъ; обрътъвъ его, яко паоула преже, и постави въ князя върнаго на земли свое.

Радуйся руская похвало, радуйся върьнымъ правителю, радуйся блаженный Володимире, радуйся началнице нашь, радуйся въръ забрало, радуйся чюдо чюдомъ преславное, притекающимъ пристанище тихое, радуйся всесвятый, радуйся корени въръ и молебнице молящимътися и величающимъ тя върно.

### На сти гла и.

Начэлника благочестью, и пропов'вдиика в'тръ, и княземь рустимъ верховьняго днесь, рустии сбори, сшедъшеся въсхвалимъ, великаго Володимира, апостоломъ равна, хвалами и пъсньми дховными, вънчаемъ глаголюще: радуйся Христовъ воине прехрабрый: яко томителя врага до конца погубивъ, и насъ отъ льсти его изба вивъ, и приде къ Христу царю. Но, преблажение и всехвальне, миръ и здравие и тверду ми державу моли Господа дати князю нашему, на поганыя побтды, а дшмъ нашимъ велию милость.

Кан гла г. пъ а ірмо: яко по суху.

Придете, братие, пъснь духовьную вси взопиемъ и прославимъ Христа, иже свътло прославилъ честьнаго Володимира и великаго князя.

Иже даруя съменъ съющему, ты и мнъ даруй, дарителю благыхъ, разръшая ми съоузу языку, обнови, спасе, късловословлению върно.

Иже волею и нужею ксебе всихъ призываеши, якоже древле Моисия, Іисуса: такоже и нынъ въ сердци възгласи върьнаго и достохвальнаго князя.

Честнѣйшю верховнихъ чиновъ, тебе вси знаемъ и славимъ, владычице, славящюю земныхъ; средограду и стѣну необориму съвокупилъ есть.

Пъ́ г. ірм. пъ́ ста, якоже ты Ги́ Бе.

Иже Паоула просвътомъ избраньствомь сподоби, и Василия вкупѣ—отца рускаго очьный недугъ отерлъ еси, милостиве, твоимь крещениемь.

Костянтина вёрнаго подобникъ и явися, Христа въ сердци си приимъ, и Его заповёди, якоже отець всея руси, научилъ еси.

Божественною волею твоею безбожнаго Перуна и кущю бъсовьскую скрушивъ, и къ опаши коньстии привязавъ, и повелъ бити воиномъ идолы.

Сѣнь святую обрѣть Марью Дѣвицю, Божий съсудъ, Володимиръ князь честьный, апостола Паоула ревнитель, церковь божествьную той въ имя въздвилъ есть.

#### Съ<sup>4</sup>. гла́ д

Скоро вари, княже, върнымъ наставнице; врази бо хулять и претять намъ, Христовъ оугоднице; и погуби върою твоею борющихся снами, да навыкнуть славити и чтити твою память; намъже, проповъдающимъ тя, спасай отъ всякого гнъва.

Пб д. ірм. Хб мав Бъ Гб Чт.

Чюдо преславное, страшно, неизглаголаньно свершаеть Владыка Христосъ, и обновляеть и божествнымь крещеньемь всю рускюю землю, и просвъщаеть князя Василия.

. Святло придъте, и достойно възгласите, сынове рустии, къ т. г. 18

- Digitized by Google

вашему отцю Володимиру, и память его върно вси да праздьнуимъ върно.

Отче, нечестье отгналъ еси, и всечестьную свою бабу на правовѣрную вѣру въздбиглъ еси, равнеапостоле Христовъ — княже великый Володимире.

Хвалимъ, Владычице, великая чюдеса твоя и Сына твоего; ты бо чистая молба наша непорочная, Сынъ бо твой тобою ис тля и льсти избавил ны есть.

Пб ё. ірмб: Биемь свътомь ти.

Днесь ангели Божии радующеся свътло на небесе, в память твою святую; спаслъ бо нынъ еси вси отъ всякого лукавьства и жертвъ бъсовьскыхъ. Люди своя избави и всь градъ свой.

Рыдаеть бѣсовьское темное зборище, видящи на земли попираемы идолы, иже на погыбель въздвигнули суть: божествнымь повелениемь съкрушилъ еси.

Радуйся, Василие рабе Христовъ, княже славный мудрый и молебнице о душахъ нашихъ: тобою бо мы вси избавлени есме бъсовьскыя льсти. И радуйся, вопиемъ ти.

Подъ кровомъ твоимъ дивнымъ и многымь вси прибѣгаемъ, чистая; спасение бо тя имамъ, опалепи грѣхи злыми. Аще бо ты не молишь, то кто ны избавить?

Пб б. ірм: житийскаго моря.

Силою твоею попранъ есть сотона душегубець и лестныя жертвы его, и побѣдника намъ Христосъ явилъ тя есть Василия вѣрнаго князя, скрушити и соврещи того под ногы наш.

Спасая преже Господь рукою Моисиевою израиля отъработы: тъже нынъ рукою всихъ на(ва)съ Василия князя върнаго отъ льсти идольскыя избавлени есме.

Достойно ти взываемъ и вопиемъ ти вси: радуйся всечестный блаженный; избавника бо тя имамъ съ Богомь, Василие имуще; не презри рабъ свой, но присно схрани ны.

Обрѣтохомъ, Пречистая, тобою земнин, Дѣвице всепрепѣтая, егоже желзютъ ангели на небесѣхъвидити: и сыйвидимъвъядрехъ твоихъ и младенець Богъ нашь.

Ко<sup>л</sup>. гла й. по<sup>л</sup>: възбранн.

Изрядному въеводѣ и правовѣрному, яко избавил ны еси отъ льсти, благодарнмъ тя, въсписаеть ти вся Русь, Василие, и имѣеть тя началника и заступника, и отъ всякоя скверны избавил ны еси. Тѣмже вопиемь ти: радуйся, княже благовѣрный. Ангель плотию одёнь на земли явися; послань бысть оть Бога оуготовити божественый правый путь, иже сверши силою Господнею. Дивляхуботся и радовахуть небесньи чинове, вопиюще сице: радуйся, егоже ради въра Господня просия; радуйся, егоже ради врагь скрушень бысть; радуйся, правовърныя въры въздвизателю; радуйся, безаконьныя льсти потребителю; радуйся, высото добродътелная, до небеси досязающия; радуйся, преже познавый истиньную Богородицю Марью; радуйся, яко бываеши върьнымъ царь; радуйся, яко милостынею Бога одолживъ; радуйся свъще, тму просвъщающи; радуйся свъще, осушая невърие; радуйся, имже обновихомся вси; радуйся, его ради кланяемся Творци людие: радуйся, княже благовърный.

# Пъ 5. ірм. Хладодавую оубо пе.

Елены ты новыя любовью известися, внукъ преблажение Олгы, Костантинъ же новый великый христу явися, Василие, вопия: благословенъ Богъ отецъ.

Люте лестець двизашеся на крестьяны воевати; превеликый Господь в корсуни тя възвъщаеть, и крещению божествному сподобляеть тя, и царство небесное тобъ Христосъ подалъ есть.

Обетшаную льсть бъсовьскую прогналъ еси, яко великый Христовъ оученикъ, и обновивъ просвътилъ еси вси насъ, и вопити немолчьно христови: благословенъ Богъ отець.

Отъ родъ тя всихъ избралъ Богъ превъчьный преже въкъ, и в послъдняя дни плоть приимъ отъ тебе и свершенъ вкупъ явися Богъ и человъкомъ, Приснодъво.

Пъ й. ірм. спламени святымь рос.

Отъ безбожныхъ идолъ всѣхъ насъ избавилъ еси, къ Христу же Богу насъ воздвиглъ еси, отче вѣрныхъкнязь, наказателю стедъ своихъ; тѣмь тя поемъ во вѣкы.

Костянтинъ новый ты извъстилъся еси во всей земли рустий, блаженный Василие; ты бо Христово имя изъяснилъ еси, егоже превъзносим.

Цареви вѣчному ныны ты предстоиши, и десницею его вѣцчалъся еси: молися ему за недостойныя си рабы, да тя превъзносимъ въ в.

Облакъ Слова ты еси, пресвятая, и свъща солнецная, колесница многоцъньная, дъвичецкое възвышение и гора тучная и оусырена пребываеши, пресвятая Дъво.

18\*

Digitized by Google

# Пъ б. ірм. Бога человъкомъ неоудоб.

Сладокъ, яко фюникъ высокъ възращаемъ и цвътъ творяй, масльная вътвь многоплодная, ты бываеши виньное возращение: кистъ двъ созрълъ и мученика приносящи — Романа и Давида честьнаго.

Лици киязь нынѣ предстоять ти преблагородныхъ, отъ тебе благочестье носящихъ и слюдьми вѣрными хваляще, началнице и скорый заступпице; поминай всихъ насъ, яко в мври животъ тобою да обрящемъ.

Людие мудрии русьстии, прилете вси, снидетеся къ честьнъй церкви Володимира святаго, нареченаго Василия преблажениаго, великаго князя, оугодника Христова преславнаго, примете благодать и спасение и животъ и велью милость.

Богородица дѣвице, ты родила еси на земли во плоти смѣшение Божествы бесплотное, — въ едину оупостась и въ естьствѣ двѣ, да спасеши всихъ насъ кланяющихъся вѣрно, яко Богородици чистѣй.

(183) Служба св. Ольгъ, приписываемая Пахомію, встръчается въ спискахъ XVI в. (Опис. рук. Рум. Муз. 597) и есть та самая, которая нынъ печатается въ Минеи мъсячной за іюль подъ 11-мъ числомъ. Но въ нъкоторыхъ стихирахъ есть намеки на древнъйшее ихъ происхождение. Напримъръ:

Духовно возвеселитеся Россійстін концы, памать чтуще Ольги богомудрыя: молится бо выну ко Христу съ чудотворцами и мучениками, помощницу имущи святую Богородицу, избавитися отъ бъдъ и печалей, върою поющымъ ю, и кланяющымся рацъ нетлъннаго ея тпла.

. Оумилосердися Владыко на новопросвищенныя люди твоя, не предаждь насъ въ руки поганыхъ, за множество беззаконій нашихъ: но молитвами наставницы нашея Ольги, избави ны отъ всякія напасти.

(184) См. Акты Археограф. Коммис. I, стр. 258; П. Собр. Р. Лът. I, 65.

(185) Несторъ въ Житін св. Бориса и Глѣба говоритъ о крещении Владиміра, его вельможъ и кіевлянъ; о рукоположении священниковъ и діаконовъ для Вышгородской церкви; о бракосочетании св. Бориса, по волѣ отца; объ освящении Вышгородской Борисоглѣбской церкви; о крестномъ ходъ въ Вышгородъ изъ Кіева и проч. (руб. Рум. Муз. *№* СLII). Подобное — и въ П. Собр. Р. Лѣт. I, 50 — 51. 66.

(186) Нестор. Житіе преп. Өеодосія, въ Русск. Истор.

Сборн. IV, 447. Объ обычат крестить младенцевъ въ сороковой день по рождении ихъ въ первый разъ, сколько извъстно, упоминается въ Арабскомъ собрании правилъ Никейскаго Собора—прав. 10 (apud Labbe Concil. t. II).

(187) Такъ, въ 311 году муч. Валсамъ на вопросъ мучителя объ немъ отвѣчалъ: nomine paterno Balsamus dicor; spirituali vero nomine, quod in baptismo accepi, Petrus dicor (*Ruinart*. Acta martyr. sincer. p. 502, ed. 2). *М. Евгенія* — о личныхъ собствен. именахъ у Славяноруссовъ, въ Труд. Общ. Истор. и древн. Росс. III, кн. I, стр. 65 — 77.

(188) Въ нёкоторыхъ спискахъ лётописи сказано: «и крестиша кости ею и положиша я въ церкви св. Богородица въ Володимери» (Ипат. и Хлёбник. въ Собр. Р. Лёт. I, 67 примѣч.), или даже: въ Володимерљ (Собр. Р. Лёт. II, 268; V, 138; Лёт. Переясл. Сузд. 44; Ник. Лёт. I, 138). Но это, безъ сомнёнія, значитъ только, что кости князей положены были въ церкви св. Богородицы Владиміровой или построенной Владим.ромъ, а не то, будто онё погребены, по крещеніи во Владимірљ и были нарочито перелессны туда изъ Кіева, гдё прежде лежали.

(189) «Сіе же необычное дъйство нъцы, дивящеся, въ зазоръ полагаху». Степ. Кн. I, 217.

(190) Ст. кн. І, 32. 217.

(191) Стрыйковскій именно говорить, хотя неизвѣстно, на какомъ основаніи, что przyszli do Kijowa trzej archimendritowie cerncy, ludzie uczeni z Greciej i podnieśli kości dwu xiążąt... (Kronik. I, 163, Warszaw. 1845). См. Каро. Соб. прав. 26 въ новоизд. книгѣ правилъ; а разныя толкованія на означенныя слова Апостола — у Калмета въ его коммент. на Св. писаніе. Cfr. Bingham. Orig. ecclesiast. lib. XI, c. 4, §§ 3. 4.

(192) М. Евген. Оп. К.-Соф. Соб. стр. 42-43; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 37-39.

(193) М. Евген. о древн., найденныхъ въ Кіевъ, Труд. Общ. Ист. и древн. Росс. III, кн. I, стр. 153 — 160. Снес. Ж. М. Н. Пр. 1836, ч. XII, отд. II, стр. 275 — 278.

(194) Ж. М. Н. Пр. тамъже стр. 269; Фундукл. Обозр. Кіева стр. 31 и 51.

(195) Въ 1066 году Полоцкій князь Всеславъ, взявъ Новгородъ, и колоколы съима у св. Софиь, говоритъ древняя Новгородская лътопись, и понекадила съима (Собр. Р. Лът. III, 2).

Digitized by Google

(196) Фундукл. Обозр. Кіева стр. 38—41; Ж. М. Н. Пр. Ч. XLI, Отд. VII, о Кіев. Фреск. XI вљка; Труд. Общ. Ист. и древн. Росс. III, кн. I, стр. 154.

(197) О Константинопольскомъ патріархъ — Balsamon. ad Marcum Patriarch. Alexandrin. resp. XXXVII.--- Въ одной изъ Кормчихъ XVI в., переписанной съ Кормчей 1286 года, находится Церковный уставъ Владиміровъ, гдѣ, какъ мы видѣли (примѣч. 22), вел. князь говоритъ: «и прославихъ Бога, яко сподоби мя пріяти таковую благодать преосв. митрополитомъ Михаиломъ, и взяхъ его первого митрополита отъ Патріарха и отъ всего Собора почтенаго лампадою и сакомъ, яко втораго Патріарха» (Опис. Рум. Муз. стр. 310; снес. 312. 313). Впрочемъ, и самъ Патріархъ даже въ XII въкъ облачался въ саккосъ только три раза въ годъ: на Пасху, Пятидесятницу и Рождество Христово, какъ свидътельствуетъ современникъ Валсамона Димитр й Хоматинскій, архіепископъ Болгарскій (слова его приводятся арид Meursium in Glossario Graeco-barbaro, sud voce: Σά×хос).

(198) Фундукл. Обозр. Кіева стр. 27 — 29.

(199) П. Собр. Р. Лът. I, 65. 85 и др. Опис. К.-Соф. Соб. стр. 55. Фундукл. Обозр. Кіева стр. 49 — 50.

(200) П. Собр. Р. Лът. I, 69; Метафраст. Опис. Новгор. Соф. Соб. стр. 34 — 55.

## 4. КЪ ГЛАВЪ ТРЕТЬЕЙ.

(201) П. Собр. Р. Лът. I, 51. 65; Степ. Кн. I, 171—172. 185. 214; Ник. Лът. I, III; *Нестор.* рукоп. Жите св Бориса и Глъба. А Стрыйковскій говорить вообще: i dał (Wodimirz) wszystkich przerzeczonych synów swoich i przy nich kilkoset synów bojarskich pisma greckiego i hlabolskiego (którego dziś Ruś używa) uczyć przelożywszy nad nimi diaki i młodzience ćwiczone (Kronika Polska... I, 132).

(202) Ст. Кн. І, 143.

(203) Лётоп. Переяславля Суздал. стр. 31; Мнихъ Іакоеъ въ Житін блаж. Володимера, Хр. Чт. 1849, II, 332.

(204) «К сим же и дати ся веля на учение божественныхъ книгъ единому отъ учитель, и якоже и сотвори, и въскоръ извыче всю грамату, якоже всъмъ чудитися о премудрости и о разумъ дъ- 257 -

тища, и о скоремъ его учении. Покорение же его и повиновение кто исповѣсть, еже стяжа во учении своемъ не токмо же ко учителю своему, но и ко всљмъ, учащимъся с нимъ. Въ тоже время отець его житию конецъ приятъ, — сущу же тогда блаженному Θеодосию 13 лѣтъ»... (Житіе преподоб. Θеодосія, въ рукописномъ Патерикѣ).

(205) Ник. Лът. I, 94; Ст. Кн. I, 143. Обстоятельнъе о нашихъ тогдашнихъ школахъ см. въ разсуждении Г. Лавровскаго: о древле-Русскихъ училищахъ, Харьк. 1854.

(206) П. Собр. Р. Лёт. І, 54. 65. 66. «Поставляя попы и дая имъ отъ имѣнья своего урокъ, веля имъ учити люди, понеже тѣмъ есть поручено Богомъ, и приходити часто къ церквамъ... И собра писцѣ многы, и прекладаше отъ Грекъ..... Ярославъ..... любимъ бѣ книгамъ, многы написавъ, положи въ церкви святой Софьи»....

(207) П. Собр. Р. Лът. V, 136; Няк. Лът. I, 132; снес. Карамз. II, прим. 54. Что Новгородское училище основано Ярославомъ дъйствительно въ 1030 г., о томъ ясно свидътельствуютъ означенныя лѣтописи. При этомъ не можемъ не замѣтить странной ошибки, встрѣчающейся въ нѣкоторыхъ нашихъ книгахъ (Истор. Росс. Іерарх. І, 404, М. 1807; Филарет. Ист. Русск. Ц. І, 48 — 49), будто въ Ярославовомъ новгородскомъ училищъ, еще при жизни перваго новгородскаго епископа Іоакима, былъ учителемъ ученикъ его Ефремъ, между тёмъ, какъ лётописи говорятъ совсёмъ другое, — говорять, что Ефремь благословень быль учити уже по смерти Іоакима, и именно въ его мъсто т. е. до избранія преемника Іоакиму; учити не дътей, но вообще люди новопросвъщенныя, чтобы мужи и жены въру христіанскую твердо держали, а поганскія въры не держали и не имъли бъ, — н что Ефремъ дъйствительно училъ Новгородцевъ, въ продолжение пяти лѣтъ, до времени избранія преемника Іоакиму Луки Жидяты, а самъ святительству несподобися (П. Собр. Р. Лѣт. III, 179. 210; Опис. рукоп. Рум. Муз. 510; снес. прим. 90).

(208) П. Собр. Р. Лѣт. І, 65.

(209) Нестор. въ рукоп. Житім пр. Осодосія; П. Собр. Р. Лът. I, 65. Польскій лътописецъ *Меховита* о св. Владиміръ: applicuit insuper pueros litteris Graecis, artifices ex Graecia conductos locavit et salariavit (Chronica Polon. lib. II, сар. 3, р. 26, Cracow. 1521). А слова Стрыйковскаго см. выше въ примъч. 201.

Digitized by Google

(210) Эти три разряда книгъ при Ярославѣ различаетъ самъ преп. Несторъ, говоря: «и собра писцѣ мпогы, и прекладаше отъ Грекъ на Словенское письмо, и списаша книги многы, н сниска, имиже поучашеся вѣрніи людье» (П. Собр. Р. Лѣт. І, 65). Въ древнемъ житіи блаженнаго Володимера замѣчено, что онъ, еще когда возвращался изъ Херсона, взялъ съ собою оттуда, между прочимъ, иконы изборныя и книгы (Хр. Чт. 1849, II, 331).

(211) См. въ Опис. старопеч. книгъ Гр. Толстаго, стр. 56-58, М. 1829.

(212) Опис. Славянскихъ рукописей Моск. Сунодал. библіотеки, отд. І, введ. стр. VIII и въ самомъ Опис. стр. 20. 29. 41. 52 и др. М. 1855.

(213) Прибавл. къ Твор. св. Отц. II, 223. 293.

(214) Эти копін XV в. есть въ библіотекахъ Троицкой Сергіевой Лавры, Моск. Дух. Академія и другихъ. Востоков. Предисл. къ Остромір. Еванг. стр. II — III. Москентянин. 1843, *М* 7.

(215) Вопросъ о числъ книгъ св. Писанія, переведенныхъ св. Кирилломъ и Меводіемъ, нѣкоторые считаютъ рѣшеннымъ окончательно, указывая на свидътельство Іоанна, экзарха Болгарскаго, о шестидесяти уставныхъ книгахъ, переведенныхъ св. братьями; но, кажется, не совсѣмъ справедливо. И, во первыхъ, можно еще сомнѣваться, точно ли подъ именемъ шестидесяти уставныхъ книго, разумѣются только книги каноническія въ строгомъсмыслѣ, безъ книгъ не-каноническихъ. Извъстно, что касательно шестидесяти книгъ св. Писанія существовало между Христіанами два мнѣнія. Одни разумѣли подъ шестью-десятью не только книги каноническія, но и не-каноническія : доказательство находимъ въ «Сокращенномъ изложеніц правилъ Апостольскихъ», изданномъ у Беверегія (Bevereg. Pandect. canon. T. I, p. 57. Oxon. 1672) вибстб съ толкованіями Аристина, и несомибнио принадлежащемъ нъ V въку. Здъсь содержание 85 правила Апостольскаго выражено такъ: Σεβάσμιος ή έξηχοντάβιβλος μόνον, т. е. однъ-шестьдесять книгь суть книги достопочтимыя; а въ 85 правилъ Апостольскомъ перечисаяются не только книги каноническія въ строгомъ смыслъ, но нъкоторыя и не-каноническія, именно: книга Інсуса сына Сирахова, и три книги Маккавейскія. Другіе, подъ шестьюдесятью книгами разумъли собственно книги каноническія, какъ видно изъ перечня этихъ книгъ, приписываемаго св. Іодину - 259 -

Дамаскину, и слёд. относимаго къ VIII вёку (Дополн. къ статьё: Кирилль и Меводій, слав. просвът., въ Чтен. И. Общ. И. и древн. Росс. 1847, M<sup>2</sup> 5, отд. I стр. 29 — 30). Теперь вопросъ: какое-же изъ этихъ мнѣній могъ имѣть въ виду Іоаннъ. экзархъ Болгарскій, говоря о шестидесяти уставныхъ книгахъ, переведенныхъ св. Меводіемъ? Мнѣніе послѣднее, какъ выраженное въ перечнъ священ. книгъ Іоанномъ Дамаскинымь, сочиненія котораго переводилъ экзархъ? Очень естественно. Но точно ли означенный перечень принадлежить св. Дамаскину? Сомнѣваемся : этотъ перечень-а) вовсе несогласенъ съ другимъ перечнемъ свящ. книгъ, который безспорно принадлежить св. Дамаскину и начинается такъ: «должно знать, что кингъ Ветхаго завъта двадцать дзъ. по числу буквъ еврейскаго языка»... (гл. о Писаніи въ Богослов. см. у Калайд. стр. 133), — замѣчаніе, впрочемъ, еще неважное: б) представляетъ странное раздѣленіе свящ. книгъ, насчитывая ветхозавѣтныхъ пе 33, какъ слѣдовало бы, а 34, и новозавѣтныхъ не 27, а только 26, чего такой ученый Богословъ, какъ св. Іоаннъ Дамаскинъ, никакъ бы не допустилъ; но что всего важнѣе-в) не полагаеть въ числѣ каноническихъ книгъ ветхозавѣтныхъ книги Есеирь, и новозавѣтныхъ — книги Апокалипсиса, тогда какъ св. Дамаскинъ несомнѣнно признавалъ эти книги каноническими (см. его Богосл. гл. о писаніи), какъ признавала ихъ и вся православная Церковь въ его время и въ послъдствіи. Былъ ли, по крайней мъръ, извъстенъ этотъ перечень 60 книгъ Іоанну экзарху, и не имъ ли даже переведенъ на славянскій языкъ? Былъ ли извъстенъ ему въ подлинникъ, не знаемъ; а что не имъ переведенъ, въ этомъ убъдиться легко: у Іоанна экзарха, въ несомнённомъ принадлежащемъ ему переводъ (богосл. гл. о писаніи) названія свящ. книгъ переведены, большею частію, совстмъ иначе, нежели какъ онт переведены въ этомъ перечнѣ (см. у Калайд. стр. 134. 136). Но не поясняетъ ли экзархъ самъ себя, когда выражается, что св. Меводій перевелъ 60 книгъ именно уставныхо, т. е. каноническихъ? Правда, слово: уставный можно признавать за переводъ Греческаго: халонкос. Только извёстно, что и на греческомъ языкъ название: каноническая книга употреблялось иногда въ смыслё нестрогомъ, а общирномъ, т. е. книга, именуемая канонами, уставами, правилами Церкви; потому прилагалось и къ книгамъ не-каноническимъ, какъ, напримѣръ, въ 33 правилѣ Карвагенскаго Собора, где названы каноническими даже книга Товін

Digitized by Google

и книга Іудиеь. И весьма замѣчательно, что Іоаннъ экзархъ, переводя главу о писаніи (въ богосл. Дамаскина), когда дошла ръчь о книгахъ каноническихъ въ строгомъ смыслѣ, назвалъ ихъ по славянски не уставными, а нарочитыми, равно какъ и въ Сборникъ ХІ вѣка, при переводѣ этой же самой главы, онѣ названы не уставными, а рочьными (см. у Калийд. стр. 133 — 134). Во вторыхъ, если даже согласиться, что Іоаниъ — экзархъ подъ именемъ шестидесяти уставныхъ книгъ разумѣлъ собственно каноническія, — отсюда еще не слёдуеть, будто свидѣтельство экзарха мы должны предпочесть другому, болѣе важному свидѣтельству, которое гласитъ, что св. Меводій «предожи въборзъ вся книги исполнь, развѣ Маккавей, отъ греческа языка въ Словенскъ» (см. статью: о св. Кириллѣ и Меводіѣ, въ Москвит. 1843, ч. Ш. № 5. стр. 432). Іоаннъ экзархъ — а) несомнѣнно жилъ во дни болгарскаго царя Симеона (888 — 927); но, чтобы онъ былъ современникомъ св. Меоодію, скончавшемуся въ 885 году, ни откуда неизвъстно (см. Калайдовича объ Іоаннъ экз. болгарскомъ стр. 9 - 16); б) если же и былъ современникомъ, то не былъ очевидцемъ, и, главное, судилъ о великомъ трудѣ св. Меводія только по слухамъ (въ прологѣ къ Богословію св. Іоанна Дамаскина, сказавъ о переводѣ св. Меводіемъ 60-ти книгъ уставныхъ, Іоаннъ экзархъ продолжаетъ : «Азъ же се слыша мъногажды, хотъвъ окуситі учительская сказания», и чрезъ нѣсколько словъ : «оны бо 60 преложилъ бѣаше уже Меводии, якоже слышахъ». Калайд. стр. 129); в.) записалъ свое свидътельство о переводъ свящ. книгъ Меводіемъ спустя уже нёсколько лёть, по окончаніи этого дёла (Калайд. тамъ же 129-131), и-г) самъ даже не видълъ или, по крайней мъръ, не имълъ подъ руками нъкоторыхъ, если не всъхъ, библейскихъ книгъ перевода Меводіева (тамъ же 27. 30). Удивительно ли, если къ подобному лицу могли дойти слухи о трудѣ св. Меводія, невполнѣ точные? Удивительно ли, если такой свидѣтель могъ ошибиться? Между тѣмъ, какъ другое, представленное нами, свидътельство, безъ всякаго сомпьнія, принадлежитъ непосредственному ученику св. Меводія и очевидцу, который болѣе двадцати лётъ находился при этомъ Апостолѣ Славянъ, какъ одинъ изъ ближайшихъ его сподручниковъ, и самъ же, можетъ быть, участвовалъ, вмѣстѣ съ своимъ великимъ учителемъ, въ переводѣ свящ. книгъ (о св. Кириллъ и Меводіъ въ Москвит. 1843, ч. III, M 6; Шафарика, Разцвётъ Слав. письменности, въ Чт. И. Общ.

- 261 -

И. и Д. Р. годъ З-й M 7, отд. III, стр. 42. 45. 49). По мибнію Г. Шафарика, этотъ ученикъ св. Меводія, написавшій житіе своего учителя, былъ именно Гораздъ, а по мивнію Г. Уидольскаго-Климентъ (Чт. И. Общ. И. и Д. Р. годъ 3-й M 7, отд. II, предисл. стр. XI). Но тотъ и другой были самые важные и главнъйшіе изъ всъхъ учениковъ и сотрудниковъ Меводіевыхъ. Такой ли человъкъ могъ не знать истины со всею точностію и подробностію и не засвидѣтельствовать о ней беошибочно? Утверждать же, будто выражение: развъ Маккавей — значитъ вообще: кромъ книго неканоническихо, есть совершенный произволъ и заключеніе отъ части къ цёлому. Послёдующія свидётельства (X — XIII в.), кромѣ одного пролога XIII в., повторяющаго слова Іоанна экзарха, говорятъ уже безъ всякаго ограниченія, что св. Меводій перевелъ всъ книги свящ. писанія ветхаго и новаго завъта; но, какъ позднъйшія, не могутъ имъть силы при свидътельствахъ древнъйшихъ (свидътельства эти можно видъть въ книгъ: Истор. Христіанства въ Россіи до рэвноапост. князя Владиміра, стр. 225 -228).

(216) Нестор. въ рукоп. Житін св. Бориса и Гльба; Восток. Опис. рук. Рум. Муз. стр. 693; Погодин. Изслъд. о Русск. Истор III, 346.

(217) Приб. къ Твор. св. Отц. II, стр. 257-258.

(218) См. Сухомлинова—О древней Русской лѣтописи, стр. 65—68, Спб. 1856. Тамъ напечатаны и сведены вмъстъ, и греческій текстъ Синкеллова Исповъданія и переводъ, помъщенный въ нашей лѣтописи (П. Собр. Р. Лѣт. I, 48).

(219) И этоть древнѣйшій болгарскій переводь Свикеллова Исповѣданія вѣры представленъ тамъ же у г. Сухомлинова параллельно съ подлиннымъ текстомъ и другимъ переводомъ, находящимся въ нашей лѣтописи. При сличеніи изъ оказывается, что болгарскій переводъ гораздо лучше помѣщеннаго въ нашей лѣтописи. На-примѣръ, слова подлинника: πιστεύω.... τρεῖς ὑποστάσεις τελείας, νοεράς, διαιρουμένας ἀριῦμῶ καὶ ὑποστατικαῖς ἰδιότησιν, ἀλλ' οὐ ℑεότητι — переведены въ болгарскомъ переводѣ: «вѣрую въ.... трин собъства съвършена, раздъляема числомъ и собъственными своиствы, нъ не бжствомъ», а въ лѣтописи: «вѣрую въ.... три собъства свершена, мыслена, раздѣляема числомъ и собъственнымъ собъства свершена, мыслена, раздѣляема числомъ и собъственнымъ собъства съвършена, лыслена, раздѣляема числомъ и собъственнымъ собъства съвършена, лыслена, раздѣляема числомъ и собъственнымъ собъства съвършена, мыслена, раздѣляема

Digitized by Google

, e

**- 262 --** ·

νησία διαφέρων τοῦ ύιοῦ — переданы въ болгарскомъ переводъ: «Ойъ бо своесобыствынъ собыствынъ Ойъ.... единъмъ нерождениемъ различино съ Сномъ», а въ лътописи: «Отецъ 60 — Богъ Отецъ.... единъмъ нероженьемъ старъй (?) сый Сына». Еще даste choba: έκπορεύται δὲ τὸ πνεῦμα τὸ ἅγιον ἀχρόνως καὶ ασωμάτως — переданы въ болгарскомъ переводъ: «исходитъ же и стый Дхъ безвременьню и безплътьню», а въ лътописи: «... безъ времене и безъ тъла». Еще гораздо важнъе слова: бюс аосоноστατος ό ύιος, δμοούσιος τῷ πατρί..., πνεῦμα ἀυθυπόστατον τό πνεῦμα τὸ ἅγιον, τῷ πατρὶ καὶ τῷ ὑιῷ ὁμοούσιον καὶ συуаїдиоч — переведены въ болгарскомъ переводъ: «Сынъ своесобьствынь сынь, единосущьнь Оцю.... Дль своесобынь Стый Дль. Оцу и Сну единосуштьно и съприсносуштьнъ», а въ лътописи: «Сынъ подобосущенъ Отцю.... Духъ есть пресвятый, Отцю н Сыну подобносущень и присносущень». То же можно видъть и далће.

(220) См. въ предылущ. примѣчанін, а исповѣданіе вѣры мптроп. Иларіона съ словомъ: единосущный — въ Приб. къ Тв. св. Отп. II, 253. Кстати замѣтимъ, что п въ Никео-Цареградскомъ символѣ, по его древнѣйшимъ славянскимъ переводамъ — болгарскому и употреблявшемуся въ Церкви Русской, Сынъ Божій исповѣдуется единосущнымъ Отну (см. Два древніе спмвола вѣры по рукоп. XIII вѣка, въ Хр. Чт. 1853, II, 217—223).

(221) Поученіе Луки Жидяты напечатано въ Русск. Достопамятн. I, 1 — 16, по двумъ спискамъ конца XVI въка. Намъ пришлось встратить это поучение, безъ вмени впрочемъ автора, въ рукописной «Зборницъ разныхъ св. отецъ» Новгор. Соф. библіотеки. XIV — XV въка (пис. частію на пергаменъ, частію на бумагъ на 125 листахъ, по стар. катал. № 94, л. 29 об.), подъ заглавіемъ: «Слово пооучение ерляъское». Здъсь оказываются нъкоторые, довольно важные, варіанты, и потому мы предлагаемъ это слово сполна по новому списку: «Се, братие, сию заповедь пьрвѣе извѣстно должни есмы вси крьстьяне държати: втровати въ единъ Богъ, въ Троици славимъ, въ Отца и Сына и Святаго Духа, якоже наоучили ны святии апостоли и отци оутвердили впору въ единого Бога до конца... Въруите въскресению и жизни въчьнии и гръшникомъ. Не лѣнитися к церкви ходити на заоутренюю, на литургию, на вечернюю; и въ своей клети хотяи спати Богу поклонися, тоже и на ложи ляжии. А в церкви тоже стой съ страхомь Божиимь; не

молви речии, не помышли, но моли Бога всемь сердцемь, да отдястъ ти Богъ грѣхы. Любовь имћите съ всякымь человѣкомь, а боле съ братиею. Не буди ино на сердци, а ино въ оустѣхъ. И подъ братомъ ямы не рыи, да тебе Богъ въ горшая не върьжеть. Буди правдивъ и братиет тако, акы не каяся, правды дъля и закона Божия, и гробу прилежа, да счетаеть тя Богъ съ святыми своими. Претрыните братъ брату и всякомоу человъку, а не въздати зла за зло. А другъ друга похвали, да в Богъ вы похвалить. Не мози свалити. да не наречешися сынъ дияволоу, но смирися, да наречешися сынъ Божий. Ни осуди брата ни речью, ни мыслию; помпнай своя гръхы, да тебе Богъ не осудить. Помилуите оубогыя аладныя, тёмьничныя; своимъ сиротамъ милостиви боудите, то бо велми милостивъ есть, иже домачняя своя бесъ скорби створить. Смышление людьское не лёпо имёти намъ. ни молвити срамна слова, ни гизватися на всякого дни на всяко человљко. Ни о христовании посмљися никомуже; в напасти търпи и на Бога оупование имъй; буести не имъй, ни гордости и инъхъ ся люплые твори. Поминай, яко оутро будеши смрадъ, гнои и червие. Боудете въ смирении, кротци, не многоглаголиви, да и послушьници будете и творци Божиниъ запобъдъмъ: в гордаго бо сердци дияволъ живеть, Божия слово не хощеть прилнути к нему. Чти стараго человъка и родителя своя; не кленися Божиимъ именемь, ни иного заклинанте, ни проклинанте; судите судъ по правдъ. Бога ся боитеся, а князя чтите. Раби будете пьрвое Божин, та же Господу чтите отъ всего сердца; ерея Божия чтите. Ни оубии, ни оукради, ни солжи, лжи послухъ не буди, не завиди, не оклевечи; блядня не створи с чюжими женами, ее пии без года, но в мпру, а не вь пияньство. Не буди гнёвливъ, ни напраснивъ; с печалными ся печалуй, съ радующими ся радуй; и сквернена не ядите, святыя дви чтите. Буди же ми съ всеми вами аминъ.»

(222) Акт. Архестр. Экспед. I, стр. 258. Кромѣ напечатанныхъ списковъ слова Иларіонова въ прибавленіяхъ къ Тв. св. Отцевъ и въ Чтеніяхъ Моск. Истор. Общества (см. примѣч. 13), мы встрѣчали списки этого слова и въ рукописяхъ, наприм., въ Чети-Минеи за іюль XVI в. Новгор. Соф. библ.; Кириллов. книгохран.,  $\mathcal{N}$  313, л. 73 — 90. Но видѣнные нами списки почти ие представляютъ никакихъ разностей съ папечатанными и оканчиваются согласно съ напечатаннымъ въ Чтеніяхъ. Только «Молитву» Иларіона мы нашли въ Кормчей Румянц. Музеума,  $\mathcal{N}$  233, л. 314

Digitized by Google

(Восток. стр. Опис. стр. 202) съ нъкоторыми особенностями, сравнительно съ печатнымъ текстомъ, которую потому и помъщаемъ здъсь: «Владыко Господи Боже нашь, высокій и славный человѣколюбче, въздая противу трудом славуж и честь, и причастьники творя своего царства, помяни, яко благъ, нас нищих твоих; яко имя тобъ человъколюбец. Аще и добрыхъ дъл не имамы, ну, многіа рэди своеа милости, спасины; мы бо людіе твои и овца паствины твося, и стадо, еже новоначат паствити, истргъ отъ пагюбы идолослуженіа. Пастырю добрый, положивый душу свою за овца, не остави нас, аще и еще блудим; не отвръзи нас, аще и еще съгръшихомъ ти, акы новокуплени раби, въ всем не угодяще господину своему. Не възгиушайся, аще мало стадо, ню рецикъ нам: не бойся, малое мое стадо; яко благоизволи отецъ вашь небесный дати вам царствіе. Богатый милостію и благый щедротами, объщавыйся пріимати кающихся, ожидая обращенія грѣшьных, не помяни многих гръх наших, пріими ны обращающихся к тобъ, заглади рукописаніе съблазнъ наших, укроти гнёвъ, имже прогнёвахомъ тя, человёколюбче; ты бо ны еси Господь, и власть или жити нам, или умрети. Утолиж гнѣв, милостиве, егож достойни есмы по дѣлом нашим, мимоведи искушеніе наше; яко прысть есмы и прах, и не вънійди въ суд сърабом твоим. Мы людіе твои, — тебе ищем, тебѣ мили ся дтем, тебъ припадаем : съгръшихом, злая сътворихом, ни съблюдохом, ни сътворихом, яко же заповъда нам; земніи суще, къ земля праклонихомся, и лукавая съдбяхом пред лицем славы твоеа, на похоти телесныя предахомся, поработихомся гръхови и печалем житейским, быхом бъгуни своего владыкы, убози от добрых дъл, окаянни злаго ради житіа. Плачемся, просим, и молим и каемся своих злых дѣл, — просимъ: да страх твой послеши въ сердца наша, молим: да на страшнём судё помилуеши ны; нынё же спаси, ущедри, призри, посѣти, умилосердися, помилуй; твое бо есмы създаніе, твоею руку дѣла. Аще бо безаконіа наша надзриши, Господи, Господи, кто постоит? Аще бо въздаси комуждо подѣлом его, то кто спасется? Яко от тебе оцъщение ест, от тебе милость, избавленіе, и душа наша въ руку твоею, и дыханіе наше въ воли твоей. Донелъж бо благое призирание твое на нас бъаше, благоденьствовахом; а егда съ яростію призрѣ наны, ищезохом, аки утрыняя роса, не постояхом, акы прах пред лицем вѣтру, и уж мали оставшеся милости просим. Помилуй ны, Боже, по велицей милости твоей; въсе бо благо от тебе къ нам приходит; въсе бо неправедное от

нас къ тебъ; въси бо уклонихомся, итсть от нас ніединого о небесных тыщашас и подвизающес, ню вси о печалех житейских; яко оскудѣ преподобный на земли, не тебѣ оставляющу и презрящу нас, ну нам тебе не взыскающих. Тёмже боимся, егда сътвориши на нас, яко на јерусалимъ, остављешем тя и неходившимъ въ пути твоя. Ну потръпи на нас и еще, долготьрпе, устави гитвный твой пламень, рабы твоя сам направляя на истину твою, научаа ны творити волю твою; яко ты еси Богъ наш, и мы людіе твои, твоя часть, твое достояние. Не въздъваем рук наших къ Богу чужему, ни послъдуем лжепророку, ни ученіа еретического дръжим; ну к тебѣ въпіем истинному Богу, и к тебѣ живущему на небесѣх очи възводимъ, к тебѣ руки наша въздѣваем : изми ны из напасти, помилуй ны, призываяй гръшники на показние, и на страшнъм ти судъ деснаго стояніа не отлучи ны, ну благословеніа праведных причасти насъ. И донелъж стоит мір, взми ны от руку чужих; в да не нарекутся людіе твои: людіе пагубній, и стадо твое: пришельци въ земли не своей; да не рекут страны: где есть Богъ их? И не попущай на ны скорби п гладу и напрасных сьмртій огня и потопленія, да не отъаются малодушьнія милости твоея. Мало показни, а много помилуй; мало уязви, а милостивно исцёли; вь малѣ оскрьби, а вь скорт обвесели : яко не тръпит наше естество дльго носити гићва твоего, яко стебліе — огня. Ну укротися, умилосердися на люди твоя: ратныя прожени, мир утврьди, а страны укроти, град угобзи, благовърнаго князя нашего, имя рекъ, языком огради, боляры умудри, грады рассели, церковь твою възрасти, достояние твое соблюди, мужа и жены и младенца спаси, сущая вработь, и въ плънении, и въ заточении, и на путех, и въ плаваніцуь, въ темницах, и въ алкоть, въ жажди и въ наготъ — въся полься, въся утъши и обрадуй, радост творя им душевную и тълесную, политвами пречистыа ти Матере, и святых небесных сил. и предтеча твоего Крестителя Іоанна, апостолъ, и пророкъ, и мученик, и преподобных и въсъх святых. Умилосердися на ны, да, милостію твоею пасоми въ единеніи въры, въкупь и въ веселіи радостно славим тя Господа нашего Інсуса Христа съ Отцемъ и пресвятым Духом, Троицю нераздбльну, единобожествьну, царствующу на небеси и на земли, — ангеломъ и человъкомъ видимъй и невидимъй твари, нынъ и присно и в въкы въком. Амин».

(223) Русскій переводъ всего сочиненія Митрополита Леонтія объ опръснокахъ напечатанъ во Временникъ Моск. Истор. Общ.

Digitized by Google

кн. V, отд. 2, стр. 1 — 18. Мы, впрочемъ, имѣли подъ руками другой переводъ.

(224) Kapama. I, npnn. 474; Mattaei Accurata cod. Graecor. MSS. bibl. Mosqu. S. Synodi notitio et recensio, T. I, № № 353. 355. Lips. 1805; Allatii de eccles. occid. et orient. perpetua consens. lib. II, cap. 18, § 18, p. 872; Catalog. cod. graec. Nanian. p. 150.

(225) Онъ написалъ три посланія объ опръснокахъ къ Латинянамъ (Fabric. I, р. 526. 527), и всѣ они начинаются иначе, нежели посланіе нашего Льва митрополита, какъ видно изъ Маттеева же каталога рукописей Моск. Сунод. библіотеки, въ кодексѣ первомъ подъ № 16 — 19, и второмъ подъ № 25.

(226) Русск. Историч. сборн. изд. Общ. И. и Др. Русск. т. VI, стр. 375, М. 1843.

(227) Пр. Иннок. Начерт. Церк. Ист. II, стр. 88. М. 1834; Klée Manuel de l'hist. des dogmes Chret., trad. de l'allemand par Mabire, T. II, p. 301, Par. 1848.

### 5. КЪ ГААВЪ ЧЕТВЕРТОЙ.

(228) Biener, de Collect. canon. Eccl. Grecae p. 12 — 25, Berolin. 1827; Mortreuil, Hist. de droit Byzant. t. I, p. 202, Paris 1843; Розенкампф. Обозр. Кормч. книги стр. 37 — 43, М. 1829.

(229) Кормчею книгою ( $\pi\eta\delta\alpha\lambda$ :сv) названъ сводъ церковныхъ правилъ потому, что эти правила служатъ какбы кормиломъ, которымъ управляется церковь, издревле уподобляемая кораблю (подробн. см. тамъ же у Розенкампфа стр. 67 — 70).

(230) Достойны замѣчанія слова, находящіяся въ Церкомномъ уставѣ Новгородскаго князя Всеволода — Гаврівла (1125—1137): «азъ всмотрѣхъ въ Фотія, патріарха цареградскаго, граматы, что принеслъ на Русь князь велпкій Владиміръ, нареченный бо святомъ крещеніи Василій, сынъ Святославль..., аже стоитъ въ грамотъ: торговая вся вѣсы, мѣрила и... епископу блюсти безъ пакости...» (рукоп. моей библіотек. № 71, л. 27 об.). Подъ граматами Фотія здѣсь, конечцо, разумѣется Фотіевъ Номокавонъ.

(231) Восток. Опис. рук. Румянц. Муз. Л ССХХХ, стр. 283—289; Розенкамиф. Обозр. Кормч. кн. стр. 114—130. (232) Зиновій — въ 52 словѣ своемъ па ересь Өеодосія Косаго; П. Собр. Р. Лѣт. І, 65; Розенкампф. Обозр. Кормч. кн. стр. 51.

(233) См. въ печатн. Кормчей ч. II, гл. 42: отъ свитка (codex) новыхъ заповљдей благочестиваго Густиніана Царя, и гл. 44: отъ различныхъ граней Густиніана Царя новыхъ заповљдей (Novellae) главы избранны.

(234) *М. Иларіон.* Похв. кн. Владиміру, въ прибавл. къ Тв. Св. Отц. II, 277.

(235) О церковномъ уставѣ Владиміровомъ, въ томъ или другомъ отношеніи, говорили уже многіе изъ нашихъ писателей и ученыхъ, напримѣръ: Карамзинъ (Ист. Гос. Росс. I, 238 и прим. 506, изд. 2), Митр. Евгеній (Опис. К.-Соф. Соб., въ прибавл.  $\mathcal{N}$  2, стр. 5 — 10), Погодинъ (Изслѣд. о Русск. Истор. I, 263—272), Калачовъ (Изслѣд. о Русск. Правдѣ I, 151—153; о Корич. кн. въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1847,  $\mathcal{N}$  III, отд. I, стр. 63 — 121;  $\mathcal{M}$  IV, отд. I, стр. 14. 15) и съ особенною обстоятельностію Неволинъ (о простр. церк. суда въ Россіи до Петра В., напеч. въ Ж. М. Н. Пр. 1847,  $\mathcal{M}$  8, и въ особыхъ оттиск. стр. 28 — 69). См. также Хр. Чт. 1851, II, 422 — 445.

(236) 1-й напечатанъ въ Лътоп. Переясл. Суздал., изд. Кн. Оболенскима, стр. 34. Латопись эта, по свидательству издателя, взята изъ Сборника, писаннаго во второй половинѣ XV вѣка съ рукописи, переписанной въ 1261 году (Предисл. стр. LIX). Соображенія о времени составленія літописи см. въ томъ же Предисл. стр. II — VI. Списокъ № 2-й изданъ И. Лепехинымъ въ Дневн. запискахъ его путешествія, ч. III, стр. 351—352, С. П. б. 1780, и потомъ въ Полн. Собрании ученыхъ путеш. по Россіи т. V, стр. 336-337, С. П. б. 1822. По малодоступности этого послёдняго списка мы перепечатаемъ его здёсь сполна: «Въ имя Отца и Сына и Святаго Духа. Се Азъ князь великій Василей нарицаемый Володимеръ сынъ Святославль унукъ Игоревъ блаженныя Ольги, успріалъ есмь крещеніе святое отъ Греческихъ Царей Костантина и Василья, и Фотъя Патріарха узяхъ перваго Митрополита Михзила на Кіевъ и на всю Русь, иже прести всю землю Рускую. И по томъ лѣтомъ минувшимъ създахъ церковь святую Богородицу, и дэхъ десятину къ ней во всей земли Руской Княженія отъ всего суда 10-тый грошъ и съ торгу 10-тую недилю. Изъ домовъ на всякое лъто 10-е всякаго стада і всякаго живота чюдной

19

Матери Божін и чюдному Спасу. І по томъ воззрѣхъ въ Греческій номоканунъ и обрътохъ въ немъ, яже не подобаетъ сихъ тяжъ и судовъ судити князю ни бояромъ ни судьямъ его, и сгадавъ Азъ с своею княгиною Анною, и с своими дътми, далъ есмь святой Богородицы и Митрополиту и всёмъ Епископомъ, а ты неступають ни дътя мон ни унуци мои, ни родъ мой въ люди церковныя і во всъ суды, і по встиь городомъ даль есмь і по погостомъ и по свободамъ, гдѣ крестьяне суть, а кто уступитъ на мое даніе, судъ мнѣ съ тѣмъ предъ Богомъ, далъ есмь роспуты смилное заставание, умыкание, пошибаніе помежи мужемъ и женою о животѣ іли о племени или о сватовствъ поимутся, въдство, уръканіе, узлы, зелье, еретичество, зубоядение иже отца и матерь бьютъ, или сынъ и дочи бьется, иже истяжутся о задници, Митрополичи люди церковны, игуменъ игуменіа; поповичеве, чернецъ, черница, дьяконъ, дьякановая, проскурница, пономарь, вдовица, калика, сторонникъ, задшный человъкъ, прикладникъ, хромецъ, слѣпецъ, дьякъ и вси причетницы церковныи аще кто ихъ внидетъ в вину, судити тъхъ Митрополиту и Епископомъ опричи мирянъ».

(237) Рук. Румяни. Муз. *М* ССХХХV, л. 136 — 137, такъ 269 на обор. и 270. Снес. Востоков. Опис. Рум. Муз. стр. 310. 312. 313. Этотъ списокъ, какъ имъющій значительныя особенности и никтиъ еще не изданный, мы представляемъ здъсь по № 1-ну, показывая разности изъ № 2 въ самомъ текстъ между скобками: «Во имя Отца и Сына и Святаго Духа. Се аз, князь Владимир, наречен во святомъ крещении Василей, послав во вся страны испытати о всякой въръ во каждом языци з великим прилежанием. И расмотръхъ со всъми бояры своими о законехъ по всти земляхъ, і обрът едину правдиву въру христіанскую, яко свътлый и безцёный бисер, пророческими проречения послушуствуему, і Христова пришествіа смотреніем неизречено просвѣщающу всякого человъка, върующаго во святую Троицу, по евангельским проповеданием, і по апостолским учением. Тъмьже і аз, пріем святое крещеніе, просвъщен бых душею и твлом, і абіе исцельв от одрьжащіа мя болезни, и прославих Бога, яко сподоби мя пріати таковую благодать, преосвященым митрополитом Михаилом, і взях его первого митрополита от патріарха и от всего собора, почтенаго лампадою і саком, яко втораго патріарха, снимьже крестих всю Рускую землю. Потом же сказа ии вся митрополить, еже о христіанской въръ, і како святіи отцы утвердиша въру на всъх соборех. От ве-

Digitized by Google

ликих святитель велико послушество (послушание) пріах, поревновав тъмь великим царямь (святымъ отцемъ), помощію Святого Духа і (помощію) святыя Богородица. Благословеніе пріем отъ Михаила митрополита всеа Руси, создах церковь Десятиную святыа Богородица, і дах ей десятину по всей Руской земли (въ соборную церковь по всей земли десетину) во всем (своемъ) княжения десятую въкшу, а у торгу десятую недѣлю, а из домов на всяко лѣто от всего прибытка, і от Лова княжа, і от стад, і от жита десятину чудному Спасу и святей Богородици, городы і погосты, села і винограды. земли и борти, озера і рѣки, волости и дани со всѣми прибыткидесятое во всем царствіи і княженіи (моемъ), и княгини моа, всю безцёную кузнь, порты, і злато, і каменіе драго, і великій женчугь, іконы і евангеліа, трапезы, сосуды царскими (церкви) украсивши обогатих. I (а) церковное богатество — нищих богатество, возраста ради сирот и старости и немощи (сради) во недугь вопадших, нищим кормленіе, странным приложеніе, сиротам и убогим промыш-• леніе, дѣвам пособіе, вдовицам потребы (пособіе), во напастех поможеніе, во пожарѣ і во потопѣ, плѣным искупленіе, во глад прекормление, церквам и монастырем подъятие, живым прибъжище (и утѣшеніе), мертвым памят. Того рад церковную неделю дал есмь во своем имѣніи. Потом же митрополит тѣм сказа ми 7 собор греческих і номоканон. І како велиціи тіи цари не восхотѣща сами судити тѣх судов, ни велможам, ни бояром, ни судізм вх, но предаша церкви и святителем: також і аз, изгадав со своею княгінею і со своими дѣтми, дал если церквъ святей Богородици митрополиту всеа Руси і всим епископом по всей земли тып суды. (а) не оуступатис ни дётем моим, ни оунучатом, ни роду моему до вёка не оуступатис в церковным люди, ни в суды их. Дал есмь по встмь градом, і по погостомъ, і по слободам (свободамъ), где христіане сут (живуть): роспусты, смирное (смильное) застание (застатие). оумыканіе, пошибаніе промежи мужем і женою о животь, оу племени, іли во сватствѣ поймется (понятіе), вдовство (вѣдмство), зеленичество, уреканіа три: бляднею, і зелій, еретичество, зубоед (зубоежъ), отца іли матере біет сынь іли дщи, братіа или дѣти тяжутся о останки (о задницу, о останки або спадки), церковнаа татба, мертвеца сволочат (сволочетъ кто, то есть), гробный тать. кресть посъкует, іли на стънахъ ръжут, іли скоты, іли пси, или птица без велики нужды, іли что неподобно церкви подъют. Тіи вси суди церкви дани сут. Князю, і бояром і судіам во ты суды не

19\*

оуступатис: то все дал есмь по первых цэрех ряженію, (по) вселенских великих святых седми соборь великих святитель. Аще кто преобидит нашь устав, какож уставиша святый отци: таковым непрещеном быти от закона Божіа, горе собѣ наслѣдуют. Еж искони уставлено ест и поручено ест святымъ епископом: городскій, торговый, веси и всякіа мѣрила, отъ Бога искони тако уставлено ест, епископу блюсти без пакости, — ни умпожити, ни умалити, за все то дати ему отвѣт во день (великого) суда, яко і о душахъ человѣческих. А се сут церковнын людие: игумен, поп, дякон і кто во клиросѣ, чернец, черница, (проскурница), попада, попович, лѣчеп, прощеник, задушьный человѣкъ, манастыреве, больници (больніи), гостинници, странопріемници. То люд церковный, богадѣльный, митрополит, іли епископь, вѣдает межи ними суд іли обида котораа (которую кольвекъ), задинцал. Аже будет обида іному человѣку с ним то обчій суд (булеть ему).

(238) Л 3-й въ рукоп. Румянц. Муз. Л CCXXX, л. 365 (Опис. этихъ рукоп. стр. 287); Л 4-й напечатанъ въ Опис. -Кіево-Соф. Собора, прибавл. Л 2, стр. 8 Разность между обоими списками въ одномъ словъ: въ первомъ спискъ сказано: «мертвецы сволочатъ», въ послѣднемъ мертвецы волочатъ».

(239) Напечатанъ въ Ист. Гос. Росс. Карамзица т. І, прим. 506; въ Опис. К.-Соф. Собора, прибавл. *№* 2, стр. 5—7; въ Дополн. къ Акт. Истор. т. І, *№* 1.

(240) Рукоп. Румянц. Муз. Л. ССХХХІІ, л. 198; Восток. Опис. стр. 294. Вотъ этотъ списокъ, представляющій нѣкоторыя немаловажныя особенности въ ряду списковъ своей фамилін:

«Въ имя Отца и Сына и Святого Духа. Се азъ, князь Володіміръ, нареченый во святомъ крещении Васілий, сынъ Святославль, внукъ Игоревъ, блаженыа княгині Олгы, прінялъ есъмі святое крещение отъ Греческаго Царя Константина и отъ Фотіа патріарха Царігородскаго. И пріахъ отъ него перваго митрополита Міхаила Кіеву, иже крести всю Рускую землю святымъ крещеніемъ.

Потомъ, лѣтомъ многымъ мінувшімъ, създахъ церковь святыа Богородица Десятінную, и дахъ ей десятіпу изо всего своего княженіа, и такоже и по всей земли Руской исъ княженіа въ соборную церковь — отъ всего княжа суда десятую вѣкшю, ис торгу десятую недѣлю, а из домовь на всякое лѣто, отъ всякого стада, и отъ всякого жіта чюдному Спасу и чюднѣй Богородици.

Потомъ, растворивше Греческій намаканонъ, и обрѣтохомъ

внемъ, оже не подобаетъ сіхъ судовъ и тяжъ князю судити, ні бояромъ его, ні тівуномъ. И азъ, съгадавъ съ своимі дѣтми, и съ всѣми князі, и съ своимі бояры, далъ есми тѣ суды церквамъ Божьимъ, митрополиту и всѣмъ епископомъ по Руской земли.

И посемъ не падобъ уступатися ни дътемъ монмъ, ни внучатомъ, ні всему роду моему до въка, ні влюди церковныа, ни въ вси суды ихъ. То все далъ есми церкви Божіи по всъмъ городомъ, и по погостомъ и по свободамъ, — гдъ ні суть Хрестиане. И своимъ тивюпомъ пріказываю судовъ церковныхъ не судіти, и нашихъ судовъ безъ судий мітрополічьихъ не судити десятинъ дъля.

Роспускъ, смилное заставаніе, пошібаніе, умычкы, промежі мужемъ и женою о жівотъ ихъ, въ племені или въ сватовьствъ поімутся, въдовьство, потвори, чяродъаніе, вълхъвованіе, зеленничьство, уреканіа три: бляднею, и зелій и еретичьствомъ, зубояжа, или сынъ отца біеть, илі матерь дочка біеть, или сноха свекровь, или кто уречется скверными словы и прілагая отца и матерь, или сестры, или дѣти, а любо племя, тяжутся о задніци, церковнаа татба, мертвеци сволочать, крестъ посѣкутъ, или на стѣнахъ трескы емлють изъ креста, скотъ, или псы, птіці безъ веліки нужда въведеть въ церковь, илі что неподобно церкви съдѣеть, илі два друга имѣтася біті, единого жена другаго иметь за лоно и роздавить, или кого застануть съ четвероножною, или кто подъ овіномъ молітся, или въ ржі, илі под рощеніемъ, или у воды, или дѣвка дитя повръжеть.

Тыи вси суды церквамъ Божьимъ давы суть закономъ Божьимъ, по правиломъ святыхъ отецъ, Христианьскыми цари и князи въ всёхъ хрістіаньскихъ людехъ.

Князю, и бояромъ и судіамъ вты суды нелзѣ въступатися: то все далъ есми по прывыхъ царевь уряженію, и по вселенскыхъ святыхъ отець седми съборъ вселеньскыхъ, святитель великыхъ.

Князю, и бояромъ и судіамъ не прощено отъ закона Божья вступатися втыя суды.

Аще кто преобидитъ сій уставъ: таковымъ непрощенномъ быти отъ закона Божья, горе себѣ наслѣдують.

И своимъ тивуномъ пріказываю судовь церковьныхъ необидѣти, и съ судовъ городскыхъ давати 9 частей князю, а десятаа чясть святѣй церкви.

Се же исконі поручено Богомъ святителемъ и епископьамъ ихъ: городскиа и торговыа, всякаа мърила и спуды, извъсы, ста-

Digitized by Google

віла, отъ Бога како искони уставленое, мітрополиту блюсти бес пакосъти, — ни умалити, ні увелічити, за все то въздати ему слово въ день суда велікого, якоже о душахъ человѣческыхъ.

А се люди церъковни, предании митрополиту по правіломъ: игумень, игуменья, попъ, диаконъ, попадьа, діаконица и дѣти ихъ, и кто въ крілосѣ, чернець, черніца, проскурница, пономарь, лѣчець, прощенікъ, баба вдовіца, задушьный человѣкъ, прикладень, сторонникь, слѣпець, хромець, монастыреве, больніцы, гостиниіци, странноприимци, а кто порты чернеческыа съвръжеть.

Тѣ люди церковныя, богадъльныя, мітрополитъ вѣдаеть промежі ими судъ, или обида которая, или задніца. Аще ли иному человѣку будеть сніми судъ, или обида которая, то обчій судъ, а прісудъ и пересудъ на полы.

Аще кто преступіть сіа правіла, якоже есмь управіль по святыхъ отець правіломъ и первыхъ царь управленію, кто иметь преступати правіла сі: или дѣти мои князи, или правнуци, или въ которомъ городѣ намѣстникъ, или судья, или тівунъ, а имуть обидѣті суды церковныа, или отъимати: да будуть прокъляти всій вѣкъ и вбудущий о седми съборъ святыхъ отець вселеньскыхъ.

Уставъ, бывши и преже насъ вРуси отъ прадъдъ и дъдъ нашихъ: имати мітрополиту десятицу отъ дани, и отъ виры, и отъ продажъ, и отъ лова княжа, — что уходить во дворъ княжь отъ всего».

(241)  $\mathcal{N}$  3-й напечатанъ въ П. Собр. Р. Лът. VI, 82 (снес. V, 77. 134).  $\mathcal{N}$  4-й въ рукоп. Сборн. Новг. Соф. въ Четв.  $\mathcal{N}$  452, л. 412 об. — 417.  $\mathcal{N}$  5-й напеч. въ Продолж. древней Росс. Вивліов. III, стр. 1—8, Спб. 1788.  $\mathcal{N}$  6-й—въ рукоп. Румянц. Муз.  $\mathcal{N}$  ССХХХVIII, л. 606 — 608; Восток. Опис. стр. 324. Всѣ двѣнадцать, исчисленныхъ нами, списковъ устава Владимірова мы имѣли у себя подъ руками. Не упоминаемъ о другихъ, извѣстныхъ по описаніямъ (см. на-прим. Опис. рукоп. Гр. Толстова отд. I,  $\mathcal{N}$  132; отд. V,  $\mathcal{N}$  65; Опис. библіот. Москов. Истор. Общ. отд. I,  $\mathcal{N}$  188, стр. 65).

(242) Довольно прочитать этоть уставъ (напеч. въ Древн. Росс. Вивліов. VI, стр. 1—9, изд. 2), чтобы убѣдиться во всемъ, о немъ сказанномъ. Тутъ упоминается прямо о Патріархъ, з не о Митрополитѣ телько и епископахъ, о десятинѣ говорится двукратно — въ началѣ и подъ конецъ устава, встрѣчается ссылка: « зри царской уставъ», и проч. (243) Впрочемъ самое исчисление означенныхъ десятинъ хотя есть во всѣхъ трехъ редакціяхъ, но не во всѣхъ спискахъ каждой: его недостаетъ въ  $\mathcal{N}_{2}$  1 краткой редакціи, въ  $\mathcal{N}_{2} \mathcal{N}_{2}$  3 и 4 средней.

(244) Вѣдьство, зелійничество, уреканье... — зельи и еретичествомъ.

(245) Умычька или умыканіе — есть во всѣхъ спискахъ, кромѣ № 3 и 4 средней редакціи.

(246) Въ племени или въ сватьствъ поимутся .., пошибанье промежи мужемъ и женою о животъ..., смилное заставанье..., роспустъ..., зубояжа, отца или матерь бьетъ сынъ или дчи..., братья или дъти тяжютъ о задинцю...

(247) По краткой редакціи: «игуменъ, игуменія, черноризци, черноризицы (*M* 2-й — чернецъ, черница), священникъ, попадія (*M* 2-й — поповичева), діаконъ, діаконица, понамарь, діакъ, проскурница». По средней: «игуменъ, попъ, попадія, поповичь, діаконъ и кто въ клиросѣ, чернецъ, черница — монастыреве, проскурница». По общирной: «игуменъ, игуменья, попъ, попадья, діаконъ, дѣти ихъ и кто въ клиросѣ, чернецъ, черница — монастыри, проскурница».

(248) По краткой редакціи: «слѣпецъ, хромецъ..., задушьный человѣкъ..., сторонникъ ( 2-й)». По средней: «больници... задушный человѣкъ... гостиницы, страннопріимницы». По общирной: «слѣпецъ, хромецъ — больницы..., задушьный человѣкъ..., сторонникъ — гостиницы, страннопріимницы».

(249) По краткой редакцін: «аще тёхъ кто впадуть въ вину, суди ихъ Митрополитъ (*M* 2-й и Епископом), опричь мирянъ». Въ средней и общирной: «Митрополитъ или Епископъ въдаетъ межю вми судъ или обиду, вли котора, или задница».

(250) См. выше примѣч. 237. Если, дѣйствительно, *№* 1-й этой редакціи есть вѣрная копія съ списка устава Владимірова XIII вѣка: въ такомъ случаѣ становится понятнымъ, откуда заимствованы подобныя же статьи о назначеніи церковнаго богатства въ извѣстное посланіе Владимірскаю Епископа къ сыну св. Александра Невскаго (Восток. Опис. рукоп. Румянц. Муз. *№* ССХХХІ, стр. 281) и въ извѣстное Правило о церковныхъ людъхъ и о десятинахъ и проч. (тамъ же *№* ССХХХІ, стр. 294 — 295; П. Собр. Р. Лѣт. VI, 83 — 84; снес. Калачов. Изслѣд. о Русс. Правдѣ ч. I, стр. 154 — 155), хотя, конечно, могло случиться, что еще въ ХІІІ в. въ одинъ изъ списковъ Устава Владиміров

سمر

Digitized by Google

a

внесены эти статьи изъ правила о церковныхъ людъхъ или изъ другаго подобнаго источника.

(251) «Церковнаа татба, мертвеца сволочат ( Л 1-й — гробный тать, Л 2 — кто, то есть, гробный тать), кресть посѣкут, іли на стѣнах рѣжут, іли скоты, или пси, или птица ( Л Л 3 и 4 — поткы) без велики нужды ( Л Л 3 и 4 — введеть), или чтө неподобно церкви подѣют».

(252) Въ № 1 это еще не такъ ясно: «создахъ церковь св. Богородица десятинъную, и дахъ ей десятину — по всей земли Русьстви не княженія въ сборную церковь — отъ всего княжа суда десятую векшю»... Въ прочихъ спискахъ гораздо яснъе, именно въ № 2: «и дахъ ей десятіну изо всего своего княженіа, и такоже и по всей земли руской и съ княженія въ соборную церковь — отъ всего княжа суда десятую векшу, ис торгу десятую недълю»... и проч.; въ № 3, 4, 5 и 6: «и дахъ ей десятину изъ всего своего княженія, такоже и по всей земли Руской изъ княженія въ соборную церковь — отъ всего княжа суда десятую векшу»... и проч.

(253) Несравненно яснѣе мысль выражена въ № 2: «(и своимъ тивюномъ приказываю) судовъ церковныхъ не судити и нашихъ судовъ безъ судій митрополичихъ не судити десятинъ дъля»; такъ же въ № № 3, 4, 5 и 6: «церковныхъ судовъ несудити и нашихъ судовъ безъ судіи безъ владычня несудити десятинъ дѣля».

(254) «Потвори, чародъянія, волхованія»... Далѣе № 1: «кто молиться подъ овиномъ (№ № 2. 3. 4. 5. 6 — или вържи), или в рощеньи (№ № 2. 3. 4. 5. 6 — подъ рощеніемъ), или у воды».

(255) «Или сноха (бьетъ) свекровь». Въ спискъ подъ № 2, въ слъдъ за этимъ, прибавлено еще къ числу преступленій, подлежащихъ церковному суду, сквернословіе: «или кто уречется скверными словы и прилагая отца и матерь, или сестры или дъти».

(256) «Или друга имѣтася бити, единого жена иметь за лоно другаго и роздавитъ, или кого застанутъ съ четвероножною, или дѣвка дѣтя повьржетъ».

(257) Въ спискахъ № № 2. 3. 4. 5. 6. и эта мысль выражена яснъе: «(приказываю) судовъ церковныхъ не обидъти и съ судовъ городскихъ (или — изъ судовъ градскихъ) давати 9 частій князю, а десятая часть святъй церкви». (258) «А кто пообидіть соудь церковныи, платити емоу собою, а передь Богомь томоу же отвѣчати на страшиѣмь соудѣ предъ тмами ангель, идеже когождо дѣла не скрыються, благая илі злая, идеже не поможеть пиктоже комоу, но токмо правда избавить оть вторыя смерти, отъ вѣчныя моукы, отъ хрещения неспасенаго, отъ огня негасимаго. Господь рече: въ день месть въздамь сдержащимъ неправдоу в разоумѣ; тѣхъ огнь не оугаснеть и червь ихъ не оумреть. Створшимъ же благая въ жизнь и в радость и неизреченноую, а створшимъ злая въ въскрѣшенье соуда, имже, рече, неизмолимъ соудъ обрѣсти». Впрочемъ эта вставочная статья есть только въ спискахъ № № 1. 3. 4. 5 и 6, но не находится въ спискѣ № 2.

(259) Въ спискѣ подъ № 2 стоитъ: «прикладень»; въ спискахъ № № 2. 3. 4. 5 и 6: «вдовица».

(260) А въ спискѣ  $\mathcal{M}^2$  2 — и еще: «а кто порты чернеческыа съвръжеть».

(261) Только въ *M M* 3. 4. 5 и 6 прибавлено: «...то общій судъ, а пересудъ на полы», и въ *M* 2: «...то обчіи судъ, а прісудъ и пересудъ на полы».

(262) Въ M. M. 2. 3. 5 и 6, вслъдъ за этимъ, еще читаемъ: «Уставъ, бывшіи и преже насъ в Руси отъ прадъдъ и дъдъ нашихъ имати Митрополиту (M. M. 3. 5 и 6 — Епископомъ) десятину отъ дані, и отъ виры, и отъ продажъ, и отъ лова княжа, что входитъ во дворъ княжь отъ всего.»

(263) Неволин. О простр. церковн. суда въ Россіи до Петра Вел. стр. 66-67.

(264) Сократилъ, на-прим., извъстный символъ въры, преподанный св. Владиміру, по крещеніи его въ Херсонъ (Лътоп. Переясл. Суздал. стр. 30. Снес. предисл. къ этой лътописи стр. IV).

(265) Это видно изъ уставной граматы новгор. кн. Всеволода Мстиславича, данной (1134 — 1135) церкви св. Іоанна Предтечи на Опокахъ (Дополн. къ Акт. Историч. І, *№* 3), и изъ договоровъ смоленскаго князя Мстислава Давидовича съ нѣмецкими городами, заключенныхъ въ 1229 и 1230 г. (Собр. Госуд. грам. изд. Румянц. II, стр. 4; Карамз. Ист. Госуд. Росс. III, прим. 248).

(266) См. Дополн. къ Акт. Ист. I, № 45 и № 98; Акт. Археолог. Экспед. I, № 334.

(267) П. Собр. Р. Лът. I, стр. 53; Дополн. къ Акт. Истор. I, № 2, № 3, № 4, № 5; Русск. Достопам. I, стр. 84. (268) Восток. Опис. рук. Румянц. Муз. *М*<sup>2</sup> ССХХЖІ, стр. 281. Самое исчисленіе церковныхъ судовъ, которое въ этомъ Описаніи ие напечатано, по рукописи слёдующее: «роспустъ, смилное, умыканіе, пошибаніе, заставаніе, промежю мужемъ и женою что будетъ, рѣчь о животѣ, вѣдовьство, зеліе, уреканіе бл... и зелие, еретичество, зубоежа, иже отца и матерь бьетъ сынъ или дщи, братия или дѣти тяжются о задници, церковнаа татба: то все суды церковныи....» Очевидно, что епископъ владимірскій, писавшій въ XIII в., имѣлъ подъ руками еще особый списокъ устава Владимірова, очень близкій къ краткой редакціи, но имѣющій и свои отличія, хотя, быть можетъ, святитель въ своемъ посланіи къ князю перечислилъ не всѣ суды церковные, а только нѣкоторые дая примѣра, какъ не всѣхъ перечислияь овъ и людей церковныхъ въ томъ же посланіи (см. Опис. рук. Рум. Муз. стр. 281).

(269) Какъ полагалъ Карамзино (Ист. Гос. Рос. I, прим. 506).

(270)  $\mathcal{N}$  1 общирной редакцій дошель до нась въ Кормчей, писанной въ 1280 г., по волѣ новгор. князя Димитрія, для Новгор. Соф. церкви;  $\mathcal{N}$  1 средней — въ Кормчей, переписанной въ XVI въкѣ съ Кормчей, которая написана была въ 1286 г. для Владиміра Васильковича, княжившаго во Владимірѣ на Волыни;  $\mathcal{N}$  1 краткой — въ лѣтописи, составленной въ Переяславлѣ Суздальскомъ въ началѣ XIII въка (см. примѣч. 236. 237. 239).

(271) Дополн. къ Акт. Историч. I, Me 4, стр. 7.

(272) Уставъ князя Всеволода былъ напечатанъ въ «Повъсти о началъ и построеніи Печерскаго (Псковскаго) Монастыря» (стр. 99 — 105, Моск. 1807, и 98 — 104, Псков. 1849); но извъстенъ и по рукописямъ (Опис. рук. Гр. Толстова, отд. II, № 279; снес. Калач. О Русск. Правдъ, I, стр. 152).

(273) Замѣчательно, что содержаніе своего Церковнаго Устава св. Владиміръ излагаетъ исторически. «Я, говоритъ онъ, создахъ въ Кіевѣ церковь св. Богородицы и дахъ ей десятину.... Потомъ, на основаніи номоканона, сгадавъ съ своею княгинею и дѣтьми, далъ есмь суды церковные и церковные люди Митрополиту и Епископомъ.... Суды эти слѣдующіе..., и люди церковные слѣдующіе... Князю и бояромъ и судіямъ въ тѣ суды не вступатися... А если кто преобидитъ уставъ нашъ, — да будетъ....» Отсюда можно заключать, что — а) сначала законъ о десятинѣ и законъ о судахъ церковныхъ даны были в. княземъ устно и уже дѣйствовали прежде, нежели послѣ изложены были имъ письменно, б) что даны они были не вмёстё, а одинъ послё другаго — сперва законъ о десятинѣ, потомъ законъ о судахъ церковныхъ, но письменно изложены со временемъ въ одномъ и томъ же уставѣ. Этому, по-виднмому, противорѣчитъ разсказъ преп. лѣтописца: «помолившюся ему (Владиміру — въ Десятинной церкви въ самый день освященія ея), рекъ сице: «даю церкви сей св. Богородици отъ... десятую часть, и положи написавъ клятву въ церкви сей рекъ: аще кто сего посуя́итъ, да будетъ проклятъ», — какъ будто в. князь написалъ клятву о десятинѣ въ тотъ же день и даже не выходя изъ церкви. Но извѣстно, что препод. Несторъ нерѣдко начало, средину и конецъ событія записываетъ подъ однимъ годомъ, хотя между ними проходятъ многіе годы (см., на-прим., год. 989. 1037. 1051 и др.).

(274) Ник. Лът. I, 105 — 106; Степ. Кн. I, 157 — 158.

(275) Карамз. Ист. Гос. Росс. І, прим. 506; Неволин. О простр. церк. суда въ Россіи до Петра В., стр. 56 — 57.

(276) М. Евгенія, Опис. К.-Соф. собора, прибавл. № 2, стр. 9.

(277) Припомнимъ, на-примъръ, проходившихъ черезъ Курскъ еще во дни дътства преп. Өеодосія, съ которыми онъ хотълъ-было итти во Іерусалимъ на богомолье; такъ же — странствованіе преп. Антонія Печерскаго еще до половины XI в. на Абонъ и въ Константинополь: объ этомъ впрочемъ ръчь будетъ послъ.

(278) Снес. *Неволин*. О простр. церк. суда въ Россія до Петра В., стр. 37. 60 — 61, я Полн. Собр. Р. Лът. I, 63 — 64. 75 — 78.

(279) Халкидон. Собор. прав. 8. 9. Снес. Антіох. прав. 20; Кароаг. прав. 15. 28; 1-го Констант. прав. 6 и др. Cod. Justin. lib. I, tit. 3, const. 25. 39; tit. 4, const. 13. 29; Justin. Nov. 79, с. 4, Nov. 83 и др.

(280) Cod. Justin. I, 3, const. 28. 42. 46. 49; Basilic. V, 3, c. 11. 12. 13.

(281) Justin. Nov. 123, с. 8. 21. 22. Такъ же въ печ. славянск. Кормч. ч. II: отъ свитка новыхъ запов. *Густиніана царя* гл. 54, лист. 24 — 25. Сfr. Basilic. III, 1, с. 14.

(282) См. печаты. славянск. Кормч. ч. II, гл. 42. 44. 46; Фотія Номокан. по разнымъ титламъ (ed. *Herveti*); книгу Правилъ св. Апостолъ..., по указателю.

(283) См. тамъ же. Cfr. *Leunclav*. Jus Graeco-rom. t. I, p. 124. 197. 204—206. 211—217. 230—232 и др.

Digitized by Google

(284) Статья о неблагопристойной защить мужа женою могла быть заимствована и изъ законовъ Моисеевыхъ, входившихъ въ составъ Коричей (см. Втор. 25, 11.12; Корич. II, л. 68 на обор.).

(285) Eclog. sive Synops. Basilicornm p. 315. Cfr. Basilic. XXXI, 3, такъ же вообще Греко-римск. законы о тяжбахъ семейныхъ по наслѣдству.

(286) Исх. 21, 15. 16; Лев. 20, 9 (снес. Кормч. ч. II, л. 64 на обор.); Числ. 27, 1—11 (Кормч. II, 65).

(287) Собр. Русск. Лът. І, 63-64. 75-78.

(288) Лев. 19, 35 — 36; Втор. 25, 14 — 16 (Кормч. II, л. 65). Сократ. Церк. Ист. I, 18; Созом. Ц. Ист. I, 8; Justin. Novell. 128, с. 15; Basilic. LVI, 18, с. 13.

(289) Епископамъ на Востокъ предоставлено было, на-прим.: а) участвовать въ выборъ чиновниковъ для городскаго управленія (Nov. 128, c. 16); б) надзирать надъ тюрьмами и человъколюбивымъ въ нихъ содержаніемъ заключенныхъ (Cod. Theod. IX, 3, const. 7; Cod. Justin. I, 4, const. 9); в) заботиться о защитъ лицъ, возвратившихся изъ плъна (Cod. Justin. I, 4, const. 11); г) назначать, вмъстъ съ городскимъ начальствомъ, опекуновъ и попечителей къ малолътнимъ и умалишеннымъ (ibid. const. 27. 30); д) наблюдать, чтобы купцы не производили торговли противузаконно къ отягощенію бъдныхъ (Cod. Theod. XIII, 1, const. 5; Cod. Justin. I, 4, const. 1) и проч. Вообще объ этомъ см. Cod. Justin. lib. I, tit. 4: de Episcopali audientia.

(290) Снес. Неволин. О простр. церк. суда въ Россія до Петра В. стр. 54 — 55, прим. 100; Преосв. Филар. Ист. Русск. Церкви, І, стр. 192, примъч. 315.

(291) «Подражатель великаго Константина, равный ему умомъ, равный любовію ко Христу и почитаніемъ служителей Его» (М. Иларіон. Похв. св. Владиміру, въ Приб. къ Тв. св. Отц. II, 277). «И церковникы чтя и любя и милуя, подавая имъ требованіе...» (Мних. Іакод. въ Хр. Чт. 1849, II, 326).

(292) См. Прохиронъ — Царя Василія Македонян. или Законъ градскій, гран. 39, въ слав. печатн. Кормч. ч. ІІ, л. 161 на обор. и далѣе.

(293) П. Собр. Русск. Лът. І, 54. 65. Снес. Розенкампф. О Кормч. кн. стр. 103 — 104 и примъч. 96, стр. 88 — 97.

(294) Въ въроятности такого толкованія убъждаемся изъ списковъ Устава Владимірова — а) средней редакціи *№* 1: «и дах ей десятину по всей руской земли во всем княжении»; *М* 2: «....по всей земли десетину во своемъ княжении....», и далъе: «десятое во всемъ княжении моемъ»; б) обширной редакции — *М* 1: «по всей земли Рустъй изъ княжения», *М* 2: «дахъ ей десятину изо всего своего княжения», *М* 3. 4. 5 и 6: «дахъ ей десятину изъ всего своего княжения».

(295) Какъ можно заключать изъ примъра новгородскаго князя Ярослава. Собр. Р. Лът. I, 56; Карамз. I, 229. •

(296) Калачов. О Русск. Правдъ I, стр. 107. 126; Деппа, О наказ. сущ. въ Россіи до Ц. Алексъя Михайловича, стр. 41. 46. 49, Саб. 1848.

(297) Пошлины съ товаровъ собираемы были у насъ и въ послъдующее время. Русск. Достопам. І, стр. 78; Дополн. къ Акт. Истор. І, *М*. *М*. 3 и 95.

(298) Собр. Русск. Лът. I, S. 10. 25. 35; Карамз. I, 244, прим. 518.

(299) Ник. Лът. I, 108; Степ. Кн. I, 159 — 160.

(300) См. выше, примъч. 237. То же подтверждаетъ мнихъ Іаковъ: «десятину ей (церкви) вда, тъчъ попы набдъти, и сироты, и вдовида, в нищая» (Хр. Чт. 1849, II, 319).

(301) Ник. Лтт. I, 108; Степ. Кн. I, 157 - 158.

(302) См. выше, прам. 252. Калачов. О Русск. Правдъ, І, стр. 78. Супрасл. Лът. стр. 11.

(303) «И даша ей (Десятинной церкви) десятину во всей руской земли..., и святъй Софен Кіевской, и святъй Софен Новгородской, и Митрополитомъ Кіевскимъ, и Архіепископомъ Новгородскимъ, отъ всякаго княжа суда десятую въкшу, а изъ торгу десятую недълю...» и проч. (см. примъч. 272).

(304) Русск. Достопам. І, стр. 82 — 83. «Іосифъ Тризна, редакторъ Патерика Печерскаго» — въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, M? IV, отд. IV, стр. 5—10. Одна изъ статей этого Патерика озаглавлена: «Туровской епископіи завътъ блаж. Владимера и о десятинъ, даннъй ей изо всего княженія» (— стр. 7).

(305) Несторъ въ рукоп. Житін св. Бориса и Глёба.

(306) См. выше, првм. 296.

(307) Напеч. въ Опис. Кіево-Соф. Соб., приб. № 3, стр. 10 — 12.

(308) Собр. Р. Лът. І, стр. 66. Сюда же относится выра-

женіе лътописца: «Боголюбивому князю Ярославу.... попы мнозы набдящо....» (— стр. 67).

(309) Прав. св. Апостол. 4.

## 6. КЪ ГААВЪ ПЯТОЙ.

(310) Приб. къ Тв. Св. Отц. II, 241.

(311) «Повъдаютъ, яко первый при Владиміръ Митрополитъ Михаилъ, посадивши иноковъ на горъ недалече отъ того чертова (Перунова) беремища, на свое имя и церковь св. Архистратига Михаила созда»... (Гизел. Кіев. Синопс. л. 42 обор., Кіев. 1680) Нъкоторые полагали, ссылаясь на Синопсисъ, будтобы, по преданію, и монастырь Кіево-выдубицкій основанъ тъмъ же Митрополитомъ Михаиломъ (Максимов. Кіевлян. II, стр. 9; Фундукл. Обозр. Кіева, стр. 79). Но въ Синопсисъ этого не сказано, а замъчено только, что и на мъстъ, гдъ выдыбалъ или приставалъ къ берегу плывшій по Днъпру идолъ Перуновъ, создана церковь чудеси того же святаго Архистратига Михаила (см. Синопс. тамъ же). Къмъ и когда создана, — не видно.

(312) Въ подтверждение этого сказания Авторъ Истории Российской Іерархіи ссылается на какия-то рукописныя записки, которыя онъ имълъ подъ руками (Ист. Росс. Іерарх. ч. ІІ, стр. 624).

(313) Супрасл. рукоп., изд. кв. Оболенскимъ стр. II.

(314) Кіевскій Архіепископъ, пишетъ Дитмаръ, въ 1018 г. встрѣчалъ Болеслава in sancto *monasterio* Sofhiae, quod in priori anno miserabiliter casu accidente combustum est (Chronic. lib. VIII, n. 16).

(315) Изъ словъ Лаврентіевской лѣтописи подъ 1037 г: «при семъ (Ярославѣ) черноризци почаша множитися и монастыреве починаху быти», — не должно заключать, будто прежде монастырей у насъ вовсе не было (Карамз. II, прим. 34). Кромѣ того, что Дитмаръ, какъ современникъ, еще подъ 1018 г. упоминаетъ о монастырѣ св. Софіи въ Кіевѣ, сама же эта лѣтопись выражается тутъ же: «черноризци почаша множитися». Слѣд. они были у насъ и прежде въ меньшемъ числѣ; а если были черноризцы: то конечно были и монастыри, хоть немногіе. Потому-то въ другихъ лѣтописяхъ означенное мѣсто читается такъ: «при семъ... черноризци начаша множитися, и монастыре многи начаша быти» (Собр. Р. Лът. II, 267; снес. III, 210; V, 137).

(316) Въ нёкоторыхъ лётописяхъ, вслёдъ за сказаніемъ о построеніи Ярославомъ церквей Грогіевской и Ирининской, слёдуютъ слова: «и ины многи церкви постави и монастыри устрои» (Собр. Р. Лёт. III, 210; V, 137; Ник. Лёт. I, 134).

(317) Супрасл. Лёт. стр. 11; Истор. Росс. Іерарх. ч. V, стр. 518; *Herberstein* in Rer. Moscowil. auctor. var., Francof. 1600, p. 55.

(318) Татииц. Росс. Истор. II, стр. 222. 461; Ист. Росс. Іерарх. VI, стр. 735. Въ Новгородскихъ лѣтописяхъ говорится: «въ лѣто 6627 (1119) заложи Кюрьякъ игуменъ и князь Всеволодъ церковь камяну, манастырь святаго Георгія, Новѣгородѣ» (Собр. Р. Лѣт. III, 5.124; IV, 2). Но представленныя слова можно разумѣть такъ, что въ это время заложена собственно каменная церковь въ Юрьевскомъ монастырѣ стараніемъ его игумена и князя, вмѣсто прежней деревянной; или что монастырь теперь возстановленъ, можетъ быть, послѣ какого нибудь несчастія и распространенъ (Собр. Р. Лѣт. III, 214), — а не такъ, будто теперь только онъ и основанъ: если существовалъ уже игуменъ, заботившійся о построеніи каменной церкви, то, вѣроятно, существовалъ и монастырь еще прежде этой церкви.

(319) П. Собр. Р. Лът. І, 4.

(320) Преосвящ. Платонъ, Митрополитъ Московскій, въ своей Исторіи Русской Церкви (т. І, стр. 57, М. 1805) прямо относитъ начало Валаамской обители ко временамъ св. Владиміра и Новгородскаго епископа Іоакима. Неизвъстно, откуда позаимствовалъ Авторъ такое свъдъніе; но, безъ сомнѣнія, не самъ выдумалъ, когда, исчисливъ въ предисловіи къ своей книгѣ источники, которыми поль зовался, сказалъ: «что же я не означалъ въ своей Исторіи самыя тѣ мѣста, откуда что взято, въ семъ извиняюсь моими лѣтами и болѣзненными припадками. Я самъ отъ себя ничего не выдумывалъ» (— стр. V). О желаніи св. Владиміра просвѣтить Кареловъ вѣрою — см. Карамз. II, 64; Бутков. Обор. Лѣт. Русск. стр. 163. 339. А что Карелія находилась тогда во власти Русскихъ— Карамз. I, 229, прим. 485. 493; II, прим. 61.

(321) См. выше примъч. 27.

(322) О нападеній Шведовъ въ 1164 г. — Собр. Р. Лът. III, 13; IV, 11; V, 162. Слова Соф. лътописца слъдующія: «лъта 6671 (1163) обрѣтены быша мощи и пренесены препод. отецъ нашихъ Сергія и Германа Валазмскихъ, Новгородскихъ чудотворцевъ при Архіепископѣ Новгородскомъ Іоаннѣ» (изд. С. П. б. 1795, ч. І, стр. 165). Авторъ «Исторіи Росс, Іерархіи» находитъ въ сказаніи Соф. лѣтописца ту несообразность, что «онъ обрѣтеніе и пренесеніе мощей препод. Сергія и Германа, случившееся якобы при Архіепископѣ Іоаннѣ І, поставилъ подъ годомъ 1163, когда Іоаннъ сей не былъ еще и епископомъ» (— III, 484). Но — 1) несообразности здѣсь нѣтъ: потому что Іоаннъ І точно поставленъ былъ Новгородскимъ епископомъ въ 1163 году, а въ 1165 году сдѣланъ уже Архіепископомъ (П. Собр. Р. Лѣт. III, 125 и 215); 2) слова Софійскато лѣтописца можно понимать такъ, что онъ означилъ собственно годъ обрѣтенія св. мощей (1163-й), а о перенесеніи ихъ замѣтилъ только, что оно случилось при Новгородскомъ Архіепископѣ Іоаннѣ.

(323) По каталогу рукописей Новгор. Соф. библіотеки за № 1071 въ 8-ю значится: «сказаніе о принесеніи мощей преп. Отецъ Сергія и Германа, Валаамскаго монастыря начальниковъ, древлеписьменное, ветхое». Здъсь съ самаго пачала читаемъ: «мъсяца Сентября въ 11-й день принесение мощемъ преподобныхъ отецъ нашихъ, Сергия і Германа валаамскаго монастыря началниковъ, из великого новаграда, въ коръльской утздъ, въ обитель всемилостиваго Спаса, на острове Валамъ, на озеръ Невъ. И написанъ бысть образъ ихъ, Сергия і Германа, по благословению иже во святыхъ отца нашего Іоанна архіепископа великаго нова-града, новаго чудотворца. И списавъ симъ на утвержение и съправление Божінмъ церквамъ и кнігамъ, и утвержение православныя христіанскія втры сице чести на ихъ памяти». За тъмъ чрезъ нъсколько строкъ: «послушаемъ сего отцы и братія со умиленіемъ и вниманіемъ, благослови отче», --- и слёдуетъ длинное и многоглаголивое наставление инокамъ «повиноватися помазанному царю и великому избранному князю и благовтрнымъ княземъ Русскимъ», молиться за нихъ и пр., равно какъ убѣжденіе князьямъ, чтобы они не жаловали на монастыри крестьянь и под. Отсюда можно съ въроятностію заключать, что сказание составлено не прежде временъ Іоанна III или IV.

(324) Истор. Росс. iepapx. III, 482 — 485. Сиес. Опис. рук. Румянц. Муз. стр. 43.

(325) Карамз. IV, 199, примъч. 255. На Русскомъ языкъ означенный договоръ, переведенный съ подлинника, напечатанъ въ Журн. Мин. Внутр. Дълъ 1837, ч. XXIII, стр. 325 — 363. Снес. П. Собр. Р. Лът. III, 73.

(326) Карамз. І, 229, примъч. 485. 493; ІІ, прим. 61; Далина Госуд. Истор. Швеція II, 133, С. П. 6. 1805; П. Собр. Р. Лът. І, 66. 191; ІІІ, 2. 5. 19. 42. 56. 69. 72; ІV, 49.

(327) П. Собр. Р. Лът. III, 233; IV, 102; Историч. изображ. о началъ Коневской обители, С. П. б. 1817.

(328) Все это по списку житія обширной редакціи (см. выше примѣч. 27). По двумъ другимъ редакціямъ Авраамій «бѣ родителю благочестиву сынъ», и, по второй редакціи, отъ нихъ «книжному ученію наказанъ бысть и благочестію наученъ».

(329) И о путешествіи Авраамія въ Новгородъ, н о постриженіи на Валаэмъ, и объ отшествіи въ Ростовъ — по двумъ редакціямъ, средней и общирной. Отселъже все остальное — по всъмъ тремъ редакціямъ.

(330) Основаніе этой обители нельзя относить къ 990 году (Истор. Росс. Іерарх. III, 63): потому что оно послѣдовало уже при епископѣ Ростовскомъ Өеодорѣ, который присланъ быль на епархію въ 992 году. А если взять во вниманіе, что Авраамій прибылъ изъ дому родительскаго въ Новгородъ уже послѣ того, какъ этотъ городъ сдѣлался христіанскимъ, слѣд. послѣ 990 года, что изъ Новгорода Авраамій отправлялся на Валаамъ, тамъ постриженъ и провелъ лъта довольна: то прибытіе преподобнаго къ Ростову и за тѣмъ основаніе имъ обители едва ли можно отнести далѣе 1000 года.

(331) «Въ глубокихъ сёдинахъ, въ старости добрё ко Господу отъиде — 6518, мёсяца Октября въ 29»: такъ замёчено только въ спискахъ средней редакціи житія Аврааміева и еще въ запискахъ, хранящихся въ основанной имъ Ростовской обители (Истор. Росс. Іерарх. III, 64). Но если Преп. Авраамій только осьмнадцати лётъ прибылъ въ Новгородъ послё 990 года, потомъ подвизался на Валаамѣ лѣта довольна, потомъ успёлъ въ Ростовѣ искоренить язычество и устроить обитель, и скончался въ глубокихъ сѣдинахъ: то означенный годъ кончины его никакъ не можетъ быть принятъ. Въ такомъ случаѣ Авраамій скончался бы не въ глубокихъ сѣдинахъ, а въ возрастѣ мужескомъ, имѣя около сорока лѣтъ и едва ли бы успѣлъ съ 990 года совершить все то, что совершилъ. Не предположить ли здѣсь описки и не должпо ли читать, вмѣсто "ѣфі́!

T. I.



- 283 -

(т. е. 1010), сфия (т. е. 1045)? Тогда Преподобный точно скончался бы въ глубокой старости, имбя около 75-ти лътъ.

(332) Краткое Житіе Преп. Ефрема напечатано въ Прологъ и Чети-Минеи полъ 28 числомъ Января. Мы имъли и другое рукописное житіе Преподобнаго (рукоп. библ. Спб. Дух. Акад. № 270, том. I, стат. IX), которое начинается словами: тайны царевы добре есть хранити», и хотя изложено довольно общирно, но небогато содержаниемъ. Здъсь разсказывается, что древнее житіе препод. Ефрема, хранившееся въ новоторжской обители, было похищено изъ нея въ 1372 г., при разорении города Торжка Михаиломъ Александровичемъ, княземъ Тверскимъ, и вскоръ потомъ сгорѣло въ Твери во время пожара, и что настоящее житіе авторъ написалъ уже гораздо послѣ этого несчастнаго событія, на основани слышаннаю имъ «отъ настоятеля обители тоя, и отъ древнихъ старецъ, и отъ искусныхъ людей града Торжка», и еще отъ какого-то «священноинока loacaфа пречестныя обители Юрьева монастыря». Всѣ эти лица, вѣроятно, читали древнее житіе препод. Ефрема, прежде нежели оно погибло, или слышали о немъ отъ читавшихъ.

(333) Третья Новгор. Лѣтопись подъ 1015 г. говоритъ такъ же: «Преподобный отецъ нашъ Ефремъ Новоторжскій бѣ въ сія времена» (Собр. Р. Лѣт. III, 208).

(334) «Постави храмъ на пріятіе страннымъ» (рукон. житіе). Неизвъстио, откуда заимствовано извъстіе въ Исторію Росс. Іерархім (III, 417), впрочемъ очень въроятное, будто этотъ монастырь основанъ именно въ 1038 г. при В. Князъ Ярославъ.

(335) «Отъиде отъ нынишняго въка въ въчный покой лъта 6561 (1053)» (рукоп. житіе). Но ръшительно нельзя допустить, будто преп. Ефремъ скончался въ лъто 6523 (1015), какъ показано въ печатномъ его житіи: потому что въ этомъ году толькочто умерщвленъ былъ князь Борисъ. О смерти преп. Ефрема въ 1053 г. см. такъ же въ Ист. Росс. Іерархіи I, 527, изд. 2-е.

(336) П. Собр. Лът. І. 54. 64; снес. 67.

(337) Намъ, впрочемъ, кажутся весьма правдоподобными соображенія О. Протоіерея Сабинина о томъ, что древній нашъ лътописецъ преувеличилъ число женъ и наложницъ Владиміровыхъ, или еще прежде преувеличила это число молва народная, которою онъ воспользовался (Русск. Истор. Сборн. IV, стр. 106 — 107).

(338) Карамз. I, прим. 463; Собр. Р. Лът. II, 258.

(339) Дитиаръ, какъ извѣстно, говоритъ противное, утверждая, будто Владиміръ и по крещеніи своемъ продолжалъ предаваться прежнимъ своимъ порокамъ (Chronic. lib. VII, n. 52; Карамз. I, 492). Но свидътельство Дитмара не заслуживаетъ довърія: 1) онъ писаль о Владимірѣ только по слухамъ, и притомъ по слухамъ отъ такихъ людей, съ которыми нашъ князь неразъ велъ войну и которые естественно смотрѣли на него непріязненно; 2) Дитмаръ порицаетъ Владиміра, увлекаясь и личнымъ чувствомъ непріязни къ нему, какъ показываетъ весь составъ его рѣчи: будучи самъ римско-католическимъ епископомъ, онъ приходитъ въ негодование отъ того, что Владиміръ заключилъ въ темницу такого же епископа Рейберна за его различные происки, гдъ этотъ мнимый святый и скончался. Впроченъ — 3) и Дитмаръ замѣчаетъ, что Владиміръ очистияся отъ своихъ гръховъ подъ конецъ своей жизни. Такъ смотрять на свидѣтельство Дитмара о нашемъ Равноапостолѣ даже Римскіе писатели (Stiltingi, Dissert. de convers. et fide Russorum § IV, n. 43-46, in Act. SS. Septemb. t. II, p. XI. XII; Assemani, Calend. eccles. univ. t. IV, part. I, cap. I, n. 24, pag. 53-55).

(340) П. Собр. Р. Лът. I, 54; Мнихъ Гаковъ въ Хр. Чт. 1849, II, 326; Иларіон. въ Приб. къ Тв. Св. Отц. II, 276. И далъе: «Ты, честная главо, былъ одеждою нагимъ, ты былъ питателемъ алчущихъ, ты былъ прохладою для жаждущихъ, ты былъ помощникомъ вдовицамъ, ты былъ успокоеніемъ странниковъ, ты былъ покровомъ не имъющихъ крова, ты былъ заступникомъ обижаемыхъ, обогатителемъ убогихъ» (стр. 280).

(341) П. Собр. Р. Лът. І, 56. «Дивно есть се, колико добра створилъ Русьтъй земли, крестивъ ю», восклицаетъ лътописецъ (—I, 57). Снес. Иларіон. въ Приб. къ Тв. Св. Отц. II, 277. 280. (342) П. Собр. Р. Лът. I, 65 — 66; Иларіон. въ Приб.

(342) п. Соор. г. лы. 1, 05 — 00, *имарюн.* вы прис. къ Тв. Св. От. II, 279.

(343) Карамз. II, прим. 34; Востоков. Опис. рукоп. Рум. Муз. 598. Впрочемъ, есть сказаніе, что еще прежде Ирины постриглась въ инокини Рогнъда, одна изъ бывшихъ женъ Владиміра (Собр. Р. Лът. II, 258; Карамз. I, прим. 462; Щербатов. Истор. Росс. I, 273).

(344) П. Собр. Р. Лът. I, 54. 56. 65 — 66; III, 179; Лътоп. Переясл. Сузд. стр. 33; Соловьев. Истор. Россін I, стр. 181 — 182. Въ Никоновой Лътописи (I, 112), Степенной книгъ (I, 167) и въ отдъльныхъ рукописяхъ (Опис. рукоп. Графа Тол-

<sup>20\*</sup> 

стова стр. 595) сохранилось сказаніе о нѣкоемъ славномъ Разбойникѣ временъ Владиміровыхъ, по имени Могутъ, покаявшемся и спасшемся.

#### 7. КЪ ГЛАВЪ ШЕСТОЙ.

(345) См. далъе примъч. 385. 386. 389.

(346) Въ правилъ это выражено такъ: ет dè xai тоù ev той раррарихой етискотои той пресирущении билитоси хегротсией Сал. См. толкование Валсамона и Зонары на 28 правило Халкид. Собора (apud. Bevereg. Pandect. can. SS. Apost. et Concil. T. I. p. 145, Oxon. 1672).

(347) IV всел. Соб. прав. 28; *Leunclav.* Jus Graeco-Rom. T. I, lib. VI, pag. 426—433; *Justin.* Novel. CXXXI, с. 3.

(348) VI всел. Соб. прав. 8; Justin. Novel. CXXXII, с. 9.

(349) Just. Novell. V; epilog. Novel. Vl, c. 8.

(350) Just. Nov. CXXXVII, c. 5.

(354) Justin. Nov. CXXIII, c. 22; Phot. Nomoc. tit. IX, c. 6; Basilic. lib. III, tit. I, c. 38; Lib. imper. Leonis et Const. tit. X, § 6.

(352) IV всел. Соб. пр. 9. 17; Justin. Nov. CXX, с. 22.

(353) IV всел. Соб. пр. 17; Justin. Nov. CXXXVII, с. 5.

(354) Lib. Leon. et Constant. tit. III, § 10.

(355) Justin. Nov. III; Basilic. lib. III, tit. 2. Cfr. Balsamon. ad can. Antioch. 12.

(356) IV всел. Соб. прав. 28; *Blustar*. Syntagma alphabet. Litter. E, cap. XI, apud *Bevereg*. t. II, part. II, pag. 115.

(357) Св. Кирил. Алекс. прав. 4.

(358) Право это усвоено Константинопольскимъ Патріархамъ въ VI вѣкѣ Константинопольскими соборами, бывшими въ 518, въ 536 и въ 586 годахъ, и утверждено законами Императора Юстиніана (Justin. Nov. VII, XVI, XLII, LVII). Сfr. Spanhemii Hist. Christ. saec. VI, c. 6, n. 2, pag. 1087—1089.

(3.59) IV всел. Соб. прав. 9. 17.

(360) Leg. Compend. Leon. et Constant. tit. III, 9. 10, apud Leunclav.

(361) I всел. Соб. прав. 4 ; IV всел. Соб. прав. 28 ; Антіох. Соб. прав. 9.

(362) Нельзя здъсь не припомнить словъ втораго правила втораго вселенскаго Собора : «деркви Божін у иноплеменныхъ народовъ долженствуютъ быти правимы по соблюдавшемуся донынѣ обыкновенію Отцевъ». Объ этомъ обыкновеніи Отцевъ вотъ что говорять толкователи соборныхь правилъ Зонара и Валсамонъ: «когда утверждались Христ. церкви у язычниковъ, между которыми не могло еще обрѣтаться достаточнаго числа людей, способныхъ учить другихъ: тогда дѣлались исключенія изъ общихъ правилъ объ избраніи епископовъ. Кто отличался мудростію слова и святостію жизни, того и посылали Отцы епископомъ къ иноплеменникамъ для утвержденія новыхъ воиновъ Христовыхъ въ вѣрѣ и благочестіи» (apud Bevereg. Pandect. canon. SS. Apost. et Concil. Т. І, р. 87 — 89). На этомъ основаніи Константинопольскій Патріахъ мого въ началю, и совершенно законно, не только поставлять, по избирать самъ для Русской Церкви какъ Митрополита, такъ и епископовъ.

(363) См. выше прим. 1. О соборѣ іерарховъ, существовавшемъ при Константиноп. Патріархѣ, упоминаетъ къ конпу XI вѣка и нашъ Митрополитъ Іоаннъ (1080 — 1088) въ своемъ посланіи къ папѣ Клименту (Учен. Записк. 2-го отд. Акад. Наукъ, I, отд. III, стр. 1—20).

(364) Asseman. Calend. eccles. Univ. t. III, p. 146; Nil. Doxopatr. apud Allat. de eccles occid. et orient. cons. I, c. 25, p. 414 — 417.

(365) Объ этомъ можно заключать изъ списка Болгарскихъ Архіепископовъ, напечатаннаго у Дю-Канжа (Familiae august. Вуzant. с. 28), и у Барона Розенкампфа (въ Обозр. Корич. кн. примъч. 73, стр. 64—66).

(366) Tamury. Ист. Росс. I, 38; II, 79.

(367) Ник. Лътоп. I, 110; Степ. Кн. I, 168. У Татищева, вирочемъ, сказано, будто Владиміръ въ это время ходилъ на Болгаръ войною, и «взявъ Переяславецъ, въ ономъ пребывалъ, доколѣ миръ учинилъ» (—II, 87).

(368) Εвоим. Зигаб. Πανοπλία δογματική, τιτλ. κζ' κατά Βογομίλων; Анна Комнен. in Alexiad. lib. XIV, p. 450, Asqu.

(369) Ник. Лът. I, 112; Степ. Кн. I, 166; Евген. Опис. Кіево-Соф. Соб. стр. 65; Филарет. Ист. Русс. Церк. I, 81.

(370) О преп. Антоніт Печерскомъ, который несомнтино былъ на Авонт прежде половины XI въка, подробнте скажемъ въ слъдующемъ отдълъ исторіи. (371) «В тыя же дии, пишетъ черноризецъ Поликарпъ въ посланіи къ архимандриту Акиндину, приде нѣкто мнихъ, попинъ, отъ святыя горы, Богу наставлешю й, приде къ блаженому, и остригъ ѝ, отънде»... (Жит. Монсея Угрина въ рукоп. Патер. Новг. Соф. библ. XIV — XV в.,  $\mathcal{N}$  578, л. 164). И о препод. Моисеѣ Угринѣ подробнѣе рѣчь будетъ въ слѣдующемъ отдѣлѣ.

(372) О Русск. монаст. на св. Ао. Горѣ, въ Чтен. Моск. Истор. Общ. 1846, № 4, отд. IV, стр. 11—12. Въ лѣтописяхъ нашихъ подъ 1497 г. читаемъ, между прочимъ, слѣдующее: «пріидоша къ В. К. игуменъ Паисея да 3 старцы изъ св. горы милостыни ради, и В. К. милостынею изволилъ, и па иные монастыри послалъ: понеже бо изъ старины тотъ монастырь св. Пантелеймона на св. горѣ строеніе бяте прежнихъ В. Князей Русскихъ отъ Великаго Володимера» (Карамз. Ист. Г. Р. т. VI, прим. 629, стр. 165).

(373) Ник. Лът. I, 111; Степ. Кн. I, 270; Татищ. Истор. Росс. II, 88.

(374) «И се пріидоша странницы въ градъ той..., и въпроси ихъ (Θеодосій), откуду суть и камо градутъ; онѣмъ же рекшимъ, яко отъ святыхъ мѣстъ есмы, и аще Богу волящу воспять хощемъ ити»... (рукоп. Жит. Преп. Θеодосія).

(375) Особенно сильно было гоненіе на Христіанъ Калифа Гакема (996 — 1020), когда, по свидътельству магометанскаго историка Макрици, разрушено въ Египтъ, Сирін и прилежащихъ странахъ болъе 30,000 церквей и монастырей (Makrizi, Geschichte der Kopten s. 66), и въ числъ другихъ славный храмъ Воскресенія Христова въ Іерусалимъ (Saci, Exposit. de la relig. des Druzes, t. 1. CCCXLI.

(376) Сахаров. Сказ. Русск. народа т. І, кн. IV, стр. 22.

(377) «Таче слышает паки о святыхъ мѣстѣхъ, идѣже Господь нашъ плотію походи, и желаше тамо ити и поклонитися имъ»... (рукоп. Жит. преп. Θеодосія).

(378) Эту мысль начали повторять ревнители папства со времени появленія Уніи въ западныхъ областахъ нашего отечества, чтобы тѣмъ удобніе обольщать православныхъ и склонять ихъ къ единенію съ Римскою Церковію. Болѣе замѣчательныя, относящіяся сюда, сочиненія — 1) Papebroch. Praefat. ad Ephemeridas Graeco-Moscas (in Act. SS. Maii T. I); 2) Kulesz. Wiara prawosławna... rok. 1704; 3) Kulczynski, Specimen ecclesiae Ruthenicae, cum S. sede Apostolica Romana semper unitae, Romae 1733; 4) Stilting. Dissert. de convers. et fide Russorum (in Act. SS. Septembr. T. II). Та же мысль, болбе или менбе подробно, излагается въ новбйшихъ сочиненияхъ: 1) Buttler. Vies des Peres et des Martyres... Juillet 24, Lille 1834; 2) Vicissit. de l'eglise Cathol. en Pologne et en Russie, Paris 1843; 3) Rohrbacher. Hist. de l'eglise Cathol. t. XIII, p. 238, Paris 1844, и друг.

(379) Cm. Stilting. lib. cit. pag. XIV — XVI; Rohrbach. p. 238.

(380) См. выше прим. 358. Константинопольскіе же Императоры называли Константинопольскую Церковь даже главою всёхъ церквей: такъ какъ Константинополь былъ главою всёхъ городовъ и областей Имперіи (Justin. Cod. lib. I, tit. 2, lex. 24; Leon. et Const. Eclog. tit. 3).

(381) Извъстна по этому случаю переписка папы Григорія великаго съ Констант. Патріархомъ Іоанномъ Постникомъ и Императоромъ Маврикіемъ (*Fleurii* Hist. eccles. lib. XXXVI, с. 52).

(382) ... eius contagii macula sic adhaesisset (successoribus Joannis, Patr. Const.), ut nunc quoque se ipsos oecumenicos patriarchas et apellare et scribere non timerent (Epist. I, c. 9).

(383) Эти соборныя восклицанія (бифомутосіς συνοδικαί) нанечатаны у Леунклавія (Jus Graeco-Rom. Т. І, lib. 2, р. 108) и Баронія (Annal. eccles. ad an. 995, in T. X, р. 885). Изъ содержанія восклицаній видно, что они записаны современникомъ и, можетъ быть, очевидцемъ. А о дъйствительности собора, къ которому они относятся, ясно свидътельствуетъ Келринъ, писатель XI въка (*Cedren*. Т. II, р. 449, Bonn. 1839). Здъсь сотвътъ Штилтингу, который старался заподозрить подлинность того собора и самихъ восклицаній (De convers. et fide Russ. n. 1955 р. XIV).

(384) Apud Leunclav. Ius Graeco-Rom. T. I, р 203; Слав. Кормч. кн. ч. II, гл. 51, л. 230 — 237.

(385) Allat. De eccles. occid. et orient. perpet. cons. lib. II, cap. 8, n. I, p. 606. Предполагать, будто кто-либо другой написаль имя Патр. Сисинія въ означенномъ посланіи, какъ предполагаютъ нѣкоторые Римскіе писатели (Stilling. op. cit. n. 57. 63, p. XIV. XVI), есть дѣло совершенно произвольное.

(386) Латинскіе писатели стараются отвергнуть дъйствительность и этого событія (*Stilting*. ibid. n. 58.64). Но оно подтверждается единодушнымъ свидътельствомъ писателей Греческихъ—



Никиты Никейскаго (неизв. вѣка), какого-то анонима, Іосифа Вріеннія и другихъ (слова ихъ арид Allat. de eccles. occid. et orient. регреt. cons. lib. II, с. 8). Мелетій, Митрополитъ Аонискій, пользовавшійся при составленіи своей церковной исторіи и ткоторыми и малоизвѣстными Греческими источниками, признаетъ это событіе за несомиѣнное ката̀ то̀ν іσторіко̀ν μονаχо̀ν Ἐπιφа́νιον καἰ ǎλλους (Μελετίου ἐκκλησιαστική ἱστορία, Τ. II, 401, ἐν Βιέννη 1783). На Славянскомъ языкѣ сохранилось также небольшое рукописное сочиненіе о томъ, — «коего рали дѣла отлучишася отъ насъ Латина...», паписанное, какъ можно догадываться изъ содержанія, около половины XI вѣка, и подтверждающее дѣйствительность разсматриваемаго нами событія (Кормч. Рум. Муз. № ССХХХІІІ, л. 345; снес. Востоков. Опис. этого Муз. стр. 307. 733).

(387) Allat. op. cit. lib. II, c. 8, n. 4, p. 612; Fleurii Hist. eccles. lib. LIX, § 4.

(388) Letinclav. Ius Graeco-Rom. T. I, p. 204. 250; Слав. Кормч. II, л. 141.

(389) Baron. Annal. eccles. ad an. 1054; Stilting. op. cit. n. 59 — 62; Allat. op. cit. lib. II. c. 9, n. 1; Fleurii Hist. eccl. lib. LX, § 13, in T. XIV, p. 622 — 626.

(390) Quomodo vero papae commemoratio sublata sit et quanam de causa, ignoro (loc. cit.).

(391) Kulesz, Wiara prawosławna.., p. 47, ed. 1704.

(392) Is vero post mortem gloriosissimi imperatoris (Ottonis), regnante tunc secundo, Domini gratia, Henrico..., benedictionem cum licentia Domini Papae episcopalem petiit... (Ditmar. Chronic. lib. VI, apud Baron. Annal. eccles. ad an. 1008, in t. XI, 30— 31). Годъ кончины Бруно показываеть Маріанъ Скотъ, жившій такъ же въ XI въкъ (apud Baron. loc. cit.).

(393) Tunc in *confinio* praedictae regionis (Prussiae) et Russiae cum praedicaret, primo ab incolis prohibetur, et plus evangelizans, capitur, deindeque.... decollatur cum suis decem et octo (apud *Baron*. loc. cit.).

(394) Это письмо Бруно, которое прежде извѣстно было только изъ примѣчаній Лаппенберга къ Хроникѣ Дигмара (въ Monument. German., изд. Перцемъ VI, стр. 812, примѣч. 18 и стр. 834, прим. 30), недавно издано въ подлинномъ текстѣ и Русскомъ переводѣ Г. Гильфердингомъ (первоначально въ 1-й книгѣ Русской Бесѣды, а потомъ и въ отдѣльныхъ оттискахъ) подъ заглавіемъ:

Digitized by Google

- 291 -

«Неизданное свидътельство современника о Владиміръ святомъ и Болеславъ храбромъ», Москв. 1856.

(395) Kulesz. Wiara prawosławna, p. 55 — 57.

(396)... Regis fuerat consanguinens..., cum in capella regia moraretur... et caet. (Damiani, Vita Romualdi, c. VIII, n. 40, in Act. SS. Februar. t. II, p. 112).

(397) Deinde iam monachus factus — tanta se abstinentiae frugalitate constrixit, ut.... Cum vero post *diuturnam* eremeticae conversationis vitam ad praedicandum iam ire disponeret, Romam primum pergere studuit.. (ibid. n. 41, 42).

(398) .... post martyrium B. Adalberti... (ibid. n. 44). А о времени кончины этого Адалберта см. *Baron*. Annal. eccles. ad an. 997, in t. X, p. 906.

(399) Vid. ibid. not. ad c. VIII sub littera-e, p. 113-114.

(400) Des Deutschen Reichs-Archiv, Specileg. Eccles. th. I, Band. XVI, s. 10. 14. 16. 18. 19; *Морошкин*. Историко-критич. изслёд. стр. 49, 50. 116.

(401) Damiani, op. citat. n. 44, p. 112 - 113.

(402) Hermani Cromeri Chronicon, in Corp. histor. medii aevi t. II, p. 536; Шлецер. Нестор. III, 446 — 453.

(403) *Fleurii* Hist. eccles. lib. LVIII, § 26, in t. XIV, p. 69 (Bruno, alio nomine Bonifacius....); *Rohrbach*. Hist. de l'egl. cathol. t. XIII, 395.

(404) Naruszewicz, Hist. narodu Polskiego, t. IV, 263; VII, 43. Замѣтимъ, что Рейнбернъ сдѣданъ епископомъ въ 1000 году (Ditmar. Chronic. apud Pertz t. V, p. 781; Barthold, Gesch. von Rügen und Pommern, p. 339, Hamb. 1839). Слѣд. не прежде могъ прибыть и въ Россію съ Польскою Королевною.

(405) Vicissitudes de l'egl. Cathol. en Pologne et en Russie, t. I, p. 12-13, Paris 1843.

(406) Non solum ritum Graecorum, in quo educata fuit, *Maria* regina Poloniae reliquit, sed de ritu catholicae Romanae ecclesiae et eius puritate sufficienter ab ecclesiaticis viris edocta, ritum Graecorum exorsum habens, sacro baptismatis fonte, deinde in ecclesia Crakoviensi, in supplementum eorum defectuum, qui per Ruthenorum presbyteros committuntur, abluta est,... *Doprognievaque* extunc vocitari cepit (*Dlugossi* Hist. Polon. lib. III, ad an. 1041, p. 218. CHec. *Kapama*. И. Г. Р. II, стр. 33, прим. 40).

(407) Карамзинъ признаетъ это за несомнѣнное (т. II, стр. 36,

Digitized by Google

изд. 2) и представляетъ самое содержаніе означеннаго письма папы Николая II (тамъ же прим. 42, стр. 26). А объ Анастасіи, бывшей за королемъ Вешгерскимъ, извъстно, что она носила уже въ Вешгріи новое имя — Агмунды (Карамз. тамъ же примъч. 44).

(408.) Иларіон. въ Прибл. къ Тв. Св. Отц. II, стр. 279.

(409) In qua (custodia) pater venerabilis, quod in aperto fieri non potuit, in secreto studiosus in divina laude peregit (Chronic. lib. VII, n. 52, apud *Pertz*, t. III, p. 859).

(410) П. Собр. Р. Лът. I, 36. 37. 51. 52

٦

(411) Никон. Лът. I, 92; Степ. кн. I, 135.

(412) Татищ. Ист. Росс. II, стр. 78 и прим. 195; Ник. Лът. I, 104.

(413) Никон. Лът. I, стр. 111. Можетъ быть, по случаю совершившагося въ этомъ году бракосочетанія сына Владимірова Святополка съ дочерью Короля Польскаго Болеслава, съ которою прибылъ въ Россію и Римско-Католическій епископъ Рейнбернъ (см. выше прим. 404).

(414) Татиц. II, стр. 88; Няк. Лёт. I, 111; Степ. кн. I, 170.

(415) Apud Naruszewicz Hist. nar. Polsk. t. IV, 263; VII, 43.

(416) Histor. Russiae monum. t. I,  $\mathcal{M}$  3, p. 3.

(417) Dlug. Hist. Polon. lib. II, p. 109 - 112.

(418) Cromer. De reb. Polon. lib. III, p. 57, Warszaw. 1767.

(419) Stryikow. Kronik. Polsk. lib. IV, p. 132, Warsz. 1766.

(420) Bielsc. Hist. Polon. lib. I, p. 37, Warszaw. 1764.

(421) Sarnic. Annal. Polon. lib. VI, c. 2, in Dlugos. Hist. Polon. t. II, p. 1043, Lips. 1712. То же самое излагаетъ въ своей исторія и Матеей Меховита (Chronic. Polon. lib. II, c. 3).

(422) Rerum Moscovit. auctores varii, pag. 5 u 19, ed. Francof. 1600.

(423) Павла Іовія книга о посольствѣ В. К. Василія Іоанновича къ папѣ Клименту VII, въ концѣ т. І въ Библіот. иностран. писат. о Россіи стр. 41, С. П. 6. 1836.

(424) Guagnini Sarmatiae Europeae descriptio, pag. 87, Spirae 1581; или — De Russorum Moscowitarum et tartarorum religione, sacrificiis et caet., ex diversis scriptoribus..., p. 225, Spirae 1582.

(425) Каковъ на-прим., Антоній Поссевинъ (vid. Supplem. ad Histor. Russiae monum. p. 112, Petropol. 1848).



## оглавление.

.

•

| ПРЕДИСЛОВІЕ. Ст                                                                                                                              | p. |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| І. Планъ настоящей Исторіи Русской Церкви Ії<br>ІІ. Источники для перваго періода этой Исторіи Х                                             | I  |
| ПЕРВАГО ПЕРІОДА ОТДЗЯЪ І.                                                                                                                    |    |
| ВСТУПЛЕНІЕ.                                                                                                                                  |    |
| ГЛАВА І. Первоначальные предѣлы Русской Церкви и ея<br>первая іерархія.                                                                      |    |
| <ol> <li>Вэглядъ на предѣлы Русской Церкви при св. князѣ Владимірѣ.</li> <li>Въ частности, распространеніе при немъ Христіанства:</li> </ol> | \$ |
| а) въ Klebѣ 4                                                                                                                                | ł. |
| б) Новгородѣ и его окрестностяхъ                                                                                                             | ,  |
| в) области Ростовской и Суздальской б                                                                                                        | 3  |
| г) Курскъ и его окрестностяхъ 11                                                                                                             | L  |
| д) въ разныхъ другихъ городахъ и областяхъ Россіи —                                                                                          | •  |
| 3. Что сдълалъ Ярославъ для утвержденія въ Россія Христіанства. 13                                                                           | \$ |
| 4. Общія замѣчанія о распространеніи Христіанства въ Россіи и                                                                                |    |
| первоначальныхъ предълахъ Русской Церкви                                                                                                     | i  |
| 5. Когда учреждена митрополія въ Русской Церкви 17                                                                                           | l  |
| 6. Кто былъ первымъ нашимъ Митрополитомъ 20                                                                                                  |    |
| 7. Отъ какого константинопольскаго патріарха получила начало                                                                                 |    |
| Русская Митрополія и вообще іерархія 21                                                                                                      | Ĺ  |
| 8. Гдѣ была каеедра первыхъ нашихъ Митрополитовъ 24                                                                                          | i. |
| 9. На сколько епархій раздблена была въ началъ Русская Церковь. 23                                                                           | •  |
| 10. Свъдънія о лицахъ нашихъ первыхъ іерарховъ и о низшемъ ду-<br>ховенствъ                                                                  | 3  |

Digitized by Google -

|                                                                                                                                                      | Стр.         |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ГЛАВА II. Первые храмы въ Россіи и состояніе Богослуженія.                                                                                           |              |
| 1. Церкви, построенныя св. Владиміромъ и при Владимірѣ:                                                                                              |              |
| <ul> <li>васильевская и Десятинная въ Кіевѣ, — праздникъ въ па-<br/>мять освященія послѣдней</li> </ul>                                              | 31           |
| б) Преображенская въ Василевѣ и Васильевская въ Вышго-                                                                                               |              |
| родѣвъродарования и политически политически политически политически политически политически политически по<br>в) нъкоторыя другія въ разныхъ мъстахъ | 34<br>36-    |
| ,                                                                                                                                                    | - 30-<br>38- |
| г) общее число этихъ церквей                                                                                                                         | 39           |
|                                                                                                                                                      | 99           |
| 3. Построенныя во дни В. Кн. Ярослава:<br>а) соборъ Кіево-Софійскій, — праздникъ въ память освященія                                                 |              |
|                                                                                                                                                      | 41           |
| б) церкви — Благовѣщенская, Георгіевская, Ирининская въ                                                                                              | 41           |
| Кіевѣ п другія, — праздникъ въ память освященія церкви                                                                                               |              |
| Георгіевской                                                                                                                                         | 44           |
| в) соборъ Софійскій Новгородскій                                                                                                                     | 46           |
| 4. Архитектура и устройство тогдашнихъ церквей                                                                                                       | 47           |
| 5. Иконы и вообще священныя изображенія;                                                                                                             |              |
| а) иконы, принесенныя къ намъ изъ Греціи                                                                                                             | 49           |
| б) сохранившіяся въ Снасской церкви на Берестовъ                                                                                                     | 50           |
| в) мозаическія и живописныя изображенія Кіево-Софійскаго<br>собора                                                                                   | _            |
| г) изображенія Новгородскаго Софійскаго собора                                                                                                       | 53           |
| д) характеръ изображеній Кіево-Софійскихъ                                                                                                            | 54           |
| 6. Св. кресты и крестное знаменіе:                                                                                                                   |              |
| а) въ какомъ видъ употреблялся у насъ св. крестъ                                                                                                     | 56           |
| б) какое употреблялось перстосложение для крестнаго знаме-                                                                                           |              |
| нія и благословенія                                                                                                                                  | 57           |
| 7. Мощи Святыхъ:                                                                                                                                     |              |
| а) мощи папы Климента, ученика его Фива и другихъ, прине-                                                                                            |              |
| сенныя къ намъ изъ чужихъ странъ                                                                                                                     | 58           |
| б) открытіе мощей св. равноапостольной Княгини Ольги и                                                                                               |              |
| установление въ честь ея праздника                                                                                                                   | <b>59</b> '  |
| в) открытіе мощей св. муч. Бориса и Глѣба и установленіе въ                                                                                          |              |
| честь ихъ праздника                                                                                                                                  | 62           |
| г) замѣчавіе о мощахъ св. Владиміра и праздникѣ въ честь его.                                                                                        | 66           |
| 8. Праздники, принятые Русскою Церковію отъ Греческой                                                                                                | <b>68</b>    |
| 9. Священнод виствія:                                                                                                                                |              |
| а) службы дневныя и праздничныя, богослужебныя книги                                                                                                 | 69<br>       |
| б) таицства и вообще церковныя требы                                                                                                                 | 72           |
| 10. Свящ. сосуды и прочая церковная утварь, свящ. одежды                                                                                             | 73           |
| 11. Обычай погребать умершихъ въ церквахъ и при церквахъ                                                                                             | 75           |
| ГЈАВА III. Первыя училища въ Россіи и памятники духов-<br>наго просвѣщенія и ученія.                                                                 |              |
| 1. Заботливость св. Владиміра о просв'ящении Русскихъ и осно-                                                                                        |              |
| Ванныя них училища.                                                                                                                                  | 77           |
|                                                                                                                                                      |              |

|                                                                              | Стр. |
|------------------------------------------------------------------------------|------|
| 2. Мѣры, принятыя для этого Ярославомъ, и въ частности-осно-                 | -    |
| ванныя имъ училища                                                           | 79   |
| З. Чему обучали въ тогдашенкъ нашихъ училищахъ                               | 80   |
| 4. Какія книги употреблялись тогда въ Русской Церкви: книги св.              |      |
| Писанія, житія Святыхъ и другія                                              | _    |
| <b>3.</b> Памятники церковнаго ученія:                                       |      |
| а) Исповъдание въры, преподанное В. Кн. Владимиру послъ его                  |      |
| крещенія                                                                     | 83   |
| б) Поучевіе Новгородскаго епископа Луки Жидяты                               | 87   |
| в) Слово о законѣ и благодати пресвитера Иларіона                            | 90   |
| <ul> <li>сочинение митрополита кіевскаго Леонтія объ опрѣснокахъ.</li> </ul> |      |
|                                                                              |      |
| ГЛАВА IV. Первоначальное церковное законоположение въ                        | :    |
| Россіи и преимущества Русскаго Духовенства.                                  |      |
| 1. Греческій Номоканонъ или Кормчая книга:                                   |      |
| а) составъ Кормчей                                                           | 113  |
| б) Первая часть ея — законы собственно церковные — принята                   |      |
| въ Россію                                                                    | 114  |
| в) Вторая часть, обнимающая законы Греческихъ Государей                      |      |
| въ пользу Церкви, принята ли въ Россію? Необходимость                        |      |
| Русскаго Церковнаго Устава                                                   | 117  |
| 2. Церковный Уставъ св. кн. Владиміра:                                       |      |
| а) разные списки и содержание этого Устава                                   | 118  |
| б) подлинность его                                                           | 130  |
| в) значеніе его по отношенію къ древнему церковно-Византій-                  |      |
| скому заководательству и къ Русской жизви                                    | 138  |
| 3. Виѣшнія преимущества Духовенства,                                         | 144  |
| 4. Источники для содержанія Духовенства:                                     |      |
| а) десятина                                                                  | 145  |
| б) судныя пошливы                                                            | 148  |
| в) жалованье отъ Князя и приношенія отъ прихожанъ                            | 149  |
| TIARA V Hanning wounderstand by Dogoin a coordenia state a                   |      |
| ТЛАВА V. Первые монастыри въ Россіи и состояніе вѣры и                       |      |
| нравственности.                                                              | •    |
| 1. Монастыри въ Кіевѣ и его окрестностяхъ: Михайловскій, Геор-               |      |
| гісвскій и другіе                                                            |      |
| 2. Монастыри въ Новгородъ: Софійскій, Перынь, Юрьевскій                      | 152  |
| 3. Монастыри въ другихъ мѣстахъ Россіи:                                      |      |
| а) Взлаамскій                                                                |      |
| б) Ростовскій-Аврааміевъ                                                     | 157  |
| в) Новоторжскій                                                              | 159  |
| 4. Вообще состояніе вёры и нравственности:                                   |      |
| а) остатки языческихъ суевърій, правовъ и обычаевъ                           | 161  |
| б) примѣры христіа́вскаго благочестія: св. Владиміръ и его                   |      |
| аѣти, нѣкоторые пастыри Церкви                                               |      |
| в) мъры для насажденія христіанскаго благочестія въ народъ.                  | 163  |

Digitized by Google

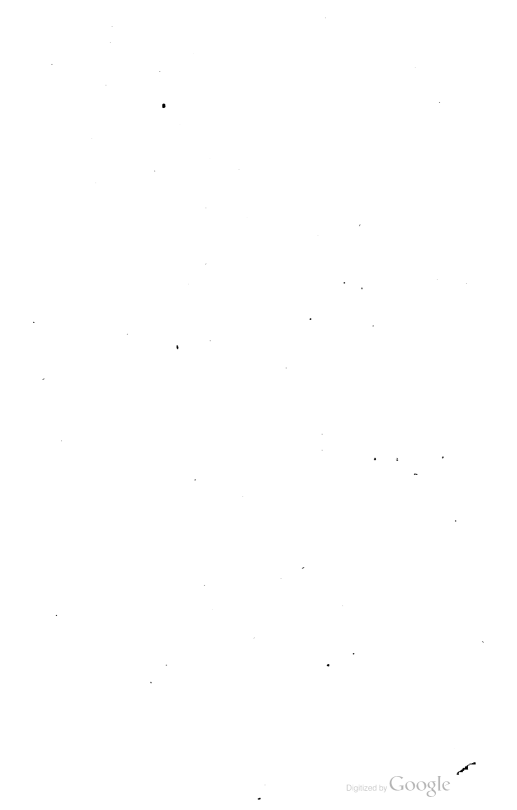
| '                                                              | Тр.         |
|----------------------------------------------------------------|-------------|
| ГЛАВА VI. Первоначальное отношение Русской Церкви къ           | -           |
| другимъ Церквамъ и обществамъ христіанскимъ.                   |             |
| 1. Отношеніе Русской Церкви къ Константинопольскому Патріарху. |             |
| 2. Сношенія ея съ Церковію Болгарскою                          | 171         |
| 3. Свощенія съ Абономъ                                         | 173         |
| 4. Свошенія съ прочими восточными патріархами                  | 174         |
| 5. Отношеніе къ Римскому патріарху:                            |             |
| а) разборъ доказательствъ, будто Русскіе крестились при Вла-   |             |
| димірѣ въ Римскую вѣру и были въ началѣ покорны папѣ.          | 176         |
| б) доказательства изъ нашихъ лътописей и изъ западныхъ         |             |
| писателей, что Русскіе приняли вѣру съ востока, а не съ        |             |
| запада, и нимало не находились въ подчинени папѣ               | 18 <b>8</b> |
| ПРИМЪЧАНІЯ.                                                    |             |
| 1. Къ предисловію и вступленію                                 | 195         |
| 2. Къ главъ первой                                             | 198         |
| З. Къ главъ второй                                             | 216         |
| 4. Къ главъ третьей                                            | 256         |

IV

|      |    |       | четвертой |   |    |     |    |     |    |     |   |    |   |    |   |   |       |   |         |   |       |    |   |   |
|------|----|-------|-----------|---|----|-----|----|-----|----|-----|---|----|---|----|---|---|-------|---|---------|---|-------|----|---|---|
|      |    |       | пятой     |   |    |     |    |     |    |     |   |    |   |    |   |   |       |   |         |   |       |    |   |   |
| . 7. | Къ | гјавђ | шестой.   | • | •• | ••• | •• | ••• | •• | • • | • | •• | • | •• | • | • | <br>• | • | <br>• • | • | <br>• | •• | • | • |

- แวหั £២ ខេត և 2.3 а се аби) C ni 6.51 . р., и в ł с.

. 266 . 280 286





• •

• ·

. .

· ·

.

•

· · · ·

۰.



BΧ

485

МЗ V.1

# Stanford University Libraries Stanford, California

