

## ПАПСТВО

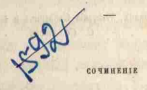
H

# священная ринская инперія

ВЪ ХІУ И ХУ СТОЛБТІИ

(ДО БАЗЕЛЬСКАГО СОБОРА).

200x

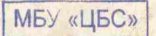


ГЕНРИХА ВЫЗИНСКАГО.



москва.

Въ типографіи Каткова и К°. 1857.



По опредълении Историко-Филологическаго Факультета Императорскаго Московскаго Университета, состоявшемуся 1-го Іюня 1857 г., печатать дозволяется.

Man was the parties of the parties o

Деканъ, Статскій Совътникъ и Кавалеръ С. Соловоева

Будучи убъжденъ, что при современномъ состояніи русской исторической литературы (говорю о всеобщей исторіи) сочиненія общаго содержанія могуть принести гораздо болъе пользы, нежели спеціальныя, подробныя изследованія, я положиль себе задачею написать обозръніе великой религіозной борьбы, которая наполняла западную Европу въ періодъ отъ 1517 — 1648 года. Появившіяся въ послёднее время въ большомъ числъ на Западъ изданія матеріаловъ, современныхъ этой эпохъ, и свъжіе труды извъстныхъ европейскихъ историковъ придали особенную привлекательность этой задачъ. Но, приготовляясь къ исполнению ея и изучая для этой цёли исторію развитія папской власти и судьбы ея въ прежнія стольтія, я постепенно дошель до убъжденія, что не излишнимъ и даже (смію надівяться) не безполезнымъ будетъ представить предварительно об-

A CONTRACT OF THE PROPERTY OF

щій очеркъ судебъ папства въ переходную эпоху. стоящую на рубежѣ между средними вѣками и новою исторією (то-есть въ XIV и XV стол.), потому что здѣсь лежить источникъ позднѣйшихъ религіозныхъ переворотовъ, здёсь нужно искать возникновенія тёхъ началь, которыя легли въ основу реформаціонной эпохи. Предлагаемое мною теперь на судъ любителей исторіи разсужденіе имъеть цълью именно такое приготовленіе къ исторіи 16-го и первой половины 17-го стольтія, введеніе въ эпоху великой религіозной борьбы, начавшейся Лютеромъ и кончившейся Вестфальскимъ миромъ. Оно представляеть судьбы папской власти въ періодъ ея униженія и величайшихъ ея злоупотребленій, обнимаеть собою время, слёдовавшее непосредственно за упадкомъ Гогенштауфеновъ, потомъ пребывание папъ въ Авиньонъ, далъевеликій расколь западнаго христіанства, и оканчивается Костницкимъ соборомъ, то-есть возстановленіемъ единства римской церкви и избраніемъ Мартина V, при которомъ папство опять поднимается изъ своего продолжительнаго упадка. Базельскій соборъ я предполагаю сдёлать исходною точкою выше упомянутаго болье обширнаго труда, который лежаль первоначально въ моей мысли. Параллельно съ папскою властью и изображаю судьбы императорской

власти въ XIV и XV стол., потому, что оба эти средневъковыя учрежденія тъсно связаны другь съ другомъ и представляють въ своемъ развитіи одинаковыя явленія. Разсужденіе мое имъеть задачею показать, въ какомъ состояніи и въ какомъ видъ переходять оба эти учрежденія изъ среднихъ въковъ въ новыя времена. Остается прибавить, что, осмъливаясь въ первый разъ писать на языкъ не природномъ, а пріобрътенномъ, я надъюсь на то, что читатели будуть снисходительны къ недостаткамъ моего слога и не будуть строго судить погръщностей, которыхъ я не быль въ состояніи избъгнуть.

Генрихъ Вызинскій.

MOCKBA. 31-ro Mas 1857.

#### ОГЛАВЛЕНІЕ.

|          |    |       |                                           | CTPAH. |
|----------|----|-------|-------------------------------------------|--------|
| TAABA I. |    | BA I. | Теорія папской и императорской власти .   | 1      |
|          | 33 | II.   | Борьба папства и имперіи.—Побѣда папы     | 26     |
|          | 23 | III.  | Торжество государственнаго начала и мо-   |        |
|          |    |       | нархической власти надъ феодализмомъ.     | 42     |
|          | 30 | IV.   | Императоры XIV и XV стольтія              | 58     |
|          | 30 | V.    | Высшая точка могущества папской власти    |        |
|          |    |       | и начало ея паденія                       | 93     |
|          | 23 | VI.   | Авиньонские папы и ихъ злоупотребленія    | 117    |
|          | 2) | VII.  | Великій расколь западной церкви и его по- |        |
|          |    |       | следствія                                 | 160    |
|          | 39 | VIII. | Попытки прекращенія раскола и соборъ въ   |        |
|          |    |       | Пизъ                                      | 212    |
|          | 39 | IX.   | Соборъ въ Костницъ и окончательное воз-   |        |
|          |    |       | становленіе церковнаго единства           | 241    |
|          |    |       |                                           |        |

### TAABA I.

Теорія папской и императорской власти.

Человъчество въ великомъ шествін своемъ къ окончательнымъ цълямъ своего существованія проходить постепенно разныя ступени, останавливаясь на каждой въ продолженіи цълыхъ стольтій. На каждой изъ этихъ ступеней, въ основъ быта народовъ лежатъ извъстныя идеи, извъстныя начала. Цълая сумма понятій воплощается въ жизнь, проникаеть всв ся сферы, проявляется во всемъ разнообразіи вившнихъ формъ и явленій, руководить всеми дъйствіями и личностей, и народовъ. Каждая изъ этихъ идей, составляющихъ душу извъстной эпохи, взятая отдъльно, отличается величіемъ, истиною, богатствомъ своего содержанія. Но ни одна изъ нихъ не выполняетъ собою окончательныхъ цълей Провидънія. Несмотря на всю мнимую глубину и богатство своего содержанія, ни одна изъ этихъ идей не въчная, не безусловная, а временная, переходная. Каждая есть только-слабый отблескъ

въчной, абсолютной истины, отблескъ, который озаряетъ своимъ свътомъ десять покольній, но постепенно бльднъетъ въ глазахъ десяти слъдующихъ; каждая есть только необходимое звъно въ великомъ логическомъ процессъ исторіи. Поэтому мы не видимъ въ исторіи застоя: никогда великія иден эпохи не окаментваютъ въ своихъ жизненныхъ формахъ, а постепенно уступаютъ мъсто другимъ болъе плодотворнымъ. Движущее начало эпохи, обнявъ собою всъ сферы жизни, достигнувъ неоспоримаго господства, никогда долго не успоконвается на немъ: раньше или позже приходить минута, въ которую оно начинаетъ отживать свое время, перестаетъ быть выраженіемъ общаго сознанія народовъ, теряетъ власть надъ умами. У человъчества являются новыя потребности, которымъ не въ состояніи удовлетворить старое начало жизни; общество становится выше началъ, легшихъ въ основъ его быта; оно стремится вступить на высшую ступень; являются новыя иден, которыя освъщають ему путь и требують себъ осуществленія. Очень ръдко эти новыя идеи, новыя начала разомъ и вдругъ получаютъ господство и вытъсняють старый порядокъ вещей. Всего чаще такіе переходы дорого обходятся человъчеству: тяжелая, продолжительная борьба завязывается между новымъ и старымъ началомъ. Часто, въ этой борьбъ на жизнь и смерть, старое начало обнаруживаетъ неслыханную энергію сопротивленія, какъ бы обновляеть въ борьбъ свои силы — не даромъ же оно господствовало въ продолженін цалых стольтій и укоренилось въ мірь, не вдругъ же ему отказаться отъ этой власти. Притомъ въ

исторіи ничто не останавливается на половина пути, ничто не остается недовершенныма: новыя идеи должны проникнуть всь сферы жизни и везда вытаснить старое; иза этихъ сферъ одна легче имъ поддаются, другія упорно продолжають сопротивленіе. Это бываеть часто ваковая работа. И самыя новыя идеи въ борьба только и могуть окраннуть, оправдать себя, ноказать свою животворящую силу. Такая эпоха общественнаго обновленія, упадка старыхъ началь и водворенія новыхъ, стоить на рубежь между средними ваками и новою исторією, исторією трехъ посладнихъ стольтій.

Жизнь средневъковаго общества, при всемъ внъшнемъ богатствъ своего содержанія, при всей раздробленности, при всемъ хаотическомъ разнообразіи явленій, въ общемъ своемъ составъ замкнута была въ чрезвычайно однообразныя формы. Каждая сфера жизни безусловно подчинялась одной опредъленной идеъ. Мъстныя различія исчезали въ сравненіи съ однообразностью общаго типа; строгое единство во всехъ отношеніяхъ обхватывало европейское общество. Это безусловное единство исключало всякія различія странъ и народностей, самостоятельныя начала, независимыя стремленія. Всь народы западной Европы соединены были сътыо феодальных в отношеній въ одно огромное общество, въ главъ котораго стоялъ императоръ. Онъ заканчивалъ собою огромную лъстницу феодальныхъ должностей; онъ быль вершиною всеобъемлющаго зданія, которое поднялось на европейской почвъ и обхватило всъ народы; въ немъ выражалось единство феодальнаго міра. Никогда болье въ исторіи не встръчаємь такого общаго господства одной формы жизни. Феодальныя отношенія пропикли вездъ, отразились на всемъ, подчинили себъ весь быть общества, и политическій и гражданскій 1). Все, что было внъ феодальных узъ, не имъло законнаго существованія.

Рядомъ съ этимъ феодальнымъ свътскимъ единствомъ, представителемъ котораго былъ императоръ, существовало другое, еще болье строгое и безусловное единство духовное, религіозное, единство церкви. Вст народы западной Европы соединялись въ одну общую христіанскую церковь съ общими върованіями, обрядами, даже всеобщимъ языкомъ латинскимъ. Во вившнемъ проявленіи эта церковь связывалась цълою гіерархіею духовныхъ достоинствъ, и въ главъ этой гіерархіи стоялъ «намъстникъ Інсуса Христа на земль, видимый глава церкви» — римскій папа, въ которомъ выражалось религіозное единство западнаго европейскаго общества. Эта идея единства церкви глубоко укоренилась въ понятіяхъ народовъ западной Европы. Понятіе единства срослось въ ихъ сознаніи съ самымъ понятіемъ церкви. Всякое явленіе, противоръчащее общей нормъ, считалось во мизнін цалыхъ стольтій не только авленіемъ беззаконнымъ, но и неразумнымъ, неестественнымъ.

И другія сферы жизни средневъковой посять такой же характерь: вездъ встръчаемъ безусловное господство одной общей формы. Наука въ видъ схоластики вездъ была одна и та же; искусство средняго въка не составляеть исключенія.

Никто не откажетъ въ величіи двумъ основнымъ идеямъ средиевъковаго общества — идеямъ императорской и папской власти. Этотъ образъ единаго христіанскаго общества, устроеннаго въ видъ огромнаго зданія съ двумя вершинами, всегда принадлежать будетъ къ величайшимъ созданіямъ человъческаго духа. Императоръ, по теорія средневъковой, есть прямой наслъдникъ римскихъ цезарей. Новая Имперія есть пепосредственное продолженіе старой <sup>2</sup>). Какъ свътскому главъ христіанства, императору принадлежитъ dominium mundi <sup>3</sup>). Въ окончательномъ развитіи своихъ послъдствій теорія принисываетъ императору власть падъ всякою территорією, — даже повооткрытыхъ земель <sup>4</sup>). Стоя на вершинъ феодальной лъстицы, опъ есть высшій и всеобщій ленный господинъ, источникъ всякой свътской власти.

<sup>1)</sup> Все тогда давалось въ ленное владъніе: право охоты въ лъсахъ, участіе въ таможенныхъ сборахъ, право провожать купцовъ, отправлявшихся на ярмарку для охраненія ихъ отъ грабежа (droit d'escorte), право суда въ замкъ барона, даже рои пчелъ, которые могли быть найдены въ лъсахъ — etc. См. Guizot, Hist. de la civilis, en France, 32-me lecon.

<sup>2)</sup> Копрадъ III въ письмъ своемъ къ византійскому императору говорить: Ut parentes nostri videlicet Romanorum imperatores antecessores nostri ad antecessores Vestros scilicet regnum et populum Graecorum constituerunt, constituo: te sicut servarunt, conservabo etc. etc. Otto Frising: de gestis Friderici I. lib. I. cap. XXIII. pag. 206. (Basileae 1569).

<sup>3)</sup> Dominium — sed non quoad proprietatem — опредълди юристы. Eichhorn, Deutsche Staats- und Rechtsgeschichte II, § 289.

<sup>4)</sup> Ad imperatorem spectat totius orbis patrocinium. Otto Frising. Chron. lib. VII cap. XXXIV, pag. 147.

Вслъдствіе этого ему принадлежить по праву первое мъсто предъ всъми другими свътскими властителями въ христіанствъ; вслъдствіе этого императоръ имъстъ право раздавать титулы и достоинства, особенно титулъ короля.

Отъ императора проистекаетъ, какъ отъ источника, всякое рыцарское и дворянское достоинство 5). Въ этомъ смыслъ всъ христіанскія государства принадлежатъ къ священной римской имперіи и должны подчиняться императору. Всъ другіе короли христіанскіе: англійскій, французскій, испанскіе хотя de facto независимы, но de jure ему подвластны. Канцлеръ Фридриха Барбароссы называетъ ихъ reges provinciales 6). Равнымъ образомъ всъ феодальные князья и бароны священной римской имперіи пользуются многими правами верховной власти въ своихъ территоріяхъ вслъдствіе своего леннаго отношенія къ императору: власть ихъ въ немъ имъетъ свой источникъ; они властвуютъ въ силу даннаго имъ высочайшаго полномочія; императоръ даетъ имъ мъсто и положеніе въ міръ.

Императоръ есть источникъ феодальнаго права и высшій его толкователь. Юристы называють его живымъ закономъ—imperator est animata lex in terris  $^{7}$ ). Всякая дру-

гая свътская власть, всякая собственность, всякая привилегія пользуется законнымъ своимъ значеніемъ только всявдствіе своего отношенія къ императору, всявдствіе его признанія, утвержденія или полномочія. Его высочайшая гараптія необходима для всякаго юридическаго отношенія: она только доставляеть ему безопасность и законное существование 8). «Отнимите у насъ права императора, говоритъ одинъ сборникъ законовъ этого времени, и ктожь тогда можетъ сказать: этотъ домъ мой, эта деревня принадлежить мнъ?»9) Какъ источникъ феодальнаго права и его толкователь, императоръ есть вмъстъ съ тъмъ и верховный судья всъхъ споровъ, проистекающихъ изъ феодальных в отношений во всемы христіанскомы обществы. Онъ высшая судебная инстанція феодальнаго міра. Законы и постановленія императора должны признаваться всъми христіанскими странами. Его высшая судебная власть дъйствуеть повсемъстно. Императоръ, какъ верховный судья, производить судъ и расправу въ каждомъ мъстъ, въ которомъ лично пребываетъ; онъ принимаетъ жалобы всъхъ лицъ, всъхъ сословій; каждый можеть обращаться прямо къ нему помимо мъстныхъ судебныхъ властей. Мъстныя власти уступають передъ императоромъ, отъ котораго они получають полномочие своего судопроизводства. Даже доходы тъхъ мъстностей, въ которыхъ пребываетъ импера-

<sup>5)</sup> De fulgore throni Caesarei relut ex sole vadii, sic ceterae prodeunt dignitates—говорится въ одномъ документъ Фридриха II. Eichhorn, Deut. St. und. R. G. l. c.

Райнальдъ Кёльнскій на сеймѣ въ Безансонъ. См. М. І. Schmidt, Geschichte der Deutschen IV, 315.

<sup>7)</sup> Raumer, Geschichte der Hohenstaufen. V, 81.

<sup>8)</sup> Durch den Kaiser verwandelte sich der Gewaltstand erst in einen Rechtsstand Raumer, Gesch. der Hohenst. V, 1. c.

<sup>9)</sup> Ranke, Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation. I, 52.

торъ, предоставляются ему на все время пребыванія <sup>10</sup>). Императоръ въ соединеніи съ князьями имперіи, которые окружаютъ его въ качествъ scabini (Schöflen) ръщаетъ о жизни, чести, имъніи и наслъдствъ другихъ князей и бароновъ имперіи, призванныхъ на его судъ, и произноситъ императорскую опалу <sup>11</sup>).

Съ высоты того положенія, которое занимаеть императорь, исчезають отдельныя страны и народности. У императора ньть опредьленной резиденцій, ньть всепоглощающей столицы. Онь вездь присутствуеть лично, гды только является потребность его дьйствія. Мы часто видимь, какь императорь оть датской границы идеть вы Италію, оть венгерскихъ предъловь въ арелатское королевство. Онь представитель всеобщихъ интересовъ христіанскаго міра; онь стоить на отвлеченной почвъ общихъ европейскихъ отношеній, печется о безопасности христіанскаго общества, соединяеть всь народы для общихъ предпріятій. Согласно съ такимъ понятіемъ о императорской власти, Фридрихъ II созываеть всеобщій сеймъ всьхъ государей и князей европейскихъ для совыщанія подъ его предсъдательствомъ о дълахъ Евроны 12).

Кромъ чисто-свътской власти императоръ имълъ также

притязанія на нъкотораго рода нравственное, духовное первенство. Власть императора заключаеть въ себъ значительную примъсь духовнаго, религіознаго элемента. Имперія называется Священною Римскою Имперіею, - вив ея нътъ закона, ни святости. Императоръ есть высшій покровитель и защитникъ римской церкви (Advocatus Ecclesiæ). Потому онъ обязанъ особенно заботиться о церквахъ, духовныхъ, вловахъ и сиротахъ, защищать христіанскую въру противъ невърныхъ, отщепенцевъ и еретиковъ, распространять ее между идолопоклонническими народами 13). Онъ имъетъ право созывать соборы и обязанъ стараться объ упичтоженій расколовъ въ церкви 14). Онъ есть представитель интересовъ міра христіанскаго въ противоположность съ міромъ нехристіанскимъ, мусульманскимъ. У императора есть высокая нравственная задача: онъ стремится утвердить въчный миръ въ христіанствъ, миръ при всеобщемъ господствъ закона, согласіе всьхъ народовъ 15).

Такова была идея, легшая въ основу феодальнаго общества, и хотя она никогда вполнъ не осуществилась въ дъйствительности — соперничество съ другой, ей парадлельной, идеей духовной власти въ томъ помъщало — но все-таки она господствовала въ сознаніи XI, XII и XIII стольтій,

<sup>10)</sup> Sächs. Landrecht B. III, art. 160: In welche Statt des Reiches er kommt binnen dem Reiche, da ist ihm ledig Münz und Zoll, und in welch Land er kommet, da ist ihm ledig das Gericht daselbst, also dass er wohl selbst richten mag alle die Klagen die vor ihn kommen, etc. Eichhorn, Deut. St.- und Rechtsg. II, § 290.

<sup>11)</sup> Eichhorn, Deut. St.- und Rechtsg. II, § 293.

<sup>12)</sup> Matth. Paris, ap. Schmidt, Gesch. der Deutschen IV, 316.

<sup>13)</sup> Eichhorn, Deutsche Staats- und R.-Geschichte II, § 289.

<sup>14)</sup> Примъромъ могутъ служить Генрихъ III и Фридрихъ I Барбаросса, которые созывали соборы для водвореній мира въ церкви.

<sup>15)</sup> Это основная мысль книги Данта «De Monarchia», въ которой понятіе императорской власти является въ самомъ идеальномъ видъ.

составляла сумму юридическихъ понятій времени. Нельзя, повторяемъ, отказать въ величіи этой идеъ: но не на ней суждено было остановиться европейскому обществу. Это былъ только необходимый моментъ въ цъломъ ходъ развитія.

Несмотря на все разнообразіе характеровъ отдъльныхъ націй, въ основъ быта европейскаго общества лежитъ что-то общее имъ всъмъ: общія черты проявляются въ государственномъ устройствъ, церкви, жизни, обычаяхъ, литературъ разныхъ народовъ Европы. Совокупность этихъ всъмъ общихъ чертъ даетъ намъ типъ европейской цивилизаціи. Къ произведению этого типа, къ созданию одной общей европейской цивилизаціи, много способствовала императорская власть, которая связывала въ одно романскіе и германскіе народы, соединяла ихъ въ кругу одинаковыхъ понятій, одинаковыхъ стремленій. Тотъ духовный религіозный элементь, который мы замътили въ императорской власти, быль также необходимъ. Онъ способствоваль къ утвержденію и распространенію христіанскаго образованія, онъ придалъ европейской цивилизаціи христіанскій отпечатокъ. Однакожь идея императорской власти, необходимая какъ моментъ въ общемъ ходъ развитія, должна была уступить, исполнивши свое назначение, въ то время, когда появились другія необходимости. Она отжила свое время и уступила мъсто высшему, болъе плодотворному началу. — Народамъ европейскимъ не суждено было пребывать всегда въ безразличномъ единствъ феодальной системы, а напротивъ выработать свои личности, образовать отдельныя, независимыя, самостоятельныя

государства. Въ феодальной системъ, сосредоточенной въ императорской власти, не было мъста такому индивидуальному развитію народностей. Феодальная система была отрицаніемъ народностей: народностей не существовало, а были сословія-феодальная аристократія, луховенство, горожане, вилланы. «Французскій баронъ быль ближе къ нъмецкому барону, нежели къ виллану, живущему у подошвы его замка» 16). И въ глазахъ императора, какъ главы феодальной гіерархіи, существовали только сословія: онъ дъйствуетъ въ пользу того или другаго изъ нихъ,тому имъемъ постоянные примъры — интересы народные разръшаются въ сферъ болье общихъ отношеній. Мало того-система средневъковаго общества была отрицаніемъ иден государства. Выраженіе: феодальное государство, есть contradictio in adjecto. Мы называемъ государствомъ живой цъльный организмъ, съ одной, кръпко сложившейся народностью, съ одной опредъленной физіономіей, съ своими индивидуальными стремленіями, съ своими независимыми интересами, съ своею политикою. Оно такъ выработываеть свою личность, принимаеть такой постоянный, неизмънный и всегда себъ върный характеръ, что мы напередъ можемъ сказать, какъ оно поступить въ извъстномъ случав, въ какую сторону пойдуть его дъйствія. Въ такомъ государствъ каждое сословіе имъетъ свои права, свое мъсто, свои обязанности, и всъ связаны кръпко однимъ общимъ интересомъ. Такому самостоятельному, независимому явленію не могло быть мъста ни въ теоріи, ни въ

<sup>16)</sup> Слова незабвеннаго Т. Н. Грановскаго.

авиствительности феодальной имперіи. Въ феодальномъ обществъ не было ни государствъ въ собственномъ смыслъ, ни системы государствъ. Еще тогда не развилось сознаніе самостоятельной, независимой, полноправной личности каждаго отдъльнаго государства, еще не существовало понятіе солидарности интересовъ всъхъ государствъ. Мы не можемъ говорить о политикъ феодальныхъ государствъ. Сто льтъ идетъ война между Англіею и Франціею; соединеніе этихъ двухъ державъ подъ однимъ скипетромъ грозить опаспостью всамъ прочимъ, и, не смотря на это, мы не видимъ, чтобы какое-нибудь изъ государствъ европейскихъ приняло живое участіе въ этой борьбъ. Всъ средневъковыя войны или проистекають изъ феодальныхъ отношеній, или это бывають соединенія многихъ народовъ подъ авторитетомъ императора или папы для какихъ-нибудь болье идеальныхъ предпріятій; неръдко также для предпріятій, которыя служать въ пользу того или другаго изъ нихъ, а не коренятся въ мъстныхъ, индивидуальныхъ потребностяхъ отдъльныхъ странъ. Вся политика этихъ временъ, въ теперешнемъ смыслъ этого слова, сосредоточивается въ двухъ вершинахъ общества — императоръ и папъ, вся политика времени вращается въ кругу ихъ взаимныхъ отношеній. Одинъ общій интересъ — соперничество, борьба двухъ властей - поглощаетъ въ себъ всъ прочіе частные интересы и увлекаеть ихъ въ кругъ одного всеобъемлющаго вопроса. Вопросъ ръшенъ не въ пользу феодальной имперіи. Но идея имперіи поколебалась въ своихъ основахъ не только подъ ударами папы : явилось ей противоположное новое начало, которому принадлежала буаущность — идея феодальнаго единства отжила свое время, пробудились отдъльныя народности, каждая изъ нихъ стала выработывать свою физіономію, скръпляться въ плотный организмъ государства. Независимыя, самостоятельныя личности государствъ стали выдъляться изъ прежняго безразличія и входить между собою въ небывалыя до сихъ поръ отношенія. Каждое государство стало жить теперь собственною своею жизнью, имъть свои самостоятельные интересы, каждое начинало сознавать свое положеніе, мъсто, отношеніе къ прочимъ; кругъ дъйствій расширился, между государствами образовался цълый рядъ новыхъ политическихъ отношеній, новыхъ вопросовъ; европейское общество вступило на новую ступень своего развитія.

При такомъ постепенномъ развитіи народностей, образованіи самостоятельныхъ государствъ и развитіи ихъ взаимныхъ отношеній мы присутствуемъ въ продолженіе XIV, XV и начала XVI стольтій. Но прежде нежели взглянемъ ближе на этотъ переходъ европейскаго общества отъ идеи имперіи къ новымъ формамъ жизни, обратимся къ другой параллельной средневъковой идеъ—идеъ папской власти и здъсь увидимъ аналогическія явленія.

Постепенное принятіе христіанства всъми романо-германскими народами изъ Рима, распространеніе между ними христіанскаго образованія оттуда же, постоянная противуположность христіанскаго міра съ міромъ нехристіанскимъ, мусульманскимъ — рано утвердили во всеобщемъ сознаніи среднихъ въковъ понятіе о необходимомъ единствъ церковнаго управленія. Папа для народовъ западной Европы быль внашнимъ, видимымъ выраженіемъ этого единства.

Какъ императоръ долженъ былъ заботиться о внъшней, матеріальной безопасности христіанскаго общества и его свътскихъ интересахъ, или, по выражению средневъковой теоріи, какъ императору поручены были твла: такъ съ другой стороны души были ввърены попеченио папы. Всъ духовные интересы энохи сосредоточивались въ напъ, какъ въ общемъ фокусъ. Народы, получившее изъ Рима свои върованія, понятія, свое образованіе, обращались къ папъ, какъ къ источнику всякаго знанія, всякой правды и закона. Народы стояли еще только на первой степени своего духовнаго развитія, еще находились въ дътскомъ возрасть духа, нуждались болье нежели когда-либо въ путеводитель и наставникъ. На всв эти народы, какъ на члены одной семьи, папа распространяль свою духовную опеку. Онъ быль высшій толкователь закона Божія, авторитетъ его мизнія заступаль масто общественнаго мизнія и быль съ нимъ тождественъ. Онъ, можно сказать, представляль собою совокупную совъсть всего западнаго христіанства. Было время, когда папская власть имъла благодътельное вліяніе на западно-европейское общество. Папа, какъ верховный пастырь западной церкви, быль въ этомъ обществъ верховный блюститель мира и правды. Въ темную эпоху феодализма, во время хаотического состоянія общества, во время преобладанія грубых в матеріальныхъ интересовъ, только церковь могла внести въ этотъ міръ личнаго произвола и слъной физической силы начала порядка, нравственныя идеи. При неключительномъ военномъ направлении въка, власть, облеченная нравственнымъ, религіознымъ авторитетомъ, производила самое благотворное вліяніе во всемъ христіанскомъ міръ, какъ на Востокъ, такъ и на Западъ: отсюда верховный настырь латинской церкви, единственный патріархъ на западъ, папа часто является посредникомъ въ спорахъ государей, примирителемъ враждующихъ партій, заботится объ удержаніи согласія и мира въ христіанствъ. Религіознымъ своимъ авторитетомъ онъ останавливаетъ руку тирановъ, предотвращаетъ насиле, защищаетъ народы отъ гнета, умъряетъ побъдителей, смягчаетъ судьбу побъжденныхъ. Онъ смотритъ за добрыми нравами высшихъ духовныхъ лицъ, а также и свътскихъ властителей, строго преслъдуетъ соблазнъ и дурные примъры. Пана дъйствуетъ въ духъ человъколюбія противъ всъхъ возможныхъ злоунотребленій. Иногда его мары отличаются высокимъ гуманнымъ характеромъ: примъромъ служить булла Александра III въ пользу эманципацін виллановъ 17). Папа смягчаеть бъдствія войны своими заботами и часто повторяємыми увъщаніями о соблюденіи treuga Dei 18): онъ все болье и болъе расширяетъ кругъ лицъ, которыя должны быть щадимы въ военное время 19). Угнетенные, слабые и без-

<sup>17)</sup> Bulliarium Romanum, ed. Cocquelines.

<sup>18)</sup> Corpus juris canonici. Decret. Gregor. IX. lib. I, tit. XXXIV, cap. 1. (edit. A. L. Richter II, 195).

<sup>19)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX lib I. tit. XXXIV cap. 2, (A. L. Richter II, 196). Innovamus autem, ut presbyteri, clerici, monachi, conversi, peregrini, mercatores, rustici, euntes et redeuntes, et in agricultura exsistentes, et animalia, quibus arant et quae semina portant ad agrum, congrua securitate laetentur.

защитные, вдовы и сироты находять въ церкви покровительство и защиту; труждающеся находять помощь, обремененные утъшеніе. Тысячами нитей связана была церковь съ жизнію средневъковаго общества и, проникая всъ ея сферы, придавала всему быту народовъ духовный, религіозный оттанокъ. Такое всеобъемлющее господство духовнаго элемента необходимо вело къ окончательному утверждению христіанства на европейской почвъ и распространению его на дикіе народы. Панство, такъ какъ и имперія, было необходимымъ моментомъ въ развитіи занадно-европейскаго общества, должно было преобладать долгое время, прежде нежели христіанство успъло смягчить грубую германскую природу, легшую въ основу средневъковой западной Европы. Положительная, твердоукоренившаяся власть папы гораздо тъснъе связывала романскіе и германскіе народы, нежели теоретическая власть императора: она соединяла ихъ гораздо болье прочными узами, нежели феодальныя отношенія. Узы эти были: общія всьмъ върованія, преданія и понятія, общіе обряды и церковныя учрежденія, общая и равная для всъхъ зависимость отъ напскаго престола, даже общій языкъ — латинскій.

Повторяемъ, панская власть имъла свое время, въ которое она вполнъ удовлетворяла потребностямъ и цълямъ западно-европейскаго общества; во она, равно какъ и феодальная имперія, не могла быть окончательною формой жизни европейскихъ народовъ. Въ природъ папской власти, еще гораздо болье, нежели въ природъ власти императора, лежало исключительное, антинаціональное направленіе. И понятно — императорская теорія не успъла вполнъ осуществиться въ дъйствительности, между тъмъ какъ папы, оставшись побъдителями въ борьбъ съ имперіею, успъли довести свою систему до крайнихъ послъдствій. Возьмемъ идею папской власти въ ея полномъ развитіи, но оставивъ покамъсть безъ вниманія все, что наросло къ этой идеъ вслъдствіе борьбы и побъды надъ имперіею. Оставимъ пока въ сторонъ всъ свътскія притязанія и узурпаціи напы, всю добычу его побъды, и взглянемъ на него, какъ на чисто-духовную главу западнаго христіанства, главу западной церкви: вездъ увидимъ ръзкое отрицаніе всякой народной самостоятельности, всякаго независимаго существованія.

Духовная власть наны есть идеаль церковной всеобщей монархіи. Нана не только первый и высшій епископъ, но и всеобщій (Episcopus universalis). На него, какъ на наслъдника Св. Петра, переходить plenitudo potestatis apostolicae, т. е. вся совокупность церковной власти. Вся церковь есть ни что иное, какъ епархія паны; всъ другіе епископы и архієпископы суть подчиненные ему викаріи, при помощи которыхъ онъ управляєть церковью 20).

<sup>20)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg IX. lib. III. tit. VIII. cap. 5. (ed. A. L. Richter II, 472). Innocentius III:—ne plenitudo ecclesiasticae jurisdictionis in plures dispensata vilesceret, sed in uno potius collata vigeret, apostolicae sedi Dominus in B. Petro universarum ecclesiarum et cunctorum Christi fidelium magisterium contulit et primatum, quae, retenta sibi plenitudine potestatis, ad implendum laudabilius officium pastorale, quod omnibus eam constituit debitricem, multos in partem sollicitudinis evo-

Въ знакъ своей зависимости и подчиненія, они должны давать папъ вассальную присягу, которою обязываются въ върности и повиновеніи римскому престолу <sup>21</sup>). Какъ всеобщій епископъ, папа имъетъ право высшаго надзора надъ всьми церковными отношеніями: онъ можетъ требовать отчета о состояніи каждой отдъльной церкви, онъ смотритъ за чистотою въры и церковнымъ благочиніемъ, слъдитъ за исполненіемъ церковныхъ законовъ, за поведеніемъ высшихъ прелатовъ, въ случать ихъ нерадънія или песпособности распоряжается самъ <sup>22</sup>). Вслъдствіе этого права высшаго надзора, папа можетъ, оставляя въ сторонъ всъ посредствующія ступени, непосредственно вмъшиваться въ дъла каждой епархіи, кажнаго епископа,

каждаго прихода, даже каждаго отдъльнанаго члена общины, и ръшать все въ силу своего полновластія.

Посредствомъ своихъ легатовъ, папа производитъ постоянный контроль надъ всъми дълами христіанства, входитъ прямо въ кругъ дъйствій каждой народной церкви <sup>23</sup>). Передъ папскимъ легатомъ умолкаютъ архіепископы, епископы и другіе прелаты народныхъ церквей. Папскій легатъ можетъ однимъ словомъ уничтожать постановленія мъстныхъ соборовъ, низлагать еписконовъ, произносить интердиктъ надъ страною, отлучать отъ церкви: своимъ вмъщательствомъ онъ приводитъ въ бездъйствіе всъ мъстныя власти народной прекви. Папы сами сравниваютъ своихъ легатовъ съ римскими проконсулами <sup>24</sup>).

Въ папъ сосредоточивается вся законодательная власть перкви. Папа есть источникъ всъхъ законовъ <sup>25</sup>). Все-

cavit, sic suum dispensans onus et honorem in alios, ut nihil suo juri substraheret, nec jurisdictionem suam in aliquo minoraret.

<sup>21)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. II, tit. XXIV. cap. 4. (ed. A. L. Richter II, 347). Ego N. episcopus ab hac hora in antea fidelis ero Sancto Petro Sanctaeque apostolicae Romanae ecclesiae, dominoque meo Papae N. ejusque successoribus canonice intrantibus. Non ero neque in consilio neque in facto, ut vitam perdat aut membum, vel capiatur mala captione. Consilium, quod mihi aut per se, aut per literas, aut per nuncium manifestabit, ad ejus damnum nulli pandam. Papatum Romanae ecclesiae et regulas sanctorum Patrum adjutor ero ad defendendum et retinendum, salvo ordine meo, contra omnes homines. Voca us ad synodum veniam, nisi praepeditus fuero canonica praepeditione. Legatum apostolicae sedis - in eundo et redeundo honorifice tractabo, et in suis necessitatibus adjuvabo. Apostolorum limina singulis annis aut per me aut per certum nuncium meum visitabo. nisi eorum absolvar licentia. Sic me Deus adjuvet et haec sancta evangelia.

<sup>22)</sup> Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts, I, 174.

<sup>23)</sup> О правахъ легатовъ Walter, Kirchenrecht. 7 Aufl. 270.— Eichhorn, Grunds. des Kirchenrechts. I, 608 sq. См. также Согр. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. I. tit. XXX. (A. L. Richter II, 176 sq.)

<sup>24)</sup> Corp. jur. can. Sexti Decretal. lib. I. tit. XV. cap. 2 (ed. A. L. Richter II, 938). Legatos, quibus in certis provinciis committitur legationis officium, ut ibidem evellant et dissipent, aedificent atque plantent, provinciarum sibi commissarum ad instar proconsulum ceterorumque praesidum — ordinarios reputantes, praesenti declaramus edicto, etc. etc.

<sup>25)</sup> Еще Григорій VII приписываеть пап'в исключительную законодательную власть: Dictatus. № 7. Quod illi (Papae) solo licet pro temporis necessitate novas condere leges. — Бонивацій VIII говорить: Romanus Pontifex — jura omnia in scrinio pectoris sui

общіє соборы, на которыхъ предпринимаются законолательныя мары, могуть быть созываемы однимь лишь наною. Императору предоставляется это право только въ чрезвычайных случаяхь 26). Но эти соборы, на которыхъ засъдають епископы, имъють одно лишь совъщательное значение 27). Законолательная иниціатива и окончательное рашение зависить отъ напы. Народные или областные соборы происходять всего чаще подъ предсъдательствомъпанскихъ легатовъ:въ противномъслучав ръшенія ихъ должны быть посланы въ Римъ для утвержденія. Никакой соборъ не можетъ происходить безъ согласія паны и не имветь сплы безъ его авторитета 28). Папа имветь право дълать не только всеобщія законодательныя распоряженія, касающіяся всей церкви, но также измънять правила церковнаго устройства и церковнаго благочинія, сообразно съ мъстными или личными обстоятельствами 29).

Папа опредъляетъ догму и ученіе церкви, ръшаєтъ споры въ дълахъ въры; его толкованіе Слова Божія, его ръшенія религіозныхъ вопросовъ непреложны, единственно върны и для всъхъ обязательны: ибо преемникъ апостола не можетъ ни ошибаться, ни гръщить <sup>30</sup>). Папа издаеть обязательные для всей церкви законы, но онь самь выше законовь и не связываеть себя ими <sup>31</sup>). Папа можеть дълать частныя распоряженія, противоположныя общимь постаповленіямь церкви; для этого ему довольно унотребить въ булль пресловутую формулу: Non obstante quocunque, которою каждый разъ отмъняются и объявляются недъйствительными всв права, законы, запрещенія, договоры, привилегіи, противоръчащіе предпринимаемой папою мъръ <sup>32</sup>).

Папа можетъ разръшать (диспенсировать) отъ исполненія церковныхъ законовъ всъхъ и каждаго <sup>33</sup>). Онъ можетъ давать нетолько veniam canonis infracti, но и veniam canonis infringendi, то-есть можетъ диспенсировать ante factum <sup>34</sup>).

Высшая судебная власть въ церкви принадлежитъ папъ. Онъ составляетъ послъднюю инстанцію, къ которой можно подавать аппелляцію во всъхъ дълахъ церковныхъ или подлежащихъ духовному суду 35). Но есть много опредълен-

censetur habere. Corp. jur. can. Sexti Decret. lib. I. tit. II. cap. 1 (ed. A. L. Richter II, 901).

<sup>26)</sup> См. выше стр. 9.

<sup>27)</sup> Вст постановленія собора дълаются именемъ папы—sacro adprobante concilio, или просто лишь—sacro praesente concilio. Gieseler, Kirchengeschichte, II, 2 Abth., 226.

<sup>28)</sup> Eichhorn, Deutsche Staats - und Rechtsgesch. II, § 316.

<sup>29)</sup> Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts. I, 172.

<sup>30)</sup> Gregorii VII Dictatus. Nº 22. Quod Romana Ecclesia nun-

quam erravit, nec in perpetuum, scriptura testante, errabit. Ne 23. Quod Romanus Pontifex, si canonice fuerit ordinatus, meritis B. Petri efficitur sanctus.

<sup>31)</sup> Оттого некоторые канонисты XIII стольтія утверждають, quod in curia Romana non committitur simonia. Schröckh, Christliche Kirchengeschichte XXVII, 183.

<sup>32)</sup> Папы стали употреблять эту формулу, начиная съ Иннокентія IV. См. Raumer, Geschichte der Hohenstaufen VI, 106.

<sup>33)</sup> Иннокентій III говорить: nos—qui secundum plenitudinem potestatis de jure possumus supra jus dispensare — Corp. jur. can. Decret. Greg. IX lib. III. tit. VIII. cap. 4. (Richter II, 471).

<sup>34)</sup> Gieseler, Kirchengeschichte II, 2 Abth. 227.

<sup>35)</sup> Corp. jur. can. Decret. Gregor. IX. lib. II. tit. XXVIII. cap. 11.

ныхъ, заранъе предоставленныхъ папъ случаевъ (casus Papae reservati), въ которыхъ изслъдованіе и ръшеніе дъла принадлежитъ исключительно папъ. Онъ судитъ такія дъла какъ первая и послъдняя инстанція. Только предварительное изслъдованіе въ такихъ случаяхъ иногда предоставляется мъстнымъ епископамъ 36). Но кромъ того каждое, сколько-нибудь важное, дъло папа можетъ отнятъ у мъстной юрисдикціи и вытребовать въ Римъ къ своему трибуналу 37).

Папа предоставляеть себъ распоряжение и окончательное ръшение въ особенно важныхъ дълахъ, касающихся церковнаго устройства (causae arduae et majores). Сюда относятся прежде всего такъ называемыя causae episcoporum, то-естъ утверждение, перемъщение, низложение епископовъ, назначение имъ коадъюторовъ, далъе — основание новыхъ епископствъ, раздъление или соединение уже су-

ществующихъ епархій, перенесеніе резиденціи епископа 38). Для того, чтобъ получить утвержденіе въ своихъ должностяхъ, почти всв прелаты европейскихъ церквей принуждены были вздить въ Римъ. Къ разряду causae majores, предоставленныхъ папъ, относятся еще утвержденіе или уничтоженіе орденовъ, монастырей, религіозныхъ обществъ 39), исключительное право канонизаціи 40), установленіе общихъ церковныхъ праздниковъ и проч. 41).

Въ силу такъ-называемыхъ мандатовъ, резервацій, провизій, экспектанцій и другихъ прерогативъ своей власти <sup>42</sup>), папа располагаетъ церковными достоинствами и бенефиціями всъхъ странъ и народовъ и обращаетъ въ ничто свободные выборы національныхъ церквей. Онъ назначаетъ италіянскихъ прелатовъ въ Германію и Англію, своимъ кардиналамъ раздаетъ бенефиціи въ Швеціи и Испаніи. Папа налагаетъ подати на духовенство разныхъ странъ Европы, не спрашивая на это его согласія. Едипственнымъ мотивомъ служитъ выраженіе буллъ рго пессеззіtatibus ecclesiae romanae <sup>43</sup>).

Дальше уже нельзя было идти въ этомъ направленіи:

<sup>(</sup>ed. A. L. Richter II, 397). De appellationibus — pro causis minimis interpositis volumus — quod eis, pro quacunque et quantutacunque levi causa fiant, non minus est, quam si pro majoribus fierent, deferendum.

<sup>36)</sup> См. Schrökh, Christliche Kirchengeschichte XXVII, 152. Одинъ синодъ въ Вауеих 1300 г. вычислиль эти, предоставленные папскому суду, случаи въ слъдующихъ стихахъ:

Incestum faciens, corrumpens aut homicida, Sacrilegus, patrum percussor cum sodomita, Clerum percutiens, Romam petit, etc. etc.

<sup>37)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. II. tit. XXVIII. cap. 56 (ed. A. L. Richter II, 418). Argumentum capitis: Postquam papa aliquam causam ad se revocat, non valet processus postea per minorem judicem factus, etc. etc.

<sup>38)</sup> Walter, Kirchenrecht. 7 Aufl. p. 255, Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts. I, 585.

<sup>39)</sup> Corp. jur. can. Decret. Gregorii IX. lib. III. tit. XXXVI. cap. 9 (Richter. II. 584). Ne nimia religionum. . . .

<sup>40)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. III. tit. XLV. cap. 1. Richter, II, 625). Audivimus, quod quidam. . . .

<sup>41)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. II. tit. IX. (Richter II, 261 sqq.)

<sup>42)</sup> Объ этомъ подробности въ главъ VI.

<sup>43)</sup> Такой мотивъ употребляетъ между прочимъ Іоаннъ XXII

всякая народная самостоятельность исчезала передъ всемогуществомъ папской власти. Но на этомъ нельзя было остановиться западно-европейскому обществу и закоснъть въ такомъ неподвижномъ единствъ; кризисъ былъ неизбъженъ. Народы западной Европы достигли совершеннольтія и стали тяготиться всеобъемлющею опекою папы. Народности отдельныя, достигнувъ самосознанія, выработавъ свою личность, образовавъ изъ себя живые организмы независимыхъ государствъ, потребовали себъ свободы дъйствія, независимости и въ церковномъ отношенін. Духовный элементь, проникавшій до сихъ поръ всь жизненныя отношенія, долженъ быль уступить мысто свътскому, государственному элементу. Но дъло было не легкое — папство укоренилось въ европейской почвъ цълыми стольтіями своихъ побъдъ и успъховъ, глубоко пустило свои корни во всъ сферы жизни; тысячи интересовъ связаны были съ его существованіемъ; цалымъ въсомъ въковаго неоспоримаго господства, щълымъ въсомъ своего нравственнаго авторитета лежало оно на общемъ сознаніи. Идея единства церкви безусловно подчиняла себъ всъ умы; она казалась необходимою, ненарушимою, священною. И эта идея единства христіанской церкви отождествилась съ идеею папской власти: посягательство на панскую власть, казалось, грозило самому единству церкви. Поэтому народамъ западной Европы предстоялъ теперь тяжелый, мучительный переходъ, небывалый въ исторіи.

Продолжительная борьба, со всъми случайностями удачи и неудачи, нужна была для того, чтобы народы эти и въ церковномъ отношеніи достигли той независимости и самостоятельности, которую въ свътскомъ порядкъ вещей удалось имъ пріобръсть меньшими усиліями. XIV стольтіе есть эпоха пробужденія народностей; въ XV образуются государства въ собственномъ смысль этого слова: между тъмъ аналогическое движение въ церковномъ отношеній, начинаясь въ XIV стольтій, обнимаеть собою все XV и большую часть XVI-го. Съ неимовърною трудностью приходится народамъ западной Европы разстаться съ идеею единства церкви, олицетвореннаго для нихъ въ папской власти: она все еще продолжаетъ владъть умами и живетъ въ общемъ сознаніи, а между тъмъ народы, какъ бы невольно, безсознательно, инстинктивно, влекомые невидимою силою, стремятся въ совершенно противоположномъ направленіи и работаютъ надъ разрушеніемъ этого единства. Только во 2-й половинъ XVI стольтія борьба приходить къ окончательному исходу: только тогда, когда въ Европъ является цълая система государствъ самостоятельныхъ, независимыхъ и въ свътскомъ и въ духовномъ отношеніи, только тогда заканчивается въковая работа и новое начало вполнъ торжествуетъ надъ старымъ.

при учрежденів аннатовъ. См. Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. III. tit. II. cap. 11. (Richter, II, 1179). Quum nonnullae. . .

#### ГЛАВА II.

Борьба папства и имперіи. — Побида папы.

Мы старались обрисовать въ общихъ чертахъ двъ основныя идеи средняго времени. Каждую изъ нихъ мы брали въ отдъльности и указали вдали тъ новыя начала, которымъ суждено было занять ихъ мъсто. Мы видъли, что объ средневъковыя институціи — и папство, и имперія придавали всему тогдашнему быту западно европейскаго общества духовный, религіозный оттънокъ. Духовный элементъ преобладалъ въ продолженіи XI, XII и XIII стольтій; но съ XIV онъ начинаетъ уступать мъсто свътскому, государственному элементу, повсемъстному стремленію къ народной независимости, государственной самостоятельности.

Теперь посмотримъ на взаимное отношеніе имперіи и папства и потомъ представимъ яснъе, какими путями новыя начала жизни достигали своего осуществленія.

Мы видъли, что объ основныя идеи средневъковой жизни отличались своимъ общимъ, всеобъемлющимъ, отвлеченнымъ и притомъ исключительнымъ характеромъ. Каждая изъ нихъ стремилась обнять всъ сферы жизни европейскаго общества; каждая изъ нихъ не допускала никакихъ мъстныхъ, самостоятельныхъ, независимыхъ направленій, а старалась подчинить всъ явленія одной строгой непреложной формъ. И папа, и императоръ имъли свою теорію, которую оба стремились осуществить въ лъйствительности: каждый изъ нихъ хотълъ внести въ хаотическое феодальное общество свой законъ, свои начала порядка и единства; каждый изъ нихъ считалъ себя единственнымъ источникомъ права. Какое же должно было быть ихъ отношение другъ къ другу? Гдъ были границы дъятельности каждаго изъ вихъ? Одинъ считался свътскимъ, другой духовнымъ главою христіянскаго міра; одному ввърено было тъло, другому душа христіанскаго общества. Но гдъ же оканчивался кругъ дъйствій одного, и начиналась область другаго? Душа и тъло, духовная и свътская сторона жизни такъ связаны между собою, столь многими пунктами соприкасаются, такъ входятъ одна въ другую, что нельзя между ними поставить опредъленнаго рубежа.

Очевидно — отношеніе между императоромъ и папою могло быть только враждебное: не могло быть между ними мира исогласія, а должна была завязаться борьба на жизнь и смерть. Не изъ личныхъ побужденій, не изъ личнаго честолюбія императора или папы проистекала эта борьба: она лежала въ самой сущности вещей, была дъломъ роковой необходимости. Каждый изъ нихъ съ высоты своей всеобъемлющей теоріи, съ своей исключительной точки зрънія

смотрыть на другаго, какъ на лицо себъ подчиненное. Папа не могь остаться внъ системы императора, а долженъ былъ подойдти подъ нее наравиъ со всъми прочими явленіями. Императоръ хотъль поставить папу на ряду со всъми прочими епископами. Папа же, выходя изъ положенія, что душа выше тъла, духовный міръ выше свътскаго, приходиль къ заключению, что и папская власть выше императорской и служить ей источникомъ. Онъ считалъ императора своимъ свътскимъ мечемъ, исполняюшимъ его волю и принимающимъ отъ него и власть, и права свои. Всякая свътская власть считалась властью только по порученію и полномочію папы. «Такъ какъ солнце и луна, говоритъ Иннокентій III, поставлены на небесномъ сводъ, солнце для того, чтобъ управлять днемъ, а луна ночью: такъ точно есть двъ власти въ церкви: одна папская, высшая, потому что ея попеченію ввърены души, и власть императорская - нисшая, потому что ей поручены только тъла» 1). На сколько душа превосходитъ тъло, на столько папа долженъ превосходить императора. Папъ, какъ преемнику Апостола Петра, принадлежитъ двойной мечь, мечь духовный и мірской, последній онъ вручаетъ

императору, дабы императоръ расширялъ предвлы христіанскаго міра <sup>2</sup>). Въ глазахъ папы императоръ есть только Advocatus Ecclesiae. Папъ принадлежало право короновать императора; отсюда легко было вывести, что, въ случать незаконности императора, папа могъ отказать въ коронаціи. Изъ этого слъдовало въ дальнъйшемъ развитіи того же начала, что папа могъ низлагать императора <sup>3</sup>), а въ окончательномъ результатъ выходило, что папа могъ назначать его по своему усмотрънію. Напротивъ императоръ утверждалъ, что власть его происходитъ непосредственно отъ Бога, и что онъ самъ есть источникъ всякой земной власти, слъдовательно, подчиненъ никому быть не можетъ.

Признавши, что власть напы выше императорской 4), нельзя было отрицать у паны права вмъщательства во всъ свътскія отношенія міра 5). Онъ основываль это право на томъ, что Апостолу Петру, его предшественнику, ввърена

<sup>1)</sup> Corp jur. can. Decret. Greg. IX. lib. I. tit. XXX. cap. 6. (ed. A. L. Richter II, 191)... fecit Deus duo magna luminaria in firmamento coeli etc. etc... Глоссаторы XIII стол. такъ объясияютъ это мъсто: Cum terra sit septies major luna, sol autem octies major terra: restat ergo, ut pontificatus dignitas quadragies septies sit major regali dignitate. Другой же поправляетъ: Papam esse millies septingenties quadragies quater Imperatore et Regibus sublimiorem.

<sup>2)</sup> Постояннымь аргументомь для этой теоріи служило папамь мъсто: Luc. 22, 38 (Vulgata) At illi dixerunt: Domine! ecce duo gladii hic. At ille dixit eis: satis est.

<sup>3)</sup> Уже въ Dictatus Gregorii VII мы находимъ № 12. Quod illi liceat Imperatores deponere. Весь Dictatus помъщенъ у Gieseler, Kirchengeschichte. II, 2 Abth. 7.

<sup>4)</sup> Таково было митийе большинства въ концъ XI, XII и XIII стол.

<sup>5)</sup> Иннокентій III говорить въ одномь изъ своихъ писемь: Dominus Petro non solum universam Ecclesiam, sed totum reliquit saeculum gubernandum. Gieseler, Kirchengesch. II, 2 Abth. 108.

была власть вязать и рышить все на земль, безъ всякаго исключенія. «Кому неизвъстны, говорить Григорій VII, слова Господа: Ти еѕ Ретгиѕ? Развъ отъ этого изъяты короли? развъ они не принадлежать къ паствъ, которую СынъБожій ввърилъ Св. Петру?» Кромъ того всякое дъло, имъющее хотя бы самую отдаленную связь съ религіею, всякій поступокъ, подходящій подъ категорію гръховъ, вызывалъ вмъщательство папы 6). Папа считалъ себя верховнымъ судьею императоровъ и королей христіанскихъ, приписывалъ себъ право ръшать ихъ споры 7); принималъ жалобы подданныхъ на злоупотребленія свътской верховной власти; считалъ себя въ правъ низлагать государей и подданныхъ ихъ освобождать отъ присяги. Напротивъ императоръ, какъ свътскій глава христіанства, не допускаль вмъшательства папы въ свътскія дъла и считаль папу своимъ подсудимымъ, въ свътскомъ отношеніи, наравиъ съ прочими прелатами, вошедшими въ кругъ общей феодальной гіерархіи.

При такихъ исключительныхъ направленіяхъ обоихъ главъ христіанства, борьба между ними была неизбъжна, и мы присутствуемъ при этой великой борьбъ въ продолжении XI, XII и XIII стольтій. Нъсколько разъ казалось, что теорія феодальной имперіи была уже близка къ своему осуществленію. Власть императора, представляемая великими личностями саксонской, франконской и гогенштауфенской династій, шла впередъ несдержимо: великимъ развитіемъ своимъ она заслонила всв другія власти. Отъ Балтійскаго моря до съверныхъ береговъ Африки вездъ было могуче имя императора. Онъ былъ прирожденный король Германіи; Италія признавала его наслъдникомъ римскихъ цезарей; Бургундія, Провансъ и Дофинэ были великія имперскія лены; Данія, Скандинавскій съверъ считались принадлежащими къ общему составу имперіи, получали своихъ королей изъ среды нъмецкихъ князей, вассаловъ императора; рыцари Тевтонскаго и другихъ орденовъ раздвигали предълы имперін на далекомъ Съверъ н Востокъ: Польша, Чехія, Венгрія были въ ленной зависимости отъ имперіи, часто получали своихъ королей отъ руки императора. Хотя короли французскій, англійскій, испанскіе уже по самому своему положенію и преданіямъ прошедшаго были независимы; но все-таки они считали

<sup>6)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. II. tit. I. cap. 13. (Richter. II, 235). Иннокентій III: Quum enim non humanae costitutioni, sed divinae legi potius innitamur, quia potestas nostra non est ex homine, sed ex Deo: nullus, qui sit sanae mentis ignorat, quin ad officium nostrum spectet de quocunque mortali peccato corrigere quemlibet Christianum, et si correctionem contempserit, ipsum per districtionem ecclesiasticam coërcere.

<sup>7)</sup> Be toù me rant: Non putet aliquis, quod jurisdictionem illustris regis Francorum perturbare aut minuere intendamus — sed quum dicat Dominus in Evangelio: si peccaverit in te frater tuus — dic ecclesiae — et rex Angliae sit paratus sufficienter ostendere, quod rex Francorum peccat in ipsum — quomodo nos — mandatum divinum possumus non exaudire et non procedamus secundum formam ipsius. Postremo quum inter reges ipsos reformata fuerint pacis foedera et utrinque praestito proprio juramento firmata, quae tamen — servata non fuerint, uumquid non poterimus de juramenti religione cognoscere, quod ad judicium ecclesiae non est dubium pertinere?

императора первою властью въ христіанствъ, вступали къ нему въ ленныя отношенія, въ своихъ спорахъ обращались къ нему, какъ къ высшему судьт и посреднику. Вспомнимъ Ричарда Львиное Сердце, Эдуарда III, встунавшихъ въ феодальныя связи съ императоромъ; вспомнимъ Карла V французскаго, обращавшагося къ императору въ своемъ споръ съ Англіею. Императоръ обнималь своимъ взоромъ весь этотъ міръ въ его совокупности: интересы христіанства сосредоточивались въ его рукахъ: отдъльныя страны и народности исчезали на общирномъ горизонть его дъятельности. Италіянцы, Нъмцы, Чехи и даже Саррацины безъ различія составляли войско императора. Генрихъ VI Гогенштауфенъ уже устремлялъ взглядъ свой даже за эти предълы: онъ окидывалъ своимъ взоромъ дряхлую Византійскую имперію, Египетъ и Сирію 8); Средиземное море онъ хотъль принять какъ озеро въ свои владвнія. Все это было старое наследіе римскихъ императоровъ. Но не суждено было никогда вполнь осуществиться этимъ великимъ замысламъ. Какая-то неумолимая судьба заранъе обрекала на погибель и личности, которыя представляли собою идею имперіи и самую идею. Нельзя не замътить трагической участи императоровъ трехъ первыхъ династій: большая часть ихъ умираеть въ цвъть льть, въ минуту такую, когда они уже, кажется, очень близки къ достижению своей цъли, и великая будущность открывается передъ ними. Ни одинъ не можетъ довести дъла своего до конца: неумолимый

рокъ сволить ихъ въ могилу. Но это только дъло случая — не отъ того только идея имперіи не достигла своего осуществленія. Противъ нея поднялись могучія силы, неодолимыя преграды останавливали ея движеніе. Не будемъ уже говорить о томъ, какъ слабы были матеріяльныя средства феодальнаго императора, какъ эти средства не соотвътствовали великимъ его цалямъ. Въ этомъ отношении идея императорской власти сама въ себъ уже посила собственное осужденіе. Огромны были притязанія императоровъ, по эти притязанія, запятыя у другаго міра, у другихъ преданій, они думали осуществить средствами феодальнаго міра 9). Это внутреннее противоръчіе, это несоотвътствіе средствъ и цълей и задерживало постоянно идею императорской власти въ области теорін; по этого мало - мы видимъ, что императоръ на каждомъ шагу вездъ и всегда встръчался лицомъ къ лицу съ могучимъ своимъ соперникомъ папою. Борьба между ними не могла быть равною: въ сравнении съ ограниченными феодальными силами императора, напа располагаль огромными и, надобно прибавить, нравственными средствами. Онъ стояль во главъ общественнаго мнънія или лучше держаль его въ своей власти и располагалъ чувствами понятіями, убъжденіями массъ. На его сторонь всегда было

<sup>8)</sup> Raumer, Geschichte der Hohenstaufen. II, 529.

<sup>9)</sup> Самый разительный примъръ слабости силъ императора представляеть намъ извъстная сцена изъ исторіи Фридриха Барбаруссы. Императоръ на колънахъ умоляетъ своего вассала Генриха Льва, чтобъ онъ исполнилъ свою ленную обязанность и сопровождаль его въ Италію и получаетъ отказъ. Raumer, Geschichte der Hohenstaufen. II, 252.

огромное большинство преклонявшихся передъ священнымъ авторитетомъ религіи, онъ имълъ за собою голосъ народный (vox populi — vox Dei). Притомъ же — дъло главное напа очень искусно умълъ захватить въ свои руки иниціативу въ величайшихъ, всеобщихъ европейскихъ событіяхъ: онъ вызвалъ великое движение крестовыхъ похоловъ и черезъ это, естественно, сталъ во главъ христіанскаго общества. Это былъ зародышъ его побъды надъ императоромъ; однимъ разомъ онъ поставилъ себя въ положение повелителя, а императора въ положение исполнителя его воли; въ случав неповиновенія, общественное мизніе народовъ, по мановенію папы, обращалось противъ императора 10). На сторонъ императора успъхъ дъла, судьба и ходъ борьбы постоянно зависьли отъ многихъ непредвидимыхъ случайностей: пресъчение династи, спорный выборъ, малольтство императора, личный его характеръ, личныя отношенія и другія случайныя обстоятельства — все это мъшало последовательному, правильному ходу действій. Въ этомъ отношенін на сторонъ паны было огромное превосходство: такія случайности туть не имьли мьста; остановки движенія, замедленія быть не могло; личность папы не имъла такого рашительнаго значенія. Папство — это была воплощенная, живущая система; папскій престоль замъщался

всегда съ одинаковою правильностью, личность папы вносила только большую или меньшую энергію въ ходъ дъйствій <sup>11</sup>), направленіе всегда было одинаково. Каждый почти императоръ долженъ быль начинать свое дъло снова и останавливался передъ концемъ; послъ смерти его весь плодъ его усилій разръшался въ ничто: между тъмъ паны дъйствовали послъдовательно, шли къ цъли неудержимо, ровнымъ и правильнымъ шагомъ.

Такъ какъ каждый императоръ долженъ былъ начинать все съизнова, такъ какъ въ развитіи идеи имперіи прониходили постоянныя остановки, и никогда этой идет не удалось вполнъ и надолго подчинить себъ европейское общество: то случалось, что и самая идея мало-по-малу стала терять свою власть надъ умами. Она не имъла времени оправдать себя въ дъйствительности, обнаружить свою силу въ жизни, подчинить себъ всъ убъжденія; не имъла за собою того авторитета, какой доставляетъ постоянный успъхъ и продолжительное дъйствительное обладаніе (розsession actuelle). Въ этомъ отношеніи власть папы постоянно заслоняла собою власть императора; власть папская уже давно коренилась въ дъйствительности: а власть
императора все еще оставалась въ области теоріи 12). Время

<sup>10)</sup> Der Papst — übte bei dieser Gelegenheit so viel Acte seiner Autorität aus, dass niemand zweifeln konnte, er sei in jeder Hinsicht das sichtbare Oberhaupt der christlichen Welt. Eichhorn, Deutsche St.- und Rechtsgesch. II, § 233. См. также Neander, Allgemeine Geschichte der christlichen Religion und Kirche. (Посатанее изданіе. Gotha. 1856) II, 2 Abth. 400.

<sup>11)</sup> Примъры огромной личной дъятельности папъ: Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 71. — Александръ III послалъвъ продолжение своего первосвященства въ одну лишь Реймскую эпархію 494 письма. О дъятельности Иннокентія III. См. Neander, Allg. Gesch. der christ. Rel. und Kirche. II, 2 Abth. 426.

<sup>12)</sup> Das Papstthum war nicht ein aus dem Todten erwecktes Institut, wie die Kaiserkrone; es gehörte ganz und gar dem Mittel-

шло скоръе чъмъ уснъхи императоровъ и опережало ихъ усилія. Они все еще стремились къ достиженію своей цъли, а между тъмъ почва, на которой они стояли, уже колебалась и уходила изъ-подъ ихъ погъ. Идел имперіи еще до своего полнаго осуществленія стала отживать свое время; теорія явилась безсильною, — ей не доставало твердой почвы дъйствительности, жизни, успъха, оправданія; она стала изнемогать скоръе отъ собственнаго своего безсилія нежели отъ старости. Еще императоры и въ половину не успъли въ своемъ дълъ, какъ уже на дальнемъ горизонтъ стало появляться новое начало жизни; идея феодальнаго единства или лучше безразличія пришла въ столкновеніе съ совершенно противоположнымъ движеніемъ. Въ огромномъ двухвъковомъ движении крестовыхъ походовъ сходились ностоянно на одной почвъ и въ одномъ общемъ дъйствін и всъ народы Европы, и всъ сословія. Отдъльныя народности взглянули ближе другъ на друга и почувствовали свое различіе. До сихъ поръ въ феодальномъ обществъ существовало только ръзкое раздъленіе между сословіями: теперь сословія сблизились, раздалились народности. Это и есть великій результать крестовых в походовъ: различіе сословій низощло на второй планъ, на первомъ явилось различіе народовъ; сродные элементы притянулись: оттолкиулись противоположные. Теперь уже этимъ путемъ пошло дальнъйшее развитіе: вездъ народности приходять къ сознанію своей личности, являются народныя аптипатіи, первый признакъ этого сознанія — Французы и Англичане, — Нъмцы и Италіянцы, — Нъмцы и западные Славяне, Испанцы и Мавры. Въ этихъ племенныхъ контрастахъ выработывается самостоятельная личность каждаго изъ нихъ; — это знакъ, что феодальное единство выполнило свое время: теперь мы видимъ всеобщее стремленіе къ обособленію, каждая народность старается выдълиться изъ прежняго безразличія. Теперь императоръ, съ своею идеею всеобъемлющей имперіи, дълается защитникомъ отживающаго начала; его идея является запоздалою, несовременною; она приходитъ въ явное противоръчіе съ новымъ движеніемъ, которое все болье и болье увлекаетъ европейскіе народы.

Теперь императору предстоитъ бороться съ неодолимыми препятствіями: на всъхъ концахъ его обширнаго горизонта подымаются могучія силы, ему враждебныя; народности одна за другою отъ него ускользаютъ, все рвется и выпутывается изъ съти феодального единства. Прежде всъхъ и сильные почувствовала свою личность Италія и оказала императорамъ отчаянное сопротивленіе: Нъмцы и Италіянцы-это первая и самая многовъсная европейская антипатія. Ничего не могло быть опаснъе для императоровъ, какъ это пробуждение и сопротивление Италіи. Италія это была страна тъхъ преданій древняго міра, которыя они теперь сдалали своими; въ италіянской почва коренилась идея императорской власти; съ обладаніемъ Италіею связано было все значеніе императоровъ, какъ наслъдинковъ римскихъ цезарей. Имъ было невозможно выпустить изъ рукъ Италіи; скоръе можно было выпустить Прован-

alter an, wurzelte mit tausend zähen Fasern in demselben, und der Lebende hat überall Recht. Gfrörer, Gustav Adolf. 301.

саловъ, Фламандцевъ, Датчанъ, Поляковъ, Чеховъ, Венгровъ, легче даже было дать свободу своимъ природнымъ нъмецкимъ вассаламъ: но отказаться отъ Италіи значило отказаться отъ самихъ себя. Потому мы и присутствуемъ въ продолжении цълыхъ стольтій при нескончаемыхъ походахъ императоровъ въ Италію: но всъ ихъ усилія сокрушаются въ безплодной борьбъ. Противъ новаго элемента они выступаютъ съ старыми феодальными силами и каждый разъ изнемогаютъ. Періодически, можно сказать, Германія наводняєть Италію, потомь наступаєть отливъ, и почти никакихъ слъдовъ не остается. Каждый разъ императоръ съ тяжелою феодальною кавалеріею спускается черезъ Альпійскіе проходы на равнины Ломбардін; туть къ нему являются Болонскіе юристы и въ великолъпныхъ фразахъ толкуютъ его права и превозносять его всемогущество; на это италіянскіе города отвъчаютъ тупымъ молчаніемъ и запираютъ передъ императоромъ ворота свои. Онъ принимаетъ жельзную корону Ломбардін и идеть далье въ Римъ для полученія императорской изъ рукъ папы: на пути вездъ тоже враждебное отношеніе, тоже сопротивленіе. Тогда князья, бароны и вассалы священной римской минеріи объявляютъ императору, что срокъ ихъ службы вышелъ, что они исполнили свой феодальный долгь, и мало-по-малу они оставляють его и возвращаются домой. Императоръ одинокій, съ малочисленною свитой, переходить обратно черезъ Альпы, унося съ собою свою великольничю идею и свои высокія притязанія. Но не всегда италіянскіе города ограничиваются однимъ тупымъ молчаніемъ. Бываетъ — императоръ пытается

вывести ихъ изъ этого молчанія, заставить ихъ говорить языкомъ повиновенія и преклониться перелъ его величіемъ: тогда они отвъчаютъ на его вызовъ, устилая свои равнины великолъпною его феодальною кавалеріею. На звучныя фразы императорскихъ юристовъ служать отвътомъ поля сраженія—Леньяно и Витторія. Откуда же въ нихъ такая сила? Они сильны не только свъжею силою новаго жизненнаго начала, силою своей пробудившейся народности: у нихъ могучій союзникъ; старый противникъ императора, папа, не засыпаетъ. На всъхъ концахъ Европы поднялись противъ императора враждебныя силы. Для папы это великольнный случай нанести рышительный ударъ своему противнику: папа становится во главъ всъхъ этихъ враждебныхъ силъ; напа подаетъ руку новому началу, поддерживаетъ противъ императора всъ народности, покровительствуетъ всякому стремленію къ независимости, самостоятельности, обособлению. Онъ не предвидить, не подозръваетъ даже, что когда не станетъ императора, то всъ эти возбужденные элементы обратятся противъ него самаго. Папа поддерживаетъ въ борьбъ Италіянцевъ; обращается къ французскому королю, истинному представителю новаго начала, какъ къ старшему сыну церкви, правой рукъ своей, возбуждаетъ его противъ императора, призываеть въ Италію; другую руку простираеть къ нъмецкимъ князьямъ, ко всемъ великимъ ленникамъ имперіи и поддерживаетъ ихъ стремленіе къ независимости 13). Огром-

<sup>13)</sup> Отношеніе нѣмецкихъ князей къ папѣ и ихъ взаимные интересы хорошо представлены у Eichhorn, Deutsche Staats- und Rechtsgesch. II, § 231.

ная партія Гвельфовъ съ каждымъ днемъ растетъ подъ авторитетомъ папы. Гвельфы — это не одни италіянскіе города, —это всеобщая европейская оппозиція противъ идей феодальной имперіи и феодальнаго единства. Гвельфы — это представители новаго жизненнаго начала, пародной независимости, самостоятельнаго существованія. Во главъ всъхъ этихъ оппозиціонныхъ элементовъ является папа.

Подъ соединенными ударами столькихъ враждебныхъ стихій пала императорская власть въ лиць лучшихъ своихъ представителей Гогенштауфеновъ. Папы соединили противъ нихъ страшныя силы матеріальныя и нравственныя: одной рукой они поддерживали европейскую оппозицію, другой возбуждали противъ императоровъ общественное мнъніе. Борьба ръшилась на злосчастной италіянской почвъ. Папы схоронили здась благородную гогенштауфенскую династио и вмъстъ съ нею, можно сказать, сощла въ могилу и самая идея имперіи, такъ, какъ ее понимали лучшіе императоры. Еще разъ эта идея въ лицъ Генриха Люксембургскаго на короткое время явилась въ прежнемъ своемъ блескъ: но это былъ ложный, обманчивый блескъ; не было жизни въ этомъ явленін, оно мелькнуло, какъ метеоръ, въ глазахъ современниковъ и скрылось безвозвратно: дъйствительность была чужда ему, дъйствительность внолит уже принадлежала другому порядку вещей. Италія стала жить собственною жизнью; на всъхъ границахъ Германін, природной страны императоровъ, образовались самостоятельныя существованія; Польша, Венгрія, Данія забыли о ленной своей зависимости отъ имперіи; Бургундія, Провансъ и Дофинэ поглощены были сроднымъ себъ элементомъ: голландскія и фламандскія провинціи стали тяготъть къ другому центру. Англія и Франція навсегла ускользнули отъ всякаго вліянія императоровъ; въ Испанін смъялись надъ притязаніемъ ихъ на всеобщую верховную власть. Даже внутри самой Германіи продолжалось обособленіе — Швейцарія стремилась выйдти изъ состава имперіи. Нъмецкіе князья съ каждымъ годомъ получали большую независимость. Императорская власть ушла теперь совершенно изъ дъйствительности въ сферу идей и юридическихъ понятій: восторжествовалъ папа и все, что только искало самостоятельнаго, независимаго существованія. Какова была побъда папы и ея послъдствія, съ какимъ характеромъ онъ вышелъ изъ этой борьбы, объ этомъ мы скажемъ въ своемъ мъстъ: теперь прослъдимъ дальныйшее развитіе повыхъ формъ жизни европейскихъ народовъ.

#### FAABA III.

Торжество государственнаго начала и монархической власти надъ феодализмомъ.

Въ XIV стольтіи (нъсколько десятковъ льтъ раньше или позже не можетъ дълать разницы въ общемъ результатъ) каждая изъ европейскихъ народностей начинаетъ принимать свою опредъленную физіономію; въ каждой берутъ начало такія учрежденія, такія особенности быта, которыя составляютъ отличительный ея характеръ и сопровождаютъ все ея дальнъйшее историческое развитіе. Каждая начинаетъ говорить и писать своимъ природнымъ языкомъ, имъть свое собственное воззръніе на жизнь, свои любимыя занятія.

Но этому пробудившемуся сознанію народной личности недостаєтъ вившняго выраженія: оно именно и есть только еще сознаніе, чувство, стремленіе, которое ищетъ себъ живой, дъйствительной формы своего проявленія. Народности обозначаются, но нътъ еще государствъ въ настоящемъ смыслъ этого слова: народности еще не сложились въ живые, цъльные организмы. Съ паденіемъ императорской власти исчезла только такая сила, которая

соединяла въ одну систему всв феодальныя учрежденія, приводила ихъ въ связь, служила имъ общею исходною точкой: феодализмъ лишился теперь этого связывающаго начала, но онъ былъ не тронутъ въ своемъ основании и коренился въ почвъ каждой отдъльной народности. Мы же сказали выше, что феодализмъ есть отрицаніе идей государства. Феодальныя сословія не могли представлять собою общихъ народныхъ интересовъ, а только свои личные: между ними существовало слишкомъ ръзкое раздъленіе, въ разныя стороны расходились ихъ цъли. На почвъ каждой изъ большихъ европейскихъ націй поднималось множество самостоятельныхъ, независимыхъ, часто другъ другу враждебныхъ властей: цълая гіерархія феодальныхъ владъльцевъ, великихъ и малыхъ ленниковъ, свободно дъйствовавшихъ въ своихъ территоріяхъ; городскія общины съ независимымъ внутреннимъ управленіемъ; духовенство съ огромными владъніями, вполнъ отъ него за-Притомъ множество мъстныхъ различій, висъвшими. областныхъ учрежденій; въ каждомъ уголкъ свой законъ, свой обычай; вездъ корпораціи, чины, сословія; вездъ безконечное дробленіе. При такихъ условіяхъ, государства собственно не существовало. Государство, какъ живой организмъ, могло только возникнуть на развалинахъ феодализма. Для этого надобно было, чтобы жизнь народная получила одно общее средоточіе; для этого необходима была такая сила, которая бы, ставши выше всъхъ мъстныхъ властей и мъстныхъ интересовъ, соединила кръпкими узами всъ разрозненные элементы народной жизни, дала имъ одно общее направленіе, сдълалась бы представителемъ общихъ народныхъ интересовъ: такою силою явилась королевская власть. Съ пробужденіемъ народностей наступаютъ, можно сказать, героическія времена королевской власти. Ея усиліями, ея подвигами созданы европейскія государства. Сильная сочувствіемъ пародныхъ массъ, которыя видятъ въ ней внъшнее выраженіе своего пробудившагося сознанія, королевская власть теперь становится во главъ общественнаго мвънія и ръшительно вступаетъ въ борьбу со всъми противугосударственными элементами.

Посль двухвъковыхъ усилій она достигаетъ цъли: къ концу XV стольтія новое начало жизни торжествуеть; въ Европъ образуется цълый рядъ независимыхъ, самостоятельныхъ государствъ, вполнъ свободныхъ въ своихъ внышнихъ и внутренныхъ дъйствіяхъ, побъдившихъ всъ внутреннія независимыя власти, сильныхъ своимъ національнымъ единствомъ и во главъ каждаго стоитъ, основанная на армін и финансахъ, сильная монархическая власть. Но результать этоть не легко быль достигнуть. Никогда, можетъ-быть, въ исторіи не было такого тяжелаго, мучительнаго перехода; никогда достижение высшей степени развитія не обходилось человъчеству такою дорогою цъною. Два стольтія (XIV и XV) идеть ожесточенный, повсемъстный бой между старымъ и новымъ порядкомъ вещей, между феодализмомъ и новою народною монархіею. Феодализмъ, сильный въковымъ своимъ существованіемъ, сросшійся, можно сказать, съ тою почвою. которая служила основаніемъ его теоріи, обнаружиль въ борьбъ своей съ началомъ государственнымъ неслыханную энергію сопротивленія. Нъсколько разъ, казалось, умираль онъ, потомъ опять поднималь голову; еще по смерти своей онъ періодически появлялся какъ привильніе и пугаль новыя покольнія. Отчаянныя средства должна была употреблять противъ него королевская власть, представлявшая собою новое государственное начало. Начало это побъдило, но дорого поплатилось за свою побъду: страшныхъ правственныхъ потерь стоила человъчеству эта побъда. Новое начало само не вышло изъ борьбы въ здоровомъ состояніи: вся горечь борьбы на немъ отразилась. Тъ страшныя средства, которыя употребляло оно, вредили собственной его природъ; обоюдоостры были его удары; постоянными нравственными пожертвованіями сопровождались его успахи; цаною правственности доставалась человъчеству побъда надъ старымъ порядкомъ вещей. Феодальныя, отжившія свое время, учрежденія, погибли, по вмъсть съ ними въ эту погибель вовлечены были и всъ лучшія стороны средневъковой жизни. Жизнь эта, при всемъ визниемъ своемъ матеріализмъ, богата была высокими нравственными понятіями, создала много идеаловъ, исполнена была благородныхъ стремленій. Мы видъли, каковы были идеалы императора и папы — духовное братство всъхъ народовъ, въчный міръ въ христіянствъ, всеобщее господство закона, согласіе всьхъ членовъ христіанскаго общества. Цалый рядъ другихъ высокихъ иравственныхъ идей выработанъ былъ средневъковою жизнью — теплое чувство въры, религіозный энтузіазмъ, источникъ столькихъ великихъ предпріятій, святость присяги, ненарушимость личных обязательствъ, неприкосновенность родственных узъ, понятіе феодальной върности, понятіе чести, защита слабых и угнетенных рыцарскіе идеалы. Все это принесено было въ жертву новому побъждающему началу. Оно явилось въ видъ безпощаднаго, неумолимаго отрицанія всъхъ средневъковых в идеаловъ.

Подъ конецъ XV стольтія въ Италіи явился человькъ, который произнесъ великое слово: salus populi! и сказалъ, что это есть высшій общественный законъ и что всъ средства, ведущія къ достиженію народнаго блага, оправдываются этою цълью. Онъ сказалъ, что между политикою и нравственностью натъ ничего общаго; что нечего стъснять политическія дъйствія нравственными соображеніями; что нравственность есть удъль частной жизни, до государственной ей нътъ дъла; онъ говорилъ о полезныхъ преступленіяхъ, необходимыхъ жестокостяхъ; доказывалъ, что въ сферъ государственной одинъ только успъхъ, а не средства имъетъ значеніе. Строгій приговоръ произнесъ онъ надъ всеми средневековыми идеалами и назвалъ ихъ предразсудкомъ: это былъ Макіавелли. Съ тъхъ поръ имя его получило громкую, но вмъстъ съ тъмъ и незавидную извъстность. Именемъ его стали обозначать безнравственную, безпощадную, лицемърную, коварную политику, страшное равнодушіе въ выборъ средствъ, ведущихъ къ цъли, неумолимый эгонзмъ, попирающій для своихъ выгодъ всъ права и божескія, и человъческія.

Но Макіавелли не сказаль ничего новаго; онъ только имъль отвагу высказать откровенно, смъло безъ всякихъ уступокъ то, что уже давно находилось въ практикъ и таилось въ общемъ сознаніи. Онъ написаль теорію но-

вому государственному началу въ противуположность средневъковымъ началамъ, теорію страшную своимъ безжалостнымъ отрицаніемъ. Теорія его, какъ и всегда, не предшествовала, а слъдовала за практикою: Людовикъ XI жилъ прежде Макіавелли.

Макіавелли сказалъ слово новаго порядка вещей, поднявшагося на развалинахъ феодальныхъ учрежденій, подавившаго всъ элементы внутренняго сопротивленія. Та же безжалостная политика, которой онъ изложиль правила, тотъ же страшный, эгонстическій образъ дъйствія, уже почти два стольтія преобладаль въ міръ, когда Макіавелли написалъ его теорию. Короли и исполнители ихъ воли, ихъ юристы и легисты, представители новой государственной идеи дъйствовали по началамъ этой политики. Роковая необходимость, особенность ихъ положенія заставляла ихъ прибъгать къ такимъ ужаснымъ средствамъ. Политика эта была слъдствіемъ и плодомъ ожесточенной борьбы, которая шла между феодализмомъ и новымъ монархическимъ началомъ. Представители новаго начала не имъли въ рукахъ своихъ другихъ средствъ противъ стараго порядка вещей; ими они защищали себя, ими же дъйствовали наступательно. Эта элосчастная необходимость лежала въ самомъ ихъ положеніи. Изъ всьхъ составныхъ элементовъ средневъковаго общества самая слабая и незначительная была королевская власть; она занимала самое невидное мъсто въ общей системъ феодальнаго устройства; богато-разросшееся феодальное дерево заслонило ее своею танью — оно и выросло такъ великольшно вслъдпостоянныхъ своихъ побъдъ надъ монархичествіе

скимъ началомъ. Но королевской власти припадлежала булушность, и она еще въ безсили своемъ уже какъ бы инстинктивно сознавала свое высокое назначение. Это глубокое сознаніе будущности постоянно влекло ее къ борьбъ съ феодальными силами. Она еще принужденла защищаться противъ дальнайших в потеры и уже вмаста съ тамъ начипала дайствовать наступательно. Королевская власть начала борьбу противъ феодальныхъ силъ, какъ элементъ слабый противъ элемента въ десятеро сильнъйшаго. Но тамъ, гдъ идеть борьба между слабымъ и сильнымъ, тамъ борьба эта не можетъ имъть правственнаго характера. Только между равными противниками можетъ быть открытое, прямое дъйствіе, законными средствами. Но бой сильнаго съ слабымъ принимаетъ другой характеръ: тамъ, гдъ сильный дъйствуетъ открытою силою, тамъ слабый необходимо долженъ прибъгать къ хитрости, онъ дъйствуетъ по инстинкту самосохраненія, по инстинкть самосохраненія не разбираеть средствъ. Такой характеръ должна была принять борьба между феодализмомъ и королевского властью. Извъстно, какъ слабы были средства феодальнаго короля. Короли XIV и XV стольтій, ставши во главъ пробудившихся народностей, сильны были сочувствіемъ народныхъ массъ, но слабы матеріальными средствами, которыя вполнъ поглощены были феодальными, независимыми силами. Въ борьбъ своей съ этими силами они должны были переходить безпрестанно отъ нападенія къ собственной защить, должны были опасаться постоянно, чтобъ не потерять опять того, чего удалось имъ достигнуть неслыханными усиліями. Эта слабовть матеріальныхъ силъ, эти переходы, это опасеніе и повредили ихъ правственному характеру. Въ недостаткъ открытой силы надобно было прибъгать къ хитрости. Но такія средства не могли всего сдълать; противъ силы надобно употребить силу, и короли принуждены были прибъгать къ самымъ отчаяннымъ способамъ увеличенія своихъ матеріальныхъ силъ, которыя постоянно истощались въ борьбъ съ могучимъ противникомъ.

Они дъйствовали во имя высшихъ народныхъ интересовъ, сражались за единство, самостоятельность, независимость своего народа: а между тъмъ страшная необходимость заставляла ихъ выжимать до послъдней капли всъ лучшіе соки этого народа, за который они сражались. Огромными матеріальными и нравственными пожертвованіями окупали народы свое единство. Этотъ великій результатъ достигался страшными опустошеніями королевскаго фиска, неслыханными екзакціями. «Жадна, ненасытна, всегда голодна была йовая монархія, говоритъ мишле 1). Но это не была ея вина. Голодъ и жадность лежали въ ея природъ, въ необходимости ея положенія, въ основъ ея характера. Для удовлетворенія ихъ нужно было употреблять по очереди то хитрость, то насиліе».

Всъ военныя силы были въ рукахъ феодализма; королю надобно было дъйствовать противъ него наемными, а потомъ постоянными войсками. Это поглощало тогда огромныя суммы <sup>2</sup>). Золото — вотъ первая потребность ново-

<sup>1)</sup> Histoire de France III, 391. (Oeuvres complètes. Bruxelles).

<sup>2)</sup> Изъ однаго документа, относящагося къ походу Генриха

рожденной западной монархіи; одно золото можетъ привести въ движеніе эту машину: если его не достанетъ, то она должна изнемочь въ борьбъ, погибнуть, и феодализмъ опять восторжествуетъ. Но откуда же взять столько золота? Нътъ еще торговли, промышленность не родилась; большая часть территорін въ рукахъ независимыхъ властей. Въ отчаянномъ своемъ положеніи король беретъ все, что только можетъ взять, у своихъ пеносредственныхъ подданныхъ; онъ иногда не робъетъ передъбанкротствомъ, не сомнъвается пустить въ ходъ фальшивую монету, конфисковать банковые вклады. Не получая добровольно, онъ беретъ силою. Народъ изнемогаетъ подъбременемъ налоговъ, истощаетъ всъ свои средства и всего этого мало для королевскаго фиска: онъ все поглащаетъ и никогда не насыщается.

Но между королемъ и народомъ находилась сила, которая одна только была богата и располагала огромными средствами: это была церковь 3). Архіепископы, епископы, капитулы, ордена, монастыри — все это сосредоточивало въ рукахъ своихъ огромныя поземельныя владънія и наличные капиталы. И все это ускользало отъ власти короля, стояло въ зависимости отъ вившней, ненародной, чужой власти-римскаго папы. Король еще не могъ посягнуть на эту гордую и независимую силу, это было бы святотатство: но онъ уже жаднымъ взоромъ поглядываль на церковныя богатства. Въ глазахъ его церковная власть была постояннымъ препятствіемъ къ достиженію той цъли, которую онъ преследоваль неутомимо въ борьбъ своей съ феодальными учрежденіями. Ея зависимость отъ чужой, посторонней власти противоръчила идев государства самостоятельнаго въ всъхъ отношеніяхъ, свободнаго во всъхъ своихъ авиствіяхъ. Конфискація церковныхъ имъній и освобожденіе церкви отъ всякой посторонней зависимости — это была затаенная мысль всвхъ королей XIV и XV стольтій. Они еще молчали, но дожидались времени; общественное мивніе и понятія времени, которыя все еще находились во власти папы, связывали имъ руки; необходимость заставанла ихъ оказывать видимое уважение тому, что въ душъ своей они обрекали уже на погибель. Это было роковое предзнаменование для панской власти, которая воспитала королей, употребляя ихъ какъ оружіе противъ императора, и тенерь успоконлась въ торжества своей побълы.

Такъ все соединялось для того, чтобы въ борьбъ съ феодальнымъ порядкомъ вещей развить въ представителяхъ новаго начала равнодушіе въ выборъ средствъ, которое составляетъ отличительную черту этой переходной

VII въ Италію видно, что содержаніе тысячнаго отряда конницы стоило 200,000 золотыхъ гульденовъ въ годъ, нбо каждый знамененосець получаль 30, каждый всадникъ 20 марокъ (марка = 7 золот. гульден.). Изъ англійскихъ документовъ, напечатанныхъ у Rymer, Foedera, litterae, acta publica etc., видно, что Эдуардъ III платилъ каждому наемному нъмецкому рыцарю, не считая жалованья, за одну лишь лошадь, съдло и вооруженіе 80 талеровъ, а каждому оруженосцу 60. Между тъмъ въ эти времена за вола платили обыкновенно одинъ талеръ. Schlosser, Weltgeschichte in zusammenh. Erzählung. IV, 1 Th. 286.

<sup>3)</sup> Michelet, Hist. de France (Oeuvres) III, 393.

эпохи. Но есть еще въ этой борьбъ такія стороны, нередъ которыми намъ нельзя не остановиться. Почти во вськъ короляхъ того времени мы замъчаемъ какую-то нетерпъливость, которая не даетъ имъ покоя; всв мысли ихъ постоянно устремлены въ будущность; они чувствуютъ свое высокое назначение и стремятся впередъ несдержимо; они спышать, какъ бы желая опередить самое время; окончательная цаль ихъ стремленій постоянно у нихъ передъ глазами: однимъ отчаяннымъ напряженіемъ силъ они думають ея достигнуть. Нельзя не удивляться той неутомимой дъятельности, той изумительной энергіи, неостанавливающейся ни предъ какими преградами, той силь воли, несокрушимой никакими пеудачами, которую они обнаруживають въ своихъ дъйствіяхъ. Притомъ, удивительная последовательность, холодная обдуманность видна въ ихъ поступкахъ. Вся дъятельность ихъ запечатлъна какимъ-то особенно практическимъ, положительнымъ характеромъ. У нихъ нътъ тъхъ идеальныхъ, неосуществимыхъ, отвлеченныхъ цълей, которыя мы видимъ у средневъковыхъ дъятелей. Они стараются достигнуть только того, что само по себъ необходимо, удобоисполнимо и оправдано дъйствительными потребностями времени. Вообще, вся сфера, въ которой вращаются представители новаго начала, въ противоположность съ идеальными, поэтическими стремленіями средневъковой жизни, отличается какимъ-то крайне прозанческимъ, трезвымъ карактеромъ. Фантазія средневъковая уступаеть мъсто холодному разсудку, энтузіазмъ — разсчету, идеальныя, поэтическія предпріятія — прозаическимъ заботамъ; рыцарь уступаетъ мъсто юристу, адвокату, банкиру; съ ироническою насмъшкою обращаются представители новаго начала ко всъмъ средневъковымъ идеаламъ. Вездъ безпощадное отрицаніе прошедшаго.

Мы видъли, какъ императоры, занявъ у древняго міра великую идею своей власти, привели ее въ связь съ феодальными учрежденіями, и феодальными средствами хотьли осуществить ее въ дъйствительности. Въ такомъ странномъ соединеніи лежало уже ихъ собственное осужденіе. Короли были въ этомъ отношеніи последовательные и логичнъе императоровъ: они обратили преданія древняго міра противъ феодализма. Короли, можно сказать, раздълили между собою по частямъ эту идею императорской власти, почерпнутую изъ римскаго права, и каждый изъ нихъ примънилъ ее у себя къ своему дълу. Они воспользовались римскимъ правомъ, какъ средствомъ къ борьбъ: въ немъ они нашли оправдание всъхъ своихъ стремлений, въ немъ нашли готовую теорію своей власти. Римское право послужило имъ исходною точкою въ борьбъ за народное и государственное единство; въ его духъ произнесли они приговоръ феодальному порядку вещей; противъ феодальных учрежденій они поставили кодексъ Юстиніяна. Римское право доставляло всемъ ихъ действіямъ юридическое основаніе, изъ него почерпали они силу своихъ убъжденій, по его началамъ создавали новое монархическое государство. Противъ феодальныхъ властей король дъйствуетъ при помощи своихъ легистовъ и юристовъ, которыхъ такъ хорошо характеризуетъ Мишле. «Эти жельзныя души, говорить онь, поступали оъ страшнымъ

хладнокровіемъ въ своемъ рабскомъ подражаніи римскому праву и императорской фискальной системъ.... Ничто ихъ не затрудняло, если только могли отвътить: Scriptum est. Своими текстами, цитатами, толкованіями они разрушали средніе въка, панскую власть, феодализмъ, рыцарство. Но эти страшные сокрушители средняго въка положили основаніе гражданскому порядку новых временъ. Они создали монархическую централизацию» 4). При помощи такихъ ревностныхъ исполнителей королевской воли, при помощи тахъ страшныхъ средствъ, о которыхъ мы сказали, государственное начало побъдило почти во всей Европъ. Монархическая власть успъла сокрушить всъ независимыя внутреннія силы, вст элементы сопротивленія, и, принявъ народное направленіе, она соединила вокругъ себя народы, укръпила въ нихъ сознание ихъ единства и самостоятельной личности.

Мы сказали, что Макіавелли не высказаль ничего новаго, что онъ имъль только отвагу представить въ видъ теорін то, что давно уже приводилось въ дъйствіе. Новое было то, что короли, принявъ съ восторгомъ его теорію, которая такъ хорошо соотвътствовала всему ихъ положенію, примънили ее теперь къ другому болье обширному кругу дъйствій, воспользовались ею на другомъ поприщъ. Къ концу XV стольтія каждый изъ нихъ стоялъ во главъ кръпкаго, самостоятельнаго государства, сильнаго народнымъ единствомъ, созданнаго пеутомимыми ихъ усиліями. Теперь они взглянули другъ на друга и захо-

тъли испытать свои взаимныя силы. До конца ХУ стольтія все продолжается еще внутренняя работа сложенія государственных в организмовъ: въ XVI стольтіи эти, уже сформированные организмы вступають въ сношенія другь съ другомъ. Союзы и столкновенія, соперничества и соединенія, начинаются между ними. Является система государствъ, цълый рядъ новыхъ политическихъ отношеній; - вмъщательство, политическое преобладаніе, идея равновъсія-все это получаеть здъсь свое начало. Теперь-то начинается истинное господство теоріи Макіавелли. Принявъ къ сердцу его совъты, короли 5) западно-европейскіе примъняють теперь, но уже съ полнымъ сознаніемъ, систематически, къ вившнимъ своимъ сношеніямъ ту же самую политику, которой они держались въ борьбъ своей съ феодализмомъ. Тъ же страшныя средства, которыя служили имъ для сокрушенія независимыхъ феодальныхъ силь, они теперь обращають другь противъ друга. Тотъ самый эгоистическій,

Ginguéné, Histoire littéraire d'Italie. VIII, 121. — Périès, Histoire de Nicolas Machiavel. 237.

<sup>4)</sup> Michelet, Hist. de France. (Oeuvres) III, 391

<sup>5)</sup> Ночти всё западные государи XVI стол. читали и изучали Макіавелли. Карль V постоянно носиль при себё трактать del Principe и даже браль его въ походы. Екатерина Медичи часто читала отрывки изъ Макіавелли своимъ дётямъ. Карль IX выучиль его наизустъ. После убійства Генриха III, трактать del Principe найдень быль въ его кабинеть. У Генриха IV — это была настольная книга. Папа Сикстъ V сдёлаль себе извлеченіе изъ нея для ежедневнаго употребленія. Кардиналь Мазаринъ снабдиль свой экземпляръ примъчаніями. Трактать del Principe быль переведень на всё языки, даже на турецкій: Султань Мустафа III велёль сдёлать этоть переводь для науки своего сына и для собственнаго употребленія.

безпошалный характеръ, который развился вслъдствіе неравенства воюющихъ силъ, сопровождаетъ ихъ и теперь на этомъ новомъ поприщъ. И не могло быть иначе. Добившись отчаянными усиліями единства, независимости, самостоятельности своихъ государствъ, короли европейскіе должны были съ такимъ же упорствомъ защищать эту независимость и самостоятельность другъ противъ друга и противъ всякой враждебной силы. Они опасались потерять то, что окупили такою дорогою цаною, и съ завистливою, ревнивою заботливостію оберегали плодъ столькихъ трудовъ и усилій. Нъкоторые изъ нихъ, чувствуя какъ бы излишекъ силъ, накопленныхъ вследствіе побъды падъ феодальнымъ началомъ, хотъли дать просторъ этимъ силамъ, расширить горизонтъ своей дъятельности, н угрожали независимости другихъ. Иногда также, какъ это увидимъ дальше, поднимались силы, которыя стремились уничтожить весь илодъ совершившагося развитія, опять все возвратить къ прошедшему, и угрожали независимости всяхъ народностей, всяхъ государствъ 6). Противъ такихъ опасностей, только въ энергическомъ сознанін своей самостоятельной личности лежало спасеніе. Противъ такихъ опасностей опять сочли за нужное защищаться старыми средствами, но нетолько защищаться, сочли за нужное (и въ этомъ особенно оказала свое дъйствіе теорія Макіавелли), предупреждать такія опасности, препятствовать ихъ появлению, уничтожать даже возможность оэтогопявленія.

Такими путями совершился переходъ отъ средневъковыхъ къ новымъ формамъ жизни въ свътскомъ, политическомъ порядкъ вещей. Прежде нежели перейдемъ къ церковнымъ отношеніямъ, намъ слъдуетъ еще разъ обратиться къ императорской власти. Что сдълалось съ этой великой идеей? окончательно ли она исчезла и умерла отъ ранъ, нанесенныхъ ей враждебными силами?

<sup>6)</sup> Караљ V, Филиппъ П.

#### ГЛАВА IV.

#### Императоры XIV и XV стольтія.

Идея императорской власти не умерла. Никто не хочетъ умереть, никто добровольно не отказывается отъ жизнини люди, ни системы, и даже системы отличаются чрезвычайного продолжительностью, упорностью своего существованія; какая-то особенная жизненная сила лежить въ ихъ природъ. Часто дъйствительность не представляетъ уже ни одного имъ соотвътствующаго явленія, а системы все еще время отъ времени напоминаютъ міру о своихъ притязаніяхъ. Императорской власти суждено было еще нъсколько стольтій занимать прежнее мъсто на-ряду съ другими европейскими учрежденіями; но для нея, со временъ паденія Гогенштауфеновъ и побъды папы, начинается новое, особеннаго рода, непохожее на прежнее существованіе. Она уходить совершенно въ область теоріи и юридическихъ понятій; тамъ она сохраняетъ неприкосновенными всъ свои высокія притязанія: но между этою теоріею императорской власти и дъйствительнымъ ея проявленіемъ существуеть разкое противорачіе, часто странное несоотвътствіе. Въ теоріи опа является въ прежнемъ своемъ видъ, въ прежнемъ своемъ величін : въ дъйствительности глубоко видоизмъняется вся ея природа; измъняется кругъ ея дъятельности, цъль ея стремленій, отношеніе къ другимъ властямъ, - даже самый характеръ лицъ, которыя ее представляють. Юристы, по-прежнему въ такихъ же великольпныхъ, звучныхъ фразахъ толкуютъ о правахъ императорской власти: а въ дъйствительности она является въ чрезвычайно жалкомъ, униженномъ видъ. Силы, которыя нъкогда ей подчинялись, теперь заслоняють ее совершенно своимъ развитіемъ. Теперь мы видимъ странное явленіе: императоры, все еще считая себя наслъдниками римскихъ цезарей, какъ бы сами отказываются отъ своей власти, теряютъ въру въ ея силу, не находять въ ней обезпеченія своего существованія и ищуть для себя этого обезпеченія на другомъ поприщь; - у нихъ являются другія цали, для достиженія которыхъ они жертвують даже самыми правами имперіи.

Мы видъли, какъ въ борьбъ императора съ напою и новымъ началомъ жизни все постепенно ускользало отъ его власти. Ускользнула Италія, ускользнули французскія, фламандскія, славянскія и другія области; даже въ самую Германію проникло разложеніе — отдълилась Швейцарія; остальное попало окончательно въ руки феодальныхъ властей, достигшихъ полной независимости; ивмецкіе князья по частямъ раздълили между собою Германію. Императоръ спасалъ теперь что могъ въ этомъ вобесщемъ кораблекрушеніи. Поздно было спасать всю

Германію — онъ спасаль свои родовыя владынія. На эти родовыя, наслыдственныя владынія императоры сосредоточивають всь свои заботы; ихъ увеличеніе, упроченіе за своею династією — воть новая цьль дъятельности императоровъ. Вникнемъ глубже въ причины и слыдствія этого новаго явленія.

Въ XIV и XV столът и и далъе имперія все еще продолжаетъ называться священною римскою имперіею (тоесть общеевропейского ). Но это ложное названіе-титулы и имена живутъ еще долбе, чъмъ самыя иден и системы. Въ дъйствительности это уже только нъмецкая имперія — все прочее достигло независимаго, самостоятельнаго существованія. Императоръ теперь уже только нъмецкій императоръ, его признаетъ одна только его природная страна Германія. Но и въ самой Германіи власть его лишена всякаго непосредственнаго дъйствія, всякаго положительнаго основанія. Власть перешла въ руки феодальныхъ силь: за императоромъ остался почетъ и предсъдательство. До такого результата довело все предшествовавшее развитіе. Великіе императоры Франконской и Гогенштауфенской династіи, занятые визшнею борьбою, осуществленіемъ своихъ идеаловъ, устремляя постоянно свои взоры на папу и Италію, должны были необходимо упустить изъ виду Германію и давали просторъ развитію феодальныхъ силь. Часто даже они сами для своихъ высшихъ цълей жертвовали нъмецкими интересами. Гермація была у нихъ на второмъ планъ. Чтобы обезпечить себъ помощь намецкихъ князей въ борьбъ своей за Италію, они добровольно отказывались въ ихъ пользу отъ многихъ

правъ своей власти. Нъмецкіе князья превосходно пользовались своимъ серединнымъ положеніемъ между папою н императоромъ: брали отъ императора, брали и отъ паны. Императоръ, желая пріобръсть ихъ расположеніе, милостиво снабжаль ихъ правами верховной власти и государственными землями: тогда измецкіе князья соединялись съ паною противъ императора, чтобы силою взять еще болье. Послъ паденія Гогенштауфеновъ наступило въ Германіи мрачное время междуцарствія, хаотическое броженіе всьхъ стихій феодальнаго міра, страшная анархія, въ которой, казалось, исчезнеть навсегда и самая идея имперіи, погибнеть единство Германіи. Этимъ-то смутнымъ временемъ, какъ нельзя лучше, воспользовались иъмецкіе князья. Они расхитили всъ государственныя земли; раздълили между собою всъ аттрибуты императорской власти. Каждый изъ пихъ на своей территоріи старался замънить отсутствіе однаго высшаго авторитета принятіемъ на себя характера верховной власти. Когда улеглоов это дикое броженіе и все возвратилось къ законному порядку, дъло было сдълано: нъмецкіе князья, какъ самостоятельные государи, распоряжались въ своихъ областяхъ. За императоромъ не осталось ни государственныхъ земель, ни доходовъ; всъ существенные аттрибуты его власти нерешли въ чужія руки. Ему остались почетныя права, предсъдательство на сеймъ, высшая санкція законовъ; къ нему всъ обращались, ища подтвержденія своихъ правъ, свободъ и привилегій; онъ даваль гарантію всякому законному существованію, высшее полномочіе всякому судопроизводству; нъмецкіе князья считали его своимъ верховнымъ леннымъ господиномъ. Но этимъ всемъ нельзя было жить императору; ему грозила голодная смерть. Никто не можетъ жить однъми лишь идеями, почетомъ и притязаніями. Въ такомъ положеніи императоръ долженъ быль по необходимости дълать то, что дълали всв нъмецкіе князья. Чтобы обезпечить свое существованіе, ему также надобно было имъть свою область, свои наслъдственныя владънія, въ которыхъ онъ могъ бы свободно распоряжаться, откуда получаль бы средства для поддержанія своего положенія и своихъ притязаній. Если у него были родовыя владенія: то оставалось ихъ увеличить, округлить, упрочить за своимъ семействомъ; если не было: то надобно было пріобрасть ихъ. Императоръ, можно сказать, увлечень быль также въ тоть общій кругь дъятельности, въ которомъ находились тогда всъ государи европейскіе. Каждый изъ нихъ работалъ надъ составленіемъ цъльнаго, самостоятельнаго государства, упрочивалъ въ немъ монархическую власть и свою династию. Императоръ дълалъ тоже: и онъ составляль свое государство для себя, для своихъ цълей, и онъ также преслъдовалъ династические интересы. Но разница была большая. Каждый изъ государей европейскихъ стояль во главъ своей народности, скрынляль эту народность въ живой, государственный организмъ, добывалъ для своего народа высшее благо единства. Императору поздно уже было думать о соединеніи Германіи въ одно кръпкое государство, съ наслъдственною монархическою властью; виды его не простирались такъ далеко: онъ устроивалъ себъ свое государство внутри Германіи, наряду съ другими

нъмецкими князьями. «Нъмецкій императоръ дълаль те-«перь завоеванія внутри нъмецкой же области» 1).

Все теперь стало служить императорамъ средствомъ для этихъ новыхъ, династическихъ интересовъ. Для нихъ они жертвуютъ остатками своей императорской власти, правами имперіи, личнымъ своимъ достоинствомъ и положеніемъ въ міръ. Гогенштауфены уступали нъмецкимъ князьямъ многія права своей власти за помощь оказанную въ борьбъ съ паною и Италіею: теперь императоры уступають еще болье-за деньги. Имъ нужно золото и много золота, такъ какъ нужно было оно всемъ государямъ европейскимъ тогдашняго времени. У нихъ, въ ихъ наследственныхъ владеніяхъ, та же работа, которою занимаются прочіе государи, — та же все поглощающая работа. Ихъ императорская власть не доставляетъ имъ никакихъ доходовъ: они эту власть двлають непосредственнымъ источникомъ дохода, продають ее по частямъ, кому угодно. — на золото переводятъ права имперіи. Императорская канцелярія выпускаеть страшное количество дипломовъ, привилегій, документовъ — все за извъстную, опредъленную плату. За деньги можно въ ней получить подтвержденіе всякаго притязанія, всякой узурпаціи. Императоръ продаетъ новые титулы, преимущества и права нъмецкимъ князьямъ, новыя вольности и привилегіи имперскимъ городамъ. Онъ часто закладываетъ даже эти го-

П. Н. Кудрявцевъ, въ статъѣ Карлъ V. Русск. Въстникъ 1856 г. томъ П. № 7, стр. 357.

рода, - единственныя мъста, въ которыхъ еще дъйствуетъ непосредственно его власть. По цълымъ мъсяцамъ онъ проживаеть въ имперскихъ городахъ на ихъ содержании. Императоръ за деньги продаетъ приговоръ своего суда въ пользу одной стороны: за деньги онъ отменяетъ свой собственный приговоръ въ пользу другой. Императоры дълаютъ еще время отъ времени походы въ Италію для принятія императорской короны; но эти походы не что иное, какъ финансовыя операціи: императоръ идетъ въ Италію для того, чтобы собрать какъ можно болъе денегъ. Всю дорогу онъ усъваетъ дипломами своей канцелярін; — за депьги подтверждаетъ свободы италіянскихъ республикъ и узурпацін тирановъ; береть большія суммы съ приверженцевъ своихъ Гибеллиновъ: позволяетъ подкупать себя противникамъ своимъ Гвельфамъ. Гибеллины платятъ императору за то, что онъ авторитетомъ своимъ поддерживаетъ ихъ интересы: Гвельфы илатятъ въ наказание за свое сопротивление. Золотомъ имъ очень легко умилостивить гизвъ императора. Великія иден Гогенштауфеновъ имъють одну лишь денежную цънность въ глазахъ ихъ преемниковъ, служатъ имъ источникомъ доходовъ.

Всеми возможными способами императоръ эксплоатируетъ свою власть и права имперіи, и при всемъ этомъ онъ поражаетъ своею бедностью всехъ современниковъ. Для своихъ новыхъ целей императоръ жертвуетъ даже своимъ личнымъ достоинствомъ, хладнокровно переноситъ всякое упиженіе, всякую обиду. Въковое соперничество съ папою давно забыто: теперь императоръ добровольно унижаетъ себя передъ папою, дълается его угодникомъ

и покорнымъ слугою. Папа нуженъ ему для его новыхъ династическихъ интересовъ. Чтобъ пріобръсть расположеніе папы, императоръ даетъ просторъ неслыханному вмъшательству его во всъ свътскія и духовныя дела Германіи. Надобно прибавить, что и правственною своею стороною, личнымъ характеромъ императоры сходять съ той идеальной высоты, на которой держались Гогенштауфены. Они никакъ не лучше своихъ современниковъ; въ своихъ поступкахъ следують той же политикъ, какой держались всъ короли тогдащияго времени; они заражены всеобщею бользнью эпохи. Нравственное величіе прежнихъ императоровъ исчезаетъ въ мелкихъ интересахъ, ничтожныхъ интригахъ, прозаическихъ заботахъ о своихъ преемникахъ. И несмотря на такую жалкую роль, императоры все еще время отъ времени напоминають міру о своихъ огромныхъ притязаніяхъ, называютъ себя наследниками римскихъ цезарей, главами христіанства, властелинами mipa.

На этотъ разъ намъ нельзя ограничиться одними общими выводами: факты говорятъ живъе. Взглянемъ ближе на нъкоторыя личности императоровъ XIV и XV стольтій.

Рудольфъ Габсбургскій первый показаль великій примъръ своимъ наследникамъ, какъ имъ надобно спасаться отъ голодной смерти, научилъ ихъ, какъ имъ следуетъ примышлять, увеличивать, округлять родовыя владънія, устроивать династическіе интересы. Этому примъру последовали всъ его преемники и превзошли его въ этомъ

искусствъ, — и Баварскій домъ и Люксембурги, особенно же Габсбурги. Но Рудольфъ Габсбургскій имълъ передъ ними великое превосходство: онъ со всею энергіею своего характера игралъ роль, если не римскаго императора, то по крайней мъръ нъмецкаго короля. Онъ не думалъ о Италіи и борьбъ съ папою, но всъ силы своихъ увеличенныхъ родовыхъ владъній употребилъ для борьбы съ необузданнымъ феодализмомъ внутри Германіи; объ этомъ не думалотъ его преемники.

Карлъ IV Люксембургскій представляетъ намъ типъ позднъйшаго императора. Не было императора болъе равнодушнаго къ своему достоинству, къ интересамъ своей власти и правамъ имперіи какъ Карлъ IV. Онъ нечувствителенъ ко всъмъ обидамъ, унижается передъ папою, передъ Италіянцами, передъ курфирстами: но за то съ какою энергіею устронваеть онъ дала своего чешскаго королевства; одну область за другою присоединяетъ къ своимъ родовымъ владъніямъ, заботится о ихъ процвътанін. Для Чехін онъ жертвуєть Германіею: казалось, хочеть обратить Германію въ провинцію своего на слъдственнаго королевства. Онъ непростительнымъ образомъ расточаетъ и тратитъ всъ права, доходы, пошлины имперін, остатокъ государственныхъ земель. Нъмецкіе князья все могутъ получить отъ него за деньги или поддержаніе его династическихъ интересовъ. Безчисленное множество дипломовъ, привилегій, изъятій, освобожденій, выходить ежегодно изъ его канцелярін. За небольшія суммы онъ отдаетъ въ закладъ имперскіе города нъмецкимъ князьямъ, которые обращаютъ ихъ мало по малу

въ свои земскіе города <sup>2</sup>). Императоръ Максимиліанъ I справедливо называетъ его отчимомъ имперіи <sup>3</sup>).

Нътъ ничего любопытнъе какъ оба похода Карла IV. въ Италію. Не для какихъ-нибудь высшихъ цълей, не для утвержденія своей власти идеть онь въ Италію, - все дъло кончится одною лишь церемоніею принятія императорской короны въ Римъ: онъ отправляется въ Италію. ибо считаетъ время удобнымъ для того, чтобы собрать нъсколько денегъ и скоръе короноваться 4). Немногочисленная свита сопровождаетъ его 5); ни папа, ни италіянскіе города, ни миланскіе Висконти не соглашаются пустить его въ Италію съ войскомъ. Да и откуда ему взять войско? Нъмецкіе князья, имперскіе вассалы не думають сопровождать его въ Италію съ своими силами: имъ нътъ дъла до императора; они совершенно игнорируютъ его предпріятія; — они слишкомъ заняты другими дълами. Мало того — Карлъ долженъ дать объщание напъ. что онъ только одинъ день будетъ оставаться въ Римъ и

<sup>2)</sup> См. о политикъ Карла Eichhorn, Deutsche Staats – und Rechtsgeschichte. III, § 394.

<sup>3)</sup> Pfister, Geschichte der Deutschen. III, 311.

<sup>4)</sup> Etranger à tous les partis, indifferent à tout ce qui ne concernait pas son royaume de Bohème, insensible à l'honneur de la couronne imperiale, il ne demandait aux Italiens que de l'argent, et ne pouvait avoir de motif pour faire la guerre à personne. Sismondi, Histoire des républiques italiennes VI, 233.

Триста дурно вооруженныхъ рыцарей. Sismondi, Hist. des répub. ital. VI, 212.

сейчасъ послъ коронаціи уйдетъ назадъ 6). Проникнувъ въ Италію, онъ два мъсяца живетъ насчетъ Мантун и обдумываетъ, будетъ ли ему выгоднъе принять сторону ломбардскаго союза или миланскихъ Висконти. Послъднимъ удается склонить его на свою сторону; они даютъ Карлу небольшую сумму и путевыя деньги для него и его свиты, соглашаются на то, чтобъ онъ короновался въ Миланъ ломбардскою короной; но все это съ условіемъ, чтобъ императоръ явился въ Миланъ какъ простой гость, безъ всякой военной силы 7). Карлъ принимаетъ жельзную корону и остается въ Миланъ до тъхъ поръ, пока ему платятъ деньги, которыя и были ему объщаны для того, чтобы поскоръе сбыть съ рукъ тягостнаго гостя. Онъ идетъ далъе въ Тоскану 8). Каждый ожидалъ тогда, что онъ потребуетъ къ строгому отвъту

гордыхъ демократовъ Флоренціи, которые нанесли оскорбленіе его дъду и его самого не захотъли внустить въ свои станы: но Караъ смотрваъ на это авло чести какъ на торговый обороть: Флорентійцы окупились значительною суммою денегь и за это получили всъ привилегіи и вольности, которыхъ имъ было нужно 9). Получивъ въ Римъ императорскую корону, Карлъ еще въ самый день коронаціи оставиль его и подъ предлогомъ охоты обратился назалъ въ Тоскану 10). На возвратномъ пути происходило тоже самое: италіянскіе города явно оказывали ему свое презръніе. Нъкоторые изъ нихъ не соглашались даже принять его въ свои стъны со всею свитою, а впускали только его одного съ нъсколькими служителями. Въ Кремонъ ему позволили только переночевать, и то одному, свита должна была остаться вив города 11). Вездв онъ жилъ на счетъ городовъ до тъхъ поръ, пока жители не окупились деньгами отъ его тягостнаго присутствія. Онъ довольствовался самыми небольшими суммами.

Второй походъ Карла въ Римъ во всемъ былъ похожъ на первый. Онъ короновалъ свою супругу и подписалъ нъсколько дипломовъ въ Римъ <sup>12</sup>). На пути въ Римъ онъ

Schlosser, Weltgeschichte in zusammenh. Erzählung. IV. 1 Th. 588.

<sup>7)</sup> Въ Миланъ Висконти даютъ почувствовать Карлу свою силу: Ils voulurent lui donner la plus haute idée de leur puissance; ils l'entourèrent dans leur palais de tout le tumulte d'un camp; six mille cavaliers et dix mille fantassins, à leurs ordres, remplissaient Milan. Les mêmes soldats passaient, dans le jour, plusieurs fois de suite sous les fenètres de Charles IV pour lui faire croire, que l'armée des Visconti était beaucoup plus nombreuse encore. Sismondi, Hist. des répub. ital. VI, 214.

<sup>8)</sup> Матв. Виллани говорить, что Карль съ своею малочисленною и скромною свитой скорфе похожъ быль на купца, который спъшить на ярмарку, чъмъ на императора: — ed egli avacciando il suo cammino non come Imperadore, ma come mercante che andasse in fretta alla fiera. M. Villani. 1. IV с. 39. (Muratori XIV, 265).

<sup>9)</sup> При этомъ случав M.Villani 1. IV с. 66. (Muratori XIV, 282) говоритъ: — l'omperadore avvisato e malizioso della moneta dove egli haveva l'animo non mostrava di curarsi; ma ne'patti si mostrava strano e tenace per vendere piu caro la sua mercatantia.

<sup>10)</sup> Pfister, Gesch. der Deutschen. III, 225.

<sup>11)</sup> Sismondi, Hist. des répub. ital. VI, 243.

<sup>12)</sup> Schlosser, Weltgeschichte in zusammenh. Erzählung IV, 2 Th. 353 sqq.

принужденъ былъ заложить у одного флорентійскаго купца за нъсколько сотъ золотыхъ гульденовъ свою императорскую корону <sup>13</sup>). Потомъ онъ получилъ отъ жителей города Сіены средства нужныя для ея выкупа, но съ условіемъ, чтобы сейчасъ же очистилъ ихъ городъ. На возвратномъ пути въ той же Сіенъ Карлъ едва не лишился жизни во время случайнаго возстанія народа: значительная сумма денегъ умилостивила страшный гнъвъ императора <sup>14</sup>). Небольшимъ уваженіемъ онъ пользовался и въ Германіи. Однажды въ Вормсъ онъ задержанъ былъ мясникомъ, которому не былъ въ состояніи заплатить слъдовавшихъ ему денегъ <sup>15</sup>).

Еще далье самаго Карла простеръ свое равнодушіе къ интересамъ имперіи сынъ его Вацлавъ: онъ даже пересталъ являться въ Германію; онъ зарылъ себя можно сказать въ своемъ чешскомъ королевствъ. Прошло много времени, прежде чъмъ узнали въ Германіи о томъ, что природные подданные Вацлава Чехи держатъ его въ заключеніи. Съ удивленіемъ узнали нъмецкіе князья о плънъ своего императора. Ничто не было въ состояніи вывести его изъ того апатическаго бездъйствія, тупаго равнодушія, въ которомъ онъ постоянно оставался. Ни дъла Германіи, въ которой тогда шла страшная борьба между городами, князьями и рыщарствомъ, ни дъла церкви, въ которой тогда продолжался расколъ и при-

готовлялись великіе соборы XV стол. — ничто не могло тропуть Вацлава. Тъмъ только онъ обнаруживалъ признаки жизни, что, по примъру отца, выпускалъ за деньги изъ своей канцеляріи большое количество дипломовъ и привилегій. На Вацлава возводили даже обвиненіе въ томъ, что онъ продаетъ чистые бланкеты за своею подписью и печатью, которыя получавшій наполняль, чъмъ было ему угодно 16). Напрасны были всъ просьбы и угрозы пъмецкихъ князей, которые вызывали императора на сеймъ въ Германію для прекращенія безпрестанной внутренней войны и утвержденія земскаго мира — императоръ не являлся. Это перешло наконецъмъру терпънія даже самыхъ нъмецкихъ князей — они низложили Вацлава.

Великія церковныя дъла эпохи—соборы въ Костницъ и Базель доставили брату Вацлава Сигизмунду большой кругъ дъйствій, извъстность и громкое имя: но въ дълахъ имперіи онъ шель по слъдамъ своихъ предшественниковъ и играль такую же роль. Когда Сигизмундъ черезъ четыре года послъ своего избранія <sup>17</sup>) явился наконець въ Германіи для коронованія, онъ встрътиль такъ мало участія, что думаль уже оставить все и возвратиться назадъ въ свою Венгрію <sup>18</sup>). Нъмецкіе князья начинали уже не нуждаться болье въ императоръ.

<sup>13)</sup> Sismondi, Hist. des républ. ital. VII, 31.

<sup>14)</sup> Sismondi, Hist. des républ. ital. VII, 34 - 37.

<sup>15)</sup> Hallam, Moyen Age IV, 30.

<sup>16)</sup> Palacky, Geschichte von Böhmen. III, 1 Th, 124. Schlosser, Weltgesch. in zusammenh. Erzählung. IV. 2 Th. 528.

<sup>17)</sup> Aschbach, Geschichte Kaiser Sigmund's I, 391.

<sup>18)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's I, 404 sq. Майнцкій кур-

Беззаботный, неосмотрительный, расточительный, безъ памяти и вниманія на свои средства Сигизмундъ постоянно долженъ былъ бороться съ денежнымъ недостаткомъ и приходилъ часто въ самое затруднительное положение. Всегла онъ быль дурной хозяинъ; дела его везде шли плохо, даже въ наслъдственныхъ его владъніяхъ: онъ не могъ управиться ни съ Венграми, ни съ Чехами, ни съ Бранденбургскимъ рыцарствомъ. При всемъ томъ Сигизмундъ имълъ чрезвычайно высокое понятіе о своемъ значеніи и положени въ міръ; огромную цъну придавалъ великолъпію, пышности внашняго представленія; празднества, церемоніи, торжественные случаи, въ которыхъ онъ могъ фигурировать какъ императоръ, во всемъ блескъ своего сана-это была слабая сторона его характера. Для формы и внашности онъ жертвоваль внутреннимъ содержаніемъ. Всегда съ малыми средствами при огромныхъ притязаніяхъ, Сигизмундъ всю жизнь продавалъ, закладывалъ, жертвовалъ будущимъ для настоящихъ минутныхъ потребностей. Никто такъ щедро не расточалъ правъ имперін, никто въ такой мъръ не закладывалъ имперскихъ городовъ и за такія ничтожныя суммы. Города входили въ союзы для того, чтобы силою воспротивиться такой участи; тогда Сигизмундъ нашелъ другое средство : онъ сталь даже безъ всякаго требованія съ ихъ стороны надълять ихъ привилегіями, преимуществами, освобожденіями отъ внъшней подсудимости, пошлинъ и повинностей — все это за очень сходную цъну. Онъ не усомнился даже продавать за деньги ръшенія своего суда. Къ нему поступило дъло Любека: Любечане выгнали свой городской магистратъ и поставили на его мъсто новый. Сигизмундъ принялъ сторону стараго и произнесъ приговоръ въ его пользу: но когда къ нему явились посланники отъ новаго магистрата и вручили 25,000 флориновъ, то онъ немедленно отмънилъ свое прежнее ръшеніе 19). Но всего этого было мало — Сигизмундъ начинаетъ сбывать съ рукъ даже и свои наслъдственныя владънія: Гогенцоллернамъ онъ продаетъ Бранденбургскую марку 20).

Вацлавъ неподвижно сидълъ въ своемъ богемскомъ королевствъ: Сигизмундъ напротивъ есть странствующій императоръ, но странствующій поневоль — дома ему жить нечьмъ, и тяжело и опасно; чешкское и венгерское дворянство и бранденбургскіе вассалы не даютъ ему покоя. Онъ разъъзжаетъ повсюду, живетъ на счетъ имперскихъ городовъ, охотно посъщаетъ другія страны, охотно пребываетъ вездъ, гдъ только его угощаютъ и даютъ содержаніе ему и его свитъ. Особенно характеризуетъ Сигизмунда одно изъ такихъ его путешествій. По порученію костницкаго синода онъ отправляется въ южную Францію на испанскую границу, чтобы склонить къ отреченію напу Бенедикта XIII и переговорить въ этомъ дълъ

фирстъ даже вытхаль изъ своей резиденціи для того, чтобъ не принимать самому Сигизмунда.

<sup>19)</sup> Pfister, Gesch. der Deutschen. III, 417.

<sup>20)</sup> Собственно уступаеть за долги (400,000 дукатовъ) Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 136.

съ королемъ аррагонскимъ 21). Его сопровождаютъ коммисаріи синода и многочисленная рыцарская свита. Онъ хочетъ придать какъ можно болье блеска этому предпріятію и для этого занимаетъ у Гогенцоллерна значительную сумму денегъ. Дъло оканчивается ничьмъ. Коммиссаріи синода возвращаются назадъ въ Костницъ, но Сигизмундъ не спъщитъ съ своимъ возвращениемъ. Онъ посъщаетъ по очереди всъ города южной Франціи; вездъ гдъ только его угощаютъ, онъ остается очень долго; вездъ занимаетъ небольшія суммы, принимаетъ самые незначительные подарки. Авиньонъ даетъ ему три тысячи гульденовъ 22). Изъ Авиньона онъ идетъ въ Ліонъ, оттуда посылаетъ своего повъреннаго 23) запять денегъ у графа Амедея Савойскаго. На занятыя деньги онъ отправляется въ Савою, въ награду дълаетъ графа Амедея герцогомъ; это даетъ ему случай устроить великольнное празднество: съ пышными церемоніями онъ возводить Амедея въ герцогское достоинство, надъляетъ его разными правами въ Бургундіи и Арелать и все это за двънадцать тысячь франковъ 24). Потомъ онъ вдетъ въ Парижъ къ Карлу VI, далье въ Англію. Предлогомъ будто бы служитъ посредничество въ войнъ Англіи съ Франціею и дъла собора. Въ Англіи онъ безнечно проводить въ уве-

селеніяхъ четыре мъсяца, щедро дарить дамъ и рыцарей. Короли французскій и англійскій, разумъется, не обращаютъ никакого вниманія на его посредничество: и Англичане и Французы смъются надъ императоромъ и его венгерскою и нъмецкою свитою. Когда приходитъ время подумать объ отъезде, Сигизмундъ видить себя въ самомъ затруднительномъ положеніи: ему не на что переправиться изъ Дувра въ Кале 25). Чтобъ выпутаться изъ такого безвыходнаго положенія, онъ заключаеть, не смотря на свою дружбу съ Франціею, очень подозрительный тайный союзь съ королемъ англійскимъ, который за это дарить ему разныя драгоцънности и перевозить его въ Кале 26). Но не прошло двухъ недъль, какъ Сигизмундъ опять успаль уже истратить всь деньги и не можеть сдълать ни шагу дальше. Опять онъ посылаетъ занимать деньги въ богатые фландрскіе города и заложить толькочто подаренные ему Генрихомъ У драгоцънности. Въ прибавокъ онъ еще долженъ заплатить огромные проценты 27): императоръ пользуется чрезвычайно малымъ кредитомъ. Потомъ онъ еще посъщаетъ Нидерланды, Лотарингію, окрестности Рейна, вездъ живетъ на содержаніи городовъ, не имъя обыкновенія платить что-нибудь за себя и за свою свиту, и только посль полуторагодичнаго отсутствія возвращается наконецъ въ Костницъ къ синоду.

<sup>21)</sup> Schlosser, Weltgeschichte für das deutsche Volk. IX, 170 sqq.

<sup>22)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 152.

Эбергарда фонъ Виндекъ, который составилъ общирное жизнеописаніе Сигизмунда.

<sup>24)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 154.

<sup>25)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 166.

<sup>26)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 169.

<sup>27)</sup> За бриліанты, которые стоили болье 40,000 коронь, Эбергардь Виндекъ получаетъ 18,000 гульденовъ. Aschbach, Gesch. Kais. Sigm. II, 170.

Сигизмундъ сначала, казалось, поддерживалъ дъла собора и реформы церкви, но потомъ вдругъ онъ дълается нокорнымъ слугою паны. Во время своего италіянскаго похода съ свойственною себъ беззаботностію онъ проводить цълый годъ въ Сіенъ въ удовольствіяхъ и безнечности 28). Но подъ конецъ онъ приходитъ, вслъдствіе окружавшихъ его со всъхъ сторонъ непріязненныхъ стихій и недостатка въ деньгахъ, въ такое затруднительное положение, что не умъетъ найдти изъ него выхода и не можетъ сдълать ни шагу взадъ ни впередъ. Сигизмундъ самъ говорить о себъ, что онъ сидълъ тамъ «какъ дикій звърь въ жельзной кльткъ» 29). Папа превосходно умълъ воспользоваться такимъ положеніемъ императора: онъ выручаеть его изъ бъды, дълаеть ему коронацію: на свой счеть въ Римь, не забываеть о празднествахъ и великолъпныхъ церемоніяхъ, принимаетъ на себя всъ издержки, пышно угощаеть его свиту. Этимъ онъ затронулъ слабую струну императора; за такую цену Сигизмундъ изменяетъ делу собора и реформы, и объщаетъ оставить негронутыми всъ злоупотребленія, всъ узурпаціи папы и въ светскихъ, и въ духовныхъ делахъ 30). И несмотря на все это, тотъ же императоръ имълъ неслыханное понятіе о своемъ значеніи, безграничныя притязанія, которыя сохраниль до конца своей жизни.

Узнавши отъ врачей своихъ, что ему остается всего нъсколько часовъ жизни, онъ велълъ надътъ на себя полное императорское облаченіе и со всъми знаками императорскаго достоинства посадить себя на тронъ. Такъ онъ скончался <sup>31</sup>). Онъ приказалъ выставить свое тъло по смерти всенародно въ продолженіе трехъ дней «для того, чтобы каждый могъ видъть, что владыка и повелитель всего міра скончался» <sup>32</sup>).

Сльдующій императоръ, Альбрехтъ, даже вовсе не былъ въ Германіи. Посль долгихъ колебаній онъ приняль выборъ нъмецкихъ князей, но съ тъмъ условіемъ, что не раньше какъ черезъ два года посль своего избранія онъ пріъдетъ въ Германію для коронаціи. Онъ слишкомъ занятъ двлами своихъ наслъдственныхъ земель; императорское достоинство сошло на степень простой акцессоріи. Альбрехтъ умеръ и неуспълъ явиться въ Германіи.

Но никто еще не доводилъ императорской власти до такаго униженія какъ Фридрихъ III, тотъ бъдный императоръ, который, какъ говорятъ современники, въ дурную погоду надъвалъ старое платье или новое выворачивалъ на изнанку. Апатичный, лънивый, ко всему равнодушный, безъ энергіи, безъ дарованій и чувства личной чести Фридрихъ не имълъ даже на столько силы, чтобы поддержать свою

<sup>28)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. IV, 88.

<sup>29)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. IV, 89. Sismondi, Hist. des répub. ital. VIII, 16.

<sup>30)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. IV, 104. sqq.

<sup>31)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. IV, 396.

<sup>32)</sup> dass all der Welt Herr todt und gestorben sey - Eberhard von Windeck. ap. Pfister, Gesch. der Deutschen. III, 461.

власть въ своихъ родовыхъ австрійскихъ владъніяхъ. Имперію онъ предоставиль собственной ея судьбъ; ему было не до имперіи, ему было трудно управиться съ вассалами своихъ австрійскихъ земель. Простой рыцарь Эйцингеръ, нъкогда любимецъ Альбрехта II, былъ въ состояніи привесть въ трепетъ, унизить и выставить на позоръ и посмъяніе императора 33). Когда Фридрихъ не захотълъ удовлетворить одного его денежнаго требованія (дъло шло о какой-то суммъ, причитавшейся ему еще со временъ Альбрехта), Эйцингеръ ръшился силою добыть себъ удовлетвореніе. Соединивъ значительное число дворянъ, онъ, простой рыцарь, открыто объявиль войну Фридриху, который называль себя императоромъ священной римской имперіи. Фридрихъ испугался, — заплатилъ деньги немедля и въ добавокъ возвратилъ Эйцингеру военныя издержки 34). Собственные подданные Фридриха, жители города Въны недавали ему покоя и постоянно противъ него возставали. Дошло до того, что они формально осадили Фридриха въ его городскомъ замкъ и стали стрълять изъ пушекъ. Фридрихъ имълъ только двъсти человъкъ въ замкъ и ему недоставало съъстныхъ припасовъ. Императоръ священной римской имперіи, который, какъ говорилось, повельваль отъ Съвърнаго моря до Тибра, сдълался бы непремънно добычею горожанъ вънскихъ, еслибы Георгъ

Подибрадъ Чешскій не подоспъль на выручку въ удобное время, чтобы спасти его <sup>35</sup>).

Какую же роль долженъ былъ играть такой императоръ въ дълахъ имперіи? Когда пъмецкіе князья предложили ему корону, Фридрихъ три мъсяца колебался и обдумывалъ, прежде нежели согласился принять ее 36). И было отъ чего задуматься, - когда уже для повздки въ Ахенъ на коронацію, онъ долженъ быль занять двъсти марокъ у одного тирольскаго дворянина 37). Потомъ онъ впродолжени цълыхъ двадцати семи льтъ ни разу не являлся въ Германін38). Великія событія эпохи, и церковныя и политическія, шли своимъ путемъ помимо императора и ничто не могло нарушить его апатическаго бездъйствія. Въ 1453 году страшное извъстіе разнеслось по Европъ: Турки взяли Константинополь; опасность угрожала всему христіанскому міру. При этомъ извъстіи Фридрихъ удалился въ свои комнаты и — плакалъ! 39) Вотъ все, что могъ сдълать императоръ, глава христіанства. Нъмецкіе князья начинають опасаться за цълость границъ Германіи, держать сеймы одинъ за другимъ, долго толкуютъ объ отраженіи внъшняго врага и составленіи одной общей арміи, призываютъ императора — императоръ объщаетъ явиться въ самое короткое время и вовсе не является. Cum Caesar,

<sup>33)</sup> Schlosser, Weltgeschichte f. d. deut. Volk. IX, 261.

<sup>34)</sup> Chmel, Geschichte Kaiser Friedrich's IV. (III) und seines Sohnes Maximilian I. II, 106 sq., 121.

<sup>35)</sup> Coxe (франц. переводъ) Histoire de la maison d'Autriche I, 428. Schmidt, Gesch. der Deutschen. VI, 303.

<sup>36)</sup> Pfister, Geschichte der Deutschen. III, 483.

<sup>37)</sup> Chmel, Gesch. Kaiser Friedrich's IV. II, 143.

<sup>38)</sup> Ranke, Deut. Gesch. im Zeitalter. der Reform. I, 51.

<sup>39)</sup> Wirth, Geschichte der Deutschen. II, 630.

говорить одинъ современникъ, eheu quam non Caesar! ad triduum se venturum promiserit et jam centiduum est 40).

Наконецъ Фридрихъ лишился даже своихъ наслъдственныхъ владъній, которыми управлять ему было такъ трудно. Матвъй Корвинъ венгерскій изгналь его оттуда, заняль всъ его земли и вельль жителямъ присягнуть себъ какъ герцогу австрійскому 41). Любопытенъ отвътъ, который даль старый императоръ жителямъ Въны, когда, осажденные Венграми, они призывали его на помощь: Фридрихъ сказалъ, что ему очень пріятно, что его любезные подданные принуждены теперь испытывать голодъ такъ, какъ онъ самъ нъкогда испытывалъ его, когда они осаждали его замокъ 42). Фридрихъ долженъ былъ съ немногими приближенными оставить свои земли и пошелъ скитаться по Германіи и просить помощи у нъмецкихъ князей. Князья не усомнились отдълаться общимъ мъстомъ: они сказали императору, что если кто не въ состояній возвратить себъ потеряннаго, тотъ лучше всего сдълаетъ, если забудетъ о немъ совершенно 43). Въ то время когда въ остальной Европъ монархическая власть находилась въ полномъ развитіи, императоръ священной римской имперіи принуждень быль, какъ изгнанникъ, какъ бъглецъ, скитаться по Германіи, не имъя ни убъжища, ни спокойнаго пріюта, не зная, гдъ ему преклонить съдую свою голову. Онъ кормился по монастырямъ
и имперскимъ городамъ, гдъ его угощали даромъ;
прочія свои потребности удовлетворялъ малыми докодами своей канцеляріи. Иногда въ такихъ поъздкахъ
вмъсто лошадей запрягали воловъ въ его колесницу 44).
Во время одного сейма въ Вюрцбургъ, не получившіе
платы ремесленники наложили запрещеніе на колесницу
императора. Въ швабской Галлъ горожане дали ему пару
воловъ вмъсто лошадей, и императоръ остался доволенъ.
Въ Реутлингенъ онъ получилъ въ вознагражденіе за то,
что по причинъ дурной мостовой лошади его попортили
себъ ноги, пару воловъ и шестнадцать гульденовъ 45).

Никогда еще идея имперіи не являлась въ такомъ униженномъ видъ: представитель власти, которая должна была обнимать весь міръ вызываль къ себъ одно лишь сожальніе. И этотъ бъдный императоръ, у котораго не было ни одной пяди земли, на которой онъ могъ бы быть безопасенъ, мечталь о неслыханныхъ притязаніяхъ, составляль съ своими астрологами гороскопы о будущемъ величіи своего дома, придумываль себъ гордый девизъ: А. Е. І. О. U. (Austriae Est Imperare Orbi Universo— Alles Erdreich Ist Oesterreich Unterthan) и приказалъ его помъщать на всъхъ своихъ зданіяхъ, даже на своей

<sup>40)</sup> Campanus ap. Schlosser, Weltgesch. f. d. deut. Volk. X, 240.

<sup>41)</sup> Coxe, Histoire de la maison d'Autriche I, 450 sq.

<sup>42)</sup> Er wandte auf sie die Fabel von den Fröschen an, die den frommen Stock nicht zum König haben wollten, dafür aber dem Storche sind überlassen worden. Schmidt, Gesch. der Deutschen. VI, 341.

<sup>43)</sup> Schlosser, Weltgeschichte f. d. deut. Volk. XI, 73.

<sup>44)</sup> Ranke, Deutsche Gesch. im Zeital. der Reform. I, 81.

<sup>45)</sup> Schlosser, Weltgeschichte f. d. deut. Volk. X, 252.

утвари и книгахъ 46). Но нътъ ничего любопытнъе и ничто такъ живо не характеризуетъ тогдашнее положение императора, какъ свиданіе его съ Карломъ Бургундскимъ въ Триръ 47). Лицомъ къ лицу сошлись на этомъ мъстъ представители новаго и стараго, отжившаго свое время, начала. Карлъ хотълъ составить изъ разнородныхъ своихъ областей одно сильное государство, съ крънкою монархическою властью, на основаніи кодекса Юстиніяна. Для этого онъ думаль воспользоваться старыми и давно забытыми притязаніями императоровъ, хотъль заставить Фридриха играть на этотъ разъ роль владыки западной римской имперіи и потребоваль отъ него, какъ отъ источника свътской власти, инвеституры на такое королевство и титула императорскаго викарія. Въ награду за это онъ поставиль въ виду бъдному императору богатый бракъ: объщаль выдать единственную свою дочь и наслъдницу за его сына. Казалось, можно было легко уладить дълооднакожъ случилось иначе. Карлъ, заставивъ императора ждать себя, явился въ Триръ въ полномъ блескъ богатаго двора своего, съ цълымъ войскомъ блестящаго рынарства. выказаль осленительное великоленіе, привезъ съ собою всъ драгоцънности, всъ сокровища, которыми такъ славился бургундскій домъ, и все это выставиль на показъ. Фридрихъ, бледная личность, жалкая фигура, пришелъ съ немногочисленною свитою, дурно одътою, оборванною,

грязною. Не могло быть болье рызкой противоположности; бургундскій герцогъ затмиль, поразиль, уничтожиль императора; бургундскіе придворные смъялись надъ бъднымъ императоромъ и его людьми. Надобно читать у Комина, съ какимъ презръніемъ онъ отзывается о Фридрихъ 48). Шлоссеръ замъчаетъ, что онъ выражается объ императоръ такимъ тономъ, какимъ въ наши дни сталъ бы говорить богатый банкиръ, пивоваръ или мясникъ о какомъ-нибудь объднъвшемъ графъ. Самъ Карлъ также оказывалъ страшное пренебрежение Фридриху, который хотълъ себъ придать видъ повелителя міра, а въ сущности ничего не значилъ. Карлъ благодарилъ императора за то, что онъ предприняль такой дальній путь, чтобъ сдылать ему честь 49). Фридрихъ былъ въ состояніи сказать хладнокровно, что императоры подражаютъ солнцу, озаряютъ своимъ величіемъ самыхъ отдаленныхъ князей; этимъ они напоминаютъ имъ первую ихъ обязапность — повиновеніе. Горькая пронія въ устахъ такого человъка! -Несмотря на столь великольнную фразу, Фридрихъ поставленъ быль Карломъ въ самое затруднительное положеніе: онъ оскорбленъ быль высокомърнымъ тономъ гернога, пораженъ его великольпіемъ; онъ чувствовалъ свое униженіе, сознаваль, какую жалкую роль заставляли его играть во всей этой комедіи. Но выпутаться было труд-

<sup>46)</sup> Coxe, Histoire de la maison d'Autriche, I, 492.

<sup>47)</sup> Michelet, Histoire de France (Oeuvres) IV, 230 sqq. Schlosser, Weltgeschichte f. d. deut. Volk. X, 242 sqq.

<sup>48)</sup> il estoit le plus parfaitement chiche homme, que Prince ny autre qui ait esté de notre temps. Mem. de Comines, liv. VI. chap. 3. p. 382. ed. Den. Godefroy. Bruxelles. 1706.

<sup>49)</sup> pour lui faire honneur. Michelet, 1. c.

но, идти на проломъ опасно: Бургундцы были сильны въ Триръ и держали какъ въ плъну императора; день коронаціи былъ уже назначенъ; Карлъ привезъ съ собою всъ королевскія инсигніи. За день передъ церемоніею, не сказавъ никому ни слова, не простившись съ Карломъ, ночью, тайкомъ, не дълая шуму, императоръ убъжалъ изъ Трира.

Мы еще будемъ имъть случай упомянуть о томъ, какую жалкую роль игралъ тотъ же императоръ въ отношеніи къ папъ, какъ онъ жертвовалъ для него церковными выгодами Германіи, измънялъ интересамъ своего народа <sup>50</sup>).

50) Нельзя не привести, какимъ образомъ обращались съ Фрилрихомъ Италіянцы, во время его похода на коронацію въ Римъ. Воть одинъ эпизодъ: Coxe, Hist. de la maison d'Autr. I, 413 sq.: ...la faiblesse de son escorte l'exposa au mépris d'une populace licencieuse. Un violent tumulte éclata à Viterbe, à l'instant même où il traversait cette ville avec le plus grand appareil. Lorsqu'il approcha du palais qui avait eté préparé pour le recevoir, quelques jeunes gens, placés dans un lieu élevé, et armés de crocs de fer, enlevèrent le drap d'or qu'on portait sur sa tête, et dans les efforts qu'ils firent, ils le mirent en pièces. Quelquesuns des soldats du pape voulurent arrêter le cheval de l'empereur, et d'autres, plus hardis encore, tentèrent de faire tomber son chapeau, qui était orné d'un joyau de prix. Au milieu de ce tumulte, Fréderic, avec plus de vivacité que ne paraissait en comporter son caractère flegmatique, se tourne vers les legats et dit: «Nous repousseront la force par la force!» - Arrachant un bâton que tenait un de ses domestiques, il se tire des mains des assaillants, puis il pousse son cheval et charge la populace etc. еtc. Это кажется невъроятно, между тъмъ разсказъ Кокса очень смягченъ; у Энея Сильвія есть такія выраженія: milites aliquot, qui stipendia Ecclesiae merebant, impetu facto Caesarem equo, quem

Сынъ его Максимиліанъ своимъ участіемъ въ великихъ событіяхъ европейскихъ и тогдашнихъ политическихъ комбинаціяхъ доставиль себв громкое имя, - но средства его были также слабы и роль вовсе незавилная. Онъ носился постоянно съ высокими планами и предпріятіями, но ничего не быль въ состоянии исполнить, ничего не довель до конца. Онъ приходиль иногда, и по той же причинъ, въ такія жалкія положенія, какъ и отецъ его Фридрихъ. По призыву Маріи Бургундской, которая предложила ему свою руку, онъ собрался въ путь во Фландрію, но, довхавъ до Кёльна, онъ остановился по недостатку денежныхъ средствъ. Невъста должна была снабдить жениха своего значительною суммою для того, чтобы доставить ему возможность добхать до Гента. Притомъ деньги очень были нужны Максимиліану для другихъ цълей: надобно же было прилично явиться на свадьбу, между темъ платье и бълье римскаго короля находилось въ очень жалкомъ состояніи. Посольство, отправленное ему на встръчу съ деньгами, не мало удивилось такому жениху; не мало удивились и богатые фландрскіе города, когда онъ явился среди нихъ 51). Впослъдствіи жители города Брюгге арестовали Максимиліана въ своихъ ствнахъ и три мъсяца держали его въ заключении. Онъ неиначе освободился, какъ подписавъ съ своими подданными до-

rapientibus deberi putabaht, dejicere conantur (!). — Chmel, Gesch. Kaiser Friedrichs IV. II, 710.

<sup>51)</sup> О бракъ Максимиліана Comines, liv. VI, сар. 3. См. также Schlosser, Weltgesch. f. d. deut. Volk. X, 298.

говоръ, самый обидный для его личной чести и унизительный для имперіи <sup>52</sup>). Посланникъ императора Максимиліана въ Парижъ, съ незапамятнаго времени не получая никакого жалованья, пишетъ къ нему письмо за письмомъ: онъ умираетъ съ голода и долженъ просить милостыню <sup>53</sup>); но его императоръ самъ не въ лучшемъ положеніи. Онъ дълается наконецъ настоящимъ 'кондотьеромъ: императоръ священной римской имперіи за сто цекиновъ въ день вступаетъ въ службу англійскаго короля <sup>54</sup>).

Вотъ что сталось съ той императорскою властью, которая нъкогда повельвала міромъ. Не говоря уже о тъхъ огромныхъ притязаніяхъ, которыя императоры заняли у древняго міра, въ самой Германіи власть ихъ лишена была всякаго непосредственнаго дъйствія, всякой силы. Въ то время, когда во Франціи, Англіи, Испаніи королевская власть, восторжествовавъ надъ феодальными силами, образовала сильныя сознаніемъ своего народнаго единства государства; когда Венгрія и Чехія увидали въ главъ своей природныхъ королей; когда Польша, соединившись съ Литвою, достигла высшей точки своего могущества и даже въ Италіи возникло пять государствъ, на нъкоторое время составившихъ союзъ и исключавшихъ всякое иностранное вліяніе, - въ это время всеобщаго торжества народнаго и государственнаго начала въ Германіи восторжествоваль-феодализмъ. Съ упадкомъ императорской власти поколебалось и единство Германіи: независимыя территоріальныя власти раздълили ее между собою. Каждая изъ этихъ властей смотръла на свою территорію какъ на отдельное государство, каждая преследовала свои личные, династическіе интересы. Единство Германіи поддерживалось только еще слабыми нравственными узами; но всъ ть учрежденія, въ которыхъ оно должно было выражаться въ дъйствительности, пришли въ упадокъ. Среди развившихся на нъмецкой почвъ независимыхъ властей не стало одного высшаго авторитета, который быль бы въ состояній соединить вст разрозненныя сили народной жизни для общихъ цълей, дать имъ одно общее направление. Можно бы сказать, что то всеобщее стремление къ обособлению, индивидуализаціи, которому поддались всъ европейскія народности при выходъ своемъ изъ феодальнаго безразличія, проникло еще въ низшую сферу — въ сферу одной и той же націн. Вмъсто одного сильнаго государственнаго организма Германія пыталась создать многіе. Государственное начало въ другихъ странахъ основывалось на народномъ единствъ: въ Германіи оно достигало господства уничтожениемъ такого единства.

Странное явленіе! въ XIV и XV стольтіи на дъла Германіи, какъ одной націи, имъетъ болье вліянія чужая, постаронняя власть—власть папы—нежели императоръ, представитель ея народнаго единства. Это было одно изъ послъдствій побъды папы надъ императоромъ; папа не только

<sup>52)</sup> Coxe, Histoire de la maison d'Autriche I, 465 sq. Schlosser, Weltgeschichte f. d. deut. Volk. XI, 78.

<sup>53)</sup> Онъ пишетъ: j'ai donné cent fois l'ame au diable, je ne puis vivre de St. Esprit. Raumer, Geschichte Europa's seit dem XV Iahrh. I, 194.

<sup>54)</sup> Michelet, Renaissance, 145

лишилъ его перваго мъста въ христіанствъ, но и пытался занять его мъсто въ самой Германіи. И дъйствительно, мы видимъ, что папа имъетъ гораздо болъе непосредственнаго вліянія, гораздо обширнайшій круга дайствія внутри Гермапіи, нежели собственный ея императоръ. Спорные выборы доставляють папъ возможность вмъшиваться и самому поставлять императора. Мы часто вилимъ на престоль Германіи папскія креатуры — довольно вспомнить Карла IV. По смерти номинальнаго императора Ричарда папа Григорій X высказываетъ неслыханное намъреніе: онъ вызываетъ нъмецкихъ князей произвесть новый выборъесли нътъ, то онъ самъ съ своими кардиналами назначитъ новаго императора. 55) Напа присвоиваетъ себъ право ръшать спорные выборы въ пользу того или другаго изъ претендентовъ, испытывать избраннаго императора и по своему усмотрънію утверждать или отвергать выборь, даже для законныхъ причинъ низлагать императора <sup>56</sup>). Во время

междуцарствія папа объявляетъ притязанія на регенство и намъстничество имперіи. Со смертью императора, говорить онъ, вся власть его, судопроизводство, управленіе (imperii regimen, cura, jurisdictio et administratio) 57) neреходить въ руки папы. Папы осмъливаются на то, на что не рашился бы ни одинъ императоръ: они насколько разъ нытаются низлагать и отрышать отъ должности курфирстовъ имперіи и иногда это имъ вполнъ удается. Тъсное сплетеніе духовныхъ и свътскихъ княжествъ, постоянное соприкосновение духовныхъ и свътскихъ правъ и интересовъ доставляетъ напъ случаи безпрестанно вмъшиваться во внутреннія дъла Германіи. Духовные курфирсты, которые соединяють въ себъ церковное достоинство со свътскою властью князей имперіи, находятся въ непосредственной зависимости отъ папы. Самыя разнородныя дъла, безъ различія свътскаго и духовнаго характера, поступають на рышеніе римской курін. Папа такъ же какъ и императоръ выдаетъ большее число дипломовъ, привилегій, утвержденій: есть примъры, что папа даетъ привилегію de non evocando, подтверждаетъ пошлины или освобождаеть отъ нихъ и т. д. 58). Въ видь аннатовъ, палліевыхъ денегъ и другихъ сборовъ папа получаетъ изъ

<sup>55)</sup> Gregorius X P. — praecepit principibus Alemanniae electoribus, ut de Romanorum rege, sicut sua ab antiqua et approbata consuetudine intererat, providerent, infra tempus eis ad hoc de Papa Gregorio statutum: alias ipse de consensu Cardinalium Romani imperii providere vellet desolationi. Cm. Gieseler, Kirchengeschichte. II, 2 Abth., 180.

<sup>56)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IX. lib. I, tit. VI. cap. 34. (Richter, II, 76). Venerabilem... Argum. capitis: — ad Papam pertinet electum examinare, approbare et inungere; consecrare et coronare, si est dignus vel rejicere, si est indignus, ut quia sacrilegus, excommunicatus, tirannus, fatuus et haereticus, paganus, perjurus vel Ecclesiae persecutor.— Et data paritate vocum eligentium — Papa potest gratificari cui vult. См. также Sexti

Decret. lib. II. tit. XIV, cap. 2. Richter, II, 959) Innocentius IV. in concilio Lugdunensi — Argum. capitis: Papa imperatorem deponere potest ex causis legitimis.

<sup>57)</sup> Corp. jur. can. Extravag. Ioannis XXII. tit. V. cap. 1. (Richter, II, 1126) Si fratrum....

<sup>58)</sup> Ranke, Deutsche Gesch. im Zeitalter der Reform. I, 57. Raumer, Gesch. der Hohenst. Y, 90.

Германіи во сто разъ болъе дохода, нежели императоръ. Въ видъ индульгенцій папа собираеть непосредственно со всего нъмецкаго народонаселенія огромную подать. На такія отдаленныя епископства какъ Каминъ онъ назначаеть италіянскихъ прелатовъ.

Старое сравнение папы съ солнцемъ, а императора съ луною, сравненіе, которое уже употребляль Григорій VII. теперь вполнъ оправдалось. Германія считала папскую власть выше во всъхъ отношеніяхъ власти императора. При основаніи университета въ Базель городское правленіе разсуждаеть, нужно ли кромъ напскаго бреве еще императорское утверждение и рашаетъ наконецъ, что натъ нужды въ такомъ утвержденіи, ибо нисшая власть не можетъ скръплять опредъленій высшей власти. Фридрихъ III не хочетъ признать курфирстскаго достоинства за Фридрихомъ Побъдоноснымъ пфальцкимъ; послъдній обращается къ папъ - папа утверждаетъ его и съ тъхъ поръ никто уже не мъщаетъ ему въ пользовании тъми правами, которыя принадлежатъ курфирстамъ имперіи. Надворный судья императора произнесъ однажды опалу надъ Любекскимъ магистратомъ; магистратъ апеллируетъ къ папъ и папа отмъняетъ приговоръ 59). И не смотря на все это. императоры, прежніе враги папъ, теперь какъ бы вовсе не чувствуютъ своего униженія: не только не противятся постоянному вмашательству папъ въ свътскія дъла Германіи и въ ихъ собственный кругъ дъятельности, но напротивъ, какъ можно теснъе, соединяются съ ними. Положение дълъ совершенно перемъняется. Прежде между п апою и императоромъ было постоянное соперничество и борьба - одинъ хотълъ исключить другаго: теперь между папою и императоромъ тъснъйшая связь и дружба, теперь напа и императоръ взаимно дополняютъ другъ друга. Священная римская имперія дълается неразлучною съ священной римскою церковью. У папы и императора теперь одинаковые противники: обоимъ одинаково ненавистна самостоятельность курфирстовъ и князей имперіи. Императоръ видитъ въ напъ послъднюю опору своей исчезающей власти и серіозно считаетъ себя естественнымъ союзникомъ панскаго престола: папа употребляетъ императора противъ тъхъ же курфирстовъ и князей нъмецкихъ, которыхъ онъ самъ воспиталъ, которымъ помогалъ въ достиженій независимости, употребляя ихъ какъ орудіе въ борьбъ своей съ императоромъ 60). Теперь эти князья, дъйствуя очень последовательно, хотятъ достигнуть такой же независимости и въ церковныхъ отношеніяхъ, и поэтому вступають въ оппозицію, во враждебныя столкновенія съ папскою властью. Роли совершенно перемъняются-на одной сторонъ стоитъ папа въ связи съ императоромъ: на другой курфирсты и князья имперіи. Сеймы нъмецкіе теперь происходять подъ общимъ авторитетомъ папы и императора; они и называются папскими и императорскими сеймами. Легаты паны предсъдательствуютъ въ собрані-

<sup>59)</sup> Ranke, Deutsche Gesch. im Zeital. der Reform. I, 56 sqq.

<sup>60)</sup> Объ отношении имперскихъ князей къ папѣ Eichhorn, Deutsche St.- und Rechtsgesch. II, §. 231.

яхъ императорскихъ чиновъ и открываютъ ихъ засъданія. Духовные князья занимаютъ мъсто по правой, свътскіе по лъвой сторонъ легата, потомъ только являются императорскіе коммисаріи и соединяютъ свои предложенія съ папскими <sup>61</sup>).

Переходимъ къ церковнымъ отношеніямъ.

## TJABA V.

Высшая точка могущества папской власти и начало ея паденія.

Въ XIII стольтіи, казалось, всьмъ народамъ западной Европы прійдется успоконться въ неподвижныхъ формахъ азіятской ееократіи. Все XIII стольтіе ознаменовано рядомъ постоянныхъ побъдъ папства надъ свътскою властію. Еще разъ Римъ дълается владыкою міра, и это его новое господство затмъваетъ своимъ блескомъ воспоминаніе о древнемъ. Громы Ватикана, папскіе легаты, папская милиція (монашескіе ордена) достигаютъ туда, куда никогда не доходили римскіе легіоны. Никогда еще въ исторіи не являлось такой всемогущей власти, такой грозной силы, такихъ всеобъемлющихъ притязаній.

По мановенію папы, цълые народы принимають кресть и мечь, и идуть сражаться противъ каждаго, кого онъ назоветь врагомъ своего 'имени. Въ XIII стольтіи папа рышаеть споры князей христіянскихъ, однимъ словомъ останавливаетъ или возбуждаеть войны между ними, от-

<sup>61)</sup> Ranke, Deutsche Gesch. im Zeital. der Reform. I, 60.

нимаетъ и раздаетъ королевства 1), назначаетъ и низлагаетъ королей и императоровъ, разръшаетъ ихъ подданныхъ отъ присяги, государства европейскія дълаетъ ленами папскаго престола 2), королей своими вассалами, буллами и интердиктами сокрушаетъ всякое сопротивленіе. Іоаннъ Безземельный присягаетъ папъ въ ленной върности; Филиппъ Августъ смиряется передъ его волей въ дъль своего брака; то же дълаетъ Альфонсъ король Леона, Санко I король Португальскій; Петръ II Аррагонскій объявляетъ себя данникомъ папы; Карлъ Анжуйскій принимаетъ Неаполь на правахъ папскаго вассала 3). Громы Ватикана носятся надъ головами самыхъ далекихъ королей, проникаютъ въ Венгрію, въ отдаленной Норвегіи поражаютъ незаконнаго похитителя престола. Папа торжествуетъ окончательно надъ въковымъ соперникомъ своимъ

императоромъ; низводитъ въ могилу династію Гогенштауфеновъ, поражая своимъ гитвомъ ея членовъ до четвертаго покольнія; украшаеть себя всею добычею побъды, самъ становится на мъсто императора и присвоиваетъ себъ его власть въ Германіи и Италіи. Папство одержало еще и другаго рода побъды. Единственный заальпійскій народъ вышелъ изъ мрака феодального варварства, разцвълъ своимъ природнымъ образованіемъ, заговорилъ прекраснымъ наръчіемъ, и народъ этотъ, впервые вышедшій изъ малольтства, сейчасъ же и почувствовалъ тяжесть панской опеки и отложился отъ напы. Страшное предзнаменованіе для папской власти! Но явленіе само по себъ было преждевременное, заранъе обреченное на смерть. Дъйствительность, его окружавшая, подчинялась безусловно другой силъ. Напа господствовалъ надъ общественнымъ мнъніемъ, и въ этомъ мнъніи коренилась глубоко идея единства церкви. Съ ужасомъ и отвращеніемъ взглянули другіе народы на еретиковъ альбигойскихъ — это было для нихъ непонятное, неестественное, ненавистное явленіе. Въ рукахъ папът были страшныя средства. Онъ призвалъ другіе народы къ крестовому походу противъ Альбигойцевъ — и со всъхъ сторонъ двинулись массы по первому его призыву. Эта рать шла съ такою готовностью, съ такимъ фанатизмоъ, съ такою жестокостью подавила ересь и одержала во имя Христа такую ужасную побъду, что стало страшно самому папъ. И эта временная опасность послужила только предостереженіемъ папъ и способствовала къ утверждению его власти на самыхъ надежныхъ основаніяхъ. Какъ последствія альбигойской ере-

<sup>1)</sup> Сами короли считали высочайшею честью получить корону отъ папскаго легата. Въ 1247 король Гаконъ Норвежскій заплатиль 15,000 марокъ за то, что имълъ честь быть коронованнымъ и помазаннымъ папскимъ нунціемъ. Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 116.

<sup>2)</sup> Нъкоторыя государства находились подъ такъ называемымъ покровительствомъ папы, съ чъмъ обыкновенно соединялась денежная дань римскому престолу. Покровительство доставляло папъ постоянный поводъ къ вмѣшательству во всъ дъла этихъ государствъ. Наварра, Португалія, Аррагонія, Шоттандія, Данія, Венгрія принадлежали къ числу такихъ державъ; Сардинію и Неаполь папы прямо считали своею собственностью. Raumer, 1. с.

<sup>3)</sup> Schröckh, Christliche Kirchengesch. XXVI, 320 sqq. Gieseler, Kirchengeschichte. II, 2 Abth. 120 sqq.

си явилась инквизиція и нищенствующіе ордена францисканцевъ и доминиканцевъ, настоящее папское войско, которое доставило ему гораздо большія побъды, нежели всъ походы крестоносцевъ. Въ это время, когда на Западъ подавлена была альбигойская ересь, другіе крестоносцы приготовляли папъ новое торжество на Востокъ. Византійская имперія, никогда не признававшая власти римскаго епископа, досталась въ руки латинскому рыцарству и латинскому духовенству. Такъ вездъ торжествовало папство и сокрушало всъ враждебныя или независимыя силы.

Рядомъ съ этими постоянными успъхами развивалась и теорія папской власти, совершенствовались ея доктрины, притязанія достигали невъроятныхъ размъровъ. Изъ vicarius S. Petri, какъ называль себя еще Григорій VII, дълается теперь vicarius Christi или vicarius Dei 4). Намъстникъ Христа на земль самъ занимаетъ богоподобное положеніе. Небо и земля, живые и мертвые, земная и загробная жизнь— все отъ него зависитъ. Инокентій III не сомнъвается сказать, что все, что онъ дълаетъ, дълаетъ чрезъ него самъ Богъ. Толкователи папской теоріи прибавляють: папа имъетъ произволъ Бога, его ръшеніе дълаетъ излишнимъ всякія доказательства 5). Потомъ, съ дерзкою, переходящею всякіе предълы, діа-

лектикою, они предлагають вопросъ: можно ли аппеллировать на папу къ Богу? И отвъчають отрицательно, - ибо у Бога и папы общій судъ 6), нельзя же аппеллировать на папу къ нему же самому 7). Въ отвътъ своемъ королю французскому Филиппу Августу, Инпокентій III говоритъ, что онъ удивляется замыслу короля ограничить власть папы, власть, которую, напротивъ, увеличить уже больше невозможно 8). Очевидно, такія митнія можно было высказать только тогда, когда папа не видълъ никого ни выше себя, ни рядомъ съ собою, и ниже себя не чувствовалъ никакой опасности и сопротивленія. И дъйствительно, побъда папы казалась полною, неоспоримою. И несмотря на это, черезъ нъсколько десятковъ лъть по смерти послъдняго Гогенштауфена, мы видимъ, что простой агентъ французскаго короля даетъ пощечину папъ; еще нъсколько льтъ дальше, и этотъ всемогущій папа попадаетъ подъ власть французскаго короля, живетъ въ Авиньонъ подъ его надзоромъ и опекою, и дълается его орудіемъ.

Откуда такой неожиданный переходъ отъ Иннокентія ІІІ къ Бонифацію VIII и Клименту V? отчего такое па-

<sup>4)</sup> Corp. jur. can. Decret. Greg. IV. lib. I. tit. VII. cap. 3. (Richter, II, 95) Innocentius III: Romanus Pontifex — veri Dei vicem gerit in terris — etc.

<sup>5) (</sup>Papa) — habet caeleste arbitrium etc. Cm. Gieseler, Kirchengeschichte II, 2 Abth. 224.

<sup>6) —</sup> unum est consistorium et tribunal Christi et Papae in terris. Alvarus Pelagius, de planctu ecclesiae ap. Gieseler, Kirchengeschichte. II, 3 Abth. 103.

<sup>7)</sup> Ranke, Deutsche Gesch. im Zeital. der Reform. I, 233. Schröckh, Christliche Kirchengeschichte XXVIII, 34. BE §. «Päpstliche Hoheit ein Glaubensartikel» — говорить: Es ist keineswegs übertrieben, wenn behauptet wird, dass jetzt der Papst selbst seinen Platz im Glauben der abendländischen Kirche eingenommen hat.

<sup>8)</sup> Raumer. Gesch. der Hohenstaufen. VI, 118.

деніе посль такой побъды? Отвъть не трудень: очевидно - побъда была мнимая, наружная, мгновенная. Императоръ и напа были неразлучны въ системъ средневъковой жизни. Паденіе одного изъ нихъ влекло необходимо за собою паденіе другаго. Каждый изъ нихъ представляль одну сторону жизни. Полная побъда одного изъ нихъ, поглощение духовной сферы свътскою или свътской духовною повело бы къ азіятскому квістизму, неподвижности, закоснънио, - къ такому мертвому единству, какое мы видимъ въ Багдадъ, Японіи, Тибетъ. Въ Евронъ этого быть не могло - Европа не допускаетъ неподвижности; въ ней можетъ быть только соперничество, борьба, равновъсіе силь, жизнь и движеніе. Повидимому, папа одольлъ, по самъ онъ не безъ тяжелыхъ ранъ вышель изъ этой страшной борьбы; побъда досталась ему дорогою цъной: она подорвала основы его собственнаго существованія. Въ борьбъ своей съ императоромъ папа потеряль тоть высокій правственный авторитеть, то безусловное господство надъ общественнымъ мнъніемъ, ту святость своего характера, которая служила главнымъ основаніемъ его власти. Можно сказать, что и побъдитель и побъжденный сошли равными съ поля сраженія. Не стало соперника у папы, но онъ самъ сошель съ тойидеальной высоты, на которой держался при началъ спора, онъ самъ упалъ низко въ общественномъ мнъніи. И не могло быть иначе. Тъ средства, къ которымъ прибъгаль папа въ борьбъ съ послъдними Гогенштауфенами. страшно вредили ему въ глазахъ современниковъ. Соврем енники поражены были при видъ той неумолимой мести

съ какою мнимый намъстникъ Христа на землъ преслъдовалъ безъ нужды потомство Фридриха П <sup>9</sup>). Никакая великая идея уже не оправдывала этой вражды; борьба приняла характеръ личной ненависти. Ореолъ святости, который окружалъ до сихъ поръ главу церкви, теперъ исчезъ. Папа явился человъкомъ, и то человъкомъ неумъреннымъ въ порывахъ своихъ страстей, не разбиравшимъ средствъ для ихъ удовлетворенія, давшимъ просторъ всьмъ дурнымъ наклонностямъ человъческой природы. Для достиженія своихъ личныхъ, человъческихъ цълей, глава западной церкви прибъгаетъ къ мірскимъ, низкимъ средствамъ, недостойнымъ орудіямъ; или, что еще хуже, для удовлетворенія своихъ личныхъ страстей, пользуется средствами духовной своей власти, средствами, которыя нъ-

Выраженіе: Genimina viperina venenoso egressa de colubro сдълалось въ нъкоторомъ родъ оффиціальною фразою папъ о Гогенштауфенахъ. Schmidt, Gesch. der Deutschen. IV, 397.

<sup>9)</sup> Императоръ Альбрехтъ отправляеть въ 1299 г. посольство въ Бонифацію VIII. pro confirmatione electionis suae, quam Bonifacius P. primo multis juris et facti rationibus allegatis repulit prima vice et asseruit nullam esse. Между прочимъ, говорять современники, пана сказалъ: «Non fiet (confirmatio) vivente ista Iesabel,» denotans Elizabet reginam (жену Альбрехта), quae ех matre soror extitit Chunradini. — Далъе, но извъстіямъ современниковъ, Бонифацій для того назначилъ 1299 г. Дитриха Нассаускаго, брата предшествующаго императора Адольфа, архіепискономъ Трирскимъ, quo pertinacius Alberto regi resisteret, contra quem Papa, tum quod uxorem haberet de viperali genimine seminis Frederici (II) Imperatoris, tum aliis de causis rigidas exercebat sententias. Gieseler, Kirchengeschichte. II. 2. Abth. 195.

когда служили Григорію VII и Инокентію III для осуществленія высокихъ нравственныхъ идей. Папа расточаетъ теперь проклятія, цензуры, интердикты изъ мелкихъ, ничтожныхъ видовъ; противъ каждаго личнаго врага своего проповъдуетъ крестовый походъ; даетъ въ руки крестъ и мечъ народнымъ массамъ для защиты своихъ мірскихъ интересовъ; щедро даритъ индульгенціями и объщаетъ награды въ будущей жизни за кровь своихъ противниковъ; именемъ въры, которой основаніемъ служитъ любовь къ ближнимъ, освящаетъ вражду, ненависть, месть и жестокость. Огромные денежные сборы со всего христіянства служатъ ему для побъды надъ личными врагами.

При такомъ зрълнцъ общественное мнъніе поколебалось, сомнъніе овладъло умами современниковъ. Папство было въ состояніи достигнуть неоспоримаго господства тъмъ, что умъло поставить себя нравственно выше народныхъ массъ. Теперь народныя массы могли сказать папству, что оно сравнялось съ ними, и даже упало ниже ихъ. Главная основа папской власти была подорвана: пана пересталъ стоять въ главъ общественнаго мнънія.

Къ чему же вели всъ усилія папъ? — къ достиженію свътской власти. Папа, недовольный духовнымъ супрематомъ, господствомъ надъ душами и совъстью христіанства, стремился къ мірскому владычеству, хотъль замънить императора въ Германіи и Италіи, подчинить себъ всъхъ другихъ королей европейскихъ; ему хотълось земной, осязательной власти, съ большими матеріяльными средствами, богатымъ доходомъ и множествомъ личныхъ

выгодъ. Господствуя надъ душами, опъ хотълъ имъть въ своихъ рукахъ и тъла, и физическую силу, и сокровища христіанскаго міра. Но, стремясь къ такой цъли, папа приходиль во внутреннее противоръчіе съ самимъ собою. Мірской мечь въ рукахъ перваго священника въ западномъ христіанствъ быль страннымъ, пеестественнымъ явленіемъ. Свътскія притязанія папы глубоко противоръчили его назначению, самой природъ его власти. Гоняясь за мірскими цълями, напа безсознательно работаль надъ собственнымъ своимъ униженіемъ. Онъ достигаль сватской власти, но окупаль ее постоянными потерями своего духовнаго авторитета, огромнымъ урономъ своего правственнаго вліянія 10). Всякая примъсь мірскаго элемента глубоко искажала духовное значеніе папы, вредила ему въ глазахъ современниковъ, унижала его въ общественномъ мнъніи. Стремленіе къ евътскому владычеству все болье и болье увлекало папу въ сферу земпыхъ, мірскихъ заботъ, матеріяльныхъ интересовъ, ничтожныхъ интригъ и мелкихъ смуть. Въ этихъ заботахъ исчезало прежнее правственное ведиче папы 11). Современники могли теперь видъть въ главъ христіанства личное честолюбіе, любостяжаніе, жад-

<sup>10)</sup> Die Grundlage der p\u00e4pstlichen Macht — war eine ideale, daher, sobald sie ihr durch L\u00e4ndererweiterung eine reale zu geben suchten, untergruben sie das Geb\u00e4nde. J. J. Ritter, Handbuch der Kirchengeschichte. 5. Aufl. I, 553.

Ma oggimai che la chiesa di Roma
 Per confondere in se due reggimenti,
 Cade nel fango, e se brutta, e la soma.
 Dante (Purgat, XVI, 127).

ность, эгоизмъ, коварство; въ рукахъ его-мірскія, низкія средства. Мірскою сдълалась рука, мірскимъ должно было сдълаться и сердце. Мало того: самое небо теперь стало служить земль, духовные интересы свътскимъ; оескратическія формы сдълались средствомъ для свътскихъ предпріятій. Приношеніями всъхъ народовъ содержалось великольніе папскаго двора и его войско; духовная власть служила къ подчиненію королей и народовъ. Вездъ мірскія цъли стали на первомъ планъ: казалось, папа забылъ о своей высокой духовной роль и добровольно отъ нея отказывался. И опъ долженъ былъ забыть, ибо не стало болье того, кто постоянно напоминаль папь о его настоящемъ назначение— не стало императора. Пока папа чувствовалъ напротивъ себя могучаго соперника, который могъ располагать противъ него значительными матеріяльными средствами, до тъхъ поръ онъ удерживалъ себя на той идеальной высоть, на которой мы видимъ Григорія VII и Иннокентія III. Противъ матеріяльныхъ силъ императора онъ долженъ былъ употреблять нравственныя средства, высокими идеями оправдывать свои притязанія; онъ старался затмить императора своимъ нравственнымъ превосходствомъ, унизить его своимъ духовнымъ величіемъ, личнымъ своимъ характеромъ и поведеніемъ возбудить расположение народныхъ массъ, окружить себя видомъсвятости и такимъ образомъ господствовать надъ общественнымъ мизніемъ. Императоръ, можно сказать, былъ постояннымъ стимуломъ для папы. Но когда не стало болье этого стимула, великая роль папы кончилась. Не видя рядомъ съ собою никакого соперника, папа

все болье и болье упадаетъ правственно. Онъ перестаетъ заботиться объ общественномъ мнъніи, а заботится только о себъ, о своихъ личныхъ выгодахъ. Передъ нимъ нътъ болъе никакихъ высокихъ идей. Побъда доставила ему огромную власть: ему остается упрочить ее за собою, а потомъ наслаждаться ею, воспользоваться всъми выгодами своего положенія, вкушать въ спокойствін плоды своей побъды. Поэтическая эпоха борьбы, высокихъ характеровъ, великихъ энергическихъ личностей, исполненная опасностей, лишеній, напряженныхъ усилій, правственныхъ подвиговъ и благородныхъ идей, кончилась. Для папства настаетъ прозанческое время пользованія пріобрътенными выгодами, потребленія нагроможденнаго богатства, - время прозаическихъ заботъ о сохраненіи и приращеніи нажитаго капитала. Но вопросъ быль въ томъ, долго ли дозволено будетъ папъ вкушать въ покоъ плоды въковыхъ усилій?

Не разбирая средствъ, жертвуя духовными интересами для свътскихъ, папа, повидимому, достигъ цъли: власть его дъйствительно была огромная и въ свътскомъ, и въ духовномъ отношеніи — довольно вспомнить только то, что мы сказали выше объ отношеніи его къ Германіи. Но власть эта не имъла никакихъ твердыхъ, надежныхъ основъ; опа не коренилась уже въ общемъ убъжденіи, не имъла за собою, какъ прежде, голоса народовъ, не внушала уже прежняго благоговънія. Въ правственномъ отношеніи она ничъмъ не отличалась отъ другихъ земныхъ властей, характеромъ своимъ никакъ не стояла выше ихъ, ничъмъ не могла оправдать своихъ притязаній

на всемірное господство. Народы пачинали сознавать, что намъстникъ Христа на земль во зло употребляетъ свое положеніе, именемь въры прикрываетъ мірскія, человъческія, эгонстическія цъли. Съ негодованіемъ видъли народы, какъ ихъ кровью окупалось свътское владычество паны, какъ ихъ приношеніями и жертвами поддерживался блескъ панскаго престола. Тяжелое сомнъніе легло на всеобщее сознаніе, сомнъніе въ законности такой власти, которая требовала такъ много, и въ замънъ ничего не давала. Глухая оппозиція приготовлялась 12). Уже громы

Curia Romana non curat ovem sine lana; Mus fit elephas, fasque nefas, de Simeone Cephas.

Cum ad Papam veneris, habe pro constanti, Non est locus pauperi, soli favet danti; Et si munus praestitum non sit aliquanti, Respondet hic tibi sic, non est mihi tanti! — Papa quaerit, chartula quaerit, bulla quaerit, Porta quaerit, Cardinalis quaerit, cursor quaerit, Omnes quaerunt: et si, quod uni des, deerit, Totum jus falsum est, tota causa perit. Ватикана, интердикты, проклятія, церковныя цензуры обыкновенныя орудія папской власти — начинали терять свою силу, притуплялись отъ частаго употребленія. Папская власть держалась внашнимъ гнетомъ, цалою тяжестыю своихъ побъдъ, цълымъ въсомъ постояпныхъ успъховъ, умственнымъ несовершеннольтіемъ народовъ, силою преданія и факта, по не законностью своего существованія, не силою общаго признанія. Безпрерывный рядъ постоянныхъ успъховъ производить родъ обаянія, которое овладъваетъ умами людей и, вопреки разуму и аналогіи, внушаетъ имъ убъжденіе въ непоколебимости и непреложности такой счастливой власти. Но первая неудача разсвеваетъ это обаяніе. Такъ точно фактически власть папы была огромная, она казалась несокрушимою, въчною: но достаточно было одной неудачи, одного ложнаго шага со стороны папы, чтобъ онъ упаль такъ низко, что потомъ уже никакими усиліями не могь подняться изъ этого паденія и занять прежнее мъсто.

И тъмъ поразительнъе, внезапнъе, трагичиъе было это паденіе, что папы, на вершинъ своей всеобъемлющей вла-

> Romani capitulum habent in decretis, Ut potentes audiant manibus repletis. Dabis aut non dabitur, petunt quando petis, Qua mensura seminas, eadem tu metis.

Ubi nummus loquitur, ibi lex omnis tacet.

См. также о такихъ раннихъ жалобахъ на папъ Gieseler, Kirchengeschichte. II. 2. Abth. 249 sqq.

<sup>12)</sup> Очень рано, еще въ XII стол. поднимаются жалобы на мірское направленіе папъ и ихъ злоунотребленія. Уже пробсть Герохъ (Gerohus) изъ Рейхерсберга въ Баварін жалуется на то, что изъ «Ecclesia Romana» сдълалась «Curia Romana».—Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 1. Abth. 437. Schröckh, Christl. Kirchengeschichte. XXVI, 588. — Уже появляются и сатиры — Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 180 sq. приводить много стиховъ XII и XIII стол. сатирическаго направленія. Вотъ примъры:

сти, не сознавали опасности своего положенія. Паденіе последовало тогда, когда папы все еще стремились дальше и дальше, и все болье и болье обширный горизонтъ обнимали своимъ взоромъ. Вознесшись на такую высоту, стоя на самой вершинъ громалной каоедры средневъковаго общества, они не чувствовали, какъ скользко было такое положение. Голова у нихъ закружилась, въ глазахъ нотемнъло; они не видъли предъловъ своей власти, не находили мъры своимъ притязаніямъ; все казалось возможнымъ, ни откуда не предвидълось сопротивленія. Вершина, на которой стояли папы, находилась въ облакахъ, облака закрывали отъ ихъ глазъ низшія сферы, они не видъли, не разбирали хорошо, что происходило подъ ними. На такой высотъ исчезали и народности, и сословія. Папа не отличалъ королей отъ подданныхъ, духовныхъ дълъ отъ свътскихъ, государства отъ церкви; онъ видълъ только одну себъ подвластную массу. Но въ этихъ низшихъ сферахъ происходило грозное для папской власти движеніе.

Мы видъли, какъ папа въ борьбъ съ императоромъ подавалъ руку народностямъ, поддерживалъ противъ него всякое стремленіе къ независимости, помогалъ каждому притязанію на самостоятельное существованіе. Теперь, когда ему удалось побъдить императора, папа захотълъ остановить вдругъ все это движеніе, прекратить все развитіе, задержать время въ его теченіи. Теперь онъ хотълъ наложить на всъ народы однообразные оковы, замкнуть все въ неподвижныя формы осократической монархіи. Теперь то папская власть явилась во всей крайности своего исключительнаго, антинаціональнаго харак-

тера, враждебнаго всякому самостоятельному развитію, отрицавшаго всякое независимое существованіе. Своимъ постояннымъ вмъшательствомъ въ свътскія дъла госуларствъ, папа посягалъ на ихъ свътскую назависимость 13); въ церковномъ отношеніи онъ не допускаль ни тъни самостоятельности народныхъ церквей. Но напрасны были всъ усилія папы: стремленіе его оказалось запоздалымъ, несовременнымъ; онъ хотълъ силою удержать всъ народы въ младенчествъ и подъ покровомъ своей всеобъемлющей опеки, а между тъмъ народы уже не нуждались въ такой опекъ, тъмъ болъе, что опекунъ ничъмъ пе былъ выше своихъ питомцевъ. Народы сильно почувствовали свою личность и искали для ней полнаго проявленія въ авиствительности. Подъ эгидою монархической власти, слагались мало по малу "кръпкіе государственные организмы, народы достигали политической самостоятельности 14). Но движение не могло остановиться на половинъ

<sup>13)</sup> Примъры вмъщательства папы въ самыя мелкія свътскія дъла государствъ у *Раумера*, Gesch. der Hohenstaufen. V, 90 и VI, 116 sq.

<sup>14)</sup> Die Könige fanden im Gefühle des Rechts und der Selbstständigkeit ihrer Völker die Hülfe gegen die Anmassungen der Päpste. Aus der gleichmässigen Bildung und Gesinnung, zu welcher die Nationen des Abendlandes durch die Kirche grossgezogen waren, traten wieder die einzelnen Nationalitäten hervor. Unabhängig von der Kirche verbreitete sich eine geistige Bildung, welche anhob, die Völker mündig zu machen, und in der kirchlichen Richtung liegt nicht mehr der Schwerpunkt des Volkslebens. Aber die Hierarchie suchte ihre Herrschaft durch List und Gewalt zu behaupten. Hase, Kirchengesch. 7. Aufl. 291.

пути: за самостоятельностью политическою должна была следовать пезависимость въ церковномъ отношении. Этого требовала простая логика: безъ такого освобожденія личность государства была не полная. До тахъ поръ, пока короли, подавивъ всв независимыя феодальныя силы, имъли въ своемъ государствъ другое государство сильное духовное сословіе, съ огромными территоріяльными владъніями, которое ускользало совершенно отъ ихъ вліянія, стояло въ зависимости отъ вившней посторонней власти, до тъхъ поръ короли не могли сказать, что они достигли цъли. Мы видъли, какимъ взоромъ они начинали смотръть на богатыя церковныя имънія. Папа. который налагаль на духовенство разныхъ странъ огромныя подати и лишаль такимъ образомъ королей богатаго источника доходовъ, назначалъ италіянскихъ прелатовъ на самыя отдаленныя епископства, уничтожаль выборы народныхъ церквей и распоряжался по произволу всъми бенефиціями церковными, мъшался во все, и всъ важныя двла, безъ различія свътскаго и духовнаго характера, требовалъ на разсмотръніе и ръшеніе въ Римъ, — папа находился въ явномъ противоръчін съ цълымъ направленіемъ новой монархической власти. Столкновение было не избъжное 15). Все, что прежде было въ союзъ съ напою противъ императора, теперь обратилось противъ самого

папы. Не для того въдь короли и народы помогали папъ побъдить императора, чтобы потомъ самимъ преклониться предъ нимъ и отдать себя въ его руки. Не стало императора, но быль король французскій, англійскій, испанскій. Висконти въ Миланъ, Венеціанская республика словомъ, всякая свътская власть, какова бы ни была ся форма. Все это теперь возобновило борьбу. Вмъсто одного императора явилось много императоровъ, и самыя условія борьбы теперь совершенно перемънились. Общественное мижніе было на сторонъ королей: каждый изъ нихъ былъ силенъ сочувствіемъ своего народа. Между тъмъ папа не обладалъ уже прежними могучими средствами къ борьбъ. Несмотря на постоянное мнимое приращеніе вившней силы, власть его была подкопана глубоко 16). Одно пораженіе, одинъ сильный ударъ противника свалиль его съ высоты.

Иниціатива этого великаго дъла досталась въ руки того народа, которому суждено почти всегда стоять во главъ всякаго новаго направленія на Западъ. Французскій ко-

<sup>15)</sup> Уже Людовикъ Св. отвъчалъ папъ, требовавшему отъ Французской церкви десятины на три года: quod nullo modo toleraret ecclesiam sui regni depauperare ad expugnandos Christianos (Гогенштауфеновъ). Gieseler, Kirchengesch. II, 2. Abth. 261.

<sup>- 16)</sup> Die Macht des Papstthums konnte als eine in den Gemüthern gegründete, auf Ueberzeugung ruhende, nicht von aussen her gestürzt werden, wie wir alle Kämpfe, durch welche dies bewürkt werden sollte, so lange diese Macht in dem Geiste der Völker, in dem Entwickelungsgange der Kirche eine nothwendige war, zuletzt misslingen gesehen haben. Aber diese Macht musste sich durch sich selbst, durch ihre zunehmende Verweltlichung, durch ihre Entweihung im Dienste selbstischer Zwecke den Sturz bereiten. Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche, II, 2. Abth. 678.

родь, Филиппъ Красивый, самый энергическій представитель новаго государственнаго начала, безпощадный истребитель средняго въка, занялъ теперь мъсто императора, и то, что неудавалось сдълать цълымъ покольніямъ Фравконцевъ и Гогенштауфеновъ, этого достигь онъ однимъ разомъ. Казалось, какая-то немезида хотъла сдълать упадокъ папы тъмъ поразительнъе, что на престолъ римскомъ быль человъкъ, который своими безграничными притязаніями далеко оставилъ за собою Григорія VII и Иннокевтія ІІІ 17). Никогда еще папа не поднималь такъ высоко тона. Бонифацій VIII одержимъ былъ какимъ-то упоеніемъ своего всемогущества. Въ праздникъ юбилея 1300 года онъ явился въ императорскомъ облачения, передъ нимъ несли два меча, въ знакъ его духовнаго и свътскаго господства надъ вселенною 18). Въ такомъ видъ, сидя на тронъ, онъ принимаетъ посольство императора Альбрехта. «Я самъ императоръ», оканчиваетъ ръчь свою гордый первосвященникъ 19). Какая-то необыкновенная

въра въ непоколебимость, въчность папской власти видна во всъхъ его поступкахъ и изръченіяхъ. Нигдъ онъ непредвидить опасности, не чувствуеть поворота общественнаго мнънія; казалось бы, что онъ не преднолагаетъ даже возможности сопротивленія. Не обращая вниманія на измънившіяся условія, бить раздаетъ королевства, низлагаетъ королей, отлучаетъ ихъ отъ церкви, призываетъ на судъ въ Римъ 20). Филиппу IV, сильнъйшему монарху своего времени, онъ говоритъ въ простыхъ и краткихъ словахъ, безъ всякихъ оговорокъ, — что король французскій подвластенъ папъ въ дълахъ свътскихъ, равно какъ и духовныхъ 21). Никогда еще такъ ясно не было высказано такое миъніе. Бонифацій говоритъ въ знаменитой буллъ Unam sanctam 22), что церковь есть одно тъло съ одною

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 678.

<sup>18)</sup> Hallam, Moyen Age, II, 360. Schröckh, Christl. Kirchengeschichte. XXVI. 586.

<sup>19)</sup> Et sedens in solio armatus et cinctus ensem, habensque in capite Constantini diadema, stricto dextra capulo ensis accincti, ait: «Numquid ego summus sum Pontifex? Nonne ista est cathedra Petri? Nonne possum Imperii jura tutari? Ego sum Caesar, ego sum Imperator!» — eosque talibus verbis dimisit. Изъ разсказа одного современника у Muratori (IX, 745). Gieseler, Kirchengeschichte. II, 2. Abth. 194. Pfister, Geschichte der Deutschen. III, 99.

<sup>20)</sup> Bonifacius ille, qui imperatoribus, regibus, principibus, nationibus, populis terrorem potius, quam religionem injicere conabatur; quique dare regna et auferre, pellere homines ac reducere pro arbitrio animi conabatur, aurum undique conquisitum plus, quam dici potest, sitiens etc. Platina in vita Bonifacii VIII. Ritter, Handbuch der Kirchengesch. II, 3.

<sup>21)</sup> Scire te volumus, quod in spiritualibus et temporalibus nobis subes, etc. etc. Письмо Бонифація къ Филиппу. Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche, II, 2. Abth. 681. Michelet, Histoire de France. III, 399.

<sup>22)</sup> Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. I. tit. VIII. cap. 1. (Richter, II, 1159). Unam sanctam ecclesiam catholicam et ipsam apostolicam urgente fide credere cogimur et tenere. — Igitur ecclesiae unius et unicae unum corpus, unum caput, non duo capita, quasi monstrum, Christus videlicet et Christi vicarius Petrus, Petrique successor. — In hac ejusque potestate duos esse

главою; что она имъетъ въ своемъ распоряженіи два меча, одинъ духовный, другой свътскій; что первый находится въ рукахъ первосвященника, второй въ рукахъ королей и воиновъ, которые употребляютъ его съ позволенія папы и по его предписаніямъ. Но надобно, чтобы мечь быль подъ мечемъ, чтобы власть свътская подчинена была духовной. Онъ окапчиваетъ объявленіемъ, что покорность всякой земной твари римскому престолу есть необходимый для спасенія членъ въры. Въ другой буллъ Бонифацій говоритъ, что каждый человъкъ, какое бы ни было его званіе и достоинство, призванный къ апостольскому трибуналу въ Римъ, обязанъ явиться лично — ибо

gladios, spiritualem videlicet et temporalem, evangelicis dictis instruimur. Nam dicentibus Apostolis: «Ecce gladii duo hic,» in ecclesia scilicet, quum Apostoli loquerentur, non respondit Dominus, nimis esse, sed satis. - Uterque ergo est in potestate ecclesiae, spiritualis scilicet gladius et materialis. Sed is quidem pro ecclesia, ille vero ab ecclesia exercendus. Ille sacerdotis, is manu regum et militum, sed ad nutum et patientiam sacerdotis. Opportet autem gladium esse sub gladio et temporalem auctoritatem spirituali subjici potestati - non autem ordinatae essent, nisi gladius esset sub gladio. - Nam, veritate testante. spiritualis potestas terrenam potestatem instituere habet, et judicare, si bona non fuerit. - Si deviat terrena potestas, judicabitur a potestale spirituali; sed, si deviat spiritualis minor, a suo superiori; si vero suprema, a solo Deo, non ab homine, potest judicari. - Quicunque igitur huic potestati a Deo sic ordinatae resistit, Dei ordinationi resistit; nisi duo, sicut Manichaeus, fingat esse principia. - Porro subesse Romano Pontifici omni humanae creaturae declaramus, dicimus, definimus et pronunciamus omnino esse de necessitate salutis.

такова воля папы, который, по воль Божіей, управляеть вселенною  $^{23}$ ).

Противъ такихъ безграничныхъ притязаній король французскій аппеллируетъ къ своему народу и находитъ отголосокъ во всъхъ сословіяхъ. Сильный сочувствіемъ народнымъ, онъ сожигаетъ буллы паны, смъется надъ напскими угрозами и проклятіями 24), ръшается на неслыханное дъло — выпускаетъ противъ папы своихъ юристовъ. Римскій первосвященникъ, который затмилъ своимъ высокомъріемъ всъхъ предшественниковъ, обруганный нагло, обиженный тълесно, оскорбленный въ своемъ человъческомъ достоинствъ, умираетъ въ порывахъ безсильнаго гиъва.

Стольтіємъ раньше, такой неслыханный поступокъ, такое наглое насиліє нанесенное главъ церкви, намъстнику Христа на земль, непремъпно возбудило бы всъ народы: со всъхъ сторонъ посыпались бы удары на голову безбожнаго короля; Францію ожидала бы участь Альбигойцевъ. Теперь пичего этого не было. Современники остаются равнодушны и снокойны; они какъ бы не видятъ во всемъ этомъ дълъ пичего необыкновеннаго, ничего отступающаго отъ обычнаго порядка вещей. Возможность такого равнодушія показываетъ живо, какъ, при всемъ кажущемся внъшнемъ могуществъ, подорванъ былъ нрав-

<sup>23)</sup> Hallam, Moven age. II, 363.

<sup>24)</sup> На выше приведенное письмо Болифація онь отвічаеть въ такомъ тенті: Sciat maxima tua Fatuitas, in temporalibus nos alicui non subesse etc. Neander, I. c.

ственный авторитетъ напы. «Пощечина, данная Бонифацію, не была дъломъ только личнаго насилія, наглой обидой, нанесенной лицомъ лицу: можно сказать, что великая поэтическая роль напы кончилась» 25). Папа явился обыкновеннымъ человъкомъ, слабымъ, несовершеннымъ существомъ; ореолъ святости и величія, которымъ окружена была его личность исчезъ въ глазахъ современниковъ; представилось наглядно, какъ низко упалъ онъ съ прежней высоты своего положенія 26). Съ техъ поръ мы замъчаемъ явный поворотъ въ судьбахъ напской власти: она начинаетъ нисходящее движеніе. Казалось, Бонифацій, планенный, жестоко оскорбленный, даже лишенный жизни вслъдствіе насилія Филиппа, короля отлученнаго отъ церкви, короля, который до крайности простираль свое презраніе къ папскому авторитету, ималъ полное право на месть своихъ преемниковъ. Должно было ожидать, что следующие папы будуть продолжать борьбу по при-

мъру папъ гогенштауфенской эпохи. Случилось другое: наследникъ Бонифація, Бенедиктъ XI, спешитъ примириться съ Филиппомъ, отказывается отъ дълъ своего предшественника. <sup>27</sup>) Это обстоятельство имъетъ огромное значеніе: оно показываетъ, что прежняя солидарность всъхъ напъ прекращается, что на напскомъ престоль перестаетъ господствовать система, а являются простыя личности, которыя по временнымъ обстоятельствамъ перемъняютъ образъ дъйствія. Прежняя жельзная послъдовательность папской политики исчезаеть: наступаетъ время уступокъ, савлокъ, личныхъ соображеній, случайныхъ, минутныхъ интересовъ. Бенедиктъ XI, уничтожая буллы своего предшественника, принимая Филиппа въ нъдра церкви и не настанвая на требованіи удовлетворенія, дъйствоваль согласно съ обстоятельствами: но онъ нанесъ такимъ образомъ рышительный ударъ панскому авторитету. Папская власть признала себя побъжденною. Слъдствія явились очень скоро. Филиппъ не замедлилъ воспользоваться своею побъдою; ему удалось захватить въ свои руки папу. Второй наслъдникъ Бонифація VIII, Климентъ V 28), избранный въ папское достоинство вліяніемъ Филиппа, по требованию его переносить резиденцию въ Авиньонъ. Начи-

<sup>25)</sup> Т. Н. Грановскій.

<sup>26)</sup> Hase, Kirchengeschichte, 7. Aufl. 299. говорить о Болифаціъ. VIII: Bonifacius hat noch mehr an sich und an seine
Schätze als an das Allgemeine gedacht, doch trug ihn die Idee
des Pontificats; er hat im Geiste Gregor's gehandelt und nur
übersehen, im Einzelnen die gelegene Stunde, im Ganzen, dass
die Zeit eine andere geworden war. Die Nachwelt hat ihm sein
Unglück als Schuld angerechnet. Das Geheimniss, die Anmassungen der Päpste zurückzuweisen, war den Königen offenbar geworden, die Weltherrschaft der Hierarchie gebrochen, und die
öffentliche Meinung sprach durch mächtige Stimmen ihre Missbilligung aus über die Vermischung der geistlichen und weltlichen Macht.

<sup>27)</sup> Бенедиктъ XI. нетолько уничтожилъ экскоммуникацію филиппа, но взяль назадь вст другія экскоммуникаціонныя буллы и цензуры и смятчиль буллу Clericis laicos, первоначальную причину спора. Только Horape и Колопна были исключены изъ всеобщей аминстін; Ritter, Handbuch der Kirchengesch. II, 11.

<sup>28)</sup> О выборъ Климента Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 2. Abth. 687.

нается семидесятильтній періодъ униженія папъ, такъ называемое вавилонское пльненіе церкви. Пана теряетъ внъшнюю независимость и свободу, дълается креатурою, вассаломъ французскихъ королей, живетъ въ Авиньонъ подъ ихъ надзоромъ и опекою, инсходитъ на степень французскаго епархіяльнаго епискона 29). Выборъ папъ зависитъ совершенно отъ французскаго короля; большинство кардиналовъ — Французы 30); почти всъ папы авиньонскіе изъ той же паціи. Французскій король употребляетъ папу, какъ орудіе для своихъ видовъ, эксплоатируетъ папу и власть его надъ церквами другихъ народовъ, раздъляетъ съ нимъ доходы церкви, диктуетъ ему прибыльныя буллы, вооружаетъ папу противъ своихъ политическихъ противниковъ 31).

## TJABA VI.

Авиньонские папы и ихъ злоупотребления.

Такъ низко унало папство, столько въковъ стоявшее во главъ христіанскаго міра. Теорія папской власти, выработанная въками, глубоко пустившая свои корни во всеобщее европейское сознаніе, остается петропутою; папы сохраняють неприкосновенно всъ свои притязанія; канонисты объясняють права папскаго престола въ духъ идей Инокентія III и даже поднимають топъ еще выше 1): но дъйствительность явно противоръчить теоріи, фактъ не соотвътствуетъ идеъ. Нельзя не замътить глубокой аналогіи въ судьбахъ императорской и папской власти. Оба

<sup>29)</sup> Sie waren französische Hofbischofe, die nur gegen das Ausland die Anmassungen der Hierarchie geltend machten. Hase, Kirchengeschichte, 300.

<sup>30)</sup> Іоаннъ XXII. пишеть Филиппу VI.: Circumspectionem regiam volumus non latere, quod jam XX Cardinales, de quibus XVII de regno Franciae originem traxisse noscuntur, existant. Gieseler, Kirchengeschichte. II. 3. Abth. 56.

<sup>31)</sup> Подъ предлогомъ крестоваго похода, короли Французскіе, съ согласія папы, собирали постоянно десятины съ духовенства и употребляли ихъ для своихъ цълей. Такъ Филиппъ VI. объявиль себя готовымъ предпринять крестовый походъ 1331 г., но за то потребоваль отъ папы: tutto il tesoro della Chiesa, е le Decime di tutta Christianita per sei anni, pagando in tre anni, e in suo Reame le investiture e promutazione d'ogni benificio ecclesiastico; e adomandava titolo del Reame d'Arli e di Vienna per lo figliuolo, e d'Italia volea la signoria per Messer Carlotto suo fratello. J. Villani, i. X. c. 196 (Muratori XIII, 720).

<sup>1)</sup> Преимущественно монахи Францисканскаго и Доминиканскаго ордена развивали схоластически теорію папской власти, и силлогизмами своими доходили до нев'вроятных заключеній. Довольно привести только вопросы, на которые отв'чаеть силлогизмами монахь Augustinus Triumphus въ своей Summa de potestate eccles: — Utrum a Papa possit appellari ad Deum? — Utrum solus Papa habet potestatem clavium? — Utrum solus Papa sit sponsus ecclesiae? — Utrum Papae debeatur honor, qui debetur Christo, secundum quod Deus? — etc. etc. Gieseler, Kirchengeschichte. II. 3. Abth. 101 sq.

основныя начала средневъковой жизни получаютъ одинаковый исходъ, представляють въ своемъ развитии и паденін одинаковыя явленія. Какъ для императорской власти со временъ паденія Гогенштауфеновъ, такъ точно для папства со смерти Бонифація VIII начинается новое, непохожее на прежнее существование, - эпоха, въ которой, подобно власти императорской, власть папы глубоко вилоизмънятся въ своей природъ, въ которой измъняется кругъ ея двятельности, цвль еж стремленій, отношеніе къ другимъ властямъ, даже самъ характеръ личностей, стоявшихъ во главъ церкви. Разница въ судьбахъ папы и императора въ томъ, что постепенный упадокъ папскаго авторитета совершается гораздо медленные паденія императорской власти. Папа при всемъ своемъ униженін пользуется несравненно большею силою, нежели императоръ. Это очень естественно. Папство опиралось на гораздо болъе положительныхъ, прочныхъ основахъ, нежели власть императоровъ. Напство въ продолжении цълыхъ стольтій пользовалось безусловнымъ всеобщимъ признаніемъ романо-германскаго міра: между тъмъ императоры никогда не могли достигнуть такого признанія. Панство укоренилось на европейской почвъ постоянными своими успъхами: императоры остались побъжденными. Идея папской власти основывалась на идев необходимаго единства церкви, на такой идев, которая была главнымъ членомъ въры въ понятін всего христіанскаго міра. Папство имело постоянно въ своемъ распоряжении огромную силу: оно могло прикрывать священнымъ авторитетомъ религіи всъ свои дъйствія, во имя въры достигать всякихъ цълей, пользоваться умственнымъ

малольтствомъ народныхъ массъ. Такихъ могучихъ пружинъ не было въ рукахъ императора. Духовная власть папы была уже по самой природъ своей прочнъе матеріяльной власти императора, потому и паденіе ся было гораздо медлениве. Папа все ниже и ниже упадаетъ въ общественномъ мизнін, а между тъмъ онъ все еще имъетъ огромное вліяніе на всю западную Европу; онъ позволяеть себъ то, на что не рашился бы императоръ; онъ часто уже встръчаетъ сопротивление своей воль, но еще чаще лостигаетъ своихъ цълей, находитъ повиновение, заставляетъ уважать свои повельнія. По временамъ даже кажется, что папство опять поднимается изъ своего упадка; иногда обстоятельства времени и характеръ нъкоторыхъ напъ способствуетъ такому временному возвышению. Папство какъ бы очищается и приготовляется къ новой жизни: но это обманчивое явленіе. Папство отживаеть свое время, но отживаетъ медленно: постоянными приливами и отливами сопровождается его нисходящее движеніе. Впрочемъ мы увидимъ, что въ XVI стольтін и власть императора еще разъ воспресаеть и выступаеть съ небывалою силою; на своемъ мъстъ объяснимъ это явленіе. Теперь, сдъдавши это необходимое ограничение, мы можемъ прослъдить аналогію панской и императорской власти во всъхъ другихъ отношеніяхъ.

Несмотря на свое униженное положение въ Авиньовъ, напы, подобно императорамъ XIV и XV стольтия, сохраняють такое же преувеличенное понятие о своемъ значения въ міръ, о всемогуществъ своей власти. Папы авиньовские не только не понижаютъ тона, согласно съ повымъ сво-

имъ положеніемъ, но напротивъ новышаютъ его 2). Они не забывають ин объ одномъ притязаніи своихъ прелшественниковъ и прибавляють къ нимъ новыя. То, на что осмъливались прежніе папы только въ отдъльныхъ. удобныхъ случаяхъ, то авиньонскіе ихъ преемники обращають въ постоянный законъ. Они доводять теорио папства до небывалыхъ размъровъ, до крайнихъ последствій. Воть въ краткихъ положеніяхъ эта теорія: Папа есть высшій владыка міра. Короли отъ него принимаютъ власть свою. — Онъ перенесъ римскую имперію отъ Грековъ на нъмецкій пародъ и подариль нъмецкимъ князьямъ право избирать императора. - Если нъмецкіе князья, по какой-нибудь причинь, не пользуются этимъ правомъ: то папа самъ назначаетъ императора. — Онъ утверждаетъ выборъ и имъетъ право низложить императора. - Избранный императоръ, получая корону изъ рукъ напы, долженъ присягнуть ему въ върности и повиновеніи 3). — Онъ не можеть начинать никакихъ государственныхъ отправленій своего сана, пока папа не дастъ на это своего формальнаго согласія. — Императоръ поставленъ папою выше другихъ королей христіанскихъ для того, чтобы онъ удерживаль ихъ въ повиновеніи римскому престолу. Въ самомъ Римъ онъ не имъетъ никакой власти; папская область совер-

шенно независима. — Въ случав упраздненія императорскаго престола намьстничество имперіи принадлежить по праву только одному папь, не только въ Италіп, но и въ самой Германіи. — Въ случав спорныхъ выборовъ напа ръшаетъ дъло, назначаетъ мъсто избранія, низлагаетъ эрцканцлера имперіи, если опъ не въ духъ его направляетъ выборы, подвергаетъ секвестру его архіенископство. — Десятины, налоги и разные сборы папа опредъляетъ согласно съ потребностями римскаго престола. Свътская власть не имъстъ права мъщаться въ это дъло, не нужно ея согласія и т. д. 4).

Такую высокомърную теорію, обидную для государей и народовъ, авиньонскіе папы не только высказывають

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 688.

<sup>3)</sup> Corp. jur. can. Clementinarum, lib. II. tit. IX. cap. un. (Richter, II, 1069). Argum. capitis: Juramenta, quae Romanae Ecclesiae praestant Romani Principes, fidelitatis exsistent.

<sup>4)</sup> Стонты привести нъсколько положеній схоластиковъ, развивавшихъ папскую теорію: Augustini Triumphi Summa de potestate ecclesiast: - Papae totius mundi jurisdictio et cura commissa est. - Magis tenentur laici subditi obedire Papae, quam Imperatori et Regi. - Si aliud mandat Papa et aliud Imperator, obediendum est Papae et non Imperatori. - Papa per se ipsum potest Imperatorem eligere. - Sicut a sede Apostolica potestas eligendi Imperatorem Electoribus est concessa, ita a praedicta sede potest eis auferri. - Papa potest Imperatorem facere per haereditariam successionem, sicut per electionem. - Auctoritate Papae Imperium est translatum a Graecis ad Germanos. Auctoritate Papae Imperium potest a Germanis transferri ad alios. -Absque Papae auctoritate Imperator non potest leges condere. -Papa potest sua auctoritate leges Imperiales corrigere. - Papae subjiciuntur omnes reges, quantum ad temporalem recognitionem. Papa potest omnes Reges, cum subest causa, deponere. - Papa potest in quolibet regno Regem instituere. - Papa non potest aliquos eximere a se ipso in temporalibus. Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 43 sqq.

громко и яспо, но, не обращая вниманія на время, средства и свое положение, пытаются примънить къ дъйствительности. Но дъйствительность не похожа на теорію. Три авиньонскіе напы одинъ посль другаго вступають во имя этой теоріи въ борьбу съ императоромъ Людовикомъ Баварскимъ и хотятъ воспроизвести драму Григорія VII съ Генрихомъ IV 5). Іоаннъ XXII не признаетъ Людовика, низлагаетъ его, торжественно отлучаетъ отъ церкви, разръшаетъ всвуъ отъ данной ему присяги, произноситъ страшный интердиктъ надъ Германіею. Бенедиктъ XII Клименть VI еще торжественные повторяють всв эти мыры, 24 года сыплются удары напъ на голову императора; на всъ концы Германіи падають ихъ громы. И, не смотря на личное ничтожество Людовика, слабость и безхарактерность его поведенія, неумъніе воспользоваться обстоятельствами, напы остаются побъжденными, громы ихъ не попадають въ цъль, каждое изъ ихъ притязаній по очереди получаеть отъ дъйствительности категорическое отрицаніе 6). Папа прежде въ борьбъ своей съ императоромъ опирался на нъмецкихъ князей и употреблялъ ихъ какъ

орудіе противъ него. Теперь намецкіе князья заступаются за достоинство и честь своего народа, поддерживаютъ императора и не даютъ ему унасть. Курфирсты имперіи соединяются противъ неслыханныхъ, обидныхъ для самостоятельности ихъ народа притязаній папы и на славномъ конвенть въ Реизе, а потомъ на сеймъ въ Франкфуртъ объявляють торжественно, что власть и достоинство императора происходить непосредственно отъ самаго Бога и тотъ, кто голосами всяхъ курфирстовъ или большинствомъ ихъ избранъ королемъ или императоромъ, уже вслъдствіе одного этого выбора дълается настоящимъ, законнымъ королемъ и римскимъ императоромъ, и всъ чины и подданные имперіи обязаны ему повиновеніемъ; что онъ на основаніи выбора имъетъ полное право исполнять всъ обязанности и пользоваться всеми преимуществами императорскаго сана и не нуждается для этого ни въ согласіи, ни въ утверждении напскомъ 7). Потомъ нъмецкие князья въ соединени съ императоромъ издаютъ манифестъ, въ которомъ объявляють недъйствительными и беззаконными

<sup>5)</sup> Описаніе этой борьбы съ юридической точки зрънія у Eichhorn, Deutsche Staats- und Rechtsgeschichte, III. § 390—394.

<sup>6)</sup> Тогда то являются великіе юристы защитники императорской теоріи противъ папскихъ иригязаній: Marsilius Padovanus, Johannes a Janduno; противники папской власти: William Occam, Michael Cesena и пр. См. о нихъ Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 2. Abth. 690 sq. и Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 35 sq., у котораго есть большія выписки изъ ихъ сочиненій.

<sup>7)</sup> Quod Imperialis dignitas et potestas est immediate a solo Deo: et quod de jure et Imperii consuetudine antiquitus approbata, postquam aliquis eligitur in Imperatorem sive Regem ab electoribus Imperii concorditer, vel majori parte eorumdem, statim ex sola electione est Rex verus et Imperator Romanorum censendus et nominandus, et eidem debet ab omnibus Imperii subjectis obediri: et administrandi jura Imperii, et caetera faciendi, quae ad Imperatorem verum pertinent, plenariam habet potestatem, nec Papae sive sedis Apostolicae, aut alicujus alterius approbatione, confirmatione, auctoritate indiget vel consensu. Goldasti, Constitutiones Imperiales. 1, 336.

всъ мъры папъ противъ Людовика, всъ цензуры и процессы, уничтожають интердикть на всемъ протяжени имперіи, возстанавливають statu quo, повельвають безпрепятственное отправление богослужения и грозятъ строгимъ наказаніемъ всямъ священникамъ, которые бы вздумали признавать интердиктъ дъйствительнымъ, запрещають на будущее время всякому принимать и исполнять папскія буллы безъ въдома и согласія епархіальнаго епискона 8). Потомъ они еще прибавляютъ нъсколько торжественныхъ протестовъ противъ папскихъ притязаній, именно, что присяга, которую даеть императоръ папъ при коронаціи, не есть присяга въ върности и повиновеніи, а только въ защитъ христіанской въры и опекъ надъ церковыю; что въ случав упраздненія престола намыстничество имперіи принадлежить не папъ, а рейнскому пфальцграфу и т. д. 9). Но еще до этого торжественнаго акта народной оппозиціи всь папскія мъры встръчають въ Германіи повсемъстное сопротивление. Интердиктъ паны, страшная мъра, которая нъкогда приводила въ мертвое состояніе, въ гробовую тишину страну, на которую падала, теперь ръдко гдъ исполняется 10). Многіе города выгоняють священииковъ, которые, опираясь на папскую буллу, отказываются отправлять богослужение 11). Разнощики папскихъ буллъ

8) Goldasti, Constitutiones Imperiales. I, 331.

предаются жителями городовъ на поруганіе, въ буллы бросаютъ грязью; папа произноситъ надъ каждымъ отдъльно церковную опалу. — Напраспо! города никогда не признаютъ ее дъйствительною, потомъ даже отказываются принять абсолюцію, котя ее самъ папа имъ предлагаетъ. Безсильною сдълалась нъкогда всемогущая десница римскаго первосвященника. Иичтожную роль играетъ Карль IV, креатура папы, 12) поставленный имъ противъ Людовика; вездъ оказываютъ ему презръніе, всъ сословія твердо стоятъ за императора и народное достоинство. Это тъмъ болье знаменательно, что императоръ по личному своему характеру не заслуживаетъ такого участія. Людовикъ умираетъ спокойно и только по его смерти и то вслъдствіе вторичнаго выбора и вторичной коронаціп Карлъ IV достигаетъ мало-по-малу всеобщаго признанія.

Но мъру папскаго униженія представляєть то, что папы предпринимають эту ожесточенную борьбу не по личному побужденію, пе въ своемъ интересъ, даже противъ воли. И въ этомъ дъль они не что иное, какъ только орудіе въ рукахъ французскаго короля и дъйствуютъ въ его видахъ и по его повельнію Французскому королю самому хочется сдълаться императоромъ или доставить престолъ Германіи одному изъ членовъ своей династіи: для этого опъ воору-

<sup>9)</sup> Pfister, Gesch. der Deutschen. III, 199 sqq. Schmidt, Gesch. der Deutschen. V. 241 sqq.

<sup>10)</sup> Wirth, Gesch. der Deutschen. II. 496. Schlosser, Weltgesch. in zusammenh. Erzählung. IV, 1. Th. 341.

<sup>11)</sup> Напр. духовенство города Костница два раза было изгнано

за то, что не котъю отправлять богослуженія. Neander. Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 2. Abth. 699.

<sup>12)</sup> Pfaffenkaiser. Per dispetto della detta elezione per li piu si chiama lo'mperadore de'preti. — J. Villani, I. XII. c. 59. (Muratori XIII, 941).

жаетъ папу противъ Людовика, диктуетъ ему всъ буллы, не позволяетъ сдълать никакихъ уступокъ, входить въ переговоры. Бенедиктъ XII съ плачемъ признается императорскимъ посланникамъ, что король французскій грозилъ поступить съ нимъ еще хуже пежели съ Бонифаціемъ VIII, если онъ проститъ императору <sup>13</sup>).

Мы видьли, какъ съ упадкомъ императорской власти. упадаютъ правственно и самыя личности императоровъ. Еще въ высшей мъръ мы замъчаемъ тоже явленіе въ авиньонскихъ и всъхъ слъдующихъ папахъ. На папскій престолъ вступаютъ люди недостойные своего высокаго званія. Папы дълаются равнодушными къ общественному мизнію, къ своей доброй славъ, къ личному достоинству; они не скрываютъ передъ міромъ своихъ пороковъ; авиньонскій дворъ ужасаетъ современниковъ своимъ развратомъ, приводить въ изумленіе богатствомъ и роскошною жизнью. Поведеніе папъ и ихъ кардиналовъ доставляетъ богатый матеріяль для скандалёзной хроники времени. Самыя странныя сказанія, невъроятные слухи распространяются между народомъ объ авиньонской жизни. Отвеюду слышны жалобы и нареканія на то, что первосвященникъ дълаетъ соблазнъ міру 14). Уже появляются и сатиры и насмъшки. Простые духомъ начинаютъ терять въру въ святость папы. Даже самыя орудія папской власти уже отъ него отрекаются. Цълый отрядъ папской милиціи—монахи францисканскаго ордена—Минориты отказываютъ ему въ повиновеніи 15). Монахи эти громко разглашаютъ по міру о порчъ авиньонскаго двора, называютъ папу антихристомъ. Но папы глухи ко всъмъ этимъ возгласамъ. Намъстникъ Христа на землъ забываетъ совершенно о своемъ высокомъ назначеніи, о духовныхъ интересахъ христіанства. У него теперь другія цъли, другія стремленія. Папа весь погруженъ въ мірскихъ заботахъ, политическихъ разсчетахъ, мелкихъ интригахъ; вся дъятельность его поглощена сферою личныхъ видовъ, чуждыхъ всеобщихъ цълей христіанскаго міра. Чего же добивается папа? Мы видъли, какъ императоры XIV и XV стольтій, чувствуя все безсиліе своей

<sup>13)</sup> Michelet, Hist. de France. III, 468.

<sup>14)</sup> Письма Петрарки дають намъ живой образъ авиньонской порчи. Воть маленькій образчикъ: Quis enim oro non irascatur et rideat illos senes pueros coma candida, togis amplissimis, adeoque lascivientibus animis, ut nihil illuc falsius videatur, quam quod ait Maro: Frigidus in Venerem senior? Tam calidi, tamque praecipites in Venerem senes sunt, tanta eos aetatis et status et virium cepit oblivio, sic in libidines inardescunt, sic

in omne ruunt dedecus, quasi omnis eorum gloria non in cruce Christi sit, sed in comessationibus et ebrietatibus, et, quae has sequentur in cubilibus, impudicitiis: sic fugientem manu retrahunt juventam, atque hoc unum senectutis lucrum putant, ea facere, quae juvenes non auderent. — Mitto stupra, raptus, incestus, adulteria, qui jam pontificalis lasciviae ludi sunt: mitto raptarum viros, ne mutire audeant, non tantum avitis laribus, sed finibus patriis exturbatos, quaeque contumeliarum gravissima est, et violatas conjuges et externo semine gravidas rursus accipere, et post partum reddere ad alternam satietatem abutentium coactos. Quae omnia non unus ego, sed vulgus novit, etsi taceat, quamvis, ne id ipsum taceat, jam major est indignatio quam metus ete. Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 106.

Neander, Allg Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 488 sq. 690. — Schröckh, Ckristl. Kirchengeschichte.
 XXXIII, 110 sqq.

власти и невозможность ея возстановленія прежними средствами, въ другую сторону поворотили свою политику, на другомъ поприщъ искали себъ опоры. Мы видъли, какъ каждый изъ нихъ обращаль все вниманіе на пріобрътеніе и увеличение своихъ родовыхъ владъній, какъ каждый устроиваль себъ внутри Германіи свое государство, силами котораго онъ надъялся поддержать прежнее положеніе свое въ міръ. Такое же явленіе мы видимъ теперь на панскомъ престолъ. Папа чувствуетъ, что онъ теряетъ малопо-малу нравственную основу своей власти - господство надъ общественнымъ мизніемъ народовъ, видить постепенный упадокъ своего духовнаго вліянія, чувствуеть, что почва, на которой стояль онь въ продолжени стольтій, начинаетъ уходить изъ-подъ его ногъ. Явное сопротивленіе, которое уже такъ часто встръчають повельнія напы, заставляетъ его опасаться за будущность. Онъ ищеть себъ съ другой стороны обезпеченія своей власти. Теряя правственную опору своего вліянія, онъ хочеть замънить ее матеріяльною, осязательною. Онъ думаетъ найдти такую опору своей власти въ обладаніи значительною территоріею, въ большихъ денежныхъ доходахъ, въ военныхъ силахъ. Пана оставляетъ небо и на земля ищетъ спасенія. Теперь онъ, подобно императорамъ, обращаетъ все вниманіе на увеличеніе и упроченіе за собою своихъ областей въ Италін; онъ видить въ нихъ единственное надежное, върное средство для поддержанія своего значенія. На всъхъ концахъ европейскаго горизонта возникаютъ противъ папы оппозиціонныя движенія, со всъхъ сторонъ грозитъ опасность: упрочивая свою власть въ

Италіи, папа думаетъ заранье обезпечить себя противъ вськъ возможныхъ случайностей. Такимъ образомъ мы видимъ, что даже глава церкви, не только императоръ, увлеченъ всеобщимъ движеніемъ эпохи. И папа также, какъ императоръ, какъ всв прочіе короли европейскіе, старается устроить себъ собственное независимое, самостоятельное государство въ Италін, дълается свътскимъ государемъ, ничемъ не отличается отъ другихъ свътскихъ властей. У всъхъ ихъ — у королей, императора и папы одинаковыя цъли: одинаковыя средства должны служить для ихъ достиженія. Папа слъдуеть на этомъ поприще той же политике, какую мы заметили выше у всьхъ королей тогдашняго времени: онъ долженъ бороться съ такими же, какъ и они, препятствіями, чувствуетъ такія же потребности, къ такимъ же способамъ и орудіямъ прибъгаетъ для ихъ удовлетворенія. Папы, преемники Бонифація VIII, живуть въ Авиньонъ, но всъ ихъ взоры, всь мысли постоянно устремлены на Италію, вся ихъ дъятельность увлечена въ лабиринтъ италіанскихъ отношеній. Первосвященникъ христіянства дъластся завоевателемъ, кровью и опустошениемъ наполняетъ Италио. Намъстники его кардиналъ-легаты являются во главъ кондотьеровъ, ведуть съ собою страшное порождение XIV стольтія — шайки наемниковъ разноплеменныхъ, разноцвътныхъ, живущихъ войной, грабежемъ и насиліемъ 16).

<sup>16)</sup> Много подробностей объ этихъ шайкахъ у Шлоссера, Weltgesch. in zusammenh. Erzählung. IV, 1. Th. passim. См. также Sismondi, Hist. des républ. ital. о славнъйшихъ предво-

Эти шайки охотные всего вступають въ службу папы: онъ платитъ лучше другихъ властей, даетъ имъ постоянное занятіе и больше разгула и свободы. И какъ бы парочно ни однъ изъ этихъ шаекъ не отличаются такимъ безпощаднымъ грабительствомъ и своеволіемъ, какъ шайки папы, обозначенныя ключемъ Святаго Петра <sup>17</sup>). Такая безбожная война продолжается почти безпрерывно цълые десятии лътъ. Задача папы трудная: онъ хочетъ составить для римскаго престола общирную округленную область; но для этого, прежде всего, надобно отнять то, что изъ прежнихъ владъній попало въ чужія руки въ смутное время, наступившее по удаленіи папъ въ Авиньонъ <sup>18</sup>).

дителяхъ наемниковъ: Графъ Вернеръ или Guarnerio. V. 370 sqq. — Лодризіо Висконти. V. 274. — Фра Моріале. VI, 184 sqq. — Графъ фонъ Ландау. VI, 189 — Наwkwood или Aguto VI, 413.

Съ чрезвычайнымъ трудомъ приходится потомъ раздвигать предълы. Римская область окружена со всъхъ сторонъ завистливыми сосъдями, которые оспаривають каждый шагь у папы. Кардиналь-легатамъ надобно поочереди бороться съ Флоренціею, Миланомъ, Генуею, Венеціею, Неаполемъ, — не говоря уже о множествъ второстепенныхъ нталіянскихъ государствъ. Даже на самой почвъ церковныхъ владъній поднимаются упорные элементы сопротивленія. Вся римская область усъяна мелкими тиранами, которые не думають подчиняться свътской власти папы 19). Въ окрестностяхъ Рима и даже въ самомъ Римъ господствуетъ буйное дворянство, аристократические роды - Колонна, Орсини, Франджинани и т. д., съ которыми трудно управиться кардиналь-легатамъ. Римское городское народонаселеніе постигаютъ странные періодическіе припадки республиканизма: время отъ времени являются во главъ римскаго народа трибуны, которые уносять его въ сферу античныхъ воспоминаній и оспаривають власть у папы. Неимовърныхъ усилій стоить папъ подавленіе столькихъ разпородныхъ враждебныхъ силъ. Почти каждый папа долженъ начинать дъло сызнова, постоянно нанимать кондотьеровъ, на одномъ пунктъ защищаться, на другомъ дъйствовать наступательно 20). Такая продолжительная,

<sup>17)</sup> Самые страшные предводители наемниковъ Наwkwood и Вернерь, который вельть выписать на своемъ щить: «Я, графъ Вернерь, предводитель Великой Компаніи, врагь Бога, милосердія и состраданія» — вступають въ службу папы. См. Schlosser, Weltgesch, in zusammenh. Erzählung IV, 1. Th. 407. Кардиналь-легать Роберть Женевскій (поздивиній раскольный папа Клименть VII.), посланный въ Италію Григоріємъ XI, нанимаеть страшивійшую шайку, такъ называемую бретонскую компанію, которая состояла изъ самой разнородной ємьси Англичань, Французовъ, Нъмцевъ и пр. и совершаеть съ этимь войскомъ ужасающія и почти невъроятныя жестокости, грабительства, кровопролитія — Sismondi, Hist. des républ. ital. VI, 87 sqq. Schlosser, Weltgesch, in zusammenh. Erzählung. IV, 2. Th. 360 sq.

<sup>18)</sup> См. у Sismondi, V, 214 sq. какимъ образомъ вся Романія мало по малу отложилась отъ Папы.

<sup>19)</sup> Напр. Малатеста въ Римини, Поллента въ Равениъ, Манфреди въ Фаенцъ, Орделяффи въ Форди, Алидози въ Имолъ и пр. Sismondi, Hist. des républ. ital. VI, 44.

<sup>20)</sup> Іоаннъ XXII. посылаетъ въ Италію кардиналь-легата Бертранда Поджетто. Sismondi, V, 45 sq. Климентъ VI. родственника своего Гектора Дюрфорта. Sismondi, VI, 44 sq. Иннокентій VI,

безпрерывная борьба поглощаетъ огромныя сокровища. Извъстно, какъ дорого стоили въ тогдашнія времена всъ военныя предпріятія, какія суммы нужны были для содержанія наемнаго войска. Откуда же папа береть эти сокровища, что доставляеть ему средства для пріобрътенія независимой территоріи? Къ этому вопросу мы можемъ прибавить еще другой. Мы сказали выше, что авиньонскій дворъ приводиль въ изумленіе современниковъ своимъ богатствомъ, пышностью и роскошною жизнью: чьмъ же содержится эта пышность, чьмъ напа покрываетъ такія огромныя издержки? Эти вопросы приводять насъ къ самой мрачной сторонъ папства XIV и XV стольтій, вводять насъ въ область вопіющихъ злоупотребленій, неслыханныхъ посягательствъ, страшнаго пренебреженія всьхъ правъ личныхъ и народныхъ, профанаціи священнаго имени въры.

Императоры XIV и XV стольтія, занятые исключительно дълами своихъ родовыхъ владьній, жертвовали правами имперіи для своихъ династическихъ интересовъ. Они обратили права имперіи и аттрибуты своей власти въ постоянный источникъ дохода, продавали за деньги привилегіи, приговоры своего суда, словомъ все, на что только можно было пайдти покущциковъ. Папы XIV и XV стольтій дълаютъ то же: они также пользуются властью своею надъ церквами христіанскаго міра, какъ богатымъ источникомъ доходовъ, приношеніями народовъ поддерживаютъ интересы свътскаго владычества своего въ Итали. Но папы далеко оставляють за собою императоровъ въ этомъ отношенін. Мы сказали выше, что папа, несмотря на унадокъ своего правственнаго вліянія, сохраняеть однакожь огромную положительную власть надъ христіанствомъ, обладаетъ могучими пружинами господства. Императоръ въ сравненіи съ нимъ дъйствуетъ въ очень узкой сферь: онъ можеть только по частямъ продавать остатокъ своей власти, вліяніе его не выходить за предълы Германін и Италін. Между тъмъ духовная власть паны все еще по прежнему простирается на большую половину Европы, по прежнему всъ церкви признаютъ его своимъ главою. И эта-то общирная сфера западно-европейскихъ церковныхъ отношеній должна теперь служить папъ для его италіянскихъ цълей. Для того, чтобы завоевать и устроить себь свътское государство въ Италіи, для того, чтобы поддержать великольніе своего двора, напа эксплоатируетъ все христіянство.

Начинаются времена страшныхъ взысканій папскаго престола, напоминающихъ собою финансовыя мары императоровъ, наслъдниковъ Константина. Духовная власть напы надъ христіанскимъ міромъ превращается въ огромную финансовую систему, которая какъ сътью опутываетъ всъ народныя церкви и проникаетъ даже въ область частной жизни. Духовныя потребности народовъ служатъ папъ средствомъ для депежныхъ спекуляцій; каждый новый папа дълаетъ новыя открытія на этомъ поль, изобръ-



кардинала Альборноцъ, который стяжаль себъ имя великаго завоевателя. Sismondi, VI, 193, 250 sq. Григорій XI. Роберта Женевскаго, приводившаго въ ужасъ своєю жестокостью. Sismondi, VII, 83 sq.

таетъ новые источники дохода. Продажность напскаго престола достигаетъ колоссальныхъразмъровъ. Глава церкви обнаруживаетъ власть свою падъ христіанствомъ однимъ лишь постояннымъ требованіемъ золота. Образуется цълая терминологія папскихъ злоупотребленій. Постараемся объяснить вкратць эту терминологію, указать на источники папскихъ доходовъ, начиная съ самаго обильнаго.

Извъстно, что въ великомъ споръ за инвеституру папы защищали свободные выборы на высшія церковныя должности (то-есть архіепископства, епископства, аббатства) противъ посягательствъ свътской власти. Но, достигнувъ цъли, папы стали переходить мало-по-малу къ другой системъ. Вормскій конкордатъ предоставляль императору право ръшать спорные выборы <sup>21</sup>); прежде всего папамъ удалось исторгнуть изъ рукъ императора это право. Оттонъ IV уступилъ его Иннокентію III въ своей капитуляціи 22). Съ тъхъ поръ папа считался естественнымъ судьею въ такихъ спорныхъ случаяхъ. Но, подъ предлогомъ ръшенія спорныхъ выборовъ, папы стали явно стремиться къ тому, чтобъ получить въ свое распоряжение всъ епископства христіанства. Они окружили выборы множествомъ мелкихъ правиль, множествомъ формальностей 23): несоблюдение одной изъ нихъ всегда легко подавало въ руки папы поводъ отмънить выборъ, сдъланный капитуломъ и доставить еписконство своему кандидату. Такимъ образомъ паны присвоили себъ не только право послъдняго ръшенія, но и право деволюціи (jus devolutionis), то-есть право замънять неправильный выборъ или неспособность избраннаго своимъ собственнымъ назначеніемъ <sup>24</sup>). Папа пользовался также jure devolutionis, если вышелъ законный срокъ, и никто не былъ избранъ капитуломъ <sup>25</sup>).

Не нужно было папамъ столькихъ тонкостей для того, чтобъ захватить въ свои руки назначеніе на всъ нисшія доходныя мьста церкви (деканства, каноникаты и обыкновенныя бенефиціи и пребенды). Тутъ они непосредственно вмъшивались въ мъстные выборы и произвольно уничтожали право патронства. Сначала папы обращались къ мъстнымъ церквамъ съ просьбою (preces) доставить первую вакантную бенефицію лицу, которое они рекомендовали <sup>26</sup>). Все это дълалось сначала въ границахъ въжливости и приличія. Эту форму соблюдалъ даже Иннокентій III, однакожь онъ начинаетъ уже называть ослушниками тъхъ,

<sup>21)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengeschichte XXVI, 87. (тексть конкордата).

<sup>22)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXVII, 104.

<sup>23)</sup> См. объ этихъ формальностяхъ Walter, Kirchenrecht. 7. Aufl. § 220, 431 sq.

<sup>24)</sup> O jus devolutionis см. Walter, Kirchenrecht. § 232, 456. Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts. II, 730. Основаніемъ этому праву служить канонъ 3-го Латеранскаго собора Decret. Greg. IX. lib. III. tit. VIII. cap. 2. (Richter, II, 470) Nulla ecclesiastica ministeria.....

<sup>25)</sup> Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 102. Выборъ долженъ былъ происходить не поздите трехъ или шести мъсяцевъ послъ упраздненія мъста. Walter, Kirchenrecht, 432.

<sup>26)</sup> Рекомендованныя лица назывались precistae. Самый древній извъстный примъръ — preces Гадріана IV. 1154 г. Gieseler, Kirchengesch. II, 2. Abth. 240. Neander, II, 2. Abth. 440.

которые осмъливались отказать его просьбъ 27). Въ послълствін времени кандидатъ папы получаль отъ него родъ рекомендательнаго письма, которое называлось мандатомъ и имъло болъе обязывающую форму нежели preces 28). Число мандатовъ увеличивалось постоянно. То, что сначала было исключениемъ, отступлениемъ отъ правила, мало-помалу обращалось въ обычай, а нотомъ въ законъ. Въ случав отказа папа посылалъ сначала увъщательныя письма (litterae monitoriae), потомъ формальный приказъ (litterae praeceptoriae), наконецъ папа назначалъ экзекутора и давалъ ему полномочіе къ исполненію этого приказа (litterae executoriae 29). Слъдующіе напы уже требують, чтобы каждая церковь предоставила имъ одну, двъ, три бенефиціи, которыя они могли бы давать своимъ кандидатамъ 30). Другіе папы начинають обозначать въ каждой церкви одного или многихъ священниковъ, которые должны получить вакантныя пребенды. Папы присвоиваютъ себъ право распоряжаться по своему усмотранию мастами тахъ духовныхъ лицъ, которыхъ застигла бы смерть во время

ихъ пребыванія въ Римъ, потомъ въ Авиньонъ (vocantes in curia 31). Число такихъ лицъ всегда было очень значительно, потому, что напы всякое важное перковное дъло требовали къ своему трибуналу, архіеписковы лично должны были получать знакъ своего достоинства pallium, и даже аббаты должны были являться въ Римъ за полученіемъ утвержденія. Толпы духовныхъ лицъ всьхъ странъ и всъхъ степеней стекались въ резиденцію папы, ища себъ милостей и повышеній. Когда кто-нибудь изъ этихъ разнаго рода духовныхъ лицъ умиралъ во время своего пробыванія въ Римъ, то папа посылаль въ осиротъвшую церковь наслъдника «in consolationem de obitu defuncti» (!): Бонифацій VIII распространяеть это право и постановляеть, что бенефиціи умершихъ на разстояніи двухъ дней отъ Рима должны считаться vacantia in curia 32). Наконецъ папы явно и громко высказываютъ въ своихъ

<sup>27)</sup> Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 100.

<sup>28)</sup> Самый древній примъръ—мандаты Александра III. Въ прежнихъ просьбахъ употреблялись выраженія: nos rogantes, nostras preces, — въ мандатахъ же — ipsum commendamus, rogantes et rogando mandantes. Gieseler, 1. с. См. также Corp. jur. can. Decret. Gregorii IX. lib. I. tit. III. cap. 7. (Richter, II, 18.)

<sup>29)</sup> Walter, Kirchenrecht § 226, 442.

<sup>30)</sup> Именно Гонорій III. требоваль, чтобы каждая церковь предоставила двъ пребенды папскому престолу. Matth. Paris ap. Hallam, Moyen Age. II, 339.

<sup>31)</sup> Corp. jur. can. Sexti Decret. lib. III. tit. IV, cap. 2. (Richter, II, 969) . . . . . collationem ecclesiarum, personatuum, dignitatum et beneficiorum apud sedem apostolicam vacantium — antiqua consuetudo Romanis Pontificibus reservavit. Nos itaque (Clemens IV) eadem auctoritate statuimus, ut ecclesias, dignitates, personatus et beneficia, quae apud sedem ipsam deinceps vacare contigerit, aliquis praeter Romanum Pontificem — conferre alicui vel aliquibus non praesumat. Это право утверждаетъ Бонифацій VIII: Extravag. Commun. lib. III. tit. II. cap. 1. (Richter, II, 1170). Piae sollicitudinis . . . . . Климентъ V: Extravag. Commun. lib. III. tit. II. cap. 3. (Richter, II, 1171). Etsi in temporalium . . . — Наконецъ Іоаннъ ХХІІ: Extravag. commun. lib. I tit. III. cap. 4. (Richter, II, 1154). Ex debito pastoralis . . . . . .

<sup>32)</sup> Corp. jur. can. Sexti Decret. lib. III. tit. IV. cap. 34 (Richter, II, 977). Praesenti declaramus

буллахъ, что назначение на всъ церковныя должности, раздача всъхъ бенефицій христіанства по праву принадлежить верховному пастырю церкви <sup>33</sup>). И для того чтобы такое безпредъльное притязаніе по отдаленности многихъ странъ не осталось мертвою буквою, у папы есть два върныя средства. Папа однимъ словомъ предупреждаетъ или останавливаетъ мъстный выборъ, заранъе объявляя, что онъ предоставляетъ себъ назначеніе на такое-то епископство, на такое-то аббатство — это называется резервацією или провизією <sup>34</sup>). Или, что еще лучше, папа даетъ извъстнымъ лицамъ право преемства на то или другое церковное мъсто еще при жизни настоящаго обладателя — это называется экспектанцією <sup>35</sup>).

Достигнувъ цъли, нана дълаетъ раздачу бенефицій постояннымъ и главнымъ источникомъ своихъ доходовъ, въ огромныхъ размърахъ производитъ симонію, продаетъ на наличныя деньги всъ должности церковныя отъ самыхъвысокихъ до самыхъ низкихъ, не обращая вниманія ни на способность покупающихъ, ни на мъстныя потребности церквей. Никто такъ не расточаетъ мандатами, резерваціями, провизіями, экспектанціями какъ авиньонскіе папы. Въ 1311 году, при Климентъ V, дошло уже до того, что изъ 35 вакантныхъ бенефицій только двъ замъщены были обыкновеннымъ путемъ, прочія же розданы папою 36). Іоаннъ XXII, самый ненасытный изъ авиньонскихъ папъ, предоставляетъ себъ (резервируетъ ) назначение на всъ епископства въ христіанствъ и раздачу обыкновенныхъ бенефицій вакантныхъ въ первый годъ своего первосвященства — «для прекращенія симоніи» 37). Знаменитою своєю буллою «Execrabilis» 38) онъ предоставиль себъ распоряжение огромнымъ

<sup>33)</sup> Corp. jur. can. Sexti Decret. lib. III. tit. IV. cap. 2. (Richter, II, 969). Licet ecclesiarum, personatuum, dignitatum, aliorumque beneficiorum ecclesiasticorum plenaria dispositio ad Romanum noscatur Pontificem pertinere ita, quod non solum ipsa, quum vacant, potest de jure conferre, verum etiam jus in ipsis tribuere vacaturis: collationem tamen etc. etc.

<sup>34)</sup> Различалось еще — reservatio, когда папа заранъе предоставлять себъ назначение на ту или другую должность и praeventio, когда папа предупреждать мъстный выборъ или назначение. Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 101. Яркій примъръ резерваціи представляеть намъ булла Климента V: Extravag. commun. lib. III. tit. II. cap. 3. (Richter, II, 1171). Argum. capitis: Beneficia majora et minora, vacantia et vacatura praesertim in provincia Burdigalensi Clemens V. suae dispositioni reservat. — Иннокентій IV. резервируетъ себъ всъ епископства Прованса «по поводу ересей тамъ господствующихъ.» Schmidt, Gesch. der Deutschen. IV, 506.

<sup>35)</sup> Walter, Kirchenrecht, § 226, 442.

<sup>36)</sup> Ritter, Handbuch der Kirchengesch. II, 65.

<sup>37)</sup> Joh. Villani 1. XI, c. 20. (Papa Giovanni) in fino l'anno 1319 puose le riservationi di tutti i benefici collegiati di Christianita, e tutti gli volea dare egli, dicendo il facea per levare le simonie. E di questo trasse e ragunò infinito tesoro. Ed oltre a ciò, per la detta riservazione quasi mai non confermò elettione di niuno prelato, ma promovea uno Vescovo in uno Arcivescovado e al Vescovado del Vescovo promosso promovea un minore Vescovo, e allora avenia bene sovente, che d'una vacazione d'uno Vescovado grande, o Arcivescovado, o Patriarcato faceva sei o piu permutazioni; e simile d'altri benefici: onde molte e grandi provisioni di moneta tornavano alla camera del Papa (Muratori XIII, 765).

<sup>38)</sup> Corp. jur. can. Extravag. Ioann. XXII. tit. III. cap. un.

числомъ бенефицій. Посль многихъ жалобъ и нареканій на господствующую жадность духовныхъ лицъ <sup>39</sup>), которые соединяютъ въ своихъ рукахъ по пъскольку бенефицій, онъ возобновляетъ въ этой будлъ старые законы церкви противъ такого соединенія и повельваетъ каждому, кто только, вслъдствіе папской диспенсаціи, имъетъ нъсколько бенефицій, оставить себъ одну бенефицію сит сига (Seelsorge) и одну sine сига, отъ прочихъ же отказаться <sup>40</sup>). Раздачу всъхъ такимъ образомъ вакантныхъ бенефицій напа предоставляетъ себъ <sup>41</sup>). Тотъ же папа Іоаннъ ХХІІ посредствомъ простаго объявленія своей канцеляріи резервируетъ себъ всъ доходныя мъста и должности церковныя вакантныя вслъдствіе того, что обладатель ихъ получиль или получитъ милостью папы другое назначеніе или другую бенефицію <sup>42</sup>). Бенедиктъ ХІІ присвоиваеть себъ на всю

жизнь право располагать по произволу всьми церковными мъстами вакантными вслъдствіе отреченія, низложенія, перемъщенія, кассированнаго выбора; — далье мъстами тъхъ, которые были назначены имъ или его предшественникомъ въ архіенископы или епископы, наконецъ всъми бенефиціями вакантными вслъдствіе смерти кардиналовъ и всъхъ сановниковъ и чиновниковъ римской куріи <sup>43</sup>). Климентъ VI продолжаетъ на все время своего правленія ту же прерогативу. При наслъдникахъ эта мъра обращается въ постоянный законъ <sup>44</sup>).

Соединивъ въ своихъ рукахъ столько вакантныхъ мъстъ, папы продаютъ ихъ тому, кто даетъ больше 45). Архі-

<sup>(</sup>Richter, II, 1123) — также Extravag. commun. lib. III. tit. II. cap. 4 (Richter, II, 1172).

<sup>39)</sup> Execrabilis — ambitio quae — eo magis fit insatiabilis, quo sibi amplius indulgetur.

<sup>40)</sup> Исключаются кардиналы — qui circa nos universali ecclesiae serviendo singularum ecclesiarum commoditatibus se impendunt — и сыновья государей — qui propter sublimitatem eorum ac generis claritatem sunt potioris praerogativa gratiae attollendi.

<sup>41)</sup> Quae omnia et singula beneficia vacatura — vel dimissa nostrae et sedis apostolicae dispositioni reservamus.

<sup>42)</sup> Baluzii, Vitae Paparum Avenion, I, 722. — A. D. 1316.

18 Cal. Octobr. Lugduni. Sctiss. Pater et Dom. Joannes XXII, Pontificatus sui anno primo reservavit suae et sedis apostolicae collationi omnia beneficia ecclesiastica, quae fuerunt, et quocunque nomine censeantur, ubicunque ea vacare contigerit per acceptionem alterius beneficii, praetextu gratize ab eodem D. Papa factae

vel faciendae acceptati, mihique Gaucelmo Vicecancellario suo praecepit in praesentia Magistri Petri Fabri, quod hacc ad memoriam redigerem in scripturam. — Eichhorn, D. St.- und R.-G. III, § 464.

<sup>43)</sup> Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. III. tit. II. cap. 13. (Richter, II, 1180) Ad regimen ecclesiae . . . . Это чрезвычайно любопытная статья; въ изданіи Corpus juris canonici Рихтера 60 строкъ самой мелкой печати занимаеть одно только исчисленіе или лучше списокъ разнаго рода бенефицій, которыя резервируеть себт папа.

<sup>44)</sup> Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts. I, 403. II, 736.

<sup>45)</sup> Theodorici à Niem de Schismate (Argentorati 1609) lib. II, cap. 9, p. 83: Beneficia etiam dispositioni dicti pontificis (Bonifacii IX) generaliter reservata et illa potissime, quae vacabant in curia praefata, plus offerenti vendebat sub conditione, quod emptores illorum etiam primos fructus eorundem beneficiorum in prompta pecunia ad utilitatem camerae Apostolicae ante omnia solverent, quo facto tunc primum signabantur supplicationes pro ipsis emptoribus, in quibus dicta beneficia petebantur, et etiam postquam signatae fuerunt, si alter venisset forte, qui plus ob-

епископы должны платить за pallium огромныя суммы (палліевыя деньги) <sup>46</sup>). Аббаты покупають утвержденіе своего выбора <sup>47</sup>). За опредъленную цъну можно получить самыя лучнія деканства, каноникаты, приходы. Каждый новый папа возвышаеть тарифъ церковныхъ должностей. Огромныя суммы приносить папъ такая выгодная торговля. Говорятъ, что при избрапіи Климента VI болье ста тысячь духовныхъ лицъ разныхъ странъ и народовъ явилось въ Авипьонъ для покупки бенефицій <sup>48</sup>). Самыя доходныя мъста въ христіанствъ папа раздаетъ своимъ кардиналамъ и протопотаріямъ. Нъкоторые изъ нихъ соединяють въ своихъ рукахъ до 50 и болье бенефицій въ разныхъ странахъ Европы. Папа освобождаетъ ихъ отъ резиденціи въ мъстахъ ихъ назначенія <sup>49</sup>). Но всего чаще церкви Гермапіп, Англіи, Испа-

tulisset, jam signatae supplicationes hujusmodi saepe de registris supplicationum dicti Bonifacii cancellabantur et superveniens praeferebatur praecedenti in Dato: dicebat enim ipse Bonifacius, quod illi, qui minus obtulerunt, eum decipere voluissent.

пін получають оть папы французских вин италіянскихъ предатовъ, которые даже не понимають языка своей паствы. Вотъ что говорятъ современники въ Англін: папа присылаетъ самыхъ грубыхъ, невъжественныхъ Италіянцевъ, уже не по одиначкъ назначая ихъ на вакантныя мъста, но цълыми толнами. Однажды ихъ прибыло вдругъ 300 человъкъ. Такъ какъ опи совсъмъ не знаютъ языка страны, то никакъ не могутъ дъйствовать на народъ; они не чувствують ни привязанности къ странъ, ни къ община: не видно у нихъ гостепріимства; они лишаютъ бъдныхъ ихъ последнихъ средствъ, вмъсто того, чтобы помогать имъ; допускаютъ разваливаться церквамъ, оставляють въ пренебреженіи церковную утварь и ризы; не заботятся о своихъ обязанностяхъ; у нихъ одна мысль, одна нъль - обогатиться какъ можно скоръе. 70,000 марокъ, втрое болъе нежели король англійскій, получають эти Италіянцы въ Англін 50). Еще вреднъе быль обычай папъ замънять бенефиціи такъ-называемыми коммендами (commendae). Коммендою называлось пользование доходами церковнаго мъста безъ исполнения обязанностей, съ нимъ связанныхъ. По законамъ церкви никто не могъ получить бенефиціи, если не имълъ за-

<sup>46)</sup> О значенін pallium Walter, Kirchenrecht, 300. Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 57. Основаніемь служить: Decret. Greg. IX. lib. I. tit. VIII. cap. 3. (Richter, II, 97). Nisi specialis dilectio . . . . .

<sup>47)</sup> Такое утвержденіе обходилось иногда очень дорого; одинъ англійскій аббать заплатиль Иннокентію IV. 800 марокъ. Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 175.

<sup>48)</sup> Michelet, Hist. de France III, 529.

<sup>49)</sup> Сначала считалось правиломъ церкви, что каждый священникъ долженъ былъ постоянно пребывать въ своей бенефиціи, чтобы исполнять обязанности своего сапа. Изъ этого слъдовало, что никто не могъ занимать нъсколькихъ церковныхъ

мъсть въ одно время. См. Согр. jur. сап. Decret. Greg. IX. lib. III. tit. V. сар. 13 et 14 (Richter, II, 452), также весь tit. IV. Но мы уже очень рано встръчаемъ отступленія отъ этого правила. Впослъдствія оно почти вовсе не соблюдалось. Raumer, VI, 213 sq. Walter, Kirchenr. 423 sq.

<sup>50)</sup> Matth. Paris ap. Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 103.

коннаго возраста, каждый священникъ долженъ былъ обитать на мъстъ своей должности, никто не могъ владъть двумя beneficia curata (cum cura). Чтобъ обойдти эти законы, довольно было объявить бенефицію коммендою, и тогда уже можно было отдавать ихъ дътямъ, принцамъ и соединять многія въ однихъ рукахъ 51).

Папа присвоиваетъ себъ право (jus exuviarum s. spolii), завладъвать по смерти епископа всъмъ его движимымъ наслъдствомъ (peculium clericale) и пользоваться доходами епископства до назначенія другаго епископа (fructus medii temporis) <sup>52</sup>). Часто даже папа нарочно не назначаетъ, долгое время новаго епископа или препятствуетъ выбору для того, чтобы долъе пользоваться доходами енархіи. Нъкоторые папы присвоивали себъ пользованіе доходами не только вакантныхъ епископствъ, но и всъхъ, хотя бы самыхъ малыхъ, бенефицій <sup>53</sup>).

Іоаннъ XXII дълаетъ новое изобрътеніе — аннаты. Каждый новый епископъ или другой прелатъ, вступая въ свою должность, обязанъ заплатить папъ средній окладъ годо-

ваго дохода своей епархіи или своей бенефиціи 54). — это и называется аннатами или первыми плодами бенефицій (также servitia communia и minuta) 55). Тарифъ аннатовъ обозначенъ въ книгахъ папской канцеляріи для всъхъ епископствъ въ христіанствъ. Есть такія, которыя платятъ только 1.000 гульденовъ, но другія оцънены въ 8,000, 10,000 и болъе гульденовъ. Притомъ аннаты постоянно повышаются папами. Майнцкое архіепископство отъ 10,000 доходить постепенно до 20,000 и даже 25,000 гульденовъ 56). Можно себъ представить, какъ тягостна была эта мъра, если въ какомъ-нибудь епископствъ, вслъдствіе смерти, перемъщенія и другихъ причинъ, часто мънялись епископы; — папа же нарочно, для увеличенія своего дохода, дълалъ кахъ можно болъе перемъщеній и каждый разъ требоваль аннатовь: епископь собираль нужную для этого сумму съ своихъ подданыхъ. Всегда въ послъднемъ результатъ вся тяжесть финансовыхъ мъръ наны падала на жителей епархіи. Часто епископъ за значительную сумму покупалъ свое мъсто; если это быль архіенископъ, то онъ по праву долженъ быль заплитить за pallium; вступая въ свою резиденцію, онъ находиль ее пустою все движимое наслъдіе предшественника поступало въ руки напы; надобно было обзаводиться всемъ снова, и

<sup>51)</sup> Ritter, Handb. der Kirchengesch. II, 66.

<sup>52)</sup> Такимъ правомъ или лучше безправіємъ пользуєтся папа въ Германіи. Оно уступлено папъ императоромъ Оттономъ IV. Въ другихъ странахъ это право подъ именемъ регалін (jus regaliae) принадлежитъ большею частію королямъ. Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 170 sq. Фридрихъ II. въ своемъ эдиктъ 1213 г. и Рудольфъ Габсбургскій въ капитуляцін 1274 подтверждаютъ уступку Оттона IV. Eichhorn, Deutsche Staatsund Rechtsgesch. II, § 327. Walter, Kirchenr. 507.

<sup>53)</sup> Eichhorn, Deutsche Staats- und Rechtsgesch. III, 465.

<sup>54)</sup> Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. III, tit. II, cap. 11. (Richter, II, 1179). Quum nonnullae ecclesiasticae personae ......

<sup>55)</sup> О аннатахъ Eichhorn, Grundsätze des Kirchenr. I, 218.

<sup>56)</sup> Schlosser, Weltgeschichte für das deutsche Volk. IX, 237. Raumer, Gesch. Europa's seit dem 15. Jahrh. I, 352.

еще вдобавовъ нужно было заплатить папъ доходъ одного года <sup>57</sup>). Средства для покрытія всъхъ этихъ издержекъ доставляли епископу его подданные. Такимъ образомъ выходило, что всъ папскія резерваціи, экспектанціи, палліевыя деньги, аннаты и пр. были не что иное какъ косвенная подать, которую опъ собиралъ со всъхъ народовъ западнаго христіанства.

Но кромъ этихъ косвенныхъ налоговъ были еще у папы и прямые, которые падали непосредственно или на духовенство, или на все народонаселеніе. Многіе монастыри и церкви платили папъ опредъленную сумму въ вознагражденіе за покровительство или дарованныя привилетіи <sup>58</sup>). Замъчательно, что папы жаловали пъкоторымъ монастырямъ и церквамъ привилегіи и охранныя грамоты,

которыя должны были ихъ предохранять отъ собственныхъ же папскихъ резервацій, провизій, экспектанцій и проч. <sup>59</sup>).

Подъ предлогомъ снаряженія крестоваго похода, папа налагаль на отдъльныя церкви христіанства постоянныя подати 60). Никто уже въ Европъ и не думалъ о такомъ походъ, а папа все еще требовалъ отъ духовенства то тридцатой, то двадцатой, даже десятой части головаго дохода для освобожденія гроба Гоосподня. Разумьется, деньги служили папъ для другихъ цълей: онъ пользовался великимъ преданіемъ средняго въка, какъ финансовымъ средствомъ. Когда въ Европъ явились Турки, и стъсненные Византійцы обращались постоянно съ просьбою о помоши къ главъ западнаго духовенства и объщали соединеніе церквей: папы, подъ предлогомъ похода для изгнанія Турокъ изъ Европы и вспоможенія Грекамъ, продолжали обогащать свою казну значительными суммами. Почти каждый годъ сборщики панскіе собирали въ разныхъ странахъ Европы такъ-называемую турецкую десятину, которая потомъ служила для содержанія италіянскихъ кондотьеровъ 61). Притомъ папы проповъды-

<sup>57)</sup> До какихъ злоупотребленій довели аннаты, показываетъ Theodor. à Niem. de Schismate lib. II, сар. 7, р. 81: Primos fructus unius anni omnium ecclesiarum cathedralium et abbatiarum vacantium suae camerae reservavit (Рара), ita quod quicunque ex tunc in Archiepiscopum vel Episcopum vel Abbatem per eum promoveri voluit, ante omnia cogebatur solvere primos fructus ecclesiae vel monasterii, cui praefici voluit, etiamsi nunquam possessionem ejusdem consequi posset, de quo ipse Bonifacius penitus non curabat, imo saepe dicebat, utinam non adipiscatur possessionem ecclesiae vel monasterii hujusmodi, ut iterum de alio rursus pecuniam extorqueret. Dicti autem primi fructus per ipsum aestimati fuerunt ad triplum illius quod in litteris camerae Apostolicae pro communi servitio solvendo taxata fuerunt.

<sup>58)</sup> Raumer, Gesch. der Hohenstaufen. VI, 174. Walter, Kirchenr. 383.

<sup>59)</sup> Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 105.

<sup>60)</sup> Gieseler, Kirchengesch. II, 2. Abth. 242.

<sup>61)</sup> Чтобъ метче получить такую десятину, папы обыкновенно раздъляли ее съ королями: Continuatio Chron. Guil. de Nangis ad annum 1326. — Papa depauperatum se videns, misit nuncios speciales per universas provincias regni Franciae ad petendum Ecclesiarum — subsidium pro guerra sua in Italia prosequenda. Quod rex Franciae, asserens hoc in regno Franciae inconsuetum prohibuit: sed domino Papa sibi super his rescribente, postmodum

вали крестовый походъ не только противъ невърныхъ и отступниковъ: они не сомнъваются проповъдывать крестъ противъ Висконти, противъ венеціянской республики, противъ всъхъ своихъ политическихъ противниковъ, противъ каждаго, кто только навлечетъ на себя гнъвъ верховнаго пастыря церкви.

Аругая непосредственная подать, которая падала на все европейское народонаселеніе, была продажа индульгенцій. Очень часто новый папа отмъняетъ старыя, давно заплаченныя, индульгенцій своихъ предшественниковъ для того, чтобы продавать новыя <sup>62</sup>).

Бонифацій VIII дълаетъ новое изобрътеніе: учреждаетъ папскій юбилей, стольтній торжественный праздникъ римской церкви <sup>63</sup>). Сотни тысячъ пилигримовъ разныхъ странъ и народовъ стекаются въ Римъ, получаютъ отпущеніе гръховъ и взамънъ за это обогащаютъ своими приношеніями римскія церкви <sup>64</sup>). Стольтній періодъ такой обильной жатвы показался слишкомъ долгимъ на-

слъдникамъ Бонифація. Они сокращаютъ его сначала на  $50^{-65}$ ), потомъ на  $33^{-66}$ ), наконецъ на 25 лътъ  $^{67}$ ).

Постояннымъ источникомъ дохода служили такъ-называемыя напскія диспенсаціи или освобожденія отъ существующихъ церковныхъ постановленій. Основному положенію своей власти — вязать и рышить все на земль напа даетъ огромное примъненіе <sup>68</sup>). Въ дълахъ брака и частные люди и государи постоянно прибъгаютъ къ диспенсаціямъ напы. За деньги можно получить освобожденіе отъ каноновъ церкви, которыя запрещаютъ брачные союзы между родственниками самыхъ отдаленныхъ степеней <sup>69</sup>). Папа освобождаетъ отъ обътовъ иночества, отъ соблюденія разныхъ церковныхъ обязанностей, разрышаетъ отъ исполненія присяги и частныхъ лицъ, и монарховъ. За деньги можно получить у него освобожденіе отъ мъстной власти епископа или архіепископа. Нельзя выстроить церкви, монастыря, нельзя завести новаго ордена безъ фор-

Rex considerans Do ut des faciliter concessit; unde et pro duobus succedentibus annis papa Regi biennalem decimam super Ecclesiam concessit: et ita dum miseram Ecclesiam unus tondet, alter excoriat, Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 120.

<sup>62)</sup> Примъръ: Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. V. tit. IX. cap. 5 (Richter, II, 1222) Булла Сикста IV: Etsi domini gregis....

<sup>63)</sup> Corp. jur. can. Extravag. commun. lib. V. tit. IX. cap. 1. (Richter, II, 1218) Antiquorum habet fida relatio . . . . .

<sup>64)</sup> Papa innumerabilem pecuniam ab iisdem recepit, quia die et nocte duo clerici stabant ad altare S. Pauli, tenentes in eorum manibus rastellos, rastellantes pecuniam infinitam. Muratori ap. Hallam, Moyen Age. II, 360.

<sup>65)</sup> Булла Климента VI: Unigenitus Dei filius — Corp. jur. can. Extrav. commun. lib. V. tit. IX. cap. 2 (Richter, II, 1218).

<sup>66)</sup> Папа Урбанъ VI. — Neander, II, 2. Abth. 704. См. также Theodorici à Niem de Schismate lib. I, сар. 68, рад. 73.

<sup>67)</sup> Булла Сикста IV: Quemadmodum operosi .... Extravag. commun. lib. V, tit. IX. cap. 4 (Richter, 1222). Любопытны мотивы папъ для этихъ постоянныхъ сокращеній: Урбанъ VI назначаетъ 33льтній срокъ «въ память 33-хъ льтъ жизни І. Христа. Сикстъ IV сокращаетъ этотъ срокъ на 25 льтъ «propter brevitatem vitae humanae» (!).

<sup>68)</sup> См. Глава I. стр. 21.

<sup>69)</sup> См. въ изданін Corpus juris canonici А. Л. Рихтера на концѣ arbor consanguinitatis и arbor affinitatis и объясненіе ихъ.

мальнаго позволенія панской куріи. Основаніе вовыхъ университетовъ, школъ, благотворительныхъ заведеній, не обходится безъ панскаго утвержденія <sup>70</sup>). Папская канцелярія, подобно императорской, изготовляєть огромное количество актовъ, дипломовъ, документовъ, привилегій и инчто не дълается даромъ: за каждый почеркъ пера, за каждое приложеніе печати установлена опредъленная плата <sup>71</sup>).

Папа вызываетъ въ Римъ и Авиньонъ самыя разнообразныя тяжбы, чтобы воспользоваться многочисленными приговорами и ръшеніями своего суда для депежныхъ выгодъ 72). Нигдъ пътъ такой продолжительной, дорогой процедуры, какъ въ римской куріи; нигдъ нътъ такихъ произвольныхъ отсрочекъ, столько безконечныхъ формальностей; за каждую надобно платить отдъльно, каждый шагъ въ ходъ дъла надобно окупать новымъ взносомъ. Продажность напскаго суда далеко оставляетъ за собою все то, что мы сказали о судопронзводствъ императоровъ.

Вотъ болъе или менъе главныя статьи папскаго бюджета. Еще слъдовало бы прибавить: 1) доходы, получаемые папами изъ Рима и римской области (Patrimonium S. Petri <sup>73</sup>); но эти доходы почти совершенно прекратились во время пребыванія папъ въ Авиньонъ;— 2) дань нъкоторыхъ государствъ папскому престолу (denarius S. Petri) напр. Апгліи, Польши, Даніи, Аррагоніи и пр. <sup>74</sup>); но большая часть этихъ государствъ перестала платить ее въ эпоху, о которой идетъ ръчь.

Такими-то тягостными пожертвованіями должны были окупать народы свътское государство для папы въ Италіи и роскошную жизнь его двора. Но нъкоторые изъ папъ даже и не поднимаются такъ высоко, чтобы средствами всего христіанства достигать честолюбивыхъ плановъ свътскаго владычества въ Италіи. Нъкоторые изъ нихъ гораздо умъреннъе въ своихъ видахъ: они пользу-

<sup>70)</sup> См. Глава 1. стр. 23.

<sup>71)</sup> Theodorici à Niem de Schism. lib. II, cap. 11, p. 86; — postremo ad profundum iniquitatis descendens (Papa) nullam penitus supplicationem — signare voluit, nisi pro singulis supplicationibus — singulos florenos auri — recepisset.

<sup>72)</sup> Всякая аппелляція безъ различія принималась въ Римѣ и за деньги отмънялся приговоръ назнихъ инстанцій. До какихъ злоупотребленій рано уже довель обычай аппеллировать къ панѣ, показываетъ Raumer, Gesch, der Hohenst. VI, 204: Man übersprang oft alle mittleren Stellen und ging sogleich an den Papst, welcher von dem Lehrsatze ausging: dass alle geistliche Gerichtsbarkeit in ihm seine Wurzel, oder er doch überall gleiche, konkurrirende Gerichtsbarkeit habe, alle Dinge an sich ziehen konnte und nur zu oft an sich zog. Und wenn die Oberen hierin nicht immer das richtige Maass hielten, wie viel weniger die Geringeren. Unbedeutende Schuldklagen wurden bis an den Papst gebracht, um nur der Pflicht schneller Zahlung zu entgehen; Geistliche, die in Paris mit Gewalt Thüren eingeschlagen hatten und zu Mädchen eingedrungen waren, hofften sich durch Berufung nach Rom, der gerecht erkannten Strafe zu entziehen; ja ein Abt

appellirte im voraus an den Papst wegen aller und jeder Sachen, die wider ihn in Gang kommen konnten. См. также Eichhorn, Deutsche Staats- und Rechtsgesch. III, § 467.

<sup>73)</sup> Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 174.

<sup>74)</sup> Raumer, I. c. VI, 175. Schröckh, Christl. Kirchengeschichte. XXVII, 76 sq.

нотся своею властью для того, чтобы накопить для себя большія сокровища, обратить приношенія всъхъ народовъ въ лежачіє капиталы. Іоаннъ ХХІІ, сынъ кагорскаго сапожника, оставляєть посль своей смерти двадцать пять милліоновъ флориновъ; въ этомъ числъ на семь милліоновъ драгоцьнныхъ камней и золотой и серебряной утвари <sup>75</sup>). Современники думали, что онъ нашель философскій камень <sup>76</sup>). Другіе папы уже начинаютъ зоботиться о томъ, чтобы доходами церкви обогатить свое семейство.

Стращными злоупотребленіями своей власти уничтожая всякій сльдъ самостоятельности народныхъ церквей, посягая на права личныя и народныя, папа унижаль вмьсть съ тъмъ и самое достоинство церкви, безчестилъ святость въры, прикрывая ея именемъ планы свътскаго честолюбія, мірскіе замыслы, пизкія цъли. Стоитъ лишь вспомнить, какой характеръ приняли теперь папскіе интердикты. За попытку Венеціи овладъть Феррарою, Клименть V объявляетъ всъхъ подданныхъ этой республики лишенными чести, лишенными всъхъ правъ гражданскихъ, педостойными и неспособными исправлять какую-либо должность до четвертаго покольнія; все ихъ движимое и

недвижамое имущество, всъ владънія республики во всъхъ частяхъ свъта, подлежащими конфискаціи, всъмъ и каждому позволяєть ихъ грабить безнаказанно; — вызываеть всъ власти земныя преслъдовать Венеціянцевъ и обращать ихъ въ рабство 77). Въ другой разъ Венеціянцы подвергаются такому страшному приговору за то, что не хотъли ссудить неаполитанскаго короля своими галерами. Нъсколько десятковъ льтъ послъ, Григорій XI такой же интердиктъ обращаетъ противъ Флорентійцевъ 78).

Такое правственное паденіе не останавливается на высоть папскаго престола. Примъръ верховнаго пастыря церкви увлекаетъ за собою все духовенство. Все духовное сословіе слъдуетъ по направленію, данному папою. Порча, начинаясь у вершины, распространяется на все тъло, проникаетъ до самыхъ низшихъ слоевъ. Подобно папъ, все духовенство забываетъ о высокомъ своемъ назначеніи и утопаетъ въ мірскихъ заботахъ. Папа эксплоатируетъ народныя церкви для своихъ свътскихъ цълей: духовенство, вдвое вознаграждая свои убытки, разными путями накопляетъ въ рукахъ своихъ огромныя богатства и все вниманіе обращаетъ на увеличеніе своихъ владъній <sup>79</sup>). Церковь дълается особеннаго рода заведеніемъ

<sup>75)</sup> Joh. Villani, lib. XI, cap. 20. Si trovo nel tesoro della Chiesa in Avignone in moneta d'oro coniata il valere e computo di 18 milioni di fiorini d'oro, e piu. E in vesselamenti, croci, corone, e mitrie, e altri gioelli d'oro con pietre preciose, la stima di largo di valuta di 7 milioni di fiorini d'oro. (Muratori, XIII, 765).

<sup>76)</sup> Michelet, Hist. de France, III, 529.

<sup>77)</sup> Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 19.

<sup>78)</sup> Sismondi, Hist. des républ. ital. VII, 78.

<sup>79)</sup> Примъромъ могутъ служить огромныя богатства испанскаго духовенства. Монастырь Huelgas близъ Бургосъ имълъ власть надъ 14 городами, 50 мъстечками и соотвътствующимъ

лля обогащенія многочисленнаго духовнаго сословія. Всъ высокія христіанскія идеи, все великое правственное содержание въры исчезаетъ: остаются однъ лишь мертвыя формы, которыя служать духовенству средствомъ для корыстныхъ целей. Некогда духовное сословіе нравственностью и образованіемъ стояло несравненно выше другихъ сословій, бывало даже единственнымъ хранителемъ науки: теперь отовсюду раздаются жалобы и нареканія на невъжество, злоупотребленія, дурные правы порчу духовенства. Грубость, необразованность, развратъ духовенства дълается постоянною темой народной сатирической литературы XIV и XV стольтія. Весь составъ церкви страдаетъ тяжелымъ недугомъ, вся система духовной гіерархін заражена неизлечимою бользнью. Наступаеть время страшнаго разлада между идеею церкви и ея внъшнимъ проявленіемъ. Панская всемірная монархія обращается въ невыносимую тиранію, духовная опека папы надъ христіанствомъ дълается физическимъ гнетомъ, власть, чисто нравственная по своей природъ, опирается на матеріяльныя средства; церковь, которой ввърены драгоцъннъйшіе духовные интересы народовъ, становится мірскимъ учрежденіемъ; сословіе, которому поручено толкованіе Закона Божія, приводить въ соблазиъ весь міръ своею безиравственностью и невъжествомъ. Подъ вреднымъ вліяніемъ

папскаго престола, всъ стороны церкви прихолятъ въ противоестественное состояние. Папство тяготъетъ налъ народными церквами своими взысканіями, постояннымъ вмъщательствомъ; духовенство отдъльныхъ государствъ тяготъетъ надъ прочими сословіями своими огромными богатствами, своими преимуществами, своею независимостью; духовенство живеть трудами другихъ сословій, пользуется всъми выгодами своего положенія въ государствь, пользуется защитою свътской власти, и взамънъ за это не несетъ никакихъ тяжестей и повинностей. Духовенство знаетъ только о правахъ своихъ: забываетъ объ обязанностяхъ. Вся тяжесть поддержанія государственной машины падаетъ на другія сословія: церковь умъетъ только потреблять, по ничего не производить. Паства христіанская оставлена въ сиротствъ своими пастырями; върованія, понятія, совъсть христіанства отданы на произволъ судьбы. Вся церковная гіерархія отъ папы до приходскаго священника отчуждается отъ своей паствы и предоставляеть ее собственной участи. Такой глубокій разладъ между идеею церкви и ея проявленіемъ все болъе и болье поражаетъ современниковъ, все глубже проникаетъ въ сознаніе народныхъ массъ. Уже раздается голосъ Виклефа, голосъ который поражаетъ всю систему церковной гіерархіи. Несмотря на всъ громы папскаго престола, Виклефъ умираетъ спокойно: онъ высказываетъ не личное свое мнъніе, а убъжденіе большинства. Еще два или три десятка лътъ — и съмя, брошенное Виклефомъ, упадетъ на плодотворную почву Чехіи и широко разрастется. Уже на всъхъ концахъ Европы подымаются оппозиціонныя сти-

числомъ деревней. Годовой доходъ Толедскаго архіепископа превышалъ 80,000 дукатовъ. Доходы подчиненныхъ ему приходскихъ священниковъ простирались до 180,000 дукатовъ. *Prescott*, Gesch. der Regierung Ferdinand's und Isabella's. I. 34.

хін. На див общества, въ тишинь фландрскихъ ткацкихъ станковъ, въ низменностяхъ съверной Германіи, въ долинахъ Альповъ, въ горахъ Севенскихъ, въ городахъ Чехін идетъ глухая, подземная работа, подрывающая основы огромнаго зданія, воздвигнутаго напами. Отъ Альбигойцевъ идетъ безпрерывная традиція — за Альбигойцами следують Вальденсы, Лолларды, Бегарды, Пикарды, Катары, Патарены, Штединги, — загадочныя секты, тайныя общества, которыя чуждаются дневнаго свъта, живутъ во мракъ и неизвъстности, но тъмъ не менъе составляютъ живой признакъ бользни общества, симптомъ будущаго переворота. Рядомъ съ этою глухою оппозиціей, которой не замътитъ простой глазъ, растетъ другая оппозиція явная, открытая, сказать можно оффиціальная. Государственное начало, представляемое народною монархическою властью, кръпнетъ, чувствуетъ свою силу и уже начинаетъ отстанвать свои права въ области церковныхъ отношеній. Одна страна за другою пытается ускользнуть отъ нанскаго вліянія; правительства законодательными мърами ограждають себя противъ напскихъ узурнацій; вездъ начинается движение къ освобождению народныхъ церквей; въ издрахъ духовенства отдъльныхъ странъ Евроны появляются стремленія къ независимости; прелаты народныхъ церквей начинаютъ говорить языкомъ грознымъ для папскаго престола.

Во Франціи еще Людовику Святому приписывается такъназываемая прагматическая санкція, которая обезпечивала неприкосновенность права патронства и свободу выборовъ галликанской церкви и объявляла, что папа не можетъ назначать никакихъ налоговъ, не можетъ требовать никакой денежной суммы безъ согласія короля и народной церкви 80). Мы говорили выше о Филиппъ Краспвомъ. Прибавимъ, что большинство французскаго духовенства поддерживало своего короля въ его мърахъ противъ папы 81). Мы видъли, какъ наслъдники Бонифація обратились въ покорныхъ слугъ французскихъ королей и сдълались орудіемъ ихъ политики. Французскіе короли поддерживали всъ злоупотребленія папъ, но для того только, чтобъ раздълять съ ними добычу церкви и при помощи папъ налагать подати на свое духовенство.

Англія ръшительными законодательными мърами оградила себя противъ папскихъ посягательствъ и поставила законныя преграды злоупотребленіямъ римской куріи. Эдуардъ ІІІ отказался платить папъ дань, къ которой обязались прежніе короли. Славное правленіе Эдуарда ІІІ создало знаменитый статутъ provisores, который былъ направленъ противъ папскихъ резервацій и провизій. Въ правленіе Ричарда ІІ обнародаванъ другой еще болье знамънитый статутъ praemunire, которымъ опредълялось въч-

<sup>80)</sup> Gieseler, Kirchengesch. II, 2. Abth. 258 sq. Raumer, Gesch. der Hohenst. VI, 119.

<sup>84)</sup> Въ письмъ французскаго духовенства къ папъ говорится: quod ipsi (clerici) Domino nostro Regi in conservatione personae suae, suorumque et honorum ac libertatis et jurium dicti Regni, prout quidam nostrum, qui — membra nobilia dicti Regni tenemus, ex forma juramenti, et caeteri, qui omni debito sibi sumus fidelitatis adstricti, addessemus eidem debitis consiliis et auxiliis opportunis. Gieseler, II, 2. Abth. 202.

ное заточеніе и конфискація всего имущества противъ каждаго, кто осмълится внести въ государство папскія буллы о перемъщеніи епископовъ и о другихъ предметахъ, кто осмълится аппеллировать отъ короля къ папъ и проч. Оба эти статута положили начало независимости англійской церкви 82).

Въ Кастиліи и Аррагоніи кортесы въ соединеніи съ королевскою властью также предпринимаютъ ръшительныя мъры противъ злоупотребленій напскаго престола <sup>83</sup>). Швейцарскіе кантоны, отстоявъ храбро свою политическую независимость, съ такою же бодростью выступаютъ противъ папскихъ притязаній. Венеціянская республика всегда достойно держитъ себя въ отношеніи къ римской куріи.

Надъ одною только Германіей безпрепятственно, съ полною свободой, разыгрывается выродившаяся власть римскаго первосвященника. Великое оппозиціонное движеніе, которое мы зам'ятили при Людовикъ Баварскомъ, кончилось Рензскимъ конвентомъ. Ничтожная роль, которую играль въ отношеніи къ папъ Карлъ IV, апатія Вацлава, недостатокъ одного высшаго авторитета, способнаго поддерживать общіе интересы народа, страшное разъединеніе стремленій и цълей, какое господствовало среди разныхъ чиновъ имперіи — все это окончательно передало Германію въ руки папы, и папа безнощадно пользовался своею добычей. Въ Германіи папа вознаграждаль себъ всв убыт-ки, понесенные вслъдствіе сопротивленія другихъ народовъ. Германія сдълалась частною собственностью, помъстьемъ римской куріи, обильнымъ рудникомъ, доставлявшимъ всегда върный доходъ.

<sup>82)</sup> Gieseler, Kirchengesch. II. 128 sq.

<sup>83)</sup> Особенное негодованіе возбуждала раздача иностранцамъ испанскихъ бенефицій. *Prescott*, Gesch. der Regierung Ferd. und Isabella's. I, 33.

## L'ABA VII.

Великій расколь западной церкви и его послыдствія.

Судя по всеобщему негодованію, которое возбуждала жизнь папъ въ Авиньонъ, судя по тъмъ нареканіямъ, которыя поднимались со всъхъ концевъ Европы, казалось, что переполнилась мъра. Но папство готовило христіанскому міру еще одно досель пебывалое зрълище: 1378 года начался такъ-называемый великій расколъ западной церкви.

Послъдній изъ авиньонскихъ папъ Григорій XI, чувствуя, что, при дальнъйшемъ отсутствіи, вся римская область можетъ ускользнуть отъ его власти, ръшился, несмотря на сопротивленіе своихъ французскихъ кардиналовъ, перенести опять резиденцію въ Римъ. Въ 1377 году онъ возвратился туда; — шесть кардиналовъ не захотъли сопровождать его и остались въ Авиньонъ 1). Въ слъдующемъ 1378 году, папа Григорій XI умеръ. Коллегія кардиналовъ

состояла большего частио изъ Французовъ, неохотно послъдовавнихъ за Григоріемъ въ Римъ — имъ принадлежало въ конклавъ одиннадцать голосовъ изъ шестналнати 2): казалось несомнъннымъ, что они выберутъ папою одного изъ своихъ, и опять возвратятся съ нимъ въ Авиньонъ. Но римскій народъ, предвидя это, ръшился не допустить новаго выбора Француза. Произошло сильное волненіе, вооруженныя толпы окружили конклавъ и съ крикомъ и угрозами потребовали Римлянина или по крайней мъръ Итальяниа 3). Стъсненные кардиналы соединили свои голоса въ пользу архіепискова города Бари, Варооломея Приньяно, родомъ Неаполитанца. Новый папа принялъ имя Урбана VI, быль короновань, всв кардиналы, даже тв, которые остались въ Авиньонъ, присягнули ему и разослали по всему христіанству буллы, извъщавнія о сдъланномъ выборъ. - Урбанъ VI былъ человъкъ ученый, ревностный въ дъль въры и богослуженія, твердой воли, неподкупной правственности, врагъ встхъ злоупотребленій въ церкви, но притомъ гордый, строгій до жестокости, неумолимый, упрямый. Опъ хотъль произвести реформу въ церкви, очистить ее отъ всъхъ злоупотребленій, уничтожить симонію: но для этого ему не доставало надлежащей умъренности и хладнокровія. Онъ вздумаль начать реформу съ кардиналовъ и средствомъ для этого упо-

<sup>1)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 334.

<sup>2)</sup> Извъстія разногласять относительно числа кардиналовь. Слъдуемъ *Шрёку*, Christl. Kirchengesch. XXXI, 243. Изъ 16 кардиналовь было 4 Италіянцевъ, 1 Испанецъ, 11 Французовъ.

<sup>3)</sup> Romano lo volemo o almanco Italiano!

требиль ругательства, злословіе и угрозы. Онъ сталь публично упрекать кардиналовъ въ безиравственности, дурной жизни, жадности къ деньгамъ и роскоши 4), а потомъ сталь отнимать у нихъ бенефиціп. Обиженные кардиналы пожальли о сдъланиомъ выборь, удалились изъ Рима, объявили выборъ Урбана вынужденнымъ вслъдствіе внъшняго натиска и потому не каноническимъ и не лъйствительнымъ, и избрали новымъ папою кардинала Роберта Женевскаго, извъстнаго своею жестокостью и безчеловъчіемъ предводителя кондотьеровъ. Онъ принялъ имя Климента VII и, разсчитывая на покровительство французскаго короля, поселился въ Авиньонъ. Такимъ образомъ произошелъ великій расколъ въ церкви. Явилось двое папъ и два папскіе двора — одинъ въ Римъ, другой въ Авиньонъ 5). Западная Европа раздълилась на двъ половины: Франція, Шотландія, Савоя, Лотарингія, Кастилія, Аррагонія и Наварра, признали авиньонскаго; Германія, Италія, Англія, Данія, Швеція, Польша, Пруссія— римскаго папу. Четыре десятильтія продолжалось такое состояніе. Когда умираль который-нибудь изъ папъ, или римскій или авиньонскій. кардиналы избирали на его мъсто другаго. Послъ смерти Климента VII, въ Авиньонъ избранъ былъ Бенедиктъ XIII (Peter de Luna) — въ Римъ, по смерти Урбана VI, Бонифацій IX, потомъ Инпокентій VII, наконецъ Григорій XII.

Оба папы доказывали законность своего выбора, мънялись ругательствами, возводили другъ на друга страшныя
обвиненія, своею бранью наполняли всю Еврону. Между
Римомъ и Авиньономъ завязался странный діалогъ. Римъ
поднялъ громкій крикъ противъ порчи Авиньона: Авиньонъ отвъчалъ обвиненіями, не менъе справедливыми. Все,
что еще оставалось въ тайнъ, теперь выведено было наружу, разглашено самыми папами во всъ концы міра;
современники услыхали такія вещи, которыхъ даже и
не нодозръвали. Папы не усомнились дълать другъ на друга
формальные доносы. Наконецъ, противники стали проклинать другъ друга, обличать въ ереси и проповъдывать
одинъ противъ другаго крестовый походъ.

Злоупотребленія папской власти, во время раскола, превзошли всякое понятіє. Каждый изъ папъ дълаль свои требованія, какъ единственный законный глава церкви. Западное христіанство должно было содержать теперь два папскіе двора, вмъсто одного. Оба папы нуждались въ деньгахъ и прибъгали къ самымъ стъспительнымъ финансовымъ мърамъ. Авиньопскій папа Климентъ VII быль въ совершенной зависимости отъ французскаго короля и раздъялть съ регентомъ Людовикомъ Анжуйскимъ добычу церкви. Часто случалось, что кардиналы переходили отъ одного папы къ другому. Для того, чтобы увеличить преданность своихъ 36-ти, большею частію французскихъ, кардиналовъ и удержать ихъ при себъ, Климентъ надъляль ихъ постоянно лучшими вакантными мъстами французской церкви такъ, что нъкоторые соединяли въ своихъ

<sup>4)</sup> Theodorici à Niem de Schism. lib. 1, cap. 4 et 5, pag. 6, sq.

<sup>5)</sup> Урбанъ VI, по удаленія 16-ти избравшихъ его кардиналовъ, наименоваль большос число новыхъ: — viginti sex cardinales una die creavit — говоритъ Theodor. à Niem, lib. I, cap. 12, p. 13.

рукахъ по 400 и 500 бенефицій <sup>6</sup>). Наслъдникъ Климента VII, Бенедиктъ XIII, превзошелъ его въ злоупотребленіяхъ разнаго рода <sup>7</sup>). Римскій папа, Урбанъ VI, былъ честнъе своихъ французскихъ соперниковъ, однакожь ему принадлежитъ сокращеніе срока юбилея на 33 года <sup>8</sup>). Но при преемникъ Урбана, Бонифаців IX, финансовыя мъры римской курін приняли наконецъ характеръ чистаго обмана. Бонифацій сталъ продавать одну и ту же бенефицію или

церковную должность шести — даже восьми разнымъ лицамъ, и то еще при жизни настоящаго ея обладателя <sup>9</sup>). По смерти бенефиціанта, являлось вдругъ нъсколько претендентовъ, каждый съ купленною папскою экспектанціею въ рукахъ. Начинались тяжбы: это опять было выгодно для папы, потому что такія дъла поступали въ Римъ и поддерживали доходы папской канцелярін <sup>10</sup>).

<sup>6)</sup> Chronique de S. Denys къ 1318 г. такъ говоритъ о «раппузскомъ папъ Климентъ VII: Clement avoit bien trente six
Cardinaux, lesquels meus de grands avarices soustindrent d'avoir
à peine tous les bons benefices de ce Royaume par divers moyens,
et énvoyèrent leurs serviteurs parmi le Royaume enquerans de
la valeur des Prélatures, Prieurez et autres benefices: et usoit
Clement de reservation, donnoit graces expectatives et anteferri
aux Cardinaux. Et fut la chose en ce poinct, que nul homme
de bien tant de l'Université que autres ne pouvoient avoir benefices. Exactions se faisoient tant de vaquans que de dixiesmes
et d'arreraiges des choses qu'on disoit estre dedans la Chambre
Apostolique et poursuivoit on les heritiers des gens d'Eglise,
et disoit-on que tous leurs biens devoient estre au Pape: et
seroit chose trop longue à reciter les maux, qui se faisoient etc.
Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 130 (стараго изданія).

<sup>7)</sup> Въ Appellatio interposita per Universitatem Parisiensem a Domino Benedicto. d. d. 6. Januar. 1406. читаемъ между прочимъ: Exquisivit vir iste modos alios astutiores congerendae pecuniae, monetam mutavit, qua saepe pro quatuor millibus quinque colliguntur. — Monetam auream regni recipere nolunt ejus ministri, nisi supra proprium valorem certam summam recipiant. Excommunicant saepe, ut absolutione pauperes spolient. Gieseler, II, 3. Abth. 144.

<sup>8)</sup> Theodor, à Niem de Schism, lib. I. cap. 68, pag. 73.

<sup>9)</sup> Schlosser, Weltgesch. in zusammenh. Erz. IV, 2. Th. 474.

<sup>10)</sup> Нельзя не привести изъ Өеодорика Нимскаго слъдующаго мъста о Бонифаців IX: de Schism. lib. II. cap. 8. pag. 82. Hic Bonifacius suique secretarii et cubicularii in principio sui pontificatus unius anni spatio vel plus, primam, quae erat V. Id. Novem. plus offerentibus vendiderunt tam inverecunde ac frequenter; quod passim devenit in derisionem etiam populorum illa venditio, et ibidem Bonifacius sub pacto quaecunque beneficia ecclesiastica ubicunque locorum vacantium, sive reservata essent sive non, dispositioni Apostolicae, sub dato obitus corum, qui ea vivi possidebant, vendidit, et haec mercimonia publica multis annis duraverunt in curia Bonifacii. Invenisses etiam tunc plerosque cursores per Lombardiam et alias partes Italiae discurrere, perscrutantes, num infirmarentur aliqui pinguia ecclesiastica beneficia obtinentes, et si aliquos invenerunt aegrotantes, tunc currebant ad Romanam curiam, et mortem talium intimabant illis, qui super hoc ipsos pretio conduxerunt. Sed Pontifex ipse ut pote improbus mercator, quandoque etiam sub eodem dato unum et idem sacerdotium pluribus vendens, veluti novum proclamabat, pro secundo, tertio vel quarto, concurrentibus simul in dato super uno et eodem beneficio sic vacante, quod illi duntaxat providere voluit, propterea volentibus excludere alios ab ipso Bonifacio habentes gratias expectativas, novas gratias posteriores in Dato vendidit cum clausula Anteferri (т. е. такіе должны были имъть предпочтеніе) per multos annos et tamdiu, donec nulli vel pauci illarum gratiarum invenirentur emptores.

Можно себъ представить, какое впечатлъніе должны были производить на современниковъ двое папъ. Народы христіанскіе, съ незапамятныхъ временъ, воспитаны были въ понятіяхъ о необходимомъ единствъ церкви. Единство церкви есть главный членъ въры, первое условіе бытія церкви; понятіе единства неразлучно съ самою идеею церкви. Покольнія передавали покольніямъ это убъжденіе. Въ папъ народы западной Европы привыкли видъть живой образъ, внъшнее представление этого единства. Теперь — не говоря уже о жалкомъ состоянія, о злоупотребленіяхъ церкви — самое первое условіе ея бытія было нарушено, уничтожено. Масса христіанъ латинскаго обряда чувствовала себя оскорбленною въ завътныхъ върованіяхъ и убъжденіяхъ своихъ. Глубоко затронута была совъсть западнаго христіанскаго общества. Многочисленная паства римской церкви, привыкшая видъть въ папъ намъстника Інсуса Христа на земль, не была теперь въ состояніи разузнать изъ противоръчивыхъ доказательствъ и свидътельствъ, которому изъ недостойныхъ пастырей, ругавшихъ и проклинавшихъ другъ друга, законнымъ образомъ принадлежало управление церкви. Двое папъ! - образъ этотъ какъ страшное привидъніе носился надъ народными массами, порождаль въ душахъ тягостное сомнъніе, безпокоиль совъсть върныхъ сыновъ церкви. Легко себъ представить, какъ певыносимо было такое сомнъніе въ эти въка свъжаго и теплаго религіознаго чувства. Который изъ папъ истинный напа? Признавши одного изъ нихъ, можно было ошибиться, и тогда страшная опасность грозила душъ христіанина: онъ добровольно навлекалъ на

себя справедливый гиввъ Божій, сомнительнымъ становилось самое спасеніе въ будущей жизни.

При такомъ тревожномъ состояніи духа народныхъ массъ, въ нервый разъ идея церкви ръшительно отдълилась въ народномъ сознаніи отъ ея внашняго представленія. Тогдашняя западная церковь, принявшая на себя совершенно мірской характеръ, раздираемая ссорами папъ и ихъ кардиналовъ, показалась современникамъ явнымъ отрицаніемъ настоящей церкви Христовой. Порча церкви, глубокое искажение ея назначения, сдълались очевиднымъ для всъхъ. Тогда со всъхъ концовъ Европы поднялся одинъ мучительный крикъ, требовавшій псправленія, реформы искаженной церкви и прежде всего прекращенія раскола, возстановленія единства. Всв взоры устремились на модей свъдущихъ, ученыхъ, докторовъ богословія, членовъ университетовъ, свътила церкви. Общественное митніе, голосъ народный, обратился къ нимъ съ требованіемъ указать средства для прекращенія раскола, прінскать лъкарство противъ страшной бользии церкви, подвигнуть ее изъ ея глубокаго паденія. И естественно — люди свъдущіе и ученые должны были знать нужды церкви, ея недостатки и настоящее назначение; имъ, какъ здоровымъ частицамъ въ тълъ церкви, и слъдовало спасать частицы зараженныя.

Между всъми университетами тогдашняго времени, первое мъсто занимаетъ Парижскій. — Другіе университеты называли его alma mater, считали себя его колоніями, были

устроены по его образцу 11). Парижскій университеть имълъ всегда самыхъ лучшихъ профессоровъ богословія и схоластической философіи; богословскій его факультеть пользовался высшимъ авторитетомъ въ западномъ христіанствъ. Огромное количество студентовъ стекалось къ нему со всъхъ сторонъ Европы. Число ихъ доходило обыкновенно до дватцати тысячь. Университеть Парижскій отличался всегда независимымъ духомъ и умълъ защищать свои права противъ папъ и государей. Участіе въ великихъ дълахъ церкви и государства, какъ напр. въ споръ Филиппа IV, съ Бонифаціемъ XIII, въ дълв ордена Тампліеровъ, чрезвычайно возвысило его значеніе 12.). Въ несчастное правленіе Карла VI онъ принимаеть самое живое и рышительное участіе въ дълахъ государственныхъ и становится во главъ народнаго движенія 13). Теперь, въ смутное время раскола, университетъ Парижскій, оправдывая всеобщія ожиданія, смъло принимаеть въ свои руки иниціативу въ великомъ дълъ реформы церкви, дълается могучимъ органомъ общественнаго мнънія и, при упадкъ и порчь всъхъ установленныхъ, законныхъ властей церкви, достигаетъ небывалаго и грознаго для самого папскаго престола авторитета.

Три великія свътила церкви (luminaria ecclesiae), три славные профессора и великіе писатели, Петръ д'Айли, Іоаннъ Жерсонъ и Николай Клеманжисъ, озаряли къ концу XIV и началу XV стольтія особеннымъ блескомъ Парижскій университетъ, давали ему тонъ, руководили его дъйствіями. Эти великіе доктора и всъ имъ подобные люди, какъ во Франціи, такъ и въ другихъ странахъ 14), давно уже со скорбію смотръли на плачевное состояніе церкви. Расколъ представилъ во всей наготъ ея язвы, открылъ всъмъ глаза и доставилъ возможность свободнаго и безпристрастнаго сужденія. Въ прежнія времена только отдъльные голоса подымались противъ злоупотребленій папъ и духовенства. Теперь, въ виду раскола и его послъдствій, всъ лучшіе, образованные люди, самые ревностные побор-

<sup>11)</sup> См. о Парижскомъ университеть Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXX, 64 sqq.

<sup>12)</sup> Университетъ вмъстъ съ королемъ аппеллируетъ отъ Бонифація VIII къ вселенскому собору, въ процессъ Тампліеровъ подаетъ свое мнъніе противъ ордена. Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXVI, 578 sq.

<sup>13)</sup> Michelet, Histoire de France, livre VIII. chap. I, II et III.

<sup>14)</sup> Вотъ нъкоторые изънихъ: Іоания де Варения, профессоръ Сорбоны, который вель замъчательную переписку съ Бене-AHETOM'S XIII. Schröckh, XXXI, 305 sqq. - Henricus de Hassia v. de Langenstein, вицеканциеръ Парижскаго университета, потомъ профессоръ богословія въ Вѣнѣ, написавшій: Consilium pacis de unione ac reformatione Ecclesiae in consilio universali quaerenda. Neander, II, 2. Abth. 703 sq. - Theodoricus à Niem, папскій аббревіаторъ, потомъ епископъ Верденскій. Изъ главнаго его сочиненія de Schismate мы привели уже много и еще приведемъ нъкоторыя мъста, Schröckh, XXXI, 243. - Richard Ullerston, профессоръ въ Оксфордъ, написавний: Petitiones, quoad reformationem Ecclesiae militantis. Gieseler, II, 3. Abth. 166. -Franciscus Zabarella, Флорентійскій епископъ, потомъ кардиналь, котораго трактать de Schismate напечатань вмъстъ съ сочиненіемъ Өеодорика Нимскаго (Argentorati 1609). - Mattheus de Cracovia, написавшій: de squaloribus Romanae curiae. Gieseler, II. 3. Abth. 164 и много другихъ.

ники римской церкви сдълались противниками панской системы. Всъ лучшіе люди отвратили свои взоры отъ печального зрълища, которое представляла дъйствительность, и устремили ихъ въ первыя времена существованія церкви. Тамъ они искали ея идеала, тамъ надъялись найдти средства и способы для прекращещія раскола и возстановленія первоначальной чистоты. — Первое, что поражало каждаго, при такомъ сравненіи древняго состоянія церкви съ новымъ, было чрезмърное увеличение папской власти, неслыханныя узурпаціи и злоупотребленія римской курін. Ничего подобнаго не было въ древнія, лучшія времена церкви, въ эпоху ея евангельской чистоты. Естественно, что посль этого папа долженъ былъ показаться главнымъ виновникомъ всехъ золъ. Онъ былъ источникомъ всехъ злоупотребленій, онъ своимъ мірскимъ направленіемъ пагубнымъ образомъ подъйствоваль на всю церковь и низвель ее съ прямаго пути, онъ своимъ дурнымъ примъромъ развратилъ духовенство, онъ уничтожилъ самостоятельность народныхъ церквей, онъ, наконецъ, былъ единственственною причиною раскола. Папа — главный виновникъ порчи и искаженія церкви, въ чрезмърномъ преувеличеніи его власти лежить корень зла: - слъдовательно, для того, чтобы исцалить церковь, возстановить ее въ первоначальной чистоть, сльдуеть уничтожить этоть корень зла, ограничить власть папы; — для того чтобы произвести реформу въ церкви, надобно прежде всего реформировать римскую курію. Вотъ главная мысль оппозиціоннаго движенія, возникшаго въ нъдрахъ самой церкви вслъдствіе раскола, — вотъ profession de foi всей либеральной партіп, желавшей реформы <sup>15</sup>). Эта аппозиція, образовавшаяся въ нъдрахъ самой церкви, не доходила еще до мысли о возможности совершеннаго устраненія папы <sup>16</sup>). Убъжденіе въ пеобходимости внъшняго единства церкви было еще во всей силъ. Папа былъ изображеніемъ этого единства, безъ папы оно казалось невозможнымъ. Либеральная партія внутри церкви считала возможнымъ ограниченіе папской власти безъ нарушенія единства церкви — и поставила себъ задачею достиженіе такого ограниченія и возстановленіе единства, уничтоженнаго расколомъ.

Но какимъ путемъ достигнуть прекращенія раскола, какимъ путемъ ограничить власть папы и искоренить всъ злоупотребленія римской куріи? Нельзя было, какъ это увидимъ въ послъдствіи, надъяться на то, чтобы который нибудь изъ папъ, римскій или авиньонскій, добровольно отказался отъ престола и такимъ образомъ положилъ конецъ пагубному раздвоенію. — Равнымъ образомъ трудно было ожидать, чтобы оба соперника согласились сложить съ себя власть и уступить ее третьему. Тъмъ менъе еще было надежды на то, чтобы папа добровольно отказался отъ всъхъ преувеличеній своей власти, чтобы самъ ограничилъ ее и умърилъ свои притязанія. Невозможно было ожидать, чтобы иниціатива въ дълъ реформы церкви вы-

<sup>15)</sup> Мы называемъ ее либеральною въ отличіе отъ радикальнаго направленія Виклефа и Гуса.

<sup>16)</sup> Только рѣдкіе примѣры такого убѣжденія встрѣчаются въ рядахъ партія, называемой нами либеральной. Примѣры у Гизелера, Kirchengesch. II, 3. Abth. 161.

шла отъ папскаго престола, чтобы папа прекратилъ добровольно вст тъ злоупотребленія, которыя были такъ полезны для римской куріи и приносили столько дохода. Напротивъ, интересъ папы былъ, удерживать все in statu quo и не допускать ни малъйшаго отступленія отъ принятой однажды системы. На этомъ основывалось его значеніе, какъ абсолютнаго монарха церкви. Plenitudo potestatis apostolicae, въ силу которой дъйствовалъ пана, не допускала ни какого ограниченія. Вся сущность папской власти главнымъ образомъ состояла въ ея неограниченности. Очевидно, что пока папа былъ признаваемъ высшею инстанціею въ церкви, пока ему приписывалось право исключительной иниціативы во всъхъ законодательныхъ мърахъ, словомъ, покамъсть признавались истинными всъ начала и понятія, легшія въ основу папскихъ декреталій XI, XII, XIII, и XIV стольтій 17), до дъхъ поръ нельзя было думать ни о прекращении раскола, ни о реформъ папской системы. — Для достиженія того и другаго надобно было найдти другую исходную точку, надобно было признать трибуналъ высшій, нежели папа, трибуналь, который рышиль бы окончательно споръ между Римомъ и Авиньономъ, законодательную же иниціативу перенести къ другому центру. Словомъ, отъ понятія абсолютной папской монархіи надобно было возвратиться къ болъе свободнымъ началамъ древней церкви. Такъ и слъ-

лала либеральная церковная оппозиція. Въ древней церкви она нашла готовое средство противъ всъхъ золъ времени вселенскіе соборы, на которыхъ ръшались всъ великія дъла церковныя и предпринимались общія законодательныя мъры. Вселенскіе соборы представляли собою всю церковь, были органомъ, посредствомъ котораго выражалась совокупная ея воля. — Для прекращенія раскола и произведенія реформы необходимо было признать истанцію высшую нежели папа: естественно, что такою высшею инстанціею должна была показаться сама церковь, представляемая соборомъ, церковь, изъ среды которой избираемъ былъ напа. Не церковь существовала для папы, но папа для церкви. Церковь каждый разъ производила изъ себя новаго папу, она относилась къ нему, какъ пъчто первоначальное, постоянное къ производному, случайному: - слъдовательно, ея совокупная воля, выраженная соборомъ, должна была имъть перевъсъ надъ личною волею папы. - Свъжіе историческіе факты, всемъ известные, подкрепляли это мненіе. Филиппъ Красивый, въ споръ своемъ съ Бонифаціемъ VIII, Лудовикъ Баварскій, въ борьбъ съ Авиньонскими папами, аппелировали отъ пристрастныхъ приговоровъ панскаго престола къ собору, какъ къ высшему трибуналу. Чъмъ отдаленнъе прошедшее, тъмъ болъе представлялось примъровъ, говорящихъ въ пользу соборовъ. Древній обычай приписывалъ императорамъ право, въ случав раскола, внутреннихъ раздоровъ въ церкви или внашнихъ опасностей, созывать соборы и предпринимать всъ мъры для возстановленія мира и единства. Императоры Фридрихъ Барбарусса, Генрихъ III и еще прежде Оттонъ I,

<sup>17)</sup> T. e. Decretales Gregorii, Sextus liber Decretalium Bonifacii VIII, Constitutiones Clementis V s. Clementinae, Extravagantes Joannis XXII st Extravagantes communes.

пользовались этимъ правомъ и были счастливы въ своихъ усиліяхъ. Въ то врема, когда еще и не слышно было о римскомъ папъ и его супрематъ, вселенскіе соборы уничтожали расколы и ереси, издавали законы, обязательные для всей церкви, положили основание всему церковному устройству. Въ нихъ сосредоточивалась вся законолательная власть церкви. Папы, пользуясь обстоятельствами, малопо малу присвоили себъ эту власть de facto и низвели соборы на степень совъщательныхъ собраній. — Но развъ слъдовало отсюда, что церковь и de jure лишилась своего права вслъдствіе папской узурнаціи? Могла ли папская узурпація окончательно уничтожить природное право церкви, связанное съ самымъ ея началомъ, неразлучное съ ея существомъ, и отнять безвозвратно законодательную власть у соборовъ? - Такія мнанія все болье и болье распространялись даже между ревностными приверженцами римской церкви. Получая свое начало въ Парижскомъ и другихъ упиверситетахъ, они мало-по-малу дълались всеобщимъ достояніемъ. Требованіе собора сдълалось сигналомъ всъхъ благонамъренныхъ людей. Подъ вліяніемъ продолжавшагося раскола, въ виду соблазна, производимаго паною и антипаною, либеральная церковная оппозиція малупо-малу выработала изъ своихъ мизній цълую теорію, составила по своимъ началамъ новую систему церковнаго устройства. Начала, высказанныя главами этой оппозиціи, выразились потомъ въ соборахъ въ Пизъ, Костницъ и Базель. — Излагаемъ вкратцъ главныя положенія этой . теоріи, основываясь преимущественно на сочиненіяхъ

Жерсона, который полнъе другихъ высказалъ начала, приведенныя въ дъйствіе великими соборами XV стольтія 18).

Какъ Жерсонъ такъ и всъ другіе приверженцы либеральной оппозиціонной партіи оставляють, неприкосновенною всю систему перковной гіерархіи; они хотятъ только очистить ее отъ всъхъ чуждыхъ ей элементовъ, наросшихъ въ теченіи времени и подвести ее ближе къ первоначальному образцу древней церкви 19). Они принимають перковную гіерархію со всьми ся ступенями, начаная отъ папы до приходскаго священника, какъ нъчто непреложное, пеизмънное, какъ божественное учреждение. Римская церковь, какъ cathedra Petri, представляетъ виъшнимъ образомъ единство церкви. Папа есть преемникъ Св. Петра, ему принадлежитъ верховное управление церковью 20). Но признавая власть папы, оппозиціонная партія ставить на первомъ планъ идею церкви, какъ нъчто первоначальное и высшее. Истинный, безусловно необходимый, постоянный, невидимый глава церкви есть Інсусъ Христосъ. Онъ неразрывно связанъ съ церковью, какъ

<sup>18)</sup> Joannis Gersonii opera omnia ed. L. du Pin. (Antwerpiae 1706) преимущественно томъ II-ой, который содержить въ себъ все относящееся къ расколу и соборамъ.

<sup>19) (</sup>Concilium) praecipue debet intendere — ad hoc quod, Hierarchicus Ordo — multipliciter turbatus, reformetur ad similitudinem Coelestis Hierarchiae, et conformiter ad regulas primitus institutas. Joann. Gers. Propositiones praedicatae in concil. gener. Constantiensi (du Pin, II, 272).

<sup>20)</sup> Joann. Gers. Tractatus de potestate ecclesiastica etc. consideratio X. (du Pin. II. 239).

съ своимъ духовнымъ тъломъ — согриз mysticum <sup>21</sup>). Опъ постоянно пребываетъ въ ней, распространяетъ на цълое и на части свое животворящее вліяніе, проникаетъ все своимъ духомъ <sup>22</sup>). На этой неразрывной, постоянной связи церкви съ ея невидимымъ главою и основывается существенное, внутреннее ея единство <sup>23</sup>). Внъшнее, видимое единство, единство церковнаго управленія, необходимое для полноты ея организма, выражается въ папъ. Но папа есть только сарит secundarium ecclesiae <sup>24</sup>). Между папою и церковью пътъ неразрывной, постоянной связи <sup>25</sup>). Папа есть видимый, временной, случайный глава церкви <sup>26</sup>). Церковь каждый разъ производитъ его изъ

себя 27), следовательно папа находится въ зависимости отъ нея. Случается, что церковь остается изкоторое время безъ такого видимаго главы, напримъръ при упраздненін папскаго престола, въ случав спорнаго или двойственнаго выбора, когда существуетъ сомнъніе въ томъ, кто истинный напа. Въ такія времена церковь находится подъ непосредственнымъ управленіемъ и покровительствомъ своего невидимаго главы Інсуса Христа. Отсюда слъдуеть, что церковь, независимо отъ папы, имъетъ свое собственное, самостоятельное существованіе. Отъ Інсуса Христа она получила свое начало: отъ него непосредственно исходить ея власть, достоинство и значение 28). На этомъ основаніи церковь можеть законным в образом в собраться во имя своего невидимаго главы во вселенскій соборъ, особенно когда дъло идетъ о возстановлении ея единства. Это видно изъ словъ Інсуса Христа: «идъже два или три собрани во имя мое, ту есмь посредъ ихъз. При этомъ, говорить Жерсонъ 29), следуеть заметить, что I. Христосъ не говоритъ во имя Петра или Павла, но «во имя мое». Этимъ онъ хочеть выразить, что гдъ върующіе собираются во имя Христа т. е. для блага церкви, тамъ онъ присутствуетъ среди нихъ, какъ руководитель и не-

<sup>21)</sup> Ecciesia habet indefectibilem sponsum Christum, sic quod lege stante, nec Christus potest ipsi sponsae suae Ecclesiae dare libellum repudii, nec e contra. — Joann. Gers. Propositiones praedicatae in conc. gener. Constant. (du Pin, II, 271).

<sup>22)</sup> Joann. Gers. Propositio facta coram Anglicis etc. consideratio II. (du Pin, II., 125).

Joann. Gers. Propositiones utiles ad exterminationem praesentis schismatis (du Pin, II, 112).

<sup>24)</sup> Joann. Gers. Propositio facta coram Anglicis etc. consideratio II. (du Pin., II, 125).

<sup>25)</sup> Ecclesia non ita ligatur matrimoniali vinculo ad Vicarium indefectibilis sponsi, quin mutuo se possint absolvere, et dare libellum repudii. *Joann. Gers.* Propositiones praedicatae in Concil. gener. Constant. (du Pin, II, 271).

<sup>26) (</sup>Papa) — qui quodammodo accidentalis et mutabilis est. Joann. Gers. Tractatus de unitate ecclesiastica, consideratio III. (du Pin, II, 115).

<sup>27)</sup> Veri cardinales in electione Papae vices gerunt Universalis Ecclesiae Christianae. — Joann. Gers. Octo conclusiones etc. (du Pin, II, 110).

<sup>28)</sup> Joann. Gers. Propositiones utiles ad exterminationem praesentis schismatis etc. (du Pin, II, 112).

<sup>29)</sup> Propositiones utiles etc. l. c.

погращительный наставникъ 30). Что церковь имветъ право для возстановленія своего единства собираться во вселенскій соборъ, это Жерсонъ доказываетъ изъ законовъ природы. Каждое тъло въ природъ производитъ само собою естественное противодъйствие всему, что грозитъ ему разрушениемъ: - если же это тъло олушевленное, то оно но необходимости соединяеть всъ свои члены и силы для того, чтобъ сохранить свою цълость и единство и отразить все, что грозить уничтожениемъ этой цълости и единству: то же можно сказать о всякомъ гражданскомъ обществъ. Почему же духовное тъло церкви не могло бы пользоваться такимъ же правомъ и соединять всъ свои силы для того, чтобъ сохранять свое единство и устранить все, что нарушаетъ внутреннюю гармонію его организма 31)? И по естественному и по божественному праву, которому не въ силахъ противоръчить никакой положительный законъ, церковь можетъ образовать изъ себя вселенскій соборъ, когда дъло идеть о возстановленіи единства и порядка церковнаго и то не только de auctoritate D. Cardinalium, но при помощи и содъйствін каждаго государя или всякаго христіанина 32). Право созывать соборы присвоиль себъ папа - но изъ этого не слъдуетъ, что бы церковь лишилась его навсегда; напротивъ,

она обладаеть этимъ правомъ in potentia et in actu 33). Никакая буква положительнаго закона не въ состоянін уничтожить того, что основывается на божественномъ и естественномъ правъ 34). Особенно же есть такіе случан, въ которыхъ церковь не только можетъ, но обязана созвать вселенскій соборъ, даже безъ позволенія папы. Эти случан суть следующіе: если во время упраздненія напскаго престола возникаетъ ересь или начинается гоненіе на церковь; если въ такое время или въ случав другихъ важныхъ обстоятельствъ папа окажется сумасшедшимъ или зараженнымъ ересью 35); если папа ведетъ развратную жизнь и производить соблазнь; если папа отказывается созвать соборь, котораго требують предаты и народы 36); если какое нибудь важное двло, касающееся церковнаго управленія, должно быть рашено на соборъ, а папа медлить его созваніемъ; если предшествующій соборъ назначиль срокъ, въ который долженъ происходить слъдующій, папа же, несмотря на это, не созываетъ собора; если въ церкви возникаетъ расколъ, слу-

<sup>30)</sup> Ipse assistit eis tanquam director et infallibilis rector.

Joann. Gers. Propositiones utiles ad exterm. praes. schism., (du Pin, II, 112).

<sup>32)</sup> Joann. Gers. Tractatus de unitate ecclesiastica, consideratio II, (du Pin, II, 114).

<sup>33)</sup> Neque enim est de immediato ac immutabili jure, divino vel naturali, quod Ecclesia se non possit congregare et unire sine papa, aut sine aliquo particulari Statu vel Collegio, ubi in casu cadere potest mors vel error. — Joann. Gers. de unitate ecclesiastica, consideratio II. (du Pin, II, 115).

<sup>34)</sup> Joann. Gers. Propositiones utiles ad extermin. praes. schism. (du Pin, II, 413).

<sup>35)</sup> Joann. Gers. Propositiones utiles etc. (du Pin, II, 113).

<sup>36)</sup> Joann. Gers. Propositio facta coram Anglicis etc. consideratio IV (du Pin, II, 129).

чается спорный или двойственный выборь, если являются многіе претенденты на папскій престоль <sup>37</sup>). Геприхъ изъ Гессена или Лангенштейнъ, который первый предложилъ соборъ, какъ средство для возстановленія единства церкви, упоминаетъ еще о двухъ случаяхъ, именно: если по смерти папы всъ кардиналы будутъ убиты, то новый папа долженъ быть избранъ соборомъ; если кардиналы вслъдствіе собственныхъ несогласій или по причинъ внъшнихъ препятствій не могутъ составить конклава для избранія новаго папы, то опять это дъло принадлежитъ собору <sup>38</sup>).

Церковь, представляемая соборомь, выше папы, ибо такой соборь, соединившійся во имя Інсуса Христа и руководимый Святымъ Духомъ, не можеть ни грышить, ни ошибаться; между тымь папа и кардиналы, какъ люди подверженные слабостямъ и недостаткамъ, грышатъ и ошибаются <sup>39</sup>). Одно изъ завлюченій парижскаго университета такъ доказываетъ превосходство церкви и собора надъ папою <sup>40</sup>): — Церковь нужные и полезные папы, ибо внъ ея никто не можеть спастись, безъ паны же

спаслись многіе; онъ нуженъ только для единства церкви. Перковь своимъ достоинствомъ выше папы, ибо "она есть неразлучная невъста І. Христа; почетнъе напы, пбо І. Христосъ надълилъ ее безчисленными дарами, милостями, таинствами; сильные и могущественные папы, ибо врата ада никогда не преодольють ея, а папу преодольвали часто: она тверже въ въръ, ибо не можетъ уклониться отъ нея такъ, какъ папа; она мудръе папы по причинъ большаго числа мудрецовъ въ ней находящихся. Изъ всего этого следуетъ, что церковь выше папы нана, избранный церковью, нользуется своею высшею властью, какъ слуга церкви (ministerialiter), хотя первоначально (principaliter) онъ получаетъ ее отъ Бога. Власть, которою папа пользуется actualiter, находится virtualiter въ самой церкви. Она-то собственно получила отъ Інсуса Христа ключи царствія небеснаго, ибо Петръ, которому даны были эти ключи, означаеть, по объяснению святаго Августина, перковь: отъ церкви принимаетъ ихъ папа. Церковь можетъ пользоваться этими ключами во многихъ случаяхъ, можетъ судить напу такъ какъ и всякаго другаго изъ своихъ членовъ и даже низлагать его, если папа вреденъ для церкви. Однимъ словомъ, церковь имъетъ большій авторитеть нежели папа, потому что она можеть издавать постановленія противъ которыхъ папа дъйствовать не долженъ; съ другой стороны потому что, по повельнію Христову, каждый гръшникъ долженъ быть обвиненъ предъ лицемъ церкви. Изъ всего этого Парижскій университетъ выводитъ заключение, что власть и значеніе папы собственно принадлежать церкви, и что соборь,

<sup>37)</sup> Joann. Gers. Sermo in Concil. Constant. (du Pin. II. 205).

<sup>38)</sup> Henrici de Hassia, Consilium pacis ap. du Pin Joann. Gers. opera, — appendix ad tomum II, pag. 831.

<sup>39)</sup> Henrici de Hassia, Consilium pacis (du Pin, II, 824). — Онъ приводить между прочимъ примъръ Анастасія II, который быль еретикъ и Марцеллина, который быль идолопоклонникъ.

Оно перепечатано у Шрёка, Christl. Kirchengeschichte.
 XXXI, 447.

иредставляющій собою церковь, во многомъ выше папы  $^{41}$ ).

Соборъ, говоритъ Жерсонъ, есть установленное Інсусомъ Христомъ и руководимое Св. Духомъ учрежденіе, которому должны повиноваться всъ христіане, всякаго сословія, даже папскаго. Или: соборъ есть законнымъ образомъ происшедшее соединеніе на одномъ мъстъ всей гіерархіи католической церкви, не исключая однако ни одного върующаго, который захочетъ быть выслушанъ 43). Кто пренебрегаетъ соборомъ и не уважаетъ его, тотъ не уважаетъ Св. Духа, который управляетъ соборомъ 44). Такой соборъ можетъ дълать всякія ностановленія, относящіяся къ церковному устройству и церковному благочинію, и пана не настолько стоить выше положительныхъ законовъ, чтобы имъль право отмънять по произволу ръшенія

Plenitudo potestatis ecclesiasticae

Est subjective et monarchice in Papa. Est in Ecclesia synodaliter congregata, ordinative, regulative et suppletive.

(du Pin, Gers. opera II, 259).

собора. Хотя соборъ не можетъ уничтожить полноты папской власти, дарованной папъ самимъ І. Христомъ, но онъ можетъ ограничить ея употребленіе и, для блага церкви, подчинить ее извъстнымъ правиламъ и законамъ; въ этомъ-то именно и заключается прочиваниее основаніе всей церковной реформы.

Если соборъ, въ случав раскола, укажетъ папъ какойнибудь способъ для прекращенія его, то папа обязанъ слъдовать этому указанно и даже сложить съ себя власть, если этого потребуеть соборъ 45). Для того, чтобъ возстановить единство и порядокъ въ церкви, соборъ не долженъ стъсняться никакими положительными законами, никакими формальностями, не останавливаться передъ буквою и предапіемъ, но, имъя въ виду одно лишь благо церкви, предпринимать всв мъры и всв средства, которыя върнъе и скоръе приводять къ цъли 36). Соборъ можеть отказать въ повиновеніи папъ (substrahere obedientiam), объявить себя нейтральнымъ, отнять у паны верховное управление дълами церкви, даже предать папу заключенію, если этого требуетъ благо церкви, если это необходимо для сохраненія ея единства и внутренняго норядка, или если нужно защищаться противъ напы и отра-

<sup>41)</sup> Жерсонъ въ своемъ: Arbor de potestate ecclesiastica дълаетъ слъдующее различіе:

<sup>42)</sup> Joann. Gers. Propositiones predicatae in concil. gener. Constant. (du Pin, II, 271).

<sup>43)</sup> Concilium generale est aggregatio legitima auctoritate facta ad aliquem locum ex omni statu hierarchico totius Ecclesiae Catholicae, nulla fideli persona quae audiri requirat exclusa. — Joann. Gers. Sermo habita coram Concil. Const. (du Pin, II, 205).

<sup>44)</sup> Joann. Gers. Tractatus de auferibilitate Papae ab Ecclesia (du Pin, II, 216).

<sup>45)</sup> Joann. Gers. Propositiones praedicatae in concil. gener. Constant. (du Pin, II. 272).

<sup>46)</sup> Concilium generale est super omnes leges positivas etc. etc. Joann. Gers. Sermo super processionibus etc. in Concil. gener. Constant. pars I. (du Pin, II, 276).

зить силу силою <sup>47</sup>). Соборъ, представляющій совокупную волю церкви Христовой, имъетъ право судить папу, низложить его, лишить всъхъ должностей и почестей, если папа во зло употребляетъ свою власть, нарушаетъ спокойствіе церкви, вредитъ ея единству, подаетъ дурной примъръ, проповъдуетъ ложное ученіе <sup>48</sup>). Отвъчая Петру д'Айли на разсужденіе его: De difficultate reformationis in concilio universali <sup>49</sup>), Жерсонъ говоритъ: въ каноническомъ правъ писано: папская власть такъ велика и свята,

что никто изъ смертныхъ не можетъ судить папы, а тъмъ болье низлагать его. Но надобно замътить, продолжаетъ Жерсонъ, сколько лжи было написано, сколько хитрости и обмана употреблено въ разныя времена для того, чтобы распространить и утвердить такое мизніе о папскомъ достоинствъ. Такимъ путемъ папы присвоили себъ множество правъ, ни мало не заботясь объ общемъ благъ. И кто же, спрашиваетъ Жерсонъ, составилъ эти книги - Sextus Decretalium, Clementinæ, которыя содержать въ себъ столько надменности и высокомърія, столько узурпацій правъ епископовъ и мъстныхъ властей, столько оскорбительныхъ нападеній на римскихъ императоровъ и похищеній ихъ власти, равно какъ и другихъ государей, и много другихъ маръ, нарушающихъ права гражданскія и духовныя и затъянныхъ безграничнымъ и упорнымъ честолюбіемъ? Но напрасно, ибо каждый долженъ повиноваться свътской власти во всемъ, что относится къ правамъ имперіи, такъ точно, какъ повинуется духовной власти во всемъ, что касается въры. Слъдовательно всъ неповинующіеся императору находятся in statu damnationis, какъ посягающіе на права его. Несмотря на это, папы повелъваютъ почитать эти книги на равнъ съ Евангеліемъ.

Папа есть человъкъ и, какъ всякій человъкъ, можетъ ошибаться и гръшить. Папское достоинство не дълаетъ его ни безгръшнымъ ангеломъ, ни святымъ: напротивъ, многіе папы были преступники, вели развратную жизнь, впадали въ ересь. Слъдовательно папа, какъ и всякій христіанинъ, долженъ подчиняться повельніямъ и предписаніямъ І. Христа. Онъ не можетъ быть выше Евангелія;

<sup>47)</sup> Joann. Gers. Tractatus de unitate ecclesiastica, consideratio X (du Pin, II, 117).

<sup>48)</sup> Любопытно, какимъ образомъ Жерсонъ доказываеть это положеніе; въ трактать своемь: De modis uniendi et reformandi Ecclesiam in Concilio Universali, cap. V. (du Pin, II, 166) ont. говорить: Si propter salvationem unius regni, unius provinciae, deponitur unus Rex, unus Princeps saecularis, qui per successionem perpetuam descendit: multo magis unus Papa, unus Praelatus est deponendus, qui per electionem Cardinalium fuit institutus, cujus pater et avus forsan ventres implere non sufficiebant fabis: durum enim est dicere, quod filius unius Veneti piscatoris Papatum debeat tenere cum detrimento totius Reipublicae Ecclesiasticae, cum injuria tantum Regum, Principum et Praelatorum, et quod sit causa tantarum discordiarum et scandalorum etc. Въ другомъ трактать: De auferibilitate Papae ab Ecclesia, consideratio XII. (du Pin, II, 215) Жерсонъ говорить: Auferibilis est in casu vicarius sponsus Ecclesiae per Ecclesiam, vel generale Concilium, ne dum conciliative, aut dictative vel denunciative, sed auctoritative, judicialiter atque juridice - sicut enim tradit Aristoteles V. Politic. quod ad communitatem totam spectat principis vel correctio, vel totalis destitutio, si inemendabilis perseveret.

<sup>49)</sup> Tractatus de modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in Concilio Universali, cap. V. (du Pin, II, 167).

если онъ грашить, то должень быть уличень и обуздань. Самъ I. Христосъ и апостолы подчинялись власти государей и ихъ суду, они совсемъ не стремились къ достиженію свътскаго господства: почему же бы напа, совершившій приступленіе всьмъ извъстное, не могь быть судимъ никъмъ изъ смертныхъ? Для блага церкви и служенія ей онъ получаетъ власть свою : следовательно, онъ обязанъ сложить ее и даже не жальть своей жизни, если этого требуетъ благо церкви. Папство не есть святость ( sanctitas ) и не дълаетъ человъка святымъ; оно только (какъ и всв другія церковныя должности) ведетъ человака къ святости, если у него есть для этого добрая воля. Смъшно говорить, что смертный человъкъ принисываетъ себь власть вязать и рышить все на земль и въ небъ, и прощать всв грахи, и что тотъ же человакъ въ тоже время есть преступникъ, запятнанный симоніей, лжецъ, мздоимецъ, развратникъ, корыстолюбивый, надменный, хуже діавола 50).

Соборъ, который не погръщаетъ и не опибается, выше папы своимъ авторитетомъ, своимъ достоинствомъ, своимъ назначениемъ <sup>51</sup>). Такому собору папа обязанъ повиноваться во всемъ, такой соборъ можетъ ограничить власть папы и отнять у него права его, потому что такой соборъ, представляющій собою всю церковь, имъетъ

власть вязать и ръшить. Такой соборъ можеть избирать и низлагать папу; никто не можеть аппеллировать отъ его рашеній, такой соборъ можеть издавать новые законы, измънять и уничтожать старые; постановленія и ръшенія такого собора неизмънны и непреложны для каждаго, кто только ниже собора. Папа не можетъ освобождать (dispensare) отъ исполненія каноновъ, утвержденныхъ соборомъ, ни измънять ихъ, ни толковать произвольно: «ибо, говоритъ Жерсонъ, всъ постановленія, ръшенія и мизнія собора авторитетомъ своимъ равны Евангелію, отъ котораго напа не можеть разрышать никого и надъ которымъ не имъетъ власти» 52). Авторитетъ собора, говорится въ другомъ заключении парижскаго университета 53), такъ великъ, что всякій, кто желаетъ распущенія, остановки, перемъщенія собора, навлекаеть на себя подозръніе въ ереси и расколь. Каждый человъкъ, даже самаго высшаго сословія, можеть быть потребовань передъ соборъ. Если папа хочетъ произвольно распустить соборъ, то должно открыто ему воспротивиться. Соборъ состоитъ изъ прелатовъ, докторовъ и другихъ ученыхъ мужей, соединившихся въ назначенномъ мъстъ; число ихъ можетъ быть очень не велико, и соборъ не теряетъ отъ этого ни силы, ни значенія. Онъ можетъ самъ себя под-

<sup>50)</sup> Joann. Gers. Tractatus de modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in Concilio Universali, cap. V (du Pin II, 168).

<sup>51)</sup> Superius in auctoritate, superius in dignitate, superius in officio — Joann. Gers. 1. c. cap. IX (du Pin II, 172).

<sup>52) —</sup> cum sint sicut Evangelia Christi, quae nullam recipiunt dispensationem et super quae Papa nullam habet jurisdictionem. Joann. Gers. Tractatus de modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in Concilio generali, cap. IX. (du Pin, II, 173).

<sup>53)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 448 sq.

кръплять и, при помощи свътской власти, охранять свое существованіе противъ каждаго, кто захотъль бы ниспровергнуть его. Соборъ самъ начертываетъ планъ своихъ занятій и опредъляетъ образъ своихъ дъйствій.

Жерсонъ, обращаясь къ современному состоянію церкви, говоритъ 54): Если соборъ желаетъ видъть единство церкви не нарушеннымъ, если хочетъ прекратить расколъ и слълать его невозможнымъ на будущее время, если желаетъ возстановить церковь, то долженъ прежде всего ограничить и подчинить опредъленнымъ правиламъ папскую власть — potestatem coactivam et usurpatam papalem. Эту власть папы присвоили себъ въ теченіи времени помимо Бога и правды, лишая епископовъ авторитета и правъ, данныхъ имъ Богомъ и церковью. Въ первоначальной церкви, когда еще не было ни панскихъ резервацій, ни бенефицій; когда дъла, поступающія на разръшеніе епископовъ еще не требовались произвольно въ Римъ: когда не существовало еще ни индульгенцій, ни коммендъ для кардиналовъ: тогда власть папы во всемъ была равна власти другихъ епископовъ. Теперь авторитетъ епископовъ и низшихъ прелатовъ исчезъ совершенно, и все поглощено папою. Соборъ обязанъ по возможности возобновить это первоначальное состояніе церкви, возстановить значение епископовъ, уничтожить всв тв папскія узурпаціи, которыми исполнены Decretales Gregorii IX, Sextus

Decretalium, Clementinae и Extravagantes 55). Ибо Інсусъ Христосъ не для того далъ Петру власть вязать и ръшить, чтобы онъ раздаваль бенефиціи, владълъ государствами и городами, низлагалъ императоровъ и королей. И кто же когда слыхалъ или читалъ, чтобы въ древнія времена императоры римскіе давали папамъ присягу въ върности и новиновеніи? Кто же въ эти времена позволиль бы папъ предоставлять себъ (резервировать) церкви и монастыри? изъ-за денегъ отлучать отъ церкви епископовъ и прелатовъ, лишать ихъ должностей, собирать аннаты и пр. и пр. Все это соборъ долженъ преобразовать, то-есть возвратить къ первоначальному состоянію. И такая реформа тогда только получитъ прочность и настоящее значеніе, когда соборы будутъ часто повторяться 56) и слъдовать одинъ за другимъ въ опредълен-

<sup>54)</sup> Tractatus de modis uniendi ac reformandi Ecclesiam etc. cap. X. (du Pin, II, 174).

<sup>55)</sup> Петръ д'Айли написаль въ этомъ духѣ свои Monita de necessitate reformationis ecclesiae in capite et in membris. — Довольно привести нѣсколько заглавій отдѣльныхъ статей: сар. III: De reservationibus papalibus in Concilis Constant. abolendis. — Cap. IV: Adstringendum esse novum Papam ad servanda concilii decreta. — Cap. V: De regimine terrarum papalium non per nepotes et consanguineos, sed alios deputatos tenendo. — Cap. VIII: De simonia Curiae Romanae. — Cap. XVIII: De gratiis expectativis papalibus revocandis. — Cap. XIX: De dispensationibus papalibus circa officia sacra repudiandis. — Cap. XXI: De commendis revocandis. — Cap. XXIV: De reformatione Curiae Romanae, sive capitis Ecclesiae. etc. etc. — Petri de Alliaco, Monita (du Pin, appendix ad tom. II, 295 sqq.)

<sup>56)</sup> Joann. Gers. Propositiones praedicatae in Concilio gener Constant. (du Pin, II, 272).

ные сроки 57), когда соборы будуть не только чрезвычайною марой, но сдалаются постоянныма учрежденіемъ церкви. Еще чаще, нежели общимъ соборамъ, слъдуетъ соединяться народнымъ и областнымъ синодамъ 58). Учинивши реформу, говорить Жерсонъ 59), пусть церковь блюдетъ свое дъло и никогда ни подъ какимъ предлогомъ не уступаетъ напъ власти освобождать отъ дъйствія постановленій собора, толковать ихъ или измънять, смотря по различно временъ и новымъ обстоятельствамъ. Только соборы должны двлать такія измъненія, и для этого необходимо, чтобъ они происходили часто. Ибо это яснъе дня, что, всявдствіе всевозрастающей жадности панъ и кардиналовъ, вслъдствіе папскихъ резервацій, несправедливыхъ установленій (constitutiones) римской курін и правилъ панской канцеляріи, вслъдствіе диспенсацій, абсолюцій, индульгенцій и пр., постановленія первыхъ четырехъ вселенскихъ и поздивищихъ соборовъ совершенно измънены, уничтожены, какъ бы забыты и преданы на посмъяніе.

Вотъ въ главныхъ чертахъ тъ начала, которыя состав-

ляли убъждение либеральной оппозиціонной партіи, возникшей внутри западной церкви, и которыя приведены были въ дъйствіе великими соборами ХУ стольтія. Последнее слово этой теорін, ясно выражающее главную мысль ея, сказаль Петръ д'Айли. Въ трактатъ своемъ De ecclesiae, Consilii generalis, Romani Pontificis et Cardinalium auctoritate онъ говорить 60), что соборъ не имъетъ силы надъ напскою властью, потому что она происходить отъ Бога, и человъкъ не можеть пи увеличить ни уменьшить ея, по соборъ имъетъ право слъдить за ея примъненіемъ и упичтожать злоупотребленія этой власти: для этого необходимо умърнть монархическое устройство церкви аристократическимъ и демократическимъ элементомъ 61). Въ другомъ мъств: для того, чтобъ сдълать правильнымъ употребленіе полноты папской власти и устранить всъ ея злоупотребленія, нельзя сохранить въ церкви чистаго монархическаго правленія, но необходимо прибъгнуть къ смъшанному (regimen mixtum) — то-есть соедипить монархію съ аристократіею и демократіею.

Изъ сказаннаго мы можемъ легко уяснить себъ, какого рода было это новое направленіе, возникшее въ западной церкви. Папство раздвоилось, унизилось, ослабъло. Пользуясь этимъ, всъ, нъкогда имъ подавленные, самостоятельные элементы пробудились, возстали, заговорили громко

<sup>57)</sup> Петръ д'Айли совътуеть принять трехлътній срокъ: — et ideo necesse est providere, ut hujusmodi Concilia saepius fiant, et si non semel in anno, juxta rigorem canonum, saltem de triennio ad triennium, ad evitandum vexationes itinerum, laborum etc. Petri de Alliaco, Tractatus de reformatione Ecclesiae (du Pin, appendix ad tom. II, pag. 904).

<sup>58)</sup> Joann. Gers. Propositiones etc. I. c.

<sup>59)</sup> Tractatus de modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in Concilio Universali, cap. XVII (du Pin, II, 182).

<sup>60)</sup> Joann. Gers. Opera, appendix ad tomum II. pag. 945. - Petri de Alliaco, Tractatus de Ecclesiae etc. etc.

<sup>61)</sup> Petrus de Alliaco, 1. c. p. 946.

и потребовали отъ папы возвращенія правъ своихъ. Въ виду раскола и его жалкихъ послъдствій образовалась противъ папской власти сильная оппозиція. Эта оппозиція указала на папу, какъ на причину порчи церкви и виновника раскола; въ его чрезмърной власти, доведенной до высшей степени абсолютизма, она нашла источникъ всъхъ золъ, которыми страдала церковь. Оппозиція предложила соборъ, какъ единственное средство для прекращенія плачевнаго раздвоенія церкви. Огромное большинство самыхъ ревностныхъ приверженцевъ римской церкви послъдовало за нею и потребовало собора. Тогда оппозиція, чувствуя свои силы и разсчитывая на это большинство, ръшилась воспользоваться соборомъ для другихъ, болъе обширныхъ пълей, посредствомъ собора достигнуть болье важныхъ результатовъ, нежели одновременное прекращеніе раскола и возстановление визшияго единства церкви. Принявши въ свои руки законодательную иниціативу на соборъ, оппозиціонная партія предположила себъ положить конецъ папскому абсолютизму, возвысить значение совокупнаго тъла церкви, возстановить власть епископовъ и самостоятельность народныхъ церквей, возвратить свободу мъстнымъ выборамъ на церковныя должности, освободить свътскую власть отъ насильной опеки панства.

Но, чтобы придать прочность своему дълу, сдълать реформу дъйствительною и независимою отъ произвола позднъйшихъ папъ, оппозиціонная партія должна была пріискать гарантіи на будущее время. Такую гарантію оппозиція думала найдти, сдълавши соборъ постояннымъ учрежденіемъ, интегральною частью устройства церкви. Соборъ, повторяющійся въ опрелъденные сроки, долженъ быль сосредоточить въ себъ законодательную власть, исполнительную оставить за папою. Какъ законодательное собраніе, соборъ долженъ былъ производить постоянный контроль надъ напою и оберегать свои постановленія отъ злоупотребленія и произвольнаго толкованія. Мы видимъ, къ чему стремилась оппозиціонная партія: она хотъла обратить абсолютную монархію паны въ конституціонную; для нея вопросъ о реформъ церкви былъ вопросомъ о формъ ея правленія (Verfassungsfrage). Ограничивши власть паны законодательными соборами, либеральная оппозиціонная партія думала достигнуть всего, найдти лъкарство противъ всъхъ болъзней церкви. Прибавимъ, что это конституціонное направленіе, несмотря на свою открытую оппозицію противъ папы, отличалось консервативнымъ, аристократическимъ оттънкомъ: консервативнымъ потому, что оппозиціонная партія основывалась на положительномъ элементв, на преданіи и фактв, считала всю систему церковной гіерархіи, выработанную въками, непреложнымъ, ненарушимымъ основаніемъ, исходною точкой для своей реформы, признавала божественное начало папской власти, не хотъла нарушить ни одного члена въ организмъ церковнаго устройства. Напротивъ, каждый членъ долженъ быль сохранить свою цъльность; перемънялось только ихъ взаимное отношеніе. Либеральная оппозиціонная партія хотъла привить конституціонное начало на почву существующихъ уже церковныхъ отношеній. Аристократическій оттанокъ проявлялся въ томъ, что реформа въ окончательныхъ своихъ послъдствіяхъ приносила пользу пре-

13

имущественно епископамъ и предатамъ. Реформа возврашала имъ власть и самостоятельность, какою пользовались епископы древней церкви; на соборахъ они должны были играть первую роль. Монархическая власть папы умърялась аристократіею епископовъ, облеченною въ демократическую форму соборовъ. Но достаточно ли было для преобразованія церкви одной лишь перемъны правленія? И сама эта перемъна была ли удобонсполнима? Могло ли панство быть конституціонною монархіей? Возможно ли было согласить полновластіе собора, представляющаго церковь, съ апостольскимъ полновластіемъ папы (plenitudo potestatis apostolicae)? Возможно ли было слить въ одну систему независимость народныхъ церквей, самостоятельность епископовъ и понятіе о папъ, какъ о всеобщемъ епископъ (episcopus universalis)? Можно ли было ограничить напу соборомъ, состоявшимъ изъ представителей разныхъ странъ и народовъ, и сдълать такое собраніе постояннымъ учрежденіемъ, искать въ немъ гарантіи противъ наискихъ узурнацій? Наконецъ — вопросъ капитальный — возможно ли было уничтожить абсолютизмъ папы и сохранить при этомъ прежнее единство церкви? Событія отвътять на эти вопросы и покажуть, насколько были осуществимы теорін либеральной оппозиціонной партіи.

Рядомъ съ этою партіей возникло сначала внутри церкви, а потомъ внъ ея, другое гораздо болье ръшительное, радикальное направленіе, представителями котораго были Виклефъ въ Англіи и Гусъ въ Чехіи. Начала, высказанныя ими, такъ же какъ и теоріи либеральной партіи, были приведены въ

авиствіе ихъ послъдователями. Ученіе Виклефа и Гуса вызвало событія, которыя, казалось, должны были изменить видъ и судьбу Европы. Для представителей этого радикальнаго направленія расколь и злоунотребленія папской власти не были единственнымъ зломъ, отъ котораго страдала перковь: во всемъ этомъ они видъли лишь одинъ симптомъ глубже проникнувшей порчи и затаенной бользни. Не въ отдельныхъ злоупотребленіяхъ лежаль, по ихъ понятіямъ, источникъ этой бользии, но въ самомъ духъ церкви. И либеральные и радикальные требовали реформы церкви, но они различно понимали это слово. Либеральная партія оставляла неприкосновенною всю систему церковной гіерархіи, стараясь только очистить ее отъ позднъйшихъ наростовъ; подъ реформою церкви она понимала возстановление ея внъшняго порядка и ограничение папской власти. Напротивъ представители радикальнаго направленія считали именно эту господствующую систему самымъ разительнымъ уклоненіемъ отъ первообраза церкви Христовой, отрицали ея закопность, отвергали ее и въ цъломъ, и въ частяхъ. Подъ реформою радикальные разумъли внутреннее возрождение церкви по началамъ первобытнаго христіанства, возрожденіе ея духа, помраченнаго человъческими заблужденіями. Либеральные хотъли произвести реформу въ кругу выработанныхъ въками гіерархическихъ формъ, внутри церкви: радикальные, напротивъ, искали спасенія вна этиха форма, вна существующиха церковныхъ учрежденій. Либеральная партія основывалась на положительномъ началь, принимала исходною точкою высшій, непреложный авторитеть церкви, которому въ

дълъ въры и ученія должно повиноваться и подчиняться всякое частное, индивидуальное мнъніе: представители радикальнаго направленія исходили изъ отрицательнаго начала, авторитету они противупоставили право свободнаго изслъдованія и критики, противъ непреложнаго закона выставили личное убъжденіе. Либеральная партія, кромъ Евангелія, признавала преданіе, придавала значеніе историческому элементу: напротивъ представители радикальнаго направленія отрицали еилу преданія, отвергали всъ панскія и вообще всъ человъчяскія узаконенія въ дълахъ въры, и основывались исключительно на Св. Писаніи. Въ этомъ заключается коренное различіе этихъ двухъ направленій, съ этой точки зрънія мы представимъ бъглый обзоръ главныхъ пунктовъ ученія Виклефа и Гуса.

И Гусъ и Виклефъ признаютъ Св. Писаніе исключительнымъ источникомъ въры, единственнымъ мъриломъ истины. Только въ Св. Писаніи сохранилось христіанство въ своемъ настоящемъ, неискаженномъ видъ; только въ Св. Писаніи находится тотъ первообразъ церкви Христовой, отъ котораго уклонилась позднъйшая церковь: потому Св. Писаніе должно быть высшею нормою въры и жизни, какъ для каждаго отдъльнаго христіанина, такъ и для всей церкви вообще. Этою нормой, этимъ мъриломъ истины Виклефъ и Гусъ повъряютъ всъ ученія, обряды, установленія церкви и считаютъ себя въ правъ отвергать все то, что не можетъ быть выведено изъ Св. Писанія, что не основывается на ученіи самаго І. Христа. Всякое ученіе, всякое учрежденіе, несогласное съ Св. Писаніемъ, должно быть отвергнуто, какъ человъческое произведеніе.

Хотя бы существовало сто папъ, говорить энергически Виклефъ, и всъ монахи превратились въ кардиналовъ, все же нельзя придавать цаны ихъ мнаніямъ въ дала вары, если они не основываютъ ихъ на Св. Писаніи» 62). Гусъ, для котораго І. Христосъ быль средоточіемъ въры и жизни, считаетъ законнымъ и истиннымъ только то. что можетъ быть оправлано словами Спасителя 63). Лаже ръшенія соборовъ онъ признаетъ на столько, на сколько они согласны съ Св. Писаніемъ 64). Виклефъ не хочетъ допустить, чтобы авторитетъ церкви былъ выше Евангелія. На возраженіе, что церковь въ силу своей власти одобрила четыре Евангелія, а прочія книги того же названія отвергла, какъ апокрифическія, Виклефъ отвъчаетъ, что четыре Евангелія носять на себь такіе несомиънные признаки истиннаго ученія Христова, что церковь не могла поступить иначе 65). Повъряя всъ ученія, обряды и учрежденія церкви Св. Писаніемъ, представители радикального направленія не отрицають правъ чистаго разума и допускають его участіе въ этомъ дель изслъдованія. Гусъ, такъ же какъ впослъдствіи Лютеръ, не

<sup>62)</sup> Joann. Wiclest Trialogus, lib. IV. cap. 7.—ideo si essent centum Papae, et omnes fratres essent versi in Cardinales, non deberet concedi sententiae suae in materia fidei, nisi de quanto se fundaverint in Scriptura. Cm. Gieseler, Kirchengeschichte. II, 3. Abth. 346.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 816.

<sup>64)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch., XXXIV, 618,

<sup>65)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 543.

однократно повторяеть, что онъ всегда готовъ отказаться отъ своего мнънія, если кто убъдить его въ ложности этого мнънія словами Св. Писанія или доказательствами чистаго разума <sup>66</sup>). Онъ принимаеть три источника познанія истины: Св. Писаніе, разумъ и опытъ чувствъ <sup>67</sup>). Что касается до толкованія и пониманія Св. Писанія, то Виклефъ говоритъ, что лучшимъ руководствомъ въ этомъ случав служитъ добродьтельная жизнь, или, говоря его словами, кто хранитъ справедливость, тотъ понимаетъ Св. Писаніе <sup>68</sup>).

Изъ этого мы видимъ, что Виклефъ и Гусъ хотятъ произвести реформу въ церкви на основаніи опредъленной, принятой а ргіогі иден; оба они считаютъ идеаломъ церкви образъ первобытнаго христіанства, сохранившійся въ Св. Писаніи. Исходя изъ одной точки, оба представителя радикальнаго направленія и приходятъ къ одинаковымъ выводамъ. Расходятся они развъ въ томъ только, что у Виклефа, болъе нежели у Гуса, преобладаетъ чисто отрицательное,

критическое направленіе. — Оттого Виклефъ идетъ далье, нежели Гусь и вноснтъ отрицаніе въ сферу догматовъ въры, между тъмъ какъ Гусъ нападаетъ болье на внутреннее устройство, учрежденія церкви и обычаи духовенства. Ученіе Гуса отличается какимъ-то положительнымъ характеромъ: онъ составилъ себъ ясный и полный образъ первобытнаго христіанства, и этотъ образъ онъ всегда имъетъ въ виду, когда говоритъ о реформъ церкви. Отвергая учрежденія церкви, не оправдываемыя Св. Писаніемъ, онъ ставитъ на мъсто ихъ другія, между тъмъ какъ Виклефъ неръдко довольствуется чистымъ отрицаніемъ и не показываетъ, чъмъ должно быть замънено разрушенное.

Основываясь на Св. Писаній, и Гусъ и Виклефъ одинаково отвергають власть папы. Виклефъ не признаеть папства божественнымь учрежденіемъ и говорить, что церковь не нуждается въ видимой главъ. — Онъ называетъ папу антихристомъ, высокомърнымъ священникомъ римскимъ, суетнымъ міряниномъ по образу мыслей, окаяннымъ грабителемъ <sup>69</sup>). Виклефъ говоритъ, что въ древней церкви было только два рода клира: пресвитеры и діаконы, а не существовало ни папы, ни кардиналовъ, ни другихъ тому подобныхъ изобрътеній; основываясь на этомъ, онъ считаетъ излишнею всю гіерархію церковныхъ должностей <sup>70</sup>).

<sup>66)</sup> Palacky, Gesch. von Böhmen. III, 1. Abth. 348. Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 592.

<sup>67)</sup> Joann. Hus, De decimis: — videlicet in veritate in scriptura sacra explicita, in veritate ab infallibili ratione ellaborata et in veritate experimentaliter a sensu cognita. См. Neander, II, 2. Abth. 816. — Въ трактатъ своемъ de Ecclesia Гусъ говоритъ (сар. 13): Omnis veritas in religione Christi sequenda, et solum ipsa vel est veritas a sensu corporeo cognita, vel ab intelligentia infallibili inventa, vel per revelationem cognita, vel in divina posita Scriptura. Gieseler, Kirchengesch. II, 4. Abth. 411.

<sup>68)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 525.

<sup>69)</sup> Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 2. Abth. 748.

<sup>70)</sup> Joann. Wielest Trialogus, lib. IV. cap. 15: In primitiva

Точно также Гусъ не считаетъ папской власти необходимою для церкви, не находитъ для нея никакого основанія въ Св. Писаніи. Онъ говоритъ, что церковь можетъ управляться сама, безъ папы и кардипаловъ, такъ какъ управлялась въ то время, когда еще не было даже папскаго достоинства 71). Принимая историческое, человъческое, а не божественное, пачало папской власти, Гусъ называетъ ее подаркомъ и созданіемъ императоровъ. Онъ производитъ папство отъ Константина Великаго, основываясь на его дарственной записи Сильвестру и говоритъ, что до этого времени папа былъ во всемъ равенъ другимъ епископамъ 72). Единство церкви по мнънію Гуса, во-

все не заключается въ папъ. Такое единство, зависимое отъ видимаго, временнаго, смертнаго главы, онъ называетъ ложнымъ, наружнымъ единствомъ. Истинное, внутреннее единство церкви заключается въ невидимомъ ея главъ I. Христъ 73), котораго не надобно каждый разъ искать въ Римъ, ибо онъ присущъ на каждомъ мъсть и наполняеть собою церковь. Гусъ говорить, что стремленіе къ ложному, наружному единству, сосредоточенному въ одномъ лицъ, не только не противодъйствовало появленію ересей и расколовъ, но напротивъ вызвало ихъ и умножило ихъ число 74). По мнънію Гуса, всв епископы и пресвитеры суть такіе же наслъдники апостоловъ и учениковъ Христовыхъ, какъ и папа и кардиналы 75). Всъ служители церкви имъютъ одинаковую власть, и потому всъ резерваціи папы, всъ его прерогативы не имъютъ никакого значенія 76). Гусъ не признаетъ первенства Св. Петра передъ другими апостолами, первенства, на которомъ основывали свою власть папы. Онъ говоритъ, что І. Христосъ не предоставиль ни Петру, ни кому-нибудь другому изъ апостоловъ власти надъ міромъ или какою-либо страною; всъ апостолы имъли одинаковую свободу проповъдывать ученіе Спасителя на каждомъ мъств и распространять евангеліе какъ можно далье, и въ этомъ

Ecclesia — suffecerunt duo ordines clericorum, scil. sacerdos atque diaconus. — Tunc enim adinventa non fuit distinctio Papae et Cardinalium, Patriarchum et Archiepiscoporum, Episcoporum et Archiepiscoporum, Officialium et Decanorum cum caeteris officiariis, et privatis religionibus, quorum non est numerus neque ordo..... Sed ex fide Scripturae videtur mihi sufficere, esse Presbyteros atque Diaconos, servantes statum atque officium, quod eis Christus imposuit, etc. Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 346.

<sup>71)</sup> Joann. Hus, Tractatus de Ecclesia, cap. 15: Ecclesia potest aeque et bene regi a sanctis sacerdotibus, demptis illis duodecim cardinalibus, sicut regebatur per trecentos annos et amplius post ascensionem Christi. — Gieseler, II, 4. Abth. 411. Въ отвътъ своемъ Станиславу Знанмскому Гусъ говоритъ: Sicut apostoli et fideles sacerdotes domini strenue in necessariis ad salutem regularunt ecclesiam, antequam papae officium fuerat introductum; sic facerent, dificiente per summe possibile papa, usque ad diem judicii: quum ipse Christus potest suam ecclesiam optime per suos fideles presbyteros regere sine papa. Neander, II. 2. Abth. 839.

Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV. 610. Neander, II,
 Abth. 837.

<sup>73)</sup> Joann. Hus, Resp. ad scr. Stanislai: Omnem vero concordiam veram et sanctam in militante ecclesia oportet esse in Christo Domino stabilitam. Neander, II. 2. Abth. 839.

<sup>74)</sup> Neander, 1. c.

<sup>75)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 605.

<sup>76)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 620.

отношеніи Св. Павелъ превзошель даже другихъ апостоловъ <sup>77</sup>). Согласно съ этимъ, Гусъ относитъ слова «tu es Pertus»—(которыя были постояннымъ аргументомъ для папъ), къ самому Христу и говоритъ, что І. Христосъ есть камень, на которомъ основана церковь <sup>78</sup>).

Отрицая законность напской власти, Виклефъ и Гусъ основываются еще на другомъ началь: отвергая папство, они дъйствуютъ во имя народной независимости, смотрятъ на папу какъ на иностранца, защищаютъ противъ чужой, несправедливой власти самостоятельность и свободу своего народа. Въ такомъ патріотическомъ духъ дъйствуетъ Виклефъ, отстанвая въ одномъ изъ своихъ сочиненій, независимость англійской короны противъ притязаній Урбана V, который въ 1365 году потребоваль отъ Эдуарда III дани, какую обязался платить римскому престолу Іоаннъ Безземельный 79). Отличительнымъ свойствомъ Гуса была пламенная любовь къ отечеству и къ своему народу. Онъ защищаетъ чешскую народность противъ нъмецкаго элемента повсюду, особенно же въ Пражскомъ университетъ, защищаетъ ее противъ иностранцевъ вообще, въ особенности же противъ паны, на котораго онъ смотритъ какъ на иностранца по преимуществу. Извъстно, что папа налагалъ на всъ народы, отъ него зависящіе, свой латинскій языкъ, не допускаль ни перевода Св. Писанія, ни богослуженія на народномъ наръчіи. Постоянно напоминая народамъ лишь только о своей власти, о своемъ всемогуществъ, онъ скрывалъ отъ нихъ слово Божіе и не допускалъ до пониманія его. Виклефъ и Гусъ возстають во имя народной свободы противъ ярма латинскаго языка, наложеннаго папою, и требуютъ богослуженія на народномъ наръчіи. Почитая Св. Писаніе единственнымъ источникомъ въры, они хотятъ видеть его въ рукахъ всъхъ, и посредствомъ перевода на народный языкъ слъдать слово Божіе доступнымъ для каждаго. Виклефъ самъ переводитъ Библію на англійскій языкъ и неоднократно защищаетъ право каждаго христіанина читать Священное Писаніе на его родномъ наръчін. Онъ говорить, что тоть, кто называеть ересью чтеніе Библіи на англійскомъ языкъ, осуждаеть этимъ Св. Духа, сошедшаго на апостоловъ для того, чтобъ они были въ состояніи проповъдывать ученіе І. Христа всъмъ народамъ и на всъхъ наръчіяхъ созданныхъ Богомъ 80). Въ другомъ мьсть онъ находить вовсе неумъстнымъ, чтобы въ церкви, во время богослуженія, двое или трое человъкъ пъли или читали на литинскомъ языкъ, а всъ прочіе ничего изъ этого не понимали 81). Оба представителя радикальнаго направленія требуютъ совершенной самостоятельности народныхъ церквей, полной независимости ихъ отъ всякой внашней, посторонней власти. Оба желають, чтобы духовенство было народное, туземное, связанное съ

<sup>77)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 641.

<sup>78)</sup> Joann. Hus, Tractatus de Ecclesia, ap. Neander, II, 2. Abth. 837.

<sup>79)</sup> Neander, II, 2. Abth. 747. Schröckh, XXXIV, 492 sq.

<sup>80)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 526.

<sup>81)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 645.

интересами страны, чтобъ оно пополнялось посредствомъ свободныхъ мъстныхъ выборовъ, а не зависьло бы отъ иноземнаго главы. При этомъ надобно замътить, что подъ словомъ церковь ни Виклефъ, ни Гусъ не разумъютъ, по обыкновенному понятію тоглашняго времени, одного лишь духовенства. Виклефъ говоритъ, что церковь не заключается въ папъ, кардиналахъ и прелатахъ, но что это есть собраніе вськъ праведныхъ людей, за которыхъ I. Христосъ пролилъ кровь свою 82). Для Гуса церковь есть universitas praedestinatorum, общество всъхъ избранныхъ, которые были, есть и будуть 83). Никто, по его ученію, не можеть знать, принадлежить ли онъ къ числу избранныхъ или нътъ, и по этому никто не можетъ имъть увъренности въ томъ, есть ли онъ членъ истинной церкви. Папа и кардиналы могутъ не быть въ числь избранныхъ и потому, говоритъ Гусъ, папа не имъетъ ни малъйшаго права называть себя главою церкви, когда онъ можетъ не быть даже ея членомъ.

Оба радикальные реформаторы видять главный источникъ порчи современной имъ церкви въ мірскомъ направленіи духовенства, въ его богатствахъ, въ его огромныхъ поземельныхъ владъніяхъ, въ соединеніи свътской власти съ духовнымъ званіемъ. Гусъ жалуется на то, что въ Чехіи четвертая часть всей поземельной собственности

находится въ рукахъ духовенства 84). Оба реформатора требують, чтобы духовенство возвратилось къ первоначальному своему назначению. Назначение это они полагаютъ въ подражаніи І. Христу, а слъдовательно, въ подражаній его бъдности, самоотверженію и презрънію всего мірскаго. Передъ ними носится образъ апостоловъ и учениковъ Христовыхъ, которые въ бъдности проповълывали Евангеліе народамъ. Духовенство, по ихъ мнънію, обязано следовать этому примеру, и потому оно не должно заботиться о земныхъ благахъ, не должно владъть землями и, въ строгомъ смыслъ, не должно даже имъть никакой собственности, жить подаяніями общинъ, довольствоваться тъмъ только, что необходимо для содержанія жизни 85). Согласно съ этимъ и Гусъ и Виклефъ неоднократно повторяють, что государи и свътскіе владътели имъютъ полное право отнять у духовенства всъ его мірскія владънія 86). Гусъ говорить даже, что государи, лишая духовенство того, что служить ему во вредъ, совершають дьло христіанской любви, и видить въ прекращенін доходовъ духовенства самое лучшее и удобное средство возобновленія временъ апостольскихъ 87). Вик-

<sup>82)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 542.

<sup>83)</sup> Joann. Hus, Tractatus de Ecclesia, cap. 1. ap. Gieseler, II, 4. Abth. 407. См. также Neander, II, 2. Abth. 836 sq.

<sup>84)</sup> Joann. Hus, de ablatione bonorum: — cum plus quam quarta pars regni sit devoluta ad manum mortuam. — Cm. Neander, II, 2. Abth. 818.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 748 (о Виклефъ), 818 (о Гусъ).

<sup>86)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 517, 537, 620 etc.

<sup>87)</sup> Joann. Hus, De ablatione bonorum: Rectificatio facillima cleri ad vitam Christi et apostolorum et pertinentior laicis, ne

лефъ называетъ церковную десятину милостынею и говоритъ, что прихожене могутъ отказать въ ней своему пастырю, если онъ ведетъ гръпшую жизнь <sup>88</sup>). Духовныя лица, по ученію Виклефа и Гуса, не должны занимать свътскихъ должностей, не могутъ безъ смертнаго гръха имъть свътской власти <sup>89</sup>).

Одна изъ самыхъ замъчательныхъ особенностей ученія Виклефа и Гуса состоитъ въ томъ, что оба они не признаютъ объективнаго значенія духовнаго званія, не считають его неизгладимымъ и неотъемлемымъ, отвергаютъ ученіе западной церкви о томъ, что каждое духовное лицо вслъдствіе посвященія (ordinatio) получаетъ сharacter indelebilis, а напротивъ, дълаютъ духовное званіе зависимымъ отъ личнаго достоинства, признаютъ одно лишь субъективное его значеніе. Поэтому, по ихъ миънію, епископъ, совершающій смертный гръхъ, не есть епископъ, преступный священникъ не есть священникъ <sup>90</sup>). Виклефъ говоритъ, что гръшный епископъ или священникъ недостоинъ совершать святыя таинства <sup>91</sup>).

Въ духъ всъхъ позднъйшихъ реформаторовъ, Виклефъ и Гусъ придаютъ особенное значене проповъди и видятъ

въ пей лучшее средство религіознаго воспитавія народа. Виклефу принадлежитъ мысль о странствующихъ вроповъдникахъ, которые по примъру І. Христа и апостоловъ разносили бы слово Божіе по городамъ и селамъ 92). Извъстна дъятельность Гуса, какъ проповъдника Виелемской церкви въ Прагъ 93). Оба радикальные реформатора утверждаютъ, что каждый діаконъ и пресвитеръ можетъ свободно проповъдывать слово Божіе, если чувствуєть къ этому призваніе, и не нуждается для этого ни въ позволеніи папы, ни въ позволеніи епископа 94).

Проповъдуя практическое христіанство, основанное на подражаніи образцу Спасителя, полагая задачу истиннаго христіанина въ добродьтельной жизни, любви къ ближнимъ, тепломъ чувствъ въры , Виклефъ и Гусъ съ особенною силою возстаютъ противъ той мертвой обрядности, неоживленной внутреннимъ религіознымъ чувствомъ, той наружной механической набожности, того матеріяльнаго направленія, которое господствовало въ тогдашней западной церкви. Желая возстановить значеніе внутренней религіозной жизни, оба представителя радикальнаго направленія энергически нападаютъ на всъ тъ установленіл римской церкви, которыя наиболье способствовали къ развитію обрядности и внъпняго формализма, во вредъ внутреннему содержанію христіанской въры. На этомъ основаніи

ipsi clerici vivant Christo contrarie, videtur esse eleemosynarum substractio et collatorum ablatio. Neander, II. 2. Abth. 818.

<sup>88)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 537.

<sup>89)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 524.

<sup>90)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 537, 620, 639.

<sup>91)</sup> Si episcopus vel sacerdos existat in peccato mortali, non ordinat, non conficit, nec baptizat. Gieseler, II, 3 Abth. 342.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 751.

<sup>93)</sup> Palacky, Gesch. von Böhmen. III, 1. Abth. 214 sq.

<sup>94)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 537, 593.

и Гусъ и Виклефъ отвергаютъ и осуждаютъ папскія индульгенцін, Виклефъ письменно, Гусъ, такъ какъ впосатдетвін Лютеръ, и письмомъ, и словомъ, и дъломъ 95). Виклефъ отрицаетъ все ученіе римской куріи о преизбыткъ заслугъ Христа и Святыхъ, о неисчерпаемомъ сокровищъ благихъ дълъ, которымъ владъетъ церковь. Онъ не находить для этого ученія ни мальйшаго основанія въ Св. Писаніи. Онъ говорить, что нътъ такого святаго, который имвать бы болье заслугъ и совершилъ бы болье праведныхъ дълъ, нежели какъ нужно для его спасенія. Если папа можетъ однимъ почеркомъ пера освободить всъ души изъ чистилища, то для чего же онъ, спрашиваетъ Виклефъ, не освободитъ ихъ вдругъ всвуъ 96)? При этомъ случав надобно прибавить, что Виклеов мало въритъ въ чистилище 97). Гусъ, называя индульгенціи чистымъ обманомъ и отвъргая ихъ безусловно, останавливается на догматической сторонъ вопроса объ отпущении граховъ. Онъ не допускаетъ, чтобы кто-нибудь изъ смертныхъ быль въ состояніи простить другому гръхи безъ откровенія Божія; говорить, что никакой священникь, ни даже самъ папа не можетъ простить гръшника, если прежде не простить его самъ Богъ; папа лишь исполняетъ приговоръ Божій. Такимъ образомъ Гусъ только условнымъ образомъ признаетъ за церковью власть вязать и

ръшить: церковь отпускаетъ гръхи на столько, на сколько это согласно съ предварительнымъ опредъленіемъ Божінмъ. Согласно съ духомъ своего ученія, онъ настаиваетъ при этомъ вопросъ особенно на необходимости внутренняго сокрушенія <sup>98</sup>). Оба радикальные реформаторы не считаютъ тайной исповъди безусловно необходимою для спасенія и утверждаютъ, что для этого довольно внутренняго, искренняго покаянія, сердечнаго сокрушенія о гръхахъ <sup>99</sup>).

Преслъдуя мертвую обрядность, лишенную внутренняго религіознаго чувства, Виклефъ и Гусъ доходять даже до того, что нападають на монаховъ, особенно на нищенствующихъ братій, которымъ они приписываютъ главнымъ образомъ распространеніе между народомъ суевърія и внъшней формальной набожности 100). Гусъ прямо совътуетъ совершенно уничтожить монашескіе ордена. Виклефъ считаетъ ихъ главными виновниками всъхъ бъдствій въ церкви, возводитъ на нихъ страшныя обвиненія. Вражда эта объясняется тогдашнимъ состояніемъ монашества: монахи отличались своею грубостью, невъжествомъ, дурною жизнью; притомъ это были слъпые поклонники папы, самые ревностные защитники папской теоріи. Виклефъ отри-

<sup>95)</sup> Palacky, Gesch. von Böhmen. III, 1. Abth. 275,

<sup>96)</sup> Joann. Wielest Trialogus, cap. 32 de indulgentiis ap. Gieseler, II, 3. Abth. 348 sq.

<sup>97)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 544.

<sup>98)</sup> Joann. Hus, Quaestio de indulgentiis. Non tollit peccata, nisi solus Christus. — Nullus homo potest dimittere cuiquam peccata, nisi Deus prius dimiserit. — Ad remissionem peccatorum requiritur poenitentia interior. — Gieseler, II, 4. Abth. 406. Тоже самое онъ говорить въ трактать de Ecclesia, cap. 10. ар. Gieseler, II, 4. Abth. 409. См. также Neander, II, 2. Abth. 824 sq.

Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 509, 536, 602.
 Schröckh, XXXIV, 491, 612. — Neander, II, 2, Abth. 750.

цаетъ необходимость безбрачной жизни для духовенства; желаетъ, чтобы всъ праздники, кромъ Рождества Христова и Пасхи, были уничтожены; не находитъ въ Св. Писаніи никакого основанія для объдни <sup>101</sup>); вмъстъ съ Гусомъ возстаетъ противъ излишняго богопочитанія святыхъ и вообще противъ всякой излишней обрядности <sup>102</sup>). И Гусъ и Виклефъ одинаково осуждаютъ религіозную нетернимость.

Виклефъ высказываетъ мивніе, что ересь заключается не только въ ложныхъ мизніяхъ, но и въ безбожной жизни. Никакой праведный человъкъ не можетъ быть еретикомъ 103).

Какъ мы сказали выше, Виклефъ вноситъ отрицаніе даже въ сферу догматовъ въры: онъ отрицаетъ пресуществленіе <sup>104</sup>). Гусъ, не касаясь догмата, требуетъ только возстановленія причащенія подъ обоими видами, такъ какъ было въ древней церкви <sup>105</sup>).

Вотъ въ главныхъ чертахъ ученіе представителей радикальнаго направленія. Теперь слъдуетъ спросить, такъ какъ мы это сдълали, представивши теорію либеральной партіи, возможно ли было произвести реформу въ западной церкви по этимъ началамъ? — Возможно ли было преобразовать западную церковь на основаніи принятой а priогі идеи, — не обращая вниманія на существующія, выработанныя въками отношенія? Возможно ли было отрицать безусловно все историческое развитіе, отвергать фактъ и преданіе? Можно ли было въ дълахъ въры отвергать всякій авторитетъ и предоставлять все личному убъжденію, давать неограниченное примъненіе праву изслъдованія и критики? Чтобы отвътить на тъ и другіе вопросы, намъ слъдуетъ перейдти изъ области теорій въ сферу фактовъ, обратиться къ событіямъ и разсмотрять, какимъ образомъ приведены бы ливъ дъйствіе начала, высказанныя представителями церковной опнозиціи, и какой исходъ получили оба главныя направленія этой опнозиціи.

control of the same and the same that the same that the same the same that the same th

<sup>101)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch, XXXIV, 545 sq.

<sup>102)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 614.

<sup>103)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXIV, 546.

<sup>104)</sup> Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 2. Abth. 756 sq.

<sup>105)</sup> Palacky, Gesch. von Böhmen. III, 1. Abth. 334 sq.

## FJABA VIII.

and a fine of the control of the artist to be suffered to the control of the cont

a regularity has been a reason to be something the probability. Yallington, it is

Попытки прекращенія раскола и соборъ въ Пизъ.

Мы видъли, какимъ образомъ произошелъ расколъ въ западной церкви, мы указали на значеніе этого событія и его послъдствія: теперь посмотримъ на попытки, которыя были предпринимаемы съ разныхъ сторонъ для прекращенія раскола и возстановленія внъшняго единства церкви. Подробное изложеніе событій не входитъ въ объемъ нашей задачи: мы ограничимся одними лишь общими очерками и главное вниманіе обратимъ на результаты.

По предапію прошедшаго, о прекращеніи раскола долженъ былъ заботиться преимущественно императоръ; онъ былъ высшій нокровитель и защитникъ римской церкви (Advocatus Ecclesiae); ему слъдовало хранить ея цълость и единство <sup>1</sup>). Но въ концъ XIV стол. императоръ добро-

вольно отказывается отъ всякой иниціативы въ великихъ церковныхъ и политическихъ дълахъ Европы. Въ концъ XIV стол. имперія находится въ такомъ же жалкомъ положеніи, какъ и папство: въ то время, когла римская церковь имветъ двухъ папъ, въ римской имперіи являются два императора. Изънихъ одинъ — Вацлавъ — равнодушно смотритъ на все окружающее его, другой - Рунрехтъ — есть креатура раскольнаго наны Бонифація ІХ и держить его сторону. При такомъ упадкъ объихъ высшихъ властей западнаго христіанства, иниціатива въ дълъ раскола переходить въ руки французскаго короля, представителя новаго монархическаго начала, и въ руки Парижскаго университета, представителя новыхъ силъ, чуждыхъ прежнимъ временамъ — самостоятельной, независимой отъ римскаго престола науки и общественнаго мнънія. Французскій король принимаетъ на себя роль покровителя и защитника римской церкви, отъ которой отказывается императоръ; Парижскій университеть даеть совъты французскому королю и внушаетъ ему мъры.

Когда въ 1378 г. явилось двое папъ — Климентъ VII въ Авиньонъ и Урбанъ VI въ Римъ — университетъ Парижскій не хотълъ сначала принять стороны ни того, ни другаго, объявилъ себя въ пользу нейтралитета французскаго народа и только, уступая волъ французскаго короля и повинуясь именному его приказанію, призналъ наконецъ Климента VII. Но съ тъхъ поръ Парижскій уни-

<sup>1)</sup> Жерсонъ и Өеодорикъ Нимскій напоминають объ этомъ своимъ современникамъ: Joann. Gers. tractatus de modis uni-

endi ac reformandi ecclesiam, cap. 14. (du Pin, II, 178). — Theodorici à Niem, de schismate, lib. III. cap. 7. pag. 154.

верситетъ не переставалъ неусыпно работать налъ прекращеніемъ раскола; онъ обращался съ постоянными увъщаніями къ Клименту, желая склонить его къ отреченію, употребляль всь усилія, для того чтобъ расположить французскій дворъ въ пользу своихъ мнъній. Долгое время всъ эти усилія были безплодны: ни Климентъ, ни Урбанъ не думали о пожертвованіи своимъ личнымъ положеніемъ для общаго блага; каждый изъ нихъ видълъ лишь одно средство возстановленія единства — ниспровержение своего соперника. Климентъ VII имълъ сильную опору у французскаго двора въ лицъ дяди короля (Карла VI), герцога Беррійскаго; кромъ того кардиналь и главный совътникъ его, Петръ де Люна, очень искусно и счастливо дъйствовалъ въ его пользу въ Парижъ и защищаль передъ французскимъ духовенствомъ его интересы. Но въ 1394 г. удалось наконецъ Парижскому университету исходатайствовать черезъ посредство другаго дяди королевскаго, герцога Бургундскаго, позволение изъявить оффиціяльно и публично свое мнъніе о томъ, какимъ образомъ наилучше можетъ быть возстановлено единство церкви. Десять тысячь членовъ университета, имъвшихъ право голоса, подали свои мизнія <sup>2</sup>). Знаменитому профессору Николаю Клеманжисъ, извъстному своею ученостью, красноръчіемъ и либеральнымъ духомъ, поручено было составить изъ этихъ мнъній одно общее ръшеніе и поднести его королю во главъ университетской депутаціи. Въ этомъ ръ-

шеній университеть предлагаеть три способа прекращенія раскола: или оба папы должны для блага церкви отречься отъ престола, или предоставить рашение о правахъ своихъ третейскому суду, или наконецъ подчиниться приговору всеобщаго собора, то-есть — единство церкви можетъ быть возстановлено путемъ отреченія, компромиса или собора 3). Университетъ рекомендуетъ преимущественно первое средство, какъ самое скорое и удобоисполнимое; но еслибы папы не согласились ни на первое, ни на второе изъ предложенныхъ средствъ, онъ полагаетъ единственное спасеніе въ соборъ, и при этомъ случав излагаетъ свое мизніе о его составъ. «По закону, говорится въ ръшеніи составленномъ Клеманжисомъ, соборъ долженъ состоять изъ однихъ только прелатовъ; но такъ какъ, въ настоящее время, о срамъ! многіе изъ нихъ почти безграмотны, многіе же слишкомъ пристрастны къ той или другой сторонь 4), то следуеть присоединить къ нимъ равное число магистровъ и докторовъ богословія и права; если же и это оказалось бы недостаточнымъ, то можно призвать еще депутатовъ отъ соборныхъ церквей, канитуловъ и монастырей». Если, заключаетъ университетъ, оба папы или одинъ изъ пихъ не приметь одного изъ трехъ предложенныхъ средствъ: то считать его еретикомъ, не пастыремъ церкви, а тира-

<sup>2)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch, XXXI, 283.

<sup>3)</sup> Via cessionis, compromissionis et concilii generalis. — См. Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 152.

 <sup>4) —</sup> quia plures eorum satis, proh pudor! hodie illiterati sunt, pluresque ad alterutram partem inordinate affecti, etc. — Gioseler, l. c.

номъ и отказать ему въ повиновеніи. Съ позволенія короля, это ръшеніе въ видъ письма было отправлено къ Клименту VII. Онъ назваль его пасквилемъ, оскорбительнымъ для достоинства апостольскаго престола, исполненнымъ яда и недостойнымъ чтенія <sup>5</sup>), и вскоръ послъ этого умеръ, говорятъ, отъ досады на своихъ кардиналовъ, которые показывали видъ, что раздъляютъ мнъніе университета <sup>6</sup>).

Еще за нъсколько лътъ до смерти Климента представлялась возможность прекратить расколь, не прибъгая даже ни къ одному изъ средствъ, предлагаемыхъ университетомъ, когда въ 1389 г. умеръ римскій папа Урбанъ VI. Но озлобленіе объихъ партій было слишкомъ велико, слишкомъ многими проклятіями осыпали оба папы другъ друга и слишкомъ сильна была антипатія Римлянъ къ Французамъ, чтобы можно было ожидать, что дворъ Урбана и его непосредственные подданные согласятся признать Климента VII. Дъйствительно кардиналы немедленно по смерти Урбана избрали другаго папу подъ именемъ Бонифація IX, о неслыханныхъ злоупотребленіяхъ котораго мы говорили выше 7).

Подобнымъ образомъ смерть Климента возбудила всеобщія надежды на возстановленіе мира въ церкви. Немедленно по полученім извъстія о смерти авиньонскаго папы, король французскій въ соединеніи съ парижскимъ университетомъ отправилъ посольство и письма къ кардиналамъ, желая отклонить ихъ отъ выбора новаго папы. Но мъра эта была безполезна: авиньонскіе кардиналы не думали уступить ни въ чемъ своимъ римскимъ соперникамъ и. угадывая содержаніе королевскихъ писемъ, оставили ихъ неразпечатанными и тъмъ болъе поспъщили сдълать новый выборъ. Но, не жалая подвергнуться обвинению въ умышленномъ продолженіи раскола, всъ кардиналы (17 числомъ) подписали предварительно документъ, въ которомъ каждый изъ нихъ, въ случав своего избранія въ паны, обязывался нодъ присягою дълать все возможное для возстановленія единства церкви и даже сложить съ себя власть, если это будетъ нужно 8). Вслъдъ за тъмъ кардиналы избрали упомянутаго выше Петра де-Люна, который принялъ имя Бенедикта XIII.

Нельзя было, говоритъ историкъ Парижскаго университета Кревье, произвести лучшаго выбора для того, чтобъ сдълать расколъ безконечнымъ <sup>9</sup>). Бенедиктъ XIII менъе чъмъ кто либо былъ въ состояніи пожертвовать для блага церкви своимъ личнымъ положеніемъ. Сдълавшись папою, онъ не хотълъ и знать даже объ обязательствъ, подписанномъ имъ до выбора и отдълался обыкновенною папскою

<sup>5) &</sup>quot;Istae litterae sunt sanctae sedis apostolicae diffamatrices, veneno — plenae, nec lectu nec recitatu dignae." — Chron. Caroli VI. lib. XV. cap. 5. ap. Gieseler, II, 3. Abth. 153.

<sup>6)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengeschichte. XXXI, 290.

<sup>7)</sup> См. выше, глава VII, стр.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 706.

<sup>9)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 304.

фразою, что папа не можетъ связывать себя ничъмъ 10). Подобно своему римскому сопернику, Бонифацію IX, онъ нимало не думалъ объ отреченіи и даже запретилъ говорить о немъ въ своемъ присутствін.

Въ такомъ положеніи дълъ, французскій король, побуждаемый университетомъ, сдълалъ наконецъ ръшительный шагъ и созвалъ въ началъ 1395 г. пародный соборъ французскаго духовенства въ Парижъ. Соборъ объявилъ отреченіе папы отъ престола самымъ скорымъ и удобнымъ средствомъ прекращенія раскола, и король поручилъ торжественному посольству, состоявшему изъ герцоговъ беррійскаго, бургундскаго и орлеанскаго и депутатовъ парижскаго университета, поднести это ръшеніе Бенедикту XIII. Посольство потребовало отъ папы во имя французскаго короля, духовенства и университета, чтобъ онъ сложилъ съ себя власть. Папа, который ни о чемъ меньше не думалъ, какъ объ отреченіи, хотълъ отдълаться отъ посланниковъ пустыми словами, медлилъ ръшительнымъ отвътомъ, предлагалъ то одно, то другое <sup>11</sup>), и наконецъ, отвергая окончательно добровольное отреченіе, предложиль личное свиданіе обоих в папъ и ихъ кардиналовъ для переговоровъ о возстановленіи единства церкви. Это значило откладывать прекращеніе раскола на неопредъленное время.

Узнавши о двусмысленномъ отвътъ Бенидикта XIII, университетъ подалъ на него торжественную аппелляцію къ будущему истинному, правовърному папъ 12); французскій же король, видя безполезность всъхъ мъръ, предпринятыхъ имъ досель, соединился съ королями англійскимъ, кастильскимъ и аррагонскимъ для того, чтобы общими силами возстановить единство церкви, и потребовалъ участія отъ императора Вацлава. Въ Реймсъ произошло свиданіе между Карломъ VI и Вацлавомъ, который вышель наконецъ, и то не надолго, изъ своего бездъйствія 13). На этомъ съъздъ было ръшено, что оба папы должны сложить съ себя власть и новый избранъ объими коллегіями кардиналовъ. Если же бы папы не соглашались на добровольное отреченіе, то императоръ обязался прину-

<sup>10)</sup> Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II. 2. Abth. 706.

<sup>11)</sup> Michelet. Histoire de France (Oeuvres, III, 560) такъ разсказываетъ объ этомъ: — On lui envoya la plus solonelle ambassade, qu'aucun pape eut jamais reçue . . . . . . Le pape parla à merveille; il répondit avec beaucoup de présence d'ésprit et d'éloquence, protestant qu'il ne desirait rien plus que l'union. C'était un habile homme, mais un Arragonais, une tête dure, pleine d'obstination et d'astuce. Il se joua des princes, lassa leur patience, les excédant de doctes harangues, de discours, de réponses et de répliques, lorsqu'il ne fallait comme on le lui dit,

qu'un tout petit mot: Cession. Puis, quand îl les vit languissants, découragés, malades d'ennui, il s'en debarrassa par un coup hardi. Les princes ne demeuraient pas dans la ville d'Avignon, mais de l'autre coté, à Villeneuve, et tous les jours ils passaient le pont du Rhône, pour conférer avec le pape. Un matin ce pont se trouva brûlé; on ne passait qu'en barque avec danger et lenteur. Le pape assura, qu'il allait rétablir le pont. Mais les princes perdirent patience, et laissèrent l'Arragonais maître du champ de bataille. La paix de l'Eglise fut ajournée pour longtemps.

<sup>12) —</sup> ad proximum futurum, unicum, verum, orthodoxum et universalem Papam etc. Gieseler, Kirchengesch. II, 3. Abth. 154.

<sup>13)</sup> Palacky, Gesch. von Böhmen. III. 1. Abth. 111 sqq.

лить къ этому силою и пизложить Бонифація IX, а франпузскій король-Бенедикта XIII 14). Новое посольство отправлено было вследъ за этимъ къ обоимъ папамъ, но они оба снова отказались. Тогда французскій король приступилъ немедленно къ исполнению ръшений реймсскаго съвзда. Новый соборъ французскаго духовенства созванъ быль имъ въ Парижъ (1398), и вследствіе ръшеній этого собора, Франція отказала въ повиновеніи Бенедикту XIII; король запретилъ всъмъ своимъ подданнымъ считать его папою, прекратилъ всъ доходы, получаемые имъ во Францін и послаль извъстнаго маршала Бусико (Boucicault) съ войскомъ въ Авиньонъ для низложенія силою упрямаго первосвященника 15). Между тъмъ императоръ Вацлавъ ни мало не послъдовалъ этому примъру, и удовольствовался посланіемъ писемъ къ Бонифацію ІХ, который не удостоиль его даже отвътомъ. Въ то время, когда маршаль Бусико осаждалъ Бенедикта XIII въ Авиньонъ, Вацлавъ все еще медлилъ употребить силу и впалъ паконецъ снова въ обычное свое бездъйствіе; этимъ воспользовался Бонифацій IX, вступиль въ сношенія съ курфистами, недовольными императоромъ и помогъ имъ низложить его 16).

Между тъмъ Бенедиктъ XIII упорно защищался противъ маршала Бусико, который, вступивши въ Авиньонъ, осадилъ панскій замокъ и сталъ обстръливать его изъ пушекъ. Всъ кардиналы оставили непреклоннаго папу, но

онъ не терялъ духа. Четыре мъсяца выдержалъ онъ осаду въ своемъ замкъ, былъ даже раненъ и согласился войдти въ переговоры только тогда, когда не достало уже болъе съъстныхъ принасовъ 17). Бенедиктъ обязался сложить съ себя власть, какъ скоро Бонифацій IX сдълаеть тоже самое или умреть; - за это онъ получиль свободу въ своемъ замкъ, но не долженъ былъ оставлять его до окончательнаго водворенія мира въ церкви. Дъйствительно, въ продолжение трехъ льтъ его стерегли какъ планника въ собственномъ его замкъ 18); но наконецъ Бенедиктъ наскучилъ такимъ положеніемъ и, при помощи одного нормандскаго дворянина, переодътый, убъжаль изъ Авиньона. Тогда обстоятельства совершенно перемънились. При французскомъ дворъ одержала верхъ орлеанская партія и герцогъ орлеанскій, врагъ герцога бургундскаго и университета, получилъ преобладающее вліяніе на сумасшедшаго короля. Онъ всегда держалъ сторону Бенедикта XIII и теперь вступиль съ нимъ въ переговоры. Слъдствіемъ этого было то, что въ 1403 г. Карлъ VI, управляемый герцогомъ орлеанскимъ, опять призналъ Бенедикта XIII папою; новый соборъ французскаго духовенства, созванный въ Парижъ, отмънилъ постановленія предшествующаго собора, и Франція опять возвратилась къ обедіенціи авинь-

<sup>14)</sup> Aschbach, Geschichte Kaiser Sigmund's. I, 137.

<sup>15)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengeschichte. XXXI, 319 sq.

<sup>16)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. I, 188.

<sup>17)</sup> Le vieux pontife se défendit dana le château d'Avignon, en vrai capitaine. N'ayant plus de bois pour sa cuisine, il brûla une à une les poutres de son palais. *Michelet*, Hist. de France. III, 565.

<sup>18)</sup> Theodorici à Niem, de schismate lib. II. cap. 33. pag. 121.

онскаго папы; даже университетъ Парижскій покорился воль короля или лучше сказать герцога орлеанскаго <sup>19</sup>). Съ своей стороны, Бенедиктъ XIII даль торжественное объщаніе сложить съ себя власть, если его соперникъ сдъластъ тоже самое или умретъ, или же наконецъ будетъ низложенъ <sup>20</sup>), и увърялъ, что онъ готовъ все сдълать, всъмъ пожертвовать для блага церкви и возстановленія ея единства.

Скоро представился случай, который показаль, на сколько были искренни всв эти объщанія и увъренія. Въ 1404 г. умеръ римскій папа Бонифацій ІХ; слъдовательно, Бенедиктъ XIII обязанъ быль, исполняя объщаніе, отказаться отъ престола; но онъ по прежнему не показываль къ этому никакой готовности и, какъ бы ни о чемъ не зная, не сдълаль ни мальйшаго шагу въ этомъ смыслъ. Тогда римскіе кардиналы немедленно приступили къ избранію поваго папы, но, по примъру авиньонскихъ, предварительно присягнули всв въ томъ, что новоизбранный обязанъ будетъ для возстановленія мира церковнаго сложить съ себя власть, если это сдълаетъ Петръ де-Люна 21). Вслъдъ за этимъ они избрали кардинала Миліорати, который принялъ имя Иннокентія VII.

Теперь двиствительно казалось, что не будеть конца

расколу. Громкія нареканія и жалобы на упорство и лицемъріе папъ поднялись со всъхъ сторонъ. Тогда Бенедиктъ XIII, желая соблюсти видъ приличія и уступая общественному мивнію, потребоваль отъ Иннокентія VII охранныхъ писемъ для своихъ посланниковъ, посредствомъ которыхъ онъ хотълъ вести съ нимъ переговоры о возстановленіи церковнаго единства. Иннокентій VII, видя въ этомъ одну лишь хитрую уловку и не думая вовсе объ отречени отъ престола, отказалъ прямо. Тогда Бенедиктъ разослалъ во всъ стороны длинныя письма, въ которыхъ жаловался на упорство своего соперника и увърялъ, что не его вина, если расколъ продолжается до сихъ поръ. Письма Иннокентія были еще длиннъе и говорили тоже самое 22). Оба соперника завели между собою продолжительную полемику; такимъ образомъ они выигрывали время, издъвались другъ надъ другомъ, а между тъмъ каждый изъ нихъ пользовался выгодами своего положенія.

Постоянныя хитрыя уловки панъ надобли наконецъ самимъ кардиналамъ и когда въ 1406 г. скончался Иннокентій VII, римскіе кардиналы стали серіозно думать о возстановленіи церковнаго единства. Притомъ пельзя было долье противиться настойчивымъ требованіямъ всей занадной Европы и оставаться глухимъ ко всеобщимъ возгласамъ и нареканіямъ. Не довъряя Бенедикту, который столько разъ уже обманывалъ всъ надежды, и не желая уступить ни въ чемъ притязаніямъ авиньонской партіи,

<sup>, 19)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 322 sq. Michelet, Hist. de France. III, 572.

<sup>20)</sup> Adversario cedente, decedente vel ejecto. Gieseler, II, 3. Abth. 156.

<sup>21)</sup> Theod. à Niem, de schismate, lib. II. cap. 34. pag. 124.

<sup>22)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 326.

кардиналы римскіе и на этотъ разъ не удержались отъ выбора новаго папы; но предварительно каждый изъ нихъ еще торжественные, нежели прошедшій разы, обязалы себя присягою, употребить, въ случав своего избранія, свое папское достоинство единственно только какъ средство къ прекращению раскола; соединиться для этой цъли съ своимъ соперникомъ; сложить съ себи власть немедленно, если тотъ сдълаетъ тоже самое; не предпринимать ничего что противоръчило бы желаемой цъли; не назначать новыхъ кардиналовъ; черезъ мъсяцъ послъ своего избранія изъявить письменно императору, всемъ королямъ, князьямъ, прелатамъ, университетамъ и антипапъ свою готовность тъмъ или другимъ способомъ положить конецъ раздвоенію въ церкви; черезъ три мъсяца начать уже переговоры съ авиньонскимъ дворомъ и пр. и пр. 23). Такимъ образомъ, кардиналы хотъли сдълать только провизорный выборъ, который послужиль бы приготовительнымъ средствомъ возстановленія единства, потому всъ голоса соединились въ пользу того изъ нихъ, кто наиболье оказывалъ рвенія въ этомъ дълъ, и первый предложилъ обязать будущаго папу упомянутою присягою. Это былъ кардиналъ Корраріо, принявшій имя Григорія XII. Казалось, нельзя было ожидать, чтобы восьмидесятильтній старець, стоявшій на краю могилы, могъ жертвовать благомъ церкви для своего личнаго честолюбія. Однакожь судьба хотъла, чтобы еще разъ обмануты были всв надежды. Григорій XII до

тъхъ поръ былъ ревностнымъ поборникомъ единства церкви, пока не былъ избранъ въ папы; занявъ престолъ, онъ пошелъ по слъдамъ своихъ предшественниковъ. Желая воспользоваться своею властью для того, чтобы устроить судьбу своихъ многочисленныхъ непотовъ, Григорій, подобно Бенедикту, не думалъ объ отреченіи, но, для соблюденія приличій, показывалъ видъ, что по прежнему заботится о прекращеніи раскола, и дошелъ въ своемъ притворствъ и лицемъріи до мастерства <sup>24</sup>). Онъ не переставалъ увърять государей, князей, прелатовъ, университеты въ своей доброй волъ, призывалъ ихъ къ участію въ дълъ возстановленія мира церковнаго, разсылалъ во всъ стороны посланія за посланіями, — а между тъмъ пе предпринималъ ничего серіознаго. Онъ увърялъ даже, что для блага церкви готовъ идти въ самыя отдаленныя

<sup>23)</sup> Theod. à Niem, de schism. lib. III. cap. 3. pag. 143 sqq. помъщаетъ in extenso всю формулу этой присяги.

<sup>24)</sup> Осодорикъ Нимскій, негодуя на вѣроломство и лицемѣріе Григорія, постоянно называеть его вм'єсто Gregorius — Errorius и, говоря о немъ, оставляетъ тотъ спокойный и безпристрастный тонъ, которымъ отличается все его сочинение de Schismate. Онъ такъ начинаетъ главу 52. II-ой книги (стр. 139): - Venio ad Gregorium vel Errorium, qui praedicto Innocentio vita functo in sua obedientia immediate successit, et si quis fraudes, machinationes, dolos, cautelas, hypocrysias et subtilitates, quibus electus fuit per collegium Cardinalium, quibus postea una cum Petro de Luna unionem in universali ecclesia facere distulit, neque fecit, et quare non fecerat illam, se excusavit, in peccatis totam Christianitatem ludificando et decipiendo, necnon collusiones, versutias et pallationes inter se per medias personas habitas, et circa haec acta per utrunque ipsorum Errorii et Petri per singula describere vellet, vix chartae et atramentum huic sufficirent, et laborando circa ea nimium traheretur in longum.

страны, говориль, что если у него не будеть галерь, то онъ отправится хотя бы въ малой лодкъ; если не достанетъ лошадей, то пойдетъ пъшкомъ, съ посохомъ въ рукахъ 25). Бенедиктъ съ своей стороны не щадилъ подобныхъ увъреній; а между тъмъ оба папы, по прежнему, не дълали ни шагу впередъ. Тогда французскій король вышель наконець изъ терпънія, созваль новый соборь въ Парижъ и грозилъ Бенедикту, что вторично откажетъ ему въ повиновении, если опъ въ опредъленный срокъ не сложить съ себя власти или не условится съ антипапою о прекращении раскола. Бенедикть, видя опасность, встунилъ наконецъ въ серіозные переговоры съ Григоріемъ XII, и оба соперника послъ долгихъ совъщаній, условились имъть личное свиданіе, и сложить съ себя панское достоинство въ одно время и на одномъ мъстъ; мъстомъ свиданія назначенъ былъ городъ Савона, временемъ — послъдніе мъсяцы 1407 года. Тогда-то началось зрълище небывалое въ исторін: передъ лицомъ всей Европы, паны стали играть комедію единственную въ своемъ родъ. Оба непримиримые соперника въ сущности были согласны другъ съ

другомъ, обоимъ хотълось удержать власть за собою, -- современники подозръвали ихъ даже въ тайномъ соумышленничествъ - между тъмъ необходимость заставляла показывать видъ противнаго — следовало исполнить договоръ и имъть свиданіе. Сводимые другъ съ другомъ (говоритъ Мишле) 26) своими кардиналами, оба папы каждый день находили новыя затрудненія, новыя препятствія. То дороги были опасны и нужно имъ было охранныхъ писемъ государей, то опять мало было охранныхъ писемъ и хотълось имъ имъть конвой и солдатъ. Потомъ оказывалось, что не достаетъ ленегъ на дорогу; они занимали у своихъ кардиналовъ. Тогда имъ хотълось ъхать моремъ; нужны были корабли. Нашлись корабли: папы придумывали новый предлогъ. -- Когда Бенедиктъ прівхаль въ Геную, Григорій все еще не могъ ръшиться двинуться изъ Рима; то Венеціанцы не хотъли дать галеръ, а Генуезцамъ онъ не довъряль 27); то опять король неаполитанскій, соединившись съ Колоннами, угрожалъ Риму. Наконецъ онъ отправился въ дорогу, но уже въ Сіенъ опять остановился и нашелъ вдругъ, что Савона для него опасна. Начались новые переговоры о назначении новаго мъста свиданія. Между тъмъ Бенедиктъ перехитрилъ своего соперника: онъ воспользовался его медлительностью, прівхаль въ Савону, показывалъ видъ, что съ нетерпъніемъ дожилается Григорія, сваливалъ на него всю вину промедленія. Григорій, уступая наконецъ всеобщимъ нареканіямъ,

<sup>25)</sup> Theod. à Niem, lib. III. cap. 6. pag. 151: — dicebat, quod pro certo nequaquam per eum staret, quin dicta fieret unio in quocunque loco etiam quantuncunque ab ipsa urbe remoto illa fieri oporteret, et si galeris seu forte navigiis careret, paratus esset illic etiam in parva cymba seu carbasa navigare, quodque si per terram illuc pertransire magis expediret, ac convenienti equorum vectura careret, certe non propter hoc dimitteret, quin illuc iret, etiamsi eundo pedester baculo arundineo per iter sustentari deberet, multa his similia verba frequentius eructando.

<sup>26)</sup> Histoire de France. III, 620.

<sup>27)</sup> Генуезцы держали сторону Бенедикта XIII.

лвинулся въ началъ 1408 г. въ Лукку и потребовалъ, чтобы Бенеликтъ прівхаль сюда же, въ Ливорно или въ Пизу. «Другой папа, говорить Леонардъ Аретинъ 28), быль расположенъ не лучше Григорія, но онъ умъль хитръе скрывать свою злую волю и такъ какъ нашъ папа (то-есть Григорій) отступаль, то казалось, что другой илеть ему на встръчу». Бенедиктъ поъхалъ изъ Савоны въ Порто Венере, а потомъ, чтобы быть еще ближе къ Григорію, въ Спецію. Оба соперника были уже очень близко другъ другу, однакожь никакъ нельзя было заставить ихъ сдълать последній шагъ. Напрасны были всъ переговоры о новомъ мъстъ свиданія: ни одинъ городъ имъ не годился, ни одного они не находили для себя довольно безопаснымъ. Оба показывали видъ большаго страха, со всъхъ сторонъ предвидъли опасности, вездъ подозръвали враговъ. Григорій не хотълъ приблизиться къ морю, опасаясь будто бы нападенія на моръ: Бенедикть не смъль удалиться отъ берега, боясь засады внутри страны. «И такъ, говоритъ Аретинъ, одинъ изъ нихъ, подобно морскому животному, боялся выйдти на сушу, другой, подобно сухопутному, опасался взглянуть на морскія волны 29)».

Теперь мъра териънія переполнилась. Вся Европа негодовала. Французскій король торжественно отказаль въ обедіенціи Бенедикту, и соборъ духовенства въ Парижъ объявиль, что Франція будеть держаться нейтралитета между двумя папами до окончательнаго водворенія мира въ церкви. Маршалу Бусико, который быль тогда намъстникомъ въ Генув 30), снова поручено было овладъть особою Бенедикта; но хитрый Аррагонецъ, державшій постоянно на готовъ свои галеры, успълъ убъжать въ отечество свое, Испанію, и поселился въ Перпиньянъ. Отсюда безсильными громами своими - проклятіями и отлученіями отъ церкви - онъ хотвлъ поразить французскаго короля и его приверженцевъ. - Кардиналы объихъ партій, столько разъ обманутые папами, не желая раздълять съ ними презранія всей Европы и быть вмаста съ ними предметомъ всеобщаго негодованія, отказались служить долье честолюбио лицемърныхъ стариковъ и быть постоянною игрушкою ихъ произвола. И авиньонскіе, и римскіе кардиналы отказали въ повиновеніи своимъ папамъ, оставили ихъ, соединились въ Ливорно, а потомъ въ Низъ и, вступивъ въ сношенія съ французскимъ королемъ, созвали всеобщій соборъ. Мъстомъ его назначена была Пиза, срокомъ открытія мартъ следующаго 1409 года. Эта мъра кардиналовъ встрътила живъйшее одобрение во всей

<sup>28)</sup> Leonardi Aretini, rerum eo tempore in Italia gestarum comm. (Muratori, XIX, 926): Erat in altero Pontifice non melior sane mens, sed occultabat callidius malam volontatem, et quia noster fugiebat, ipse obviam ire videbatur. — Аретинъ находился тогда въ свитъ Григорія XII и описываетъ эти событія какъ очевиденъ.

<sup>29)</sup> Ita alter quasi aquaticum animal in siccum exire, alter

quasi terrestre undas aspicere perhorrebat. — Leon. Arctinus, 1. с. также его Epist. lib. II, 43.

<sup>30)</sup> Генуя находилась тогда подъ покровительствомъ французскаго короля. См. Sismondi, Hist. des républ. ital. VII, 237, 367.

западной Европъ; она отвъчала всеобщимъ ожиданіямъ; славные юристы, богословы, факультеты не замедлили доказать ея законность <sup>31</sup>). Послъ тридцатильтнихъ безплодныхъ усилій, въ которыхъ исчерпаны были всъ средства, казалось, одинъ только соборъ могъ ноложить конецъ нагубной анархіи въ церкви. — Между тъмъ ни Бенедиктъ, ни Григорій, не думали уступать. Предавши проклятію и отлучивши отъ церкви отрекшихся отъ нихъ кардиналовъ, они назначили новыхъ, и каждый съ своей стороны созваль также всеобщій соборъ, одинъ въ Аквилею, другой въ Перпипьянъ <sup>32</sup>). Но оба эти соборы, на которыхъ засъдали очень немногіе приверженцы и креатуры обоихъ напъ, были однимъ лишь фарсомъ: всъ взоры устремлены были на соединившихся кардиналовъ и на соборъ, созванный ими въ Пизъ.

Съ незанамятныхъ временъ пичего подобнаго не происходило въ Европъ; всеобщій соборъ, состоявшій изъ представителей всъхъ народныхъ церквей, посланниковъ государей, представителей университетовъ и другихъ корпорацій, былъ небывалымъ зрълищемъ для современниковъ. На соборахъ, созываемыхъ въ прежнія времена папами (преимущественно въ Латеранъ), засъдали только немногіе прелаты, и то большею частью Италіянцы. Теперь въ Пизъ соединились 22 кардинала, 4 патріарха, 12 архієпископовъ и уполномоченные отъ 14 отсутствовавшихъ, 80 епископовъ и повъренные отъ 102 другихъ, 87 аббатовъ вмъстъ съ прокураторами 202 не присутствовавшихъ лично, 41 пріоръ, представители университетовъ парижскаго, тулузскаго, орлеанскаго, анжерскаго, монпеліерскаго, болонскаго, флорентійскаго, вънскаго, пражскаго, кёльнскаго, оксфордскаго, кембриджскаго, краковскаго и нъкоторыхъ другихъ; - представители болъе чъмъ ста соборныхъ церквей; слишкомъ триста докторовъ богословія и каноническаго права; наконецъ посланники королей французскаго, англійскаго, польскаго, чешскаго, португальскаго, сицилійскаго, герцога бургундскаго, курфирста бранденбургскаго, ландграфа тюрингенскаго и многихъ другихъ князей и герцоговъ 33). Депутатами парижскаго университета были знаменитые главы либеральной партіи Нетръ д'Айли и Іоаннъ Жерсонъ, которые своими сочиненіями приготовили созваніе собора. Соборъ не замедлиль привести въ дъйствіе начала, высказанныя ими. У него были двъ великія задачи: давно ожидаемое окончательное прекращение раскола и реформа церкви въ главъ и въ членахъ. Объявивши себя экуменическимъ, соборъ приступилъ немедленно къ исполнению первой задачи. Такъ какъ оба папы отказались добровольно сложить съ себя власть: то возстановление единства церковнаго было возможно только вслъдствіе низложенія ихъ. Согласно съ началами парижскаго университета соборъ высказалъ торжественно свое превосходство надъ папами, объявилъ себя

<sup>31)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 348.

<sup>32)</sup> Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche, II, 2. Abth. 717.

<sup>33)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 355.

въ правъ судить и низлагать ихъ и, несмотря на протестъ императора Рупрехта, сдъланный въ пользу Григорія XII, началь формальный процессъ противъ упорствовавшихъ въ своемъ отказъ соперниковъ. Послъ соблюденія всъхъ формальностей и всъхъ законныхъ сроковъ, въ пятнадцатое засъданіе произнесенъ былъ окончательный приговоръ: оба папы, какъ раскольники, еретики, объявлянсь низложенными и лишенными всъхъ церковныхъ достоинствъ; всъ върующіе освобождались отъ данной имъ присяги; подъ опасеніемъ отлученія отъ церкви запрещалось всъмъ и каждому признавать и называть ихъ далье папами; папскій престолъ объявлялся упраздненнымъ 34).

Теперь слъдовало ожидать, что соборъ, руководимый главами либеральной партіи, будетъ дъйствовать послъдовательно и еще до выбора новаго папы займется реформою церкви. Жерсонъ, д'Айли и другіе хорошо понимали, что для уничтоженія раскола недостаточно было низложить двухъ папъ и избрать на ихъ мъсто третьяго. Они сознавали, что главная задача собора состояла въ реформъ, безъ которой нельзя было и думать о возстановленіи порядка въ церкви, и что этой реформы невозможно было предоставлять новоизбранному папъ и полагаться на его добрую волю. Но на соборъ присутствовала не одна только либеральная партія. Кардиналы, всъ сановники и чиновники римской куріи, всъ честолюбцы и эгоисты, которымъ хотълось папскихъ милостей, повышеній, прибыльныхъ бенефицій, которые жили старыми злоупотребленіями и пользовались

ими для своихъ выгодъ, словомъ, всъ такъ-называемые куріялисты составляли сильную, чисто консервативную партио, которая не думала отступить ни на шагъ отъ господствовавшей системы и всъми силами старалась удержать statu quo, столь выгодное для ея эгоистическихъ цълей. — Кардиналы дъйствовали заодно съ либеральною партією въ дель низложенія папъ, потому что это согласовалось съ ихъ выгодами. Они искренно желали прекращенія раскола, потому что имъ прискучила наконецъ жизнь, исполненная лишеній, хлопоть и опасностей, которую они принуждены были вести въ послъднее время. Поддерживая одного или другого изъ соперниковъ, они подвергались со всъхъ сторонъ постояннымъ нападкамъ, вызывали всеобщія нареканія, не имъли спокойствія, были совершенно зависимы отъ произвола своихъ папъ, принуждены раздълять съ ними и радость, и горе, и потому отъ всего сердца желали возстановленія единаго, всъми признаннаго папы, хотя бы для того только, чтобъ отдохнуть послъ столькихъ треволненій. Но имъ хотьлось возстановленія единаго, всеми признаннаго папы еще по другой причинь. Отъ раздвоенія паскаго престола страдали чрезвычайно ихъ доходы; каждый изъ папъ былъ признаваемъ только одною половиною Европы, и то нъкоторые народы совершенно отказывали имъ въ повиновеній; вследствіе этого кардиналы лишались часто самыхъ доходныхъ синекуръ и бенефицій; вся финансовая система папъ пришла въ разстройство; короли, раздраженные ихъ все возраставшими взысканіями, часто силою прекращали разныя отрасли папскихъ доходовъ, уничтожали ихъ ре-

<sup>34)</sup> Theod. à Niem de schism. lib. III. cap. 44 pag. 229.

-зерваціи, конфисковали жатву папскихъ сборщиковъ. Отъ всего этого кардиналы, протонотарін и всъ сановники и чиновники курін приходили въ весьма стъснительное положеніе, должны были довольствоваться немногимъ, подвергаться разнымъ лишеніямъ. Естественно, что имъ хотълось возстановить единство папскаге престола и вмъстъ съ тъмъ свои прежніе доходы, свое прежнее значеніе, прежнія счастливыя времена авипьонскія, времена Іоанна XXII и Климента VI. Но, желая прекращенія раскола, кардиналы и куріялисты ни мало не думали о реформъ; реформа явно противоръчила ихъ цълямъ; она могла опять лишить ихъ того, что возращалось имъ вследствие возстановленія единства. Потому кардиналы, низложивъ раскольныхъ папъ, объявили, что соборъ исполниль свою задачу, что ничто болъе не препятствуетъ избранию новаго, законнаго, всъми признаннаго папы, и поспъщили немедленно сдълать этотъ новый выборъ. Они увлекли за собою большинство собора, особенно всъхъ, которые разсчитывали на милости новаго папы, ожидали отъ него повышеній и бенефицій; - другіе по привычкъ сльпо повиновались авторитету, преклонились передъ господствующею системою, забыли о началахъ, по которымъ дъйствовали въ первыя засъданія. Убъжденія либеральной партіи еще перешли въ плоть и кровь; либеральная партія не имъла еще организаціи. огромное большинство ея все еще по прежнему не постигало собора безъ папы, реформы церкви безъ его участіяи последовало за курійлистами: вожди ея остались одиноки съ своего теоріего и ничего не могли сделать противъ общаго потока, но они чувствовали, что съ избраніемъ

новаго паны пропадаетъ дъло реформы <sup>35</sup>). Петръ д' Айли, негодуя на такой оборотъ дълъ, оставилъ соборъ еще до окончанія его и удалился въ Геную <sup>36</sup>). Но нельзя было ожидать другаго: либеральная партія не могла сдълать болье; довольно, что она успъла начать борьбу, высказать громко и въ глаза противнику свои убъжденія; — трудно, невозможно было освободиться сразу и вдругъ отъ системы, которая господствовала въ продолженіе стольтій, проникла всъ части церковнаго устройства, держалась своею жельзною послъдовательностью.

Кардиналы, приступая къ избранію новаго папы, должны были уступить однакожь общественному мижнію на столько, что въ шестнадцатое засъданіе каждый изъ нихъ обязался торжественно, въ случав своего избранія, до тъхъ поръ не распускать собора, пока не будетъ произведена надлежащая реформа церкви и въ главъ, и въ членахъ. Ничего не стоило дать подобное объщаніе, между тъмъ опытъ прошедшаго показывалъ, что такія обязательства кардиналовъ ни къ чему не служили и были одною лишь пустою формою. Въ какомъ

<sup>35)</sup> Съ горькою пронією говорить Клеманжись: Quae alia res in Pisana congregatione Ecclesiam Dei populumque decepit, et clamare fecit: Pax, pax, cum nulla esset pax; nisi quia carnales et cupidi homines, qui ubique ex refrigerio charitatis superabundant, beneficiorum ardore succensi, prorsusque excaecati ecclesiasticam reformationem, quam boni et fideles plerique ante omnia fieri volebant, impedierunt, ad novamque mox electionem processerunt, qua facta, et promotionibus quas concupierunt adeptis, pacem esse clamarunt, solutoque conventu cum illa quam quesierant pace, hoc est promotione, reversi sunt! Gieseler, II, 4. Abth. 7.

36) Ritter, Handbuch der Kirchengesch. II, 35.

духъ сдъланъ будетъ новый выборъ, и какой исходъ получить соборь, объ этомъ можно было судить по характеру того, кто быль душею коллегін кардиналовъ и вообще имъль чрезвычайное вліяніе на всъ дъла собора-это быль пресловутый кардиналь Валтассаръ Косса, впослъдствіи папа Іоаннъ XXIII. Въ сужденіяхъ о немъ современниковъ господствуетъ ръдкое, ужасающее единогласіе-всъ говорять о Валтассаръ Коссъ, какъ о человъкъ запятнанномъ всъми возможными пороками, безъ совъсти и чести; -- настоящій концертъ самыхъ страшныхъ обвиненій, жалобъ и нареканій раздается со вськъ сторонъ; люди разныхъ партій, разныхъ убъжденій, одинаково осуждають его. Поприще свое онъ началъ пиратомъ, потомъ, благодаря Бонифацію IX, получиль мъсто при римскомъ дворъ, достигъ постепенно званія кардинала, наконецъ сдъланъ быль папскимъ легатомъ въ Болоніи. Онъ пользовался постоянно своимъ положеніемъ какъ средствомъ обогащенія, все служило ему для этой цвли; онъ довель до неслыханныхъ размъровъ симонно, продажу индульгенцій до безстыдства; онъ былъ готовъ на всъ преступленія; обманъ и насиліе были обыкновенныя его средства. Какъ легатъ папскій, Валтассаръ Косса въ продолжение многихъ льтъ неограниченно господствоваль въ Болоніи, какъ въ своемъ удельномъ княжествъ; его и не называли иначе какъ болонскимъ владыкою. Управленіе его ознаменовано было страшными притъсненіями, жестокостью и корыстолюбіемъ: не было конца налогамъ и денежнымъ пенямъ. Невозможно было узнать въ немъ духовное лице: онъ велъ жизнь самую развратную, отличался грубымъ пинизмомъ —

проклятія не сходили съ устъ его; онъ хвастался военными дарованіями, лично водилъ войско на приступъ 37). Его независимое положение и огромныя богатства, накопленныя многольтними злоупотребленіями, доставили ему большое вліяніе на всю коллегію кардиналовъ. Онъ игралъ первую роль на Пизанскомъ соборъ; отъ него, въ сущности, зависьлъ выборъ новаго папы. Кардиналы готовы были, по первому мановенію, избрать его самого; но Валтассаръ не считалъ еще поры удобною, не хотълъ рисковать многимъ въ то время, когда Григорій XII и Бенедиктъ XIII, несмотря на свое низложение, все еще не отказывались отъ престола; онъ предпочелъ подсунуть покамъсть на свое мъсто другаго и указалъ на кардинала Петра Филарги, миланскаго архіепископа, слабаго, семидесятильтняго старца, который совершенно отъ него зависълъ и во всемъ ему повиновался; онъ зналъ, что будетъ господствовать подъ его именемъ и рано или поздно достигнеть папскаго престола, въ болъе удобное для себя время. Новый папа принялъ имя Александра V. Онъ превзошелъ даже ожиданія честолюбцевъ и эгоистовъ, которые ускорили его избраніе, онъ ималь одну только слабость: не могъ отказать ни въ чемъ ни одному просящему. Тотчасъ послъ своего избранія, онъ назначиль множество архіепископовъ, епископовъ, аббатовъ, и щедро вознаградилъ всъхъ своихъ придворныхъ; на всъ стороны посыпались папскія диспенсаціи, экспектанціи, коменды; давно уже не

<sup>37)</sup> Подробности о жизни и характеръ Іоанна XXIII у Феодорика Нимскаго,

бывало такого добраго папы. Въ раздачъ своихъ милостей онъ дошелъ до расточительности, не умълъ сохранить ни мъры, ни порядка, не обращалъ вниманія на личности просившихъ; каждый могъ получить отъ него, что хотълъ. Онъ сдълаль болье назначеній и повышеній, нежели существовало должностей и бенефицій. Особенную благосклонность онъ оказывалъ прежнимъ своимъ товарищамъ, францисканцамъ; многимъ изъ нихъ онъ далъ придворныя должности, другихъ произвелъ въ епископы 38). Такимъ образомъ въ то время, когда вся западная Европа съ нетерпъніемъ ожидала реформы, папа преспокойно пошелъ по старой рутинъ 39) и, можетъ быть даже противъ воли, увеличилъ число злоупотребленій римской куріи.

Несмотря на это, повый папа незамедлиль повторить данное имъ до выбора объщаніе, увъриль, что неусыпно будеть работать падъ реформою церкви, предложиль избрать по нъскольку благочестивыхъ и ученыхъ мужей изъкаждаго народа и поручить имъ и кардиналамъ пригото-

вленіе этого великаго дъла 40). Потомъ онъ одобриль все, что было предпринято кардиналами для возстановленія единства, утвердилъ и пополнилъ всъ мъры и постановленія собора, но серіознаго ничего не предприняль: до реформы дело не дошло на соборъ, все кончилось насколькими незначительными уступками и мълкими постановленіями. Между прочимъ папа предписаль частое созываніе областныхъ синодовъ, простилъ всъ недоимки до дия своего избранія, отказался отъ движимаго имущества умершихъ прелатовъ, объщаль не присвоивать себъ доходовъ упраздненныхъ бенефицій, не дълать произвольныхъ перемъщеній, взяль назадъ пъсколько экскоммуникацій 41). Вотъ въ чемъ состояла папская реформа. Въ двадцать третье засъданіе напа распустиль соборъ и объщаль черезъ три года созвать новый. Въ заключительномъ протоколъ говорилось следующее: папа имъетъ твердое намъреніе произвести при помощи собора реформу церкви въ главъ и въ членахъ. И такъ какъ многое милостью Божіею уже совершено 42), другое же еще остается, и по причинъ отъвзда многихъ предатовъ и посланниковъ предпринято быть не можеть: то папа (Dominus noster) считаеть за нужное прекратить дальнайшія соващанія о реформа и отложить ихъ до слъдующаго собора.

<sup>. 38)</sup> О всемь этомъ *Theod. a Niem* de schism. lib. III, сар. 51, рад. 242.

<sup>39)</sup> Joann. Gers. de modis uniendi ac reformandi Ecclesiam in concilio universali, cap. 10 (du Pin, II, 173) такъ говорить о Александръ V: Et ut sic fieret (т. е. ut limitaretur potestas usurpata papalis) fuit omnino inclinatus dictus Dominus Alexander V ante ejus Papatum, dum ageretur, ut dictum concilium celebraretur in Pisis. Qui etiam hoc dicebat. et etiam super limitatione subsequenda multis argumentis theologicis, philosophicis, juridicis insudabat. Qui creatus in Papam, in lucem educere non curabat.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II.
 Abth. 722.

<sup>41)</sup> Gieseler, II, 4. Abth. 6 sq. nota h.

<sup>42) —</sup> et quia jam multa per Dei gratiam sont expedita etc. Gieseler, l. c.

Таковъ быль конецъ собора, который вызваль въ западной Европъ всеобщія надежды на окончательное прекращеніе раскола и возрожденіе церкви. Возрожденія не
носльдовало, да и расколь не быль прекращень. Ни Григорій ІІ, ни Бенедикть XІІІ не озабочивались много приговоромъ собора и попрежнему называли себя папами.
Первый все еще быль признаваемъ въ Неаполь, въ нъкоторыхъ другихъ малыхъ государствахъ италіянскихъ, а въ
Германіи— въ Триръ, Шпееръ и Вормсъ; второй въ Шотландіи и Испаніи. Вмъсто двухъ папъ Европа увидъла
троихъ;—въ этомъ состоялъ весь плодъ собора. Самыя
умъренныя ожиданія были обмануты; трудно было предвидъть выходъ изъ такого плачевнаго положенія. Многіе
думали, что приближается конецъ міра, другіе върили
въ пришествіе антихриста.

the state of the s

## PAABA IX.

Соборт вт Костниць и окончательное возстановление церковнаго единства.

Печальное было время, следовавшее непосредственно за Пизанскимъ соборомъ: трое напъ спорили о престолъ, анархія продолжалась въ церкви; по странной игръ случая явились также три императора въ Германіи; имперія представляла такой же хаосъ, какъ и церковь. Аналогія въ судьбахъ двухъ главныхъ средневъковыхъ институцій простиралась до самыхъ случайностей. По смерти Рупрехта произошелъ двойственный выборъ: одна половина курфирстовъ избрала Сигизмунда, другая Годока Моравскаго; третій быль Вацлавъ, который вовсе не отказывался отъ престола; многіе и даже лучшіе люди — особенно городское сословіе — все еще попрежнему признавали его настоящимъ императоромъ. Но горизонтъ помрачился еще болье, когда въ 1410 г. умеръ Александръ V, креатура Валтассара Коссы, и этотъ послъдній подъ именемъ Іоанна XXIII запялъ его мъсто. Никогда еще Европа не видала такого папы: простые духомъ могли подумать, что

самъ антихристъ засълъ на папскомъ престолъ 1). Валтассаръ Косса повторилъ теперь въ Римъ, но въ гораздо
большихъ размърахъ, свое болонское правленіе. Онъ вступилъ на престолъ съ полною увъренностью въ свое счастіе, въ свою силу и въ ловкость своей политики. Достигши высшихъ достоинствъ обманомъ, интригою, подкуномъ и насиліемъ, онъ думалъ такими же средствами
удержаться на папскомъ престолъ, подавить всякое сопротивленіе, заглушить всякій голосъ, требующій реформы.
Опасаясь наиболье парижскаго университета, онъ думалъ
подкуномъ расположить его въ свою пользу, или по крайней мъръ склонить къ молчанію. Петръ д'Айли извъщаетъ, что для этой цъли Іоаннъ ХХІІІ осыпалъ университетъ своими милостями и надълиль его огромнымъ
числомъ бенефицій 2). Все вниманіе Іоанна было погло-

щено войною съ Владиславомъ, королемъ неаполитанскимъ, который держаль сторону Григорія XII, даваль ему убъжище въ своей земль и хотъль даже завлальть Римомъ. Іоаннъ соединился съ претендентомъ на неаполитанскую корону. Людовикомъ Анжуйскимъ, постоянно нанималъ кондотьеровъ, римскую курію превратиль въ лагерь, вельдъ проповъдывать противъ Владислава крестовый походъ во всъхъ странахъ Европы, даже на островъ Кипръ и на Востокъ, объщалъ полное отпущение граховъ всъмъ участвующимъ въ ноходъ. Но видя безуспъшность всъхъ своихъ усилій, Іоаннъ вступилъ съ Владиславомъ въ переговоры, предложилъ ему самыя выгодныя условія, употребиль въ дъло обычное свое средство — деньги: за такую цъну Владиславъ помирился съ Іоанномъ, измъниль Григорію XII и отказаль ему въ покровительствъ. Григорій принуждень быль бъжать и искать убъжища въ Римини у Карда Мадатеста. Іоаннъ XXIII торжествовалъ и съ увъренностью смотръль въ будущность.

Но на этотъ разъ разсчеты его не оправдались, обычныя его средства — обманъ, подкупъ, насиліе — оказались безусившными; счастіе стало измънять ему. Трудно было принудить къ молчанію парижскій университеть; невозможно было подкупить такихъ людей, какъ д'Айли, Жерсонъ, Клеманжисъ. Главы либеральной партіи не потеряли духа послъ Пизанской неудачи, а напротивъ еще

<sup>1)</sup> Современники принисывали ему смерть Александра V; въ обвинительныхъ статьяхъ противъ Іоанна XXIII, представленныхъ впоследствій Костницкому синоду, говорится, что Александръ V умеръ отравленный Валтассаромъ Коссою. См. Gieseler, Kirchengesch. II, 4. Abth. 9.

<sup>2)</sup> Petri de Alliaco, De necessitate reformationis in Concilio generali, cap. XXVI (du Pin, II, 900): Nec est sileutio transeundum, quod ipse Dominus Johannes Papa, informatus forsan per aliquos ultramontanos, petentes in sua Curia, quod si Universitati Studii Parisiensis petitionibus quibuslibet exorabilem se redderet, tuto, regnaret, nec tunc haberet de reliquis suae Obedientiae in aliquo dubitare. Ipse quodam servili timore, adeo mirabiles, et prius a seculis inauditas praerogativas concessit, in gratiis expectativis per Directorem et Magistros Universitatis ejusdem, qui à modo certo numero non comprehenduntur, ut prius obtentis ab

ipso per aliquas, nedum aliorum universalium Studiorium Graduatis, sed etiam suae Curiae Officialibus, quibuscunque et quantumcunque sufficientibus, enormiter derogarit.

съ большею ревностью принялись за свое дъло. вильли ошибку собора, который посившностью своею все испортиль, и это послужило имъ урокомъ на будущее время 3). Теперь они потребовали другаго собора, который поправиль бы ошибку прежняго, и дълали всъ возможныя усилія для достиженія этой цъли; теперь они обратили главное вниманіе на реформу церкви и выставили ее на первомъ планъ, понимая, что безъ нея невозможно окончательное прекращение раскола. Трактаты и статьи славныхъ профессоровъ нарижскаго университета руководили общественнымъ мивніемъ; либеральная партія съ каждымъ днемъ усиливалась и крвпла въ своихъ убъжденіяхъ. Подобно Франціи, и въ другихъ странахъ Европы — въ Германіи, Англіи — общій голосъ настойчиво требоваль собора и реформы. Съ другой стороны, въ Чехін начиналось грозное для папскаго престола движеніе. Буллы Іоанна XXIII противъ Владислава неаполитанскаго и его индульгенцін вызвали сопротивленіе Гуса и побудили его къдъйствио, такъ какъ впослъдствии индульгенцін Льва X побудили Лютера. — Въ самой Италіи дъла Іоанна приняли дурной оборотъ. Миръ съ королемъ пеанолитанскимъ былъ непродолжителенъ; въ 1413 г. онъ подступиль внезапно къ Риму, папа съ трудомъ

успълъ спасти себя и бъжалъ посиъщно во Флоренцію, потомъ въ Болонію, наконецъ въ Ломбардію. Въ Ломбардіи пребывалъ тогда императоръ Сигизмундъ; папа принужденъ былъ предать себя въ его руки. Сигизмундъ, сдълавшись вслъдствіе смерти Іодока и отреченія Вацлава единымъ императоромъ въ Германіи, принялъ къ сердцу дъло реформы церкви и положилъ себъ задачею вынудить у папы созваніе собора. Пользуясь стъсненнымъ положеніемъ его, Сигизмундъ дъйствительно успълъ склонить его къ этому. Іоаннъ, попавшій между двухъ огней, покорился необходимости и созвалъ соборъ въ Костницъ на 1-е ноября 1414 г. 4).

<sup>3)</sup> Жерсонъ въ трактать своемъ: De modis uniendi ac reformandi ecclesiam etc. cap. 19 (du Pin, II, 186) пишеть: In Concilio Pisano, secundum opinionem multorum, omnia fuerunt quasi primis motibus facta et agitata, spiritu vehementi, et non matura deliberatione, ut etiam Concilium decebat, ordinata nec completa.

<sup>4)</sup> Leonardi Aretini, Commentarius (Muratori, XIX, 928) Unicum remedium et Imperatori et Pontifici videbatur generale Concilium advocari. Sed erant circa hoc ipsum constituenda permulta, ceu locus, tempus, modus. Missi sunt igitur his de causis ad Sigismundum Legati. Horum missio Legatorum ruinae Pontificis initium fuit. Qua in re non videtur praetereundum mirabile quiddam, quod tune accidit, ut omnia caelitus gubernari cognoscamus. Communicaverat mecum Pontifex arcane mentem et cogitationem suam. In loco, inquit, Concilii rei summa est, nec ego alicubi esse volo, ubi Imperator plus possit. Legatis igitur istis, qui a me mittuntur, mandata amplissima, potestatemque maximam ad honestatis speciem dabo, quae palam ostentare possint, atque proferre: secreto autem mandatum restringam ad loca certa. Ho потомъ онъ изм'вниль свое намърение и даль легатамъ только общія виструкцій, ostendens quanti ponderis illa res esset, cujus rei gratia mitterentur, и отпустиль ихъ, сказавши: vestrae prudentiae cuncta permitto. Vos, quid mihi tutum, et quid formidandum, cogitetis. Когда же легаты условились съ императоромъ назначить Костницъ мъстомъ собора, Joannes incredibile quantum

Четырехлътній Костницкій соборъ (1414 — 1418) принадлежить къ числу величайшихъ событій исторіи. Величіемъ своей задачи, важностью совъщаній, торжественностью внашняго вида онъ превосходиль вса другіе средневъковые соборы. Никогда не собиралось на одномъ мъсть такое огромное количество духовныхъ лицъ разныхъ странъ и народовъ. По современнымъ исчисленіямъ на соборъ присутствовали: 29 кардиналовъ, 3 патріарха, 33 архіепископа, около 150 епископовъ, слишкомъ 100 аббатовъ, 50 пріоровъ, 300 докторовъ каноническаго права; — число всъхъ духовныхъ лицъ вмъстъ съ прислугою доходило до 18,000 5). Соборъ быль вмъстъ съ тымъ первымъ извъстнымъ конгрессомъ государей и князей европейскихъ. Многіе изъ нихъ вмъстъ съ императоромъ присутствовали лично, всъ другіе прислали блистательныя посольства. Кромъ того въ Костницъ стеклось такое количество людей разнаго происхожденія и разныхъ сословій, что современныя извъстія насчитываютъ ихъ до 50,000; другіе даже говорять, что иногда собиралось въ Костницъ и въ окрестностяхъ слишкомъ сто тысячъ людей и до 30,000 лошадей 6). Можно было ска-

зать, что вся Европа назначила себъ свиданіе на берегахъ Боденскаго озера. Нагляднымъ образомъ представилось опредъленіе собора, сдъланное Жерсономъ: «Собраніе.... которое не исключаетъ ни одного въруюшаго».

Три великія задачи имъло передъ собою это громадвое собраніе: уничтоженіе раскола, реформу церкви въ главъ и членахъ и прекращение ереси Виклефа и Гуса, которая грозила паденіемъ всему зданію западной церковной гіерархіи. Соборъ въ большинствъ своемъ оживленъ былъ началами, проповъдуемыми парижскимъ университетомъ и готовился привести ихъ въ дъйствіе. Іоаннъ XXIII видълъ и сознаваль это, и хотя онъ разсчитываль на свои богатства, на свою хитрость и ловкость, на эгоизмъ многихъ прелатовъ, связанныхъ съ нимъ интересами, однакожь не безъ дурныхъ предчувствій предприняль онъ путеществіе въ Костницъ. Провзжая черезъ Тироль, онъ имълъ свиданіе съ Фридрихомъ Австрійскимъ, который находился тогда въ разладъ съ Сигизмундомъ. Папа получиль отъ него объщание покровительства, въ случав, еслибы въ Костницъ грозила ему опасность. Уже тогда Іоаннъ задумываль, въ случав неудачи своихъ интригъ и плановъ, бъжать изъ Костница, и такимъ обра-

indoluit, se ipsum ac fortunam suam detestatus, quod tam leviter a cogitatione, propositoque illo pristino restringendorum locorum descivisset.

Aschbach, Geschichte Kaiser Sigmund's. II. 41. — Schröckh, XXXI, 424.

<sup>6)</sup> Aschbach, І. с. Костницкій каноникъ Ульрихъ Рейхенталь, который занимался исчисленіемь всёхъ иностранцевъ, посътившихъ соборъ, говоритъ между прочимъ: «Posauner, Pfeiffer,

Flöter und allerley Spielleute, waren siehenzehnhundert Personen, Gemeine Frauen in den Frauenheusern und sonst Frauen, die Heuser gemiethet hatten — der waren ob die sihenhundert, on die heimlichen, die lass ich bleiben. — Apyria nanteria y Fuae-aepa, II, 4. Abth. 20: Justinger: offen fahrend Dirnen ob 700, denne ander heimlich Dirnen und Curtisanen vast viel etc.

зомъ прервать засъданія собора. Дурныя предзнаменованія сопровождали его на пути. Подътзжая къ Костницу, онъ грустно посмотрълъ съ высоты на городъ, озеро и окрестность, и сказалъ съ ироніею: «Вотъ какъ лисицы попадаютъ въ занадню» 7).

5 ноября открыты были засъданія собора. Іоаннъ хотъль видьть въ немъ одно лишь продолженіе Пизанскаго и задачею его считаль окончательное низложеніе двухь своихъ сопершковъ; подъ реформою же онъ понималь осужденіе и истребленіе ереси Виклефа, и Гуса. Въ такомъ духъ онъ думаль руководить совъщаніями: поставивъ на первомъ планъ дъло Гуса, онъ хотъль отклонить вниманіе собора отъ болье опасныхъ для него предметовъ. Черезъ нъсколько мъсяцевъ онъ надъялся закрыть засъданія собора и возвратиться въ Италію.

Но уже въ первыя засъданія Іоаннъ испыталь неудачу, которая разрушила всъ его планы. На соборъ подиятъ былъ многовъсный вопросъ о формъ совъщаній; отъ разръщенія его зависълъ дальнъйшій ходъ дълъ и окончательный исходъ собора; - для Іоанна это быль вопросъ о жизни или смерти. На всъхъ прежнихъ сиподахъ голоса собирались и считались поголовно; большинство присутствовавшихъ предатовъ ръшало дъло. Это обыкновение соотвътствовало идеъ единства церкви и было притомъ очень выгодно для папы: италіянскіе прелаты, всегда составляли большинство на соборахъ и вслъдствіе этого имъли на дъла ихъ преобладающее вліяніе; напа могъ разсчитывать на это большинство и посредствомъ него достигать своихъ цълей. На этомъ именно и основывалъ главнымъ образомъ свои надежды Іоаппъ XXIII. Больщое число италіянскихъ прелатовъ сопровождало его въ Костницъ: всъ его креатуры въ полномъ числъ явились на соборъ: располагая ихъ голосами, Іоаннъ считалъ себя безонаснымъ. Но соборъ проникнулъ его замыслы и приготовиль ему страшный ударъ — сдълано было предложение, чтобы голоса считались не поголовно, а по народностямъ. Авторъ предложенія обращаль вниманіе собора на то, что напа имъетъ гораздо болъе приверженцевъ между бъдными предатами италіянскими, нежели между представителями всъхъ другихъ народностей, взятыхъ вмъсть: что онъ въ последнее время слишкомъ пятьдесять человькъ произвель въ каммергеры (cubicularii : что многихъ предатовъ онъ склонилъ на свою сторону то подарками, то угрозами, другихъ же обязалъ особенною присягою; что вслъдствіе этого онъ можетъ большинствомъ зависимыхъ отъ него голосовъ всего достигнуть и что для сохраненія свободы совъщаній и ръшеній собора сабдуеть считать голоса не поголовно, а по

<sup>7)</sup> VIDDUXE PEÜXEHTAJE PASCHASSIBACTE: da er auf den Arlenberg kame, da fiel der Wagen, darinnen er fuhr, umb und er lag in dem Schnee unter dem Wagen. — Da kamen zu ihm seine Diener und Curtisanen und sprachen zu ihm: Heiliger Vater gebricht euwer Heiligkeit auf etwas. Da antwortet er in Latein also: Jaceo hic in nomine diaboli. — Als er nun diss Landt anschauwet und den Bodensce, Bludentz und das Gebirge, da scheinete es herab, als oh es in einem Thal ligt. Da sprach der Bapst in Latein: Sie capiuntur vulpes.

народностямъ 8). Папа, италіянскіе прелаты и вообще всъ куріялисты всъми силами сопротивлялись этому предложенію. Италіянцы видъли, что съ принятіемъ его кончится ихъ господство и перевъсъ надъ другими народностями. Но, несмотря на всъ ихъ усилія, 7-го февраля 1415 года предложение о нодачь голосовъ но народностямъ было принято, одобрено и немедленно приведено въ дъйствіе: одно изъ тъхъ событій, въ которыхъ высказывается цълый моментъ историческаго развитія и передъ которыми нельзя не остановиться. Ръшеніе 5-го февраля 1415 г. показываетъ намъ наглядно, какъ народныя церкви, чувствуя свою зрълость, стремились къ достиженію независимаго, самостоятельнаго существованія: оно притомъ представляетъ намъ живой примъръ того внутренняго противоръчія, которымъ отличались всъ дъйствія, всь планы, всъ стремленія либеральной партіи. Либеральная партія работала надъ возстановленіемъ вившняго церковнаго единства, сосредоточеннаго въ папъ, и съ другой стороны она же сама, инстинктивно слъдуя всеобщему движению энохи, дъйствуя въ духъ народной независимости, безсознательно разрушала это единство. Подача голосовъ не поголовно, а по народностямъ согласна была съ понятіемъ самостоятельной личности народныхъ церквей, но явно противоръчила понятію церковнаго единства, сосредоточеннаго въ напъ.

Сообразно съ ръшеніемъ собора, всъ присутствовавшіе, и духовнаго, и свътскаго званія, раздълились на четыре народности: италіянскую, французскую, нъмецкую и англійскую <sup>9</sup>). Каждая изъ нихъ должна была имъть свои отдъльныя совъщанія, обсуживать предварительно въ своемъ кругъ каждый вопросъ, ръшать его тъмъ или другимъ способомъ и посредствомъ избранной изъ своей среды лепутаціи сообщать свое ръшеніе другимъ народностямъ. Тогда на собраніи депутацій всъхъ четырехъ народностей большинствомъ голосовъ принималось общее ръшеніе. Потомъ уже соборъ въ полномъ своемъ составъ, на публичномъ засъданіи, окончательно утверждалъ ръшеніе депутацій и обнародывалъ его <sup>10</sup>). Такимъ образомъ въ кругъ одной народности дъло ръшалось большинствомъ присутствовавшихъ, поголовная подача голосовъ была удержана: на общихъ засъданіяхъ окончательное ръпеніе зависъло отъ большинства народностей.

Съ этимъ вопросомъ связанъ былъ другой, не менье важный: кого изъ присутствовавшихъ на соборъ допустить до подачи голосовъ? Въ прежнихъ синодахъ, созываемыхъ папами въ Римъ и Латеранъ, Ліонъ, Віеннъ и т. д., участвовали одни только высшіе прелаты — патріархи, архіепископы, епископы и аббаты. На Пизанскомъ соборъ сдълано было нововведеніе: право подавать голосъ признано было кромъ того за профессорами, докторами

<sup>8)</sup> Gieseler, Kirchengesch, II, 4. Abth. 22.

Испанцы держали тогда еще сторону Бенедикта XIII и не участвовали въ соборъ; въ послъдствін они составили пятую народность.

<sup>10)</sup> Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II, 2. Abth. 730.

богословія и каноническаго права. Іоаннъ ХХІІІ и всь ультра-консерватисты не хотъли донустить этого нововведенія на Костницкомъ соборъ. Они знали, что профессоры и доктора составляли центръ либеральной оппозиціи, и что въ кругу высшихъ прелатовъ было гораздо менъе свободныхъ мнъній, нежели въ низшемъ духовенствъ, и потому всъми силами защищали прежній обычай: либеральная партія поддерживала нововведеніе. Петръ д'Айли, котораго Іоаннъ XXIII думаль привлечь на свою сторону, сдълавши его кардиналомъ. остался въренъ своимъ прежнимъ убъжденіямъ и въ особенномъ разсуждени, представленномъ собору, доказывалъ, основываясь на преданіи древнихъ временъ церкви и на нуждахъ времени, что право ръшительнаго голоса должно быть признано нетолько за докторами, присутствовавшими на соборъ, но и за всъми государями, князьями и посольствами ихъ, если дъло не касается вопросовъ въры. Опъ говорилъ, что мненіе докторовъ богословія и права, которымъ ввърено высокое званіе учителей и проповъдниковъ, даже гораздо важнъе для собора, нежели мизніе невъжественныхъ титулярныхъ епископовъ (Episcopi titulares) и аббатовъ, и что нельзя исключать свътскихъ государей и посланниковъ ихъ тамъ, гдъ дъло идетъ о возстановленіи мира въ церкви и прекращеніи раскола, ибо эти дъла касаются ихъ собственныхъ интересовъ и народовъ, ввъренныхъ ихъ опекъ, и самъ соборъ не можетъ разсчитывать на исполнение своихъ постановленій безъ участія и помощи свътскихъ властей. Еще съ большею силою поддерживаль это митие другой карди-

наль либерального образа мыслей — Вильгельмъ Филастръ. Онъ требовалъ даже, чтобы право голоса было распространено на все низшее духовенство, говоря, что простые священники, проповъдники и настоятели приходовъ гораздо болъе способны обсуживать и ръщать религіозные вопросы, нежели тъ, которые носять только титулъ епископовъ и аббатовъ. Онъ назваль въ лицо необразованныхъ предатовъ ослами 11). Соборъ ръшилъ дъло въ пользу миъній обоихъ кардиналовъ, хотя съ нъкоторыми ограниченіями: доктора богословія и каноническаго права получили право только совъщательнаго голоса на засъданіяхъ отдъльныхъ народностей. Но все-таки вследствіе этого рашенія они нолучили на дала собора преобладающее вліяніе. Превосходя своею ученостью, знаніемъ потребностей церкви, ревностью къ ея благу высшихъ прелатовъ, они руководили ихъ совъщаніями, увлекали ихъ за собою и диктовали имъ ръше-His 12).

Вследъ за этими двумя тяжелыми неудачами Іоаннъ XXIII испыталь третью, которая решила окончательно его участь. Все куріялисты хотели видеть въ Костницкомъ собора, одно линь непосредственное продолженіе

<sup>41)</sup> Вотъ его слова: Si Canonista es, vide textum Canonis dicentem, quod Doctorum Ordo quasi praecipuus est in Ecclesia Dei. Illum ergo Ordinem, et quasi praecipuum Ordinem repellis, et admittis indistincte Episcopos et Abbates, quorum pars major indocta. Et attende, quod Praelatus indoctus est asinus coronatus. См. Gieseter, II, 4. Abth. 22.

<sup>12)</sup> Eichhorn, Grundsätze des Kirchenrechts. I. 221.

Пизанскаго и, желая упрочить положение Іоанна, котораго вся власть основывалась единственно на этомъ соборъ, потребовали, чтобы ръшенія его были утверждены снова. Послъ этого собору оставалось бы заняться однимъ лишь исполненіемъ этихъ ръшеній и, выходи изъ предположенія, что только Іоаннъ XXIII истинный папа, склонить или принудить двухъ остальныхъ напъ къ отречению. Приверженцы папы хотъли воспользоваться соборомъ, какъ лучшимъ средствомъ, для того чтобы избавить окончательно Іоанна XXIII отъ обоихъ его соперниковъ. Но либеральная партія считала новое подтвержденіе постановленій Пизанскаго собора совершенно излишнимъ. Петръ д'Айли и другіе доказывали, что Костницкій соборъ не имъетъ даже права утверждать ръшенія Пизайскаго, который имълъ равный ему авторитетъ и равныя ему права; что такая мъра, предпринятая безъ нужды и особенной причины, не только не уснокоитъ умовъ, но напротивъ раздражить ихъ еще болье и поселить въ нихъ сомнъние въ законности Пизанскаго собора, наконенъ, что Костницкій соборъ не есть одно лишь простое продолжение Пизанскаго, но что онъ самостоятеленъ, независимъ и созванъ для того, чтобы, не взирая на прежнія рашенія, прінскаль мары для прекращенія раскола и произвель реформу церкви въ главъ и членахъ 13). Это было мнъніе всей либеральной партіи, которая составляла несомпънное большинство на соборъ. Признавши самостоятельность Костинцкаго собора, она дошла постепенно до убъжденія, что для блага церкви всъ три папы должны сложить съ себя власть, что это есть единственный возможный способъ прекращенія раскола, и что соборъ имъетъ право и долженъ потребовать отъ Іоанна XXIII, во имя церкви, этого пожертвованія. Упомянутый выше кардиналь Филастръ сдълаль объ этомъ формальное предложение, въ которомъ говорилось, что если самъ Іоаннъ откажется добровольно сложить съ себя власть, то соборъ, какъ законный судья паны, имъетъ право припудить его къ этому 14). Въ противоположность съ либеральною партіею куріялисты утверждали, что подобное требование неосновательно и несправедино, потому что оно осуждаеть и уничтожаеть мары Пизанскаго синода. На это отвъчаль Петръ д'Айми такимъ образомъ: хотя Пизанскій соборъ быль созванъ законнымъ образомъ, хотя всъ его дъйствія были сообразны съ церковными установленіями, хотя оба спорившіе о престолъ напы были низложены и осуждены справедливо, и выборъ Александра V былъ сдъланъ канонически, какъ это признаетъ вся обедіенція Іоанна XXIII (tota obedientia Ioannis, т. е. всъ признававние его папою): однакожь двъ другія обедіенціи — Бенедикта XIII и Григорія XII утверждаютъ противное. При такомъ разногласіи мизній очевидно, что все двло находится въ точно такомъ же состояніи, въ какомъ было до Пизанскаго собора и представляеть такія же трудности juris et facti, какъ

<sup>13)</sup> Gieseler, Kirchengesch. II, 4. Abth. 23. Schedula Petri de Alliaco, Card. Cameracensis.

<sup>14)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 432.

въ то время, когда было только двое соперниковъ. Изъ этого следуетъ, что если тогда путь отреченія (via cessionis) быль принятъ и одобренъ всеми и предложенъ двумъ соперникамъ, то тъмъ болье онъ годится теперь, когда ихъ явилось трое 15). Эти пренія кончились тъмъ, что въ засъданіе 15 февраля три пародности: французская, нъмецкая и англійская, избрали путь отреченія всехъ трехъ папъ самымъ лучшимъ средствомъвозстановленія церковнаго единства. Италіянцы отказались соединить свой голосъ съ прочими.

Между тъмъ какая-то невидимая рука нанесла Іоанну послъдній ръшительный ударъ. Неизвъстно кто, говорять, одинъ изъ италіянскихъ прелатовъ, подалъ тайно собору длинную жалобу на папу, огромный списокъ всъхъ его преступленій, и требовалъ, чтобы соборъ вельлъ нарядить слъдствіе. Многіе прелаты пришли въ ужасъ, прочитавши эту жалобу: такія страшныя обвиненія возводились въ ней на Іоанна. Соборъ поколебался производить слъдствіе; прелаты разныхъ народовъ совътовали не обнародывать даже этихъ обвиненій, чтобъ не запятнать на всегда папскаго престола и не дълать соблазна всему міру <sup>16</sup>). Соборъ по-

сладоваль совату, но рашился въ случав надобности воснользоваться жалобою для того, чтобъ напугать папу и тымъ скорье склонить его къ отречение 17). Между тымъ папа узналъ посредствомъ своихъ шпіоновъ о поданныхъ на него обвинительныхъ статьяхъ. Онъ былъ страшно встревоженъ этимъ извъстіемъ; онъ боялся, чтобы соборъ въ самомъ деле не вздумалъ нарядить следствія и низложить его, какъ преступника недостойнаго папскаго престола. Нечистая совъсть еще болье увеличивала его онасенія. Въ такомъ безвыходномъ положеніи онъ обращался за совътомъ то къ тому, то къ другому изъ преданныхъ ему кардиналовъ : кардиналы молчали. Онъ думалъ уже явиться передъ соборъ, сознаться въ винъ какъ гръшный человъкъ, но притомъ напомнить, что напа можетъ быть низложенъ только въ случаъ ереси: тогда къ нему явилась депутація собора и потребовала, чтобы онъ не отказывался сложить съ себя власть, потому, что соборъ не видитъ другаго средства возстановить единство, и примъръ его можетъ хорошо подъйствовать на другихъ соперниковъ. На жалобу не было ни мальйшаго намека. Папа отдохнуль, оправился отъ страха, едва былъ въ состояни скрыть свою радость и съ свойственною ему наглостью, сейчасъ же поднимая тонъ, съ важностью сказаль, что онъ готовъ отказаться отъ престола, если то же самое сдъ-

<sup>15)</sup> Gieseler, II, 4. Abth. 25. Conclusiones Card. Cameracensis.

<sup>16)</sup> Любонытво, чего болмев предаты — они говорили, чтоper hoc macularetur sedes Apostolica, et confunderentur enormiter etiam omnes de obedientia dicti Balthasaris, et ponerentur in dubio promotiones et provisiones per ipsum factae, et multa scandala exinde subsequi possent. (Theodor, à Niem de vita Joann. XXIII. lib. II. cap. 3).

<sup>17)</sup> Италіянцы, видя теперь, что только одно добровольное отреченіе можеть спасти Іоанна оть формальнаго обвиненія, процесса и низложенія, соединились съ прочими народностями. Aschbach, Gesch Kaiser Sigmund's II, 51.

лають оба его соперника; иначе эта мъра будеть безполезна  $^{18}$ ).

Но когда дъло дошло до подписи формулы отреченія, Іоаннъ, думая, что гроза совсемъ уже миновалась, сталъ хитрить, медлить, уклоняться, предлагаль двусмысленныя, увертливыя формулы, такъ что соборъ противъ каждой дълалъ возраженія и отвергаль ихъ по очереди. До какой степени доходило безстыдство этого человъка, показываетъ то, что онъ быль въ состояни еще третью формулу начать такими словами: «Хотя святьйшій отець не можеть связывать себя никакимъ имъ сдъланнымъ обътомъ, никакою присягою, однакожь для успокоенія христіанскихъ народовъ онъ объщаетъ передъ Богомъ и церковью, поларить ей миръ добровольнымъ своимъ отречениемъ и т. д. 19). Видя, что не будетъ конца уловкамъ, соборъ самъ предложилъ Іоанну формулу отреченія. Долго онъ не соглашался принять ее и постоянно требоваль новыхъ измъненій; наконецъ, уступая настойчивымъ требованіямъ императора Сигизмунда, онъ подписалъ и въ засъданіе 1 марта самъ публично прочелъ ее <sup>20</sup>). Необыкновенная

была послъ этого радость собора и всъхъ пребывавшихъ тогда въ Костинцъ: торжественное Те Deum и звоиъ всехъ колоколовъ возвъстили міру о счастливомъ событіи. Многіе были тронуты до слезъ и плакали отъ радости 21). Но въ то время, когда народъ предавался увеселеніямъ, когда соборъ думаль, что стоитъ у цъли своихъ надеждъ, въ головъ Іоанна созръвалъ замыселъ, съ которымъ онъ уже прівхаль въ Костницъ. Онъ рашился тайно убъжать изъ Костница и, пользуясь замъщательствомъ, которое должно было послъдовать за его бъгствомъ, распустить соборъ: только такимъ образомъ онъ думаль избъгнуть отреченія 22). Покровитель его Фридрихъ Австрійскій облегчиль ему бъгство. 20 марта, въ то время, когда весь городъ занять быль турниромъ, Іоаннъ XXIII, переодътый, никъмъ не замъченный, украдкою выбрался изъ Костница и бъгомъ побъжалъ въ Шафгаузенъ, городъ принадлежавшій Фридриху. Страшное замъщательство послъдовало за этимъ въ Костницъ: каза-

Весь разсказъ по Өеодорику Нимскому de vita Joann. XXIII.
 II, сар. 3 et 4.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 731.

<sup>20)</sup> Эта формула была сатьдующаго содержанія: Ego Johannes Papa XXIII propter quietem populi Christiani profiteor, spondeo et promitto, juro et voveo Deo et Ecclesiae, ac huic sacro Concilio, sponte et libere dare pacem Christi Ecclesiae per viam meae simplicis cessionis, et eam facere et adimplere cum effectu

juxta deliberationem praesentis Concilii, si et quando Petrus de Luna, Benedictus XIII, Angelus Corario, Gregorius XIII. in suis obedientiis nuncupati. Papatui, quem praetendunt, per se vel procuratores suos, legitime cedant: et etiam in quocunque casu cessionis vel decessus, aut alio, in quo per meam cessionem poterit dari unio Ecclesiae Dei per exstirpationem praesentis schismatis. Gieseler, II, 4. Abth. 27.

<sup>21)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 52 sq.

<sup>22)</sup> Любопытно, что Іоаннъ, видя свое затруднительное положеніе, и желая склонить на свою сторону Сигизмунда, вздумаль употребить для этого обыкновенное свое средство — хотъль подкупить его золотомъ. Aschbach, II, 61.

лось, что соборъ разойдется и начнется въ церкви небывалая досель апархія. Еще разъ поколебалась либеральная партія. — Надобно было всей энергін, красноръчія, силы убъжденія такихъ людей, какъ д' Айли и Жерсонъ, всъхъ возможныхъ усилій со стороны Сигизмунда, чтобъ удержать соборъ на мъстъ и не позволить ему разбъжаться во всъ стороны. Все-таки почти невозможно было возстановить спокойствіе. Іоаннъ XXIII старался всъми силами поддерживать замъщательство и поселить раздоръ между прелатами разныхъ народностей и нартій. Онъ разослаль во всъ стороны письма и посланія, въ которыхъ оправдываль свой поступокъ. То климатъ Костница былъ неблагопріятенъ для его здоровья, и онъ долженъ быль искать перемъны воздуха; то опять онъ поднималъ жалобы на Сигизмунда, говорилъ, что императоръ препятствуетъ свободъ дъйствій собора, руководить его совъщаніями по своимъ личнымъ, пристрастнымъ видамъ 23). Онъ не усомнился даже сказать, что Сигизмундъ ограничивалъ его, связывалъ ему руки, даже грозилъ ему, такъ что необходимость заставила его спастись бъгствомъ. Подъ опасеніемъ отлученія отъ церкви онъ призывалъ къ себъ въ Шафгаузевъ кардиналовъ и сановниковъ куріи. Дъйствительно, многіе послъдовали этому призыву и остались при немъ, другіе возвратились назадъ къ синоду и но норученію паны поддерживали разногласіе партій, старались разсорить между собою народности, доказывали

постоянно, что соборъ, послъ удаленія папы, не имъетъ законной силы. Многіе даже ревностные приверженцы либеральной партіи начинали колебаться, другіе боялись, чтобы Костпицкій соборъ не сдълался источникомъ еще большихъ бъдствій, нежели Пизанскій. Они предполагали, что Іоаннъ при помощи Фридриха Австрійскаго возвратится въ Италію, въ свою Болонію, — между тъмъ соборъ захочетъ избрать новаго папу, и тогда будетъ ихъ четверо 24).

Съ чрезвычайными трудностями приходилось бороться главамъ оппозицін: съ одной стороны, они должны были дъйствовать противъ интригъ ультра-консерватистовъ, съ другой имъ следовало побеждать нерешительность ихъ собственной партіи и охранять ее отъ раздвоенія. При помощи императора Сигизмунда имъ удалось наконецъ восторжествовать надъ всеми этими трудностями. Сигизмундъ вообще оказываль особенное участіе къ дълу собора и реформы церкви, дъйствовалъ заодно съ либеральною партіею, ревностно поддерживаль вст ся мъры. Онъ потребоваль на общемъ собраніи всьхъ народностей, чтобы соборъ продолжаль свои засъданія и безъ папы, и объявиль, что будеть защищать соборь противъ всъхъ и каждаго и заботиться объ исполненіи рашеній его. По совъту императора, постановлено было отправить посольство къ папъ и потребовать, чтобъ онъ или немедленно возвратился въ Костницъ, или черезъ уполномоченныхъ прислалъ

<sup>23)</sup> Aschbach, Gesch. Kaiser Sigmund's. II, 65.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche, II.
 Abth. 732.

собору свое окончательное отречение отъ престола. Въ соединенін съ нъмецкими князьями, Сигизмундъ ръшился наказать Фридриха Австрійскаго, какъ нарушителя мира и измънника: особенное посольство потребовало его къ отвъту передъ соборъ и императора и угрожало строгими церковными и свътскими наказаніями въ случав неповиновенія. Еще большую дъятельность выказаль канцлеръ парижскаго университета Жерсонъ; время, слъдовавшее за бъгствомъ Іоанна, есть самая блестящая эпоха его жизни. Онъ поддержалъ либеральную партію, начинавшую колебаться, и внушиль ей увъренность въ свое дъло; истинный предводитель (leader) оппозиціи: слъдуя его голосу, вся партія дъйствовала какъ одинъ человъкъ. Современники называютъ Жерсона душою собора (anima concilii), и дъйствительно, его убъжденія и начала, имъ высказанныя, послужили руководствомъ для собора, основаніемъ его дальныйшихъ рышеній. Слыдуя внушеніямы знаменитаго канцлера, соборъ предпринялъ цълый рядъ мъръ необыкновенной важности. — Въ третье генеральное засъданіе было ръшено, что, не смотря на удаленіе паны и многихъ кардиналовъ и прелатовъ, соборъ сохраняетъ въ цълости свой авторитетъ и свое значеніе и будетъ продолжать по-прежнему свои засъданія; что онъ не можеть быть распущенъ и не разойдется до тъхъ поръ, пока не произведетъ надлежащей реформы въ церкви и въ главъ, и въ членахъ; что соборъ не можетъ быть перенесенъ въ другое мъсто, развъ только вслъдствіе очевидной надобности и по своей собственной воль; что никто не можетъ оставлять его до окончанія засъданій и пр. и пр. 25). Только двое кардиналовъ — Петръ д'Айли и Филастръ — присутствовали при обнародованіи этого ръшенія; прочіе не хотъли дать своего согласія. Съ каждымъ днемъ увеличивался разладъ между ними и либеральною партією; противоръча всъмъ почти мърамъ собора, направленнымъ противъ Іоанна и панской власти вообще, кардиналы возбуждали всеобщее неудовольствіе и навлекали на себя постоянныя подозранія. Уже поднимались голоса, которые требовали совершеннаго исключенія ихъ изъ засъданій собора. Одинъ прелать доказываль, что кардиналы не должны участвовать въ совъщаніяхъ о реформъ церкви въ главъ и въ членахъ, ибо они сами составляють сторону въ этомъ дълъ и потому судьями быть не могутъ 26). Особенно жаркій споръ завязался, когда въ четвертое и пятое генеральное засъданіе дъло дошло до обнародованія декретовъ, опредълявшихъ права собора и ограничивавшихъ власть папы. Кардиналы и всъ прочіе ультра-консерватисты не хотъли допустить изкоторыхъ выраженій, преимущественно направленныхъ противъ папскаго абсолютизма; почти силою нужно было ихъ заставлять присутствовать при чтеніи этихъ декретовъ. Въ достопамятныя четвертое и пятое засъданія соборъ торжественно высказаль тъ начала, которыя должны были по-

<sup>25)</sup> Sessio generalis III. d. 26. Mart. Decreta pro Concilii integritate et auctoritate post fugam Papae, ap. Gieseler, II, 4. Abth. 28.

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche, II.
 Abth. 733.

служить основаніемъ для новой напской-конституціонной монархіи, и которыя составили впоследствій отличительный признакъ галликанской церкви. — Вотъ содержание этихъ знаменитыхъ ръшеній: Во имя Святой и Нераздъльной Троицы и пр. и пр., соборъ объявляетъ, что онъ, представляя собою воюющую католическую перковь и засъдая при содъйствіи Св. Луха, имъетъ власть непосредственно отъ самого І. Христа; что каждый, каково бы ни было его званіе и сословіе, даже самъ папа, обязанъ повиноваться собору во всемъ, что относится къ въръ, къ прекращенію раскола, а также къ реформъ церкви въ главъ и членахъ; далъе — что каждый, не исключая ваны, кто только пренебрегаеть и оказываеть сопротивление постановленіямъ, ръшеніямъ и приказаніямъ законнымъ образомъ соединившагося собора, и не повинуется ему во всъхъ вышеупомянутыхъ и другихъ, къ нимъ относящихся дълахъ, тотъ долженъ быть подверженъ публичному церковному покаянію и другимъ заслуженнымъ наказаніямъ, сообразнымъ съ обстоятельствами. Въ другомъ ръшеніи, соборъ объявляеть, что безъ его совъта и согласія папа Іоаннъ XXIII не можеть и не долженъ переносить панскаго двора изъ Костница въ другое мъсто и заставлять посредственнымъ или непосредственнымъ образомъ своихъ чиновниковъ и сановниковъ слъдовать за нимъ; что всъ перемъщенія, разжалованія, низложенія прелатовъ и другихъ духовныхъ линъ, всв указы отнимающіе отъ нихъ комменды и бенефицін, всв цензуры, процессы, приговоры, вообще всь дъла, предпринятыя и предпринимаемыя упомянутымъ папою Іоапномъ или его

уполномоченными въ ущербъ и во вредъ собору и всъмъ, которые держать его сторону, отманяются, уничтожаются и объявляются нелъйствительными въ силу авторитета присушаго собору. Далье — что папа Іоаннъ ХХІІІ и всъ предаты, созванные и находящиеся на соборъ, всегда пользовались, пользуются и могутъ пользоваться въ будушемъ всею возможною свободою, и что соборъ можетъ засвидътельствовать передъ Богомъ, что никогда не дошло до его слуха ничто такое, что противоръчило бы этому: наконенъ соборъ объявляетъ, что если папа не послъдуетъ его призыву, не возвратится въ Коствицъ и не исполнить своего объщанія касательно отреченія, то соборъ въ правъ поступить съ нимъ какъ съ еретикомъ, умышленно продолжающимъ расколъ <sup>27</sup>). Таковы были декреты, обнародованные въ четвертое и пятое засъданія Костницкаго собора. Это была самая блестящая, самая торжественная минута его — настоящее празднество либеральной нартіи. Соборъ достигнуль высшей степени нопулярности — всъ глаза были обращены на него: онъ шелъ смъло впередъ и, опираясь на общественное мнъніе и на потребности времени, полагаль основы новаго порядка вещей.

Между тъмъ участь папы Іоапна приближалась къ развязкъ Онъ перевзжалъ изъ города въ городъ, все болъе и болъе удаляясь отъ Костница, на призывы собора давалъ обычные свои двусмысленные, увертливые

<sup>27)</sup> Sessio gener. IV, d. 30. Mart. et sess. gen. V. d. 6. April. ap. Gieseler, II, 4. Abth. 29 sq.

отвъты, завязалъ съ нимъ безконечные переговоры; въ замънъ за свое отречение, требовалъ невозможныхъ вещей, медлиль, откладываль, наконецъ сбросиль личину и объявилъ въ присутствіи свидътелей и потаріуса, что всь сдъланныя имъ въ Костницъ объщанія вынуждены страхомъ и угрозами, и потому не имъютъ силы и значенія. Тогда соборъ рышился наконець прибыгнуть къ крайнимъ мърамъ, началъ противъ папы формальный процессъ, и въ седьмое генеральное засъданіе торжественнымъ вызовомъ потребовалъ его передъ свой судъ для отвъта. Императоръ съ своей стороны столь же ръшительно дъйствовалъ противъ Фридриха Австрійскаго, произнесъ надъ нимъ имперскую опалу и выпустилъ противъ него ненавистныхъ его сосъдей Швейцарцевъ. Въ продолжение одного мъсяца Швейцарцы расхитили всъ его владънія. Фридрихъ долженъ былъ смириться, просить прощенія у Сигизмунда и собора и выдать имъ папу. Іоаннъ былъ перевезенъ въ городокъ Ратольфецель, вблизи Костница, и отданъ подъ стражу. Между тъмъ соборъ дъятельно продолжалъ начатый процессъ и занялся допросомъ свидътелей, большею частью италіянскихъ прелатовъ и папскихъ придворныхъ. Семьдесятъ обвинительныхъ статей составлено было противъ папы, но только пятьдесятъ изъ нихъ прочтено было публично передъ соборомъ; прочія, для избъжанія всеобщаго соблазна и сохраненія чести папскаго престола, обойдены молчаніемъ. Въ этихъ статьяхъ говорилось между прочимъ, что Іоаннъ при помощи своего врача отравилъ предшественника своего Александра V, велъ жизнь самую развратную, обезчестилъ множество женщинъ, запятналъ себя даже противуестественными пороками, наконецъ, что опъ изумительное обвинене противъ папы — упорно отрицалъ безсмертіе души человъческой и загробную жизнь 28). Въ двънадцатое засъданіе соборъ произнесъ окончательный приговоръ: Іоаннъ, въ паказаніе за то, что всю жизнь свою онъ дълалъ соблазнъ въ церкви, нарушалъ ея миръ и порядокъ и умышленно поддерживалъ расколъ, объявлялся низложеннымъ, отръшенъ былъ отъ всъхъ церковныхъ должностей, и всъ върующіе освобождены отъ данной ему присяги. Старый гръшникъ, видя конецъ своего поприща, смиренно выслушалъ этотъ приговоръ и покорился судьбъ. Онъ былъ переведенъ въ замокъ Готтлебенъ, не вдалекъ отъ Костница, и отданъ подъ надзоръ пфальцграфа Людовика Баварскаго.

Такимъ образомъ соборъ примънилъ начала, утвержденныя въ четвертое и пятое засъданія; низлагая Іоанна, онъ котълъ дать міру разительный примъръ, громкое доказательство своего превосходства надъ панами. Приговоръ, произнесенный падъ Іоанномъ, былъ настоящимъ соир d'état, посредствомъ котораго соборъ думалъ упрочить свою систему. Примъръ незамедлилъ произвести свое дъйствіе: напа Григорій добровольно сложилъ съ себя власть и былъ за это обласканъ соборомъ и щедро вознагражденъ 29). Но Бенедиктъ XIII, върный себъ до

<sup>28)</sup> Schröckh, Christl. Kirchengesch. XXXI, 468.

<sup>29)</sup> Его сдълали архіспископомъ Порто и цостояннымъ легатомъ въ Анконской маркъ.

конца, остался непоколебимъ. Самъ Сигизмундъ отправился къ нему, чтобъ склонить его къ отречению, но напрасно! Непреклонный старецъ не хотълъ уступить; онъ согласенъ быль сложить съ себя власть только подъ однимъ условіемъ — чтобы его сейчась же опять избрали папою. Тогда испанскіе государи, раздраженные такимъ неслыханнымъ упорствомъ, отказали ему въ повиновеніи и признали соборъ; соборъ съ своей стороны торжественнымъ приговоромъ объявиль его низложеннымъ и освободиль всъхъ отъ данной ему присяги. Но пикакіе удары не могли подъйствовать на Петра де Люна. Оставленный всеми, принужденный бежать изъ Перпиньяна, онъ нашель убъжище въ одной небольшой крыпости въ Валенціи (Peniscola), не переставаль до конца своей жизни называть себя папою, предавать проклятию своихъ противниковъ, и умеръ почти ста льтъ 30). Между тъмъ въ октябръ 1416 года явились на соборъ посланники отъ испанскихъ государей и испанскіе предаты, и составили пятую народность. Такимъ образомъ одна изъ задачъ собора была исполнена: онъ былъ признанъ всъмъ западнымъ христіанствомъ, расколъ уничтоженъ и возстановлено окончательно единство церкви. Осталось заняться

столь давно уже ожидаемою реформой церкви и избра-

Тенерь начинается новороть въ судьбахъ собора; до сихъ поръ онъ дъйствовалъ сообразно съ общественнымъ мизніемъ, согласно съ потребностями времени, всь народности шли дружно и ставили энергическое сопротивленіе всямъ усиліямъ ультра-консерватистовъ; но, достигши одной изъ своихъ цълей, соборъ начинаетъ колебаться; прежняя энергія и единодушіе всяхь его дъйствій исчезають, возникають разногласія, эгонстическіе интересы поднимають голову; соборъ отступаеть малопо-малу отъ своей задачи, принимаетъ ложное направленіе, отклоняеть отъ себя общественное мизніе. Въ началь засъданій, казалось, что огромное большинство собора оживлено было самымъ искреннимъ желаніемъ реформы; еще 15-го августа 1415 года составленъ быль изъ кардиналовъ и денутатовъ отъ народностей особенный комитетъ (collegium reformatorium), которому поручено было запяться этимъ великимъ деломъ. Въ теченіе следующаго времени этотъ комитетъ обсудилъ и приготовиль многіе проекты, касающіеся преобразованія церковнаго устройства, уничтоженія многихъ злоунотребленій римской куріи, возстановленія свободных выборовъ и пр. Но, когда послъ низложенія двухъ папъ и отреченія третьяго, следовало полному собору заняться этими вопросами, разрышить ихъ въ духъ началъ либеральной партіи и немедленно привести ихъ въ исполнение, тогда, вмъсто этого, на соборъ опять поднять быль вопросъ о томъ, что должно быть предпринято прежде — выборъ новаго

<sup>30) (</sup>Pierre de Luna) retiré dans un fort du royaume de Valence, abandonné de la France, de l'Espagne même, et n'ayant plus dans son obédience, que sa tour et son rocher, n'en brava pas moins le concile, jugea ses juges, les vit passer comme il en ayait vu tant d'autres, et mourut invincible à près de cent ans. Michelet, Hist. de France. III, 651.

наны или реформа. Казалось бы, что посль опыта, доставленнаго Пизанскимъ соборомъ такому вопросу на Костницкомъ даже не могло быть мъста, — однакожь онъ не только былъ поднятъ, но раздвоилъ соборъ, посъялъ въ немъ раздоръ и едва не былъ причиною его распущенія. Что могло быть причиною такого непонятнаго явленія, что породило такое разногласіе?

Причина лежала въ самомъ устройствъ собора. Вскоръ представилось наглядно, какимъ недостаткомъ страдала система, которая хотъла ограничить власть папы соборомъ. Соборъ, представлялъ собою совокупную, единую церковь, между тъмъ онъ раздълился на отлъльные члены, на народности съ самостоятельными голосами: личные интересы этихъ народностей часто противоръчили другъ другу, нъкоторыя изъ нихъ были раздълены въ политическомъ отношении, находились во враждъ, въ соперничествъ. Ничего не было легче, какъ воспользоваться этими ихъ отношеніями другъ къ другу, поселить между ними зависть и раздоръ на соборъ, возбудить природныя антипатін и этимъ разъединеніемъ ослабить силу собора. Dividere et imperare — вотъ самое успъшное средство противъ него: папа всегда могъ имъ воспользоваться для побъды надъ всякою оппозицією. Теперь кардиналы не замедлили привести его въ дъйствіе для того, чтобы воспрепятствовать реформъ церкви. Французы находились тогда въ войнъ съ Англичанами и оспаривали у нихъ даже право составлять четвертую народность на соборь; они были притомъ дурно расположены къ Сигизмунду и съ неудовольствіемъ смотрали на его вліяніе на дъла

собора. Этимъ воспользовались кардиналы и куріялисты и успъли соединить въ свою пользу большинство голосовъ. Сигизмундъ, во главъ нъмецкой народности, и Англичане, напоминая исходъ Пизанскаго собора требовали, чтобы еще до выбора новаго папы произведена была реформа въ церкви. Кардиналы всъми силами сопротивлялись этому требованію, доказывали, что дальнъйшая отсрочка выбора грозить большими опасностями, что можетъ возникнуть новый расколь, что народы съ нетерпъніемъ дожидаются новаго папы, что пельзя начинать реформы безъ его участія и т. д. 31). Италіянцы и Испанцы последовали за кардиналами; они были слишкомъ преданы старой системъ, чтобъ допустить дальнъйшее существование собора безъ папы. Къ нимъ присоединились также Французы, частью вследствіе зависти своей къ Нъмпамъ и Англичанамъ, частью вслъдствіе другой причины: многіе ихъ прелаты, ревностные сторонники реформы, даже самъ д'Айли и Жерсонъ, начинали теперь опасаться, чтобы реформа безъ участія папы не приняла слишкомъ односторонняго характера, чтобы соборъ, занявшись преобразованіемъ главы, не забыль о членахъ; они боялись слишкомъ большаго ограниченія напской власти, предпринятаго безъ вниманія на то, будеть ли такой конституціонный глава церкви въ силахъ привести въ исполнение столь нужное преобразование тъла церкви. Они хотъли сохранить равновъсіе властей и не допускали

Neander, Allg. Gesch. der christl. Religion und Kirche. II,
 Abth. 739.

перевъса которой-нибудь изъ нихъ. Выборъ новаго папы, по ихъ мнънію, не представляль теперь такихъ опасностей для дъла реформы, какъ на Пизанскомъ соборъ, а напротивъ былъ даже полезенъ. Они предполагали, что папа довольно уже связанъ постановленіями четвертаго и пятаго засъданія и что ему певозможно будетъ устоять теперь противъ всеобщаго требованія реформы. Мы видимъ изъ этого, какъ эти знаменитые профессоры, люди теорій, опибались въ практическомъ примъненіи ихъ: они слишкомъ много върили въ силу своихъ началъ и дурно понимали дъйствительность.

Несмотря на сопротивление трехъ народностей: италіянской, испанской и французской, Иъмцы и Англичане долгое время защищали упорно свое мизніе и не хотьли допустить выбора папы. Уже противники начинали обвинять ихъ въ наклонности къ Гуситской ереси, раздоръ объихъ партій дошель до высочайшей степени, и всь опасались, чтобы соборъ не разошелся или самъ опять не произвель раскола; между тымъ умеръ Робертъ Галламъ, епископъ салисберійскій, одинъ изъ самыхъ ревностныхъ поборниковъ реформы и глава англійской народности, поддерживавній всеми силами требованіе Немцевъ и Сигизмунда, и послъ его смерти Англичане перешли мало-помалу къ противоположной сторонъ. Теперь Нъмны остались одиноки; они чувствовали, что не могутъ достигнуть цели одними лишь своими силами и уступили числу. Ръшено было приступить къ выбору новаго папы; но. чтобы дело реформы не пострадало и было обезпечено. соборъ въ тридцать-девятое засъдание предпринялъ еще

нъсколько достопамятныхъ ръшеній. Самымъ важнымъ изъ нихъ было то которымъ опредълялось, что слълующій соборь должень быть созвань черезь пять льть послъ окончанія Костницкаго, третій по очереди чрезъ семь льтъ посль втораго, а потомъ уже они должны происходить правильно черезъ каждыя десять льтъ; что папа обязанъ за цълый мъсяцъ до окончанія каждаго собора объявить, въ какомъ мъстъ будетъ происходить слъдующій; что онъ можеть, для важныхъ причинъ и въ чрезвычайных случаяхь, ускорить созвание собора, но не имъетъ права отсрочить его 32), — знаменитый декретъ, который навсегда положиль бы конецъ папскому абсолютизму, еслибы возможно было столь же легко привести его въ исполнение, какъ легко пришлось составить его. Въ тоже засъдание предприняты были мъры на случай возникновенія новаго раскола, ограничено право папы перемещать епископовъ и аббатовъ, уничтоженъ обычай папъ присвоивать себъ движимое наслъдіе прелатовъ и т. д. Потомъ послъ продолжительныхъ преній въ сороковое засъдание соборъ особеннымъ декретомъ вмънилъ въ обязанность будущему папъ заняться непосредственно послъ своего избранія реформою церкви вмысть съ денутатами отъ отдельныхъ народностей, и указаль ему на все пункты, которыхъ должна была касаться эта реформа. Это были: 1) число, свойство и народность кардиналовъ, 2) папскія резерваціи, 3) аннаты, 4) раздача бенефицій и экспектан-

<sup>32)</sup> Sessio gen. XXXIX, d. 9. Oct. 1417. ap. Gieseler, II, 4. Abth, 34 sq.

ній, 5) дъла, представленныя суду римской курін, 6) аппеляціи къ папъ, 7) правила папской канцеляріи, 8) комменды, 9) утвержденіе выборовъ, 10) доходы упраздненныхъ епископствъ и бенефицій, 11) искорененіе симоніи, 12) панскія диспенсаціи, 13) индульгенцін, 14) опредъленіе случаевъ, въ которыхъ папа долженъ быть низложенъ и проч. и проч. <sup>33</sup>). Вслъдъ за этимъ, соборъ, убъжденный, что сдълаль все возможное для обезпеченія реформы, приступилъ къ избранію новаго папы. Кардиналы соединились для этой цъли съ депутатами отъ народностей (по шести изъ каждой) и 11 ноября 1417 г. избрали кардинала Оттона Колонну, который приняль имя Мартина V. Еще разъ при этомъ случаъ пришли въ столкновеніе взаимные интересы отдъльных в народностей: Французы и Испанцы не хотьли имьть папою Италіянца; Нъмцы и Англичане, отплачивая имъ за прежиюю неудачу, соединились съ Италіянцами и дали свой голосъ кардиналу этой націи.

Новый папа далеко не нохожъ былъ на своихъ авиньонскихъ и раскольныхъ нредшественниковъ; характеромъ и жизнью своею онъ напоминалъ лучшихъ напъ прежнихъ стольтій, и потому вступленіе его на престоль произвело на современниковъ необыкновенное дъйствіе. Уже болье чъмъ стольтіе они привыкли видъть во главъ церкви однихъ лишь недостойныхъ пастырей, и то по двое, по трое въ одно время; когда же посль столь продолжитель-

наго униженія и раздвоенія папской власти опять явился единый, всъми признанный, достойный папа, то необходимымъ слъдствіемъ этого было чрезвычайное возвышеніе его авторитета: онъ явился глазамъ современниковъ окруженный величіемъ, напоминавшимъ Иннокентія III. Передъ блескомъ новаго папы, признаннаго всею западною Европою, поблъднъло значеніе собора, который въ послъднее время раздорами своими много повредилъ себь въ общественномъ мизніц. Но, несмотря на столь выгодное для себя положение, Мартинъ V дъйствовалъ очень осторожно: это быль человыкъ чрезвычайно умный н умъренный; отъ него нельзя было ожидать такихъ преувеличенныхъ притязаній, такихъ произвольныхъ поступковъ, какими отличались многіе изъ его предшественниковъ. Строгій блюститель началь неограниченной монархін, онъ умель однакожь сохранить меру во всемъ н сообразоваться съ обстоятельствами. Онъ видълъ, что невозможно было начинать открытой борьбы съ соборомъ, что нельзя было противиться столь торжественно и мпогократно высказаннымъ требованіямъ времени. Потому онъ нашелъ средство, которое безъ враждебнаго столкновенія, безъ борьбы освободило его отъ собора и заглушило на нъкоторое время возгласы о реформъ. Онъ ръшился пожертвовать неважнымъ для важнаго и обратился къ народностямъ. Не желая уступить собору въ началахъ, на которыхъ основывалась папская монархія, онъ предложилъ отдъльнымъ народностямъ уступки въ нъкоторыхъ прерогативахъ и преимуществахъ римской куріи. Такимъ образомъ онъ хотълъ сохранить неприкосповенно нача-

<sup>33)</sup> Sessio gen. XL. d. 30. Oct. 1417, ap. Gieseler, II, 4. Abth. 36 sq.

ла, то-есть существенное, и принести въ жертву нъкоторыя частныя примъненія этихъ началь, то-есть второстепенное. Народности приняли предложение папы и заключили съ нимъ отдъльные конкордаты, которыми опредълялось ихъ отношение къ папъ. Въ этихъ конкордатахъ папа сдълалъ нъкоторыя уступки, ограничилъ нъкоторыя права свои, отмънилъ злоупотребленія, умърилъ требованія римской курін; такъ напр. онъ отказался отъ дохода упраздненныхъ бенефицій, (medii fructus), объщаль не требовать десятинъ и другихъ налоговъ безъ согласія епископовъ и прелатовъ народныхъ церквей, понизилъ тарифъ аннатовъ, ограничилъ число представленныхъ распоряженію римской куріи бенефицій и проч. и проч. — все, какъ видимъ, въ очень узкихъ размърахъ. Притомъ, согласно съ правиломъ: divide et impera, не всъмъ народностямъ папа сдълалъ одинаковыя уступки, однъ получили больше, другія меньше. Заключая съ папою эти конкордаты, народности уже явно отступили отъ цъли и задачи собора. Конкордаты служили настоящимъ выраженіемъ стремленія народныхъ церквей къ независимости и самостоятельности. Папа скоръе могъ допустить, уступая этому стремленію, нъкоторыя частныя ограниченія своей власти въ отношеніяхъ своихъ къ нимъ, нежели постоянное ограничение и контроль, производимый соборомъ. Въ 43 засъданіе папа обнародовалъ еще нъсколько незначительныхъ преобразованій, относящихся ко всей церкви, соборъ одобрилъ ихъ и объявилъ наконецъ, что папа вполнъ удовлетворилъ задачъ, возложенной на него декретомъ, обнародованнымъ въ сороковое засъданіе, то-есть произ-

велъ настоящую реформу въ церкви 34). Соборъ пришелъ окончательно въ явное противоръчіе съ самимъ собою и самъ уничтожилъ себя: папъ не оставалось болье, какъ только распустить его — 45-мъ засъданіемъ кончились четырехльтнія его совъщанія. Въ это время авторитеть собора упаль уже такъ низко, что Мартинъ V въ последней консисторіи кардиналовъ въ Костнице осмелился уже объявить, что никто не можеть подавать аппелляцію на папу собору, и явно противоръчилъ такимъ образомъ началамъ, утвержденнымъ Костницкимъ синодомъ 35). Никто не жальль о распущении его, общественное мизніе давно уже отъ него отклонилось. Соборъ не только не оправдаль надеждь, которыя были имъ возбуждены въ началь; онъ совершиль страшную, кровавую ошибку, которая бросила на него тънь и чрезвычайно повредила ему въ глазахъ современниковъ. Третью задачу свою — прекращение ереси въ Чехіи — соборъ вздумаль достигнуть сожжениемъ Гуса на костръ. Соборъ принесъ его въ жертву тому призраку внъшняго единства церкви, которое, при всеобщемъ движеніи народныхъ церквей къ самостоятельности, съ каждымъ днемъ дълалось труднъе, и которое Гусъ называль ложнымъ, наружнымъ единствомъ. Лучшіе люди на соборъ, главы либеральной партіи, д'Айли и Жерсонъ, наиболъе способствовали къ произне-

<sup>34)</sup> Gieseler, Kirchengesch. II, 4. Abth 42.

<sup>35)</sup> Папа сдълалъ это по поводу аппелляціи, поданной собору Поляками на ръшеніе папы въ ихъ дълъ противъ Іоанна Фалькенберга.

сенію смертнаго приговора падъ человъкомъ, большую часть убъжденій котораго они раздъляли сами: до такого ослъпленія и фанатизма могутъ довести иногда системы и отвлеченныя теоріи. «Соборъ (говоритъ Мишле 36), который торжественно отрицалъ безошибочность папы, требовалъ, чтобы всъ върили въ безошибочность его самого. Церковная республика хотъла быть столь же абсолютною, какъ и монархія папы.» — Смерть Гуса легла тяжелымъ бременемъ на совъсть собора. Съ тъхъ поръ духъ его помрачился, онъ все болье и болье уклонялся отъ своей задачи, впадалъ изъ противоръчія въ противоръчіе и кончилъ наконецъ совершеннымъ паденіемъ.

Мы достигли конца нашей задачи. Избраніемъ Мартина V оканчивается, болье чьмъ стольтній, періодъ униженія папской власти, начинающійся кончиною Бонифація VIII. Но не по одной только этой внышней причинь мы оканчиваемъ наше разсужденіе Костницкимъ соборомъ, есть другая внутренняя причина, которая совпадаетъ съ первою: па Костницкомъ соборъ высказались уже ясно тъ начала, которыя легли въ основу дальнъйшаго развитія и привели къ реформаціонной эпохъ, и которыя потому могуть послужить исходною точкою для будущаго, предпринятаго нами болье обширнаго труда. Обозръвши дъятель-

ность Костницкаго собора, мы можемъ сдвлать теперь следующие выводы, которые послужатъ вмъстъ съ тъмъ отвътомъ, на предложенные нами въ VII главъ вопросы:

І. Панство не могло быть конституціонною монархією. Вся сущность его состояла главнымъ образомъ въ его неограниченности. Оно могло существовать только въ одной формъ — въ формъ абсолютной монархіи: ограниченное, оно переставало быть панствомъ.

Н. Перемъна правленія церкви, предложенная либеральною партією, не была удобонсполнима. Ограниченіе папской власти соборомъ было невозможно, или по крайней мъръ чрезвычайно трудно. Невозможно было согласить полновластіе собора, представляющаго собою церковь, съ апостольскимъ полновластіемъ папы. Чрезвычайно трудно было сдълать соборъ, состоявшій изъ представителей разныхъ странъ и народовъ, постояннымъ учрежденіемъ, нельзя было искать въ немъ гарантіи противъ папскихъ узурпацій. — Папа всегда могъ примънить къ нему правило: dividere — imperare. Съ непреодолимыми трудностями сопряжено было установленіе конституціоннаго правленія въ церкви, безчисленныя сомнанія, неразръшимые вопросы представлялись на каждомъ шагу. Кому предоставить право созывать соборъ и избирать его членовъ? Если папъ — то это будетъ напрасно; — если же созваніе, продолженіе и распущеніе собора будеть въ рукахъ его же самого — то въ такомъ случав папа совершенно излишенъ, вся власть переходитъ на соборъ. Кого допустить до подачи голосовъ? возможно ди исклю-

<sup>36)</sup> Hist. de France, III, 655.

чить людей ученыхъ, докторовъ, профессоровъ, недопускать до участія свътскихъ государей? Въ какой формъ подавать голоса? Если поголовно, то перевъсъ получаютъ Италіянцы, приверженцы папы; если по народностямъ то отъ этого проистекаютъ безконечные раздоры. Далъе, если оставить папъ право отвергать ръшенія собора, то соборъ теряетъ всякое значеніе; если же папа не будетъ имъть этого права и не будетъ въ состояніи противоръчить собору, то опять власть его совершенно излишня.

III. Внутреннее противоръчіе лежало въ стремленіяхъ либеральной партіи: она хотъла сохранить строгое внъшнее единство римской церкви, сосредоточенное въ папъ, и съ другой стороны требовала независимости народныхъ церквей, самостоятельности епископовъ; но невозможно было слить въ одну систему эти противоположны требованія.

IV. Невозможно было уничтожить абсолютизмъ папы и сохранить при этомъ прежнее единство церкви: развите шло въ совершенно противоположную сторону. Все предвъщало въ будущемъ разрушене этого единства и торжество народной самостоятельности церквей. Это новое начало высказалось уже ясно въ копкордатахъ, заключенныхъ между Мартиномъ V и пятью народностями Костницкаго собора. Соборъ въ противоположность съ самимъ собою выпустилъ изъ рукъ своихъ реформу и предоставилъ ее каждой народности отдъльно.

V. Папа начинаетъ сознавать, что наступаетъ для него время уступокъ, что не возможно противиться всеобщему движенію эпохи, но онъ скоръе готовъ дълать эти уступки отдельным в народностямъ путемъ конкордатовъ, нежели уступить въ чемъ-либо собору; — онъ охотнъе отказывается отъ частныхъ прерогативъ и правъ своихъ, нежели отъ началъ, на которыхъ основывается вся власть его.

Оставалось бы отвътить еще на другой вопросъ, выше предложенный нами, — возможно ли было преобразованіе римской церкви по началамъ Гуса, на основаніи принятой а ргіогі идеи, не обращая вниманія на существующія, выработанныя въками отношенія, на историческій элементь, фактъ и преданіе? Вопросъ этоть переходить хронологическіе предълы нашаго разсужденія и должень быть рышень обстоятельно въ другомъ мъстъ. Онъ относится къ Базельскому собору, которымъ, если Богъ дастъ силы, мы думаемъ начать продолженіе нашего труда.

1592 N3852

## ОПЕЧАТКИ.

| 18, c | грока                                                                 | 21, B                                                                                                                                 | мѣсто                                                                                                                                                                                                                                       | membum, v                                                                                                                                                                                                                    | штай                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | membrum,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| id.,  | _                                                                     | 26,                                                                                                                                   | —                                                                                                                                                                                                                                           | Voca us                                                                                                                                                                                                                      | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Vocatus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 27,   | -                                                                     | 24,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | исогласія,                                                                                                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | и согласія,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 48,   | _                                                                     | 5,                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                                                                                                           | принуж-                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             | денла                                                                                                                                                                                                                        | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | принуждена                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | была                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 51,   | -                                                                     | 13,                                                                                                                                   | -                                                                                                                                                                                                                                           | въ всехъ                                                                                                                                                                                                                     | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | во встхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 56,   | _                                                                     | 27,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | оэтогопя-                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             | вленія.                                                                                                                                                                                                                      | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | этого появле-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | нія.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 59,   | -                                                                     | 29,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | вобесщемъ                                                                                                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | всеобщемъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 60,   | _                                                                     | 7,                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                                                                                                           | столът и                                                                                                                                                                                                                     | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | стольтіи                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 85,   | ш,                                                                    | 25,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | putabaht,                                                                                                                                                                                                                    | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | putabant,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 147,  | -                                                                     | 8,                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                                                                                                           | Гоосподня.                                                                                                                                                                                                                   | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Господня.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 154,  | -                                                                     | 15,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | цсркви                                                                                                                                                                                                                       | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | церкви                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 175,  | _                                                                     | 5,                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                                                                                                           | перковной                                                                                                                                                                                                                    | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | церковной                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 184,  | _                                                                     | 43,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | вътрактатъ                                                                                                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | въ трактатъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 202,  | _                                                                     | 3,                                                                                                                                    | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                    | Pertus»                                                                                                                                                                                                                      | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Petrus»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 211,  | -                                                                     | 10,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | бы ливъ                                                                                                                                                                                                                      | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | были въ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 217,  | _                                                                     | 9,                                                                                                                                    | ·                                                                                                                                                                                                                                           | жалая                                                                                                                                                                                                                        | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | желая                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 234,  | _                                                                     | 23,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | еще пере-                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       | 2                                                                                                                                                                                                                                           | ШАИ                                                                                                                                                                                                                          | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | еще не пере-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | шли                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 247   |                                                                       | 17,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | путеще-                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             | ствіе                                                                                                                                                                                                                        | -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | путешествіе                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 276,  |                                                                       | 12,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | предста-                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             | вленныхъ                                                                                                                                                                                                                     | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | предоста-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | вленныхъ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 280,  | _                                                                     | 15,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | противопо-                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             | ложны                                                                                                                                                                                                                        | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | противопо-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|       |                                                                       |                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ложныя                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 281,  | _                                                                     | 12,                                                                                                                                   | _                                                                                                                                                                                                                                           | нашаго                                                                                                                                                                                                                       | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | нашего                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|       | 51, 56, 59, 60, 85, 147, 175, 184, 202, 211, 217, 234, 247, 276, 280, | 1d., — 27, — 48, — 51, — 56, — 56, — 60, — 85, — 147, — 154, — 175, — 184, — 211, — 211, — 211, — 217, — 234, — 226, — 2276, — 280, — | id., — 26,<br>27, — 24,<br>48, — 5,<br>51, — 13,<br>56, — 27,<br>59, — 29,<br>60, — 7,<br>85, — 25,<br>147, — 8,<br>154, — 15,<br>175, — 5,<br>184, — 43,<br>202, — 3,<br>211, — 10,<br>217, — 9,<br>234, — 23,<br>247, — 47,<br>276, — 12, | id., — 26, — 27, — 24, — 48, — 5, — 5, — 56, — 27, — 56, — 27, — 56, — 25, — 60, — 7, — 85, — 25, — 147, — 8, — 154, — 15, — 184, — 13, — 202, — 3, — 211, — 10, — 234, — 23, — 23, — 247, — 17, — 276, — 12, — 280, — 15, — | іd., — 26, — Voca us 27, — 24, — исогласія, 48, — 5, — принужденла  51, — 13, — въ всѣхъ 56, — 27, — оэтогопявленія.  59, — 29, — вобесщемъ 60, — 7, — столѣт и 85, — 25, — ритаваћт, 147, — 8, — Гооснодня. 154, — 15, — церкви 175, — 5, — перковной 184, — 43, — вътрактатъ 202, — 3, — Регтив» 211, — 10, — бы ливъ 221, — 9, — жалая 234, — 23, — еще перешли  247, — 47, — путеществіе представленныхъ 280, — 15, — противоположны | 27, — 24, — исогласія, — 48, — 5, — принуж- денла —  51, — 13, — въ всѣхъ — 56, — 27, — оэтогопя- вленія. —  59, — 29, — вобесщемъ — 60, — 7, — столѣт и — 85, — 25, — ритаваћт, — 147, — 8, — Гоосводня. — 154, — 15, — церкви — 175, — 5, — перковной — 184, — 13, — вътрактатъ — 202, — 3, — Регтив» — 211, — 10, — бы ливъ — 221, — 9, — жалая — 234, — 23, — еще перешли — 247, — 17, — путеществіе — представленныхъ — 280, — 15, — противоположны — |

