

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Bac.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

• Не исиользуйте файлы в коммерческих целях.

Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.

• Не отиравляйте автоматические заиросы.

Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.

• Не удаляйте атрибуты Google.

В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.

• Делайте это законно.

Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

#### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/











•



,

Digitized by Google

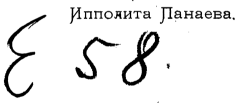
Digitized by Google

КЪ РАЦІОНАЛЬНОМУ МІРОВО88МВНІЮ.

I. A. Panaer

# O BJIAHIN HAIIPABJIEHIA 3HAHIA

НА СОСТОЯНІЕ УМОВЪ.



С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Типографія М. М. Стасюлевича, Вас. Остр., 2 лин., 7. 1882





# 8015 .6945





## СОДЕРЖАНІЕ КНИГИ.

I и II Отдѣлы. Кратвій обзоръ вопроса: Естественно-ли-чтобъ, на присущее человѣку стремленіе къ знанію, наука, запрошенная раціонально, давала отвѣты-не удовлетворяющіе, а смущающіе вопрошающихъ?

**ШІ Отдълъ.** О недостаткъ догичности въ нъвоторыхъ выведеніяхъ и утвержденіяхъ, принимаемыхъ, ходячимъ мнѣніемъ, за прочныя пріобрътенія точной опытной науки. – Примъры.—Возраженія и разъясненія автора.

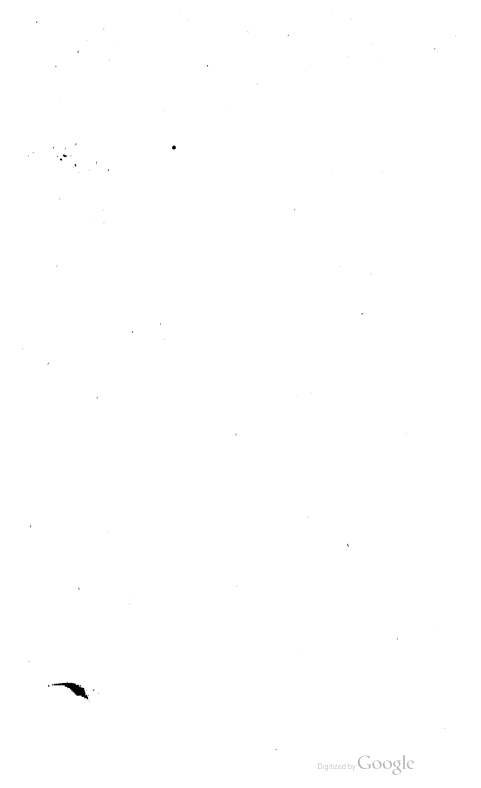
**IV Отдъль**. О вліяніи направленія знанія на состояніе или на настроеніе умовъ. – Замѣчаніе по поводу вопроса о свободѣ воли.

**V Отдълъ.** Разъясненія по *вопросу*, отъ того или другого взгляда на который зависитъ нравственный строй какъ единичнаго человѣка, такъ и всего человѣческаго Общества.

**VI Отдѣлъ.** Перечень главныхъ тезъ, поддерживаемыхъ, авторомъ, въ его книгахъ.

VII Отдѣлъ. Заключеніе.

Digitized by Google



I.

Картина умственнаго и нравственнаго движенія интеллигентныхъ слоевъ современныхъ намъ человѣческихъ обществъ всѣхъ странъ—можетъ ли радовать взоръ раціонально мыслящаго человѣка, вставшаго въ положеніе зрителя?

Дъ́йствующія лица разыгрывающейся умственной и нравственной драмы: ученые иниціаторы и болье или менье въ́рно истолковывающіе ихъ посльдователи и популяризаторы; учителя и писатели, какъ ть̀, которые миссію свою принимаютъ серьёзно, такъ и ть̀, которые, главньйше, заботятся о томъ, чтобы казаться сторонниками передового ученія (какого бы то ни было ученія, липь бы оно считалось, по стеченію разныхъ причинъ, передовымъ); толпа читателей одержимыхъ такою же заботою, и, наконецъ, масса остальныхъ людей интеллигентнаго слоя, знакомящихся съ тъ́мъ, что́ считается завоеваніемъ мысли, по газетнымъ выдержкамъ, масса недоумъ́вающая, сомнѣвающаяся, нерѣпштельная, не увѣренная въ себѣ, — всѣ эти интеллигенты, въ глубинѣ своей души, остаются ли удовлетворенными представляющимся имъ зрѣлищемъ умственнаго и нравственнаго движенія?

И вообще, при созерцаніи упоминаемой нами картины движенія, тотъ, кто принимаетъ участіе въ этомъ движеніи, равно какъ и тотъ, который влечется общимъ движеніемъ—чувствуютъ ли они себя довольными и удовлетворенными?

На всѣ эти вопросы приходится отвѣчать отрицательно. Болѣе того: недовольство сказывается не только въ глубинѣ души, но выражается всѣми открыто.

Въ 1878 году, я говорилъ слъдующее:

"Въ настоящее время, предъ лицомъ явленій самаго прискорбнаго характера,—явленій, совершающихся не у насъ однихъ, но и въ средѣ всего псевдо-цивилизованнаго міра,—всѣ приходятъ въ горестное недоумѣніе, разводятъ безнадежно руками, спрашиваютъ о причинахъ явленій, и сознаются въ томъ, что не видятъ средствъ къ прекращенію ихъ.

"Вмѣсто того, чтобы стараться понять причины создавшія неутѣшительныя обстоятельства, и раціональнымъ образомъ дѣйствовать къ устраненію ихъ, лепечутъ какія то общія мѣста о средствахъ къ искорененію того, чего начало происхожденія

2

не обслѣдовано философскимъ взглядомъ. Кажется готовы свалить всю вину на *духъ времени* будто рѣющій въ воздухѣ и заражающій человѣческую интеллигентность. Эпоха разслабленная и нравственно распущенная, считающая выше всего не душевную чистоту, а наилучшія условія комфортабельнаго для себя устройства въ чувственномъ мірѣ, начинаетъ теперь трястись предъ результатами того, что́, не сознавая, создала она же сама...

"Но, что даетъ эпохѣ тонъ, или, лучше, что́ выражаетъ характеръ эпохи?

"Характеръ эпохѣ—даетъ взглядъ современной интеллигентности на значеніе человѣчества вообще и человѣка въ отдѣльности, и на отношенія человѣка къ природѣ. Этотъ же взглядъ устанавливаетъ и взаимныя отношенія людей въ обществѣ. Стало быть, причина того или другаго нравственнаго настроенія эпохи заключается не въ духѣ времени рѣющемъ въ воздухѣ, а въ современномъ направленіи науки...

"Вслѣдствіе, обусловленной нераціональнымъ воззрѣніемъ на значеніе человѣка, постановки точки отправленія для обсужденія взаимныхъ отношеній разныхъ лицъ, разныхъ группъ общества, и, наконець, разныхъ національностей и государствъ, порождается недоумѣніе, недоразумѣніе, взаимное недоброжелательство, злорадство, ненависть, порождается, однимъ словомъ, то́, что́ печалить,

;\*

охлаждаетъ, озлобляетъ душу, — что̀ омрачаетъ атмосферу жизни, затемняетъ солнце послѣдней. и дѣлаетъ умственное зрѣніе все болѣе и болѣе близорукимъ \*).

"Когда человѣческое существо, рожденное съ зачаткомъ разума, а стало быть и съ инстинктомъ свободы въ своей глубоко-внутренней существенности, убѣдятъ нагляднымъ образомъ и, будто-бы, опытнымъ путемъ (путемъ разсудочнаго опыта) въ томъ, что онъ есть рабъ необходимости, игрушка внѣшней силы, неизбѣжной судьбы. то, уже съ той минуты какъ имъ принято такое убѣжденіе, онъ оказывается отравленнымъ.

"Мы не отдаемъ себѣ яснаго отчета о томъ какой это злой червь гложетъ нашу внутренность: но мы глухо страдаемъ, чувствуемъ себя связанными, стѣсненными, придавленными, недовольными, —испытываемъ, однимъ словомъ, на себѣ, гнетущее чувство раба. А это уже дѣло извѣстное, дѣло признанное всѣми, что рабство искалѣчиваетъ всякую натуру.

"Пока свѣтъ разума не освѣтитъ для насъ

\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрънію", Ипполита Панаева. 1880 г. Часть II (По вопросу о званів). Приложеніе, сгр. 276—278: Письмо къ редактору «С.-Петербургскихъ Въдомостей", напечатанное, въ нихъ, 30 августа 1878 г. (№ 238). истинный смыслъ жизни, мы инстинктивно стараемся отвлечься, убѣжать отъ нашихъ страданій, притупить ихъ остроту, устремляя все наше вниманіе на внѣшнее; но внутренній ядъ нашъ сообщителенъ: мы отравляемъ имъ, въ своихъ глазахъ, и это внѣшнее \*).

"Но, когда мы къ недовольству собою или къ своему недостоинству относимся сознательно, тогда мы яснѣе видимъ то́, что́ происходитъ внѣ насъ, справедливѣе и снисходительнѣе относимся къ дѣйствіямъ другихъ и къ ихъ личностямъ; да и все внѣшнее движеніе развертывающейся предъ нами картины получаетъ отъ насъ болѣе вѣрную оцѣнку.

"Вглядываясь въ наши собственные недостатки, выбрасывая взъ себя разный хламъ, внесенный въ насъ извнѣ, мы уясняемъ свой умственный взоръ свѣтомъ, который поднимается къ намъ на встрѣчу, изъ глубины существенности нашей натуры, прямо затрогиваемой нашимъ дѣйствіемъ, нашимъ добросовѣстнымъ намѣреніемъ", то-есть стараніемъ сколь возможно болѣе познать самого себя.

"При сіяніи этого благодѣтельнаго свѣта, согрѣваемые его благодѣтельными лучами, мы, мало

5

<sup>\*)</sup> Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрпнію», 1880 г. Часть II, стр. 30.

по малу, станемъ выбираться, съ разлинёванныхъ дорожекъ необходимости, въ гостепріимное поле нравственной свободы, не имѣя при себѣ другого руководителя кромѣ голоса совѣсти, который все внятнѣе и внятнѣе будетъ слышаться нами" \*).

Всѣ бѣдствія постигавшія и постигающія человѣчество въ полномъ его составѣ и въ отдѣльныхъ единицахъ, —всѣ бѣдствія, кромѣ тѣхъ, которыя кажутся производившимися и производящимися, во внѣшней природѣ, ея естественными силами, —произошли и происходятъ отъ нравственной неурядицы, устраиваемой самими людьми.

Устроивалась и устраивается эта неурядица отъ того, что люди, не понявъ своей роли въ развертывающемся предъ ними мірѣ человѣческихъ представленій, шли и продолжаютъ идти, въ дѣятельности вызываемой нескончаемою потребностью самоудовлетворенія, не тѣми прямыми путями, какими слѣдовало идти.

Преслѣдуя благополучіе, люди не поняли того-

(\*) Смотр. «Иути къ раціональному міровоззрънію», 1880 г. Часть II, стр. 30 н 31.



ез чемо можетъ состоять оно, — не поняли того, что благополучіе это должно быть такого рода, чтобы возможностью достиженія онаго не былъ и не могъ быть обойденъ ни одинъ человѣкъ — принадлежитъ ли онъ прошедшему, настоящему или будущему.

И въ самомъ дѣлѣ, независимо отъ рефлексіи, и самое простое нравственное чувство свидѣтельствуетъ, что возможностью этою не могли и не могутъ быть обойдены: ни Семирамида, ни какойлибо простой вавилонянинъ; ни Сезострисъ, ни какой-либо селянинъ древняго Египта, или какойлибо израильтянинъ лагеря Моисея; ни Неронъ, ни Сократъ, ни Данте, или какой-либо простой итальянецъ временъ, напримѣръ, Медицисовъ; ни какіелибо, прошедшаго или настоящаго времени: англичанинъ, французъ, нѣмецъ, русскій, гренландецъ, папуасъ, бушменъ; ни Кузьма, ни Карлъ, ни вы, ни я, ни вашъ внукъ, ни мой потомокъ,—однимъ словомъ, ни одинъ человѣкъ изъ когда либо появлявшихся или имѣющихъ появиться на землѣ.

Если бы эта простая истина была усвоиваема людьми своевременно, то она предохранила бы ихъ отъ множества тягостныхъ ошибокъ, происходившихъ отъ невѣрнаго пониманія того — ез чемз именно состоитъ возможное для человѣка благополучіе на землѣ.

7

"Стремленіе человѣка къ самоудовлетворенію не имѣетъ конца въ чувственномъ мірѣ, не насыщается никогда, и переступаеть предѣлы послѣдняго" \*); но, неослабляющееся стараніе соглашать, въ житейской деятельности, свои отношения къ окружающимъ людямъ, ко всему человѣчеству вообще, и къ остальному представляющемуся ему мірозданію, съ безусловнымъ повиновеніемъ нравственному закону, -- стараніе, возможностью котораго не обойденъ ни одинъ человъкъ, – дълая дъятельность его благотворною и полезною для другихъ, неизбѣжно долженствовала бы приводить его къ пользованію, въ течени земной жизни, самымъ отраднымъ состояніемъ духа. Такое состояніе духа, своимъ громаднымъ превосходствомъ надъ всякимъ радостнымъ субъективнымъ чувствомъ жизни, указывало бы, что оно. это блаженное состояние, и есть настоящая конечная цёль дёятельности человёка на землё.

Какъ блудящіе огоньки, переходящіе съ мѣста на мѣсто, то блистая, то исчезая, манятъ къ себѣ человѣка внѣшнія цѣли.

Преслѣдуя ихъ въ теченіи жизни, человѣкъ суетится и мучается безъ конца, потрачиваетъ свои силы, и потрачиваетъ напрасно, потому что всякая

\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрънію», 1880 г. Часть II, стр. 43. изъ такихъ цѣлей исчезаетъ именно тогда, когда кажется, что уже уловилъ ее.

Истинная же, конечная цёль человёческой дёятельности, прирожденная свойственность человёка, это—образованіе гармоническаго единства изъ всёхъ разнообразныхъ элементовъ конститюирующихъ его существо, — развитіе настоящей, дёйствительной человёческой личности, модель которой заложена, въ зародышѣ, въ разумѣ.

Когда человѣкъ пойметъ, что цѣль дѣятельности, на которую онъ призванъ, находится въ немъ самомъ, то онъ, конечно, увидитъ и то́, что никто не можетъ помѣшать ему достигнуть ее.

Если бы человѣкъ, со времени образованія человѣческихъ обществъ, свою внѣшнюю дѣятельность относилъ бы всегда къ этой цѣли, то дѣятельность эта была бы такова, что не допустила бы, въ средѣ формировавшихся обществъ, господства нравственной неурядицы, которая внесла неисчислимыя бѣдствія во всѣ поколѣнія человѣчества, разметавъ его, по всей поверхности земли, насиліемъ, а не помѣстивъ, добровольно, въ климатахъ, въ которыхъ не свойственно жить человѣку, и раздѣливъ, чрезъ это, людей, на такъ называемыя расы.

Когда внѣшнія цѣли, — достиженіе которыхъ никогда вполнѣ не зависитъ отъ усилія человѣка, онъ, человѣкъ, разсматриваетъ какъ конечную цѣль

9

людской дѣятельности, когда въ достиженіи ихъ онъ ставитъ свое благополучіе, тогда все мѣшающее этому достиженію, а стало быть, и дѣятельность другихъ лицъ, стремящихся къ такому же невѣрному благополучію, — можетъ казаться ему враждебною. Вслѣдствіе этого порождается зависть, недоброжелательство, злорадство, непріязнь, гнѣвъ,

борьба изъ-за разныхъ преимуществъ, всѣ другія недобрыя чувства, и... тогда мыслителю, который, въ корыстныхъ движеніяхъ человѣчества, хочетъ упорно видѣть непреоборимую свойственность человѣка, можетъ, дѣйствительно, казаться, какъ Гоббсу (Hobbes) \*), что всѣ люди находятся, естественно, въ войнѣ другъ съ другомъ.

Напротивъ, когда люди сознали бы, что ихъ конечная цёль общая, и что, тёмъ не менёе, достиженіе ея, для себя. вполнѣ зависитъ отъ каждаго отдѣльнаго человѣка (отъ самого себя), потому, что находится въ немъ самомъ, — тогда, при всемъ разнообразіи людской дѣятельности, обусловливаемой разнообразіемъ внѣшнихъ предметовъ желаній и своеобразіемъ желающихъ, дѣятельность каждаго необходимо приняла бы характеръ не соревнованія, не борьбы за существованіе, — въ кото-

<sup>\*)</sup> Thomas Hobbes, англійскій философъ, род. 1588 г., умеръ 1679 г.

рой многіе, одержимые научнымъ предразсудкомъ. хотятъ видѣть орудіе прогресса, -- но -- взаимнаго содъйствія къ достиженію, каждымъ, своей конечной июли. Внѣшняя дѣятельность всей человѣческой общины, вызываемая стремленіемъ къ самосохраненію и къ наилучшему матеріальному устройству въ чувственномъ мірѣ, шла бы тоже успѣшнѣе; ибо дѣятельность каждаго человѣка, каждой группы, вмъсто того, чтобы парализоваться враждебною конкурренціею другого человѣка, другой группы (конкурренціею, неизбѣжно являющеюся враждебноюесли каждый человѣкъ, каждая группа, въ преслѣдуемой внёшней цёли хотять видёть свое благополучіе), выигрывала бы И ВЪ количествѣ и въ качествѣ при сознанной всѣми общей конечдостиженію ной цѣли, коей мѣшаникто не етъ, и которая, между тѣмъ, дѣлала бы людей, по ихъ интересамъ, солидарными. Работа всѣхъ велась бы согласнье, и препятствія преодольвались бы легче.

Тогда, представляющійся умственному взору, внѣшній міръ получилъ бы другую окраску и болѣе опредѣленное значеніе. Онъ являлся бы ареною съ неисчислимымъ количествомъ препятствій, на дружно́мъ стараніи преодолѣвать которыя выработывалась бы нравственная сила человѣка, и совершался бы правильный ростъ духа. "Трудясь для своего

Digitized by Google

собственнаго счастія по указаніямъ разума, человѣкъ необходимо способствуетъ и счастію другого", — справедливо сказалъ Фридрихъ Гейнрихъ Якоби \*).

Повторяемъ еще разъ: Преобладаніе внѣшнихъ цѣлей надъ—главною внесло, въ человѣческія общества, ту нравственную неурядицу, результаты которой мы пожинаемъ и теперь. Отправляясь отъ потребности самосохраненія и самоудовлетворенія къ открытію условій возможности наилучшаго существованія въ чувственномъ мірѣ, люди шли не тѣми путями, какими имъ слѣдовало идти.

"Въ смутномъ шумѣ усложнившихся между людьми отношеній, въ которыя вмѣшались, вмѣстѣ съ понятіемъ о собственности, своекорыстные, себялюбивые интересы, въ борьбѣ съ природой, ставшей, по мѣрѣ усиленія человѣческихъ потребностей, предъявлять и болѣе преградъ, человѣкъ сдѣлался не внимательнѣе къ внутреннему голосу, говорившему ему: "Поступай такъ какъ ты долженъ поступать, никогда не думая о послѣдствіяхъ". Такое уклоненіе отъ спасительнаго наученія отозвалось на расположеніи человѣческаго духа. Человѣкъ началъ чувствовать себя недовольнымъ, и сталъ

<sup>\*)</sup> См. «Разъискатели истины». Ипполнта Панаева. 1878 г. Токъ II, стр. 304.

приписывать это недовольство тягости труда, внѣшнимъ неудачамъ, противодѣйствію другихъ, но всего менње—самому себњ.

"Онъ ставилъ себѣ цѣли за цѣлями, но – цѣли преимущественно направленныя къ пріобрѣтенію наилучшихъ условій матеріальнаго существованія въ чувственномъ мірѣ. Достигнувъ однѣхъ цѣлей. онъ устремлялся къ другимъ; но, достигалъ ли ихъ, или не достигаль, онъ, все-таки, чувствовалъ себя далеко невполнѣ удовлетвореннымъ. Чѣмъ болѣе даваль онъ хода наклонностямъ, тѣмъ болѣе развивались у нето требованія. Достиженіе наилучшихъ условій матеріальнаго благосостоянія начало мыслиться уже не какъ одно изъ средствъ къ достиженію мира душевнаго, внутренней гармоніи, а какъ исключительная конечная цёль человёческой двятельности. Человвкъ сталъ привыкать давать внѣшнему болѣе значенія нежели слѣдовало въ интересахъ внутренняго самоудовлетворенія, -- сталь полагать, что можетъ черпать послѣднее исключительно въ этомъ внѣшнемъ \*)".

"Онъ (человѣкъ) уклонился отъ повиновенія разуму и продолжаетъ уклоняться, предпочитая борьбу съ внѣшнимъ міромъ и съ необходимостью, кото-

<sup>\*)</sup> Сиотри, «Пути къ раціональному міровоззрпьнію». 1880 г. Часть II, стр. 52, 53.

рую не можетъ одолѣть, борьбѣ съ своею собственною чувственною стороною, съ чувственнымъ человѣкомъ въ себѣ, изъ которой всегда можетъ выдти побѣдителемъ. Уклонившись, добровольно, отъ повиновенія разуму, человѣчество несетъ на себѣ злосчастныя послѣдствія своего неповиновенія\*).

"Люди дали себя побъдить тъмъ. что сами призваны были побъдить" \*\*).

Человѣческая дѣятельность, а стало быть-и знаніе, зачалась отъ потребности самосохраненія и самоудовлетворенія. Пользовался, сначала. человѣкъ, дарами окружающей его природы, приспособляя ихъ къ своимъ необходимымъ потребностямъ, въ сыромъ, такъ-сказать, еще ихъ видѣ. Для этого приспосабливанія достаточно было непосредственнаго наблюденія и вниманія. Но человѣкъ не довольствуется тѣмъ, что́ предоставляетъ ему окружающій міръ непосредственно. "Добывъ одно, онъ стремится добыть лучшее; добывъ это лучшее, онъ старается добыть еще лучшее, превосходнѣйшее, и-такъ до нескончаемости. Препятствія и преграды не останавливаютъ его; онъ старается ихъ

\*) Спотр. «Иути къ раціональному міровоззрънію». 1880 г. Часть II, стр. 73, 74.

\*\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрпнію». 1880 г. Часть II, стр. 84. разрушить, и, если это ему удается, то онъ бѣжитъ къ другимъ преградамъ и препятствіямъдля того, чтобы вступать и съ ними въ новую борьбу. Его не пугаетъ мысль, что, за этими послѣдними, стоитъ еще безчисленное количество преградъ, къ разрушенію которыхъ онъ тоже захочетъ стремиться. Неудачи только лпшь возбуждаютъ въ немъ энергію, или обновляютъ его силы \*).

Вслѣдствіе этого нескончаемаго стремленія, — сопровождаемаго прирожденною надеждою на успѣхъ, стремленія выпытывать у природы ея тайны, знаніе человѣка, отъ самого элементарнаго состоянія, перешло такъ-сказать въ ремесленное, а отъ ремесленнаго — въ научное. Образовались отдѣльныя науки, отвѣчающія разнообразнымъ потребностямъ и нуждамъ человѣка, но — стимулируемыя, въ своемъ движеніи, не одними матеріальными стремленіями, но и стремленіями духовными, — потребностью познанія для общаго просвѣщенія ума, — потребностью "пріобрютать умънье дълать другихъ и себя довольными" \*\*).

Такимъ образомъ, напримѣръ, человѣкъ, отъ

\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрпнію». 1880 г. Часть II, стр. 69.

\*\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззринію». 1880 г. стр. 85.

Digitized by Google

прикрытія своего обнаженнаго тѣла листьями и звъриными шкурами, переходилъ къ выдълыванию одежды изъ тканей, пользуясь, для этого, растеніями, -- свойства которыхъ распозналъ, -- шерстью животныхъ, коконами шелковичныхъ червей, и т. п. Отъ обуви, дѣлаемой изъ дерева или древесной коры, онъ перешелъ къ обуви изъ выдѣланной имъ кожи. Отъ добыванія огня чрезъ треніе одного куска дерева о другой, онъ дошелъ до полученія огня множествомъ другихъ способовъ. Вмѣсто прежнихъ шалашей, онъ сталъ воздвигать роскошныя зданія. Онъ заставиль землю, по своему произволу, давать ему именно тѣ растенія, которыя были ему нужны; покориль животныхъ и сдёлаль ихъ покорными орудіями своей воли, пользуясь ими для разныхъ работъ, служащихъ для его благосостоянія. Для этого же, онъ проръзывалъ лъса, повергалъ скалы, прокапываль горы и прокладываль дороги. Ему надо было переноситься за озера, за рѣки, за моря, и онъ, наблюдая явленія движенія постороннихъ массъ въ водѣ, сталъ строить челноки, лодки, корабли, пароходы, пользуясь открытыми имъ приспособленіями къ движенію, силою вътра, пара, -и, на этихъ строеніяхъ, переносился изъ одного края земли въ другой.

Онъ разслѣдовывалъ свойства того, изъ чего ему казались составленными его представленія, и пользовался, добытыми результатами, для устройства человѣка, въ представляющемся ему мірѣ, наиудобнѣйшимъ образомъ, соотвѣтственно степенямъ полученнаго чрезъ разслѣдованія знанія.

Когда отдѣльныя науки, разработывающія разныя отрасли знанія природы, идутъ правильнымъ, раціональнымъ путемъ, — тогда міръ представленій (природа) гармонически отвѣчаетъ усиліямъ человѣческаго ума.

"Представленія наши даются намъ въ элементахъ нашихъ познавательныхъ средствъ. Свойства и отношенія ихъ (представленій), нами открываемыя, — это — наши ощущенія и правила нашего разсудка, и, какъ таковыя, суть элементы нашихъ познавательныхъ способностей

"Я вижу, осязаю или, вообще, ощущаю явленіе согласно условіямъ своей представляющей (способной имѣть представленія) натуры, и уясняю его себѣ —согласно внутреннимъ вкусамъ - характерамъ своихъ сенсовъ, и согласно законамъ своего разсудка.

"Согласіе нашихъ построеній или воспроизведеній съ непосредственными представленіями становится понятнымъ, когда мы сообразимъ, что въ эти представленія, уготованныя для человѣка, вложенъ умъ—прототипъ человѣческаго ума \*)".

\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрънію». 1880 г. Часть II, стр. 111. Предположимъ, что я, ничего не зная о музыкѣ и о музыкальныхъ инструментахъ, случайно встрѣчаюсь съ фортепьяно.

Я бросаю руку на клавиши, и, случайно тоже, дѣлаю аккордъ (ему, я, здѣсь, уподобляю представленіе въ цѣломъ); желая повторить его, я анализирую ноты, какъ отдѣльныя явленія, и, сочетовывая ихъ (ноты), достигаю, наконецъ, аккорда.

Теперь я спрашиваю: законы аккорда—суть ли они—законы фортепьяно, или—законы моихъ ощущеній и разсудка? Конечно, они (законы аккорда) суть—послѣднее. Фортепьяно же (подобно всему міру человѣческихъ представленій, въ цѣломъ и въ отдѣльныхъ элементахъ) оказывается приспособленнымъ—отвѣчать моимъ ощущеніямъ и познавательнымъ средствамъ, потому что оно устроено умомъ. однороднымъ съ моимъ умомъ.

Уподобленіемъ этимъ. я хотѣлъ рѣзче обозначить, прорѣзать такъ-сказать, въ умѣ читателя, истину необходимаго существованія гармоніи между познающимъ и познаваемымъ,—гармоніи, безъ которой мы не могли бы оріентироваться въ безчисленномъ количествѣ представленій, а потому—и поддерживать нашу жизнь.

Если бы природа не отвѣчала на указанія науки, выработанной настоящимъ раціональнымъ употребленіемъ нашихъ познавательныхъ способностей или средствъ, то мы терялись бы такъ, какъ теряется, напримѣръ, ночная бабочка, бьющаяся о стекло зажженой лампы, и потомъ обгарающая.

Но, человѣкъ относится къ міру представленій не такъ только, какъ относится, къ своему міру представленій, животное. Въ представляющейся человѣку картинѣ, интересуютъ его не отдѣльныя представленія только, изъ которыхъ онъ могъ бы извлекать удовлетвореніе своимъ чувственнымъ потребностямъ, а интересуетъ его вся картина. Онъ хочетъ обнять ее въ цѣломъ, уяснить себѣ ея полный смыслъ, опредѣлить въ ней свою роль.

Относительно этой картины и своего значенія или своей роли среди ея, онъ не довольствуется отвѣтами на вопросъ: "какъ"? Его неотвязчиво преслѣдуетъ, по поводу самыхъ дорогихъ для него интересовъ, вопросъ: "Почему"? "Для чего"?

Digitized by Google

2\*

## II.

Разныя бѣдствія, постигающія человѣка и отънего независящія, страданія душевныя и тѣлесныя какъ ощущенія, ощущенія нравственнаго контроля при детерминаціяхъ къ дѣйствію, раскаяніе, мученія совѣсти, ощущенія нравственной отвѣтственности, смерть (которая даже не есть ощущеніе) все это вызываетъ вопросы не менѣе настоятельные, чѣмъ тѣ вопросы, которые вызываются голодомъ, жаждою, холодомъ, и другими естественными побудителями къ знанію.

Какима образома дъйствую я, напримъръ, по поводу послъднихъ вопросовъ?

Мнѣ нужно опредѣленное количество хлѣба въ опредѣленной мѣстности, и я... вопрошаю науку. Наука даетъ мнѣ отвѣтъ, указывая на сообразное приготовленіе почвы, на время посѣва, на качество и количество зёренъ, на время уборки, и проч.

Мић нужно укрыться отъ холода и непогоды, и, на мои вопросы, наука наставитъ меня: какъ и изъ чего построить жилище; какъ сдѣлать его теплымъ и предохранить отъ огня.

Мнѣ нужно перенестись изъ одного края земли въ другой, и—наука покажетъ мнѣ: какъ надо прокладывать пути; какіе, сообразно характерамъ ихъ. можно употреблять двигатели.

И тому подобное.

Если науки ведены раціональнымъ образомъ, и раціонально же вопрошаемы, то приложеніе ихъ указаній къ міру нашихъ представленій—покажетъ намъ, что міръ этотъ всегда готовъ отвѣчать указаніямъ разсудка.

Подразумѣваемая цѣль знанія—это — открытіе путей, чрезъ которые устанавливается гармонія между познающимъ и познаваемымъ,—каковая гармонія есть, въ сущности, удовлетворительный отвѣтъ на вопросъ познающаго.

Если, по указаніямъ науки, я стану трудиться для полученія хлѣба, то природа не подастъ мнѣ камень.

Если, по указаніямъ науки, я буду работать надъ построеніемъ себѣ жилища изъ дерева или камня, то оно (жилище) не обратится въ пепелъ отъ дѣйствія солнца, и не превратится въ тѣсто отъ дождей.

Если, по указаніямъ науки, я стану строить желѣзную дорогу, то рельсы ея, отъ движенія, не расплавятся, и паровозы не сгорятъ. И тому подобное.

Природа, — говорилъ я выше сего, — всегда отвътитъ удовлетвореніемъ на требованія человѣческой натуры, предъявляемыя раціональнымъ образомъ.

Наука указываетъ мнѣ, напримѣръ, что, если я обожгу известковый камень, а затѣмъ, стану поливать его водой, то онъ обратится въ порошокъ.

Я беру известковый камень, поступаю съ нимъ согласно указаніямъ науки, и получаю возвѣщенный результать.

На чемъ наука основывала свои предсказанія? Для того, чтобы достичь върнаго предсказанія, люди науки наблюдали, предполагали, провъряли.

Чѣмъ наблюдали и провпряли они?

Своими сенсами и разсудкомъ.

Чѣмъ предполагали?

Силою индивидуальнаго ума.

Когда всѣ три процесса дѣйствованія въ познаніи шли раціонально, — природа, необходимо, должна была оправдать предсказаніе, — оправдать въ силу гармоніи, устроенной между познающимъ (ищущимъ удовлетворенія своимъ потребностямъ) и познаваемымъ (искомымъ).

Если бы этого не было, если бы не существовало этой гармоніи, то невозможна была бы не только наука, но и жизнь въ мірѣ человѣческихъ представленій. Міръ нашъ былъ бы міромъ не человъческихъ, а какихъ либо другихъ представленій.

Человѣкъ ищетъ органической связи разныхъ бѣдствій, его постигающихъ и отъ человѣка независящихъ, вышеупомянутыхъ страданій—какъ страданій, и ощущеній—какъ ощущеній, смерти, — со всѣмъ мірозданіемъ, и... душа его мятется въ тщетныхъ усиліяхъ открыть эту связь. Внутренній разладъ мучаетъ его, и умиротвореніе души дѣлается самою настоятельною его потребностью.

Ему кажется, что дисгармонія происходить только лишь отъ его невѣдѣнія, отъ его невѣжества, и... онъ обращается къ наукѣ. Вѣдь, касательно другихъ его потребностей, наука, запрошенная раціональнымъ образомъ, отвѣчаетъ же ему, просвѣщая его, удовлетвореніемъ ихъ.

Запрашиваемая и по поводу самой существеннѣйшей потребности человѣка, по поводу установленія равновѣсія въ душѣ его или ея умиротворенія, наука, объединяющая всѣ отдѣльныя знанія и пользующаяся послѣдними для уясненія той среды, въ которой человѣкъ призванъ дѣйствовать, и дѣятельной роли его въ этой средѣ, — если и не мо-

жетъ дать, окончательно, вполнѣ удовлетворяющаго умъ и сердце отвѣта, то (если какъ сама наука наукъ, такъ и отдёльныя науки ведутся раціональнымъ образомъ), все-таки, съ успѣхами знанія, должна давать такіе отвѣты, которые, все болѣе и болѣе, способствовали бы успокоенію волнующейся и вопрошающей души. Успокаивающая сила этихъ отвѣтовъ, съ успѣхами знанія, должна **увеличи**ваться, а не уменьшаться; ибо, если бы она уменьшалась, то это значило бы, что ни разумъ, ни природа не способны, ни въ принципѣ, ни на дѣлѣ, отвѣтить какою-либо степенью удовлетворенія на самуюнеотступнѣйшую потребность человѣка, --- тогда какъ, запрошенные раціональнымъ образомъ, отвѣчаютъ, необходимо и непремѣнно, въ концѣ-концовъ, удовлетвореніемъ на всѣ другія потребности.

Такой результатъ оказывался бы нарушеніемъ общаго закона природы, — нарушенісмъ гармоніи между познающимъ и познаваемымъ, между потребностью и требуемымъ, между разъискивающимъ и искомымъ, и противорѣчилъ бы, поэтому, принятому уже давно наукою, за аксіому, единообразію процессовъ или дъйствованій природы.

Если это уже законъ природы—чтобы, на затребование человѣкомъ хлѣба, наука указывала бы на средства добывания, и чтобы природа отвѣчала, на указания, хлѣбомъ, а не камнемъ; если это уже законъ природы—чтобы, на затребованіе человѣкомъ средствъ для защиты отъ холода, наука давала бы указанія на оныя, а природа отвѣчала бы, на эти указанія, доставленіемъ тепла, а не увеличеніемъ страданій отъ холода,—то, конечно, въ законѣ природы должно быть и то́, чтобы, на затребованіе человѣкомъ умиротворенія души, наука указывала на элементы, не препятствующіе, а способствующіе такому умиротворенію, и чтобы общая картина природы, ея внѣшній строй, ея звѣздное небо, и нравственный законъ внутри насъ, синтезируемые разумомъ, подтверждали выводы науки.

Съ точки зрѣнія естественной науки, широко пользующейся, для подкрѣпленія своихъ системъ, аналогіями, и провозглашающей, при всякомъ случаѣ, что: "Законы всюду одни и тю же \*), разсужденіе мое должно быть признано вполнѣ научнымъ.

Съ появленія человѣка на землѣ и съ устройства первыхъ человѣческихъ обществъ, знаніе, на эту неугасаемую потребность умиротворенія, души, давало людямъ отвѣтъ—проведеніемъ, въ умы и въ жизнь, сообразно успѣхамъ въ отдѣльныхъ знаніяхъ, разныхъ, построиваемыхъ передовыми людьми той или другой эпохи, міровоззрѣній, въ большин-

\*) Смотр. "Антропологія Топинара", переводъ, стр. 508.

Digitized by Google

ствѣ которыхъ, можно сказать, царствовало не малое смѣшеніе идей и понятій. Въ нихъ, въ этихъ міровоззрѣніяхъ, за одно трактовались — доступное опытному познанію и недоступное, и одними законами усиливались связывать элементы міра представленій и элементы міра вг себю (monde en soi), —усиливались связывать двѣ вещи не связуемыя такъ, напримѣръ, какъ не связуемы: красное и доброе, или красное, какъ поводъ къ ощущенію, и красное, какъ само непосредственное ощущеніе.

Благотворны и соотвѣтственны ли были такіе отвѣты на требованіе человѣческой души, человѣческаго существа—свидѣтельствуетъ исторія. Пытаемый на основаніи предположеній вызываемыхъ нераціональными наблюденіями, чувственный міръ давалъ и отвѣты не согласные съ тѣмъ, чего желали получить. Вмѣсто хлѣба, онъ, такъ-сказать, подавалъ камень.

Съ водвореніемъ, въ научномъ мірѣ, критической философіи, эти вѣчные, неотступно преслѣлующіе человѣка вопросы должны были бы третироваться инымъ образомъ.

Спрошенный, по поводу ихъ, разумъ идетъ, къ разслѣдованію, раціональнымъ путемъ, раціональною методою познанія: наблюдать. предполагать, провпрять.

Прежде всего онъ наблюдаетъ.

Отъ созерцанія чуднаго строя небесъ, онъ обращаетъ взоръ на не менѣе изумительное зрѣлище того, внутри человѣка, въ зародышѣ—царства нравственнаго закона, къ осуществленію коего человѣку даны всѣ средства стремиться, —того совершеннаго гражданскаго общества, которое человѣку предлежитъ устроить въ себѣ, и которое онъ тщетно старается устроить внѣ себя и далеко отъ себя.

Разумъ понимаетъ, что, только устроеніемъ этого гражданскаго общества, этого царствія Божія, въ себѣ, онъ могъ бы обеспечить устроеніе гражданскаго общества и внѣ себя, въ томъ мірѣ, который данъ ему какъ арена для его дѣятельности.

"И не скажуть: воть, оно здъсь, или: воть, тамь. Ибо царствіе Божіе внутрь вась", провозгласиль, почти тысячу девятьсоть лёть назадь, Тоть, который, безконечно болёе, чёмъ кто-либо, съ начала міра, заботился о бла́гополучіи и счастіи человёка, и единичнаго, отдёльнаго человёка,—не выводимаго имъ, однако, изъ общества людей, а, напротивъ, въ немъ, среди другихъ людей, приглашаемаго стремиться къ осуществленію этого царствія. Разумъ констатируетъ, что эта простая истина не понята людьми до сихъ поръ.

Идя далѣе, разумъ, во главѣ условій для правильности *предположеній*, основанныхъ на наблюденіяхъ и на самонаблюденіяхъ подобныхъ тѣмъ,

какія дѣлалъ Кантъ, ставитъ девизомъ мудрое правило: "Distinguo". На основани непосредственнаго опыта и всѣхъ точныхъ данныхъ, добытыхъ отдѣльными науками, онъ констатируетъ необходимое и непремѣнное существованіе, между познающимъ и познаваемымъ, совершенной гармоніи; но, различая, онъ видитъ, что вселенная, въ центрѣ которой онъ стоить, есть не мірь представленій только, не представление человѣка только, которое одно, единственно, и можеть быть познаваемо имъ, а ничто безконечно большее. Затѣмъ, принимая это въ соображеніе, разумъ совершенно правозаконно долженъ признать: что онъ не можетъ имѣть притязаніе разъяснять, съ точностью опытной науки. вышеупоминаемые вопросы, потому что это было бы все равно что имѣть притязаніе разъяснять самого себя (невозможность выказывается тѣмъ, что причина, антецедентъ того, что онъ усиливался бы разъяснять, не принадлежить къ міру человіческихъ представлений, которыя одни и доступны опытному познанію); что смятеніе души, ощущаемая дисгармонія можеть быть умиротворена только соглашениемъ, въ житейской деятельности, своихъ отношеній къ самому себѣ, къ окружающимъ людямъ, ко всему человвчеству и къ природъ-съ безусловнымъ повиновеніемъ нравственному закону, и что только такимъ образомъ соглашаемая дёятельность способна быть отвѣтомъ на насущные вопросы души, и такимъ, именно, отвѣтомъ, который одинъ лишь можетъ привесть человѣка къ примиренію въ себѣ смятенія и къ довольству существованіемъ.

Разумъ предлагаетъ провърку. Онъ говоритъ: Какъ сенсъ осязанія пров'єряеть в'єрность гипотезы ---что обожженный известковый камень вылёляеть теплоту, какъ сенсъ зрѣнія провѣряетъ предположение касательно объяснения какого либо предмета, или отношенія одного предмета къ другому другимъ предметамъ, - такъ предмету, сенсъ КЪ нравственной отвѣтственности, ощущеніемъ своего отраднаго состоянія, свидѣтельствуетъ о томъ, что такой отвѣтъ, на потребность душевнаго мира, проводимый въ практику жизни, есть единственный отвѣтъ, могущій быть, правозаконно, даннымъ разумомъ, и единственно согласующийся съ фактомъ нестремленія человѣческаго скончаемаго луха КЪ самоудовлетворенію полному.

Не такъ поступаетъ современная наука. Она, кажется забываетъ, что всякій серьёзный и осторожный разъискатель долженъ строго придерживаться правила: "различать". Въ лицѣ самыхъ видныхъ изъ своихъ представителей, она, вторгаясь въ область не принадлежащую опытному знанію, усиливается давать отвѣты на вопросы, касающіеся значенія человѣка во вселенной, человѣка въ цѣломъ,—касающіеся его происхожденія и судьбы, трактуя эти вопросы исключительно съ точки зрѣнія опытной науки. Не замѣчая, или не желая замѣчать этого, она приходитъ къ смѣшенію идей, практиковавшемуся уже и у древнихъ, и потому, своими отвѣтами, вмѣсто умиротворенія волнующейся души, вноситъ въ нее еще бо́льшую су-

мятицу.



## III.

Въ подтвержденіе того, что я имѣю основаніе дѣлать такое заключеніе, говоря о притязаніяхъ современной науки, привожу, ниже сего, нѣкоторыя выдержки \*) изъ извѣстнаго ученаго сочиненія, а именно изъ Антропологіи Топинара.

Въ виду моей цёли, всего послёдовательнѣе было мнѣ обратиться къ антропологіи, такъ-какъ въ *Антропологіи* Топинара, между прочимъ, говорится слѣдующее:

"Вообще эта наука (антропологія) составляетъ истинный вѣнецъ академическаго поприща, и потому въ высшей степени удивительно, что она не преподается въ большинствѣ университетовъ" \*\*).

На основаніи этого, я имѣю право заключить,

\*) Выдержки эти сопровождаются конин заибчаніями и возраженіями. Прим. автора.

\*\*) Смотр. «Антропологія» Топинара, переводъ 1879 года, съ французскаго изданія 1877 года. Стр. 6. что писавшій эти строки считаеть, что изученіе антропологіи знакомить, изучающаго ее, сь результатами добытыми въ самыхь высшихь сферахъ знанія.

И, вотъ, что я читаю, въ упоминаемой книгѣ, далѣе:

## 1.

Медицина "преслѣдуетъ только одну цѣль предупреждать и излѣчать болѣзни, тогда какъ" антропологія "изучаетъ человѣка, его происхожденіе и отношеніе къ живому міру, не заботясь о практическихъ примѣненіяхъ"... "Изучая анатомію, медикъ изслѣдуетъ органъ въ его отношеніяхъ къ сосѣднимъ частямъ, ради потребностей хирургіи, или же изслѣдуетъ его строеніе съ цѣлью лучше познакомиться съ его нормальнымъ и болѣзненнымъ отправленіемъ; антропологъ же ищетъ только основъ для сравненія между расами или между человѣкомъ и животными"...

"Медицина ищетъ въ мозгу способъ выработки мысли и. превращенія ея въ дѣятельный актъ \*).

Я сомнѣваюсь, чтобы существовали, въ наше время, медики, которые разъискивали бы въ *мозгу* "способъ выработки мысли", сомнѣваюсь, такъ-какъ

\*) Смотр. Антропологія Тоцинара, переводъ, стр. 5 и 6.

33

полагаю, что такое притязаніе было бы равносильно притязаніямъ алхимиковъ, разъискивавшихъ философскій камень. Говорить такъ, какъ говоритъ г. Топинаръ, значитъ предполагать мозгъ производителемъ мысли, предполагать его, вмѣстѣ, и причиною вещественною и причиною производящею. Таковое предположеніе, конечно, принадлежитъ къ числу гипотезъ противныхъ разуму \*). Никакое опытное наблюденіе не можетъ дать такой гипотезѣ право на раціонально-научное существованіе.

И въ самомъ дѣлѣ: что можетъ быть выдѣлено или произведено совмѣстнымъ дѣйствіемъ такихъ причинъ, стихія которыхъ есть *матерія*? Разумѣется: не что иное, какъ какая-либо матерія тоже. Доказывать же, какимъ бы то ни было путемъ, что мысль-какъ мысль можетъ быть сведена на матерію, или что матерія можетъ быть сведена на мысль-какъ мысль, врядъ ли кто либо изъ серьёзно мыслящихъ рѣшится.

Констатированіе соотношеній или соотвѣтствій между формою, объемомъ, составомъ и молекулярнымъ состояніемъ мозга (encéphale) и проявленіями жизни въ ощущеніи, въ движеніи, въ мысли—можетъ ли уполномочивать строго и логически судящаго ученаго на выставку такого предположенія?

\*) Скотр. «Логика гипотезы» Эрнеста Навиля, переводъ Ипполита Панаева. Часть вторая. Глава первая.

3

Предо мною тѣло человѣка или какая-либо часть его тѣла. Соотношенія, соотвѣтствія, констатируемыя мною между выраженіями жизни въ *движеніи* и изслѣдуемыми мною механизмомъ всего тѣла и механизмомъ какой-либо отдѣльной части тѣла, могутъ ли мнѣ дозволить разъискивать производящую причину движенія, выражающаго жизнь, въ самомъ организмѣ тѣла?

Предо мною черепная полость и вещество мозга. Соотношенія, соотвѣтствія, констатируемыя мною между выраженіями жизни, болѣе или менѣе богатою содержаніемъ, *мыслью* и объемомъ, формою, составомъ, цвѣтомъ и молекулярнымъ состояніемъ мозгового вещества, могутъ ли мнѣ дозволить разъискивать производящую причину мысли въ мозговомъ веществѣ или въ какой-либо изъ его частей?

Конечно: нѣтъ. Констатированіе таковыхъ соотношеній, если бы оно было вполнѣ возможно, все-таки не могло бы уполномочивать, строго логическаго мыслителя, ни на то́, чтобы разъискивать производящую причину движенія въ самомъ механизмѣ тѣла, ни на то́, чтобы разъискивать производящую причину мысли въ мозговомъ веществѣ.

Но и полное опытное констатирование, само это . констатирование, никогда не сдѣлается возможнымъ; ибо, въ тотъ моментъ, какъ вы приступаете къ полному наблюденію, къ наблюденію ансамбля, одинъ изъ рядовъ членовъ отношеній ускользаеть изъ подъ рукъ, и исчезаетъ.

По слюдама, произведеннымъ ураганомъ на поверхности земли, если я и могу судить о его силѣ, то уже никакъ не могу заключать о его происхожденіи.

"Я полагаю, — говорить Джонг Тиндаль (John Tyndall), цитируемый Тэномз (Taine),-я полагаю, что всѣ сильные мыслители, изучавшіе этоть вопросъ, готовы допустить гипотезу, состоящую въ томъ: что всякій актъ сознанія, -- происходить ли онъ въ области чувствъ (сенсовъ), въ области мысли. или въ области душевнаго движенія (émotion),соотвѣтствуетъ нѣкоторому опредѣленному молекулярному состоянію мозга; что это отношеніе физики (физическаго) къ сознанію существуеть неизмѣнно — такимъ образомъ, что, когда дано состояніе мозга, то изъ него (изъ этого состоянія) возможно было бы выводить мысль или соотвётствующее чувство, а когда даны мысль и чувство, то изъ этой мысли, или изъ этого чувства, возможно было бы выводить состояние мозга.

"Но, какъ, какимъ образомъ, дѣлать такое выведеніе? Конечно, уже, это не есть одинъ изъ случаевъ выведеній логическихъ. Можно сказать развѣ

Digitized by Google

3\*

только то, что это есть случай эмпирической ассоціаціи....

"Если бы наша интеллигентность и наши сенсы на столько были бы усовершенствованы, на столько были бы сильны и на столько были бы просвѣтлены-чтобы дозволить намъ видѣть и чувствовать молекулы мозга, ихъ самихъ; если бы мы могли слёдить за всёми движеніями, за всёми группировками, за всёми электрическими разряженіями (если таковыя существують) этихъ молекуль; если бы мы знали, совершенно хорошо, молекулярныя состоянія соотвѣтствующія тому или другому состоянію чувства, — мы, все-таки, стояли бы мысли или столько же далеко, какъ далеко стоимъ и всегда, разрѣшенія проблемы. Связь между этимъ: 0'Г'Ъ физическимъ состояніемъ и фактами сознанія- что она есть такое?.. Бездна, существующая между этими двумя классами явленій, не будеть ли всегда для ума не переступаемою. Допустимъ, что чувство любовь, напримѣръ, соотвѣтствуетъ правому спиральному движенію молекуловъ мозга, а чувство ненависть---лѣвому спиральному движенію молекуловъ мозга. Допустивъ это-что знали бы мы тогда? Мы знали бы, что, когда мы любимъ, движеніе происходить въ такомъ-то направлении, а когла мы ненавидима, движение происходить въ другомъ

направлении; но почему (le pourquoi), все-таки,

оставалось бы безъ отвѣта" \*).

Если бы читатель въ чемъ-нибудь и не быль согласенъ съ Тиндалемъ, то, прочитавъ приведенныя строки, долженъ былъ бы признать, что, здѣсь, слышна рѣчь настоящаго ученаго, ученаго не забывающаго "различать".

Для мыслящихъ людей, которымъ понятно, что *познаета* человъкъ только лишь міръ своихъ человъческихъ представленій, я постараюсь разъяснить вопросъ, пробуя другой пріемъ:

Медикъ разъискивающій въ мозгу способъ выработки мысли, конечно, говоритъ себѣ:

"Я мыслю мозго-производителемъ мысли".

И онъ намъревается разъискивать, въ мозгу, это производящее могущество.

Между тѣмъ, я полагаю, что онъ никакъ не принялъ бы такого рѣшенія, если бы придерживался строго правила "различать", и не упустилъ бы изъ вида слѣдующихъ соображеній:

Человѣкъ можетъ познавать только лишь міръ своихъ человѣческихъ представленій, который есть

\*) CNOTP. «De l'Intelligence», par H. Taine. Paris, Hachette, 1872.

Digitized by Google

вовсе не то, что есть міръ представленій рыбы, что есть міръ представленій птицы, и т. д.

Мозго — это есть одинъ изъ предметовъ міра человѣческихъ представленій, и то́, что́ мы, люди, называемъ "мозгомъ", для рыбы, для птицы, для червя представляется вовсе не тѣмъ, чѣмъ представляется для насъ.

Говоря "мозгъ", я разумѣю иючто такое, что́ уже получило опредѣленіе и названіе отъ человѣческой мысли, какъ одинъ изъ предметовъ міра человѣческихъ представленій. Это иючто, всѣ свои опредѣленія,—отъ самого элементарнаго поставившаго его (это иючто) какъ предметъ, до самого подробнаго, дѣлающаго его объектомъ научнаго разслѣдованія,—получило отъ человѣческой мысли. Мысль, опредѣляя это иючто, то-есть ставя его предметомъ въ мірѣ человѣческихъ представленій, назвала и называетъ этотъ предметъ "мозгомъ".

Мысль, — стало быть, — относительно своего предмета (мозга), есть *опредпляющее*; предметъ же этотъ (то-есть — мозгъ), относительно мысли, есть *опредпляемое*.

По какой же, —спрашивается, —логикѣ, можетъ быть признано раціональнымъ—производить onpednляющее изъ onpedn.nemaro? 2.

Далѣе, на страницѣ 8 той же книги, мы встрѣчаемся съ мѣстомъ, гдѣ г. Топинаръ, говоря объ изученіи антропологіи, выражается такъ:

"Нѣтъ предмета болѣе затруднительнаго. Тутъ мы являемся сразу и судьями, и сторонами; всѣ мы, въ большей или меньшей степени, воспитаны въ духѣ извѣстныхъ опредѣленныхъ идей, такъ-сказать напитавшихъ наше мозговое вещество во время его образованія и въ періодъ, когда оно всего болѣе способно поглощать".

Если бы ученые не забывали словъ Канта—что разъисканіе природы должно имѣть характеръ священный, то они не позволили бы себѣ выражаться такъ легкомысленно, ибо имѣли бы, тогда, въ виду недоумѣніе читателя, формированію котораго, главнѣйше, и должна служить наука.

Говорить, что мозговое вещество можеть напитаться опредёленными идеями, поглощать ихъ, это, опять, не только есть безъосновательное предположеніе, но и совершеннёйшая нелёпость. Сказать это—будеть все равно что утверждать, что телеграфный аппаратъ напитывается смысломъ словъ, идеею посылаемыхъ телеграммъ.

Digitized by Google

"Трансформизм<sup>2</sup> \*) не имѣетъ прямыхъ доказательствт. Это несомнѣнно по отношенію къ человѣку. Но за то онъ подтверждается множествомъ аналогій \*\*), и является необходимостью, такъ какъ все существуетъ такъ, "какъ будто" дѣло совершилось со-

\*) «Трансформизмъ» — теорія французскаго происхожденія, основанная на гипотезѣ созданной Ламаркомь (Lamarck).

«Видъ, говорилъ Ламаркъ въ 1809 году, измѣияется безконечно и, взятый впродолженіе длиппаго времени, вовсе не существуетъ. Виды переходятъ изъ одного въ другой чрезъ посредство безконечнаго числа переходовъ, какъ въ растительномъ, такъ и въ животномъ царствѣ. Опи происходятъ путемъ превращенія или расхожденія. Восходя по степени живыхъ существъ, мы дойдемъ, такимъ образомъ, до небольшаго числа первичныхъ зародышей, или монадъ, образовавшихся путемъ произвольпаго зарожденія. Человѣкъ не составляетъ исключенія изъ общаго правила и является результатомъ медленнаго превращенія нѣкоторыхъ обсаьянъ. Лѣстинца, съ которой прежде сравьивали органическія существа, можетъ быть признана, по миѣнію Ламарка, только для главныхъ массъ. Виды же, напротивъ, соотвѣтствують отдѣльнымъ концамъ вѣтвей этихъ массъ». См. «Антропологія» Топинара, переводъ, стр. 503.

\*\*) Фразы «за то подтверждается иножествоиъ аналогій» им не нашыи въ французскомъ изданіи, съ котораго сдёланъ переводъ. Тамъ стоятъ, вийсто этой фразы, слёдующія слова: «За то доказательства чувства обильны, какъ говорилъ Жоффруа Сент-Илеръ» («Mais les preuves de sentiment, comme disait Geoffroy Saint-Hilaire, abondent»).

3.

Digitized by Google

гласно этой теоріи. Во всякомъ случав, человвкъ или произошелъ изъ ничего, посредствомъ чуда, или же онъ явился изъ того, что уже было прежде. Но какимъ путемъ это совершилось?" (Смотр. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 510).

"...духъ есть не что иное, какъ преобразованіе матеріи" (Это—одна изъ гипотезъ *Трансформизма*, цитируемыхъ Эрнестомъ Навилемъ въ книгѣ его "Логика гипотезы" \*).

Касательно подтвержденій аналогіями, въ дѣлѣ стремящемся къ расширенію нашихъ познаній относительно человѣка вз его цльломг, замѣчу, что, въ члены аналогіи, вводятся, иногда, такіе элементы, которые ни сведены одни въ другіе, ни выведены одни изъ другихъ быть не могутъ.

Что же касается выраженій Жоффруа Сент-Илера: "les preuves de sentiment abondent" (доказательства чувства обильны), то, признаюсь, что я или вовсе ихъ не понимаю, или не понимаю какимъ образомъ такія доказательства вяжутся съ теоріею претендующею быть опытною.

Трансформизмъ, — говоритъ г. Топинаръ, — "является необходимостью, такъ какъ все существуетъ такъ, "какъ-будто" дъло совершилось по этой теоріи".

Міръ человѣческихъ представленій доступенъ \*) Снот. «Лочика нипотезы», Эрнеста Навиля, переводъ Ипполита Панаева. 1882 г. Часть третья. Глава IV.

THE REAL

познанію человѣка; самъ же познающій этому познанію не доступенъ. Въ мірѣ моихъ представленій я могу познавать какъ то или другое существуетъ для меня; про мое же познающее я, могу утверждать только то́, что оно существуетъ.

Такъ какъ я не знаю какъ мое я познающее, кака человѣкъ ва его цълома существуетъ; такъ какъ однимъ синтезомъ, въ познании, невозможно связать представляемый мірь и того, кто синтезируеть; такъ какъ отношение представляемаго къ представляющему не можеть быть мыслимо на подобіе перехода отъ одного явленія къ другому явленію, или отъ одного вида къ другому виду,-то я и не могу познать какъ все, со включениемъ человѣка въ его циломо, существуетъ, а стало быть, на основаніи того, чего раціонально познать вполнѣ не въ состояніи, не могу объясненія явленій, -сколько бы они (эти объясненія) правдоподобны ни были для міра явленій, --- связать въ полную теорію касательно того, кака дъло, со включениемъ и меня, строющаго теорію, совершалось.

Къ тому же, много имѣется примѣровъ, что. касательно объясненія одного и того же явленія, могутъ дѣлаться различныя предположенія и строиться различныя теоріи; и, случается такъ, что, для каждой теоріи, все представляется существующимъ такъ, какъ будто дѣло совершилось согласно этой

42

теоріи. Поэтому, для каждой изъ этихъ теорій, являлась бы необходимость считать ее истинною. Могло бы, однако, быть такъ, что ни одна изъ нихъ не была бы теоріею истинной. Ту только изъ теорій (при коихъ все существуетъ такъ, какъ будто дѣло совершилось согласно имъ) можно было бы признать раціональною, которая была бы выведена раціональною методою познанія, то-есть шла бы отъ точнаго наблюденія, и могла бы, или способна была бы, быть подтвержденною точной опытною провѣркой.

Въ томъ же, что касается Трансформизма, мы (не говоря уже о точкѣ отправленія: гипотезѣ *произвольнаго зарожденія*) видимъ, какъ въ наблюденіи, такъ и въ провѣркѣ гипотезъ, множество перерывовъ между констатированными фактами, множество гіатусовъ, заполняемыхъ однимъ лишь воображеніемъ.

Въ переводѣ Антропологіи Топинара, мы читаемъ невольное, наивное признаніе въ этомъ. Говоря объ эволюціи отправляющейся тоже отъ произвольнаго зарожденія, воображенной извѣстнымъ профессоромъ Іенскаго университета Геккелемъ (Haeckel), переводчикъ Антропологіи выражается такъ: "Этотъ ученый, соединяющій съ основательными познаніями воображеніе, способное пополнять всѣ пробѣлы, высказалъ слѣдующую теорію" \*).

\*) Св. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 515 и 516. Во французсковъ изданій не находится такого страннаго отзыва Пополнять всю пробѣлы воображеніемъ-не принадлежитъ, кажется, наукѣ, претендующей быть опытною.

Г. Топинаръ, говоря про ученіе Ламарка (трансформизмъ), выражаетъ мнѣніе, что оно (это ученіе) замѣщаетъ "сверхъестественное гипотезой естественнаго развитія и измѣненія органическихъ формъ" \*).

Правильнѣе было бы сказать, что трансформизмъ замѣщаеть одно сверхъестественное другимъ сверхъестественнымъ; ибо, въ гипотезѣ естественнаго развитія и измѣненія органическихъ формъ, — гдѣ развитіе отправляется отъ произвольнаго зарежденія, —имѣется, уже въ самой ея основѣ, элементъ сверхъестественннаго.

".... духъ есть не что иное, какъ нъкоторое преобразованіе матеріи" \*\*).

Недоумѣваешь, право, какимъ образомъ можно, отъ имени науки, составлять подобныя безсодержательныя фразы!

о воображении натуралнста Геккеля. Танъ просто сказано: «Le savant professeur de zoologie à l'université d'Iéna a imaginé .'évolution suivante. Прим. автора.

\*) Си. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 517.

\*\*) Фраза одной изъ гипотезъ Трансформизма, цитируеныхъ въ «Логикњ гипотезы», Эрнеста Навиля, переводъ Ипполита Панаева, 1882.

Digitized by Google

Имѣются двѣ неизвѣстныя: x (духъ) и y (матерія), и одна неизвѣстная x опредѣляется посредствомъ другой неизвѣстной y. И....такое опредѣленіе, такая дефиниція, претендуетъ быть научнымъ пріобрѣтеніемъ, научною истиной!

Что вы можете утверждать о духѣ? Что вы понимаете подъ этимъ словомъ? Принципъ жизни, жизненное начало, жизненная сила, —вотъ что́, вѣроятно, вы отвѣтите, и, вотъ все, дѣйствительно, что́ вы можете отвѣтить.

Но, какимъ образомъ это начало, которое одно, единственно, и даетъ вамъ возможность говорить, даже, и такую несообразность, можетъ быть преобразованіемъ чего-то неизвѣстнаго, преобразованіемъ того нючто, которое, отъ упоминаемаго начала, отъ него именно, получаетъ то бытіе о преобразованіи коего толкуется? Имѣется ли, повторяю я, - какая-либо логика въ томъ, чтобы опредъляющее выводить изъ опредъляемаго?

4.

"Утверждали, будто одинъ изъ отличительныхъ признаковъ человѣка составляетъ религіозность, то-есть "способность вѣрить въ нѣчто, стоящее выше человѣческаго познанія". Не лучше ли опредѣлить ее какъ внутреннее побужденіе, заставляющее индивидуализировать неизвѣстное

Digitized by Google

и дёлать его предметомъ обожанія. Какъ бы то ни было, но многіе изъ числа самыхъ цивилизованныхъ людей не имѣютъ ни этой вѣры, ни этого побужденія и удовлетворяются жизнью безъ заботы о томъ, чего они не понимаютъ; такіе люди не чувствуютъ ни страха, ни преклоненія, ни благодарности — этихъ трехъ пружинъ религіозности". (См. "Антропологія", Топинара, переводъ, стр. 143).

Въ моей книгѣ "Пути къ раціональному міровоззрънію", въ отдѣлѣ, гдѣ я уяснялъ себѣ—какъ первые люди должны были приходить къ познанію, я говорилъ:

"Намфренія и дъйствія мыслящихъ существъ оказались состоящими подъ строгимъ контролемъ. Всякія уклоненія въ своекорыстномъ направленіи стали наказываться мучительнымъ внутреннимъ состояніемъ. Человѣкъ видѣлъ, правда, что контроль происходить въ немъ самомъ, что мученія и радости, ощущаемыя имъ, суть его собственные, глубоко-внутренніе элементы; но онъ увидѣлъ также, что онъ нисколько не властенъ надъ ними. Такъ какъ онъ, -по совершении добраго или дурнаго поступка, — радости или мученія, полученныхъ имъ по поводу совершенія того или другаго, произвольно прекратить не могъ, то онъ И сталь заключать, что производить ихъ въ неме другая, посторонняя, высшая сила, дъйствующая на него чрезъ эти радости и мученія, чрезъ сенсъ нравственной отв'єтственности, — сила, которую онъ въ чувственной природ'є не только не могъ открыть, но не могъ и предполагать; ибо что, — въ чувственной природ'є, могло говорить сенсу нравственной отв'єтственности, — говорить сенсу нравственной отв'єтственности, — говорить тому, что не заявляетъ себя никакимъ чувственнымъ органомъ воспріятія, но что́, однако, контролируетъ не только д'єйствія челов'єка, но и его намѣренія...

"Тогда человѣкъ созналъ Бога" \*).

Я полагаю—нечего разъяснять—въ какомъ смыслѣ г. Топинаръ употребилъ слова: "страхъ", "преклоненіе", "благодарность", которыхъ, — какъ онъ говоритъ, — не чувствуютъ многіе изъ числа самыхъ цивилизованныхъ людей.

Всякій цивилизованный человѣкъ долженъ понимать: что, кромѣ страха изъ боязни чего-либо посторонняго, существуетъ другой страхъ, — страхъ чувствовать и сознавать себя безчестнымъ человѣкомъ, измѣнникомъ идеалу человѣка, нескончаемое стремленіе къ осуществленію котораго заложено, въ зародышѣ, въ каждомъ человѣческомъ существѣ; что, если человѣкъ чувствуетъ страхъ быть измѣнникомъ, то чувствуетъ и преклоненіе предъ тѣмъ, относительно кого боится стать измѣнникомъ, то-

\*) Сп. «Пути къ раціональному міровоззрпнію», часть II, стр. 45 п 46.

есть предъ этимъ идеаломъ, олицетворяющимъ нравственный законъ, сознаваемый не какъ тяжелое иго, а какъ подвигъ.

Что касается "благодарности", упоминая о которой, какъ объ одной изъ пружинъ религіозности, г. Топинаръ, конечно, разумѣлъ благодарностъ къ Творцу, то я считаю вполнѣ раціональнымъ слѣдующее выясненіе:

Каждый цивилизованный человёкъ понимаетъ, что благодарность къ Творцу, –помимо сердечной потребности, у большинства людей, уравновѣпивать ею всякое радостное чувство, -- должна выражаться выполнениемъ обязанностей предписываемыхъ нравственнымъ закономъ. Требуета религія только лишь сего послѣдняго выраженія. Но, вѣдь, всякій человѣкъ, а тѣмъ болѣе одинъ изъ числа самыхъ цивилизованныхъ (хотя бы онъ и удовлетворялся жизнью безъ религіи), во всякомъ случаѣ, долженъ выполнять нравственныя обязанности, какъ относительно самого себя, такъ и относительно другихъ людей. Поэтому, онъ не можетъ уйти, не можетъ уклониться и отъ чувства благодарности, которая, будучи одною изъ практикъ религіи, есть, однако, необходимая пружина не одной религіозности, а всякой цивилизаціи.

И дѣйствительно, благодарность — это одинъ изъ существеннѣйшихъ элементовъ цивилизаціи, которая предполагаетъ, непремѣнно, общество хотя бы изъ двухъ человѣкъ, изъ двухъ гражданъ \*). Во всякомъ же обществѣ, при отсутствіи благодарности между его членами, разрывается та именно связь, которая и соединяетъ людей въ общество.

Если г. Топинаръ, говоря о нѣкоторыхъ́ самыхъ пивилизованныхъ людяхъ-что они не чувствують ни страха, ни преклоненія, ни благодарности, констатируетъ только фактъ — фактъ прискорбный, можетъ быть, и для него самого, то нельзя не пожалѣть о той цивилизаціи, которая извратила такимъ образомъ человѣческую натуру. Замѣчу, при этомъ, только то́, что подобные люди, въ теченіи жизни, поддаются, все-таки, какъ и другіе, разнымъ страхамъ и преклоненіямъ предъ тѣмъ даже, что не долженствовало бы вызывать такія чувства (поддаются, напримъръ, страху показаться стоящими ниже уровня такъ-называемаго послѣлняго слова науки, или несогласными съ политическими тенденціями кружка, къ которому тщеславятся принадлежать, и-преклонению предъ авторитетомъ ученаго представителя ученія считаемаго

<sup>\*)</sup> Civilisation, съ латинскаго civis, citoyen (гражданинъ) и civitas, cité (градъ); корень coetus, reunion (собраніе; продуктъ отношеній одного человѣка къ другому человѣку). Dictionnaire universel, par Bescherelle ainé.

передовымъ, несмотря на то́, что ученіе, можетъ быть, только лишь считается передовымъ); и не рѣдко бываетъ— что такіе люди, чувствуя приближеніе смерти, торопятъ посылать за кюре или за священникомъ, чего не считаютъ, совершенно необходимымъ, люди чувствующіе и страхъ, и преклоненіе, и благодарность.

Если же г. Топинаръ, въ томъ, что упоминаемые многіе изъ числа самыхъ цивилизованныхъ людей не чувствують ни страха, ни преклоненія, ни благодарности, видить преимущество и удобство для человѣка, то мнѣ остается удивляться — какъ г. Топинаръ и его сторонники не замѣчаютъ, что такое преимущество, наоборотъ, можетъ ввергать людей въ печальное рабство своимъ склонностямъ и страстямъ, — въ рабство всего менѣе, сначала, дающее замѣчать себя, но, въ концѣ-концовъ, опутывающее человѣка и лишающее его, вполнѣ, отличія отъ животнаго. Уклоняясь отъ чувствъ страха, преклоненія и благодарности, и, въ уклоненіи этомъ, полагая обрѣсти полную независимость, человѣкъ, напротивъ, теряетъ то, что, единственно, и конститюируетъ отдѣльную личность; ибо отдѣльную личность конститюируетъ-преклонение предъ нравственнымъ закономъ, соединенное, нераздѣльно, съ чувствомъ благоговѣнія къ оному.

۰,

50

На страницѣ 144 Антропологіи Топинара (переводъ) мы читаемъ:

"Авторъ одного очень замѣчательнаго англійскаго сочиненія" (Тейлооъ, въ своей книгѣ: Первобытная культура) "утверждаетъ, что нравственность, по существу своему, измѣнчива и способна къ совершенствованію, что она составляетъ отраженіе потребностей, обычаевъ и среды, такъ что то, что считается дурнымъ въ одномъ мѣстѣ, признается хорошимъ въ другомъ; въ то время какъ одни заботятся о больномъ отцѣ, другіе считаютъ долгомъ похоронить его живаго".

Въ каждомъ человѣческомъ обществѣ, въ какомъ бы низкомъ состояніи дикости оно ни находилось, имѣется, въ нравственной области, то́, что́ называется хорошимъ, и то́, что́ называется дурнымъ. Рѣшенie, предполагаемое, дикимъ, согласнымъ съ волею Великаго Духа, и принимаемое вслѣдствiе повиновенiя закону, импозированному, по мнѣнiю дикаго, естеству человѣка, этою высшею волею, считается имъ (дикимъ) за—хорошее. Рѣшенie, предполагаемое несогласнымъ съ волею Великаго Духа, считается дикимъ за—дурное. Стало быть, несомнѣнно, что и у дикихъ также имѣется понятiе о добрѣ и злѣ. Случается такъ, что то́, что́ истинно просвѣщенный человѣкъ считаетъ дурнымъ, дикій

4\*

принимаетъ за хорошее. Совершая то́, что́ просвѣщеннымъ человѣкомъ считается дурнымъ, а загрубѣлымъ хорошимъ, дикій подвигается чувствомъ—что дѣлаетъ хорошее дѣло, а это, въ сущности, означаетъ, что имѣетъ онъ намѣреніе доброе, хорошее. Слѣдовательно, въ своемъ поступкѣ, —въ томъ что́ касается формы послѣдняго, —дикій правъ, и дѣйствуетъ, въ этомъ отношеніи, такъ, какъ дѣйствуемъ и мы.

Просвѣщеніе его ума (наша обязанность относительно его) должно разъяснить ему содержаніе хорошаго и дурнаго. Медикъ, искренно желающій помочь больному, даетъ такое средство. которое убиваетъ послѣдняго. Означаетъ ли это, однако, что медикъ имѣетъ другое чувство-понятіе о хорошемъ какъ хорошемъ, и о дурномъ какъ дурномъ, чѣмъ вы? Нѣтъ. Означаетъ это, просто, его невѣдѣніе. Онъ, при всемъ желаніи, не смогъ или не съумѣлъ точно изучить натуру больнаго и данное ему средство. Недостатокъ медицинскаго просвѣщенія его долженъ быть пополненъ указаніями его болѣе свѣдущихъ собратьевъ. \*)

\*) «Ненарушиный типъ справедливаго и добраго находится à priori, независимо отъ всякаго опыта, въ сердцё человѣка. Правда, что моралисты прошлаго вѣка хотѣли отрицать это: они ухватились, для опроверженія вышесказаннаго, за нѣкоторые жестокіе или странные обычаи самыхъ загрубѣлыхъ и наименѣе извѣствыхъ племенъ

"Мораль", — говоритъ Тейлоръ, цитируемый въ Антропологіи Топинара, — "означаетъ сообразованіе съ нравами (mores) общества, къ которому принадлежитъ данное лицо. На свътъ не существуетъ двухъ народовъ, нравственныя правила которыхъ были бы совершенно тождественны; каждый народъ имъетъ свою мораль, тоесть, ту, которую освящаетъ общее мнѣніе" \*).

Опредѣленіе это страдаетъ отсутствіемъ раціональной логики.

Мораль, — какъ я ее понимаю, — это есть подчиненіе, своей духовной дѣятельности, правиламъ, раскрытымъ. въ самой натурѣ нашей, свѣтомъ разума, изъ созерцанія, съ высшей ступени сознанія, идеала человиха, — зародышъ каковаго идеала заложенъ въ каждомъ человѣческомъ существѣ.

Правила эти таковы, что стараніемъ сообразовы-.

зепнаго шара. Нёкоторыя племена Америки умерщвляють, — какъ утверждается, — своихъ стариковъ, когда послёдніе достигають извёстныхъ лёть; другія — сажаютъ стариковъ на дерево, раскачиваютъ его, и умерщвляютъ тёхъ изъ посаженныхъ на дерево, которые не могутъ на немъ удержаться и падаютъ на землю. Но и здёсь, не смотря на чудовищность приложенія, кроется идея справедливости. Почему бы, въ самомъ дѣлѣ, не удовольствоваться предоставленіемъ стариковъ, — отложивъ всякія о нихъ попеченія, — всёмъ мукамъ голода и болѣзни? Въ основѣ этихъ поступковъ и — другихъ, имъ подобныхъ, открывается въ концѣ-концовъ, все-таки, идея справедливости».

Histoire de la philosophie Allemande, par Barchou de Penhoen. 1836. Tome I. Kant. p.p. 280, 281.

\*) Смотр. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 145.

вать съ ними свою житейскую дѣятельность, и единственно только стараніемъ этимъ, и обусловливается настоящая человѣческая личность.

Всякое животное, живя въ лонѣ природы, для выполненія своего назначенія и для нормальнаго своего развитія не нуждается ни въ какихъ, такъсказать, гигіеническихъ правилахъ, и достигаетъ полнаго развитія безъ правилъ,

Историческая судьба человѣка никогда не будетъ извѣстна намъ вполнѣ. Человѣкъ же намъ знакомый, человѣкъ настоящаго, кажется намъ какъ бы оторваннымъ отъ лона природы. Какъ таковой, онъ (человѣкъ), — для выполненія своего назначенія, и для нормальнаго развитія своей натуры, какъ физической, такъ и духовной, — требуетъ, отъ свѣта разума, гигіеническихъ, такъ-сказать, правилъ, которымъ и долженъ подчиняться, какъ для поддержанія жизни, такъ и для успѣшнаго нормальнаго развитія своего существа.

[Наше время, представляющее такое множество больныхъ физически и нравственно, и такое множество нравственныхъ волонтёровъ \*), въ особенности требуетъ такого подчиненія].

<sup>\*)</sup> Чувство обязанности есть *ува исені*: къ закону. Это уваженіе не можеть переходить въ форму добровольной склонности, потому что, въ такой формъ, оно не было бы уже чистымъ уваженіемъ, чувствомъ обязанности, моральнымъ ощущеніемъ, а было бы есте-

and the

И, вотъ, отличіе человѣка отъ животнаго:

Животное пробѣгаетъ полный естественный кругъ своего назначенія, или, просто, выполняетъ послѣднее

Человѣкъ долженъ разъискивать необходимыя условія при которыхъ жизнь могла бы поддерживаться, развитіе идти нормально. и назначеніе совершаться раціонально.

Тѣ немногія коренныя правила для хода нормаль наго развитія духовной природы человѣка, которыя, всего яснѣе, были раскрыты, девятнадцать вѣковъ назадъ, но, при всей своей простотѣ, не поняты вполнѣ и до сихъ поръ, должны быть основами принциповъ руководящихъ человѣка въ жизни, — принциповъ, раціональный синтезъ коихъ я и называю — морально.

Поэтому, мораль не только, иногда, не сообразна съ потребностями, обычаями и нравами общества или среды, но, часто, даже, идетъ въ разрѣзъ съ ними. Всѣ реформаторы нравовъ вступали въ интеллигентную борьбу съ общественнымъ мнѣніемъ, которое можетъ освящать обычаи и нравы только тогда, когда само основано на непремѣняе-

ственныхъ ощущеніемъ. Обязанность должна быть исполняема не изъ склонности, а изъ обязанности. Въ нравственности нѣтъ волонтёровъ. Смотр. Исторія новой философии, Куно Фишера, перев. Н. Н. Страхова, Томъ IV, Кантъ, стр. 145.

мыхъ основахъ самой существенности человѣческой личности, на ея необходимыхъ условіяхъ.

Пятьдесять лёть назадь, население Сандвичевыхъ острововъ (Гавайскій Архипелагъ) совмѣщало въ себѣ недостатки и пороки самыхъ загрубѣлыхъ народовъ. Нынъ же, Гавайскій Архипелагь представляетъ образованную конституціонную монархію, отличающуюся добрыми нравами и обычаями. Эти добрые нравы и обычаи, своимъ водвореніемъ, въ средѣ почти канибальской, обязаны Христіанскимъ миссіонерамъ, распространявшимъ между д**икими** Евангеліе и нравственныя, на немъ основанныя, правила; и нынѣшній Гавайецъ, исповѣдующій и практикующій ихъ, конечно скажетъ, что, доброю своею моралью, своими гуманными нравами, обязанъ онъ Евангелію, а не унаслѣдованію правилъ, которыя можно было бы разсматривать какъ отраженіе потребностей и обычаевъ народа, среди коего родился какъ отецъ разспрашиваемаго Гавайца, такъ, можетъ быть, и онъ самъ.

Война, къ сожалѣнію, держится, до сихъ поръ, въ нравахъ и обычаяхъ даже цивилизованныхъ народовъ; но изъ этого никакъ не слѣдуетъ, чтобы какъ тотъ, кто предпринимаетъ ее, такъ и тотъ, кто въ ней только участвуетъ—считали ее сообразною съ истинною человѣческою нравственностью. Всякій, съ точки зрѣнія нравственности, осуждаетъ войну, и смотритъ на нее какъ на бъдствіе, вызываемое человъческими недостатками.

Въ обычаяхъ и нравахъ такъ-называемыхъ цивилизованныхъ обществъ — допускать дома терпимости и не противодѣйствовать слишкомъ рѣзко проституціи; но изъ этого никакъ не слѣдуетъ, чтобы ктолибо сталъ оправдывать проституцію и считать ее дѣломъ не безнравственнымъ. Допускаютъ ее какъ слѣдствіе несовершенства общественныхъ отношеній.

Послѣ того, что сказано мною, предъ симъ, мнѣ дѣлается совершенно непонятнымъ слѣдующая фраза г. Тейлора: "Нужно ли напоминать, что и теперь, въ цивилизованной Европѣ, правила нравственности измѣняютя въ случаѣ войны? \*)".

Разныя безобразія, случающіяся, и иногда допускаемыя даже, въ военное время, большею частью съ сожалѣніемъ допускающихъ, нисколько не вліяютъ на мнѣнія участвующихъ и неучаствующихъ въ войнѣ; всякій признаетъ эти безобразія—противными нравственности, и допускаетъ лишь какъ неизбѣжныя явленія такого нераціональнаго отношенія между человѣческими существами, какъ война.

<sup>\*)</sup> Смотр. «Антропологія» Топинара, переводъ, стр. 145.

"Наиболѣе общепризнанный критерій нравственности: "не дѣлай другимъ того, чего не хочешь, чтобы сдѣлали тебѣ", прилагается къ животнымъ также, какъ и къ человѣку. Собака, напримѣръ, знаетъ, что, для того чтобы не быть укушенной, она сама не должна кусаться, и поступаетъ сообразно съ этимъ. У нея, слѣдовательно, тоже есть своя мораль \*)".

Упоминаемый критерій человѣческой нравственности означаетъ просто: "Не дѣлай ничего вредящаго другому". Для того же, чтобы нагляднѣе такъсказать, и общнѣе охарактеризовать это вредящее, прибавлены слова: "чего не хочешь, чтобы сдѣлали тебѣ". Приводимое г. Тейлорамъ, какъ бы мораль собаки, выраженіе: "для того, чтобы не быть укушенной, ты сама не должна кусаться"—вовсе не подходитъ, по своему смыслу, къ смыслу вышеприведеннаго критерія человѣческой нравственности.

Какъ человѣкъ не лѣзетъ въ горящій костеръ, потому что чувствуетъ, сенсами зрѣнія и осязанія, что передъ нимъ огонь, такъ точно онъ не дѣлаетъ дурнаго, чувствуя или слыша запрещеніе, исходящее изъ сенса нравственной отвѣтственности. Скажите, напримѣръ, хотя бы и слѣпорожденному, что онъ не долженъ, сегодня, ходить по комнатѣ, потому что, шумомъ шаговъ, можетъ тревожить больнаго,

\*) Смотр. «Антропологія» Топинара, переводъ, стр. 145

лежащаго въ той же комнатѣ; и.... слѣпорожденный поступитъ сообразно съ вашими словами; но поступитъ такъ не потому, что побоится вашего гнѣва, или гнѣва больнаго, а потому, что нравственный сенсъ его даетъ полное одобреніе вашему совѣту, и потому, что, не понимавшій васъ вовсе, когда вы говорили ему о красномъ и зеленомъ, онъ, слѣпорожденный, понялъ васъ хорошо, когда вы говорили ему о добрѣ и злѣ.

## 6.

"Жизнь въ обществѣ обусловливаетъ соревнованіе (émulation), составляющее самую сильную причину успѣховъ человѣчества какъ въ мірѣ физическомъ, такъ и въ мірѣ нравственномъ и умственномъ. Чѣмъ значительнѣе скопленіе людей, тѣмъ больше соперниковъ и сильнѣе борьба, а слѣдовательно тѣмъ быстрѣе прогрессъ", читаемъ мы въ Антропологіи Топинара (переводъ), стр. 142.

Правильный, раціональный прогрессь въ жизни человѣчества могъ бы только выражаться постояннымъ увеличеніемъ, между живущими на земномъ шарѣ людьми, числа людей довольныхъ существованіемъ. Но, врядъ ли таковое число можетъ увеличиваться въ обществахъ, которыя своихъ успѣховъ ожидаютъ отъ игры соревнованія. Что касается меня, то я полагаю, что общество, которое обусловливаеть соревнованіе, устроилось и идеть не раціональнымъ путемъ. Въ соревнованіи имѣется, непремѣнно, элементь недобраго чувства, элементь зависти, долженствующей быть чуждою истинной цивилизаціи. Если соревнованіе и можетъ быть причиною временныхъ успѣховъ человѣчества въ мірѣ чувственномъ, въ борьбѣ съ внѣшнею природою, то уже, по моему мнѣнію, никакъ нельзя допустить, чтобы оно могло быть причиною успѣховъ въ мірѣ нравственномъ (и умственномъ, разумѣется), а слѣдовательно, – и причиною общаго успѣха, идущаго безъ перерыва, по прямой линіи.

На страницѣ 408 Антропологіи Топинара (переводъ) мы читаемъ: "Побудительной причиной для соединенія въ общества служитъ необходимость защищаться противъ общаго врага и помогать другъ другу для перенесенія житейскихъ тягостей".

Стараніе помогать другь другу для перенесенія житейскихъ тягостей, оно именно, и стараніе содъйствовать приведенію къ душевному довольству другихъ — работая надъ достиженіемъ такого же собственнаго довольства, — вотъ что должно было бы оставаться связью людей, соединившихся для общежитія.

Раціонально то, чтобы человѣкъ, живущій въ

обществѣ, стимулировался, въ не соревнованіемъ, а желаніемт потому и себя, довольными, чрез женію, каждымъ, конечной цѣл ванія, то-есть мира душевнаг стойчивой работы надъ своимъ с шенствованіемъ. Тогда, взаими обществѣ выражалась бы не ст лять другъ друга, а стараніемъ до элементы того душевнаго блага пріобрѣтаетъ, по мѣрѣ своего вершенствованія.

" Чњиз больше соперниковз тњиз быстрње прогрессъ".

О какомъ прогрессѣ идетъ

Въ исторіи, мы видимъ не ма торыя развивались вліяніемъ п ваемаго соревнованіемъ. *Что* цивилизаціями?

Если угасшія общества шля то цочему они остановились? только прогрессъ, не только ци народности?

Мертвые останки цивилизаці

хищаемся, неужели не убѣждаютъ насъ въ томъ, что угасшія національности,—несмотря на то, что стояли такъ высоко въ наукахъ и въ искусствахъ, далеко не шли путемъ настоящаго, истиннаго, нравственнаго и умственнаго прогресса.

Нынѣшнее цивилизованное общество ожидаетъ общаго прогресса отъ соревнованія, провозглашаетъ его правозаконнымъ стимуломъ, и потому такъ легко и откликнулось на теорію Дарвина, которая, эпохѣ нравственно разслабленной, кажется какъ бы уполномочивающею утверждать, что борьба за существованіе или соревнованіе есть "общій міровой законъ" \*).

Съ другой стороны, я думаю, что нравы общества, основывающаго свои успѣхи на соревнованіи, дали не мало элементовъ, какъ популяризаторамъ Дарвина, такъ и самому Дарвину, для подкрѣиленія его теоріи.

Поприще истиннаго прогресса есть—самъ человѣкъ, какъ отдѣльное лицо; и... правильный ходъ такого прогресса, мы, въ исторіи человѣчества, можемъ констатировать лишь на немногихъ личностяхъ. Только отъ увеличенія числа таковыхъ личностей истинный прогрессъ можетъ проникать въ общества людей, сообщаться имъ, и привести къ

\*) Смотр. "Антропологія Топинара", переводъ, стр. 505.

тому, чтобы и все человѣчество встало, наконецъ, на тотъ путь, который ведетъ къ совершенствованію человѣческаго рода, чрезъ совершенствованіе его единицъ.

Мнѣ кажется умѣстнымъ привести, здѣсь, слѣдующія слова Гоголя: "Человѣкъ позабылъ даже что умъ идетъ впередъ, когда идутъ впередъ всѣ нравственныя силы въ человѣкѣ, и стоитъ безъ движенія, и идетъ даже назадъ, когда не возвышаются нравственныя силы".

Соревнованіе же, —вслѣдствіе не нравственнаго элемента въ немъ заключающагося, — никакъ не можетъ возвышать нравственныя силы.

"Соревнованіе есть общій законъ вселенной; оно проявляется между силами физическими, между существами двухъ царствъ; между людьми, между народами. Подъ именемъ или видомъ борьбы за существованіе, оно (соревнованіе) даже полезно; безъ этого на поверхности земли не замедлило бы произойти чрезмѣрное накопленіе". (Смотр. L'Anthropologie, par le Dr. Paul. Topinard, p. 536).

Для раціональнаго мыслителя, не могущаго не останавливаться съ довѣріемъ, внушаемымъ разумомъ, на мысли, что циль міроваго процесса есть правственное совершенствованіе, и не принимающаго, на вѣру, гипотезу произвольнаго зарожденія,—вынуждаемую лишь необходимостью отъ чего-либо отправиться для построенія той или другой системы эволюціи,—аргументь (опирающійся даже на разсчеты Мальтуса), о пользѣ борьбы за существованіе, будто бы спасающей земной шаръ отъ чрезмѣрнаго накопленія, не имѣетъ силы.

Если самой природѣ человѣка дана возможность, сообразно структурѣ, самосохраняться и самоудовлетворяться, то, при признаніи за міровымъ процессомъ вышеупоминаемой цѣли, внѣшній міръ или внѣшняя природа должна, на естественныя стремленія, и отвѣчать естественнымъ образомъ. Природа, пытаемая раціонально наукой, несомнѣнно будетъ открывать, постоянно, новыя средства для поддержанія жизни призванныхъ къ существованію на земномъ шарѣ существъ, и такія средства, какія Мальтусъ, конечно, при своихъ разсчетахъ, въ соображеніе не принималъ.

# 7.

Мнѣ кажется, не будетъ несправедливымъ сказать, что наука нашего времени, отуманиваемая своими матеріалистическими тенденціями, оказывается, иногда, и слишкомъ самонадѣянною и слишкомъ нелогичною.

Недостатокъ логики бьётъ, порою, въ глаза

человѣку не предубѣжденному и слѣдящему внимательно за ходомъ мысли.

65

Возьмемъ нѣсколько отдѣльныхъ мѣстъ, опять, изъ перевода на русскій языкъ *Антропологіи* Топинара,—нѣсколько мѣстъ, въ особенности отличающихся упоминаемыми недостатками.

Мы читаемъ:

#### На страницъ 507.

"Одно изъ отличій между искусственнымъ и естественнымъ подборомъ составляетъ время, требуемое для образованія превращенія. При первомъ, участіе случая устраняется вполнѣ, дѣло идетъ быстро, но за то получаемые типы недостаточно прочны и легко возвращаются къ первоначальной формѣ; при другомъ, процессъ длится столѣтіями, а случайность вмѣшивается какъ съ цѣлью разрушить начатое, такъ и съ цѣлью его понолнить; но, за то, разъ полученные результаты оказываются болѣе прочными".

"Случайность вмъшивается съ цълью"...—что́ это такое?!... Какимъ образомъ могутъ быть совмѣстимы два противорѣчащіе, другъ другу, термина: "случайность" и "цъль"? \*)

<sup>\*)</sup> Въ подлинникъ, въ изданіи 1877 года, съ котораго дълался переводъ, фраза, насъ изумившая, выражена такъ: «...le hasard intervenant aussi bien pour détruire ce qui est commencé que pour le compléter».

# На страницъ 510.

"Заячья губа, двупалость, микроцефалія являются результатомъ колебанія принципа развитія, усиліями, дблаемыми имъ съ цёлью остановиться на одной изъ пройденныхъ раньше ступеней или же идти по другимъ уже пройденнымъ прежде путямъ \*)".

"Усиліями, дълаемыми имъ" (принципомъ развитія) "съ цълью".—Опять удивительное совмѣщеніе терминовъ логически не совмѣстимыхъ!

#### На страниць 398.

Дѣло идетъ о способности рѣчи.

Здѣсь мы читаемъ:

"Между этими способностями, связанными съ устройствомъ мозга, прежде всего намъ представляется способность рѣчи. Лингвисты пришли въ этомъ отношеніи къ очень яснымъ выводамъ. По ихъ мнѣнію, нѣсколько языковъ, не связанныхъ другъ съ другомъ, произошли независимо; въ это отдаленное время первоначальныя расы жили, слѣдовательно, отдѣльно, въ естественномъ

\*) Въ подлинникъ, въ изданіи 1877 года, съ котораго дѣлался переводъ, замѣченная нами фраза выражена такъ: «Le bec-de-lièvre, la polydactylie, la microcéphalie sont comme des hésitations du principe d'évolution, comme des efforts de sa part à s'arrêter aux points où il en était resté dans des formes antérieures, où à marcher dans d'autres directions précédemment suivles». состояніи. Предшествоваль ли тогда случай образованію небольшаго числа членораздѣльныхъ звуковъ, сдѣлавшихся исходною точкой равнаго числа коренныхъ словъ, или же предварительно измѣнился мозгъ съ цѣлью сдѣлать возможнымъ такое образованіе?"

Спрашивается: кто президировалъ въ предпріятіи измѣнить мозгъ "сг цилью сдилать возможнымъ такое образованіе"?

Читатель, — надѣюсь, — согласится, что выражаться такъ необдуманно, въ наукѣ относимой къ разряду наукъ точныхъ и опытныхъ, — по малой мѣрѣ, недозволительно.

### На страницахъ 499 и 500:

"Образовалось два теченія, приведшихъ къ двумъ различнымъ ученіямъ о происхожденіи человѣка: одно моногеническое, утверждающее, что всѣ человѣческія расы произошли отъ одного источника и были произведены вліяніемъ внѣшнихъ условій въ короткій періодъ, протекшій отъ сотворенія міра по библейскому сказанію; другое ученіе—полигеническое, доказывающее, что этотъ промежутокъ времени слишкомъ коротокъ, что, при существующихъ условіяхъ и предъ нашими глазами, типы постоянны, и, слѣдовательно, ихъ и въ прошедшемъ уже должно было быть нѣсколько".

"Но теперь вопросъ поставленъ иначе; теперь идетъ ръчь уже не объ опредъленномъ количествъ лътъ, но о

Digitized by Google

5\*

1

несчетномъ числѣ вѣковъ, и то, что̀ оказалось невѣрнымъ при первомъ предположеніи можетъ оказаться истиннымъ при второмъ. Теперь (слѣдуетъ изучать вопросъ о происхожденіи человѣка при помощи телескопа".

Притязаніе изучать происхожденіе человѣка при такихъ условіяхъ не можетъ не казаться уже слишкомъ смѣлымъ и преувеличеннымъ, когда мы знаемъ, что наука оказалась безсильною прослѣдить, даже и во времена историческія, въ полной точности, исторію или какой-либо одной народности, или какого-либо одного города, исчезнувшаго государства, — безсильною прослѣдить это, отправляясь, даже, хотя бы отъ апогейной точки развитія такой угасшей народности или процвѣтанія такого города, котораго, нынѣ, мы видимъ однѣ лишь нѣмыя развалины, иногда откапываемыя изъ земли.

Изъ главныхъ существующихъ ученій о происхожденіи человѣка, мы не касаемся ученій Катрфажа (de Quatrefages) и Агасси́ (Agassiz), признающихъ вмѣшательство верховной воли; но, относительно ученія Ламарка и теоріи эволюціи Геккеля, не можемъ не обратить вниманія, что, въ нихъ, развитіе отправляется отъ произвольнаго зарожденія.

Не странно ли, вообще, что тѣ самые ученые, которые никакъ не могутъ допустить произвольнаго зарожденія мысли въ человѣкѣ, ведутъ свои теоріи эволюціи, отправляясь отъ произвольнаго зарожденія изъ матеріи. (Первичные зародыши или монады образовавшіеся путема произвольнаго зарожденія — у Ламарка, сообразившаго теорію трансформизма \*); монеры, образовавшіяся путема произвольнаго зарожденія, въ теоріи эволюціи Геккеля,—эволюціи, въ которой онъ насчитываеть 22 ступени превращенія \*\*).

Мое мнѣніе таково, что наука, прежде, чѣмъ пускать, такъ-сказать, въ обращеніе свои заключенія касательно кровныхъ, для человѣка, вопросовъ, должна быть вполнѣ увѣрена въ истинности публикуемаго, и не упускать изъ вида заботу о томъ какое дѣйствіе производятъ ея слова и утвержденія на умы людей; ибо, въ концѣ-концовъ, не человѣкъ существуетъ для науки, а наука существуетъ для человѣка.

Но пусть наука безстрастна. Во всякомъ случаѣ, выдавая свои пріобрѣтенія за истину, она должна: обосновывать ихъ вполнѣ раціонально; стараться излагать дѣло сколь возможно яснѣе, и быть крайне осторожною въ своихъ выраженіяхъ.

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 503.

<sup>\*\*)</sup> См. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 516.

Она обязана строго наблюдать все это, потому что неясныя изложенія и необдуманныя выраженія могутъ вводить въ заблужденія и смущать не твердые и молодые умы, готовые увлекаться всёмъ новымъ и оригинальнымъ, и искать, въ наукѣ, подкрѣпленія своимъ незрѣлымъ фантазіямъ.

70

# IV.

Такое незаботливое отношеніе къ внутреннему міру людей есть одна изъ главныхъ причинъ золь, постигавшихъ и постигающихъ человѣчество. Я выразилъ это, въ 1878 году \*), и повторялъ то же самое въ моей книгѣ "Пути къ раціональному міровоззрънію" (Часть II),—написавъ, даже и эпиграфомъ, помѣщеннымъ на заглавномъ листѣ книги, слѣдующія слова:

"Отъ ученыхъ, то-есть отъ *направленія*, которое они даютъ движенію знанія, зависитъ, на болѣе или менѣе продолжительное время, состояніе умовъ въ человѣческихъ обществахъ <sup>\*\*</sup>)".

То же самое проводилъ я въ моей брошюрѣ "Nosce te ipsum", въ 1881 году.

Мнѣ, конечно, возразятъ, что взглядъ мой ошибоченъ, потому что разработка вопросовъ высшей

\*\*) Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрпнію», 1880 г., Ипполита Панаева.

<sup>\*)</sup> Смотр. стран. 2, 3, 4 этой, нынѣ, предлагаемой книги.

науки составляетъ достояніе академій, институтовъ, или, однимъ словомъ, высшихъ ученыхъ сферъ, и что интересуется, такими вопросами, только, такъ-называемый, ученый міръ, который очень не общиренъ.

Возражение это, я считаю совершенно неосновательнымъ.

Ученый, сообразившій гипотезу и болѣе или менће раціонально ее провѣрившій, публикуя свою работу, можетъ быть и имфетъ въ виду, сначала, только лишь ученыхъ, отъ которыхъ ожидаетъ критической оцѣнки своего труда, способствующей дальнѣйшему развитію идеи. Но, лишь только что-либо новое, отмѣченное авторитетнымъ въ наукѣ именемъ. выходить въ свёть, и, уже тотчась, появляются разные истолкователи, выводители и популяризаторы, большею частью мало заботящиеся о степени точности гипотезы и о томъ-какое вліяніе можетъ она имѣть на умы. Нерѣдко бываетъ и такъ, что изданіе книгъ, касающихся новаго ученія, предпринимается, усердными популяризаторами, исключительно съ промышленною, лукративною цёлью, или съ цёлью составить себё ученую карьеру,-о чемъ говоритъ и г. Эрнестъ Навиль, въ своей книгѣ "Логика Гипотезы" \*).

Распространяя новое ученіе, которое, можетъ \*) Смотр. «Логика Гипотезы», Эрнеста Навиля, (переводъ Ипполита Панаева), 1882 г. Часть II, Глава II, стр. 127. быть, и сами иниціаторы не считаютъ на столько оконченнымъ, чтобы быть преподаваемымъ, — преподающіе, профессора, учителя, писатели, подвигаются, часто, желаніемъ *казаться* стоящими не ниже уровня того, что́ они называютъ — послѣднимъ словомъ науки.

Часто то, что всестороние не обслѣдовано еще ученою раціональною критикой, является, въ самыхъ выдающихся и способныхъ производить эффектъ чертахъ, предъ молодыми умами, готовыми болѣе на увлечение, чёмъ на методическую и усидчивую критику. Молодой человѣкъ, слегка ознакомившись, изъ книги или въ школѣ, съ тѣмъ чего не знаютъ ни его домашніе, ни вообще люди, въ средѣ которыхъ онъ живетъ внѣ школы, и что должно приводить ихъ въ изумленіе и недоумѣніе, начинаетъ смотрѣть на нихъ свысока – какъ на несвѣдущихъ или отсталыхъ. Желать казаться стоящимъ выше обыденнаго уровня общества, и мыслящимъ не одинаково съ нимъ-это болѣзнь всякаго полуобразованія.

Весьма часто такіе люди не въ состояніи поддерживать своихъ, такъ-называемыхъ передовыхъ убѣжденій; и, тогда, чтобы заявить свое умственное превосходство надъ обыденною средой, они ограничиваются, при выраженіи другими мнѣній (которыя у нихъ принято считать отсталыми потому только,

7

что они не новыя, а прежнія), полу-сострадательными, полу-насмѣшливыми улыбками, и пожиманіями плечей. Усмѣхаются, почти всегда, только тѣ, которые прочли лишь азбуку науки. Между усмѣхающимися же, обыкновенно, выходить такъ, какъ объ этомъ говорилъ Фихте. Тотъ, кто предполагаетъ, усмѣхающагося, считающимъ себя въ правѣ усмѣхаться, полагаетъ, что нельзя и ему (собесѣднику усмѣхающагося) не усмѣхнуться, потому что, иначе, его могутъ посчитать отсталымъ въ наукѣ. Вслѣдъ • за нимъ, начинаютъ усмѣхаться и другіе для компаніи, желая казаться не менѣе первыхъ развитыми и передовыми.

Если, между такими людьми, появится господинъ, нахватавшійся, на-скоро, разныхъ псевдонаучныхъ новинокъ, и могущій, отправляясь отъ нихъ, разглагольствовать, пересыпая свою рѣчь необычными и необычно смѣлыми и рѣзкими фразами, то около него группируется фаланга усмѣхающихся и считающихъ отсталостью—не быть солидарными съ наиболѣе смѣлымъ и наименѣе стѣсняющимся, критикуемою обстановкой, человѣкомъ.

Изъ этихъ людей, сначала только лишь усмѣхающихся, а затѣмъ, мало по малу, ́выучивающихся говорить по шаблону рѣчи псевдо-передоваго человѣка, являются сотни и тыеячи критикановъ, пересуживающихъ, вкривь и вкось, не только отдѣльныхъ людей, но всѣ возможныя учрежденія и порядки: учебные, административные, политическіе. Ничего изъ этого се́рьёзно не узнавъ и не изучивъ, критиканы эти скрываютъ свое незнаніе и свое невѣжество подъ формою или видомъ недоговорокъ и ряда точекъ, располагаемыхъ такъ, что слушатель или читатель, въ этихъ недоговоркахъ и точкахъ, непремѣнно подозрѣваетъ всю суть знанія и глубокомыслія говорящаго или пишущаго.

Вѣроятно, отсталымъ и предразсудочнымъ кажется, критиканамъ этимъ, правило, состоящее въ томъ, что, прежде нежели позволять себѣ право суда надъ обстоятельствами и людьми, прежде нежели рѣшаться произнести священное слово поученія, каждый долженъ произвести, самому себѣ, самый строгій нравственный экзаменъ \*).

А между тёмъ, это правило, во всей его строгости, задумалъ практиковать великій Русскій писатель, — да и главнёйше по этому великій писатель, — Гоголь. Обладая громаднымъ талантомъ и сознавъ его, онъ понялъ, что все, исходящее отъ него какъ отъ писателя, должно отразится на нравственномъ формировании цёлаго ряда людей. Вслёдствіе этого, онъ пришелъ къ убѣжденію, что ис-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. «Разчискатели истины», Томъ II, Послѣсловіе. 1878 г. Ипполита Панаева.

ходящее отъ него должно быть таково, чтобы могло дъйствительно служить облагороживанию людей.

Но, для того, чтобы произведенія мои, — думаль Гоголь, — могли стоять на одной высотв съ ихъ священною цѣлью, — надо мнѣ самому сдѣлаться однимъ изъ наилучшихъ людей своего времени, сдѣлаться человѣкомъ представляющимъ, своими нравственными качествами, наивысшую степень достигнутаго человѣчествомъ нравственнаго развитія.

Слёлать себя таковымъ человёкомъ, прежде чѣмъ поучать своими произведеніями, и предпринялъ Гоголь, Онъ сковалъ, на время, свой талантъ, обуздалъ славолюбіе, и сталъ заботиться только лишь о совершенствовани себя. Предпріятіе, по своей раціональности и по своей честности, по истинь, великое! Гоголя не поняли, и забросали каменьями. Оскорбляемый и унижаемый интеллигенціею (въ лицѣ литераторовъ) отъ него отвернувшейся, слабый физически, онъ не отступилъ, одцако, отъ своего предпріятія, но впалъ въ преувеличенный мистицизмъ, дошедшій до аскетизма, Все-таки, до послёдней минуты жизни, онъ остался вёренъ своему святому намъренію, и, сознавая себя недостигшимъ еще того нравственнаго состоянія, которое дозволяло бы ему быть такимъ критикомъ, какимъ онъ понималъ критика, Гоголь заключилъ жизнр актомъ неслыханнаго самоотверженія: онъ сжегъ свою рукопись, которая. можетъ быть, была наилучшимъ изъ его произведеній.

Мы сожалѣемъ объ этой потерѣ, и не можемъ не сожалѣть. Но вспомнимъ, что и уже одинъ, преподанный Гоголемъ, примѣръ, засвидѣтельствованный, къ тому же, тяжкою борьбой, страданіями, и, почти, мученическою смертью, долженъ, въ концѣконцовъ, не сегодня такъ завтра, принести пользу не малую, и принести ее не одному русскому, но и всему человѣческому обществу. Не *ръчами* только наставляемъ мы другихъ, но наставляемъ ихъ, главнѣйше, нашимъ *примъромъ*. Сила примѣра зависитъ отъ нашего поведенія въ обществѣ \*).

Совсѣмъ уже другого явленія мы были свидѣтелями, въ нашемъ отечествѣ, послѣ Гоголя.

Съ шестидясятыхъ годовъ, настоящаго столѣтія, въ литературѣ нашей, —и въ особенности въ литературѣ съ претензіею казаться научною, — завелась непривлекательная манера, —въ разсужденіяхъ, ка-

\*) Смотр. «Разъискателя истины», Томъ II. Стр. 112—116, въ статьт: О предназначении ученаго и литератора, Фихте.

Сама Антропологія, въ лицѣ Г. Топинара, высказываетъ мнёніе, съ которымъ нельзя не согласиться. На страницѣ 397 перевода упоминаемой Антропологіи, мы читаемъ:

«Достаточно не только племени побъдителей, но иногда одного человъка, случайно получившаго вліяніе, чтобы видоизмѣнить нравы и характеръ на столько, чтобы они, !менѣе чѣмъ въ одно столѣтіе. сдѣлались неузнаваемы».

Digitized by Google

сающихся научныхъ вопросовъ, равно какъ и вопросовъ, во всѣ времена признававшихся священными передовыми людьми эпохи, и въ отзывахъ о трудахъ знаменитыхъ дѣятелей прежнихъ временъ и настоящаго времени, и вообще объ установившихся авторитетахъ, – вести рѣчь (иногда, можетъ быть, и остроумную) тономъ такого явнаго, обиднаго и язвительнаго пренебреженія, какъ будто дѣло идетъ о совершенѣйшихъ пустякахъ, напримѣръ, какъ бы о кислыхъ щахъ или о квашенной капустѣ.

Такая манера, — можетъ быть и удобная для практикующихъ ее, какъ нѣкотораго рода заявленіе о своей компетентности по всѣмъ возможнымъ вопросамъ, и о томъ, что, для ихъ ума, не имѣется ничего ему импозирующаго, — независимо отъ своей крайней непривлекательности, принесла не мало вреда развивавающемуся обществу.

Высокомѣрное и пренебрежительное третированіе серьезныхь вопросовъ и серьезныхъ дѣятелей—казалось, не установившимся и еще формирующимся умамъ, свидѣтельствомъ глубокаго и оригинальнаго ума и громаднаго запаса разнообраз – ныхъ познаній,

Пагубная страсть казаться взяла свою силу. Практикуя въ мысли легкое и пренебрежительное отношение къ тому, что такимъ образомъ трактовалось иниціаторами циническаго отношения къ серьезнымъ вопросамъ, къ серьезнымъ людямъ, а. иногда, даже, и къ значенію вообще человѣка, недоучившійся и не дозрѣвшій, настоящимъ образомъ, юноша мнилъ казаться, не менѣе упоминаемыхъ иниціаторовъ, опередившимъ другихъ людей; привычка же желать казаться дѣлала то́, что онъ, наконецъ, начиналъ думать, что и въ дѣйствительности опередилъ другихъ, и что, поэтому, для него, въ обыденной средѣ, въ настоящемъ, не имѣется серьезной, подходящей его развитію, дѣятельности.

Вслѣдствіе этого, въ своей реальной дѣятельности, которую считалъ только лишь жалкою необходимостью, возмечтавшій о своемъ высокомъ развитіи юноша, или, вообще, человѣкъ, оказывался: неуважительнымъ къ своимъ обще-человѣческимъ обязанностямъ, невнимательнымъ къ Принимаемымъ на себя обязательствамъ, не заботливымъ о ввѣренномъ ему дѣлѣ, исполняющимъ свои служебныя обязанности — что́ называется — спустя рукава; но, вмѣстѣ съ тѣмъ, претендующимъ на вознагражденіе, по размѣру, далеко не соотвѣтственное какъ его физическому, такъ и умственному труду.

Такіе люди, — какъ сами инціаторы, такъ и ихъ адепты, — заявляють уже, конечно, при всякомъ случаѣ, пессимистическое воззрѣніе на міръ. Не мѣшало бы имъ припомнить слова Гизо:

Digitized by Google

"Пессимизмъ не пригоденъ ни къ чему. Этодоктрина тѣхъ, которые находятъ все *дурнымъ*, потому что самихъ себя, постоянно, видятъ *еп beau* \*).

Во особенности, къ сожалѣнію, быстро идетъ популяризація такихъ ученій, которыя возбуждаютъ праздное любопытство, кажутся оправдывающими научные предразсудки, и льстятъ слабостямъ и эгоистическимъ наклонностямъ человѣка, объясняя ихъ успокоивающимъ для него образомъ.

Имѣется, напримѣръ, основаніе полагать, что матеріальный интересъ былъ не безъ вліянія, въ Соединенныхъ Штатахъ Америки, на умы нѣкоторыхъ ученыхъ защитниковъ гипотезы существеннаго и примитивнаго различія разныхъ человѣческихъ расъ \*\*).

Довольно вспомнить о научныхъ идеяхъ: произ-

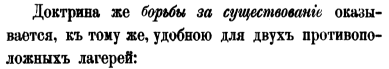
<sup>\*) «</sup>Le pessimisme n'est bon à rien; c'est la doctrine de ceux qui trouvent tout mal, parce qu'ils se voient eux-memes, toujours, en beau».

<sup>\*\*)</sup> Сиот. «Логика гипотезы», Эрнеста Навиля, переводъ Ипполита Панаева. 1882 г. Часть вторая, Глава вторая.

вольнаго зарожденія и произвольной изм'єнчивости; происхожденія челов'єка, путемъ эволюціи, изъ низпихъ организмовъ; борьбы за существованіе; не свободы воли (а стало быть, и—невм'єняемости); относительности долга какъ долга, —объ идеяхъ, получившихъ, въ наше время, громадное распространеніе. Им'єть опору въ наукѣ, для оправдыванія себя въ своихъ мысляхъ и поступкахъ, кажется многимъ интеллигентамъ весьма удобнымъ.

Какое, напримѣръ, богатое подспорье, адвокатамъ, въ ихъ защитительныхъ рѣчахъ, доставляетъ доктрина невмѣняемости будто бы научно доказанная.

Какую убаюкивающую силу имѣетъ доктрина относительности долга для лицъ или пугающихся долга какъ долга, или живущихъ, въ томъ, что́ касается ихъ человѣческихъ и служебныхъ обязанностей, что́—называется, спустя рукава.



1) Осчастливленнымъ происхожденіемъ отъ скрещиванія высоко-развитыхъ родовъ она даетъ опору глядѣть, съ высокомѣріемъ и съ презрительнымъ сожалѣніемъ, на измельчаніе и на исчезновеніе другихъ родовъ не насчитывающихъ, въ своей генеалогіи, такихъ высоко-породистыхъ скрещиваній.



Digitized by Google

Одинъ изъ редакторовъ французскаго журнала Revue de l'instruction publique, 7 марта 1867 года, пишетъ:

"Жалуются на жестокости, совершаемыя, мореплавателями, относительно дикарей. Но, кто же можетъ сожалѣтъ объ изчезнованіи подобныхъ образчиковъ человѣчества! Остережемся—чтобы не увлечься ложнымъ состраданіемъ и'дѣтскимъ братолюбіемъ \*)".

15 октября, 1860 года, одинъ извѣстный литераторъ поучалъ читателей журнала "Revue des Deux Mondes", что "можно только желать тихой смерти дикимъ расамъ, этимъ жалкимъ останкамъ младенчествующаго міра", и — что нужно "оставить этихъ послѣднихъ дѣтей природы угасать на груди ихъ матери", не прерывая "ихъ плясокъ при свѣтѣ луны и пріятнаго опьяненія на одинъ часъ \*\*)".

Одинъ житель *Мельбурна*, въ Австраліи, писалъ о Папуасахъ:

"Мы, привыкшіе видѣть ихъ—таскающимися по нашимъ улицамъ и едва прикрываемыхъ ужасными лохмотьями, — видѣть ихъ скорѣе похожими на обезьянъ, нежели на людей, и, чаще всего, въ совершенномъ состояніи опьяненія, — разсматриваемъ ихъ

\*) Смот. «Le Christ». Sept discours, par Ernest Naville, 1878 р. 219. Эта книга переведена на Русскій языкъ въ «Православномъ обозрѣнін», въ Москвѣ, въ 1880 году, и потомъ, тамъ же, издана особою книгой.

\*\*) CMOT. «Le Christ», par Ernest Naville, p. 220.

(Папуасовъ), какъ созданія совершенно падшія, неимѣющія болѣе ничего общаго съ нами, и о цивилизаціи которыхъ невозможно и помышлять \*)".

Такія мнѣнія выражали интеллигентные люди, подъ вліяніемъ мнѣнія, провозглашаемаго учеными, что дикія, не цивилизованныя расы, считаемыя ими (учеными) низшими, уничтожаются дѣйствіемъ закона природы, котораго ничто не можетъ превозмочь \*\*). Ученый или научный предразсудокъ этотъ успокоиваетъ интеллигента, не только не двигающаго пальцемъ на пользу дикаря, но, наоборотъ, изъ него же старающагося извлечь для себя пользу.

И что-же? То, что провозглашалось учеными невозможнымъ, совершилось:

"Нѣкоторые изъ этихъ несчастныхъ Папуасовъ, скорѣе похожихъ на обезьянъ, чѣмъ на людей, образуютъ, теперь, селенія—гдѣ почитается трудъ; гдѣ

«Легко предвидѣть время, когда расы, уменьшающія, нынѣ, промежутокъ между бѣлымъ человѣкомъ и обезьянами, совершенно исчезнуть. Въ этомъ процессѣ нѣтъ ничего таинственнаго, и механизмъ его вполнѣ естественъ. Результатомъ, въ концѣ-концовъ, должно быть переживаніе болѣе способныхъ, въ пользу высшихъ расъ». Стран. 511.

6\*

<sup>\*)</sup> Chor. «Le Christ», par Ernest Naville (1878), p. 220.

<sup>\*\*)</sup> Въ Антропологии Топинара, (переводъ), ны читаемъ:

<sup>«</sup>Въ нынѣшнее время низшія расы исчезають, между тѣмъ какъ высшія все болѣе распространяются; какъ бы мы ни объясняли этого, тѣмъ не менѣе, противъ самого факта, бороться невозможно». Стран. 427.

жители чисто одѣты, скромны въ своихъ нравахъ; гдѣ дѣти посѣщаютъ хорошія школы, и населеніе, быстро исчезавшее, разростается замѣтнымъ образомъ.

"Нѣсколько лѣтъ назадъ, на эти не обычайные факты было указано миссіонерами, которые были ихъ пособниками. "Иллюзіи!", говорили, тогда многіе. Нѣтъ, не иллюзіи. Свѣдѣнія оказались точными и были вполнѣ подтверждены. На всемірной выставкѣ, въ Вѣнѣ, Папуасы получили почетную медаль за приготовление аррарута. Еще болѣе знаменательно то, что школы черныхъ дѣтей, на станціи Рамагьюкъ (Ramahyuk), были отнесены, правительственными инспекторами, къ высшему разряду школъ колоніи. Нынѣ, политическіе журналы Австраліи говорять объ этихъ цивилизованныхъ Папуасахъ, и туристы посѣщаютъ ихъ селенія. Таковы результаты продолжительнаго и геройскаго терпиния Моравскихъ братьевъ. Они не переставали надъяться, тогда какъ всякая надежда казалась невозможною, и, теперь... собираютъ плоды своихъ дѣяній \*)".

Пятьдесять лѣть назадъ, жители Сандвичевыхъ острововъ были самыми ужасными дикарями. Теперь же, Гавайскій Архипелагь представляеть конститу-



<sup>\*)</sup> Cmor. «Le Christ», par Ernest Naville. 1878. p.p. 220, 221.

ціонную монархію, не уступающую, въ своемъ развитіи, государствамъ Европы. Нынѣ, въ 1881 году, король Гавайскаго Архипелага путеществуетъ по Европѣ.

Благое дёло было совершено Христіанскими миссіонерами, и, въ особенности, Моравскими братьями. Сторонники же естественваго закона, будто бы, исчезновенія низшихъ расъ, спаивали дикихъ ромомъ и водкой, чёмъ, конечно, и могли способствовать къ подтвержденію излюбленнаго ими закона.

Приведенные мною несомнительные факты еще болёе утверждають меня въ мнёніи, что и одинь человёкъ, сознающій свое человёческое достоинство, а потому и истинно любящій, въ людяхъ, челоепка, можетъ тою любовью, которая заповёдана Евангеліемъ, поднять, до своего уровня, цёлое племя загрубёлыхъ физически и нравственно дикарей (будь они Папуасы или, даже, Бушмены), и быть причиною перерожденія, даже физическаго естества племени, изъ отвращающей уродливости такого естества, до симпатическаго облика всёмъ знакомаго человёка.

Указывають на безобразное племя Бушменовь, какъ на особую естественную расу. На это, я замѣчу слѣдующее: Кто не знаеть о кретинахъ, имѣющихся, не въ маломъ количествѣ, въ Швейцаріи, и, недавно еще, бывшихъ скученными въ той или другой изъ ея нездоровыхъ мѣстностей; кто не слыхалъ объ этихъ уродливыхъ карликахъ-идіотахъ, съ огромными зобами, или, кто не видалъ ихъ. И что же? Многіе ли, однако, рѣшатся утверждать, по своеобразнымъ, по видимому, признакамъ или особенностямъ въ физической структурѣ, что кретины суть — отдѣльная раса людей, — раса первоначальная, а не продуктъ нравственной неурядицы устроенной самими людьми?

Здѣсь, я позволю себѣ сдѣлать небольшое отступленіе.

Во всѣхъ странахъ Европы, часть пишущей и дъ́йствующей интеллигенціи недовольна существующимъ строемъ и порядками, и, при всякомъ случаѣ, считаетъ долгомъ заявлять, свои заботы о соціальномъ и экономическомъ благосостояніи простаго народа своихъ странъ, критикой существующаго и указаніями на долженствующее быть. Если упоминаемые интеллигенты, въ таковыхъ заботахъ, побуждаются любовью къ человихъ заботахъ, поствомъ тою долею благъ, которая выпала на долю интеллигенціи, и не недовольствомъ, конечно без-

 $\tilde{\chi}$ 

сознательнымъ, самимъ собою, --то я не понимаю, право, почему они не агитируютъ съ цѣлью обратить внимание правительствъ и общества на самыя нанприскорбнъйшія явленія въ жизни человъчества, существование которыхъ, совитство съ движениемъ цивилизаціи, должно лежать тяжелымь камнемъ на совѣсти послѣдней? Почему они не агитируютъ съ цълью вызвать дъятельное участие общества къ судьбѣ самыхъ дикихъ и загрубѣлыхъ расъ, разбросанныхъ, по землѣ, насиліемъ братьевъ,-напримъръ, къ судьбъ какихъ либо Самоъдовъ, Папуасовъ, Бушменовъ, и не хлопочатъ о приведении ихъ хотя бы къ такому состоянію, въ какомъ находятся, въ настоящее время, народъ ихъ странъ, о которомъ они постоянно заботятся, -- къ состоянію, положимъ, крестьянъ какого-либо изъ отдаленнвйшихъ и бъднъйшихъ захолустьевъ Россіи?

Отговариваться, что — хлопотать объ этомъ — значило бы стремиться къ невозможному, пишущіе и дъ́йствующіе интеллигенты, по совъ́сти, не могутъ. Христіанскіе миссіонеры, въ особенности же Моравскіе братья, доказали на дѣлѣ, — какъ объ этомъ мною говорено было выше, — предъ всѣмъ свѣтомъ, что такія дикія расы не только могутъ быть приведены къ положенію мужиковъ какого либо Русскаго захолустья, но и къ положенію обитателей самыхъ цивилизованныхъ странъ Европы. Если та-

Digitized by Google

кихъ результатовъ достигли миссіонеры, съ своими, относительно, ничтожными средствами, то, чего, въ этомъ отношеніи, могли бы достигнуть, соединенныя общею святою мыслью, усилія всего человѣческаго цивилизованнаго общества.

Но, это общество, эта фрондирующая интеллигенція молчить... Бушмены, Папуасы! ...это далеко... Дёло сомнительное, и, во всякомъ случаё, не видное; да, въ добавокъ, и наука свидётельствуетъ о тщетё усилій. Вотъ что слышится касательно вопроса о судьбё погибающихъ и несчастнёйшихъ изъ нашихъ братьевъ; и равнодушіе доходитъ до того, что газеты отказываются (мы слышали, что такой фактъ случился у насъ въ Россіи), иногда, печатать извёстія о дёятельности миссіонеровъ, находя, вёроятно, для публики гораздо болёе интересными извёстія о томъ, что, въ такомъ-то городё, поссорились между собою городской голова съ секретаремъ, или предсёдатель Управы съ тёмъ или другимъ изъ ея членовъ.

Приходитъ ли на мысль интеллигенту-публицисту, когда онъ сидитъ въ своемъ тепломъ и комфортабельномъ кабинетѣ, и набрасываетъ, къ завтрашнему нумеру газеты, популярныя статьи о разныхъ, замѣчаемыхъ имъ, нуждахъ, неправильностяхъ, неправдахъ вращающихся въ сферѣ его заботливости, — статьи цѣнимыя публикою за проницательность, бойкость пера, смёлость выраженій, а иногда, и за модныя тенденціи, — приходить ли ему на мысль, что, во многихъ другихъ отдаленнёйшихъ и мало извёстныхъ пунктахъ земнаго шара, — гдё нибудь въ льдахъ Лабрадора, въ пампахъ Патагоніи, между Эскимосами, Алеутами, Папуасами, — въ тотъ же часъ, работаютъ и другіе интеллигенты, — интеллигенты, которые, изъ истинной и настоящей любви къ человёку, трудятся надъ дёломъ, предъ которымъ дёло инаго, можетъ быть и очень талантливаго публициста, — какъ бы оно ни было полезно, — покажется, по труду, который вкладывается въ дёло, микроскопически малымъ?

Не смотря на весь ужасъ обстановки, эти, далеко отъ насъ дъйствующіе, интеллигенты проводятъ, въ своей самоотверженной работъ, многіе годы, страдая, болъя, порою отчаяваясь въ успъхъ и... неръдко заключаютъ свою дъятельность мученическою смертью.

А газеты наши? Онѣ считаютъ не нужнымъ, и для насъ не интереснымъ, сообщать о такой дѣятельности, происходящей далеко отъ ихъ ярмарочныхъ центровъ,—не благоволятъ, даже, давать намъ имена современныхъ мучениковъ, кончившихъ жизнь на своей святой работѣ.

Надо же, однако, какъ-нибудь охарактеризовать фактъ такого непонятнаго, въ интеллигентъ, равно-

Digitized by GOOGE

душія; и я, не задумываясь, рѣшаюсь сказать, что равнодушіе это есть, конечно, явленіе не прогресса, а регресса въ нравственномъ движеніи нашей интеллигенціи.

Интеллигенты первыхъ вѣковъ Христіанства чтили и записывали имена своихъ мучениковъ: эти имена мы сами носимъ теперь всѣ.

Гдѣ же имена тѣхъ современныхъ намъ мучениковъ, которые работали надъ возвращеніемъ загрубѣлому брату, несчастному дикарю, человѣческаго облика, — работали, страдали и погибали?

Что́, напримѣръ, мы знаемъ о Ливингстонѣ? Мы знаемъ, что это былъ знаменитый путешественникъ въ центральной Африкѣ. Но, знаемъ ли мы, что онъ былъ ревностнымъ миссіонеромъ, и что, — послѣ многихъ страданій, испытанныхъ имъ при выполненіи своего подвига, — онъ заплатилъ жизнью, которая покинула его въ Африкѣ, — за самоотверженную любовь къ своему святому дѣлу.

Врядъ ли многимъ извѣстно это. По крайней мѣрѣ, я, впервые узналъ, объ этомъ, въ *бидной* церкви одной изъ Швейцарскихъ *деревенъ*, тогда, когда пасторъ, съ каеедры своей, призывалъ благословеніе на имя Ливингстона, и взывалъ къ благодарному о немъ воспоминанію. Возвращаюсь къ предмету, о которомъ шла рѣчь, прерванная предшествующимъ отступленіемъ.

Борьба за существованіе, этотъ міровой законъ, есть такая простая, осязательная истина, —говорятъ лѣнивые мыслить господа. И, тогда какъ одинъ изъ прежнихъ философовъ (къ которымъ съ пренебреженіемъ относятся такіе господа), а именно Фихте (отецъ), съ недоступной для нынѣшнихъ скорохватовъ ступени мышленія, восклицалъ: "Кто бы ни былъ ты, носящій человѣческій обликъ, —ты, всегда есть членъ нашей великой общины \*)", —современный ученый, —на основаніи теоріи, гдѣ вопросъ поставленъ такъ, что "рѣчь идетъ уже не объ опредѣленномъ количествѣ лѣтъ, но о несчетномъ числѣ вѣковъ \*\*)", хладнокровно говоритъ:

"Не доказано, однако же, чтобы племя Акка не получило своего незначительнаго роста, именно благодаря унаслѣдованію случайныхъ признаковъ. Если Албиносы въ самомъ дѣлѣ столь обыкновенны среди племени Момбуту, какъ говоритъ докторъ Швейнфуртъ, то возможно, что при стеченіи благопріятныхъ обстоятельствъ, отъ нихъ произойдетъ новый видъ. Если бы какой-нибудь переворотъ обусловилъ, въ этой странѣ, быстрое пони-

<sup>\*)</sup> Снотр. «Разыискатели истины», 1878 г. Тонъ II, стр. 91.

<sup>\*\*)</sup> Смотр. Антропологія Топинара, (переводъ), стр. 500.

женіе температуры и уменьшеніе солнечнаго лучеиспусканія, то многимъ бы пришлось умереть; но оставшіеся въ живыхъ имѣли бы больше шансовъ успѣха \*)".

2) Та же доктрина борьбы за существование, для людей видящихъ, въ нивелировании матеріальнаго благосостоянія, конечную цѣль человѣчества, для противниковъ, значитъ, сыновъ высокороднаго скрещиванія, является оправдывающимъ началомъ въ стремленіи каждаго, считающаго себя умнѣе, а потому и породистѣе другихъ \*\*), устраиваться на счетъ другаго.

\*) Смотр. Антропологія Топинара, (переводъ), стр. 511.

\*\*) Въ Антропологіи Топинара (переводъ), на страницахъ 512 и 513 мы читаемъ:

«Но съ той поры, какъ образовались общества, и нравственная сила получила свое законное превосходство предъ грубой силой, выгода, въ борьбѣ за существованіе, перемѣстилась и выпала на сторону болѣе искусныхъ и предпріимчивыхъ, т. е. вообще болѣе умныхъ. Съ тѣхъ поръ, подборъ сталъ совершаться въ пользу только одного органа. Онъ всего болѣе сталъ благопріятствовать наибольшимъ мозгамъ, съ особенно богатыми извилинами, съ болѣе тонкниъ строеніемъ, съ лучше приспособленными гистологическими элементами. Въ этомъ заключается причина прогресса, который не оспаривается никѣмъ».

Высокомѣрное отношеніе къ закону долга, приравнивание смысла выполнения его смыслу выполненія собакою стойки \*), отрицаніе нравственной свободы, провозглашаемыя отъ имени науки, расшатывають даже и хорошія натуры, и делають ихъ равнодушными и мало внимательными къ своимъ обязанностямъ, неуважительными къ тому, что, по самому существу человѣка, не можетъ не быть для него священнымъ,-неуважительными къ великимъ міровымъ дѣятелямъ въ области мысли, въ особенности къ такимъ, которые требовали отъ каждаго постоянной нравственной надъ собою работы для признанія, за нимъ, права называться человѣкомъ, и неблагодарными къ памяти предшествовавшихъ благодътелей человъчества, плодами трудовъ которыхъ мы пользуемся при каждомъ шагѣ въ нашей жизни.

Нѣкоторыя ученія, считающіяся передовыми, проводятъ, болѣе или менѣе открыто, то́, что, для объясненія міра, они не нуждаются въ Богѣ. Вмѣсто Бога, они ставятъ или всемогущество слѣпыхъ силъ природы, или всепремудрость безсознательной силы, дѣйствующей по конечнымъ цѣлямъ (хотя—и без-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> Смотр. «Происхожденіе человъка и половой подборь», Ч. Дарвина. Переводъ, изд. 1871. Стр. 46.

сознательной?!), а, вмёсто акта творенія,—самопроизвольное зарожденіе.

И вотъ, учащіеся молодые люди, юноши, и, иногда, даже дѣти, большею частью воспитывавшіеся, дома и въ раннемъ дѣтствѣ, въ религіозныхъ привычкахъ, только лишь начиная слышать, со стороны, о заключеніяхъ упоминаемыхъ передовыхъ ученій, страшно бояться быть заподозрѣваемыми въ какихъ либо религіозныхъ тенденціяхъ, и показаться солидарными въ воззрпніяхъ съ обыденною массою людей и съ своими родителями и родными.

Они слышать о томъ, что иные передовые люди самыхъ цивилизованныхъ націй, свою развитость и передовитость, усиливаются заявлять публичною замѣною религіозныхъ установленій установленіями гражданскими (напримѣръ: гражданскими браками, гражданскими похоронами, и даже, въ послѣднее время, крещеніемъ въ атеизмъ, и проч.),—слышать объ этомъ, а потому и стыдятся войти въ храмъ Божій,—хотя многихъ и тянетъ въ него, – стыдятся, боясь скомпрометировать себя; ибо (мыслятъ они) другіе могутъ принять ихъ за стоящихъ ниже уровня современной науки. Объ томъ они не думаютъ: что сама обстановка храма, независимо отъ представительства культа, можетъ поднять въ душахъ ихъ много благотворныхъ и чистыхъ мыслей, которыя не подберешь на улиць; что видъ массы людей,довѣрчиво простирающихъ свой умственный взоръ къ небесамъ и обрѣтающихъ въ храмахъ, хотя на нѣсколько часовъ, тотъ миръ и то спокойствіе, котораго тщетно ищуть ореди житейскаго столпотворенія, -- можетъ научить ихъ относиться, не съ такою легкостью и не съ такою полной вюрою, къ моднымъ ученіямъ, отнимающимъ, у огорченныхъ и у осиротвинихъ, единственное, что остается имъ,святую надежду,-и, въ замѣнъ, не дающимъ имъ ничего, кромѣ злой усмѣшки и обѣщанія, что, чрезъ тысячу, напримёръ, лётъ, каждый тогдашній человёкъ будеть пить шампанское и ѣсть фазановъ, если нынюшній человѣкъ броситъ надежду на лучшую, для себя, участь въ будущей жизни, и, въ настоящей жизни, станеть преслёдовать только лишь фазановъ.

Но, вотъ что́ еще страннѣе: господинъ уже вполнѣ зрѣлый и серіёзный и, что называется, весьма развитый (будь онъ: начальникъ, профессоръ, учитель, воспитатель, писатель), знакомый съ передовыми ученіями не по наслышкѣ, не по однимъ лишь ихъ рискованнымъ заключеніямъ, и находящій ихъ не на столько убѣдительными, чтобы уполномочивать разумъ отвергнутся отъ самого себя,—не рѣшится взять на себя трудъ разъяснить молодому человѣку, только лишь, почти, по наслышкѣ знакомому съ заключеніями передовыхъ ученій: что чело-

вѣкъ, признаваніемъ Бога, не можетъ скомпрометтировать себя въ разумномъ мірѣ; ибо разумный міръ, тёмъ самымъ, именно, что онъ *разуменъ*, уже свидѣтельствуетъ Богая что исповѣданіе, въ духѣ и истинѣ, того, что провозглашается въ храмахъ, оно одно именно, и закрѣпляетъ отличіе человѣка отъ животнаго. Такой господинъ не станетъ говорить молодому человѣку, что недостаточно только слышать объ учени для того, чтобы усвоивать себѣ его заключенія, а что надо изучать его, и умѣть критически относиться къ нему, прежде нежели приходить къ такому рѣшенію, касательно самыхъ важныхъ для человѣка вопросовъ, какое переработываетъ весь нравственный строй его существа,-нестанетъ говорить всего этого, потому что побоится показаться стоящимъ ниже уровня послёдняго слова науки.

И что мудренаго, что такіе господа, и такіе молодые люди поступаютъ такъ, когда передовое лицо одной изъ образованнѣйшихъ націй, представитель внутренней и внѣшней политики государства, въ рѣчи, произнесенной имъ, предъ большимъ собраніемъ, по поводу чествованія памяти одного изъ знаменитыхъ дѣятелей своей страны \*),-при-

<sup>\*)</sup> Здёсь имёется въ виду рёчь, которую произнесь г. Гамбетта, въ Нейбургё, 4 сентября 1881 г., при открытіи памятника Дюпону de л'Ёру (Dupont de l'Eure). Мы прочли эту рёчь въ газетё «Новое время» 1881 г., № 1975.

зывая людей къ нравственному совершенствованію, тщательно избѣгаетъ и остерегается произносить имя Бога, какъ бы боясь скомпрометтировать себя въ глазахъ ученыхъ и своей партіи, считающей себя передовою.

На какомъ нибудь ученомъ диспутѣ, — на защитѣ диссертаціи на степень доктора медицины, напримѣръ, — пусть дѣло идетъ о предметѣ, въ разборъ котораго не свойственно входить при дамахъ, не оскорбляя ихъ скромности: даму, дѣвушку, приглашаютъ удалиться; но она не выходитъ изъ аудиторіи, боясь показаться не достаточно презирающею свѣтскіе предразсудки.

Какой нибудь модный писатель, пріобрѣтшій репутацію либеральнаго мыслителя разными необычно смѣлыми, но расчитанными на безнаказанность, выходками, смѣется надъ преклоненіемъ предъ установившимися авторитетами (не замѣчая, иногда, что, самъ, добровольно, ставитъ себѣ, кумиромъ, модное теченіе мыслей, котораго и является покорнымъ рабомъ) и надъ практикою разныхъ общепринятыхъ правилъ приличія, часто и дѣйствительно достойныхъ осмѣянія. И вотъ, юноша, полагая, что, чѣмъ болѣе выкажетъ онъ пренебреженія къ авторитету вообще, тѣмъ болѣе докажетъ свою настоящую развитость, позволяетъ себѣ, въ стѣнахъ учебнаго заведенія, стоять въ

7

Digitized by Google

шляпѣ, съ папироскою въ зубахъ, разговаривая съ своимъ старымъ и скромнымъ профессоромъ или должностнымъ лицомъ, стоящимъ съ открытою головой. А этотъ послѣдній? Онъ не дѣлаетъ никакого замѣчанія юношѣ, полагая, что, выясненіемъ отношеній взаимной учтивости (выясненіемъ того, что уважительное отношеніе къ личности человака, въ обыденныхъ сношеніяхъ съ людьми, выражаемое формами учтивости, есть одинъ изъ первыхъ признаковъ передовитости) можетъ потерять репутацію либеральнаго начальника или профессора и быть засчитаннымъ—стоящимъ ниже уровня высшаго научнаго развитія.

Иной журналисть или публицисть очень хорошо понимаеть что именно, въ томъ или другомъ вопросѣ, безусловно хорошо, и что именно безусловно дурно; но онъ не дастъ разъясненія въ журналѣ, и не выскажется на каеедрѣ или на трибунѣ, если это, хотя сколько нибудь, можетъ повредить его отношеніямъ къ извѣстному кружку, или политическимъ тенденціямъ, проводимымъ въ журналѣ.

Болѣе того: иной журналистъ допуститъ, завѣдомо, въ своемъ журналѣ, умышленное искаженіе фактовъ, и, даже, ложь, если, чрезъ это, онъ можетъ угодить праздному любопытству, жадному до скандаловъ, съиграть въ руку модному теченію передоваго общественнаго мнѣнія, и, тѣмъ, или привлечь выгодное вниманіе къ своему журналу, или показаться идущимъ на ряду съ людьми считающими себя, и считаемыми,—но только лишь считаемыми,—передовыми.

Стимуломъ вышеупоминаемыхъ поступковъ, вышеупоминаемаго образа нравственнаго поведенія, есть, никогда не покидающая большинство людей интеллигентнаго слоя, забота—казаться.

Ахъ! если бы столько же заботы употреблено было на то́, чтобы быть не одержимымъ желаніемъ казаться; если бы хотя половина заботы была употреблена на это, — какъ выигрывали бы, отъ того, и каждый человѣкъ въ отдѣльности, и все человѣческое общество, живя въ правдтв!

То, что говорится съ каоедры отъ имени науки, и провозглашается — какъ результатъ точнаго научнаго разслѣдованія, можетъ и оставаться безъ вліянія на молодыхъ слушателей, во всякомъ случаѣ жаждущихъ познанія.

Составляеть ли же секреть, для кого-либо, то́, что, съ каеедръ учебныхъ заведеній, предъ много-

7\*

численными слушателями, преподается отъ имени науки: что воля человѣка есть, въ немъ, не нѣчто самостоятельное, отъ него зависящее, а, вполнѣ, только лишь результатъ — происхожденія, рожденія, ихъ естественной обстановки, физическаго организма, воспитанія, среды въ которой велось оно и въ которой возрасталъ и продолжаетъ вращаться индивидуумъ; что человѣкъ, естественно, есть рабъ внѣшнихъ условій, и что, поэтому, то или другое рѣшеніе его къ дѣйствію, въ томъ или другомъ случаѣ, не можетъ, въ сущности, быть вмѣняемо ему ни въ заслугу, ни въ вину.

Отъ упущенія изъ вида, при научныхъ разъисканіяхъ, важнѣйшаго правила "*различать"* порождается не мало научныхъ заблужденій.

Къ такимъ научнымъ заблужденіямъ мы имѣемъ смѣлость причислять и третированіе, современной наукой, вопроса о томъ: свободенъ ли человикъ въ своихъ ришеніяхъ. А между тѣмъ, какъ для человѣка, такъ и для науки, не имѣется вопроса, который былъ бы важнѣе упоминаемаго вопроса.

Къ научному отрицанію человѣческой свободы привело, многихъ мыслителей, недостаточное вниманіе къ правилу о которомъ мы предъ симъ упомянули,—къ правилу "различать", долженствующему постоянно сопровождать разъискателя во всѣхъ изслѣдованіяхъ. Мы спрашиваемъ: свободенъ ли человъкъ въ своихъ ръшеніяхъ?—а многіе мыслители отвѣчаютъ, на нашъ вопросъ, что рѣшеніе человѣка опредѣляется предшествующими причинами, обстоятельствами, воспитаніемъ, наклонностями, и что, принимая все это въ соображеніе, настойчивый, проницательный умъ можетъ предсказать—какое, въ данномъ случаѣ, изслѣдываемый индивидуумъ приметъ рѣшеніе.

Но, развѣ мы спрашивамъ объ этомъ? Насъ интересуетъ вопросъ "чувствуетъ ли человѣкъ, въ моментъ рѣшенія (если онъ дѣйствуетъ въ присутствіи ениманія), что онъ свободенъ поступить такъ или такъ" а не то́: необходимо ли онъ, въ данномъ случаѣ, долженъ былъ рѣшиться такъ, какъ рѣшился.

Возможность предсказанія акта, — если бы она и . была абсолютно доказана опытнымъ изслѣдованіемъ, — не составляетъ элемента для ствѣта на нашъ вопросъ.

Прошу, моего читателя, принять, на минуту, меня за вопрошающаго, а себя—поставить въ положение отвѣчающаго на мои вопросы:

Вопросъ: Вы чувствуете красное? Отвътъ: Да, чувствую. Вопросъ: Вы чувствуете—что сами ръшаетесь? Отвътъ: Да, чувствую. Вопросъ: Какъ вы чувствуете красное?

Ответт: Чувствую непосредственно.

Вопросо: Какъ вы чувствуете-что сами рпшаетесь?

Ответть: Чувствую непосредственно.

Вопрось: Можетъ быть имѣется причина—почему вы чувствуете *прасное*, какъ *прасное*?

Отвпто: Можеть быть; но причины я не знаю.

Вопроса: Можетъ быть имѣется причина – почему вы чувствуете, что сами рѣшаетесь, какъ ръшаетесь?

Ответть: Можеть быть; но причины я не знаю.

И въ самомъ дѣлѣ: кто спрашиваетъ о причинѣ? Насъ, въ поставленномъ вопросѣ: свободена ли человъка во своиха ръшеніяха, — занимаетъ не то́, что инчто должно было привести именно къ такому-то рѣшенію, а занимаетъ — непосредственное чувство человѣка во время или въ моментъ рѣшенія; непосредственное же чувство говоритъ рѣшающему, что онъ свободенъ поступить такъ или така, и говоритъ это, даже, гораздо яснѣе и тверже, чѣмъ непосредственное чувство краснаго говоритъ, что красное есть красное.

Если было бы возможно переспросить всѣхъ, когда-либо жившихъ и нынѣ живущихъ людей (тѣхъ, конечно, которые ничего не слыхали о научныхъ пререканіяхъ касательно свободы воли). о томъ: чувствуетъ ли, каждый изъ нихъ, себя свободнымъ, принимая то или другое рѣшеніе въ практикѣ своей жизни, — то, безъ сомнѣнія, всякій изъ спрошенныхъ, на обращенный къ нему вопросъ, отвѣтилъ бы утвердительно.

Осторожная, и не упускающая изъ вида правило-*"различать"* прежде, чёмъ заключать, наука должна признать:

1) Что человѣкъ, какъ объектъ познанія, можетъ быть опредѣляемъ предшествующими причинами, внѣшними относительно его я условіями.

2) Что человѣкъ, какъ субъектъ сознанія и непосредственнаго чувства, опредѣляетъ (рѣшаетъ) себя *самъ*.

То, что человѣкъ (какъ объектъ) опредѣляемъ необходимо, въ своихъ рѣшеніяхъ, внѣшними обстоятельствами и склонностями, унаслѣдованными отъ предковъ или развитыми воспитаніемъ, есть вопросъ далеко еще вполнѣ не доказанный. Но, если бы таковый детерминизмъ и былъ бы несомнѣнною истиной, все-таки, осталось бы то́, что, хотя извѣстный актъ, находящійся въ правильномъ зацѣпленіи со всѣми элементами вселенной, какъ объектъ познанія, и долженъ былъ бы необходимо быть совершённымъ въ мірѣ человѣческихъ представленій, тѣмъ не менѣе, виновникомъ его, въ смыслѣ акта какъ акта, въ мірѣ самосознанія и непосредственнаго чувства, все-таки, оказывался бы индивидуумъ актъ совершившій, — потому что, въ моментъ рѣшенія, онъ чувствовалъ себя свободнымъ выбрать то или другое рѣшеніе.

Когда это будетъ признано, тогда аргументъ невмѣняемости, конечно, потеряетъ свое значеніе \*).

Намъ могутъ сказать:

"По этому выходитъ, что и животныя, въ своихъ дѣйствіяхъ какъ дѣйствіяхъ, или въ своихъ актахъ какъ актахъ, тоже свободны?

Почему же — нѣтъ? — отвѣчу я. Чѣмъ не раціональна та концепція, что — всякое живое существо, въ мірѣ *своихъ* представленій, въ мірѣ, такъ-сказать построиваемомъ его познавательными средствами, чувствуетъ себя свободнымъ къ движенію и къ дѣйствію?

Не будь этого, -- мы не называли или не счи-

<sup>\*)</sup> Изъ того, что человѣкъ (какъ объектъ познанія) опредѣляется, въ своихъ рѣшеніяхъ, внѣшними обстоятельствами, предшествующими причинами, склонностями, унаслѣдованными отъ предковъ нли развитыми воспитаніемъ,—слѣдуетъ не то́, что такое или другое рѣшеніе не можетъ быть вмѣняемо ему ни въ заслугу, ни въ вину, а то́, что вмѣняемо въ обязанность, ученому, писателю и вообще мыслителю анализирующему человѣка, (какъ предметъ познанія) стараться, всѣми умственными силами, объ устраненіи, изъ человѣческаго общества, такихъ элементовъ, которые могутъ вліять на то́, что человѣкъ, естественно чувствующій себя свободнымъ въ моментъ рѣшенія, дѣлаетъ выборъ противорѣчащій предписанію нравственнаго закона. Шрим. автора.

тали бы животное — существомъ живыма, а считали бы только лишь — двигающимся, по опредѣленному структурой, шаблону, автоматомъ.

Отличаетъ человѣка отъ животнаго – не свобода при выборѣ рѣшеній, а среда, въ которой онъ призванъ дѣйствовать, мотивы дѣйствія, и борьба, которую онъ выдерживаетъ, во имя повиновенія нравственному закону, со всѣми склонностями, возможность побѣды надъ которыми и конститюируетъ отдѣльную человѣческую личность.

Когда, одинъ разъ, въ разговорѣ, я указывалъ на способность человѣка къ самоотверженію, къ самопожертвованію, одинъ изъ моихъ собесѣдниковъ замѣтилъ, что и животное способно къ самопожертвованію, такъ какъ. съ опасностью лля жизни, защищаетъ своихъ дѣтенышей и людей, къ которымъ привязано, — и привелъ, въ подтверждение, примѣры даваемые Дарвиномъ, въ его книгѣ "Происхождение человъка и половой подборъ". На это я отвѣтилъ тогда, и отвѣчаю теперь, что, во всякомъ случаѣ, животное дѣйствуетъ, тутъ, по склонности.

Въ поступкахъ только лишь человѣка мы видимъ возможность приложенія къ дѣлу формулы нравственнаго закона, принципа чисто нравственнаго: "Обязанность ради обязанности". Только человѣкъ, онъ лишь одинъ, способенъ дѣйствовать не по склонности и не по отвращенію (которое есть

105

тоже склонность, но-съ отрицательнымъ характеромъ), какъ способно дѣйствовать и животное, а по *предписанію* нравственнаго закона, по чувству благоговѣнія къ оному, — только лишь человѣкъ способенъ обязанность исполнять изъ обязанности \*).

И въ самомъ дѣлѣ, въ хроникѣ человѣческихъ дѣйствій, мы можемъ открыть много такихъ случаевъ, гдѣ человѣкъ дѣйствуетъ не по склонности, а противъ ея, — гдѣ онъ дѣйствуетъ по повелѣнію, передаваемому ему чрезъ сенсъ нравственной отвѣтственности, и передаваемому не изъ міра представленій, къ которому человѣкъ принадлежитъ какъ объектъ мыслящаго и нравственно свобднаго я, а..... неизвѣстно откуда.

Одинъ стрълочникъ (стрѣлочный сторожъ на путяхъ желѣзной дороги), видя приближающійся поѣздъ, спѣшитъ къ своему посту, дабы поставить стрѣлку на надлежащій и свободный путь. Но, вдругъ, онъ (стрѣлочникъ) замѣчаетъ свою маленькую четырехлѣтнюю дочку на пути слѣдованія поѣзда... Рѣшеніе не отлагательно; на выборъ едва имѣется мгновеніе. Если, вмѣсто того, чтобы на-

\*) Обращаемъ вниманіе читателя на замѣчательныя разъясненія вопроса въ «Исторіи Новой Философіи» Куно-Фишера, перев. Н. Н. Страхова. Томъ IV. Кантъ. Стр. 145, 146, 147, 364, 365, 366, 367. Нѣкоторыя выписки изъ этой книги, по поводу того же вопроса, даны въ моей книгѣ «Разъискатели истины». 1878 г. Томъ 1. Приложеніе. Примъч. автора.

правиться къ своему посту для установленія стрѣлки, онъ кинется къ дочери: дочь спасена, но поѣздъ, войдя на не свободный путь, потерпитъ крушеніе, могущее имѣть послѣдствіемъ гибель многихъ людей; если же, для выполненія своей обязанности, онъ будетъ, во время, на своемъ посту: дочь его погибнетъ, но поѣздъ спасенъ... Стрѣлочникъ дѣлаетъ знаменіе креста, бросается къ своему посту, и... поѣздъ проходитъ благополучно.

Человѣкъ *А* горячо и, вмѣстѣ, благоговѣйно любитъ женщину, которая платитъ ему только лишь дружескимъ расположеніемъ. Другой человѣкъ *Б*, любимый ею, попадаетъ, безвинно, въ положеніе, грозящее ему неминуемою смертью... Тогда *А* придумываетъ (на что́ употребляетъ нѣсколько дней) весьма сложную комбинацію: принесеніемъ своей жизни въ жертву, —и только лишь этимъ однимъ, можно спасти *Б*. Но если *Б* узнаетъ о великодушномъ рѣшеніи, то не захочетъ воспользоваться имъ. Поэтому *А* ловко обманываетъ *Б*, и, для осуществленія своей комбинаціи, употребляетъ даже, надъ нимъ, насиліе \*).

Кто станетъ оспоривать то́, что человѣкъ способенъ, во имя глубокой привязанности, или во имя какого-либо другого высокаго чувства, принесть

<sup>\*)</sup> Подобныя личности выставлены Диккенсомг, въ романѣ его: «А Tale of two Cities».

свою жизнь, или свое имя, въ жертву, даже и тогда, когда ему кажется необходимымъ совершить жертву такъ, чтобы она, навсегда и для всѣхъ, оставалась тайной?

Вотъ, такія-то, именно, дѣйствія, возможность выработки въ себѣ готовности къ нимъ, и, вообще, возможность добровольнаго проведенія, въ практику жизни, полнаго повиновенія нравственному закону и составляютъ отличіе человѣка отъ животнаго. Тотъ только истинно свободенъ, практика жизни котораго основывается на упоминаемомъ повиновеніи.

Вообще же говоря, я считаю,—какъ объ этомъ было говорено въ моей брошюрѣ "Nosce te ipsum" (1881 г.),—что, ссылаться, при выясненіи внутренняго міра человѣка, на факты изъ нашихъ наблюденій надъ животными, есть пріемъ совершенно не научный. Животныя—суть элементы міра нашихъ представленій; мы судимъ о нихъ, объ ихъ жизни, съ точки зрѣнія человъка. Внутренній мірз ихъ, а стало быть, и мотивы ихъ дѣйствій, могли бы быть объяснены только ими самими.

Капитальный, для человѣка, вопросъ о свободѣ воли отвлекъ меня отъ разсматриваемаго, въ этомъ моемъ трудѣ, предмета.

Говоря предъ симъ о томъ—какимъ образомъ и въ какомъ видѣ вопросы, разработываемые въ высяхъ науки, проникаютъ въ умы людей вообще интеллигентнаго класса, я остановился на томъ, что, съ каеедръ учебныхъ заведеній, отъ имени науки, преподаются рѣшенія, которыя далеко нельзя признать за несомѣнные результаты точныхъ научныхъ изслѣдованій.

И такія рѣшенія провозглашаются предъ молодыми слушателями, сильно интересующимися всѣмъ тѣмъ, что́ изречетъ господинъ, имѣющій репутацію передового мыслителя и ученаго,—провозглашаются безъ заботы о томъ—какое дѣйствіе, утвержденія, выдаваемыя за результаты точной опытной науки, произведутъ на умы и сердца слушателей, а затѣмъ, и на другихъ людей, которые, относительно непосредственно слышавщихъ ученіе, могутъ тоже встать въ положеніе слушателей.

Преслѣдуя разныя цѣли, напримѣръ— цѣли политическія, господа, желающіе играть передовыя роли между своими согражданами, не стѣсняются призывать такъ-называемое послѣднее слово науки для

подкрѣпленія своего авторитета, или авторитета партіи, къ которой принадлежатъ.

28-го Августа, 1881 года, происходила конференція г. Поля Бера (Paul Bert), въ пользу "свободной, безплатной и свѣтской школы (école libre, gratuite et laïque)", въ XX Округѣ (Белльвиль) Парижа\*).

Г. Поль Беръ, "горячо рекомендуемый" знаменитымъ Президентомъ Палаты представителей Франціи, въ своей рѣчи, законченной при громѣ рукоплесканій, нападая на недостатки клерикальнаго воспитанія и образованія, сказалъ:

"Чѣмъ болѣе народы удаляются отъ религіи, тѣмъ болѣе они прогрессируютъ".

Г. Беръ, конечно, не можетъ быть причисленъ къ людямъ не свёдущимъ въ исторіи прошедшаго и въ исторіи своего времени. А потому, весьма странно слышать отъ него, съ трибуны, такое неправильное и несправедливое утвержденіе, и слышать тогда, когда, наоборотъ, утверждать возможно именно противоположное выставляемому имъ. Для того, чтобы убёдиться въ этомъ, стоитъ внимательно перебрать историческіе факты, и собрать свёдёнія (свёдёнія опубликованныя и которыя должны быть извёстны всякому, кто считалъ бы себя компе-

<sup>\*)</sup> Смотр. газету «Новое время», 1881 г., № 1970.

тентнымъ поучать, съ трибуны, о воспитаніи и образованіи) о результатахъ достигнутыхъ, въ нашемъ вѣкѣ, на земномъ шарѣ, дѣятельностью миссіонеровъ, евангелизирующихъ дикарей и вообще загрубѣлые народы.

Г. Беръ, рекомендуемый г. Гамбеттой, преслѣдуя общія съ нимъ политическія цѣли, вмѣстѣ съ тѣмъ хотѣлъ, вѣроятно, выказать себя — стоящимъ на высшей ступени достигнутаго человѣчествомъ знанія, дабы слова его имѣли двойной авторитетъ для слушателей.

Кто же станетъ отрицать, теперь, то́, что слова эти, сказанныя г. Беромъ, будутъ имѣть громадное вліяніе на умы—-какъ учениковъ и ученицъ безплатной и свѣтской школы, такъ и другихъ, весьма многихъ, старѣйшихъ, безъ сомнѣнія, годами, но одержимыхъ дѣтскою эпидеміею,—эпидеміею всякаго полуобразованія, *казаться*, по развитію, принадлежащими къ кругу тѣхъ передовыхъ людей, представители котораго, нынѣ, имѣютъ притязаніе распоряжаться судьбами просвѣщенной Франціи и вести ее по пути гражданскаго и умственнаго прогресса? Но, какое вліяніе, *направленіе* науки, можетъ имѣть на людей вовсе не читающихъ, на такъ-называемый народъ, для котораго наука и всякіе научные вопросы суть — terra incognita?

Безъ сомнѣнія, для людей этого слоя общества, наука, дѣйствительно, есть terra incognita. Но, направленіе науки, тѣмъ не менѣе, не можетъ не имѣть на нихъ вліянія, чрезъ ежедневное столкновеніе съ выставкою нравственнаго строя такъ-называемыхъ образованныхъ классовъ, находящихся съ ними въ неизбѣжномъ житейскомъ общеніи.

Направленіе это сказывается, простому человѣку, въ практикованіи всякимъ интеллигентомъ, считаемымъ имъ за ученаго, своихъ отношеній къ самому себѣ, къ другимъ людямъ, къ природѣ и къ Богу. Увольнительное свидѣтельство, напримѣръ, даваемое, въ наше время, иногда, направленіемъ, увольнительное свидѣтельство отъ строгаго подчиненія нравственному закону, удачно резюмированное, покойнымъ Достоевскимъ, выраженіемъ: "Все дозволено", — въ приложеніи его, интеллигентомъ, къ своимъ поступкамъ, на глазахъ простого человѣка, — дѣйствуетъ, силою примѣра, на послѣдняго тоже расшатывающимъ образомъ.

Какъ самъ интеллигентъ — можетъ быть, такъ и подражающій ему простолюдинъ — не замѣчаютъ, что это, по видимому, широко освобождающее правило повергаетъ ихъ въ рабство самаго низменнаго свойства, въ рабство животнымъ элементамъ своей натуры, которыми, наоборотъ, человѣкъ обязанъ стараться овладѣвать, и воленъ стараться, — что бы ни говорили, касательно послѣдняго, господа примиряющіеся съ естественною, будто бы, необходимостью обращенія между людьми увольнительныхъ отъ долга свидѣтельствъ.

Наблюдавшій внимательно самую сокровеннѣйшую глубь человъческой души, Достоевский, въ своемъ романѣ "Братья Карамазовы", выказалъкакъ частое повтореніе утвержденія: "Все дозволено", въ разговорахъ, и практикование его, отъ имени какъ бы науки, молодымъ бариномъ, въ присутствіи слуги (Смердянова), повліяло на посл'вдняго. Едва выучившійся грамоть, но уже одержимый болѣзнью казаться, себѣ и другимъ, стоящимъ, по уму, выше простолюдина, живя въ полуобразованной средь, не стъсняющейся его присутствіемъ, Смердяковъ ловитъ упоминаемое правило ("Все дозволено") въ словахъ и поступкахъ выше его стоящихъ людей, и, въ особенности, замѣчаетъ, что оно одобряется человѣкомъ, какъ ему представляется ученымъ (Иваномъ Карамазовымъ), кончившимъ курсь въ университетѣ, и-одобряется какъ результать будто бы пріобрётенныхь послёднимь знаній.

8

Сообразно этому правилу, при встрѣтившихся обстоятельствахъ, Смердяковъ позволяетъ, и самъ, себѣ дѣйствовать Безъ этого, онъ, вѣроятно, не пришелъ бы къ преступленному рѣшенію, послѣдствія котораго весьма быстро и изгрызли его.

Вы думаете, что народъ не замѣчаетъ выказываемаго, иногда и не намъренно, ученымъ господиномъ, равнодушія или неуваженія къ тому, что онъ (народъ) считаетъ безусловной святыней, ---не замѣчаетъ, напримъръ: что, прівхавшій изъ ученія баринъ (часто еще и мальчикъ) пройдетъ мимо церкви, не снявъ шапки; что онъ неуважительно отнесется къ отцу или къ матери, пренебрежительно или не почтительно къ покойнику \*); что, на судѣ, иногда, ученый господинъ, всякими неправдами, старается оправдать явнаго вора и убійцу, и, при разборѣ тяжбы, доставляетъ, своимъ краснорѣчіемъ, побѣду сторонѣ не правой; что онъ (ученый господинъ) спустя рукава исполняетъ свои служебныя обязанности; что нравственная оцёнка поступковъ у него неустойчивая и мёняется сообразно обстоятельствамъ и расположенію духа...

Все это, повѣрьте, замѣчаетъ простолюдинъ, и... когда, выучившись грамотѣ и начиная читать, онъ не имѣетъ, передъ глазами, назидательнаго при-

<sup>\*)</sup> Нельзя отрицать того, что многіе изъ цивилизованныхъ людей считаютъ всѣ счеты съ личностями покойниковъ поконченными.

мѣра въ ученомъ, не видитъ того, что́, одно, обусловливаетъ раціонально превосходство ученаго надъ неученымъ, то, весьма легко рождающееся, стремленіе казаться стоящимъ, по уму, не ниже ученыхъ господъ, охватываетъ его не съ меньшею силою, чѣмъ васъ...

Можно выяснить это довольно простымъ уподобленіемъ. Не смотря на всю скудость смысла фрака, какъ одежды, едва грамотные люди, слуги, любятъ надѣвать фраки своихъ господъ, дабы казаться, въ средѣ своихъ, стоящимъ выше ея по образованію.

Изъяты ли, вовсе, люди и интеллигентнаго класса отъ этой страсти – облекаться во фраки людей, считаемыхъ, заслуженно или незаслуженно, въ научномъ мірѣ, передовыми?

Многое можно еще сказать въ подтверждение моей тезы; но сказаннаго, мнѣ кажется, уже достаточно для выяснения ея справедливости.

Я стою на томъ: что направление движенію знанія даютъ ученые иниціаторы; что направление это проводится, въ умы и въ жизнь культурнаго класса, разными популяризаторами и истолкователями, часто легкомысленно относящимися къ тому какое вліяніе, на умы, можетъ имѣть, новое ученіе, а иногда, дѣлающими изъ популяризаціи гешефты и устроивающими свою ученую карьеру, въ расчетѣ

на пагубное расположеніе культируемаго класса казаться стоящимъ на степени культуры далеко ему не принадлежащей; что, въ жизнь и въ умы народа, направленіе проводится поведеніемъ и примѣромъ культурнаго слоя. Напримѣръ, нравственная расшатанность людей этого слоя, прикрываемая рыночною научною мантіей, даетъ низшему классу какъ бы право на весьма легкое отношеніе къ тому, что, во всѣ времена, признавалось священнымъ истинно передовыми умами эпохъ, и въ чемъ, конечно, гораздо болѣе смысла, и научнаго смысла, чѣмъ во всемъ полуобразованіи псевдо-культурнаго класса

Простодушный крестьянинъ, повергающійся, съ горячею вѣрой, и съ полнымъ смиреніемъ, въ прахъ, предъ старою иконой, помѣщенной въ углу его темной избы, и, вмѣстѣ съ тѣмъ (какъ Проклз Севастьяновз, въ поэмѣ Некрасова "Морозз красный носз"), строго выполняющій свои обязанности, — какъ ни ограниченъ былъ бы кругъ его дѣятельности; Некрасовская же старуха, цѣлую ночь, безсонно, ворочающаяся на печи, горько скорбящая о своихъ грѣхахъ (о ропотѣ на благостъ Господню, когда забрили у нея сынка; о томъ, что въ постъ испила молока; о томъ, что, разъ, съ ходу, съ ходу-то крестнаго, ушла съ паренькомъ) и тоскливо восклицающая: "Вся-то грѣшна я, грѣшна!", несравненно ближе подходятъ къ идеалу человѣка, чѣмъ культурный и самодовольный попугай, безъ надлежащей пов'трки, нахватавшій, изъ разныхъ модныхъ научныхъ книгъ, разныхъ идей, а иногда, и просто мудрёныхъ словъ, и повторяющій ихъ для того, чтобы казаться стоящимъ не ниже послѣдняго слова науки.

И такіе псевдо-культурные люди, далекіе, въ дъ́йствительности, отъ нравственнаго выдисциплинированія себя самымъ строгимъ образомъ, – выдисциплинированія, требующагося необходимо отъ учителя (будь онъ: писатель, ученый, профессоръ), претендуютъ быть указателями въ реформахъ общественнаго строя!

Виѣсто того, чтобы, пользуясь пріобрѣтенными познаніями, указывать, простымъ людямъ, лучшую дорогу къ истинному благополучію, они, – бренча, предъ ихъ глазами, пестрыми и блестящими погремушками, – выводятъ ихъ въ долину запуствнія, гдѣ и сами не находятъ никакихъ дорогъ.

Какъ кстати было бы сказать имъ то́, что́, извъстный всѣмъ Шильонскій узникъ Бониварз (François de Bonivard), Пріоръ Пріорства Св. Виктора (Pays de Vaud) въ Швейцаріи, отвѣтилъ, когда былъ еще на свободѣ, разнымъ вліятельнымъ лицамъ, его сосѣдямъ (около 1529 года), которые, нѣсколько уже ознакомившись съ движенісмъ реформаціи, начинавшимъ проникать и въ ихъ страну, —

обратились къ нему за совѣтами касательно возможной у нихъ реформы.

Вотъ отвѣтъ Бонивара:

"Было бы, конечно, желательно, чтобы зло, существующее среди насъ, было устранено, — лишь бы только замѣнено оно было настоящимъ добромъ. Вы горите желаніемъ реформы нашей церкви; но, какъ можете реформировать ее — вы, какъ могутъ ее реформировать такіе безобразники, какъ вы (difformes que vous êtes)? Вы жалуетесь на то́, что ваши священники и монахи — сластолюбцы; а сами вы: развѣ вы — не сластолюбцы? Вы жалуетесь, что они — игроки и пьяницы; а сами вы: развы вы — не игроки и не пьяницы? Ненависть, питаемая вами къ нимъ, происходитъ ли отъ противоположности комплекцій. Нѣтъ. Скорѣе: не происходитъ ли она отъ сходства?

"Вы имѣете намѣреніе отдѣлаться отъ вашего духовенства и замѣнить его настоящими министрами Евангелія. Это, въ сущности, было бы большимъ благомъ, но вышло бы не хорошо на вашъ взглядъ, — на взглядъ людей, не понимающихъ другого благополучія, кромѣ свободы пользоваться удовольствіями, разрѣшаемыми имъ священниками. Министры Евангелія захотятъ реформировать пороки, и тогда... тогда-то, именно, вы сильно и разгнѣваетесь. Послѣ того, какъ вы ненавидѣли священниковъ за то́, что они слишкомъ похожи на васъ, вы будете ненавидѣть замѣнившихъ ихъ Пастырей за то́, что эти послѣдніе слишкомъ на васъ не похожи.

"По этому, — если вы желаете мнѣ вѣрить, сдѣлайте одно изъ двухъ:Если вы хотите оставаться все такими же безобразниками, то не находите страннымъ—что и другіе оказываются такими же безобразниками; если же вы хотите реформировать ихъ. то начинайте, сами, съ того, чтобы указывать имъ дорогу".

Одинъ Французскій писатель \*), преждевременно умершій, писалъ между прочимъ: "Въ дѣлѣ метафизики, я осмѣливаюсь помѣщать ребенка выше добраго и умнаго крестьянина-землепашца, ничего не читавшаго. Какіе изумительные вопросы! Сколько смѣлости, правоты, сколько простоты и глубины въ манерѣ ребенка ставить проблемы! Какая` готовность и какое терпѣніе выслушивать дѣлаемые ему отвѣты! И, часто, какое простодушное, наивное

\*) Jules Lequier.

сожалѣніе о томъ, что онъ не можетъ понять послѣдніе.

"Къ несчастію, сдѣлавшись человѣкомъ, ребенокъ утрачиваетъ скромность съ ея преимуществами. Но, не вполнѣ по винѣ его происходитъ даже и это. Языкъ его обманываетъ; примѣръ увлекаетъ; неумѣстный авторитетъ мучаетъ. Хорошими качествами ребенка пользуются для того, чтобы соблазнять его; и онъ привязывается, къ заблужденіямъ, ему передаваемымъ, всею силою горячаго и добраго расположенія, питаемаго имъ къ тѣмъ, которые обѣщали дать ему истину".

Я не могу съ этимъ не согласиться.

Всякій изъ насъ, конечно, изумлялся тѣмъ вопросамъ, которые, иногда, задавалъ ему ребенокъ. Болѣе того, многіе сознаются, что бываютъ случаи, когда затрудняешься даже что отвѣчать, потому что сущность вопросовъ бываетъ такъ глубока и серьёзна, что отвѣчать можно только лишь прежде подумавъ не мало.

Я обратилъ на это вниманіе потому, что, отъ отвѣтовъ на серьёзные вопросы ребенка, зависитъ многое: зависитъ нравственное настроеніе подростающаго человѣка.

Поэтому, какъ родителямъ и близкимъ людямъ, окружающимъ ребенка, – естественно признающаго ихъ авторитетъ, – такъ воспитателямъ и учителямъ—надо быть очень осторожными въ даваемыхъ отвѣтахъ. Осторожно должно быть и передаваемое наученіе. Ребенокъ любознателенъ; но онъ и довѣрчивъ, — довѣрчивъ, въ особенности, къ тѣмъ, кого любитъ.

Неоспоримо, также, и то, что, когда ребенку, на вопросы его о людяхъ и о ихъ различныхъ отношеніяхъ, даютъ отвѣты способные возвысить, въ его понятія, достоянство и значеніе человѣка, тогда онъ оказывается весьма довольнымъ, радуется, какъбы торжествуетъ даже, и какая-то особенная бодрость замѣчается во всемъ его существѣ. Такіе отвѣты, должно быть, подтверждаютъ, для ребенка, идеаль человъка (находящійся, въ зародышь, въ разумь каждаго), постоянно, хотя и невполнѣ опредѣленно, витающій предъ его умственными очами, въ его неиспорченномъ воображении. Разсказы – о высокихъ поступкахъ, совершаемыхъ людьми, о простой и честной жизни многихъ -- воспитываютъ его духъ и укрѣпляють энергію, стремящуюся ко всему доброму. Въ книгѣ моей "Разъискатели истины", я говорилъ, между прочимъ, что чтеніе, дѣтямъ, произведеній Купера и подобныхъ ему писателей, есть одно изъ могущественнѣйшихъ средствъ для нравственной культуры формирующагося человѣка. Здѣсь, я повторяю тоже самое, и вполнѣ убѣжденъ, что не ошибаюсь.

Въ Критики Практическаго разума Канта, мы читаемъ: "Разскажите десятилѣтнему ребенку исторію человѣка, котораго хотѣли увлечь на сдѣланіе ложнаго показанія, --- хотѣли увлечь, сначала, блестящими объщаніями, потомъ, самыми ужасными угрозами, наконецъ-физическими истязаніями и правственными мученіями, ставя спасеніе семейства этого человѣка въ зависимость отъ его покорности,-и скажите, слушающему васъ ребенку, что человѣкъ, про котораго вы разсказываете, не сдался на объщанія, не испугался угрозъ, устояль противъ пытки и казни близкихъ ему людей; передайте все это, и... вы увидите, какъ вашъ юный слушатель будетъ переходить, постепенно, отъ простого одобренія къ восхищенію, отъ восхищенія къ изумленію, къ глубокому почитанію, къ благоговѣнію, и, наконецъ, пожелаетъ самъ достичь такого же величія души, и даже быть на мѣстѣ благороднаго мученика" \*).

Если же, напротивъ, на задаваемые, ребенкомъ, вопросы, ему, необдуманно, даются отвѣты, способные, въ его глазахъ, унизить достоинство и значеніе человѣческой личности, то онъ (ребенокъ) явно огорчается, перестаетъ распрашивать, — какъ-бы чувствуя нѣкоторое смущеніе, — и въ существѣ его

٦.

<sup>\*)</sup> Смотр. «Разъискатели истины» Ипполита Панаева. 1878 г. Томъ I, Методологія практическаго разума, стр. 354.

замѣчается вообще упадокъ жизненной энергіи Смущаетъ его, конечно, несогласіе представляемой ему дѣйствительности съ постоянно витающимъ предъ нимъ идеаломъ.

Здѣсь я замѣчу, кстати, что весьма вѣроятно то́, что многіе хорошіе люди, если и сердятся на другого человѣка, то потому, — можетъ быть и не сознательно для самихъ себя, — что не находятъ, въ немъ, согласія съ тѣмъ идеаломъ человѣка, котораго они, естественно, расположены любить, не находятъ въ немъ того человъка, какого, естественно, предполагаютъ.

Понятно, теперь, поэтому, — къ какому результату могутъ привести незаботливыя воспитаніе и обученіе, неосторожно и необдуманно дающія отвѣты, и забывающія, что ими именно и формируется человѣкъ.

Смотрѣли ли вы, когда-нибудь, внимательно, въ глаза ребенка?... Вспомните этоть свѣтлый, ясный, довѣрчивый, можно сказать—святой взоръ. Затѣмъ, представьте себѣ взоръ того же мальчика, или той же дѣвочки, чрезъ нѣсколько лѣтъ (и вовсе не чрезъ много лѣтъ), въ тотъ моментъ, когда рука ихъ берется за револьверъ для того, чтобы,—болѣе или менѣе обдуманно, — покончитъ счеты съ жизнью... Не дрогнетъ ли,—представивъ себѣ этотъ взоръ, ваше сердце, когда вы подумаете, что, можетъ быть, и ваше неосторожное, легкомысленное слово прибавило яду въ. чашу горечи, отуманившей формировавшуюся интеллигентность?

Увѣрены ли же теперешніе руководители и учителя, считающіе, —добросовѣстно, быть можетъ, но легкомысленно, — нынѣшнее матеріалистическое направленіе вполнѣ научнымъ, а потому, — не сознательно, конечно, — убивающіе, въ самомъ раннемъ возрастѣ, у обучаемаго, вѣру въ достоинство и значеніе человѣка, — увѣрены ли они, что съумѣютъ выставить, въ поле человѣческой дѣятельности, такихъ бодрыхъ и здоровыхъ нравственно субъектовъ, какихъ они желали бы видѣть въ этой дѣятельности?

Смѣю думать, что многіе, — многіе даже изъ тѣхъ, которые ставятъ себѣ такой вопросъ, -- вовсе не увѣрены въ этомъ.

Кантъ говоритъ: "Именно чувствомъ ихъ личнаго достоинства надо пріучать людей къ уваженію своего долга, и къ тому, чтобы они уважали добродътель. Это есть — и побужденіе самое сильное, и единственное основаніе всякой хорошей методы нравственности".

Но врядъ ли чувство личнаго достоинства можетъ воспитаться въ людяхъ, когда, — въ теченіи именно тѣхъ лѣтъ, когда формируется человѣкъ, постоянно сквозятъ во всякомъ наученіи, и проводятся, болѣе или менѣе прямо, отъ имени естественной науки, нижеслѣдующія ея заключенія:

"Откуда бы человѣкъ ни произошелъ и какова бы ни была его судьба, но, для антрополога, онъ навсегда останется млекопитающимъ съ самой сложной организаціей, нуждами и болѣзнями, и съ самымъ развитымъ мозгомъ, способнымъ къ произведенію удивительнѣйшихъ отправленій. Какъ млекопитающее, человѣкъ подверженъ тѣмъ же законамъ, какъ и всѣ остальныя животныя; какъ таковое, онъ раздѣляетъ и участь всѣхъ животныхъ. Какъ отдѣльный индивидуумъ, человѣкъ рождается, плодится и умираетъ. Какъ цѣлое же человѣчество, онъ испускаетъ яркій свѣтъ, и размножается подобно свѣтиламъ, освѣщающимъ міры, но въ концѣконцовъ потухающимъ \*)".

Не поддержитъ и не ободритъ, позднѣе, юношу, напитавшагося, мало-по-малу, вышеприведенными будто-бы научными идеями, и современная философія, — и именно та, которая имѣетъ, нынѣ, громадное распространеніе, въ особенности въ — Германіи. Я говорю о философіи Гартмана, заключенія которой могутъ быть резюмированы такъ:

"Счастіе существуеть лишь съ царствомъ минеральнымъ.

<sup>\*)</sup> См. Антропологія Топинара, переводъ, стр. 518.

"Мнимыя блага жизни могутъ быть классифицированы такъ:

"1) Тѣ блага, которыя соотвѣтствуютъ состоянію чистой безразличности, чистой индифферентности, и не представляютъ ничего болѣе, какъ отсутствіе нѣкоторыхъ видовъ страданія. Эти блага суть: здоровье, молодость, благосостояніе (le bien-être).

"2) Тѣ, которыя служатъ лишь къ тому, чтобы реализировать цѣли постороннія, чуждыя, и которыя оказываются пустыми, обманчивыми мечтами, съ того момента, когда ихъ принимаютъ за цѣли настоящія. Эти блага суть: желаніе богатства и власти, или чувство чести.

"З) Тѣ, которыя, въ среднемъ выводѣ, причиняютъ гораздо болѣе страданія, чѣмъ удовольствія. Эти блага суть: аппетитъ (la faim), любовь физическая.

"4) Тѣ, которыя основываются на иллюзіяхъ, на заблужденіяхъ, долженствующихъ быть разсѣянными съ прогрессомъ интеллигентности. Эти блага суть: любовь-чувство (l'amour-sentiment), благочестіе, надежда.

"5) Тѣ, которыя ясно признаны какъ зло, но которыя принимаютъ дабы избѣжать золъ еще болѣе ужасныхъ. Эти блага суть: трудъ, женитъба.

"6) Наконецъ, тѣ, которыя, дѣйствительно, приносятъ болѣе удовольствія, чѣмъ горя; но удоволь-

ствіе отъ коихъ, болѣе или менѣе, покупается горемъ, и которыя, къ тому же, могутъ быть удѣломъ числа людей сравнительно небольшого. Эти блага суть: искусство и наука".

Таковъ балансъ жизни, начертанный извѣстнымъ современнымъ философомъ, претендующимъ на знакомство съ послѣдними выводами опытныхъ иаукъ, что́ и дѣлаетъ его, въ глазахъ молодежи, ищущей заключеній точной науки, заслуживающимъ того довѣрія и уваженія, каковыми онъ между ними и пользуется \*). Каро́ (Caro), членъ французской Академіи, изъ книги котораго \*\*) мы взяли вышеприведенное мѣсто, справедливо говоритъ: "Зло имѣется въ мірѣ; и, безъ сомнѣнія, имѣется его въ мірѣ не

\*) Въ книгѣ моей «Пути къ раціональному міровоззрѣнію», на страницахъ 94 и 95, помѣщено, по этому поводу, нижеслѣдующее:

Въ одномъ изъ современныхъ романовъ, приведенъ разговоръ между собою молодыхъ людей, считающихъ себя передовыми. Одинъ изъ разговаривающихъ выражаетъ слѣдующія мнѣнія:

«Нирвана — основной принципъ всякой логической системы мышленія...Гартманъ самый послѣдовательный позитивисть нашего времени... Гартманъ довелъ критическій анализъ до крайнихъ предѣловъ....»

«Пессимистическое міровоззрѣніе ставить базисомъ непреложную истину, что, даже при самыхъ благопріятныхъ условіяхъ, фактъ существованія есть печальная необходимость давить другихъ, или быть самому давимымъ; это подтверждается всѣми данными науки. Дарвивъ прямо указываетъ на роковую необходимость борьбы за существованіе, а Геккель въ своей Natürlichen Schöpfungs geschichte...»

\*\*) «Le pessimisme au XIX Siecle», par E. Caro.

мало; но худшее изъ золъ-это-проклятіе на существованіе, отреченіе отъ жизни".

И въ самомъ дѣлѣ, что могутъ создать псевдонаучныя мнѣнія, подобныя тѣмъ. которыя мы привели?

Нѣсколько человѣкъ, изъ тысячи, не выдержатъ такого ученія, и, сопоставляя вмѣстѣ и то́, что̀ говоритъ антропологъ, и то́, что́ говоритъ модный философъ, припомнятъ мнѣнія послѣдняго, что "счастіе существуетъ лишь съ царствомъ минеральнымъ", и размозжатъ себѣ головы. Они сдѣлаютъ это, утративъ симпатію и должное уваженіе къ истинному значенію каждой отдѣльной человѣческой личности, естественно живущія въ ребенкѣ; ибо, люди, которые истинно уважаютъ и любятъ челоелька, какъ въ самомъ себѣ, такъ и въ другихъ, не убиваются и не убиваютъ.

Бо́льшая часть молодыхъ людей не сдѣлаетъ, конечно, этого, и устоитъ кое-какъ на ногахъ; но умственный и нравственный строй жизни окажется у нихъ расшатаннымъ, и чувство достоинства особой человѣческой личности у многихъ будетъ убито.

Надо надѣяться, однако, что многіе также отнесутся, къ такимъ ученіямъ, съ раціональной критикой, а иные даже, съ сознаніемъ права говорить отъ имени науки, отвернуться отъ нихъ, и подивяться дерзновеннымъ притязаніямъ, нѣкоторыхъ

Υ.

модныхъ современныхъ ученыхъ, отвѣчать, — и отвѣчать такъ, какъ они отвѣчаютъ, отъ имени будто-бы точной опытной науки, — на такіе вопросы, на какіе упоминаемая наука никогда не будетъ въ состояніи отвѣчать.

Мнѣ возразять:

"Но многіе ли знакомы съ выводами антропологіи и философіи Гартмана?"

На это я отвѣчу, что, если и не весьма многіе знакомятся съ ними (съ этими ученіями) непосредственно, сами и серьёзно, то всѣ, или, пожалуй, почти всѣ учащіеся знакомятся съ ними чрезъ посредство ходячаго вокругъ ихъ мнѣнія, выражающагося, болѣе или менѣе ясно, какъ въ разговорахъ такъназываемыхъ людей науки и товарищей, считаемыхъ болѣе другихъ развитыми, такъ и въ книгахъ, признаваемыхъ, этимъ же ходячимъ мнѣніемъ (распространяющимся какъ модный покрой платья), передовыми, въ книгахъ, гдѣ выводы антропологіи, а иногда, и философіи Гартмана просвѣчиваютъ весьма часто.

Такъ, въ брошюрѣ моей: "Nosce te ipsum", я замѣчалъ, что бо́льшая часть людей (интеллигентнаго слоя) принимаетъ убѣжденіе въ механическомъ строѣ міра на втори въ авторитетъ знаменитыхъ ученыхъ... "Не громкія ли имена ученыхъ",--говорилъ я: – "не третированіе ли, --совершенно добро-

совѣстно, быть можетъ, но необдуманно, — литературой, ѝ даже самой легкой изъ ея отраслей, при случаѣ, вопроса о механизмѣ, какъ дѣла уже рѣшеннаго; не третированіе ли такимъ же образомъ вопроса, иногда, и школьной наукой; не легкомысленные ли разговоры, не неосторожные ли отзывы наши по этому предмету при дѣтяхъ даже, — не все ли это, а не что-либо другое и болѣе серьёзное,

ли это, а не что-лиоо другое и оолье серьезное, пріучаеть людей къ убѣжденію – видѣть въ человѣкѣ, разсматриваемомъ во всей его цѣлости, одно изъ мелкихъ звеньевъ естественной механической пѣпи?"...

Пагубная страсть казаться есть результать нераціональнымъ путемъ шествующей цивилизаціи. Надо, — видите ли вы, — интеллигенту, непремѣнно казаться стоящимъ на уровнѣ съ людьми принявшими послѣдніе выводы науки. Постоянная же забота казаться дѣлаетъ то́, что мнѣнія, въ которыя желали рядиться изъ моды, становятся уже обычною одеждой, хотя одежда эта, порою, оказывается и очень неспокойною.

Не на знаніе ополчаюсь я, —какъ могуть, пожалуй, подумать нѣкоторые люди, не вникнувъ внимательно въ смыслъ, какъ настоящаго моего труда, такъ и прежнихъ разъисканій, вошедшихъ въ книги мон "*Passuckameлu истины"*, "*Пути къ раціональному міровоззрънію"*, и въ брошюру, мою же, "*Nosce te ipsum"*, — не на науку нападаю я, а нападаю на *направленіе* современной науки, на незаботливое отношеніе къ результатамъ того, что́ она провозглашаетъ своимъ точнымъ завоеваніемъ.

Для блага людей, моихъ братьевъ, для Кузьмы, для Франсуа, для Фридриха, для Джемса, для Анкаса, а не для безличной отвлеченности "человѣчество" (ибо, пора озаботиться о человъкъ такимъ образомъ, какимъ озабочивался о немъ Христосъ, озаботиться объ отдѣльномъ человѣкѣ, о лицѣ), я желаю, чтобы на знамени объединяющей науки,—на которое должны быть устремлены взоры всѣхъ отдѣльныхъ спеціальныхъ знаній,—были начертаны не слова резюмирующія громкую, въ руку человѣческой распущенности бьющую типотезу "Боръба за существованіе", а другія слова, выражающія истинную цѣль знанія, условіе благополучія человѣка на

землѣ, и гарантію нескончаемой пребываемости человѣческаго духа въ общей вселенной: "Борьба, въ намъреніяхъ и на дълъ, съ борьбою за существованіе, или—самосовершенствованіе".



О всемъ, что вліяетъ на умственное и душевное настроеніе людей, умѣстно говорить въ настоящемъ трудѣ моемъ, цѣль котораго ясно высказана, въ немъ, выше сего.

· V.

Поэтому, я надѣюсь, что читатель не найдетъ страннымъ, что я поведу, ниже сего, рѣчь о вопросахъ вѣчно и неотступно встающихъ на всѣхъ путяхъ мысли, стремящейся къ истинному знанію.

Въ книгѣ г. Эрнеста Навиля "Логика гипотезы", переводъ которой, сдѣланный мною, я печатаю нынѣ, — читатель прочтетъ мнѣнія, касательно упоминаемыхъ вопросовъ, двухъ знаменитыхъ ученыхъ нашего вѣка, обладавшихъ, неоспоримо, геніемъ.

Ученые эти: математикъ и физикъ Ампера (Ampère) \*), и физикъ Френелъ (Fresnel) \*\*).

\*) Амперъ (André Marie Ampère): профессоръ математики и физики во Франціи, генеральный инспекторъ университета, членъ Академіи (Института); родился въ Полемьё (Polemieux), близъ Ліона, въ 1775 г.; скончался въ 1830 году.

\*\*) Френель (Jean Augustin Fresnel) род. въ 1788 году;

"Амперъ полагалъ, что существованіе души и существованіе Бога суть вопросы поддающіеся научному доказательству столь же несомнѣнному, сколь несомнѣнно доказательство высокихъ вопросовъ астрономіи. Френелъ надѣялся поднять эти утвержденія на такую высокую степень раціональной очевидности, что они будутъ стоять, наконецъ, внѣ всякаго оспориванія" \*).

Мнѣнія, выраженныя знаменитыми учеными, и, къ тому же, *физиками*, весьма натурально заставили меня не мало думать. Для человѣка, отдавшагося дѣлу разъискиванія путей къ раціональному міровоззрѣнію, мнѣнія ученыхъ такой отрасли знанія не могли не оказаться стимуломъ къ усиленной и непрерывной работѣ мысли.

Уже и прежде, въ моихъ книгахъ, я приступалъ къ упоминаемымъ вопросамъ, и старался уяснить нуть къ научному разъисканію того, что́ чувствовалось истиннымъ. Въ книгѣ моей "Пути къ раціональному міровоззрѣнію", я вступилъ на раціональную дорогу. Въ брошюрѣ моей "Nosce te ipsum", я продолжалъ, на этой дорогѣ, мои изслѣдованія, и указалъ́ на выводы.

сконч. въ 1827 г. Извѣстенъ, главнымъ образомъ, своею теоріею свотил.

\*) Смотр. «Логика гипотезы» Эрнеста Навиля, переводъ Ипполита Панаева, стр. 107.

×.

Digitized by Google

Здѣсь, я даю результать моихъ новыхъ размышленій, которыя велись въ прямой связи съ тѣмъ, что́ мною уже было изложено въ упоминаемыхъ книгахъ.

Изъ результатовъ моихъ упорныхъ умственныхъ усилій оказывается, что надежды Ампера и Френеля не неосуществимы. Смѣю думать, что разъясненія мои даютъ элементы (кажущіеся мнѣ вполнѣ раціональными) для постановки утвержденій о "существованіи Бога и души" внѣ оспориванія, —если не считать — реальнымъ существованіемъ — только то́, что́ мы ощупываемъ своими собственными руками. Для тѣхъ серьёзно мыслящихъ людей, которые не станутъ утверждать, что — только лишь осязаемое собственными руками — имѣетъ реальное существованіе, доводы мои, — опятъ осмѣливаюсь думать, должны казаться вполнѣ раціональными и научными.

## 1.

Въ брошюрѣ моей "Nosce te ipsum", на страницахъ 27 и 28, я писалъ:

"Въ концѣ 1 Отдѣла второй части моей книги "Пути къ раціональному міровоззрѣнію", я говорилъ, что весьма важно разобрать значеніе глагола "быть", и анализировать это слово самымъ тицательнымъ образомъ. Далѣе, разбирая значеніе этого слова и

восходя отъ положенія къ положенію, я пришелъ къ заключенію, что бытіе вообще не можетъ быть безъ противостоящаго ему сознанія, что сознаніе есть не способность, а условіе всякаго бытія, и къ выраженію этой мысли въ формѣ вопроса:

"Могло ли что-либо быть изъ того, что было, есть или произошло, если бы, вначаль, не было бы сознанія, не было бы Слова? \*).

"Положеніе это вышло, само собою, изъ аргументаціи, отправившейся отъ желанія разобрать слово "быть", а не въ виду мнѣнія предвзятаго, принятаго уже предварительно.

"Тѣмъ не менѣе, оказывается, что положеніе это весьма близко подходитъ къ стихамъ 1, 2, 3, Главы 1, Евангелія Святого Іоанна \*\*).

"Всякій, кто упорнѣе и глубже станетъ вдумываться въ смыслъ или значеніе глагола "быте", несомнѣнно придетъ къ вышеприведенному положенію, то-естъ къ тому заключенію, что нелѣпо мыслить—бытіемг--какое-либо состояніе міра, въ которомъ совершенно отсутствовало бы сознаніе. Само уже употребленіе глагола "быть", въ какомъ бы то ни было его видѣ, само уже оно, влечетъ за собою признаніе термина противостоящаго утверждаемому

<sup>\*)</sup> Смотр. «Пути къ раціональному міровоззрѣнію», Часть II, стр. отъ 124 до 137.

<sup>\*\*)</sup> Равно какъ и къ стихамъ 4 и 5.

бытію, а именно, признаніе — сознанія. То́, что́ мы называемъ бытіемъ, есть необходимо опредвленное. Опредпляетъ сознаніе, и, какъ опредвляющее, оно первѣе бытія. Сознаніе, это — первое. Не бытіе опредѣляетъ сознаніе, а сознаніе опредѣляетъ бытіе.

"Не обязываетъ ли это людей мыслящихъ и ученыхъ обратить вниманіе на то́, что́ должно встать въ основу точекъ отправленія для всякихъ разъисканій,—не только въ области философскаго мышленія, но и въ области положительныхъ наукъ".

Вотъ, что было помѣщено, въ брошюрѣ моей "Nosce te ipsum", въ развитіе идеи, которую я началъ проводить въ книгѣ моей "Пути къ раціональ ному міровоззрѣнію".

Стимулируемый мнѣніями Ампера и Френеза, помѣщаю здѣсь продолженіе моей аргументациона развитіе идеи, высказанной мною ясно, впервые, въ послѣдней изъ вышеупоминаемыхъ моихъ книгъ.

2.

Мысль-ощущеніе "естъ", или наружное выраженіе этой мысли-ощущенія словомъ "естъ", означаетъ—непосредственное признаніе и утвержденіе факта жизни въ ея ощущеніяхъ и представленіяхъ. Между мыслями-ощущеніями: "святло", "темно",

"красно", "тяжело", "горячо", и субъектомъ мыслящимъ – ощущающимъ, конечно, уже подразумѣвается утвержденіе, мыслей-ощущеній: "свътло", "темно", "красно", "тяжело", "горячо", мыслью–

ощущеніемъ "есть". "Есть" означаетъ отношеніе мыслящаго - ощущающаго, представляющаго, сознающаго къ мыслимому - ощущаемому, представляемому, сознаваемому. Поэтому, мыслить - ощущать и говорить "есть" или "было"— значитъ уже предполагать какое-либо сознаніе.

Слѣдовательно, мыслить-говорить "есть" или "была", утверждая бытіе чего-либо, или бытіе какого-либо состоянія міра, въ которомъ совершенно отсутствовало бы какое-либо сознаніе, — это — абсурдъ, нелѣпость; ибо, какимъ образомъ можетъ существовать отношеніе, когда одного изъ терминовъ или членовъ отношенія не имѣется?

· Говорить, напримѣръ, про какой-либо "камень", что онъ былг, когда не существовало никакого сознанія,—это все равно (если не подразумѣвать вѣчнаго присутствія Божьяго сознанія), что признавать то́, что самъ каменъ имѣлъ сознаніе своего бытія.

То́, что́ мы называемь—нашима мірома, всѣ отдѣльные элементы міра, изъ которыхъ онъ мною составляется, человѣкъ, насколько онъ, какъ представленіе, становится, самъ, объектомъ моего ясубъекта сознанія—имѣютъ бытіе относительное, суть относительно меня, какъ субъекта сознанія. Все это суть предметы мои, предметы, человѣческаго, во мнѣ, сознанія \*).

Если не имѣлось бы моего сознанія, то-естьчеловѣческаго сознанія, то не имѣлось бы и міра человѣческаго сознанія, не имѣлось бы бытія существующаго только лишь относительно меня.

Если не имѣлось бы ушей (сенса слуха), то не было бы и міра слуха; если не имѣлось бы сенса осязанія, то не было бы и міра осязанія; если не имѣлось бы глазъ (сенса зрѣнія), то не было бы и міра зрѣнія, и т. д. Если не имѣлось бы всѣхъ пяти сенсовъ и синтезирующаго впечатлѣнія сенсовъ человѣческаго разсудка, то не было бы и міра человъческихъ представленій.

Если бы вы проникли въ такое мѣсто на земномъ шарѣ, гдѣ никогда не ступала нога человѣческая, — въ одну, напримѣръ, изъ неоткрытыхъ еще верхнихъ долинокъ Швейцарскихъ Альповъ, — и встрѣтили бы тамъ нючто невиданное никогда умственнымъ взоромъ, то, вы, опредѣляя это

<sup>\*)</sup> Но, сознаніе мое, сознаніе опредѣляющее, ставящее предметы? Оно, само это сознаніе, только лишь непосредственно чувствуемое, а не опредѣляемое, не можетъ быть таковымъ предметомъ, Ибо: какимъ образомъ *опредъляющее*, ставящее предметъ, могло бы сдѣлаться, само для себя, *опредълясмымъ* и предметомъ? Какъ предметъ познанія, какъ нѣчто опредѣляемое, можетъ оно быть только для высшаго сознанія.

нючто, сообразно вашимъ человѣческимъ познавательнымъ средствамъ, давали бы ему, нѣкоторымъ образомъ, рожденіе — какъ предмету вашего міра представленій, и проявили бы, въ этомъ мірѣ, въ нѣкоторомъ родѣ, свою творческую силу, творче-

скую силу сознанія. До васъ, это *нючто*, такъ-сказать не было для міра представленій, не существовало для него.

Мнѣ, конечно, могуть возразить:

"Да̀; человѣкъ опредѣлилъ это иючто: это правла. Но, до него, до встрѣчи съ человѣкомъ, оно было же, все-таки, — было какимъ-нибудь образомъ?.. Можете ли вы отвѣтить — чюмъ это нючто, тогда, было"?

Я отвѣтилъ бы:

— Да̀: было; но, для того, чтобы сказать "какима образома", надо предполагать какое-либо сознаніе. Все, что́ можно сказать, это то́, что оно, это иючто, было тѣмъ, чѣмъ ему надлежало быть—для того, чтобы быть воспринятымъ человѣкомъ таковымъ, каковымъ его воспринялъ человѣкъ.

И я полагаю, что никто не могъ бы отвѣтить что-либо другое. 3.

Мы будемъ говорить о мірѣ, какъ объектѣ наmero человѣческаго познанія.

Нючто намъ неизвѣстное, — неизвѣстное вЪ томъ, какъ оно есть во себя (en soi), — становится предъ нами (предъ моимъ - я) -- облеченнымъ въ формы нашихъ человѣческихъ чувствъ (сенсовъ) и разсудка, составляя, для насъ, наши человѣческія представленія. Представленія эти, окруженными которыми мы оказываемся со вступленіемъ въ жизнь, мы стараемся соединить въ стройное цѣлое по правиламъ или законамъ своего ума, побуждаемые естественною потребностью встать въ гармоническое отношеніе съ представляющеюся средою, — безъ установленія какового отношенія мы не могли бы оріентироваться въ многообразіи представляющагося, и овладевать условіями необходимыми для поддержанія физической и духовной жизни и дѣятельности. Это, болве или менве стройное цвлое, выходящее, для насъ, изъ связанныхъ, спеціально человѣческою логическою связью, представленій, со включеніемъ, въ общій ансамбль, самого себя и другихъ людей (насколько я и другіе люди суть представленія мыслящаго и познающаго моего-я),есть нашъ міръ, какъ объектъ познанія.

Говоря о мірѣ, разсуждаеть человнкь. Онъ ищеть

142

установить свои отношенія къ природѣ, къ другимъ людямъ и къ Богу.

Весьма натурально поднимается въ немъ (въ человѣкѣ) вопросъ:

"Что́ было бы съ міромъ (міромъ его сознанія), если бы въ этомъ мірѣ не имѣлось человѣка, если бы въ мірѣ не имѣлось человѣческаго сознанія?"

Задать такой вопросъ, — значитъ, — въ правѣ и я. И я обращаюсь, съ нимъ, къ мыслящимъ моимъ собратьямъ, къ *людямъ*, предъ умственными очами которыхъ стоитъ тотъ же самый міръ, какой стоитъ и предъ моими умственными очами:

"Что́ было бы съ нашимъ человѣческимъ міромъ, съ тѣмъ міромъ, который представляется человѣку, или каковъ былъ бы міръ, если, въ немъ, не имѣлось бы вовсе человѣка, если не имѣлось бы человѣческаго сознанія?"

На этотъ вопросъ, всѣ мыслящіе люди, конечно, безъ колебанія, отвѣтили бы:

"Міръ былъ бы тѣмъ, чѣмъ онъ представляется намъ теперь, только – безъ тѣхъ видоизмѣненій или модификацій, которыя были произведены усиліями человѣческой дѣятельности."

И отвѣчающіе были бы въ правѣ дать такой отвѣтъ.

Громадное большинство отвѣтившихъ, —всякаго рода проявленія своей жизни, свои дѣйствія и мысли, безсознательно, связываеть съ инстинктивнымъ и непосредственнымъ чувствомъ Бога; ибо, имъ, этимъ людямъ, обращающимся въ гармонической средѣ, пользующимся, во всякаго рода дѣятельности, цѣлесообразнымъ ея устройствомъ, чувствующимъ свободу свою ограничиваемою повелѣніемъ нсизвѣстно откуда исходящимъ,—и не можетъ придти мысль, что что-либо могло существовать безъ Бога.

Нѣкоторые же отвѣтили бы, такимъ же образомъ, сознательно, потому что не могли бы мыслить иначе, соображая, научно, чудную гармонію, существующую между познающимъ и познаваемымъ, между представляющимъ и представляемымъ \*).

Но, когда отвѣчаютъ такимъ образомъ, на мой вопросъ, мыслящіе люди, отрицающіе Всеустроителя, и претендующіе объяснять міръ (мірозданіе въ цѣломъ), при отсутствіи Бога, слѣпыми силами при-

<sup>\*)</sup> Разнообразныя, отдёльныя представленія наши, равно какъ разнообразныя представленія отношеній ихъ между собою и со мною (съ человѣкомъ, насколько онъ есть представленіе) являются, познающему человѣку (субъекту), облеченными въ формы его собственныхъ сенсовъ и разсудка, который постоянно стремится, — слѣдующими, одни за другими, и все болѣе и болѣе совершенствующимися синтезами, построить, изъ упоминаемыхъ представленій, стройное зданіе, наиболѣе удобное для самосохраненія и для самоудовлетворенія человѣка. — Это чувственно-разсудочное зданіе созпанія представляется, человѣку, совмѣщающимся, во всѣхъ чертахъ, съ тѣмъ, что онъ прихыкъ называть внѣшнимъ, объективнымъ міромъ.

роды, отправляющимися отъ совершенно безъосновательной аксіомы произвольнаго зарожденія, и дѣйствующими по закону (не смотря на то́, что они слѣпы) естественной причинности,—то отвѣчающіе впадаютъ въ странное противорѣчіе, потому что, такимъ отвѣтомъ, разрушаютъ все зданіе своей науки.

Что́ отвѣчаютъ они на мой вопросъ? Они отвѣчаютъ:

(a) "Міръ былъ бы тъмъ, чъмъ представляется намъ теперъ," и прибавятъ, что (б) "онъ и дъйствительно былъ (при отсутствіи Бога и человѣка), въ прошедшемъ, тъмъ, чъмъ представляется намъ теперъ."

(a) "Мірг былг бы тюмг, чюмг представляется намг теперь."

На это я отвѣчу слѣдующимъ вопросомъ:

— Какимъ образомъ, міръ, при совершенномъ отсутствіи человѣческаго сознанія, былъ бы *тъмъ*, чѣмъ представляется человѣку нынѣ, когда *то*, чѣмъ міръ представляется, получаетъ бытіе (опредѣленіе) только при присутствіи человѣческаго сознанія?

(б) "Онъ, міръ, и дъйствительно былъ (при отсутствія Бога и человѣка), въ прошедшемъ, тъмъ, чъмъ представляется намъ теперъ."

Они говорять: "быль, мірь, тьмь, чьмь пред-

ставляется теперь," то-есть быль: съ тёмъ звёзднымъ небомъ, которое человёкъ видитъ теперь, съ тёмъ восходомъ и заходомъ свётилъ, съ тёми днемъ и ночью, съ тёми континентами и морями (какъ континентами и морями вообще), съ тёми горами, рёками, лёсами и лугами, съ тёми камнями, съ тёми деревьями, съ тёми: зеленымъ, краснымъ, твердымъ, мягкимъ, тяжелымъ, холоднымъ, теплымъ, соленымъ, сладкимъ, горькимъ, и т. п.

Но, если наше сознание, сознание настоящаго человѣка, говоритъ, про прошедшій міръ, что онъ во всема вышеупоминаемома быль, то все вышеупомипаемое (то-есть: звѣздное небо, восходъ и заходъ свѣтилъ, день и ночь, континенты и моря, горы, рѣки, лѣса, луга, камни, деревья, зеленое, красное, твердое, мягкое, тяжелое, холодное, теплое, соленое, сладкое, горькое, и т. п. такъ, какъ все это человѣку представляется) требуетъ присутствія, -- въ ту эпоху, о коей идетъ рѣчь, -- сознанія, которое говорило бы, въ настоящіе, для этого сознанія, моменты эпохи, что мірь его, во всема вышеупоминаемомъ, есть. Ибо, какимъ образомъ, иначе, онъ (міръ), въ настоящее время той эпохи, могъ быть? Вѣдь все вышеупоминаемое-есть элементы сознанія человѣка, — элементы, принадлежащіе этому сознанію, а не сознанію рыбы, птицы, и не сознанію хотя бы и человѣкообразной обезьяны.

10

Какимъ образомъ, при отсутствіи человѣческаго сознанія, могло быть то, что получаетъ бытіе (опредѣленіе) только при присутствіи человѣческаго сознанія?

Для того, чтобы міръ, въ прошедшемъ, былъ тѣмъ, чѣмъ онъ, при присутствіи человѣческаго сознанія, представляется намъ, нынѣ, объ немъ толкующимъ, — надлежитъ, чтобы, при отсутствіи человѣческаго сознанія въ эпоху, о которой говорится, онъ былъ опредѣленъ, или такъ-сказать построенъ, созданъ, какимъ-либо сознаніемъ однороднымъ съ нашимъ человѣческимъ сознаніемъ, таковымъ, каковымъ, для упоминаемой прошедшей эпохи, онъ представляетя намъ теперь.

Надлежитъ, чтобы то́, чему я даю бытіе (опредѣленіе) въ прошедшемъ, было, при отсутствіи человѣческаго сознанія въ этомъ прошедшемъ, о которомъ я говорю нынѣ, опредѣлено, какимъ-либо сознаніемъ, таковымъ, каковымъ оно мнѣ представляется и каковымъ я его построиваю нынѣ; тоесть—надлежитъ, чтобы оно, такъ-сказать, стояло, въ прошедшемъ, построеннымъ, созданнымъ сообразно или соотвѣтственно тому плану, который я, касательно его, составляю, нынѣ, силою моего человѣческаго сознанія тогда не существовавшаго.

Я говорю о бытіи такимъ или такимъ образомъ опредѣленномъ; потому что о бытіи безформенномъ,

о бытіи, которое показывается намъ лишь облеченнымъ формами нашего сознанія, объ этой основѣ, объ этомъ субстратѣ объективнаго бытія, никогда и ничего не сможетъ сказать человѣческая мысль, человѣческое знаніе. Мы могли бы, развѣ, только сказать, что міръ *въ себп* (monde *en soi*) есть то́, чѣмъ ему надлежитъ быть, для того, чтобы быть воспринятымъ: *человъкомъ*, — таковымъ, каковымъ его воспринимаетъ человѣкъ; *птицей*, — таковымъ, каковымъ его воспринимаетъ птица; *рыбой*, — таковымъ, каковымъ его воспринимаетъ рыба, и т. д.

Кромѣ того, я спросиль бы васъ, господа отвѣтившіе мнѣ такъ рѣшительно и съ такою легкостью, я спросилъ бы васъ: "Сколько времени продолжалась та или другая эпоха вашего міра, когда въ немъ не было еще никакого сознанія?"

Вы затруднились бы, конечно, отвѣчать мнѣ касательно продолжительности такого времени; но, пришло ли бы вамъ въ голову, что отвѣчать на вопросъ такъ же невозможно, какъ и задавать его.

Ибо: что́ такое есть время? что́ такое есть продолженіе времени (la durée)?

По моему, для самочувствующаго существа, время есть мѣра и форма пассивнаго состоянія жизни \*). Моментъ времени есть сознаніе опредѣ-

10\*

<sup>\*)</sup> Спот. "Пути къ раціональному міровоззрънію," часть II, стр. 141, 142.

леннаго единичнаго ощущенія, опредѣленной единичной мысли – ощущенія. Продолженіе времени есть непрерывный рядъ фактовъ сознанія. Если сознанія не имѣется, то не имѣется какъ фактовъ его, такъ и ихъ ряда, а стало быть — не имѣется и того, что́ мы называемъ "временемъ."

Слѣдовательно, отрицающій Бога, отрицающій сознаніе Божіе долженъ придти къ заключенію, что не существовало эпохи, для его человѣческаго міра, въ которой отсутствоваль бы сознаніе человѣческое, въ которой отсутствоваль бы человѣкъ. Отрицающій долженъ признать, что человѣкъ такъ же старъ, какъ—міръ, что человѣкъ произошелъ *сразу* (tout d'abord), вмѣстѣ съ міромъ. Признавъ это, мыслитель, отрицающій Бога и Его сознаніе, долженъ разрушить или ниспровергнуть всю науку провозглашающую, что человѣкъ появился въ мірѣ, какъ позднийшая степень развитія органическихъ существъ.

Если же онъ (такой мыслитель) хочетъ оставаться при выводахъ своей науки, то-есть при утвержденіи—что была эпоха міра, когда не существовало еще человѣческаго сознанія, то онъ необходимо долженъ признать сознаніе высшее, и мыслить, что оно ставитъ бытіе для всякаго сознанія, ставитъ и само сознаніе, и есть Сознаніе и Бытіе всѣхъ сознаній и бытій, Сознаніе абсолютное.

Мы же не отрицаемъ науку-плодъ правозаконнаго движенія мысли въ преслъдованіи ею истины; но, существование Бога, непосредственно воспринимаемое сенсомъ правственной отвътственности, считаемъ истиной гораздо прочнѣе установленной, чѣмъ, напримбръ, та истина, въ которой никто, и даже самый ученый изъ учен вишихъ не сомн ввается, ---истина того: что цвѣтъ обыкновеннаго древеснаго листа, воспринимаемый сенсомъ зрѣнія, — зеленый; что лучъ солнца, воспринимаемый сенсомъ осязанія, — грѣетъ. Но, независимо отъ непосредственнаго чувства, и рефлексія, раціонально направленная, открываетъ намъ необходимость, для объясненія какого бы то ни было сознанія и какого бы то ни было бытія, вѣчнаго существованія Сознанія Высшаго, Сознанія Божія, какъ источника всёхъ сознаній и ихъ формъ, — источника и того, что человъческое существо и другія живыя существа облекаютъ, каждое, въ свои познавательныя формы.

По всему вышесказанному, мы признаемъ себя въ правѣ обратиться, къ сторонникамъ всемогущества слѣпыхъ силъ природы, съ слѣдующими словами:

"Если вы отридаете Сознание Божие, отрицаете

Digitized by Google

Бога, то тогда, —если хотите быть сколько-нибудь послёдовательными, —разрушьте вашу науку, и начинайте строить новую науку, отправляясь отъ той аксіомы, что человёкъ столь же старъ, какъ и изучаемый міръ, и что онъ (человёкъ) произошелъ сразу (tout d'abord) съ міромъ, который вы вознамёритесь съизнова изучать

"Замѣчу только, приэтомъ, что аксіома, отъ которой вамъ придется отправляться, будетъ, необходимо, заключать въ себѣ всѣ элементы того, что́ вы усиливаетесь отрицать.

"Если же вы не хотите ниспровергать вашу науку, то провозгласите существование Бога, не какъ постулатъ, а какъ научную истину (потому что наука, безъ этой истины, невозможна), и продолжайте начатыя вами разъисканія; но, признайте характеръ ихъ священнымъ (чего и требовалъ Кантъ), и не касайтесь, съ претензіями на научное объясненіе естественнымъ путемъ, того, что́ не принадлежитъ къ области естественнаго, а стало быть, и къ области вашего знанія".

Раціоналенъ тотъ мыслитель, который, съ полнымъ правомъ, можетъ поставить, девизомъ всѣхъ своихъ научныхъ трудовъ, изреченіе "Distinguo", и который не забываетъ, что, хотя ничего непосредственно имъ чувствуемаго и мыслимаго онъ не сможетъ сдѣлать предметомъ естественной или опыт-

ной науки, непосредственно имъ чувствуемое или мыслимое, тѣмъ не менѣе, не можетъ, все-таки, не существовать.

## VI.

Но, самъ я? Не могу ли и я заслужить упрекъ за произвольныя построенія? Не думаю. Если бы таковой упрекъ былъ сдѣланъ, то онъ оказался бы совершенно несправедливымъ. Я не строю, не сочиняю, а разъясняю. При разъясненіяхъ своихъ, я не мало думаю, и стараюсь не упускать изъ вида необходимое правило "различатъ".

Не скажуть ли, также, — прочитавь мою книгу, что я слишкомъ смѣло вторгаюсь въ ту область, которая, мнѣ, можетъ быть, мало знакома. Если бы это было сказано, то я отвѣтилъ бы слѣдующее:

Фактовъ, полученныхъ тѣмъ или другимъ образомъ, я не касаюсь. Но, изъ фактовъ, —добыты ли они исторіею, добыты ли они естественными науками, — дѣлаются выводы и заключенія, строятся теоріи, касающіяся универсальныхъ вопросовъ. Степень логичности дѣлаемыхъ выведеній и заключеній компетентенъ разбирать всякій пріучившій себя мыслить серьёзно человѣкъ. Слѣдовательно, и я

имѣю право дозволять себѣ разборъ степени логичности таковыхъ выведеній и заключеній, — что́ я и дѣлаю.

Въ своихъ книгахъ, я выставилъ, между другими положеніями, слъдующія капитальныя мои положенія, которыя и поддерживалъ насколько могъ:

1) Сознаніе есть не способность, а условіе всякаго бытія.

2) Нелѣпо мыслить — бытісмъ—какое-либо состояніе міра, въ которомъ отсутствовало бы совершенно сознаніе.

3) Нелѣпо, стало быть, не мыслить Сознанія Божія, Сознанія абсолютнаго, началомъ всякаго сознанія и бытія.

4) Тотъ міръ, который мы познаемъ, и имѣемъ притязаніе познавать все точнѣе и точнѣе, есть міръ нашихъ человѣческихъ представленій, отличный отъ міра представленій птицы, отъ міра представленій рыбы, и т. д., а не *міръ въ себнъ* (monde en soi), и не вселенная въ ея цѣломъ.

5) Человѣка, насколько онъ есть представленіе мыслящаго субъекта, разбирать и познавать мы можемъ. Но, самого мыслящаго субъекта, человѣка какъ такового субъекта, объектомъ познанія дѣлать не можемъ.

6) Сенсъ нравственной отвѣтственности столь же реаленъ, какъ и сенсы зрѣнія, слуха, осязанія, обонянія и вкуса, и свидѣтельство этого сенса (сенса нравственной отвѣтственности), —если вполнѣ внимательно разбирать движенія онаго, — никогда не вводитъ въ заблужденіе.

7) Человѣкъ, какъ объектъ познанія, можетъ быть опредѣляемъ предшествующими причинами, внѣшними относительно его *я* условіями; но, какъ субъектъ познанія и непосредственнаго чувства, онъ опредѣляетъ себя самъ.

8) Ставя себѣ идеаль человѣческаго благополучія, и по этому идеалу направляя свою дѣятельность, мыслящій раціонально человѣкъ не долженъ никогда забывать, что благополучіе это должно быть такого рода, чтобы возможностью достиженія онаго не могъ быть обойденъ ни одинъ человѣкъ—принадлежитъ ли онъ прошедшему, настоящему или будущему.

9) Кантъ, послѣ долгихъ и непрерывныхъ думъ, сказалъ, что цѣлью мірового процесса надлежитъ мыслить: нравственное совершенствованіе.

Другой цѣли мірового процесса, которая была бы раціональнѣе, человѣкъ не сможетъ никогда сообразить.

Но, такъ какъ стремленіе́ человѣка къ самоудовлетворенію, а стало быть, и къ самосовершенствованію, нескончаемо, то, поэтому, и является необходимость, для объясненія нескончаемости самаго естественнѣйшаго изъ стремленій, мыслить предѣлы земного существованія—переступаемыми. 10) Отъ ученыхъ, то-есть отъ направленія, которое они даютъ движенію знанія, зависитъ, на болѣе или менѣе продолжительное время, состояніе или настроеніе умовъ въ человѣческихъ обществахъ.

11) Если результаты знанія приводять человѣка къ пессимистическому воззрѣнію на міръ, то это есть признакъ, что знаніе идетъ нераціональнымъ путемъ.

Всякій добросов'єстный и благорасположенный читатель, котораго я прошу обратить внимание на эти разъясняемыя и поддерживаемыя мною положенія, конечно, согласится, что они касаются вопросовъ, которые, во всѣ времена, были существеннъйшими вопросами для человъка, и что ихъ далеко нельзя считать чуждыми умственныхъ нуждъ нашей эпохи. Проведение этихъ положений въ практику науки и въ практику жизни можетъ оказать не малую долю содъйствія для раціональной постановки какъ той, такъ и другой, и для возстановленія равнов'єсія въ умахъ расшатанныхъ горделивымъ и необдуманнымъ притязаніемъ достигать объясненія всего естественнымъ образомъ, и давать, по универсальнымъ вопросамъ, отъ имени естественной науки, рѣшенія, изъ которыхъ многіе, на взглядъ раціональной критики, оказываются далеко не научными.

## VII.

Теперь, какъ и прежде, пишу я въ надеждѣ, что положенія мои,—касающіяся вопросовъ, которые всегда были самыми неотмѣнимыми и такъ-сказать кровными вопросами для человѣка,—или получатъ, въ печати, подтвержденія отъ другихъ, или вызовутъ возраженія. Подтвержденія другихъ, вниманіе къ этимъ положеніямъ усилили бы ихъ авторитетъ въ глазахъ читающихъ; возраженія же вызвали бы полемику, изъ коей, общими усиліями, скорѣе бы выдѣлялась истина,—все равно оказалась ли бы она согласною съ моими положеніями, или согласною съ опроверженіями моихъ оппонентовъ.

Но, тщетно, я, съ своими книгами, ожидаю наступленія этой полемики. Въ нѣкоторыхъ журналахъ скажутъ, правда, нѣчто о содержаніи книгъ, но о положеніяхъ, въ нихъ проводимыхъ, никто не начинаетъ и рѣчи.

Между тѣмъ, дѣло идетъ о раціональной выработкѣ отношеній человѣка къ самому себѣ, къ другимъ людямъ, къ природѣ, и къ Богу,—о томъ, что должно составлять общую цѣль всѣхъ наукъ. Вопросъ, кажется, стоитъ труда, и есть о чемъ поговорить людямъ, любящимъ человѣка, и стремящимся къ его облагороживанію. Равнодушіе къ общей истинѣ не можетъ не огорчать и не пугать даже и за ближайшее будущее.

Рѣзко обозначающіяся матеріалистическія тенденціи въ научномъ движеніи нашего времени вредятъ правильному ходу знанія, и ведутъ людей, конечно, не къ свѣту, а къ тьмѣ. Свидѣтельствуетъ объ этомъ устойчивое состояніе нравственной неурядицы, которая, при раціональномъ ходѣ науки, долженствовала бы не идти періодически—то убывая, то прибывая,—какъ мы это видимъ въ исторіи прошедшаго и настоящаго,—а, съ теченіемъ времени, постоянно и прогрессивно уменьшаться.

Въ преслѣдованіи истиннаго знанія, отъ котораго ожидается пріобрѣтеніе условій возможнаго благополучія на землѣ, нельзя же, въ самомъ дѣлѣ, все ползать, по землѣ, за ползающими, роющимися и скачущими. Для того, чтобы открыть какой-либо смыслъ въ землѣ, необходимо человѣку поднимать свой умственный взоръ и вверхъ, къ небу. Среда, въ которую призванъ человѣкъ, какъ хозяинъ, — это не одна земля, а синтезъ неба и земли. Исключительно лишь роясь въ землѣ, человѣкъ и самъ, наконецъ, можетъ сдѣлаться ползающимъ, скачущимъ и роющимся только, и произвести на ней не малую сумятицу, такъ какъ, работая въ *чужой средн*, онъ не сможетъ никогда въ ней хорошо разобраться. Тогда, какой-нибудь грядущій ученый, пожалуй, надумаетъ, на основаніи констатированныхъ фактовъ, другую теорію преобразованія или перерожденія видовъ: Перерожденіе *высшихъ* видовъ въ *низшіе!* 

Между тѣмъ, чѣмъ болѣе человѣкъ углубляется въ познаніе самого себя, чѣмъ болѣе, познавая, пріучается уважать въ себѣ открывающагося *человека*, тѣмъ выше поднимается онъ отъ своей обыденной ступени мышленія. и тѣмъ шире становится его кругозоръ Тогда, вопросы, касающіеся значенія человѣка, открываются для него, неизбѣжно, со многихъ новыхъ сторонъ. Но, для того, чтобы подняться, въ сознаніи, на ступень болѣе высокую, равно какъ и для того, чтобы разсматривать съ нея новыя стороны вопросовъ, требуются отъ мысли: настойчивость, терпѣнie, трудъ...

Предпочитають оставаться на общезанятой ступени, — благо, для болѣе или менѣе правильнаго объясненія усматриваемаго съ оной, уже выработаны пріемы и приспособлены орудія. Укоренившійся, къ сожалѣнію, въ наше время, научный предразсудокъ объ исключительной, будто бы, пользѣ нагляднаго обученія, или злоупотребленіе такимъ

обученіемъ, пріучаетъ людей, съ дѣтства, къ затребованію на все шаблона, и отучаетъ отъ самостоятельнаго труда мысли.

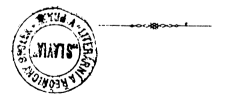
"Абстракціи, отвлеченія", — говорить иной передовой интеллигенть, — "это напрасная трата времени, ни къ чему не приводящая". А между тѣмъ, какимъ жалкимъ и болѣзненно вопрошающимъ является, порою, тотъ же самый интеллигентъ въ минуты бѣдствій или приближающейся смерти. Какъ счастливъ былъ бы онъ, въ годину бѣдствій, услышать, отъ другого передового человѣка, примиряющее слово, почерпнутое въ тѣхъ элементахъ, которые, необходимо, должны войти въ составъ истинной науки.

Лётъ пять назадъ, одинъ изъ моихъ старыхъ товарищей издалъ, оставшуюся послѣ смерти брата его Алексѣя Петровича Кусакова, рукопись, книгою озаглавленною "Основы раціональной физики". Книга эта, — плодъ упорныхъ мышленій, не покидавшихъ автора, въ теченіи всей его жизни, среди самой разнообразной дѣятельности, — прошла, какъ кажется, въ научномъ мірѣ не замѣченною, — что́ и было предсказано однимъ изъ нашихъ академиковъ (товарищемъ по университету покойнаго автора, и тоже уже скончавшимся), выразившимъ издателю, что книга не привлечетъ на себя вниманіе, такъ какъ, нынѣ, громадное большинство ученыхъ—эмпирики. Упоминаемый А. П. Кусаковъ,- человѣкъ, при замѣчательной скромности, рѣдкаго ума и рѣдкихъ нравственныхъ достоинствъ, и котораго я имѣлъ честь лично и близко знать,—посвятилъ свою книгу "Истинъ", въ слѣдующихъ словахъ:

"Посвящается Истинѣ въ совершенномъ упованіи, что все истинное въ моихъ словахъ защититъ сама Истина, а ложное она же и опровергнетъ".

Такъ думаю и я.

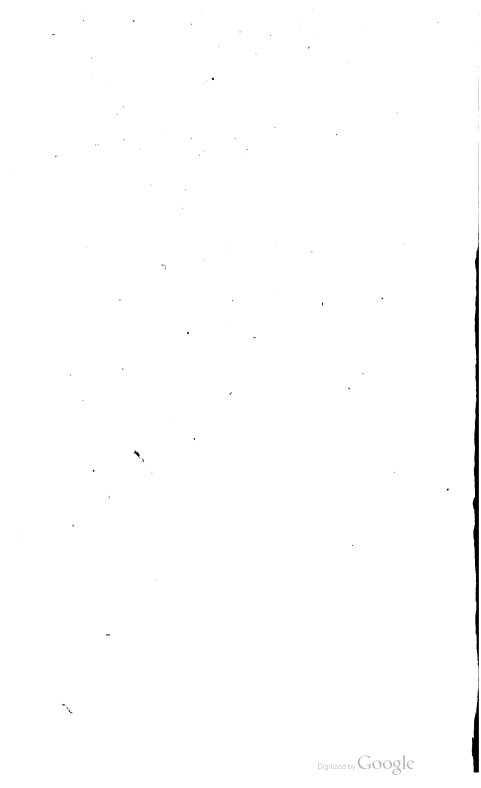
Въ заключеніе прибавлю, что, чёмъ болёе наблюдаю, тёмъ болёе боюсь признать вполнё справедливымъ замѣчаніе І. Г. Фихте, который, указывая на ненависть, почти общую, ко всякой серьёзной полемикѣ, сказалъ—что ненависть эта происходитъ отъ безсилія или схватить, или перенести, или защитить истину.





## ОПЕЧАТКИ.

| Стра-<br>ницы: | Cmp | оки: | Напечатано:           | Слъдуетъ:              |
|----------------|-----|------|-----------------------|------------------------|
| <b>26</b>      | 7-8 |      | пр <b>есл</b> ѣлующіе | и <b>реслѣд</b> ующіе  |
| 28             | 10  | сн.  | того, что             | того, что̀             |
| 6 <b>4</b>     | 3   | CB.  | , о пользѣ            | о пользѣ               |
| <b>7</b> 8     | 11  | сн.  | развивавающемуся      | развивающемус <b>я</b> |
| 90             | · 5 | CH.  | впервые узналъ        | впервые, узналъ        |
| 104            | 24  | CB.  | человѣка,             | человѣка               |
| 105            | 3   | св.  | структурой,           | структурой             |
| 114            | 4   | СВ.  | преступленному        | преступному            |
| 145            | 11  | СН.  | такъ какъ             | такъ, какъ             |





.

٠.

,







Digitized by Google

---