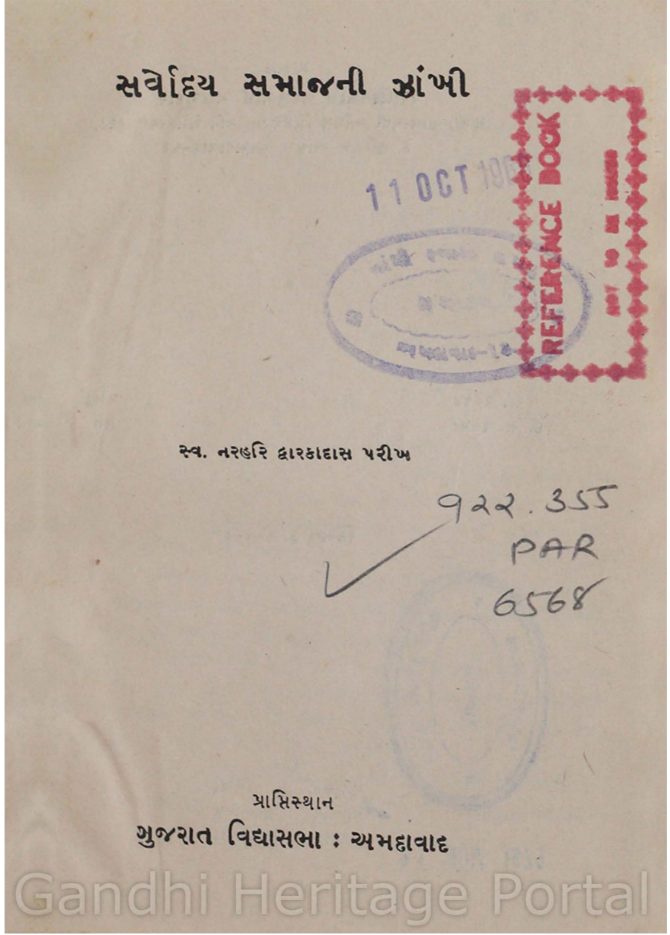
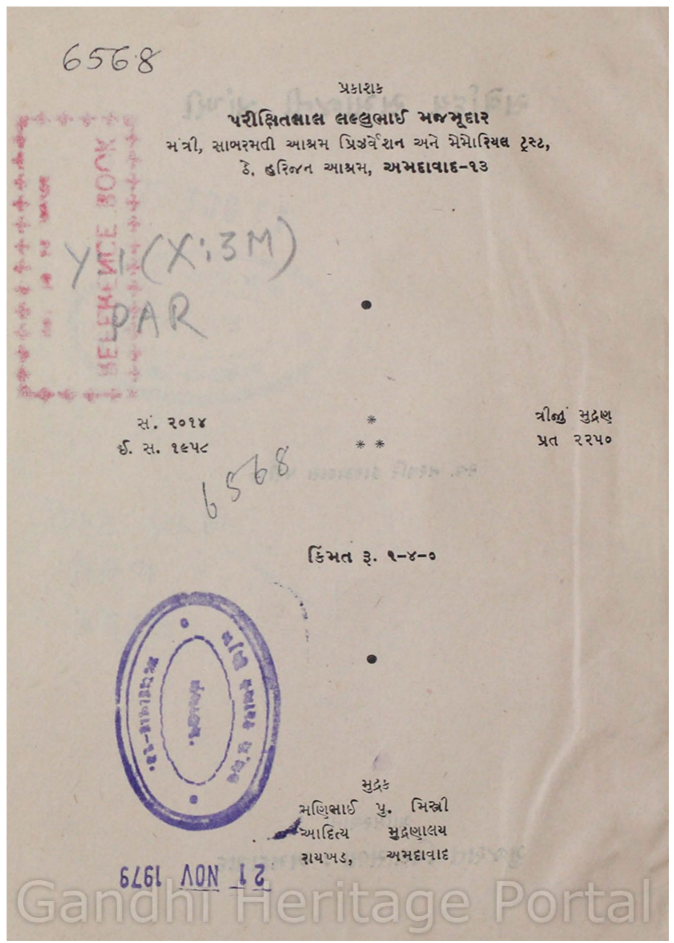


© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust



© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી



© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

### पहेली आवृत्तिनी प्रस्तावना

ચાપડી વાંચતાં સમજાયું હશે કે આ ભારે કાન્તિકારી કાર્યક્રમ છે. જમીન ઉપર કાઇની ખાનગી માલિકા હાઇ શકે નહીં, તેમજ જેની પાસે મિલકત હાય તે તેમાંથી પાતાના ખપજોશું ઓછામાં ઓછું વાપરે અને બાકાનાના ડ્રુટી બને.

ખીજી વાત આમાં એ છે કે લોકા સાદું જીવન ગાળે. અત્યારે શ્રીમાંત લોકા જે વૈલવો જીવન ગાળે છે તે દરેકને માટે શક્ય નથી, અને આપણે સામાજિક તેમજ આર્થિક સમાનતા સ્થાપવી છે એટલે દરેક માણસે પાતાની જરૂરિયાતા મર્યાદિત કરવી જ પડશે.

જેમાં કશું કામ ન હોય એવી ફુરસદ કાઇ પણ માણસ ભોગવી શકશે નહીં. કુરસદ એટલે કશું કામ નહીં કરવાનું એવું નહીં, પણ આપણને મનપસંદ પડે તેવું કામ કરવાના વખત. એ અર્થમાં દરેક માણસને અમુક કુરસદ મળવી જ જોઈએ; તા જ તેના યાગ્ય વિકાસ થાય. માણસ એકલી રાટી ખાઈને જીવતા નથી.

અત્યારે માેટાં કારખાનાંમાં ઉત્પાદનનાં સાધતા માલિકનાં હાય છે અને મજૂરાને હાથ હલાવતા જઈ તેના ઉપર કામ કરવાનું હાય છે. સવેદિયની રચનામાં ઉત્પાદનનાં સાધના માેટ ભાગે સાચા ઉત્પાદકની માલિકીનાં જ હશે. જ્યાંસુધી માણસને મજૂર ગણવામાં આવે છે ત્યાંસુધી અસંતાય અને કલહા રહેવાના જ.

કેટલીક વરતુઓનું ઉત્પાદન માટાં કારખાનાં સિવાય ખની શાકે એવું નથી. તેવાં કારખાનાંઓમાં મજૂરતે માલિકના સહભાગીદાર ખનાવવા જોઈએ, જેથી એના ઉપર પણ જવાખદારી રહે અને માણસ તરીકેના એના ગૌરવતે હાનિ ન પહેાંચે.

અના પુસ્તક રચનાત્મક કાર્ય કર્તાઓને ઉપયોગી થઈ પડશે. બારડાલી તા. ૩-૪-૫૫

Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

| અનુક્રમ |                                           |        |          |        |
|---------|-------------------------------------------|--------|----------|--------|
|         |                                           |        |          |        |
|         | પ્રસ્તાવના — નરહરિ પરીખ<br>સર્વોદયના અર્થ |        |          | 3      |
|         |                                           |        | 1        | ٩      |
|         | સર્વેદિય સમાજના પાયા                      | •••    |          |        |
|         |                                           |        |          |        |
|         | સ્વાવલ'થી ગામડાં                          |        |          | 90     |
|         | ગ્રામ–સ્વરાજ                              |        |          | २७     |
| 100000  | श्राभपं यायताना अपरनां तंत्रा             | સાથેના | સંબંધ    | 38     |
| 9.      | ગામડાં અને શહેરા                          |        |          | 32     |
| ۷.      | લાકશાહી                                   | F      |          | 88     |
| Ŀ.      | નઇ તાલીમ                                  |        |          | 49     |
| 90.     | ગ્રામસફાઈ                                 |        |          | 59     |
| 99.     | <b>અ</b> મારાગ્ય                          |        |          | 54     |
| 92.     | દ્રસ્ટીપણાના સિદ્ધાંત                     |        |          | ७१     |
| 93.     | ઉદ્યોગીકરણ                                |        |          | ७६     |
| 98.     | મજૂરીના વાજળી દર                          |        | (F.1.5)  | (9     |
| १५.     | વસ્તુના વાજળી ભાવ                         | 1199   | ale grip | ८४     |
| 15.     | નાણાંવ્યવહાર                              |        |          | 40     |
| 90.     | વર્ણાશ્રમધર્મ                             |        |          | e4     |
| 94.     | सહंधर                                     | •••    |          | 908    |
| 96.     | <b>भू</b> दानयज्ञ                         |        |          | 992    |
| २٥.     | ઉપસંહાર                                   |        |          | 993    |
| Gan     | dhi Herit                                 | tag    | ge       | Portal |

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

### ૧ : સવેદિયના અર્થ

૧૮ મી સદીના અંતમાં ફ્રાન્સમાં થયેલી ક્રાન્તિને પરિણામે તથા ૧૯ મી સદીના પૂર્વાધ માં ઇંગ્લંડની પાર્લામેન્ટમાં થયેલા મહત્ત્વના સુધારાને લીધે યુરાપમાં લાકતંત્ર ભરાખર સ્થપાયું એમ ગણાય. લાકનતંત્રની ભાવના નવી નવી હતી એટલે લાકતંત્રના ઉપાસકાને તા એમ લાગ્યું કે લાકતંત્ર સારી રીતે સ્થાપિત થશે એટલે સમસ્ત પ્રજાનું કલ્યાણ થઈ જશે. પરંતુ જેઓ વધારે વ્યવહારુ હતા તેમને લાગ્યું કે સમસ્ત પ્રજાનું કલ્યાણ સિદ્ધ કરતું અશકયવત્ છે. તેમણે એતું સત્ર કાઢ્યું કે આપણે ગમે તેટલું કરીએ તાપણ સૌનું કલ્યાણ સિદ્ધ કરી શકીશું નહીં. વધારમાં વધારે આપણે એટલું કરી શકીએ કે માટામાં માટી સંખ્યાનું વધારમાં વધારે કલ્યાણ સાધી શકીએ. અને એટલું પણ સિદ્ધ કરી શકીએ તા તેથી આપણે સંતાપ માનવા જોઈએ.

તે જમાના લાકતંત્રના ભાવના સાથે વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યના હતા. તે વખતના ફિલસ્ફોને એમ લાગતું કે દરેક વ્યક્તિને પાતાના ઇચ્છા પ્રમાણે વર્તવાની છૂટ હાવી જોઇએ. તેઓ એમ માનતા કે દરેક વ્યક્તિ પાતાના છૂટ હાવી જોઇએ. તેઓ એમ માનતા કે દરેક વ્યક્તિ પાતાના સ્વાર્થ સિદ્ધ કરવા મથશે એમાંથી જ સૌના સ્વાર્થ સધાશે. સ્વાર્થના અર્થ તેમણે દુન્યવી સુખ એવા કર્યા. એમણે એમ પણ વિચાર કર્યા કે કાઈ વ્યક્તિની સ્વતંત્રતાની આડે રાજયે કે સમાજે આવવું નહીં. આમ દરેક વ્યક્તિ પાતાના સ્વાર્થ સિદ્ધ કરવા મથશે એમાંથી સૌનું અથવા સમાજના માટા ભાગનું સુખ આપાન આપ સધાશે.

આ વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યને લીધે કેટલાક લોકા જેઓ સાહિસક અને સાધનસંપન્ન હતા તેમને પાતાના સ્વાર્થ સિદ્ધ કરવાની સારી તક મળી. આનું મુખ્ય કારણ એ હતું કે વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યના ઘણા

Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### સર્વોદય સમાજના ઝાંખા

સંકૃચિત અને તેથી ખાટા અર્થ, સુખ અને સ્વાર્થસાધના, એવા કરવામાં આવ્યો. વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યને અમુક મર્યાદા છે એના ખ્યાલ જ ન રાખ્યા. વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્ય સામાજિક કલ્યાણની આહે ન આવલું જોઈએ. સામાજિક કલ્યાણથી તે અવિરાધી હોતું જોઈએ. જ્યાં વ્યક્તિનું સ્વાતંત્ર્ય સમાજના કલ્યાણના વિચાર નથી કરતું ત્યાં તે સ્વાતંત્ર્ય મટી સ્વચ્હંદ ખની જાય છે. વ્યક્તિએ પાતાના સ્વાતંત્ર્યના ઉપયોગ પાતાના તેમજ સમાજના હિત અથવા કલ્યાણ માટે કરવાના છે, પાતાના રવાર્થ અથવા સુખ સાધવા માટે નહીં.

આ જ અરસામાં વરાળ-શક્તિની શાધ થઈ અને તે વહે માટાં યંત્રા ચાલવા લાગ્યાં. વરાળ-શક્તિથી ચાલે એવાં માટાં માટાં યંત્રા પણ શાધાયાં અને ઘણા ઉદ્યોગા યંત્રઉદ્યોગા તરીકે ચાલવા લાગ્યા. આ યંત્રઉદ્યોગા ચલાવનારાઓને માટા નકા મળવા લાગ્યા. તેઓ મજૂરાને-પુરુષાની સાથે સ્ત્રીઓ તથા ભાળકાને પણ બહુ એાઇી મજારી આપી, તેમની પાસેથી ભાર ભાર અને ચોદ ચોદ કલાક કામ લેવા લાગ્યા. વળી રહેડાણની, પાયખાનાની, પાણીની, દીવાબત્તીની, એવી કશી સગવડ મજારાને માટે હતી નહીં. કારખાનાંમાં કામ કરવાની સ્થિતિ પણ ગંદી હવાવાળી તથા અતિશય ઘોંઘાટવાળી હતી. ધુમાડાના તો પાર નહીં. આમ મજારાને પાર વિનાની ભીડ, ગંદકી અને ઘોંઘાટમાં કામ કરવું તથા રહેવું પડતું, બાળક મજારા કેટલીક વાર કામ કરતાં ઊંઘી જતા અને તેઓ સંચામાં પિલાઈ જય એવા કેસો પણ બનતા.

છતાં વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યને નામે ઉદ્યોગપતિઓની આવી મનસ્તી અને જુલમી નીતિ ઉપર રાજ્ય કશા અંકુશ મૂકી શક્યું નહીં અને મજૂરાનું હિત સાચવી શક્યું નહીં. આમ મૂડીશાહીના ઉદય થયા અને વધારમાં વધારે લાકાનું વધારમાં વધારે હિત સધાવાને બદલે ઓછામાં ઓછા લાકાનું વધારમાં વધારે હિત સાધી શકાયું, કારણ મજારવર્ગની સંખ્યા બહુ માટી હતી અને મૂડીદારની સંખ્યા બહુ નાની હતી.

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

2/50

2

#### ૧. સર્વોદયના અર્થ

આ વસ્તુ ઇંગ્લંડમાં સૌથી વધારે પ્રમાણમાં બની, કારણ યંત્રઉદ્યોગા સ્થાપવામાં તેઓ સૌથી આગળ હતા. મજૂરા ઉપરના ત્રાસ અને તેમનું અમર્યાંદ શાપણ જોઈ ઇંગ્લંડના જ ધણા વિચારવાન લેખકા આ પ્રથાની સામે થયા. જર્મનીમાં કાર્લ માર્ક્સ નામના વિચારક અને લેખકે આ અનિષ્ટા જોઈ વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યવાદને બદલે સમાજવાદની ધાપણા કરી.

ઇંગ્લંડના લેખકામાં રસ્કિન નામના લેખક મહુ શક્તિશાળી હતા. તેણે આખી મૃડીદારી પ્રથાના પ્રમળ વિરાધ કર્યાં. તેણે એક પુસ્તક લખ્યું. બાઇબલમાં આવતી એક વાર્તામાં 'Unto this last' એટલે 'આ છેલ્લાને પણ' એવા શબ્દપ્રયાગ આવે છે, તે ઉપરથી પાતાના પુસ્તકનું નામ તેણે 'Unto this last' રાખ્યું.

ભાઇ બલમાંની એ વાર્તાના ભાવાર્થ સ્વામા આનં દે પાતાની તળપદી કાહિયાવાડી ભાષામાં બહુ જેતરદાર અને અસરકારક રીતે આપ્યા છે. એટલે એ વાર્તાના ભાવાર્થ એમની જ ભાષામાં અહીં આપીએ છીએ.

રામના ખેડુ હતા. ઘરે કામ બા'ળાં દા'ડિયા રાખીને પૂરાં કરાવે. દા'ડી પાલી જરની.

ખેડુએ સવારને પાં'ર ચાર દા'ડિયા રાખ્યા. પાં'ર ચડચો ને બીજા આવ્યા ઈમનેય રાખ્યા બપાર શ્યા સુધી કામ ના'તું મળ્યું એવા હજીય ગામના ચાકમાં ઊસા સાળ્યા,

" હાલા બાપા! કામ આલું."

" આતા! આટલા દ'ન ગ્યા; હવે દા'ડી ચ્યમ આલશા ?"

"ધરમ માથે રાખીને આલેશ, માથે મારા રામને સમજીને આલેશ; હાલા તમતમારે કામ જે'લું હાય તાે."

ઓલ્યાય આવ્યા ને કામે વળવ્યા.

તીજે પાં'ર વળી બીજા આવ્યા. તીમનેય રાખ્યા. એક બચાડા દંન બધા કામની આશાયેં ઊભા રયાં'તા તે સાવ પાછલે પાં'ર આવ્યા.

૧ દા'ડી = મજૂરી.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વીદય સમાજની ઝાંખી

3/50

3

#### सर्वोद्य सभाजनी आंभी

धने'य राण्या.

સાંજ પડી ને સઉને ઘરે જવાની વેળા થઈ.

સાથી કહે: "આતા! આમને ચ્યમ જાર ભરી આલું?"

" ભેરૂ! સંધાયને આવ્યા'તા ઈમ હાર્યમાં ઉભા રાખ્ય, ને છેલ્લાને પહેલા ગણીને માંડય આલવા ઈમની દા'ડા, પાલી જાર એકાએકને."

ઓલ્યાય માંડયા ગણગણવા.

" આંતા! દંન બધા અમે ટૂટી મૂવા, આવડા આ પાે'ર ચડ્યે આવ્યા'તા, ને આ બીજાય બપાેર ને બપાેર પછે આવ્યા. આ તાે હજ હમણેં તીજે પાે'ર દંન નમ્યે આવ્યા, ઇનેય પાલી!"

" ખાપલાવ! ઈમાં તમને અનિયા<sup>૧</sup> રોા <sup>થ</sup>યા <sup>૧</sup> તમારી દા'ડી પાલી. જારની છે ને <sup>૧</sup> અધવાલીર આલું છું તમને <sup>૧</sup>

"તાણે લ્યા તમ તમારે તમારી પાલી. લ્યા હલાવી ઠાંસીને લ્યા. શગાશગ<sup>રૂ</sup> ને ખળખળતી; ને યાવ ઘરભેળા."

" આ ખચાડાને કામ ના મળ્યું ને માડા વળગ્યા તીનેય તમ જેવાં જ પેટ છે. ઈમને ઘરેય તમ જેવાં જ છારૂ-વાછરૂ છે.

"એટલે હું હૈયે રામ રાખીને આલેશ. સંધાયને સરખું આલેશ. આવા આ છેલ્લા આવ્યા તાનિય પાલી જાર જ આલેશ; ઠાંસી હલાવી-, શાગાશા ને ખળખળતી.

" ઈમ સાજના ! તમેય રામજીના ખેડુના નિયાપ વરતા." [મથા પીર (સેન્ટ મેથ્યુસ) રચિત ઈશુ ભાગવત (ગારપેલ)ને આધારે]

આ વાર્તા પરથી સમજાય છે કે સમાજના જે છેલ્લામાં છેલ્લા, પછાતમાં પછાત, દીનમાં દીન હાય તેના ઉદય કર્યા વિના સર્વેદય સાધી શકાતા નથી. કાકાસાહેળના શખદમાં કહીએ તા અન્ત્યાદય વિના સર્વેદય સિદ્ધ થઈ શકતા નથી. તેથી 'અન-ટુ ધિસ લાસ્ટ'એ શખદપ્રયાગ બહુ સાર્થ છે. પણ સર્વેદયની ભાવના તેથી વધુ વ્યાપક છે, ગાંધીજીની ફિલસૂપ્રીમાં સત્યાત્રહનું સ્થાન જેટલું મહત્ત્વનું છે તેટલું જ મહત્ત્વનું સ્થાન સર્વેદયનું છે. તેઓ કેવળ એ વિચારા દુનિયાને ભેટ આપીને શંભ્યા નથી, પણ પાતે તેના યથાશક્તિ અમલ

1. અન્યાય. ૨. અડધી પાલી. ૩. પૂરેપૂરી ભરેલી. ૪. સઘળાને. પ. ન્યાય.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### ૧. સર્વોદયના અર્થ

કર્યાં છે, અને દુનિયાને તેના અમલ કરવાની રીત પણ ખતાવી છે. ગરીખ માણસને તેની ગરીખાઈમાંથી-તેનાં દૂષણામાંથી ઉગારી લેવાની જેટલી જરૂર છે, તેટલી જ જરૂર શ્રીમ ત માણસને તેની શ્રીમ તાઈમાંથી- તેનાં દૂષણામાંથી ઉગારી લેવાની છે.

શ્રીમ'ત લોકા સુખી જ હાય છે એમ માનવાને કશું કારણ નથી. જાતમહેનત ન કરવાને લીધે તથા પચવામાં ભારે ખારાક ખાવાની / ટેવને લીધે તેમનામાંના માટા ભાગનાં શરીર, ખાસ કરીને તેમની પાચનશક્તિ વગડી ગયેલી હાય છે. વળી કેટલાકને પાતાનું જીવન ખીજા ધણાઓના શાવણ ઉપર ચાલે છે તેનું ભાન હાય છે. એટલે તેમના દિલમાં શાન્તિ કે સમાધાન હોતાં નથી. તેમના આશ્રિતા તેમનાથી કદાચ ડરતા હશે, તેમની ખુશામત પણ કરતા હશે, પણ साभान्य रीते लेकि। अभना प्रत्ये प्रेमलावनी नजरे जीता है।ता નથી, કારણ તેઓ જાણે છે કે એમની ખધી પ્રવૃત્તિઓમાં પ્રેમ નહીં, પણ સ્વાર્થ પ્રધાનપદે હોય છે. એ જ પ્રમાણે ગરીબ લોકા પણ સુખી નથી હોતા, કારણ તેઓ મળૂરી કરે છે. છતાં એમની જરૂરિ-યાતા પૂરી પડતી નથી. આમ અત્યારે તા દુનિયામાં ગરીખ અને શ્રીમાંત એમાંથી કાઈ સુખી જોવામાં આવતું નથી. ખરું સુખ સાચી સમજ અને સંતાષમાં રહેલું છે. આપણે જોઇશું કે સર્વોદયમાં ગરીયની સાથે શ્રીમંતનું પણ કલ્યાણ રહેલું છે. એમાં જીદા જાદા वर्गी वस्ये वेरे।वं ये। राभवाने। नथी, पण वर्ग सेह रहे क नहीं सेवी સમાજરયના કરવાની છે

'અન-ટુ ધિસ લાસ્ટ' ગાંધીજીએ પ્રથમ વાંચ્યું ત્યારથી જ તેની એમના ઉપર ભારે અસર થઈ અને તેમણે પાતાના જીવનમાં પરિવર્તન કરવા માંડયું. એ પુસ્તકના ભાવાર્થ તેમણે 'સર્વેદ્ય' નામની ગુજરાતી પુસ્તિકામાં આપ્યા છે. 'અન-ટુ ધિસ લાસ્ટ'માં બાઇબલમાંથી ઘણા ઉતારા આવે છે, એટલે ગુજરાતીમાં આખું ન આપતાં એમણે એના ભાવાર્થ જ આપ્યા છે. પાતાની આત્મકથામાં

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

3

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

તેઓ લખે છે કે સર્વોદયના સિદ્ધાંતા હું આમ સમજ્યા:

- (૧) બધાના ભલામાં આપણું ભલું રહેલું છે.
- (ર) વકીલ તેમજ વાળંદ બંનેના કામની કિંમત એકસરખી હોવી જોઈએ. કેમકે આજવિકાના હક બધાને એકસરખા છે.
  - (3) साही भक्रीनं, भेड्रतनं छवन क भरुं छवन छे.

પહેલી વસ્તુ હું બહાતા હતા. બીજ હું ઝાંખા જેતા હતા. ત્રીજીને: મેં વિચાર જ નહાતા કર્યા. પહેલીમાં બીજ અને સમાયેલી છે, એ મને સર્વાદય દીવા જેવું દેખાડ્યું.

विनायाये सर्वोध्यने। सरण व्यर्थ समज्ञवतां इह्यं छे है:

"પરંતુ આપણું આપણાં જીવન એવાં બનાવ્યાં છે કે એકનું હિત સાધવા જતાં બીજાના હિતના વિરાધ ઊભા થાય છે. ધન વગેરે જે ચીજોને આપણું લાભ દાયી માનીએ છીએ તેના, બીજાની પરવા કર્યા વગર અને કેટલીક વાર તાં એની પાસેથી છીનવી લઇને પણ, સંગ્રહ કરીએ છીએ. ધનને એટલે કે સુવર્ણને આપણું પ્રેમથી પણ વધુ મૂલ્યવાન ગણીએ છીએ. એવી સુવર્ણની માયા દુનિયામાં ફેલાઈ ગઈ છે. તેનું પરિણામ એ આવ્યું છે કે પરસ્પર મેળ અથવા સમન્વય, જે સહેયા હોવા જોઈએ તે અધરા થઈ પડયા છે. આ મેળની શાધમાં કેટલાંયે રાજકીય, સામાજિક અને આર્થિક શાસ્ત્રો લખાયાં છે, છતાં સૌનું હિત સાધી શકાયું નથી. પરંતુ આપણું એક સાદી વાત સમજ જઈએ, તાં એ સધાય. દરેક વ્યક્તિએ બીજાની ચિંતા રાખવી જોઈએ, અને પાતાની ચિંતા પણ એવી ન રાખે જેથી બીજાને તક્લીફ થાય. એ પ્રમાણે આપણાં કુટુંબામાં ચાયે છે જ. કુટુંબના આ ન્યાય સમાજને લાગુ પાડવાનું કઠણ ન લાગવું જોઈએ, ઊલટું સહેલું લાગવું જોઈએ. એને 'સવેદિય' કહે છે.

'સર્વેદિય'ના આ એક બહુ સહેલા અને સીધા અર્થ છે. આપણે જેમજેમ એના પ્રયાગ કરતા જઈશું, તેમતેમ એના બીજા વધારે અર્થ પણ નીકળશે. પણ એના ઓછામાં એછા સ્પષ્ટ અર્થ એ છે, અને એમાંથી જ આ પ્રેરણા મળે છે કે આપણે બીજાની કમાઈનું ખાવું જોઈએ નહીં. આપણે આપણી પાતાની કમાઈ જ ખાવી જોઈએ. બીજાનું ધન કાઈ રીતે આપણે લઈ લઈએ, તે આપણી કમાઈ ન કહેવાય. કમાઇના અર્થ પ્રત્યક્ષ પેદાશ, એ છે. આ બે નિયમાનું આપણે પાલન કરીએ તા સર્વેદિય સમાજના પ્રચાર દુનિયામાં થઈ શકે.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### २. सर्वेहिय सभाजना पाया

9

સર્વોદયના સિદ્ધાંત પ્રમાણે સમાજરચના કરવી હોય તો સમાજમાં પ્રવર્તતાં મૃલ્યાંકના આપણે ધરમૂળથી બદલવાં જેઇશે. તેમાં માટામાં માટી વસ્તુ એ કરવી પડશે કે આજે સમાજમાં ધનની અને સત્તાની જે પ્રતિષ્ઠા જમી છે, તેને બદલે શ્રમની અને સેવાની પ્રતિષ્ઠા સ્થાપવી પડશે. ધન અને સત્તાની પ્રતિષ્ઠા એ જ આજે ચાલી રહેલા સલળાં યુદ્ધોના મૂળમાં છે જો સમાજમાં શ્રમની અને સેવાની પ્રતિષ્ઠા સ્થપાય તા યુદ્ધો નાખૂદ થાય, અને દુનિયા જે શાંતિની ઝંખના કરી રહી છે તે શાંતિ દુનિયા ભાગવી શકે.



### २ : सर्वेदिय सभाजना पाया

ઉપરના વિવેચન ઉપરથી એટલું તો સ્પષ્ટ થયું હશે કે સવેદિય સમાજ ધર્મ અને નીતિના પાયા ઉપર રચાવા જોઈએ. આપણું સાધ્ય શુદ્ધ અને કલ્યાણકારી હોલું જોઈએ, એટલું જ ખસ નથી, તેની સાથે આપણું જે સાધના વાપરીએ તે પણ શુદ્ધ હોવાં જોઈએ. યુરાપમાં ફિલસ્ફોના એક વર્ગ એવા છે, જેઓ કહે છે, સાધ્ય શુદ્ધ હોય તા ગમે તેવાં સાધન ચાલે. આ ફિલસ્ફપી બ્રામક છે, કારણ સાધ્ય ઉપર આપણા કાખ્ય નથી, પરંતુ સાધન ઉપર આપણા સંપૂર્ણ કાખ્ય છે. કેવાં સાધન વાપરવાં એ આપણા હાથની વાત છે. સાધ્ય ફળીબૃત થવામાં ઘણાં કારણા ભાગ ભજવે છે, અને તે બધાં કારણા પર આપણે કાખ્ય ધરાવતા હોતા નથી; પણ સાધન આપણા કાખ્યમાં હોય છે એટલે આપણે હમેશાં શુદ્ધ સાધના વાપરવાં જોઈએ.

૧. સત્ય અને અહિંસા—સાધનશૃદ્ધિ

સર્વોદય સિદ્ધ કરવા હાય તા સત્ય અને અહિંસાને આપણે વળગી જ રહેવું જોઈ શે. માણુસ માત્ર અપૂર્ણ હાઈ, પૂર્ણ સત્યના તેને ખ્યાલ આવી શકતા નથી, એટલે પાતે જેટલું સત્ય સમજ્યા હાય તેટલું તેણે આચરવું રહ્યું. પાતે સમજેલું સત્ય એ જ ખર્ અને

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

પૂર્ણ છે એવા તે આગ્રહ રાખી શકે નહીં. બીજાએ સમજેલું સત્ય વધારે ખરું હોય એમ પણ સંભવે. તેથી પાતે સમજેલું સત્ય તેણે બીજા ઉપર બળજબરીથી લાદવાના આગ્રહ રાખવા જોઈએ નહીં. તે માટે તેણે અહિંસક રહેલું ઘટે છે. તેા જ આપણે બીજાને અન્યાય કરતા અટકીએ. આપણું સત્ય અધૂરું હાય તા તેથી જે કાંઈ નુકસાન થાય તે, આપણું અહિંસક રહ્યા હાેઈએ તા, આપણું એકલાને જ બાગવનું પડે છે. એક રીતે કહીએ તા અહિંસા એ સાધન છે અને સત્ય એ આપણું સાધ્ય છે. સવેંદયમાં સૌનું કલ્યાણ અભિપ્રેત હાેઇ એવા સમાજના પાયા સત્ય અને અહિંસા ઉપર જ મંડાવા જોઈએ, અને સાધનશુદ્ધિના ખાસ આગ્રહ રાખવા જોઈ એ.

સર્વોદય સાધવાના આપણા પ્રયત્નમાં તથા આપણા બીજા વ્યવહારમાં બળજબરીને સ્થાન ન હેાઈ શકે. આ સિદ્ધાન્તને માનનારા આપણે મુકીલર હાેઈએ તા બીજાઓને આપણા વિચારના કરવાના પ્રયત્નમાં આપણે મરી પીડીએ, પણ બળજબરી ન વાપરીએ. તેમ કરીએ તા આપણા ધ્યેયને જ આપણે નુકસાન પહેાંચાડીએ. વળી બીજાના મતને દબાવી દેવાના પ્રયત્ન કરવા જઈએ તાેપણ આપણા કાર્યને આપણે નુકસાન પહેાંચાડીએ. સર્વોદયમાં તા સંપૂર્ણ મત-સ્વાતંત્ર્યને અને પ્રચારસ્વાતંત્ર્યને આપણે ઉત્તેજન આપવાનું છે.

સર્વોદયની દષ્ટિએ સ્થાપવાની સમાજરયનાના આરંભ આપણા પાતાના જીવનમાં પરિવર્તન કરીને કરવાના છે. આપણા વ્યક્તિગત તેમજ સામાજિક જીવનમાં અસત્ય તેમજ હિંસાના પ્રયાગ આપણે નહીં કરીએ એવી પ્રતિજ્ઞા કરવાની છે. એના પ્રયત્નમાં આપણામાં કશી કચાશ ન હોવી જોઈએ.

### ર. સામાજિક અને આર્થિક સમાનતા

સર્વોદય સમાજના બીજો પાયા સામાજિક અને આર્થિક સમાનતા છે. સર્વોદય સમાજમાં સામાજિક દિષ્ટિએ માણુસ માણુસ વચ્ચે ઊંચતીચના કશા મેદભાવ ન હાય, અત્યારે અમુક જ્ઞાતિ ઊંચી

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### ર. સર્વોદય સમાજના પાયા

અને અમુક ત્રાતિ નીચી ગણાય છે તે ન હોય. તેમજ જાતિ (Races) જાતિ વચ્ચે પણ ઊંચાનીચાપણું ન હોય. જ્યાં આવી સ્થિતિ વર્તાતી હોય ત્યાં અમુક ત્રાતિઓને અસ્પૃશ્ય ગણવાનું તે સંભવી જ ન શકે. તે જ રીતે કામ કામ વચ્ચે જે વેરભાવ જોવામાં આવે છે તે પણ ન હોઈ શકે, તેમજ આ અને પુરુષ વચ્ચે પણ પૂરેપૂરી સમાનતા હોય, વળી જાદા જાદા ધર્માં વચ્ચે પણ ભેદભાવને યદલે સમભાવ—સરખાપણાના ભાવ પ્રવર્તતા હોય.

આપણા દેશમાં સામાજિક ઊંચનીચ ભાવનું પ્રાયલ્ય ઘણા લાંખા વખતથી ચાલતું આવ્યું છે. એને આપણે ધર્મનું એક અંગ માન્યું છે, તેથી જ ખીજા ધર્મના લોકા અહીં આવ્યા ત્યારે એમના ધર્મના પ્રચાર અહીં જલદી થયા, કારણ ઇસ્લામ અને ખ્રિસ્તી ધમ માં આપણા જેવા સામાજિક ઊંચનીચ ભાવ નહાતા. એ ધર્મોના પ્રચાર આપણા દેશમાં એમની રાજસત્તાને લીધે થયા એમ કહેવામાં કે માનવામાં પૂર્ણ સત્ય નથી. ઇસ્લામના પ્રચાર મુસલમાન રાજ્યઓએ નહીં, પણ એમના ક્કીરાએ અને એાલિયાઓએ કર્યો છે. હિંદુઓમાં જેઓ પાતાને ઊંચ વર્ણના માનતા તેમણે બીજી વર્ણોને અન્યાય કર્યો તેને લીધે એ વર્ણોએ ઇરલામ સજખુશીથી સ્વીકાર્યો. દક્ષિણ હિંદુસ્તાનમાં કેટલાક ઊંચ વર્ણના લોકાએ સમજને પ્રિસ્તી ધર્મ સ્વી કાર્યો છે, જ્યારે ઉત્તરમાં માટે ભાગે અસ્પૃશ્ય ગણાતી કાેમાએ ખિસ્તી ધર્મ સ્વીકાર્યો છે. સર્વેાદયમાં હિંદુઓની ઊંચનીચના મેદભાવવાળી ગ્રાતિગ્યવસ્થાને ખિલકુલ સ્થાન ન હાેઈ શકે. એ વ્યવસ્થા તાડવામાં આવે તા જ સર્વાદય સ્થાપી શકાય. સર્વાદયમાં હિંદ-મુસલમાન-ખ્રિસ્તી વગેરે કામી બેદને પણ સ્થાન નથી. માણસ પાતાની મરજી પ્રમાણે કાઈ પણ ધર્મ પાળી શકે. દરેકે સર્વધર્મ સમભાવની वृत्ति राभवी कोई ये

અત્યારે સમાજમાં જે આર્થિક અસમાનતા જોવામાં આવે છે તે પણ સર્વોદય સમાજમાં ન હાેઈ શકે. આર્થિક સમાનતા વિના

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

20

### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

સર્વોદય સમાજની સ્થાપના અશક્ય છે. આજે સમાજમાં કેટલાંક કામાની કિંમત વધારે આંકવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે, સંચાલક અથવા વ્યવસ્થાપક પાતાના કામના દરમાયા વધુ આંક છે, રાજ્યશાસકા અને સરકારી અમલદારા વધુ પગારના અધિકારી ગણાય છે, વકાલા અને દાકતરા ભારે રીઓ લે છે, તેમાં કાઈને વાંધા જેવું લાગતું નથી. ઉદ્યોગપતિઓ અને વેપારીઓ ભારે નફા લે છે તે જાણે સ્વાભાવિક ગણાય છે; જયારે મજારવર્ગ અથવા ખેડૂતવર્ગ, જેમના વિના સમાજ નભી ન શકે, તેમને ઓછી મજારી અથવા મહેનતાણું મળે છે. આવી આર્થિક અસમાનતા સર્વોદય સમાજમાં ચાલી ન શકે. તેમાં તા જેટલાં કામ સમાજને ઉપયોગી હોય તે બધાંની મજારી લગભગ સરખી હોય. તેથી જ ગાંધીજીએ સર્વોદયના સિદ્ધાંત સમજાવતાં કહ્યું છે કે ''વડીલ તેમજ વાળ'દ બંનેના કામની કિંમત એકસરખી હોય, આજવિકાના હક બધાંને એકસરખા છે. ''

આજે કેટલાંક કામ સમાજને ઓછાં ઉપયોગી અથવા બિનજરૂરી અથવા નુકસાનકારી હોવા છતાં તેમાં કમાણી વધારે થાય છે. આર્થિક અસમાનતા વધવાનું આ એક માટું કારણ છે. કેટલાક નેટા અને નેટીઓને એમની કળાને નામે હજારા અથવા લાખા રૂપિયાના પગારા મળે છે; સટાહિયાઓ અને જુગારીઓ એક ધડીમાં હજારા રૂપિયા કમાય છે અથવા ખુએ છે; મિલમાલિકા બાદશાહી કમિશના લે છે. આવું બધું સવેંદ્રય સમાજમાં ન ચાલી શકે. સવેંદ્રય સમાજમાં તે સમાજઉપયોગી તમામ પ્રવૃત્તિઓનું મહેનતાણું એકસરખું હોય અને સમાજવિરાધી પ્રવૃત્તિઓના નિષેધ હોય.

### 3. શ્રમની પ્રતિષ્ઠા

સર્વોદય સમાજમાં ધનની નહીં પણ શ્રમની પ્રતિષ્ઠા હાય. દરેક માણસ પાતાની શક્તિ પ્રમાણે પરિશ્રમ કરે. તેથી જ ગાંધીજીએ કહ્યું છે કે 'સાદી મજૂરીનું, ખેડૂતનું જીવન જ ખરું જીવન છે,' કારણ ખેડૂતા અને મજૂરા વિના દુનિયા નબી ન શકે. આજે આપણા

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### २. सर्वोदय सभाजना पाया

22

સમાજમાં શ્રમજીવી અને છુહિજવી એવા બે વર્ગ પડી ગયેલા જોવામાં આવે છે. તેમાં શરીરશ્રમ કરતાં છુહિની કિંમત ઘણી વધારે અંકાય છે. આપણે સમાજમાં સવેદિય સિદ્ધ કરવા હાય તા આ જાતના બેદ કાઢી નાંખ્યે જ છૂટકા છે. આદર્શ સ્થિતિ તા એ છે કે દરેક માણસ શરીરશ્રમ કરીને આજીવિકા મેળવે અને પાતાની છુહિના ઉપયાગ સમાજની સેવાને માટે કરે. આટલે સુધી ન પહેાંચી શકાય તાપણ શરીરશ્રમની અને છુહિની કિંમત સરખી અંકાવી જોઈએ; જોકે શરીરશ્રમ અને છુહિ એ બે તદ્દન નિરનિરાળી વસ્તુઓ નથી. શરીરશ્રમ કરવામાં પણ છુહિની જરૂર પડે છે અને છુહિજીવી લોકાને પણ કાંઇક તા શ્રમ કરવા જ પડે છે, છતાં શ્રમજીવી અને છુહિજીવી એવા બેદ પાડવામાં આવ્યો છે. એ બેદ સવેદિયં સમાજમાં ભૂંસી નાખવા જોઈશે.

સંકાઓથી શ્રમની પ્રતિષ્ઠા અને મૂલ્યની આપણે અવતા કરતા આવ્યા છીએ, એટલું જ નહીં, પણ જે લોકા સમાજને માટે શ્રમ કરીને અનાજ પકવે છે, ઘી દૂધ તથા શાકભાજ પૂરાં પાંડે છે, કપડાં વણે છે, ધર ખાંધવાની મજૂરી કરે છે, વાસણ માંજે છે તથા કપડાં ધુએ છે, શેરીએ સાફ કરે છે, પાયખાનાં અને મુતરડીએ સાફ કરે છે, તેમને આપણે હલકી અને નીચ જિતના ગણીએ છીએ. કેટલાકને તે આપણે આપણા અભિમાનમાં અસ્પૃશ્ય ગણીએ છીએ.

ખીજી તરફથી ધન, સત્તા અને પુસ્તક-પાંડિત્યને માન આપવામાં આવે છે. મહેનતમજૂરી કરી સમાજને માટે જરૂરી વસ્તુઓનું ઉત્પાદન કરનારા તથા સમાજનાં જરૂરી કામા કરનારાને આપણે હલકા ગણીએ છીએ. તેનું પરિણામ એ આવે છે કે એ લોકાને પણ પાતાનાં કામ ગમતાં નથી. એશઆરામી જીવન પ્રત્યે એ લોકામાં પણ આકર્ષણ વધતું જાય છે. સૌને એવું જીવન ભાગવવાનું મળી શકતું નથી એ જીદી વાત છે, પણ એવા જીવનની ઝંખના તા એમનામાં રહે જ છે, અને જો તક મળે તા મહેનતમજૂરીનાં કામ છાડી દેવા તેઓ ત્યાર

### Gandhi Heritage Portal

#### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

23

હાય છે. પરિણામ એ આવે છે કે અક્કલ-હાેશિયારીવાળા માણસાે આવાં કામામાંથી પહેલી તકે ભાગી છૂટે છે.

સવેદિય સાધવા માટે આ વિચારમાં ભારે પરિવર્તન કરવું પડશે. સમાજને ઉપયોગી શ્રમ કરવા અને શ્રમ કરવા માટે શરીરને ખરાખર કેળવવું એ સંરકારિતાનું આવશ્યક લક્ષણ ગણાવું જોઈએ.

### ૪. ગામડાંની સ્વયંસંપૂર્ણતા

સર્વોદય સમાજના ચાથા પાયા એ છે કે સમાજમાં નાના નાના घटेंडा, हा भवा तरी है, ओं अ ओं शाम डुं अथवा भेत्रण नानां शामडांना સમૃહ, એ આર્થિક ખાખતમાં લગભગ સ્વયંસંપૂર્ણ હોય. આને આપણે વિકેન્દ્રિત અર્થરચના કહીએ છીએ. ગામડાંમાં ખેતીની સાથે લોકા ગાપાલન તથા ગહઉદ્યોગા કરીને અનાજ ઉપરાંતની ખીજ જરૂરનी यीकी पेहा डरी से ता तेका पातानी प्राथमिङ कर्इस्थातनी બધી ચીજોની બાબતમાં લગભગ સ્વાવલં બી થઈ શકે. પાતાના પ્રદેશમાં यनती ज न है। य अथवा यनी शहती न है। य अवी हेट सीड यीजे तेमने एडार्थी साववी पडे, पहा ते पढ़ ओछी हाय. वणी ते विना જ્વન नभी क न शहे अवं ते। न क होय. अत्यारे यासती अर्थर्यना પ્રમાણે આપણી પ્રાથમિક જરૂરિયાતની વસ્તુઓ માટે પણ આપણે દૂર દૂરના દેશા ઉપર આધાર રાખવા પડે છે; તેથી આપણે જીવન ધણે ભાગે પરાવલ બી થઈ ગયું છે. આસમાનીસુલતાની આક્તોને લીધે કાઈ વાર એવું ખને કે પરદેશથી વસ્તુએ। આવી ન શકે, ત્યારે આપણે લાચારી ભાગવવી પહે. અમે સુચવી છે તેવી વિકેન્દ્રિત અર્થરચનામાં આપણે સાચી સ્વતંત્રતા ભાગવી શકીએ.

રાજકીય ભાભતમાં પણ આપણાં ગામડાં પૂરેપૂરું સ્વરાજ ભાગવતાં હોવાં જોઈએ. સત્તાનું મૂળ અથવા ઊગમ ગામડામાં હોય. ત્યાંથી તાલુકામાં, તાલુકામાંથી જિલ્લામાં, જિલ્લામાંથી પ્રાન્તમાં અને પ્રાન્તમાંથી મધ્યવર્તી કેન્દ્રમાં, એમ સત્તાના વર્તુળના વિસ્તાર થતા જાય. અહીં સત્તા એટલે અહિંસક સત્તા એમ સમજવાનું છે. નાનામાં

# Gandhi Heritage Portal

### a. सर्वोद्यतं छवनधारण्

23

નાનું વર્તુળ પાતાને લગતી મહત્ત્વની બાબતમાં સ્વતંત્ર અને સ્વપર્યાપ્ત હાય.

પણ આ બધું જો જ્ઞાનપૂર્વક થાય તા જ કામનું છે. બ્રિટિશ રાજ્યની સ્થાપના થઈ તે પહેલાં આપણે ત્યાં ગૃહઉદ્યોગા અને ગ્રામઉદ્યોગા સારી રીતે ચાલતા અને આપણાં ગામડાં લગભગ સ્વાવલ ભી અને સ્વયં સંપૂર્ણ હતાં. ઇંગ્લંડમાં યંત્રઉદ્યોગાની સ્થાપના થઈ ત્યારે પાતાના માલ હિંદુસ્તાનમાં કેવી રીતે દાખલ કરવા અને ખપાવવા તે માટે ત્યાંની ઇસ્ટ ઇન્ડિયા કંપનીએ એક કમિટી નીમી હતી. એ કમિટીએ એવા રિપાર્ટ કરેલા કે હિંદુસ્તાનનાં ગામડાંના લોકા એટલા સાદા અને પાતાની જરૂરિયાતાની ખાખતમાં એટલા સ્વાવલ બી છે કે તેનાં ગામડાંઓમાં આપણા માલ શી રીતે દાખલ કરવા એ પ્રશ્ન અમને ભારે મૂં ઝવનારા લાગે છે. પણ આપણાં ગામડાંનું સ્વાવલ ભીપહ્યું રૂઢ પર પરાને લીધે હતું. એ ગ્રાનપૂર્વ ક નહોતું, એની પાછળ એક જાતની જડતા હતી એટલે સસ્તા અને આકર્ષક પરદેશી માલ આવતાં આપણે લલચાયા અને આપણા ઘણા ગ્રામઉદ્યોગા અને ગૃહઉદ્યોગા પડી ભાંગ્યા. તેથી જ અમે કહીએ છીએ કે આ ખધી વસ્તુઓમાં જ્ઞાન એાતપ્રાત હોવું જોઈએ. આપણે જે નવી સમાજરચના કરવા માંગીએ છીએ તેની પાછળ જ્ઞાન હશે તા જ તે અમલમાં લાવી શકીશું અને તા જ તે ટકી શકશે.



### उ : सर्वेदियनुं छवनधार्ष

આજકાલ જીવનધારણ ઊંચું લાવવાની વાત એશિયાના લગભગ બધા દેશામાં ચાલે છે. યુરાપ અને અમેરિકાને મુકાબલે એશિયા અને આફ્રિકાના વતનીઓનું જીવનધારણ બહુ નીચું છે, એમાં શક નથી; એટલે આપણા જીવનધારણને આજે છે તે કરતાં ઊંચું કરવાની જરૂર તા છે જ, પણ જીવનધારણ ઊંચું કરવું એટલે શું એ વિશ

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

ધણા વિચારકા અને લેખકા સ્પષ્ટ નથી. એક અંગ્રેજ લેખકે આપણા દેશનું જીવનધારણ ઊંચું ચડવા લાગ્યું છે એ ખતાવવા લખ્યું હતું કે 'ગામડાંના લોકા પહેલાં કરતાં સારાં ધરામાં રહેતા થયા છે. ઘણાં ઘરા પાકાં બાંધેલાં હાય છે અને ઉપર પતરાં નાંખેલાં હાય છે જેથી ઘરમાં પાણી ગળ નહીં. લાકા પહેલાં કરતાં વધારે કપડાં પહેરે છે. ચા પીવાનું તેા દૂર દૂરનાં ગામડાં સુધી પહોંચી ગયું છે. નાનાં નાનાં ગામડાંમાં પણ હાટેલા જોવામાં આવે છે. નાના ગામના લાકા શહેરા અથવા કસળાના કે માટા ગામનાં ખજારમાં જાય ત્યારે સાડાવાટર અને લેમાનેડ જરૂર પીએ છે. તેઓ એક જગ્યાએથી બીજ જગ્યાએ જવા માટે માટર ખસતા ઉપયાગ કરે છે. માટર ખસા ગામડે ગામડે પહેંચી ગઈ છે. ધણાં ગામડાંના લાકા વીજળાની બૅટરીઓ વાપરે છે. તેઓ વિમાનમાં ખેઠા નહીં હાય, તાપણ વિમાન તેમણે જોયું તા હશે જ, વગેરે.' જીવનધારણ ઊંચું થયાની ઉપર જણાવી તેવી હકીકત ખેદૂદી છે. જીવનવારણ વધ્યું છે કે નહીં એ સાચેસાચું જોવું હોય, તા પહેલાં તા એ જોવું જોઈએ કે આપણને જે ખારાક મળે છે તે પરતા પૌષ્ટિક છે કે નહીં, ટાઢ, તડકા તથા વરસાદના રક્ષણ સામે જરૂરી કપડાં લાકાને પહેરવા મળે છે કે નહીં, આપણાં રહેવાનાં ધર પૂરતાં હવાઉજનશવાળાં છે કે નહીં, વળી તેનાં આંગણાં અને આસપાસની જગ્યા ખરાખર સ્વ<sup>2</sup>છ છે કે નહીં, આપણાં ખાળકાને આપણે સારી કેળવણી આપી શકીએ છીએ કે નહીં, તેમજ મંદવાડ વખતે ઉપચારની અને આરામની સગવડ આપણને મળે છે કે નહીં, વળી જરૂરી પ્રવાસ, જે કેળવણીનું એક અંગ છે તે, કરવાની સગવડ આપણી પાસે છે કે નહીં. આ બધું દેશના દરેકે દરેક માણસને સર્વોદયમાં મળી શકવું જોઈ એ.

જયારથી અનાજ ઉપર અંકુશા અને માપળંધી દાખલ થયાં ત્યારથી શહેરાના શ્રીમંતાને પણ ખાવા માટે સારું અનાજ મળી શકતું નથી. હવે અંકુશા હળવા થયા છે એટલે પરિસ્થિતિ કાંઈક

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

14/50

98

#### उ. सर्वोहयनुं छवनधारणु

સુધરી છે ખરી, છતાં પૌષ્ટિક ખારાકના વિચાર કરીએ તા આપણા દેશની વસ્તીના ૮૦ ટકા જેટલા ભાગને ઘી-દૂધ જોવા પણ મળતાં નથી. ઉપલા મધ્યમ વર્ગના અને શ્રીમંત લોકા ઘી-દૂધ ખાય છે ખરા, પણ એમને ચાપ્ખું ઘી-દૂધ મળવું દેાહ્યું થઈ પશ્ચું છે. દૂધમાં પાણી અથવા આરાગ્યને નુકસાનકારક વસ્તુઓ ભેળવવામાં આવે છે. વળી 'વનસ્પતિ'ના પ્રચાર એટલા બધા વધી ગયા છે કે છેક અંદરના ભાગામાં, દૂર દૂરનાં ગામડાંમાં પણ, તે દાખલ થઈ ગયું છે. ગામડાંમાં પણ ચાપ્ખું ઘી મળે એના ભરાંસા પડતા નથી. લોકા વલાણામાં જ વનસ્પતિ નાંખી દે છે. એને છાશના પાસ લાગે છે એટલે એ ઘી ચાપ્ખું હશે કે વનસ્પતિમિશ્રિત હશે તે સહેજે પારખી શકાનું નથી. બીજ રીતે પણ ખારાકની ચાજોમાં ભેળસેળ કરવાનું સર્વસામાન્ય થઈ પડ્યું છે. વળી આપણા અજ્ઞાનને લીધે પણ આપણે માટે ભાગે આરાગ્યને નુકસાનકારક ખારાક ખાઈએ છીએ.

જવનધારણ ઊંચું કરવું એના અર્થ સામાન્ય રીતે એવા કરવામાં આવે છે કે આપણી જરૂરિયાતા ઉત્તરાત્તર વધાર્ય જવી. એવું મનાય છે કે જરૂરિયાતા વધાર્ય જવાની અિલલાયા રાખવાથી માણસ પ્રગતિ સાધી શકે છે. થાંડેથી સંતાય માનીને એસી રહેવાથી તે કશી નવી શોધ કરી શકતા નથી, અને એની પ્રગતિ અટકી પડે છે. પણ આપણી જરૂરિયાતા વધાર્ય જઈએ તા તેના અંત કયાં આવે તે કહી શકાતું નથી. માણસને ઘેર ઘાંડાગાડી હાય, એને માટર રાખવાનું મન થાય. એક માટર સંપાડી શકે એટલે પ્રગતિ કરવી હાય તા તેણે એ માટર રાખવી જોઈએ. પછી તા ઘરનાં બધાં માણસા માટે અલગ અલગ માટર રાખવાના વિચાર આવે. ઘરના રાચરચીલામાં વધારા જ કર્યે જવાનું મન થાય. આમ જવન વધુ ને વધુ ખર્ચાળ બને. પછી તે ખર્ચને પહેાંચી વળવા માણસ અનેક આડાઅવળા ધંધા કરે. અત્યારે અમેરિકાનું જવનધારણ સૌ દેશા કરતાં ઊંચું ગણાય છે, પણ તેથી ત્યાંના લાકા સુખી કે સંતાપી છે એમ કહી શકાય નહીં.

# Gandhi Heritage Portal

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

25

જીવનધારણ ઊંચું કરતું એટલે વધારે ખર્ચાળ કરતું એવા અર્થ કરવામાં આવે છે. પછી તાે એની ધેલછા લાગે છે અને માણસનું સુખ દૂર ને દૂર જતું જાય છે.

સર્વોદય સમાજમાં જીવનધારણ ઉત્તરાત્તર ખર્યાળ કરવાને ખદલે ખને તેટલું સાદું રાખલું જોઇશે. સર્વોદયમાં પ્રજાના તમામ વર્ગો આવી જાય છે. તેમનું જીવનધારણ વધારે જરૂરિયાતાવાળું કરવું, એ શક્ય પણ નથી અને ઈન્ડ પણ નથી. જીવનધારણ ઊંચું કરવામાં અંતે તા માણસ ઘણી વસ્તુઓના ખગાડ કરે છે. આપણી જરૂરિયાતા છેવે તા કુદરત પાસેથી જ આપણે મેળવી લેવાની હાય છે, એટલે જીવનધારણ ઊંચું કરવાને માટે આપણે કુદરતની અવિચારી લૂંટ ચલાવવી પડે છે. વળી અત્યારે ચાલતાં યુદ્ધોની પાછળ એનાં મૂળ કારણ જોવા જઈએ તા જીવનધારણ ઊંચું કરવાની હરીકાઈ જ માલમ પડશે. અને યુદ્ધોમાં એટલી બધી વસ્તુઓના વિનાશ થાય છે કે યુદ્ધને અંતે યુદ્ધમાં ઊતરેલા દેશાને હલકું જીવનધારણ સ્વીકારનું પડે છે.

ખરા ઊપાય એ છે કે આપણું જીવનધારણ અમુક મર્યાદામાં અને સાદું રાખલું. સાદાના અર્થ કંગાળ એવા અમે કરતા નથી. ઉપર અમે કહ્યું તેમ માણસને પાયક ખારાક મળે, સાદાં કપડાં મળે, સ્વચ્છ અને હવાઉજાશવાળું રહેવાનું ધર મળે, ખાળકાને સારી કેળવણી આપી શકાય, મંદવાડ વખતે ઉપચારની સગવડ મળે અને જરૂરી આરામ મળે તથા અમુક અમુક વખતે પ્રવાસ કરવાની સગવડ મળે એવા જીવનધારણને અમે જરૂરી ગણીએ છીએ. પણ આ બધું એવી સાદાઇથી ગાઠવાનું જોઇએ કે આવા જીવનને વધુ ખર્ચાળ ખનાવવાની જરૂર ન હાય. જીવનની ઉપર જણાવી તેવી સગવડા મેળવવા માટે નાણાં કરતાં જાતમહેનત ઉપર આપણે વધુ આધાર રાખીએ.

આજે પૃથ્વીપર્યટન કરનારા ઘણા પ્રવાસીઓ જોવામાં આવે છે, પણ તેઓ આગગાડીમાં દાડતા અથવા વિમાનમાં ઊડતા, દુનિયા-

# Gandhi Heritage Portal

6568

#### 3. सर्वोहयतं छवनधारण

90

નાં માટાં માટાં શહેરા જ જુએ છે. માટાં શહેરામાં દેશનું ખરું દર્શન થતું નથો. એવા પ્રવાસીઓ જુદા જુદા દેશા વચ્ચે આચાર- વિચારના વિનિમયનું સાધન બની શકતા નથી. પ્રવાસના હેતુ નવી નવી વસ્તુઓ જાણવા જોવાના હાય છે. પ્રવાસ તા ચીની સાધુઓ કાહિયાન અથવા શુએનસાંગના કહેવાય; અથવા એશિયામાં બોલ ધર્મના પ્રચાર કરનાર હિન્દી બોલ ભિખ્ખુઓના ગણાય; અથવા આજના જમાનામાં ઉત્તર ધ્રુવ અને દક્ષિણ ધ્રુવના પ્રદેશા શાધી કાઢનાર મહાન પ્રવાસીઓના ગણાય. અમુક મર્યાદિત સમયમાં પૃથ્વીપર્યટન કરનારાઓ તા પાર્સલા માક્ક રેલમાં, સ્ટીમરમાં અથવા વિમાનમાં ખડકાઈને એક જગ્યાએથી બીજી જઆએ પહેાંચે છે, એમ જ કહેવાય. પ્રવાસના હેતુ દેશવિદેશનું દર્શન કરી જ્ઞાન સંપાદન કરવાના, અને તેના લાભ પાતાના માનવબંધુઓને આપવાના હાય અથવા હાવા જોઈએ.

અત્યારે આપણાં જીવન છેક કંગાળ અને કૂવામાંના દેહકા જેવાં થઈ ગયાં છે. એ જીવનમાં આપણે જરૂર પલટા આણવા છે, પણ આપણે સર્વાદય સાધવા હાય તા આપણી રહેણીકરણી તા અવશ્ય સાદી રાખવી જોઈએ.

આજે જેને ઊંચું અને સંસ્કારી જીવન કહેવામાં આવે છે તે ને કરાની મદદ વિના તથા ખીજા માણસાની મજા્રીના લાભ લીધા વિના ભાગવવું શકય નથી. એ નાે કરા અને મજા્રા કયાં રહે છે અને કેવી રીતે રહે છે તે આપણે જાણતા નથી અથવા જાણવાની દરકાર રાખતા નથી. આવા જીવનમાં ખીજાનું શાપણ અપરિહાર્ય છે. તેથી પણ સર્વોદયમાં સાદું જીવન આવશ્યક છે.

વિચારના અને જ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં આપણે ધણાં ઉડ્ડયના કરીશું, પણ બીજાને ભાગે અથવા બીજાને કષ્ટ આપીને જીવનધારણ ઊંચું કરવું, એટલે વધારે ખર્ચાળ બનાવવું એ બિલકુલ ઈષ્ટ નથી. અત્યારે આપણે કુદરતી સંપત્તિની અવિચારી શુંટ ચલાવી રહ્યા છીએ. એના

स. २

#### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

26

અર્થ તા એટલા જ છે કે ભવિષ્યની પેઢીના માહામાંથી કાળિયા મુંટવી લઇ આજે આપણે ખાઈએ છીએ. કાલસા, કેરાસીન, ધાતુઓ वगेरे इहरती संपत्तिने तैयार थतां ढलरा है लाणा वर्ष लाज्यां हाय તેને આપણે અમુક સા વર્ષમાં ખલાસ કરી નાખીએ છીએ. આના જવાખમાં એમ કહેવામાં આવે છે કે નવી નવી શાધાને કશી મર્યાદા નથી. પરંતુ નવી શાધાના ઉપયાગ આપણે જેટલા વિનાશમાં કરી રહ્યા છીએ તેટલા માણસનાં સખસગવડા વધારવામાં કરતા નથી. આજના જમાના વિજ્ઞાનમાં આગળ વધેલા ગણાય છે, પણ પ્રજ્ઞા અથવા ડહાપણમાં આગળ વધેલા દેખાતા નથી. આજે વિજ્ઞાનના યાગ હિંસાની સાથે થયા છે. તેથી જ દુનિયાની બધી રાજસત્તાઓ એકબીજાના વિનાશની સાધનસામગ્રી તૈયાર કરવામાં જવલેણ હરીફાઈ કરી રહી છે. એનાથી થાકીને આપણે શાંતિને માર્ગે વળીએ, તેના કરતાં સમજીને શાંતિને માર્ગ વળીએ એ બહેતર છે. વિજ્ઞાનના યાગ अदि सानी साथे अरवानी जरूर छे, ते। ज भानवज्जित सुभी थशे અને ત્રાનવિત્રાનમાં પ્રગતિ સાધી શકશે. સાદી રહેણી તથા ઉચ્ચ वियारसय क्वन से सर्वेाहयनी हिन्दिसे भानवक्वतिनं ध्येय है।वं જોઈએ.

### : સ્વાવલ બી ગામડાં

અત્યારે ગામડાં અને શહેરા વચ્ચે એક જાતની ઠંડી હરીફાઈ, અથવા ઠંડું યુદ્ધ ચાલી રહેલું દેખાય છે. તેને પરિણામે આપણા દેશમાં ગામડાં ઉત્તરાત્તર ભાંગતાં જાય છે, અને શહેરા આપણી કલ્પનામાં પણ ન આવે એવાં વધતાં જાય છે. આજથી ત્રીશ વર્ષ પહેલાં અમદાવાદ જેવા શહેરની વસ્તી એ અઢી લાખની હતી તે આજે આઠ લાખ ઉપર ગણાય છે. મુંબઇની વસ્તી દશ બાર

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### **૪. સ્વાવલંખી ગામડાં**

લાખની ગણાતી તે આજે ત્રીશ પાંત્રીશ લાખની ગણાય છે. આમ લોકા ગામડાં છાડીને શહેરામાં ભરાતા જાય છે. તેથી શહેરામાં તેમને સખ જ મળે છે તેમ નથી. આપણાં ગામડીમાં આજે ગરીખી અને ગંદકીના પાર નથી, પણ શહેરાની ગરીખી અને ગંદકી તેથી વધારે બીષણ છે. શહેરા અને ગામડાં વિષે લખતાં અમેરિકન લેખક મિ. માંગીને લખ્યું છે કે 'ગામડાંમાંથી શહેરમાં જઈ વસનારાની ભાગ્યે જ ચાર પેઢી ત્યાં જોવા મળે છે. ' અલખત્ત. આમાં ઉપલા મધ્યમ વર્ગના અને શ્રીમાંત વર્ગ ના લાકાને ખાદ રાખવા જોઈએ, વળી અમેરિકામાં કદાચ ચાર પેઢી જોવા મળતી હશે, પણ આપણા દેશમાં તા એ પેઢી જોવા મળે એવું ભાગ્યે જ ખતે છે. ગામડામાંથી ખેડૂતા અથવા ખેત-મજૂરા શહેરમાં જાય છે. ત્યાં તેમને એવી ખરાય હાલતમાં રહેવાનું હાય છે કે એમાંના માટા ભાગના લોકા દમ, ક્ષય વગેરે શહેરી રાગના ભાગ થઈ પડે છે. એટલે જ અમે, બીજી પેઢી પણ થવાના સંભવ નથી, એમ કહીએ છીએ. ટોલ્સ્ટોયે કહ્યું છે કે અનાજ વગેરે ખાવાની ચીજો તા ગામડાંમાં પાકે છે અને શહેરામાં તા કશું પાકતું નથી, પણ શહેરા અને ગામડાં વચ્ચેના સંબંધ એવા થઈ ગયા કે ગામડાંમાંથી કેવળ માણસા જ નહીં પણ ખારાક અને બીજી સંપત્તિ પણ શહેરામાં ધસડાઈ જાય છે, એટલે માણસા આજવિકા મેળવવા ગામડાં છાડી શહેરમાં જાય છે.

34

આજે પણ આપણા દેશની ૮૦ ટકા કરતાં વધારે વસ્તી તો ગામડાંમાં જ રહે છે, ધણ તેમાંના માટા ભાગને આખું વર્ષ રાજગાર મળતા નથી. ખેડૂતાને ચારથી છ મહિના ખેકાર રહેવું પહે છે. તે વખતે જેમની પાસે અનાજ સંધરેલું હોય તેઓ ખાય છે, પણ જેમની પાસે ખિલકુલ જમીન નથી એવા ખેતમજૂરાને તા વરસમાં કેટલાય દિવસ કેવળ ભડકું પીને અથવા ભૂખ્યાં કાઢવા પડે છે. તેમની પાસે પહેરવા ઓઢવાને પૂરાં સાધન હોતાં નથી. શિયાળાની ટાઢમાં એકાદ સાદડી ઉપર અથવા સાદડી વિના જમીન ઉપર સૃઈ રહેવું પહે છે.

Gandhi Heritage Portal

#### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

20

ટાઢ ઉડાડવા વચ્ચે તાપણું કરી એની આસપાસ માણસા ગૂંચળું વળીને સૃષ્ઠિ રહે છે. હવે તા તાપણું કરવા લાકડાં મળવા પણ દુર્લભ થવા લાગ્યાં છે. આવી સ્થિતિમાં ગામડાંઓએ વ્યવા માટે શું કરવું, એ એક વિકટ પ્રશ્ન છે.

મિલઉદ્યોગાને લીધે ખેતીમાં મદદગાર ગ્રામાદ્યોગા પડી ભાંગ્યા છે. આપણા દેશ આજે ખેતીપ્રધાન કહેવાય છે, પણ યંત્રઉદ્યોગાના આક્રમણ પહેલાં તે કેવળ ખેતીપ્રધાન નહાતા. અનાજ અને દૂધ-ધી ઉપરાંત પાતાના વપરાશની લગભગ વધી ચીજો લોકા ગામડાંના ગ્રામઉદ્યોગા અને ગૃહઉદ્યોગા દ્વારા તૈયાર કરી લેતા. આજે તા એ વધી વસ્તુઓ ગામડાંના લોકાને ખરીદવાની હાય છે, અને ખરીદવા માટે પૈસા જોઈએ તે સારુ પાતાના ખાવા માટે વરસ ચાલે એટલં અનાજ ન હાય છતાં માટા ભાગના ખેડૂતાને અનાજ વેચી નાખલું પડે છે. આમ બેકારીની સાથે તેમને ભૂખમરા વેઠવા પડે છે.

આપણાં ગામડાંઓએ ભૂખમરા અને કંગાળિયતમાંથી ખચલું હોય તો તેમની પાસે એક જ ઉપાય છે: તેમણે પોતાના શ્રામઉદ્યોગો અને ગૃહઉદ્યોગા સજીવન કરવા જોઈએ. એકલી ખેતી ઉપર ગામડાં નભી શકે એવી સ્થિતિ હવે રહી નથી. આપણા દેશની વસ્તીમાં ઘણા વધારા થયા છે. એટલી વસ્તીની બધી જરૂરિયાતા એકલી ખેતીમાંથી પૂરી ન પડે એ સ્વાભાવિક છે. ગઈ લડાઈ વખતે આપણને પ્રત્યક્ષ થયું કે અનાજની બાબતમાં પણ આપણે પૂરા સ્વાવલ બી નથી, પરંતુ આપણે ધારીએ અને પ્રયત્ન કરીએ તા અનાજની બાબતમાં સ્વાવલ બી થવું આપણે માટે અઘરું નથી. ખેડ, ખાતર અને પાણી એ ખેતીનાં આવશ્યક અંગા છે. ગરીબાઈ, આળસ અને અનાનને લીધે એ ત્રણમાં આપણે શિથિલ છીએ, અને જમીનની જોઈએ તેવી માવજત કરતા નથી. સરકાર તરફથી નહેરાની વિશાળ યાજનાઓ થઈ છે. તે પૂરી થયે ઘણી જમીનને પાણી મળતું થશે, છતાં પાણીના પુરવઠાની નાની નાની યોજનાઓ હાથ ધરવાની જરૂર તા ઊભી રહેશે.

# Gandhi Heritage Portal

#### જ. સ્વાવલંખી ગામડાં

28

વળી પાણીની સગવડ થાય એટલે ખાતરની જરૂર વધારે પ્રમાણમાં પડવાની. આજે ખાતર એાધું પડે છે, તેથી રાસાયણિક અથવા નિર્જીવ ખાતર કેટલાક ખેડૂતા વાપરવા લાગ્યા છે. પણ ખેતીના निष्णाताना सेवा समिप्राय छे हे स्थाया निर्ण्य भातरथी कभीन ખહુ થાડા વખતમાં ધાવાઈ જવાની અને સત્ત્વહીન થઈ જવાની. એટલે એવા ખાતરને છંદે ચડચા વિના જમીનના કસ સાચવવા માટે તથા તેને વધુ ઉપજાઉ યનાવવા માટે જેનું સજીવ ખાતર યની શકે એવી કાઇ વસ્તુ આપણે નકામી જવા દેવી નહીં. છાણમૃતરના ઉકરડા આપણે એવી રીતે બનાવવા જોઈએ કે તેમાંના જરાપણ કસ ઊડી જાય નહીં. વળી ખાતર ખની શકે એવી તમામ વસ્તુઓને ખાડા ખાદી તેમાં નાંખી, સડવીને તેનું પણ ખાતર ખનાવવું જોઈએ. આપણે કાર્યા ચામડાં તથા તેલી બિયાં પરદેશ માકલીએ છીએ તેમાં આપણે ચામડાંની છેાલ તથા ચામડાંનું કતરણ જેનું કીમતી ખાતર ખની શકે તે ગુમાવીએ છીએ. વળી તેલ પીલતાં જે ખાળ રહે તે ખાવાના તેમજ ખાતરના કામમાં આવે તે પણ ગુમાવીએ છીએ. એક લેખકે તાે એટલે સુધી કહ્યું છે કે આવી વસ્તુઓની નિકાસ કરીને આપણે જમીનનું ઉપજાઉપણં નિકાસ કરીએ છીએ. આ ઉપરાંત શણ, બિયાં વગેરે ઉગાડી, તેને ખેડી નાખી જમીનમાં દાટી દેવાથી તેનું પણ સારું ખાતર થાય છે. આજે આપણે માણસનાં મળમૂત્રના ખાતર તરીકે ખહુ એાછા ઉપયાગ કરીએ છીએ, અને તેને લીધે ગંદકીમાં વધારા કરીએ છીએ. આજે આપણી એવી દશા છે के तभाभ भणभूत्रने। भातर तरीके आपणे अपयोग करीके ते। क આપણી ખેતીને સમૃદ્ધ કરી શકીએ અને ગંદકીમાંથી ખચી શકીએ. આમ વિવેકપૂર્વ'ક જેનું સજીવ ખાતર થાય એવી તમામ વસ્તુઓના આપણે ઉપયોગ કરીએ તા નિર્જુવ રાસાયણિક ખાતર વિના આપણે સહેજે ચલાવી શકીએ એમ છીએ. પણ रासायशिक भातर કારખાનામાં તૈયાર થઈ શકે છે, જ્યારે વેડફાતી વસ્તુઓના ખાતર

© 2021 Saharmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

25

તરીકે ઉપયોગ કરવા માટે લાેકાને સમજવવા જવું પડે. એટલે સહેલા રસ્તા આપણે પકડયો છે, પણ એ સહેલા રસ્તા ખતરનાક છે.

વળા ત્યાપણા દેશમાં જણદીઠ ખેતી ઉપયોગી જમીન યહુ એા છી હોવા છતાં એ જમીનની વહેં ચણી એટલી અન્યાયી છે કે તેને લીધે ખેતી અનાર્થિક (Uneconomic) થઈ પડી છે. આપણા દેશની ઘણી જમીન બિનખેડૂત એવા જમીનદારા અને શાહુકારાના હાથમાં છે. તેઓ જાતે ખેતી કરતા નથી, પણ ખેડૂતા પાસેથી ગણાત ઉધરાવી આવક કેમ કરવી એ જ દૃષ્ટિ રાખે છે. જમીનને વધારે ઉપજાઉ બનાવવા તરફ તેમનું ધ્યાન હોતું તથી, તેથી જમીનની વહેં ચણી સાચા ખેડૂતામાં થવાની બહુ જરૂર છે. તે માટે વિનાબાએ આરંભેલા ભૂદાન યદ્ય બહુ જ સમયોચિત અને આપણા દેશની ખેતીના સુધાર માટે આવશ્યક છે.

જમીનની ન્યાયી વહેં ચણી થાય અને ખાતર તથા પાણીની સગવડ થાય તાપણ અત્યારે જેટલા માણસા ખેતી ઉપર નને છે તે સલળાનું એકલી ખેતીમાંથી સારી રીતે ગુજરાન ચાલી શકે એમ નથી. ખેડૂતાના સારી રીતે ગુજરાન માટે આર્થિક લટક અમુક એકર ખેતીના ન ગણાવા જોઈએ, કારણ તેટલા એકર આપણે ખેડૂતને આપી શકવાના નથી. પણ ખેડૂતના ગુજરાનના આર્થિક લટક ભાગે આવતી અમુક એકર જમીન ઉપરાંત ગાપાલન, ગ્રામાદ્યોગા તથા ગૃહઉદ્યોગા એ બધું મળીને ગણાવા જોઈએ. તા ખેડૂતને પાતાની બીજ જરૂરની વસ્તુઓ ખરીદવા માટે પાતાને ખાવા માટે આવશ્યક અનાજ વેચી નાખનું પડે નહીં; તે માત્ર વધારાનું અનાજ જ વેચે.

જેમ ખેડૂતનું છે તેમ ગામડાંના કારીગરાનું પણ છે. તેઓને ખારે માસ પાતાના ધંધામાં કામ મળી શકતું નથી. ખાસ કરીને ચામાસામાં તેમને ખેકારી બાગવવી પડે છે, એટલે ગામડાંના કારીગરાએ જો પાતાની પાસે થાડી જમીન હાય તા એ જમીન ઉપર, નહીં તા ખેતમજૂર તરીકે, ચામાસામાં કામ કરતું જોઈએ. ખેડૂતાની

Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### v. સ્વાવલ'ખી ગામડાં

23

તથા ગામડાંના કારીગરાની કામની જોગવાઈ આ પ્રમાણે થાય તા બંનેને બારે માસ પૂરતું કામ મળી રહે.

રખારી-ભરવાડના પ્રશ્ન પણ આપણા દેશમાં ખદ્ધ વિકટ છે. આજ સધી તેઓ ગાપાલનનું તથા અકરાંધેટાં પાળવાનું કામ કરતા આગ્યા છે. તે માટે તેઓને વિશાળ ખીડા મળી રહેતાં. પણ જયારથી ખેતી માટે તે ખીડા તાડવામાં આવ્યાં ત્યારથી એમને ગાપાલન કરવું તથા ખકરાંઘેટાં પાળવાં એ મુશ્કેલ ખનતું થયું છે. જ્યાંસુધી આપણા દેશમાં વિશાળ ખીડા હતાં ત્યાંસુધી ખેતી અને ગાપાલન એ અલગ અલગ ધંધા તરીકે નભી શકતાં પણ હવે એવા સમય આવ્યા છે કે રખારી-ભરવાડ ખેતી કર્યાં સિવાય નભી શકશે નહીં. જમીનની પણ. મનુષ્યવસ્તીની વૃદ્ધિ સાથે, ટાંચ પડવા લાગી છે. એટલે ઢારને એકલા ચરણ ઉપર નભાવી શકાય એટલી ચરણની જમીન આપણે જુદી કાઢી શકીશું નહીં. માટે રત્યારી-ભરવાડાએ ખેતી ઉપરાંત લીલા ધાસચારા પાણી પાઈને ઉગાડવા પડશે. વળી ગાપાલનના ભધા ભાજે એકલા તેમના ઉપર ન નાખતાં ખેડૂતાએ પણ ગાપાલક થતું પડશે. આજ સુધી પાતાનાં હારને જયાં ચરવાનું મળે ત્યાં રખારી-ભરવાડા લઇ જતા. આજે તા એવાં ચરણ પૂરતાં નહીં હાવાથી તેમને ખેડતાની જમીનમાં ભેળાડ કરવા પડે છે. એક રીતે જોઈએ તા ખેડતા અને પશુપાલકા વચ્ચેના આ ઝઘડા ખહુ જૂના છે. હિંદુસ્તાનમાં આર્યા આવ્યા ત્યારથી જાણે આ ઝલડા ચાલતા આવ્યા છે. આર્યા આવ્યા ત્યારે ગાપાલકા હતા. અહીં આવીને તેઓ ખેડૂતા અન્યા. તે માટે તેમને અહીંના અસલ વતનીઓ સાથે લડાઈઓમાં ઊતરવું પડેલું. ત્યારપછી શક, દૂણ અને માગલા આવ્યા તેઓ પણ પશુપાલકા જ હતા. અહીં આવીને તેઓ ખેતી કરતા અહીંના વતનીઓ સાથે ભળી ગયા. અહિંસાની દૃષ્ટિએ આ ઝવડા મટાડવાના ઉપાય આપણે શાધવા જ જોઈએ. સારામાં સારા ઉપાય એ છે કે ખેડૂતાએ ગાપાલક થવું, અને રખારી-ભરવાડા. જેઓ

Gandhi Heritage Portal

#### સવેદિય સમાજના ઝાંખા

38

એકલા પશુપાલકા છે તેમણે પશુપાલકના કામ ઉપરાંત ખેડૂત થવું. આજે રખારી-ભરવાડા પાસે પૂરતી જમીન નથી, એટલે તેમને પણ ભૂમિહીન ગણી જમીન મળવી જોઇ એ.

પછી રહ્યો ગામડાંના શાહુકાર વર્ગ. એ વર્ગ સામાન્ય રીતે ખેડૂતાને तथा કારીગરાતે નાણાં ધીરવાનું કામ કરે છે. પહેલાંના व भतमां जयारे व्यापलां गामडां मा2 लागे स्वयं संपूर्ण हतां त्यारे પણ ખેડૂતાને અને ગામડાંના કારીગરને અવારનવાર નાણાંની જરૂર પડતી અને એ જરૂરિયાત આ શાહકાર વર્ગ પૂરી પાડતા. પણ બ્લિટિશ અમલ પહેલાં તે ખેડૂતની જમીન લખાવી લઇ શકતા નહીં અને તે જમીનના માલિક પણ થઈ શકતા નહીં. પાતે धीरेલાં નાણાં ખેડૂતે પકવેલા પાકમાંથી જ તે વસુલ કરતા. ખેડૂતની જમીન ઉપર કદી તે એ' ही नकर हरी शहता नहीं. ते वेणा कभीन से वेसवा भरीहवानी વસ્ત હતી જ નહીં. કાઇ જમીનના વેપાર કરી શકતું નહીં. એટલે આજે ગામડાંમાં ધીરધાર કરનારાઓના અથવા વ્યાજખારાના જે માટા વર્ગ જોવામાં આવે છે તેવા માટા વર્ગ પહેલાં ગામડાંમાં હતા નહીં. વળી ખેડતા અને કારીગરા પાતાની જરૂરિયાતા માટે માટે ભાગ સ્વાવલ બી હાઈ ગામડાંમાં વેપારીઓ પણ થાડા હતા. અમુક ગામાના સમૂહ વચ્ચે કેટલાંક માટાં ગામા અથવા કસખાઓ હતા ત્યાં તેઓ રહેતા. તેઓ ગામડાંની વધારાની વસ્તુઓ ખરીદી શહેરામાં પહેાંચાડતા તથા ગામડાંમાં ન ખની શકતી કેટલીક વસ્તુએ। શહેરમાંથી લાવી ગામડાંમાં વેચતા. પણ આવા વેપાર ખદુ નાના પ્રમાણમાં અને ગામડાંની આવશ્યકતા મુજબ જ ચાલતા, એટલે શાહુકારા અને વેપારીઓ, જેઓ માટે ભાગે એક જ વર્ગના હતા તેમનું ગામડાંમાં જે સ્વાભાવિક સ્થાન હાય તે તેઓ ભાગવતા. આજે તા શહેરામાં માટી મિલા અને કારખાનાંએ થતાં ગામડાંમાંથી પણ ઘણી રાકડ મૂડી શહેરામાં ધસડાઈ જવા પામી છે અને ગામડાં અને શહેરા વચ્ચે के स्वासाविक अने अक्षिणाने पायक संभाध होता कोठिय ते रह्यों

Gandhi Heritage Portal

#### જ. સ્વાવલંખી ગામડાં

24

નથી. પરિણામે શહેરા ગામકાંમાંથી માણસા અને મૂડી ધસડી જનારાં અન્યાં છે.

વ્યાવા વિવિધ પ્રકારનાં શાષણામાંથી ગામડાંએ ખચવું હાય તા તેમણે પાતાની જરૂરિયાતની ખધી વસ્તુઓ માટે માટે ભાગે સ્વાવલં બી અને સ્વયં સંપૂર્ણ થવું જોઇશે. અનાજ તા ગામડાં પેદા કરે જ છે. गापासन करीने तेमले पाताने कोईतां भणह तथा घी हुध पेहा करी લેવાં જોઈએ. વળા પાતાને જોઈતું કાપડ પણ, જો તેઓ ખાદીના ઉદ્યોગ અપનાવે તા, પાતે જ પેદા કરી લે. આજે ગામડાંમાં તલ તથા મગફળી પાકે છે છતાં તેમને તેલ સિલામાંથી લાવવું પડે છે. અનાજ તેઓ પકવે છે, પણ તે દળાવવાનું તથા ખંડાવવાનું કામ દળવા-ખાંડવાના સંચામાં કરાવે છે. પાતાનું પકવેલું વધારાનું અનાજ તથા ખીજો માલ પાતાનાં જ ગાડાંમાં તેઓ ખીજે પહેાંચાડતા, તેને બદલે એ કામ માટરલારીઓ કરે છે. તેને લીધે ખેડતાના ખળદને એકારી ભાગવવી પડે છે. ઉપરાંત ગામડાંના લાકાને ડગલે ને પગલે નાણાંની જરૂર પડે છે, અને તે મેળવવા પાતાના ખાવાના અનાજમાંથી પણ તેમને અનાજ વેચવું ૫ડે છે. અનાજ સિવાયની લગભગ ખધી જ वस्तुओ। तेमणे वेयाती साववानी हाय छे, એटले तेमणे भेडारी अने કંગાલિયત ભાગવવી પડે છે. ગામડાંના કારીગરા પણ આજે શહેરામાં જઈ ને વસવા લાગ્યા છે. કેટલાક કારીગરાએ તા પાતાને ધંધા પડી ભાગતાં મિલામાં નાકરી લીધી છે. મિલાના કેન્દ્રિત ઉદ્યોગા અને શહેરાની લલચાવનારી રાનક સામે ચ્યાપણાં પડી ભાંગતાં ગામડાંઓએ भयवुं हो। तो तेमशे ज्ञानपूर्वक स्वावसंभी अने स्वयं संपूर्ण थवं निधि थे.

ખેડૂતા ગામડાંના કારીગરાની મદદથી પાતાને જરૂરની બધી વસ્તુઓ ગામડાંમાં પેદા કરી શકે છે. આમ થાય તા તેઓને રાકડ નાણાંની બહુ ઓછી જરૂર પડે. આજના નાણાંવ્યવહાર એ પણ ગામડાંના ખેડૂતા અને કારીગરાને ફસાવવાની એક માેડી જળ છે.

### Gandhi Heritage Portal

#### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

24

નાણાંવ્યવહારમાં ખેડૂતા અને કારીગરા પાતાની વસ્તુ વેચતી વખતે પણ લૂંટાય છે, અને ખરીદતી વખતે પણ લૂંટાય છે. આ બધા પ્રકાર શી રીતે બને છે તે સમજવવા માટે અલગ પ્રકરણની જરૂર છે. અહીં એટલું ફરી ક્હીશું કે ખેડૂતા અને ગામડાંના કારીગરાએ નાણાંના પ્રપંચમાંથી બચી જવાની જરૂર છે અને આપણાં ગામડાંએ સ્વાવલ બી અને સ્વયંસ પૂર્ણ થવું એ જ તેમને માટે તરણાપાય છે.

આપણાં ગામડાઓએ સ્વાવલં બી અને ખાધે પીધે સુખી થવું હોય તો એક ઉપાય એ છે કે તેમણે પાતાને ત્યાં પેદા થતા કાચા માલ બહાર માકલવા નહીં, પરંતુ એ કાચા માલમાંથી તૈયાર માલ બનાવીને બહાર માકલવા. દાખલા તરીકે, કપાસ અથવા ર વેચી નાંખવાને બદલે તેનું તૈયાર કાપડ કરીને પાતાની જરૂરિયાત કરતાં જેટલું વધે એટલું બહાર વેચવું. વળા શેરડી વેચી દેવાને બદલે તેના ગાળ તૈયાર કરી તે બહાર વેચવા. એ જ પ્રમાણે તલ અથવા મગફળી વેચી દેવાને બદલે તેનું તેલ કરીને તે બહાર વેચવું. આમ કરવામાં ખેડૂતાને પાતાના કપાસિયા મળશે. શેરડીના કૂચા રહેશે તે બળતણના કામમાં આવશે, તથા તલ અને મગફળીના ખાળ પાતાને ત્યાં રહેશે તે પાતાના ઢારને ખવડાવવા માટે તથા વધે તે ખાતર તરીકે કામ આવશે.

જંગલની પેદાશ પણ આપણે કાચા રૂપમાં મહાર માેકલીએ છીએ, તેને ખદલે તેના તૈયાર માલ જંગલમાં અથવા જંગલની પાસે કરવામાં આવે તા જંગલના લાેકાને પણ પૂરતું કામ મળી રહે.

આમ આપણાં ગામડાં સ્વાવલં ખી અને માટે ભાગે સ્વયં-સંપૂર્ણ થાય તાજ અત્યારે તેની જે લૂંટ ચાલી રહી છે તેમાંથી ખચી શકે.

200

The same of the same of the last

### Gandhi Heritage Portal

#### પ : ગ્રામ-સ્વરાજ

અત્યારે રાજ્યતંત્ર માટે ભાગે કેન્દ્રિત રાખવા તરફ વલણ છે. भ ध्यवती तंत्र भक्षभूत हाय ते। राज्यव्यवस्था सारी यासे सेवं માનવામાં આવે છે. ગામડાંઓને ગ્રામપંચાયતા આપવામાં આવે છે ખરી, પણ સત્તાનું વિતરણ ઉપરથી થાય છે. ઉપરી તંત્ર ગ્રામ-પંચાયતાને અમુક મર્યાદિત સત્તાએ આપે છે. સર્વાદયની દબ્ટિએ ગામની તમામ વ્યવસ્થા, જમીન-મહેસલ ઉધરાવવાની અને ઇન્સાક કરવાની સુધ્ધાં, ગ્રામપંચાયતના હાથમાં હાવી જોઈએ. તા જ સાચું ગ્રામ-સ્વરાજ થઈ શકે. સ્વરાજનાં મુખ્ય લક્ષણ એ છે: (૧) પાતાની तभाभ व्यवस्था पाते करी लेवी ते व्यने (२) पाताना धन्साइ पाते कर ચુકવવા, એટલે કે ગામના લોકાએ જ ચુકવવા એ. અત્યારે સત્તા ઉપરથી આપવામાં આવે છે તેને ખદલે સત્તાના ઉગમ ગામડાંમાં હોવા જોઈએ અને ગામડાંમાંથી સત્તા એક મધ્યબિન્દમાંથી પેદા થતાં અનેક વર્તુ ળાની માકક આગળ પહેાંચવી જોઈએ. સર્વાદય સ્વરાજમાં નાનામાં નાના અથવા નખળામાં નખળા માણસને પણ એમ લાગવું જોઇએ કે આ મારું રાજ છે, અને મારે લગતી બધી બાબતમાં હું સ્વતંત્ર છું. તેને માટે આપણે એક એક ગામડાને અથવા ગામડું બહુ નાનું હાય તા ખે-ત્રણ ગામના એક સમૂહને મૂળ ઘટક ખનાવવા જોઈએ. વ્યવસ્થા માટે એ ગામનાં અથવા ગ્રામસમૂહનાં પુખ્ત વયનાં તમામ સ્ત્રી-પુરુષા એકઠાં મળીને પાંચ માણસાની એક સમિતિ નીમે. આ समिति ओ वर्ष भारे गामनी तमाम व्यवस्था डरे. अवडा टाणवा હાય તા તેના નિર્ણયા અહુમતીથી નહીં, પણ સર્વાનુમતીથી થવા જોઇ એ. દરેક ગામે કેવું ધ્યેય રાખવું જોઈએ અને ગ્રામ-સ્વરાજ કેવું હાય તેનું ચિત્ર ગાંધી છએ નીચે પ્રમાણે આલેખેલું છે:

શ્રામસ્વરાજના મારા ખ્યાલ એ છે કે તે સંપૂર્ણ રીતે પ્રજાસત્તાક હોવું જોઈએ, જીવનની પ્રાથમિક જરૂરિયાતાની બાબતમાં પાતાના પડાશીઓથી તે

Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

26

स्वतंत्र है।य. छतां के वस्तुओ पाताना गाममां भणी शहती न है।य अथवा અની શકે તેમ ન હોય તેવી બાબતમાં બીન્નઓ સાથે પરસ્પરાવલંબનના संभंध ते राणे. हरैं गामनं पहेलं धाम ये हाथ है पाताने लेहिता अधा ખારાક તે પકવી લે અને પાતાનાં કપડાં માટે જેઈતા કપાસ પણ પકવી લે. પાતાનાં ઢારને ચરવા માટે ગામનું ગાચર હાય, અને માટેરાંઓ તથા બાળકા માટે મનારંજન સાર તથા ખેલવાકુદવાને સાર છૂટી જમીન હોય, ખારાક તથા કપાસ પકવવા ઉપરાંત જમીન કાજલ રહે તા તેમાં વેચવા માટેના ઉપયોગી પાકા તે લે. પરંતુ ગાંજો, તમાક, અકીણ અને એવા તુકસાન કરનારા પાકા તે ન પકવે. દરેક ગામમાં પાતાની રંગમૂબિ, નિશાળ અને સભાગૃહ હાય. દરેક ગામે પીવાના પાણીની વ્યવસ્થા હાય, જ્યાં ચાપ્પું પાણી મળી શકે. તે માટે ફ્વાઓ અને તળાવા ઉપર અમુક નિયમન રાખવું જોઈએ. (સાત કે આઠ વરસના) ખુનિયાદી અભ્યાસક્રમ પુરા થાય ત્યાં સુધીની કેળવણી ગામના દરેક બાળકને માટે કરજિયાત હોવી જોઈએ. બની શકે ત્યાં સુધી ગામની તમામ પ્રવૃત્તિ સહકારી ધારણે ચાલવી જોઈએ. આજે જોવામાં આવે છે તેવી, ઊંચનીચના ભેદવાળી અને અસ્પૃશ્યતાના કલંકવાળી જ્ઞાતિઓ બિલકલ હાવી જોઈએ નહીં. ગ્રામપંચાયત પાસે પાતાની અમલબજાવણી માટે અહિંસા, જેમાં સત્યાત્રહ અને અસહકારના સમાવેશ થાય છે, એ જ એક સાધન હોય, ગામની ચાંકી માટે દરેક જવાને કરજિયાત સેવા આપવાની હોય. ગામ તરકથી એક પત્રક રાખવામાં આવે. તે પત્રકમાંથી વારાક્રતી અમુક જાવાતને ચાંકી માટે પસંદ કરવામાં આવે. ગામની વ્યવસ્થા પાંચ માણસાતી પંચાયતના હાયમાં હોય. ગામનાં પુખ્ત વયનાં સ્ત્રી-પુરુષા દર વરસે તેમને ચંટી કાઢે. પંચના માણસાની ઓછામાં ઓછી લાયકાત નક્કી કરેલી હોય. આ પંચાયતની પાસે ગામની વ્યવસ્થાની તેમજ ઇન્સાફની તમામ સત્તા હોય. સ્ત્રીકત અર્થમાં સન્નની પ્રથા નહીં હોય, એટલે આ પંચાયત પાતાની એક वर्षनी सुदृत भाटे गामनी धारासका, गामनी व्यद्दावत तथा गामनुं धाराव्यारी માંડળ હશે. કાઈ પણ ગામ ખહારની સત્તાની, અત્યારની સરકારની પણ, ખાસ દખલગીરી વિના આજે પણ આવું પ્રનાસત્તાક ખની શકે છે. સરકારના ગામ સાથેના સંબંધ ગામનું મહેસૂલ ઉધરાવવા પૂરતા જ હાય.

અહીં હું પાડાશનાં ગામા સાથે અયવા તેા મધ્યવર્તી રાજ્યતંત્ર સાથે ગામના સંબધા કેવા હોય તેની વિગતામાં ઊતર્યો નથી, મારા ઉદ્દેશ ગ્રામ-

# Gandhi Heritage Portal

સ્વરાજની એક રૂપરેખા જ રત્તુ કરવાના છે. આવી વ્યવસ્થામાં વ્યક્તિયત સ્વાતંત્ર્યના પાયા ઉપર સંપૂર્ણ લાકતંત્ર રચાય છે. વ્યક્તિ જ પાતાની સરકાર નિર્માણ કરે છે. તે પાતે તથા તેની સરકાર અહિંસાના કાયદાથી ચાલે છે. તે અને તેનું ગામ આખી દુનિયાના બળના પ્રતીકાર કરવા સમર્થ છે, કારણ દરેક શ્રામવાસીને એ કાયદા લાગુ પડે છે કે પાતાની અને પાતાના ગામની આપત્રરના રક્ષણ માટે તે માતને બેટવા તૈયાર હોવા જેઇએ.

ઉપરના ઉતારા ઉપરથી જણાય છે કે ગાંધીજીએ ગ્રામસ્વરાજ માટે નીચેનાં અંગા આવશ્યક ગણ્યાં છે :

- (૧) ખારાક અને વસ્ત્રની બાબતમાં દરેક ગામ સ્વાવલ બી હોવું જોઈએ.
- (૨) દરેક ગામમાં ગાચર હોાવું જોઇએ, તથા માટી ઉંમરનાં માટે મનારજન અર્થે અને બાળકાને માટે રમતગમત માટે ખુલ્લું મેદાન હોાવું જોઇએ.
- (3) દરેક ગામે ગ્રામ-રંગમૂમિ, શાળા તથા સભાગૃહ હોવું જોઈએ.
- (૪) દરેક ગામે ચાખખા પીવાના પાણીનો વ્યવસ્થા હોવી
- (પ) ગામનાં ભાળકા માટે ( સાત અથવા આઠ વર્ષના ) સંપૂર્ણ ખુનિયાદી અભ્યાસક્રમની સગવડ હોવી જોઈએ.
- (६) ખેતે ત્યાંસુધી ગામની ખધી પ્રવૃત્તિએ। સહકારી ધારણે ચાલવી જોઈએ.
- (૭) આજના જેવી ઊંચનીચના ભેદવાળા અને અસ્પૃશ્યતાના કલંકવાળી જ્ઞાતિઓ ગામમાં ન હોવી જોઇએ,
  - (૯) ગામમાં ચાકીની વ્યવસ્થા હાવી જોઈ એ.
- (૯) ગામની તમામ વ્યવસ્થા દર વર્ષે ચૂંટાયેલી પાંચ માણસની પંચાયત દ્વારા ચાલવી જોઇએ. આ પંચાયત ગામને લગતા કાયદા ઘડે, ઇન્સાફની વ્યવસ્થા કરે તથા ગામની ખીજી વ્યવસ્થા સંભાળે.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

(૧૦) પંચાયત અહિંસાને વરેલી હોઈ, પાતાની અમલબજાવણી માટે સત્યાયહ અને અસહકાર, એ એ સાધના તેની પાસે હશે.

ઉપરની યાદીમાં ગ્રામસફાઇની વ્યવસ્થા કરવાનું ઉમેરવામાં આવે તો એ યાદી સંપૂર્ણ થાય. ગ્રામસફાઇમાં માણસના મળમૂત્રની વ્યવસ્થા કરવાનું પણ આવી જાય. આપણાં ગામડાંમાં આજે આવી કશી વ્યવસ્થા નહીં હોવાથી તે ગંદકીનાં ધામ થઇ પદ્યાં છે. જો મળમૃત્રની સારી વ્યવસ્થા કરવામાં આવે તો ગંદકી મ2, એટલું જ નહીં, પણ ગામને બહુ કીમતી ખાતર મળે. તે જ પ્રમાણે ગામમાં બીજો જે કૂડાકચરા જ્યાં ત્યાં પડેલા હાય છે તેને ખાડામાં નાંખી સડાવવામાં આવે તા તેનું પણ કીમતી ખાતર બને.

આ યાદીમાં બીજ એક વસ્તુ ઉમેરવા જેવી એ છે કે દરેક ગામમાં બહારથી આવનારી વસ્તુઓ ઉપર અને ગામમાંથી બહાર જનારી વસ્તુઓ ઉપર એટલે કે ગામની આયાતનિકાસ ઉપર ગ્રામ પંચાયતનું નિયમન હાય. ગામને માટે ભાગે સ્વયંસંપૂર્ણ બનાવવામાં આવું નિયમન બહુ મહત્ત્વનું છે.

અત્યારની ગ્રામપંચાયતાને અમુક રકમ સુધીના દાવા ચૂકવવાની સત્તા આપવામાં આવે છે. પણ જ્યાં સુધી ગમે તેટલી રકમ સુધીના દીવાની દાવા તથા ગમે તેવા ફાજદારી કેસા ચૂકવવાની સત્તા તેની પાસે ન હોય ત્યાંસુધી તે પૂર્ણ ગ્રામ—સ્વરાજ થઇ શકે નહીં, કારણ ઉપર જણાવી ગયા તેમ સ્વરાજનાં મુખ્ય એ અંગા ગણાય છે: (૧) પોતાની તમામ વ્યવસ્થા કરવાની સત્તા તથા (૨) પોતાના ન્યાય ચૂકવવાની સત્તા. આ એઉ સત્તા લોકા પાસે હોવી જોઈ એ. હિંદુસ્તાનમાં પ્રાચીન કાળમાં આવી સત્તા દરેક ગામ ભાગવતું. તે માટે તેને રાજા કે બાદશાક પાસે જવું પડતું નહીં. શિવાજ્એ આપણી પુરાણી ગ્રામપંચાયતાને સજવન કરવા પ્રયત્ન કરેલા. તેમના વખતમાં ગામકામાં ઇન્સાફ કેવી રીતે કરવામાં આવતા તેના થોડોક ખ્યાલ અઢીં આપીશું.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

30/50

30

ષ. ગામ-સ્વરાજ

38

के भाश्यमे भीका भाश्य साभे इश्याह करवानी हाय ते માણસ ગામના પટેલ પાસે જઈ પાતાની ફરિયાદ નાંધાવતા. સામા માણસને માલાવી તેને શું કહેવાનું છે તે પટેલ નોંધી લેતા. પછી પટેલ ગામના મંદિરમાં કે એવી ખીજી પવિત્ર જગ્યાએ આખા ગામને બેગું કરતા. ફરિયાદી તથા આરાપી ગામમાં નદી હાય તા ત્યાં, નહીં તા તળાવમાં અથવા કૂવે નાહીને મંદિરમાં મૃતિ<sup>°</sup> આગળ અથવા તા પાતે જેને પવિત્ર માનતા હાય તેની સમક્ષ સાગન લઈ પાતાની કરિયાદ તથા પાતાના જવાય ગામલાકની સભા સમક્ષ નોંધાવતા. ગામલાકની આવી સભામાં તમામ ન્યાતજાતના લોકા આવતા. તેમાં હરિજનાને પણ ખાસ ખાલાવવામાં આવતા. કરિયાદી તથા આરાપીને તમામ ગામલાક સમક્ષ પાતાની વાત કહેવાની હાઈ तेओ। જુ કું ખાલવાની ભાગ્યે જ હિંમત કરતા. તે ઉપરાંત તેમણે हेवनी भूति समक्ष अथवा पाते कोने पवित्र भानता है। य तेनी સમક્ષ સાગન લીધેલા હાઈ એ રીતે પણ જૂઠું ખાલવાની તેઓ હિંમત કરતા નહીં. બન્નેના જવાબ ગામલાકને સંભળાવી પટેલ तेमने विनंती करते। के दवे न्या केसने। निवेडे। साववा तमे न्येक પંચ નીમા. ગામલોકા પંચ નીમીને વિખેરાઈ જતા. પછી પંચ ઝીણવટથી તપાસ કરતું અને ખંને માણસની વાત સાંભળી તથા साक्षीओ अने दस्तावेको तपासवाना है। य ते। ते तपासी पे।ताने। हैं सदी तैयार डरतं. पण की हैं सदी गामदीड समक्ष पक्षडारीने સંભળાવતાં પહેલાં પંચને તે ફે'સલા અમૂક ગામાના સમૂહ માટે નીમેલા ધર્મ શાસ્ત્રીને માકલી આપવા પડતા. એ ધર્મ શાસ્ત્રી સ્મૃતિઓ એટલે કે ધર્મ શાસ્ત્રામાં પારંગત હાઈ, મજકૂર ફે સલા ધર્મ શાસ્ત્રના કાઈ નિયમની વિરુદ્ધ તા નથી જતા એ જોઈ લેતા, તથા પાતાની सामान्य अदिथी से हें सदी न्यायनी साथे सुसंगत छे हे हेम स्मे પણ તપાસી લેતા. પાતાને એમાં કાંઈ સૂચના કરવા જેવું લાગે તા પંચને ते सभी જણાવતા, सारे અટપટા પ્રશ્न હોય ता पंचने

# Gandhi Heritage Portal

समज्जववा माटे के जाते गामे जतो, क्यते पंचते समज्जवी हैं सक्षामां हेरहार हरवानुं जइरो बागे ते। पंच पासे ज केवे। हेरहार हरावती. हाई वार हेस लड्ड क्यटपटे। द्वाय ते। हेसती तमाम वणते ज पंच धर्म शास्त्रीते ढाजर रहेवा विनंती हरतुं. क्याम धर्म शास्त्रीती व्यतुमति भणी गया पछी गामले। हती सक्षा केविवायामां क्यावती, क्यते के सक्षा समक्ष पंच पाताने। हें सक्षा वांची संकणावतुं. के हें सक्षाने गामले। हती म जूरी मणे केटले ते छेवटने। गणाता.

डाઈ वार पक्ष्मारा लड्ड मेाटी लागवगवाणा है। य त्यारे तेओ धर्माशास्त्रीने इही शहता है गामनुं पंच निष्पक्ष रीते समारा हिसनी तपास हरी शहरा नहीं. ते वभते धर्मशास्त्री से डेस भीका डाई गामना पंचने सें। शहता. पण्ड छन्साह ते। पंच मारहत क हरवामां स्थावता. धर्मशास्त्रीनुं डाम पण्ड पंचने समकाववा पूरतं क रहेतं, स्थे राक्ष ते। तेमां वच्चे पडते। क नहीं.

અંગ્રેજી ઇન્સાક્-શાસ્ત્રમાં એક સૂત્ર છે કે દરેક માણસના ઇન્સાક તેના બરાબરિયા મારકત થવા જોઇએ. એ ઉપરથી આપણી અત્યારની અદાલતામાં માટા ફાજદારી કેસામાં જયૂરીના પ્રથા રાખવા માં આવેલી છે. ઇંગ્લં ડમાં પહેલાં તા ન્યાયાધીશ પક્ષકારાના ગામે જઈ તેમના કેસ ચલાવતા. આ બધામાં તત્ત્વ એ હતું કે પક્ષકાર તથા સાક્ષીઓ પાતાના ગામલાક સમક્ષ એટલે કે પાતાના ઓળ-ખીતાઓ અને પાતાના બરાબરિયા, જેઓ ઘણીખરી હકીકત જાણતા હાય તેમની સમક્ષ જૂકું એાલવાની હિંમત કરે નહીં.

આજે આપણાં ગામડાંમાં ખરાખર ન્યાય તાળી શકે એવા માણસ મળવા મુશ્કેલ લાગે છે. વળી ગામમાં જેઓ કરતાકારવતા હાય છે તેઓની નિષ્પક્ષતા વિષે પણ ભરાસા પડી શકે એવું હોતું નથી. આનું એક કારણ તા એ છે કે ગામડાંમાંથી ધનની સાથે મુદ્ધિ પણ શહેરામાં ઘસડાઈ જવા પામી છે. આમ છતાં માણસને જયારે ઇન્સાફ કરવા માટે પંચ તરીકે એસાડવામાં આવે છે ત્યારે પાતાના

### Gandhi Heritage Portal

પ. ચામ-સ્વરાજ

:33

ખાનગી વ્યવહારમાં તે ગમે તેવા હાય પણ પંચ તરીક તેણે ઇ ધરથી ડરીને અને નિષ્પક્ષ રીતે ચાલવું જોઈએ એવી ભાવના હજ ગામ-લોકામાંથી નષ્ટ થઈ નથી. માણસો ઉપર વિશ્વાસ મૂક્ય તેમને એવાં કામા સાંપવામાં આવે તા જરૂર એ ભાવના વિશેષ જાગ્રત અને દૃષ્ટિ થઇ શકે. અનુકૂળ તેકા મળતાં માણસની સદ્દભાવના અને સદ્દુહિ જરૂર ખીલે છે. જેવું ઇન્સાફનું તેવું ગામમાં ખીજાં બધાં કામાનું છે.

આજે પણ અમદાવાદ જેવા મધ્યકાલીન શહેરમાં લગભગ બધા વેપારીઓનાં મહાજના હોય છે. તેમનામાં કાઈ કાઈ વાર તકરારા અથવા મતમેદા થતા હશે, પણ તેઓ કદી અદાલતમાં જતા નથી. પાતાની અંદર અંદરના ઝગડા પાતાની મેળ જ ચૂકવી લે છે. અમદાવાદમાં આવું માટામાં માટું મહાજન મસ્કતી માર્કેટનું છે. તેમના વેપાર કુલે કરાડા રૂપિયાના થતા હશે પણ તેઓ પાતાના બધા ઝગડા પાતાના મહાજન મારફત જ પતાવે છે.

આપણી જૂની ગ્રામવ્યવસ્થામાં ગામનાં અમુક કુટુંએ ઉપરુ ગામની ચાંકીની જવાબદારી રહેતી; ગામમાં ચારી થઈ હાય તા ચારનું પગલું જોતા જોતા તેઓ ચારને પકડી પાડતા. પગલું પારખ-વાની વિદ્યામાં પાવરધા થઈ ગયેલા આ માણસા પગી કહેવાતા. તેઓ ચારને ન પકડી શકે તા ચારીની રકમ ભરપાઈ કરી આપવાની જવાબદારી આવાં પગી કુટુંએ ઉપર રહેતી. એ પગલું જો બીજા ગામમાં પેસે તા એ ગામના પગીઓની જવાબદારી ગણાતી. આમ અલિખિત ધારાધારણ પ્રમાણે બધું કામ ચાલતું.

આપણા દેશના ઇતિહાસમાં અનેક સામ્રાજ્યોના ઉદય અને અસ્ત થયા છે. આપણા દેશ ઉપર અનેક વાર આક્રમણા થયાં છે, પણ હજારા વર્ષથી ગ્રામવ્યવસ્થા પાતાના અસલ સ્વરૂપમાં ટકી રહી હતી. તેની સાક્ષી અંગ્રેજી રાજ્યની સ્થાપના વખતના કેટલાક હાકમાંએ આપી છે. મુંભઇના ગવર્નર લાંકે એલ્ફિન્સ્ટને હિંદુસ્તાનના ઇતિહાસ લખ્યા છે, તેમાં તેમણે આપણી પુરાણી ગ્રામપંચાયતાની બહુ તારીક

₹1. 3

dhi Heritage Portal

### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

કરી છે. અંગ્રેજી રાજ્યે પ્રજાજવનમાં ધર્ણા અંગામાં પ્રવેશ કર્યાં, અને આપણી માટા ભાગની સમાજ-વ્યવસ્થાને કાયદાના બંધનમાં બાંધી દીધી. तेने बीधे स्थानिक स्वराज्य सागवती आपणी धणी संस्थाओ नष्ट થઇ ગઈ, તેમાં આપણી ગ્રામપંચાયતા મુખ્ય છે. એ વસ્તુને ક્રી સજીવન કરવી અધરી નથી, કારણ હજારા વર્ષથી એ આપણા હાડમાં રહેલી વસ્તુ છે. ગ્રામપંચાયતા સજીવન થાય અને આપણાં ગામડાં રવાવલં બી અને સ્વયં સંપૂર્ણ થાય એ જ આપણાં ગામડાં માટે તરણાપાય છે. તા જ આપણું ગ્રામજીવન સમૃદ થઈ શકે એમ છે. અને ગ્રામજીવન સમૃદ્ધ થાય તા શહેરા સાથેના આપણાં ગામડાંના संअंध प्रहरती रीते होवे। क्लेडिं से तेवे। स्मते न्यायी थाय.

THE REPORT OF THE SHE SHE INSTA

### દ : ગ્રામપં ચાયતાના ઉપરનાં તંત્રા સાથેના સંખંધ

ગ્રામપંચાયતાનાં મુખ્ય કાર્યોનું આપણે વર્ણન કરી ગયા. હવે ઉપરનાં તંત્રો સાથેના તેના સંબંધની કાંઈક કલ્પના આપીશું. ગ્રામ-પંચાયતાની આવક માટે ગામના જમીન-મહેસુલના ૭૫ ટકા જેટલી રકમ પંચાયત પાસે રહેવી જોઈએ. બાકી રહેલા ૨૫ ટકામાંથી लगलग १५ ८ । ते जिल्ला पंचायतने आपे अने आडी रहेला ૧૦ ટકા પ્રાંતીય તથા કેન્દ્ર સરકારને આપે.

જમીન-મહેસૂલના ૭૫ ટકામાંથી ગ્રામપંચાયતને ગામની કેળવણી, આરાગ્ય, સ્વચ્છતા, ચાંકી, ન્યાયવ્યવસ્થા, એટલાં કામા મુખ્યત્વે કરવાનાં હાય. તે ઉપરાંત ગામનાં સાર્વજનિક મ કાનાની દરસ્તી તથા સાચવણી તેમજ ગામનાં કૂવા તથા તળાવની સંભાળ તેને રાખવાની હાય. જિલ્લા પચાયત પાતાના જિલ્લામાંના કુદરતી વિભાગ દીઠ એક એક ઉત્તર ખુનિયાદી શાળા ચલાવે; ગામડાંની

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

:38

### 4. ગામપંથાયતાના ઉપરનાં તંત્રા સાથેના સંખંધ

ભુનિયાદી શાળાઓ માટે શિક્ષકા તૈયાર કરવા અધ્યાપનમંદિર ચલાવે; ગામડાંના આરાગ્યસંરક્ષણુ માટે માણુસાને સ્વચ્છતાની અને વૈદકીય તાલીમ આપે, તથા જિલ્લામાં રસ્તાઓ બાંધે અને બાંધેલા રસ્તાઓની દુરસ્તી કરાવે. જિલ્લા પંચાયતા પાતાના જિલ્લા માટે ઓછામાં એછી એક ઇસ્પિતાલ પણ ચલાવે. એ ઇસ્પિતાલમાં વૈદકીય મદદ (માટે ભાગે કુદરતી ઉપચાર) ઉપરાંત નસ્તર મૂકવાની (ઑપરેશન કરવાની) વ્યવસ્થા હાય. આ ઇસ્પિતાલમાં દાયણાને પણ તાલીમ આપવામાં આવે. ઉપર જે સ્વચ્છતાની અને વૈદકીય તાલીમ આપવાનું લખ્યું છે તે આવી ઇસ્પિતાલમાં આપી શકાય. આ ઇસ્પિતાલમાં આપી શકાય. આ ઇસ્પિતાલમાં આપી શકાય. આ ઇસ્પિતાલનાં મકાના સાદાં અને આપણાં દેશની પરિસ્થિતિને શાબે એવાં હાય.

જિલ્લાપંચાયતની ચૂંટણી ગ્રામપંચાયતા કરે. જિલ્લાના દરેક કુદરતી વિભાગ દીઠ એક માણુસ, એ પ્રમાણું જિલ્લા પંચાયતના સભ્યા હોય. જિલ્લાપંચાયત પછી પ્રાંતિક સરકાર આવે; આ પ્રાંતિક સરકારોને જમીન-મહેસુલના પાંચ ટકા મળે. તે ઉપરાંત પાતાના રાજ્યમાં શહેરામાં ચાલતા વેપાર ઉપર કર નાંખવાની સત્તા તેને હાય. દરેક પ્રાંતની એક એક વિદ્યાપીઠ હાય, પણુ તે સરકારથી ખિલકુલ સ્વતંત્ર હાય. ખાળકેળવણીથી ઉચ્ચમાં ઉચ્ય કેળવણી સુધી સરકારના કચાય કરાા અંકશ ન હાવા જોઈએ. પાતાના પ્રાંતમાં આવેલાં માટાં શહેરામાં પાલીસની વ્યવસ્થા તે તે શહેરની મ્યુનિસિ-પાલિટી કરે. આ પાલીસને આજના કરતાં જીદી જાતની તાલીમ આપવી પડે. તેઓએ રાફ ખતાવીને અથવા દંડાથી કામ લેવાનું નથી, પણ શાંતિથી અને સેવા-ભાવથી કામ કરવાનું છે. જે ઉદ્યોગાને યંત્ર-ઉદ્યોગા તરીકે ચલાવવા અનિવાર્ય હાય તેનાં કારખાનાં પણ પ્રાંતિક સરકાર ચલાવે.

પ્રાંતિક સરકારની ચૂંટણી પણ ગ્રામપંચાયત મારફત જ થાય. દરેક જિલ્લા દીઠ એ એ સબ્યો પ્રાંતિક સરકારમાં આવે. એમની

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

35/50

89

ધારાસભા ખતે અને એ ધારાસભા પાતાનામાંથી પાંચ સબ્યાને ચૂંટી કાઢે, જેની પ્રાંતીય પંચાયત અથવા પ્રધાનમંડળ ખતે.

ત્યાર પછી મધ્યવતી સરકાર આવે. એને પણ પાંચ ટકા જમાન મહેમુલના મળે. મધ્યવતી ધારાસભા અથવા સંસદમાં દરેક પ્રાંતની ધારાસભા પાતાના સબ્યામાંથી અથવા બહારનામાંથી એ એ સબ્યા ચૂંટીને માકલે. આવી રીતે બનેલી ધારાસભા તથા સંસદ પાતાનામાંથી પાંચ સબ્યાને ચૂંટી કાઢે, જેનું મધ્યવતી પ્રધાનમાંડળ બને.

આ મધ્યવર્તી સરકાર પાસે રેલવે, પાેરટ, તાર, એવાં અખિલ ભારતીય ખાતાંઓ હાેય. તે ઉપરાંત પરદેશા સાથેના સંબંધા તથા પરદેશા સાથે વેપારની વ્યવસ્થા પણ તે કરે અને પરદેશથી આયાત નિકાસ થતા માલ ઉપર જકાત નાખે.

ઉપર પ્રાંતિક સરકાર તથા મધ્યવર્તી સરકારની રચના તેમજ તેના કામકાજની સ્ચના કરી છે. જો કે તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ જોતાં સર્વોદયમાં સરકાર અથવા રાજ્યવ્યવસ્થા જેવું કાઈ તંત્ર હોય નહીં, પરંતુ આ આદર્શ સ્થિતિ થઈ. આપણે કંઈક રાજ્યવ્યવસ્થા તો રાખવી પડશે. તે માટે એવું સૃત્ર સ્વીકારીએ કે એ રાજ્વ્યવસ્થા ઉત્તમ ગણાય, જે એાછામાં એાછું રાજ્ય કરે, એટલે કે રાજ્ય પોતાની પાસે બને તેટલાં ઓછાં કામ રાખે. અત્યારે કલ્યાણ-રાજ્યના પવન ચાલ્યા છે. કામ્યુનિસ્ટ લોકાનું સર્વે સર્વા (ટાટલિટેરિયન) રાજ્યના પવન ચાલ્યા છે. કામ્યુનિસ્ટ લોકાનું સર્વે સર્વા (ટાટલિટેરિયન) રાજ્યની કલ્પના કાઢી હોય એમ લાગે છે, પણ પ્રજાનું ખરું કલ્યાણ પ્રજાના હાથમાં સત્તા સોંપવાથી જેવું થઇ શકે તેવું ગમે તેવા કલ્યાણ-રાજ્યમાં થઈ શકતું નથી. મુંખઇમાં અથવા દિલ્હીમાં એડેલા થાડા પ્રધાના અને તેમના અમલદારા હિન્દુસ્તાન જેવા માટા દેશની પ્રજાનું પૂરેપૂરું કલ્યાણ સંભાળી શકે એવા દાવા તેમને માટે વધારે પડતા છે. અત્યારે હકીકતમાં એવું બને છે કે શહેરના લોકાની અને

# Gandhi Heritage Portal

### 4. ગ્રામપંચાયતાના ઉપરનાં તંત્રા સાથેના સંખંધ

તે પણ જેઓ સંગઠિત હોય અને ખૂમાખૂમ કરી મૂકે એવા હોય તેમની થોડીક સગવડા રાજ્ય સાચવે છે, પણ ગામડાંના લોકા જેઓ પાકાર નથી ઉઠાવી શકતા તેમની દાદ ખહુ ઓછી સંભળાય છે. ગામડાંના પ્રતિનિધિઓ ધારાસભામાં હોય છે ખરા, પણ તેઓ કાંતા ખાલી શકતા નથી અથવા તેમના અવાજ કાઈ સાંભળતું નથી, એટલે સાચું કલ્યાણ-રાજ્ય દરેક ગામડાંને પ્રજાસત્તાક ખનાવવામાં જ રહેલું છે.

सर्वोध्यमां मध्यवती सर्धारे सश्वर राभवुं हे हेम ते प्रश्न वियारवा केवा छे. सर्वोद्यमां पाया३५ सिद्धांत तरी हे न्यापे सत्य અને અહિં સાને સ્વીકાર્યાં છે. એ સિદ્ધાંત પ્રમાણે આપણે લશ્કર રાખવું जोध्ये नहीं. अत्यारे अमेरिકा अने रिशया सामसामे धूर**डयां** डरे छे. यन्ने भील देशाने पाताना भणतिया यनावी पातानां सत्ताल्यो યને તેટલાં વધારવા પ્રયત્ના કરી રહ્યા છે. આપણા વડાપ્રધાન જવાહરલાલ नहेरूओं ये भं ते सत्तान्त्याथी अलग रहेवानी नीति સ્વીકારી છે છતાં આપણે લશ્કર તેા રાખ્યું છે. તે વિષે પણ પંડિત જવાહરલાલ नहेरुએ એવી नीति जाहेर કरी छे हे आपशे हां देश ઉપર આક્રમણ કરવું નથી, પણ ખીજતે કાઈ દેશ આપણી ઉપર આક્રમણ કરે તા સંરક્ષણ માટે લશ્કર રાખ્યું છે. સર્વોદયના સિદ્ધાંત પ્રમાણે આપણે ઉદ્યોગીકરણની નહીં. પણ ગ્રામઉદ્યોગની નીતિ સ્વીકારીએ છીએ. ઉદ્યોગીકરણમાં પરદેશી હુમલાના ભય રહેલા છે. ભલે આપણ ગમે તેટલું લશ્કરી ખળ, નૌકાખળ અને હવાઈજહાજનું ખળ રાખીએ તાપણ ગ્રામઉદ્યોગવાળા હિંદુસ્તાન ઉપર પરદેશી આક્રમણના ભય બહુ એ છો ગણાય; જો કે એ પણ ગૌણ વસ્તુ છે. ખરી વસ્તુ તાે એ છે કે આપણે અહિંસાને સમજપૂર્વક અપનાવીએ તાે આપણા પાતાના स्वभानना अपने आपणा देशनी आत्रहना रक्षण भाटे गमे तेवा હિંસક ખળની સામે અડગ ઊભા રહેતાં આપણને આવડવું જોઈએ. के देशना क्षेत्रि। पाताना देशनी व्यायश्चना रक्षण भाटे भातने भेटवा તૈયાર હોય છે, તે દેશ ઉપર કાઈ આક્રમણ કરી શકતું નથી.

# Gandhi Heritage Portal

### सर्वोद्य समाजनी आंभी

અત્યારે માટા માટા દેશા યુદ્ધની તૈયારીમાં પછ્યા છે; રશિયા અને અમેરિકા બંને ભારે વિનાશકારી હાઇડ્રાજન બામ્યના પ્રયોગા કરી રહ્યા છે; જો કે દરેક દેશના થાડાએક સત્તાકાંક્ષી લોકા જ આવા પ્રયોગા પાછળ હાય છે. દુનિયાના દરેક દેશની આમ પ્રજા તા યુદ્ધથી કંટાળી ગઇ છે અને શાંતિની ઝંખના કરી રહી છે, એટલે કાઈક દેશ તા અહિં સાની નીતિ અપનાવવામાં પહેલ કરવી જોઈએ. ગાંધીજ જગતને જે ભવ્ય વારસા આપી ગયા છે તે વારસાને આપણે શાભાવવા હાય તો આપણા દેશ એ પહેલ કરવા ત્યાર થવું જોઈએ; તા જ આપણે સવેદયના સિદ્ધાંતને અમલમાં મૂકવાને લાયક થઈએ.



### ૭ : ગામડાં અને શહેરા

સમાજ જયારે પ્રાથમિક અવસ્થામાં હતા ત્યારે લોકા માટે લાગે ગામડાંમાં રહેતા. જેમ જેમ સમાજ આગળ વધતા ગયા તેમ તેમ શહેરા વસવાની શરૂઆત થઈ. પહેલાં ગામડાં માટે ભાગે સ્વયં-સંપૂર્ણ હતાં. એવું ખનતું ખરું કે કાઈ વસ્તુ એક ગામમાં ખની શકતી હાય તે ખીજા ગામમાં ન ખની શકતી હાય. આવી વસ્તુઓની લેવડદેવડ માટે અમુક ગામાની વચ્ચે હાટ અથવા ગુજરી ભરાતી. હાટ ભરાવાનું સ્થળ ઘણુંખરું કાઈ દેવમ દિર અથવા પવિત્ર જગ્યાએ રહેતું. એમાં આશય એ હતા કે હાટમાં થતી લેવડદેવડમાં માણસા પ્રમાણિકપણે અને નિષ્ઠાપૂર્વક વર્તે. શરૂઆતમાં આવાં હાટ અઠવાડિયામાં અમુક મુકરર દિવસે ભરાતાં, પણ જેમ જેમ લાકોની જરૂરિયાત વધતી ગઈ તેમ તેમ આવાં હાટ કાયમી થયાં. વેપારીઓની સાથે કારીગરા પણ ત્યાં વસવા લાગ્યા. ધીમે ધીમે આવાં કાયમી હાટોએ શહેરાનું સ્વરૂપ લીધું. ગામડાંના લોકા પાતાની વધારાની

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

38/50

36

### છ. ગામડાં અને શહેરા

36

વસ્તુઓ વેચવા માટે આ શહેરામાં જવા લાગ્યા. તેના બદલામાં પાતાના ગામમાં ન મળી શકતી હાય એવી વસ્તુઓ શહેરમાંથી ખરીદી જવા લાગ્યા. આવાં શહેરામાં દેશવિદેશથી સાદાગરા પણ પાતાના માલ વેચવા માટે આવવા લાગ્યા. આવા પરદેશીઓને રહેવા શહેરામાં સખસગવડવાળી વીશીઓ ઊભી થઈ. વળી પાતે લાવ્યા હાય તે માલ वेयवाना साहा धरे व्यने शहेरामांथी जीकी माल जरीहे ते मारे व्या સાદાગરાને કેટલાક દિવસ શહેરમાં રહેવું પડતું. ખરીદવેચાણના સાદા કરવામાં તેમના આખા દિવસ જાય નહીં, છતાં શહેરમાં રાકાવું તા પડે. એટલે તેમને વખત પણ ધણા મળતા. તે વખત તેઓ નાટક-ચેટકમાં, નાચગાનના જલસામાં, જાદના ખેલા જોવામાં તથા એવા મતારંજનના કાર્ય ક્રમામાં ગાળતા. આવા વિદેશી શાહ સાદાગરાનાં हिस पढसाववा माटे शहेरामां विविध प्रधारना भेसतमाशा धरनारा લોકા પણ વસવા લાગ્યા. આ રીતે ખજારની સાથે આનંદપ્રમાદનાં સાધના પણ શહેરામાં ઊભાં થયાં. ગામડાંના લોકા પણ શહેરામાં આવે ત્યારે માજશાખ કરવામાં તથા નાટકચેટક જોવામાં વખત ગાળે. જો કે આ શહેરાના મુખ્ય ઉદ્દેશ તા ગામડાંના લોકાને એક ખજાર પૂરું પાડવાના હતા; બીજ વસ્તુઓ આનુષંગિક હતી.

પ્રદેશના રાજ અનુકૂળ સ્થળ જોઈ ત્યાં પાતાની રાજધાની સ્થાપતા. ત્યાં પણ શહેર ઊભું થતું. રાજાની સાથે તેના દરભારીઓ તથા અમલદારા હાય. વળી રાજધાનીમાં રાજાનું કાંઇક લશ્કર પણ રહેતું હાય. આ બધા ખેતી તથા ઉદ્યોગ ધ'ધા કરનારા ન હાય; એટલે તેમને જોઈતી વસ્તુઓ પૂરી પાડવા માટે ત્યાં એક ખજાર ઊભું થતું. રાજા તથા દરબારીઓના માજશાખની ચીજો પૂરી પાડનારા કારીગરા પણ દ્ભાં વસતા. તેમના ભાગવિલાસની વસ્તુઓ પૂરી પાડનારા નટા, નર્તા કરીઓ, ગાયકા વગેરે પણ ત્યાં આવી વસતાં. આવી રીતે રાજધાનીનાં શહેરામાં પણ આનંદપ્રમાદની :વિવિધ સાધનસામગ્રીઓ મળી શકતી.

### Gandhi Heritage Portal

80

દેશમાં અમુક પવિત્ર સ્થાનકા જત્રાનાં સ્થળ તરીકે વિખ્યાત થતાં. ત્યાં દૂર દૂરથી યાત્રાળુઓ આવતા. એમની રહેવાની તથા ખાવા પીવાની સગવડ એ યાત્રાને સ્થાને રહેતા ગાર તથા પંડાઓ કરતા. જત્રાએ જાય એટલે માણસ કાંઇ નવાઇની વસ્તુ તથા દેવના પ્રસાદ ઘેર લઈ જવાનું પસંદ કરે, એટલે ત્યાં પણ સ્વાભાવિક રીતે જ બજાર ઊભું થતું. ત્યાં તરેહતરેહની વસ્તુઓની, ખાસ કરીને તાંબાપિત્તળનાં વાસણોની, મૂર્તિઓની તથા મીઠાઇની દુકાના જમતી. વળી વૃદ્ધ અને નિવૃત્ત થયેલાં સ્ત્રીપુરુષા પાતાનું શેષ જીવન જત્રાના સ્થાનમાં ગાળે એવા પણ એક રિવાજ પડવા માંડયો, એટલે આવા માણસાની વસ્તી પણ વધી, આમ યાત્રાના સ્થાને પણ શહેર વસી ગયું.

કેટલાંક યાત્રાનાં સ્થાના વિદ્યાનાં મથકા પણ બન્યાં. ત્યાં પંડિતા રહેતા અને દેશના દૂર દૂરના ભાગમાંથી વિદ્યાર્થીઓ ભણવા આવતા. આજના જમાનામાં આને બદલે યુનિવસિઈઓ થઈ છે, અને એની કાલેજોમાં ઘણા વિદ્યાર્થીઓ ભણવા જય છે. આમ વિદ્યાના મથકે પણ શહેર ઊભું થાય છે.

નદીકાંઠે અથવા દરિયાકાંઠે બંદર માટે અનુકૂળતા હાય ત્યાં ધણાં વહાણા અને સ્ટીમરા આવે છે. તેમાં ધણા માલ ચંડે છે તથા ઉતરે છે. આવાં બંદરા વેપારનાં, ખાસ કરીને, પરદેશ સાથેના વેપારનાં મથકા બને છે. ગુજરાતમાં સુરત પહેલાં ચારાશી બંદરના વાવટા કહેવાતું. એટલે દેશવિદેશથી ધણાં બંદરાનાં વહાણા ત્યાં આવતાં. હાલ એનું સ્થાન મુંબઇએ લીધું છે અને તે માટું બંદર બન્યું છે. આવાં બંદરનાં શહેરામાં પરદેશી લાકા ધણા આવતા હાવાથી એવાં શહેરા વિશ્વપ્રદર્શન જેવાં હાય છે. ત્યાં કેટલાક પરદેશી વેપારીઓ સ્થાયી વસવાટ પણ કરે છે.

કેટલાંક સ્થળા લશ્કરી દષ્ટિએ મહત્ત્વનાં હાેઇ, ત્યાં રાજ્ય તરફથી લશ્કરી થાણાં રાખવામાં આવે છે. તેની જરૂરિયાતા પૂરી પાડવા તથા લશ્કરને માટે મનારંજન તેમજ આનંદપમાદનાં સાધના

# Gandhi Heritage Portal

### છ. ગામડાં અને શહેરા

88

પૂરાં પાડવા ત્યાં પણ શહેર ઊભું થાય છે.

આમ શહેરા ઊભાં થવાનાં અનેક કારણા હાય છે. અધાં શહેરાનું એક સામાન્ય લક્ષણ એ હાય છે કે ત્યાંના લાકા ખેતી કરતા નથી. તેમ પ્રાથમિક જરૂરિયાતની વરતુઓ પણ ત્યાં પેદા થતી નથી. સુખસગવડની વરતુઓ, જેવી કે ચશ્માં, સીવવાના સંચા, ધડિયાળ, વગેરે બનાવનારા કારીગરા ત્યાં વસે છે. તે ઉપરાંત ત્યાં વેપારનું મથક હાય છે. માટાં શહેરામાં વિવિધ પ્રકારની વિદ્યાઓનાં મથકા પણ હાય છે. ત્યાં માટાં વર્તમાન પત્રા પણ ચાલે છે. વીશીઓ, હાટેલા, નાટચગૃહા, સિનેમા, થિયેટરા, આનંદપ્રમાદનાં સ્થળા, ક્રીડાંગણા નાચગાનનાં સ્થળા, એ તેનાં ખાસ લક્ષણા હાય છે.

શહેરાના માજશાખ અને ભાગવિલાસ અલગ રાખીએ તા દેશની વિશિષ્ટ જરૂરિયાતા પૂરી પાડવાને માટે શહેરા ઊભાં થયાં હાય છે.

લ્લિટિશ રાજ્યની સ્થાપના પહેલાં આપણા દેશમાં શહેરા હતાં ખરાં, પરંતુ તે ગામડાંને પૂરક હતાં, મારક નહેાતાં. એ શહેરા અને ગામડાં વચ્ચેના સંબંધ જેવા કુદરતી હાવા જોઈએ તેવા હતા. આપણાં ગામડાંના સ્વરાજ્યમાં તથા ગામડાંની સ્વયંસંપૂર્ણુ તામાં એ શહેરાએ કશી દખલ કરી નહાતી, પરંતુ લ્લિટિશ રાજ્યની સ્થાપના પછી જે ઉદ્યોગીકરણની પ્રવૃત્તિ ચાલી તેને લીધે શહેરા કેવળ ગામડાંનું બજાર બનવાને બદલે, ઉદ્યોગનાં માટાં મથેકા બન્યાં, શરૂઆત ઇંગ્લંડની મિલાના કાપડથી થઈ. પછી કારખાનાંમાં બનતા બીજો માલ આવવા લાગ્યા. તેણે આપણાં ગામડાંના ખાદીના ઉદ્યોગને તથા બીજા નાના પાયા ઉપર ચાલતા ગ્રામઉદ્યોગોને તથા ગૃહઉદ્યોગને મારી નાખ્યા.

એ ઉદ્યોગને સજીવન કરી, આપણાં ગામડાંના પુનરુદ્ધાર કરવા માટે ગાંધીજીએ જખરી ચળવળ ઉપાડી. તેમની સ્વરાજની ચળવળનું આ એક મહત્ત્વનું અંગ હતું. ગાંધીજીની ચળવળને પરિણામે

### Gandhi Heritage Portal

85

બ્રિટિશરા હિન્દ છાડી ગયા, આપણને રાજકીય સ્વતંત્રતા મળી, પરંતુ ગામડાંના ઉદ્ઘાર થયા નથી. જે ભાગ ઇંગ્લંડની મિલા અને કારખાનાંઓએ આપણા પ્રામઉદ્યોગને તાડી પાડવામાં ભજવ્યા હતા તે આજે આપણી મિલા અને કારખાનાંએ આપણા પ્રામઉદ્યોગને આગળ વધવા ન દેવામાં ભજવી રહ્યાં છે. બ્રિટિશરા સાથે આપણું સ્વાતંત્ર્યયુદ્ધ ચાલતું હતું તે વખતે ગાંધીજીએ રેંટિયાના અને પ્રામઉદ્યોગોના ઉદ્ઘાર કરવા માટે કેટલીક મંસ્થાઓ પણ સ્થાપી હતી; પરંતુ જ્યાંસુધી મિલા અને કારખાનાં ઉપર અંકુશ મૂકવામાં ન આવે અને આપણા પ્રામઉદ્યોગા તથા ગૃહઉદ્યોગાને રક્ષણ આપવામાં ન આવે ત્યાંસુધી તેના ઉદ્ઘાર કેવી રીતે કરવા એ એક કાયડા છે. મિલા અને કારખાનાં ઉપર કાંઈ પણ અંકુશ સરકાર જ મૂકી શકે. પણ સરકારે તા કેન્દ્રિત ઉદ્યોગની નીતિ અપનાવી છે. તેને લાગે છે કે એ વિના આપણું જીવનધારણ ઊંચું આવી શકશે નહીં. એની ચર્ચા અમે ઉદ્યોગીકરણના પ્રકરણમાં કરી છે.

આપણાં ગામડાંના કામધંધા તો ગયા જ છે. તે ઉપરાંત અંગ્રેજી રાજ્યમાં શરૂ થયેલી અને આજે પણ ચાલતી કેળવણી શહેરની જરૂરિયાતાને લક્ષમાં રાખી યાજવામાં આવતી હોઈ, ગામડાંના જે માણસ લખ્યું તે ગામડાંના મટી જાય છે અને શહેરમાં જતા રહે છે. ગામડાંના શાહુકારા ખેડૂતામાં ધીરધાર કરતા, તેઓ પણ તેમાં કસ રહેલા ન હાવાને લીધે પાતાની મૂડી શહેરાની મિલામાં રાકતા થઈ ગયા છે. શાહુકારાનું સ્થાન કશા વિધિનિષેધ વિનાના અને દયાહીન વ્યાજખાર લાકાએ લીધું છે. ગામડાંઓમાંથી લખ્યુલાઓની સુદ્ધિની સાથે ત્યાંના શાહુકારાની મૂડી પણ શહેરામાં જઈ પડી છે, આજે કસળા જેવાં માટાં ગામડાઓમાં અંગ્રેજી નિશાળા ચાલતી જોવામાં આવે છે. એ નિશાળા ગામડાંના છાકરાંઓને શહેરમાં ધકેલવામાં અને શહેરની તકલાદી અને ગામડાં માટે અનાવશ્યક વસ્તુઓ ગામડાંમાં દાખલ કરવામાં તથા ગામડાંઓને શહેરના ચેપ લગાડવામાં જાણ્યે અજા્યે નિમિત ખને છે. તેથી જ ગાંધીજએ

# Gandhi Heritage Portal

#### ૭. વામડાં અને શહેરા

83

૧૯૨૨ના માર્ચમાં તેમના ઉપર રાજકોહના મુકદ્દમા ચાલ્યા ત્યારે અદાલત સમક્ષ જે એકરાર કરેલા તેમાં કહેલું કે, હિંદુસ્તાનની અધ-ભૂખી આમજનતા ધીમે ધીમે ચેતનાવિહીન થતી જાય છે તેનું આપણા દેશના શહેરમાં વસનારાઓને ભાગ્યે જ કશું ભાન હશે. તેઓ ભાગ્યે જ જાણતા હશે કે તેમને જે મામૂલી સુખસગવડા મળી રહે છે તે પરદેશી શાયકને માટે જે કામગીરી તેઓ ખજાવે છે તેની દલાલી છે. તેમના નધા અને તેમની દલાલી આમજનતાને ચૂસીચૂસીને મેળવેલી હાય છે......મને છાંટાભાર શંકા નથી કે, જો ઉપર ભગવાન વસતા હાય તા ઇંગ્લંડ અને હિન્દુસ્તાનના શહેરનિવાસીઓએ ઇતિહાસમાં જેના જોટા જડે નહીં એવા માનવતા સામે ગુના કર્યાં છે તેના તેમણે જવામ દેવા પડશે.

આપણા દેશમાં વધતી જતી એકારીના નિવારણ અર્થે આપણી सर्धारे भादी तथा भीन श्रामि द्योगने संरक्षण आपवानी नीति ढमणां શરૂ કરી છે; પણ અમે ઉપર જણાવી ગયા તેમ આપણાં કારખાનાં ઉપર અસરકારક અંકુશા મૂકવામાં ન આવે ત્યાં સુધી એ નીતિથી કશાં વળ એમ દેખાતું નથી. એટલે ગામડાંઓએ પાતે જ આત્મરક્ષણના ઉપાયા લેવા પડશે. આપણાં ગામડાંને ખચાવવાના ઉપાય આપણા ગ્રામનિવાસીઓના જ હાથમાં છે. આપણા ખેડૂતા ખરાખર સમજે અને સમજપૂર્વક આપણાં ગામડાંને આર્થિક બાયતમાં સ્વયં સંપૂર્ણ યનાવે તા ગામડાં ઉપરના આર્થિક હુમલામાંથી પાતાને ખચાવી શકે. વળી કેળવણી-ની બાયતમાં પણ ગાંધીજએ યતાવેલી નઈ તાલીમની પદ્ધતિ તેના પૂરેપૂરા અર્થમાં આપણે ગામડાંમાં દાખલ કરીએ તા તે પણ ગામડાંને સ્વયં સં પૂર્ણ અને સંસ્કારી ખનાવવામાં ઘણી મદદ કરે. ગામડાંના લાકા આ એ વરતુઓ ત્રાનપૂર્વક કરે તા ગામડાંમાં નવી તાકાત આવે અને તેઓ પાતાનું સ્વાભાવિક સ્થાન મેળવે. ગામડાં ઉપરના શહેરાના આક્ર-મણ સામે આ જ એક અસરકારક અને સ્વાવલ ખનના ઉપાય છે. ગામડાં સ્વય સંપૂર્ણ બનવાની સાથે જ શહેરા સાથેના તેમના સંબંધ

# Gandhi Heritage Portal

RR.

ન્યાયી અને હાવા જોઇએ તેવા કુદરતી થઇ જશે.

આપણાં ગામડાંને સ્વયં સં પૂર્ણ બનાવવામાં સુદાનપ્રવૃત્તિ તરફ અમે આશાની નજરે જોઈ રહ્યા છીએ. એ પ્રવૃત્તિના એક ઉદ્દેશ જમાનની સમાન વહેં ચણી કરવાના છે. તે ઉપરાંત જેઓ જતમહેનતથી ખેડે તેમની જ પાસે જમાન રહે, એવા પણ તેના ઉદ્દેશ છે. ખેડૂતામાં જમાનની સમાન વહેં ચણી થાય એટલે દરેક ખેડૂત પાસે ઓછી જમાન આવવાની, કારણ ખેડૂતાના પ્રમાણમાં આપણા દેશમાં ખેડવા લાયક જમાનનું પ્રમાણ ઘણું એાછું છે. એટલે ખેડૂતને પૂરું કામ આપવા માટે તથા તેનું સારી રીતે ગુજરાન થઈ શકે તે માટે એકલી ખેતીને આર્થિક ઘટક બનાવી શકાશે નહીં. ખેતી, ગાપાલન તથા શ્રામઉદ્યોગા થઈ ને ખેડૂતનું ગુજરાન સારી રીતે ચાલી શકે તેવા આર્થિક ઘટક બનાવી શકાય. એમ થાય તા આપણાં ગામડાં સહેજે સ્વયં સં પૂર્ણ બને. વળી ભૂદાનપ્રવૃત્તિની સફળતાના આધાર બિનખેડૂત જમીનમાલિકાના બાજો અત્યારે ખેડૂતા ઉપર પડે છે તે પણ દૂર થાય તે ઉપર છે. એટલે કે એવા જમીનમાલિકાએ ખરા ખેડૂત બનનું જોઈએ, અથવા તા જમીન ઉપરની માલકી છોડી દેવી જોઈએ.

આપણાં ગામડાં સ્વયંસંપૂર્ણ અને સ્વાવલંબી થાય તા શહેરા સાથેના તેમના સંબંધ આપાઓપ ન્યાયી અને ખંતેને હિતકારી થાય.



### ૮ : લાકશાહી

લાકયાહીની ભાવના અત્યારે તેા આપણે પશ્ચિમ પાસેથી લીધેલી જણાય છે. આપણા દેશમાં પ્રજાસત્તાક રાજ્યા હતાં એવું કહેવાય છે. પણ તેમાં અમુક આગળ પડતાં કુટુમ્બા પાસે જ સત્તા રહેતી. વળી ગ્રામપં ચાયતામાં તથા વેપારી મહાજનામાં લાકશાહીનો ભાવના હતી

# Gandhi Heritage Portal

c. લાકશાહી <sup>ક</sup>

ખરી, પરંતુ ઘણાં વર્ષાથી આપણા સમાજમાં પેડેલી ઊંચનીચની ભાવનાથી એ દૂધિત હતી. એટલે રાજદારી લાકશાહી તા પશ્ચિમમાંથી જ આપણે ત્યાં આવી છે, એમ કહેવામાં હરકત નથી. યુરાપમાં ઇંગ્લંડે લાકશાહી વધારમાં વધારે ખીલવી છે. બ્રિટિશ પાલેમેન્ટ એ પાર્લમેન્ટાની જનની કહેવાય છે. અત્યારે આપણા દેશમાં જે લાકશાહી છે તે બ્રિટિશ પાલેમેન્ટનું અનુકરણ જ છે.

પશ્ચિમની લાકશાહી બહુમતીને ધારણે ચાલે છે. જેટલા રાજકાય પક્ષા હાય તેમાંથી જે પદ્મ બહુમતી મેળવી શકે તે રાજસત્તા ઉપર આવે છે જે પદ્મની લઘુમતી હાય, છતાં જે બહુમતી મેળવવાની આશા રાખતા હાય, તે વિરાધી પદ્મ તરીકે રહે છે. જ્યારે બહુમતી મેળવી શકે ત્યારે તે સત્તા ઉપર આવે છે. અત્યારે આપણા દેશમાં કોંગ્રેસ પક્ષની બહુમતી છે. એ પક્ષને ઉથલાવી પાડીને પાતે સત્તા ધારણ કરે એવા બળવાન બીજો કાઈ પદ્મ અત્યારે તા દેખાતા નથી.

અત્યારની લાકશાહીમાં માટું વહીવડી તંત્ર ચલાવનારા અમલદારા અને નાકરા અનિવાર્ય હાય છે. ધારાસભાઓ અથવા સંસદ કાયદા કરે, પણ તેના અમલ કરવાનું તેમના હાથમાં હાય છે, એટલે એ લાકા જેટલા પ્રમાણમાં પ્રામાણિક, નિષ્ઠાવાન અને દેશદાઝવાળા હાય તેટલા પ્રમાણમાં તંત્ર સારું ચાલે છે. પણ બધા અમલદારા અને નાકરા એવા મળતા નથી, એટલે વહીવડ વિષે લાકામાં અસંતાય રહ્યાં કરે છે.

સામાન્ય માન્યતા એવી છે કે લાકશાહીમાં પક્ષા અનિવાર્ય છે. પરંતુ સર્વાદય શખ્દ સૂચવે છે કે આમાં બહુમતીનું રાજ્ય ન હાઈ શકે. એમાં સૌના ઉદય અથવા સૌનું કલ્યાણ અભિપ્રેત છે, એટલે એમાં બધું કામકાજ એકમતીથી અથવા સર્વાનુમતે થવું જોઈએ. જેઓ પક્ષાની અનિવાર્યતામાં માને છે તેઓ સાથે સાથે એમ પણ કહે છે કે ગામડાંમાં પક્ષા હાવાની જરૂર નથી. હવે સર્વાદયની લાકશાહીનું એકમ આપણે ગામડાંને ગણ્યાં છે અને ગામડાંને પૂરેપૂરાં પ્રજાસત્તાક બનાવવાની

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

85

આપણી તેમ છે. એમાં ઉપરનાં તંત્રા પાસે ખતે તેટલી એાછી અથવા નામની જ સત્તા હશે. જ્યાં સત્તા કેંદ્રિત હોય ત્યાં સત્તાધારી પક્ષ ઉપર નૈતિક:અંકુશ તરીકે પણ વિરાધી પક્ષાની હસ્તી સમજી શકાય; પણ સવેદિયની યોજનામાં સત્તાનું એટલું વિકેન્દ્રીકરણ થાય છે કે તે કાઈને કડતી નથી; નાનામાં નાના માણસને પણ એમ લાગે છે કે આપણે સ્વતંત્ર છીએ.

સર્વોદયના આદર્શ પ્રમાણે તો રાજસત્તા હોવી જ ન જોઈએ. તેના અર્થ એમ નથી કે બધે અબ્યવસ્થા અથવા અતંત્રતા ચાલે. તંત્રના ઘટકા વધુ નાના હોય, જેના વહીવટમાં દરેક માણસ પ્રત્યક્ષ ભાગ લઈ શકે, એ તેના ઉદ્દેશ છે. દરેક વ્યક્તિને પાતે સ્વતંત્ર છે એવા અનુભવ થાય. તેથી વિનાખાજી કહે છે કે અમારે તા શાસન-વિહીન તેમજ શાષણરહિત સમાજની સ્થાપના કરવી છે. પરંતુ આ સ્થિતિને ત્યારે જ પહોંચી શકાય, જયારે સમાજની પ્રત્યેક વ્યક્તિ આ આદર્શને સમજી શકે અને તે પ્રમાણે એને આચરણમાં પણ ઉતારે. શાસનવિહીન સમાજ ત્યારે જ સફળ થાય, જયારે તે સમાજની વ્યક્તિઓ પોતા ઉપર પાતાનું શાસન રાખે. આ આદર્શ સ્થિતિને ન પહોંચાય ત્યાંસુધી એનાથી સહેજ ઊતરતા માર્ગ સ્વીકારવાનું યાગ્ય લાગે છે. તે માર્ગ એ છે કે એ રાજય ઉત્તમ જે એાછું રાજ્ય કરે, એટલે કે જે એાછામાં એાછી સત્તા ચલાવે.

આ આદર્શને ધ્યાનમાં રાખીને આપણે એવી યોજના કરી છે કે સત્તાના ઉગમ ઉપરથી નીચે નહીં, પણ નીચેથી ઉપર થવા જોઈએ. સર્વોદય સમાજમાં દરેક ગામ એક પ્રજાસત્તાક હોય. અત્યારના તંત્રમાં પણ ગ્રામપંચાયતા સ્થાપવામાં આવે છે ખરી, પરંતુ એ પંચાયતા ઉપરી તંત્ર જેટલી સત્તા આપે તેટલી જ સત્તા ભાગવી શકે છે. સર્વોદયમાં ગ્રામપંચાયત ખીજાની આપેલી સત્તા ન ભાગવે, પણ પાતે જ પાતાની શક્તિ અને યાગ્યતાથી પાતાની સત્તા નિર્માણ કરે. આ ત્યારે જ ખની શકે કે ગામમાં રહેનારા તમામ લોકાના ગ્રામપંચાયતને

### Gandhi Heritage Portal

ેટ. લાકશાહી 💉

ટેકા હોય. એમાં પક્ષાપક્ષીને ધારણે કામકાજ ચલાવવામાં આવે તે કામ બગડે. એમાં તા સૌની સાથે મેળ સાધી સૌના હિત પ્રત્યે દષ્ટિ રાખી સર્વ સંમતિથી કામ થાય.. જે કામને માટે એકમતી અથવા સર્વ સંમતિ ન થઈ શકે, તે કામ એટલા વખત માટે મુલતવી રાખવામાં આવે.

पक्षीय राजकारणुमां ते ते पक्षना सक्योने पक्षनी शिस्तमां रहेंचुं पडे छे. पेतानी व्यंगत मान्यता गमे ते होय, पण पक्षना निर्णुयने तेणे व्यक्षित थवुं पडे छे. केटले हरकके माणुसने पेताना व्यंतरात्माना व्यवाकने हणाववा पडे छे तेटले हरकके तेनुं व्यक्तित्व हणाय छे, व्यटले पक्षनी शिस्तने पण मर्याहा छे. व्य मर्याहाना स्वीक्षर न करवामां व्यावे ते। शिस्तने नामे ज्यक्षम थाय छे. वणी पक्ष ण'धावाथी पक्षनुं व्यक्षिमान पेहा थाय छे व्यने धणी वार पक्षना हित व्यागण सार्वकिनिक हित वीसरार्ध क्या छे.

અત્યારે ચૂંટણી થવાની હોય ત્યારે ખહુ ધમાલ ચાલે છે, કારણ ઉમેદવારને એમ લાગે છે કે આપણે ચૂંટાઈશું તો આપણા હાથમાં કાંઈક સત્તા આવશે. પણ સત્તાને બદલે જવાબદારીના ખ્યાલથી સમાજની સેવા કરવાના ખ્યાલથી માણસે ચૂંટાનું જોઈએ. ચૂંટાઈને કશી સત્તા મેળવવાની નથી, પણ જવાબદારી ઉડાવવાની છે. એ વસ્તુ સ્પષ્ટ થઈ જાય એટલે ઉમેદવારાની સંખ્યા આપોઆપ ઘટી જશે, કારણ ચૂંટાનાર સભ્ય સત્તા ભાગવવાની વૃત્તિથી અથવા માટાઈ ને નામના મેળવવા માટે નહીં, પણ શુદ્ધ સેવા કરવાની વૃત્તિથી ત્યાં ગયા હશે. આમ કરવાને માટે આપ્યું વાતાવરણ ફેરવી નાખવાની જરૂર છે. પાતાની મેળે ચૂંટાવાને કાઈ તૈયાર ન થાય, પણ લોકાએ લાયક માણસાને આગ્રહ કરીને ત્યાં માકલવાની સ્થિતિ આવે. ઉપર અમે જિલ્લાપંચાયત, પ્રાંતપંચાયત તથા કેન્દ્રપંચાયતની વાત કરી છે, એટલે અહીં તેનું પુનરાવતાન કરવાની જરૂર નથી. આખી અર્થ રચના તથા રાજ્યરચના વિકેન્દ્રિત કરી નાખવામાં આવે એટલે ઉપરનાં તંત્રો

# Gandhi Heritage Portal

28

पासे स्वाकाविक रीते क यह माछां काम रहे.

ત્યાં સત્તા કેન્દ્રિત હોય છે ત્યાં વહીવટ ઉપર લોકા અંકુશ રાખી શકતા નથી. એમ કહેવામાં આવે છે કે લોકશાહીમાં લોકાના પ્રતિનિધિઓના હાથમાં આખરી સત્તા હોય છે. પણ કેવળ મતાધિકારથી લોકા રાજ્યતંત્ર ઉપર કાસ્તુ ધરાવી શકતા નથી. વળી કેન્દ્રિત રાજ્યસત્તામાં વહીવટી તંત્ર એટલું અટપટું અને ગૂંચવણવાળું હોય છે કે સામાન્ય પ્રતિનિધિ તેની આંટીઘૂંટીઓ સમજી શકતો નથી, પછી અંકુશ રાખવાની તા વાત જ કયાં રહી? પોતે જે પક્ષનો હાય તે પક્ષના આગેવાન અને વિશેષ સત્તા ભાગવતા સભ્યા જેમ હાથ ઊંચા કરે તેમ ખીજા સામાન્ય પ્રતિનિધિઓ હાથ ઊંચા કરે. એટલે ધારાસભાઓમાં તેમજ સંસદમાં બધું જ્ઞાનપૂર્વક ચાલે છે એવા દાવા કરવા એ વધારે પડતું છે.

વળી ચૂંટાવાની હરીફાઈઓને લીધે વાતાવરણ ખદુ કલુિલ થાય છે. આપણા દેશમાં નાતખતના વાડાખંધીનું જોર હજી એપછું નથી થયું. ગાંધીજીની પ્રવૃત્તિએ તેને સખત આંચકા આપ્યા છે ખરા, પણ આ ચૂંટણીઓમાં નાતખતાએ કરી માથું ઊચકયું છે અને કોંગ્રેસે પણ ઘણી વાર એને ઉત્તેજન આપ્યું છે. લોકા ઉમેદવારને મત આપે છે, તે અમુક ઉમેદવાર વધારે લાયક છે એમ વિચારીને નહીં, પણ ઉમેદવાર પાતાની નાતના કે કામના છે એ વિચાર ઘણા મતદારાના મનમાં પ્રધાનપદે હાય છે. આ ઉપરાંત પૈસાદાર માણસા ચૂંટણીઓમાં એટલા પૈસા વેરે છે કે લાયક, ગરીય અને પ્રામાણિક ઉમેદવાર તા ચૂંટણીની હરીફાઈમાં ઊમા જ રહી શકતા નથી. વળી ઉમેદવારા મતદારાને લલચાવવા એવાં વચના આપે છે કે તમે મને ચૂંટશા તા હું તમારું અમુક કામ કરી આપીશ. આમ સાર્વજનિક હિત કે કલ્યાણની વાત વીસરી જય છે ઉમેદવાર અને વીસરી જય છે મતદાર. કિશારલાલભાઈ એમના 'સમૂળી ક્રાંતિ' પુરતકમાં લખે છે કે "ચૂં'ટાવા ઇમ્છતા પ્રતિનિધિ પાતાના મતદારાને એ જ જાતની

# Gandhi Heritage Portal

૯. હોાકશાહી જલ

આશાઓ બંધાવે છે કે મને માેકલશા તા આપણે માટે હું અમુક લાભા મેળવવા પ્રયત્ન કરીશ અને આપણા વિરાધીઓને અમુક રીતે ચીત કરીશ.

''આમ પ્રતિનિધિ તથા ચૂંટનારાઓ પાતાના પક્ષના સ્વાર્થના જ વિચાર કરીં સુરાજ્ય સ્થાપવાની આશા સેવે છે. બધા માણુસા પાતપાતાના સ્વાર્થા સંભાળ તા બધાના સ્વાર્થ સિદ્ધ થાય, એ મધ્યકાલીન શ્રદ્ધા હજુ આપણી ચૂંટણીઓમાં કામ કરી રહી છે.

"આપણી સર્વે પ્રતિનિધિસભાઓ (ધારાસભાઓ) જુદા જુદા પક્ષકારાના વક્ષીલોની મિજલસ હોય છે, બિનપક્ષપાતી ન્યાયાધીશાની એડક હોતી નથી, કારણ પ્રતિનિધિ માકલનારાઓને આપણે એમ જ કહીએ છીએ કે દરેક ચૂંટનાર પોતાના માણસને મત આપે; એમ કહેતા નથી કે બધા મળીને લગભગ સર્વે માન્ય થઈ શકે એવા હોય અથવા લગભગ કાઈને અમાન્ય ન હોય એવા જ નિષ્પક્ષ, ચારિગ્યવાન, વ્યવહારક્રશળ માણસોને પસંદ કરે. આથી જે પ્રતિનિધિઓ ચૂંટાય છે તે એક કે બીજા પક્ષના વક્ષીલો ચૂંટાય છે, સૌના પંચો ચૂંટાતા નથી અને પક્ષના નિયમ મુજબ તેમના ઉપર પોતાના પક્ષની વિરુદ્ધ કોઈ પણ નિર્ણય (મત) ન આપવાની ફરજ નાખવામાં આવી હોય છે. આવી સભા જે કાંઈ કાયદા વગેરેના નિર્ણયો કરે તે વક્ષીલી અદાલતના હુકમનામાના જેવા ગણાય, ન્યાયકચેરીના હુકમનામા જેવા નહીં, કારણ કે એ પ્રતિનિધિઓને કહેવા માત્રની પણ પોતાના પક્ષને છોડવાની સ્વતંત્રતા નથી હોતી. એ પ્રમુખ થાય કે પ્રધાન થાય તાયે પોતાના પક્ષનો

"પક્ષાના પ્રતિનિધિઓની બહુમતીથી નહીં, પણ નિષ્પક્ષ પંચાની ભારે બહુમતીથી જ સુરાજ્ય સ્થાપી શકાવાના વધારે સંભવ છે. માટે નિષ્પક્ષ પંચા નીમવાની કાઇક પ્રથા નિર્માણ કરવી જોઈએ.

"પક્ષાના રાજ્યને પ્રજાનું રાજ્ય—ડેમાક્ક્સી કહેવું એ 'વદતા વ્યાધાત' જેવું છે. પ્રજાએ માન્ય રાખેલું પક્ષપાતીત રાજ્ય ડેમાક્ક્સી

Gandhi Heritage Portal

કહેવાય કે ન કહેવાય, એ સુરાજ્ય—એટલે પ્રજાનું, પ્રજાર્થ પ્રજાસ'ચાલિત—રાજ્ય થાય."

કયા માલ દેશમાં આયાત કરવા કે દેશમાંથી કયા નિકાસ કરવા ते नड्डी डरवानी सत्ता व्यापणे डेन्द्रिय सरडार पासे राणवानुं विचार्युं છે, પણ આપણાં ગામડાંને આપણે સ્વાવલં ખી અને માટે ભાગે સ્વયં સંપૂર્ણ ખનાવવાં છે. એટલે આયાતનિકાસનું પ્રમાણ સ્વભાવિક रीते જ ધણું એાછું થઈ જવાનું. વળી પરદેશા સાથેના સંધિ વિગ્રહને લગતા સંખંધામાં પણ આપણી નીતિ અહિંસાની હાઈ, આપણે બીજા દેશા સાથે દેષ કે વેર હશે નહીં છતાં કાઈ આપણા ઉપર આક્રમણ કરે તા દેશની સ્વતંત્રતા અને આ ખરૂના રક્ષણ માટે દરેક માણસની મરી ફીટવાની તૈયારી હોવી જોઈએ. આ વસ્તુ અત્યારે કાઈને તરંગી લાગે, પણ એટમબામ્ય અને હાઇડાજન બામ્યના પ્રયોગા પછી દુનિયાએ સર્વનાશમાંથી ખચવું હાય તા તેની પાસે અહિંસા જ એક માત્ર ઉપાય રહ્યો છે. તે માટે આપણે યુદ્ધનાં મૂળ કારણા નાખૂદ કરવાં પડશે. અત્યારનાં યુદ્ધોની પાછળ જુદા જુદા દેશાના આગળ પડતા અને સત્તાધારી લાકાની મહત્ત્વાકાંક્ષા, લાભ અને સ્વાર્થ રહેલાં હાય એમ જણાય છે. તેઓ જ બધું ધાંધલ કરી યુદ્ધનું વાતાવરણ પેદા કરે છે. ખાકી આમ જનતા તા આવી આવી બાબતામાં નિ:સ્પૃહ હોય છે. કાઈ વાર દેશા લિમાનના નામે તેઓ આવી બાયતામાં રસ યતાવે છે ખરા, પણ તેમને કશું કરવાપા હોતું નથી. આમ જનતામાંથી કેટલાક સાહસિક અને કશું નવું જાહાવાજોવાનું મળશે એવી અભિલાષાવાળા લોકા લશ્કરમાં ભરતી થાય છે, પણ એમાંના માટા ભાગનાં જીવન એવાં સ્વચ્છંદી અને નીતિનિયમની બાબતમાં વિધિનિષેધ વિનાનાં ખની ખરબાદ થાય છે. પણ મૂળ વાત ઉપર આવીએ. અંટમબામ્ય અને હાઇડાજનબામ્બે सर्वानाशनी के नीति उत्पन्न करी छे, तेनाथी येतीने पण् दुनियाओ અહિંસાને માર્ગ વળવાની જરૂર છે. પણ ભયથી અહિંસા તરફ

# Gandhi Heritage Por

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

50/50

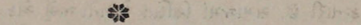
40

#### Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

હ. નઈ તાલીમ

42

વળતું એમાં કાંઈ માનવતાનું કલ્યાણ નથી; ગ્રાનપૂર્વ ક એ માર્ગ વળતું જોઈએ. તે તા લાલ, સ્વાર્થ અને ભય તથા વેરવૃત્તિના ત્યાગ કરવાથી જ થઈ શકે. સર્વાદય આપણને એ માર્ગ ખતાવે છે.



### ૯ : નઈ તાલીમ

सर्वेां हथमां शिक्षण्ती व्यवस्था पण् सर्वेा हथना व्याहराने व्यनुहूण કરવી જોઈશે. સામાજિક તથા આર્થિક સમાનતાને પાપણ મળે, અને केमां श्रमनिष्ठाने उत्तेकन भणे, ओवे। सत्यनिष्ठ अने अहिंसापरायण સમાજ આપણે રચવા છે. ખાળકાની કેળવણી ખચપણથી જ એ આદર્શને પાષક હોવા જોઇએ. ગાંધીજીએ નઈ તાલીમની યાજના આવા ઉદ્દેશ ધ્યાનમાં રાખીને આપણી સમક્ષ મૂકી છે. પાતાની યાજના સન १६३७ मां पहेंसी वार के परिषद्दमां रक् डरी ते परिषद्दमां स्मेमशे એવી મતલવનું કહેલું કે 'આ દેશ આગળ અને તેની મારફત દુનિયા આગળ કેટલાક નવા વિચારા મૂકવાના હું દાવા કરી શકું એમ છું. મેં અત્યાર સુધીમાં જે વિચારાની બેટ જગતને ચરણે ધરી છે તેમાં આ વિચાર મને સૌથી વિશેષ ક્રાંતિકારી અને સૌથી વિશેષ કલ્યાણકારી लागे छे. न्यायी विशेष महत्त्वनी के विशेष श्रामती सेट हुं हुनिया આગળ ધરી શકું એમ મને લાગતું નથી. મારા આખા રચનાત્મક કાર્ય ક્રમને અમલી રૂપ આપવાની ચાવી આમાં રહેલી છે. જે નવી દુનિયાની હું ઝંખના કરી રહ્યો છું, તે આમાંથી નિપજાવી શકાય એમ છે. આ મારા છેલ્લા વારસા છે.' અતિ સંયમથી બાલનારા ગાંધીજીએ નઈ તાલીમને વિષે આવા ભારે દાવા શા માટે કર્યો તે આપણે समलवं लेश ये.

કેળવણીને સાર્વિક કરવાની વાત છેલ્લાં ઘણાં વરસાથી દુનિયામાં ચાલે છે. પણ હજી કાેઈ દેશ, અમેરિકા જેવા શ્રીમાંત દેશ પણ,

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

45

પ્રાથમિક કેળવણીથી આગળની કેળવણી સાર્વિત્રક કરી શક્યો નથી. એનું માટું કારણ એ છે કે અત્યારની આપણી કેળવણી અમુક ઉપલા ઉજળિયાત वर्गने ज पाषाय अवी छे. ये देणवधी वर्ग मेह निर्माण કરનારી છે. સમાજમાં શિક્ષિત લોકોના જાણે એક જુદા વર્ગ જ ખની જાય છે. એ વર્ગને આપણે ઉજળિયાત વર્ગ અથવા મહેનતમજૂરી નહીં કરનારા વર્ગ કહી શકીએ. ખેડૂત અથવા કારીગર વર્ગને અત્યારની કેળવણી ઉપયોગી થઈ શકે એવી નથી. ખેડૂતના છાકરા અથવા કારીગરના છાકરા એ કળવણી લે છે તા પાતાના ખેતીના ધંધા અથવા સુથારી લુહારી એવા કારીગરના ધંધા એ કરી શકતા નથી. ખેતીવાડીની કાલેજમાં પાસ થયેલા સ્નાતકામાંથી પણ ભાગ્યે જ કાઈ ખેડતનું જીવન પસંદ કરે છે. તે ખેતીવાડી ખાતામાં કારકુન અથવા અમલદાર થાય છે. એવી જ રીતે ઔદ્યોગિક શિક્ષણ લીધા પછી પણ એ ઉદ્યોગ ખીલવવા પાછળ તેનું ચિત્ત હોતું નથી, પણ એ ઉદ્યોગના ખાતામાં નાકરી લેવાનું પસંદ કરે છે. એનું મુખ્ય કારણ એ છે કે ખેતીના કે બીજા ઉદ્યોગના સિદ્ધાંતા તે ચાપડીઓમાંથી શીખ્યા હાય છે. પણ ખેતીની અથવા તા કારીગરના ધંધાની કળા તેને પાકી आवडती होती नथी, એटले ते व्यवस्था है हे भरे भ राभवानुं डाभ डरे છે અથવા એ ધ'ધાને લગતી કારફનીનું કામ કરે છે. આવા ભણેલા માણસાને કાઈ વિરલ અપવાદ ખાદ કરતાં માટે ભાગે જાતમહેનત અથવા શ્રમ કરવા તરફ નકરત હાય છે, એટલે એમને એઠાડુ વર્ગમાં જ દાખલ થવાનું ગમે છે.

ગાંધીજીની નઈ તાલીમના મુખ્ય સિદ્ધાંત એ છે કે બાળકાની કેળવણી તેમની આસપાસની કુદરતી અને સામાજિક પરિસ્થિતિને અનુકૂળ એવા કાઈ ઉત્પાદક ઉદ્યોગ દારા થવી જોઈએ. ઉદ્યાગ એવા પસંદ કરવા, જેમાં બાળકને કેળવણી આપવાની શકચતાએ વધારેમાં વધારે હોય. એ ઉદ્યાગને લગતી બધી વિગતા અને કિયાઓ શાસ્ત્રીય હબે અને કુશળતાથી શિખવાડવામાં આવે અને ઉદ્યોગ પણ કાળજીપૂર્વક

# Gandhi Heritage Portal

હ. નઈ તાલીમ પર

અને ખાહાશીથી ચલાવવામાં આવે, તા તે દારા વિદ્યાર્થીની કર્મે ન્દ્રિયા તેમજ ત્રાનેન્દ્રિયાને સંગીન કેળવણી આપી શકાય, એટલું જ નહીં પણ સાતે ધારણના વિદ્યાર્થી ઓના કુલ ઉત્પાદનની રકમમાંથી શાળા ચાલી શકે. આમાં હેતુ એ હતા કે શાળાને ખર્ચની ખાખતમાં સ્વાવલંખી ખનાવવી, જેથી પ્રાથમિક કેળવણીને સાર્વિત્રક કરવામાં સમાજને કે સરકારને કશા ખાસ ખર્ચ કરવા પડે નહીં અને ખાળકને પણ ઉત્તમ કેળવણી મળે. સ્વાવલંખનને તેમણે પાતાની યાજનાની તેજાખી કસાટી (acid test) કહી છે. આટલી યાજના તેમણે ૧૯૩૭ માં રજૂ કરી.

પછી ૧૯૪૨ માં આગાખાન મહેલમાં તેમને નજરકેદ રાખવામાં આવ્યા, ત્યાં પાતાની આ યાજના ઉપર તેમણે વધારે ચિંતન કર્યું. તેમને લાગ્યું કે મેં સાત કે આઠ વર્ષની પ્રાથમિક કેળવણીની યાજના ચ્યાપી છે તે પૂરતું નથી. ખરી રીતે માણસની કેળવણી ગર્ભાધાનથી શરૂ થાય છે અને દેહાંત સુધી ચાલે છે, એટલે તેમણે સાત વર્ષથી એાછી ઉમ્મરનાં બાળકા માટે પૂર્વ સુનિયાદી શિક્ષણ, ચૌદ કે પંદર વર્ષ પછીનાં ખાળકા માટે ઉત્તર ભુનિયાદી અને મહાવિદ્યાલય શિક્ષણ, અને જેઓ વિદ્યાર્થી અવસ્થાની ઉમ્મર વટાવી ગયાં હોય એવાં માટી ઉम्भरनां स्त्रीपुरुषे। भाटे प्रौढ शिक्षणुनी येाजनाये। रक् अरी. उत्तर भुनियाही અને મહાવિદ્યાલયમાં પણ विद्यार्थी કમાતા જાય અને ભણતા જાય, એ સૂત્ર રાખ્યું, એટલે વિદ્યાર્થા ગમે તેટલાં વર્ષ ભાગે તા પણ તેના માળાપ ઉપર કે સમાજ ઉપર તેના ગુજરાનના બાજો ન પડે. એ જ પ્રમાણે પ્રૉહશિક્ષણ પણ પાતાની આજવિકા માટે प्रौढ के धंधा करता होय तेनी आसपास खेवी रीते गूंथवानुं छे કે તે પાતાનું જીવન સારી રીતે ગાળતાં શીખે, એટલું જ નહીં. પણ પાતે જે ધંધા કરતા હોય તેમાં પાતાની કુશળતાથી વધારે અને ધ'ધામાં શક્ય તે સુધારા કરી પાતાનું ઉત્પાદન તે વધારી શકે.

પછી સાતથી ચૌદ કે પંદર વર્ષની ઉંમરના ભાળકા માટેની સુનિયાદી શાળામાં કરોા ઉદ્યોગ રાખવા, જેની મારફત બધી કેળવણી

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

48

સારી રીતે આપી શકાય, એ વિચારવાનું આવ્યું. આમ તા આપણા દેશના મૂળ ઉદ્યોગ ખેતી ગણાય, પણ ખેતીની બધી ફિયાઓ એવડી ઉં મરનાં બાળકા કરી શકે નહીં. ખેતીમાં બારે મહિના એક સરખું કામ પણ મળી શકે નહીં. કામના વખત કદરતની સાનુકળતા ઉપર આધાર રાખે. આ બધું વિચારતાં અનિયાદી શાળાનાં બાળકા માટે ખેતીના ઉદ્યોગ રાખવામાં સગવડ જણાઈ નહીં. વળી એ ઉદ્યોગ એવા હોવા જોઈએ के तेमांथी જે પેદા થાય, તેની જરૂરિયાત સાર્વિક હાય. આવા ખધા વિચાર કરીને ખુનિયાદી શાળામાં ખાદીના ઉદ્યોગ રાખવાનું યાગ્ય માન્યું. એ ઉદ્યોગ એવા છે કે એની ક્રિયાઓ જ્યારે કरवी होय त्यारे કरी शहाय, अने लयारे छाडी हेवी होय त्यारे छाडी શકાય. એમાં પણ કપાસ ઉગાડવાની ખેતી તા અનિયાદી શાળામાં કરવાની આવે જ છે. કપાસ ઉગાડવાથી માંડીને કપડું વણાય ત્યાં સુધીની ખધી ક્રિયાઓ ચૌદ પંદર વર્ષની ઉંમરનાં ખાળકા કરી શકે. વળી ખેતી જેમ મૂળ ઉદ્યોગ છે તેમ કપડાં તૈયાર કરવાં એ પણ એટલા જ મહત્ત્વના મૂળ ઉદ્યાગ છે. કપડાંની જરૂરિયાતને કેટલાક ખારાકની જરૂરિયાતથી ખીજો નંખર આપે છે. પણ સભ્ય સમાજમાં કપડાંની જરૂરિયાતના पहेंदी नं भर आपवाने ६२५त नथी. विनाभाक्ये એક સ્થળ કહ્યું છે કે તમે સમાજમાં ભૂખે પેટે જાએ। તા કશી હરકત ન આવે, પણ કપડાં પહેર્યા વિના તમે સમાજમાં જઈ શકા નહીં.

ખાદીના ઉદ્યોગમાં કપાસ ઉગાડવાથી કપડું વસુતાં સુધીમાં નાની માટી એટલી ક્રિયાઓ આવે છે કે સાતથી પંદર વર્ષ સુધીનાં બાળકાને તેમની ઉંમર પ્રમાણે જુદાં જુદાં કામા આપવાની સગવડ મળી રહે. વળી એની મારકત ગણિત, ઇતિહાસ, ભ્રુગાળ, હવામાન, યંત્રશાસ્ત્ર એવા ઘણા વિષયા સહેલાઇથી શીખવી શકાય એમ છે, એટલે ખુનિયાદી શાળામાં ખાદી અથવા વસ્ત્રવિદ્યાને મૂળ ઉદ્યોગ રાખવા એ બધી રીતે અનુકૂળ છે.

ઉત્તર ખુનિયાદીમાં ખેતીની સાથે ખીજા ઉદ્યોગા જેવા કે

### Gandhi Heritage Portal

હ. નઈ તાલીમ ાર્ગેક્ટ્રે

44

સુથારી, લુહારી, કુંભારકામ, ચર્મ-ઉદ્યોગ, ધાણીકામ, કાગળ ખના-વવાના ઉદ્યોગ, મુદ્રણ-ઉદ્યોગ, એ રાખી શકાય. દરેક ઉત્તર ભુનિયાદી શાળામાં આ બધા ઉદ્યોગા રાખવાનું અનુકૂળ ન આવે, પણ અનુ-કૂળતા પ્રમાણે જીદી જીદી ઉત્તર ભુનિયાદી શાળાઓમાં એમાંના એક કે બે ઉદ્યોગા રાખી શકાય.

ગાંધીજીતી આ યાજનાને આપણા દેશમાં ખધા કેળવણીકારાએ તથા જુદી જુદી પ્રાંતીય સરકારાનાં કેળવણી ખાતાંઓએ સંપૂર્ણ પણ વધાવી લીધી છે, એમ ન કહી શકાય. ઉદ્યોગ મારકતે કેળવણી આપવાના સિદ્ધાંત માટે ભાગે સ્વીકારવામાં આવેલા છે, કારણ પશ્ચિમમાં પણ વાંચવા લખવા મારફત કેળવણી આપવાને ખદલે विविध अवृत्तिओ। दारा डेणवणी आपवानी पद्धतिने उत्तम गणवामां આવેલી છે. પરંતુ ગાંધીજીએ તા કાઈ પણ ઉત્પાદક ઉદ્યોગને કેળ-વણીનું વાહન ગણ્યું છે અને સ્વાવલ અનને પાતાની યાજનાની તેજાળી કસોટી કહી છે. ધણા કેળવણીકારાને આ વસ્તુ રુચતી નથી. કેળવણી केवी संस्कारपाषक प्रवृत्तिने उत्पादक उद्योग साथै कोउवी अने तेમાંથી કમાણી કરવી એ જ તેમને ખજાર વૃત્તિ જેવું લાગે છે. વળી કેળવણીને અર્થ સાથે જોડવાથી શિક્ષકા ખાળકા પાસે વધારે પડતું કામ કરાવશે અને એ રીતે આ કેળવણીમાં બાળકાનું શાવણ થશે, એવી પણ બીતિ તેમને લાગે છે. શાષણના પ્રશ્ન ખાજુએ રાખતાં પણ કેટલાક કેળવણીકારાને લાગ્યું કે શાળાનું સ્વાવલ બન શકય નથી, કારણ ભાળકાના કામમાં ઉત્પાદન કરતાં ભગાડ વધારે થવાના. વળી તેમણે ઉત્પન્ન કરેલી ખાદી સારી અને પ્રમાણયાગ્ય ન હાય, એટલે એને વેચવામાં મુશ્કેલી આવે. ગાંધીજીની યાજનામાં કેળવણીનાં ખીજા के तत्त्वा छे ते तेमणे स्वीधार्थां. हाभवा तरीके व्यक्तिगत तेमक સામુદાયિક સફાઇ ને લગતી પ્રવૃત્તિ કરવી; રાષ્ટ્રિય, ધાર્મિક, ઋતુઓના, એવા ઉત્સવા ઊજવવા; જેમાંથી મનારંજનની સાથે કેળવણી મળવાની શકચતા હોય એવા પ્રસંગાને ખાળકાના નાટ્યપ્રયાગામાં ઉતારવા:

### Gandhi Heritage Portal

### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

44

શાળાને લગતાં સધળાં કામકાજની વ્યવસ્થા ખાળકાને સોંપી તેમને સ્વરાજની તાલીમ આપવી: બાળકા પાસે હસ્તલિખિત પત્રા ચલાવવાં वगेरै. आ अधी प्रवृत्तिको। आणहानी हेणवानी भहत्त्वनां अने ઉપયોગી અંગા છે અને એના સ્વીકાર થવાથી શાળાઓમાં આવશ્યક સધારા જરૂર થયા છે. આની સાથે થાડા વખત બાળકાએ ઉત્પાદક ઉદ્યોગમાં આપવા. એ પણ તેમણે સ્વીકાર્યું. પણ બાળકા પાસે ઉત્પાદક ઉદ્યોગ તેઓ સારી રીતે કરાવી શક્યા નહીં. કારણ શિક્ષકાને ખીજી પ્રવૃત્તિઓમાં જેટલા રસ હતા તેટલા ઉત્પાદક ઉદ્યોગમાં નહાતા. વળી શિક્ષકાને ઉદ્યોગ સારી રીતે આવડતા પણ નહોતા, એટલે ઉદ્યોગ મારફત શાળાને રવાવલ'બી બનાવવાના વિચાર તેમને મુશ્કેલ જ્યાયા; એટલું જ નહીં, પણ ભુનિયાદી શાળાઓનું ખર્ચ ઓછું થવાને બદલે ઉદ્યોગ તથા અન્ય પ્રવૃત્તિએ। શાળાઓમાં દાખલ કરવામાં આવી, તેને લીધે જૂની પદ્ધતિની શાળાએ કરતાં ઊલડું વધ્યું. ઉદ્યોગ કુશળતાપૂર્વક નહીં ચલાવી શકવાથી તેમાં ખગાડ થવા માંક્યો. એવી પણ ટીકાએ થવા લાગી કે આ તા લાકાના પૈસાના દુવ્ય થાય છે અને બાળકાની સાહિત્યિક અથવા સાક્ષરી કેળવણીનું ધારણ शितरतं ज्यय छे.

આમાં અત્યારના શિક્ષકાની કેટલીક ઊણેપા, એ પણ એક પ્રધાન કારણ હતું. આજના શિક્ષકામાં વ્યવસ્થિતતાની, ચાકસાઇની, નિયમિતતાની, સ્વચ્છતાની, એવી બધી ટેવાની બાબતામાં બહુ ઊણેપા જોવામાં આવે છે. જીવનને લગતી સાધારણ બાબતામાં જેમના વિચારા ઘડાયેલા ન હાય એવા માણસા પણ શિક્ષકા થઈ શકે છે. જે કાઈ હાશિયાર અને ઉત્સાહી હાય તે શિક્ષકના ધંધામાં આવતા જનથી. જેઓ આવે છે તેઓ આ નાકરીમાં પેટ પૂરતું અમને મળતું નથી એવી કરિયાદ કર્યા કરે છે. આ શિક્ષકાને ઉદ્યોગની તાલીમ આપવામાં આવે તા તેઓ તાલીમ લેવા જવા તથા જાય તા ચિત્ત દઈને તાલીમ લેવા રાજી હોતા નથી. આવે મોટા પ્રયોગ જેમાંથી

### Gandhi Heritage Portal

હ. નઈ તાલીમ ૫૭

અહિંસક સમાજરચનાની અથવા સર્વોદયની આશા રાખવામાં આવે છે, તે અસંતુષ્ટ, પાતાના ધંધામાં પૂરતા રસ વિનાના અને નિરૃત્સાહી શિક્ષકા મારફત થઈ શકે નહીં.

ભિનઅનુભવી નવજવાન શિક્ષકાના હાથમાં ભવિષ્યની ઊગતી પેઢીને સેાંપવાનું હિતાવહ નજ ગણાય. તેના ઉપાય વિનાખાજ એ સ્થવે છે કે ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી નિવૃત્ત થઈને વાનપ્રસ્થ થયેલા શિક્ષકાના હાથમાં કેળવણી સાંપવી. વાનપ્રસ્થ શિક્ષકાને સંસાર વ્યવહારના તથા ઉદ્યોગધંધાના પાકા અનુભવ હાય એટલે કેળવણીની દૃષ્ટિએ તેઓ સારું કામ કરી શકે. વાનપ્રસ્થ થયેલા એટલે ધરડા દૂંદ, જેમની શક્તિઓ ક્ષીણ થઈ ગઈ હાય એવા નહીં. સામાન્ય રીતે પાતાની શક્તિઓ પૂરી ખીલેલી હાય અને પાતે સમાજસેવાનાં કામ કરવાને ખરાખર શક્તિ ધરાવતા હાય તે વખતે માણસે વાનપ્રસ્થ થવું જોઇએ. વિનાખાજની આ સ્થના વધાવી લેવા જેવી છે.

ખીજી મુશ્કેલી આપણા અભ્યાસક્રમની છે. કેળવણી ખાતાના અમલદારાના મનમાં એ ચિંતા રહ્યા જ કરે છે કે, અક્ષરત્રાનના વિષયો, જેને તેઓ બૌદ્ધિક વિષયો કહે છે, તેની માહિતીનું ધારણ જરાપણ ઊતરવું જોઈએ નહીં. જૂની હખની વાચન લેખન મારફત મળી શકે એવી અને જેને માટે ગાખણના પણ આશ્રય લેવા પડે એવી માહિતીની અપેક્ષા અભ્યાસક્રમામાં અને પરીક્ષાઓમાં રાખવામાં આવે છે. હવે ઉદ્યોગમાં જેટલા વખત જાય તેટલા વખત પેલા વિષયોમાંથી ઓછા થાય એ વસ્તુ આપણે સ્વીકારવી જોઇએ. ઉદ્યોગા મારફત વિષયો શીખવવાથી તે તે વિષયનું જ્ઞાન વધારે સંગીન થાય એ વાત ખરી, પણ જૂની હખ પ્રમાણે વિષયોના માટે લાગે ગાખણયા જ્ઞાનની અપેક્ષા રાખવામાં આવે, તા એ ફળીભૂત થાય નહીં. એટલે ઉદ્યોગ મારફત શિક્ષણ આપવું હાય તા આપણા અભ્યાસક્રમામાં ધરમૂળના ફેરફારા કરવા જોઈએ અને પરીક્ષાનું સ્વરૂપ પણ મૂળમાંથી બદલવું જોઈએ.

### Gandhi Heritage Portal

46

નઈ તાલીમ કેવી રીતે અમલમાં મૂકવી એના વિચાર આપણે સ્વાવલં બી અને સ્વયં સંપૂર્ણ ગામડાંની દૃષ્ટિએ કરવા જોઇએ. નઇ તાલીમ સારી રીતે અમલમાં મુકાય તા આપણાં ગામડાંને સ્વાવલં બી અને સ્વયં સંપૂર્ણ બનાવવાનું સહેલું પડે. એક રીતે જોઇએ તા નઈ તાલીમ અને નવી ઢળનાં સ્વયં સંપૂર્ણ ગામડાં એ એ પરસ્પરાલં બી વસ્તુઓ છે. નઈ તાલીમ એ માન્ટેસરી પહિત અથવા ડાઢરન પ્લૅન જેવી શિક્ષણની એક નવી રીત અથવા પહિત નથી, પણ એક જવનદર્શન છે. સર્વોદયનાં સઘળાં અંગા પરસ્પર એવાં સંલગ્ન છે કે એક વિના બીજાું વિકલ રહી જાય. ખેતી, ખાદી, ગ્રામઉદ્યોગ, આરોગ્યસંરક્ષણ, સાદાઈ, જાતમહેનત અથવા શ્રમનિષ્ઠા, સત્ય અને અહિંસા એ બધાં એક બીજાનાં પૂરક અને પાયક છે. એ બધું મળીને જવનનું એક સમગ્ર દર્શન થાય છે. એટલે બધાંના સમગ્ર દૃષ્ટિએ જ વિચાર કરવા જોઈએ.

સવેદિયમાં કેળવણીને આપણે સરકારી અંકુશા અને સરકારી નિયમનથી સ્વતંત્ર રાખવી જોઈએ. સવેદિયમાં રાજ્યતંત્ર એાછામાં એાછું હશે. જેમ ઇન્સાકને આપણે રાજ્યથી સ્વતંત્ર રાખવાના વિચાર રાખ્યા છે, તે જ પ્રમાણે તમામ કેળવણીને પણ રાજ્યથી સ્વતંત્ર રાખવાના સિહાંત આવશ્યક છે.

પૂર્વ ખુનિયાદી અને ખુનિયાદી શિક્ષણ આપવાની જવાયદારી ગ્રામપંચાયતને માથે હોય. ઉત્તર ખુનિયાદી શિક્ષણની જવાયદારી જિલ્લાપંચાયતને માથે હોય અને મહાવિદ્યાલયાની જવાયદારી એ માટે રચવામાં આવેલાં ખાસ વિદ્વન્મંડળાને માથે હોય. આ વિદ્વન્મંડળા પૂર્વ ખુનિયાદી, ખુનિયાદી તથા ઉત્તર ખુનિયાદી શિક્ષણના સંબંધમાં માર્ગ દર્શનરૂપે પાતાની સૂચનાઓ પણ આપે, શાળાઓને ઉપયોગી થઈ શકે એવાં પુસ્તકા રચે અને નમૂનારૂપ અભ્યાસક્રમા પણ ઘડે.

### Gandhi Heritage Portal

e. નઈ તાલીમ

YE

ખુનિયાદી શાળામાં શિક્ષક દરરાજ એકાદ કલાક સાક્ષરી વિષયોને આપે અને બાકીના વખત વિદ્યાર્થીઓ સાથે ઉત્પાદક ઉદ્યોગ કરે. એવા ઉદ્યોગ કરતાં કરતાં પાતાના વિદ્યાર્થીઓને શિક્ષકા જરૂરી ત્રાન આપતા રહે. તેઓ સવારની તથા સાંજની પ્રાર્થના પણ કરાવે, અને પ્રાર્થનાની સાથે થાડા વખત કંઇક પ્રવચન કરી, નવું નવું ત્રાન આપતા રહે. પાતાના ઉદ્યોગમાંથી શિક્ષકા કાંઇક કમાણી કરે, અને તેમના કુટું બનિવાંહ માટે જે ખૂટે તે તેમને ગ્રામપંચાયત તરફથી મળે.

ખુનિયાદી શાળા એ ગામની સ્વ<sup>2</sup>છતા, આરાગ્ય તથા સંસ્કારનું કેન્દ્ર હાય. ગામને સ્વચ્છ રાખવાની જવાળદારી છુનિયાદી શાળાને માથે હાય. શિક્ષકાની સાથે અને એમની દેખરેખ નીચે વિદ્યાર્થીઓ સ્વચ્છતાનું કામ કરે. તેથી એમને ખહુ મહત્ત્વની અને જીવનને માટે ઉપયોગી કેળવણી મળે. ગામના આરોગ્યની જવા મદારી પણ શિક્ષકાને માથે હાય. પાણી, માટી, શુદ્ધ હવા તથા સૂર્યના તડકાના ઉપચારા विशे तेओ। क्षेडिंगे सामान्य ज्ञान आपे तथा हर्हीने अपयारे। शी रीते કरवा की विशे समक आपे तथा अपयार करवामां सहह पश કરે. વળી ગામમાં મળી આવતી વનસ્પતિના સાદા ઉપચાર તથા કેટલીક નિર્દોષ દવાએ પણ શિક્ષકા તરફથી આપવામાં આવે. તે માટે જિલ્લાપંચાયત તરફથી ચાલતી ઇસ્પિતાલમાં શિક્ષકાને ખાસ તાલીમ આપવામાં આવે. વિવિધ પ્રકારના તહેવારાની ઉજવણી શાળા તરફથી થાય. તેને અંગે વ્યાખ્યાના, રમતાની હરીકાઇ, વ્યાયામના પ્રયોગા, ભજનકીર્તાના તથા નાટ્યપ્રયોગાના કાર્યક્રમ શાળા તરફથી યોજવામાં આવે અને તેમાં આખા ગામને નાતરવામાં આવે, એ રીતે શાળા એ ગામનું સંસ્કારકેન્દ્ર ખતે.

ઉત્તર ખુનિયાદી શાળા આખા પરગણામાં અથવા કુદરતી પ્રાદે-શિક વિભાગ, જેવા કે દસકાસી, ચરાતર, વાગડ, ભાલ વગેરે, તેમાં ઓછામાં એાછી એક હોય; તેમાં મૂળ ઉદ્યોગ ખેતી હોય. એ શાળાને

# Gandhi Heritage Portal

30

### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

અંગે વિદ્યાર્થીઓની સંખ્યાના પ્રમાણમાં પૂરતી જમીન હોય અને તેમાં એ પ્રદેશને લગતી ખેતીના જુદા જુદા પ્રયોગા થાય. ટ્રંકમાં, ઉત્તર ભુનિયાદી શાળાની ખેતી તે તે પ્રદેશને માટે માર્ગદર્શક થાય એવી હોય. તેની સાથે ખેતીને મદદગાર એવા ખીજ ગ્રામઉદ્યોગા અને ગૃહઉદ્યોગા પણ ચાલે. ઉત્તર ભુનિયાદી શાળા સ્વયં સંપૂર્ણ એવા આદર્શ ગામના નમૂના નાના પ્રમાણમાં રજા કરે.

દરેક જિલ્લા માટે જુદા જુદા વિષયોનું એક એક મહાવિદ્યાલય હોય. તેની વિગતોના વિચાર આપણે અહીં નહીં કરીએ, કારણ ઉત્તર સુનિયાદી શાળાઓ કેવું સ્વરૂપ લે છે અને કેવી કામગીરી ખજાવે છે તે જોયા પછી મહાવિદ્યાલયના વિચાર કરી શકાય. આમાં એક સિહાંત તા રહે જ કે મહાવિદ્યાલયોમાં ભણતા વિદ્યાર્થીઓ પણ પાતાના ખર્ચની બાખતમાં સ્વાવલંબી હોય. આવાં મહાવિદ્યાલયોને સાંકળનારી દરેક ભાષાવાર પ્રાંત દીઠ એક અથવા વધુ વિદ્યાપીઠ હોય. અત્યારે આપણે એને પ્રામવિદ્યાપીઠ ભલે કહીએ, પણ તેમાં શહેરના પણ સમાસ થઇ શકે. અત્યારે ગામડાં અને શહેરોના સંબંધ જેવા સ્વાલાવિક હોવા જોઈએ એવા નથી. પણ ગામડાં સ્વયંસ પૂર્ણ અને સ્વાવલંબી બનતાં જ શહેરા સાથેના તેના સંબંધ સુધરી જશે અને અનેના હિતસંબંધા વિરોધી ન રહેતાં એકબીજના પૂરક બનશે.

કેળવણીની આવો યોજના કરવામાં આવે તો જ કેળવણી સાર્વત્રિક અને સમાજને ઉપકારક થઈ શકે. જિલ્લાપંચાયતા તથા પ્રાંતિક સરકારા પાતાના પ્રદેશમાં ચાલતી શિક્ષણસંસ્થાઓને આર્થિક મદદ આપે. પણ એ મદદ ખિનશરતી હોય. મદદને કારણે શિક્ષણ-સંસ્થાઓ ઉપર કાઈ જાતના તેમના અંકુશા ન હોય.

એ ભાગ્યેજ કહેવાની જરૂર છે કે નઈ તાલીમમાં બાળકા અને યુવાનાની માફક બાળાઓ અને યુવિતઓની કેળવણીની પણ પૂરેપૂરી વ્યવસ્થા હોય. બાર કે તેર વર્ષની ઉંમર સુધી બાળકા અને બાળાઓની

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વીદય સમાજની ઝાંખી ૧૦. ગામસફાઈ

42

किणविश्वी साथ यांसे क्षेमां इशा वांधा न क्यांचे, पण त्यार पणी जन्तेनी केणविश्वी क्षेसण राभवामां क्यांचे क्षे धंन्छवा केवं छे, इरण् जारतेर वर्षानी असरे छाइरीक्षानी शरीररयनामां हैरहार थवानी शरूक्षात थाय छे. ते वभते तेमने क्षे विषयनुं ज्ञान क्यापवं कोईक्षे, तथा तेमनी इाणळपूर्व इ सं लाण राभवी कोईक्षे. वणी माटा लागनी युवितक्षा याज्य वये गृहिण्डी अनवानी क्षेटले क्षेमनुं डार्थ क्षेत्र पण् पुरुषाथी क्षेत्रण पाडवानुं. तेनी क्षेणविश्वी पण्ड क्षेमने क्यापवी कोईक्षे. छतां क्षेष्ठी युवितने युवानानी साथे लाणवं होय क्षेयवा क्षेष्ठी युवितको साथे लाणवं होय तेमना अपर इशा प्रति विश्वानने युवितको नहीं.



### ૧૦: ગ્રામસફાઈ

આપણા લાકા અંગત અથવા વ્યક્તિગત સફાઇમાં કાંઇક ઠીક હોય છે, પરંતુ સામૂહિક અથવા સાર્વજિનિક સફાઇમાં આપણે બહુ પછાત કહેવાઈએ. તેને લીધે આપણાં ગામડાં ગંદકીનાં ધામ જેવાં થઈ પદ્માં છે. ગ્રામપ્રદેશમાં આપણે કરતા હોઈએ અને મનુષ્યના મળની વાસ આવે એટલે નક્કી જાણવું કે નજીકમાં ગામડું છે. ગામમાં પેસતાં ઉકરડાનાં દર્શન ન થાય એવું પણ લાગ્યેજ અને છે. ગામના રસ્તા ઉપર ઝાડુ લાગ્યેજ કરે છે. ગામના પાદરને આપણે ખુલ્લામાં શૌચ જઈને જઇને ગંદું કરી મૂકીએ છીએ. ગામની પાસે નદી કે તળાવ હોય તો તેને કાંઠે જ જાજરૂ જઈને આપણે એને અગાડી મૂકીએ છીએ. આપણાં ગામડાંને આકર્ષક અને રહેવાલાયક અનાવવાં હોય તો ગ્રામસફાઈ ઉપર આપણે ખૂબ જ ધ્યાન આપવું પડશે. ગામની ખુનિયાદી શાળાના વિદ્યાર્થીએ! અને શિક્ષકા ગ્રામસફાઈનું કામ ઉપાડી લે તો તેમને પણ સારી તાલીમ મળે અને ગામ પણ સારૂ રહે.

# Gandhi Heritage Portal

有限

ગામની શેરીઓમાં દરરાજ ઝાકુ મારલું જોઇએ અને થધા કચરા એક ખાડામાં નાંખવા જોઈએ. એમાં પથરા, નિળયાંના કટકા, કાચના કટકા તથા લોહાના કટકા ન આવે એની ખાસ કાળજી રાખવી જોઈએ. એ વરતુઓનું ખાતર બની શકતું નથી એટલે એને વીણી કાઢી એક જીદા ખાડામાં દાટી દેવી જોઈએ. અથવા તેના બીજો કશા ઉપયાગ થઈ શકે એમ હાય તા કરવા જોઈએ. અથવા તેના બીજો કશા ઉપયાગ થઈ શકે એમ હાય તા કરવા જોઈએ. બાકીની વસ્તુએ ખાડામાં નાંખી તે ઉપર માટી નાખી અને પાણી છાંટી તેને સહવવામાં આવે તા તેનું સારું ખાતર બને છે. ઉપરાંત શેરીમાં અમુક અમુક અંતર માટીનાં કૂંડાં રાખવાં જોઈએ, જેમાં લોકા પાતાના ઘરના કડાકચરા નાંખે. આ કૂંડાં પણ દરરાજ સાફ થવાં જોઈએ. લોકાને એવી ટેવ પાડવી જોઈએ કે પાતાના ઘરના એ દેવાડ તેઓ ખાતર માટેના ખાડામાં નાંખી આવે.

આ બધું કરવું પ્રમાણમાં સહેલું છે, પણ મુખ્ય પ્રશ્ન તો ગામની ચારે બાજુ લોકા જજરૂ જઈ ગામનાં પાદર બગાડે છે તે સુધારવાનો છે. તે માટે ગામની ચારે બાજુ લાંબી ખાઈઓ ખાદી તેના ઉપર કરતાં જજરૂ મૂક્ય દેવાં એ ઉત્તમ ઉપાય છે. આ જજરૂની સંખ્યા ગામની વસ્તીના પ્રમાણમાં હોય. સુરત જિલ્લાનાં ગામડાંમાં તો કરતાં જજરૂ રાખવાનું બહુ સહેલું છે, કારણ ત્યાં દરેક ધરની પાછળ માટા વાડા હોય છે, એટલે દરેક ધરવાળા પોતાના વાડામાં જ આવું જજરૂ રાખી શકે. જજરૂ માટે જે લાંબી ખાઈ ખાદી હોય તેમાંથી નીકળેલી માટીના પાસે ઢગલા કરી રાખ્યા હોય તા જજરૂ વાપર્યા પછી એ માટી વડે મળને ઢાંક્ય દઈ શકાય. પણ બધા જિલ્લાઓમાં ધરની પાછળ વાડાઓ રાખવાના રિવાજ હોતા નથી, ત્યાં તા પાદરે જ લાંબી ખાઈઓ ખાદી તેના ઉપર જજરૂ મૂકવામાં આવે. એક ખાઇ પૂરી થાય એટલે તેની નજીક બીજી ખાઈ ખાદી તેના ઉપર પેલાં જ્જરૂ ગાઠવી દેવાં જોઇએ. આ ખાઈએા અઢી કે ત્રણ ફૂટથી ઊંડી ન રાખવી. ખાઈ ભરાઈ જાય ત્યારે તેને બરાબર સરખી કરી તે ઉપર

# Gandhi Heritage Portal

#### ૧૦. ચામસફાઈ

43

થાડી માટી નાંખી ઢાંકી દેવી જોઈએ. ત્રણેક મહિનામાં અંદર પડેલાં મળ અને મૂતરનું સુંદર ખાતર થઈ જશે. આવા ખાતરને સાનખાત કહે છે, કારણ એ ખાતર બહુ કીમતી હાય છે અને જમીનનું ઉપભઉપણું ધણું વધારે છે. ત્રણેક મહિના પછી ખાઈમાંથી ખાતર કાઢી લેવામાં આવે. ત્યાર પછી એ ખાઇના કરી ઉપયોગ કરી શકાય. ચામાસામાં ખાઇની ઉપર વરસાદ ન પડે તે માટે ઉપર છાપર રાખવં જોઈએ तथा ખાજુએથી વરસાદનું પાણી અંદર ન ભરાઈ જાય, તે માટે ખાઇની આજુ બાજુ માટીની નાની પાળ રાખવી જોઇએ. અત્યારના ભાવ પ્રમાણે એક માણસના મળમૂત્રના ખાતરના એાછામાં ઓછા દર વર્ષે ત્રણથી ચાર રૂપિયા ઊપજે. ખાઈમાં ખાતરના થાડા કસ સ્પાસ-પાસની જમીનમાં જવાના સંભવ છે. એટલા માટે વધારે સારું એ છે કે એ ખાઇ ને ચારે ખાજુ ઇંટ ચુનાથી ચણી લઇ અંદર પ્લાસ્ટર કરેલું હાય. આવી ખાઈઓ ધર્ણા વર્ષ સુધી ચાલે. આ બધું પંચાયત તરફથી કરાવવામાં આવે અને ખાતરની આવક પણ પંચાયત લે. આ ઉપરાંત ગામમાં લાેકા ગમે ત્યાં પેશાળ કરવા ખેસે નહીં એટલા માટે અમુક અમુક અંતરે મુતરડી રાખવામાં આવે. એ મુતરડીઓ हरराज ओं हे भे वार साई हरवामां आवे. ओ अधुं भूतर भातरना ખાડામાં જ નાંખવામાં આવે. ગાંમની શાળા તરફથી દરરાજ સાંજે જાજરૂના તેમજ ખાતરના ખાડા તપાસવામાં આવે અને કાઇ જગ્યાએ કશું ઉધાડું રહી ગયું હોય તા તેના ઉપર માટી નાંખવામાં આવે.

બીજો પ્રશ્ન ગામના કૂવા તથા તળાવની સફાઇના છે. કૂવા પાકા બાંધેલા હોવા જોઈએ. આજે આવા પાકા બાંધેલા કૂવાની આસપાસં પણ ઢાળાયેલા પાણીના જમાવ થઈ ત્યાં ભારે કીચડ થાય છે. એ કીચડ સડે છે. એ અટકાવવા કૂવાની આસપાસ પાળ બાંધી, પાકી નીક મારફત એ પાણી થાડે દૂર પહેાંચાડવું જોઈએ. ત્યાં થાડી જમીન અલગ રાખી ઢાળેલા પાણીના પ્રમાણમાં કેળ,

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

88

અળવીનાં પાતરાં, પપૈયાં એવું વાવવું જોઈએ. હાર આ વસ્તુઓને નુકસાન ન કરે એટલા માટે એની આસપાસ ચારની વાડ રાખવી જોઈએ. અંદર પેસવા માટે એક નાના ઝાંપા હાય. આની સંભાળ રાખવાની જવાખદારી ખુનિયાદી શાળાને માથે હાય અને તેની જે આવક થાય તે ખુનિયાદી શાળાને મળે. આવી વ્યવસ્થા ગામની વચ્ચે કૂવા હાય ત્યાં કરવી મુશ્કેલ છે, પણ પાદરે કૂવા હાય ત્યાં સહેલાઇથી આવી વ્યવસ્થા થઈ શકે. ગામ વચ્ચે કૂવા રાખવા એ સ્વચ્છતાની દૃષ્ટિએ યાગ્ય નથી.

તળાવની પાળે અત્યારે તેં લોકા જજરૂ જય છે. વરસાદ આવે ત્યારે એ બધા મળ તળાવમાં જય અને એ જ તળાવમાં લોકા નહાય છે, ધુએ છે. કેટલીક વખતે દાર તળાવે પાણી પીવા આવે તે પણ અંદર પડે છે. એના ઉપાય એ છે કે તળાવની પાળે જજરૂ ન જવું. ઉપર સૂચવ્યું છે તે પ્રમાણે ખાડા જજરૂની વ્યવસ્થા કરવાથી એ ગંદકી તા અટકશે, પણ દારને માટે પાણી પીવા સારુ માણસને માટે નાહવા ધાવાની જગ્યા કરતાં ખીજ જગ્યા રાખવી જોઈએ. ગામ પાસે નદી હાય તા ત્યાં પણ આવી વ્યવસ્થા રાખવી જોઈએ.

ઉપર આપણે કહી ગયા કે આપણા દેશના લોકા અંગત સ્વચ્છતાની બાબતમાં કાંઈક વિશેષ કાળજવાળા છે; પણ નાહવાની બાબતમાં આપણી રીત બહુ ખામીવાળી છે. ગામડામાં ઘણાં માણસોને કમરની આસપાસ તથા પગના વળામાં દરાજ થયેલી હોય છે. એ લોકા નહાય છે ખરા, પણ કપડું પહેરીને નહાતા હોવાથી એ ભાગા બરાબર સાફ કરતા નથી. આખા દિવસ કામ કરે ત્યારે ખાસ કરીને એ ભાગામાં પસીના તથા મેલ જમા થાય છે અને તેને લીધે દરાજ થઈ આવે છે. નમ નાહવાની રીત ઉત્તમ છે. તે માટે બંધ એારડીની વ્યવસ્થા જોઈએ. પાતાના ઘરમાં આવી નાહવાની એારડીની વ્યવસ્થા હોય તા ઉત્તમ, નહીં તા ગામના કૂવા પાસે એ કૂવે આવતી વસ્તીના પ્રમાણમાં નાહવાની એારડીઓની વ્યવસ્થા રાખવી જોઈએ, જેમાં

# Gandhi Heritage Portal

૧૧. આરોગ્ય ક્ષ

આખું હિલ ચાળાને નાહી શકાય. દરેક કૂવા ઉપર ધાવાની વ્યવસ્થા પણ હોવી જોઈએ. કૂવાની પાળ ઉપર કપડાં ધાવાની રીત ગંદી ગણાય, કારણ એવા છાંટા કૂવામાં પડે. એ માટે કૂવાથી થાડે દૂર ધાવા માટે પાડી ભાંધેલી વ્યવસ્થા કરવી જોઈએ. એનું પાણી પણ કૂવાની પાસે છૂટી જમીન રાખીને કેળ વગેરેનું વાવેતર કરવાનું મૂચવ્યું છે તેમાં જાય.

ભિહારમાં ચાંડિલ મુકામે ભરાયેલા સર્વોદય સંમેલનમાં ભાઈ કૃષ્ણદાસ શાહે સફાઈ વિશે ટૂંકી નોંધ હિન્દીમાં લખી છે તે બહુ ઉપયોગી હાેઈ તેના અનુવાદ કરી પરિશિષ્ટ क તરીકે આ પુસ્તકની સાથે આપી છે તે તરફ વાચકાનું અમે ધ્યાન ખેંચીએ છીએ.



### ૧૧: આરોગ્ય

આપણાં ગામડાંમાં લોકાની આરાગ્ય સંબંધી સ્થિત એટલી દયાજનક છે કે તે વિશે સ્વતંત્ર પ્રકરણ લખવાની જરૂર છે. લોકાનું આરાગ્ય ખરાષ્ય હોવાનું મૂળ કારણ પૌષ્ટિક ખારાકના અભાવ, પીવાના સ્વચ્છ પાણીની મુશ્કેલી, તથા ચીચડ, મચ્છર વગેરેના ત્રાસ એ છે. આપણાં ગામડાંના ગરીષ્ય લોકા પૌષ્ટિક ખારાકને અભાવે કેટલાક રાગાથી પીડાય છે, જ્યારે શ્રીમંત લોકા તંદુરસ્તી માટે અયાગ્ય અને પચવામાં ભારે ખારાક ખાવાથી શરીર સારાં રાખી શકતા નથી. એકને સારા ખારાક મળવાની જરૂર છે, ત્યારે ખીજાને સારા અને આરાગ્ય-દાયી ખારાક કયા કહેવાય તેનું જ્ઞાન આપવાની જરૂર છે. માંસાહાર નહીં કરનારા લોકાને પ્રાણીજન્ય પ્રાેટીન એકલા દૂધમાંથી જ મળી શકે એમ છે. પણ પહુ થોડા ભાગના લોકાને પૂરનું દૂધ મળતું નથી. દરેક માણસને ઓછામાં એાછું આઠથી બાર અધાળ દૂધ મળતું જોઈએ. એટલું દૂધ મળવાનું તો બાજુએ રહ્યું, પણ માટાં શહેરાની આસપાસ

Bandhi Heritage Portal

99

પચીસ, ત્રીસ માઈલ સુધીનાં ગામડાંના લોકા શહેરામાં દૂધ વેચી જાય છે, એટલે તેમને છાશ પણ ખાવા મળતી નથી. વળી ગામડાંમાં લોકાને શાકભાજી પણ બહુ ઓછાં ખાવાની ટેવ હાય છે. લીલાતરી શાકભાજી એ રાગની સામે રક્ષણ આપનારી વસ્તુ; છે. તે નહીં મળવામાં એક કારણ ગરીબાઈ છે અને બીજાં કારણ, અત્રાન છે.

સવેદિયમાં આર્થિક સમાનતાને આપણે આવશ્યક ગણીએ છીએ. એ भाटे महेनत अने प्रयत्न કरवाथी लयारे आपशे आर्थिक સમાનતા સ્થાપી શકીશું ત્યારે ગરીષ્માઈનું મુખ્ય કારણ દૂર થશે. લોકોનું અજ્ઞાન દૂર કરવા तेमने सारी हेળवशी आपवानी જરૂર છે. આર્થિક સમાનતા સ્થપાય એટલે ગામડાંમાં તમામ બાળકાને તથા પ્રૌઢાને પણ કેળવણી આપવાના પ્રબંધ થઇ શકશે. ખારાકમાં મે <u>ખાખતની કેળવણી આપવાની જરૂર છે. કર્યા ખારાક આપણા શરીરને</u> માટે પૌષ્ટિક ગણાય અને તે કેટલા પ્રમાણમાં લેવા જોઈએ, તથા કયા ખારાક રાગની સામે રક્ષણ આપે છે તે માણસે જાણવું જોઈએ. માસમનાં ફળ, જેવાં કે, કેરી, જાંસુ, જામફળ, કેળાં, પપૈયાં, એ એવાં छे के रागनी सामे रक्षण आपे छे. आ अने वस्तुओ। पूरता પ્રમાણમાં લેવાની જરૂર છે. આપણા શરીરને રનાયુ વ્યાધનાર, ગરમી આપનાર, ચરંખી વધારનાર, ક્ષારા આપનાર તથા મળતે કાઢનાર દ્રવ્યાની જરૂર છે. જે ખારાકમાં આ બધાં દ્રવ્યા શરીરને જોઈએ તેટલા પ્રમાણમાં હાય તેને યુક્તાહાર (બૅલન્સ્ડ ડાયેટ) કહે છે. આપણા ખારાક-શ્રીમ તેના તેમજ ગરીય લોકાના-માટે ભાગે યુક્તાહાર નથી હાતા. લોકાને એ બાબતની કેળવણી આપી યુકતાહાર લેતાં **ક**रवानी **જ**३२ छे.

વળી આપણને સામાન્ય રીતે પેટ તણાય એટલું, એટલે વધારે પડતું ખાવાની ટેવ હોય છે. માટા ભાગના માણસા ખરાખર ચાવીને પણ ખાતા નથી. તળેલી વસ્તુઓ પણ આપણે વારંવાર ખાઈએ છીએ. તળેલી વસ્તુઓ પચવામાં ભારે થાય છે. વારંવાર આચરકૃચર

# Gandhi Heritage Portal

૧૧. આરોગ્ય ૬૭

ખાયાં કરવું એ પણ સારું નથી. દિવસમાં એ કે ત્રણ વખત જ ખાવું જોઈએ. ગાંધીજીએ તાે કેવળ મિતાહાર નહીં પણ અલ્પાહાર કરવાની સલાહ આપી છે. થાડી ભૂખ રહે અને ભાણા ઉપરથી ઊઠી જવું એ અલ્પાહાર કહેવાય. અલ્પાહાર કરવાથી શરીરમાં સ્કૃતિ સારી રહે છે.

ચા તથા કાંકી પીવાના રિવાજ આપણા દેશમાં બહુ વધી ગયા છે. એ પીણાની શરીરને કશી જરૂર નથી. વળી આપણું જે રીતે એ પીએ છીએ તે તા નુકસાનકારક જ છે. ધણાખરા લોકા ચાના અને કાંકીના તદ્દન ઉકાળા કરીને પીએ છે. ચા તથા કાંકી ઉકાળવાથી તેમાંથી પાચનશક્તિને નુકસાન કરે એવા પદાર્થ છૂટે છે. એ રિવાજ આપણું ગામડે ગામડે સુધી પહેાંચી ગયા છે. વળી તેમાં આપણું કરોડા રૂપિયા ખરખાદ કરીએ છીએ અને સાથે આપણાં શરીર પણ ખગાડીએ છીએ.

સ્વચ્છ હવા તથા સ્વચ્છ પાણીની જરૂર તા ખારાક કરતાં પણ વધારે ગણાય. કેટલાકને માઢેથી હવા લેવાની 2વ હાય છે, એ અનારાગ્ય 2વ છે. નસકારાં વડે જ હવા લેવી જોઈએ. નાકમાં કુદરતે એક જાતની ચાળણી રાખી છે, જેથી હવામાં રહેલી નકામી વસ્તુઓ અંદર જવા પામતી નથી, તેમજ હવા ગરમ થાય છે. વળી હવા હંમેશાં ચાપ્ખી લેવી જોઈએ. માથેમાઢે એાઢી સાઈ જવાની 2વ પણ અનારાગ્ય છે. માહું હંમેશાં ખુલ્લું રાખીને સતું. રહેવાની તથા સત્વાની જગ્યા ખહુ બીડ ન હોય તથા આસપાસ ગંદકી ન હોય તેવે સ્થળ રાખવી.

આજે ધણાં ગામડાંમાં સ્વચ્છ પાણી મળવું મુશ્કેલ થઈ પડ્યું છે. તેમાં ય કેટલીક કામાને ગાજ્યા વગરનું પાણી પીવાની ટેવ હોય છે. વળી ચામાસામાં ખેતરે જાય ત્યારે કેટલાક લાકા આસપાસ ખાખાચિયામાં ભરાઈ રહેલું પાણી પીએ છે. ખેતરામાં કામે જતી વખતે ઘેરથી નાની માટલી અથવા ઘડામાં ગાળેલું પાણી લઈ જવાની ટેવ પાડવી જોઇએ. ગળણું હંમેશાં સ્વચ્છ હોવું જોઈએ. જંગલના

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

અને પહાડી પ્રદેશમાં પાણી પીવાલાયક મળતું નથી. ત્યાં નદી તથા કૂવામાં જમીન ઉપર પડેલાં પાંદડાંના કહેાવાટવાળું પાણી હોય છે. એવાં પાણીને સુરત જિલ્લામાં પાલિયાં પાણી કહે છે. તેનાથી પેટ માટાં થઈ જાય છે. જંગલના પ્રદેશમાં કૂવા પાકા વ્યાંવેલા હોય એ ઈપ્ટ છે, પણ એટલું વ્યસ નથી. જયાં પાણીની સ્વચ્છતા વિશે શંકા હાય ત્યાં પાણી ખૂવ્ય ઉકાળીને તથા ત્યાર પછી ઠારીને પીવું એ સલામત ઉપાય છે.

ખુલ્લી ચાેષ્મ્મી હવા, સ્વચ્છ પાણી, યાંગ્ય ખારાક અને શક્તિ પ્રમાણે માણસ જાતમહેનત કરે એટલે તેને માંદા પડવાના ભય ખહ્ એછા છે, છતાં બિમારી થઈ આવે તા પાણી, માટી અને સૂર્યના તડકાના ઉપચાર કરવા એ ઈલ્ટ છે. બિમારી વખતે ખારાકમાં પણ યાંગ્ય ફેરફાર કરવા જોઈએ. લણાખરા રાગાનું મૂળ કારણ હાજરીમાં બગાડ એ હાય છે, એટલે જરૂરિયાત પ્રમાણે ઉપવાસ અથવા લંધન કરી હાજરીને સુધારવી એ એક મુખ્ય ઉપાય છે. ઉપવાસ વખતે પાણી પૂરતા પ્રમાણમાં લેવું જરૂરી છે. કેટલીક વાર ગરમ પાણી પીવું સારું છે.

આ ઉપરાંત ગામમાં સહેજે મળી આવતી વનસ્પતિના તથા ધરગથ્યુ સાદી દવાએાના ઉપચાર પણ કરી શકાય. વનસ્પતિ તથા દવાએા નિર્દોષ હાય તે લેવી. ઉમ્ર દવા સામાન્ય રીતે ન લેવી.

કેફી અથવા માદક પદાર્થીના ત્યાગ કરવાનું સલળા મુખ્ય ધર્મામાં સ્યવાયેલું છે. આપણા દેશમાં દારૂતાડી, ભાંગ, ગાંજને, તમાકુ અને અફીણ એટલા માદક પદાર્થી મુખ્ય ગણી શકાય. આપણા રાજ્ય- બંધારણે મદ્યનિષેધની નીતિ સ્વીકારી છે. કેટલાંક રાજ્યાએ તેના અમલ કરવાને માટે કાયદા કરેલા છે, છતાં હજી માટા માટા સરકારી અમલદારાને તથા માટા ન્યાયાધીશાને પણ દારૂ પીવાના પરવાના આપવામાં આવે છે, એ અયોગ્ય છે. માટા માણસાને એવા પરવાના આપવામાં આવે તેની સામાન્ય જનતા ઉપર સારી અસર ન જ થાય. જે વસ્તુ માણસને ભાન ભુલાવી દે એવી છે તેના ત્યાગ સમાજમાં

# Gandhi Heritage Portal

૧૧. આરોગ્ય ૧૯

માટા ગણતા માણુસા ન કરે તા સામાન્ય જનતા ગેરકાયદે અને છૂપી રીતે દારૂ ગાળે એને શું કહી શ્વકાય ? દારૂતાડી પીવાથી શરીરની તા ભરખાદી થાય જ છે. દારૂતાડી પીનારા માણસ એટલા દીવાના થાય છે કે તેનું જીવન નિરર્થક બની જ્ય છે. તેમાં પૈસાની બરખાદી ઉપરાંત નીતિની પણ બરબાદી થાય છે. કાયદા ઉપરાંત એ બાબતમાં લાકમત કેળવવાની બહુ જરૂર છે.

મદ્યપાનથી માંણસ ગાંડા જેવા થઈ જાય છે. જયારે અપ્રીણુનું વ્યસન તેને જડ, એદી અને ઊંઘણશી ખનાવે છે. તે કાંઈ કામ કરી શકતા નથી. એ વ્યસનમાં સપડાયેલા માણસા મરવાને વાંકે જીવતા હાય એવા દેખાય છે. આમ છતાં વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં અપ્રીણુને દવા તરીકે ખહુ મહત્ત્વનું સ્થાન આપવામાં આશ્યું છે. માણસે સ્વેચ્છાએ અપ્રીણુનું વ્યસન છાડી દેવું જોઈ એ, કારણ તેમાં શરીર, છુદ્ધિ અને પૈસાની ખરબાદી થાય છે. વૈદ્યક શાસ્ત્રમાં એનું સ્થાન રહેવાનું હાય તા લલે રહા. જે દલીલ અફીણુને લાગુ પડે છે તે ભાંગ તથા ગાંજાને પણ લાગુ પડે છે. ભાંગગાંજાના પ્રચાર આપણા સાધુ અથવા ખાવા લાકુ માં ઘણા છે.

તમાકુ તો ધરધરનું વ્યસન થઇ પડ્યું છે. આપણે કરોડો રૂપિયાના ધુમાડા એની પાછળ કરીએ છીએ. બીજાં વ્યસનાની ખરાભ અસર જેવી સીધી દેખાય છે તેવી તમાકુની દેખાતી નથી, પણ એનાથી દાંત અને હાજરી ધાંમે ધીમે બગડે તા છે જ. હમણાં કેટલાક દાક્તરાનું એવું માનવું છે કે તમાકુ પીનારને કેન્સરના રાગ થાય છે. તે ગમે તેમ હા, પણ એ ગંદી ટેવ તા છે જ. બીડી પીનાર માણસ મોંના ધુમાડા કાઢે છે ત્યારે પાસે નહીં પીનાર માણસ એઠા હાય તેને અકળામણ થાય છે. પીવા ઉપરાંત ખાવામાં અને સુંઘવામાં પણ તમાકુ વપરાય છે. તમાકુ ખાનારા ઘરના ખૂણામાં તથા ભીંત ઉપર યૂંકતાં શરમાતા નથી. તપખીર સુંઘનારનાં કપડાં સામાન્ય રીતે તપખીરના ડાઘવાળાં મેલાં હાય છે. તેથી આપણામાં કહેવત પડી છે



#### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

190

કે 'ખાય તેના ખૂણા, પીએ તેનું ધર, અને સુંધે તેનાં કપડાં, એ ત્રણ ખરાખર.' આ વ્યસનથી કશા ફાયદા તા નથી જ. અને આપણા જેવા ગરીખ દેશ એની પાછળ કરાડા રૂપિયા ખરખાદ કરે તે એક માતું નુકસાન છે. આ વ્યસનથી પણ દેશને ખચાવવાની જરૂર છે. તમાકની ખેતી પાછળ લાખા એકર જમીન રાકાય છે. તે પણ એક રીતે જેતાં દેશની સંપત્તિના માટા ખગાડ છે.

आपणे आराज्य सारी रीते सायववं हाय ता आपणां छवन સંયમી હાવાં જોઈએ. જભ ઉપર એટલે સ્વાદેન્દ્રિય પર સંયમ રાખીએ તા આપણે ધણા રાગાથી મુક્ત રહી શકીએ. એવા જ ખીજો સંયમ જનનેન્द्रिय अपर राभवानी ज्यार छे. ये धन्द्रिय अपर संयम नहीं રાખવાથી આપણી ઘણી શક્તિ, જેના સદુપયાંગ થઈ શકે તે આપણે ખરબાદ કરીએ છીએ. હમણાં હમણાં વળી સંતતિનિરોધની પ્રવૃત્તિએ જોર પકડવા માંડયું છે. તેની પાછળ ખ્યાલ તા એ છે કે માણસ માટે કામવાસનાના સંયમ કરવા એ અશકય વસ્તુ છે. સ્વાદેન્દ્રિયના સંયમ જેમ અત્રરા છે તેમ કામવાસનાના સંયમ અલરા છે ખરા, પણ તે અશક્ય નથી. સંતતિનિરાધની પ્રવૃત્તિથી તા કામવાસનાને છૂટા દાર મળે છે. આ પ્રવૃત્તિ એટલા માટે ચાલી છે કે આપણા हेशमां वस्ती वधारे पडती वधती ज्यय छ अने वस्ती अह वधे ते। ગરીબાઈના ઉપાય તા આપણે કરી શકીએ નહીં. અમર્યાંદ રીતે वस्ती वधे से जरूर ध्रष्ट न गणाय; पण तेने। सासे। उपाय संततिने। निरोध અથવા સંતતિનું નિયમન નથી, પણ સંયમી જીવન છે. સાધારણ रीते हरेड भाशसने पातानां डर्भनां ६० भागववां पडे छे. संतति-નિરાધ કરવાથી એક રીતે ગરીય માણસ પાતાનાં કર્મનાં સીધાં કળમાંથી ખર્ચા જાય છે; પરંતુ ખીજ રીતે જોઈએ તે। એ કળ તેને वधारे भीषण ३५मां भागववां ५९ छे, अरण संततिनिरोध अथवा સંતતિનિયમનથી માણસ વધારે સ્વચ્છંદી ખનવાના સંભવ છે. પ્રજાવૃદ્ધિ અમર્યાદ અટકાવવાના ઉત્તમ ઉપાય એ છે કે ખરાખર યુખ્ત વયે

# Gandhi Heritage Portal

#### १२. दूस्टीपणाने। सिद्धांत

50

લગ્ન કરવાં — પુરુષને માટે પચીસ અને સ્ત્રીને માટે અહાર. એથી વહેલાં લગ્ન ન કરવાં જોઈએ — અને ખતે તેટલા વહેલા — પુરુષને માટે માડામાં માડી ઉમર પિસ્તાળીસની નક્કી કરી શકાય — વાનપ્રસ્થ થવું. વળી ગૃહસ્થાશ્રમ પણ ભાગવિલાસ માટે નથી એ વસ્તુ સ્ત્રીપુરુષ ખન્તેને સમજાવવાની જરૂર છે. એની વધુ વિગતા માટે ગાંધીજનું 'નીતિનાશને માર્ગે' એ પુસ્તક વાંચવા જેવું છે.

આરાગ્ય વિશે વધારે વિગતવાર જાણવા માટે ગાંધીછનું 'આરાગ્યની ચાવી' એ પુસ્તક વાંચવાની ભલામણ છે.

મુનિયાદી શાળામાં જ આરોગ્ય અને સ્વચ્છતા વિશે સામાન્ય ગ્રાન આપવું જોઈએ. તેની સાથે જ આરોગ્ય અને સ્વચ્છતાની પાકી ટેવા પાડવી એ મહત્ત્વનું છે. માટી ઉંમરનાં માણસાને પ્રૌદ શિક્ષણના વર્ગામાં આ વિશે વિગતવાર માહિતી આપવી એ જરૂરનું છે.



### ૧૨ : દ્રસ્ટીપણાના સિદ્ધાંત

આપણે આર્થિક સમાનતાની વાત કરી ગયા. માણુસ માટે ભાગે પાતાના વપરાશને માટે ઉત્પન કરે તા ઉત્પાદન, વહેં ચણી અને ઉપનાગ બધું એક જ ક્રિયામાં સમાઈ જાય અને આપાઓપ થાય. તેને માટે વચગાળાની ક્રિયાઓ કરનારા, જેવા કે માલવાહકા, વેપારીઓ, દલાલા વગેરેની જરૂર ન પડે. ઉત્પાદક માલ તૈયાર કર્યા પછી તે માલના ઉપનાગ કરનારને તે પહેાંચાડવામાં આવે ત્યાં સુધી વચંગાળાનાં કામા કરનારાનાં મજૂરી, નફા, કમિશન બધું બચી જાય. માણુસ પાતાના વપરાશને માટે જ માલ પેદા કરે એટલે એને માંધાસાંધાના સવાલ પણ શન્મા થાય નહીં. પાતાની મજૂરીથી તૈયાર કરેલા માલના પોતાન

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વીદય સમાજની ઝાંખી

જ ઉપનાગ કરે તેને પાતાના થાડા વધારાના માલ વેચાવાપણું રહે, અને પાતાના પ્રદેશમાં ન ખની શકતી હાય છતાં પાતે જેના વિનાન ચલાવી શકે એવી વસ્તુઓ ખરીદવાપણું રહે. આવા સમાજમાં આર્થિક સમાનતા સહેજે પેદા થઈ શકે.

परंतु अत्यारे थांडाड भाण्सी धनभां आलांटे छे अने सभाजने। માટા ભાગ ગરીખીમાં સખડે છે. એ સ્થિતિનું નિવારણ શી રીતે કરી શકાય ? રશિયાએ જ્યારે ક્રાન્તિ કરી ત્યારે મિલકતવાળાએ પાસેથી બધું છીનવી લઇને એ સધળી સંપત્તિ ઉપર રાજ્યની અથવા સમાજ-ની માલકી કરી. પરંત્ર સવેદિયની રીત અહિંસાની છે. રશિયામાં ते। के भिसकतवाणाच्या क्षांतिनी सामे थाय तेमने भारी नाभवामां આવ્યા. એ વસ્તુ સર્વોદયને ઈન્ટ નથી. સર્વોદયની દષ્ટિ મિલકતવાળાઓ સાથે દલીલ કરી, તેમને સમજાવી તેમના હૃદય ઉપર અસર પાડી, तेमनी पासे के वधारानी मिलकत है। य ते कनताना हितार्थे वपराय એમ કરવાની છે. દાખલા તરીકે, વિનાયાજી અત્યારે જમીનમાલિકા પાસેથો ભૂમિહીત ખેડૂતાને આપવા માટે જમીન માગે છે, તેથી જમીનની વહે ચણીના પ્રશ્ન ઉકેલવાની આશા બંધાય છે. પણ મિલકતદારા પાસે માટાં કારખાનાં વગેરે છે તેનું શું ? તેને માટે ગાંધીજીએ ઉપાય ખતાવ્યા છે કે મિલકતવાળાએ પાતાની વાજળી જરૂરિયાત જેટલું રાખી અથવા વાજળી જરૂરિયાત જેટલું વાપરી, જે વધારાનું બાકી રહે તેના જનતાને માટે ટ્રસ્ટી ખને. આ રીતમાં મિલકતવાળાઓના નાશ કરવા पछं व्यावतं नथी, पण तेमनी संपत्तिनी साथे तेमनां ज्ञान, કાર્યદસતા અને અનુભવના લાભ પણ જનતાને મળે છે. પણ મિલકતવાળા આવી જાતના દુસ્ટી થવાની ના પાડે તાે શું કરવું? મિલકતવાળાઓની મહેરખાની ઉપર આધાર રાખી ખેસી રહેવું? અથવા તેમના હૃદયપલટા ન થાય ત્યાંસુધી રાકાઈ રહેવું ? જનતાના હાથમાં રાજ્યસત્તા આવે તાે તેઓ કાયદા કરીને મિલકતવાળાઓને ડ્રસ્ટી ખનાવી શકે. પણ એવા કાયદા માટે લાેકમતને કેળવીને પ્રખળ

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

22/50

65

#### १२. ट्रस्टीपणाने। सिद्धांत

63

અનાવવા જોઈએ ધારા કે આમ જનતા આવા કાયદા માટે તૈયાર હોય, પણ મિલકતવાળા તૈયાર ન હોય તો ? કાયદા પસાર કરતાં પહેલાં મિલકતવાળાઓનો હૃદયપલટા કરવા જોઈએ, નહીં તો કાયદા તેમના ઉપર એક જાતની અળજબરી જેવા થઈ પડે. હૃદયપલટા વિનાના કાયદા લણી વાર તા પાથીમાં જ રહે છે, અથવા ઉપર કહીં તેમ ખળજબરીનું નિમિત્ત ખને છે. આજે તા આપણી ધારાસભાઓ અથવા મધ્યવર્તી સંસદ (પાલમેન્ટ) આવા કાયદા માટે તૈયાર હાય એમ દેખાનું નથી.

પરંતુ ગાંધીજીની અહિંસા એવી નિષ્ક્રિય અથવા લાચાર નથી. કાઇ પણ અનિષ્ટના અહિસક પ્રતીકાર હાઈજ શકે એવું તેમણે પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેઓ કહે છે કે મિલકતવાળાઓ પણ પાતાની મિલકતના ઉપનાગ સ્પથવા ઉપયાગ જનતાની મદદ વિના કરી શકતા નથી. પાતાના વંગલાના ઉપભાગ કરવા હાય તા તેને વાળવાઝૂડવા તથા સાક રાખવા માટે નાકર-ચાકર જોઈએ, પાતાનું કારખાનું ચલાવલું હાય તા તે ચલાવવા માટે મજૂરા જોઈએ. જમીનદારાને પાતાની જમીન ખેડવા માટે ખેડૂતા જોઈએ. પાતાને ત્યાં ઢારઢાંખર હોય તા તેને દાહવા માટે તથા તેમનું છાણવાસીદું કરવા માટે નાકર-યાકર જોઈએ. આવું બધું કામ કરનારા મિલકતદાર અથવા જभीनहार साथे व्यक्तिसङ व्यसक्षार डरे ते। तेव्या पातानी भिलङ्गती। અથવા જમીનના કશા જ ઉપમાગ કરી શકે નહીં. એટલે મિલકતદારા અથવા જમીનદારાને ડ્રસ્ટી ખનાવવા માટે નાકરચાકરા, મજૂરા તથા ખેડૂતા પાસે અહિંસક અસહકારનું હથિયાર છે. એ હથિયારના ઉપયોગ કરવાની તેમનામાં તાકાત પેદા કરવી જોઈ એ. જેટલે દરજજે ખેડૂતા, भक्रो वगेरेमां आवी ताडात पेहा डरी शडाश तेटले हरकके मिलडतहारी અને જમીનદારાને જલદી ડ્રેટી ખનાવી શકાશે. અને છેવટે તાે એ લોકા પણ મ'નવલાગણીવાળા છે. તેમના ઉપર શુદ્ધ અહિસાના પ્રયાગ થાય તા જનતાનાં દુ:ખા તથા તેમનું સ્વેચ્છાપૂર્વ કનું કષ્ટસહન જોઈ,

# Gandhi Heritage Portal

88

तेमना ढ्रियमां सह्लुद्धि जन्यत थया विना रहे नहीं. भिवकतहारीने अने जभीनहारीने आवी रीते ट्रस्टी यनाववा अने गांधीळ रशियानी क्वांति करतां पण् मेाटी क्वांति गण्ता, क्वारण् अनेक पेढीओना अनुभव अने अक्यासथी भिवकतहारी अपित करेबी व्यवस्थाशिक्त अने कार्यहक्षतानी आणा समाजने वाक भणी शक्के आम जनता पेतानामां पडेबी अढिंसक शिक्त केणवे, अटिंस के 'ना, हुं क्यां क्वाम पराणे नहीं करें' अवं कहेवानी शिक्त केणवे, ते। तेमनी सामे केणि पण् सत्ता के ताकातनं क्यां याबी शक्के नहीं. तेओ सरकारनी सत्ता उपर पण् असरकारक अंकुश राणी शक्के अने तेने ये। यह हिशामां हारी शक्के.

આ તા ટ્રસ્ટીપણાના સિદ્ધાંતની અને તે શી રીતે અમલમાં મૂકી શકાય તેની મૂળભૂત વાત થઈ, પણ તેને અમલમાં મૂકતાં ખીજા કેટલાક અટપટા પ્રશ્નો ઉપસ્થિત થાય છે. ધારા કે અમુક માણસ પાતાની મિલકતના ડ્સ્ટી થયા, તા શું કાયદાની દિષ્ટિએ તે જ માણસ માલિક ગણાવાના કે પછી કાયદાથી એના ડ્રસ્ટીપણાનું નિયમન થવાનું ? ખીજાં, એ માણસના કાયદેસર વારસના મજકૂર મિલકત ઉપર કેટલા હક રહેવાનा ? એ પાતાને હસ્ટી ન ગણે અથવા તા એ હસ્ટી થવાને નાલાયક હોય તા કાયદા તેમાં વચ્ચે પડી શકે ખરા? પેલા વારસ પાસે પણ ટ્રસ્ટીપણ સ્વીકારાવવાના જનતા પાસે અહિંસક અસહ-કારના ઉપાય તા છે જ. વારસ નાલાયક હાય તા તેની મિલકતના ઉપયોગ ન કરવા દેવાની પણ જનતા પાસે અહિંસક શક્તિ છે. છતાં ટ્રસ્ટીપણાના સિદ્ધાંતની તરફેણમાં પ્રખળ લાકમત હાય તા કાયદાથી આ વસ્તુનું નિયમન કરવામાં કશા વાંધા નથી. ગાંધીજીએ કહ્યું છે કે ' માણસ ટ્રસ્ટી ખને ત્યારે કાયદેસર માલકી તા તેની જ રહેશે, રાજ્ય માલિક નહીં ખતે. મિલકત જપ્ત કરવાનું ટાળવાને માટે ટ્સ્ટીપણાનાં. સિદ્ધાંત મે સચવ્યા છે, છતાં મૂળ માલિકે દ્રસ્ટી થયા પછી સમાજને

# Gandhi Heritage Portal

#### १२. ट्रस्टीपणाने। सिदांत

94

માટે તેની મિલકતના ઉપયાગ કરવાના છે.' વારસની બાયતમાં ગાંધીજીએ કહ્યું છે કે 'મૂળ માલિક જે પહેલા ડ્રસ્ટી બને છે તેને પાતાના વારસ ડ્રસ્ટી પસંદ કરવાની સત્તા રહેશે, પણ એ પસંદગીને રાજ્યની મહાર મળવી, જોઈશે. આ જાતની વ્યવસ્થાથી રાજ્ય ઉપર તેમજ વ્યક્તિ ઉપર અંકુશ રહેશે.'

આગાખાન મહેલમાંથી છૂટીને ગાંધી છ સેવાગ્રામ પહેાં વ્યા ત્યાર-પછી પ્યારેલાલ છએ, કિશારલાલ ભાઈએ તથા મેં એકઠા મળીને દ્રસ્ટીપણાની એક સાદી અને વ્યવહારુ વ્યાખ્યા ઘડી કાઢી હતી. અમે એ વ્યાખ્યા બાપુ આગળ મૂકી. તેમણે એમાં થાડા ફેરફાર કર્યા. એના છેવટના મુસદ્દો નીચે મુજબ છે:

- 1. ડ્રેસ્ટીપણાના સિદ્ધાંત આજની મૂડીવાદી સમાજવ્યવસ્થાને આર્થિક સમાનવાવાળી સમાજવ્યવસ્થામાં પલટી નાખવાનું સાધન છે. મૂડીવાદને તે મંજૂર રાખતા નથી, પણ મૂડીદાર વર્ગને સુધરવાની તક આપે છે, માનવ-સ્વભાવની સુધારણા માટે હંમેશાં અવકાશ રહેલા છે, એ શ્રદ્ધા પર આ સિદ્ધાંત રચાયા છે.
- ર. પાતાના હિત માટે સમાજ જેટલી ખાનગી મિલકતની છૂટ રાખે, તે સિવાયની મિલકત ઉપર ખાનગી માલકીના હક તે માન્ય રાખતા નથી.
- 3. માલકી હક તથા સંપત્તિના ઉપયોગનું કાયદાથી નિયમન કરવાના એમાં નિષેધ નથી.
- ૪. રાજ્ય દ્વારા નિયંત્રિત ટ્રસ્ટીપણાની વ્યવસ્થામાં વ્યક્તિને પાતાના સ્વાર્થને સંતાષવા માટે અથવા સમાજના હિતની અવગણના થાય એ રીતે સંપત્તિ ધરાવવાની કે તેના ઉપયાગ કરવાની છૂટ નહીં હોય.
- પ. નિર્વાહ માટે મન્ત્રીનું લઘુતમ ધારણ નક્કી કરવાનું વિચારવામાં આવ્યું છે, તે જ પ્રમાણે વધુમાં વધુ કેટલી આવકની છૂટ રાખવી, તે પણ નક્કી કરવું નેઈએ. આવી લઘુતમ તેમજ ગુરુતમ આવક વચ્ચેના તફાવત વાજળી, ન્યાયપુર:સરના તથા છેવટે એ તફાવત નાખૂદ થાય એ રીતના તેમાં વખતાવખત ફેરફારા થતા રહે એ ન્યાના હોવા નેઈએ.
  - ૬, ગાંધીમાન્ય અર્થારચનામાં ઉત્પાદનનું સ્વરૂપ સમાજની જરૂરિયાત

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વીદય સમાજની ઝાંખી

#### सर्वोद्य सभाजनी अंभी

198

પ્રમાણે નક્કી કરવામાં આવશે, વ્યક્તિના મનમાં આવે તે પ્રમાણે અથવા નફા કરવાના તેના લાભ સંતાષાય એ પ્રમાણે નહીં.

ઉપરના મુસદ્દામાં દ્રસ્ટીના વારસના વિચાર કરવામાં આવ્યા નથી, પરંતુ અમે ઉપર તેનું વિવેચન કરી ગયા છીએ.

અત્યારે વિનાયાજ જે ભૂદાનપ્રવૃત્તિ ચલાવી રહ્યા છે તે ડ્રસ્ટી-પણાના સિદ્ધાંતના જ એક સફળ પ્રયોગ છે. એની અસર ઘણાં દૂરગામી પરિણામાં લાવનારી નીવડશે એ વિશે હવે શંકાને સ્થાન રહ્યું નથી. સંપત્તિદાન એ પણ ભૂદાનના જેવું ડ્રસ્ટીપણાના સિદ્ધાંતનું એક આવ-શ્યક અંગ છે. અત્યારે તા સંપત્તિદાનના મુખ્ય ઉપયાગ મુખ્યત્વે ભૂમિહીનાને મદદ કરવા પૂરતા ગણ્યા છે. પણ ભૂદાનના હેતુ જેમ જમીન ઉપરના માલકીહક નાખૂદ કરી જમીનની સમાન વહેંચણી કરવાના છે, તેમ જ સંપત્તિદાનના વિશાળ ઉદ્દેશ સમાજમાં આર્થિક સમાનતા લાવવાના છે. ડ્રસ્ટીપણાના સિદ્ધાંતને કેવી રીતે અમલમાં મૂકવા એની પ્રત્યક્ષ રીત વિનાળા આપણને બતાવી ચૂકવા છે.



### ૧૩ : ઉદ્યોગીકરણ

આપણા રાજદ્વારી પુરુષા એમ માનતા જણાય છે કે આપણા દેશનું જીવનધારણ ઊંચું લાવવું હોય તો આપણા દેશનું ઉદ્યોગીકરણ કર્યે જ છૂટકા છે. ઉદ્યોગીકરણ તો સર્વાદયમાં પણ કરવું પડશે, પણ ઉદ્યોગીકરણના જે પારિલાયિક અર્થ કરવામાં આવે છે તે અર્થમાં નહીં. અમે ઉપર જણાવી ગયા કે આપણાં ગામડાંઓએ સ્વાવલ બી અને સ્વયં સંપૂર્ણ થવું જોઇશે. તે ઉદ્યોગા વગર ન થઈ શકે, પણ એ ઉદ્યોગા ખેતીને મદદગાર એવા ગ્રામઉદ્યોગા અને ગૃહઉદ્યોગાના સ્વરૂપના

# Gandhi Heritage Portal

#### ૧૩. ઉદ્યોગીકરણ

હશે. ગામડાંનું દરેક ધર ઉદ્યોગાયી ગુંજનું હશે, અને આવાલવૃદ્ધ સૌ પાતપાતાની શક્તિ પ્રમાણે પાતાના ફાજલ સમયમાં એવા ઉદ્યોગામાં લાગેલાં હશે. પણ ઉદ્યોગીકરણના પારિભાષિક અર્થ તા એ છે કે માટા પાયા ઉપરનાં યંત્રાથી ચાલતાં કારખાનાં દેશમાં દાખલ કરવાં. એવાં કારખાનાં દાખલ થાય તા આપણા ખેડૂતાની આર્થિક બેકારીના પ્રશ્ન અણ ઊકલ્યા જ ઊમા રહે. આપણા માટા ભાગના ખેડતાની हरिद्रतानुं निवारण करवा भाटे तेमना क्षाज्य समयभां तेमने भेतीने મદદગાર ઉદ્યોગધંધા આપવા એ જરૂરી છે. અત્યારે આપણા દેશમાં ખેતી ઉપર જેમના ગુજરાનના આધાર છે એવા માણસની સંખ્યા લગભગ પચીસ કરાડની છે. તેમાં આડેથી નવ કરાડ પાસે પાતાની માલકીની જમીન નથી. તેમાંથી પાંચ કરાડ માણસા તા એવા છે કે જેઓ ખેતીની મજૂરી કરીને પાતાનું ગુજરાન ચલાવે છે, અને ત્રણ કરાડ ઉપર એવા છે જેઓ ભાગે અથવા ગણાતે જમીન ખેડે છે. ખાકી રહેલા ૧૬-૧૭ કરાડમાંથી ઘણાની પાસે પાતાનું ગુજરાન સારી રીતે ચાલી શકે એટલી જમીન નથી. તેઓને વરસમાં ચારથી છ મહિના ખેતીનું કશું કામ હોતું નથી. વળી તેમના આ એકારીના દિવસા એકસામટા આવતા નથી, પણ આખા વરસમાં છૂટાછૂટા વહેં ચાયેલા હાય છે. તે ઉપરાંત તેઓ આખા દિવસ ખેકાર હાય એવું પણ ખનતું નથી. દિવસમાં કલાક એ કલાક કામ કરે, પછી કશું કામ ન હાય એવા પણ દિવસા આવે છે, એટલે તેઓ પાતાનું ગામ છાડી કસળામાં અથવા શહેરમાં ધંધા મેળવવા જઈ શકતા નથી: એટલે જ તેમને ગામમાં ને ગામમાં ઘેર ખેઠાં ફાજલ સમયમાં ધંધા આપવાની ०४३२ छे.

99

એવી દલીલ કરવામાં આવે છે કે ખેતીના ધંધામાંથી માણુસા એાછાં કરી તેમને બીજે ધંધ લગાડવાં જોઈએ. આમ કરવામાં ન ટાળી શકાય એવી એ મુશ્કેલીએા આવે છે : એક તા ખેતીની ખાસ માસમ હાય તે વખતે ધણા મજા્રાની જરૂર પડે છે. જો માણસાને

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

બીજે ધંધે લગાડવામાં આવે તા માણસાની ટાંચ પડે અને ખેતી ખગડે. ખીજી મુશ્કેલી એ છે કે યંત્રઉદ્યોગામાં આપણે ધણા માણસાને કામ ન આપી શકીએ, પચીસ કરાડની ખેતી ઉપર ગુજરાન કરનારાની વસ્તીમાંથી નાની ઉંમરનાં ખાળકાને ખાદ કરીએ તાે એાછામાં च्याका हश करोड भारासी भन्त्री करनारा दश यभ व्यापने गरावं જોઈએ. ચારથી છ મહિનાની ખેડતાની ખેકારીના હિસાખે આ દશ કરાેડમાંથી ત્રણથી પાંચ કરાેડ માણસ ફાજલ પાડી શકાય. પાંચ કરાડને બદલે આપણે ત્રણ કરાડના આંકડા પકડીએ તાપણ એટલા માણસાને કામ આપવું અશક્ય છે. જેને ક્રૅક્ટરી એક્ટ લાગુ પડે છે व्येवां डार भानां मां डाम डरता मन्त्रीनी संज्या यह यह ता सित्तेरेड साभनी ग्राथ छे. तेने अहसे त्रा करोड मन्त्रीने राक्ष्या नेटसां કારખાનાં આપણે ઊલાં કરીએ તા તેમાં ખનેલા માલ કર્યા વેચવા એ એક માટા પ્રશ્ન થઈ પડે. સને ૧૯૨૫-૨૬ ના અરસામાં રાજાજીએ કહેલું કે હિંદુસ્તાનને કારખાનાંમય ખનાવવું હાય તા આપણા ખનેલા સાલના ખજાર સાટે પૃથ્વી નાની પડે અને ખજાર શોધવા આપણે કદાચ મંગળના ગ્રહ ઉપર જવું પડે. આપણે જાણવું જોઈએ કે બીજા દેશા જાગ્રત થયા છે અથવા થવા લાગ્યા છે અને ખીજા દેશાનાં યજારા આપણે માટે ખુલ્લાં રહેશે એમ માનવું એ ખાટા ભ્રમ છે. વળી બીજા દેશામાં બજાર જમાવવું એટલે એ દેશનું શાવણ કરવું. કાઈ પણ જાગ્રત દેશ પાતાનું આવું શાપણ થાય તે કખૂલ કરે નહીં. એટલે પરદેશી બજારાની આશા રાખવી એ વ્યર્થ છે. તેથી જ ગાંધીજીએ કહ્યું છે કે 'ઉદ્યોગીકરણ એ માનવજાત ઉપર શાપ સમાન છે અને તેવું ભવિષ્ય અંધકારમય છે.' આપણે આપણી ગરીખી જરૂર કર કરવી છે, પણ ઉદ્યોગીકરણ એ તેના ઉપાય નથી.

ઉદ્યોગીકરણમાં બીજું જોખમ એ છે કે યાગ્ય લશ્કરી બળ વિના આપણે તેને નભાવી અથવા તેનું રક્ષણ કરી શકતા નથી. ગ્રામઉદ્યોગા-વાળા હિંદુસ્તાન ઉપર પરદેશ તરફથી આક્રમણ થવાના બહુ એાછા

# Gandhi Heritage Portal

૧૩. ઉદ્યોગીકરણ

SE

ભય છે, પણ યંત્રઉદ્યોગવાળા હિંદુસ્તાન પર એ ભય ધણા વધારે છે, ભલે હિંદુસ્તાન લશ્કરીયળ, નોકાયળ અને હવાદજિહાજનું યળ ગમે તેટલું રાખે તાપણ.

અત્યારનું આપણું જીવનધારણ આપણું જરૂર સુધારનું છે. અગાઉના જીવનધારણ વિશેના પ્રકરણમાં જીવનધારણ સુધારનું એટલે શું એ અમે બતાવી ગયા છીએ. આપણને આપણી સ્વાવલંબી ગ્રામસંસ્કૃતિ છોડવી પાસાય એમ નથી. પરાવલંબી શહેરી સંસ્કૃતિને અપનાવવામાં માટાં જોખમા અને આખરે વિનાશ રહેલા છે. વળા સર્વેદિય સમાજની એક અનિવાર્ય શરત એ છે કે તે અહિંસાના પાયા ઉપર રચાવા એઇએ. કારખાનાંસંસ્કૃતિ અહિંસાના પાયા ઉપર કદી રચાઇન શકે. સર્વેદિયની સંસ્કૃતિ આપણે સ્વયંસંપૂર્ણ ગામડાં મારફત જ ઊબી કરી શકીશો.

પણ આના અર્થ એ નથી કે આપણે યંત્રઉદ્યોગાના સદ તર નિષેધ કરીશું. જે વરતુઓ હાથઉદ્યોગથી અથવા હાથકારીગરીથી સહેજે ખની શકતી હોય તે માટે યંત્રા વાપરવાં અને હાથઉદ્યોગ કરનારને એકાર ખનાવવા એ નરી ઘેલછા છે; પણ જે વરતુઓ હાથઉદ્યોગથી ખની જ ન શકતી હોય અને એ વરતુની અથવા એ સગવડની આપણને અનિવાર્ય જરૂર લાગતી હોય તો તે માટે યંત્ર- ઉદ્યોગના આશ્રય લેવામાં કશું ખાટું નથી. દાખલા તરીકે, આપણે રેલવે અથવા સ્ટીમરા ચલાવવી હોય તો તે ખનાવવા માટાં કારખાનાં જોઇશે જ. વળી હાથે ચાલી શકે એવાં નાનાં યંત્રો ખનાવવા માટે પણ કારખાનાંની જરૂર પડે. સર્વોદયની દિષ્ટિએ આવાં કારખાનાં રાજ્યની એટલે કે સમાજની માલકીનાં હોય, ખાનગી માલકીનાં ન હોય. તેમાં મજૂરાને કામ કરવાની તથા રહેવાની બધી સુખસગવડા અપાય, મજૂરના કામના કલાક પણ મર્યાદિત હોય, તેમ તેનાં બાળકાને માટે કેળવણીની તથા રમતગમતની સાંરી વ્યવસ્થા હોય. આમ મજૂરાનું જીવન બધી રીતે સુખમય કરવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

60

છતાં જેના વિના જીવન નભી જ ન શકે એવી આપણી પ્રાથમિક જરૂરિયાતની વસ્તુઓ તો આપણે શરીરશ્રમ કરીને હાથઉદ્યોગા દ્વારા જ ખનાવી લઈએ. એમાં જે સ્વતંત્રતા છે તે યંત્રઉદ્યોગામાં નથી.

ગ્રામઉદ્યોગામાં બીજ ખૂબી એ છે કે એમાં માણસ પાતાની જરૂરિયાત માટે જ ઉત્પન્ન કરે છે એટલ ઉત્પાદન અને વહેં ચણીનું કામ આપમેળ જ થઈ જાય છે; એમા કાઈ પણ જાતના દગાને અથવા ભેળસેળને અવકાશ રહેતા નથી. આજે ખાસ કરીને ખારાકની વસ્તુઓમાં ભેળસેળ વધી પડી છે, બીજ વસ્તુઓમાં પણ દગા વધી ગયા છે. તે ટાળવાના એક સીધા ઉપાય એ છે કે માણસે પાતાને વાપરવા માટે પાતે જ વસ્તુ બનાવવી. ખારાક અને કપડાંની બાબતમાં તા સ્વાવલ બી બનવાની વાત અમે અગાઉ કરી ગયા છીએ. બીજી પણ બની શાકે તેટલી બાબતમાં આપણે સ્વાવલ બી બનવું જોઇશે.

ઉદ્યોગીકરણમાં જે હરીફાઈ ચાલે છે તે જીવલેણ હોય છે. વેપારી હરીફાઈ આખરે યુદ્ધનું સ્વરૂપ લે છે. યુદ્ધમાં સંહારનાં શસ્ત્રો શાધતે શાધતે આપણે એટમ બામ્ય અને હાઇડ્રોજન બામ્ય સુધી પહોંચ્યા છીએ અને દુનિયાના પ્રલયના ભય લોના થયા છે. એ બીકથી જ તેના વાપરનારા કાંઇક રાકાઈ રહ્યા હોય. પણ માણમ જેટલા વિજ્ઞાનમાં આગળ વધ્યા છે તેટલા સાર્વજનિક હિતના દિષ્ટમાં અથવા પત્ધુતાની ભાવનામાં આગળ વધ્યા નથી, એટલે એ બામ્યવાળામાંથી કયારે કાંઇને ઘૂમરી આવે અને એના પ્રયાગ કરી ખેસે એ કહેવાય નહીં. આમ ઉદ્યાગીકરણે આપણને અત્યારે તા સર્વનાશને રસ્તે ચઢાવ્યા છે. વિજ્ઞાન જાતે કાંઈ ખૂરી વસ્તુ નથી; માણસના લાતાના દુરુપયાંગ કરે છે. જનકલ્યાણની ભાવનાથી માણસે વિજ્ઞાનના સદુપયાંગ પણ કર્યાં છે, એટલે માણસની ભાવનાથી માણસે વિજ્ઞાનના સદુપયાંગ પણ કર્યાં છે, એટલે માણસની ભાવનાને વિશુદ્ધ અને કલ્યાણકારી કરવાની જરૂર છે અને એ સર્વાદયનું ધ્યેય છે.



### Gandhi Heritage Portal

### ૧૪: મજૂરીના વાજળી દર

forth flowers prifits

અત્યારે ધણે ભાગે મજૂરીના દર હરીકાઈથી નક્કો થાય છે. अभुड प्रदेशमां करूर है।य ते डरतां मन्तूरा वधारे है।य ते। मन्तूरीना हर थे। छ। है। य छे, अने जरूर धरतां भजूरे। थे। छ। है। य ते। हर वधारे हाय छे. आभां भजूरते એક मजर वस्त गण्वामां आवे छे, अने क्रेम मांग अने छत प्रभाष्मे वस्तुना भाव ओछा है वधारे नड़ी थाय छे ते क प्रभाशि भन्तूरीना दर पश नड़ी थाय छे. के धंधामां मन्त्ररा संगिरित होय छे त्यां तेचे। मालिका साथै चेकित મળીને સાેદા કરી શકે છે અને પાતે નક્કી કરેલા દર માંગી શકે છે. પણ મજૂરાનાં આવાં સંગઠન ખહુ એાછા ઉદ્યોગધંધામાં અને માટે ભાગે શહેરામાં હાય છે. મળ્યૂરાને સંરક્ષણ આપવાના હેતુથી કેટલીક વાર સરકાર તરફથી ખેતીની મળૂરીના એાછામાં એાછા દર નક્કી કરવામાં આવે છે; પણ મળૂરા ખરાખર સંગઠિત ન હાય તા તેનું पालन थतुं नथी. ज्यारे भेतीनी भेासभ होय अने भजूरानी यह જરूर हे। य त्यारे भेडूता नड़री डरेंसा हर डरतां पण वधारे मन्त्ररी आपीने मन्त्रीने भाक्षावे छे, पण न्यारे डामनी मंदी हाय त्यारे तेओ। ओछाभां ओछा भजूराने थालावे छे. ते वभते भजूरा ओछा हरे पण डामे जवा तैयार थाय छे. तेम छतां धणा मन्त्रीने भेडारी ભારાવવી પડે છે. આનું માટું કારણ તા એ છે કે યંત્રઉદ્યોગાએ એટલે કે મિલા અને કારખાનાંઓએ આપણાં ગામડાંના ઉદ્યોગાને તાડી નાખ્યા છે. ગ્રામપ્રદેશમાં દળવાના કે ખાંડવાના એક સંચા ઊના થાય અથવા તેલની મિલ ઊભી થાય એટલે દળવાની ધંટી, ખાંડવાના ખાંડિણયા તથા તેલની ધાણી એકાર પડે છે. કપડાંની મિલાએ આપણા કરાડા રેટિયા અને લાખા હાથશાળાને ખેકાર બનાવી દીધ છે. આ પણ હરીફાઈના જ એક પ્રકાર છે. આવી હરીફાઈને લીધે માલની थनावट उत्तरात्तर अतरता प्रकारनी थाय छ तथा मालमां भेणसेण

ndhi Heritage Portal

63

પણ થાય છે. ખાવાની વસ્તુઓમાં જે ભેળસેળ થાય છે તે આ હરીફાઇનું ખૂરામાં ખૂરું પરિણામ છે.

સર્વાંદય સમાજની રચના હરીફાઈને ધારણે નહીં પણ પ્રેમ અને સહકારને ધારણે થવી જોઈએ. પહેલા પ્રકરણમાં આપેલી ખાઇખલની કથા સૂચવે છે કે કામ કરવા રાજી હોય તે દરેકને કામ મળવું જોઇએ, એટલું જ નહીં, પણ તેની મજૂરીના વાજમી દર તેને મળવા જોઇએ. વાજળી દર એટલે તેનું અને તેનાં કામ ન કરી શકે એવડી ઉંમરનાં બાળકાનું સારી રીતે ભરણપાષણ થઈ શકે એવા દર. સમાજને ઉપયોગી केटलां डामे। होय ते तमाभ डामे।मां मक्त्रीना आवा वाकणी हरे। હોવા જોઈએ. એમાં એક વસ્ત ધ્યાનમાં રખાય કે સાધારણ અક્કલ-હાે શિયારી અને આવડતવાળા માણસ જેટલું કામ કરી શકે તે કામ માટે તેને આવા વાજબી દરા મળે. પણ જે માણસ કાઈ કુદરતી ખાડને લીધે અથવા બીજ કારણે સાધારણ અક્કલહાશિયારી અને આવડતવાળા માણસ કરતાં પણ એાછું કામ કરી શકતા હાય તેનું ભરણપાષણ કરવાની જવાયદારી સમાજને માથે હાય. અહીં એક વસ્ત વિચારવા જેવી છે કે અસાધારણ અક્કલહાશિયારી કે આવડતવાળા માણસને જો વધારે કમાણી કરવાની છૂટ આપવામાં આવે તા આર્થિક સમાનતાનું ધ્યેય સચવાય નહીં. તેના ઉપાય તરીકે એક તા ટ્રસ્ટીપણાના સિહાંત છે, જેનું વિવેચન અલગ પ્રકરણમાં કરવામાં આવ્યું છે. બીજો ઉપાય એ છે કે જેમ એાછામાં ઓછી અમુક આવક અથવા કમાણી દરેક માણસની હોવી જ જોઈએ એવું આપણે નક્કી કરીએ, તેમ કાઈ પણ માણસની વધારેમાં વધારે આવક કેટલી હોય એ પણ નક્કી કરવામાં આવે. આ એાછામાં ઓછી આવક અને વધારેમાં વધારે આવક વશ્ચે ખતે તેટલા ઓછા તફાવત હાય. આપણે દરેક માણસનું મહેનતા હું ગણિતની રીતે એકસરખું રાખી નહીં શકીએ, પણ ઓછામાં ઓછી કમાણી અને વધારેમાં વધારે કમાણી વચ્ચેનું અંતર ન્યાયી જરૂર રાખી શકીએ. વળી આપણા આદર્શ તા એ

Gandhi Heritage Portal

#### १४. भकूरीना वाकणी हर

અંતરને પણ ઉત્તરાત્તર ભૂંસી નાંખવાના જ હાય.

કાઈ વસ્તુ આપણને સસ્તી મળે તેથી રાજી થવાનું નથી. પણ એ વસ્તુના બનાવનારનું એ દરે ગુજરાન ચાલી શકે છે કે નહીં એ તપાસવાનું આપણું કર્તાવ્ય છે. ધારા કે કાઈ જગ્યાએ દૂધ બહુ સસ્તું મળે છે; તા આપણે તસ્ત જોવું જોઈએ કે એ દૂધ વેચનારનું ગુજરાન સારી રીતે ચાલી શકે છે કે કેમ; તેમ જ તે જે ગાય રાખે છે તેને તે પૂરતા ખારાક આપી શકે છે કે કેમ. તેવું જ અનાજ, કપડાં, શાકભાજી વગેરેની બાબતમાં સસ્તામાંધાથી રાજી કે દિલગીર ચવાને બદલે તેના ઉત્પાદકનું ગુજરાન સારી રીતે ચાલી શકે છે કે કેમ તે જોવાની આપણે ટેવ પાડવી જોઈએ.

63

આજના સમાજમાં કાઇ માણસ ફેન્સી ચીજ તૈયાર કરે અથવા વિરલ વસ્તુ લઈ આવે તો તેના તેને વધારે દામ મળે છે. દાખલા તરીકે, કાઈ માણસ વ્યક્ષ ફેન્સી કાપડ તૈયાર કરે તો તેના તેને વધારે ભાવ મળે છે. પણ કાપડનું મુખ્ય કામ શરીરનું ટાઢ-તડકા સામે રક્ષણ કરવાનું છે તે પેલા ફેન્સી કાપડથી બરાબર ન થઈ શકે એમ હાય, છતાં તેનાં દામ વધારે બેસે છે. હીરા, માણક, માતી જેવી વિરલ વસ્તુઓના દામ પણ વધારે બેસે છે, પણ એ વસ્તુઓ સમાજમાં બહુ ઓછા માણસા વાપરે છે. તેનું મુખ્ય કારણ આર્થિક અસમાનતા છે. બહુ થાડા માણસા પાસે પોતે ખર્ચી કે વાપરી પણ ન શકે એટલું ધન એક હું થયેલું હાય છે, જયારે સમાજના બહુ મોટા ભાગ પૂરતા પાલક ખારાક પણ ન મળે એવા દરિદ્ર હાય છે. આ અસમાનતા મળૂરીના દરના વિષમ ધારણાને લઇને પેદા થઈ છે.

અત્યારે હેાશિયાર વકીલ અથવા બૅરિસ્ટરને રાજના રૂપિયા એક હજાર કો મળે છે, જ્યારે સાધારણ મજૂરને રાજના ભાર આના કે રૂપિયા મળે છે. શરીરશ્રમ કરતાં છુક્તિની કિંમત બહુ વધારે આંકવામાં આવે છે તેને પરિણામે પણ આવી વિષમતા પેદા થાય છે. માણસ પાતાનું ગુજરાન શરીરશ્રમ કરીને ચલાવે અને છુક્તિના

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

683

ઉપયોગ સમાજની સેવા માટે કરે તે આવી આર્થિક અસમાનતા પેદા થાય નહીં. એટલે સુધી આપણે ન જવું હોય તોપણ શરીર-શ્રમની અને છુદ્ધિની કિંમત એકસરખી આંકવામાં આવે તાપણ આવી અસમાનતા પેદા થાય નહીં. તેથી જ ગાંધીજીએ સર્વાદયના સિદ્ધાંત સમજાવતાં કહ્યું છે કે 'વકીલ તેમજ વાળ'દ ખન્નેના કામની કિંમત એકસરખી હોવી જોઇએ, કેમકે આજવિકાના હક્ક બધાને એકસરખા છે. '



#### ૧૫ : વસ્તુના વાજળી ભાવ

મળૂરીના વાજ બી દર નક્કી કરવામાં જે ધારણ લગાડવામાં આવે છે તે જ ધારણ વસ્તુના વાજ બી ભાવ નક્કી કરવામાં પણ લગાડવું જોઈએ. આજે માટે ભાગે ઉત્પાદન ઉપર કશું નિયંત્રણ હોતું નથી, એટલે કાઇ વસ્તુમાં નફા વધારે મળવા માંડે એટલે લોકા તે વસ્તુનું ઉત્પાદન કરવા પાછળ પડે છે અને સમાજમાં જરૂરી હાય તે કરતાં પણ વધારે ઉત્પાદન કરી નાંખે છે. તેને પરિણામે એ વસ્તુના ભાવ ગગડી જાય છે અને ઉત્પાદકા નુકસાનમાં આવી પડે છે. સર્વાંદય સમાજમાં માટા ભાગનું ઉત્પાદન તો ઉત્પાદકની પાતાની જરૂરિયાતને માટે જ હશે, એટલે એવી વસ્તુઓના ભાવ નક્કી કરવાપાણું રહેશે નહીં. પરંતુ થાડી વધારાની વસ્તુઓ ઉત્પાદકને વેચવી પડશે અને તેના બદલામાં બીજ વસ્તુઓ બહારથી લેવી પડશે. આવી વસ્તુઓના ભાવ શા ધારણે નક્કી થાય એ વિચારી લેવે જરૂરનું છે.

અત્યારે વસ્તુઓના ભાવ માટે ભાગે એ રીતે નક્કી થાય છે કે ખજારમાં તેની છત કેટલી છે અને તેને માટે ધરાકાની માંગ

# Gandhi Heritage Portal

#### २५. वश्तुना वालणी लाव

24

કેટલી છે. આ એક જાતની હરીફાઈમાં વસ્તુઓનું સાચું મૂલ્ય શું છે તે તરફ કાઈ જોતું નથી. વરતુનું સાચું મૂલ્ય તા એ હાઈ શાંકે કે એ સમાજતે ઉપયોગી હાેવી જોઈએ અને એ ઉત્પન્ન કરતાં भजूरने केटला दिवसे। लागे तेटला दिवसे। तेनुं गुकरान याली शाउवुं જોઈએ. આવું ત્યાં ખની શકે જ્યાં ઉત્પાદક પાતે જ વસ્તાના વેચનાર होय. पण भेाटां कारणानांभां वस्तुने। अनावनार अ कां वस्तुने। વેચનાર હોતા નથી. વળી કામના એટલા ખધા પેટા વિભાગ હોય છે કે અમુક માણસ વસ્તુના બનાવનાર છે એમ પણ કહી શકાતું નથી. ત્યાં તા આપણે એમ જ કહી શાકીએ કે દરેક મળૂરને મળૂરીના વાજળી દર મળવા જોઈએ. આવાં કારખાનાંઓમાં મજાર, मुडाहम, हरेड भाता भाटे जवायहार माश्रुस तथा मॅनेजर खेवा વિભાગા હાય છે. અને એ દરેક માણસના પગારમાં ખહુ માટાં અંતર હોય છે. સવેાંદયની દૃષ્ટિએ પગારના આવા તફાવત દૃષ્ટ નથી. અહીં આપણે એાછામાં એાછી કમાણી અને વધારેમાં વધારે કમાણીને લગતા જે નિયમ પાછલા પ્રકરણમાં આપ્યા છે તે લાગુ પાડવા જોઈએ

આમ કહેવું સહેલું છે, પણ સમાજમાં અત્યારે ચાલતી અર્થ- વ્યવસ્થા અને ચાલતાં કિંમતનાં ધારણા શી રીતે બદલવાં એ એક માટા સવાલ છે. આજે નાના ખેડૂતા, પશુપાલકા, ગામડાંના કારી- મરા જેઓ નાના પાયા ઉપર ઉત્પાદન કરે છે તેમને તેઓએ પેદા કરેલી વસ્તુઓની વાજમી કિંમત મળતી નથી. પરદેશામાં અથવા માટાં શહેરામાં મુખ્ય મુખ્ય અનાજોના ભાવ તથા રૂના ભાવ નક્કી થાય છે. એ નક્કી કરતી વખતે એના ઉત્પાદકાના વિચાર કરવામાં આવતા નથી, પણ એ વસ્તુ બજારમાં કેટલા જથામાં મળી શકે એમ છે તેના જ વિચાર કરવામાં આવે છે. તેમાં મુખ્યત્વે હરી- કાઈનું ધારણ રાખીને જ વિચાર કરવામાં આવે છે. આ હરીકાઈમાંથી નીકળી જવાના એક ધોરી માર્ગ અમે એ સ્વબ્યા છે, કે ગામડાંના

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

45

ઉત્પાદકાએ માટે ભાગે પાતે તૈયાર કરેલી વસ્તુના વાપરનારા પાતે જ બનવું અને એ રીતે ગામડાંને સ્વયંસંપૂર્ણ કરવાં. જયાંસુધી આપણાં ગામડાં સ્વયંસંપૂર્ણ નહીં થાય ત્યાંસુધી તેઓ શહેરાની ચૂસ અથવા લૂંટમાંથી બચી શકવાનાં નથી. અત્યારે ગામડાં ભાંગતાં જાય છે અને શહેરા વધતાં જાય છે, તેના ઉપાય પણ ગામડાએ સ્વયંસંપૂર્ણ થવું એ જ છે. ગામડાં એવાં થશે ત્યારે શહેરા સાથે એટલે કે દુનિયાનાં બજારા સાથે તેઓ કુદરતી અને ન્યાયી મંબંધ ખાંધી શકશે, ગામડાંઓ ઉપર રાકડ નાણાંના તકાદા નહીં હોય એટલે પાતાની પાસેની વધારાની વસ્તુઓ તેમને ઓછા ભાવે વેચવાની જરૂર નહીં પડે.

બીજી જરૂરી વસ્તુ એ છે કે ગામડાંના લાકાએ પાતાની અભિરુચિઓ બદલવી પડશે. આજે પાતાના ખારાકની વસ્તુઓ, પાતાને પૂરતું પાષણ ન મળતું હાય છતાં, વેચી નાખીને શહેરની ફેન્સી અને તકલાદી વસ્તુઓ લેવા તેઓ મન કરે છે તેઓ ઘી—દૂધ વેચી નાંખીને પણ હાટેલની ચા પીવાનું મન કરે છે તથા કાચની બંગડીઓ લેવા લલચાય છે, અને મિલાનાં આંખને સારાં લાગે, પણ વસ્તુત: ઓછાં ટકે એવાં કપડાં લેવા પ્રેરાય છે. પીપર-મિટની ટીકડીઓ અને ટાપી જેવી દાંતને બગાડનારી વસ્તુઓ ગામડે ગામડે દાખલ થઈ ગઈ છે. આ બાબતમાં લાકમત કેળવવાની જરૂર છે. સાચી કેળવણી એ જ આવી બધી ખરાબીના ઉપાય છે.



# Gandhi Heritage Portal

### મારુ માણાના હવા : નાણાંન્યવહાર માણા કવિન ક

નાણાંની શાધ નીચેના હેતુઓ માટે થઈ છે:

- ૧. વસ્તુઓના અદલાે અદલાે કરવાના એક સાધન તરીકે અને તે માટે વસ્તુઓની કિંમતના નિર્જુય કરવા માટે;
- ર. લેણદેણ માટે;

Horse Smaller walker

3. સંચય માટે.

આ હેતુ દેખાય છે તા નિદેશિ, પણ અત્યારે પ્રવર્તતી આર્થિક અસમાનતાને લીધે જેની પાસે નાર્ણા વધારે હાય તે જ કાવી જાય છे. જયાरे नाणांनी शाध नहोती थर्ध त्यारे वस्तुविनिभय यावता. તેમાં અમુક વસ્તુ ખનાવતાં જેટલા શ્રમ અને સમય લાગે તે ઉપરથી તેની કિંમતની આંકણી કરી વિનિમય કરવામાં આવતા. સંધરવા માટે પણ માણસને અનાજ, ઢાર, ચામડાં, કપડાં વગેરે વસ્તુઓ જ સંધરી રાખવી પડતી. એ વસ્તુઓને સાચવવા માટે માણસને હંમેશાં મહેનત કરવી પડતી અને કાળજી રાખવી પડતી, તેથી પાતે સહેલાઇથો સાચવી શકે તે કરતાં વધારે વસ્તુઓના સંગ્રહ કે સંચય માણસ કરી શકતા નહીં. પાતાની પાસે સાચવી શકે તે કરતાં વધારે વસ્તુઓના સંગ્રહ થાય ત્યારે તે પાતાના ગાત્રનાં. પાતાની ટાળીનાં કે પાતાના ગામનાં માણસાને બેગાં કરી તેમને જમાડી દેતા, અને અનાજ ઉપરાંત કપડાં, ઢાર તથા બીજા રાચ-રચીલાના વધારે પડતા સંગ્રહ થયા હાય તા તે તેમને એટ આપી દેતા. પછી તે કહેતા કે હવે હું તમારા જેવા જ થઈ ગયા છું; મારી પાસે કશું વધારાનું રહ્યું નથી. આના હેતુ એ હતા કે બીજા માણસાના ઇર્ષાપાત્ર ન થવું પણ આજે તા નાણાં સહેલાઇથી સંધરી શકાય છે, એટલે માણસને આવું કશું કરવાની જરૂર પડતી નથી. પાતાના વૈભવ દેખાડવા જમણવાર કરે, લહાણાં વહેંચે કે બીજા ખર્ચ કરે, એ જુદી વાત છે. આજે તાે જેની પાસે નાણાં હાેય

# Gandhi Heritage Portal

46

ते अने अभाष्टि अप वस्तुओं अने सेवाओं आपवाना हु अभ छोड़ी शहे छे, अथवा पेतानां विविध डामडाक माटे तेमने राष्ट्री शहे छे. जिस्सामां ने।टे! लंडल लई देशमां गमे त्यां इरी शहे छे, अने के सगवड़ा कोडओं ते मेणवी शहे छे. पेताना देशना यल्ल्यूने परदेशना यल्ल्यमां हेरवी नांभी, आभी दुनियामां पणु ते इरी शहे छे. टूंडमां, केनी पासे वधारे नाल्यां होय तेने आणसु रही भीकनी सेवाओं लेवाने। तथा अनेड कतने। भोकशोभ भोगववाने। अधिडार मेणे छे.

ખેડતા પાસેથી જમાન-મહેસલ તરીકે તથા લોકા પાસેથી અનેક કરવેરાના રૂપમાં સરકાર નાણાં માંગે છે, પણ નાણાં ખેડૂતાને ત્યાં અથવા લોકોને ત્યાં પાકતાં નથી. સિક્કા અથવા નાટા પાડવાના ઈજારા સરકાર પાસે હોય છે. સરકાર કરતાં પણ નાણાંનું તંત્ર વધારે ભાગે શરાફા અને બૅન્કરાના હાથમાં હાય છે. તેઓ દૂંડીઓ દારા તથા भिलक्तहारीने वगर थापणे क्विण तेमनी आंट अपर येक लामनी સત્તા આપીતે તથા બીજ અનેક કરામતા કરીને બજારમાં અદશ્ય नाणां इरतां डरे छे. ये नाणांने जयारे पाछां भें थी क्षेत्रां हाय त्यारे પાછાં પણ ખેંચી લઈ શકે છે. તેઓ પાતાની સગવડ મુજબ નાણાંની જત અથવા તંગી પેદા કરી આર્થિક કટાકટી ઊભી કરી શકે છે. નાગાંની છત વધારે પડતી થઈ જાય ત્યારે ખજારમાં માંધવારી થાય છે. નાણાંની તંગી વધારે પડતી થાય ત્યારે ખજારમાં સાંધવારી થાય છે. આ પ્રમાણે લાકાને જરૂરની વસ્તુઓના ભાવમાં માટી ઊથલપાથલા થાય છે. આતા ખાસ લાભ તા નાણાંવ્યવહારમાં કામેલ માણસા જ ઉઠાવી જાય છે. જ્યારે ખેડૂતના પાક પાકે છે ત્યારેજ તેને જમીન-મહેસુલના હપતા ભરવાના હાય છે. જમીન-મહેસુલ અમુક મુદ્દતમાં જ ભરી દેવાનું હાેઈ, તે પાતાના પાક વેચી નાણાં ઊભાં કરવાની પેરવીમાં પહે છે. ते वभते तेनी ગરજ જોઈને वेपारीओ ખેડૂતના પાકના એાછા ભાવ આપે છે અને ખેડૂતને સસ્તે દરે પાતાના પાક વેચી

# Gandhi Heritage Portal

#### વક. નાણાંવ્યવહાર

66

નાંખવા પડે છે. પછી જ્યારે ચામાસું આવે ત્યારે ખેડૂતને ખી ખરીદવા, ખાતર ખરીદવા તથા ખેતીના કામમાં રાકેલા દહાહિયાઓને મજા્રી આપવા રાકડ નાણાંની જરૂર પડે છે. માટા ભાગના ખેડૂતા પાસે તા તે વખતે ખાવા માટે અનાજ પણ હોતું નથી. તે વખતે વેપારીઓ અનાજની માંધવારી કરી નાંખે છે. શાહુકારા ખેડૂતની ગરજ વર્તી ખેડૂતા પાસેથી વ્યાજના દર પણ વધારે લે છે.

સર્વોદય સમાજમાં વ્યાજ, ગણાત કે ભાડાની આવક થઈ જ ન શકે એવા નિયમ હાવા જોઈએ, કારણ આવી જાતની આવકને લીધે માણસ આળસુ રહીને ગુજરાન ચલાવી શકે છે અને મહેનતમજૂરી કરનારા લોકા ઉપર તેના ખાજે પડે છે.

નાણાંનું આખું તંત્ર કંઈક અંશે સરકાર પાસે, પણ ઘણે વધારે અંશે શરાફા અને બૅન્કરા પાસે હાેવાથી અને શાહુકારા પણ તેમના મળતિયા હાેવાથી એ થાેડા માણસાેના હવાલામાં પડેલાં નાણાં વડે ખેડૂતાેને પાેતાનાે વ્યવહાર ચલાવવાનાે હાેય છે.

ખરીદવેચાણ કરવા, લેણકેણની પતાવટ કરવા, જમીનમહેમાલ તથા કરવેરા ભરવા, લેમ્ફોને નાણાંની જરૂર પડે છે, પણ ઉપર કહ્યું તેમ ખેડૂતના ખેતરમાં અથવા લેમ્ફોના ઘરમાં નાણાં પાકતાં નથી. સરકારને ત્યાં તથા શરાફેમ અને બેન્કરેમને ત્યાં જાદુગરના આંબાની માફક એનું સર્જન થાય છે. નાણાંની ગરજને કારણે લેમ્ફોને નાણાંના સર્જનહારોના અંકુશ નીચે અથવા તેમને આશરે જવું પડે છે. તેઓ પાતાની સગવડ મુજબ નાણાંના ભાવ વધારી કે ઘટાડી શકે છે. ઉપર કહેવામાં આવ્યું છે કે નાણાંના ભાવ વધારી કે ઘટાડી શકે છે. ઉપર કહેવામાં આવ્યું છે કે નાણાંના ભાવ ઘટે ત્યારે મેાંઘવારી થાય છે અને નાણાંના ભાવ વધે ત્યારે સેાંઘવારી થાય છે. મેાંઘવારી થાય ત્યારે ભાંધી આવકવાળા માણસોને તથા લેણદારોને નુકસાન થાય છે. કાઇ માણસે સેાંઘવારી વખતે નાણાં ધીર્યાં હોય અને મેાંઘવારી વખતે એને એ નાણાં પાછાં મળે તો ધીરતી વખતે એ નાણાંમાંથી જેટલી વસ્તુઓ તે ખરીદી શકત તે કરતાં નાણાં વસૂલ આવે ત્યારે તે ઘણી ઓછી વસ્તુઓ

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

60

ખરીદી શકે છે, એટલે નાણાંના ભાવ ધટવાથી લેણદાર ગરીખ ખને છે અને નાણાંના ભાવ વધી જાય તા દેણદારા માટે માટી હાડમારી ઊભી થાય છે. નાણાંના ભાવ વધે કે ધટે એટલે માણસ આજે પાતાને માનતા હાય તે કરતાં અધાં કે ખમણા ગરીખ અથવા શ્રીમંત થઈ જાય છે. કાઈ ખેડૂત પાસે ધારા કે દશ વીધાં જમીન છે. તેની કિંમત અમુક વર્ષ પહેલાં આઠ કે દશ હજાર ગણાતી હાય. તેના આજે તેને એ હજાર પણ માંડ ઊપજે એવી સ્થિતિ હાય, તા તે આજે એટલા ગરીખ ગણાય. આમ નાણાંના ભાવની ઊથલપાયલને લીધે માણસની આખી સ્થિતિ પલટાઇ જાય છે. નાણાંના મૃલ્યમાં થતી વધઘટને લીધે ખજરમાં વસ્તુઓના ભાવ સ્થિર રહેતા નથી; ખેડૂતાને તથા કારીગરાને પાતાની મજૂરીથી તૈયાર કરેલા માલના કેવા ભાવ આવશે તેની કશી ખખર પડતી નથી.

છતાં આજે નાણાંવ્યવહાર એટલા વ્યાપક થઈ ગયા છે કે નાણાં વિના માણસનું કશું કામ ચાલી શકતું નથી. નાણાંની જળ એવી પથરાઇ ગયેલી છે કે તેમાંથી છૂટતું માણસને માટે મુશ્કેલ થઇ પડયું છે. ખેડૂત જે અનાજ પકવે છે અને જેને ઘેર દુઝાણું પણ હોય છે તેને નાણાંની ઓછી જરૂર પડે એમ આપણે માનીએ. પણ હકીકતમાં એમ ખનતું નથી; ખેડૂતને પણ કેટલુંક અનાજ બહારથી ખરીદવાનું હાય છે. વળી તે કપાસ, મગફળી, તમાકુ જેવા બજારુ પાક પકવે છે તે એને વેચવાના હાય છે. એ દુઝાણું રાખે છે ખરા, પણ માટા ભાગના ખેડૂતા મેં સા રાખતા હાવાથી તેની ખેતી માટે બળદ વેચાતા લેવાના હાય છે. તે ઉપરાંત હળ તથા ખેતીનાં બીજાં ઓજારા તેમજ ગાડું તેને વેચાતાં લેવાનાં હાય છે. આ ઉપરાંત કપડાં, ઘાસતેલ, ફાનસ, દાવાસળીની પેટી, ચા, ખાંડ એવી ઘણી ચીજો તેને વેચાતા લેવાની હોય છે. ઘણાખરા ખેડૂતા સંચે દળાવે ખંડાવે છે, તેમને બહારગામ જવું હાય ત્યારે તેઓ માટેરબસમાં અથવા આગગાડીમાં ખેસે છે, તે માટે પણ તેમને પૈસાની જરૂર પડે છે. તેમને દર વર્ષે

### Gandhi Heritage Portal

#### ૧૬. નાણાંવ્યવહાર

69

જમીન-મહેસ્લ અથવા ગણાત નાણાંમાં આપવાનું હોય છે. જો તે દેવાદાર હોય તો દેવાનું વ્યાજ અને મૂળ રકમના હપતા તેને નાણાંમાં ભરવાનાં હોય છે. જીવનની પ્રાથમિક જરૂરિયાતા ઉત્પન્ન કરનાર ખેડૂતને આવી રીતે નાણાં વિના ચાલતું નથી તા પછી ખીજા લોકાની તા વાત જ શી કરવી ? માણસ ગમે તે ધંધા કરતા હોય, પણ તેનું લક્ષ્ય તેમાંથી કેટલાં નાણાં મળશે તે ઉપર જ રહે છે. આમ દુનિયા નાણાં પાછળ દાડતી જોવામાં આવે છે.

અત્યારે પ્રવર્તની આર્થિક અસમાનતા અને હરીફાઇને લીધે દરેક માણસ નાણાંમાંથી સરખા લાભ ઉઠાવી શકતા નથી. ધારા કે એક શ્રીમાંત માણસને પાતાના કૂતરાને પાવા દૂધ જોઈએ છે અને એક ગરીય માણસને પાતાના માંદા વાળકને પાવા દૂધ જોઈએ છે. બંને જણા યજારમાં દૂધ લેવા જાય છે. શ્રીમાંત માણસને પૈસાની કશી તમા નહીં હોવાથી તે વધારે ભાવ આપીને પણ પાતાના કૂતરાને પાવા દૂધ લઈ જશે, અને ગરીય માણસ શ્રીમાંતના જેટલા પૈસા આપી શકે એમ ન હોવાથી, પાતાના માંદા બાળકને માટે પણ દૂધ વેચાતું લઈ શકશે નહીં.

નાણાં વસ્તુઓની કિંમત નક્કી કરનારું એક સાધન ગણાય છે, પણ જીવનની દિષ્ટિએ નાણાં સરખાં મૃલ્ય મૂલવી શકતું નથી. બે આનાનું અડધા શેર દૂધ અને બે આનાની વીસ પીપરમિંટની ગાળીઓ એ બેનું નાણામાં મૂલ્ય સરખું છે, પણ શરીરને પાેષણ આપવાની દિષ્ટિએ એના મૂલ્યમાં ઘણા કરક છે. વળી કેટલીક વસ્તુઓ એવી આકર્ષક અને લલચાવનારી હાેય છે કે માણસ જીવનની દિષ્ટિએ આવશ્યક વસ્તુ છાડીને પણ નકામી વસ્તુઓ લેવા લલચાય છે. એક ગરીય ખેડૂત અથવા મજૂર પાસે મર્યાદિત નાણાં છે, તેને શાકભાજ અથવા દૂધની જરૂર પણ છે, પણ તેની પાસે એક આના હશે તાે તે શાકભાજ અથવા દૂધ લેવાને યદલે તેની પીવાની બીડીઓ અથવા સિગરેટ લેશે. આમાં તાે નુકસાનકારક વસ્તુને જરૂરિયાત

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### સવેદિય સમાજની ઝાંખી

MAR

માનવાની ટેવ અથવા ખાટી કેળવણી એ કારણ છે.

નાણાંવ્યવહારની જાળમાંથી છૂટવાના ઉપાય આપણાં ગામડાંઓ માટે એક જ છે અને તે એ કે તેમણે સ્વાવલં બી અને સ્વયં સંપૂર્ણ થઈ જવું. ગામડાંઓએ પાતાની જરૂરની બધી વસ્તુઓ પકવી લેવી જોઈએ, ભેંસ રાખવાને ખદલે ગાય રાખવી જોઈએ અને શાસ્ત્રીય रीते गापालन डरी गायनी क्यालाह सुधारवी क्री की. गाय क्ये એવડા હેતુ સારનારું પ્રાણી છે. તેની પાસેથી આપણને ઘી-દૂધ પણ પૂરતા પ્રમાણમાં મળી શકે અને ખેતી માટે અનિવાર્ય ખળદ પણ મળી શકે. વળી કપડાં માટે કપાસ પકવવા જોઈએ અને કાંતવા સુધીની વધી ક્રિયાએ ખેડૂતાએ પાતાના ધરમાં જ ખેતીમાંથી મળતા કાજલ વખતમાં કરી લેવી જોઈએ. એ સૃતર ગામના વણકર પાસે વળકરીના બદલામાં અનાજ આપીને વળાવી લેવું જોઈએ. ખેડૂતાએ પકવેલા તલ અથવા મગફળી ગામના ધાંચીની ધાણીમાં पिलावीने तेनं तेल वापरवं कोई से. धांसीने पण महेनताणा अहल અનાજ આપી શકાય. પાતાને જોઇતાં શાકભાજી તા ખેડતે પાતે જ ઉગાડी લेवा लोधी थे. हीवा भारे लो એ हेरोसीन वापरे ते। ये येने વ્યહારથી લાવવાનું રહે. પણ દિવેલ વાપરે તા દિવેલી પકવી લઇ ગામના ધાંચી પાસે તે પિલાવીને દિવેલ મેળવી શકે. ગામની ખેતી સહકારો પદ્ધતિએ કરવામાં આવે તા ખેડૂતાને શ્રમના ઘણા ખચાવ થાય. દરેક ખેડૂતને છૂટક છૂટક કરવા પડતાં કેટલાંય કામા સહકારી ढेंभे अरवामां आवे ते। घणा माणसे। राजावाने अहले ओक्षह भे भाणसीने રાકવાથી એ કામ પતી જાય. સહકારી હળે ખેતી કરવા માટે ખેડૂતનું માનસ કેળવવાની જરૂર છે. શરૂઆતમાં થાડાં માટાં કામા સહકારી હખે કરવામાં આવે અને તેમાં સફળતા મળે તેમ ધીમે ધીમે એ કામાના વ્યાપ વધારતા જઈ અધાં કામા સહકારી હળે ગાઠવી શકાય. ધીમે ધીમે ગામડાંના કારીગરાને પણ સહકારી મંડળીમાં સભ્ય ખનાવી શકાય. આજે જેઓ શાહુકારી કરે છે તેમનું માનસ પલટાય તા

# Gandhi Heritage Portal

#### ૧૬. નાણાંવ્યવહાર

632

તેમના ઉપયોગ પણ ખેતીસુધાર તથા ખેતીની ખિલવણીનાં કામામાં તથા ગામડાંના કારીગરાના ઉદ્યોગધ ધાને ખીલવવામાં તથા વ્યવસ્થિત કરવામાં થઇ શકે.

ખીજો ઉપાય એ છે કે સાનારૂપાને તથા એના પ્રતીકરૂપ કાગળની નાટાને કરજિયાત નાણું ન રાખવું જોઈએ. આની પાછળ સિહાંત એટલા જ છે કે જે વસ્તુઓ આમપ્રજ પાતાનો મહેનતથી પેદા કરવાની શક્તિ ધરાવતી હોય તે જ વિનિમયનું સાધન હોવું જોઈ એ. ત્યારે શું માણસે વસ્તુ ખરીદવા માટે ધઉં કે ચાખાના કાથળા ઉપાડી ખજારમાં જવું ? ના. જેને અનાજ વગેરેના આધાર હાય એવી કાગળની નાટા કાઢી શકાય. અમારી સૂચના એવી છે કે આવી ખધી વસ્તુઓના ભાવ નક્કી કરવામાં આવે અને સરકારનું ચલણ ખાતું આવી વસ્તુઓને તેના નક્કી કરેલા ભાવે પાતાનાં મહેસૂલ તથા કરના ભરણા તરીકે સ્વીકારવા બંધાય. વળી કાઈ વેચવા આવે તા તેની પાસેથી એ वस्त्रकोने अभर्याह ज्रथ्यामां भरीहवा, अने भरीहवा आवे ते। अ વસ્ત્રઓને અમર્યાંદ જથ્થામાં વેચવા પણ ખંધાય: જેમ આજની ચલણી નાટના ખદલામાં રૂપિયા આપવા કે લેવા ખંધાય તેમ. આમાં सर्धारने व्यतुरूण स्थणाये व्यनाजना व्यथवा यस्य तरीहे नक्की हरेली વસ્ત્રઓના ભંડારા રાખવા પડે. આમાં ખરીદ અને વેચાણના ભાવ એક રાખવા કે એમાં સહેજ ફેરફાર રાખવા એ વિગતના પ્રશ્ન છે. ફેરફાર એટલા માટે કે ચલણ માટે નક્કી થયેલા કાચા માલ પાતાના ભાંડારામાં વહી જવાનું અને ત્યાં સાચવવાનું ખર્ચ સરકારને પડે. આવં ખર્ચ પા, અડધા ટકાથી વધારે ન આવે. અને સરકાર જો એ ભાગવી લે તાપણ તેમાં સરકારનું એક દર ખર્ચ બહુ વધી જવાના સંભવ નથી. પણ વેચાણભાવ કરતાં ખરીદ ભાવ અડધા ટકા ઓછા રાખવામાં આવે તા લાકા કરાા વાંધા ઊઠાવે નહીં. ચલણી નાટા સામે તેના અમુક ટકા સાનું કે રૂપું રાખવામાં આવે છે તેમ આ યાજનામાં ચલણની આધારભૂત વસ્તુઓ, સાએ સા ટકા કિંમતની

# Gandhi Heritage Portal

EX

અનામત રાખવામાં આવે, જેથી સરકારને વધારે પડતી નોટા છાપવાની લાલચ કદી ઊભી થાય નહીં.

આપણા દેશ માટે આવી યાજના કરવી હોય તો ચલણના આધાર અથવા પાયા તરીકે નીચેની વસ્તુઓ રાખવાનું અનુકૂળ આવે એમ લાગે છે:

ધઉં ઘી હાથે કાંતેલું સૂતર ચોખા તેલ ખાદી જવ સરસિયું શણુ અળસી ગાળ ગૂણુપાટ સરસવ રૂ પકવેલાં ચામડાં કાપરું કપાસિયા વગેરે મગકળી

આ યાદી કેવળ નમૂનારૂપ છે. તેમાં આપેલી વસ્તુઓમાં વધધડ કરી શકાય.

ઉપરની યોજનામાં એક મુશ્કેલી રહેલી છે. ઉપરની બધી વસ્તુઓ એક જાતની ન હોય, ગુણમાં ચહિયાતી ઊતરતી હોય. આના ઉકેલ એ છે કે કઈ વસ્તુઓને પ્રમાણયોગ્ય (સ્ટેન્ડર્ડ) ગણવી તે કરાવવામાં આવે. દાખલા તરીકે, કાઈ માણસ ધઉં આપવા આવે તે પ્રમાણયોગ્ય કરતાં ચઢતા ઊતરતા, ચાપ્પા—અચાપ્પા હોય, તા તેના કરક કરાવી લેવામાં આવે. લેનાર દેનાર વચ્ચે એ વિશે મતમેદ થાય તા બંને માન્ય હોય તેવા ધર્મના કાંટાના પરીખા જે નિર્ણય આપે તે છેવટના ગણાય.

આપણાં ગામડાંને ખને તેટલાં સ્વયંસપૂર્ણ કરીએ તા આવી રીતની લેવડદેવડના વહેવાર આજે છે તેના કરતાં ઘણા એમછા થઈ જાય. એટલે પણ ચલણના આધારરૂપે અમુક નક્કી કરેલી વસ્તુએમને રાખવામાં બહુ મુશ્કેલી ન આવે.

ખીજી યાજના એવી પણ કરી શકાય કે નાટાના આધાર તરીક

# Gandhi Heritage Portal

#### ૧૭. વર્ણાશ્રમધર્મ

મળૂરી રાખી શકાય. એને 'લેખર નાટ' કહે છે. માણસ એક દિવસ મળૂરી કરે તેને એક દિવસની મળૂરીની એક નાટ મળે. પ્રાથમિક જરૂરિયાતના ભાવ બનતાં સુધી સ્થિર રહે એ આમ જનતાની દિષ્ટિએ સગવડભરેલું છે. એટલે મળૂરીની નાટમાંથી પાતાની જરૂરિયાતની બધી વસ્તુઓ માણસને મળી રહે. આવી નાટાના પણ સંગ્રહ કરવાની લાલચમાં માણસ ન પડે એટલા માટે એવા નિયમ રાખી શકાય કે નાટ ચલણમાં મૂકવામાં આવે ત્યાર પછી એ કે ત્રણ વરસ જ તે ચાલી શકે, પછી તે રદ થઈ જાય. એટલે માણસ પાસે નકામા પરિગ્રહ થઈ જ ન શકે. પણ આની સાથે બિમાર, વૃદ્ધ અથવા અશક્તના નિર્વાહની જવાબદારી સમાજે એટલે ગ્રામલોકાએ ઉપાડવાને તૈયાર રહેવું જોઈએ.

#### FF 201

### ૧૭ : વર્ણાશ્રમધર્મ

આજ સુધી ઇતિહાસકારા એમ માનતા આવ્યા છે કે આયો હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા ત્યાર પછી જ અહીં સુધારા શરૂ થયા. પણ કેટલાક પ્રાચીન અવશેષાના સંશોધન ઉપરથી એમ સાબિત થયું છે કે આપણા દેશમાં આર્યો આવ્યા તે પહેલાં પણ સંસ્કૃતિના વિકાસ થયા હતા. માહેં-જો-દડા અને હડે પાના અવશેષા બતાવે છે કે હિંદુ-સ્તાનમાં આર્યોના આગમન પહેલાં શહેરા પણ હતાં. નર્મદા નદીની ખીણમાં પણ આર્યો પહેલાંની સંસ્કૃતિના એવા અવશેષા હાથ લાગ્યા છે. એ બધું અહીં પ્રસ્તુત નથી; અહીં તાે એટલું જ કહેવું છે કે દ્યાતિવ્યવસ્થા હિંદુસ્તાનમાં આર્યોના આગમન પહેલાં પ્રચલિત હાય એમ લાગે છે. ધણા ઇતિહાસકારા એમ માને છે કે પ્રામપંચાયતા પણ હિંદુસ્તાનમાં આર્યોના આગમન પહેલાંની છે.

### Gandhi Heritage Portal

65

આર્યો જ્યારે હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા ત્યારે તેમનામાં વર્ણ બેદ જેવી કાઈ વસ્તુ નહોતી; એ એકવર્ણી સમાજ હતો. આર્યોના રંગ ગારા હતા. એમ મનાય છે કે એમની પહેલાં અહીં રહેનારા લોકા કાળા વર્ણના હતા. શિવ, કાળી, કૃષ્ણ વગેરે જે દેવાની અત્યારે આપણે પૂજા કરીએ છીએ તે આર્ય લોકાની પહેલાંની પ્રજાના દેવા હતા. આર્ય લોકાના દેવા ઇંદ્ર, વરુણ, વાયુ વગેરેની અત્યારે કાઈ પૂજા કરતું નથી, એટલે આપણે આર્ય સંસ્કૃતિના ગમે તેટલા દાવા કરીએ, પણ આપણી સંસ્કૃતિ આર્ય અને તેઓ આવ્યા તે પહેલાં આપણા દેશમાં જે લોકા રહેતા હતા તેમની મિશ્ર સંસ્કૃતિ છે.

આર્યો હિંદુસ્તાનમાં આવ્યા ત્યારે એમનામાં એક જ વર્ણ હતા. મહાભારતમાં એવું વિધાન છે કે પ્રથમ એક જ વર્ણ હતા. જૂની જ્ઞાતિવ્યવસ્થામાં સુધારા કરી આર્યોએ વર્ણ વ્યવસ્થાની યાજના કરી હોય એમ લાગે છે. એ અર્થમાં વર્ણ વ્યવસ્થા આર્યોની એક મહાન શાધ લાગે છે. વર્ણાશ્રમધર્મ એ હિંદુ ધર્મનું એક મુખ્ય અંગ છે. આજે તેના લાપ થવાથી હિંદુ સમાજ નિસ્તેજ બન્યાે છે. આપણા દેશમાં અનેક ભક્તો અને સુધારકાએ જ્ઞાતિવ્યવસ્થાની સામે ખંડ ઉઠાવેલું છે, છતાં તેણે કરી કરીને માયું ઊંચકયું છે અને ચાલ રહી છે. છેલ્લામાં છેલ્લું ખંડ ગાંધીજીનું કહી શકાય. તેમણે તા એટલે સુધી કહ્યું છે કે હિંદુ સમાજમાંથી અસ્પૃશ્યતા અને ઊંચનીચના બેદ નાખુદ નહીં થાય તા હિંદુ સમાજના નાશ થઈ જવાના છે. છતાં હજ આપણા સમાજના માટા ભાગ, ખાસ કરીને ગામડાં, અસ્પૃશ્યતાને વળગી રહ્યાં છે; જો કે સરકારે કાયદાથી અરપૃશ્યતાના નિષેધ કર્યો છે, એટલે સધારકાને ખળ મળ્યું છે. નવા જમાના પણ એને અનુકૂળ નથી. એટલે અસ્પૃશ્યતાના અને ઊંચનીચના બેદભાવના નાશ નિશ્ચિત છે. એ માત્ર થાડા વખતના સવાલ છે. એ વખત વહેલા લાવવા એ સુધારકાના હાથમાં છે.

२मृति । राजे प्रथम त्रणु अने पाछणथी यार वर्णानी याजना

# Gandhi Heritage Portal

#### ૧૦. વર્ણાશ્રમધર્મ

કરી છે. આ વર્ણા પાતપાતાના ધંધા અને એ ધંધા પાછળ રહેલી વૃત્તિ મુજબ હસ્તીમાં આવ્યા છે. એમ તા સમાજમાં ધંધા ચાર કરતાં ઘણા વધારે છે. મુખ્ય ધંધા અઢાર ગણીને આપણામાં 'અઢાર વર્ણુ ' એમ પણ બાલાય છે, પરંતુ ધંધા જુદા જુદા હોવા છતાં, દાખલા તરીકે, ખેડૂત, ગાપાલ, વર્ણુ કર, લુહાર, સુયાર, વર્ણુ ઝારા, વેપારી—એ બધા અર્થાતપાદનના ધંધા પાછળ જીવનની વૃત્તિ એક જ પ્રકારની હોય છે; એટલે એ બધાને વશ્ય વર્ણુ માં ગણ્યા છે; જ્યારે સમાજને ગ્રાનસંપન્ન, સંસ્કારી અને ધર્મ પરાયણ બનાવનાર અધ્યાપક કે ધર્માપદેશકની વૃત્તિ જુદા પ્રકારની હોય, તેમને ધ્રાહ્મણ વર્ણુ માં ગણ્યા છે. મનુસ્મૃતિમાં ધ્રાહ્મણો માટે છ કર્મા ગણાવ્યાં છે, તેમાંથી ત્રણ અધ્યાપન, યજન (યગ્નો કરાવવા) અને પ્રતિગ્રહણ (દાન સ્વીકારનું) આજિવકા માટે, અને બીજનં ત્રણ અધ્યયન, યજન અને દાન એ ધર્મને સારૂ, એટલે કે સમાજસેવા સારૂ છે, એમ કહ્યું છે.

અધ્યયન, ચિંતન તથા સંસ્કારપાષણને જીવનમાં પ્રાધાન્ય આપી, સમાજ પાસેથી વણમાગ્યે જે કાંઈ મળી રહે તેમાં સંતાય માની સાદાઈ અને સંયમથી રહી સમાજનાં સંસ્કાર, જ્ઞાન, કૌશલ તથા તેજસ્વિતા વધારવાને જે લોકા શુદ્ધ સેવાપરાયણ જીવન ગાળ તે ધ્યાક્ષણ. આજના જમાનામાં શિક્ષકા, ધર્માંચાર્યા, કવિએા, સાહિત્ય-કારા, શાધકા, કળાધરા જો ઉપર જણાવેલી વૃત્તિથી જીવન ગાળતા હાય તા ધ્યાક્ષણ વર્ણમાં આવી શકે. જે રાષ્ટ્રનેતાએ પાતાના શુદ્ધ અને સાત્ત્વિક જીવનની આધ્યાત્મિક અસરથી જ લોકાના જીવન ઉપર અસર પાડીને તેમને ઉન્નતિને પંચે દારે તેઓ પણ આ વર્ણમાં આવે.

ક્ષત્રિયનું કામ પરદેશી આક્રમણ સામે તથા ચારલ્ટારા સામે પ્રજાનું રક્ષણ કરી, સમાજમાં કાઈ કાઈ તે લૂંટ નહીં, એટલું જ નહીં, પણ કાઈ કાઈ તે અન્યાય પણ ન કરે એવી સુવ્યવસ્થા સ્થાપવાનું તથા સંભાળવાનું છે. ક્ષત્રિયના આદર્શ યુદ્ધ નથી, તેમ તેનાં સાધના સ. હ

dhi Heritage Porta

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

દંડ, હિંસા કે કતલ નથી, એ ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે; ક્ષત્રિયના આદર્શ તો નિર્ભળનું રક્ષણ, દુ:ખીનું દુ:ખનિવારણ, પીડિત અને દિલતની શાપણમાંથી મુક્તિ, ટ્રેકમાં, અન્યાય અને જુલમની સામે વહારે ધાવાના છે.

ત્રીજો વૈશ્ય વર્ણ. એમાં સર્વ પ્રકારના ધ'ધાવાળા આવી જાય છે. સમાજનાં નિત્ય વધતાં જતાં ભિન્ન ભિન્ન અંગાને જરૂરી વસ્તુઓ પૂરી પાડવાનું તથા સમાજને ઉપયોગી એવી અનેક પ્રકારની સેવાઓ વળતર લઇને આપવાનું કામ તેઓ કરે છે. કારીગરા, વેપારીઓ અને કારખાનાદારા આ વર્ણમાં આવે છે.

જે લોકા ખતાવેલું મહેનતમજૂરીનું કામ કરી તથા અંગત સેવાચાકરી કરી, પાતાની આજવિકા મેળવે છે, તેઓ શક વર્ણમાં આવે.

અહીં ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે કાઈ પણ વર્ણના માણસ ધર્મ સમજને પ્રામાણિકપણે પાતાનું કામ કરે તા તે બીજા વર્ણના માણસ કરતાં ઊંચા કે નીચા નથી, આપણા સમાજમાં અમુક વર્ણ ઊંચા અને અમુક વર્ણ નીચા એવી જે માન્યતા પ્રવર્ત છે તે સર્વેદિય સમાજમાં હસ્તી ધરાવી શકે નહોં. ધ્યાક્ષણ અને લંગી પાતપાતાનાં કામ ધર્મ સમજને અને પ્રમાદરહિત થઇને કરે તા બંને સરખા છે. ખરી રીતે તા લંગીના અલગ ધંધા જ નીકળી જવા જોઇએ. પાતાનું મેલું પાતે જ સાફ કરી લે, પણ એ ગામડાંમાં બની શકે, શહેરામાં લંગીને માથે મેલું ઉપાડીને જવું પડે છે એ ખરેખર કરણ દશ્ય છે. એ વસ્તુ નાખદ કરવા માટે બધાં શહેરામાં ફલશનાં જ્યાર રાખવાં એ ઇલ્ટ છે.

સવેદિયમાં લડાઈના ધંધો કરનારા સૈનિક વર્ગની જરૂર પણ નહિ હોય. એ અર્થમાં ક્ષત્રિય વર્ણની જરૂર ન હોવી જોઈએ; છતાં નિર્ભળની વહારે ધાનારા, દીનદુઃખીને મદદ કરનારા એવા વર્ગની જરૂર તા રહેશે, પણ એ વર્ગ જુદા નહીં હોય. માણસ માત્રની એ

Gandhi Heritage Portal

#### ૧૭. વર્ણાશ્રમધર્મ

ક્રજ ગણાશે. તે જ પ્રમાણે સમાજમાંથી શદ્ધ વર્ણ પણ નાખૂદ થવા જોઈએ. શિક્ષણશાસ્ત્રમાં તથા કેળવણીની પદ્ધતિમાં નવા નવા પ્રયોગો કરી દુનિયાના કાઈ પણ દેશમાં કાઈ પણ માણમ કેળવણી, સંસ્કાર અને કાઈને કાઈ કામની આવડત વિનાના ન રહે, એવી વ્યવસ્થા કરી શદ્ધ વર્ણને નાખૂદ કરવાના પ્રયત્ન થવા જોઈએ. નઈ તાલીમ કેળવણીની એવી પહિત છે જેથી કેળવણી સૌને સુલભ થઈ શકે.

0066

ગીતાજમાં વર્ષા વ્યવસ્થા ગુણકર્મ વિભાગશ: છે એમ કહ્યું છે. ગુણ ધણે ભાગે આનુવંશિક હોય છે. એટલે વંશપરંપરા ઊતરી આવે છે. કર્મ અથવા આજવિકાના ઉદ્યોગધ'ધામાં પણ અમુક કૌશલ વંશપરંપરાથી મળે છે. જે કુટુંબમાં જે ધંધો ચાલતા હાય તેના चातावरखनो व्यसर याणक जन्मे त्यारथी ज तेनी अपर थवा भाँडे છે. સુથારના દીકરાને ભાપદાદાનું કૌશલ વારસામાં મળે છે. તે ઉપરાંત ગળથૂથીમાંથી જ એની સુથારીની કેળવણી શરૂ થાય છે. સુથારના દીકરાને સુથાર થવાની જેટલી તકા મળે છે તેટલી ખીજી કામના વ્યાળકાને સ્વાભાવિક રીતે મળતી નથી; એટલે ગુણકર્મ અનુસાર विलाग पाडवामां धणुं भरं જन्मने અनुसरवामां आवे ते। तेमां જ ઓછામાં ઓછા શ્રમે વધારેમાં વધારે કોશલ મળવાના સંભવ છે. वर्णने जन्मनी साथे व्यनिवार्य निष्ठ तेरपण अह निष्ठटेने। संअध છે. સધળા વર્ણો પાતાની વંશશુદ્ધિ અને કુળપર પરાઓ કાળજપૂર્વક ज्यापायी राभे अने के वर्षामां के जन्मे ते ते वर्षानां इर्म धर्म अिद्धिशी डरे ते। ते ते वर्षा अने कुणना गुणा सारी रीते भीसववामां કદરત માટી સગવડ કરી આપે છે તથા શક્તિ અને શ્રમના ઘણા ખચાવ થાય છે. આ વર્ણ વ્યવસ્થાના માટામાં માટા લાભ છે.

છતાં ગમે તેવા સારા નિયમ પણ અપવાદ ન સ્વીકારે તા હાનિકારક થઈ પડે છે. પ્લેટાએ વંશવૃદ્ધિ માટે કાળજી રાખવાનું આગ્રહપૂર્વ કહ્યા છતાં કહ્યું છે કે હેવટે માણુસ માત્ર અસલ એક જ મૂળમાંથી ઊતરી આવેલા હાઈ એક વર્ણનાં માણુસા બીજા

# Gandhi Heritage Portal

900

वर्णुनां माणुसेना स्वक्षाव અને ગુણ ધારણ કરતાં જોવામાં આવશે. અને જયારે જયારે એવું જોવામાં આવે ત્યારે ત્યારે એને વર્ણુ બદલવાની છૂટ હોવી જોઈએ. આપણા સ્મૃતિકારાએ પણ આવા અપવાદ ઠીક ઠીક પ્રમાણમાં સ્વીકાર્યા છે. વર્ણુ વ્યવસ્થા વિશેના પોતાના લેખસંગ્રહની પ્રસ્તાવનામાં ગાંધીજી કહે છે:

"વર્ણના નિર્ણય સામાન્ય રીતે જન્મથી કરાય. અમુક અંશે કર્મથી પણ કરાય. ધ્યાદ્મણના છાકરા ધ્યાદ્મણ કુળમાં જન્મી ધ્યાદ્મણ તો કહેવાશે, પણ જો તે મોટા થઈ ધ્યાદ્મણનાં લક્ષણ નિહ ખતાવે તો તે લલે ધ્યાદ્મણ ગણાય, પણ તે પતિત થયા. તેથી ઊલટું, જે અન્ય વર્ણમાં જન્મી ધ્યાદ્મણનાં લક્ષણ પ્રત્યક્ષ રીતે નિત્ય ખતાવ્યાં જ કરશે તે પાતાને ધ્યાદ્મણ તરીકે ન ગણાવતાં છતાં ધ્યાદ્મણ ગણાવાને યાંગ્ય હશે. જગત તેને ધ્યાદ્મણ જ ગણશે."

અહીં એક મહત્ત્વની વસ્તુની તેાંધ કરવી જોઈએ. અત્યારે આપણા દેશમાં જે ત્રાતિવ્યવસ્થા ચાલે છે તેને પ્રાચીન વર્ણ વ્યવસ્થા સાથે તથા ઉપર તેની જે પુનર્ધ દેના સૂચવી છે તેની સાથે કરાા સંબંધ નથી. વર્ણ વ્યવસ્થાની રચનાના આધાર ગુણ અને કર્મ ઉપર એટલે કે સ્વભાવ, વૃત્તિ તથા ધંધાને કારણે જે સ્વાભાવિક કાર્ય-વિભાગ સમાજમાં પડે અને પડવા જોઈએ તેના ઉપર છે, જ્યારે ત્રાતિવ્યવસ્થા રાેટીવ્યવહાર અને એટીવ્યવહાર ઉપર ચાલે છે. માણસ રાેટીએટીવ્યવહારની મર્યાંદા જળવે, પછી તે ડખામાં પૅક કરેલું માંસ વેચે કે બીજો હરકાેઈ ધંધો કરે અથવા હરકાેઈ દુરાચરણ કરે, તેની ત્રાંતિને ઝાઝી પરવા નથી હાેતી; ત્રાંતિના આધાર કેવળ જન્મ ઉપર છે. વર્ણ નક્કો કરવામાં જન્મ મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે ખરા, પણ તેના મુખ્ય આધાર ગુણકર્મ અને ધંધા ઉપર છે અને રહેવા જોઈએ. અમુક વર્ણમાં જન્મેલા માણસમાં તેના વર્ણનાં ગુણકર્મ ન હાેય તાે તે વર્ણબ્રષ્ટ ગણાય.

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

#### Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

#### ૧૭. વર્ણાશ્રમધર્મ

808

કેવળ આર્થિક દષ્ટિએ જોઈએ તો અત્યારે જે હરીકાઈ ચાલે છે તેના મૂળમાં આ વ્યવસ્થા પ્રહાર કરે છે, કારણ આ વ્યવસ્થા કાઈ પણ વર્ણના માણસને વધારે પડતા ધનસંચય કરવાની છૂટ આપતી નથી ગાંધીજીના શબ્દામાં કહીએ તા "ત્રણ વર્ણા વધારે કમાય અને શદ્ધ એાછું કમાય અથવા ક્ષત્રિય એ મહેલે ચઢીને એસે, બ્રાહ્મણ ભિક્ષુક એટલે ત્રું પડામાં રહે, વૈશ્ય માટી વાડીઓ વસાવે અને શદ્ધ ધરખાર વિનાના ગુલામ થઇને રહે, એવી દયાજનક સ્થિત જયાં વર્ણધર્મનું પાલન થતું હાય ત્યાં હાઈજ ન શકે, ન હાવી જોઇએ." તેથી ઊલટું, "આ વર્ણધર્મનું પાલન થાય તા અત્યારે જગતમાં જે વિષમતા વર્તે છે તેની જગાએ સમાનતાનું સામાજય ખની રહે. બધા ધંધા પ્રતિષ્ઠામાં અને કિંમતમાં એકસરખા ગણાય. વજર, વડીલ, દાક્તર, વેપારી, ચમાર, ભંગી અને બ્રાહ્મણ એકસરખું કમાય."

કાઈ પોતાની કુશળતાથી વધારે અર્થાત્પાદન કરે તો આ વ્યવસ્થામાં તેણે તેના માલિક બની બેસવાનું નથી. એ વિશે ગાંધીજી કહે છે: "આ વ્યવસ્થામાં જેની પાસે જે મિલકત હશે તેના તે આખી પ્રજાને સારુ રખેવાળ અથવા સંરક્ષક હશે. પોતાને તેના કદી માલિક નહિ માતે. રાજા પોતાના મહેલના અથવા પ્રજાની પાસે જે કર લે છે તેના માલિક નથી, પણ એ એના રખેવાળ છે. પોતાનું પેટ ભરવા પૂરતું લઇને બાકીનાના ઉપયાગ તે પ્રજાને અર્થે કરવાને બંધાયેલા છે. એટલે કે પ્રજા પાસેથી એ જેટલું લેશે તેમાં પાતાની કાર્યદક્ષતાથી વધારા કરીને એ પ્રજાને કાઈને કાઈ રીતે પાછું વાળશે. તે જ પ્રમાણે વૈશ્યનું. પાતાના ધંધામાંથી અર્થપ્રાપ્તિ થાય, તેમાંથી સામાન્ય આજવિકા પૂરતું રાખી બાકીનું સાર્જાનિક કલ્યાણને સારુ વાપરે." તેઓ આગળ કહે છે: "જ્યાં હરકાઈને ઉત્તમ ગણવામાં આવે છે, અર્થપ્રાપ્તિને પરમ પુરુષાર્થ ગણવામાં આવે છે, જ્યાં સૌ પાતાને ગમે તે ધંધા કરવાની પાતાને સારુ છૂટ માને છે, જ્યાં સૌ પાતાને ગમે તે ધંધા કરવાની પાતાને સારુ છૂટ માને છે, જ્યાં સૌ

# Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust

Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

805

જે આર્થિક સ્થિતિ માગવે છે તેના કરતાં વધારે સિદ્ધ કરવાના ધર્મ માને છે, એવા યુગમાં વર્ણ ધર્મ એ જગતના મહાન ધર્મ છે એમ કહેવું એ હાસ્યાસ્પદ ગણાતું હશે. એના પુનરુદ્ધાર કરવાના વાત કરવા એ એથી પણ વધારે હાસ્યાસ્પદ ગણાય, છતાં મારા દઢ વિશ્વાસ છે કે આધુનિક ભાષામાં કહીએ તા એ જ ખરા સામ્યવાદ છે. ગીતાની ભાષામાં એ સમતાના ધર્મ છે, પણ વાદ નહીં. એ ધર્મનું અલ્પ પાલન પણ પાલન કરનારને અને જગતને સુખ આપનારું છે."

સમાજની વ્યવસ્થા માટે જેમ ચાર વર્ણ પાજ્ઞા છે, તેમ વ્યક્તિના જીવનની વ્યવસ્થા માટે ચાર આશ્રમ બનાવ્યા છે. પહેલા આશ્રમ તે ધ્યક્તચર્યાં શ્રમ છે. તેના મુખ્ય હેતુ ભવિષ્યના જીવન માટે તૈયારી કરવાના છે. બાળક ગુરુને ઘેર રહી આ આશ્રમમાં વિદ્યા- બ્યાસ કરે છે. તે આ આશ્રમમાં બહુ ખડતલ જીવન ગાળે છે. ગુરુની સેવા કરી ગુરુની કૃપાથી વિદ્યા પ્રાપ્ત કરે છે. વિદ્યાર્થીએ પચીસ વર્ષની ઉમર સુધી ધ્યક્તચર્ય પાળી વિદ્યાભ્યાસ કરવાના છે.

પછી તે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કરે છે. કેટલાક તેજસ્વી વિદ્યાર્થીઓ બ્રહ્મચર્યાશ્રમમાંથી સીધા સંન્યસ્તાશ્રમના સ્વીકાર કરે છે, પણ એવા અપવાદરૂપ હાય. માટા ભાગના માણસા તા પચીસ વર્ષ પછી લગ્ન કરી ધરસંસાર ચલાવે છે. ગૃહસ્થને પ્રામાણિકપણે ધંધા કરી, કમાવાની છૂટ આપી છે, કારણ તેના ઉપર બીજા ત્રણે આશ્રમના પાપણની જવાબદારી છે. ગૃહસ્થાશ્રમ ભાગવ્યા પછી તે વાનપ્રસ્થ લે.

વાનપ્રસ્થાશ્રમમાં સ્ત્રી સાથે આવવા તૈયાર હોય તો તેને સાથે લઈને, પરંતુ હ્લસ્થર્યનું પાલન કરીને તેણે સમાજની સેવા કરવાની છે. વાનપ્રસ્થાશ્રમી સ્વાભાવિક રીતે પાતાની જરૂરિયાતા એાછામાં એાછી કરી નાંખે છે, જેથી સમાજ ઉપર પાતાના ભાર એાછામાં એાછા પડે. સમાજસેવાને માટે વાનપ્રસ્થ માણસ વધારે યાગ્ય ગણાય, કારણ તેનું જીવન વિવિધ અનુભવાથી સમૃદ્ધ થયેલું હોય છે.

# Gandhi Heritage Portal

#### ૧૭. વર્ણાશ્રમધમ કર્મ

2035

વાનપ્રસ્થાશ્રમ પછી સંન્યસ્તાશ્રમ આવે છે. વાનપ્રસ્થાશ્રમમાં સમાજસેવાની કાંઇ કે આસક્તિ રહેલી હોય છે. પરંતુ માણસ તદ્દન વિરક્ત થાય અથવા પૂરેપૂરા આસક્ત થાય ત્યાર પછી તે સંન્યસ્ત લેવાના અધિકારી ગણાય. સંન્યસ્તાશ્રમમાં માણસને ભિક્ષા માગીને ઉદરપાષણ કરવાનું હોય છે. એક રીતે જોવા જઈએ તા સંન્યાસી ઉપર કશી જવાયદારી હોતી નથી, પણ ખીજી રીતે જોઈએ તા સમાજને ઉપદેશ આપીને ધર્મપરાયણ રાખવાની જવાયદારી સંન્યાસી વર્ગ ઉપર છે.

આ પ્રકારની આશ્રમગ્યવસ્થા હિંદુ ધર્મમાં કરેલી છે, પણ આજે આશ્રમધર્મના લગભગ લાપ થઈ ગયા છે. કાંઈક ચાલતા હાય તા એક ગૃહસ્થાશ્રમ ચાલે છે. એ પણ ખરાખર ધર્મયુક્ત અને સંયમપૂર્વક ચાલતા જોવામાં આવતા નથી. વિદ્યાર્થા અવસ્થામાં ધ્રહ્મચારીએ ખડતલ જીવન ગાળવાનું કહ્યું છે, પરંતુ આપણા ઘણાં વિદ્યાર્થી એ તથા વિદ્યાર્થિ નીએ લહેરી જીવન ગાળતાં જોવામાં આવે છે, અને ઘણા વિદ્યાર્થી એ વિદ્યાભ્યાસ પૂરા કર્યા પહેલાં પરણી પણ ખેસે છે. વાનપ્રસ્થાશ્રમ જેવું કાંઈ રહ્યું જ નથી. સંન્યાસીઓ ઘણા જોવામાં આવે છે, પણ તેમનામાંથી યહુ વિરલ વ્યક્તિઓમાં વિરક્તિ અથવા અનાસક્તિ જોવામાં આવે છે. સાચા અથવા સંન્યાસી નામને શાલાવે એવા સંન્યાસીઓ કવચિત જ જોવામાં આવે છે.

વર્ણાંશ્રમધર્માના સિહાન્ત આમ તા સાર્વિક છે. બધા દેશની પ્રજાઓમાં આવા વિભાગ જોવામાં આવે છે, પરંતુ હિંદુ સમાજે એને વ્યવસ્થિત અને શાસ્ત્રીય રૂપ આપ્યું છે, એ હિંદુ ધર્માની વિશેષતા છે.

સામાન્ય માન્યતા એવી છે કે, આપણા દેશમાં મુસલમાના આવ્યા પછી જ્ઞાતિવ્યવસ્થા દઢ થઈ. પરંતુ આજથી પચીસસા વર્ષ પહેલાં ભગવાન મુદ્ધ અને ભગવાન મહાવીરના વખતમાં જો કે જ્ઞાતિ-વ્યવસ્થા નહાતી છતાં વર્ણ વ્યવસ્થામાં પણ ઊંચનીચના બેદા પેસી ગયા હતા. ધ્યાહ્મણ ગમે તેવું પાપ કરે છતાં તે ઊંચા ગણાય, અને

### Gandhi Heritage Portal

#### સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

શદ્ધ ગમે તેટલા સારા હાય છતાં એને અધમ ગણવામાં આવે. આ કારણે જ ભગવાન છુંદ્ધ તથા ભગવાન મહાવીરે વર્ણ વ્યવસ્થાના વિરાધ કરેલા, એટલે ઊંચનીચના બેદ પહુ જૂના છે. તેથી આપણે વર્ણ વ્યવસ્થાના પુનરુદ્ધાર કરીએ તાપણ તેમાં ઊંચનીચના બેદ ઘૂસી જાય એવા સંભવ છે. આ ઊંચનીચના બેદના કારણે તથા અસ્પૃ-શ્યતાના કલંકને કારણે આજે બધા સમજદાર લોકા જ્ઞાતિવ્યવસ્થાના વિરાધ કરે છે, એટવે વર્ણ વ્યવસ્થાના પુનરુદ્ધાર કરવા હાય તાપણ તેમાં ઊંચનીચના બેદ દાખલ ન થઈ જાય એની ખાસ કાળજ રાખવી પડશે.

#### है का ती। की शहरवाध्यस वाले हैं की अब्हा पराध्यक्त मसंपूर्वत क्षते हैं संस्थापक सामने सामने की बाहर स्थापनी नहीं, विद्याधिकायरवाचा

HEATHER DON TO BE HILLOTO PAGE BUT TELBRICH

#### निष्य क्षित्र कि कि शिर्द : सर्व है। से कि कि कि कि कि कि

માળુસ એકલું રહેનારું પ્રાણી નથી, પણ સમાજ બાંધીને રહેનારું પ્રાણી છે. હરણ, વાંદરા વગેરે પ્રાણીઓ જેમ ટાળામાં કરે છે તેમ માળુસ પણ તેની પ્રાથમિક વ્યવસ્થામાં ટાળાઓમાં કરતા. તે કદી એકલા રહેતા જોવામાં આવ્યા નથી. સમાજ બાંધવા માટે સહકારની વૃત્તિ આવશ્યક છે. માળુસમાં સહકારની વૃત્તિ સાહજિક છે, તે તેના સ્વભાવમાં રહેલી છે. માળુસને માટે પાતાની વ્યમુક પ્રવૃત્તિઓ સહકારી ધારણે ચલાવવી એ તદ્દન સ્વાભાવિક છે. જો કે અત્યારે ચાલતી સહકારની પ્રવૃત્તિના ઊગમ પશ્ચિમમાં થયા છે, પરંતુ આપણા દેશમાં એકબીજ સાથે મળીને સહકારથી કામ કરવાની ટેવ બહુ પ્રાચીન કાળથી જોવામાં આવે છે. લગ્નમાં ચાંલ્લો કરવાના રિવાજ એ સહકારનું જ એક રૂપ છે. સગાંવહાલાં તથા ઓળખીતાં પરણનારને નાની નાની રકમ ચાંલ્લામાં આપે. તેમાંથી લગ્નનું આખું અથવા માટા ભાગનું ખર્ચ નીકળી જતું. દીકરી સાસરે જાય ત્યારે તેને ભેટા આપત્રાના રિવાજ છે. એમાંથી એને નવું ઘર વસાવવામાં

### Gandhi Heritage Portal

१८. सर्वार अस्ति ।

બહુ માટી મદદ મળતી. માણસ યાત્રાએ જાય ત્યારે પણ સગાંવહાલાં નાની નાની ભેટા આપે છે. તેમાંથી યાત્રાનું ખર્ચ ધણે ભાગે નીકળી જતું. ગામડાંમાં કાઈને ત્યાં જમણવાર હાય ત્યારે સગાંવહાલાં તથા પડેાશી તેને ઘેર પાણી ભરી જાય, લાટ દળી આપે, રાંધવામાં મદદ કરે, એવા રિવાજ ગામડાંમાં આજ સુધી જોવામાં આવતા. સહકારના આવા ધણા દાખલા આપી શકાય. કાઈ ખેડૂત પાસે એક ખળદ हाय ते। ते भीका એક भणहवाणा भेडूत साथे सुंदब डरी सह डार्थी પાતાની ખેતી કરતા. તેવી જ રીતે ખેડૂત કુટું ખામાં નીંદણી તથા सल्ली वभते ओडभीकाने महह डरवाना रिवाक पहेलां क्वामां આવતા. પરંતુ આજે એ ખધા રિવાજો ધસાઈ ગયા છે. લાકહિતનાં કામા કરવાનું જયારથી સરકારે માથે લીધું અને વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યના અનર્થ કરવામાં આવ્યા ત્યારથી આવા સહકારના દાખલા ઓછા જોવામાં આવે છે. સરકારનાં કર્તવ્યા વધતાં ગયાં, એ પ્રમાણમાં પ્રજાનાં એક ખીજા પ્રત્યેનાં કર્ત વ્યા ઘટતાં ગયાં છે. પહેલાં કાઈ માણસ મંદિા હોય તા તેની સારવારમાં રહેવાની તેના પડાશીની કરજ ગણાતી. आजे ते। भांहा भाण्यने धिरिपताल यतावी हेवामां से इरक पूरी ચાય એવી સ્થિતિ આવવા લાગી છે. પડાશમાં કાઈનું મરણ થયું હાય તા સધળાં પડાશીઓની તેને સમશાને પહેાંચાડવાની કરજ ગણાય છે; પણ માટાં શહેરામાં જ્યાં રમશાનગાડીએ થઈ છે ત્યાં स्मशाने जवानी अधानी इरक गणाती नथी. है। पे। टिक्न नामना रशियन क्षेणके पाताना 'स्युन्वक ओड ' (सहायक्विता) ओ नामना પુરતકમાં આધુનિક સમાજમાં આવા સહકારના અનેક દાખલા આપ્યા છે. એ સલળા યુરાપના દેશાના છે, જો કે આપણા દેશના પણ આવા ઘણા દાખલા આપી શકાય. પણ અત્યારના જમાનામાં. ખાસ કરીને શહેરામાં અને કેટલાંક ગામડાંઓમાં પણ એ વૃત્તિ चसाती कती कीवामां आवे छे. आपशुं प्रकाशिय छवन सुसंगित अने समृद्ध करवुं होय ते। आपणे अ वृत्ति इरी सळवन करवी पडशे.

### Gandhi Heritage Portal

908

ત્યારે વ્યિટિશ સરકાર સાથે ગાંધીજીના અસહકાર વ્યિટિશ સરકારના અને બ્રિટિશ વેપારીઓના આ દેશમાં ચાલી રહેલા અન્યાય અને શાષ્ણની સામે હતા, પણ અસહકાર ગાંધીજના જવનનું મહત્ત્વનું અથવા કાયમી આંગ નહોતું. તેઓ સહકાર કરવા હંમેશાં તત્પર રહેતા; પણ જ્યાં સ્વમાન ન સચવાય એમ હાય, આપણં શાયા થતું હોય, આપણને અન્યાય થતા હોય, ત્યાં અહિંસક અસહકાર એ ધર્મ થઈ પડે છે. તેથી જ દ્રસ્ટીપણાવાળા પ્રકરણમાં ગાંધીજીએ ખતાવ્યું છે કે કાઈ ધનિક માણસ પાતાની વધારાની संपत्तिने। सभाजने भाटे दस्टी थवा तैयार न होय ते। ते भाटे આમ જનતાએ તેની સાથે અહિંસક અસહકાર કરવા તે એક ઉપાય છે. એમના સત્યાયહના શસ્ત્રભંડારમાં અહિંસક અસહકાર એ એક મહત્ત્વનું શસ્ત્ર છે: પણ તેના ઉપયાગ શસ્ત્ર તરીકે, ખાસ જરૂર પડે त्यारे क, अरवाना है।य छे. मनुष्यधर्म नुं अयभी अंग ते। सहअर કરવાનું છે, पણ ખાસ પ્રસંગ આવે त्यारे અસહકાર કરવાના नैभि-त्ति धर्भ तेने प्राप्त थाय छे. जेने प्रसंग व्याज्ये व्यस्ति इरतां व्यावडे छे ते भाषास सारी रीते सહ अर अरी शहे छे.

આપણા દેશમાં નવી પદ્ધતિની સહકારપ્રવૃત્તિના આરંભ સને ૧૯૦૪ થી થયા છે. શરૂઆતમાં સહકારી પ્રવૃત્તિએ ધીરાણનું સ્વરૂપ લીધું. શાહુકારા ખેડૂતા પાસેથી પાતે ધીરેલાં નાણાંનું બહુ ભારે વ્યાજ લેતા હતા. તેમાંથી ખેડૂતાને બચાવવા સહકારી ધીરાણ મંડળીએ નીકળી, પરંતુ એ મંડળીએ હજી શાહુકારને ધીરધારના ક્ષેત્રમાંથી હાંકી કાઢી શકી નથી. એનું એક કારણ તા એ છે કે સહકારી મંડળીને પાતાનું બધું કામ કાયદાની વિધિઓ સાચવીને કરનું પડે છે, જ્યારે શાહુકાર તા અધરાતે મધરાતે પણ નાણાં ધીરવા તૈયાર હોય છે. બીજું કારણ એ છે કે ખેડૂત પાતે લીધેલાં નાણાં માટે મંડળી પ્રત્યેની જવાબદારી પૃરેપૂરી સમજતા હોતા નથી. મંડળીનાં નાણાં વખતસર આપવાની બાબતમાં તે બેદરકાર રહે છે, તેને લીધે

Gandhi Heritage Portal

१८. स्र्रिश्

મંડળી મુશ્કેલીમાં આવી પડે છે. ત્રીજું કારણ એ છે કે મંડળી કેવળ ઉત્પાદક કાર્ય માટે નાણાં ધીરે છે, જ્યારે ખેડૂતને તા પાતાને ત્યાં લગ્ન કે મરણના પ્રસંગ આવે, સ્ત્રીની સુવાવડ આવે અથવા છાકરાં માંદાં પડે ત્યારે નાણાં જોઈતાં હાય છે. તે સહકારી મંડળી પાસેથી સહેલાઈથી મળી શકતાં નથી, એટલે એને શાહુકારને ખારણે જવાનું ઊભું જ રહે છે. આના સાચા ઉપાય લાકાને યાગ્ય કેળવણી આપવી એ છે. પાતાના ગજા ઉપરાંતના સામાજિક ખર્ચ કરવાની લાકાને જે 2વ છે તેમાંથી તેમને ઉગારી લેવા જોઈએ. માંદગીને અંગે એકાએક ખર્ચ આવી પડે તે એને મળી શકે એવી સગવડ સહકારી મંડળીમાં હોવી જોઈએ. વળી મંડળી પ્રત્યેની જવાબદારી અને વકાદારીના ખ્યાલ સભ્યના સમજવામાં આવે એવું તેનું માનસ કેળવવું જોઈએ. મંડળીના સંચાલક મંડળીના દરેક સભ્યના સાચા મિત્ર, ડાહ્યો સલાહકાર અને ખરે માંગ કર્યા કરાક થયે.

હવે તો ખરીદ-વેચાણની, વિવિધ કાર્ય કારી (મલ્ટીપર્યંઝ) તથા ઉત્પાદક પ્રવૃત્તિ અંગેની સહકારી મંડળીઓ હસ્તીમાં આવી છે. એ બધી સહકારી મંડળીઓના ઉદ્દેશ તથા કાર્ય પહિત તમામ સબ્યોને સારી રીતે સમજાવવાં જોઈએ. મંડળીના સંચાલક બાહોશ અને પ્રામાણિક માણસ હાવા જોઈએ. આજે કેટલીક મંડળીઓ સંચાલકના બાહોશપણાને તથા પ્રામાણિકપણાને અભાવે મુશ્કેલીમાં આવી પડેલી જોવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે, ખરીદ-વેચાણની સહકારી મંડળીના સંચાલકને બજારની પરિસ્થિતિનું બરાબર જ્ઞાન હોવું જોઈએ. અત્યારે કેટલીક જંગલ સહકારી મંડળીઓ નીકળી છે તેઓ જંગલોના કૉન્ટ્રેક્ટ રાખી મજૂરા પાસે લાકડાં કપાવી વેચે છે. તેમાં ઘણી વાર વેગન મળવાની મુશ્કેલીને લીધે જે વેપારીને માલ વેચ્યા હોય તેને તેઓ વખતસર પહેાંચાડી શકતી નથી. તેને લીધે મંડળીને સહન કરવું પડે છે. આમાં સંચાલકના વાંક ન કાઢી શકાય, પણ એવું જોવામાં આવે છે કે વેપારીઓ રેલવેના અમલદારાને લાંચરુશવત

## Gandhi Heritage Portal

206

આપીતે વેગના વખતસર મેળવી શકે છે, જ્યારે સહકારી મંડળીના સંચાલકા લાંચ આપવા તૈયાર ન હોય એટલે વેગના મેળવી શકતા નથી. આના ઉપાય તા રેલવેખાતા સામે જખરા પ્રચાર થાય અને રેલવેખાતાની ખરાખર શુદ્ધિ થાય એ જ છે.

હમણાં કેટલીક સહકારી ખેતી મંડળીઓ નીકળી છે. તે ખધી વિશે મને જાતમાહિતી નથી, પણ થાડીક ખેતી મંડળીઓ વિશે હું જાણું છું તે પ્રમાણે તેઓ સંચાલકની કાર્યદક્ષતા તથા પ્રામાણિકતાને અભાવે મુશ્કેલીમાં આવી પડી છે. સંચાલક બાહાશ અને પ્રામાણિક હોવા જોઇએ એ વસ્તુ ઉપર જેટલા ભાર મુકાય તેટલા ઓછા છે. એ ઉપરાંત, એના ઉગર ચાંપતી દેખરેખ હોવી જોઈએ એ પણ એટલું જ મહત્ત્વનું છે. ખેતી મંડળીના સંચાલક હોય તે ખેતીવાડીના કામમાં પૂરેપૂરા પાવરધા હોવા જોઈએ. અત્યારે તા નામું લખતાં આવડે અને સહકારી મંડળીએ નક્કી કરેલાં પત્રકા ભરતાં આવડે એટલું પૂરતું ગણાય છે. ખેતી મંડળીએ કાઈ જગ્યાએ પીતને માટે એન્જિન તથા પંપ મૂકયાં હાય તા એન્જિન તથા પંપ વિશે જરૂરી યાંત્રિક ત્રાન પણ સંચાલકમાં હોવું જોઈએ. સહકારી મંડળીઓને સફળ બનાવવા માટે આ બધું આવશ્યક છે. અને એ બાબતાની બરાબર તૈયારી વિના સહકારી મંડળી શરૂ કરવી એ ભૂલ છે.

હવે આપણે કલ્પેલાં સ્વયં સંપૂર્ણ ગામડાંમાં સહકારી પ્રવૃત્તિ કેવા પ્રકારની હોય તેના વિચાર કરીએ. એવાં ગામડાંનું આખું જીવન એકબીજા સાથેના સહકાર ઉપર સ્થાયેલું હોય. ગામને આવશ્યક બધી પ્રવૃત્તિઓ–ચાકી, ન્યાયવ્યવસ્થા, ગામની સંસ્કાર–પ્રવૃત્તિ, રમતગમતના મેળાવડા, બિમારાની સારવાર, લગ્નમરૂણના પ્રસંગા, એ બધું સહકારના ધારણે ગાઠવાયેલું હોય. એની વિગતામાં ઊતરવાની અહીં જરૂર નથી. ગામની સલળી અર્થપ્રવૃત્તિ પણ સહકારી ધારણે ચાલતી હોય. પશુપાલન, ખેતી, ખરીદવેચાણ, આયાતનિકાસ એ બધું સહકારી ધારણે ગાઠવાવું જોઈએ. એવી થાડી વિગતાના અહીં વિચાર કરીશું.

## Gandhi Heritage Portal

૧૮. સહકાર કરાયા

દરેક માળુસ અલગ અલગ પશુપાલન કરે, એના કરતાં ગામમાં પશુપાલનની એક અથવા વધારે સહકારી મંડળીઓ હાય તા વખત અને શ્રમના ઘણા ખચાવ થાય, એ સ્વાભાવિક છે. પશુપાલનની સહકારી મંડળી ગામને દૂધ-ઘી તથા છાશ પૂર્ય પાંડે અને ખેતી માટે ખળદા પણ પૂરા પાંડે. પશુપાલન સહકારી ધારણે કરવામાં આવે તા પશુના રાગની ચિકિત્સા કરવાનું પણ ખહુ સુગમ થાય. તેમને માટે ધાસચારાની તથા ખાણુની વ્યવસ્થા પણ સહકારી ધારણે સારી થઇ શકે. આ પશુપાલન મંડળી તેલની ધાણી પણ ચલાવી શકે, એમાંથી ખાળ નીકળે તે મંડળીનાં પશુઓના કામમાં આવે અને તેલ લાકોને આપી શકાય.

આ જ પ્રમાણે દરેક ગામમાં ખેતીની પણ એક અથવા વધારે સહકારી મંડળીઓ હોય. છેલ્લાં સાે વરસનાે પરાધીનતાને લીધે આપણી સહકારની ટેવા ઘણી ભું સાઈ ગઈ છે, એટલે ખેતીની સહકારી મંડળીમાં આપણે ધીમે ધીમે આગળ વધવું પડશે. ખેતી સહકારી મંડળીની શરૂઆત પીત માટે પાણી પૂરું પાડવાની વ્યવસ્થાથી થઈ શકે. આમાં ટેવાયા પછી જમીનનું પ્રાર'લિક ખેડાણ તથા ખાતરવાનું સહકારી ધોરણ ઉપર થઈ શકે. એક વખત ખેડવાનું તથા ખાતરવાનું ખરાખર થઈ જાય ત્યાર પછી કરખ મારવાનું, નીંદવાનું, પાક સાચવવાનું તથા લણવાનું દરેક ખેડૂત પાતપાતાનું અલગ અલગ કરે. આમ કરતાં જેમ જેમ સદકારી મંડળીનું કામ આપણું પાતાનું છે એ ભાવના યુષ્ટ થતી જાય તેમ તેમ ઉપર જણાવેલી ખધી ક્રિયાઓ સહકારી ધારણે કરી શકાય. અત્યારે દરેક કુટું ખ અલગ અલગ રહે છે, પણ આગળ ઉપર ધણાં કુટું માનાં રસાડાં પણ સહકારી ધારશ ઉપર ચલાવી શકાય. એમાં નાનાં ભાળકાને ઉત્તમ કેળવણી મળે છે. पेलेस्टार्धनमां संयुक्त रसे। अवाणी यहूरी लोडानी संबंधरी भंडणीये। છે. તેમાં એક ખાળક તેનાં માખાપ સાથે ખજારમાં ગયું હતું. ત્યાં કાઈ એાળખીતાએ તેને એક મીઠાઇનું પડીકું આપ્યું. તે ખાળકે એ

> © 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal

Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

220

મીઠાઈ ખીજાં ખધાં ખાળકા સાથે વહેં ચીને ખાવા માટે રાખી મૂકી. આ જતની ભાવના ખાળકામાં કેળવાય એ ઉત્તમ વસ્તુ છે. આવી સંયુક્ત કુટું ખની, સહકારી મંડળીઓમાં ખાળક બે કે અઢી વરસનું થાય ત્યાંસુધી પાતાનાં માખાપ સાથે રહે છે, પણ પછી તેઓને કેળવાયેલી નર્સની સંભાળ નીચે એક સંયુક્ત સૂવાના ઓરડામાં રાખવામાં આવે છે. આટલે સુધી આપણે જવું કે નહીં એ આગળ ઉપર વિચારવાના પ્રશ્ન છે, પણ સહકારી જીવન કેટલે સુધી ગાડવી શકાય એ ખતાવવા ઉપરના દાખલા આપ્યા છે.

ગામનું ખરીદવેચાણ સહકારી ધારણ ઉપર સારી રીતે ગાઠવી શકાય એ ખતાવવા વિશેષ વિવેચનની જરૂર નથી. આયાતનિકાસ ઉપર તા ગ્રામપંચાયતના અંકુશ હોય અને તે સહેલાઇથી સહકારી ધારણે ચાલી શકે.

ગામના કાઈ માલ બહાર વેચવાના હાય તા તેમાં બેળસેળ ન થાય, અને માલ સારા જ હોય તેની જવાયદારી આખા ગામની ગણાવી જોઈએ. ગામના કાઈ કારીગરના માલ ખરાય નીકળ તા આખા ગામની આપર જાય, એવી ભાવના કારીગરામાં તથા સમસ્ત ગામ-લોકામાં હોવી જોઈએ. માલમાં દગા કરવા અથવા યતાવેલા નમૂના પ્રમાણે માલ ન આપવા, એ આજના જમાનામાં એક સાધારણ વસ્તુ થઈ પડી છે. એ પ્રથામાં ભારે ફેરફાર થવાની જરૂર છે. તે માટે ચારિત્ર્યનું અને પ્રામાણિકતાનું ધોરણ બહુ ઊંચું ચઢાવવાની આવશ્યકતા છે. અર્થંત્ર્યના વિકેન્દ્રિત કરી નાંખવામાં આવે તા આ વસ્તુ બહુ સહેલાઇથી થઈ શકે. માણસા એકબીજાને ઓળખતા હોય તેમની સાથે દગા કે અપ્રામાણિકતા કરતાં માણસ સહેજે શરમાય છે.

ઉપર કહેવામાં આવ્યું છે કે ગ્રામપ્રદેશમાં પેદા થતા કાચા માલને ખનતાં સુધી તૈયાર માલમાં ફેરવીને જ તેની નિકાસ કરવી જોઈએ. આ કામ પણ સહકારી પદ્ધતિએ થઈ શકે. પરંતુ એમાં એક વસ્તુ

Gandhi Heritage Portal

१८. से ७६१२ १११

'વ્યાનમાં રાખવાની છે કે કાઈ ગામમાં એટલા કાચા માલ ન બનતા હાય, જેના તૈયાર માલ બનાવવાનું આર્થિક દષ્ટિએ પાસાઈ શકે એમ હોય, ત્યાં ધણાં ગામના કાચા માલ કાઈ એક ગામે એકઠા કરી, ત્યાં એના તૈયાર માલ બનાવવામાં આવે. જ્યાં આવું કરવાનું હાય ત્યાં ધણાં ગામના લાકા સાથે સહકાર યાજવાના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય. ત્યાં ધણાં ગામના લાકા સાથે સહકાર યાજવાના પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય. ત્યાં ધણાં ગામાની એક સહકારી મંડળા બનાવવા જોઈ એ. વળી કેટલાક કાચા માલ એવા હાય જેમાંથી તૈયાર માલ બનાવવા માટે યંત્રોની મદદ લેવી પડે. એવું હાય ત્યાં યંત્રઉદ્યોગનું કારખાનું પણ સહકારી ધારણે ઊભું કરી શકાય.

અત્યારે કેટલીક જંગલ સહકારી મંડળીઓ ચાલે છે તેઓ જંગલમાંથી કાપેલું લાકડું કાચા માલના રૂપમાં જ વેપારીઓને વેચી દે છે. આવી મંડળીઓએ પ્રગતિ કરવી હોય તો એ લાકડામાંથી તૈયાર માલ જંગલપ્રદેશના નજીકના ભાગમાં જ અનાવીને વેચવા જોઈએ. એમ કરવામાં આવે તો જંગલના લોકાને વધુ કામ મળે. વળી કેટલુંક કામ એવું હોય જેમાં કેવળ જડ મજૂરી ન હોય, પણ કારીગરની કુશળતા ખીલવવાની પણ જરૂર હોય. આવી યોજના કરવામાં આવે તો જંગલના પ્રદેશમાં રહેનારા લોકાના વધારે વિકાસ સાધી શકાય. આમ કરવા માટે એવી મંડળી ચલાવનારા કાર્યકર્તા વધારે કુશળ હોવા જોઈએ.

અત્યારે સહકારી મંડળીઓ માટે ભાગે સરકારની મદદથી ચાલે છે. આપણે તાે એવું કલ્પ્યું છે કે સરકારનાં કામ પ્રજા જ ઉપાડી લે, એટલે આવી સહકારી મંડળીઓ સરકારની મદદની અપેક્ષા ન રાખે.



### Gandhi Heritage Portal

केंग्रामीन की वेगाधिक स्वतंत्रता सूर्व कीचा निर्माणाळता संस्वामी

### १६ : भूदानयज्ञ

વસ્તુત: ભૂદાનયન્ન એ ભારે ક્રાન્તિકારી ચળવળ છે. એના અંતિમ ઉદ્દેશ કેવળ જમીનની વહેં ચણી કરવાના નથી, પણ જમીન ઉપરના ખાનગી માલકી હક્ક નાખૂદ કરવાના છે. બીજી કુદરતી બહ્મિસોની માફક જમીન પણ એક કુદરતી બહ્મિસ છે, અને તેના ઉપર કાઈ માણસના ખાનગી માલકી હક્ક ન હાઈ શકે. તેથી કહ્યું છે કે 'સર્વે મૂમિ गोपालकी.' માલકી ગણવી હાય તા ગાપાલના પ્રતિનિધિ તરીકે ગ્રામપંચાયતની હાઈ શકે. ગ્રામના બધા માણસા એક અથવા અનેક સહકારી મંડળીએ બનાવીને ખેતો કરે; પરંતુ ખાવી સહકારી મૃંડળી ન ગાડવાય ત્યાંસુધી માણસ વૈયક્તિક ખેતી પણ કરે. કુટું બની જનમંખ્યામાં ફેરફાર થાય તે પ્રમાણે દસ અથવા પંદર વર્ષે શ્રામપંચાયત દારા જમીનની કરી વહેં ચણી થાય. ભૂદાન-યન્ન આ જાતના આદર્શ રાખીને શરૂ કરવામાં આવ્યો છે.

અત્યારે તો વિનાખાજીએ પાંચ કરાડ એકર જમીનની ટહેલ નાંખી છે અને એ કાર્યક્રમ સને ૧૯૫૬ માં પૂરા કરવાના તેમણે સંકલ્પ કર્યો છે. 'પહનું વર્ષ હિંદુસ્તાનના ઇતિહાસમાં એક ક્રાન્તિ-કારી વર્ષ છે. ૧૭૫૭ માં કલાઇવે પ્લાસીનું યુદ્ધ જીતીને અંગ્રેજી સત્તાના પાયા હિંદુસ્તાનમાં નાખ્યા. ૧૮૫૭ માં બ્રિટિશ લશ્કરના દેશી સિપાઈઓએ અંગ્રેજો સામે સ્વાતંત્ર્યયુદ્ધ કર્યું, અને ઘડીલર તા બ્રિટિશ સત્તાના પાયા જાણે હચમચાવી નાંખ્યા; પણ એમાં સિપાઇઓને નિષ્ફળતા મળતાં આપણા દેશમાં બ્રિટિશ સત્તા જાણે કાયમી જામી હોય એવું દેખાયું. પણ ઇતિહાસમાં કર્યું સ્થિરસ્થાવર હોતું નથી. અંગ્રેજો પણ ૧૯૪૭ માં ગાંસડાંપાટલાં ખાંધીને ગયા. હિંદુસ્તાનને રાજકીય સ્વાતંત્ર્ય મળ્યું, પણ હિંદુસ્તાનના લોકાને આર્થિક સ્વતંત્રતા હજી મળી નથી. ૧૯૫૭ પહેલાં હિંદુસ્તાનના ખેડૂતોને એ આર્થિક સ્વતંત્રતા હજી મળી નથી. ૧૯૫૭ પહેલાં હિંદુસ્તાનના ખેડૂતોને એ આર્થિક સ્વતંત્રતા સળે એવા વિનાખાજીના સંકલ્પનો

Gandhi Heritage Portal

૧૯. ભૂદાનયજ્ઞ

193

અર્થ છે. પાંચ કરાડ જમીન એ તે! સંકલ્પપૂર્તિ માટે એક નિશાન છે. એટલી જમીન મળે તા આખું વાતાવરણ જમીનની સમાન તથા ન્યાયી વહેંચણી માટે તૈયાર થઈ જાય.

અને આપણે કેવળ જમાનની સમાન વહેં ચણી કરીને અટકવાનું નથી; તમામ ઉત્પાદક સંપત્તિની સમાન અને ન્યાયી વહેં ચણી થાય એ આપણું લક્ષ્ય હોવું જોઈએ. તે માટે સંપત્તિદાન, શ્રમદાન વગેરે યત્રોની યોજના વિનાયાજીએ પ્રજા સમક્ષ મૂકી છે. હમણાં તેમણે બાધિગયામાં સમન્વય આશ્રમની સ્થાપના કરી છે. તેના હેતુ બૌહ ધર્મ અને વેદાંત વચ્ચે સમન્વય સિદ્ધ કરવાના છે. દુનિયાના બે માટા ધર્મા વચ્ચે સમન્વય સ્થાપીને બીજા સવળા માટા ધર્મા વચ્ચે પણ એટલે ઇસ્લામ, બ્રિસ્તી ધર્મ વગેરે વચ્ચે સમન્વય સ્થાપી શકાય, અને ધર્મને નામે જે વિખવાદ અને ઝધડા ચાલે છે તે નિર્મૂળ થાય.

કેટલાક એવા વાંધા કાઢે છે કે ભૂદાનપ્રવૃત્તિ એ હિંદનું રાજ્યબંધારણ જેણે ખાનગી માલકી હક્કને માન્યતા આપી છે તેની વિરુદ્ધ છે; પણ આ જો કાયદાના જોરથી માલકી હક્ક છાડાવતા હોઈએ તો એ રાજ્યબંધારણની વિરુદ્ધ કહેવાય. પણ આમાં તા સ્વેચ્છાથી દાન લેવામાં આવે છે. બંધારણમાં કશું એવું નથી કે કાઈ માણસ સ્વેચ્છાએ પાતાની મિલકત બીજાને આપી દઈ શ્વાક નહીં. ભ્રદાન માગવામાં જરા પણ બળજબરી નથી. છતાં આવી પ્રવૃત્તિ બહુ વ્યાપક થાય એટલે બંધારણના મૂળ તત્ત્વની વિરુદ્ધ એ કદાચ કહેવાય. જો એમ હાય તા બંધારણ સુધરવું રહ્યું. બંધારણ કાંઈ ઈશ્વરકૃત નથી, તે મનુષ્યકૃત જ છે. એમ હાઈ તે દાયથી પર ન હાઈ શકે. વળી આ પ્રવૃત્તિથી બંધારણમાં સુધારા કરવાનું વાતાવરણ પેદા થયું હાય તાપણ એની ખૂબી એ છે કે એમાં કાયદાની જબર-દસ્તી નથી. તેમાં કાઈપણ જાતની સજ્ય (સેંકશન) નથી. કેવળ પ્રેમભાવથી, અહિંસાના દાવાથી જમીન માંગવામાં આવે છે. જે માણસ એનાથી અથવા લાકલાજથી પ્રભાવિત થાય છે, એ જમીન આપે છે.

स. ८

dhi Heritage Portal

818

એટલે આ પ્રવૃત્તિ ખંધારણની વિરુદ્ધ છે અથવા ખંધારણની ઉપેક્ષા કરે છે એ દલીલમાં કાંઈ વજૂદ નથી. લાકમત એટલા પ્રભળ હશે તા બંધારણ આપાઓપ બદલાશે.

ખીજી દલીલ એ કરવામાં આવે છે કે તમે ગરીય અને સાધનહીન લાકાને જમીન આપશા, તેથી ખેતી સુધરશ નહીં, ઊલડું, સાધનહીન લોકાના હાથમાં ખેતી ખગડશે. અત્યારે પણ માટા ભાગની ખેતી તા સાધનહીન લોકાના હાથમાં જ છે. જેઓ જમીન-માલિક પાસેથી જમીન ગણોતે લઈ ખેતી કરે છે તે લોકા સાધન-સંપન્ન હોતા નથી, અને ખધા જમીનમાલિકા જમીનમાં ખાતર પુરવાની અથવા બીજી રીતે જમીન સુધારવાની કાળજી રાખતા નથી, એટલે વસ્તુત: ઘણી જમીન સાધનહીન લોકા પાસે જ છે. ખેતીના અનુલવ તા એવા છે કે જેની પાસે થાડી જમીન હાય છે તે એ જમાનમાં સારી ખેતી કરવાની કાળજ રાખે છે. વળી એ જમીન એની પાતાની માલકીની થશે. અને એને ખાતરી થશે કે હું મહેનત કરીને જેટલું પકવીશ તેટલું મારી પાસે જ રહેવાનું છે, વચમાં બીજો કાઈ નાહકનું ખાઈ જનારા નથી, એટલે એ માણસ વધારે કાળજી રાખીને મહેનત કરશે અને વધારે પકવશે. સારા અને મહેનતુ ખેડૂતાના અનુભવ એવા છે કે વધારે જમીનમાં એકરે જેટલા પાક લઈ શકાય છે તેના કરતાં એાછી જમીન ઉપર વધારે મહેનત કરી હોય તે। એકરે વધારે પાક લઇ શકાય. આપણા ખેડૂતાને આ જાતની તાલીમ આપવાની જરૂર છે.

ભૂદાન મેળવ્યા પછી ભૂમિની વહેં ચણી કરવાનું કામ એથી પણ અધરું છે. વહેં ચણી કર્યા પછી એ ખેડૂતાને સારી ખેતી કરે એવી તાલીમ આપવાનું કામ એનાથી પણ અધરું છે. તે માટે ભૂદાનસેવકાનું એક માટું દળ તૈયાર કરવું પડશે; તેમને ખેતીવાડીનું શાસ્ત્રીય અને પ્રાયાગિક દ્યાન પણ આપવું પડશે. આખી ચળ-વળની સફળતાના આધાર આવા સેવકાની કુશળતા અને ખભરદારી ઉપર છે.

### Gandhi Heritage Portal

१६ लूहानयम् अ

224

કેટલાક એમ કહે છે કે આપણા દેશમાં જમીનના પ્રમાણમાં જમીન ઉપર ગુજરાન ચલાવનારાની સંખ્યા ધણી વધારે છે, માટે જમીન ઉપરના બાજો ઓછા કરવા હાય તા એ વધારાના માણસાને બીજો ધંધા આપવા જોઈએ. આ કહેવું જેટલું સહેલું છે તેટલું જ એને અમલમાં મૂકવું અધરું છે. વધારાના ખેડૂતાને બીજો કયા ધંધા આપવા એ એક માટા પ્રશ્ન છે. એમને જો ખેતી સાવ છાડાવી દઈ ખીજે ધંધ વળગાડવામાં આવે તા ખેતીની ખાસ માસમ વખતે કામ કરનારાઓની ટાંચ પડે. માસમ વખતે એકી સાથે મજૂરાની જરૂર પડે છે, એટલે ખરા ઉપાય ખેતીનું કામ કરનારાઓની સંખ્યા ધટાડવાના નહીં, પણ ખેતીમાં જયારે પૂરતું કામ ન હાય તે વખતે ખેડૂતાને ખેતીને મદદગાર એવા બીજા ઉદ્યોગધંધા આપવાના છે.

આપણા દેશમાં વસ્તીના પ્રમાણમાં જમીન એટલી ઓછી છે કે દરેક ખેડૂતને એકલી ખેતીમાંથી જ તેનું ગુજરાન ચાલી શકે એટલી જમીન આપણે કદી આપી શકવાના નથી. આજે પણ જેઓ જમીનમાંથી એક પાક લે છે તેઓ વરસમાં ચારથી છ મહિના ખેકાર રહે છે. કુદરતના નિયમ એવા છે કે માણસ छ डे व्यार्ट मिहिना डाम डरे व्यने तेने यारे महिनानुं भावानुं મળે એ સંભવિત નથી, એટલે આ ચાર કે છ મહિના માટે ખેડતાએ ખીજો મદદગાર ધંધા શાધવા જ જોઈએ. વળી લાગલાગટ ચાર કે છ મહિના એકારીના ખેડૂતને આવતા નથી. કાઈ દિવસ એ કલાક ખેતીનું કામ હાય તા કાઈ દિવસ ચાર કલાક હાય. આમ દરેક માણસના કામના કલાક ગણીને ચારથી છ મહિનાની બેકારી ગણવામાં આવી છે; એટલે પેલા મદદગાર ધંધા એવા હોવા જોઈએ કે માણસ પાતાની મરજી પડે ત્યારે તે કરવા ખેસી શકે અને મરજી પડે ત્યારે છાડી દઈ શકે. આવા ધંધા કપાસ વીણવાથી માંડીને સૂતર કાંતવા સુધીની બધી ક્રિયાએ કરવાના છે. આ ઉપરાંત તેલધાણી, મધુમખ્ખીપાલન, તાડગુડ વગેરે ધંધા ખેતીને મદદગાર ગણી શકાય.

# Gandhi Heritage Portal

આ ઉપરાંત વળુકર, સુથાર, લુહાર, કડિયા, કુંભાર, ચમાર વગેરે ગામડાના કારીગરાને ભારે મહિના કામ હોતું નથી. તેઓ પાતાના ફાજલ વખતમાં પાતાની ખેતી હોય તા કામ કરી શકે. આમ ખેતી તથા ગ્રામાદ્યોગ અને ગૃહાદ્યોગ તથા ગામડાના કારીગરા એ બધાનું થઈને એક સ્ત્રયંસંપૂર્ણ ગામડું બને.

આજે ખેડૂતા મેં સા રાખે છે તેને બદલે ગાયા રાખતા થામ તા તેમને દૂધ ઘીની સાથે પાતાના જ બળદ મળે; એટલે ગાપાલન એ પણ ખેડૂતાને માટે બહુ મહત્ત્વના ઉદ્યોગ છે. ખેડૂતને સ્વાવલ બી બનાવવામાં એનું મહત્ત્વ ઘણું છે. જેઓ મેં સા રાખે છે તેમને બળદની જરૂર પડે ત્યારે એકસામટી માટી રકમ પાસે નહીં હાવાથી ખેડૂતને દેવું કરવું પડે છે. ખેડૂતા ગાપાલન કરતા હાય તા તેમને પાતાના ઘરના જ બળદ મળે. વળી ગાયની સારી માવજત કરવામાં આવે તા મેં સરતાં ગાયનું દૂધ ઘણું વધારી શકાય છે.

અામ ખેતીની સાથે ગાપાલન તથા ગ્રામાદ્યોગ અને ગૃહાદ્યોગ મળીને ખેતીનું એક આર્થિક એકમ ગણવાનું છે. અત્યારે ઘણા અર્થા શાસ્ત્રીએ અમુક એકર જમીન જેમાંથી એક કુટું ખનું ગુજરાન સારી રીતે ચાલી શકે તેને આર્થિક એકમ ગણે છે. પણ એવા આર્થિક એકમ જેટલી જમીન આપણા દેશમાં ખેડૂતાને આપી શકાશે નહીં. ખીજો વિચાર એ કરવાના છે કે એકલી ખેતીની મજૂરીથી માણસના યાગ્ય અને પૂર્ણ વિકાસ થતા નથી. એક લેખકે તા એટલે સુધી કહ્યું છે કે 'ખળદ સાથે કામ કરીને ખેડૂત સુદ્ધિમાં પણ ખળદ જેવા થઈ જાય છે.' એટલા માટે પણ જેમાં આંગળાંની ચપળતા ખીલવાને અવકાશ હોય એવા કારીગરીના ધંધા ખેડૂતાએ કરવાનું જરી છે.

અત્યારે તે ભૂદાનયત્ર એ આર્થિક સમાનતા લાવવાનું એક શરૂઆતનું પગલું છે. તેના અંતિમ ઉદ્દેશ તા આર્થિક સમાનતા સ્થાપવાના તેમજ સમાજમાંથી ઊંચનીચના બેદ નિમ્ળ કરવાના છે.

# Gandhi Heritage Portal

રું. ઉપલ હાર

અત્યારના ભૂદાનકાર્ય કર્તાંઓના જીવનમાં એ વસ્તુ વણાઈ જય તા જ સમાજમાં એ લાવી શકાય. એટલે ભૂદાનકાર્ય કર્તાઓએ પાતાનાં જીવન ઉત્તરાત્તર નિર્મળ, મહેનતુ તથા કુશળતાવાળાં કરવાની જરૂર છે. એ રીતે જોતાં આ આખી હિલચાલ આત્મશુદ્ધિની અને પ્રગતિકારી હિલચાલ છે. જેટલી કાર્ય કર્તાઓની આત્મશુદ્ધિ અને કુશળતા વધારે એટલા પ્રમાણમાં આપણને વધારે સફળતા મળવાની છે.

૨૦ : ઉપસંહાર

ઉપરનાં પ્રકરણા વાંચતાં લાગ્યું હશે કે સર્વોદયના જીવનમાં આ મૂલાય ફેરફારા કરીને જ થઈ શકે. જીવનના આદર્શો પણ અત્યારે પ્રચલિત છે તેના કરતાં ખદલવા જોઈ એ. જરૂરિયાતા વધાર્યે જવી, તે માટે વધારે કમાવું, અને માજશાખમાં જિંદગી ગાળવી એ એક આદર્શ છે. એ આદર્શને સો કદી પહેાંચી શકવાના નથી. પહેાંચી શકે એમ હાય તાપણ એ સેવવા જેવા આદર્શ નથી. સ્વાભાવિક રીતે જ સર્વાદયને એ માન્ય ન હાેઈ શકે. સર્વાદયમાં આપણે ધનને અને સત્તાને પ્રતિષ્ઠાનું સ્થાન આપવા માંગતા નથી. તેને ખદલે શ્રમ અને સેવાને પ્રતિષ્ઠા આપીએ છીએ. તેમાં જરૂરિયાતા વધાર્યે જવાની નથી, પણ તે ઉપર મર્યાદા મૂકી સાદું જીવન ગાળવાનું છે. સર્વેદિય કાયદાથી અથવા રાજ્યવ્યવસ્થામાં ફેરકાર કરીને સ્થાપી શકાય એમ પણ નથી. તે માટે પ્રથમ તા વ્યક્તિઓએ પાતાના જીવનમાં ફેરફારે કરવા જોઈએ અને સાથે સાથે સમાજના આદર્શો પણ બદલાવા જોઈએ. માટા પાયા ઉપરના કેન્દ્રિત ઉદ્યોગા क्रेम आपणे नाष्ट्रटें अने अपवाहरूप संक्रोगमां क यक्षावीओ. तेम राज्यव्यवस्था अने समाजव्यवस्थानुं पण डेन्द्रीक्रण सर्वेद्वियमां ન કરીએ. એટલા માટે આપણે ગામને રાજ્યવ્યવસ્થાનું એક ઘટક

# Gandhi Heritage Portal

286

ગણ્યું છે, અને ગામને આર્થિક બાયતમાં બર્ન ત્યાંસુધી સ્વાવલં બી બનાવવાનું કદ્રપ્યું છે. અત્યારે આપણાં ગામડાં ઓનું જે શાષણ થઈ રહ્યું છે તે અટકાવીને પ્રામજીવનને સુખસગવડવાળું અને સમૃદ્ધ કરવું હોય તા ગામે સ્વાવલં બી બન્યે જ છૂટકા છે. સમૃદ્ધના અર્થ પૈસેટક સમૃદ્ધ એમ નહીં, પણ ઉદ્યોગ, કળા, કારીગરી અને ત્રાનમાં સમૃદ્ધ, એ કરવાના છે.

ગામડાંના લોકા આખા દિવસ કેવળ મહેનતમજૂરી કર્યાં કરે એવી કલ્પના નથી, પણ તેઓ સાહિત્ય, સંગીત અને કળાના પણ ઉપનાગ કરી શકે, એટલી આવડતવાળા અને સંસ્કાર તથા રસવૃત્તિવાળા હાવા જોઈએ. ગામની શાળા દર અઠવાડિયે સંસ્કારના કાંઇ ને કાંઈ કાર્યક્રમ રાખે જ. એવા કાર્યક્રમ ગામલાકાને સંસ્કારી ખનાવવામાં ઘણા ફાળા આપી શકે.

અત્યાર સુધી દુનિયામાં એ માટી ક્રાન્તિઓ થઈ છે. ફ્રાન્સની ક્રાન્તિ વખતે એમનું સૂત્ર સ્વતંત્રતા, સમાનતા અને બંધુતા સ્થાપવાનું હતું. ફ્રાન્સની ક્રાન્તિએ રાજાઓની સત્તા નામશેષ કરી લોકાને સ્વતંત્રતા આપી એમ ગણાય. પણ લોકા વાસ્તવમાં હજી રાજ્યસત્તાથી ખરા સ્વતંત્ર થયા નથી. રશ્ચિયાની ક્રાન્તિએ લોકામાં સમાનતાની ભાવના આણી, પરંતુ સાચી સમાનતા રશ્ચિયામાં પણ સ્થાપી શકાઈ નથી. એનું મુખ્ય કારણ એ છે કે એ બન્ને દેશામાં જે ક્રાન્તિએા થઈ તે લોહિયાળ હતી. લોહિયાળ ક્રાન્તિમાં બળજબરી એ મુખ્ય સાધન હોઈ એનાથી સાચી સ્વતંત્રતા અથવા સમાનતા આવી શકતી નથી. હિંદુસ્તાનમાં આપણે અહિંસાના પાયા ઉપર ક્રાન્તિ કરવાના પ્રયત્ન કરી રહ્યા છીએ. આપણી ક્રાન્તિ શ્વિદ થાય તા સ્વતંત્રતા અને સમાનતાની સાથે આપણે બંધુતા પણ સ્થાપી શક્યોએ. પેલી ક્રાન્તિઓમાં તા એક વર્ગનું નિકંદન કરવાના પ્રયત્ન હતા. આપણે ક્રાન્તિઓમાં તા એક વર્ગનું નિકંદન કરવાના પ્રયત્ન હતા. આપણે ક્રાઈ વર્ગનું નિકંદન કરતું નથી, પરંતુ તમામ લોકામાંથી એમના વર્ગીય ખ્યાલો દૂર કરવા છે. એટલે ક્રાઈનું નિકંદન કરવાને બદલે

# Gandhi Heritage Portal

રું. ઉપસંહાર ૧૧૯

એમના ખ્યાલા સુધારવા એ જ આપણા હેતુ છે. તેથી આપણા મદાર ખળજ ખરી અથવા કાયદાના જોર ઉપર નથી, પણ સમ્યક કેળવણી ઉપર છે. અત્યારનો કેળવણીને પણ વર્ગીય કેળવણી જ કહી શકાય, કારણ તે એક એવા માર્ગ પેદા કરે છે જેનામાં શારીરિક મહેનતમજૂરી પ્રત્યે અણગમા હાય છે. આ કારણે જ એ વર્ગ ખીજાઓના શાષણ ઉપર નમે છે, એ આજની કેળવણીની માટી ખા મી છે. એ કેળવણીમાં પણ ક્રાન્તિ કરવામાં આવે તા જ સર્વાદયને માટે અનુકૂળ વાતાવરણ પેદા થઇ શકે. આજે આપણી સરકારાએ ગાંધીજીની નઈ તાલીમ અપનાવી છે, પણ એ ગાંધીજીના પૂરા અર્થમાં હાય એમ દેખાતું નથી. ગાંધીજી નઈ તાલીમના જે અર્થ કરતા હતા તે અર્થમાં એ પૂર્ણ ક્રાન્તિકારી કેળવણી છે, કારણ એના ઉદ્દેશ ઊંચામાં ઊંચી કેળવણી આજના ગરીય માણસને પણ સલભ કરવાના છે. પણ આપણે એમાં આપણા વિચારાનું મિશ્રણ કરવા પ્રયત્ન કરીને એના મૂળ સ્વરૂપને વિકત કરી નાખ્યું છે. સર્વાદયને માટે ગાંધીજીની નઈ તાલીમ તેના અસલી રૂપમાં આપણે સ્વીકારવી અને અમલમાં મૂકવી જોઇશે. તા જ જે ક્રાન્તિ આપણે ઇચ્છીએ છીએ તે ક્રાન્તિને આપણે લાવી શકીશું. એક રીતે કહીએ તા નઈ તાલીમ એ સાધન છે, જે વડે સર્વોદયના સાધ્યને આપણે પહેંચી શકીશં.

વિનાયાજીની ભૂદાનપ્રવૃત્તિ એ આ કાન્તિ આણવાનું ખીજું એક સાધન છે. ભ્રદાનપ્રવૃત્તિ માત્ર જમીનની વહેંચણી કરીને અટકતી નથી; તેના અંતિમ ઉદ્દેશ તા જમીન ઉપરના તેમજ ઉત્પાદનનાં ખીજાં સાધના ઉપરના ખાનગી માલીક હક્ક નાખૂદ કરવાના છે. વળી આપણાં ગામડાંને સ્વાવલં ખી અને સ્વયં સંપૂર્ણ ખનાવવા માટે ખેતીની સાથે ગામડાંને સ્વાવલં ખી અને સ્વયં સંપૂર્ણ ખનાવવા માટે ખેતીની સાથે ગામડાંને સ્વાવલં ખી અને સ્વયં સંપૂર્ણ ખનાવવા માટે ખેતીની સાથે ગામડાંને સ્વાવલં ખી અને સ્વયં સંપૂર્ણ અનાવવા માટે ખેતીની સાથે ગામડાંને સ્વાવલં ખી અને સ્વયં સંપૂર્ણ અનાવવા માટે ખેતીની સાથે ગામડાંને ખેડૂતનું આર્થિક ઘટક થવું જોઈએ. એની સાથે નઈ તાલીમ ઉમેરાય એટલે એમાં કેળવણી અને સંસ્કાર પણ આવે અને સમય

### Gandhi Heritage Portal

ગ્રામરચના સંપૂર્ણ ખતે. તે માટે એક વસ્તુ ખાસ આવશ્યક છે કે આ ખધું ज्ञानपूर्व' इ अने समलपूर्व' इ थवुं જોઈ એ. તા જ એ વસ્તુ કાયમી થાય. આ પુસ્તકમાં સવેદિયનાં જે વિવિધ અંગા ગણાવ્યાં છે તેના સમગ્ર દૃષ્ટિએ વિચાર કરી તેને અમલમાં મુકવાના પ્રયત્ન કરીશ તા જ આપણે સવેદિય સાધી શકીશં. રચનાત્મક કાર્યો માટે ગાંધીજીએ जाहा जाहा संधा क्रेम क्रेम करूर पडती गर्छ तेम तेम स्थाप्या, પરંત આગાખાન મહેલમાંની નજરકેદમાંથી ખહાર આવ્યા પછી તેમને લાગ્યું કે ખધા સંધા વચ્ચે વધારે મેળ કરી તેમને એકબીજાની વધુ નજીક લાવવાની જરૂર છે. તે માટે તેમણે એક સમય્ર રચનાસમિતિ સ્થાપી, પણ એ સમિતિ વધુ કામ કરી શકે તે પહેલાં તેમના દેહાન્ત થયા. તેમના અવસાન ખાદ સેવાગ્રામમાં સલળા રચનાત્મક કાર્ય કર્તાંઓની સભા થઈ તેમાં ગાંધીજની ઇચ્છાને માન આપી એક સર્વસેવાસંધની સ્થાપના કરવામાં આવી. આજે સલળા રચનાત્મક સંધા પાતાનું અલગ અસ્તિત્વ વિલીન કરી સર્વસેવાસ ધમાં ભળી ગયા છે અને સધળાં રચનાત્મક કામાના વિચાર સમગ્ર દર્ષિએ કરતા થઈ ગયા છે. ભૂદાનયન્ને એ વિચારને એક નવા જ વેગ આપ્યા છે. સધળાં રચનાત્મક કામાના આમ સમગ્ર દષ્ટિએ વિચાર કરવામાં આવે તા જ તેમાં નવું તેજ આવે અને તા જ સમાજની સર્વોદયની દૃષ્ટિએ નવરચના કરવાનું સુગમ થાય.

અત્યારે આખી દુનિયામાં જાણે યુદ્ધનાં વાજાં વાગી રહ્યાં હોય એવું દેખાય છે. દુનિયા ખે સત્તાજૂથામાં વહેં ચાઈ ગયેલી છે: એક બાજુ અમેરિકા છે અને બીજી બાજુ રિશયા છે. અમેરિકા મ્ડીવાદી દેશ કહેવાય છે અને રિશયા સામ્યવાદી દેશ ગણાય છે. એને લીધે એ દેશાની વિચારસરણીઓમાં મહત્ત્વના બેદ પડે છે; જો કે તાત્ત્વિક દૃષ્ટિએ જોતાં એમાં ખાસ બેદ પાડવા જેવું નથી. ખંને દેશા યંત્રમય કેન્દ્રિત ઉદ્યોગા ચલાવવા માંગે છે. ખંને દેશામાં રાજ્યસત્તાનું કેન્દ્રીકરણ જોવામાં આવે છે. ખંને દેશા પોતપાતાના લશ્કરી બળ ઉપર મુસ્તાક છે. ખંને દેશા સંહારનાં સાધના શાધવામાં એકબીજાને ટપી જવાના

Gandhi Heritage Portal

રું. ઉપસંહાર ૧૨૧

પ્રયત્ન કરી રહેલા છે. ખંને દેશા પાસે એટમ બામ્ય અને હાઇડ્રાજન બામ્ય છે એવું મનાય છે. એટમ બામ્ય કરતાં પણ હાઇડ્રાજન બામ્ય વધુ વિનાશકારી છે, અને તેના પ્રયાગ કરવા જતાં દુનિયામાંથી પ્રાણીમાત્રના નાશ થઈ જાય એવા ભય સેવવામાં આવે છે. આ રીતે જોતાં ખંને દેશાની વિચારધારા તત્ત્વતાઃ ભિન્ન નથી. રશિયામાં સામ્યવાદ ચાલતા કહેવાય છે, પરંતુ ત્યાં પણ ખાનગી મિલકત અને આર્થિક અસમાનતા એાઇ નથી, છતાં ત્યાં તમામ પ્રજાનું હિત સાધવાની વાતા થાય છે. તેની સામે મૂડીવાદી દેશાએ કલ્યાણરાજ્યની ભાવના ઊભી કરી છે, પરંતુ સમસ્ત પ્રજાનું કલ્યાણ સાધી શકે એવું રાજ્યતંત્ર કાઈ પણ દેશમાં હસ્તી ધરાવતું જોવામાં આવતું નથી.

सवेहियमां व्यर्थतंत्र तेमक राज्यतंत्र विक्रेन्द्रित करवाने। विसर रहेंदी छे. सभस्त प्रकानुं इत्याण इरवुं होय ते। प्रकाना हरेंद्रे हरेंद्र માણસને પાતાના તમામ કારભાર પાતે જ ચલાવવા દેવા જોઈએ. તે ઉપરાંત આર્થિક અને સામાજિક સમાનતા પણ સ્થાપવી જોઈએ. આવી સમાનતા વિના કેવળ કાયદાના જોરથી સમસ્ત પ્રજાનું કલ્યાણ सिद्ध डरी शडाय नहीं. पण अत्यारे युद्धनी नायते। गगडी रही छ તેના આપણે વિચાર કરતા હતા. આપણા મુખ્ય પ્રધાન જવાહરલાલજીની नीति यन्ने सत्ताळूथाथी अक्षण रहेवानी छे, पण सर्वेांहयनी दृष्टिओ કેવળ અલગ રહેવું એટલું ખસ નથી. અત્યારે આપણું લશ્કરી ખર્ચ આપણા દેશની આર્થિક સ્થિતિના પ્રમાણમાં ધણું વધારે ગણાય. તેમ છતાં માટા શસ્ત્રસજ્જ દેશાને મુકાયલે આપણું લશ્કરી યળ કશી विसातमां नथी, એटले आपणां स्वमान अने स्वतंत्रता सायववां है।य તાે લશ્કરી ખળ ઉપર આધાર રાખવાનું છાડી દર્ધ આપણે આપણું नैतिक भण क वधारवं कोई से. गमे तेटलां शस्त्रभणवाणा देश सामे આપણા નૈતિક ખળથી મુકાખલા કરવાનું આપણને આવડવું જોઈએ. અમે અગાઉ કહી ગયા છીએ કે દુનિયાના સર્વાનાશ અટકાવવા હાય તા કાઈક દેશ તા શસ્ત્રસંન્યાસ કરીને નૈતિક વળ ઉપર ઝૂઝવાની

### Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust Gandhi Heritage Portal Fundamental Works: સર્વોદય સમાજની ઝાંખી

21/23

તૈયારી ખતાવવી પડશે ગાંધી છએ આપણને સત્યાયહના અને અહિં મક પ્રતીકારના જે માર્ગ ખતાવ્યા છે તે માર્ગને આપણે અપનાવવા અને શાભાવવા હાય તા વિનાશનું જેખમ ખેડીને પણ આપણે શસ્ત્રસંન્યાસમાં પહેલ કરવી જોઈશ. તા જ આપણે ગાંધી છના વારસાને લાયક ઠરીશું.

a Era

હવે આપણે સર્વાદયના સિદ્ધાંતરૂપ મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દા ગણાવીને આ પુસ્તક પૂર્ કરીશું.

- (૧) સર્વોદયની સમાજરચનાનું મંડાણ નીતિ અને ધર્મ ઉપર આપણે કરતું જેઈશે. સત્ય અને અહિંસા એ આપણા પાયાના સિદ્ધાન્ત હશે. સર્વોદયમાં સ્વાભાવિક રીતે જ લશ્કરને સ્થાન નહીં હાય. નિ:શસ્ત્રીકરણમાં આપણા દેશે પહેલ કરીને ગાંધીજીના વારસાને લાયક અનતું જોઈએ.
- (ર) આર્થિક સમાનતા : જમીન તથા ઉત્પાદનનાં બીજાં સાધના ઉપર ખાનગી માલકી નહીં હોય. જેમની કામ કરવાની ઇચ્છા હોય તેમને પૂરતું ઉત્પાદક કામ મળી રહેવું જોઇએ. તેના ખદલામાં એને વાજબી મહેનતાણું મળવું જોઈએ.
- (ઢ) ડ્રસ્ટીપણાના સિહાંત સમાજને માન્ય હાય. તેથી જેની પાસે વધારે મિલકત હાય તેના એ ડ્રસ્ટી યને; એડલે કે પાતાના ઉપયાગ માટે ન વાપરતાં એ મિલકત સમાજના હિતને માટે વાપરે. કાઈ માણસ પાતાની પાસેની વધારાની મિલકતના આ રીતે ડ્રસ્ટી યનવા તૈયાર ન હાય તા પ્રજા એ મિલકતના ઉપનાગમાં તેને સાથ આપે નહીં. પ્રજાના સહકાર વિના કાઈ પણ માણસ મિલકતના ઉપનાગ કરી શકતા નથી.
- (૪) સામાજિક ઊંચનીચના બેદના અભાવ : ધર્મને કારણે, જાતિ અથવા કામને કારણે, તેમજ લિંગને કારણે કાઈ માણસ બીજાથી ઊંચા કે નીચા ગણી શકાય નહીં. ઊંચનીચના બેદવાળી અને અસ્પૃશ્યતાના કલ કવાળી જ્ઞાતિવ્યવસ્થા સર્વાદયમાં નહીં હોય.

# Gandhi Heritage Portal

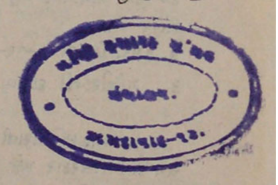
#### २०. उपसंकार

133

- (પ) સૌને કેળવણી લેવાની સમાન તકા મળે, શિક્ષણશાસ્ત્રસાં કેળવણીને માટે નાલાયક ઠરાવી શકાય નહીં. કેળવણી સાવ ત્રિક કરવા માટે નઈ તાલીમ એ સુંદરમાં સુંદર સાધન છે.
- (१) જેમ દરેક માણસને વાજમી મહેનતાથું મળે, તેમ દરેક વસ્તુના ભાવ પણ વાજમી હોવા જોઇએ.
- (૭) સમાજગ્યવસ્થા શાસનવિહીન, શાપણરહિત અને સમતાયુક્ત હોવી જોઈએ.
- (૮) તે માટે અર્થ રચના તેમજ રાજ્યરચના વિકેન્દ્રિત કરી નાખવી જોઈશે. તેનું નાનામાં નાનું એકમ આપણું ગામડું હશે. આર્થિક બાબતમાં તે સ્વાવલ બી અને માટે ભાગે સ્વયંસ પૂર્ણ હશે અને રાજકીય બાબતમાં તે સ્વતંત્ર પ્રજાસત્તાક હશે.
  - (૯) અર્થ વ્યવસ્થા ખેતી અને ગ્રામઉદ્યોગપ્રધાન હોવી જોઈએ.
- (૧૦) સમાજ ધનનિષ્ઠ નહીં પણ શ્રમનિષ્ઠ હોવા જોઇએ. સાદું અને સંયમી જીવન એ આપણા આદર્શ હોય.

(૧૧) પક્ષપ્રથા એ અત્યારની લાકશાહીમાં અનિવાર્ય ગણાય છે, પણ સર્વાદયમાં લાકશાહી પદ્માતીત હાેવી જોઈએ.





Gandhi Heritage Portal

© 2021 Sabarmati Ashram Preservation and Memorial Trust